



| ¥.0 |  |  |
|-----|--|--|
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
| • ( |  |  |
|     |  |  |



# Gesammelte Schriften

pon

#### Rabbiner

# Samson Raphael Birsch.

**◇**••

Herausgegeben

von

Justizrat Dr. Naphtali Birsch.

"Jch bin des Friedens, auch wenn ich offen rede, sie sind der Krieg!" (Pfalm 120 V. 7.)

Sechster Band.

Frankfurt a. M. Verlag von J. Kauffmann. 1912.



1 ( . )

## Inhalt des sechsten Zandes.

|           | Wetrachtungen zum jüdischen Kalenderjahr.                                                                                                                                                                                                |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Thischri. | I. Der Therma-Tag. — Uneffane tokef. — Schofar und Chazozeroth im Tempel; Gottes Stimme an Frael, Jöraels Stimme zu Gott                                                                                                                 |
| Cheschwai | n. Die Segenssprüche. (Berachoth.)                                                                                                                                                                                                       |
| Rislew.   | Chanucka-Weihe und Begeisterung im Judentum                                                                                                                                                                                              |
| Teweth.   | Jüdische Fasttagsgedanken. — Das Fasten am Jom<br>Kippur und die geschichtlichen Fasten. — Das Mißz<br>trauen in die jüdische Bestimmung und das jüdische<br>Geschick. — Die Halbheit. — Die Selbstachtung. —<br>Das jüdische Palladium. |
| Schewat.  | Sntfagen und Leisten וכהנו איש. — Die "Gezählten".<br>— Die Pflege der Individualität. — בית בחותם לבית המונהם לבית. — Die drei Spenden, אבותם in dem Schefels Rapitel                                                                   |
| Adar.     | אר גם ואת. — "Und gleichwohl" das große weltgesschichtliche Rätsel                                                                                                                                                                       |
| Nissan.   | Einige Blicke in Jeraels Magna Charta                                                                                                                                                                                                    |
| Jjar.     | "Bringet zum Jauchzen, Völker, sein Volk!" Die Gesschichte im Lichte des Abschiedssanges Mosis. (Schisrath Haasinu)                                                                                                                      |

| Siwan.     | Die drei Tage der Umgrenzung. וי הגבלה                                                                                      | ג' יכי. |       | 99         |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------|------------|
| Thamus.    | I. Das Jerusalem der Zufunft und die We<br>Tie einstige politische Wiedererhebung Jer<br>Kap. 33)                           | aels.   | (Fes. | 112<br>122 |
| Niv.       | Das Zion der Zukunft und die heutige K<br>Ein Blick auf die verheißene Wiederherst<br>religiösen nationalen Wesens Jöraels. | ellung  | des   | 131        |
| Elul.      | Die dreizehn göttlichen Waltungsweisen, המדות.                                                                              |         |       | 145        |
|            | Bermischte Abhandlungen.                                                                                                    |         |       |            |
| Die fünfze | hn altjüdischen "Aufwärts"=Lieder.                                                                                          |         |       |            |
|            | I. Die Klage. (Pf. 120.)                                                                                                    |         |       | 150        |
|            | I. Der Aufschwung. (Pf. 111.)                                                                                               |         |       | 158        |
|            | I. Das Joeal. (Pf. 122.)                                                                                                    |         |       | 155        |
| $I_{A}$    | V. Der Hohn. (Pf. 123.)                                                                                                     |         |       | 160        |
| 7          | V. Das Schickfal. (Vf. 124.)                                                                                                |         |       | 164        |
| V          | I Das Baluth- Rion (98 195)                                                                                                 |         |       | 167        |
| VI         | I. Die träumenden Säer. (Pf. 126.)                                                                                          |         |       | 167        |
| VII        | I. Das jüdische Haus. (Pi. 127.) X. Das jüdische Glück. (Pi. 128.)                                                          |         | •     | 179        |
| $\Gamma$   | X. Das jüdische Glück. (Pf. 128.)                                                                                           |         |       | 175        |
| 7          | X. Das Glück der anderen. (Pf. 129.) .                                                                                      |         |       | 181        |
| X          | I. Die Schuld. (Pf. 130.)                                                                                                   |         |       | 18-        |
|            | I. Der Königswunsch. (Pf. 131.)                                                                                             |         |       | 189        |
|            | I. Des Königs Andenken. (Pf. 132.)                                                                                          |         |       | 190        |
| XI         | V. Jsraels Bereinigung im Lande.                                                                                            |         |       | 19-        |
|            | V. Fsraels Vereinigung in den Galuth                                                                                        |         |       |            |
|            | (Pf. 134.)                                                                                                                  |         |       | 195        |
| • • • •    |                                                                                                                             |         |       |            |
| Die Liede  | r der Koraiden.                                                                                                             |         |       |            |
|            | Jeraels Sehnsucht nach Gott. (Pf. 42.)                                                                                      |         |       | 198        |
|            | Israels Sehnsucht nach Gott. (Pf. 42.)<br>Israels Kampf und Waffe im Exil. (Pf                                              | . 43.)  |       | 200        |
|            | Jeraels Größe und Ausdauer im Exil.                                                                                         | (PJ. 4  | 4.) . | 208        |

| Bädagogische Schriften.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Bädagogijche Plaudereien.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                               |
| XI. Er gedenkt der Eltern Sünde an Kindern. —                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| פקר עון אבות על בנים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 215                                           |
| XII. Die Erziehung zur Freude an der Pflichterfüllung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 221                                           |
| XIII. Die Frende am Wissen. — "Erwirb Weisheit —<br>Erwirb Einsicht." (Mischle K. 4 V. 3.)                                                                                                                                                                                                                                                              | 232                                           |
| Aus dem rabbinischen Schulleben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 241                                           |
| Gin Ginblid in einen altjiidischen Erziehungs-Ranon.                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 266                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 284                                           |
| und die Gegenwart.<br>Worte, gesprochen zum Gedächtnis des Oberrabbiners                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                               |
| Salomon Klein 1211 Ju Colmar.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| Worte, gesprochen bei der Schillerseier 1859.                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 309                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                               |
| Schriften betreffend<br>Dr. Z. Frankels "Parke Samischna".                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                               |
| Dr. 3. Frankels "Parke Samischna".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 322                                           |
| Dr. Z. Frankels "Darke Kamischna".<br>Ein Sendschreiben von Gottlieb Fischer in Stuhlweißenburg.<br>Übersetzt von Rabbiner Hirsch.                                                                                                                                                                                                                      |                                               |
| Dr. Z. Frankels "Darke Kamischna".<br>Ein Sendschreiben von Gottlieb Fischer in Stuhlweißenburg.<br>Übersetzt von Rabbiner Hirsch<br>Anmerkung der Redaktion des Jeschurun zum Sendschreiben von G. Fischer.                                                                                                                                            |                                               |
| Dr. Z. Frankels "Darke Kamischna".  Gin Sendschreiben von Gottlieb Fischer in Stuhlweißenburg. Übersett von Nabbiner Hisch.  Unmertung der Redaktion des Jeschurun zum Sendschreiben von G. Fischer.  Borläusige Abrechnung                                                                                                                             | 368<br>384                                    |
| Dr. Z. Frankels "Darke Kamischna". Ein Sendschreiben von Gottlieb Fischer in Stuhlweißenburg. libersetzt von Rabbiner Hirsch. Unmerkung der Redaktion des Jeschurun zum Sendschreiben von G. Fischer. Borläusige Abrechnung Herrn Dr. Frankels Erklärung.                                                                                               | 368<br>384                                    |
| Dr. Z. Frankels "Darke Kamischna".  Gin Sendschreiben von Gottlieb Fischer in Stuhlweißenburg. Übersett von Nabbiner Hisch.  Unmertung der Redaktion des Jeschurun zum Sendschreiben von G. Fischer.  Borläusige Abrechnung                                                                                                                             | 368<br>384                                    |
| Dr. Z. Frankels "Darke Kamischna".  Gin Sendschreiben von Gottlieb Fischer in Stuhlweißenburg. libersetzt von Rabbiner Hirsch.  Anmertung der Redaktion des Jeschurun zum Sendschreiben von G. Fischer.  Borläusige Abrechnung Herrn Dr. Frankels Erklärung.  Des Herrn Oberrabiner Rapoport weiten                                                     | 368<br>384<br>412                             |
| Dr. Z. Frankels "Darke Kamischna". Ein Sendschreiben von Gottlieb Fischer in Stuhlweißenburg. libersetzt von Rabbiner Hirsch. Unmerkung der Redaktion des Jeschurun zum Sendschreiben von G. Fischer. Borläusige Abrechnung Herrn Dr. Frankels Erklärung.                                                                                               | 368<br>384<br>412<br>419                      |
| Dr. Z. Frankels "Parke Kamischna".  Gin Sendschreiben von Gottlieb Fischer in Stuhlweißenburg.  Überset von Rabbiner Hirsch.  Unmertung der Redaktion des Jeschurun zum Sendschreiben  von G. Fischer.  Borläusige Abrechnung  Herrn Dr. Frankels Erklärung.  Des Herrn Oberrabiner Rapoport wechen when Dberrabiner Rapoport wechen und zu             | 368<br>384<br>412<br>419                      |
| Dr. Z. Frankels "Darke Hamischna".  Gin Sendschreiben von Gottlieb Fischer in Stuhlweißenburg. Ubersett von Nabbiner Hisch. Unmertung der Redaktion des Jeschurun zum Sendschreiben von G. Fischer.  Borläusige Abrechnung Herrn Dr. Frankels Erklärung. Des Herrn Oberrabiner Rapoport inach in Judentum und zu der sozialen Stellung seiner Bekenner. | 368<br>384<br>412<br>419<br>435<br>467<br>508 |

Seite

| <i>3</i> |      | - |
|----------|------|---|
|          |      |   |
|          |      |   |
|          | **   |   |
|          | ų, ž |   |
|          |      |   |
|          |      |   |
|          |      |   |
|          |      |   |

## Berichtigungen.

- S. 54 3. 17 v. o. ftatt "eintraten" l. "entraten"
- €. 59 3. 2 v. v. ftatt "וות" 1. "האת"
- S. 125 3. 20 v. o. ftatt "welchen" l. "welchem"
- S. 129 3. 13 v. n. statt "von" l. "vor"
- S. 183 3. 18 v. u. ftatt "Rechtshöhung" 1. "Rechtshöhnung"
- S. 296 3. 19 v. o. statt "und schreibt" l. "uns schreibt"
- ©. 328 3. 14 v. o. ftatt "ורעת" וורלת "ורלת" וורלת"
- ලි. 354 3. 19 v. o. statt "ובלאה" ו. "ובלאה"
- ල. 363 3. 12 v. o. ftatt משנה, 1. "בסף משנה" ובסף משנה"
- €. 421 3. 11 v. n. ftatt "прел" 1. "прел"
- €. 421 3. 7 v. u. ftatt "חספח" (. "חספח"
- S. 453 3. 1 v. u. statt "Unsicht" i. "Ginsicht"
- ©. 517 3. 2 v. o. ftatt "שנאי" 1. "שנאי" וו שנאי"





# Belvachtungen zum jüdischen Kalenderjahr.

# Chischri.

## l. Der Therua=Tag.

Unegane totef. — Schofar und Chazozeroth im Tempel; Gottes Stimme an Jerael, Jeraels Stimme zu Gott.

הן א' ישגיב בכחו מי במהג מורה

Siehe, Gott hebt itärfend empor mit seiner Kraft, Wer ist wie er ein Lehrer! Siob. K. 36, B. 22.

Vielleicht keine unter alten göttlichen Institutionen des Judenstums vermöchte sich an Fülle und Hoheit des Inhalts, an Umsang und Kraft der Wirkung und an ungeschmälerter Heiligung und Geltung mit dem Rosch Haschana, dem Tage der Therna, zu messen. Da ist sast kein Gedanke des Gottesbewußtseins, kein Gedanke der Menschen pflicht und Bestimmung, der nicht am Rosch Haschana und durch denselben seine Renbelebung, Pflanzung und Pflege erhielte. Gottes Herrschaft und Macht, Gottes Hoheit und Größe, Gottes Borschung und Waltung, Gottes Gerechtigkeit und Gnade, Gottes Erhabenheit und Harmberzigkeit, seine Kerablassung und Liebesnähe und das gegen des Menschen Chnmacht und Schwäche, Vergänglichkeit und Winzig keit, Abhängigkeit und Verantwortlichkeit, das Lächerliche, Vergeb-

liche und Gundhafte feines Hochmuts und Tropes, feines Wiberftands und Ungehorsams bei seinem Traumdasein, seinem Schattenleben, seinem in Stand und Rauch fich auflösenden Streben und Befen; zugleich aber auch die Soheit und Bürde, die Göttlichkeit und Emigkeit, die unvergängliche Erhabenheit seiner Bestimmung trot des Schattentraums feines Dafeins und Lebens, feines Strebens und Wefens in ihrer äußeren Erscheinung - alle diese Gedanken, die so gang geeignet sind, uns in die rechte Stellung und Stimmung zu bringen, die unserer zwischen Bergänglichkeit und Ewigkeit sich bewegenden und aus dem Bergänglichen und mit dem Bergänglichen zum Ewigen sich emporringenden Bestimmung entsprechen, sie alle ziehen am Rosch Haschana an dem Spiegel unserer Seele vorüber, werden erneut mo fie geschwunden, werden gefräftigt wo sie abgeblasst, werden in treibende Entjaltung gebracht, wo sie die Keimtraft verloren, und der Acter unseres inneren Seelenlebens wird mit allen Saaten des Gedankens und ber Empfindung bestellt, die die Beilesernte unseres Lebens bedingen.

Und in welchem Umfang und mit welcher Kraft vollzieht der Rosch Saschana diese Arbeit an unserm innern Seelenleben! Bon dem leisen Atemzuge, dem wir an der Wiege unseres Säuglings mit banger Sorge lauschen bis zu dem Kriegeswürfel, der Schlachten, Tod und Jammer über Bölter und Staaten verhängt, von der stillen Fügung, die eine Sutte und ein Berg beglückt, bis zu den lauten Erlebniffen, die über das Wohl von Millionen entscheiden, -- על המדינות ועל הבריות - das Geschick der Gesamtheiten und der einzelnen - alles woran das Berg nur hängt, alles wosur wir bange gittern, alles wosur wir schüchtern hoffen, alles wonach uns die Sehnsucht tragt, alles sehen wir von dem Gedanten unseres Gottes erwogen, alles von seinem Munde den Ausspruch, von seiner Allmacht die Erfüllung und Berwirtlichung erwartend. Und wir sehen ihn, den einzigen, wahrhaften König auf seinem Weltenthrone, Bergangenheit faffend, Gegenwart tragend, Zukunft ge-- sehen ihn als Richter wägen und prüsen, zählen und meisen die Gedanken und Entschlüsse, die Taten und Sandlungen der Bölfer und Menschen, unfere Taten und Sandlungen, Entschlüsse und Gedanten zählen und messen, wägen und prüsen, ob zum Leben, ob zum Tode, ob zum Frieden, ob zum Streite, ob zur Freude, ob zum Jammer - und sehen ihn als Bater, lieber das Leben als den Tod, lieber den Frieden als den Streit, lieber die Freude als den Jammer, ja Leben, Friede, Frende aus Tod und Streit und Jammer verheißen und verhängen - und es wird der Mund nicht stille und es rastet nicht die

Seele von der Suldigung unferes Ronigs, von dem Selbstrichten vor unferm Richter, von der Sehnsucht nach unserm Bater — und wenn bann "תוקף קדשת היום,,, ber heilige Ernst bes Tages mit seiner überwältigenden Macht uns in die Seele tritt und uns Gottes Reich an ihm gehoben und seinen Thron in Liebe gestellt und ihn auf seinem Thron in -Bahrheit zeigt als den Richter und Beweisführer, als den Wiffenden und Zeugen, als den Schreibenden und Siegelnden - gahlend und fummierend — des Bergessensten denkend — und geöffnet das Buch des Bebächtniffes das sich von selbst ihm vorliest, und in welches jeder mit feiner Tot fich felbst einschreibt - bann hören wir den Bosaunenruf der durch die Welten schreitet und hören das lauschende - sprachlose Berftummen der Welt, das noch lauter als der Posaunenruf spricht -und sehen die Engel eilen, sehen felbst sie vom Beben ergriffen, denn auch für sie ift der Berichtstag da, auch sie fühlen sich schwach in Bottes Angen - seben die in die Zeitlichkeit Eingegangenen alle an ihm vorüberziehen, einzeln, einzeln, — wie der Hirte seine Berde pruft, wie er jedes Schaf unter seinem Stab durchführt, so geführt von Gott und gezählt einzeln und im Zusammenhange, als Ginzelwesen und als Glied des Bangen - alles, und geprüft jede Seele und bestimmt das Beschief für jedes Geschöpf und geschrieben ihr Urteil - am Rosch Saschana geschrieben, am Jom Rippur besiegelt, wie viele aus der Wett und wie viele in die Welt treten, wer leben foll, wer fterben, wer am Ziele, wer vor bem Biele, wer durch Wafferflut, wer durch Tenersglut, wer durchs Schwert, wer durch Hunger, wer im Sturme, wer durch Seuchen - wer in Ruhe, wer in Unruh, wer ungestört, wer gestört, wem Freuden, wem Leiden, wer gehoben, wer gestürzt, wem der Mangel, wem die Fülle - dann wird ce une flar, daß nur ארקה וערקה ותפלה וערקה, daß nur R ücktehr aus der Bergangenheit, Selbftläuterung in der Gegenwart und Pflichttreue in der Zufunft, was über uns verhängt werde, zum Guten zu wenden vermögen! Denn wie Gottes Rame "Liebe" heißt, jo strahlt diese Liebe auch in seiner Waltung wieder; nicht den Tod des Sterbenden, feine Rücktehr will er, daß er lebe, und harret feiner fo lange er atmet, und nimmt ihn auf, sobald er kommt! Dann fühlen wir die tiefe Wahrheit, daß wir trot unseres Aufangs aus Staub und nuseres Endes in Staub und trot unferes Mühens um Staub, trot unferes gebrechlichen, weltenden, vergänglichen, verschwindenden, verwehenden, verfliegenden Wesens, uns an den lebendigen, ewigen, unvergängtichen, einzigen Gott und König anzuklammern haben, der — רשמנו קראת בשמך uns trog unserer Vergänglichfeit und mit allem unserem Bergang

4 Ihijdri.

lichen zur Teilnahme an seiner Ewigteit und seiner Liebe berusen —" und von diesem Erust und dieser Seligkeit durchweht, hebt uns der Gesanke, hebt uns das Gesühl in den Chor der Gottesengel und wie sie geben wir uns heiligend, heiligend, heiligend dem Gott der Weltensscharen hin, dessen Herrlichkeit die Erde süllt.

Wo ist das jüdische Herz, an dem der Moment ganz spurlos vorüberginge, — wo der Jude und die Jüdin, die nicht fühlten, daß ihr Blut doch dem Judentum angehöre!

Und in der Tat ift's der Rosch Haschana auch, der am längsten und über den Abfall hinaus den Juden und die Judin fesselt, und dessen die abgefallenen Sohne und Töchter des judischen Bottes bundes am letten gerreißen. Es wissen doch auch die Beitblätter eines jeden Marcheschwan aus Nord und Sud aus Dit und West, diesseits und jenseits des Meeres zu erzählen, wie der Thischri auch dieses Jahr seine Angichun Straft nicht verforen, wie die Synagogen fich gefüllt, mit welcher Andacht sich die Andächtigen gesammelt und wie die heiligen Stätten die Genugtung hatten, jest Manner und Frauen an ihren "Alltären" zu sehen, die außer den Tempel- und außer den Thischri-Tagen das Judentum faum noch dem Ramen nach fennen. — Wohl vermögen wir nicht in diesen sauten Jubel über die Thischri-Tempelandachten einzustimmen, wohl vermögen wir nicht ohne Wehmut zu denken, wie vielen vielleicht eben diese ThischrisTempelandachten statt zu einem Sporn zur Umtehr und Rückfehr nur zu einer Krücke des Absalts werden, ihr schwantes Gewissen in schwantendem Fortgang zu erhalten, und zu einem Opiat etwa erwachende Unruhe einzuschläfern. Sie fühlen das Bedürfnis, doch auch ihrem Gott und seinem Judentume gerecht zu werden und bereden fich ihrer Pflicht genügt zu haben, wenigstens einmal im Jahre in judischer Tempelandacht als Jude erschienen zu sein und Gott und dem Judentum, die nicht weniger als den gangen Menschen in allen seinen Zeiten und Lebensmomenten fordern, das Opfer eines Tages und einiger andächtigen Tempelminuten gebracht zu haben. Bermögen wir uns aber aud; nicht mit so lauter Freude über die Anziehungstraft zu freuen, die noch immer der Rosch Saschana und die ihm sich anschließenden Thischri Tage üben, so müssen wir gleichwohl die Berechtigung der Unficht anerkennen, die fich freut, daß in Zeiten fo materieller Blafiertheit für alles, was über die materiellen Intereffen hinausgeht, von dem großen judischen Lebensinstitute diese paar Tage wenigstens noch nicht alle Rraft verloren und von dem mächtigen Bande, welches das jüdische Besetz zwischen und unserm Gotte in unauflösticher Rraft zu weben

bestimmt ist, diese letten Fäden — wenigstens — noch geblieben. Wird einmal die Zeit allgemeinster Rückschr zu Gott und seinem Gesetze tommen — und sie kommt ja gewiß, so gewiß, wie Gott es versheißen, zwu zu zuchal zwu zu zuchal zwu zu zuchal dassen gewiß, so gewiß, wie Gott es versheißen, zwu zuchal zwu zu zuchal zwu zuchal zwu zuchal sein Bost nicht sahren lasse und nicht lostasse von seinem Erbe, — so wird eine solche Zeit doch wohl an einen solchen Rosch Hasch Hasch Hasch Gestallen. Es wird doch einmal ein Rosch Hasch Gaschana kommen, an welchem der Posaunenruf mit der alten Thernamacht auch die abgesallenen Gemüter sassen und nicht lostassen wird, dis er sie unverlierbar wieder ihrem Later im Himmel in die Arme gebracht, und eben weil Rosch Hasch Hasch die letzte Faser ist, die ihnen vom alten südssichen Bande geblieben, so wird er den ersten Faden bilden zu dem neuen Bande, mit welchem Gott sie dann sich wieder ewig versbindet.

Bergegenwärtigen wir uns das, mas der Rojdy Hajdhana dem Juden geworden und ist, in der gangen Fülle seines Inhalts, in dem gangen Umfang und der gangen Stärke und der gangen Dauer feiner Birfung, fo fteht uns eine Erscheinung da, die in ihrer Großartigkeit jo einzig ist, daß sie - vielleicht nur noch von der wunderbaren Einfachheit des Mittels übertroffen wird, welches das göttliche Wort zur Erreichung so großartiger und weitreichender Zwecke gestistet. יים תרועה בבי היה! das ist in überraschender Kürze alles, was das göttliche Gejet in seiner Anordnung dieses großen Tages zu sagen für nötig fand. Ein einziges Wort genügt dem göttlichen Gesetze zur Ginsetzung und Charakterisierung dieses Tages, der in jegensreicher Bedeutsamkeit so glanzend hervorstrahlt. Es muß demnach dieses Wort und die Aufgabe, die es für diesen Tag geordnet, eine jo blüten- und fruchtreiche Knospe sein, daß nichts geeigneter und des Rachdenkens würdiger scheinen dürfte, als zu ermitteln wie das göttliche Gesetz in diese so einfache charafteriftische Handlung und deren Bezeichnung: הרועה eine solche Fülle von Wahrheiten und Tatsachen niederlegen konnte, die eben durch dieses einfache Mittel ihre ewige Belebung in unserm Bewußtsein in jo tiefer und nachhaltiger Weise finden sollten.

Therna, der schmetternde Schosarton — von uns? oder an uns gerichtet? Darüber könnten wir einen Angenblick zweiselhaft sein. Israels Hisferuse zu Gott, Gottes Ansrus an Israel, in der einen wie in der andern Bedeutung begegnen wir der Therna im göttlichen Worte.

Thiichri.

Wenn Israel in den Arieg gieht wider den Teind, der es drangt, jo tragt es durck Therna fein Andenten hinauf vor Gott und es wird ihm geholfen wider seine Keinde, (4. B. M. R. 10, B. 9.) und wenn Israel aufbrechen und dorthin gieben foll, wohin es die Bundeslade feines Gottes und feine Wolken- und Teuerfäule führt, jo weckt es die Therua aus seinem Lager und ruft es mit Weib und Rind hinaus sich unter die Führung seines Gottes zu stellen (ebendas. R. 6, B. 7). Dort ist es ein Aufruf zu Gott, hier ein Aufruf an Israel, dort foll Gott, hier Israel die Therna vernehmen. Schon die Art der Ausübung dieser Mizwa sehrt uns aber sofort, daß die Therna am Rojd Haschana nicht ein an Gott gerichteter und von Gott zu vernehmender, fondern ein Ruf fei, der an uns gerichtet wird und von uns vernommen werden foll. לשמוע קול שופר, gu hören den Ruf des Schofars, שמעה, nicht הקיעה ift die Mufgabe des Gebotes. Darauf weift aber auch entschieden das Instrument hin, das diesen Ruf durchs jüdische Lager trägt. שופר, nicht חצצרת, vermittelt die Therna des Rosch Haschana. www. das natürliche hohle horn, von ber organischen Ratur, Diesem Werkbiener Gottes geschaffen, nicht הצעהה die silberne, von Menschenhand fünstlich gebildete Trompete. Dieje, das fünjtlich geschaffene Instrument des Menschen jehen wir im göttlichen Gejete nur im Dienste des Menschen. Israels Führer ruft das Bolt oder seine Säupter zur Bersammlung oder zum Aufbruch mit חצצהת. Mit הצצהה ruft Israel im Kriege ober beim Opfer feinen Gott. Benn aber Gott fein Bolt hinaus und zu fich heranruft zum Ginai wenn er periodisch Land und Menschen des judischen Staates zu sich ruft und von ihm aus jeder wieder frei und zurückgegeben wird feinem Bejig, zurückgegeben seiner Familie - wenn er einst die "Körner aus der Spreu ichlagen", Israel aber zur Ginheit des Gingigen gesammelt werden wird und er die im Lande Affur und im Lande Migrajim verloren gegangenen und Verstoßenen wieder zusammenrufen wird, daß fie sich ihm auf dem heiligen Berge in Jeruschalagim weihen — dann war es ber Schofar, ber am Sinai rief, dann mar es ber Schofar, ber in Palaftina rief, dann wird es der Schofar fein, der über die Länder der Erbe rufend tonen wird, und es ift dann בשופר יחקע, es ift dann Bott, ber Berr, ber in den Schofar ftogt und feinen Ruf mitten burch die Stürme ber Erbe führt. - Und darum heißt wohl auch ber Edwfar 52", Jobel, "ber Beimbringer", wie das große, Land und Menschen Gott und von Gott dem Besitz und der Kamilie wiederbringende fünfzigfte Jahr "Jobel" beißt. - In bedeutsamfter Beise sehen wir endlich שובר und חצערה im Tempel vereinigt. Wenn dort am Tage der

Mot — בתעניות על כל צרה שלא תכא הצצרת -- בתעניות על כל צרה שלא תכא שלא המא של הצר הצורר אתכב : Wort es gelehrt של הצר הצורר אתכב של הצר הצורר אתכב - dann fügte Israel sich felbst im Bur die Mahnung bei: Gott werde unfere Stimme nur erhören, wenn wir feiner Stimme Behorsam schenken, unsere Stimme bringt nur in dem Mage nach oben als Gottes Stimme Gingang bei uns auf Erben findet. Und wenn dort am Rojd Hajdana des Schofars Therua uns zur Rückfehr und Beimtehr Bu Gott lud, bann fügten zugleich nurum bie Zuversicht bei, Gott werde zu uns zurücktehren wie wir zu ihm zurückfehren werden, und wie der uns gu Gott erhebt, ruft חצערת Gott und feine Gnade und feine Liebesherrlichkeit herab einzuziehen in die "Myriaden Israels", die ihre Bergen und Butten wieder seiner Berrichaft und Leitung, somit seiner jegnenden und schirmenden Führung öffnen. Außer dem Tempel, כגבולין, treten diese beiden Richtungen, שובר וחצערות, nur getrennt in die Erjdjeinung: מקום שיש חצצרות מקום שיש הצצרות אין שופר ; allein im Tempel, mo Israel feines gleichzeitig bas Befet hütenden und die Gottesherrlichkeit tragenden Cherubim-Berufs inne werden foll, wo eben in dieser Gegenseitigkeit das Band gefnüpft wird, in welchem der ewige Gottesbund mit Israel beruht, da treffen ftets beide Richtungen zusammen. Gottes Stimme an IBrael, IBraels Stimme an Gott begegnen sich, Israel ruft nie zu seinem Gott empor ohne gleichzeitig Gottes Ruf an sich zu vernehmen, nie חצצרת ohne שופר; Israel vernimmt nie den Gottegruf ohne eben damit gleichzeitig Gott zu fich zu rufen, nie שופר סוחף סוחף החצצרת ב"ל המלך ד' – מצצרת וקול שופר הריעו לפני המלך ד' – שופר שופר שופר Braels Stimme begegnen fich, und diese Begegnung bildet den Anoten des ewigen Gottesbundes mit Jorael - bereitet der Schechina die ewige Stätte in ihrem Bolf.

Ist aber Ariva ein Aufruf und sind wir berechtigt in Ariva den Aufruf Gottes an uns zu vernehmen: wer sähe nicht wie dann in der einsachen Bestimmung: Die Ariva Tag an ernstester und vorbereitet ist, was in so reicher Fülte dieser Therna Tag an ernstester und seligster Bestimmung sür unser Gedankens und Gesühlsseben vor Gott und sür unser gotttreues Tatenteben Jahrtausende herab uns geworden? Wer sähe nicht, wie das Hören der Ariva, wie das Grundgewebe unseres huldigenden, sürchtenden und vertrauenden Gottesbewustseins bilden?

Schon sosort die einsache Tatsache, daß Gott uns ruft, sagt uns alles, was uns zu wissen not tut, um uns aus dem Zustande bewußt-

8 Inijdiri.

loser, haltloser und trostloser Unfreiheit in das lichte Bereich der bes wußtwollen, traft- und freudevollen Freiheit durch Gott, zu heben.

Der Schosarruf tönt, Thekia, und du vernimmst, daß es außerhalb der Natur und außerhalb der geschichtlichen Welt noch eine Intelligenz, noch Einen gibt, der erkennt und will, der redet und gebietet, dessen Stimme durch das Areisen der Natur und durch das Getriebe der geschichtlichen Welt hindurch bis zu dir dringt, dessen, mitten unter den Milliarden natürlicher Wesen, mitten unter den Milliarden Delt, um dich aufzusussen sich aufzussensen für Ihn, um dich zurückzurusen zu Ihm, um dich Seines Winkes gewärtig zu machen und gehorsam Seiner Stimme.

Der Schofar tont - und schmettert in beinem Innern nieder die ichwarze Grabeslüge jenes Bahns, der dich betoren, der dich bereden möchte es gebe feinen Gott; der zu dir spricht: Gott ist nichts; der dich durch die Welt der Natur und durch die Welt der Geschichte hindurch an den Rand der finnlichen Welt hinstellt und zu dir spricht: schau darüber hinaus, darüber hinaus siehst du nichts, darüber hinaus ift - nichts, darüber, über das sinnlich wahrnehme und erkennbare Sinnliche hinaus wohnt die Racht und das Grab, wohnt der Tod und die Berwesung, wohnt das Nichts und die Bernichtung, und Gott ist eine Lüge und Weist ist ein Wahn, und Freiheit eine Täuschung, und Bewiffen eine Kränklichkeit und Tugend ein Traum und Menschlichkeit eine Schwäche, und Selbstbeherrschung eine Torbeit, und Aufopferung ein Blödfinn, - Gott wohnt in dir und dein Schieffal in dem arithmetischen und mathematischen Facit der Ratur- und Geschichts=Statistif אכול ושתה כי מחר נמות - Doder mirst Moder ושתה כי מחר נמות "If und trint; denn "morgen" ift der Tod!" - das ist das Kacit aller Lebensrechnung - - " Der Schofar tont und tont ja aus dem Jenjeits, tont nicht aus dem zeitlichen, tont aus dem raumlichen Jenjeits, aus dem Jenseits der finnlichen von dir vergötterten Welt, und zeigt dir eben jenfeits deinen Gott und eben in diesem jenfeitigen Ginen erft das Licht und das Leben, die Kraft und die Macht, den Gedanken und den Willen in ihrer vollendetsten, mahrhaftigsten Wirklichkeit, von dem eben jedes diesseitige Denken und Leben, Wotlen und Streben, alte dies seitige Rraft und Stärke, Macht und Herrlichkeit ihre bedingende Aus strahlung erhält, zeigt dir den einen außerweltlichen Ginen, und die gange Welt, Ratur und Weschichte, von feinem Willen geworden, von seinem Gedanken geordnet, von seinem Arme getragen, von dem Rufe seiner Stimme erschüttert, und der Ruf seiner Stimme gelangt zu dir,

fucht dich auf, dringt in dich und macht zu Schanden die ganze Lebenserechnung des Wahns und der Leben mordenden Moderweisheit, und zeigt dir eben in deinem Geiste, deinem Willen, deiner Krast, deiner Freiheit, deinem Leben, deinem Gewissen, deinem Pseiben, deiner Selbstbeherrschungse und Ausopserungsfähigkeit die unzerreißbaren Bande deiner Verwandtschaft mit diesem Sinen, in ihm erst die Gewähr deiner selbst und der Welt mit all ihrem Herrlichen und Großen, und es reißt dich der Schosar zu seinen Füßen mit der Huldigung: "Dein, o Gott, ist die Größe und die "Macht und die Herrsichkeit und die Ewiskeit und der Glanz, denn dein ist "alles im Himmel und auf Erden, dein, o Gott, ist die Herrschaft und "was sich nur irgendwo als Haupt erhebt —"

Wiederum aber tont ber Schofar, und du vernimmst ihn als Therua — als schmetternden und erschütternden Ruf! Das fühlst du durch und durch: du fannst nicht Gott und dich zugleich auf den Thron der Selbständigkeit segen. Ift Gott, und ist's Gott, durch den ailes — und darum auch du — atmet und lebt, dem alles --- und darum auch du — zu gehorchen hat und zu dienen: dann bist es eben du nicht, in welchem bein Dasein und Leben, dein Glück und beine Freude wurzeln, dann bift es eben du nicht, der über dein Tun und Laffen zu bestimmen habe, dann mußt du eben deine Selbständigkeit brechen, auf daß feine Macht in dich einziehe, mußt von dem Traum deiner Selbstherrlichkeit laffen, auf daß seine Berrichaft in dir Raum gewinne. "Brechend und schmetternd" wird dir sein Ruf - שברים תרועה — auf daß vor ihm weiche was du haft an Dünkel und Trop, an Rectheit und Rühnheit, auf daß Raum in dir werde für den Thron seiner Herrlichkeit. Bider stand findend und Widerstand überwindend tönt der Therua-Ton, und wenn du ihn vernimmst, so bist du es, in dem ber Gottesruf Widerstand findet und in dem der Gottesruf alles Widerstehende über windet. Im Anblick seiner Herrlichkeit und Größe, seiner Hoheit und Macht, seiner lichtigen Reinheit und Wahrheit schrumpft alle deine Größe und Macht, alle beine Hoheit und Berrlichkeit, alle beine Tugend und Be ftändigkeit, all dein Geift und deine Alugheit zum Nichts zusammen und du fühlst es: du mußt se in werden, wenn du de in sein willst, du mußt in ihn aufgehen wenn du Bestand haben willst, du mußt ausnahmstos und widerstandslos dich ihm hingeben, wenn du dich dauernd und für die Ewigkeit erhalten willst. Denn was ihm widersteht geht zu Grunde, was sich in keckem übermut ihm entzieht geht verloren; mit äußerem Bruch, mit innerem Weh, mit שברים, mit התועה 

10 Ihijchri.

weiß er es zu finden und wirft dem Stolzen vor die Scherben feines tönernen Glückes, und läßt ben Recken empfinden die Schmerzen seiner unheiligen Frenden, wirft Schloß und Riegel, wirft Trot und Dünkel nieder, auf daß Raum werde für den Thron feiner Herrlichkeit. Wenn darum sein erster Ruf ihn dir zeigt in seiner Sobeit und Macht, in seiner Erhabenheit und Größe, in seiner alles umfassenden Berrlichkeit: wendet sein zweiter Ruf diese Gedanken seiner Herrlichkeitt gegen dich selber, brechend und schmetternd, in deinem äußeren und in deinem inneren Leben alles niederwerfend, mas diesem Gedanken seiner Hoheit und Macht, seiner Erhabenheit und Größe widerspricht, was der Suldigung seiner Soheit und Macht, feiner Erhabenheit und Größe, was dem Ginzuge seiner alles beherrschenden Herrlichkeit in deinem äußeren und inneren Leben wider= steht. Siehe, alles was du bauft und schaffft in beinem äußeren Leben, alles was du webest und strebst in beinem inneren, alles das sollte sich zur Offenbarungsstätte seiner Berrlichkeit gestalten, alles das follte von jeinem Willen geleitet sein, follte seinem Willen fich fügen, sollte alle Mittel des äußeren, alle Rräfte des inneren Lebens vereinen um das ihm Wohlgefällige auf Erden zu gestalten, und in die irdische Bergänglichkeit hinein sein ewiges Reich zu bauen und dein ganges Dasein zu einem Kranze seiner Berherrlichung zu vollenden. Ueberall jollte seine Herrschaft Eingang finden, überall seine Herrlichkeit wohnen. Aber da stellt sich bein Dünkel und bein Trotz, bein Hochmut und bein Stolz vor die Portale beiner irdischen Macht, da stellen sich beine Leidenschaften und Begierden, beine vermeintlichen Grundfätze und Wahngebilde vor die Seclenpforten beines inneren Wesens und wehren dem "Ewigen" den Gingang in deinen Beist und dein Herz - du ftellst Gott das Weltall zu Gebote, nur de in Haus, de in Berg öffnest du ihm nicht - alles ift dir Gott, nur de in Gott ift er nicht -- und weil er de in Gott nicht ist, weil du ihm den Eingang in dein Saus und in dein Berg versagft, darum verkümmert das Haus und verkrüppelt das Herz und schrumpft zusammen, daß es nichts da schmettert die Therna an die geschlossenen Ewiges mehr faßt Portale beiner Macht, an die gesperrten Pforten beines Bergens : "Bebet Bortale ener Haupt, laffet end beben Pforten der Ewigkeit, daß einziehe der König der Herrlichkeit!" "Ber ist der König der Herrlichkeit?" — "Es ist Gott, unwiderstehlich und mächtig, Gott allmächtig im Krieg!" Sein Rampfesruf schmettert an die Bortale deiner Macht, an die Pforte deines Herzens, der Allmächtige-Hohe will in deinem Sanfe, in deinem Herzen der Hohe-Allmächtige werden, will den Thron seiner Berrlichkeit in deinem Haufe, in deinem Bergen haben und seine שברים תרועה bricht

in Scherben deine Macht, erschüttert zum Weichen deinen Trotz, und schmettert und schmettert bis die Riegel sallen von deinen Schlössen, die Sperre fällt von deinem Herzen und sich hebt dein irdisches Dasein, und sich hebt deines Herzens Pforte und sich öffnet dem Einzug des — unwiderstehlich start siegenden Königs der Herrlichkeit. —

Da legt fich das Schmettern und zum sammelnden, aufrufenden, bin rufenden, näherrufenden Jon wird fein Ruf - fein schmetternder Ruf an beiner Pforte ift bir felber ja Burge für feine Liebe, feine Inade, feine Barmherzigkeit, Bürge, daß du ihm nicht gleichgültig bist, nicht gleichgultig ihm beine Entfremdung, dein Untergang, dein Tod, Burge, daß er dich sucht, daß er dich nicht verläßt, daß er dich nicht aufgibt, daß er dein werden wolle wenn du sein geworden bist. - Und wenn sich dann öffnet die Pforte und er dann einzieht, der König der Herrlichkeit, siehe dann ruft er dich felber hinein in den Strahl feiner Berrlichkeit, hebt er dich selber hinauf in den Areis seiner Ewigkeit -- ruft dich und ruft bis du empor bliefft zu ihm - und ein neues Leben erwacht unter bem Strahl seiner Berrlichteit, der Riedergeworfene fteht auf, das Zerschmetterte heilt, das Verweltte erblüht, das Verwesungsnahe lebt und du fühlst es: je mehr du sein wirst, umsomehr wirst du dein, je mehr du dich ihm hingibst, umsomehr gewinnst du dich selber, all dein Bergängliches wird ewig, lichtig wirst du in seinem Lichte, ewig in seiner Ewigkeit, selig in seiner Seligkeit, und sinkst nun nimmermehr wieder zusammen, ewig geöffnet bleiben die Pforten, durch welche der Herrlichkeit König einzieht in beinen Rreis - und bein ganges kommendes Leben durchtont immer voller, immer wahrhaftiger der Ruf: "traget hoch Portale euer Haupt, hoch ihr Pforten der Emigkeiten, daß einziehe der König ber Berrlichkeit!" "Wer ist jest der König der Herrlichkeit?" -- Roch der unwiderstehlick Starke? Roch der Kriegsgewaltige? -- "נבאר", 'ז ist der König der Herrlichkeit nun für immer -- "

Die ganze Gebanten= und Empfindungsfülle des Rosch Haschana= tages liegt in den einfachen Schofartönen und in dem einfachen Gottes= gebote: יום תרועה יהיה לכם:

(Bottes Erhabenheit: תקיעה.

Unfere Richtigfeit: שברים = תרועה.

Gottes unendliche Liebe und unsere Ewigkeit und Seligkeit in ihr:  $\pi$ 

איטרי העם יודעי תרועה, ד' כאור פניך יהלכון!

12 Ehischri.

### II. "Glauben" und "Wissen".

Als man im Beginn des zweiten Jahrzehnts unseres Jahrhunderts die aus den Jugen gegangene europäische Welt wieder in ein "ordentsliches" staatliches Gesüge zu bringen für notwendig erachtete, da hielten die Leiter des neuen Banes es doch sür gut, denselben mit dem, was man "Meligion" nannte, als zusammenhaltendem Kitte zu versehen. Hatte doch der Sturm, den man endlich beschworen zu haben glaubte, seinen Ausgang in einer Zeit genommen, in welcher eben dieses "resigiöse Mosment" zum Spielball und Gelächter der Welt, und "Meligionsverachtung" zum vollgiltigsten Stempel der Bildung und der "Geistesstärke" gerade in den höchsten, seitenden Schichten der Gesellschaft geworden war! Kann man es verdenken, daß man dem Schwinden eben dieses "Kittes" den Zussammenbruch so vieler Throne und Staaten vornehmlich zuzuschreiben sich berechtigt glaubte?!

Allein, wo eine neue Fundgrube für diesen staatenbindenden Mörtel entdecken? Mit andern Worten, wie eine "Religion" erfinden, die es wagen dürfte in den hochgebildeten Kreisen des Jahrhunderts zu erscheinen, die überhaupt vor dem Forum der "Aufgeklärten" noch eine Berechtigung des Daseins in Unspruch zu nehmen geeignet und im Stande sein könnte sich irgendwo und irgendwie als ein Mitfaftor in der Summe der geistigen Errungenschaften und Besitztümer zu produzieren? Satte man doch die Himmelshöhen und die Erdentiefen durchforscht und nirgends einen leeren Raum entdeckt, der Stätte für den alten Wegenstand der alten Religion, der eine Stätte für das zu bieten vermochte, was das alte Berkommen der Menschen "Gott" zu nennen gewöhnt worden war! Es vollendete ja der alles "zermalmende" Berftand die Konftruttion der Welt und konstruierte immerfort feine kleine Welt in diese große Welt hinein ohne Goti, und wurde gang munter mit der großen und kleinen fertig ogne alle jene Boraussetzung, die ein "überwundener" Standpunkt zu allem, jum Größten und Aleinsten, jo jehr nötig zu haben glaubte, daß felbst der kleinste Krämer, der auf falscher Bage gefälschte Baare verkaufte, und der vornehmite Großhändler, der die Welt mit Unftand im Großen

berückte, ihre großen und kleinen Hauptbucher und Straggen nicht anders als "Mit Gott!" beginnen zu durfen vermeinten.

Woher und wozu "Religion" in einer Welt, die der Verstand über alles, und auch über den großen Grundirrtum der alten Menschheit "aufgeklärt" hatte, den man "Gott" genannt, als dessen Verneinung man nunmehr die ganze objektive Welt der Tatsachen erblickte, damit aber Grund und Gegenstand der "Religion" zugleich eingebüßt hatte?!

Da hatte ichon früher der feine Genius hochgebildeter Geister eine Region entdeckt, die dem Ralfül und dem nichts ohne zureichenden Grund gelten laffenden Verstande unzugänglich, gleichwohl in eigener Tatfäch lichkeit ihr Vorhandenjein unabweisbar in die Reihen der Tatjachen dahinstellt, die im Stande ift, unbefümmert um die Rejultate einer ichaffenden und zertrümmernden Verstandeswelt, in der Welt ihrer eigentümlichen Ericheinungen ihr stillseliges Embryonendasein durchzuleben, die daher eine sichere Zufluchtsstätte für alles barbieten zu können schien, das vor den Sonnenpfeilen des bligenden Berftandes zu flüchten genötigt murde, ja die ein Teld triumphierender Auferstehung allem zu eröffnen bereit stand, was der siegestrunkene Verstand bereits als lächerliche Leiche zu Boben geworfen zu haben vermeinte. Diese Region war feine andere, als die Region des Gemütes mit feinen dunklen Befühlen und Uhnungen. In diese aller Demonstration überhobene, weil unfähige, und nur an das jubjektive Innewerden und Junegewordensein eines jeden einzelnen appellierende Region des menichlichen Geistes griff man hinein, und wies unter den mannigfachen Erscheinungen des Gefühls und der Uhnung insbesondere auf ein Abhängigkeits = Gefühl bin, das allen Menjehen angeboren innewohnen und die Wiege und der unzerstör bare Quell des Gottbewußtseins und der Religion der Menschheit sein solle.

Fortan ward "Religion" und "Glaube" zum indemonstrablen Mysterium des Gefühls, das auf die Tatsache innerer Ersahrung sich zu berusen vermochte, wenn das Raisonnement des auf die vermeintlichen empirischen Ergebnisse einer Ersorschung der Außenwelt pochenden Verstandes das Richtdasein alles "(Vöttlichen" und das Richtderechtigtsein alles "Religiösen" behanptete.

Diese Religion des Gefühls und des "gläubigen Ahnens" mochte immerhin ihre Berechtigung für alle "Religionen" gewinnen, die sich überhaupt als Erzeugnis menschlicher Geistesentwickelung von innenheraus geben, oder sich als solche doch in Mitte aller andern Schöpfungen des Menschengeistes darstellen ließen, für jede Religion, die überhaupt mehr

14 Thijdyri.

ein "Innerliches" zu sein beansprucht, sich bescheidet keinen Einstuß auf Gestaltung der konkreten West zu üben, ja diese Welt bald verachtet und slicht, oder in der Anschauung der Welt als Gottestat das ahnende Gottgesühl zu gewinnen und in diesem Gesühl des eigenen Aufgehens in den Unendsichen inne zu werden, damit aber jene Anbetung zu üben und jene Seligkeit zu genießen strebt, die die "Meligionen" ihren "glänbigen" Jüngern verheißen und gebieten.

Freilich hat man auch für dieje Kreise überseben, daß man mit diefer gläubigen Gefühlsreligion dem Glauben an Gott unvermerkt den Glauben an ein eigenes Inneres jo fehr jubstituiert, daß endlich, als der spekulative Berftand sodann Religion und Religiojes auf Grund die fer Religionen in das Bereich der von ihm zu würdigenden "Erscheinungen des Geistes" zog, Gott, das Chieft aller Religionen und der objektive Grund alles Seins, alle Objettivität, d. h. alle wirtliche und mahrhaftige Bejenheit, alles wirkliche und mahrhaftige außermenschliche Sein verlor, feine gange Erifteng nur als Ericheinung der inneren Welt des Menschen behielt, der angeblich als "Menschheit" in immer vollkommenerer Entwickelung gang eigentlich den "Gott" in ewig fortschreitender Bollendung zu produzieren habe, aljo, daß, mährend die alte Ginfalt damit begann, Gott als den Schöpfer des Menichen zu verehren, die modernite Beisheit damit endete den Menschen als den Schöpfer Gottes zu glorifizieren eine Berirrung, Die schon der alte Beise mit den Borten geißelt: ,אמרתי אני בלבי על דברת בני האדם לברם האלדי',, ich jann in meinem Serzen über das Borgeben der Menschen als hatten fie den Gott immer geläuterter zu produzieren (Robeleth R. 3. B. 18) und ihr schon das Prognosti= ton ftellte, daß fie mit vollendetem, entjittlichendem Materialismus enden, להאות שחם בחמה חמה להם fehen, daß fie, nachdem sie Gott aus der objektiven Welt gestrichen, auf sich selbst hingewiesen, endlich zu der großen Ginsicht gelangen, in dem Menschen nichts als ein höheres "Bieh" zu erblicken, בחמה המה לחם אונית שהם בחמה המה לחם

Man hatte serner übersehen, daß, Gott und Religion in das Bereich des dunkel tastenden Gefühls und des traumartig ahnenden Glaubens verweisen, diesen dunklen Regionen des Seesenlebens eine Berechtigung zuerkennen heiße, die dann mit ganz gleicher Entschiedenheit für jede Ausgeburt wähnenden Meinens, empfindenden Ahnens, kurz sür jedes Gebilde phantastichsten Träumens in Anspruch genommen werden kann, für welches irgendwo und irgendwie Menschen auf ihr subjektives Innesgewordensein sich berusen möchten, Gott und Religion in diesesbe Katesgorie des Seins verweisen heiße, in welcher mit eben solcher Berechtigung

aller Sput des Teufels und des Aberglaubens auf Anerkennung gu pochen sich befugt halten darf. In der Tat sehen wir auch die Zeit firchlicher Restauration auf Grund religiojen Fühlens und Glaubens in ebense üppiger Blüte auch den Glauben an Sellsehereien, Geifterflopfen u. f. w. bis zu leibhaftigen Teufelserscheinungen restaurieren. Wo ware aud die Grenze, wenn unfer Gefühls- und Empfindungsleben nicht unter der Rontrolle unserer hellen Sinne und unseres klaren Berstandes bliebe, sondern Sinn und Verstand sich an Gefühle und Empfindungen gefangen geben mußten, die Gefühls- und Empfindungs-Region ein gesondertes Reich unmittelbarer Erkenntnis bilden sollte, nicht mehr nur als ein Gebiet innerer, subjektiver Bustande, sondern als Herold und Kundgebung äußerer, von Sinnen nicht geschauter, vom Verstande nicht begriffener Ginfluffe und Wesen verstanden wurde! Mit anderen Worten, wo fämen wir hin wenn man "Glauben" und "Wiffenschaft" von einander kluftete und einen Dualismus der "Bahrheit" statuierte, daß etwas von der Wissenschaft gerichtet und doch von dem Glauben als ewige Seligkeit bedingende und bereitende Wahrheit präkonisiert werden dürfte, und statt den einheitlichen Menschengeist zu zu dem einen Seiligtum der einen, unteilbaren Wahrheit zu laden, wir zwei Altäre sich ewig befehdender Mächte des Glaubens und der Wiffenschaft errichteten und den Menschen zu ewiger Zerriffenheit des Seins und Lebens troftlos verdammten?!

Wenn aber dieses Aufrichten einer gläubigen Religion neben einer steptischen Wissenschaft schon die verderblichste und verwerflichste Lüge felbst in einem religiösen Gebiete mare, das überhaupt nur ein "Bekennen" gewiffer "Seileswahrheiten" und ein "Unerkennen" des Inhalts gemisser Befenntnisschriften fordert, somit überhaupt nur einen Ginfluß auf das Junere des Menschen in Anspruch nimmt: um wie viel verderblicher und verwerflicher und von vornherein als Lüge gerichtet muß ein solches Anfinnen erscheinen, wenn es seine Geltung auf einem Gebiete wie dem des Judentums erringen will, das gang eigentlich seine Mission in Zerstörung der Götter des Wahns und des Glaubens anerkennt, das mit aller Entschiedenheit nicht eine "Religion" aus dem Innern des Menschen, für das Innere des Menschen gebären, sondern durch die Erkenntuis und Anerkenntuis objettiv dotumentierter Gotteswahrheit die Religion vermittelft hellster Sinnes und Berstandes-Erkenntnis des Geistes in das Gemüt des Menschen pitangen will, damit dann von dort aus die eine und dieselbe Wahrheit Beift und Gemüt, Leib und Leben bis in die außerste Außerlichkeit des

16 Ihijchri.

förperlichften Seins und der materiellsten Tätigkeit gestaltend beherrsche!! Wer auch auf dem Gebiete des Judentums eine Scheidung des Glanbens von der Wiffenschaft und der Wiffenschaft von dem Glauben statuieren möchte, wer auch die "jüdische Religion", wie man es nennt, zu einem Begen und Pflegen innerlicher Gefühle und dämmernder Gläubigkeit machen witt, die mit der Wissenschaft und mit welcher die Wissenschaft nichts zu tun haben folt, der muß erft all die hiftorischen Tatsachen nationaler Erfahrung, auf welche, und all die lebengestaltenden Besete, für welche Gott fein Judentum gebaut, über Bord werfen, und vom gangen Welten- und Lebenstompler des Indentums nichts übrig laffen, als höchstens den Gott-Ginheits glauben und die Gottes anbetung, die man allenfalls mit der ahnenden Gefühlsgläubigkeit in Berbindung gu seben, ans der ahnenden Gefühlsgtäubigkeit heraus konstruieren und innerhalb einer ahnenden Gefühlsgläubigkeit zur Verwirklichung zu bringen vermag. Was auch in aller Welt hatte eine atherisch dammernde Gefühlsregion mit Zatfachen jo tonfreter Wirtlichteit wie, קריעת ים בוף, קריעת מצרים, קריעת מצרים, חבר החרה, הרך המרבה, auf welche, und Gesethe für eine jo konkrete Wirk-נוd)feit, wie שעשנו, רבית, צדק משקלות, עריות, מאכלות אסורות u. j. w. f ü r welche Gott sein Judentum gebaut, zu schaffen; wie ließen sich solche Tatsachen aus der Geburtsstätte ahnender Menschengefühle erzeugen, oder foldse Anforderungen innerhalb der Sphäre ahnenden Fühlens und Glaubens vollbringen?!

In der Tat auch nicht an ein Fühlen und Uhnen appelliert Gott, nicht auf den geheimnisvollen, fpurtofen Sand diefes von den Wogen der Träume umträuselten Ufers bant Gott unfere "Religion": אתה הראת לדעת, didy habe idy fehen laffen damit du wiffest בי ד' הוא האלדי' אין עוד מלבדו : uicht auf das was du ahneft und glaubft, sondern auf das, was du gesehen und erfahren, bist du in beinem Bunde mit Gott verwiesen; in die Welt der konkretesten Tatsachen hinein hat Gott die Grundfäulen deines Bundes mit ihm, deine Erwählung und Verpflichtung, gestellt, hat zu dem Gaktum der Schöpfung des Himmels und der Erde das von deiner nationalen Erfahrung ge= tragene Fattum feiner Offenbarung gefügt, und spricht zu dir für deine einstige Wiederbesinnung in fpatester Beit - באחרית הימים ויטבת (5. B. M. R. 4. B. 31.): "Denn ein barmherziger Gott ift 'n dein Gott, "er täßt dich nicht fahren, läßt dich nicht ins Berderben finken, und vergißt unicht den Bund deiner Bäter, den er ihnen zugeschworen. Denn frag' doch "einmal an bei allen vergangenen Zeiten, die vor dir gewesen, von dem "Tage an, da Gott den Menschen auf Erden gesetzt, und von Himmelsende

"zu himmelsende, ob irgend diefer großen Tatjache Ahnliches sonst "wohl gefchehen oder ihr Ahnliches vernommen worden, ob ein "Bolf Gottes Stimme redend aus dem Tener gehört, wie bu fie "gehört und leben geblieben, oder ob jonft ein Gott es versucht hat "in die Welt einzutreten und sich ein Bolt aus der Mitte eines "Boltes herauszugreifen, mit erprobenden, beweisen= "den und überzeugenden Taten — mit "Kriegestampf und mit gestrecktem Arme und mit großen, "furchtbaren Bollbringungen, ähnlich allem dem was für "euch '- euer Gott in Migrafim vor beinen Augen vollbracht "hat! Durch finnliche Erfahrung, durch das was du "gesehen, bift du zu der Erkenntnis gebracht worden -אתה הראת לדעת,, er allein, Gott sei und soust "nichts außer ihm. Bom Simmel herab hat er bich feine Stimme "hören laffen, bich in Bucht zu nehmen, und auf Erden hat er bich "sein großes Tener fehen laffen und seine Worte haft bu mitten aus "bem Teuer gehört, und weil er deine Bater geliebt, ermählt er "seine Nachkommen und führte dich mit seinem Angesicht mit seiner "großen Kraft aus Migrajim größere und mächtigere Bölker als du vor "dir zu vertreiben, dich hingubringen, dir ihr Land gum "Erbe zu geben, wie du es heute erlebft. Go erfenne es denn heute "und führe es wieder in dein Herz hinein (-- nicht: fo "fühle, ahne, glaube es aus dem Dunkel ahnenden Gemütes heraus —) "baß '7, er allein Gott fei im Simmel in der Sohe und auf Erden in "der Tiefe, sonst nichts, und hute seine Gesetze und seine Gebote, die "ich dir heute gebiete, welches dir wohltun wird und deinen Kindern "nach dir und damit du beine Tage auf dem Boden verlängerft, den '7 "dein Gott dir gibt alle Tage -- "

Auf diesem hellen historischen Grund von der konkretesten Ersahrung einer ganzen Nation getragener Fakten steht das Judentum in Wissenschaft und Leben. Da ist nirgend Raum für saselndes, phantastisches Träumen und Fühlen, da soll nicht das Gemüt mit dem Ropse davon laufen, sondern durch das, was die hellen Sinne ersahren, der klare Verstand ersaßt, der denkende Geist in Grund und Folge gewürdigt und stets auss neue für die trene und immer trenere Verwirklichung zu denken, zu begreisen und für die Würdigung eines jeden gegebenen Momentes als Maßstab im Geiste zu konstruieren hat, soll das Gemüt ersgriffen, das Herz bestimmt und der ernste kräftige Wille erzengt werden, das irdische Leben nach jenem zum Verstande gie sprochenen Gottes-

dittat zu gestalten. Klarer Berstand und tatkräftiger Wille, das sind die Potenzen, auf welche die "jüdische Religion" rechnet; Herz und Gemüt sind ihr nur die Vermittler des Verstandes zur Tat.

Nicht "Glauben", sondern "Bissen", nicht "Fühlen", sondern "Botten und Bottbringen", das find die Energieen, in welchen die "jüdische Religion" zu Tage tritt. Und eben darum ist sie keine Religion, läßt sich nimmer mit allem dem verquicken, was man auf anderen "religiösen" Bebieten als das "Bejen der Religion" pratonisiert. Wer das Judentum zu einem von der "Biffenschaft" getrennten "Glauben" herabzieht, wer die Trennung des Glaubens von der Wiffenschaft auch auf jüdischem Gebiete zur Geltung bringen will, wer die "religiösen Gefühle", die Regungen des "Gemütes", die "im Bolte lebenden Gefühle" u. j. w., wer diesen gangen lichtarmen, gedankenscheuen, in andächtigen Regungen, glänbigen Rührungen, begriffslosen Empfindungen fich ergehenden Subjektivismus einer unklaren Seelentätigkeit an die Spite auch des jüdischen "Glaubens" stellen, und in ihr die Anforderungen auch der jüdischen "Meligion" gipfeln laffen will, der gehört nicht zu den "Brieftern des Serrn", der gehört zu den Pfaffen des Beidentums, die für die Verehrung ihrer Bahngeburten auch nur auf die Regungen und Rührungen, auf die duntlen Empfindungen und Gefühle spekulierten, deren Erntefeld darum auch vornehmtich der Schmerz und die Trauer, der Jammer und das Elend war, von denen es heißt: "wenn das Volk über fich trauert, dann freuen fich darüber feine Bfaffen, weil damit feine מי אבל עליו עמו וכמריו עליו — "weltliche Chre in die Brüche gegangen" יגילו על כבודו כי גלה ממנו (אָסוֹנָם אָל. 10,  $\mathfrak B$ ,  $\mathfrak B$ , ) — und die eben darum anch wohl ,,כמרים,, "Gefühls Hierophanten" genannt wurden, genauer noch: "Gefühls-Fischer", – כפר heißt Gefühlsregung und Fischernet - weil auch fie auf die "Gefühle" des Boltes Jagd machten und im Trüben der Gefühle fischten - von feinen Priestern aber fordert Bott: "Wiffenschaft habe die Lippe des Priesters zu bewahren und Lehre fucht man aus feinem Munde, denn der Bote des 'ver כי שפתי כהן ישמרו דעת ותורה יבקשו מפיהו כי מלאך -- 'ift er!" ר' צבאו' הוא (Waleadhi St. 2. B. 7.) לא בסתר רברתי במקום ארץ: חשך לא אמרתי לזרע יעקב תהו בקשוני אני ד' דבר צדק מגיד מישרים (36). St. 45. B. 19.) nicht im myftischem Duntel hat un fer Gott gesprochen, nicht in düsterer Erdnacht, hat nicht zu Jakobs Söhnen gesprochen, sucht mich im Oden, '7 bin ich, hat er gesprochen, rede von Recht, verfünde Ge= rades und Mares

Warum aber dieses alles im Thischri? Weil eben dieser Thischri-

monat der Erntemonat unserer modernen Kumrim-Wirtschaft zu sein pflegt, weil in keinem Monat wie diesem, der größte Unfug mit "Tranen" und "Rührung", mit "andächtigen Gefühlen" und "gläubigen Regungen" getrieben wird, weil man ein paar Tage dieses Monats zu großen Schauer- und Bufparaden des allmächtigen Gottes mit obligaten Bergerschütterungen, Tränenpredigten, Andachtrührungen, Buß= und Bet= gefühlen, Seufzerchoralen gemacht hat, fich beredet mit diefen Befühlsoperationen und Empfindungsmanövern, Gott weiß wie, den "Weinberg des herrn" bestellt, der "Sache des herrn gedient", "Religion" -- auf ein ganges Jahr hinaus hinreichend -- gemacht zu haben; -und es doch keinen andern Monat wie eben den Thischri gibt, der mit all seinen großen, Leben bauenden Institutionen gerade der lauteste Protest gegen alle und jede Täuschung wäre, die auch die judische Religion mit ein paar, innerhalb der Gefühlssphäre zu weckenden und innerhalb der Gefühlssphäre verrinnenden Andachtsregungen und sogenannten Erbebungen zu dem Unendlichen und Ewigen abzufüttern geneigt sein ınöchte.

Ift nicht arra eben diese innere Erschütterung, die innere Rührung, auf die es den "Kumrim", den Gesühlsheroen, vor allem ankommt? Und wird nicht diese arra eben nur durch aus Töne hervorgerusen, die, wie instrumentale Töne überhaupt, nur Empsindungen und Stimmungen in höchst allgemeiner Unbestimmtheit, nie aber klare und deutliche, zum Verstande redende Begriffe zu wecken im Stande sind, und sollten sie da nicht Recht haben unsere Tränenprediger und Gesühlshierophanten, daß auch das Judentum nichts als eine "Religion" sei, die wesentlich auf jener Sphäre mächtiger, aber durchaus unklarer, durch die verschiesdensten Objekte von der Welt anzuregender Stimmungen und Empsindungen basiere, und wie sie mit arra unsere Jahre beginne, ebenso auch zunächst an diese subseau ihrer Institutionen anknüpse?

Ein Blief auf eben diesen art, auf die gesetztiche Einführung seiner Institution, sowie auf die Berwirklichung dessetzen im jüdischen Leben, genügt, um gerade in ihm den lautesten Protest gegen sede solche Unnahme zu vernehmen. Nicht als arzus in, als arzus schred schred ihrt das Gesetz ihn zuerst in Israel ein — und mögen wir dies nun als arzus dewirkendes, oder durch and zu weckendes schred einen die Analogie mit arzus, ihr arzus spricht ohnehin für das erstere immer wird nicht arzus, sondern siehel, Gedächtnis, Erinnerung, Bessinnung, also eine durchaus wache, helte, klare, sa die klarste, hellste,

20 Thischri.

Bergangenes und Bergeffenes wieder in das helle Bewußtsein gurudrufende Geiftestätigkeit, die Aufgabe fein, die den Tag vor allem charafterifiert. Und יום הוכחן, nicht מים הרועה, lautet die Bezeichnung, welche unserm Nationalbewuftsein die Bedeutung dieses Tages festhält. ift ihm vor allem die Tatfache, daß der Allerhöchste unser am n", gedentt, daß an der Schwelle unferer neuen Zukunft unfere Bergangenheit mit allen ihren, unferm Bewußtsein entschwundenen Ginzelheiten von dem prufenden Richter und Bukunftspender überschaut, erwogen und für diese Butunft gewürdigt wird, ift vor allem diese צם t fa die, die dem judischen Geiste und Gemute den ה"ח זוש תרועה und macht, die judische Geister und Gemüter mit der Allgewalt ihres mächtigen Inhalts aufschüttelt, aufrüttelt und wachruft — nicht zum inhaltlofen Brüten, nicht zum gedankenlofen Zittern, nicht zur weinerlichen "Unruhe", fondern gum hellsten, tlarften, verstandvollsten Beichaft bes Celbitgebentens, ber Selbiterinnerung und ber Gelbit= befinnung, um dem יום וכחון in der Gohe mit dem entsprechendsten rat Grben zu begegnen.

Ja, jene instrumentalen Tone selbst, wie sie im judischen Lagerleben nicht eine inhaltlose Sprache an das Gemut, sondern eine Signal= Sprache an ben Berftand gewesen, und "fchwellend" gum Guhrer riefen, "schmetternd" den Aufbruch geboten, und "wiederum schwellend" zum Fortzug luden, alfo find es ja gang bestimmte, in höchster Pragnang präzifierte Gedanken, die diefer Dreiklang des Schofars mit jedem Beginn eines neuen Kreislaufs bes Lebens burch die judischen Lager in שוברות לווח וברונות, מלביות וה Gemüter trägt. הו שוברות לווח וברונות, מלביות שו interpretiert die Wortsprache für den Berftand den Dreiflang des judischen Ton-Signals. Es ift ber Gedante: "Gott ift Ronig!" mit dem die תקיעה uns zu unferm Berrn und Meister ruft, es ist der Bedanke. "Gott gedenkt!: mit dem neren und in niederschmetterndem Selbstbewußtsein unserm Richter zu Gugen wirft, und es ift ber Bedante. "Gott ruft uns alle wieder!" mit dem die Schluß-הקיעהuns neubelebend unferm Bater wieder in die Urme führt. Und nicht aus einem unbestimmten Guhlen und Ahnen von innen heraus, als eine schwante Geburt des subjettiven Menscheninnern, sondern unabhängig von menschlichem Bahnen und Meinen - von außen hinein — als Tatsachen objektivster Gott-Dijenbarung in Israels Lehre und Geschichte, stehen diese großen Gedankenfäulen des judischen Denkens und Lebens an jedem Eingang unferer Jahre. Wir haben fie uns nicht nur durch je gehn Schriftstellen aus den Buchern des Gottesפסוקי מלכוות וכרונות biese von den Schosartönen uns entgegengebrachten, unserinneres Leben konstituierenden Gottesbegrifse genannt, werden uns ganz eigentlich in die Seele geführt um auf jeden das Gelöbnis יובר ובו' וובר בו' וובר בו' וובר בו' אבה מלך יבו' וובר ובו' שבר ובו' אבר מון אבר של בון אבר בון אבר

So wollen mit nichten die vom Schofar am Theruatage geweckten Regungen im Bereiche unseres inneren Lebens verrauschen. Die Regung ist nichtig, die Rührung ist Tand, die ganze "Andacht" ist Komödie und Kinderspiel, ja auch der bewußtvollste Gedanke ist bedeutungslos, so er nicht zur "befruchtenden", Welt gestaltenden Tat sich hinauslebt, so daß, was der Verstand ersaßt, was das Herz gerührt, nicht den Tat erzeugenden Willen schafft, mit unserm ganzen, denkenden, sühlenden und handelnden Leben zu unserem uns zegenwärtig richtenden Herrn und "Meister" zurückzukehren und unserem "Könige" mit jedem Atemzuge zu "dienen"

Da ist nichts der konkreten Wirklichkeit Abgewandtes, da strebt alles dem wirklichen, mahrhaftigen Leben zu, wie es von dem "wirklichsten"

"wahrhaftigsten" Wesen ausgeht, das sich uns nicht in dem Transcensbenten und für das Transcendente, nicht in dem die Sphäre des Ratürslichen, Erfennbaren, überragenden, nicht in dem Innerlichen, Ienseistigen und für das Innerliche, Ienseitige, sondern in der konkretesten diesseitigen Welt dokumentiert und offenbart hat, und seine Berehrung nicht in den engen Käumen und den wogenden Wallungen eines erregten Gemütes sinden will, sondern auf der weiten, sesten, himmelumspannten Erde, in einem sinnlich ersasten, verständig begriffenen, vernünstig erswogenen, tatkräftig vollbrachten Leben freudig heiterer Tat.

Ware das Indentum eine Rumrim-Religion "gläubiger Gefühle", es wäre אידים, "andächtige Rührung", אידים, "büßende Zerknirschung", אידים und אידים "wiedergewonnene Ruhe und Gefühlsseligkeit", und es hätten nicht Hütten, die wir bauen, noch weniger der heitere Lebensgenuß und die frische, helle Tat mit der "Religion" etwas zu schaffen, ja lägen weit seitabwärts von dem Gebiete der "Religion". Der Glaube baute die "Religion", die Wissenschaft unsere Hütten und unser Leben. Allein die jüdische Therua heißt "Wachwerden", die jüdische Theshaba heißt "Zurücktehren", die jüdische Kapara und Tahara heißt "Freiwerden und Reinwerden" und das Ziel dieses Ganzen, der Gipsel der jüdischen Religion heißt: Gott vertrauend die Hütte bauen und mit Genuß und Tat, Gott dienend, sich des Lebens vor seinem Angesichte freuen, expert is einen Lagesichte

איטרי העם יודעי תרועת ב' באור פניך יהלכון!

## Cheschwan.

#### Die Segenssprüche. (Berachoth).

האי מאן דבעי למהוי חסידא לקיים מילי דברכות. (ב'ק ל' א.)

Jeder Monat unseres Ralenderjahres hat, sei es durch das jüdische Weset, sei es durch die judische Weschichte, sei es durch beibe gusammen irgend eine besondere Eigentümlichkeit erhalten, die er zur erneuten besonderen Ginwirkung auf unseren Beist und unser Gemut mit seinem iedesmaligen Erscheinen uns entgegenbringt. Rur ber Marcheschwan ift in biefer Beziehung völlig leer ausgegangen und mahrend fein Borgänger so tief ergreifende, Ernst und Freude, judischen Ernst und judische Freude wedende Erinnerungen und noch reichere, unfer ganges Leben mit ihrer Wahrheit begründende Mizwoth zu bringen hatte, tritt der Marcheschwan bei uns ein und hat keine andere Botschaft, als nun, nach einem Monat so reicher Fülle von Erregungen, das judische Leben in dem ganzen Charakter seiner Alltäglichkeit auf einem von diesen Erregungen und Unregungen getränften Boden beginnen zu laffen. Diejes alltägliche Leben, wie fehr ift aber gerade es das wirkliche eigentliche Leben, durch welches alle Festtage, Festwochen und Festmonate ihren Wert und ihre Bedeutung erhalten und in welchem gerade alle die Früchte reifen jollen, zu welchen jene Festzeiten ja nur die Saat streuen und die Keime wecken konnten und wie sehr haben "unsere Beisen" - und vor altem sei dafür ihr Undenken gesegnet - es verstanden jene Saaten und Reime des Geiftes und der Weihe mit hinüber in den Areis des alltäglichen Lebens zu verpflanzen und diefes alltägliche Leben felbit, mit allem was uns in demfelben in näherer oder fernerer Beziehung trifft und berührt, zu einem fich unerschöpftich ergießenden Strome der Weckung und der Weihe, des Geiftes und der Kraft zu umwandeln!

Hervor, mit welchen sie den "Gottesdienst" aus dem Umfreis der Tempel und der Altäre in den Areis der Lebenserscheinungen und Ersahrungen, in die Bahn des genießenden und schaffenden Lebens zu versehen gewußt und jeden Moment des Daseins selbst zu dem unbesoldeten und — im doppelten Sinne — nimmer ermüdenden Almosenier, Haus, Felds und ReisesPrediger zu bestellen. Sie wußten was sie mit dieser ihrer Institution ihrem Bolte Unschäßbares geschaffen und sprachen im wohlberechtigten Boltgefühle des ganzen Wertes ihrer Schöpfung: "Wer immer sortschreiten will zu dem hohen Ziele sittlicher Boltendung, der achte auf die Institution der Berachoth — ihrer Vollendung, der achte auf die Institution der Berachoth — ihrer Albeituten Koltsinden kennzeichnet, so sind es eben diese Berachoth im Munde des Juden.

Dasselbe Leben umrauscht den nichtjüdischen, wie den jüdischen Menschen, dieselbe Natur mit ihrem Ernst und ihrer Lieblichkeit, mit ihren Schauern und Wonnen, dasselbe Menschengeschief mit all' seinen sreudsvollen und leidvollen Geschehnissen und Ersahrungen umfängt den Nichtsjuden wie den Juden: atlein nur der Jude hält beim Donner und der Blüte, bei dem Schmerz und bei der Freude inne, und blieft aus sedem Weh und seder Wonne, über jede sinnliche Erscheinung und Ersahrung zuerst zu dem Unssichtbaren, Einen empor, als dessen Horolde und Boten sede Erscheinung und jedes Gescheinis an ihn hinantritt, und gewinnt in diesem Hinausbliefe immer auss neue das Bewußtsein seiner eigenen Stellung und seiner eigenen Bestimmung in dieser Gotteswelt des Seins und des Werdens.

Freilich sind es nur einsache kurze Sähe, die sie uns in den Mund gelegt; allein sie sind einsach wie die Wahrheit und kurz wie der Gedankenblick und die Gesühlsregung, wie die ausatmende Pause in welcher Geist und Gemüt immer aufs neue den frischen Sinn und die frische Araft für die rechte Tat und den rechten Genuß aus dem tiesen Born der Seele zu schöpfen gehen. Sie sind einsach und kurz, wie die Ersischenung, wie das Geschehnis, wie die Ersahrung, wie der Entschluß, den sie begleiten und deren Volmetsch und Herveld sie sind.

Wie der Gottessänger החדר בהח קול ד' בבח קול ד' בהח קול ה' Gottes Stimme in jeder Kraft, Gottes Stimme in jeder Schönheit tauschte, so wird nimmer diese Stimme in den ernsten und entzückenden Erscheinungen der Natur laut ohne das entsprechende Echo in der jüdischen Brust wach zu rusen.

Wenn im Gewitter die Licht und Leben schaffende und die trägen Massen überwältigende Lebenstraft der Natur, wenn sie im Sturm ver

nichtend, wenn sie im Erdbeben erschütternd hervortritt, dann erkennt der Bude שכחו וובורתו מלא עולם Seine überwältigende Araft fei, der die Welt voll ist. Wenn der Blitz wie das erste "es werde Licht", leuchtend durch die Erdräume fährt, wenn Berge, Bügel, Wüsten, Meere, Ströme, - die Schöpfung in ihrer ursprünglichen von Menschenhand unberührten Massenhaftigkeit, - wenn die Lichter des himmels nach vollendetem Kreislauf wieder am Unfange ihrer vorgemeffenen Bahn und in der Frische ihrer ursprünglichen Stellung fich zeigen, fieht das gudische Auge kein bloßes in taufendstufiger Rausalitäts-Abschwächung auf eine in graner Urnacht verhüllte, beim Anjang des Werdens - wenn es überall ein Anjang und Werben gegeben - wirtsam gewesene Urtraft zurückgeführtes Produtt - das Bestehen der Schöpfung ist ihm nur ein fortgesetter Aft ber Schöpfung. בראשות בראשות ! "Er wirft das Weik des Anfangs!" predigt ihm Blit und Bufte, Berg und Sügel, Meer und Strom - שבבה לו בעולמו, fiehe den, der jo Herrliches in feiner Welt hat, spricht ihm jedes in natürlicher Schönheit leuchtende Gefchöpf, und משנה הבריות, der so unerschöpflich ist in Formenmannigfaltigkeit, jedes, das mit seiner abweichenden Gestalt den mit seinen Brecken von Stoff und Form unabhängigen Schöpfungsmeister offenbart. Und im Menschenkreise, wo irgend in hervorragender Persönlichkeit sich der Menschengeist und die Menschenmacht in ihrer Aberlegenheit zeigt, da ift es wiederum der Gine Gingige, der dem Sterblichen dieje Gabe des שנתן מחבמתו ומכבותו : Beiftes und der Macht übenden Tatkraft verliehen: ישנתן מחבמתו לבשר ורם, ja der, wenn die Sterblichen beides nur in feinem Dienste bewußtvoll verwenden, fie eben mit diesem Beifte und dieser Rraft gum Unteil an seinem Beiste und seiner Herrlichkeit, zum Mitwirten an seiner Erleuchtung und Leitung der Menschen berufen: שחלם מחכמתו ומכבודו ליראיו.

Denn wenn in der Natur, so vor altem im Areise des Menschen tebens, der Menschenentwickelung und der Menschengeschichte Gottes Gegenwart zu erblicken wird dem Inden das Auge geöffnet. Er hat nicht nur die Erdwelt mit altem Bedürsnis des Menschen sürsorglich ausgestattet und läßt die Blüten des Lenzes zur Freude und zum Genusse der Menschen keimen und reisen nicht ausm zur der und zum Genusse der Menschen keimen und reisen nicht ausmalt zur der Aber der Areit auf des Menschen geschlichen geschlossen der Bündnis aufrecht, es, troß seiner Ber irrung und mitten in den Gängen dieser Verirrung, in alter Mannigsaltig keit des mehr und minder in ihnen getrübten reinen Lichtes, zu dem einen, reinen sichtigen Ziese der Vollendung milderziehend zu leiten, so daß die

Besamtgeschichte aller seitherigen Jahrtausende des Menschengeschlechtes nichte ist als die Erfüllung und Berwirklichung der der noachibischen Welt gegebenen Berheißung, als deren Symbol und Denkmal fich der fiebenfarbige Lichtbogen in den Wolken spannt, ווכר הברית ונאמן בבריתו וקים במאמרו, — jeder einzelne Mensch ist Gegenstand seiner besonderen leitenden und richtenden, erziehenden und beglückenden Fürforge, das Geschick eines jeden einzelnen Menschen steht in der Bürdigkeit der gesamten Weltgeschichte gleich, jeder Moment des vereinzelten Einzellebens ist ein Beschenk der lebendig und aufrecht erhaltenden und zu diesem Momente führenden Gottesmacht und Liebe הזה לומן ההניענו לומנו והניענו לומן bie leidvollsten und freudvollsten Ereignisse des Einzellebens sind nicht minder von dem Finger des gerechten Richters und des allgütigen Laters der Menschen gegeben, des דיין האמת wie des המוב והמשיב das tritt dem Juden bei hervor= ragenden Lebensereigniffen ins Bewußtsein. Ihm wird aber gelehrt, daß er nur des Gludes als eines mahrhaft "Guten" fich zu freuen habe, aus welchem nicht nur ihm allein, in welchem auch anderen mit ihm Seil und Freude erblüht, nur das, was בוב לו ולאחרים begreift er als die vollendete Büte des Allgütigen. — Aber nicht nur in den her= vorragenden Momenten ist ihm diese waltende Liebe jeder Tag und jedes einzelne Moment des fich erneut aufrichtenden und abipinnenden täglichen Lebens, jede Rraft, jede Gahigkeit, jede Lebensstellung und Bestimmung, deren er sich bewußt wird, und diejes Bewußtjein jelber, — זוקף כפופים, רוקע הארץ, אישר הכין מצעדי גבר הנותן ליעף כח, עוטר ישראל בתפארה, אוזר ישראל בגבורה, שלא עשני גברי, י עבד, אשה, שעשני כרצונו, מחיר אסורים, אלדי נשמה וכו' — bic leiblidjite Ber= richtung seines Mörpers, die das Bestehen und die Gesundheit seines Leibes bedingt: אישר יצר, fo wie jeder Genuß, der fein Dafein friftet, fröftigt und erfreut, von dem Brote das seinen Sunger, von dem Baffertrunt, der seinen Durst ihm stillt, bis zum winzigen Duft, der die Spannfraft feiner Sinne erhöht, alles ift ihm Werk und unmittelbare Spende der einen Macht und Liebe, die auch für ihn dieses alles entstehen und reifen läßt und deren Gnade ihn zu dem Besitze dieser Kraft, zu dem Innehaben Diefer Stellung, zu dem Genuffe Diefes Genuffes geführt, bare, wird . עו המוציא וו. המוציא

Auf alles dieses richtet aber die Institution der Weisen unsern Blick nur, um uns in allem diesem und durch alles dieses

den "Mönig der Welt" zu zeigen, uns fo oft als möglich und fo tief

als möglich inne werden zu laffen, daß die Welt nicht nur einen Schöpfer habe, durch den alles ward, nicht nur einen Erhalter, durch den alles ift, nicht nur einen Beren, der über alles gebietet, sondern einen König habe, in deisen Ramen alles geschieht was geschieht, deisen Wille durch das Aleinste wie das Größte in Vollzug zu bringen ist, der jegliches an seinen Posten hingewiesen und dessen Auftrag ein jedes an dem angewiesenen Posten mit den zugewiesenen Mitteln zu vollbringen hat. Ginen König hat die Wett, um den sie sich mit ihren 'xzx, mit ihren Scharen, mit der gangen Mannigfaltigfeit ihrer Stoffe und Rrafte, ihrer Wefen und Gruppen, ihrer Geschlechter und Reiche, wie das Seer um seinen Heermeister schart und bis hinab zu dem letten Mann auf dem verlorensten Boften nur dem Befehle des Ginen Ginzigen gehorcht, nur in Erfüllung seines Machtgebotes ausharrt, selig, heiter lebend und sterbend in dem Bewußtsein: eben in diesem Gehorsam, in dieser Erfüllung teil zu haben an dem großen Werte des Ginen Ginzigen und tein verlorener Posten zu sein in feinem Reiche.

Und darum diese Welt als vir zu begreisen! In der ursprüngslichen Sprache unserer Blütezeit war uns diese sichtbare, gegenwärtige Welt ", ware innen Bunte der Wergänglichteit gegen den großen Gedanken einer Ewigkeit zusammenschwand, für den wir zu gewinnen waren, auf daß uns im Glanze der Gegenwart diese Gegenwart nicht alses würde und wir den Gedanken an jene noch sichtere, unwersgängliche Zukunst nicht bis auf die letzte Ahnung verlören, die uns in dem Begriffe "gran, als das verhüllte "Ewige" erhalten bleiben sollte.

Seitdem aber die sichtbare Gegenwart schon von selbst den Stempel der Bergänglichkeit trägt, seitdem galt es Geist und Gemüt vor dem anderen Frrtum zu bewahren, diese Gegenwart selbst nicht um ihrer Vergänglichkeit willen als "Vergängliches" zu verachten, seitdem galt es uns schon das gegenwärtig Ewige in der vorüberrauschenden und abblühenden Zeit lichkeit erkennen zu lassen, seitdem nannte der Mund der Weisen diese Zeitlichkeit selbst, alles in dieser Zeitlichkeit Bestehende selbst schon zehr, und was schier die Ewigkeit bedeutete und unsern Blick aus dem Zehr in das Jenseits lud, heißt jeht "Welt" und läßt uns schon die Gegenwart selbst, die Welt die uns schon jeht und hinieden umfängt, als einen Teil dieser Ewigkeit begreisen. Und ist sie es denn nicht? Ist denn nicht jeder Meerestropfen selbst ein Teil des in seiner Unendlichkeit dahinströmenden Dzeans und hat somit teil an dieser Unendlichkeit? Ist nicht jeder vorüberrauschendste Moment der Gegenwart doch ein

Teil, ein unwerlierbarer und unwerlorener Teil der Ewigkeit? Und wenn diese Ewigkeit einen König, den Einen Einzigen zum Könige hat und auch die Gegenwart, die zeitliche Welt mit all ihrem Kummer und Welh, mit all ihrer Verirrung und Schwäche, doch auch unter dem Beschle dieses Königs steht, doch auch nach dem Gebote dieses Königs durchlebt wird, gehört sie dann nicht auch zu dem Reiche dieses Einzigen, und birgt und gewährt und siehert dann nicht selbst der verschwindendste, wehvollste Moment, der in dieser Zeitlichkeit unter seiner Herrschaft in seinem Dienste tren verlebt wird, alle die Seligkeiten und alle die Wonne, die nur im Lichte seiner Ewigkeit reisen? Haben wir die Ewigkeit erst jenseits zu suchen? Beginnt nicht unsere Ewigkeit schon hier? Sind wir nicht sichen hier mitten inne im Reiche dieser Ewigkeit unter dem Banner des

Und diejer מלך העולם ijt

#### אלדינו!

ist unser Gott! Bergebens sind alle Hymnen, die du der Herrlichkeit Gottes in Natur und Geschichte anbetend fingft, wenn dir seine Herrlichkeit nicht in deinem eigenen Leben, in deinem Anteil an Ratur und Geschichte leuchtet; vergebens alle Gedanken von seiner Allmacht, seiner Größe, seiner Allgegemvart, seiner Beisheit, seiner Gerechtigkeit, seiner Büte, wenn du alles, nur dich nicht getragen von seiner Allmacht, überstrahlt von seiner Größe, umgeben von seiner Gegenwart, geordnet von seiner Weisheit, gerichtet von seiner Gerechtigkeit, gepflegt von seiner Büte fühlst; vergebens, wenn du Gott den Thron im himmel und auf Erden gurecht stellst, nur dich nicht, nur die Epanne Belt, die dein Berg dectt, seiner Herrschaft nicht hingibst, alles ihm dienen läßt, nur dich nicht als seinen Diener begreifst; vergebens, wenn er dir ein Gott des Simmels und der Erde ift, du ihn aber nicht net, nicht deinen Gott nennst und ihm nicht als deinem Gotte huldigft. Vergebens, wenn du alles auf den טסון ihm, dem כלך העולם, angewiesenen Posten erblickst, aber gerade Deine Stellung, die du in der Welt als Mensch und in der Menschheit als Jude und in der Judenheit als gerade dieser Jude mit diesem Maß von Gütern und Rräften, in diesen Beziehungen und Berhältniffen des Tafeins, der Familie und der Gesellschaft inne haft, nicht als ben von Bott angewiesenen Posten und mit freudiger Billfährigkeit begreifft, barauf beinerseits nach Seinem Willen beinen Anteil an seinem Reiche 3u lösen! Bergebens, wenn wir ihn wool מלך העולם, מלך העולם, aber nicht "::- s., nennen!

Und nun dieser Einzige, den uns jede Erscheinung in der Natur, jedes Geschehnis in der Gesellschaft, jedes Geschöpf, jeder Mensch, jedes Gut, jede Kraft, jeder Genuß, mit welchem wir gerade in Beziehung treten, als מלדיע מלך העולם unseren Gott, König der Welt" auss nene zur Beherzigung bieten, und darum diese Welt als Teil der von Gott getragenen Ewigteit begreisen lehren, dieser Einzige, er ift uns

۲٦,

er ist nicht nur das, womit sich unsere Katechismen uns zu belehren begnügen, jenes transzendente, über Zeit und Sinnlichkeit hinausragende, von nichts Zeitlichem und Sinnlichem fagbare, in abgeschloffener, unveränderlicher Unzugänglichkeit hoch über das irdische Getriebe hinaus erhabene Ewige, das allein war und ist und sein wird in alle Ewigkeit, er ift nicht nur der, durch den alles Gewesene ward, alles Seiende ift, -Er ift, wie dieser Rame haucht, Der, durch den noch jest alles Berdente wird! Er ift Der, durch den jeder werdende Augenblick bedingt, von dem jedes werdende Befen sein Berden, jede dauernde Kraft ihre Dauer, jeder eintretende Moment seinen Gintritt erhält, - du stehst vor Ihm nicht nur mit dem, was du geworden und was du bist; mit allem was du werden willst in jedem Angenblick deines fortströmenden Daseins, mit jedem neu zu schöpfenden Atemzuge, mit jedem nen zu holenden Bulsschlag bist du sein, nicht nur mit deiner Bergangenheit und Gegenwart, mit deiner Zukunft, mit deinem vorwärts gewandten Autlit stehft du in jedem Augenblicke vor Ihm, und schöpfit nur aus seinem Bnadenblick die Möglichkeit jeden nächsten Daseins-Augenblick zu sein, und die Kraft jeden nächsten Lebensschritt zu tun.

Denn er ist nicht nur der unsichtbare "855,,, der sich uns entziehende "Er", der nur geahnt, nur gedacht, von dem nur gesprochen, zu dem aber keinem Sterblichen die Bahn eröffnet werden kann. Rein! Rein! Wer in der Natur, die Er schafft, in der Geschichte, die Er kenkt, in der Kraft, die Er spendet, in dem Gut, in dem Genuß, den er gewährt, in dem Daseins-Werden, das Er schenkt, Ihn erblickt, und Ihm sich als seinem Gotte weiht, Ihm dienen will in der Natur, die ihn umgibt, in der Geschichte, die ihn trägt, mit jeder Kraft, jedem Gut, sedem Genuß, jedem sich eröffnenden Augenblick des Daseins, mit welchem er die Spanne seines Lebens ersüllt, dem ist Er gegenwärtig, dem ist er nah, der schaut ihn an, wie er zu Ihm aufschaut, der ist ihm der "geschen werdende Sehende" — van van — der spricht zu ihm

,,! אתה" "! א ת ווי

und triti mit einem Worte zu Ihm hinau, das die ganze Innigkeit, aber auch zugleich den ganzen Ernst des Verhältnisses enthält, in welcher er zu ihm, diesem Einzigen steht, das den, in dessen Mund es gelegt ist, hoch heraushebt und scharf und unvermischdar abgrenzt von allem, was sonst überall irgendwo und irgendwie zu irgend einem Göttlichen oder zu irgend einem Gotte hinantritt, das aber zur Blasphemie würde im Munde eines jeden anderen, als im Munde des, der Ihn nicht uur in Natur und Geschichte, in jeder Erscheinung, in jedem Geschehnis, in jeder Krast und sedem Gut, in jedem Pulsschlag und Atemzuge anschaut, sondern mit allem was in der Natur und Geschichte in die Erscheinung und Wirklichkeit tritt, mit allem was im eigenen und anderer Leben sich bewegt, mit allen Krästen und Gütern, mit allen Pulsen und Atemzügen bereit ist, Ihm und nur Ihm zu dienen.

Dieses Wort ift

,,,ברוך"

ist dassenige Wort, nach welchem diese ganze Institution unserer Beisen sich nennt, ist dassenige Wort, das sie eben mit dieser Institution dem Juden als das ewige Wort seines Daseins und Lebens unverlierbar in den Mund legen wollten; denn es ist dies eben dassenige Wort, das die ganze Lebensausgabe des Juden enthält, das ihn, wie nichts anderes soust, von assem Nichtsücken unterscheidet.

Alles was sonst atmet und sebt, tritt zu seinem Gotte bittend und betend hinan, und die Bitte und das Gebet heißt: Segne! Bon dem Wilden, der vor seinem Fetisch kniet, dis zu dem Weisen, der die Resigion wenigstens "den Gebisdeten unter ihren Berächtern" sehren möchte, ist es "das Gesühl der Abhängigkeit", das das erzeugt, was die Menschen Religion nennen. Das Abhängigkeitsgefühl, das Gesühl der eigenen Ohnmacht, der Hilfsbedürftigkeit und die Ahnung der Höheren oder des Höheren, von denen oder von dem wir abhängen, der Ohnmacht, die uns unsere Schwäche sühlen läßt, der reichen Allmacht, die uns alle Hinung bani der Gottheit im Kreise der Menschen die Alfäre und legt Vehnung bani der Gottheit im Kreise der Menschen die Alfäre und legt dem Wilden wie dem Weisen wie dem Weisen wie dem Weisen das Gebet in das Herz, die Vitte auf die Lippe: Segne!

Nicht also ber Jude! Nicht "segne mich!" heißt das Wort, das

ihn zu seinem Gotte sührt; er weiß sich, er sieht sich ja gesegnet durch alles, was in Natur und Geschichte an Kräften und Gaben, an Gesnüffen und Lebensmomenten ihm gewährt und versagt wird, mit Freudsund mit Leidvollem gesegnet. Nicht Segen zu empfangen, Segen zu spenden heißt der Hebel seiner Kraft, heißt die Sorge seines Strebens, die ihn weiter führen soll in jedem Moment seines sich fortspinnenden Lebens, nicht zu, segne mich, sondern nach zur, "werde gesegnet" heißt das Wort der Weihe, das jeder Atemzug des Juden seinem Gotte entgegen tragen soll.

"Werde gesegnet!" "Dein Wille werde durch mich vollsbracht!" "Deine Wünsche werden durch mich erfüllt!" "Dein Reich werde durch mich gesördert!" "Dein Werk werde durch mich verswirklicht!"

Du hast die Vollbringung beines Willens, die Erfüllung beiner Wünsche, die Förderung deines Reiches, die Verwirklichung beines Werkes in den Schoß der freien Menschentat gelegt. Dazu bin ich da, dazu hast du mich Mensch und Jude werden lassen, hast mir als Mensch die Kraft zur freien Tat gegeben und als Jude beinen Willen und die Zwecke offenbart, die du erfüllt und gesördert wissen willst durch und auf Erden. Gott, mein Gott! durch alles, was du mich erleben und erfahren läßt in Natur und Geschichte, durch alles, was du mir gibst und versagst durch Natur une Geschichte, mahnst du an diese Aufgabe mich, gibst du mir immer neue Kraft und neue Anforderung, diese Aufgabe zu erfüllen. Ich will die Aufgabe lösen, mein Gott! Werde geschet mit allem und durch alles, was du mir gibst und nimmst!

Sollen wir — auszusprechen, wer vermöchte es! follen wir anzusteuten versuchen, welche Kraft, welcher Frieden, welche Seligkeit dem Juden mit dem Schape dieses Wortes vermacht worden?

"Segne mich!" — Giner Welt voller Berge und Klippen, einer Natur voller bämonischer segenstörender Kräfte, einer Geseilschaft voller neidischer, das Glück jedes einzelnen versagender und bekämpsender Mächte nußt du die Erfüllung dieses Wunsches abringen.

קש: der Natur abgejagten Raub, בלחם: der Gesellschaft abgewonnenen Kampfpreis, neunst du schon das nackteste Stückhen Nahrung und Brot mit dem du das bloße Dasein fristest — und das ist dir doch noch so weit, so weit ab von dem, was du Segen nennen möchtest — und dieser Wunsch nach Segen auf deinen Lippen sollte dir Mut und Kraft verleihen können, jene Jagd zu vollbringen, jenen Kampf zu bestehen,

Mut und Kraft zur Jagd und zum Kampfe um das Höchste dir, Ohnmächstigem, Armen, Ginzelnen gegen eine Welt seindlicher, verneinender Mächte?! Warum gerade dir gewährt, was allen versagt? Woher gerade dir das gelingen, wobei Tausende scheitern?!

Aber: "Werde Gott gejegnet durch mich!" - und es ist gar nicht mehr bein Wert, das du treibst, sind gar nicht mehr beine Bunsche, deren Erfüllung du anstrebit, - jo tlein und gering und von Menschen vielleicht belächelt dein Beginnen fein mag, an der Stelle, wo du ftehft, mit dem kleinen Maß von Kräften, das dir verliehen, in dem umschränkten Umtreis beines Wirtens ist es doch der Wille und das Wert des allmächtigen Gottes des himmels und der Erde, des Königs der Belt, beines Gottes, der dich dahin gestellt hat, und deffen Sauch dich belebt, an beiner Stelle, auf deinem Ihm nicht verlorenen Poften Sein Wert zu vollbringen, nud somit ift er dir zur Seite, tampft für dich den Kampf mit der Natur, ringt für dich den Kampf der Befellichaft, ift bein Schirm und bein Schild, dein Sieg und beine Macht; vor Ihm, nicht vor dir weicht die zu überwindende Welt zurud; du bift fein Arbeiter, "haft feinen Willen "zu dem beinigen gemacht, darum macht Er beinen Willen zu bem "feinigen, haft deinen Willen aufgegeben vor dem feinigen, darum weift "Er den Willen anderer ohnmächtig vor dem deinigen zurück!" -"'n ans zuz, dein Wert will ich vollbringen!" Das ist der jüdische Schlachteuruf des ununterbrochen tämpfenden und ringenden Lebens.

"Segne mich!" — Wann wirst du diesen Bunsch für erfüllt achten, wann sagen: Du hast mich gesegnet? Sproßt nicht aus jedem erfüllten Bunsch ein neuer, wächst nicht aus jedem errungenen Segen die Sorge um die Bewahrung und Erhaltung des Segens? Wo ist die Sättigung des nach Segen dürstenden Herzens, wo ist die Befriedigung, die Zufriedenheit der um Segen bittenden Seele?

Aber: "Werde Gott gesegnet durch mich!" — und du stehst in jedem Augenblick an dem Ziele deiner Bünsche, hast in jedem Augenblick die Höhe deines Strebens erreicht. Ob dir viel oder wenig vergönnt, das macht's nicht aus, nicht einmal das Gelingen macht's; denn auch das Gelingen ist deines Gottes, ist nicht dir. Wenn du nur in jedem gegebenen Augenblicke das Deinige zur Boltbringung Seines Willens getan, wenn du dir nur sagen kannst, du hast den Augenblick mit dem vollen Ausmaß verliehener Macht, mit der vollen Hugenblick mit dem vollen Kingebung dir zustehens der Willenskrast ausgefüllt nach dem Willen deines Meisters, habest Ihm geleistet, was du vermochtest, darüber hinaus kennst du feinen Bunsch, vorüber hinaus brauchst du feinen Bunsch,

abrust, du gehst bestriedigt und selig von dannen — denn in diesem Bewußtsein, in dem Bewußtsein nicht Segen empfangen zu haben, sondern Segen geworden zu sein, siegt der einzige Trieden und liegt die einzige Zeligsteit des Menschen.

Als Gott den ersten Inden in den Acker der Menschheit pflanzte, riß er ihn aus altem heraus, woraus sonst die Menschen Segen schövsen, sprach zu ihm: dich zu segnen übertasse mir, du aber: 7272 777, werde Segen! und hatte mit diesem einzigen Worte ihn inmitten einer Segen sinch end en Menschheit zum Segen spendenden Menschen isoliert, hatte mit diesem einzigen Worte ihm die Ausgabe seines ganzen übrigen Lebens und das Vermächtnis augewiesen, das er seinen Kindern und seinem Hause nach sich hinterlassen sollte: "nur auf den von Gott vorgezeichneten Weg zu achten, Pflicht und Recht zu vollbringen!"

Und wenn seiner edelsten Entel einer, "durch den Gottes Beist gesprochen, und auf dessen Junge sich sein Wort bewegt" wenn dieser die Herrlichkeit des Gottesreiches und in diesem Gottesreiche die Seligteit seiner Engel und Schöpfungschöre und in diesen Chören die Seligteit seiner eigenen. Seele besingen will, dann singt er nicht von dem Gottessegen, der auf alle diese Engel, auf alle Geschöpfe und auch auf seine Seele von Gott herniederiftrömt, dann singt er von dem Segen, der von allen seinen Engeln, von jeglichem seiner Geschöpfe, der auch von seiner Seele zu Ihm, in Förderung seines Willens aufsteigt, dann singt er:

Im Himmel hat Gott seinen Thron bestellt, Aber sein Reich waltet durch alles! Segnet Ihu, seine Engel ihr, Kraftgerüstete Vollstrecker seines Wortes Um seines Wortes Stimme zu gehorchen! Segnet Ihu, all' seine Scharen, Seine Diener ihr, Vollbringer Seines Wittens! Segnet Ihu, all' seine Geschöpse ihr, An allen Stätten seines Reiches! Segne auch du, meine Seete, den Herrn!

(Fi. 103, V. 19, u. j.)

### Kislem.

#### Chanuda. — Beihe und Begeisterung im Judentum.

Chanucka, Chanucka! Morgenrot und Frühlingsschimmer liegt auf dem Worte, Morgenlicht und Frühlingshauch sächelt der Gedanke! Chanucka, — eine große Chanucka ist die Knaben- und die srüheste Jüngslingszeit, in welcher die Knospe des Geistes und Gemütes sich aufschließt und das verschlierte Allerheiligste der Seele für das Aller-Heiligste gewonnen und der "wach" werdende Mensch "gerüstet" und "geweiht" werden soll für das, "was ihn noch als Mann und als Greis soll durchs Leben geleiten."

Channeta ist jeder erhabene und erhebende Moment, in welchem der Mensch ein Werk vollbracht hat, das nicht das Ende, das der Unsang einer Zukunst voller Hoffnung und voller Lebenssreude für ihn werden soll, und in dem er nun mit dem Anknüpsen dieser Zukunst an dieses Werk den Ansang dieser Hoffnungen und dieser Lebenskeime zu ernten gedenkt.

"Channeta?" — so spricht die engbrüstige Weisheit der Sterblichen — "Channeta, die Jugend und die Weihe, nur einmal! Unwiederbringslich ist die Jugend wenn einmal verscherzt, unwiederbringlich die Weihe wenn einmal verloren! Der Mensch ist nur einmal begeistert sür das Hohe, der Mensch nur einmal empfänglich für die Weihe. Kindesgemüt, Jünglingsglut, Bräutlichkeit, Weihestimmungen — Poesien sind's, vom barmherzigen Bater dem armen Menschenherzen zum Troste verliehen, um wenigstens über jeden Ansang den Rosenschimmer der Hoffnung zu decken und das Ende noch mit dem süßen Schmerz der Erinnerungsswehmut zu laben. Allein die Wirtlichkeit hat nichts von dem Perlentau, der in der Morgensonne glänzte. Die poetischen Keime müssen zertreten

35

werden, wenn die Wirklichkeit sich aufbauen soll, der Mann wird zum Narren, der sich das Kindesgemüt und die Jünglingsglut bewahren wollte. Des Weibes Herz wird gebrochen, das die bräutlichen Träume im Sorgenhaus der Familie erfüllt sehen möchte. Das Haus, der Tempel wird unpraktisch, wenn der Inhalt ihrer Einweihungsgedichte wollte mehr als Gedichte bedeuten."

Und doch steht Chanuca, Chanuca, immer wieder und wieder in dem Kalender unserer Jahre, und doch ist's diesem Kalender vollendeter Ernst, mit jeder Chanucka eben "Chanucka", neue Beihe, frische Rufte, erneuten, frischen Unfang dem Tempel- und Familienleben jeder Beit zu bringen! Und doch ftraft die Chanuca Beschichte selbst alle jene engbruftige Blasphemie von dem blos "Gemachten", von der blogen Poefie des Poetischen im Leben Luge! In der achtzigjährigen Bruft eines Greises loderte die Chanuda-Flamme ber Begeisterung auf, an ber fich bas Teuer eines gangen Bolfes entzündete, die Wahrheit und die Beihe, die Seiligkeit und die Heiligung feines Lebens zu retten. Und es war das beginnende Greifenalter diefes Boltes, in welchem es der Begeisterung fahig war, für feines Lebens höchste Güter das Leben mit allen seinen Gütern ein-Busegen und eben mit dieser Begeisterung den Unfang, die Chanucka seines - Greisenalters zu beginnen. Und es ware ench Channeta, es ware euch Begeisterung und Weihe Dichtung und Unwahrheit, mit denen man Rinder ergött und Jünglinge berauscht, bis fie zur Rüchternheit des Lebens erwachen?

Warum sind euch Begeisterung und Weihe nichts als abgepschickter Blüten Guirlanden, mit denen ihr eure sogenannten "Weihestunden" des Lebens verbrämt, die aber den morgenden Tag nicht erteben und schon Tags darauf wie die welten Kräuze einer gestrigen Tempelweihe, einer gestrigen Konsirmation, einer gestrigen Hochzeit ihr: sie transit selbst all der Gefühle und Gesinnungen, all der Entschlüsse und Weihe gedanken predigen, die ihr in den "Weihestunden" doch als die ewigen und unvergänglich gepriesen? Warum? Weil eure Begeisterung und Weihe selbst von vornherein eine Lüge. Ihr begeistert, aber es sehlt euch der Gegenstand, für den ihr begeistert, ihr weihet, aber es sehlt euch das Leben abhanden gekommen, zu dem ihr weihet. Ihr begeistert nicht das Kind für das Pflichtleben der Knaben und Mädchen, den Unaben und das Mädchen nicht sür das Pflichtleben der Jünglinge und Jung frauen, den Jüngling und die Jungsrau nicht für das Pflichtleben des

Mannes und der Frau, den Mann und das Beib nicht für das Pflicht leben des Greises und der Greissin, den Greis und die Greisin nicht für

36 Ristem.

das Leben ihrer diesseitigen und jenseitigen Ewigkeit. Das Entzücken eurer Braut- und Glitterwochen liegt nicht in dem tommenden Ernst der Che, die Begeisterung eurer Tempelweihen nicht in dem kommen= den Ernst des Tempellebens, ihr versteht es nicht המוך על בי דרכו, Dinge und Menschen für ihre Bukunft zu ruften und in dieser Bukunft gu begeiftern und durch dieje Butunft zu weihen, eure Beihe ift ftets ein Gipfelpuntt, von dem es nur ein Berabsteigen gibt, und fie joll doch ein Unfang sein, der zum hinanklimmenden Fortschritt führt. Gurer Begeifterung und Weihe fehlt der inhaltsvolle Rern, fie haben feinen Wegenstand als fich felbst, fie find end Selbstzweck und darum verpuffen fie und laffen euch in Racht wie die Rakete, wenn ihr Brennstoff verzehrt. Die Liebe eurer Braut mar Tändelei, die Liebe eurer Kinder Zärtlichkeit, das Intereffe an eurem Tempelbau ber Glang und der Stolz der Ginweihungsfeier; aber ihr herzet in der Braut nicht das einstige Weib, ihr liebet in dem Rinde nicht den einstigen Mann, ihr weihet eure Tempel nicht - um jie zu besuchen, ihr setzet die Wahrheit nirgende an den Unfang, darum habt ihr Täuschung und Lüge an allen Enden.

Wie anders die judische Begeisterung und Weihe, wie anders die jüdische Chanucka, wo und wann immer sie auftritt! חיבוך, die jüdische Menschen-Chanucta speift das Rind nicht mit Märchen, ben Anaben nicht mit Fabeln, nicht mit Romantif den Jüngling, gängelt Rindheit und Ingend nicht mit Anschauungen einer Welt, die nicht ist, gewinnt nicht ihren Geift und ihr Berg für ein Leben, das die Wirklichkeit nie bietet. Sofort an das "Gefet,", unmittelbar an benfelben Ernft, zu derselben Wahrheit führt fie den Anaben, die sein Leben lang seine Führer und die Zielpunkte seines Lebens bleiben sollen, "," "נש בי יוקין לא ישור ממנו" - für "Gott und Pflicht" weckt fie feine Begeisterung und weiht fie ihn von dem erften Dammerstrahl feines Bewußtseins; und hat sie Die Begeisterung getroffen, ist ihr Die Weihe gelungen, jo leuchten "Gott und Pflicht" ihm fein lebelang als die leuchtenden Sterne seines Weges. Immer mehr zu wachsen in Ertenutnis Gottes und feiner Bflicht, immer mehr zu wachjen im Dienfte Goties und Erfüllung feiner Pflicht, das heißt dem Kinde Knabe, dem Anaben Jüngling, dem Jünglinge Mann, dem Manne Greis werden, dem Greise Greis sein und indem er die Schätze der Erkenntnis und des Lebens, die ihm gereift, dem jungen Geschlechte hinieden geweiht, nimmt er das, wofür sein erstes kindliches Bewußtsein aufgedämmert und wofür er sein Leben lang mit immer wachsender Begeisterung gelebt,

Chanucta. 37

als den Garbentranz hiniediger Vollendung mit hinüber in den neuen Anfang der jenseitigen Chanucka, zu welcher ihm der Tod an der Pforte der Ewigfeit leuchtet. Geht das judische Bolt jo lange es ein judisches ift. Die weite Erde bietet fein zweites. In berfelben Quelle ber Begeifterung und Weihe sehet ihr den Greis wie das Kind, den Jungling wie den Mann. Dassethe Buch, diesethen Bucher, dasselbe Beset, dieselben Wahrheiten, an welcher sich zuerst des Kindes Geist und Begeisterung, Quit und Lebensweihe entgündet, nahren das gener des Jünglings, feffeln ben Ernft des Mannes, verklären den Blid des Breises, und ber Siebzigjährige budt fich noch emfig über benjelben Folianten, trinft noch Begeisterung ans denselben Worten, die der Gunj= und Behnjährige querft mit leuchtendem Blicke stammeln gelernt. Seht die Che des Juden! Richt Galanterie, Tändelei und täuschende Liebesvergötterung fnüpft des judifchen Mannes und des judifchen Beibes Berg und Sand. In dem vollen Bewußtsein des gangen kommenden Ernftes des Lebens und für diesen Lebensernst treten Mann und Weib gusammen, und ihre Liebe heißt Begeifterung für die gemeinsame Bflicherfüllung des Lebens und für die Beglückung des einen durch den andern und mit dem andern, und darum mächit ihre Liebe je länger die Che, mächit ihre Lebensweihe je ernster des Lebens Ernst. Ihre Bodgeit ift nicht ihre Höhezeit, ift der Leng, ift der Reimtag ihrer Liebe. Go mie ver judische Mann sein judisches Weib, wie der judische Greis seine greise Gattin liebt, so hat der Jüngling nimmer die Jungfrau geliebt; denn jeder Tag, jedes Jahr - und die ernsten, rauhen Tage und Jahre wahrlich nicht am ärmsten, - haben immer Ring an Ring in Die Rette gefügt, die ihre Beifter und Bergen auf ewig verbindet. - Seht judische Tempel zur judischen Zeit. Bom großen Weihegepränge ihres missen sie nicht viel zu erzählen. Orgelklang und Choralgesang, Kranze und Weihegedichte, selbst die Weihepredigt famt dem Beiheprediger fehlt zumeist. Die Rollen des Gejetses hineingetragen, die fürzeste Dankberacha dem "Guten und Gutes gewährenden" gesprochen, der erste Minchagottesdienst gehalten -- und die Synagogemweihe, die Chanuca war vollbracht. Dagegen ward aber nun fort und fort das Gotteshaus besucht, bagegen ward es nun aber auch der Zufluchtsort und das Rufthaus des täglichen Lebens, mard die Sammelftatte des gemeinsamen Lebens vor Gott und die Lehrstätte zur Durchdringung des gangen Lebens mit Gott. Es war das Bedürfnis und der Ernft, der die alten Synagogen baute; ihre Weihe endete nicht mit dem letten Umen einer Weihepredigt oder mit dem letten Halleluja eines Schluß

38 Ristem.

chorals am Weihetage. Der zum war die Wiege, nicht das Testament der Synagogenweihe. Eine unsüdische Zeit weiß freilich schönere, prächtigere Weiheseier zu begehen. Allein die mit so vielem Gepränze geweihte Lurus-Innagoge sieht meist die begeisterten Leiter ihre Weihe höchstens einmal am Versöhnungstage — wo wir uns ja alle wieder zusammenssinden — wieder, sieht ihre Räume an den Wochentagen des täglichen Lebens geschlossen, oder — wie eine Sterbende, eine Kranke, ersreut sie sich eines Minjan-Vereins, oder eines besoldeten Minjan-Decemvirats, die die begeisterten Prunkworte der Weihechorale und Weihereden, von "Andacht" und "Tempelseligkeit" ze. in den neun Zehnteln des Jahres, in welchen die Prachtspnagoge der wirklichen Gemeinde Lurus ist, stells vertretend zu verwirklichen bestellt werden.

Seht die jüdische Geschichte! Bon Anfang an ward diesem Bolte die von ihm zu lösende weltgeschichtliche Aufgabe in ihrer ganzen Berr= lichteit, aber auch in ihrem gangen Ernft, in ihrer gangen, noch erft durch Jahrhunderte, Jahrtausende der Verirrungen und des Wehes zu erklimmenden Sohe gezeigt. Für feine Täuschung, für das judische Leben und das jüdische Geschick mit all seinem Schweren und Berben ward das begeisterte "Ja"! am Sinai gefordert, und es wußte es von vorn= herein, daß fein bevorstehender Lebensberuf durch Klippen und Talgründe fich aufwärts windender Telfengang fein, daß erft באחרית הימים, erft am fernen Ende der Tage es auf den vollen Sohen diejes getoften "Ja"! sich befinden werde. Es ist das einzige Bolt, das eine mahrhaftige Chauncka hat, und bei dem Chanucka in immer steigendem, hellerem, reinerem Lichte durch alle Phasen seiner Weschichte wiederkehrt, um es immer frischerer Weihe und immer steigendem Fortschritte zuzuführen. Es jollte nicht wie die Sellenen als das Bolt der Begeisterung für das "Echone und Gute" beginnen, um als trauriges, nur von bem Schein einer untergegangenen Bergangenheit glorifiziertes Mephtenvolt zu enden. Es jollte nicht wie die Römer als das von Wolfsmilch genährte welterobernde Bolt des Schwerts und der Politik die Schaubühne betreten, um als fläglicher von Liaffen und Fremden unterjochter Bölker-Jammer zu enden. Israels Schmach liegt in seinem Anfange und sein ewiger Ruhm wintt ihm von den Söhengipfeln seine Butunft.

Als In In hartnäckigster Opposition stand es zuerst selbst der ihm gewordenen großen Aufgabe gegenüber, und dieses Gesetz, das einst die Welt überwinden wird, hatte seinen ersten Sieg in Eroberung des Bolkes zu seiern, das das geistige Wertzeug seines Weltenkampses werden sollte. Und Jahrhunderte waren ihm für diesen Sieg bestimmt. Wie

fein Mof & vor der erften Chanucka fiebenmal die Stiftshutte feines Beiligtums aufrichten und abbrechen mußte, ehe am achten Tage die erste Chanucka durch Eintritt der Gottesherrlichkeit besiegelt wurde; wie bei diefer erften Chanucka sofort die ersten Prieftersöhne der Beiligung des Beiligtums zum Opfer fielen, weil fie die Aufgabe diefes Gefetes= heiligtums nicht in der Ferne vor sich, nicht in der Sohe über sich, fondern unter sich und in sich, somit jeden zu jeder Zeit auf der Höhe diefer Aufgabe vermeinten; fo wird diefem Bolte ja von vornherein gesagt und durch den Untergang des gangen Beitgeschlechtes, das die erfte Chanuda erlebte, mit ernstestem Ernft zum Bewußtsein gebracht, daß es mit allem dem noch nicht הנחלה ואל המנחה ואל המנחה ואל הנחלה אל הנחלה ואל הנחלה אל הנחלה אללה אל הנחלה Rube, gefcoweige zum ewigen Ziele gekommen, daß es mit allem diesem erft an einen Unfang gestellt, der, mit wandelloser Begeisterung rasch gum Söhenziele führen könnte, mit unterbrochener und immer wieder unterbrochener, aber auch immer wieder gewonnener Begeisterung, wenngleich spät und scheinbar im Rückgange, doch unwiderruflich und in immer steigendem Fortschritt zum Biele führen werde.

In der Büste, in Schilo, in Rob, in Gibea, in Jerusalem durch Salomo, durch, Esra, durch die Hasmonäer, bereits siebenmal ist das Gesetzscheiligtum neu errichtet und eingeweiht worden, und während das äußere politische Geschief des Voltes abwärts ging, war die Channca innerlich doch immer eine geistig höhere. Je mehr Israel seine volitische Bedentung verlor, um so mehr ward sein Gesetz von dem Bündnis mit einer Aristofratie besteit, die es meist nur zur Förderung ihrer Interessen mißbrauchte oder verriet, und um so mehr Boden gewann es im Volte, das bald nichts anderes als dies Gesetz, sein Studium und seine Ersütlung haben sollte, die sich ihm als die Adlerstügel seines Gottes erwiesen, es über eine in Nacht versinkende Welt von sast Jahrstausenden gegen alle dämonische Gewalt einer seine Vernichtung erstrebenden Völkerseindseligkeit, hell und lebensträstig siegreich emporszutragen.

Als die Hasmonäer die letzte Chauncka seierten, da gaben sie das Weihelicht jedem jüdischen Hausvater in die Hand, auf daß in sedem Hause sich erst recht die Tempetweihe vollziehe, auf daß diese Weihe sich von Jahr zu Jahr immer nen und jung wiederhole, jedes Geschlecht immer aufs neue und in immer höherem Fortschritt die Weihe des Heiligtums durch die Weihe des Hauses vollbringe, bis einst das Haus des Gottesheitigtums von allen Häusern Joracls, von dem ganzen "Hause

40 Sistem.

Jatobs" getragen werde und die lette wirkliche und mahrhaftige Chanucka auf dem Gipfel des errungenen Ziels beginnen könne.

Und nun, nachdem alle Jahrtausende unserer geschichtlichen Bergangenheit den jiegreichen Geift der Chanucka in Ierael verburgen, nachdem Israel allein nicht nur die Channeta, sondern die Bieder-Chanucfa, die Wieder Weihe fennt, die ewig wiederkehrende und dann in gesteigerter Begeisterung wiederkehrende Weihe und fortschreitende Singebung an das von Anfang an in fiebenfacher Sohe hoch aufgestedte Biet : wollen wir gleichwohl - - wer weiß wie nahe am Biele -- den Mut verlieren, wollen unjere Channeta nur falt als Erinnerung vergangener alter Tage, nicht aber als unfer בי דרבו, nicht als "Rüfte und Weihe für unfere Butunft" feiern, wollen das Licht ber Chanuda in unseren Säusern nicht in der Zuversicht anzünden, es werde, wenn auch fiebenmal die Weihe vertoren, endlich dennoch in immer steigenderem Lichte das Ziel gewonnen, und mahrend Israels Chanucka damit begann, das Licht des Hauses am Lichte des Tempels zu entzünden, die neue, endliche Chanucka damit gewonnen werden, an dem ficgreich ge= pflegten Lichte des Hauses das Tempelllicht dann zum wahrhaftigen ewigen כר תמיד fich entzünden zu laffen?

Zagen uns denn nicht alle Zeichen der Zeit, daß uns eine neue wirkliche Chanucka von nöten? Und ist diese Chanucka se in Israel aussgeblieden, wenn sie von nöten gewesen? Hat nicht wieder antiochäische Wesahr Tempel und Häuser Israels ergriffen und schreit das Heisigtum nicht taut auf nach einem Hasmonäergeist, der es und seine Kinder vor dem Eindringen jädische Wahrheit und jüdisches Leben iötenden hellenistischen Hanches rette? Hat heltenistischer Schwindel, der dem Menschen sich selbst zur Andetung gibt, der das Menschenideal mit all seinen Schwächen und Gebrechen zum Gott und den Anstand und das menschliche Wohlgesallen zum Maßstad der Sitte und der Pflicht set, der, statt den Menschen zum Lichte des Göttlichen zu erheben, das Göttsliche hinabzieht in die Tämmerung der schönen Sinnlichkeit des Menschen

hat dieser ganze, den Menschen um seine Würde und den Inden um seine Psticht betrügende Schwindel nicht wieder gerade die Megionen er griffen, die als die Leiter und Lehrer der Gemeinde die eherne Phatanx bitden sollten um das Gottesheitigtum, das Heitigtum in seiner Wahrheit und das Volk in seiner Trene vor sedem Andringen unsüdsschen Wesens zu retten? Ist die jüdische Aristokratie und der jüdische Priesterskreis nicht fast bereits wieder vom jüdischen Geses abgesallen, hat sie nicht bereits, wie min zuz zum zuwz, das ihren Händen anvertraute Heitigtum

des Tempels und der Lehre, der Schule und der Gemeinde, nicht ihre bevorzugte Stellung in der Rabe der Macht habenden Gewalten bereits migbraucht um ihren Geift des Abfalls dem Geifte der Gesenestreue gu substituieren und durch Tempel und Schule das Baus und die Familie dem judischen Gesetheiligtum zu entfremden? Und ift ihr das Wert diefes Berrats nicht bereits fast gelungen, jo gelungen, daß felbit die Treue der Treusten unter den Treuen erschüttert, das gange Bemußtsein von der Bedeutung der judischen Pflicht jo getrübt, daß taum Die Geschestreue es noch magt, in der alten Treue für die Gottespflicht aufzutreten, und das judifche Bolf fich vergebens umfieht nach Lehrern feiner Pflicht, wie nach Vertretern feines Rechts - - und da follte uns die neue Chanucka jehlen, da jollte die neue Chanucka noch jern jein, da follte fich der judische Beift nicht wieder aufraffen und dem Bolte fein Recht und dem Seiligtum feine Reinheit und Weihe wieder erftreiten, daß, wenn die Entel ihr Chanucka-Licht in ihren Saufern angunden werden, fie auf eine gang nahe Vergangenheit hinschauen fonnen, wo Gott wieder feine Bundernahe bewiesen und ihre Bater wieder als "feine Kinder in Die Wortstätte feines Saufes gegangen, und haben feinen Tempel von allem Unjudischen geräumt und sein Beiligtum von allem Ungöttlichen gereinigt und haben die Weihelichter in den Säufern wieder zur Gel tung gebracht, die sich als die Um- und Borhöfe um das Heiligtum Gottes reihen - - "?

## Teweth.

### Jüdische Fasttagsgedanken.

Das Fasten am Jom Rippur und die geschichtlichen Fasten. — Das Mißtrauen in die jüdische Bestimmung und das jüdische Geschick. — Die Salbheit. — Die Selbstachtung. — Das jüdische Palladium.

Wer das jüdische Bolt mit seinen jährlichen geschichtlichen Fasten betrachtet, wer gewahrt, wie es ihm nicht genügt, den Untergang seiner staatlichen Größe durch einen Fasttag alljährlich in Erinnerung zu begeben, sondern ihm die eine Ratastrophe noch dazu in ihren einzelnen Stadien vorgeführt wird und der Belagerungsanfang, die Ginnahme der Stadt, die Ginäscherung des Tempels, der Satrapenmord ihm Beranlaffung zu vier Fasttagen wurden, mit welchen es das eine Unglück beweint - dem dürfte der Gedanke nahe treten: Fasten und Beinen jei vor allem diejem Bolte von nöten, übermut und Selbstüberhebung babe das Grab feines nationalen Glückes gegraben und nun fei der Weisheit seiner es erziehenden Institutionen eine jede Beranlassung willfommen, es durch Fasten und Weinen zur Demütigung und Berknirschung zu führen, fei diese Weisheit vor allem darauf bedacht, den Beift ber Bergagtheit und der Schwäche, den Weist des Schmerzes und der Trauer, den Geift der Betrübnis und der Berftimmung, den Geift der Mutlofigfeit und der Selbstverachtung durch diese ewigen Gasten in ihm groß zu ziehen, auf daß es durch diesen Charafter der selbstpeinigenden und sethstwerachtenden Berabstimmung sich einst eines besseren Loses würdig und fähig mache, fein fünftiges Glück bescheidener und demutsvoller zu ertragen.

Und doch liegt der Wahrheit nichts serner als dies; und doch dürste unserem geschichtlichen Fasten nichts weniger als ein solches Ziel gesteckt sein!

Richt weil wir in den Tagen unseres Offices zu viel gelacht und zu wenig geweint: weil wir zu wenig gelacht und zu viel geweint, ward une das tranenreichste Geschied beschieden. Richt weil wir zu übermütig, weil wir zu verzagt gewesen, weil wir zu wenig Bertrauen zu unserem judischen Geschick und unserer judischen Bestimmung gehabt, weil wir uns zu gering geschätt ben Bölter-Riesen gegenüber, mit benen wir geschichtlich in Berührung famen, darum gingen wir im Wirbet der Geschichte zu Grunde und die Tage unserer geschichtlichen Faften tommen nicht, uns den Geift der Bergagtheit und der Berfnirschung zu bringen, sondern uns mitten aus den Tiefen unseres nationalen Unterganges und mitten aus dem Gefühle unseres natio nalen Miggeschicks heraus, den Weg zum freudigften Selbstbewußtsein, zur heitersten Ermannung und zur fröhlichsten, ungetrübtesten Blüte in Gott finden zu laffen. צום הרביעי וצום החמישי וצום השביעי וצים העשירי יהיה לבית יהודה לששון ולשמחה ולמועדים טובים והאמת והשלום אהבו (Secharia. R. 8. B. 19.) heißt cs wohl in tieferem Grunde auch nach dieser Seite hin: das Fasten des vierten und das Fasten des fünften und das Faften des fiebten und das Faften des zehnten Monats foll dem Saufe Juda zur Wonne und zur Freude und zu fröhlichen Beiten werden, liebet nur die Wahrheit und den Frieden.

Du dem Herrn deinem Gotte nicht gedient hast mit Freuden und mit fröhlichem Herzen in allseitiger Fülle!" (5. B. M. N. 28. B. 47.) mahnt die das Verhängnis antizipierende Gottesrede, und der Moment, in welchem dies tränenreiche jüdische Verhängnis im Gottes buche der Zukunft verzeichnet wurde, war nicht ein Somnentag des übermutes und kecker Selbstüberhebung, war eine Nacht trostloser Verzweislung, war eine Nacht gottesverzessener Verzagtheit, war eine Nacht, in welcher, die auf Josna und Kaleb, das ganze Volk an dem Siege der göttlichen Allmacht über die Riesenmacht der Sterblichen und an der Heisekraft der göttlichen Führung, wäre es selbst auf einem Tod brütenden Boden, verzweiselten und sieh und ihre Kinder beweinten, deren Schieksfal und Leben lediglich dieser Gottesallmacht und dieser göttlichen Keilesssührung anvertraut sein sollten!

Wie die Bater das Land nicht erhielten und im Anblick des Landes ihr Grab in der Bufte fanden, weil sie die Trane des Aleinmuts

44 Teweth.

geweint, so verloren die Enkel das Land und mußten wieder hinaus in die Wüste, weil sie fort und fort diesen Geist des Kleinmuts gehegt, weil sie sich nimmer im Ganzen und dauernd zur Höhe des jüdischen Selbstbewußtseins und der jüdischen Selbstachtung erhoben, die, mit Gott im Bunde, keine Riesen unter den Menschen und keinen Tod unter den Naturgewalten fürchten, die mit Josua und Kaleb nur die eine Sorge kennen: !'7 und in dieser einen Sorge alle andere Sorge und Bekümmernis begraben.

War es denn nicht dieses kleinmütige Mistrauen in die eigene jüdische Bestimmung, in das eigene jüdische Geschief und in die Gottes= weisheit und Gottesallmacht, die jene bestimmt und dieses seitet, war es benn dieses nicht, das fofort die Sohne dieser Bater die Besitnahme dieses Landes nicht vollenden ließ und den Kananiter mit seinem poly= theistischen Wahn und seiner zur "Religion" erhobenen Unsittlichkeit mitten nuter dem Gottesvolf bundesfreundlich hegte? War es demi nicht diese stets unbefriedigte Halbheit, die sie fort und fort hinüberschielen ließ nach der Sitte und den Gebräuchen und den Einrichtungen der Fremden? War es denn nicht die völlige Unterschätzung ihres gangen gottgeordneten und gottgetragenen Berhältnisses, nicht die vollige, die innere Hohtheit verkennende überschätzung des in Macht und Glang und Königshoheit erscheinenden Bölferelends, die fie an Gottes Leitung fein Gennige finden und fie den "Rönig" vermiffen und fordern tieß, in welchem fie "wie die andern Bölfer ringsum" doch auch die indische Besamtgröße in einer menschlichen Majestät konzentriert erblicken wollten, die vor ihnen herziehe und sie heimführe und ihre Kriege führe und ihre Siege erftreite? Und follte doch nur Gott ihr Mittetpunkt fein, in dem unsichtbaren Jusammenfinden in Gott und in dem einheitlichen Erfütten feines Dienstes auf Erden und in der darans hervorspriegenden Blute und Heilventwickelung aller einzelnen ihre Nationalgröße glanzen, und nur Gott vor ihnen bergieben, Gott fie beimführen, Gott ihre Rriege führen, Gott ihnen ihre Siege erstreiten! War es denn nicht Dieje jämmerliche Celbst und Gottesverachtung, nicht diese tranrige Berkennung des einzigen judischen Patladiums: "!we '7 pen en,, die fie auf dem erschütterten Welttheater immer nur nach Bundesgenoffen unter den Böttern ausblicken, um ihre Gunft buhlen, und Gott, ihren einzigen Bundesfreund, hinter den Mücken werfen ließ, auf deffen Ablerilügeln jie hoch über der allgemeinsten Wetterschütterung ruhig im Sonneuglange Seines Schnkes und Seines Segens heiter ruhen und der ftan

nenden Welt zeigen sollten, welche Rraft und welche Macht in dem einzigen "! אם חפין ד' בנו!" liegt, wenn es allein und ausschließtich und gang und mahrhaft und aufrichtig und mit freudigster hingebung der Leitstern des einzelnen und der Gesamtheit wird? War es deun nicht diese traurige Gelbst und Gottesverkennung, der es nicht genügte, nicht freudig genügte, Gott ihre Säufer zu erbauen, Gott ihre Rinder zu zeugen und zu erziehen, Gott ihre Acker zu bestellen und ihre Berden zu warten, Gott ihren Staat und ihren Tempel zu weihen, die weder ihre Häuser, noch ihre Linder, ihre Acker nicht und ihre Berden, Staat und Tempel nicht ficher glaubten, nicht hinreichend dem Segen und der Blüte, dem Gedeihen und der Erhaltung geöffnet glaubten, wenn sie nicht neben Gott auch allen Göttern der Bölfer die Altäre erbauten, ihre Rinder dem "Gingigen!" und dem Molech zugleich weihten, an der Ture die Mefusa hatten und auf den Dachern "allem Seere des Himmels" bienten - war es nicht die Ungenügsamkeit, die Ungufrieden heit mit dem eigenen gottgeordneten und gottgetragenen judischen Geschiek und Leben, die Israel immer in den Bölkererscheinungen die Riesen und in seinen ureigenen göttlichen Beranstaltungen die Phymäen er blicken ließ, Israel immer dazu brachte, daß בעינינו בחנבים blicken ließ, fich den Böltern gegenüber immer wie Heuschrecken vortam, und es darum and, jederzeit von den Bölfern also geachtet murde, ביכן היינו בעיניהם?

Und wie follte es auch anders! Wenn der Jude fein Judentum - und diefes umfaßt das gange judische Wejen, sein gottgeordnetes Leben und sein gottgeleitetes Geschief wenn der Jude sein Juden tum nicht achtet; wenn es ihn nicht mit seligster Freude, mit beglückend ftem Selbstbewußsein erfüllt; wenn es sein Auge nicht stählt, in den scheinenden Glanz und in die täuschende Strahlenumgebung menschlicher Macht und vergänglicher Riesenhoheit ohne geblendet zu werden drein zu schauen; wenn das Judentum den Juden nicht atso erhebt, daß der Jude fein Indentum über alles erhebt: wie follten die Fremden es tun, wie sollten die Fremden es schätzen, denen ja das Judentum, deffen Wert sich nur dem Erfüller eben in der Erfüllung enthüllt, immer seinem geistigen, beseligenden Inhalte nach eine fremde, unbefannte Erscheinung bleiben muß, die ja das Judentum uur nach der Beschränfung seiner Lebensordnung und nach dem Herben seines Weichickes, aber die lohnende, beglückende Seligkeit nicht tennen, die aus allem biefem sprießt, – מתן שברה לא עבידא לגלוי wie sollten die Gremden Juden und Indentum schätzen, wenn der Jude sein Judentum unr unwillig trägt, seinem Gott nicht mit Freuden und heiteren Bergens

46 Teweth.

bient, stets bereit ist, sein Audentümliches gegen Unsüblsches zu versmäkeln, stets bemüht ist, seinem Indentümlichen Unsüblsches beizusügen! Mein! Nein! Nein! So lange בעינים בחיבים, wir in unseren Ingen wie Henschrecken sind, so lange "בעיניהב, so lange werden wir es auch in ihren Augen sein!!

So lange ferner es uns nicht genügt "בם ד' בני" jo lange wir außer dem göttlichen Bohlgefallen auch noch des Bohlgefallens der Boltes zu unserer Bufriedenheit bedürfen, jo lange wir außer dem göttlichen Wohlgefalten auch noch in gleicher Linie um das Wohlgefallen der Menschen buhlen und alle Seligkeit des göttlichen Wohlgefallens uns verscherzt icheint, jo bald es auch nur dem ersten besten jüdischen oder nichtsüdischen -- Jungen einfiele, den Ropf über unser judisches Leben zu schütteln - jo lange das Bewußtsein bes göttlichen Wohlgefallens uns nicht eine solche Freudigkeit gewährt, die keines anderen Zusates bedarf und alles andere ersett; jo lange werden wir immer wieder und wieder dieses göttlichen Wohlgefallens verluftig geben, werden seiner nicht würdig bleiben. Es geht nicht. Gott hat sich uns gegenüber nicht umfonft zie 's genannt. Er fordert uns gang und ausschließlich. Wir tonnen ihm nur gang oder gar nicht angehören, und noch heute und jederzeit murde Elijahu unentschiedener Halbheit und sich fetbit verachtender Berguidung unjudifchen und judifchen Befens fein: עד מתי אתם פוסחים על שתי הסעיפים אם ד' האלדי' לכו אחריו ואם הבעל לכו אחריו entgegenrufen.

Wer zu seiner Lebensfreudigkeit außer dem göttlichen Wohlgefallen noch anderes bedarf, wer nicht alles andere nur durch das göttliche Wohlgefallen und von ihm erwartet, der wird bald um dieses anderen willen göttliches Wohlgefallen verscherzen und was er an Scheinfreuden gewinnt an dem Quell der einzigen wahren untrübbaren Lebensfreude einbüßen.

Was sotten daher die Gedächtnistage des jüdischen Unterganges? Nichts anderes als dieser Untergang selber. Dieser Untergang sollte uns ja nicht niederwersen und bengen, nicht von Gott entsernen und zum Selbstausgeben bringen, sollte uns ja aufrichten und erheben, sollte uns ja um so inniger mit Gott und unserer Bestimmung vermählen, indem er alle Güter, die wir vergötterten und Gottes Thron in uns teilen sießen, darnieder warf, und uns für Jahrhunderte hinaus nichts anderes übrig ließ, als "Gott und sein Wohlgesallen", als "die Freude an seinem Dienste" und "die Wertschäuung der Wahrheit und des Friedens". Das sollte der Untergang, das war von Ansang seine Be-

jtimmung und daran hat er Jahrhundert nach Jahrhundert an unserm Innern gearbeitet. "Als Gott Israel hinaussandte, da griffen die Nationen dies im Doppelmaß zum Kampse wider es aus. Gott aber sprach bei seinem schwersten Verhängnis am Tage des Oststurmes: darum sei es, damit hierdurch Jakobs Sünde gesühnt werde und das sei die ganze Frucht, daß, was es zum Absall gebracht, entsernt werde: denn wenn Gott selbst alle Steine des Alkars wie zerstreute Kiesel sein läßt, werden keine Glückshaine und Sonnenbilder mehr auskommen." Indem Verusalem zusammenbrach ward Zion srei nud im Tempel wie eine seindliche Stadt umlagert war und werd wie eine seindliche Stadt umlagert war und

Und die ersten Mitarbeiter an diesem Befreiungswerte des judischen Unterganges follen die Gedächtnistage desfelben für unfer Inneres werden. עום, nicht יום ענות נפיש nennt fie das Gotteswort. עינוי נפיש nennt es nur das Raften des ביום הכבורים. Der Tag, der uns das Höchste wiederbringen foll, rann rand aus Gottes allmächtiger Gnade, der Tag foll uns unfere vollendete Urmut fühlen laffen, fühlen laffen, wie ohne diese Gnade mit ihrem allmächtigen Erneuerungswunder, wie bis auf den letten Unspruch auf fortzuspinnendes Dasein und Leben alles durch die Fehler unserer Vergangenheit verloren, und nur mit diesem Urmutsbewußtsein, tatlos und genußlos wie wir ihn begeben, steben wir an den Pforten der göttlichen Inadenallmacht, Recht zu neuem Dasein und Kraft zu neuem Leben zu erflehen. Dort heißt das Gaften : נפשתיכם! Unfere geschichtlichen Fasten heißen aber בום, und צום heißt fich fammeln, fich in fich zusammenziehen, fich auf fich beschränken, und das sollen diese geschichtlichen Gaften an uns bewirfen.

Sie sollen uns sammeln, in den Mittetpunkt unseres jüdischen Bewußtseins uns sammeln. Und könnten wir auch nichts anderes sein als Inden, und wären alle anderen Beziehungen des bürgertichen und Staatstebens abgebrochen, vollzöge die Wirklichkeit "ARREZ", im Toppel maß, was der jüdische Untergang begonnen, und wiese den Inden zurück von allen Bahnen menschlichsbürgerlicher Entsattung, isolierte ihn auf sich, auf sein Haus, seine Brüder, die Genossen seiner Bestimmung und seines Geschickes — ternen wir an unseren zu, an unseren geschichtlichen Fasten, ein Genüge, ein freudiges Genüge, ein freudig stolzes Genüge darin zu sinden: Jude zu sein. Die Geschichte unserer Bergangen-heit mahnt uns: wir sind nur untergegangen, weil es uns nicht gesnügte "Jude" zu sein, weil wir Jude, aber auch Syrer und Tyrier,

48 Teweth.

Ügnpter und Affgrer sein wollten, weit wir nicht alle unsere inneren und äußeren Beziehungen rein nur als Ausstuß und Verwirklichung unseres Indentums begriffen, unser "Jude sein" auf den Tempel beschräufen, unser staatliches und bürgerliches Leben aber mrischen und babylonischen, ägyptischen und assprischen Einstüßen unterstellen wollten.

Sie sotten uns in den Sammelpunkt unseres menschlich sittlichen Bewußtseins zurückführen. Fastend, sehwach und hungernd, und doch vor Goti, jollen wir ternen, jollen wir uns entschließen: unser Dasein vor Gott, unfer Beharren vor Gott, unfer Leben vor Gott, unfer frendig heiteres Leben und Weben in Gott, von feinem Maß des äußern Sabens und Genuffes abhängig zu machen. "! 22 77 zn, wenn nur Gott seine Frende an uns hat!" Diese Sorge endlich nicht unjere angelegentlichste, sondern unsere einzige Sorge werden zu laffen, mit allen unseren anderen Sorgen und mit allem unsern andern Sorgen nur die Lösung dieser einzigen Sorge zu juchen: als Mensch, als Jude, als Kamilienvater, als Bürger, und wie die verschiedenen Erscheinungen alle heißen mögen, in die wir unser einheitliches Dasein spalten und die gespaltenen Teile wahnumfangen einander gegenüber ftellen, als Menjch, als Jude, als Familienvater, als Bürger, eben nichts anderes jein zu wollen als "Jude", als Gottes Willen in all diesen Beziehungen zu erfüllen und fein Wohlgefallen mit all diesen Bestrebungen zu erzielen, und darum das Mag der Mittel und das Mag des Gelingens Ihm, gang ausschließlich Ihm, und uns nur die gange Energie des reinen entschiedenen Willens zu vindizieren, das Gott Wohlgefällige zu wollen, barin unfer ganges eigenes Wohlgefallen aufgeben zu laffen, und barum, unbeirrt von den Gestalten des äußeren Lebens, im Hunger und in der Fülle, in der Schwäche und in der Kraft, in der Krankheit wie in gejunden Tagen, im Schmerze der Entjagung wie im Jubel des Erlangens, in allem und mit allem, freudvoll und leidvoll, doch heiter im Lebensdieuste vor Gott zu fteben, das dünkt uns, müsse die Frucht unserer geschichtlichen Kasten werden.

Sie müßten uns zu wahreren Juden, zu glücklicheren Inden, zu Menschen machen, die ihrem Gott mit Freuden und fröhlichen Gerzens dienen, die in diesem Dienste alle ihre Freudigkeit und all ihre Fröhlichkeit sinden, die darum kein anderes Ziel kennen, als die von ihm geofsenbarte Wahrheit zu erkennen und sie zum Heile und Frieden der Menschen zu verwirklichen, die darum keine andere Sorge haben, als daß Gott seine Freude an ihnen habe und die tief von der siberzengung durchdrungen

sind, daß Wz 77 zs, daß wenn Gott seine Freude an ihnen hat, sie dann selbst in winzigster äußerer Erscheinung die riesigste gottmißfällige Macht überragen und, von den Fittichen des göttlichen Wohlgefallens getragen, keine Riesengewalt und keine Todesmacht zu fürchten haben.

אם הפין בנו, ד' יהכיא אתנן אל הארין ארין איטר הוא זבת חלב ודכש —

## Schemat.

Entjagen und Leisten. ונתנו איש. — Die "Gezählten". — Die Pstege der Judividualität. — ילמשפחותם לבית אבותם וגו' — Die drei Spenden, ג' תרומית in dem Schefel:Rapitel.

"Wenn du die Saupter der Sohne Israels erhebst für ihre Gegahlten" - und wer möchte nicht fein Haupt erheben mit zu Feraels Bezählten gezählt zu werden! Wer, wenn der Winter-Frühlingstag getommen und nach dem fünfzehnten Schewat jeder Baum in winterlichfter Bestalt uns doch einen stillen Frühlingsgruß zunicht und wie mit ftummem Sandedruck bereits die Zusicherung des einstigen, baldigen Grunens und Blübens zuwinkt, - wer, in deffen Bruft die Ahnung wach wird, wie doch ringsum in der fprachlosen Ratur alles die winterlichsten Sturme, Die eisigsten Froste erduldet, um nur, wenn die Lengsonne lacht, mit aufzuwachen zum Grünen und Blühen und sein Rörnlein mit beizusteuern zu dem Dufte des allgemeinen Bohlbehagens, wer gelobte fich's nicht, nicht zurückzubleiben hinter dem bescheidensten Strauch, hinter dem geringften Salm, wer gelobte fich's nicht, auch feinerfeits allen Mühen und Beschwerden, allen Sturmen und Prüfungen willig sich hinzugeben, um nur auch von feiner Sonne fich wecken, um nur auch fich zu einem Mitzähler im allgemeinen Leben der Wohlfahrt und des Gedeihens entfalten zu laffen!

"Mitzähler?" Wer zählt mit im allgemeinen Menschenkreise, wer im jüdischen Kreise mit? "!www.,, heißt unser Menschenfrühling weckendes Wort, "Jeder, der pflichtbewußt spendet!" Jeder, der nicht sur sich ist, der den Wert und die Bedeutung des eigenen Daseins nur in der Wohlsahrt und der Freude anderer findet! Dieses "pflichtbes wußt für andere sein" macht den Menschen, macht den Juden. Wohl

Schewat. 51

ist auch von dem Menschen abwärts bis zum verlorensten Stäubchen nichts bloß für sich da, zum Wohlsein des Gangen gahlt felbst das Aleinste mit und das Wohlsein des Releinsten ift Mitprodukt des zusammenwirkenden Gangen. Aber unbewußt, jedenfalls nicht aus Pflichtbewußtsein, trägt jedes das andere und jedes andere jedes. Bunachst nur fich, Gelbsterhaltung, Celbitbefriedigung, Selbitverteidigung will jedes. Wo Bewußtfein aufdämmert, da ist Egvismus die stärkfte, ja fast die einzige Triebfeber, ber stärkste, ja fast ber einzige Bebel aller Strebungen und Bewegungen, und es ift nur der große allmächtige Ginheitsgedante des Einen Einzigen Schöpfers, Ordners und herrn, 'uzz, ber bie Millionen Einzelbestrebungen alle zu einem großen Werte allseitigen Gedeihens und Lebens einet und jedes, selbst das mächtigfte, selbstfüchtigfte Begehren unbeablichtigt, ja unbewußt mitwirkende Ursache des Beiles des Rachbars fein läßt. Wahrhaft "für andere fein" beginnt nur mit dem freien Menschen. übung in "Bergichten und Leisten zur Wohlsahrt und Bufriedenheit anderer" heißt Erziehung jur Sittlichkeit, und "freudige, felbstvergeffene "Singebung feines gangen Bejens und feines gangen Strebens" ift das Ideal des Judentums.

Seht das judifche Rind! Das Geprage zum Bochften empfängt es sofort an der Wiege seines Bewußtseins! Ift das haus, in dem es zum Bewußtsein erwacht, ein judisches, fo ift die gange Utmofphare, Die es umfängt, von einem Gedanken erfüllt, und dieser Gedanke beißt: Bergichten und Hingeben wie es Gott wohl gefällt, heißt: "שתנו אישי,,,, "Gott geben" alles Leben und alles Streben, heißt: Singebung zum göttlichen Wohlgefalten! Ift der Kreis, in welchem fein junges Leben aufblüht, ein judischer, so zeigt ihm dieser Kreis Gott nicht in dem himmel und in den Tempeln; jeder Atemgug und jeder Schritt des Lebens vor ihm früh und spät steht unter der Leitung des אכור und מותר der אכור עברה, der אכור und מצוה, des Unerlaubten und Erlaubten, der Schraufe und der Pflicht: es fieht das göttliche Wohlgefallen, den Willen und die Bufriedenheit Gottes "binden" und "lösen" alle Kräfte, ziehen die "nicht zu überschreitenden" Linien für alle Bewegungen, setzen die "gebotenen" Ziele jeder Tat. Es fieht die Freudigkeit und den Ernst dieses laffenden und übenden Gehorsams und lernt aus dem Leben der Großen; nicht den eigenen Willen und die Selbstsucht, nicht bas eigene Berlangen und den eigenen Gedanken, sondern den Bunsch und das Bertangen, den Willen und die Zufriedenheit des in seiner Unsichtbarkeit überall gegenwärtigen Einen als hemmenden und bewegenden Regulator des Lebens achten, lernt aus dem Leben der Großen: "Sich Gott hingeben", Bergichten und Weihen, Entsagen und üben zum göttlichen Wohlgefallen, Leben nicht um sich, sondern um Gott zu befriedigen. Und es lernt dafür Gott als das höchste, einzige Vorbild solcher wohltnenden Liebe, als den teunen, dessen ganzes Wesen die Liebe, dessen zürnendster Ernst auch Liebe ist, der nichts als das Wohl seiner Geschöpfe will, und dem es danken lernt in den heiteren und ernsten Stunden seines frühen, erswachenden Lebens. Nur das Wohl aller Wesen bereiten heißt ihm Gott sein, und nur zum Wohlsein aller sich in seinem kleinen Kreise bewegenden Wesen beitragen heißt ihm Gott würdiger Mensch sein, und sich zu einem solchen, Gott und West erfreuenden, gottwürdigen Wenschen sähig und träftig machen, heißt ihm sich besehren und erziehen lassen, heißt ihm: "sernen" und "folgen".

"נתתנו אישי,, Nicht was der Mensch hat, nicht was er erwirbt, bessitzt und genießt, sondern was er selbst mit Erwerb, Besitz und Genuß Gott und der Gotteswelt, und dem Gotteswerte spendet, zu dessen Mitarbeiter Gott ihn berusen, das macht den Menschen und Juden, das macht ihn würdig zu den בקורי ישראל, zu denen gezählt zu werden, auf die Gott für Israel zählt, — die Israel sein zu nennen vermag, — die gedacht werden, wenn man Israel denkt, — die Gott und Israel denkt, wenn Gott Israel, wenn Israel sich selber denkt.

und gezählt werden will, muß erst aufgehört haben, sich zu zählen, muß, indem er gezählt wird, sich aller Selbstsinkt und allen Selbstdünkels entkleidet haben; nur spendend, leistend darf er gezählt werden, nur seine Leistung "beckt" seine Person. Wer nichts leistet und doch gezählt werden will, der streicht sich selber aus aus der Liste der Gottesschar, der streicht sich selber aus aus der Vottes allmächtiger Liebe zu ershaltenden Wesen.

"Wer den Bruder nicht erlösen wist. Der versagt Gott das eigene Lösegesch, Denen ist die eigene Erlösung zu teuer, Der fällt der ewigen Nichtigkeit anheim!" (Ps. 49, V. 8. 9.)

Und עבודת אהל מועד, "Dienst des Stifts-Zeltes" nennt das Gottes-wort das eine große Wert, dem die Leistungen aller Gezählten Israels zu gute kommen sollen. Im Dienste dieses "Stifts-Zeltes" sollen sie alse das Andenken vor Gott mit ihren Leistungen sinden: ונתת אתו על עבדת Daß ein אהל מועד והיה לכני ישראל לוכרון לפני ד' Daß ein אהל מועד והיה לכני ישראל לוכרון לפני ד'

Schewat. 53

daß ein אהל מועד auf Erden bleibe, daß ein irdischer Rreis sich auf Erden gestalte und bleibe, in welchen Gottes Herrlichkeit einziehe und wohne, - ein Zelt, ein wanderndes Menschenhaus, in welches Gott gu den Menschen und zu den Menschlichen kommen wolle, משבן) ונועדהי ביי לך: - bag in biefem gur Gotteswohnung bereiteten Denfchen= hause Gottes Gesets — die Grundbedingung des Ganzen — mit aller Frische des Lebens und mit allem Abel der Kraft aufgenommen werde und das ganze Leben zu Gott tragenden, Geset schützenden Paradieses-Cherus bim gestafte (ארתן); — daß durch dieses Geset und für dieses Geset ein von Gerechtigkeit getragenes, in Reinheit genoffenes, in Menschenbrüberlichkeit und Gottes Wohlgefallen sich vollendendes materielles und ein in allseitiger Blüte sich entfaltendes, harmonisch zu Gott aufstrebendes Weistesteben seine Pflege finde (שלחן ומנרה); — daß für bieses Biel das göttliche Wohlgefallen als der einzige Grund und Bebel, als das einzige Augenmert und der einzige bewegende Zweck von der Gefamtheit verkundet, und diesem Ziele von der Gefamtheit und jedem einzelnen alle Lebenstraft, alle Sinne und Triebe, alle Organe und Mittel des lebendigen und besitzenden Daseins geopfert, und dafür Sand und Fuß, jede Tat und jeder Schritt geläutert und geweiht werde (כיור וכנו יעבודה, אהל מועד פולים: – dafür, für diefes עבודה, אהל מועד dienen, arbeiten, leisten, Acker bestellen, Geschäfte treiben, Sandwerf und Rünfte üben, Wiffenschaft pflegen, Baufer bauen, Schulen ftiften, Staat und Bemeinden ordnen, - dafür, für diefes eine Biel, alle Kräfte des Lebens und des Beistes in Bewegung setzen, und alle Aufgaben des Lebens lösen, - das ift das große, gemeinsame Wert, zu deffen Mitarbeiter sich jeder von Israels Gezählten durch die Salb-Schetel-Spende befennen sollte, und das ift das gemeinsame Biel, auf welches die kleinste unserer Lebensäußerungen gerichtet, zu welchem die geringfte unserer Leistungen beitragen und eben in diesem Beitrage ewige Bedeutung finden foll.

Und nun siehe! So einzig und gemeinsam auch für alle das eine Ziel, für alle die eine Aufgabe gesteckt ist, und so sehr in dieses allen gemeinsame Ziel die Bestrebungen aller einzelnen mit gleicher Würdigteit aufgehen sollen: so sollte doch mit dieser Gemeinsamkeit des Ziels in keiner Weise die Gesondertheit der Individualitäten aufgehoben sein; vielmehr scheint eben dieses eine, gemeinsame Ziel eben seiner Großartig keit und umsassenden Allseitigkeit willen den Dienst der mannigsaltigsten Kräste zu fordern und eben darum auf die Pslege der mannigsaltigsten Individualitäten zu rechnen. Wenn "Israels Gezählte" sür den "Tienst des Heiligtums" gezählt werden, dann werden sie nicht namenlos, sami

5.4 Echemat.

lienlos, frammlos, nicht als die unmittelbaren Blieder ber Befamtheit שמות כל וכר לנליתה לבית אבתם במספר שמות כל וכר לנלילתם : gezählt gegahlt: bas Bolf trat in feinen Stämmen, jeder Stamm in feinen Namilien, jede Namilie in ihren namentlich genannten Mannern fur das Beiligtum bin, und in Stämmen, Kamilien und Mannern gablte Ierael Die Seinen. Wie Jakob, obgleich er in Juda ben Löwen, in Sebulon ben Raufmann, in Siffachar die Ausdauer, in Dan die Gewandtheit, in Gad die Kriegsbereitschaft, in Michar den Geldbau, in Naftali die Beredfamfeit, in Jojeph das blühende Reis, in Benjamin den Wolf und jo einen jeden feiner Sohne in feiner tünftigen Stammescharafteriftit erblickte, fie doch alle mit einem Segen umfaßte und jedem damit den gleichen, nur nach feiner Sonderheit in besonderer Beise gu gewinnenden בל אלה שבטי ישראל שנים עשר וואת אשר דבר להם שבטי ישראל אביהם ויברך איתם איש אשר כברכתו ברך אתם  $-(1.~\mathfrak{B}.~\mathfrak{M}.~\mathfrak{R}.~49.~\mathfrak{B}.~28.)$ : jo tann das Wert, für welches Gott fein Bolt bernfen und für welches von Jahr gu Jahr Er alle Glieder desselben aufruft, teiner aller diefer Individualitäten eintraten. Das Beiligtum Gottes hat fie alle nötig. Ge gablt auf den Feldherrn wie den Priefter, auf den Raufmann wie den Gelehrten, auf den Aldersmann wie den Künftler und den Sandwerter und gahlt auf den einzelnen aller dieser gesonderten Lebensstellungen in all seiner besonderen Individualität und mit all der individuellen Besonderheit, die ihm Stamm und Familie, Baus und Geburt, Anlage und Schickfal in allen Abstufungen bes Uberfluffes und des Mangels, der Rraft und der Schwäche, der Begabtheit und der Ginfalt erteilten. Mit allem haben alle ein Biel, mit allem alle einen Segen zu erreichen, und erft wenn jeder in all feiner Besonderheit das ihm vermöge feiner Individualität Mögliche zum Gesamtdienft des "Stifts Beltes" auf Erden geleiftet, erft dann fteht diefes Gottesheiligtum von dem Gesamtbienft aller getragen, und erft dann findet jeder das gleiche Undenten vor Gott.

Diese Mannigsattigkeit in der Einheit, diese Einheit in der Mannigsattigkeit sieht der Blick der Weisen unseres Bolkes auch bereits soson in diesem Schekelaufens zur Lebensweihe ausgeprägt.

" Arei Spenden werden in diesem Kapitel besprochen, iehrt R. Samuel S. Nachmann, nerun, neuten werden, die Spende zu den Säutenfüßen, die Spende zu den Opfer-Schekalim, die Spende zu dem Tempelban. Zu den Füßen und zu den Opfern hatte seder das Gleiche zu spenden, der Reiche durste nicht mehr, der Arme konnte nicht weniger als einen halben Schekel bringen.

Schewat. 55

Bum Bau des Tempels brachte jeder nach Kruften und nach der freien Hingebung des Herzens. Ift es damit nicht deutlich gesagt: Un dem was das Heiligtum trägt, an dem, mas im Beiligtum und durch das Beiligtum erzielt wird, an der silberreinen trenen Rraft, auf welche das Beiligtum gestellt ift, an der im Beiligtum zu gewinnenden Läuterung alles Lebens und alles Strebens, aller Sinne und aller Rrafte, aller Mittel und aller Freuden und an der weihenden Dahingebung desselben bas Böttliche auf Erden zu nähren, baran haben alle gleichen Unteil, der Reiche nicht mehr, der Urme nicht weniger, wie verschieden auch die Mittel und Caben an Art und Umfang seien, mit denen der eine und der andere dieje Rraft zu gewähren und dieje Läuterung und Weihe gu vollbringen im Stande ift. Für ben Bestand bes Beiligtums und für den Erfolg des Beiligtums stehen alle in gleicher Burdigfeit und Bedeutung. Db Gold und Silber oder Rupfer, ob Burpur und Carmoifin oder Zwirn und Ziegenhaare, ob Tierfelle oder Holz, ob Dl oder Bohlgeruche oder gar Sdelfteine dein Beitrag bedeutet, den du zum Aufbau und Musbau des Gottesheiligtums auf Erden zu fpenden vermagit, oder ob du gar nichts zu bringen vermöchtest als den verständigen Sinn und bas treue Bemüt und die schaffende Sand, die alles Gespendete erft zum Bestandteil des Beiligtums zu umwandeln verständen, mit leeren Banden, aber mit vollem Beift und Bemut wie Begatel und Abatiab deine Spende gum Beiligtum löftest: an den filbernen Gugen und an den täglich ju Gott aufsteigenden und fein Teuer auf Erden nährenden Opfern habt ihr alle gleichen Teit.

Und wenn nun diese wenigen, dem Schefelworte stüchtig abgelauschten Gedauken in den Kreis unserer Tage träten, wie viel hätten
sie aufzuräumen, wie viel zu bauen und zu pflanzen, ehe sie zu einer Wahrheit würden in unserer Zeit! Wie weit ab sind wir von dem Gedanken. "— wur - nune zu, daß, wenn wir unser Haupt
erheben wollen, wir für Gott und für die Welt, wir sür sein Heisig
tum in dieser Welt da sein müßten! Wie ist uns der ganze Sinn
abhanden gekommen, der sich in dem "zer zuz",, einer
älteren Zeit aussprach und den Inden bei sedem Erwachen mahnen sollte:
wie sedes Geschöpf beim frühesten Morgenstrahl sich hinaus rüttelt,
sich in all dem Glanz, in all der Pracht seines Schöpfers zu schmücken,
also sich in all der Reinheit, all dem Lichte, all der Araft und all
dem Leben zur Verherrlichung seines Schöpfers zu kleiden und sein
ganzes Tagewerk in dem einzigen Streben zu vollenden, sich seines
Schöpfers würdig und immer würdiger zu zeigen! Wo sind die Kinder,

56 Ethewat.

wo ift die Ingend, wo find die Anaben und Madden, die Junglinge und Jungfrauen, die Männer und Frauen, die nur die eine Sorge tennen, ihrem Echöpfer und Herrn Freude zu bereiten? Wo find die, die unabläffig an fich arbeiten, nie mit fich fertig werden, allen Egoismus und allen Tüntel, alle Gebrechen und Edwächen in fich niedergutampfen und ihre Seelen immer reiner und vollkommener gu gestatten zur Freude Gottes und zum Dienfte seines Beiligtums auf Erden? Wo find die, die nichts für sich wollen, nicht einmal den Namen für sich, die alles nur zwer wit wollen, die nichts wollen als Gott erfreuen, Menichen erfreuen, Gott dienen, Menichen beglücken, Mizwoth üben, die Bundeslade des Wesethes tragen, für den Tijch und den Leuchter und den Altar des Beiligtums arbeiten, dafür actern und pflügen, dafür jaen und ernten, dafür erwerben und genießen, dafür finnen und trachten, dafür denten und lernen, dafür Baufer und Schulen, Gemeinden und Tempel bauen? Wo find die Banjer und Echuten, wo ift das Gemeindeleben, die dafür uns erziehen und unterrichten, dafür uns umfangen, vereinigen und leiten wollten? "Wenn du fleißig lernst, wirst du geschieft, und wenn du geschieft bist, fannit du Geld verdienen und Ehre und Unsehen erwerben! Wer nichts gelernt hat, kommt nicht fort und der Dumme wird ausgelacht." "Wenn Gie Ihren Geift ausbilden, und Ihr Gemut fur die feineren Empfindungen empfänglich machen, tonnen Gie in gebildeten Birteln fich mit Unstand bewegen, und selbst in nichtjüdische Wesellschaft tommen, ohne daß man es merkt, daß Gie Judin find." "Wenn man, um feine Marriere zu machen, nichts scheut, als was einen an den Menschenpranger bringen fann, jo fann man feine Rarriere machen, ein großes Saus gründen und einen Namen gewinnen an der Borfe und in ber Belt." "Wenn wir Almojen geben und wohltätig find, wird Gott ein Auge darüber zudrücken, wie wir und wann wir das Weld erworben, von dem wir ein Teilden den Armen guwenden, und die Menschen werden uns chren und uns den Segen gonnen, der uns beglückt." "Benn wir unsere Beweindeangelegenheiten in geregelte Form und unsern Bottesdienst in anftandige Ordnung bringen, werden wir bei unserer Regierung und unseren nichtsüdischen Brüdern zu Chren kommen und es werden uns selbft die ihre Achtung nicht versagen, die uns sonst verlacht" 2c. 2e. Eind das nicht Gage aus dem Coder unferer Erziehungs- und Beisheitsfebre? Und mit jolden Grundfagen, jolden Sebeln des Wollens und des Juns follen uns Minder, foll uns eine Jugend, follen uns Männer und Frauer ermachien, denen der judische Migma Sinn in das Mark

bes Lebens gedrungen und die nichts anderes wollen auf Erden, als "leisten", für andere sein, für Gott und sein Beiligtum atmen und arbeiten, lernen und ichaffen? Da wollen wir eine Jugend haben, die noch mit innigerem Entzücken auf dem Gelde der Gottes- und Lebenserkenntnis Blüten piluckt, als den Blumen der Luft und des Genuffes nachzniggen. Männer und Franen, die für Gottes Mizwa Tag und Racht bereit wären, sich von ihrer Pflicht nicht wegdrohen und nicht weglocken und nicht wegwißeln laffen, bie in ihrem Bergen den Davidsichwur geschworen: "nicht gebe ich ein in meines Sauses Belt, nicht bebesteige ich mit Rube meines Lagers Bett, nicht gonne ich Schlaf meinen Augen, nicht meinen Wimpern Schlummer, bis ich eine Stätte für Gott gefunden, Wohnungen für die Echwungtraft Jatobs"? - Männer und Frauen, die nur feistend sich gabten wollen, auf die Israel, auf die Gott und sein Seiligtum gahlen fonne, und die nur in der Mitarbeit an an dem Dienste des Bestimmungszeltes ihr Andenken vor Gott zu finden hoffen? Da foll uns ein Geschlecht erwachsen, in welchem der Urme nicht den Meichen beneidet, der Reiche nicht mit Stol: auf den Urmen hinabblickt, in welchem sich alle in ihrem Lebens glück, in ihrem Lebensberuf gleich vor Gott erblicken, in welchem alle nur einen Wetteifer fennen: ihren Dienft dem Gottesheiligtum voll zu leisten, in welchem alle nur mit einem halben Schefel vor Gott Sastehen und tief und freudig, ernft und selig es empfinden : wie auch die Mannig faltigfeit der Lebensstellungen flüftet, in dem Grunde, der nujeres Lebens Beiligtum trägt, in der Lösung, in welcher unser Lebensheiligtum seine Bollendung findet, darin haben wir alle eine gleiche Geltung, einen gleichen Bernf, ein gleiches ewiges, unfterbliches Andenken vor Gott? Weht, geht, geht! Un die gleichen halben Schefel zu den filbernen Säulen fußen, an die gleichen halben Schefel zu den ununterbrochenen Wefamt heitsopfern deuten wir wenig. Aber das Gold, Gilber und Rupfer, der Burpur oder Zwirn, Gelt oder Holz, El, Gewürz oder Edelstein und das Mehr oder Minder, das unfer Anteil an allem diesem ausmacht und das ja nur das Mittel zu unserer Lebenstösung bedeutet, das nimmt unfer ganges Ginnen und Trachten gefangen, dafür weden wir die Begeisterung unserer Sohne und Tochter, danach lehren wir jie jich und andere schätzen - und da foll nicht von Jahr zu Sahr das Gotteswort bei uns einkehren und uns mahnend werten und uns wertend mahnend:

> כי תשא את ראש כני ישראל לפקדיהם ינתנו איש כפר נפשו לר' בפקד אתם

ולא יהי' בהם נגף בפקד אתם
זה יתנו כל העבר על הפקדים
מחצית השקל כשקל הקדש
תרומה לד' — — —
העשיר לא ירכה והדל לא ימעים — —
זלקחת את כסף הכפרים מאת כני ישראל
זנתת אתו על עבדת אהל מועד
זהיה לבני ישראל לוכרון לפני ד'
לכפר על נפשחיכם!

Willst du das Haupt der Söhne Israels für ihre Gezählten erheben, So gebe jeder Gott die Sühne seiner Person indem man sie zählt, Dann wird sie nicht Vernicht ung treffen indem man sie zählt. Ieder, der zu den Gezählten eintreten will, gebe Einen halben Schetel an Gewicht des Heiligtums, Gott die Hebe —

Der Reiche soll nicht mehr, der Arme nicht weniger geben —
Und das Geld der Sühne nimmst du von Israels Söhnen

Der Reiche soll nicht mehr, der Arme nicht weniger geben — Und das Geld der Sühne nimmst du von Israels Söhnen Und gibst es zum Dienst des Stifts-Zeltes, So wird es Israels Söhnen zum Andenken vor Gott Eure Personen zu sühnen.

# Mdar.

### יואר גם זות. — "Und gleichwohl!" Das große weltgeschichtliche Rätsel.

"Und gleichwohl!" lautet die alte Verheißung, auf welche eine Mathnitha beim Anblick der Gefahren und Rettungen hinwies, die Israel seit Anbeginn seines Galuth ersahren, und zu deren Jyklus auch die Gefahr und die Rettung gehört, deren Gedächtnisseier mit jedem Mar wiederkehrt.

ואף גם ואת בהיותם בארין איביהם : Ilnd gleichwohl!" lautet sie: ואף גם ואת בהיותם בארין איביהם ווא געלתים לכלתם להפר בריתי אתם כי אני ד' אלדיהם wohl, selbst während sie in Teindestand sind, habe "ich sie nicht ver "achtet und habe ich sie nicht verworfen, sie zu vernichten, meinen "Bund mit ihnen aufzuheben; und ich "bleibe ihr Gott!"

Und diese Verheißung, sie ist die eine Hälfte des Schlussause einer Verköndigung, die die ganze jüdische Geschichte mit allem Herrlichen und allem Traurigen schrieb ehe noch ein Tag derselben in die Wirk sichkeit getreten, einer Verkündigung, die an der Wiege des jüdischen Volkes ihm die ganze Zukunft schauervoller Jahrhunderte vormalte, die es zu durchleben haben würde, wenn es seiner Ausgabe untreu geworden.

In diesem Bilde sehlt nichts: die Angst und der Schrecken, der Kummer und die Krantheit, der Mangel und der Hunger, das Raubtier und das Schwert, die Zerstreuung und die Verzagtheit und das Fürchterlichste, das über einen Menschen, eine Volkstlasse, ein Volk ausgesprochen werden könnte: "F,, daß sie das "Zufätlige", das Nirgendsberechtigte, das überallnichthingehörige sein würden, dessen Ansprüche und Bedürsnisse nitzends mit in Berechnung gezogen werden, das überall nur so lange und so weit sein geduldetes Tasein zu fristen

60 Mar.

hat, als es dem andern, dem Berechtigten, tohnt und frommt, frohnt und wuchert - alles das malt das Bild diefer vorausgeschauten Bufunft, und es ficht fie in "Geindesland": der Boden unter ihren Füßen, die Luft in ihr Angesicht ihnen als Raub angerechnet, das Land, das alle fonft als ihr Bater, als ihr Mutterland begrußen, das auch Die Wiege ihrer Rinder, Die Graber ihrer Eltern trägt, deffen Tau auch ihnen fällt, beffen Sonne auch ihnen glängt, das Land ihres Lebens und Strebens, alle feine Blute, all feine Früchte, all fein Gedeihen, seinen Bertehr, seine Bestrebungen und Ginrichtungen ihnen nur feind= lich zugekehrt; es fieht fie "verachtet": das, mas "ihre Beisheit und ihre Ginficht in den Angen der Bölter" hatte fein follen, das, mas "den Nationen der Erde den Namen Gottes über ihnen leuchtend" hatte zeigen, und ihnen "Chrfurcht" hatte abgewinnen follen, das haben fie verscherzt, haben sie "הקרי", , haben sie als das Zufällige, das Unwesent= liche in ihrer Lebensstellung geachtet, und wollten einen Bettlauf eingehen mit der Rossesmacht der Bölker, mit der Heeresgewalt der Fürsten, mit der Politit und Menschenklugheit der Staaten, wollten wetteifern in einer Größe, die ihnen verfagt und deren Entbehrlichkeit, Ungulänglichkeit und Richtigkeit vielmehr durch ihr Leben und ihr Geichief den Bölkern zu lehren, der eigenste Gehalt ihrer Sendung gewesen. Jenes haben sie verscherzt, und dieses war ihnen von vornherein verjagt. Und nun, da sie den Mern ihres Daseins als das Zufällige behandelt und nun "Maß für Maß" mit ihrem ganzen Dajein das Zufällige inmitten der machtstotzen, gewaltgegürteten Menschheit geworden, einer Menschheit die bei diesen zufällig unter fie Gestreuten alles vermißt, auf welches sie die eigene Würde und Größe erbaut, und tein Auge hat bei ihnen und in ihnen die stille Größe, die ewige Macht, die in den Rächten des Lebens nur um fo heller lenchtenden Lichtstrahlen jenes Butes gu würdigen, das, wenn diese Berftreuten es als ihr Ginziges begriffen, sie als die einzige Nation an den Horizont leuchtend emporgehoben hätte, aber jett noch in seinen geretteten Resten sie dem denkenden finnigen Beschaner als das anzustannende Wundervolt darstellen nun, da die Menschheit jenes vermißt und dieses nicht begreift, sieht das Bild jener verfündeten Zufunft sie in Feindesland "verachtet", als Mensch entwürdigt, als Bürger ehrlos, als Geschöpf -einen Wurm! Ja, es fieht fie als die "Bermorfenen" in Teindesland. Sie find das Fremde, Störende, Widerwärtige, find das nirgends fich affimilierende, die Ginheit des Staates hindernde Element überall, das der Staat "Lund,, aussicheiden, auswersen muß, wenn er gesinnden will.

Sie find die einzigen, die in den Staat nicht aufgeben, fur die die Staatsweisheit feine Formel zu erfinden und die Staatsgewalt feine Form festzustellen weiß, die fie erschöpfend decten. Gie sind jeder Hamans-Politif das בין העמים das trot feiner Zerstreuung unter allen Bolfern in hartnäckiger Sonderung verharrende Bolf, das mit שנות מכל עם התיחם, mit seinen absonderlichen Gefeten und Sitten ein fremdes Element in den einheitlichen Gang der nationalen Entwickefungen bringt, ja, die, indem fie עישים אינם עישים fid) den Stönigsgesetzen nicht mit allem unterwerfen, allerdings darauf hinweisen, daß es ein Gebiet gebe, das von Staatsdefreten nicht zu erreichen, das fich Regierungsmaßregeln entziehe, das felbst, wenn es fein muß, der Königsgewalt tropbiete, der Geffeln und der Kerfer, der Marter und der Scheiterhaufen spotte - bie allerdings auf eine Majestät hinweisen, vor der felbst die Majestät eines Königs erbleiche, auf eine Autorität und eine Macht, vor der felbst die Autorität der foniglichen Staaten= macht schwinde, - die somit allerdings der lauteste Protest gegen den Wahn des Absolutismus find, als ob in die absolute Staatsmacht alles, auch der Mensch mit seinem Gott und seinem Gewissen ausgehe, und erst von ihr feinen Ausgang und feine Berechtigung zu nehmen habe, die somit allerdings, למלך אין שוה להניחם, jedem Haman ein leichtes wird als folche zu schildern, die der absoluten Königsgewalt nicht frommen konne zu dulden.

Es sieht daher, wie Jahrhunderte hindurch alles Berlangen der Bölker und alles Sinnen der Staatsmänner nicht darauf gerichtet ist, auch diesen Zerstreuten unter ihnen human und gerecht zu werden, ihr Gedeihen zu fördern, ihr Fortkommen zu unterstützen, ihrer Blüte und ihrem Lebensglück Vorschub zu leisten; wie vielmehr Jahrhunderte hindurch alles Verlangen der Bölker und alles Sinnen der Staatsleuter darauf gerichtet ist:

"לכלתם",, sie zu vernichten! Sie zu verringern, zu verkümmern, sie bis zur Bernichtung verschwinden zu machen. "בחב לאבדבי,, Gin Dekret zu ihrer Ausrottung fordert die schmalstirnige Hamanspolitik. Mit dem Schwert in seiner Rechten und mit allen Künsten sinneschweichelns der, Interessen lockender, Geister verwirrender Berführung in seiner Linken geht ein Antiochus zu Werke. Was der Gewalt physisch zu töten, materiell zu vernichten nicht gelingt, mag der diabotischen Mitde der Berführung moralisch zu töten gelingen; und die Politik gelangt gewiß zum Ziele, die beides, Gewalt und Verführung gleichzeitig mit zähestem Ausharren anwendet. Und das war ja die Politik, die Jahrs

hunderte, ja Jahrtausende hindurch die Lebensluft dieser armen Zerstreuten mischte. Hamans Beispiel wird nur von Zeit zu Zeit wiederholt, je nachs dem einmal die Geduld riß, je nachdem einmal einem Haman ein Mordochai in den Weg getreten und es die Bestriedigung niedrigster Rachegelüste, oder noch niedrigerer Habsucht unter dem Deckmantel staatsswohlsahrtlicher Maßregeln zu bestriedigen gelten mochte. Die geschichtliche Utmosphäre dieser Zerstreuten wird nach antiochäischem Zuschnitt gesbildet. Zwischen den Druck und Hohn der rohesten Gewalt und das satunische Lächeln einer verlockenden Versührung stellte man die Armsten hin, und spekulierte auf ihre physische und sittliche Verkümmerung zugleich.

Und als nun gar eine ganze römisch-christliche Welt gerade aus den Händen dieser der Berachtung, der Berwersung, der Bernichtung preisgegebenen Zerstreuten ein Buch hingenommen hatte, in welchem sie Grösung der Welt und die eigene Errettung von der Verwesung des Heidentums begrüßten, ja als sie gerade einen Sohn dieser Zerstreuten als vergötterten Heiland anbeteten, dieses Buch und dieser Sohn als die Grundlage aller serneren Gesittung und Heilessörderung auf Erden verehrt wurden und man sich der Anertennung eines "besonders Göttslichen" in dem Ursprung, der Bestimmung, der Geschichte und der Lehre dieser "Verachteten" — wenigstens in ihrer Vergangenheit — doch nicht entschlagen zu können sühlte, da wußte sich der Vernichtungswahn hinter die Austunststheorie zu slüchten: dieses "Göttliche" dieser Zerstreuten eben als gewesen, als vergangen, als verscherzt darzustelten, — eben seit ihrer Zerstreuung verscherzt es habe sie eben Gott zerstreut:

"Ern 'Are Erin', damit seinen Bund mit ihnen aufzuheben. Sie waren einst die Erwählten, die Gottesgesegneten, die gewürdigt wurden das Heil der Welt in ihrem Geiste und ihrem Schoße zu tragen. Allein sie sind jett die von Gott sethst Verachteten, Verworsenen; Er hat seinen Bund mit ihnen aufgehoben und sie selber der Vernichtung geweiht. Gottes Wilte, ein heiliges, gottgesälliges Werk vollbringen ihre Versolger und Feinde, ihre Tränger und Bedrücker — vollbringen ihre Versolger und Feinde, ihre Tränger und Bedrücker — in Janmer im Namen Gottes!"

und das, was noch die letzte Mettung hätte sein müssen, macht Indenversolgungen und Indenhaß zur Religion — und schneidet der Hoffnung dieser Zerstreuten das letzte Ende ab.

Uttes dieses sieht die Berheißung, und הואך גם ואת החוותם בארץ איביהם לא מאסתים ולא געלתים, und gleichwohl, ואך גם ואת בהיותם בארץ איביהם לא מאסתים ולא געלתים אני ד' אלדיהם להפר בריתי אתם כי אני ד' אלדיהם Berheißung, "und gleichwohl, sethst indem sie im Lande ihrer

Reinde find habe ich fie nicht verachtet, ich fie nicht verworfen fie zu vernichten, meinen Bund mit ihnen aufzuheben, denn Ich '7, bleibe ihr Gott!", habe fie nicht verachtet in den Tagen der Chaldäer, wie die Mathnitha erläutert, habe fie nicht verworfen in ben Tagen Hamans, fie zu vernichten in den Tagen der Epro-Griechen, meinen Bund mit ihnen aufzuheben in den Tagen der Römer, denn Ich '7, bleibe ihr Gott fur die kommende Zukunft, wo tein Staat und feine Dation mehr Macht über fie hat, בעלתים ולא געלתים בימי בים בימי משרה לא בימי המן לכלתם בימי יונים להפר בריתי אתם בימי רומיים אני ד' אלדיהם בהם לשלוט יכולה לשלוט בהם לגא שאין כל (Galtut). Und wenn jie aud) ihr ureigen Land verloren, wenn sie auch in der Fremde in Teindes= land fich befinden und der Boden unter ihren Gugen, und die Menichen, die sie umgeben, ihnen feind sind, 3ch bin ihnen nicht feind geworden, mich haben sie nicht verloren, Ich bin ihnen geblieben. Und wenn alle Beisheit der Chaldaer und alle Runft der Griechen und alle Majestät der Berfer und alle staatliche und geistliche Politit und Kriegsfunft Roms fich zusammentut, dieses Bolt als das verächtlichste, das verworfenfte, das von Gottesfluch getroffene darzustellen und es zu vernichten; es gelingt ihnen bennoch nicht, gelingt ihnen nicht es zu vernichten, ja, gelingt ihnen nicht einmal es geistig zu vernichten, seine geistige, gottliche Bedeutung aus dem Bewußtsein der Menschen, ja, aus ihrem eigenen Bewußtsein zu tilgen. Wider ihren Willen, und wenn fie Jahr hunderte durchgeraft, und wenn fie Quartanten und Folianten durchge= schmäht, fie bleiben zulest doch mit dem But in der Sand vor der geichichtlichen Erscheinung dieses Bolkes stehen, die mundervolle Erhaltung dieses Bolkes mitten in allem Buten seiner Beinde, die wundervolle Clastigität, geiftige und sittliche Lebensfrische Diefes Boltes mitten in all dem Jammer und Glend, ringt ihnen, widerwillen, das Betenntnis ab: und doch אצבע אלדים היא (und doch ift's ein Gottesfinger, und doch --nicht nur in biblischer palästinensischer Vergangenheit — in unmittelbar fter Gegenwart Rot und Jammer bringender europäischer Berkehrtheit ift Gott mit ihnen, ist Gott in ihnen, "בי אני ד' אלדיהם", hat Er gesprochen und hat's erfüllt.

Und dieses "gleichwohl" der Gottesverheißung, und dieses "und doch" des Bölkergeständnisses hat diese ganze große Galuthgeschichte des jüdischen Bolkes zu dem herrlichsten, leuchtendsten Gottesdenkmal gemacht, hat dieses Bolk in seiner Zerstreutheit zum großen weltgesichichtlichen Rätsel dahin gestellt, das sich aller Berechnung entzieht, das alle apriorischen Geschichtstonstruttionen zu Schanden macht und aller statistischen Geschichtspragmatik spottet, das unwiderstehlich den

64 Abar.

Einen Einzigen arm arten als den einzigen Lenker der Geschicke und das Sittliche als die einzige unüberwindliche Macht und die einzige unzerstörbare Kraft für das Leben der Menschen und Bölker verkündet.

Allein nicht nur nach außen schaut die Mathnitha indem sie an der Sand dieser Verheifinng die Phasen der judischen Galuthgeschichte mustert, nicht nur darin, daß weder der Chaldaer Macht, noch der Perfer Stolz, noch der Griechen Geist, noch der Römer Schwert das zerstreute Israel erlegen, nicht nur darin, in diesem außeren Geschief weist sie Fortbaner des Gottesbundes mit ihm nach, nicht nur darin, meint fie, zeigt fich, wie ein anderes Wort der Weisen sagt: הן הן גבורותיו הן הן נוראותיו, dia Gottesallmacht und die Furchtbarkeit seines Schuges vor den Augen der Bölfer; in die innere Geschichte der jüdischen Galuthjahrhunderte blickt sie hinein, und zeigt uns bort, in jeder Wegenwart der judischen Beschlechter die Zeichen der Gottesnähe trot der Entfernung, die Beweise des fortdauernden Gottesbedürfnisses trot der Zerstreuung, die Beweise: daß wie sehr auch der Untergang des judischen Staates für die sittliche Berirrung und den geiftigen Gall des judischen Boltes zeuge, dennoch, trots dieser Verirrung und dieses Talles, das judische Bolt noch sittlich und geistig hochstehend und also in der weckenden, erleuchtenden und belebenden Gottesnähe blieb, daß diese Berirrung und dieser geiftige Fall doch nie den tiefen, der Gottesbestrahlung harrenden Lebenstern gottschauender Erkenntnis und gottdienender Treue also zerstörte, daß nicht in jeder Zeit von judischem Geift und judischer Treue erfüllte Männer aufblühten, die das Bolt durch ihre Lehre und ihr Beispiel, durch Wort und Tat mit fortriffen gur Erkenntnis und Treue, über Berirrung und Fall hinaufretteten zur Erfenntnis und Treue und felbft nach außen, indem fie felbst der feindlichen Welt Achtung abgewannen, felbst diefer stannenden feindlichen Welt die Aberzeugung anfnötigten, daß nicht nur Gott noch mit Israel, sondern, daß er auch noch in Israel jei und auch noch ber gum Gluch geöffnete Mann fegnend bekennen muffe: 'n, fein Gott ift mit ihm und die Aberwältigung durch feines Mönigs לה' אלדיו עמו ותרועת מלך בו Gaudy ift in ihm!

לא מאסתים כימי כישדים ישהעמדתי להם דניאל חנני' מישאל ועזרי' ולא געלתים בימי המן שהעמדתי להם מרדכי ואסתר לכלתם כימי יונים שהעמדתי להם שמעון הצדיק וחשמונאי וכנין ומתתי' כהג' יונים שהעמדתי להם רבי וחכמי דורות. להפר בריתי אתם בימי רומיים ישהעמדתי להם רבי וחכמי דורות. (מגילה י"א) (מגילה י"א). (מגילה י"א) (מגילה י"א). (מנולה י"א) (מגילה י"א). (מנולה י"א). (מנולה י"א). (מנולה י"א). (מנולה י"א). (מנולה י"א).

"Mischael und Asarja. Nicht verworsen in Hamans Tagen: "denn ich stellte ihnen Mardochai und Esther. Ließ sie "nicht vernichten in den Tagen der Griechen; denn ich stellte "ihnen Simeon den Gerechten, den Hasmonäer und seine "Söhne und den Hohepriester Mathithsahu. Habe meinen "Bund mit ihnen nicht ausgehoben in den Tagen der Römer, "denn ich stellte ihnen Rabbi und die Weisen der späteren "Zeiten."

So erläutert die Mathnitha ihren Sat und weist darauf hin wie nicht nur Gott in allen diesen prüfungsvollen Phasen der jüdischen Galuthgeschichte mit uns gewesen und uns vor Untergang gerettet, sondern wie vor allem darin es sich zeigt, daß er uns nie verachtet und verworsen, nie uns dem Untergange geweiht, noch seinen Bund mit uns aufgehoben, daß in den schlimmsten Zeiten er immer in unserer eigenen Mitte Wertzeuge zu unserer Rettung geweckt, Männer, die auf der Höhe des jüdischen Geistes standen und ihr Volk in den Zeiten der Prüsung durch Lehre und Beispiel zu dieser Höhe zu erheben und auf der Höhe des göttslichen Bundes zu erhalten wußten.

Wo gab es eine Zeit, die alfo zu dem Ausspruche zu berechtigen ichien: ביתם ה' באם ד', "Gott hat sie verachtet!" als die Zeit, wo Juda dem Chaldaer erlegen und Judas Fürsten und Bölfer nach Babel vertrieben wurden. Das Beiligtum, das Gott felber gestiftet, lag zerstört, der Thron, den Gott felber gebaut, war umgefturgt, des Bodens, den Gott felber Igrael gegeben, war es beraubt, in Teindesland lebten die Trümmer des Bolfes, das wie ein Gottesheiligtum unter allen Bolfern stehen sollte. Und das alles durch eigenes Berschulden, das alles nach ausdrücklichem Gottesurteil injolge der eigenen Berfundigung, weil es dem Gögentume und dem Abfall von göttlichem Gesete Tur und Tor geöffnet. Lefen wir die Ermahnungen und Strafreden der Propheten, die fast zwei Jahrhunderte lang vor diesem bevorstehenden Busammen fturge ju marnen gesendet maren, lefen wir die geningsgeschichten, die fich trop diefer Ermahnungen und Warnungen vollzogen, wir durften glauben, es jei bis auf den letten Gunten das Sinaifener in der Bruft des Voltes, und vor allem in der Bruft seiner Juhrer und Fürsten erloschen gewesen. Denn gerade in den höheren Schichten, im Rreise der Großen und der Königsgeschlechter sahen wir die Gottessache erröten, und den Gesetzesdienst und den Gottesbund gegen den Götzenkultus und die Bundesfreundschaft der Bolter vertauft.

66 Apar.

Und gleichwohl! מורע המלוכת ומן הפרתמים, gerade aus dem föniglichen Geschlechte und den jüdischen Großen sucht Rebukadnezar Jüngtinge, um fie für seinen Sofdienst in chaldaischer Kenntnis und Bilbung erziehen zu laffen, und unter diesen Jünglingen toniglichen Geblütes war ein Daniel, ein Chananja, Mijchael und Ajarja, die, gleich beim Eintritt Jeraels in die verführerische Galuthberührung mit ben Sitten und Gebräuchen seiner Berren, in dem verlockendsten Rreis mildschmeichelnder Sofluft, wie vier leuchtende Tenerfaulen dafteben und allen Baluthaeschlechtern zeigen, wie jüdische Junglinge und Männer eine folde Brufung zu bestehen haben. Die Hoftuche, deren Mitgenuß die jüdischen Sosalumen verweigerten, die Rönigsfäule vor welcher die judischen Manner aufrecht blieben, der Glutofen, der Chananja, Mischael und Marja von ihrer Pflicht nicht schreckte, der Löwenrachen, bem Daniel tein Minchagebet opferte, das wurden die strahlenden Vorbilder, Jahrhunderte berab taufenden und abertaufenden judifchen Seelen den Weg voranieuchteten, der sie zur Umarmung des Todes in allen furcht= baren Gestalten um der ihrem Gotte und seinem Gesetze zu zollenden Treue willen geleitete. Gin Daniel beim Rachtgelage Balfagars ift noch heute Israel und der staunenden Welt ein Lichtbild judischer Geisteshoheit, vor welcher die Majestät der Herrscher und die Wissenschaft der Weisen erbleicht, und die den Sohnen felbst der "Captiva Judaa" auf fremdem Boden und in neidvollster Umgebung Achtung und Anerkennung sichert. Wenn aber selbst bas Geschlecht, über welches bas Strafgericht bes Churban und Galuth hereinbrach, folche Manner in feinem Schofe zeitigte, so mar Israel selbst in seiner tiefften Gesunkenheit nicht ein von Bott "verachtetes" Beschlecht; so war es gesunken, tief gesunken im Berhältnis zur Sobe, die feine Gottesfendung von ihm forderte; aber felbit in seiner tiefften Gesunkenheit leuchtete es hell empor über die Nacht, die die Geister und Gemüter der heidnischen Welt begrub.

אב איבחך ירושלים,, die Zeiten Hamans kamen — schon an Babels Strömen hatten nicht alle den Sängerschwur , ירושלים, שבחך ירושלים, waren nicht alle wie Chananja, Mischael und Ajarja aufrecht geblieben vor der Königssäule in der Ebene Dura אים בבקעת הורא שווא מון לצלם בבקעת הורא בבקעת הורא אוואל מון לצלם שביר לעלם בבקעת הורא אוואל מון לצלם בבקעת הורא אוואל מון לצלם בבקעת הורא אוואל מון לצלם שביר לעלם בבקעת הורא אוואל מון לצלם בבקעת הורא אוואל מון לצלם בבקעת הורא אוואל מון לצלם בבקעת הורא אוואלים בבקעת הוראלים בבקעת הורא אוואלים בבקעת הורא בבקעת הורא בבקעת הורא אוואלים בבקעת הורא בבקעת הורא אוואלים בבקעת הורא אוואלים בבקעת הורא בבקעת הורא

an, das Wohlgefallen Gottes hintenan zu jegen - und und glaubten so vieler Milde gegenüber nicht mehr die "starr isolierende Gesetzene" bewahren zu mussen – eine Toleranz ist der andern wert -- und was der Gottesbund verlor, mochte der sich vorbereitende neue Bund mit Fürsten und Böller ersetten gn tonnen icheinen - bis fie Saman aus ihrem, dem Tod entgegenschlummernden Taumel wectte und fie mit Schrecken gewahrten: Mit der Untreue gegen Gott fei für Israel feine dauernde Freundschaft unter den Menschen zu ertaufen. Der Judenhaß läßt fich nichts abhandeln. Db bu als ganger, halber, viertel oder achtel Inde ihm gegenüberstehst — wenn du auch mit ihm trinkst und an seinen Taseln speisest — gleichviel, so lange du nicht gang einer von den Seinen bist, so lange bleibst du ihm das men zu chan, das ifolierte Bolt, das sich durch feine religiösen Gesetze von den andern absondert und das zu dulden der allgemeinen Wohlfahrt nicht frommt. Und hat er denn nicht recht der Judenhaß, allen halben, viertel und achtel Juden gegenüber? Bist du ein ganger Jude, stellst du das göttliche Gesetz unantastbar gegen dich selber, so kannst du in allem, was dich von ihm, dem Nichtjuden, jondert, dich auf deines Gottes Willen beziehen. Richt etwa dein Sochmut, nicht etwa eine unfreundliche, alles Nichtjüdische verachtende Gesinnung, überhaupt nicht dein Wille und bein Borfat, sondern dein Gott ift es, der dir dies sondernde Lebensregime gebietet. Du fannst es ihm aus beinen heiligen Büchern nachweisen, die vielleicht er selber als göttliche Satung achtet, und jedenfalls — wenn Haß überhaupt nur dächte, — wenn Haß über-haupt nur Vernunft annehmen wollte — du könntest ihn leicht der Unvernunft, ja der Lächerlichteit seiner Gehässigfeit überführen, die er dir angeblich wegen beiner absonderlichen und sonderbaren Lebensweise zuwendet. Bift du aber fein ganger Jude mehr, ift dir felber das göttliche Befet nicht mehr göttlich, nicht mehr unantaftbar heilig, was willst du dem Judenhaß entgegnen, wenn er in altem, mas du noch hältit von diejem Befege, in allem, was dich noch vom Richtjuden sondert, nichts als Starrfinn, Sochmut, Eigenfinn und Gott weiß welches fonft gefamt heitseindliche seperatistische Gesüste ertennen will? Womit willst du es entschuldigen, wenn du dem Teil, den du bereits vom göttlichen Gesetze gebrochen, nicht auch noch den Rest, den du noch hältst, nachwirsst und statt halber Jude zu sein ganzer Nichtjude wirst? Auf deinen Gott tannst du dich nicht berusen; dem hast du mit deinem Abfall den Gehorsam gefündigt; fortan ist's nicht fein Wille, sondern dein Belieben, das deinen Lebenswandel gestaltet, nicht Er, sondern du hast ihn zu

68 Apar.

vertreten und eben wenn du als Jude dich "mit ihm zur Tafel setzest" hat Haman ein Recht dir sein "wer war werlästernd vorzuwerfen.

Solche Hamanszeiten jüdischer Halbeit und vollendeten Judenhasses sind es aber, in welchen das jüdische Volt wahrhaft als "bude,, wahrhaft, wie man spricht, hier und dort verloren erscheint. Es hat die Gottesfreundschaft aufgekündigt und die Menschenfreundschaft nicht gewonnen. Die Völker, an deren Türen es um Ginlaß bettelt, sinden es noch nicht "reif" für die Aufnahme und schließen es aus. Aus dem Gottesbunde, in welchem es ewig seinen Stand und seinen Halt sinden sollte, hat es sich selbst ausgeschlossen. In solchen Zeiten scheint es haltlos zwischen Himmel und Erde verloren zu schweben, und "gleichwohl" spricht Gott.

לא געלתים בימי המן שהעמדתי להם מרדכי ואסתר, felbjt in Samans Beit hatte ich fie nicht verworfen, denn ich ftellte ihnen Mardochai und Esther, Martochai, den איש יהודי, den "jüdischen Mann", der, nach dem Unsdrud der Beifen zuan, feine Rrone in feinem Gefete fand, feinen Stolg in feinem Gefete, feine Mannerwurde in feinem Gefete, der sein Judentum unbeugfam in allen Berhältniffen bewahrte, Jude war als Erilierter, Jude und nichts als Jude als Onkel ber Königin, Jude blieb als Minister und wie Wertzeug der leiblichen Rettung des judischen Boltes, jo einer der erften Mitarbeiter an feinem geistigen Aufbau für die Jahrtausende des Erits - und Efther, die holdselige Judastochter, die auf dem Wege zum Throne den judischen Beist und das judische Leben nicht vergaß, für welches fie im Saufe ihres Erziehers erzogen, die als Rönigin Judin blieb und zur Rettung ihres Stammes ihre Krone und ihr Leben wagte das Geschlecht, das in Mardochai und Efther feine Blute verehrte, war auch in feinen Burgeln und Zweigen noch gefund, nicht so tief wie es schien war der Beist des Schwankens und des Abjalls gedrungen - דם לא נישי אלא לפנים - das Beijpiel eines Mardochai und einer Cither, die erschütternde Ratastrophe eines Saman genügte, um die Juden unter perfifchem Szepter fo gründlich gur Befinnung zu bringen, daß ויקר וששן ויקר אורה אורה אורה אורה אורה משם ניקר daß fie ihr Licht wieder in ihrer ann, ihre Frende, ihre Bonne, ihre Ehre in ihren begrüßten und הורה ומצוח fortan auf perfifchebabylonischem Exils= boden eine jo treue Pflege fanden, daß, als im judischen Lande, wohl infolge der sprogriechischen Rämpfe und der hasmonäischen dynastischen Berirrungen der Baum der Thora-Biffenschaft zu welten drohte "Hillel der Babylonier" fommen, und neues Leben und neue Blute der Biffenschaft des göttlichen Gesetzes auf jüdischen Boden aus dem Lande des Erils bringen konnte.

Denn es kamen die "Zeiten der Griechen", wo mehr noch als zu Hamans Zeit "לכלתב,, Bernichtung, Israels unvermeibliches Geschief zu fein brobte. Saman verzweiselte baran, Irael sittlich toten zu können und eben wegen dieser seiner "starren Unverbesserlichkeit!" hatte er seinen materiellen Untergang beschlossen. Der Grieche glaubte an die felbst Israel gegenüber unwiderstehlich Geister und Ginnlichkeit bezwingende Kraft seiner Götter und wollte Jerael durch materielle Marter und Köder geistigsittlich vernichten. Seitdem die imwosantesten Beeresmächte der Perferkönige vor dem fleinen Banflein griechischer Begeifterung den Rucken gewandt, mar der Glaube an den Gieg des europäischen Geistes über die orientalische Macht und an die Mission des europäischen Geistes zur Bezwingung und Europäisierung der Nationen des Drients in die Bruft der Bolfer gedrungen. Der mazedonische Seld zog das Schwert in dem Glauben an eine folche Sendung, und bie Unterjochung der Bölker bis zum Indus hin hatte diesem Glauben bereits eine totfächliche Berwirklichung gebracht, die felbst durch seinen frühen Tod keinen völligen Rückgang fand. Seine Keldheren teilten sein Reich und über die reichsten und gebildetsten Länder des Drients führten griechische Onnasten das Szepter. Bor allem war nach wenigen Beschlechtern ein Fürst von dem blinden Glauben an einen solchen Sieg des hellenischen Geistes erfüllt und von einer fanatischen But gestachelt, diesen Sieg schonungslos und rücksichtslos zur Geltung zu bringen, und das war gerade der Kürst, dessen Herrschaft auch Indaa als untertänige Proving einverleibt mar. Antiochus Epiphanes fah in dem judischen Beift und dem judischen Leben, die in Indaa ihr gesondertes Reich hatten, eine beschimpfende Söhnung des zur Weltherrichaft bestimmten helle nischen Geistes, und er beschloß mit allen Berlockungen ber Berführung und allen Schrecken der Gewalt Israel zu seinen Göttern zu bekehren, oder zu vernichten. Und wohl mochte er sich mit der hoffnung auf diesen Betehrungsfieg schmeicheln. Gab er doch bereits die Spigen der judischen Staatsgefellschaft dem Betlenismus geneigt. Waren doch schon Priefter und Große der Sinne schmeichelnden griechischen Bildung und der Inte ressen schmeichelnden Aussicht auf antiochisches Bürgerrecht nicht wider standen. Hatten ihn doch Männer aus judischem Priesterstande selbst gur Unternehmung dieses Befehrungstrieges ermuntert, und wohl mochte er in der Gesetzene des Boltes nichts als nötigenfalls mit Gewalt zu brechenden "Böbeltrob" und "Böbelunverstand" erblicken, da ja 70 Mar.

bereits die Leiter des Boltes, die "Gebildeten", die "Intelligenten", die Reichen der "Reform zum Hellenismus" in ihrem Leben und in der Ersziehung ihrer Kinder mit Begeisterung huldigten!

Da afferbings idien לכלתם, idien Israels Untergang Israel nahe – und gleidmunhl שהעמדתי ולא געלתים לכלתם בימי יונים ישהעמדתי ולא געלתים לכלתם בימי יונים ישהעמדתי ולא מאסתים ולא געלתים לכלתם בימי ומתתי' ב'תג'!

Schon als der hellenische Beld feinen Siegerfuß auf Palaftina geset und von politischen Rachegefühlen und von judenfeindlichen Ginfluste= rungen zum besonderen Born gegen Judaa gestachelt, an der Spite seiner Beere gen Jerufalem 30g, war ihm Simeon der Gerechte - einer der letten jener "großen Berfammlung" unter deren frühesten Gliedern bereits Mardochai geglänzt - in seinem hohepriesterlichen Gewande entgegen getreten, und zum Staunen seiner Fürsten und Beere hatte Megander beim Anbliefe Simeons feinen foniglichen Siegeswagen verlagen und sich vor Simeon, dem judischen Hohepriester -- gebeugt. Er erblickte ba, hatte er feiner staunenden Umgebung geantwortet, das Ideal, das ihm מון feinen Seereszügen voranschwebe - דיוקנו של זה אני הואה בשאני יורך במלחמה ונוצח – Eo war es bem griechischen Genius gleich bei seiner erften Berührung mit Juda gezeigt, mare er gleich gesendet ben Drient zu überwinden, jo schaue doch im Drient selbst von Afiens Borhut am Mittelmeere ein noch höherer Genius nach Europa hinüber, in welchem jelbst der alle andern überwindende griechische Genius seinen Meister und überwinder anzuerfennen haben werde. Selbst Japhet wird vor Schem sich beugen und der hellenische Sieger ift nur ein Borberold für den judischen Beift. Alexanders unwürdigfter Rachfolger, Antiochus Epiphanes, hatte in jeiner fanatischen Berblendung Dies vergessen. Schon vermeinte er über den judischen Gott zu trimmphieren, hatte ihm bereits Tempel, Priefter und Fürsten entriffen und fandte nun feine Schergen aus um die Erfüllung feines Gefetes auch in den Kreifen des Boltes mit Feuer ale bereite det die Stunde des und Schwert zu vertifgen, da jüdischen Unterganges geschlagen zu haben, und taum noch das Licht des jüdischen Genius irgendwo eine Zufluchtsstätte zu haben schien — da toderte ploblich mitten in der Geistesnacht die Klamme der reinsten Gottesbegeisterung in dem Schofe einer Familie, in der Bruft eines Brieftergreifes auf, der fern von dem Getriebe der hauptstadt in landlicher Buructgezogenheit im Gebirge fich und die Seinen bei Gott und feinem Gesets zu erhalten und in der Stunde der Bersuchung mit einem jolden Gottesmute, mit einer jolden Gottesbegeisterung für Gott und jein heiliger Bejeg den Echergen des griechischen Gottes gegenüber auf

Bewußtsein und der Mut des Bolkes zu einer solchen Kraft und einem solchen Teuer entzündete, daß der griechische Gott und sein gekrönter Satellite samt seinen Schergen vom jüdischen Boden verjagt, das Gebiet des göttlichen Gesetzes und der jüdische Genins von der letzen Spur hellenischen Unwesens gesäubert und der staunenden Mitwelt und der bewundernden Nachwelt zum Trost und zur Belehrung gezeigt wurde: daß selbst in so drohendster Gesahr hereinbrechender Geistesnacht und Bernichtung und der kreisen des Gottesvolkes nie ganz verschwindet und zur mitternächtlichsten Stunde Gott seine Hasmonäersamiste in seinem Bolke zu sinden weiß, die genügen, um sein Gesetz und sein Heisigtum aus der tiessten, an Bernichtung grenzenden Erniedrigung wieder zur Höhe des siegreichsten Lichtglanzes zu erheben.

Und als nun der lette, schwerste Alt der jüdischen Galuthgeschichte, das römische Galuth mit seiner in alle Länder streuenden Zersplitterung und seinem in uferloser Butunftsferne weisenden Berhängnis fich eingeleitet hatte, - als die Sproffen der Sasmonaerfamilie felbit nur gu bald dem Geiste ihrer Ahnen untreu wurden und, während fie dem hellenischen Beiste jo siegreich widerstanden, doch der Bersuchung der Selbstsucht und der Ruhmfucht, dem Beispiele römischer Cafaren-Politik nicht gewachsen waren, und selber die gigantische Macht gum Schutzherrn und Schiederichter getaden hatten, die fehr bald mit ihrem eifernen Fuß das hohlgewordene judaische Staatsgebande zu Trummern trat, und die Söhne dieses Bottes nun hinaus mußten, bodeulos, hattlos, fehr bald rechtlos und chrlos - immer weiter und weiter sich in die Brandung einer in Fäulnis des Todes und in Gebären eines fich vorbereitenden verjüngten Lebens gahrenden Bölferwelt verloren, und biefe Welt immer judenfeindlicher wurde, bei allen ihren Gegenfätzen, im Judenhohn und Judenhaß sich einträchtig begeguete, ja gar bald dahin fam, Judenhohn und Indenhaß jum damonischen Religionsprinzip gu weihen und ben Sag und Berachtung faenden Glaubensartitel von ben "verfluchten und verworfenen Juden" in die frühesten Anschauungen und Gefühle aller ihrer aufteimenden Rindersecken zu pflanzen unter Szepter und Krummftab des römischen Reichs und der römischen Rirche, Katechismus und Roder und das äußere Geschick sich vereinigten, die armen Juden als die von Gottes Gnade und daher von jegtichem Unfpruch auf Menschen-Recht und Menschen-Wilde Ausgeschloffenen dar und gleichwohl Gottes Buade fie nicht verließ, gleichzustellen

72 Your.

wohl Gottes Waltung fie nicht untergehen ließ und fie trot Szepter und Krummstab, trot Stein- und Speichelwurf, trot Ghettis und Kerkernacht, trot Vertreibungen und Teuertoden Gott gleichwohl zum angestaunten Weltenwunder aufrecht hielt und fie alle ihre Berfolger überleben lich -- war es da blog diefer allmächtige Schut nach außen, in welchem jid das nu zu gu diefes gewaltige "gleichwohl" der göttlichen Berheißung bewährte, oder mar es nicht selbst in diesen nächtlichsten Jahrhunderten, und gerade in ihnen, in welchen das mitten in all dem Jammer fich entfaltende innere Leben des judifchen Boltes die leuch tenosten Beweise lieferte und jedem denkenden Juden - und Nichtjuden -- das Bewußtsein zur unerschütterlichen Gewißheit bewahrheiten muß, daß: ואף גם זאת בהיותם בארין אויביהם לא מאסתים ולא געלתים לכלתם בריתי אתם, daß gleichwohl felbst im Lande ihrer Weinde Gott sie nicht verachtet und nicht verworfen, sie zu vernichten, feinen Bund mit ihnen aufzuheben! להבר בריתי אתב בימי רומיים שהעמדתי להם בית רבי יחכמי הדורות!

Welche blind zutappende Dummheit möchte im Ernst behaupten, seitdem die Juden im römischen Reiche zerstreut wurden habe Gott seinen Bund mit ihnen ausgehoben, wenn sie das Geistesseben sieht, das gerade in den Jahrhunderten des römischen Galuth ausgeblüht, wenn sie die Kraft und die Beseligung erwägt, die dieses Geistesseben in Erleuchtung und Beredlung unserer Geister und Herzen, unseres Familien- und Gemeindelebens bewährte, wie eben dieses Geistesseben und die Krast und Beseligung, die es unseren inneren Verhältnissen brachte, die Quelle des Mutes und der Stärke gewesen, mit welchen wir alle äußeren Schläge ausdauernd und heiter ertrugen, und wenn sie die glänzende Reihe sener Männer des Geistes an dem inneren Auge vorüber gehen läßt, die Gott wie voranleuchtende Feuersäulen sedem Gesischlechte unseren nächtlichsten Galuthzeiten in seiner Barmherzigkeit und Enade geweckt hat!

Seht die Zerstreuten im römischen Reiche und das römische Reich, das sie zerstreute! Wohl mochte Rom sich stotz "die Ewige" neunen und mit Berachtung auf das zu seinen Füßen sich verblutende Israel blicken, das ihm die Bestimmung des Weltensieges und der Welterlösung streitig zu machen wagt. Us es Judäa bezwang, stand es auf dem Gipsel seiner Weltherrschaft. Jerusalems Fall war eine der letzten Eroberungen, die es seinem Reiche gewann und als es seine Adler auf Zions hügel pflanzte, gehorchte von Britannien im Norden und von Sispanien im Westen die zum südöstlichen Judäa eine zitternde Welt Rom.

Wohl hatte es damit bereits den Sohepunkt seines Glanzes überschritten. Es brach unter ber eigenen Bucht burch die innere Faulnis seines Roloffes zusammen. Allein, indem es fiel, mard gleichwohl sein Genius zum Sieger seiner Besieger und warf gar bald ein doppeltes Band bezwingender Herrichaft um den Racken der Bolker. Das romische Recht und die römische Kirche, die von der Siebenhügelstadt ausgingen, dittierten Jahrhunderte herab der europäischen Menschheit das unantastbare Schema, in welchem fie fich mit ihrem Berhalten zu einander auf Erden und ihren Beziehungen zu ihrem Gotte im Simmel zu bewegen hatte, und noch bis auf den heutigen Zag dominiert der Adlergriff des römischen Genins mit diesem Doppelblit des himmels und der Erde bis tief hinein in das Berg aller bürgerlichen und firchlichen Lebensgestaltungen der Kulturvölker auf Erden. Und es hätte dieser römische Sjau-Genius nicht recht sich als den gottgesandten Meister dieser Erde zu begreifen, hätte nicht recht fich als den Erben des einst dem Jakobsvolke erteilten Gottesjegens und Gottesbundes zu betrachten, deffen Göhne er von ihrem Boden vertrieben und fie jodann Jahrhunderte herab durch fein Recht und seine Rirche von allem Mechte auf Erden und aller Gnade im Simmel ausgeschloffen, es hatte dieser römische Genins nicht recht mit höhnendem Sochmut zu verfünden, Gott habe die Juden ihm überantwortet and aria, um damit feinen Bund mit ihnen gu vernichten??!

Und gleichmohl - jethit vom Staube auf, jethit den römischen Giau-Tuß auf feinem Racten fonnte Jatob festen Huges Roms Genius ins Auge schauen, könnte, ehe er sich als ben überwundenen, Bernichteten und seinen Unterdrücker als den siegreichen Erben seiner weltertosenden Bestimmung befennt, fonnte ihn fragen nach dem Beil und dem Frieden, nach dem Glück und der Wohlfahrt, die jeine Weltherrichaft gebracht, fragen nach der Summe der Freiheit und des Rechts, nach der Summe der Erleuchtung und Veredlung, die seine Rirche gebracht, könnte ihn hin weisen auf gertrummerte Stadte, auf eingeascherte Butten, auf gemordete Leiber, auf gebrochene Bergen, auf gefnechtete Bolter, auf vernichtete Nationen, auf verzweiselte Bemüter, auf geblendete Beister, auf ge heiligten Fanatismus, auf gepredigten Wahn, auf fanktionierte Bewalt, auf verleugnete Wahrheit, auf verlachte Menschlichkeit, auf verhöhme Menichenwürde, auf Berbrechen und Elend, auf Jammer und Lafter, auf ben ganzen Echrei aller bis auf den heutigen Tag dahingegangenen Zeiten, die alle den tautesten Protest gegen den Wahnwig erheben, als hatte Romas Cjau Benius bereits das Beil und die Erlojung der Welt gebracht, könnte bei den Särgen und Gräbern der Menschheit und der Menschlichkeit erst Rechenschaft sordern - wenn es überhaupt Jakobs Bernf ware mit Gfan über den Ruhmestrang zu rechten, den dieser fich selbst um das lockige haar zu flechten für gut findet. Auch auf tein wohlverdientes Blättchen in diesem Kranze braucht Jakob etwa mit Reid oder Scheelsucht zu blicken, tann mit voller Gerechtigkeit, mit innigster Genngtung alles würdigen, was unter dem vielen Beflagenswerten und Tränenreichen Gaus Genins doch auch als das Heil und die Erleuchtung und die Erlösung vorbereitend der Menschheit nicht minder gebracht. Denn das Wahrste und Beste - alles, was wirklich und wahrhaftig von Eduld und Glend erlösend die Menschheit aus Gfaus Händen erhalten, das war ja selbst - mittelbar ober unmittelbar aus dem reichen Blütengarten des Jakobsgeiftes gepflückt, und eben nur auf Diefen Paradiesesgarten des Geistes, den Jakob mit hinausgerettet aus dem Busammenfturg aller seiner übrigen Sabe, und auf die Männer, die Gott der Berr zu jeder Zeit rettend in allem unserem Jammer zu trenen Gärtnern und Pflegern dieses Geistesgartens ihm "bestellt", daranf, auf die Träger und Pfleger des judischen Geiftes und der jüdischen Wiffenschaft mitten in allem Galuth, die Gjaus Berrichaft dem Bolte und seinem Geifte bereitete, auf fie hatte Jatob nur ruhig und ernstlächelnd mit der Frage hinzuweisen: wo der Geift und die Wiffenichaft folche Trinmphe wie nirgends jonft auf Erden feiern tonnte, da willst du den Rreis einen verworsenen, und das Bolt ein von Gott verflichtes nennen, da willst du es verkennen, daß mitten durch deine Racht die Bundeplade der Gotteplehre mit ihnen gewandert und mit der Bundeslade die Gottesherrlichfeit und die Gottesgnade, und der Gottessegen und der Gottesgeist, der auf den Söhegipfeln seiner Weschlechter gelenchtet und noch den letzten seiner Söhne belebend und besetigend durchdrungen wo Gott seinen Geist und die Wissenichaft seines Wortes eine folche Blüte und ein solches Leben wie nirgends fonft auf Erden finden ließ, da willst du lästernd sprechen habe er längst seinen alten Bund aufgehoben ?!

Wie nirgends sonst aus Erden? Ja wohl, wie nirgends sonst auf Erden! Siehe, nicht etwa die Geistesherven der ältesten Zeiten Israels, siehe nur nicht etwa die Geistesherven der ältesten Zeiten Indexens, siehe nur nicht etwa die Geistesherven der ältesten Zeiten Kreunde des Antoninus, in welchem zum ersten und vielleicht für lange Zeit zum letzen Wale Esaus Genius dem Jakobsgeiste Verständnis und Achtung gezeigt, alle Zeiten hindurch, die immer dunkler und dunkler wurden, die ununterbrochene Reihe der Weisen Israels, siehe was sie gewesen

und was fie gewirtt, und dann suche dir eine Paralelle zu ihrem Sein und Wirken, suche wo du willst auf Erden nach einem Bolkestreis, in welchem der Geist und der Gedanke und die Wissenschaft nicht die be wegende Seele einzelner Denker, wo fie gang eigentlich die Lebensseele eines gangen Boltes geworden, wo die Gedankenrichtung eines gangen Bolfes an dem Ausbau einer Biffenichaft mit ununterbrochener Begeisterung anderthalb Jahrtausende gearbeitet, wo die Wissenschaft, wo irgend eine Wiffenschaft, die Wiffenschaft irgend eines menschlichen Gebankenzweiges ben Trinmph geseiert, nicht die erheiternde Freundin nächtlich zurückgezogener Denker, die freundliche Trofterin des Philosophen im Rerter, nein, der Troft und der Reichtum, die Begeifterung und die Kraft eines gangen Boltes zu werden, und fich in der Geftaltung eines ganzen Boltslebens in allen Phajen des Lebens und des Todes, des Geistes und Gemütes, der Familie und der Gesellschaft mit einer Rraft, einer Erzichungsftarte, einer Begeifterungsfrijche und einem Bildungserfolge also zu bewähren, wie dies die Wiffenschaft der Thora getan, für welche die הבמי ישראל feit Rabbi alle Galuthgeschlechter hindurch gelebt und gewirft?

Fast gleichzeitig hat Jakob und Ejau - äußerlich - an dem gleichen Werk gearbeitet. Fast in denselben Jahrhunderten, in welchen das römische Kaiferhaus an Rodifizierung des römischen Rechts und an Ausbau der römischen Kirche arbeitete und damit die beiden Faktoren schuf, die bis in unsere Tage hinein die Gestaltung der ziviligierten und zivilifierenden Welt beherrschten, hat ein rie, hat das Saus Rabbi's und die sein Werk fortsetzende Reihe neuen an Rodifizierung und Entwickelung des Gottes=Rechts und der Gottes-,,Rirche" gearbeitet und damit die einheitliche Lebensgestaltung des zerstreuten Juda's inmitten ber römischen Welt auf dem Boden des Gotteswortes gerettet. Jenes, das Menschenwert, Cjau würdig von der Gewalt des "Edwerts" und der "Macht" getragen. Dieses, das Gotteswert, schwertlos, machtlos, ja alle Schwerter feindlich gegen es gegückt und alle Mächte gewaltig es be fämpfend, nur in dem Geifte und dem Leben eines Bolkes gerettet, und dieser Beist mitten in der Racht hell anfleuchtend, und dieses Leben mitten in den Gräbern ringsum aufblühend. Das ist die Geschichte des Rinakampfes Jakobs und Cfaus mahrend des Galuth der römischen Nacht. Es kommt die Zeit, wo die Menschen einsehen, mas ihnen das glorifizierte, von den Gewalten der Jahrhunderte überlieserte Menschenwerk gewesen und geworden. Das ift die Zeit, von welcher der Prophet verfündet, daß von aller Erden Ende zu Gott die Bötter fommen werden und sprechen:

76 Abar.

שקר נחלו אבותינו הבל ואין כם מועיל,,ift dody Täufchung, was unfern Batern überliefert, Tand, worin nichts Seilbringendes ift". Das ift aber auch die Zeit, in welcher sie inne werden, wie eben nur das aus den überlieferungen ihrer Bäter sich mahrhaft erlösend und heilbringend an ihnen erwiesen, was fie als Blütenstanb von dem von Jatob ftill und buldend gevillegten Lebensbaum ihnen gebracht, und wofür die "überlieferungen ihrer Bater" nur das zeitliche hinfällige Befaß gebilbet, und dann schauen sie hinüber in das Lager Jakobs, sehen dort die Früchte, die dieser von dem "Saus Rabbis und den Weisen der Geschlechter" gepflegte Baum unter allen Erschütterungen der Jahrhunderte, Bolt erleuchtend, Bolt veredelnd, Bolt beglückend und beseligend getragen, und mas fie dort sehen, was fie freilich bereits Jahrhunderte herab gesehen, nun aber erft begreifen und würdigen, - das hebt "den Stottesberg über alle Berge, das macht ihn getragen von allen sich ihm unterordnenden Sügeln und ihm ftromen alle Bolter dann gu. Bum Bottesberge mallen fie, zum Saufe des Gottes Jatobs, daß es fie lehre von feinen Wegen, daß auch fie in feinen Pfaden wandeln" und endlich, endlich ein Recht und eine Lehre lernen, die das Schwert und den Speer überwinden, und den Frieden auf Erden gründen lehren, das Recht und die Lehre, für welche של בית רבי וחכמי הדורות alle Beiten des Galuth hin= durch gelebt und gewirtt. Dann wird man rückschauend erst recht begreifen ואף גם ואת כהיותם כארין אויכיהם לא מאסתים ולא געלתים לכלתם :wie להפר בריתי אותם אני ד' אלדיהם!

## Wissan.

## Ginige Blide in Braels Magna Charta.

ויקחו להם איש שה -

Es sind nun bereits über dreitausend Jahre, da gab es inmitte eines festgegliederten, machtstolzen Staates eine Menschenmasse, auf welche die ganze übrige Bevölkerung wie auf einen Auswurf der Menschheit herabblickte. Was ihrem Stamme bereits vor Sahrhunderten vertündet worden, das hatte sich in schrecklicher Wirklichkeit an ihnen vollzogen. Sie waren seit Jahrhunderten heimatlos, ja, hatten noch nie eine Beimat gehabt. Nur in den Zukunfts-Tranmen ihrer Soffnungen lebte ihnen der Gedanke eines eigenen, berechtigten Bodenbesites. Aber noch hatte keinem die Wiege auf eigener Erde geschaukelt; das Teld, das in fernem Lande die Graber ihrer erften Stammeltern einschloß, war ihr einziger fester Besit hienieden auf Erden. Und so waren sie "Fremdlinge", der "Boden" unter ihren Füßen "ta, war nicht ihnen", trug nur mit Widerstreben ihren Schritt, und mit dieser, nirgends berechtigten, Bodenlosigkeit mar ihr träuenreiches Geschick entschieden. Gie standen der übrigen Bevölkerung im Wege. Die Luft, die sie atmeten, betrachtete man als Raub und hielt fich berechtigt, ihre Verminderung zu dekretieren und sich die Duldung der Borhandenen durch die Dahingebung ihrer gangen Erifteng an den "Staatsvorteil" und durch die unmenschlichsten Laften bezahlen zu taffen. Bon dem Recht, auf welches jeder Mensch fraft seines Menschseins einen von dem einen einzigen Gott allen gleich unverlierbar zuerkannten Anjpruch hat, von diesem göttlichen Rreditiv der Menschenwürde mar bis auf die leiseste Ahnung die lette Spur verwischt. Der materielle Besits war der Boden des per sönlichen Rechts geworden - wer nicht hatte, war nicht war nicht die berechtigte Berfönlichkeit die Burgel alles menschlichen Besiges. Ju dieser Umkehrung aller Begriffe waren auch die Menschen des

78 Hiffan.

berechtigten Staatsfreises zu völlig unfreiem But an den sogenannten Staatszweck verfallen. Der Staatszweck hatte seine Schablone sertig, in welche jeder seiner Angehörigen hineingeboren ward. In den sogenannten Beruf ging alles auf und dieser Beruf war für seden von vornherein von Staatswegen sixiert. Priester, Soldaten, Handwerker, Bauern wurden ihm geboren: Menschen kannte er nicht.

Inmitte dieser aus der Scholle wachsenden Berufsleute war für die heimatlosen, weil bodentosen, Menschen aus der Fremde, sür jene Menschen von Fenseits, verez, kein Raum. Sie waren von selbst dazu verdammt, den übrigen, "berechtigten" Klassen unter die Füße geworsen zu werden und sich nur so viel Tasein und Bewegung eingeräumt zu sehen, als dem Tasein und der Bewegung der übrigen frommte. Sie waren "Fremde", "der Boden unter ihren Füßen war nicht ihnen", darum "mußten sie ihnen dienen", und man "peinigte sie" vierhundert Jahre.

Abrams Rachtgesicht zwischen den zerstückten Leibern hatte sich surchtbar erfüllt.

Die Geschlechter seiner Nachtommen hatten alles, was der Mensch an Stieres-Krast, an Widder-Macht und an Ziegen-Stärke und an Tauben-Geduld und Ansschwung besitzt, dem göttlichen Verhängnis willen- los zu Gebote gestellt. \*) Sklaverei hatte des Stieres Krast gebrochen und den freien Nacken an den Arbeitspslug des Pharaonischen Staats gesocht. Fremde hatte an der Wurzel die Widdermacht zerschnitten und die in Wohlstand erblühte Jakobssamilie in Armut und Elend verstümmert. Tyrannei hatte seden Widerstandsmut erstickt und die machtslien Sklaven seder Dual ersinderischer Bosheit preisgegeben. Drei Geschlechter der Ebräer waren geschlachtete und zerstückte Leiber geworden und schsienen schon dem Aas witternden Raubvogel verwegener Menschen-

<sup>\*</sup> לי ענלה משלישת ועו משלישת ואיל משליש ותר וגוזל (א פווחדור במווחדור במווחדור באווחדור) של משליש ותר וגוזל (א פווחדור באווחדור ב

bespotie willkommener Fraß. Allein dieser gewahrte nicht die selbst in der Todeslage diefer Boltesleichen offenbar werdende höhere Sand. Sah nicht wie "die Stücke eines dem andern gegenüber geordnet", trop ihrer Zerftückelung nur ihrer Wiedervereinigung harrten. Gah nicht, wie der Enrannei alles zu brechen gelungen, nur die Taubengeduld nicht und die sich hingebende Ergebung nicht und nicht den über die Erde und ihre Sorgen und ihre Gewalten in unerreichbare Bohe frei fich aufschwingenden Bogelaufflug zu Gott. Sah nicht, wie der Abrams-Bund die Abrams-Berheißung und nien ner über den der Auferstehung harrenden Leichen schwebten und fie gegen die Klaue des Ranbgeflügels schütten. Cah endlich nicht, wie diese ganze bange, duftere Beit, אישר עבר בין הנורים האלה, bie zwischen diesen Berstückten dahingegangen und sie in harrender Trennung erhalten, nicht Auflösung und Berwejung, wie fie vielmehr nichts als "Rauch eines läuternden Djens und einer erleuchtenden Nackel" gewesen -- מנור עשן ולפוד אש --, die Diesen Stamm ber Abrahamiden für die große Butunft vorbereiten follte, die ihrer harrte.

Als daher die Zeit sich erfüllt hatte und die düstere Nacht noch düsterer geworden war, da rief der allmächtige Gott sein: "!vn,, über die Leichen hin und hub die Erstorbenen vom Boden und fügte die Zertrennten zur sebendigen Einheit und baute von den ersten Rudimenten an einen Volkskörper auf und hauchte ihm einen Lebensgeist ein, der ihn fortan zu der unsterdlichen Nation unter den steigenden und fallenden Nationen der Erde machen sollte, und ihn als solchen erhalten hat dis auf diesen Tag.

Und nun — wenn nun noch heute, so oft die Natur eingsum ihre Auferstehung seiert, wir, die Söhne dieser zur geschichtlichen Unsterblichkeit auferstandenen Nation, auch unser geschichtliches Auserstehungssest seiern, und mit dem Kelch des ewigen Heites in Händen in begeistertem Hallelusa unserer geschichtlichen Unsterblichkeit gedenken: sollen wir da nicht einmal zurückschauen und hineinschauen in die Urtunde, die uns das sebendige Habeas-Corpus Bort Gottes ausbewahrt, mit welchem Gott die Lineamente dieses unsterblichen Bolkskörpers gewoben und ihm die ersten Atemzüge seines ewigen Geistes eingehaucht?

", "Nimm mir!" Nicht blos: "Gib mir!" "Nimm mir!" d. h. Mit voller, freibeherrschender Willenstrast über das, was du mir gibst, gib mir hin alles, was deine solgenden drei Geschlechter an Tatkrast, Besitzesmacht und Widerstandsstärke besitzen! Das war das 80 Tiffan.

erste Wort, mit welchem das vierhundertjährige wehvolle Kreißen der jüdischen Volksgeburt eingeleitet worden.

"בקח להם", "Lasse, "Lasse, "Lasse, "Lasse war wiederum das erste Wort, mit welchem nach überstandenen Geburtsnachtjahrhunderten Gott den Enkeln, dem vierten Geschlechte wieder zurückzugeben besann, was ihm drei vorangegangene Geschlechter mit williger Ergebung blutend dahingegeben hatten.

"איש", "Jeder!" Das ist der erste Zug in der Charafterbildung des von Gott aufgerichteten Boltes. Jeder! Auf das perfonliche Selbstbewußtsein eines jeden Individiums in diesem Bolke, nicht auf ein abstraktes Nationalbewußtsein hat Gott feine Ration gebaut, das zulest nur der Nation als der Idee eines Begriffes innewohnte, aber in keiner einzigen wirklichen, mit warmem Lebensblut pochenden Menschenbrust eines Bürgers angutreffen mare; nicht auf jolche mefenlose Abstrattionen, und auch nicht auf jenen, das eigentliche Bolt, als die "Brot effende Menge", der Beschränktheit der niedern Sinne überantwortenden, den eigentlichen geiftigen Rationalberuf aber nur für die "Spiten der Befellschaft", für die Gebildeten, die Bornehmen, für die firchlichen und staatlichen Leiter ber Nation bewahrenden Organismus, hat Gott fein Bolk gestellt, daß die geiftige Arbeit der Ration nur im Schofe ihrer "Repräsentan," zur Lösung tame, wie der Kalmücke sein Gebet durch seine Windmühlen stellvertretend abschwingen läßt. "\*"" "Jeder!" war der weefende Ruf, der Israel aus seiner Grabesnacht hervorrief. Und wenn dieses Bott jo gahtreich mare wie Sand am Meere, in dem Letten wie dem Ersten soll die ganze Ration gegenwärtig jein, jeden hat Gott anfgernfen und ruft Gott auf, fein Bolt mit bilden zu helfen, teines tann diese Nation entbehren, auf jeden wird mit gang gleichen Ernft gegählt. בייקה להם איש, jedem hat Gott mit feinem "entlastenden", "freimachenden", "erlösenden" und "erwählenden" Erlöfungswerfe Selbständigkeit und Freiheit, Menschemwürde und Israels bernf erteilt. Gott fennt sein Bolt nur in jedem einzelnen; und wie er es auf seinen ferneren Zügen immer wiederholt und wiederholt in allen feinen einzelnen Männern gahlt und diefes Bewußtsein des Gelbftwertes und der perfonlichen Bedeutung in jedem einzelnen immer aufs neue belebt miffen wollte, jo war auch und bleibt für alle Folgezeit bas Begachopfer, Diefer judifche Ronftitutionsatt, zu gleicher Beit קרבן צבור und יחיד : es war ein Nationalatt, der aber nicht von der National= repräsentang, sondern von jedem einzelnen zu vollziehen war, und ber eben dadurch zum Rationalaft wurde, daß ihn die Ration in allen ihren

Gliebern gleichzeitig gleichartig beging. Nenne man diesen ersten Grundsug des jüdischen Nationalcharakters: Stolz. Es ist der Stolz der Menschenwürde und des Menschenbewußtseins. Es ist das stolze Bewußtsein nicht dessen, was man ist, sondern dessen, was man soll, und das ist jenes energievolle Selbstgesühl, das den Menschen nie ganz sinken läßt und ihn ewig treibt zu werden, wozu das sittliche stolze Selbstbewußtsein das Höheziel als die jedem erreichbare Bestimmung mit besichämender und spornender Mahnung unablässig vorhätt.

"nw,,. Den "Stier", den "Widder", die "Ziege", die Rraft, die Macht und die Stärke, - hatten drei in Clend dahingegangene Beschlechter Gott opferfreudig dahingegeben. Das "Lamm" — das Gott als seinem Hirten fröhlich folgende Wefen — war das erste, das Gott der zur Gelbständigfeit wieder aufgerichteten Berfonlichteit jeines Bolfes zuruck gab. Die ichmerzbuldende Ergebung in ertotende Schickfalsjahrhunderte hatten fie gelernt. Die frohlich heitere Dahingebung an die Führung ihres Lebenshirten, die heiter willige Folgjamkeit gegen Gott, ihren Hirten, follten fie lernen. "Lämmer" -- ואתן צאני צאן מרעותי אדם בהא - "Lämmer", seine Schafe, "Schafe feiner Weide" muffen fie alle werden, muffen alle also nun fich von ihm zum Leben führen faffen, wie sie sich von ihm in den Tod führen ließen, wenn sie die Kraft und die Macht und die Stärke wieder gewinnen, wenn fie "Menichen" werden wollen. Diefer Gehorfam gegen Gott ift der zweite charafteriftische Bug im Bilde der Gottesvoltes. Selbständig alle, alle gleich, alle im Bewußtsein des gleichen Wertes und der gleichen Bürdigkeit; aber alle auch gleich in der gleichen Unterordnung unter Gott: !--

Und "and man den den den, ", », das ist der dritte und vierte Zug der Jérael charafterisiert. Jeder, in dem vollen Gesühle der Selbst ständigkeit, mit gänzlicher Hingebung Gott untergeordnet; aber, nach göttlichem Willen, mit aller Innigkeit dem Eltern Hause aus wärts angehörig! und dem von ihm selbst zu erbauenden Hause abwärts angehörig! nud dem von ihm selbst zu erbauenden Hause zuschen Volken. Jeder Inde aus der seinem leiblichen, sittlichen Wesen fürsorgenden Eltern liebe hervorgegangen, und die Ausgabe in erster Linie als seines Strebens Ziel erkennend, selbst wieder ein Haus zu bauen und in der leiblichen, sittlichen und geistigen Pflege seiner Kinder den Boll der Liebe abzutragen, den er seinen Eltern schuldet. Nicht umsonst ist Familienreinheit eine so wesentliche Vorbedingung der stölischen Nationalentwickelung, nicht umsonst war sie — in sem — das erste Verdienst, das Jörael der Erlösung und der Erwählung

82 Hiffan.

zu seiner großen weltgeschichtlichen Aufgabe mürdig machte. Wenn שמם ולשונם, wenn sie mitten unter den herbsten Weschicken das Bewußtsein ihrer eigentümlichen Sendung und den in ihrer Sprache fich vererbenden Edjat eigentümticher Weltanschauung und Begriffe nicht verloren, war das durch andere Tugend zu erreichen als durch keusche Reinheit der Weschlechter, anders, als daß tein Jude nur so dem Ungefähr in die Urme geworfen und dem Bufall als Pflegevater übergeben worden, sondern daß jeder judischen Menschensprosse ein Bater und eine Mutter ba ftanden, die in vereinter Liebe dem werdenden Juden auf ihrem Schofe und dem heranreifenden Juden in ihrem Umgange in Beispiel und Wort alle die Eindrücke und Bildungseinflusse brachten, die die Erziehung nur geiftig und sittlich vollenden laffen, was die Zeugung und Geburt leiblich begonnen? Und wenn das ganze Judentum darauf gebaut ift, daß jeder Jude für eine bestimmte Lebens= aufgabe geboren, für diese bestimmte Lebensaufgabe erzogen und tiefes geistige Erbe gottgeoffenbarten Lebensberufes von Beschlecht zu Beschlecht überliefert werde; tann diejes Judentum zur Wahrheit und Berwirklichung kommen wenn das Kind -- die Sprosse des werdenden Geschlechtes - feinen Bater bat, der ihm das geiftige judische Erbe übergibt, und tein haus hat, in welchem es in der bildenden Atmosphäre des reinen judischen Lebens für dieses geistige Erbe heranblüht? Mus einen Saufe stammen und ein Saus bauen - בית אבות ובית das umfaßt daher alles Glück und alle hiniedige Seligkeit und ben ganzen sittlichen Beruf des Juden - und nicht des Menschen auch? Und ift nicht eben so auch Grundbedingung der Wohlsahrt und der sittlichen Bollendung der Nationen? Richt auch ebenfo Borbedingung für alle Hoffnungen der Menschheit? D. daß überall wo über Bölkerglück und Nationalwohlfahrt, über Gefittung und Bildung der Bölfer, über Beil und Frieden der Menschen und der Menschheit beraten wird, o, daß sie herschauten auf dieses erste Blatt der großen, von Gott verliehenen Magna Charta des Gottesvoltes! Richt in den Rabinetten der Fürften, nicht auf den Feldern der Schlachten, nicht in den Wertstätten der Industriellen, nicht in den Sallen der Geschäfte, nicht einmal in den Sorfalen und Bildungsftätten der Biffenschaften und Runfte, auch nicht in den Tempeln der Gottesverehrungen in den Bäufern, in den Säusern wird über Glück und Unglück, über Blüte und Glend der Bölter und Menschen entschieden. Beuget reine Menschen, sorget, baß in Paläften und Butten jede Menschensproffe von Mutter= und Bater= liebe empfangen, gepflegt, erzogen und herangebildet werde, und daß alle

eure Menfchen ihre Bater- und Mutterfrafte dem Bau eines Saufes heilig halten, — erleichtert, fördert, stützet diesen reinen Bau der Menschenhäuser, — "schaffet Häuser!" — und ihr habt dem Wohle eurer Menfchen, Bölter und Staaten an der Burgel fürgeforgt, habt dafür gesorgt, daß auf Thronen und in Hütten die höchsten und gewöhnlichsten Ungelegenheiten der Meuschen reinen Sänden, reinen Gemütern, reinen Beiftern übergeben werden, und der Beift der Sittlichkeit, der Geift der nur in Saufern erblubenden, fich hingebenden, fich feiner selbst entäußernden Liebe, der Regierende und Regierte, Industrie und Gewerbe, Wiffenschaft und Kunft, der Religionen und Tempel durchdringen und beherrschen wird, wird aus allem diesen und mit allem diesen und durch alles dies die Wohlsahrt und den Frieden, das Glück und das Beil erblühen laffen, die vergebens auf anderem Wege gesucht werden. Es gibt tein Surrogat für das Haus. Laffet Unsittlichkeit immer mehr und mehr das haus zur Lüge machen, laffet immer mehr Kinder der kalten Fiktion eures Staates und nicht der warmen Liebe eines Elternhauses geboren werden, laffet immer mehr und mehr Kinder ohne Bater, Bater ohne Rinder die Populationszahl eurer Bevölkerung voll, und von oben herab sittliche Sauslichkeit zum Gelächter machen, und all' eure Politit und Diplomatit, all' eure Boltswirtschafts und Volksbildungs Theorien und Anftalten, all' eure In duftrie und Gewerbe, all' eure Runft und Biffenschaft, all' eure Schulen und Sörfäle, Kirchen und Kommunalbestrebungen werden eure Menschheit nicht vor dem Untergange retten. Ihr baut Paläste und seht nicht, daß ihr auf Sümpfe baut. D, die "atten Rabbinen" schauten der Frage um das Bölkerheil tief ins Berg hinein, als fie an der Sand der Gottessichrift und beim Unblick ber wiederholten Bahlung des Boltes nach Familien und Bäufern fich äußerten wie folgt: "Als Israel das "Geset empfing, beneideten es die Bolter der Belt; weshalb werden "diese Gott näher zu stehen gewürdigt als die andern? Schloß ihnen "der Allheilige den Mund mit dem Worte: Bringet mir die Urkunden "eurer Abstammungen, wie es heißt, bringet Gott die Familien der "Bölfer, wie meine Söhne sie bringen, die sich nach ihren Familien "geboren miffen und nachzuweisen vermögen! Darum gahlte er fie am "Anfange des vierten Buches nach dem Schlusse der Gesetzebung im "dritten. Dies sind die Gesetze, die Gott Moses für Israels Söhne "auf dem Sinai geboten! so schloß das dritte Buch. Nimm die "Häupter der ganzen Gemeinde der Söhne Israels nach ihren Familien, "nach ihren Elternhäusern auf! beginnt sosort das vierte; denn Israel

Riffan.

84

"ward nur würdig das Gesetz zu empfangen durch die Reinheit ihrer "Familien-Abstanmungen. — Israel ward schwankend in dieser Rein"heit. Sie kamen nach Schittim. Das Volk sing an auszuschweisen.
"Treuten sich die Völker: Die Krone, die sie hatten, ist ihnen also
"genommen! Der Ruhm, dessen sie sich rühmten, ist also dahin! Sie
"sind uns nun gleich! Tötete Gott alle, die sittlich verderbt ge"worden, und stellte sie in ihrer Reinheit wieder her. Sosort heißt es
"wieder: Es war nach dem Sterben – da sprach Gott zu Moscheh und
"Etasar: Rehmet auf die Häupter der ganzen Gemeinde der Söhne
"Fraels!" – (Jakkut zu 4. B. M. K. 1. B. 1.)

"ואם ימעט הבית מהיות משה", ווא j. w. "llnd wenn das Saus zu tlein ift, um von einem Lamme gu fein, fo nehme er und fein Rachbar, ber seinem Sause nahe ift, nach Erfordernis der Seelen -" Siehe da den fünften Grundstein zur Konstituierung des Gottesvoltes : הוא נשכנו: "Er und sein Rachbar!" Die Familie zuerst! Das eigene Haus mit feinen in demfelben und durch dasselbe vor Gott repräsentierten, von Bottes Leitung geführten, von Gottes Fürforge getragenen Blieber guerst! Aber wenn das Saus zu flein ist, um für sich allein der göttlichen fürsorgenden Führung als ein Lamm seiner Herde sich darzustellen, wenn das Lamm - der von Gottes Fürforge gespendete Segen - gu groß ift für den kleinen Areis, den das Haus umschließt - somit denn überfluß auf der einen Seite und Mangel auf der andern, oder auch gleiche Beschränktheit an Geelen oder Butern auf beiden Seiten, alfo: das ungleiche Berhältnis der Familienseelen zu den Familiengütern führt die Familie zur Familie, ruckt das Haus an das Haus, knupft das Band zwischen Nachbar und Nachbar, macht zwei Säuser zu einem vor Gott und eint die Familien zur Gesetlschaft. Und nun wiederum siehe das Gotteswort in dieser Magna Charta! Nicht zunächst die Rot, der übersluß, nicht das Mitleid somit, sondern das Liebesbeschriftigkeit, sondern das Liebesbesdürftigkeit, sondern das Liebesbeschüftigkeit, sum Liebesbürftigkeit, nicht das Mitleid somit, sondern die Pflicht eint die Hänser und die Familien des Gottesvolkes zur Gesellschaft, zum Volke. Nicht der Arme zunächst hat nach dieser Konstitutionselletunde den Reichen, der Reiche hat den Armen zu suchen, um auch den überschuß des ihm unter Gottes Leitung werdenden Segens zu der Menschendasein und Leben nährenden und sördernden Verwandlung göttlicher Bestimmung gemäß zu bringen. "Wenn das Lamm sür die wenigen Glieder seines Hanses zu viel ist, so hat er den Nachbar zu suchen, damit er gemeinschaftsch mit ihm die durch das Lamm zu repräsentierende Gesellschaft, wird, bilde; denn – wie vom Manna nichts auf den andern Tag bewahrt werden durste, und was Eigennun oder Geiz auf den andern Tag versparte, den Würmern versiel – also war von dem Lamm nichts auf den andern Morgen übrig zu lassen und was übrig zelassen war mußte in Fener verbrannt werden." Wer dar um an dem Lamm nichts auf den andern Morgen übrig zu lassen und sein zu seinem über-flusse schles mußte sich Genossen zu seinem über-flusse schles mußte mußte mußte mußte mußte mußte sich Genossen zu seinem über-flusse zu seinem über-flusse schlessen.

jeder nur als berechtigter Mitgenießer mitgezählt und mit berücksichtigt werden!" In der jüdischen Gesellschaft, in der Gemeinschaft des Gottesvolkes soll jeder nicht seine Zelbsthändigkeit einbüßen, sondern vielmehr gewinnen, soll in diesem Aneinanderschluß erst recht zum Selbstgenuß seiner selbst gelangen! Und vor allem tritt da der große Sah der Überlieserung hervor: wurden zu von des andern, durch dieses büßt keiner durch diesen Anschluß an den Areis des andern, durch dieses empfangende Eingehen in den häustichen Verein des andern die freie Selbstbestimmung ein! Reiner wird durch die Teilnahme an dem Tisch des andern diesem verfalten. Er kann immer wieder ausscheiden und sich einem andern anschließen! Für den Verus der Alienkenabhängigkeit ist kein Raum im Organismus des Gottesvolkes. Auch des Armiten Hauft der Arme des Reichen zur Erhaltung seines Taseins, so bedarf der Reiche des Armen zur Erfültung seiner Psticht! Er muß den Bedürftigen aufsuchen um periodisch vor seinen Gott hintreten zu können und zu sprechen: wer und habe es dem Leviten und dem Fremd, "ting, der Wasie und der Witwe ganz nach deinem Gebote wie du mich

Mijjan.

"verpstichtet gespendet, habe von deinen Geboten nichts übergangen und "habe nichts vergessen!" Sonst kann er ja nicht den Blick zu Gott emporheben und beten: "Schau herab von deiner heiligen Stätte, vom "Himmel und segne dein Bolk Israel und das Land, das du uns gesgeben!" — Das war und ist die Richtung, die auf Liebes-Pflicht die Gestlichaft im Gottesvolk erbaut, die alle Bolksgesellschafts-Gebote des göttlichen Gesebes durchdringt, und diese Richtung sehen wir schon in dem Konstitutions-Aktus des Peßach in der Bestimmung vorbereitet: Rus erges und in der Bestimmung vorbereitet: Lux erges und in der Bestimmung vorbereitet:

"de "ien und jung (im ersten Lebensjahre) soll euch sein!" — Der einzelne, die Familie, die Gesellschaft – vollständig, männlich und jung sei das lebendige Wesen, in welchem ihre Hörigkeit und Singebung an ihren Lebenshirten ihren symbolischen Ausdruck sinden sollen. "Bollständig, männlich und jung", das sind sernere Grundzüge, die das Gottessvolf charakterisieren.

"המים,, Bollständig!" Da find es nicht einzelne Seiten, nicht gewisse Beziehungen im Ginzeln=, Familien- und Gesellschaftsleben, die Bott gegenüber mu find und fein follen, die unter Gottes Augenmerk aufblühen und Gottes Leitung hinzugeben maren; mar "ganz" das ift überall die erste Bedingung in ihren Beziehungen zu Gott. Wie an ihren ersten Bater, als sein Same Gott geweiht werden follte, חמהלך לפני והי' תמים die Borbedingung lautete, fo wird an diefen Samen immer als erfte Anforderung gestellt in seinen Beziehungen gu Bott. Ihr ganges Wejen follen fie unter Gottes Dbhut ftellen, mit ihrem gangen Wefen Gottes Leitung folgen. Da ift es nicht nur ber Beift, jondern auch der Leib, und nicht nur der Leib, fondern auch der Weist und auch das Gemut und der Gedanke und das Wort und die Tat, das schaffende, erwerbende und genießende Leben, das Ginzeln-, Familien und Boltsleben, der höchste, transzendentalfte Gedante wie die leiblichste und sinnlichste Regung, die erhabenste, Menschheit rettende Tat, wie der individuellste alltägliche Benuß, nichts ohne Gott, alles mit Gott, durch Gott, für Gott, 227; mit dem gangen Dafein und Leben! Das ift der erfte judentumliche Grundgedanke des Judentums! Und dann mit allem und in allem:

"751,,! "Männlich!" Richt wie in den Religionen der Menschen, wo das "Abhängigkeitsgefühl", die Angst die Götter und die Gottessurcht erzeugt und die "weiblichen" Seiten des Menschentebens, die Schwäche

und die Hinfälligkeit, der Schmerz und die Trauer, die Nacht und der Tod, das Träumen und Schwärmen zu Gott führt. Nicht also. אות annlich!" mit der rüftigsten Mannestat, mit dem rüftigsten Mannesgefühl und mit dem wachsten, hellsten Mannesgedauten will Gott sein Volk vor sich sehen. Aufrecht, nicht niedergebeugt, frei, nicht jochtragend, soll es an seiner Hand durchs Leben und durch die Geschichte wandeln: nieres Joches und uns aufrecht geführt haben! — Und gleichwohl, und eben darum immer:

"שנה"! "Immer jung! Immer im ersten Jahre unserer Jugend, immer in jugendlicher Hingebung und immer in jugendlicher Frische!" Jene Männlichkeit, Freiheit, Selbständigkeit und Krast nie als beseits etwas "Gehabtes" habend, sie ewig frisch und neu aus dem Born aller Freiheit und Krast, sie ewig frisch und neu aus Gott schöpsend — nie alt werdend im Gottesbunde — mit jedem Morsgen neu aus der Hand unseres Schöpsers ins Dasein, neu durch die Hand unseres Besteiers ins Leben, neu durch das Wort unseres Geschgebers zu unserer Pflicht erstehend — wur auser unseren dezer unser dezer zu auser zur dezer uns kare unser dezer zu auser zur enten — zun kare auser unser dezer unser kare unser kare unser kare unser kare unser kare unser kare unser dezer und deze

## Ajar.

"Bringet zum Jauchzen, Bölfer, sein Bolt!" — Die Geschichte im Lichte des Abschiedssanges Mosis. (Schirath Haginu.)

Der "Wunder"-Monat der Ertöfung ist zu Ende, der Monat der Geschgebung noch zu erwarten und der "Licht" und "Glanz"-Monat, der seinen Ramen von dem Blütengtanz der sonnig strahlenden Ratur trägt (n, I. Kön. K. 6, & 1.), hält unser Gemüt mit seinen Sesira-Erinnerungen gesangen und sührt unsere Gedanken mitten aus dem frischen Leben einer lachenden Gegenwart einen Weg der Erinnerungen zurück, der, rückwärts immer dunkler und dunkler werdend, über rauchende Indengassen, gemordete Judenkeiber, gebrochene Indenherzen, zu der Grabstätte einer mehr als tansendsährigen Volksgeschichte leitet, auf deren Hintergrund dem Blick des oberstächtichen Beschauers nichts als die Lohe der Scheiterhausen und die Flamme der Brandsackel seuchtet.

Und wenn wir, gtücktiche Enket einer solchen Vergangenheit, nun bereits Dank dem ewigen Lenker der Zeiten auch unsere Gedanken den entgegengesesten Weg sühren und die Bahn des ansgehenden Lichtes versolgen können, den ganzen Abstand des "Einst" und "Jept", den ganzen ungeheuren Fortschritt, den doch die Menschheit seit Jahrshunderten in Huldigung der Menschlichkeit und des Rechts und in Besachtung der inneren Gottesstimme des Gewissens bereits gemacht, an dem Resultate zu ermessen vermögen, das eine Vergleichung jener Zeiten bietet, in welchen, wie unsere Sesira Senszer klagen:

"Gutes hofften wir — Und es ist Racht geworden Und Todesgestatten schrecken umber. Zusammen berieten sie, Bölfer harten Angesichts, Und da stürzen über uns hin Die Minten entfesselter But.

Mit zürnendem Grimm haben sie uns lebendig verschlungen, Haben Kinder und Frauen wie Schase zur Schlachtbank geschleppt,

Haben Anaben draußen, Jünglinge von unsern Gaffen gemordet,

Hab dieses lästernde Toben und diese Feindschaft und Rache Sollte von dir uns trennen,

Sollte zum Verlassen beiner Pfade uns führen - '

und un serer Zeit, in welcher der fanatische Raub eines Indenkaben ganz Europa empört und zum Anwalt des Rechts und der Menschlichkeit adelt: wie sollten wir da nicht immer wieder und wieder den Enthüllungen lauschen, die Gott in das geistige Vermächtnis niedergelegt, das er seinem Bolke als den einzigen Stab und die einzige Lenchte mit hinausgab, als er dessen Söhne sür diesen Schicksaftgang sondergleichen in die "Wäste der Völker" hinausstieß und ihr hiniediges Leben und Sterben auf Jahrtausende hin von den Resultaten der nur in Pendelschwingungen sortschreitenden und ihre Momente nur nach Jahrhunderten zählenden sittlichen Erziehung der Völker abhängig machte?

Schon das "schauende Lied", mit welchem er seinen Diener Moses von seinem Volke Abschied nehmen ließ, das ewig "vor uns her als Gotteszeuge reden und nimmer von uns vergessen werden soll," — es

singt unsere gottnahe Bestimmung, wie:

Gottes Teil sein Volt,
Iakob das ihm zugefallene Erbe.
Es findet Ihn in Wüstenland,
In der Öde, wo die Leere klagt,
Er umgibt es, er belehrt es,
Er bewahrt es wie seinen Augapfel
Wie ein Adler weckt sein Rest,
über seinen Jungen schwebt,
Ausbreitet seine Füget es aufzunehmen,
Es dann hoch auf seinen Schwingen trägt:
So will Gott allein es leiten
Und neben ihm kein sremder Gott!

(5, 3), 3), 3, 32, 3, 9-12,1

wie somit nicht blind und wittenlos, sondern nur mit wachem Auge und freier Hingebung uns der tühne Adlerflug auf den Gottesschwingen über alle Nebel und Alippen der Tiefe eröffnet ist.

Aber auch unseren tiesen, tiesen Fatt aus dieser Höhe besingt es, wenn wir zu schwach besunden werden für diesen isotierten und isolierenden Ablersung über die Phasen der Zeiten auf den atleinigen Fittichen Gottes, des Einzigen — wenn wir in der Fülle Gott von uns gewiesen und der sinnliche überstuß uns stumps und gottvergessen gemacht und wir "den Fels unseres Heits als etwas überstüssiges und Wertloses bestrachten gelernt", — es sieht uns von Gottes Pseilen getrossen — von Hunger verzehrt — von Brand verspeist — vom bittern Tod — von Tieres Zahn — draußen das Schwert — drinnen die Anzit — Jüngling und Jungsrau, Säugling gemordet und Greis — ent fern t hätte sie Gott von der Schanbühne der Geschichte, hätte ihr Andenken aus dem Kreise der Menschen schwinden lassen, wenn ihre Feinde verständiger gewesen, wenn sie aus diesem Untergange Israels Gott sürchten und nicht vielmehr ihre Macht vergöttern gelerut! —

Allein er sieht an ihnen, diesen Feinden Israels, jede "gesichichtliche Ersahrung vertoren" "sie haben keinen Sinn sür den unsichtbaren Gebel der Ereignisse"— in dem Untergange Israels sähen sie nur die libermacht ihrer Gewalt – darum muß Israel bleiben mitten unter ihnen bleiben trot ihrer bleiben – damit aus der Bergeblichkeit ihrer Bernichtungsversuche ihnen eine Ahnung des in Israels Geschich sich ofsenbarenden Göttlichen aufdämmere — denn Recht und Menschlichkeit ist bei ihnen nicht zu sinden auf Sodom und Amoras, der Bodenstotzen, Fremdseindlichen, Boden steht ihre Blüte — ihre Frucht Bitterkeit und Weh Drachemvut ihre Begeisterung, wie Otterngalle grausam —

Darum sieht es den Tag der Vergeltung kommen, die Zeit wo ihr stolzer Fuß wankt und die Zutunst sie ereitt — wo Gott als Richter für sein Volk auftritt und mit erneuten Gesinnungen sich zu seinen Dienern wendet — wenn erst deren Macht völlig geschwunden, sie nichts mehr haben, nichts, was der Mensch bewahrt, nichts, was er verläßt, nichts von allem, was sie früher vergöttert und dem sie ihre Erhaltung bis auf diesen Tag zuschreiben könnten. Dann — was nicht die Blüte und die Fülle beherzigen gelehrt — die Jahrtausende ihrer Leidensges schichte predigen es ihnen endlich aus Herz:

Sehet jest es ein, daß Ich, Ich es bin Und fein Gott neben mir!

Ich töte und belebe wieder, Ich habe geschlagen und Ich heite wieder Und meiner Hand entreißt man nichts! Denn ich hebe zum Himmel meine Hand Und spreche: Ich lebe ewig — (Das. B. 39–43.)

Und zu den Bölkern spricht dann Gott: Lasset es nicht dahin kommen daß ich Vergeltung üben muß! "Muß ich den Blig meines Schwertes schwertes, muß meine Hand das Recht handhaben, muß ich Rache zurückgeben meinen Feinden und meinen Hassern vergelten, dann müßte ich meine Pseile tränken mit Blut, es müßte mein Schwert Menschen sleisch eisen, vom Blut der Erschlagenen und Gesangenen, vom haarumwalkten Handt des Feindes", denn das wäre Maß für Maß darum:

Bringet zum Janchzen, Bölfer, fein Bolt, — Denn das Blut feiner Diener rächet Er Und gibt Rache zurück seinen Teinden, — Damit sein Bolk seine Erde sühne! (Das. B. 43.)

Bie begreift fich unter diesen Gottesworten die tranenreiche Ber gangenheit, die mit jedem Sefira-Monat nen in unfere Erinnerung tritt und die lichtreiche Bufunft, welcher die Sohne des judischen Boltes in immer heller werdender Tagesbahn inmitten der Bölter entgegengeht? Um des Erziehungszweckes der Bölker willen nufte das aus feiner Adlerhöhe herabgestürzte Gottesvolt in feinen zerstreuten Gliedern all dem Sohn und Jammer, alt der Mifchandlung und Barbarei preisgegeben werden, mußte als nachter Bettler unter die Nati onen treten, auf daß an ihm fich das Gott achtende Rechts und Mensch lichkeitsgefühl der Bölker prufe und übe und an jeiner fiegreichen Aus dauer das Gott ahnende Bewußtsein der Menschen sich nähre und tläre. אמרתי אפאיהם, in einem dem geschichtlichen Bewußtsein der Menschen entlegenen "Wintel" hatte Gott die Trummer feines Boltes - wie die 5/6 feiner Stämme - geborgen bis fie und die Menschheit für die gemeinschaftliche Ertösungszukunft gereift, wenn diese Menschheit bei Israels Sturg bereits fo reif gewesen, aus dem Untergange bes Gottes staates die richtende Gotteshand fürchten, und unter dem Gindruck Dieser Furcht den reinen und bescheidenen Aufbau des eigenen Lebens zu lernen. Allein in ihrer furgfichtigen Beschränktheit hatten jie in Joraels Sturg nur den Sieg ihrer Götter über Gott erblickt, waren nur noch tiefer gefunken in Bergötterung der menschlichen Sobeit und Macht und das gange große Biel der die Menschheit segnenden Erlösung, die mit der 92 Ajar.

geschichtlichen Schöpfung des Gottesvolkes hatte eingeleitet werden sollen, wäre verloren gewesen.

So mußte Israel hinausgestrent werden, mußte seine eigene Ersziehung inmitte der ihm feindlichst entgegenstehenden Bölkermenge vollens den, zugleich aber Prüfstein und Wecker und ausdauerndstes, aber siegsreiches, Erziehungsmittel der Bölker werden.

Wie einst zum Brufftein der üppigen Jordansstädte Bott feine Boten als obdachlose Fremdlinge jandte, so ließ er die zerstreuten und heimatlos gewordenen Sohne feines Boltes überall einkehren und "Schut" juden unter ben Böltern der Erde und um vier Ellen bitten, die Wiege ihrer Rinder zu stellen und die Gräber für ihre Eltern zu bauen, und auf nichts, als auf ihren Unteil an dem Menschenrecht und an der Menschenwürde geftütt, und auf den einen gemeinsamen Bater im Simmel binweisend, beanspruchen das gastliche Recht; auf der Gotteserde Mensch unter Menschen zu sein! Und sie dursten doch aus mehr als einem Grunde wohl auf Erhörung hoffen. Waren boch die meiften Bölter, unter benen fie wanderten, jelbst Fremdlinge auf dem Boden - auf dem fie ungaftlich und unmenschlich dem Juden das Dasein versagten! War doch die eigentliche judische Wanderung in Zeiten gefallen, in welchen die alten Reich: sich gelöft und - ben Juden gleich - aus Often Bolfermassen auf Massen gewälzt, überall die alten Bewohner ber Abend= länder aus ihren Gigen verbrängt und fich an ihre Stelle angefiedelt hatten und die Juden - waren höchstens nur zu spät gekommen und standen darin freilich im Nachteil, daß sie nicht mit dem Schwerte der Gewalt und in furchtbaren Maffen, sondern als heimatlose Menschen im Ramen der Menschlichkeit um Ginlaß baten und ein Planchen auf einer Erde begehrten, die ja auch die Großväter ihrer jegigen Berrn nicht fannte. Und fie waren doch geistig nirgende Fremde! Durch die seltsamfte Fügung war ja eben der göttliche Boden der judischen Bergangenheit der Boden des Beils und der hoffnung aller ber Rulturvölfer geworden, in deren Mitte der mude Buß des mandernden Jakobstammes eine Ruhestätte juchte. Im Namen Abrahams, Jjaaks und Satobs durften fie doch um Ginlag bitten und ficher fein von ber letten Butte des Landmanns bis zum Palafte der Berricher Ramen gu nennen, zu welchen der Bauer und der Turft mit den ersten, findlichen Wefühlen der Chriurcht aufblicken gelernt. Und es hatte doch die gange Aultur, die auf den Trümmern des römischen und griechischen Beibentums fich muhfam aufzubauen begonnen, feinen andern Musgangspunkt als Gedauten und Anschauungen, Empfindungen und Wefühle, die

freilich in mehr und minder vielsacher Trübung – mit Bewüßtsein einer Gottoffenbarung entlehnt waren, deren Depositäre freilich in Bettlergestalt — an der Türe der Völker um Ginlaß harrten. Und es hatte doch endlich diese Kultur aus dem reichen Gedaukenichaße des jüdischen Gottesvermächtnisses gerade das Wort der "Liebe" als ihres Glaubens höchste Parole gewählt und damit ein Panier ausgesteckt, in welchem gerade die verlassensten, elendesten Unglücklichen die Verheißung mindestens der Menschlichkeit zu erblicken sich berechtigt glauben dursten — und gleichwohl, welche bittere Enttäuschung war das tausendjährige Los des Juden inmitten der Völker und welch einen traurisgen Kommentar bildet sein Geschief zu dem Zeichen der Liebe, das die Völker die ihm dies Geschief diktierten, auf ihrem Paniere prangend zur Schan trugen!

Und warum? Warum? בי לא בעורנו עורם ואויבונו פלילים ! Weil unfer Hort doch noch nicht rein ihres Glaubens Hort geworden und fie den Mafftab ihres getrübten Glaubens richtend an unfere reine Bahrbeit legten! Wohl war von einem Tunken des singitischen Teuers die heidnische Götterwelt in Racht gesunken und es gibt vielleicht keinen größern geschichtlichen Gedanten als den; die von den siegreichen römiichen Legionen im Triumph aufgeführten, gejesselten judäischen Gefangenen als Besieger des fapitolinischen Gottes zu denten! Aber nur überwunden - nicht vernichtet - war das Beidentum. Der judaische Gedanke war heidnisch getrübt - dieses beigemischte Beidentum umnachtete die Geister, fanatisierte die Bergen, warf das aufblühende Menschliche im Menschen in die Bande eines langen Winterschlafs - und machte die besiegte und siegreiche heidnische Welt fort und fort zu bittersten Reinden ihrer gesesselten Sieger, die, trot ihrer Jeffeln und unter ber Laft eines auf fie von aller Welt geworfenen höhnenden Drucks, fortfuhren, fiegreich und immer größere Siege verkundend, die Standarte des Ginen Gingigen und feines, feines Mittlers und feiner Bermittelung bedürfenden Menschheitbundes in ihren gefesselten Sanden aufrecht zu balten - -

Die Zeiten rollen ab — das Seidnische und Jüdische in dem Glauben der Völker hat einen langen Kampf zu bestehen — und der Wetzfein dieses Kampfes, an welchem und durch welchen dieser Gegensatz sich immer wieder aufs neue schärft bis die eine Seite desselben wöllig überwunden, ist doch das seit Jahrhunderten inmitten der Völker sein Dasein und Leben entsaltende jüdische Volk! Seine unter den härtesten Prüfungen ausdauernde Gegenwart hat doch von Jahrhundert zu Jahr-

94 Sjar.

hundert - fill dulbend, aber um jo lauter redend - einen Protest eingelegt gegen die heidnische Seje in dem zur Alarheit sich gährenden Wein der Aberzengungen der Menschen. Die stille, aber doch weit über das Gewicht seiner unmerischen oder materiellen Größe überall auffallende und auftogende Gegenwart des Juden hub doch immer mehr und mehr zur größern Schärfe das Bewußtsein hervor, daß es doch jenseits der von den Hierarchen der Bölter präkonisierten Lehren noch ein Geld der überzengung gebe, das sich ftill aber entichieden - verneinend verhält gegen alles, mas in diese Lehren der Hierarchen aus dem überwundenen Beidentum zur Trübung des aus judischen Banden empfangenen alten göttlichen Vermächtniffes mit hinübergenommen, - ein Teld, in dem der Menich frei und allein steht mit seinem Gott und zwischen fich und seinem Gotte feine Quicke bietet, in welche ber Wahn und der Chraeiz und das Interesse das Mest ihrer Berrichaft hineinzubauen vermöchten, und das von diejem Gotte aus ein Geiftes- und Gemutsleben und ein Leben der Kraft und der Tat zu entwickeln versteht, das in das Schfeld feiner Erkenntnis den himmel und die Erde und in das Gebiet seines Strebens alles Menschliche mit ber menschlichsten Begeisterung umschließt, - ein Teld von überzeugungen, das, ausschließlich von jenem alten ungetrübten Gottesvermächtnis getragen, feinem Bekenner ben fühnen Mut verleiht, wenn es sein muß, Bergicht zu leisten auf alle anderen geistigen und materiellen Bebel des Bluckes und des Beiles um, allein mit Gott und feinem ausgesprochenen Willen, ein an Erkenntnis, Tugenden und glorreicher Menschentat reiches Leben anzustreben und - im großen Gangen - - auch zu erreichen, das trop Rerter und Scheiterhaufen, trot Speichelmuris und Druckeshohns einer gangen Welt, Diefe Welt um ihr ftolges Glück zu beneiden keine Reigung fpurt. - -Dieje stille Mission der judischen Tatsache hat schon unendliche Früchte getragen -- und seitdem nun jenes alte judische Gottesvermächtnis in der Sprache der Bolter Gemeingut diefer Bolter geworden und mit feinen Unschauungen und Begriffsbildungen in dieje Eprache felbst, dieje Burgel alles Beiftes- und Bemütslebens, gedrungen; - seitdem die edelsten, und mit ihren geistigen Schöpfungen den wichtigften Ginfluß übenden Beifter der Bolter bewußt und unbewußt, an den Gedanken und Bildern, Lehren und Wahrheiten diejes Bermächtnijjes ihren Geift und ihr Bemut genährt und jo Japhet und Gem - wie der urälteste Geber gedas Reinmenschliche auf Gräciens, und das Göttlichmenschliche auf Judaas Gefilden gezeitigt, in brüderlicher Einigung das Gefamtwert der Bildung und Sittigung der Bölter vollbringen; - feitdem

endlich in bedeutsamer Parallele, wie einst als es den ersten Sturg des Beidentums durch die Allmacht des "Gottes in den Butten Gems" galt, wieder vom judischen Gesen Albgefallene und darum zum größeren Eingehen und Aufgeben in das Bölkerleben Geeignete - wie die bewußtlojen Blütenstaubträger im Saushalte der Blütenbefruchtung - das allgemein Menschliche des jüdischen Geiftes in allen Babnen und Richtungen des Bölkerlebens zur immer größeren Geltung emporbringen, und auch ohnehin judische Beister in der Sprache der Botter judische Gedanten und Empfindungen, judische Grundsätze und Anschauungen in Wijfenschaft und Runft und in den lebengestaltenden Bahnen der ringenden Tat als ihren Beitrag in das allgemeine geistige Symposion der Bölker ipenden; - feitdem darf ein dem Menschenheil sehnsüchtig entgegenblickender Gedanke den Kampf der heidnischen und jüdischen Gegenfätze im Bölterbewuftfein in feinen letten Stadien, und den Aufang jener Endentwickelung ahnen, auf welche das Ende unseres Liedes Gott verheißend hinblickt.

דרנינו גוים עמו'!

"Machet, Bölker, fein Bolt Gott ichauend jauchgen!" ruft die Mahnung unferes Liedes in die Zeitenreihen der Bolter. Wie die Bater jauchzend hinstürzten als fie die Gottesherrlichkeit auf Erden wiederkehren und sein Tener das Opfer der Erde hinnehmen ichauten --3. B. M. R. 9, B. 24 -, wie die ganze Ratur Gott entgegenjauchzt wenn er kommt, wenn er kommt zu richten die Erde - Pj. 96, V. 12 wie die Bächter Fracis gleichzeitig allesamt aufjauchzen wenn sie seben, wenn sie Aug' in Auge sehen, wie Gott zu Zion wiederkehrt - Jes. R. 52, B. 8 -, und wie 306 - K. 29, B. 13 - ipricht: das Berg der Witme mache ich jauchzen: jo machet, Bölter, fein Bolt jauchzen! Laffet endlich den Gedanken des Ginen Einzigen Gottes rein wie ihr ihn aus bem judischen Zeugnis von Jahrtaufenden kennt, ohne Bufat, ohne Bermittlung in seiner gangen, alles überwältigenden Sohe und in seiner gangen, alles fich und fich attem verbindenden Rabe, euch und attes Eurige überwältigen und leitend gestalten, daß der Gedauke der "Gott dienenden Bflicht" eure, und durch die eurige, aller eurer Gefnechteten freimachende wirkliche und mahrhaftige Ertojung vollbringe. Laffet endlich unfern Sort in Wahrheit und Bahrhaftigkeit eueren Sort und Sein Wort der Beiligung, Berechtigkeit und Liebe euer Richter werden, daß der Wahn der Seligmachung des Glaubens finte und die Erlösung durch das Leben beherrichende Gefet beginne, und beweiset eure Erlösung, beweiset die Echtheit und Rraft des in euch endlich

96 Sjar.

lebendig gewordenen Wedaufens Gottes und seines Rechts zu allererst durch Freimachung atler enrer Gedrückten! Lasset endlich Sein Bolt, Seine Hoheit bei euch einziehen und Seine Herrlichkeit aus enrem umwandelten Leben und auch aus eurem umwandelten Verhalten ihm gegenüber widersstrahtend erblicken, daß es Gottes Einkehr auf Erden schaue und ansbetend jauchze: "An Acht das ist unser Gott! Das ist Der, dessen wir hofften, daß Er uns helse. Das ist "T!" Wie haben wir Zeiner gehofft! Run sind wir sröhlich und freuen uns Seiner Hilse." Daß es den Morgen, den Anbruch Seines Reiches auf Erden erlebe, auf den es so tange geharrt und dessen Verheißungen es geleitet, geströstet und ausrecht gehalten in alten dunkten Gängen seiner Geschickssnächte

לי דם עכדיו יקום ונקם ייטיב לצריו וכפר אדמתו עמו Denn Er rächt das Blut Seiner Diener Und gibt die Rache zurück seinen Feinden,

Auf denn, daß fühne fein Bolf feine Erde!

wenn ench endlich die Wahrheit des Ginen Einzigen in feiner ungetrübten Bahrhaftigteit aufgegangen fein wird, dann werdet ihr erkennen, daß Er jo gerecht als liebevoll ift und jo liebevoll als gerecht - bann werdet ihr euch sagen, daß Er der rächende Vertreter jei jedes unschuldig vergoffenen Bluts, jedes unschuldig gefränkten Gemüts, jedes unschuldig gebrochenen Bergens, jedes um sein Lebens affiet gebrachten Menfchen, dann wird das einem gangen Bolte in allen seinen Generationen, dann wird das ungeheure an seinem Bolte verübte Unrecht wie eine schwere Schuld auf euch laften, und ihr werbet um an seine Liebe appellieren zu können -- dort die Sühne suchen mo ihr Unrecht vollbracht Da stehen die Enkel derer, deren Leiber ihr gemordet, deren Bergen ihr gebrochen, beren Nacken ihr gebengt, deren Sütten ihr geplündert, die ihr gehöhnt, und gejagt und eingepfercht wie man das Raubtier einpfercht, daß es in die fie haben teine Rache im Wohnungen der Menschen nicht komme Herzen, nicht einmal ihre gemordeten Bater hatten fie. Gben weil fie wußten, daß בברין יקום, daß das Blut der Gemordeten Er räche, daß לי נקם ושלם, daß Gott sich die Rache und die Bergeltung vorbehalten, eben darum blieb ihr Berg milde und menschtich, dutdete und kannte Die Rache nicht. Eben weil sie es wußten, daß sie ynzy, um feines Dienstes willen litten, daß ihre Verfolger zugleich zur zugleich die Biderfacher Seines Reiches auf Erden waren, hielten fie aus in ihrem

Dienste, gaben fie ihre Rache in die Sand deffen hin, der ihren Erlösungsmorgen mit bem Morgen Seines Reiches auf Erden für ewig verknüpft, und stellten es Ihm anheim wann Er für beides die Nacht werde vorüber sein lassen wollen. Und sahen sie denn nicht die Hand des allgerechten, das Unrecht mit sich selbst bestrasenden Gottes schon jetzt in dem Geschiefe ihrer Verfolger walten? Sahen sie benn nicht "die Rache zuructtehren auf Seine Feinde", nicht die Hand, die ihre Fesseln schmieden, ihre Kerfer bauen, ihre Scheiterhaufen gunden half, die ihnen den gelben Wied an das menschliche Chrenkleid heftete, damit zugleich die Bande legalifieren, die sie selber von ihren Zwingheren um Sand und Suge trugen, die Joche weihen, unter die sie selber den Racken beugten, die Henkerlust nähren, die sich an der Verrentung ihrer eigenen Glieder weidete, den Hochmut rechtfertigen, der auch ihnen, dem Bürger und dem Bauer, ben Speichelmurf des Hohns ins freie Menschenantlit schleuderte? Sahen sie nicht den Beist, der die Judengesetze diktierte, das ganze Prinzip des Rechts und der Menschlichkeit aus dem Systeme bannen, das nach dem Maßstab der Gewalt und der Interessen, nach ben Diktaten bes Wahns und des Unrechts die Berhältniffe ber Botker, ihr Gind und ihre Erleuchtung, ihre Freiheit und Gesittung unter grabend, in ewige Klammern schmiedete, und sich "Gerechtigkeit und Gottesordnung" nannte? Sahen sie da nicht, hörten sie da nicht, wie es der Prophet nennt, "zie kurzt auch fie ha nicht sie den Prophet nennt, "zie kurzt auch fie den sieht auch "zie warzt get anzeit get den sieht gest der Prophet nennt, "ben Unheileruf aus den Städten, den Unheileruf aus den Tempeln, den Ruf Gottes der seinen Teinden Vergeltung zahlte?" (Jes. M. 66, B. 6.) Waren sie denn nicht trot allem, in den engen Gebieten, in die man sie einpferchte, eben durch diese, sie von den dem Genius der Menschheit wahrlich nicht beneidenswerten Verhältnissen ihrer Versolger absondernde Einpferchung, waren sie nicht in dieser und durch dieselbe, vermittelst aller der großen und heiligen, von Gott gewährten und mit seinem Gnadenfittich geschirmten Guter, die man ihnen wider Willen laffen mußte, an die die Sand ihrer Senfer nicht hinan reichte und auch in verachtendem Blödfinn nicht hinanreichen wollte, waren jie nicht in dieser weisen Umschränkung trot atlem freier und glücklicher als ihre Dränger, vielleicht - mitten in allem Jammer - das einzige freie und glückliche Bolt auf Erden? Gie hatten in ihren innern Berhält nissen und Angesegenheiten schon längst die Güter alle und genoffen ihren Segen, um welche unter Weben und Kämpfen, noch heute die endlich wachwerdende Menschheit zur Heilung ihrer eiternden Wunden ringt. Eine völlige Gleichheit und Brüderlichkeit, in welcher ber Armste

dem Reichsten ebenbürtig zur Seite trat und teinen Abel, aber auch teine Leibeigenschaft kannte, - eine Autonomie der Gemeinden, die alle Antorität aus dem Schofe der Gemeinde hervorgehen und die freie Bemeinde nur unter das, allen gleich, gebietende Befet stellen ließ, eine Affociation freier Bohltätigkeitsvereine die der Rommunalwohltätigkeit subsidiarisch zur Seite trat und, das Werk der Menschenliebe mit freier Singebung vollendend, tein Proletariat in den Judengaffen auffommen ließ, - eine Gerichtsbarkeit fo lange man ihnen bas Din Thora ließ - die nichts wußte von endlosen, die Barteien samt ihrem Bermögen verschlingenden Prozessen, die vielmehr das Recht allen gleich zugänglich machte und die größten Rechtshändel fast tostenlos rasch und gerecht entschied, - und dazu nun ein Familienleben, das mit feiner Innigfeit den Menschen durch den Menschen beglückte, und eine Literatur, die den Beift miffenschaftlichen Strebens zum Gemeingut aller machte, - das waren die Genien, die schon in den Ghettis malteten, als noch alles ringsum der Unfreiheit und der Bewalt, der Barbarei und dem Blodfinn der Vertommenheit verfiel und die Freiheit und das Licht nur als Borrecht weniger Auserwählten erscheinen ließ. Und da hatten die Sohne der Ghettis nicht gottergeben ausharren, da hätte ihnen nicht die Racht selbst, die ihre Dranger begrub, Burge bafur fein follen: Diefe Racht Dauert nicht ewig, in ihr bestraft fich das Unrecht felbft, das irgendwo das Licht des Rechts und der Sumanität verlöscht, das irgendwo das Recht des Rechts und der humanität verleugnet, das irgendwo Bewalt und Unmenfchlichkeit zum Befet erhebt. Es ift die Stimme Bottes, Die im fogialen, die Stimme Gottes, die im firchlichen Leben ber Bolter Seine Bergeltung übende Sand fühlen läßt, und diefe Stimme mird endlich gehört werden, wird immer lauter und lauter fich Behör ichaffen, wird endlich zu ihrer eigenen Erlöfung die Bolter dem Geifte des Rechts und der Sumanität unter der Berrichaft des Ginen Gingigen das Szepter ausnahmslos in die Sand geben laffen, dem Beifte des Rechts und der Sumanität, der dann alle und fomit auch die Feffeln der Chettistinder bricht Gottes wird die Erde wieder -

וכפר אדמתו עמו

und das freigewordene Gottesvolf wird die Gotteserde führen. —

### Siman.

### Die drei Tage der Umgrenzung. Ander im in

Die Sonne glüht — auf allen Fluren sacht der Sommer und treibt sein rastlos Werk sruchtschaffender Reise — und die zerstreuten Söhne des jüdischen Stammes haben Tage und Wochen gezählt bis zum Tage hin, der sie im Geiste allesamt wieder am Fuße des im Feuer sodernden Sinaiberges sammelt, jenem Feuer, das noch nicht erlöscht ist, das noch sort und fort sein Werk an uns zu vollbringen hat: seuchstend und wärmend, länternd und belebend Geschlecht nach Geschlecht dem endlichen Ziele der Reise entgegenzusühren.

Wie wollen wir uns zusammenfinden um den leuchtenden Sinaigipfel? Was wollen wir mitbringen zum sestlichen Weihe-Angebinde
und zum gemeinsamen geistigen Festzeichen, das uns alle als die zum
Sinai Bernsenen, als die vom Sinai Stammenden, als die auf dem
Sinai-Boden Stehenden tennzeichne, und uns in dem einen Gedanken,
der einen Stimmung, dem einen Entschlusse, mit denen wir der Ansorderung des großen Momentes begegnen, wieder als die einheitliche Gottesgemeine dahinstelle, von der es einstens hieß: and uns in dem

Sollte dies ein anderer Gedanke, eine andere Gesinnung, ein anderer Entschluß, überhaupt ein anderes als das sein können, womit wir einst dem ersten Sinais Tage entgegenzugehen hatten, sollten wir heute über haupt ein anderes Einigungsband sinden können, als dassenige war, durch welches uns Gott damals als seine einheitliche Gemeine um sein slammendes Feuerzeichen zusammenries?

Fragen wir die Blätter, die jene Gottestage am €inal berich ten: לך אל העם וקרשתם היום ומחר — אתה הערתה בנו לאמר הגבל את ההר וקדישתו — וגם הכהנים הנגשים אל ד' והקדישו — ויאמר ד' אל משה 100 Ziwan.

רד העד כעם פן יהרסו אל ד' -- וירד מיטה ויקדש את העם -- והגבלת את העם סביב —

Begrenzung" war die Gesamt-Ansorderung, die an uns allen zusammen und an jedem einzelnen sur sich ihre Ersüllung zu sinden hatte, als wir dem großen Gottestage am Sinai entgegengesührt werden sollten, und anzelnen füllten die Tage aus, die zu dem großen Erlebnis gesleiteten.

קירוש und הגבלה, Heiligung und Begrenzung, sind das nicht Gegensäte, die sich ausheben, die sich gegenseitig beschränten und verneinen?

"Seiligung" — völlige Dahingebung an einen Zwed, völlige Bereitstellung für eine Bestimmung, weihende Singabe des ganzen Wesens an ein Einziges oder an Einen Einzigen, das heißt ja קידוש , Heisigung; und demgegenüber הגבלה Umgrenzung, Umschränkung, Fernhaltung, je יהרסו אל ד' — das eine ruft uns hin zum völligen Lufgehen in Gott, das andere hält uns zurück und weist mit dem ernstesten Ernst auf die Schranken hin, die uns noch von Gott und dem Göttlichen trennen!

Ware die sinaitische Offenbarung das, wogn man fie fo gerne machen möchte, "Difenbarung bis dahin unbefannter Bahrheiten", "Dffenbarung göttlicher Beilesmahrheiten", hatte Dieje Dffenbarung es überhaupt ausschließlich, oder auch nur zumeift mit dem Gebiete "des Blaubens und der Erkenntnis" zu tun, mare die Gotteserkenntnis, die Ertenntnis, daß es einen Gott und daß es nur einen Gott im himmel und auf Erden gebe, mare dies nicht lediglich der Anfang, fondern die Summe und das All der am Sinai offenbar gewordenen Lehre, wahrlich, es wäre nicht abzuschen, wozu es all dieser so bedeutsam eingeschärften Vorbereitungen bedurft hätte. Die Lehren von Bott, die die vom Sinai stammende Wahrheit predigt, find fo einfach, liegen dem menschlichen Gemüte so menschlich nahe, daß es ja nur eines findlichen Blickes und eines findlichen Herzens bedarf, um in vollster Rlarheit und in tieffter Innigkeit eine Bahrheit zu fassen, die philosophische Analyse und Synthese wohl verwirren, wohl abschwächen und unter Schonung der änferen Sulle des eigentlichen Rerns und Lebens berauben, kaum aber irgendwie reiner und reicher über das hinaus zu führen vermöchten, was im Anblick des Himmels und der Erde und ihrer Schöpfungsmunder bereits als die ungerftorbare Burg des Gottesreiches im Munde der Rinder und Sänglinge fein Dafein und feine Pflege findet. Wäre die sinaitische "Religion" - um denn auch von der Sinaioffenbarung das Wort zu gebrauchen, durch welches man diese gemeinhin mit so vielen zusammen zu wersen pflegt, was sonst die gottesbedürftige Menschenbrust auf Erden sich von ihren Beziehungen zu dem Reiche des übersinntichen, zur "Bestriedigung ihres religiösen Bedürsnisses" konstruiert — wäre sie eine Religion, die ihre höchsten Triumphe und ihre höchsten Segnungen in der "Spende des Trostes im Leben und der Hochsten segnungen in der "Spende des Trostes im Leben und der Hochsten hätte; welcher so ängstlicher Vorbereitung hätte es bedurft, um die Gemüter sür die Empfängnis einer Lehre zu öffnen, die so sanst und leicht wie der Sonnenstrahl und die Frühlingslust käme um Lebensmut und Todeszus versicht dem nach Tröstung lechzenden und nach Stärtung ausschauenden, armen Gemüte der Sterblichen mit freigebiger Beseligung zuzusächeln?

Allein nicht einen Glauben, nicht eine Resigion, ein Gefes uns zu bringen, rief uns der Gottestag am Sinai um den im Tener der Gottesherrlichkeit flammenden Gottesberg zusammen, ein Geset, bem nicht mit einem seicht hingesprochenen Credo des Glaubens, nicht mit Seufzer felbstquaterischer Wehmut, nicht mit einem flüchtigen Entzuden himmlischer Regung genügt wird, ein Wejet, das vor allem bie Tat fordert, die innere und außere Tat fordert, die innere unausgesente Arbeit an dem eigenen Beift und dem eigenen Bemut, beide zu einer immer mächtigeren Wertstatt der Wahrheit und einer nimmer welfenden Bflangftatte ber Sittlichkeit zu machen, und die angere raftlose Arbeit an dem Ansbau der Erde und der Menschengesellschaft zu einem Reiche Gottes, in welchem das Recht und die Sittlichkeit, die Pflicht und die Liebe alle Berhältnijje gestaltend beberrichen um im Gingeln=, Familienund Bolferleben nichts als den göttlichen Willen auf Erden durch freie Menschentat zur Verwirklichung zu bringen. Gin Geset, das somit in vorderfter Reihe nicht Tempel, sondern den Menschenleib und ben Menschengeist und das Menschenherz, das Menschenhaus und die Menschen gesellschaft als Boden seiner Birtsamteit und dafür nicht weniger als Das gange Leben mit allen seinen Momenten und in allen seinen Momenten in Anspruch nimmt. Gin Geset, das somit das Schwerste von einem Menschen, das die freudige Unterordnung und Selbstdabingebung seines gangen Wesens für sein ganges Leben an einen höheren Witten fordert, ein folches Gesetz fordert hiermit eben nichts anderes als murran, als weihende Selbsthingebung wörtlich: "fich bereitstellen", und seine vorbereitende Vorbedingung fonnte feine geringere Unforderung stellen als: אל העם וקדשתם היום ומחר gehe zum Bott und heitige sie, d. i. mache sie zur Hingebung an das zu Erwartende bereit heute und morgen!

Und wie spricht sich schon in dieser vorbereitenden Aufgabe der ganze Charafter des zu erwartenden Gesetzes auß!

קרישתם, וכבשו ששלתם, אל תגישו אל אישה, — die an dem Innern und mit dem Innern zu vollbringende innere Tat der Heiligung und Bereitstellung des ganzen Wesens: קירוש, — durch symbolische änßere Handlung verkörpert: כיבוש, – und durch ovsersordernde sittelichstreie Beherrschung der Sinnlichkeit sofort betätigt: ברישות, — siehe da in dieser ersten vorbereitenden Ausgabe die Grundzüge der diesem Gesehe so charakteristischen "תורות מורות עדות עדות וורוב שווח שלום של מורוב של היו של שלום של היותות של שלום של היותום ש

Keinen Gedanken und keine Gesinnung achtet dieses Geset, die so lichtscheu sind nicht den verkörpernden Ausdruck im Lichte der Effentlichkeit zu ertragen, oder die so schwach sind, daß sie das Leben der Tat nicht beherrschend zu gestalten vermögen, und ebenso kennt es keine blos äußere Legalität der Handlungen, der sich das Bereich der Gedanken und Empfindungen verschließen dürfte.

Alle Gedanten und Gesinnungen sollen äußerlich und alle äußere Tat auch das Junere erfassend und umgestaltend werden, das ist der Ranon, der der Architektonik des Lebens auf dem Boden dieses Gesetzes zum Richtmaß dient.

Selbst die ersten zehn Gottes-Aussprüche -- Teren - die die Promulgation des Gottesgesets eröffnen, und nun bereits die Grundsrechte aller menschengesellschaftlichen Gestaltungen sast aller zwisisserten Bölter geworden, - tiegt ihnen nicht auch dasselbe Schema zu Grunde?

beginnt, nach sch schießt den Kreis der Zehnworte, ein Gesetztürs innere Leben am Ansang, ein Gesetz fürs innere Leben am Ende, und die Gesetze der Tat mitten inne, spricht sich's nicht schon dem stüchtigen Betrachten aus: aller Gedanke soll Tat und alle Tat soll Gedanke werden, alles Innere äußerlich, alles Anßere innerlich, ein harmonisches einheitliches Gauze, ohne Disharmonie und Zerklüftung des Menschenwesens, und alles Wenschliche: par und zu, einheitlich aus Erden wie sein Gott nur wurden in der Höhe!

Und unn näher betrachtet dieses Zehnwort des Lebens — zweiteilig, auf einer Tasel die Beziehungen zu Gott: בין אדם למקני, auf der andern die Beziehungen zur Gesellschaft: בין אדם לחברו , dort das religiöse Geset, hier das bürgertiche Geset, aber das religiöse von יביד dis הביד, mit Gedanten und Gesinnungen beginnend und gipselnd in Tat, aber das bürgertiche von הרצח של dis החברה של, beginnend mit der Tat und den Schlußstein in Gedanten und Gesinnung

findend, welch eine Umwandlung der sonstigen Unschauung über Relisgiöses und Bürgerliches ist nicht mit dieser einsachen Architektonik der

Gesetzerdnung gegeben!

Richt mahr? Kirchliches und Bürgerliches, Religiojes und Sogiales, das find die beiden Fattoren, die die antite, und die in noch größerer Gegensätzlichkeit die moderne Welt gestalten. "Religion" was ift's? "Gott im Geifte und in der Wahrheit anbeten!" "Geift und Gemüt dem Göttlichen und Simmlischen zuwenden!" Ihr Reich ist das Innere des Menschen, was hat sie mit Bürgerlichem, Irdischem zu tun! - "Bürgerpflicht" was ist's? Gesetzlichkeit in Sandel und Wandel. Lonalität des Berhaltens zwischen Mensch und Mensch, was kümmert fie mein Beift und Bemut! - Mein Inneres meinem Gott, mein Wort und meine Tat der Gesellschaft - da habt ihr die unselige Zerklüftung des Lebens, die den Himmel von der Erde, die die Erde von bem Simmel icheidet, die das Simmlische unfruchtbar fur die Erde, die das Irdische unbefruchtet von dem himmlischen läßt, die den Menschen mit allen feinen höheren Gedanten und Gefühlen ins Jenfeits oder auf die Grabstätten der Todesäcker weist, das Leben aber, das volle, wirkliche, frijdpulsierende Leben der Menschenfamilien und Bölker nicht von innen heraus - was hat das Innere mit dem Staatenbau gu ichaffen! - sondern von angen gestaltend fassen gu tonnen vermeint, und mit Industrie und Politit, mit Rammern und Rertern, mit Ranonen und Finangen in arithmetischem Ralful das konstruieren zu ver mögen hofft, was nur gepflangt und gepflegt, organisch von innen heraus wie alles Lebendige wachsen und reifen tann auf dem Lebensader des Herzens, unter dem Gedankenstrahl des Geistes, durch die schaffende Rraft des Göttlichen im Menschen und die segnende Allmacht und Liebe Gottes, des Beherrichers und Leiters des Weltalls und der Menschen herzen. Was ist geworden und was sehen wir werden burch dieses Museinanderreißen der Menscheneinheit? Rirchen und Tempelfynagogen, Siechhäuser der Menschheit find sie geworden, - Mrante und Schiff brüchige flüchten hinein, der sich gesund fühlende und mit vollen Wimpeln segelnde hat nichts mit ihnen zu tun, nichts als höchsteus die Furcht vor Krantheit und Schiffbruch zu beschwichtigen und sich ihre Tröftungen offen zu halten für den Gall des Erfrankens und Scheiterns und für den doch allen gewiffen Ausgang in das unbefannte Reich, zu welchem der Tod der schweigend ernste Pförtner ist. Und das Staaten und Bolferleben? Rattos ichauen die Staatenbauer und die Familienväter und die Menschensöhne aus, hoffen auf den politischen

104 Siman.

Messiss, auf den Mann, der kommen soll, der — wie sie sich trösten, kommen wird, kommen muß, weil ja sonst alles trostlos zu Grunde ginge auf den Mann, der die Mettungssormel und die Gleichung für das Irrationalste ersinden werde: das Heil und den Frieden, den Wohlstand und das Wohlsein der Bölker und Menschen troß Laster und Verbrechen, troß Verkehrtheiten und Ausschweisungen, troß Unssittlichkeit und Entartung, troß Gewissen- und Liebkosigkeit, troß Verlachung alles Hohen und Opfersordernden durch äußere Institutionen zu sichern, ohne den schwierigen Weg der Umwandlung der Menschen von innen heraus, — die sreisich seder mit sich beginnen müßte, — versuchen zu müssen!

So nicht das sinaitische Gotteswort! "IR, spricht es, "Ich bin dein Gott!" Aber, wenn ich dein Gott bin, wenn du mit Geist und Gemüt zu diesem ernsten Gottesworte "Ja" sprichst, dann "Je", dann mußt du auch "Nein" sagen zu allem andern, dann muß dieses "IR, allein Besits nehmen von deiner ganzen inneren und äußeren Welt, dann dars dir nichts anderes Gott sein, nicht im Geiste und im Herzen, aber auch nicht im Himmel und auf Erden, dann darsst du dir teine Idote machen zur Disenbarung der Wahrheit sür deinen Geist, zur Besriedigung der Wünsche deines Herzens, zur Gewährung und Sicherung deines himmlischen und irdischen Anteils an der Welt, dann mußt du ausrecht stehen vor allen Gewalten des Himmels und der Erde, vor teinem dich beugen, teinem dienen als dem Einen Einzigen allein, der mit seinem "Ich!" dein ganzes Wesen gebannt.

Dann ist er aber nicht dein Gott nur für den stillen Berkehr deiner Gedanken und Gesühle mit deinem Bater im Himmel, in den entzogenen Räumen der Tempel und der "Rämmerlein". Dann ist er dein Gott mitten auf dem Markte des lärmendsten, geschäftigsten Menschensverkehrs, ist dein Gott selbst für jedes Bort, das du einsetzest für den Ban deiner bürgerlichen Stellung auf Erden, und nur nicht nennen, nicht nennen bei dem leisesten, geringsügisten irdischen Handel und Bandel, ohne daß sein Name auf deinen Anruf Himmel und Erde in Bewegung sest, Himmel und Erde für dich oder wider dich, zu Zeugen und Bollstreckern bereit stellt, so daß du stehst und fällst mit der Wahrheit oder Lüge deines gottbesiegesten geringsten, alltäglichen Wortes. Dann serner sordert er die Bezeugung der Wahrhaftigkeit der Hildigung deines Gottes nicht mit Gesobungseiden, nicht mit Andachtszähren, nicht mit Tempeschnunen, eine Tat sordert er sür deine Hildigung, ein dein ganzes Leben durchwebendes Weltenopfer

für beine Anerkennung, einen den Ramen seiner Herrschaft dir und seiner ganzen Welt aufprägenden Zeugen beiner Wahrhaftigkeit und bes Ernstes beiner Suldigung, indem er den Sabbath, ein ganges Siebtel beiner Zeit für sich fordert: Ift wie eine Wahrheit, eine שמה יום הישכת לקדישו dann לא תשא hind איהי' לך Bahrheit לא יהי' לקדישו, danut zeige es, baß bu ben Mut haft, an jedem Sabbat - nicht zu predigen und predigen zu hören, nicht zu singen und singen zu hören den Mut haft, allwöchentlich vier und zwanzig Stunden dich und deine ganze Belt auf feinen Altar zu legen, vier und zwanzig Stunden deine Berrichaft über deine Welt niederzulegen und ihm, ihm durch das Opfer deines Geschäfts, durch das Opfer deiner, seine Welt meisternden, in feine Welt die deinige ichopferisch hineinbauenden Tätigfeit, die tautefte, Himmel und Erde durchdringende Suldigung tatfachlich bargubringen. Haft du dazu nicht den Mut, dann gehe, gehe, dann ist ::: bir eine Lüge, und לא השא eine Lüge und לא יהי לך eine Lüge, bann hulbigft du mit wohlfeilen Worten, die nichts toften deinem Gott, bann stellst du ihm mit nichten ben Herrscherthron im himmel und auf Erden zurecht. Tempel bauft bu ihm um ihn dort hinein zu bannen, aber dein Haus und bein Geschäft, bein ganges burgerliches, menschliches, wirtliches und wahrhaftiges Leben behältst du für dich und stellst dort hinein die Gögen beiner Selbstfucht und deines Eigennutes, die Joole deiner Alugheit und beines Tleißes bengft dich vor ihm in seinem Tempel und verleugnest ihn höhnend in seiner Welt.

Und wie er "sein Zeichen zwischen dir und ihm" im Anblick des Himmels und der Erde in seinem Sabbat von dir sordert, so sordert er endlich ein Wahrheitssiegel deines ihm huldigenden Gehorsams in dem noch engeren Areis der Menschensamilie durch gänzliche Selbstwerlengnung einem Menschenwillen gegenüber um Seinetwillen die schwerste Aufgabe, die einem Menschen zu sehen wäre — indem er par 722 als sehte Gipselung deiner "religiösen Beziehung zu ihm" sordert. Nicht auf der Tasel des bürgerlichen, auf der Tasel des "resigiösen" Gesess sieht "722,... Denn die "Etternehre" und der "Etterngehorsam", wie sie das jüdische Geset vom Sinai sordert, hat nichts gemein mit dem "Ehre deinen Bater und deine Mutter" der blos bürgerlichen Familienordnung, mit der bloßen "Psticht der Tantbarkeit der Kinder gegen Ettern" unserer Moraldialektik. "Und säßest du als "Mann im Ehrenkleide auf dem öfsentlichen Ehrensig an der Spike "deiner bürgerlichen Gemeinde und es käme dein Vater oder Mutter "nud zerrisse dein Ehrenkleid und schüge dir aus Hater oder Mutter "nud zerrisse dein Ehrenkleid und schüge dir aus Hater oder Mutter "nud zerrisse dein Ehrenkleid und schüge dir aus Saupt und spie dir

106 Siwan.

"ins Angesicht, sollst du fein frankendes Wort ihnen entgegenen, sondern "schweigen und dich beugen vor dem König der Könige aller Könige, "der es also von dir sordert." Oder "es nehme Bater oder Mutter, "eine Million von dir und würse sie in deiner Gegenwart ins Meer, "sollst du ihnen kein kränkendes Wort entgegnen, dich ihnen nicht eins "mal betrübt darüber zeigen, geschweige denn gegen sie aufgebracht werden, "sondern dich beugen vor dem Gebot deines Gottes und schweigen!" (Jorch Teah, R. 240.) So der "Schulchan Arnch" deiner "Religion" vom Sinai. Geht hin und suchet ein Gleiches in den Kodizes eurer bürgerstichen Gesetzgebung und in den Katechismen eurer religiösen Moral. —

Wir aber die "religiöse" Sinai-Tafel mit dem Gottesgedanten beginnt, aber diesen Gedanken aus dem Bereiche der Innerlichkeit hinausführt in das Reich des Himmels und der Erde und hineinführt in das Bereich der bürgerlichen und schaffenden Taten und in den Kreis des Lebens der Familie und des Hauses, dorthinein ihn gepflanzt miffen will und die Besiegelung seiner Anerkennung durch opfervolle, hinge= bungsreichste Sandlungen und Taten fordert, -- fo beginnt aller= dings die "bürgerliche" Tafel mit לא תנאף, לא תרצח, לא תרצח, לא תרצח, לא הרצח, לא הרצח, לא הרצח אל, לא הרצח אל morden, sollst nicht ehebrechen, nicht stehlen, nicht falsches Zeugnis gegen deinen Rebenmenschen ablegen; aber fie glaubt mit nichten die bürgerliche Wohlfahrt gesichert zu haben, wenn sie die Legalität nicht auch in das Innere der Menschen pflanzt und wiederum das Schwerste von einem Menschenherzen fordert; du follft nicht gelüften nach dem Hause deines Rächsten, sollst nicht gelüsten nach dem Beibe deines Rächsten, nicht nach seinem Rucchte und seiner Magd, nicht nach seinem Stiere und seinem יווו לווו – ולא תחמר ! לא Giel, nicht nach allem was beines Nächsten ift meint allen Ernstes die bürgerliche Wohlsahrt bauen und sichern zu tonnen durd bloß angere Wesetgebung, ohne die gesetliche Umwandlung des inneren Menschen, die allerdings nur dem lebendigen Gottesge= danken möglich ift?!

Geht, geht! und wenn ihr an jede Straßenecke einen Kerker und vor jedes Haus einen Schergen und in das Innere eines jeden Gemaches die Hoheitszeichen eurer Macht himpflanztet und wenn ihr von frühester Kindheit an den Gemütern eurer Anaben schon den Respekt vor Bürgerpflicht und Bürgerehre mit dem was ihr als den stärksten Hebel der Menschentat verehrt, mit ihrem Eigennutz zu verbinden und sie zu lehren und zu spornen verstündet, daß sie ihr eigenes Glück nur durch Schonung und Förderung eures Glückes und der Wohlsfahrt der Gesantheit gewinnen können und ihr das eigennützige, lügens

hafte Kalfül des jo migverstandenen und migbrauchten "Bas du nicht willst u. s. w." — das unser Weiser als Kanon aber nicht als Motiv unserer Handlungen dahingestellt - zum Ginmaleins und Richtmaß ihrer einstigen Mannestaten macht und alles gewonnen zu haben meint, wenn ihr eure Bürger aus Eigennut brav zu fein gelehrt und gewöhnt nichts habt ihr getan, das Berbrechen bricht an allen Gefen ein und lacht eurer Gefete und eurer Macht, eurer Schergen und Rerter, und am allererften eures flugen Moral-Ginmaleins. Gure Saufer und Städte und Staaten geben zu Grunde wenn ihr die Bergen nicht zu gewinnen versteht, wenn ihr die Zufriedenheit mit dem eigenen und die neidlose Freude über des andern Glüd und den Respett vor des Mitmenschen Leben und Ghe, Gigentum, Blüd und Ehre nicht in Die Bergen eurer Menschen zu pflanzen und damit die Lufternheit, die Luft an verfagten Gutern und Genuffen aus den Gemutern eurer Menschen gu bannen, damit aber auch die Burgel aller Berbrechen auszuroden ver-ולב עמק", "צפינו הפש מחפש וקרב איש ולב עמק", "צפינורפת), "צפינור איש ולב עמק", אים ולב עמק", אים ולב עמק" man auf, aber wir find längit fertig wenn die Untersuchung beginnt, innen ift der Mann und das Berg ift tief!" (Bf. 64, B. 7.) Das ift die Berbrecher-Lache, die aller Bohlfahrtstlammern eurer Beisheit spottet. Ja wohl! "Innen ist der Mann und das Berg ift tief!" Und ihr wollt dieses Innersiche und dieses tiefe Berg mit dem Arm eurer Macht erreichen?

Nur einer vermag Gesetzgeber der Menschheit zu sein, und das ist der, der zu seinen Bürgern nicht nur: du sollst nicht morden, sollst nicht ehebrechen, sollst nicht stehlen, sollst nicht falsches Zeugnis aussagen, der zu seinen Bürgern auch sprechen kann: du sollst nicht gelüsten! Das aber ist nur der Eine Einzige vom Berge Sinai, 7"2!

Er ist's, weil vor ihm allein wir nicht nur mit unsern Worten und Taten stehen, sondern auch die schüchternsten Regungen unseres Herzens, die leisesten Gedanken unserer Seele vor ihm gewollt und gedacht werden, und er unser Inneres in der tiessten Wurzel seiner Innerlichkeit zu fassen weiß!

Er ist's, weil er eben der Gott vom Sinai ist, der nicht angebetet und angesungen und angeräuchert werden will in den Tempeln und Sanktuarien, der nicht zum Sinai, der von Sinai gekommen sein will, gekommen sein will zu uns, gekommen in unsern ganzen irdischen Kreis mit all seinem seiblich sinnlichen, irdischen, vergänglichen Wolsen und Streben, gekommen sein will zu uns, um uns, unter uns, in uns zu sein, sich, seinen heitigen Wilten, sein heitiges Geset mit unserm

108 Eiman.

ganzen Wandel auf seiner Erde zu vermählen — arar Awer — sein heiliges Geset, das wie das wenten, wie das unsichtbare Lebensssener von unserem Innern Besitz nehmen soll, unser ganzes Wesen in allen Fibern, allen Fasern, allen Sästen und allen Kräften zu durchdringen, zu läutern und zu umwandeln, zu erleuchten und zu beleben.

Er ist's vor allem, weil er, weil der Gedanke an ihn, weil das Bewustien von ihm allein imstande ist uns auch die Kraft und Fähigsteit zu geben, die schwerste und doch die einzige, alles soziale Heil bes dingende Ansorderung zu lösen, leicht und sreudig zu lösen: אלא החשרה בין אלא, du sollst nicht gelüsten!

Nur er, nur der Gedanke an ihn, nur das Bewußtsein von ihm vermag einen jeden von uns reich und heiter und zustieden und glücklich mit jedem Maß von Gütern und Genüssen zu machen, die wir besitzen und genießen, er, der Gedanke an ihn, das Bewußtsein von ihm allein vermag uns in jedem Mitwaller auf Erden nicht den Rebenbuhler, sondern den Bruder erkennen, achten und lieben zu lassen und die kleinen und großen und größten Kreise der Menschheit von einer Kampsbahn wetteisernder seindlicher Kenner, zu einer neidlos vereinten Brüderssamilie zu umwandeln.

Rur wem אנכי eine Wahrheit ift, vermag auch לא תחמור מו einer Bahrheit zu machen.

Rur der wird gang in die höhere Leitung und Kührung aufzugehen vermögen nichts für sich sein zu wollen, sich mit allem, was ihm wird und mit allem, was ihm versagt ist nicht von seinem Ginzelstandpunkte zu begreifen, sondern von dem hohen Begriff aus fich zu würdigen gewöhnen, den ihm das Reich Gottes anweist. Wem zu eine Bahr= heit ist, wer sich rate als Mind und Diener unterordnet, der wird ben Wert und die Bedentung feiner Perfontichkeit und feines Lebens nicht nach dem großen oder geringen Dage des Besitzes, und nicht seinen Lebensfrieden von der mehr oder minder befriedigten Benuffesluft abhängig machen. באלדין gegenüber, der זו איבו זע ihm spricht, wird ihm die Freude und der Schmerz nicht aus der Gewährung und Berjagung, fondern aus dem Bewußtsein gelöfter oder verscherzter Pflicht mit bem Bemährten oder Verfagten erblühen. Gine Aufgabe wird ihm das Leben, ein fortlaufender Gottesdienft, Entjagen und Genießen, beides verbindet ibn mit Gott, in beidem fieht er nur ein Glud, eine Frende; das Wohlgefalten seines Herrn und Meisters, " 7 gegenüber wird ihm jedes dem Rächsten verliehene But ein heiliges Gotteseigentum, jede dem Rachften erblühende Frende ein heiliger Bottesfegen,

auf die er mit Achtung und neidloser, Gott verehrender Gesinnung blickt,
— מלדין – gegenüber wird jeder mitwalsende Erdensohn הדיד, gleich ihm von dem einen Weltenhirten auf der Weide seiner Hut geführtes und gepstegtes Bruderwesen — ד' אלדין – gegenüber weicht nicht nur jede lieblose Tat, jedes sieblose Wort, ד' gegenüber erstirbt jeder lieblose Gedanke, jede sieblose Regung im Entstehen — und so ist ההפער לא ההפער Ring des Kreises, der auch die Gestaltungen der bürgerlichen Wohlsahrt in ihrem tiesen Grunde wieder an den ersten Ring des Gottsgedankens, an von knüpst —

Und wir wollen uns wundern, daß eine folche Offenbarung, die sofort in ihren ersten Grundzügen sich nicht als Lehre, jondern als Geset anfündigt, und zwar als ein Geset, das den ganzen Menschen in seiner gangen Innerlichkeit und in feiner gangen außeren Lebenserscheinung erfassen und durchdringen, alles Innerliche sich in äußere Tat hinausleben, alles Außere in dem tiefften Grunde der Innerlichkeit wurzeln laffen will, daß nun eine folche Offenbarung als ihre erfte Borbedingung קידוש, Beiligung, Bereitstellung des gangen Befens fordert und für diese vorbereitende Beiligung felbst sofort auch den sinnlichen Musdruck, בריטה, und Entsagung und Selbstbeherrschung fordernde Eat, ביכום gebietet, - und daß sie gang besonders noch hervorhebt, daß בהנים הנגשים אל ד' יהקדשו, daß inbesondere auch die Priester — ehe sie daran denken das Bolf zu heitigen - auf ihre Selbstheitigung bedacht nehmen, an ihrer Selbstheiligung arbeiten muffen? - Denn nur indem fie fich felbst dem göttlichen Besetze in erfter Linie bereitstellen, tonnen fie dem Bolfe voranwandeln und das Bolt hinanführen zur Sobe, zu der fie felbft in unabläffiger Gelbftbearbeitung hinauftreben.

In dem התקדשות, in der Hingebung selbst muß die Gefahr tiegen, der eben mit der nach begegnet werden soll. --

Und liegt sie nicht darin? Greifen wir uns felber ins Herg! 110 Ziwan.

Da faßt und eine beilige und beiligende Regung, wir fühlen uns gehoben. Bott näher, beffer - und weil wir uns näher fühlen glauben wir ichon nahe zu jein und weil wir uns beffer fühlen, glauben wir und sichon gut und vergeffen, daß wir mit alledem nur erft am Unfang, am porbereitenden Unfang fteben, daß uns die beffere Regung nur Bürgichaft ift, daß wir beffer, daß wir gut werden konnen, daß in unserm Innern noch nicht alles erftorben ift und daß die Dahingebung unferes gangen leiblich finnlichen Wefens an die Meisterschaft Des Göttlichen möglich! Bergeffen, daß die heilige, beiligende, zu Gott emporhebende Regung uns nur Burgichaft ift, daß das vor uns auf hohem Bergesgipfel lodernd leuchtende Gottesfeuer auf einen verwandten Funten in unserm eigenen Innern rechnen könne, ber, nur freigemacht, mit ewiger Sehnsucht zu dem Göttlichen vor uns und über uns hinan und empor will, aber nimmer fein Biel bereits erreicht hat, nimmer fein Biel erreichen fann, jo lange er nicht die weckende, erleuchtende, läuternde, träftigende, belebende, gestaltende, leitende Berrichaft und Meisterschaft über unfer ganges Befen errungen hat - ber vielmehr erft feine Arbeit, die Arbeit eines gangen Lebens, zu vollenden hat, uns erft an unserer Stätte, in unserer irdischen Umgrengung, inmitten unseres gangen irdisch menschlichen Buttenlagers, zu Gott dienenden Tragern der gottlichen Gerrlichkeit zu umwandeln. Denn nicht um uns unserm irdischen Standpunkt zu entrücken tam Gott zum Sinai "gebe hinab zum Bolte, heilige sie und umgrenze sie, heilige sie innerhalb ihrer Umgrenzung, nicht fie sollen zu mir, ich will zu ihnen kommen, will sie ein Leben lehren, daß ihr ganger irdischer Wandel ein mir beiliger werde und ich vom Sinai zu ihnen komme, "unter ihnen wandle", ,,bei ihnen wohne!" -- בם ביני בקדש -'"

Sehen wir aber den Ernst, den strasenden, zurückweisenden Ernst - ner nus jelbst bis auf das letzte Tier unserer Herdr in die sern haltende Schranke banut - nur de struck es muß diese ganze Gesetzgebung wesentlich auf dem Bewußtsein der Alust stehen, die hier die Gesetzempsänger von dem Gesetzgeber schriebet, es muß die Gesahr der Verkennung dieser Schranke eine sehr nahe siegende, die Gelegenheit dazu eine sehr versockende und diese Gesahr selbst eine sür das ganze Werk dieser Tssenbarung höchst versderbliche sein und da gab es woht noch kaum eine Zeit seitdem wir um den sodernden Sinaigipsel gestanden, welche die Gesahr dieser Verskennung und die Verkennung dieser Gesahr uns so nahe vor Augen gerückt hätte als die Ersahrung unserer Tage.

Raft bis auf die lette Linie haben mir dieje Schrante übersprungen, haben und felbst, haben das Göttliche in und mit Gott über und, haben die Gesetzempfänger mit dem Gesetzgeber schon fast gang identifiziert, find ichon nabe baran laut, und noch naber fürs erfte es leife anzudeuten, zu lehren, zu predigen zu wagen: Gesetsgeber und Gesetsempfänger mar eins, nicht zu dem Menichen und an den Menichen hinan brang bas Wort, aus bem Menichen beraus ward es geboren, das Gotteswort, war nichts als das zum Ansdruck gekommene bem Menfchen innewohnende Göttliche, und darum fann fich auch das göttliche Geset - das im Grunde nichts als ein bloß menschliches ist wie jedes Menschliche nicht der Einwirkung der Zeit entziehen, hat eine Geschichte und einen Fortschritt wie jedes menschliche Produtt, und barum hat es eine jede Zeit und ein jeder Mensch in jeder Zeit erft vor das Tribunal seines fritischen Urteils zu ziehen, hat jeder Gesethem= pfänger fich erft legislatorisch als Wesetgeber zu setzen, und mahrend die tindischen Altwordern sich mit ihrem נעשה ונשמע bis zur Stufe der Bottesengel fortgeschritten mahnten, ertennen ihre fortgeschrittenen Entel den Stola ihres unendlichen Fortschrittes und ihres nie endenden Fortfchreitens in der Devise: נשמע ונעשה!

והוכלה את העם בעם אחוות את העם עם Wolf!" בעם ההוכלה את העם בעם וחוות וחוות אוותות הוכלה את העם עם שוחות אוותות שוחות אוותות האוות אוותות אוות

Die Sonne glüht — auf atten Isturen lacht der Sommer wann wird unsere Sonne glühen, wann unser Sommer werden? Wenn das Sinaifener unsere Sonne wird wenn, wie die Sternenwelten, Sonne suchend, Sonne stiehend — wird und zuch ihre ewigen Bahnen sinden, also uns in Frent und Arzit, ewig nah und ewig sern sich die Lebensbahn vollzieht, und unterm Strahl dieser Sonne alle unsere Kräfte keimen, alle unsere Blüten reisen

# Chamus.

I. Das Jerusalem der Zukunft und die Weltgeschichte. — Die einstige politische Wiedererhebung Israels. (Jes. R. 33.)

Unter den Gedenktagen unseres Churban stehen der 17. Thamus und der 9. Am im Bordergrund. Am 17. Thamus מוכקעה העיר העיר, ward die Stadt eingenommen, am 9. Am ישרך החיבל ward der Tempel versbrannt. Somit ist der 17. Thamus der Gedenktag des Untergangs unserer politischen Größe, der 9. Am der Zerstörung unseres religiösen Heiligtums.

Wenn wir nun auch von Jahr zu Jahr den Gedenktag unseres politischen Falles sastend begehen und nun schon sast zweitausend Jahre bis zur letten, mehr als zweitausend Jahre bis zur ersten Thamus-Matastrophe zurücklicken können, wenn wir somit jedensalls bereits bald um ein paar tausend Jahre der politischen Sihne unseres politischen Falls, der einstigen auch politischen Restauration Jeruschalaim-Zions näher gekommen — so dürsten wir wohl einmal diese unsere politische Jukunst ins Auge sassen, dürsten wohl einmal einer der vielen prophetischen Schilderungen derselben lauschen, um am Gedenktage unseres politischen Falls vielleicht aus diesem Bilde dessen was wir sein werden, das zu erkennen was wir nicht gewesen und daraus die Bedeutung des langen, langen, jahrtausend langen Weges zu erkennen, der uns zu dieser Zukunse geseiten soll.

Nun sind aber wohl wenige prophetische Schilderungen dieser Zustunft bedeutsamer als das Wort, das hierüber Jesaias &. 33 gesprochen, und dieses Wort ist um so inhaltsschwerer, weil es diesen Ausspruch dessen, was diese Jukunft sein wird, damit einkeitet, uns zu sagen was diese Zukunft nicht sein wird, und zugleich das sozialspolitische Gemälde

der Zeit stizziert, in welcher diese Zukunft ihren gottgesendeten Anbruch seiert. Es ist somit ein Wort, das nach allen Seiten bin seine aushellenden Strahlen wirst, und dieses Wort — so weit wir es verstehen und in schwachem Nachhall wiederzugeben vermögen — lautet also:

Siehe! ihr "Ich — möchte — Gott — schauen!" haben sie hinausgeschrieen

Und weinen unn bitter, die Engel des Friedens. Wege siegen verödet. Es feiert, ber sonft die Strafe gog. Berftort hat den Bund, Städte verworfen, Sat nicht nachgedacht der sittlich gesuntene Mensch. Sobald er tranerte war zerfnickt die Erde, Satte er den Libanon gebleicht, Satte ihn gewaltsam entfruchtet; War der Saron wie die Bufte ichon Und es entblättert fich Basan und Marmel Jett stehe ich auf, spricht Gott. Jett zeige ich mich auf der Sobe, Bett, ich mich erhoben! Empfanget ihr Stoppeln, gebart ihr Streh! Guer eigener Beift Bergehrt euch als Kener Und es werden Bölfer Kaltbrandstätten, Befällte Törner, in Teuer verbrannt.

\*

Hild schieft seine Nande Bestechung nicht zu saisen,

Spert seine Der Blutschuld nicht zu hören,

Schützer werden bei dem verzehrenden kener,

"Wer uns bleiben auf den ewigen Brandstätten!"

"Wer durch seinen Wandel wohltut,

Durch sein Wort das Gerade sördert,

Berschmäht Gewinst und Bedrückungen,

Schüttelt seine Hände Bestechung nicht zu saisen,

Sperrt sein Ohr Blutschuld nicht zu hören,

Und schließt seine Angen auf nichts Böses hinzusehen,

Der wird immer in Höhen sicher ruhen. Felsenburgen sind seine Feste, Deffen Brot ist immer gegeben, Deffen Trunk nimmer versiegend!"

\*

Den König in seiner Schöne möchten deine Augen schauen, Möchten sehen das in Fernen liegende Land;
Da sinnt denn ängstlich dein Herz:
Wo ist der Zähler, wo der Wäger,
Wo der Zähler der Festungstürme —?
Auf ein machtstolzes Volk sieh' nicht aus,
Nicht auf ein Volk zu tieser Lippe sürs Verständnis,
Zungengehöhnt, einsichtversagt —
Zion schau, die Burg unserer Bestimmung,
Da sehen deine Augen Jeruschalaim, eine sicher ruhende

Ein Zelt, das sie nicht gesteckt hat\*) Richt immer selbst wieder ausreißt seine Pflöcke, Und von dessen Seilen keines reißt.
Denn wenn dort Gott Majestät uns ist, Dort, ein Flußgebiet weitgenserter Ströme, Wird doch kein Streisschiff es besahren, Kein stolz Gesährte es durchkreuzen, Denn Gott unser Richter, Gott unser Gesetzgeber, Gott unser König, der wird uns helsen!

Denn Seile hat man freilich verlassen — Darum werden sie auch nimmer ihren Mastbaum sestigen, Haben noch nicht einmal Wimpel ausgebreitet Während dann schon unendlicher Gewinn verteilt worden,

Und Lahme die Beute erbeutet -

Und gleichwohl spreche der Nachbar nicht: Ich bin also dem Siechtum verfallen,

Das Volk selbst, das dort wohnt, ist von Sündenvergebung getragen —.

<sup>\*)</sup> יצען = יצע אותן

In welch troftarme Zeit verfett uns der Gingang diefes Propheten worts! Nicht im Menschentreise mehr, aus dem Menschentreise hinaus haben die Engel des Friedens ihren Sehnsuchtsruf, Gott zu ichauen gerufen, und fiten nun nieder und weinen! Gie haben darauf verzichtet, im Menschenkreise nach Gott zu schauen. Wo Gott wohnt, wohnt die Frende, und im Menschenkreise wohnt der Jammer. Wo Gott wohnt, wohnt der Friede, und im Menschentreise wohnt der Streit. Bo Gott wohnt, wohnt das Beil und das Leben, wohnt die Blute und der Segen, und im Menschentreise wohnt das Elend und der Tod, wohnt die Bertummerung und die Berödung. Gie find von Gott gejendet bas Wort und das Werk des Friedens zu bringen; aber die Menschenerde ift keine Stätte mehr für ihre Sendung. Das mit jo vielem Beift und jo vieler Kraft angestrebte Biel des gesteigerten Bertehrs, der allseitigften Berbindung, des lebendigften Austaufches der Güter und Leiftungen und des bis zur höchsten Blüte ausgebeuteten Reichtums der Natur ift geicheitert. Die Bertehrsbahnen liegen ode, einer tommt nicht mehr gum andern, Städte liegen in Berfall, und die Ratur, die den Menichen tragende und nährende Erde, die mit jo vieler Ginficht und Umficht, mit jo vielem Fleig und so vieler Kraft im Dienfte der Menschen angeftrengte Erde, bis in ihre entferntesten, entlegenften Wintel liegt fie gerknicht, versagt fie ben Dienit, bat fie Rraft gur Blüte und gum Segen eingebüßt.

Und moher diejes alles? Ift die Welt gealtert? Steht fie im Stadium ihrer Grabeslegung? Ift überhaupt der Tluch von außen getommen, daß eine feindliche, äußere, damonische Macht, die das Lachen und die Freude haft und fich nur an dem Jammer und der Trane weidet, fich dem Gedeihen und der Blüte der Menschen entgegenstemmt, welcher vergebens der Menich mit all jeinen Erfindungen und Auftrengungen entgegenarbeitet und die jo die erträumte Berrlichkeit des Menschen gum troftlosen Gelächter macht? Ift es das? Es ist es nicht! Es ift der Menich, der das Bundnis mit dem Menichenheil und dem Raturjegen zerriffen, es ist der Mensch, der sein eigenes Städteglück verworfen, es ift der Mensch, der, indem er sittlich gesunken, indem er "Enosch" wurde, fich gedantenlos dies alles verscherzt. Er meinte sein Glück zu sichern indem er die Belt eroberte und vergaß, daß er fein Gluck preisgibt indem er fich felbst verliert. Er vergaß, daß nicht von außen herein, daß nur von innen heraus das Menschenheit begründet wird und daß "fittlichsein" nicht ein luxuriofes Lettes, sondern das Erfie, Unerläßliche, Unersetliche fei. Er vergaß, daß feine physische, mechanische, daß eine

116

sittliche Ordnung die Welt, des Menschen Welt regiere und daß die Blüte der Menschheit nicht ein Produkt der Blüte der Natur, daß vielmehr die Blüte der Natur ein Produkt der Blüte der Menschheit sei. Er vergaß, daß, wie das Prophetenwort es ausspricht, wenn er trauert, die Erde zerknickt ist und die in die Entblätterung des Libanongipsels hinauf seine Gesunkenheit gesühlt wird; oder, wie diese, die Verkehrtheiten der Menschen an der Wurzel sassend Wahrheit in die Gottessprache niedergelegt ist, daß Adam nicht von Adama sonen Idam stammt, und die Erdwelt die dem Menschen angetraute, mit ihm steigende und sallende Gattin sür immer ist.

Was aber die gesandten Gottesboten nicht sehen, sieht der sie sendende Gott. Wo die Erde ihre Hoffnungen verliert beginnt das Morgengranen des göttlichen Heils. Der Rausch der Menschen muß sich austoben, sein Traum der absoluten Menschenherrlichkeit durchgeträumt werden bevor auch nur ein Strahl ausdämmernden Wahrheitsbewußtsseins seine Stätte sindet. So lange der Mensch auch nur an einen Spinnesaden den Traum weiter antnüpsen konnte, als vermöge er — ohne sittliche Unterordnung seines ganzen Wesens und Strebens unter Gott — sich aus eigene materielle Füße zu stellen, als sei seine Hoheit die absolute, höchste über die Erde, und als habe er nicht nur Lehnsträger und Tiener eines Höheren zu sein — so lange mögen die Engel des Friesdens ihre Gottessehnsucht aus dem Kreise der Menschenerde hinaus weinen — auf dieser ganzen, von dem sich selbst vergötternden Traum der absoluten Menschenhoheit durch und durch erfüllten Menschenerde ist kein Raum für die Herrlichkeit des Alleinen und sein Reich.

Allein wenn erst das Traumschloß seiner Herrlichkeit vor dem Menschen in Trümmern liegt, wenn die ohne Gott gesuchte Bezwingung der Natur und Konstituierung des Menschenglückes auf die Bezwingung der Natur in soziale Verödung, Isolierung und Zertrümmerung und in physische und kosmische Verkümmerung geendet, wenn

Der Saron wie die Sde geworden Und Basan und Karmel sich entblättert —

"Jest stehe ich auf, spricht dann Gott, jest zeige ich mich in der Höhe, jest werde ich hochgetragen" — jest ist Raum da, daß ich die Leitung der Verhältnisse ergreise, jest ist der Mensch vorbereitet meiner Erhabensheit inne zu werden und sich wie zum Träger meiner Herrschaft zu bieten —

"Empfanget ihr Stoppeln, gebart ihr Stroh,

Ener eigener Geist ist's, der euch als Feuer verzehrt!" Das ist das schmerzlich große Resultat der Weltgeschichte von dem Nimrodsbau des Staatenruhms bis zu diejem Ende der Tage. Das Prinzipium, das die Menschen im gangen und einzelnen in sich auf nehmen und dem fie ihr ganges Wesen mit allen Araften und Mitteln zur Zeitigung hingeben, ift von vornherein tein lebensfähiger Mern, ist von vornherein nicht das, wofür Gott die Welt und in der Welt Die Menichen geschaffen, ift nur bas Untergeordnete, Außere, gum Mittel, nicht jum Zwed Bestimmte, verhält sich zur Bestimmung bes Menichen, wie das Stroh zur Ahre, ja, noch nicht einmal wie das noch frische Uhren mindestens versprechende Stroh, ist die schon abgelebte, abgenutte blafierte Stoppel - woher joll der Menschheit die frohliche Ernte tommen? Sie mar geschwängert mit Stoppeln und konnte es daber nie weiter als höchstens bis zum - Stroh bringen, und es gehört die gange schmer zensreiche Erfahrung vergeblicher Jahrtaufende dazu, fie gum Bewuftfein zu bringen, daß nicht Connenschein und Regen, nicht Wind und Wetter der Beschicke, daß von innen heraus, daß ihr eigener Beift, daß das ver fehrte Pringip, die verkehrte Richtung es ist, an dem, wie am Beuer, die Stroh- und Stoppelideale des Menschenbeginnens zu Schanden werden. Bange Bolfer, die im Glorienscheine mit tlingendem Spiele über die Buhue der Zeiten gewandelt, finten, untergehend, gur Bedeutung des Ralfs für ben fünftigen Gottesbau auf Erden zusammen, nicht wenige sind auch lediglich hindernde Dornen, die vor dem fünftigen Ban aus dem Wege ju raumen find - das ift die Bedeutung der Ereigniffe um das Ende ber Zeiten, wenn Gott aufsteht.

Mitten in die Gänge der Zeiten, ja mitten in das Getriebe der Bölfer hineingestreut, teben seit Jahrhunderten Söhne eines Bolfes, deren nationaler Menschentraum längst schon vor dem Finger des göttlichen Berhängnisses geschwunden, deren Menschenmacht und Menschengröße sich am frühesten als Stroh und Stoppeln vor dem zehrenden Feuer der göttlichen Allmacht erwiesen, die eben darum hätten vorbereitet sein sollen für diesen Ausgang aller weltgeschichtlichen Herrlichteit gottentsremdeter Bölfergrößen, die darum, wenn sich die Endereignisse vollziehen — während die "Gottsernen" hören was Gott getan — als die "Gottnahen" zu verstehen berusen sind die ganze Tragweite der Entsattung der Gottessallmacht.

Während ber ganzen prüfungsreichen Zeit der Galuth-Vergangens heit, wo die Söhne Zions die Völker alle in dem ganzen Prunke ihrer nationalen Größe auf den Thronen der Veltherrichaft erblickten, an deren

Stufen fie felbst, die Sohne Zious, als die Bettler unter den Nationen um die Brosamen der menschlichen Existeng zu betteln hatten, mahrend dieser gangen Trümmer- und Trauerzeit Zions waren es in Zion doch nur "Sünder und Heuchler", denen es um Zions Gegenwart und Zukunft bangen fonnte, Die jur Selbstentichuldigung als Sünder oder gur Beschönigung anderer als Seuchler - unter Bangen und Zittern sprachen: "Wer fann auch uns bleiben bei biesem zehrenden Teuer, wer uns bleiben auf dieser emigen Brandstätte!" maren es doch nur Sunder und Heuchler, die in zitternder Anast die jüdische Armut mit der Bölker Reich= tum, die judische Schmach mit ber Bolfer Macht, die judische Belotengestalt mit der heroischen Erscheinung nationaler Machtentfaltung ringsum verglichen und zagend feufzten: Wer fann es uns, wem konnen wir es verdenken, wenn man sich von uns wendet, wenn die judischen Reihen immer lichter und lichter werden, wenn immer mehr und mehr es an Mut gebricht, unter solchen Auspizien Jude zu bleiben! Sat uns doch das zehrende Sinai-Treuer weggebrannt alles, mas an Menschenmacht die Menscheneristenz bedingt! Ist doch die nationale Geschichte der Juden seit Jahrhunderten nichts als ein - ewig lodernder -- Scheiterhaufen!! Es waren doch nur Gunder und Seuchler, denen - als Juden - das jüdische Geschiek, trot alles Herben, also erschienen; es waren in "Zion" doch nur Sünder und Heuchler die also dachten und sprachen. — Wer in Sitte, Wort und Jat pflichtgetren, mahr und redlich ift, wer nicht nur nichts Bojes tut, sondern Abschen und Etel hat vor allem Unrechten und Gemeinen und mitten in einer Welt, in welcher Macht und Leidenschaft vor nichts zurnächrecken, in welcher Gewatt dominiert und Sinnenlust gesucht wird, Verbrechen und finnlich Schlechtes felbst in Vorstellung und Unichanung flieht der vermißt das nicht, was das zehrende Teuer auf der judischen Brandstätte an außerer Machtentfaltung und Bobeit weggebrannt bat, der fteht eben durch diese innere, Gott gugewandte und von Gott getragene und geschützte sittliche Kraft gehoben über allen Wechsel, den die Erde bietet, der schreitet über die Brandstätten irdischer Gewalt und Soheit gehoben und sicher, "des Brot ist immer gegeben, des Trunt nimmer verfiegend" - und eben die Dokumen= tierung dieser allem obsiegenden, selbständig genügenden Macht des sittlichen Momentes im Menschen, das ift die Bedeutung des judischen Waluth bis zu dem Ende der Tage bin - - wo Gott aufsteht --

Und auch die verheißene, dann zur Verwirklichung kommende Wiederherstellung und Wiedererhebung Zions wird nichts anderes sein, als die Glorisizierung dieses sittlichen Moments. Was das Feuer verzehrt hat, hat es für ewig verzehrt.

Faßt dich einmal die Sehnsucht nach dieser verheißenen glorreichen jüdischen Zukunst, "es möchten deine Augen den jüdischen König in seiner Glorie und das so sern liegende jüdische Nationalland schauen", und ängstlich vermissest du alle Vorbedingungen zur Refonstruierung eines jüdischen Staates "wo ist der Zähler, wo ist der Wäger, wo ist der Zähler der Festungstürme?" sprichst du mit lächelndem Seuszer der Wehmut, so ruft dir das Wort zu: "Nicht ein machtstolzes Volk sollst du sehen nicht ein Volk zu tieser Lippe fürs Verständnis, zungengehöhnt, einsichtwersagt", und sagt dir mit diesem einen Zuge, was die nichtsjüdischen Staaten sind und was der jüdische Staat dereinst nicht sein soll.

Und wie charafterisiert das Begriff und Wesen malende Wort unserer Gottessprache mit diesem einzigen Zuge Macht und Politik nichtsüdischer Staaten bis auf den heutigen Tag!

עם נוען: nicht עם נועז, חים nenut es die Staatenmacht der Böl= fer. Richt selbständig in sich die Bedingungen der Testigkeit und Daner, ber Widerstandsfähigkeit und Unvergänglichkeit habend, nicht m, sondern mu: fünftlich zu dieser Gestigkeit und Widerstandsfähigkeit gebracht, paffir in ihrer Macht und durch ihre Macht, abhängig in ihrer Macht und durch ihre Macht, fo lange eben diefe Macht nur auf änßere Bedingungen gestütt und durch diese außeren Stüten bedingt ift. Jedes Individium, sei es Mensch oder Staat, das nicht seinen äußeren Machtereis trägt, sondern von ihm getragen wird, das Reichtum und Schäte, oder Kanonen und Ländergebiet zu feinem Dasein und feiner Größe bedarf, ift das ichwächste, hilftoseste Wesen und je ichwächer und hilfloser, je größer die Summe der außeren Mittel und das Gebiet der äußeren Macht ift, die ihn trägt; denn es ist , abhängig von allen Wechselfällen, benen alles Außere, also auch diese Mittel und dieses Machtgebiet unterliegen, und um jo abhängiger, je mehr Berührungspuntte es eben durch seine größere Machtstellung dem Wechsel des Wechsel vollen bietet. Das ift die Staatenmacht, der eine staatliche Gaktor, auf den du nicht schauen sollst, wenn deine Gedanten einmal vorgreifend die Rekonstruierung Bions entwerfen möchten.

Und der zweite Fattor, der den Staatenbau charafterifiert, auf den לה nicht schauen sollst, heißt Politif. משקר שפה משמע "zu tiefer Lippe um verstanden zu werden!" Man spricht nicht um verstanden ju werden, sondern um nicht verstanden zu werden. Das Wort wird zum Panger der Gedanken -- ift das nicht jene Runft des Altmeisters ber Diplomatic, "dem Gott die Sprache verliehen nicht zur Mitteilung der Gedanten, sondern um die Gedanten zu verhülten?" Und nun siehe, wie diefe den Menschen in dem tiefsten Nerv seiner Sittlichkeit totende diplomatische Lüge -- nach dem Worte der Gottessprache - sich rächt. Die Diplomatie ist שבה משמיע, spricht so tiefer Lippe, daß fie nicht verftanden werden fann und findet dadurch ihre rachende Etrafe, למון אין בינה מחום שחוף, טסח לפר Bunge des andern gehöhnt wird, sie meint ihn zu verstehen, und wird eben dadurch getäuscht, sie versteht was die Lippe - der außere Ausdruck - spricht, aber nicht was die Zunge\*) -- die innere Meinung - birgt, sie hat שמעה, Berftandnis, aber nicht zuer, vermag nicht zwischen den Zeilen zu fesen, diese eigentliche mahrhaftige arz. Der diplomatische Stümper spricht unflar; der Hörer weiß, daß er ihn nicht versteht. Der diplomatische Meister spricht flar, und täuscht eben durch diese Mlarheit.

Das ist der zweite Faktor eines Staatenbaues, der bei der Rekonsftruierung Zions nicht zum Muster dienen soll.

Bielmehr: "Schan Zion die Metropole unfrer Bestimmung, da sehen beine Angen Jerusalem als sicher ruhende Stätte, als ein Zelt, das nicht selber gesteckt hat und darum auch nicht immer wieder ausreißt seine Pflöcke, und dessen Seile alle darum auch nimmer reißen!"

Warum kommen die Staaten der Weltgeschichte nimmer zur Ruhe? Weil sie Zette sind, "die ihre Pflöcke selbst erst gesteckt haben und sie darum immer wieder andreißen!" Weil die Prinzipien und Gesete, die sie tragen sollen, nicht ihnen unantastbar gegeben, sons dern von ihnen erst selber erzeugt und gesett — darum aber auch immer von ihnen selbst aufs neue getockert und umgestoßen werden. So sauge die Staaten ihre "Zeltpstöcke", ihre Prinzipien und Satzungen selbst legisstatorisch immer erst zu "setzen" haben, so lange werden sie mit diesem ersten grundlegenden Gesetzgebungsgeschäft nie sertig werden. Es sind nimmer die über alten menschlichen Interessen und Meinungen stehenden ewigen unantastbaren Mächte: Wahrheit und Recht, es sind immer nur die

<sup>\*)</sup> Bergt. Job R. 27, B. 2. PJ, 52, B. 1. Jej. R. 59, B. 3 n. j. w.

— bewußt und unbewußt — von zeitlichen Interessen zeitlich erzeugten, menschlichen Anschanungen von Wahrheit und Recht, auf welchen — darum immer nur jeweitig — die Staaten ruhen, alle Prinzipien werden nur durch die Staaten geschaffen und gehalten — es sehlt das Prinzip das sie selber schaffe und halte.

So nicht Fernschalaim-Zion! Zion, diese geistige Kernhöhe, umschließt als "Burg" die ewigen unantastbaren, göttlich gegebenen Gessetz, "unserer Bestimmung" — Fra wert — und daran lagert sich Fernschalaim — die staatliche Verwirklichung dieses Gesetzes — als erschütterungslose "ruhige Stätte", als ein Zelt, das von seinen Pstöcken und Seilen gehalten wird, das nicht selber erst diese Pseile und Pstöcke zu halten hat.

Denn wenn dort Gott uns Majestät sein wird, werden wir weder in Handelsgröße noch in Kriegsmacht unsern Stotz suchen — so sehr auch die natürsiche Lage beides begünstigt — sondern indem "Gott unser Richter, Gott unser Gesetzgeber" ist, d. i. indem Er und Er allein unser soziales und sittliches Leben regelt — werden wird Er zugleich unser "König" sein, wird unser äußeres und inneres Geschick lenken und seiten, www. das wird uns Heilschaffen.

\* \*

Das sind die Prinzipien des individuellen und Gesamtheils der Menschen und Bölker, die Israel durch seine ganze Geschichte zu verauschaulichen gesandt ist. Diese Prinzipien, diese eigentümtlichen "Seile des südischen Zeltes" sind es aber, die von der nichtsüdischen Welt wöllig verlassen worden — zwu nuch – und darum kommt man dort nie über den Anfang hinaus. Wenn man einst in Zion bereits in den Hafen eingelausen, dort die Külle der Errungenschaften bereits zur Verteilung gekommen und unkriegerische, "Lahme" Geschottene bereits Trophäen errungen haben. — in alle und wergebens noch erst den Mast die übrige Menschheit da und bemüht sich vergebens noch erst den Mast danm zu besessigen, und ist noch nicht einmat dazu gekommen eine Wimpet zu entfalten — und ert nech ert er !!

Gleichwohl spreche die anwohnende Menschheit nicht: ich bin atso dem Siechtum verfallen! Das Bolt selbst, das dort wohnt, war nicht immer eines solchen Loses fähig und würdig, und ist nicht auf einmat eines solchen Loses fähig und würdig geworden. Eine ganze verirrungs

reiche Vergangenheit liegt anch hinter seinem Ruden, "auch das Bolk, das dort wohnt, steht auf Sündenvergebung", und der gleiche Weg versspricht auch der Gesamtmenschheit Gesundung und Heil —

וכל יאמר שכן חליתי העם הישב כה נשא עון —

#### ישמעו דבר ד' וו.

Wenn der Sommer mit seinem lachenden Sonnenglang die Welt um und gur froben Beiterkeit zu laden scheint, und gerade in diesen Monaten die trübsten Erinnerungen an unseren Seelen vorüberziehen und die Taftzeiten des vierten und fünften Monats uns zur eruften Einkehr stimmen, - da ist dieser Kontrast jo gang geeignet uns 311 jagen : es ift nur unfer eigenes Berichulden, daß diefer bit= tere Tropfen noch immer in den Freudenkelch unserer Sommer= lust träuselt, es sollten, wie der Prophet verheißen, צום הרביעי וצום החמישי וצום השביעי וצום העשורי והיי לבות והורה לששין ילשמחה ולמועדים zizie, (Sech. M. S. B. 19), es follten "der Kasttag des vierten und der Fajttag des jünften und der Fajttag des fiebten und der Fajttag des zehnten Monats dem Saufe Juda zu Wonne und Frende und zu heitern Geittagen werden", es follten dieje Gaftzeiten ernsteften Bedächtnijfes jo lange als Zeiten trubfter Mahnung bei uns einkehren, bis fie uns umwandelt und reif gemacht für dauernde Freude und Wonne, bis eben durch dieje Erinnerungen an die Mataftrophen, deren Gedachtnis sie verewigen, das Heilesziel erreicht ift, für welches unfer Berr und Meister jie in die Bahn unjeres Weichickes gejäct; denn es hat Gott, der Berr, Jernschalaim-Zion in Trümmer geworsen, nur um es zu dauernder, ewiger Freude wieder zu fammeln. Es wird nicht immer die nationale Trauer das judische Gemut im Gegensatz zu dem heiteren Sonnenglang der lachenden Jahreszeit stimmen. Es tommt die Zeit, wo vor dem inneren, göttlichen Sonnenglang, der in und über Zion leuchtet, alles Lich und alter Schein des äußeren Glanzes erbleicht, wo uns "nicht mehr die Sonne zum Lichte des Tages und der Mond nicht mehr zur Rachthelle leuchten wird", wo uns "Gott zum ewigen Lichte fein wird,

Gott zu unserm Glanze" — das wird die Zeit sein, wo "die Fasttage bes vierten, fünsten, siebten und zehnten Monats dem Hause Inda zu Wonne und Freude und zu Festtagen geworden sein werden, das wird eben die Zeit sein, in welcher diese Fasttage ihre Sendung an uns vollbracht.

Dieje Zeit wird aber nicht durch Abrogierung diejer Taftzeiten oder durch eine stillschweigende Richtbeachtung derselben erreicht. Sie wird badurch um fein Saarbreit näher, vielmehr um jo mehr in die Terne gerückt, je mehr wir in uns ben Gemeinfinn und das judische Nationalbewußtsein, welches nichts anderes ist als das Bewußtsein unserer gemeinsamen Aufgabe und das lebendige Interesse für deren Erfüllung, bei uns einschlafen laffen, und darum, wie man ipricht, gar nicht mehr die Stimmung bei uns finden, die solche Tage nationaler Er innerung in aufrichtiger Bingebung begeben tonnte. Sie wird am wenigften erreicht, sie wird in weiteste Werne vertagt, wenn wir uns und andere gar bereben möchten, fie fei ichon ba, dieje golbene, sonnige Beit; Judas gleichberechtigtes Aufgeben in das politische Leben der Bölter, diese vollendete, oder doch wie man gerne glaubt der Bollendung nahe Tatjache bes neunzehnten Jahrhunderts, jei bereits der Schlußstein des judischen Nationalgeschickes und es sei bies bas erstemal, baß der Beltengeist, ber bis dahin fo irrefos Judas Bestimmung im voraus gezeichnet und Judas Geschicke Diejer Borausbestimmungen gemäß geleitet, eine fleine Korrettur durch die Birtlichkeit der Ereignisse zu erleiden hätte, indem nicht wie er verkündet, in Biedersammlung zur endlichen, ewigen Bereinigung, sondern in völlig verschwindendem Aufgeben der Zerstreuten Israels in die Bölfergruppen, in deren Mitte fie leben, Israels Sendung ihr Ziel erreiche — diese Zeit der Umwandlung der Kasttage in Kesttage wird vielmehr nur durch Erfüllung der einzigen Bedingung erreicht, die der Prophet felbst jener Berheißung beigefügt: 1278 zihwat ann, liebet die Wahrheit und den Frieden!

Die Wahrheit lieben, nicht bloß sie ertennen, – jür die Wahrheit alles einsehen, selbst den Frieden, der doch nächst der Wahrheit den ersten Plat unter den Lebensgütern der Menschen einnimmt, Wahrheit lieben, keine Täuschung, keinen Widerspruch wollen zwischen unserer Pflicht und unserm Iun, erkennen was wir sollen, und wollen was wir sollen, und wollen was wir sollen, und vollbringen was wir wollen, diese einzige wahrhaftige Wahrheit, die das höchste, alles andere bedingende Gut des Lebens bildet, — die Wahrhaftigkeit des Lebens, die eben nichts anderes ist als das gänzliche Aufgehen in den göttlichen Willen,

124 Thanuts.

die einzige Bedingung zum Heile, und alles andere ist Lüge und Täuschung.

Der Liebe zur Wahrheit muß aber freilich die Ertenntnis der Wahrheit vorangehen, ja die Liebe ift nur auf dem Bege der Erkennt= nis zu finden, und die rechte Erkenntnis erzeugt fofort die rechte Liebe. Darum danken wir es den weisen Bätern unseres Bolkes, die uns überall Die Caaten diefer Erfenntnis in den Weg unferes Lebens gestreut, Die vor allem in den tieferen reicheren Born der Bahrheit, in den Schat bes Prophetenwortes hineingegriffen und das Wort der Propheten uns als Begleiter und Reiseprediger auf die Wanderung durch das wechselnde Jahr gegeben. Das Prophetenwort ist noch heute das "Teuer und ber Hammer", Die uns mit dem Lichte der Wahrheit erleuchten, mit der Glut der Wahrheit läntern und mit der Gottesfraft der überwältigung dem Wahren und Guten den Weg bahnen in unserem inneren und äußeren Leben. Sie haben überall die entsprechendsten Berlen aus dem reichen Beisteserbe hervorgehoben, und für alle bedeutsamen Zeiten des Bebächtnisses und der Besinnung uns durch den Prophetenmund gewordene Gottesreden in die Sand gegeben, die nimmer aftern, die in jeder Zeit für jede Zeit gelesen und verstanden werden wollen, auf daß jede Zeit sich im Lichte der Gotteswahrheit begreifen und verstehen lerne, und die Summe der mahren Erkenntnis machfe, die die Borbedingung aller Hoffnung fommenden Seiles bildet.

Auch für die drei Wochen der Sommersasten haben sie uns das Prophetenbuch ausgeschlagen und immer wieder und wieder sind wir damit geladen, durch die Enthüllungen des göttlichen Wortes unsere Vergangenheit verstehen, unsere Jukunft ahnen, aber auch unsere Gegenswart unter dem Strahl dieses göttlichen Lichtes erkennen und würsdigen zu sernen.

#### יטמעו דבר ד'

"Höret das Wort Gottes!" so tritt das eine dieser Prophetenworte in unseren Areis, "Höret das Wort Gottes, Hans Jakobs und alle Famistien des Hauses Israel!" (Ierem. R. 2, B. 4.)

Ist es nicht eigentümlich, und wohl des ernsten Anmerkens wert, wie wir hier dem Gotteswort unr in unserem Jakob-Charakter als einsheitliches Haus, als Israel sedoch in mehreren Familien auseinandersgehend gegenwärtig sind, die erst zu erinnern waren, daß sie doch einem Hause angehören? "Haus Jakobs!" "Familien des Hauses Jarael!" Unsere ganze Geschichte, unsere Vergangenheit – und nicht unsere

Gegenwart auch? — liegt in dieser einzigen Apostrophe. 2118 "Jakob", als Ferschaltender, hintender Galuth-Stamm waren und jind wir - zu allen Zeiten eine unteilbare Ginheit. Das nationale Leidensgeschick ift für alle mit gleichem Ernft verhängt. Dem fanatisch-blinden oder dem selbsüchtig-klugen Indenhaß gegenüber war die "Judenschaft", war das "Judenvolf" von je in seiner Gesamtheit ein unterschiedloser, summarischer Gegenstand - Jude bleibt Jude in allen Schattierungen - und auch wir felbst, unter dem Druck der außeren Berhaltniffe, unter dem Aufschrei einer außeren Mißhandlung spricht am lautesten unser Besamtbewußtsein, fühlen wir uns am innigsten als eines Saufes Blieder, als "Satob", find wir am innigften und am dauernoften eins. Allein als "Israel", in Beziehung zu der uns gestellten Aufgabe, "das gottverherrlichende Priefterreich und heilige Bolt zu sein", sieht uns das Brophetenwort in Familien und Sippschaften auseinandergebend, war schon vor seiner Zeit jene große Aluftung in dem Heiligtum zugewandte "Juden" und der Rachahmung der Fremden zugewandte "Israeliten", - und wenn seinem Blicke gar unsere Beit gegenwärtig gewesen, unsere Zeit, welcher das, was Indentum heißt, fast unfindbar wie die Ratfel ber ägnptischen Sphnur geworden, unsere Beit, die nicht mehr ein ein heitliches göttliches Gesetz zu tennen scheint, welchen gegenüber jedes Individuum feine Individualität freudig jum Opfer zu bringen hatte, fondern wo fast jedes judische Individuum gerade den Feten von jüdischer Gesetlichkeit, den Reigung oder Zufall noch um Blöße der eigenen Individualität zu schlagen veranlaßt hat, als mustergültige, alle andere verneinende Rorm zu erheben die Rühn heit hat, unsere Zeit, der man parodierend das Ezechielsche noon מתריך, "zahlreich wie das Lineesche Pflanzensustem" bift du geworden, zurufen könnte, alt, neu, neolog, orthodog, hyperorthodor, neuorthodor, juste milieu, historisch, resormiert 20., alles, nur nicht Jude schlicht weg, - wie sehr trifft uns die Bezeichnung des נל משפחות בית ישראל מוום בית יעקב : Brophetenwortes!

Und wenn wir nun erst unsere Söhne und Enkel wären, mit welchen Ohren und welchen Gefühlen hätten wir das: 'ה אמה הם אם שבית שפרתפאות שבית שעלי וילכו אחרי מעלי וילכו אחרי עולכן בי עול כי רחקו מעלי וילכו אחרי (Gerem. K. 2, B. 5.) – und welchen Kommentar zu diesen Worten werden einst unsere Söhne und Enkel aus unserem Grabe zu holen haben! החקו מעלי, ferner von Gott — sind wir es nicht geworden? Lausen wir nicht Gesahr es mit sedem Jahr mehr zu werden? Von zenem goldbetreßten Kolonel, der an jedem hohen Versöhnungstage, mindestens

126 Thamus.

einmat im Jahre Gott und seiner Gemeinde die Ehre gibt, sie in ihrem Haufe aufzusuchen, bis hinab zu jenem Parneg und Manhig, der fich um das Bame Madlifin im Gotteshause aufopfert, aber im eigenen Sause von jeinen eigenen Söhnen und Töchtern am Sabbat Licht und Teuer handhaben läßt, und - nachdem er die Sabbatfeier der Snnagogenordnung gemäß im Gotteshause gehandhabt hat, nach Sause eilt um zu Sause sein offenes Geschäft wahrzunehmen, und unn weiter und weiter hinab bis zu jenen "Familien des Hauses Israel", die nur in so weit noch im Leben mit dem Indentum zusammenhängen, daß - fie nicht getauft und demgemäß einst, wenn gestorben, auf dem "israelitischen Kirchhof" zur Ruhe kommen — und noch immer weiter und weiter hinab bis zu den Rabbinen und Predigern, Lehrern und Schülern, die dies alles nicht als Jammer beklagen, sondern als Fortschritt verherrlichen und lehren, predigen, einsegnen und weihen - und in den Kreis hinein, der dies freitich alles nicht billigt, aber mit trägt und duldet und fich gegen die Ingend der Tolerang zu versündigen glaubt, wenn er diesem offen auch nur irgend etwas mehr als einen heimlichen Seufzer entgegenzusetzen fich erlauben möchte - wer vermöchte die Stala der Entfernungen alle messen, in welche die Richtung der Zeit in mannigsachster Abstufung uns alle Gott gegenüber gebracht, und wer vermöchte die taufendfältigen Bestalten zeichnen, unter welchen das "Sewel" sich darstellt, das diese alle von der treuen Rachfolge Gottes hinweg gelockt! Da war es hier der Blang, mit welchem das Blück einen alten, vom Gejet abgefallenen Dheim begünstigt, der schon in die jugendliche Bruft des Reffen den Beg der "Aufgeklärten" in freundlichem Lichte erscheinen ließ, und dort war es Die leichtere Gelegenheit des Fortkommens, die "Rarriere", die aus dem Weleise des göttlichen Gesetzes gelockt. Dier übte das Beispiel leicht= finniger Altersgenoffen feine Rraft, dort der blendende Spott eines geistreichen Blafierten, hier war es die Gitelkeit des Gelehrtenruhmes, dort die Rücksicht auf den Beifall einzlufreicher Manner, hier der Ginfluß eines schönen Beibes, dort der lodende Schein blidenden Gelbes, hier das alte: מעשיהם וילמדו בגוים ויתערבו בגוים (שנ). 106, של 35), dort das מוסט altere: והייהם כאלקי' ידעי מוב ורע (1. B. M. A. 3, B. 5.) — "Sewel" war es immer, unter dieser und jener Maste, immer sinuliche, vergangtiche Reize, finnliche, vergängliche Büter und Benuffe, die uns hinweglockten ans der ewig feligen Rabe unferes ewig fegnenden Gottes und uns fo lange mit dem Sewel vertraut machten, und fo lange dem Sewel nachjagen ließen, bis alles Ewige, Göttliche aus unserm inneren und ängeren Leben schwand und wir Bewel wurden, wie uns nur Bewel reigte.

Und fiel uns nimmer ein "'איה ד", איה fragen, fam uns nimmer der Gedanke, ob wir denn mit dieser Entfernung von Gott und feinem beiligen Gefete nicht auch zuviel einbufen, ob uns denn auch all das Bewel, das wir erstreben, und hätten wir es in reichster Fulle erreicht, auch nur im entferntesten einen Ersat bieten werde für das, was wir mit dem Berlaffen des gottgewiesenen Weges und der gottgefälligen Zwecke hinter unseren Rücken geworfen, was uns als völlig bedeutungstos aus alter Beachtung gekommen, - fiel uns nimmer ein zu fragen, was uns denn Gott und der Wandel mit Gott in all den bangen Jahrhunderten der Wanderung durch die "Büfte der Bölter" gewesen, und wie Jeremias einst von unferen Bätern spreden tonute: ילא אמרו אהנו מארין מצרים ולא אמרו איה ד' המעלה אתנו מארין רבה ובר במדבר בארץ ערבה ובר, אם mahrlich wird das Prophetenwort einst wider uns zeugen, daß, taum an den Saum der Galuth-Bufte gelangt, "wir bereits alles vergeffen hatten, was wir in diefer Buften wanderung hatten lernen follen, vergeffen hatten, wie Gott und der uns von feinem Gefet gewiesene Wandel es gewesen, der uns durch die Bufte des Drucks und des Hohns, durch die Wufte des Elends und des Jammers unter Entbehrungen und Brufung siegreich und freudenreich einen Schicksalsweg geführt, den sonft noch tein Bolt gewandelt und den fonft noch fein Sterblicher bestanden." Und darum, weil wir das alles, noch am Saume unferer "Buftenwanderung", wie völlig vergeffen hatten, migbrauchten wir auch das gelobte Land der Freiheit und der Gleichberechtigung, in welches Gott und treten ließ, fofort zu einem Boden der Willfur und der Entfremdung, und wie der Borwurf einft an die Bater lautete ותבאו והטמאו את ארצי ונחלתי שמתם לתועבה, fo fpricht fich diefer Vorwurf für unfere Zeit etwa also aus: "Naum tratet ihr ein in die neu ere, freiere, lichtere, menschlichere Zeit, in der ich euch eine Zukunft eröffnen wollte, in welcher ihr mir nun mit gehobenem Saupte und erweitertem, fröhlichem Bergen dienen und mein Gesetz in erweiterten Bahnen und mit entfeffelten Araften vor den Angen der Botter mir und euch zur Ehre erfüllen könntet, tanm tratet ihr ein auf den Boden dieser befferen Zeit, fo entweihtet ihr meinen Boden und das But der Freiheit, das ich euch für mich gegeben, verkehrtet ihr in Abschen

Und es waren nicht etwa, wie man spricht, die Hes Voltes, die Unwissenden, Ungebisdeten, Ungelehrten, Unwürdigen, בבחנים בישעו בי והנבאים אמרו איה ד' והפישי התורה לא ידעוני והרועים פישעו בי והנבאים אמרו איה ד' והפישי התורה לא ידעוני והרועים פישעו בי והנבאים "Priester und Gelehrte, Hird und Propheten", in die Sprache und Zustände unserer Zeit übersetz: "Prediger und Rabbiner, Borstände und Literaten" gingen in diesen Gott ver

128 Thamus.

geffenden, Gott verkennenden, Gefeg verlaffenden und zum "Baal" und jum "Michtenützigen" hinüberlockenden Tanmel voran. Die Brediger, fie, die zur "geistlichen" Guhrung und Weckung des Bolkes Berufenen, Die bei jedem Schritte vorwärts in die Reugeit hinein ihre Brüder hätten mahnen jollen, mit dem Schritte vorwärts nicht guruckzuschreiten, fich porzusehen, daß jie gegen ein glängendes, aber noch unbekanntes, iedenfalls vergängliches But der Reuzeit nicht ein licht- und lebensvolles, bewährtes Gut der Altzeit einbüßten, die mitten in der zurückströmenden Jordansflut der Beit mit ihrer Bundeslade festen Juges hatten stehen und jedem Sinein= und Sinüberschreitenden ihr: '7 718! zum warnenden und mahnenden Mafftab für jeden Schritt unabläffig hatten zurufen jollen - fie waren die ersten vom Taumel Ergriffenen, fie fetten zu allererft die Bundeslade des göttlichen Gejeges, als läftige Burde und als jenseits des Jordans nicht mehr tundigen Führer, in Synagogenschreine nieder, und taumelten dem Bolte voran aus der Galuthwufte mit dem Besetsparadiese in das Paradies der Freiheit mit der Besetzesode. Uch, und die התורה, die noch dastanden mit der Thora im Urm, fie hatten den Mut, das Vertrauen nicht, mit der Thora im Urm über den Jordan in das gelobte Land der Reuzeit zu schreiten, sie kannten die Braft und den Geift dieses Wejeges nicht, das nicht nur in der Dde und dem Jammer den Bauber seiner Macht zu bewähren weiß, das für das lebendigfte Leben und für die freieste Freiheit, und für das hellste, überftrömendfte Licht gegeben ift, und das in den Zeiten der Freiheit und der Berechtigung erft recht feiner Erfüllung harrt, - Diese Erkennmis fehlte ihnen und darum auch der Mut und das Bertrauen, an der Spige ihrer Brüder wegweisend voranguziehen, und darum blieben fie lieber zurück in der Wüste mit dem Wesethe, hielten den Schritt in die Reuzeit an fich fchen für Sunde und ließen ihr Bolt, ihr armes Bolt, führerlos, oder von selbst berauschten Bacchanten geleitet, taumelnd in die Renzeit giehen. Da blieb denn Raum für die Gubrerschaft der Extremsten und für die Rhetorit und die Stilgewandtheit der Berauschtesten. "Sirten" wurden, Borfteber, Leiter, bestellt und nicht bestellt den größten Ginfluß übend, wer es in dem Abfall von Gott und seinem Geset am weitesten gebracht, und damit fich am tauglichsten fur die Guhrerschaft in die Menzeit bewährt hatte und "Newiim", die Boltsredner als Prediger und Journalisten waren eben die, die sich an dem Baal der Renzeit begeistert, die selbst jenen falichen Bielen nachstrebten, in denen nicht das Seit wohnt, und die das Bolf fomit durch ihre falsche Begeisterung mit in diesen besinnungstofen Tanmel hinein- und fortriffen.

Weh' unfern Kindern und uns, wenn auch uns das Wort gesagt mare: בניכם אריב ואת בני בניכם אריב, וטפה', וטפה', ושפות ווסלן unfere Entel nicht von den Wehen unjerer Gegenwart geheitt und zur Besinnung follten gekommen sein, weh' ihnen und uns, wenn wir erst wiederum nur durch die schmerzlichsten Erfahrungen von dem Giteln unserer Bestrebungen und Biele überführt werden müßten, erft durch die schmerzlichsten Erjahrungen lernen mußten, mas die Beschichte aller Beiten predigt, daß fein Bolf ungeftraft das Pringip seines Ursprungs und seiner Gigentümlichkeit leichtsinnig verläßt. Und das sind doch Prinzipien untergeordneter, ohnehin unzulänglicher, dem Wechsel und Wandel verfallender Urt, feineswegs geeignet, die große Welt des Weltalls und die fleine Belt eines Boltes, eines Individuums gottgleich zu tragen - und wir, das Gottesvolf par excellence, die wir eben feinen andern Ursprung und feine andere Bedeutung und Aufgabe haben, als eben, allen jenen vermeintlichen Menschen-Gottheiten gegenüber die Berrichaft bes Ginen Einzigen und seines Gesetzes für die Beiligung und Beilung und das Beil des Menschentebens durchzutragen, die wir mit dieser Bestimmung das Söchste, und ohne fie nichts bedeuten, wir sollten ungeftraft mas unfere Chre und unferen Stolz, unfere Seele und unferen Charafter ausmacht auf dem Trödelmartt der Zeit gegen solchen Tand vertauschen ?! "Staunt ihr himmel barob, stürmet und verödet, spricht "Gott, denn zweifach Unrecht hat mein Bolt getan, mich haben jie verlaffen, "ben ewig frischen Quell lebendiger Baffer, um fich Gruben zu hauen, "zerbrochene Gruben, die das Wasser nicht halten!"

dinzigen Worte "Aria" mit unnachahmlicher Prägnanz, die nur der Gottessprache möglich ist, gezeichnet. "Irnden, Brunnen gibt man von zu graben und es sind araus zu schöpfen sich und andere bereden möchte! So ist es im Leben, so in der Wissenschaft. Statt sich zu dem ewigen lebendigen Quell alles Heils zu erheben, dessen Wille nur ersüllt zu werden braucht auf Erden, um die Erde durch Seinen Segen in ein ewig blühendes Paradies zu unwandeln, soll es bald die Industrie, bald die Statistik sein, bald die Assistation, das Glück und den Reichtum der Volker ber Freihandel, dort das Schutzspistem und wie die Idole alle heißen, die das Glück und den Reichtum der Völker bringen sollen, und es sind dies doch alles nur künstliche Kormen, die den Segen schon vorausse, den sie vermeintlich schaffen zu sollen verkündet werden. Was nüßen Zisternen, wenn der Himmel den Regen versagt? Woher das Wasser

um damit die fünstlichen Gruben zu füllen? - Und die Wiffenschaft, unfere Wiffenschaft? Statt fich als lernbegieriger Schüler bescheiden aufhorchend zu den Rugen der Bropheten und Weisen zu setzen, und bedingungstos, voraussethungstos uns durch das von ihnen überbrachte Gotteswort das Spftem unserer theoretischen und praktischen Erkenntnis als das Absolute, das Gegebene, und darum ewig Unwandelbare aufbauen zu laffen, an welchem dann alle anderen Dogmen der Erfenntnis und Pringipien der Tat erft ihre Brufung und Wardeining zu bestehen hatten, seken wir uns als tritische Richter über Propheten und Beise zu Gericht, bringen mit selbstgeschaffene, fünstliche Schablonen als Magstab und Mafform mit, um fie mit einem, nach der Beschränktheit unferer Schablonen ausgewählten, und für dieselbe präparierten Abhub vom Gottes= worte zu füllen, und dann, und selbst und andere täuschend, zu verfünden : feht da die "reine" Lehre des Judentums, die Lehre des "reinen" Judentums, das Suftem des "gereinigten" Gotteswortes, unmittelbar an den "Quellen" abgeschöpft!! Und sind doch alle nichts als künstliche, jelbstgeschaffene Bruben, Die, wie alles fünftlich Beschaffene, zerbrechen und nicht einmal das wenige, hincingetragene Wasser dauernd zu halten vermögen! - Und wenn dann die Zeit der Prüfungen tommt, Butunft mit ihrem Ernft, das Gottesverhängnis, das an alles Selbstgeschaffene rüttelt und dem Menschen die Scherben seiner thönernen Böken vor die Fuße wirft, dann wird zum wiederholten Male der Bormurf mit dem Donner seiner Stimme an uns herandringen:

"Wo find nun deine Götter, die du dir gemacht, laß' sie doch aufstehen, ob sie dir helsen können zur Zeit deines Unglücks! Denn die Zahl deiner künstlichen Bauten, das waren deine Götter, Juda!"

ני מספר עריך היו אלהיך יהודה!

## Mw.

Das Zion der Zutunft und die heutige Reform. — Ein Blick auf die verheißene Wiederherstellung des religiösen nationalen Wesens Fracels.

ביום ההוא אקים את סכת דוד הפלת  $(2000\,\hat{\mathrm{M}},\,9,\,30,\,11)$ 

Zum Gedächtnistage unseres politischen Falles wagten wir einen Cinblict in eine prophetische Schilderung unserer einstigen politischen Wiedererhebung. Bielleicht versuchen mir zum Gedächtnistage des Unter gangs unserer nationalen religiosen Institutionen, zum Gedächtnistage der Tempelzerstörung, einen Blick auf die verheißene Wiederherstellung unseres religiösen nationalen Wesens. Dürfte doch mehr noch als für unsere politische Beziehung eine Klärung unserer Ideen hinsichtlich un ferer religiösen Zufunft von nöten sein. Daß mit Jerusalems Kall unser politisches Unglück begonnen und daß wir selbst heute noch politisch gegen die Selbständigkeit und gegen den Rechtsgenuß uns in Rezest be finden, die uns eine nationale Selbständigkeit auf national eigenem Boden gewähren würde, das macht uns zulett noch auch ein herr von Senfft-Bilfach fühlbar, dazu bekennen fich am Ende jelbst unjere modern ften Bruder, und diese vielleicht zu allererft, weil sie in ihrer rückhalts toferen, und darum bedürfnisreicheren fozialen Bewegung fozialer Burück settung mehr ausgesett find und durch ihren toderen Zusammenhang mit dem judischen Leben im Grunde wenig inneren Erfat im Indentum für die äußere Einbuße finden, die fie durch ihre politische Achtung ums Juden tum erleiden. Bu einem politischen Bedauern um Jerusalems Gall ver stehen sich zur Not selbst unsere Modernsten, jo wenig sie auch ihre poli tischen Soffnungen an eine-künftige politische Restauraiton des jüdischen 132 Hw.

Staates tnüpsen und so sehr ihr Messias in den Ergebnissen europäischer Mammerberatungen ruht. Allein Zions Fall, Zerstörung des Tempels — es gehört ja zum Sprichwort eben dieser Modernsten, das — die Bestreiung vom "blutigen (sic!) Opseraltar" — als religiösen Gewinst also zu bezubeln, daß es einer Blasphemie gleichtäme, vor Gottes Angesicht um den Verlust des Tempels und der Opser zu trauern und sich der Sehnssucht ihrer Gesamtnation nach Wiederherstellung des Tempels im Gebete vor Gott anzuschließen. Ihnen ist Zion für immer dahin, ist überhaupt die ganze für "Grez Israel" bestimmte Gesetzgebung ein "gottlob" überswundener Standpuntt, und nicht die Sehnsucht, das Vergessen verlöber ganzen palästinenstischen Lebensausgabe ist ihnen das Ziel unserer Exilsswanderung vom Jordan his nach Thule.

Vielleicht aber stehen wir eben mit dieser Verleugnung Zions uns mittelbar an der Pforte seiner Wiedererhebung, vielleicht ist eben dieser von ihren eigenen Söhnen auf ihr Grab geworsene hochmütige Hohn der lette, empfindlichste Schlag, der unsere geistige Mutter aus ihrem mehr als tausendjährigen Scheintode weckt.

"Wann kommt der Sohn des Falles?" fragte M. Nachman den M. Jizchak. (Sanhedrin 96 h.) "Wer ist der Sohn des Falles?"
"Der Messias". "Den Messias nennst du den Sohn des Falles?"
"Ja; denn es heißt: "an jenem Tage richte ich die sallende Hitte Davids auf!"" Auszum der Wessias ist also ein Kind des Falles. Der Fall selbst bringt den Messias. Der Messias kommt gerade wenn die Hütte Davids im Begriff zu sallen ist. Die Hütte Davids — äußerlich schon längst zerstört — ist gerade erst dann wahrhaft zu sallen in Gessahr, wenn der Messias kommt – und eben ihr drohender Fall weckt den Messias.

Mochte Jahrtausende lang Zion in Trümmern und der Tempel in Asche liegen, so lange Israels Herz diesem Gottesheiligtum als seinem geistigen Wittelpunkte zugewandt blieb, so lange es bestrebt war, das göttliche Geses, dessen Tepositär eben der Tempel war, in seiner Totalität in lebendigem Bewußtsein und sich sur die volle Erfüllung desselben stets wach und bereit zu erhalten, so lange es die "Aboda", die "Tiensteweihe", eben wie sie an dieser Gottesstätte des ewigen Gesesses — nicht durch bloße Gedanken= und Gesühlsregung, sondern durch Dahinges bung des ganzen Lebens mit all seinen Krästen, Organen und Mitteln — Erder werde Nachtungen gelehrt wird, sich immer als die durch die Tat zu verwirklichende jüdische Lebensausgabe präsent hielt und

unverwandten Auges das Ziel seiner geschichtlichen Wallsahrt nur in jenen Tagen erblickte, in welchen sein Leben einst — wie es noch nimmer dauernd gewesen — würdig sein werde, als lebendiger Rommen tar dieser Aboda zu dienen, daß dann diese Aboda nicht Lügen gestraft werde durch das Gesamtleben, das sich um sie entsalte, und dieses Gesamtleben nicht zu erröten habe vor dem Inhalt der Aboda, die in seiner Witte als Gottespredigt an die Menschheit vollzogen wird, — so lange Fract es fühlte, seine Sünden haben den Tempel zerstört und seine Ausgabe sei, einzig durch seine Tugenden den Tempel wieder zu erbauen — so lange war der Tempel noch nicht vernichtet, so lange stand die Tavidshütte noch in Israels Geiste ausrecht – und Zion und das Gottesheitigtum waren noch immer die starken leben digen Erzieher des jüdischen Volkes für seine Bestimmung.

Benn aber das judische Bolt mitten auf dem Bege seiner Erziehung feine Erzieher verabschiedet, in Zion und dem Gottesheiligtum nur Die Barter seiner unmundigen Rindheit erblieft, sich selbst den Freibrief der Mündigfeit und Reife ausstellt, und mit unendlichem Sochmut auf feine Bater und Mutter binabichaut, deren geistige und sittliche Stufe nicht tief genug und die eigene errungene nicht hoch genug veranschlagen zu können vermeint, aus dieser dummftolzen Bogelperspektive das gange Berftandnis für Zion und das Gottesheiligtum verliert, mit gnadiger Herablassung noch ein paar den hohen Tlug des Jahrhunderts nicht beichwerende Reliquien herauswählt, um doch der politischen Lonalität halber noch wenigstens den Busammenhang eines Spinnefadens mit dem alten Weltindentum des Zionsheiligtums - wo es not tut fich vindizieren zu können, attes übrige aber, den gangen Leben beanspruchenden und Leben gestattenden Inhalt der durch Bion und sein Beiligtum vertretenen Gottesanforderungen, als Bangelbander fur Mindereinfalt mit stolgem Juge aus seinem Wege schiebt - erft dann, wenn Israel somit Zions emige Bedeutung für Israel verleugnet, erft dann wird Bion mahrhaft gerftort, erft dann fällt die "Butte Davide", ist דור בובת - בובת הוא - - wenn Gott sie nicht hält.

Die Verächtlichkeit, mit welcher die Modernsten unserer Zeit, eben diese Hütte Davids und die "Aboda" behandeln, welcher Gott sie geweiht, enthüllt den ganzen Abstand, in welchem sie sich bereits der Thora gegenüber besinden und ist der stärtste Ausdruck ihres innerlich bereits vollzogenen Absalls vom ganzen Judentum.

Sie versammeln Genoffen um sich, die ihnen alles aufs Wort glauben muffen, weil eine geflissentlich anerzogene Umwissenheit ihnen das

Buch der Bücher, das göttliche nationale Dokument ihrer jüdischen Bersgangenheit und Zukunst, mit sieben Siegeln verschließt, und sie allen Einfällen blindlings überantwortet, die ihnen die geistlichen Depositäre ihres Gotteswortes zu offenbaren für gut besinden — und mit einem Hochmut, der nur der Dummheit eigen zu sein pslegt, und einer Persidie, die nur der Haß zu üben vermag, weisen sie auf den Gottestempel und den Gottesdienst zu Zion hin, den Gott in Jerusalem geordnet und dessen Wiederherstellung dis heute in den heißesten Wünschen und Hoffer nungen ihrer Nation gelebt, und sprechen: über den "blutigen Opferstultus", der dort gepslegt wurde, sind wir gottlob himmelhoch erhaben, und streichen darum den Wunsch nach seiner Wiederherstellung aus unseren Gebeten vor Gott.

"Blutiger Opferkultus!" Welchen tiefen Sohn und Abichen wirst dieses winzige Wort auf Israels heiligstes Beiligtum, auf den Tempel und den Gottesdienst, den Gott selber angeordnet und von dem Er gesprochen: bauet mir ein Seiligtum, daß ich unter euch wohne! Bu welcher tiefen Stufe kannibalischer Verworfenheit und indianischer Beschränttheit drückt dieses einzige Wort in der Unschanung ihrer Benoffen einen Abraham und Jatob, einen Mojes und Naron, eine Channa und einen David, einen Salomo und Jejaias, zu welcher Stufe fittlicher Moheit Die jüdische Ration in ihrer gangen mehr als dreitansendjährigen Bergangenheit berab, die alle ihren Gott mit diesem blutigen Opferkultus entweder verehrt, oder in deren Unschauung eben dieser blutige Opferfultus eine jo bedeutsame Stelle eingenommen, daß jie in Momenten ihrer heißesten Sehnsucht und ihrer begeistertsten Andacht den Wunsch, ihren Gott mit diesem blutigen Opfer wieder verehren zu können, über ihre betenden Lippen zu bringen und eben die Wiederherstellung diefes blutigen Opferfultus nur unter dem Morgenrot ihrer heiligsten Soffnungen zu erblicken vermochten! Bu welcher bluttriefenden Frate eines Biglipugli-Göten drückt der Hochmut dieser "Auserwählten" den Gott ihrer gangen übrigen Nation, den Gott Abrahams, Jaafs und Jatobs hinab - und mit welchem Abschen muffen die "feingebildeten" Göhne und Töchter unjerer Zeit fich von ihren - roben - Batern abwenden, wenn jie hören, daß diese ihren Gott mit blutigen Opfern verehren zu fönnen, verehren zu muffen geglaubt!!

Denn "blutig er Opferkultus" was heißt diese Emphase, wenn sie überall etwas heißt?

Warum, lieber Herr, warum hat man dir aus deinem Gebetbuche Die Erinnerung an den blutigen Opferkultus zu Zion, und noch mehr

den Wunsch nach deffen Wiederherstellung gestrichen? "Beil wir in "unseren menschlichen Gefühlen und in unseren Begriffen von Gott gu "weit fortgeschritten sind, als daß wir noch glauben könnten, es bedürfe "des Blutes um Gottes Born gu fühnen und es bedürfe des Röchelus "eines zu seinem Ramen geschlachteten Lammes um seine Rache gu "befriedigen - weil wir überhanpt zu geläuterte Borftellungen von "Gott haben, als daß wir ihn noch als den Gott des Borns und der "Radje zu denten vermöchten, als daß sich nicht unfer ganges Innere "bei dem Gedanten emporen mußte, er habe Bohlgefallen und Befriedi "gung an dem versprigten Blute und dem hingeschlachteten Leben eines "unschuldigen Tieres -- Bie? Erft du und deine auserwählten Genoffen, erft ihr feid - nach Jahrtansenden erft — so weit gekommen, ju diefer Stufe gefänterter Gotteverkenntnis? Und nicht ichon beine Bäter, nicht schon Jahrtausende herab deine Bäter — nicht ichon dein Abraham, bein menichlich milder Abraham, deffen Bermächtnis jede menschliche Regung ist, die noch bente in dem Berzen selbst seiner "aus erwählten" Epigonen tebt, bein menichlich milder Abraham, beijen ganges Leben in dem einen Streben aufging, feinen Menschenbrüdern unter schiedlos um seines Gottes millen mohl zu tun, der zu diesem seinem Gotte felbst für ein Sodom und Gomorrha in der Zuversicht betete, daß wenn aud nur fünfzig, auch nur vierzig, auch nur dreißig, zwanzig, gehn Gerechte in den schuldbeladenen Städten sich fanden, Gott, der Richter der gangen Erde, um dieser gehn Gerechten millen, die gange übrige, Tod und Berderben ichuldige Bevölkerung verschonen werde, und dem fein Gott es auch erklärte, er wurde tein Berderben bringen und wenn er auch nur zehn fände – העשרה בעבור העשרה – und der doch - mit seinem menschlich mitden Gemüte seinem göttlich mitden Botte überall, wo er nur seine Butte aufschlug, Altare bante und ihm in der Weihestunde seines Lebens auf der Moriahöhe das - blutige Opfer - eines Widders ichlachtete?!

Und nicht dein Moses - der Mann mit der Perle der Bescheidenheit und Demut im Herzen, der von Gott geschaut, was sonst keines Sterblichen Geist und Auge erschaut, dem sein Gott sich als der Barm herzige und Gnadenvolle, als der Langmütige, Liebreiche und Treue, als der Guttat Lohnende, und Sünden, Berbrechen und Bergehen Berzeihende offenbarte, der so oft das Berderben, dem sein schuldiges Volk versallen gewesen, durch Gebet abwendete, und der doch am Tage nach der Gesegössenbarung am Sinai einen Altar aus Stein erbaute, Israels Jünglinge sendete, blutige Ganzopser und Schlachtopser am Sinai zu 136 Uw.

schlachten, die Hälfte des Blutes auf den Altar, die andere Hälfte gegen das Volk mit den Worten sprengte, das ist das Blut des Bundes, den Gott mit euch errichtet hat — der bei der Einweihung seines Tempels kein Wort der Weihe, keine Abendpredigt und keine Morgen-predigt hielt, dafür aber selbst sieben Tage lang "blutige" Weihsopfer mit eigenen Händen schlachtete und sprengte, verbrannte und schwentte, — und noch in seinem Abschiedssegen die Berussgröße seines Stammes dahin verkündete, daß sie Gottes Vorschriften und Lehren Israel zu sehren und "Käncherwert vor Gottes Angesicht und Ganzsopfer auf seinen Altar" zu legen haben —?!

Und dein David nicht, deffen Pfalm-Mund entlehnt ift jedes Wort der Andacht, das in Domen und Tempeln, in Kirchen und Andachtsfalen noch heute die Gemüter der Sterblichen zu ihrem Gott erhebt, und deisen Barjen-Echo wiederklingt in der Bartitur deiner Sängerchöre noch beute - David, der fast in jedem Pfalm die Kraft der inneren Erhebung und die Bottesannäherung durch Sittenreinheit befingt, in dessen Liedertreis die Gedanken immer wiederkehren, wie nur der Reine, Gerechte und Pflichttreue vor Gott besteht und nur den dahin Strebenden fein Tempel duldet, wie Gott nicht Opfer, fondern Gehorfam, als die Lebensaufgabe des Menschen gefordert, "Ohren er ihm geöffnet", wie insbesondere mit Bewußtsein genbte Sunden nicht durch Opfer, sondern durch Berknirschung und Reue Guhne vor Gott finden - und deffen Liederfreis doch nicht nur das gerettete Jorgel fprechen läßt: "ich betrete dein Sans mit Gangopfern, martige Gangopfer bringe ich bir mit Gettduft von Widdern, opfere Rinder und Bocke", - von dem nach schwerer Rrantheit Genesenen erwartet, daß fie "Dankopfer schlachten" und dabei Gottes Wohltat freudig ergählen, in der Halleshymne Israels das Gelübde in den Mund legt: Dir fchlachte ich Opfer bes Dankes und verfünde deinen Ramen und die zu Gottes Tempel geladenen Gerechten alter Menschheit auffordert "ihr Testopfer mit Menrthen an die Sohen des Altars zu binden, ja, fich an der Aussicht weidet, mo "Gott mit feinem Wohlwollen Bion beglückt, Bernfalem erbant und dann an Schlacht- und Gangopfern aus ge= rechter Sand Freude findet und Stiere auf den Altar tommen nein, der selbst, als er im begeistertsten Bochgefühl die Bottesbundestade nach der Davidstadt geleitet, auf der Bobe feiner freudigften Begeisterung bei jedem sechsten Schritte feinem Gotte das "blutige" Opfer eines Ochsen und eines Stieres schlachtete und als das ganze Unternehmen glücklich ausgeführt war, nochmals "Ganzopfer und Frendenopfer vor Gott opferte"!!

Und nun gar Salomo, der bei der Einweihung des Ziontempels die Weihepredigt aller Weihepredigten gesprochen, deisen Rede Tert und Muster allen fünftigen bereits gehaltenen und noch zu haltenden Synagogens, Kirchens und Tempelskieden geliesert, deisen Rede doch Tempel und Gottesdienst in der universellsten Aussassiftung ausspricht, also, daß sich ihrer der Wodernste unserer Wodernen mit seinen "gestäutertsten" Gottesbegriffen nicht zu schämen brauchte — und doch eben diese Einweihung mit dem Opser von zwei und zwanzigstausend Rindern und hundert und zwanzigtausend Schasen "blutig" vollzog!!

Ober Jesaias, der mit seinem: "Wozu mir die Menge eurer Opfer?" den Untergang des Tempels zu Zion anfündigte, und doch Israel und der Menschheit einstige Ertösung mit den Worten seiert: "Ich bringe sie zu dem Berge meines Heitigtums und erfreue sie in dem Hause meines Gebetes, ihre Ganzopfer und ihre Schlachtopfer zum Wohlgesallen auf meinem Altar, denn mein Haus soll ein Haus des Gebetes genannt werden für alle Völker!" (R. 55.)

Beremias, beffen: "Eure Gangopfer legt zu euren Schlachtopfern und effet fie als Gleisch!" (R. 7, B. 21) den Stab der entschiedensten Bermerfung über die Opfer feiner Beitgenoffen bricht, und der doch die durch die Sabbatfeier bedingte Erhaltung der Stadt und des Tempels mit dem Sage verfündigt: und es tommen in die Tore diefer Stadt auf Davids Thron sitzende Rönige und Fürsten u. f. w. und es bleibet dieje Stadt auf ewig, und es tommen von Indas Städten und Bernfalems Umgebung u. f. m. die Gang und Echtachtopfer, Mehtopfer und Beihrauch und die Dankopfer bringen in das Saus Gottes, - und doch die freudige einstige Wiederherstellung also verfündet: Roch wird an diesem Orte, den ihr ode neunt u. j. w. gehört werden die Stimme der Wonne und die Stimme der Freude, die Stimme des Brauti gams und die Stimme der Brant, und die Stimme derer, die: "Dautet Gott Zebaoth, denn gutig ift Gott, denn ewig mabrt feine Gute", fprechen, und dabei Dankopfer bringen in das Baus Gottes; denn ich führe die Bertriebenen des Landes gurud wie im Aufange fpricht Gott,

"siehe es kommen Tage spricht Gott, dann erfülle ich das gute Wort, das ich für Israels Haus und über das Haus Juda ausgesprochen. In jenen Tagen und in jener Zeit tasse ich dem David eine Sprosse gerechter Milbe machsen und diese schafft Milbe und Recht aus Erden. In jenen

138 9m.

Tagen wird Juda geholsen und Jerusalem ruht sicher und so wird man sie nennen: Gott unsere Gerechtigkeit. Denn so hat Gott gesprochen: Es wird vom David nicht aushören ein Mann, welcher sitzet auf dem Throne des Hauses Israel, und von den Priestern, den Leviten, wird nicht aushören ein Mann vor mir, der Ganzopser bringt und Mehlopser ausdampsen läßt und Schlachtopser vollzieht alle Tage." (K. 33, B. 17.) Ist nicht sosser entweder alles dies Lüge, — Gott hat dies nicht gesprochen — oder ist es die srechste Anmaßung, die nur die Dummheit zu entschuldigen vermag, solchen Gottesaussprüchen gegenüber die Wiederherstellung des Opserkultus zu Jerusalem aus den Nationalsgebeten des jüdischen Volkes zu streichen — ?!

"Blutiger" Opferfultus zu Bion! Auch dem blodeften Auge ift es flar, daß es blutige Dpjer, d. h. Opjer, bei welchen "Blut" in einer Beije auftritt, daß fich davor das reine milde Menschengemüt mit Abschen und Entjegen abwendet, daß "blutige" Opfer das Judentum nie gefannt, und daß nur der, dem daran liegt die Bemüter seiner Zeitgenoffen mit Berachtung und Etel gegen das Judentum in feiner gangen Bergangenheit zu erfüllen, diefes brandmarkende Epitheton auf den beiligften Mittelpuntt judischer Erinnerungen und auf die heiligste Zielhöhe judischer Soffnungen zu schleudern vermöchte. Bielmehr, wer aud nur mit dem geringsten Nachdenten das Gotteswort lieft, lieft, wie gerade in Momenten, deren ernstester Ernft oder deren beseli= gendite, begeisternofte Bedeutung die tieffte Ergreifung, Umwandlung, Erhebung und Singebung des Menschen von innen heraus fordert, und we wir das Wort in feiner mächtigften Anwendung erwarteten, Gottes Wort das Wort als zu ichwach verichmäht und dafür Opfer und nichts als Opfer fest ... man deute nur an den Moment der Mationalgeburt in der ägyptischen Erlösungsnacht, an die Nationalkonfirmation auf das Wejeg am Zage nach der Wejeggebung, an Die Einweihung des Tempets, an die Installierung der Priefter, an die Inftallierung der Leviten, an die Promulgierung des göttlichen Gesethes als Landesgeset beim Eintritt in das beilige Land am Jordan, an die Rationalseier der Tejte im Tempel, an den Berjöhnungstag - oder im Areise des Einzel- und Jamilientebens, an den Ansgang aus dem Wochenbett, an überstandene Rrantheiten, an vollbrachte Enthaltsamkeitsübungen, an Momente des Dankes und des Frohfinns vor Gott und an Momente der Bertnirschung und Reue : wer ferner lieft, wie gerade das Sochste, das ein Menich vor Gott nur durch die fittlichfte Bollendung erringen und das Bochfte, das Gott einem Sterblichen zu verleihen vermag : Gottesnahe, Reinheit, Wiedergeburt, Wohlgefallen, Gottes Wort als durch Opfer zu gewinnen ausspricht; ber muß sich fagen: Dieje Opfer muffen das Böchste enthalten, das nur dem Menschen zu seiner sittlichen Bollendung jum Bewußtsein zu bringen ift, und muffen dies in einer Beije jum Bewußtsein bringen, die durch irgend anderes nur notdürftig erset werden kann. Der ning fich jagen: das höchste Ideal der sittlichen Aufgabe des Menichen und der Nation muß in diefen Opferhandlungen jum Ausdruck fommen, es muß das Blut und die Riere, das Saupt und die Glieder in diesen Opferhandlungen jagen, was wir mit jedem Blutstropfen unseres Lebens, mit jedem Triebe, jedem Sinn, jeder Mraft und jeder Bewegung unseres gangen Wefens Gott und feinem beiligen Gejete zu leiften haben, und indem wir dieje Opferhandlungen an der von Gott für fein Gefet geweihten Stätte jum Bollgug bringen, muffen wir damit das Bekenntnis und das Gelöbnis unserer höchften sittlichen Lebenserfüllung alfo aussprechen, daß Gott die Stätte Diefes Rational bekenntniffes mit der Gegenwart seiner Herrlichkeit und mit dem Ergusse seines Wohlwollens und seiner Gnade zu jegnen vermag.

Und da wollen wir uns wundern, daß, wie wir gesehen, dieselben gottgesandten Männer, die mit so scharsen Worten die Opser ihrer dem sittlichen Untergange zueitenden Zeitgenossen geißelten, doch deren einstige sittliche Wiedererhebung und gnadenreiche Wiederverherrlichung nur Hand in Hand mit Wiederherstellung eben dieses "Opserkultus" verheißen? Oder wollen wir nicht mit Hoschea, der, obgleich er unmittelbar zuvor, K. 8, B. 13, den Opserbestrebungen seiner Zeit das Gotteswort entgegenschleudert:

ובחו הבהבי יובחו בשר ויאכלו ד' לא רצם

"Die Opser, die sie mir bringen und bringen, mögen sie als Iteisch schlachten und effen, Gott mag sie nicht!"

gleichwohl, indem er sein Bolf in der Berbannung sieht, M. 9, B. 3, trauernd die Klage ausspricht:

לא ישכו בארון ד'
ישב אפרום מצרים
יבאשור שמא יאכלו,
לא יסכו לד' יין
ילא יערכו לו וכחיהם
כלחם אינים להם
כל אוכליו ישמאי
כן להמם לנפישם לא יבוא בית ד'
מה תעישו ליום מועד וליום חג ד'!
מה תעישו ליום מועד וליום חג ד'!

140 Itw.

Richt mehr wohnen sie auf Gottes Boden Und nach Agnpten kehrt Ephraim wieder Und in Affprien wird unrein sein, was sie genießen. Gießen sie doch Gott nicht mehr den Wein, Haben nicht Opfer mehr zu seinem Wohlgefallen, Darum ist ihr Brot ihnen wie Leichentrauerbrot, Wer es ist wird unrein;

Denn ihrer Seelen Brot tommt in Gottes Haus nicht mehr -

Was werdet ihr erst für den Testtag tun, Für den Tag der Feier des Herrn?!

wollen wir uns solcher Trauer mit dem Gottespropheten schämen, wollen nicht mit Hoschen trauern, daß wir im Exil der Opfer, des "Brotes unserer Seele", entbehren, durch die unser ganzes Leben bis hinab zu dessen sinnlichsten Seiten der Leibesnahrung zur Höhe gotts dienender, sittlich reiner Menschlichkeit gehoben würde, der Opfer entsbehren, mit welchen insbesondere die Feier unserer Festtage den einzigen von Gott angeordneten Gesamtausdruck, und mit ihm den Höhepunkt unserer Weihe und Heiligung eingebüßt, wollen wir nicht mit Hoschen trauern – und dafür lieber die vom Gottespropheten bei der Feier unserer Festtage im Exil vermißten Festopser mit kecker Hand — aus unseren Festgebeten streichen?

Wie aber - wenn Opfer io Hohes, ja vielleicht das Höchste bedeuten, das Gott uns für unsere Beiligung gereicht, wie kounten fie jo in Migbrauch entarten, daß deshalb Gott durch den Mund feiner Beistesherolde die stärtsten, verwerfendsten Urteile über die Opfer ihrer Beit aussprechen taffen mußte? Beil Gott dasselbe verwerfende Urteil über alles aussprechen würde, was nicht unjere Beiligung jelbst ist, was uns unr zu unserer Heifigung gereicht ist, wenn wir uns nicht Dadurch gur Beiligung unjeres gangen Bandels führen laffen, fondern es jelbst als Beiligung begreifen, in ihm, das nur Unfang und Mittel fein jollte, Ende und Biel unferer Beiligung erblicen, es an die Stelle unferer Lebensheiligkeit feten, und damit, daß wir es üben, von ber gangen übrigen wirklichen Beiligung unjeres gangen Lebens uns dispensiert halten. Beit Gott dasselbe verwerfende Urteil über jede einseitige Willfür sprechen würde, mit der wir irgend welches feiner Gebote, willfürlich, in überwiegender oder gar ausschließender Ginseitigkeit herausheben, und uns durch die Erfüllung dieses einen der Erfüllung aller übrigen überhoben zu sein wähnen.

Bricht denn das Gotteswort nur über Opfer den Stab? "Was sollen mir die Menge eurer Opser?" spricht Gott sreisich durch Isaias' Mund, aber sosort auch: "Eure Neumonde und eure Festtage haßt meine Seele, sie sind mir zur Last, ich bin müde sie zu tragen!" Und sosort auch: "Und wenn ihr eure Hände aushebt berge ich meine Augen von euch, auch wenn ihr viel betet höre ich nicht!"

Und Amos R. 5, B. 21: "Ich haffe, ich verachte eure Tefte und merke nicht hin auf eure Feier; denn wenn ihr mir Gangopfer und Mehlopfer bringet so will ich sie nicht, und das Friedopfer eurer Ge mäfteten sehe ich nicht an. Entferne vor mir die Menge deiner Gefänge, die Melodie deiner Pfalter ich höre fie nicht." Also nicht Opfer allein, auch Tefttage und Teier, auch Gebete und Chorgefänge liegen in demjetben Bann göttlicher Bernrteilung, wenn fie und nicht zu einer Beiligung des gangen Lebens durch Gottes Befet, wenn fie uns nicht zur Beiligung Gottes durch Gehorfam im gangen Leben, wenn fie und nicht zu einem gottdienenden Aufbau des Lebens auf dem Boden feines Wortes führen, sondern wir in Opfer und Tefttag, in Gebet und Gefang unjer ganges Indentum aufgeben laffen und wir nicht opfern und feiern, beten und fingen um uns mit Diesem allen zu einer treuen Erfüllung des göttlichen Wesetes zu ruften, fondern mit Opfer und Gestseier, Gebet und Gesang Gott genug getan, mit diesem allen uns einen Freibrief für alles übrige erkauft zu haben, mit diesem allen unser Gewissen beruhigen zu können glauben, und mit Dufer, Reftfeier, Gebet und Gefang und nicht im Gehorfam, fondern im Ungehorsam gegen Gott erhalten und stärten.

Träte heute ein Mann des alten Prophetentums in unsere Mitte und sähe das Götzentum, das mit Synagogen und Tempel, mit Liturgie und Gesang getrieben wird, sähe wie gerade die, die mit so dummdreistem Hochmut sich über den "Opserkultus" zu Zion erheben, mit ihrem "Auftus" dieselbe arge Wirtschaft und noch ärgere treiben, in Synagogen und Tempelbesuch, in Liturgie und Gesang "das ganze Indentum auf gegangen" lehren, sähe wie man Tausende hergibt, um Gott einen prächtigen Tempel und seiner Thora einen prächtigen Schrein und beiden einen prächtigen Gottesdienst mit Sänger und Sängerinnen — wird wirde — zu stiften, dies aber auch altes ist was man für Gott und seinem Thora übrig hat, obgleich man mit diesem alsen noch nicht einmal eines aller Gesetze dieser Thora erfüllt, aus alten Geboten Gottes aber sich etwa noch das Gebot der Almosen und der Wohltätigkeit herausnimmt und mit diesem Inde und Jüdin zu sein,

142 Hw.

Wahrlich, Wahrlich! Ware nicht das von den Batern der judischen Wegenwart gestistete Beth Saknegeth und das von ihnen geordnete gemeinjame Gebet und gemeinfame Thoralejen für einen Gesetzeue anstrebenden judischen Breis ein jo wirtsames Mittel der "Ancheth", der Einigung und Vereinigung für diefes Streben nach gesetsetreuer in einer Zeit jo arger Berirrung wie die unfrige Lebenserfüllung ware es vielleicht die raditalfte und die durchgreifendfte Beilung veriprechende Mur: man ichtoffe einmal provisorisch Sahrhundert - alle Synagogen! Erichrick nicht über einen folchen Wedanten, judisches Berg! Mit der Schließung aller Synagogen mare noch nicht zum tausenosten Teil das göttliche Weser also erschüttert, als etwa auch nur durch die eine, und meinethalben blos hypothetische Erflärung, das Spannaderverbot 3. B. habe vielleicht teine praftische Geltung mehr! Alle Synagogen von judischer Sand geschlossen wäre der lanteste Protest gegen die Berlengnung des göttlichen Gesetzes im Beben und Saus, iprache am nachdrucklichften aus: das Judentum fei anderwärts als in den Synagogen gu fuchen, in der Synagoge liege nicht der Schwerpuntt des Judentums. Wer dann Jude und Judin sein wollte müßte dann diesem Ramen durch irgend welche Erfüllung des göttlichen Wejetes im Leben Ansdruck juchen; eine Gemeinde, die eine judische Bemeinde fein wollte, mußte dann andere Unftalten schaffen, in welchen und durch welche in lebendiger Pflichttreue der Rame Gottes und feines Wejetes verherrlicht werde, und es waren diejenigen judischen Beiftlichen, die mit der Synagoge das gange Terrain ihrer Wirtsamfeit und Bedeutung verlören, dann gezwungen, dieje Wirtjamteit und Bedeutung da zu suchen, wo fie liegt: jung und alt im Gottesgesetz zu erleuchten, fur die Erfüllung des Gottesgesetges zu begeistern und in Erfüllung des Gottesgesets zu leiten und zu erhalten: — der Tempel Gottes und seines Geseites müßte dann im Leben erbaut werden, — unsere Genesung wäre vollbracht und wir würden dann vielleicht wieder würdig Synagogen, sa selbst den — "blutigen" — Opserkultus zu Zion wieder zu haben.

Denn diefer - doch, nein, wir haben die heiligste und höchste Institution des einig einzigen, lebendigen Gottes zu allerlett mit dem heidnischen, der vermeintlichen "Pflege" vermeintlicher Götter entnom menen Ramen: "Kultus", "blutiger Opferkultus" benannt, - Dieje Aboda, wollen wir jagen, diefer Opfergottesdienst zu Zion ist jo wenig eine bereits übermundene Stufe, daß wir vielmehr noch nie eine Beit gehabt, in welder wir dauernd würdig gewesen, יקרש ד' וקרבניתי ה' וקרבניתי , das Heiligtum Gottes und seine Opfer in unserer Mitte gu haben, weil noch nie unfer ganges Gingel- und Gesamtleben jo von dem Geifte des gott lichen Gesetzes durchdrungen gewesen, daß es sich als mirtliche Berwirt. lichung beffen dargestellt hätte, mas das stete Rationalopfer auf der Moriahöhe als unjere mit jedem Tag und jeder Stunde erneut gu beherzigende und mit jedem Bluterropfen, jeder Sinnesmahrnehmung, jeder Triebesregung, jeder Willenstraft und jedem Tatenhebel und emittel zu verwirklichende Aufgabe in der Bedeutung eines Nationalbetenntniffes und egelöbniffes auszusprechen bestimmt war und ift.

Wie es heutigen Tages teine geringe Blasphemie ift, ein Haus zum jüdischen Gotteshaus zu weihen und in diesem Sinne das südische Gottesgesetz in dessen allerheiligsten Schrein zu tragen, gleichzeitig aber den Aussprüchen eben dieses jüdischen Gottesgesetzen nicht nur durch Verleugnung im Leben, sondern durch prinzipielle Lehre Autorität und Gesetzeskfraft fürs heutige Leben abzusprechen, also ward es zulent zur vollendeten Blasphemie, auf Gottes Altar zu Jion sein Leben und seine Krast Gott zu weihen, dort früh und spät das Gelöbnis vollziehen zu lassen, sein Blut nud sein Gut, seine Triebe und seine Krast Gott in Ersüllung seines Gesetzs hinzugeben, wie es in seinem Allerheitigken ruhte, und auf der Altarhöhe alles zur Hingabe an sein zum göttlichen Wohlgefallen läuternd umwandelndes Feuer ununterbrochen sorderte und dieses ganze, früh und spät, in lantester Tisentlichkeit, ununter brochen wiederholte Nationalgelöbnis sortwährend durchs ganze Nationalleben der Wirklichkeit Lügen zu strasen.

Diese Blasphemie hat uns begraben, hat den Tempel zu Zion zweimal in Schutt geworfen und uns als seiner unwürdig hinausge wiesen, bis wir durch alle die langen und bangen Prüsungen hindurch endlich werden reif geworden sein, auf ureignem Boden sortan

144 Uw.

ohne Rückfall ein Leben zu entfalten, rein genug und wahr genug und treu genug, um sich um einen solchen Mittelpunkt wie der Opfergottesdienst im Tempel zu Zion zu scharen, wie es Gott am Sinai geredet und durch den Mund seiner Propheten zur einstigen ewigen Begründung und Verherrlichung für alle Zeiten verheißen.

Diejenigen aber, die in dem Hochunt ihrer Beschränktheit diesen von Gott geordneten, von Gott verheißenen Epsergottesdienst zu Zion als zu ties unter der Höhe ihres sittlichen Bewußtseins mit höhnendem Finger aus den Erinnerungen, Hossungen und Bitten unserer Nationalsgebete streichen, beschimpsen damit ihre ganze übrige Nation, beschimpsen damit ihre eigenen Bäter und die ganze große Vergangenheit unseres Voltes, die alte noch so ties unter diesen "geistig und sittlich Auserwähsten" standen und stehen, den Verlust dieser "blutigen" Opser zu betrauern, die Wiedergewinnung dieser "blutigen" Opser zu erslehen, verleugsnen aber auch zugleich die Göttlichkeit der Thora, die sie gesordnet, der Propheten, die sie wieder verheißen, und stellen sich aus einen isolierten Standpunkt, an welchem die Indenheit und das Judentum keinen Teil mehr haben.

## Elul.

## Die dreizehn göttlichen Waltungsweisen, שלוש עשרה מדוח.

Zwei neue, völlig unbeschriebene Tajeln in der Hand, bestieg Mojes am frühen Morgen den Sinai, wie Gott ihn geheißen, und harrte.

Es war dies am 1. Elul, 40 Tage nachdem er das goldene Kalb, um das sich sein Bolk im Abfall von dem Einen Einzigen geschart hatte, verbrannt, 40 Tage vor dem zehnten Tischri, dem großen Tage der Wiederkehr des göttlichen Gesehes, jenes Unterpsandes der göttlichen Gnade, der damit zu Israels vie necelle werden sollte für alle Zeit.

Führe das Bolt feiner Beftimmung zu, hatte in diefer Beit der feit den zerbrochenen Gesetsestafeln verscherzten Gnade Gott zu ihm gesprochen, hatte ihm aber nicht enthüllt, "wen er mit ihm senden würde", dieses große Werk zu vollbringen. Das Band war ja zerriffen, durch die Schuld des Boltes zerriffen, das diefes Bolt unmittelbar mit dem Einen Einzigen verbunden, der es auf Adlersflügeln seiner Allmacht hineintragen wollte in das Land der Berheißung, war zerriffen und noch nicht wieder geknüpft. Sollte das fernere Weschick dieses Boltes nach ben Ergebniffen der die Ratur und die Schwächeren überwältigenden Menschenklugheit und Tapferkeit der Menschen, wie die Geschicke der übrigen Bölker, sich vollziehen? Israel war tein Ariegervolt, Mojes war fein Feldherr - und die Zukunft dieses Bolkes war ja völlig gleich gultig, die mit feiner gangen Bergangenheit angebahnte Bestimmung völlig aufgegeben, wenn diese Bufunft nur den Ronftellationen außerer Einflüffe und Buftande überantwortet fein follte; Dieje gange Bestimmung: Briefter und Gottes Herold in der Mitte der Menfchheit zu fein, rein dadurch bedingt, daß es auch feinem Geschicke nach als das "Gottes Bott" dastehe, und in jeder Juge seiner Weschichte nicht Raturgewalt und Menschenmacht, sondern Gottes Finger offenbar würde — und Moses

146 Stut.

follte dieses Bolk weiter führen, ohne, daß Gott "mit ihnen wandelte"?!

Was war denn Moses ohne diesen mit ihm und seinem Volke wandelnden Gott? Sende durch einen zu deiner Sendung Befähigten — השלח בא ביד תשלח — hatte der Größte und Bescheidenste ja gesprochen, selbst nachdem bereits durch das: מביר משלח בא שלח בא פון der unmittelbare Beistand des Allerhöchsten mit seiner alles überwältigenden und umgestaltenden Schöpsermacht zugesagt war — und er sollte jest ohne diesen unmittels baren Beistand diesen Austrag vollbringen?

Und Moses hatte doch die göttliche Gnade noch nicht verscherzt, und jene endliche Bestimmung seines Volkes für jenes große Menschheitziel war doch noch nicht ausgegeben — der erneute Austrag selber: את העם הוה מעל את העם הוה וליינוך הודעני נא את הרבך ואדעך למען אמצא הן בעיניך הודעני נא את הרבך ואדעך למען אמצא הן בעיניך הודעני נא את הרבך ואדעך למען אמצא הן בעיניך הודעני נא את הרבך ואדעך למען אמצא הן בעיניך הודעני נא את הרבך ואדעך למען אמצא הן בעיניך הודעני נא את הרבך ואדעך למען אמצא הן בעיניך מווחל Bandeln mit den Wenschen erkennen, so daß ich dich "kennen" und auch serner "Gnade in deinen Angen zu sinden" vermöge, d. i. daß ich deines "vertrauten Umgangs" und der "Erwählung und Ausrüstung für deinen Dienst" würdig bleiben möge, damit ich somit die Ansorderungen zu lösen wisse, die deinen ferneren "Wandel mit uns" bedingen.

Und früh am Morgen, die zwei neuen Taseln in der Hand, bestieg Moses den Sinai und harrte —

Da stieg Gott nieder in der Wolke und stellte sich neben ihn dort und verkündete den Namen Gottes, wed zer r' vet zer und rief:

"!'¬ '¬,,: '¬ ist immer '¬! Wie auch der Mensch in seinen Gesinnungen und Handlungen wechste und wandle und darum auch das, was Gott ihm sendet, wechselt und wandelt, und wie der Mensch die ganze Stala durchmacht von sittlicher Vollendung und Verworsenheit Gott ihn die ganze Stala durchmachen läßt vom Entzücken der Seligkeit bis zur Berzweiflung, '7' Gott bleibt ewig derselbe, ist nicht unr אהר' אהר, seinem innersten Sein nach, wie seine erste Offenbarung an Moses lautete, der unveränderlich ewig Seiende, sondern '7' 7, dem Menschen zugewandt der zur neuen Daseinsspende ewig Bereite, immer da, die neueste, frischeste, unvertürzte Zukunst zu gewähren, "der ewig Dasein Spendende" (Bgl. die Form און און בי און 116, B. 6.), selbst mit dem herbsten Leid, mit der trübsten Gradeslegung nur die Wiedersgeburt verjüngter Auserstehung bereitend;

'n, der Urborn aller Kräfte und aller Kraft, der Hebel aller Bewegung und alles Strebens, selbst mit allmächtigster Energie seinen Zielen zuschreitend, alles unwiderstehlich in diese Bewegung zu seinem Ziele hinan und fortführend und allem für diese Bewegung Kraft und Bewegung und Spielraum für Bewegung und Kraft erteilend;

renge (von Ent), mit "Baterliebe" jedes von ihm Geschäffene umsfassend, diese, die Liebe des Baters zum Kinde, die Liebe des Meisters zum Werke, die Liebe des Erzeugers zum Gezeugten, die Liebe des Schöpfers zum Geschöpfe, jedem, als das unverlierbarste Angebinde mit dem Momente seines Werdens für die ganze Zeit seines Seins zusichernd;

קטרן, diese Liebe selbst da gewährend, wo der erteitte Anspruch darauf längst verscherzt;

ארך אפים, selbst wo diese Liebe zürnen muß lange wartend mit diesem Zorn, dem Sterblichen Zeit zur Besinnung und Umtehr schentend;

nun Trene, in unendlicher Fülle von Liebe und Treue, nicht fnickernd mit seiner Liebe und keinen un erschwinglichen Preis auf seine Liebe setzend, immer entgegenkommend mit der Liebe, immer sich entscheidend für die Liebe, immer bereit zu überschütten mit Liebesfülle, in unwandelbarer Wahrheit sich ewig in derselben Liebe zu bewähren und sein Geschöpf mit unwandelbarer Treue auf allen Gestaltungen seines Seins und allen Stusen seines Werdens zu begleiten —

Das sind einzelne Laute aus dem tiefen Liebesborn des göttlichen Befens!

Und feine Bege?

Nicht in der beschränkten, wurzel- und struchtlosen Erscheinung des gegenwärtigen Momentes, als Kind einer Vergangenheit, als Vater einer Zukunst stehen Taten und Menschen in jedem gegenwärtigen Augenblick vor ihm und empfangen, durch die Vergangenheit getragen und bedingt, die Zukunst bedingend und tragend, in jedem Augenblick die Spende

148 Glul.

gegenwärtigen Seins, die jeden Augenblick ergangende und fühnende Bollendung der Bergangenheit und fuhne= und erganzungsbedurftige Wurzel der Zukunft sein läßt und jedes einzelne in dem großen Zusammen= hange ber Zeiten erfaßt. Reine Generation fteht durch fich allein und für sich allein. Als Kinder ihrer Eltern und zugleich als Eltern ihrer Rinder stehen die Menschen und Bölker vor Gott. Er fordert von den Rindern Bollendung oder Guhne des Wirtens der Bater, er lohnt oder ftraft die Bäter im Wohl oder Weh der Rinder — der Bäter Taten, eigenes Leben und das von den Rindern zu Erwartende, das sind die Momente, die seinen "Beg" mit dem Menschen bestimmen, wie er biefe feine Wege verfündet, נצר חסד לאלפים נשא ; פקד , נשא נצר הסד לאלפים נשא עון ופשע וחטאה, ונקה לא ינקה פקד עון אבות על בנים ועל בני בנים על שלשים ועל רבעים, er bewahrt die Liebeshingebung der Bäter als Heilestnospe für taufend Geschlechter, er erträgt, übernimmt, hebt binweg Sünde, Berbrechen und Leichtfinn, und wo er nicht gang frei fpredjen fann, überträgt er noch die Sunde der Bater auf Rinder und auf Rindeskinder, auf dritte und auf vierte Beschlechter

ומהר מישה, da warf sich Moses eilig zur Erde und sprach: Wenn ich benn, mein Gott, Gnade in deinen Augen gefunden, o, so wandle doch Gott mitten unter und; ist es denn ein hartnäckiges Volk, so wirst du unsere Sünde und unsern Leichtsinn verzeihen bis wir dir ganz als Erbe zusalten! בלח, שלח וכולחת לעוננו ולחשמתנו ונחלתנו וכחלתנו ופלחתו ופלחתו ופלחתו ופלחתו ופלחתו ופלחתו, zur Sühne, zum Heise durch die Sünde nicht gehemmt sein lassen, die Sünde der Zukunst zur Sühne überantworten?)

Und so oft seitdem die Einttage wiederkehren geht ein Zug der Sühnebedürftigkeit durch die jüdischen Gemüter und wie Moses einst in der Frühe sühlen sie sich hinangezogen zur Horebhöhe, die durch Leichtssinn und Schwäche, durch Sünde und Abfall zerbrochenen Gesetzstaseln wieder zu erneuern, für die erneuten Gesetztaseln ihres Herzens sich das alte unverbrüchtiche Gesetz ihres Gottes aufs neue, zu künftig besserer Erfüllung zu erbitten, und so im Morgenrot auf Sinai's Höhen der Gnade ihres Gottes zu harren.

Und sie harren nicht umsonst.

Es zieht Gott wieder an ihnen vorüber und verkündet sich noch immer '7, '7, bietet neues Dasein und neues Leben, neue Kraft und neues Heil allen morsch und schwach, siech und trank an Leib, Gemüt und Geist gewordenen, ist noch immer bereit die erdrückende Bürde der

Sünde, des Abfalls und des Leichtsinns uns abzunehmen und uns, getragen von הכות אבות, auf dem sich uns öffnenden Wege der תשובה wieder eine Gegenwart gewinnen zu lassen, reich an gegen» wärtigen Segensblüten und noch reicher an Hoffnungssaaten für eine Zukunst des Heiles und Gedeihens.

Und sind auch

#### אנשי אמנה אבדו

Sind auch die Männer der Treue dahin, Die fraft ihrer Taten hintreten konnten, Mit Helbenmacht in dem Bruch der Zeiten standen, Jegliches Verhängnis mildernd abzuwenden; Die uns Mauer und Schut in trüben Tagen waren, Zorn mit ihrem Gebete und Unwillen mit ihrem Flehen abswandten;

Die Gott erhörte ehe sie riefen, Die es verftanden flehend göttliches Wohlwollen zu erringen, Denen Gott väterlich Erbarmen gemährt, Und sie nie gang leer zurückwies; Saben wir fie in unferen Gunden verloren, Sind fie uns in unserem Leichtsinn geschwunden, Sind heimgegangen gur Rube Und haben uns dem Seufzer gelaffen; Sind fie bin, die Bruchumgauner, Sin die Bornessühner, Und haben wir keinen, der für uns in die Bresche tritt, Reinen, fähig fürbittend Beil zu gewinnen, Und durchstreifen wir die vier Enden der Erde Und finden keine Beilung -So wenden wir uns schamvoll zu dir, Dich, Gott, zu suchen in allen unsern Nöten -שכנו אליך כבושת פנינו

שבנו אליך בבושת פנינו שחרך א' בעת צרותינו — לשחרך א' בעת צרותינו (בר'ה in den Zagen vor מליחה)

# Vermischte Abhandlungen.

## Die fünfzehn altjüdischen "Aufwärts"= Lieber.

I.

## Die Klage.

Psalm 120.

- 1. Zu Gott, als solche Not mir war, Rief ich hinauf und er hat mich erhört.
- 2. Gott! Rette meine Seele doch Bor der Lippe der Lüge, Bor der trügerischen Zunge!
- 3. Was wird es dir geben, was wird es dir mehren, Trügerische Zunge?
- 4. Eines Mächtigen Pfeite bleiben doch geschärft, Rebst nimmer verglübenden Kohlen!
- 5. Erwünschter war mir's gewesen Ich hätte unter Meschech geweilt, Ich hätte bei Redars Zelten gewohnt.
- 6. Übersatt hatte sich meine Seele gewohnt Bei haffern des Friedens!
- 7. Ich bin des Friedens, auch wenn ich offen rede; Sie find des Krieges.

Offenbar ist es eine soziale Nacht, aus beren bunklen Tiese der Sänger dieser Worte sich mit ihnen empor ringen wollte, oder vielmehr in welche er sich, nachdem ihm bereits Erhörung geworden, zurückverset und was damals sein Gemüt bewegt, für alle künstigen ähnlichen Lagen im Lied verewigt. Satt und überdrüssig war er aller sozialen Verhältnisse geworden, die soziale Welt widerstand so sehr seinem innersten Wesen, daß er sich zu den zwangs und regellosen Beduinens Zelten wünschte, wo er mit der Kultur überhaupt auch den tiesen Gebrechen entstohen wäre, die ihm die Kulturzustände verleidet.

Und in einen bedeutungsschweren Begriff drängt er die gange Summe Diefer fozialen Gebrechen zusammen, er beißt: Die Lüge, und in einem unglücksschwangeren Wort spricht er den gluch aus, den dieses Gebrechen ber sozialen Welt unabweistich bringt, es heißt: ber Krieg. Ift ja eine jede foziale Lüge selbst nichts anderes als eine Kriegserklärung gegen das Bestehende, dem man nur mit der Larve der Unwahrheit ben Schein ber Berechtigung, somit der Dauer und des Bestandes andichten zu können fühlt. Bann und wo immer man nicht gewagt, Berbältnisse und Zustände, Ansichten und Bestrebungen in ihrem wahren Lichte erscheinen und mit ihrem wahren Ramen nennen zu laffen, wo und wann immer die ewigen großen Begriffe und Grundfäte des Sittengesetes, in denen allein das individuelle und soziale Seil seinen sicheren Boden zu finden vermag, zu hohlen Bignetten herabgewürdigt worden find, um unter beren Reclame Die entgegengesetten Buftande und Bestrebungen der sozialen Welt anzupreisen, dann und da hat immer ber benkende Mensch ein Bekenntnis der Ohumacht des Unsittlichen erblickt, hat die Täuschung selber als eine Ontvigung begriffen, die das unberechtigte gutunftlose Unedle und Unlautere dem Reinen und Guten

<sup>4.</sup> בחלי החמים. Nach B. B. 74 b. bleiben die Kohlen vom Rothem Baum sehr lange glühend. Raschi zur Stelle bemerkt, sie bewahren im Innern die Glut, wenn sie auch außen schon taub scheinen. Lielleicht ist ann mit and, der Bezeichnung des tieseren Schlases verwandt. Es sind Rohlen, die äußerlich tot scheinen, in deren Kern aber die Glut wach bleibt.

<sup>5.</sup> Ann. Da das A optativum sich nicht wohl mit dem Schmerzausdruck verbunden denken läßt, so scheint es vielmehr von Au, wünschen, gebildet zu sein.

<sup>6.</sup> הבח. המיכות ohne כמכן bezeichnet in der Regel die allgemeinste, unsbegrenzte Beziehung, also הבח: reich nach allen Seiten, in jeder Hinscht viel.

dargebracht, das allein Berechtigung auf Erden hat, und dem allein der Sieg und die Zukunft gewiß ist.

Dem Sänger ift baber die foziale Lüge gleichbebeutend mit dem jogialen Brieg, und er tennt nur eine Bafis des fogialen Friedens: Die soziale Wahrheit und Wahrhaftigkeit. Wo die "Lippe", nach judischer Sprachanschauung, das gange Redevermögen, nicht im Dienfte der Bahrbeit fteht, und die "Bunge", das einzelne gesprochene Wort nur "Remija" ift, nur um jo mehr Berderben bringt, je mehr man ihm vertraut bezeichnet ja "rama" die Runft des Schlenderers, der erft ben Stein auf feiner Sand in "Ruhe wiegt" um ihn dann um fo ficherer fortzuschleudern - da sollen Wort und Rede Verhältnisse sichern, die in ihrem Gegensatz zu dem Sittengesetz unrettbar den Reim des Unterganges in sich tragen. Der männliche Mut jedoch, ber es wagt, die Sprache ber Bahrheit zu führen, ber wird, als unbequemer Störenfried geachtet, zu den Beduinen flüchten muffen, und er ift es doch allein, deffen Wort ein Wort des Friedens ift, da es der jozialen Welt Zustände bringen möchte, die in der Harmonie mit den ewigen Unforderungen des sittlich Rechten und Guten die einzige Gewähr für Beftand und dauerndes Beil darbieten, die menschliche Bustande überhaupt auf Erden zu finden verniögen.

"Was wird es dir geben und was dir mehren, trügerische Junge!" apostrophiert daher der altjüdische Sänger das System der Täuschung, das ihn aus seiner sozialen Zeitgenossenschaft anetelt, "mit Trug und Täuschung wirst du weder Neues erringen noch Altes zum gedeihlichen Fortschritt bringen." "Einen Mächtigen gibt es, dessen Pseile durch Täuschung nicht stumpf und dessen Kohlen durch Täuschung nicht taub zu machen sind", zu dem hinauf hat sich der Mann der den Frieden bedingenden Wahrheit aus der in Lüge zersahrenden Welt zu flüchten, sein Pseil trifft die Lüge ins Herz, sein Feuer verzehrt das nur durch Täuschung geborgene Gut; denn sein Walten heißt: Krieg gegen jede Unwahrheit und Täuschung.

#### II.

## Der Aufichwung.

Pfalm 111.

- 1. Hebe ich meine Augen zu den Bergen bin, Woher mir Beistand tomme?
- 2. Mein Beistand fomme von Gott, Der Simmel und Erbe gestaltet.
- 3. Richt dem Wanken laffe beinen Fuß, Richt schlummere bein Hüter!
- 4. Siehe es schlummert nicht und schläft nicht Der Buter Jeraels.
- 5. Ist Gott dein Süter, Gott dir Schatten zur Seite deiner Rechten,
- 6. Wird Tags die Sonne dir nicht schaden Und ein Mond sein in der Nacht.
- 7. Gott hütet dich vor allem übel, Hütet deine Seele,
- 8. Deinen Ausgang und beine Heimtehr hütet Gott Bon jest in alle Zukunft.

Bu ben Beduinen stüchtet der Sänger nicht. Er kennt ein Gebiet, in das hinein er sich überall und jederzeit mitten in einer ihm fremdsgewordenen Gegenwart zu flüchten vermag, und in dessen heimisch umsfangenden Umgrenzungen er der Sympathie und mitstrebenden Genossenschaft irdischer Größen zu entraten weiß. Es ist das Gebiet, das das jüdische Gottbewußtsein und das jüdische Menschheitideal dem Juden stets offen hält. Das jüdische Gottbewußtsein singt dieses Lied, das jüdische Ideal das solgende.

2. 1. Von der Erde, von hervorragenden Größen der Erde hinweg hebt der Sänger seinen Blick, wenn er "Eser", wenn er mitfühlenden, zustimmend mitwirkenden Beistand sucht. Er leistet Verzicht darauf, Verständnis und Zustimmung und Beistand auf Erden zu sinden. Er weiß, 2. 2, "Eser" bei dem zu sinden, der Himmel und Erde nicht nur

<sup>1.</sup> אל ההרים לא מכל ועיניו לא ניטא . מפן. Gechestel R. 18. מ. 6. אניניו לא ניטא אכל ועיניו לא אכל ועיניו לא ניטא 1. ש. מ. 2. מ. 18. מורי . אל גלולי בית ישראל 1. ש. מ. 2. מ. 18.

einmal geschaffen, der noch himmel und Erde gestaltet und jeden Moment der kommenden Zeit herbeiführt. So tlein und verschwindend winzig das Denten und Wolfen des einzelnen, auch des Reinsten ift, so geht cs doch, eben wenn es mahr und rein ift, dem allerhöchsten Bedanken und Wollen paraltel, findet in biejem allerhöchsten Denken und Wollen seine Berechtigung und Bedeutung und darf darum in Ihm feinen "Gjer", seinen zustimmend fordernden Beistand erwarten. Gben aber barum, weil er in dem Allerhöchsten "Gfer", Beistand, somit Billigung seines Dentens und Wolfens erhoffen darf, darf er in Ihm auch feinen "Schirmer", ben Buter und Wächter, Beichützer und Schirmer feines Daseins erwarten. Sein Dasein ift tein Mißklang in dem Reiche bes Höchsten. Wen wolltest du denn, B. 3, aber auch überhaupt, und zumal als frei sittliches Wesen, als Schirm und hort beines Wefens erwählen? Alle anderen den Menschen überragenden Gewalten und Mächte find höchstens nur mechanische, physische Größen; selber blind und gebunden, haben sie meder Berständnis noch Macht, auf sittliche Momente Einfluß zu üben, sittliches Leben zu spenden, sittliches Wollen zu fräftigen, sittliche Ginsicht zu mehren, sittliches Streben zu leiten, fittliche Begeifterung zu wecken, zur Erringung sittlicher Siege gu wappnen und zu führen; das Bereich sittlicher Freiheit liegt ihnen fern, sie können den Menschen mechanisch stützen, physisch nähren, vermögen sie ihn and geistig zu erleuchten, sittlich zu bessern? Selbst ihr mechanischephysisches Szepter ist beschränkt, Störungen, Schwankungen unterworfen, sie vermögen den Menschen nicht stets und immer zu ftugen und zu schützen. Du aber, Mensch, bedarift vor allem eines Buters, der in allererster Linie, dich sittlich zu hüten, "deinen Juß vor Wanken" zu hüten, deinen Guß "nicht dem Wanten zu überlassen" vermag, wenn du schon im Begriffe bist zu manten, und, da du als frei dich bestimmendes Wesen, einer jolchen Befahr jeden Angenblick ausgesett bist, deffen But eine stete "nie schlummernde" ist. Gin solcher Buter aber, B. 4, in dem allein der Mensch als Mensch seinen Suter zu finden vermag, deffen Sut den Menschen nie verläßt, der immer "gang wach" ift, und "nie aufhört zu machen", steht dir nur in dem "Süter Israels" da. Wolle "Jude" sein, nichts als Jude, und du haft in Gott, dem stets gegenwärtigen Gestalter des Simmels und der Erde, deinen Beistand und ewig mahren Schutz. Er ift, B. 5, nicht nur dein "Büter" in Befahren, er ift aud "bein Schatten gur Seite beiner Rechten". Benn bu in siegreichem Schaffen deine Rechte übst, schütt er deine ihre Kraft fühlende Rechte, daß sie sich in ihrer Braft nicht überhebt, ihre Macht

nicht mißbraucht, und mildert, Schatten gleich, den Glauz deines Glückes, daß er dich nicht blende und dir dein Glück selber in Gefährdung deines sittlichen Heils verkehre. Ist Er also dein Hüter, Er also dein Schatten, dann wird, V. 6, des Tages Glückssonne dir nicht schaden und keine Unsglücksnacht dir so dunkel sein, daß in ihr nicht ein Mond dir leuchte. Keine einseitige Schutzmacht ist Gott, vor allem, physischen, sittlichen, sozialen übel weiß Er, V. 7, dich zu schücken, und, V. 8, von Ihm gesleitet, magst du ruhig hinausziehen in die gegensapreichste Welt: Er sührt dich an deinem eigensten Wesen unversehrt, ja bereichert, in deine Heimat wieder.

#### III.

## Das Ideal.

#### Pfalm 122.

- 1. Die Freude hatte ich einst, daß man zu mir sprach: Zum Hanse Gottes wandern wir!
- 2. Still standen unsere Küße In beinen Toren, Jerusalem.
- 3. Jerufalem! Du Gebaute! Wie eine Stadt, die gang in sich vereint!
- 4. Denn dort zogen Stämme hinauf, Stämme Gottes, Hinan zum Zeugnis für Israel, Dem Namen Gott zu huldigen;
- 5. Denn dorthin standen Stühle für den Rechtsspruch, Stühle für Davids Sans.
- 6. Fraget nach Jerusalems Frieden, Der Zufunst sicher ist, wer zu deinen Freunden zählt.
- 7. Sei in beinem Weichbild Friede, Zuversicht in deinen Schlöffern!
- 8. Um meiner Brüber und Genoffen witten Möchte ich Frieden bir auwünschen,
- 9. Um Gottes, unseres Gottes Hauses willen Möchte ich Ontes für dich erstehen.

Das Berhältnis des Menschen zu Gott, dem im vorigen Liede sein individueller Ausdruck geworden, hat Gestatt gesunden, die Len

tung des Menschengeschickes und die Leitung der Menschentat hat einen nationalen Ausbau gewonnen, der als Ideal für die Menschheit "Ferussalem" heißt, und dessen Bedeutung sich in dem Begriff "Gottes Haus" tonzentriert. Jenes Ideal und dieser Begriff ist die Kehrseite jener sozialen Zustände, denen das erste Lied entstiehen möchte, der Friede, für den ihm dort teine Hoffnung teimte, er sindet ihn hier, und an die Verwirklichung dieses Ideals knüpst sich für ihn alle Heileshoffnung für seine Brüder.

B. 1. "Haus Gottes" — "Gott" und "Saus", es war ein judischer Beift, es mar der Benius des Stammvaters des judischen Boltes, der zuerft diese beiden Gedanten in dieser innigsten Berbindung zusammen erfaßte. Daß Gott feine herrlichfte Offenbarungoftätte im menschlichen Saufe fucht, daß des Menschen Saus zu einem Saufe Gottes werde, daß all das Ringen und Streben, das Denken und Wollen, das Empfinden und üben, das Schaffen und Benießen, das Menschlichste im Menschen, das fich in dem Ausbau eines Menschen-Saufes entfaltet, eine Berwirtlichung von Gottes-Gedanken, eine Verkörperung göttlicher Ideale, fomit gang eigentlich die Saat und Ernte des Gottes-Waltens auf Erden werde, daß die Menschheit nichts Beiligeres habe als das Saus, und das Saus feinen anderen Quell des Gedeihens und feinen anderen Höhepunkt der Weihe habe, als Gott - daß jedes Saus von Gott gebant und für Gott gebaut werde, und alle Söuser zusammen ein Bottes-Saus zu bilden haben, in welchem Sein Segen fichtbar werde und Sein Wille zur Erfüllung tomme, das find einige Gedankentone des nimmer in seiner gangen Tiefe zu erschöpfenden Wortes, das der jüdische Bolkesvater sprach als er am Stein auf tahler Seide Gott gelubte: der Stein foll dein Saus werden, und alles, mas du mir gibst beinen Beiftand, beinen Schutz, das Brot, das Gewand, der Frieden und die Familienfrende - ich gebe es dir geweiht zurück. -

Und V. 2. "Jeruschatem" heißt dieser Gottes Saus Gedanke zum nationalen Ideale eines Bolkes erweitert. "Schalem" so lautet ein deutendes Wort der Weisen, "vollendete Wohlsahrt" war das Ideal, in welchem Schem, der Hohepeifter der Noachiden das Zukunstsbild der Menschen beit erblickte. Abraham aber, der "Ansschwungssittich des Bölkergeswoges" sprach sein Ideal als "Irch", als "Gottes Schauen" aus. Das von Gottes Waltung der Menschheit bestimmte Ziel umfaßt beide Anschauungen innig vereint, es heißt: "die unter Gottes Auge aufsblühende vollendete Menschenwohlfahrt", die höchste Blüte vollendeter Menschenzustände, die überall sonst nur in den unbestriedigten Wünschen

noachibischer Sehnsucht leben, gezeitigt unter dem Strahl des abrahamitischen Geistes eines sich ganz Gottes Auge unterstellenden und unter Gottes Auge vollendenden Lebens — Jeru-Schalem: ein Gott-Schauen, das sich in Menschen- und Völker-Wohlsahrt verkörpert, eine Menschenund Völker-Wohlsahrt die nur im Gott-Schauen wurzelt, das ist der "Haus-Gottes-Gedanke", mit welchem Jeruschalem den Völkern voranleuchten sollte.

"Still standen" — so seiert der Sänger die Rückerinnerung an Jeruschalems Blütetage — "still standen unsere Füße in Jeruschalems Toren". Schon der Anblick der Stadt hielt unsern Fuß gesessellt, wenn wir ihre Tore betraten. Schon durch ihre Bauart fündigte sie sich als eine Stadt an, die, B. 3, nicht zur Peripherie eines andern Mittels punktes gehörte, sondern, die "ganz mit sich vereinigt" ihr Zentrum in sich selber trug. Konzentrisch gruppierte sie sich um einen Höhemittels punkt, zu dem hinan man sich mit dem ersten Betreten der Tore geswiesen sah.

"Denn dort, B. 4, — es heißt hier: scham, und nicht: schammah, "bort", nicht: borthin, mährend es B. 5, hingegen schammah und nicht scham beißt, beides durchaus bezeichnend. Richt dort hinauf zogen die Stämme, fondern dort, wenn fie dort maren, zogen fie zu dem Befetesheiligtum hinauf. Nicht Jerufalem, fondern das, mas Jerufalems Mittelpuntt bildete, zog fie hinan - dort zogen Boltes Stämme hinauf als "Stämme Gottes" - nicht etwa als die "angestammten" Boltesstämme eines foniglichen, eine des davidischen Konigshauses, um der Majestät eines folden angestammten Königshauses zu huldigen. Der gange orientalische Mythus einer sich im Jürsten verkörpernden göttlichen Majestät, dem gegenüber das Bolt als unmundige willenlose Sache preisgegeben ware, war dem judischen Drient fremd. Selbst der vom Propheten gesalbte König herrichte nicht von Gottes, jondern von Bolkes Guaden. Mit dem Bolfe ftand der König unter dem Gejete. Mit dem Gehorfam gegen Diefes Gefet hatte er bem Bolte voranguleuchten, in Diefem Gehorfam lag die Grundbedingung feiner Weihe. Alls ichon die zweite Eproffe des davidischen Hauses, als der weise und machtige Salomo, zwei Baragraphen des judischen Ronigs-Grundgesetes außer acht gelassen hatte, die der Maitreffenwirtschaft und der Anhäufung von Domanialschätzen entgegenwirken sollten, an welchen ichon so manches Bolkes Bohlfahrt gu Grunde gegangen — der dritte Baragraph, das Verbot der Pferdemenge follte dem Kriegsgelufte einen Damm fegen — und infolge beffen die Freiheit des Boltes durch übermäßige Steuerlast gebrochen mar,

fnupfte das Bolf bie übertragung der Arone nach Salomos Tod auf beifen Sohn an die Bedingung der Rudtehr gur judischen Ginfachheit und Freimachung des Bolkes von den königlichen Lasten. Und als der Entel Davids den billigen Forderungen des Boltes mit jugendlichem übermut begegnete, wendeten ihm fünf Sechstel des Bolfes mit bem Rufe, "was tummert uns der Sohn Jifai's, zu deinen Zelten, Jerael!" für immer den Rücken und nur das indaische Zwölstel mit der benjaminitischen Enklave verblieben dem "angestammten" Königshause. Nicht baber als des Königs Bolt zum Könige, als "Stämme Gottes", als Stämme bes Bolfes, das fein ganges nationales Dafein Gott verdankte und mit seinem gangen nationalen Dasein Gott für immer angehören jollte, zogen fie hinauf zur Stätte des Gefetes, das eben diefer Gott, ihr alleiniger mahrhaftiger Ronig und Berr, für immer als das unwandelbare Beheiß feines Willens, als die ewige Bestimmung ihrer Mufgabe hinausgegeben hatte, und das darum das judifche "Eduth", das "Zeugnis für Israel" hieß, weil in ihm die ewige Aufgabe für das gesamte Einzel- und Boltsleben bezeugt mar, und weil diefes Bejet für alle Zeit als lehrender Zeuge für die Erkenntnis, als warnenber Beuge für den Augenblick der Berfuchung, als mahnender Zeuge für die Zeiten des Abfalls, und als ewiges maßgebendes Zeugnis dastehen sollte, an welchem jede Gegenwart ihren sittlichen Wert vor Gott und danach ihre Erwartung fur die Bukunft von Gott zu ermeffen haben follte. Zu diefem "Zeugnis für Israel" zogen fie hinauf "um Gott zu huldigen". Denn es fennt Gott feine andere ihm bargubringende Huldigung, als die, die seinem Gesetze huldigt. Huldigen heißt ihm: Gehorfam geloben, und für diefen Gehorfam bat Er feinen Willen in seinem Gesetze bezeugt.

Dieser in dem Gesetze für Israel bezeugte Wille Gottes sollte der alleinige wahrhaftige Herrscher im Bolke sein, "schammah", "ihm zu", "ihm untergeordnet und seiner wartend" standen in Israel "Stühle der Justiz und Stühle des Königstums". Es war das einzige Bolk, das nächst Gott nichts Heiligeres, nichts mit göttlicher unantastbarer Majestät Umkleidetes kannte, als das von Gott übergebene Gesetz, das einzige Bolk, das seinz Tempel diesem Gesetze erbaute und in dessen Tempel das Gesetz als das Hellerheitigsten thronte, das einzige Bolk, bei dem es nicht hieß: salus publica suprema lex, sondern umgestehrt suprema lex salus publica, dem das Gesetz nicht sür den Staat, sondern bessen Staat sür das Gesetz das var, das einzige, dessen staatlichen Taktoren nicht sowohl Legislatur, Gesetzessschöpfung, sons

dern Gesetzeslehre und Ansübung überantwortet war, das einzige, bei dem die von seinen Weisen in griechischer Sentenz überlieserte Maxime: "basilei nomos agraphos, für den König ist das Gesetz nicht gesschrieben" nicht galt, das vielmehr in seinem Grundgesetz die Weisung empfangen: "משיא בעמן לא האר", nur wenn dein Fürst sich nicht über dem Bolt, sondern im Bolte, dem Bolte gleich unter dem Gessetz siehend achtet, בעושה מעשה עמך, hast du ihn zu achten. Tarum zogen die Gottesstämme an den Stühlen der Justiz und an den Stühlen des Königstums vorüber zu dem Gotteszeugnis hinan, sür dessen Geltendmachung auch diese Stühle gestellt waren, und in dessen Namen allein auch jene "Stühle" auf Anertennung rechnen dursten.

In biefer unantaftbaren, unter Gottes Siegel verbrieften, über allen in gleicher Beiligfeit stehenden Geltung des Gesetzes, dem der Bulsichlag jedes einzelnen wie die großen Regungen der Nation, dem der "Solzhauer und Bafferschöpfer" wie der Fürst und Berricher in gang gleicher Weise untertan, und das in gang gleicher Rormgültigfeit in dem Geistes- und Gemutsleben, in Genug und Wort und Sat des einzelnen, in der Familie, der Gemeinde, dem Staate gur Berwirflichung tommen, und fo das gange Gingel= und Gesamtleben gn "einem Saufe Gottes", b. i. zur Berkörperung feiner Gedanken, zur Berwirklichung feines Willens gestalten foll, in ihr fieht der Sanger das einzig mögliche Balladinm des Friedens und der Glüchfeligkeit auf Erden, - bes Friedens, weil damit das, was mahr und recht und aut und Pflicht und Schuld ein für allemal außer Frage gestellt ift, und nichts auf Anerkennung rechnen fann, was nicht den Stempel des unwandel bar Rechten und Guten trägt, - ber Glückseligkeit, weil dadurch die Geftaltungen alle auf Erden das Gepräge gewinnen, das dem Wohlgefallen bes Einzigen entspricht, beffen Walten allein Dauer und Glückseligkeit auf Erden bedingt. Darum, meint er, B. 6, follen wir nur nach Jerufatems Schalom, nach Jerufalems Frieden fragen, an der Rabe und Gerne diefes Friedens die Rähe und Ferne des Friedens überhaupt ermeffen, nur Jeruschalems Schaloms Freunde dürfen ruhig in die Bukunft schauen, darum sehnt er sich, B. 7, nach der Berwirk lichung diefes Ideals, nach dem Frieden in "Jeruschalems" Ringmauer, nach ber Zuversicht in "Teruschalems" Palästen, darum B. 8 und 9, um des Glückes seiner Menschenbrüder willen, wünscht er Jerusalem ben Frieden, municht er, daß der Antagonismus gegen diefes Butunfts ideal schwinde, um "des Hauses unseres Gottes" willen, wünscht er, daß alles positive Gute sich "Jeruschalem" zuwende. -

IV.

## Der Hohn.

Pjalm 123.

1. Bu dir habe ich meine Augen gehoben, Der du mir im Himmel thronft.

2. Siehe, wie von Anechten die Augen auf die Hand ihres Herrn,

Wie die Augen einer Magd auf die Hand ihrer Herrin, So sind unsere Augen zu Gott, unserem Gotte gerichtet, Bis er uns gnadenvoll gewährt.

3. Gnadenvoll, o Gott, gnadenvoll gewähre uns, Denn reichlich hat man uns mit Verachtung gespeist.

4. Reichlich hatte unser Gemüt sich zu sättigen, Des Hohns der Glücklichen, Der Verachtung, die man den Stolzen unter den Schwachen zollt.

Das Feru-Salem-Ideal, wie es das vorige Lied besungen, ist in der Vergangenheit nicht zur vollen Wirklichkeit gelangt und winkt noch als Ideal für die Vollendung der Zeiten. Hätte es sich in der Versgangenheit verwirklicht, es wäre schon das alte Terusalem das leuchtende Vorbild der Völker geworden, das "Salem", das dort unter Gottes alleiniger Führung aufgeblüht wäre, hätte die Völker hinaufgeladen zu dem "Berge des Hauses Gottes" um dort die Wege zu lernen, wie man, unter der alleinigen Herrschaft des von Gott erteilten Gesehes, das "Heil" gewinne, das vergebens auf jedem andern Wege gesucht wird, — sie hätten schon in der Vergangenheit gelernt, die Künste des Krieges in die Kunst des Friedens zu umwandeln, die Schwerter in Sensen und die Speere in Sicheln zu verwandeln und mit der Herrschaft des göttlichen Gesehes das Reich des ewigen Friedens anzusbahnen. Es wäre dann das untriegerische, machts und glanzsose Fakobs

<sup>2.</sup> שיחנגן Gewährungswürdigkeit. הנינה Gewährung, vorzüglich geistiger Gaben.

<sup>4.</sup> אוי יונים: Die Stolzen unter den Tauben. Die Taube ist überall das Bild eines milden, wehrlosen Wesens.

volk die Priestersamilie inmitte der Menschheit geworden, die Lehre von Gott und dem Gott geweihten Menschenleben und mit ihr das ewige Seil auf Erden zu verbreiten.

Allein es hatte Gott, der Stifter Diejes Menschheitideals, von vornherein nicht auf fofortige Verwirklichung seines Ideals gerechnet. Er hatte es dem mit dem Gesetze seines Willens für die Menschheit betrauten Bolte von vornherein angefündigt, wie diejes Bejet Jahrhunderte gebrauchen werde um erft es, diefes eine Bolt, fich zur unverbrüchlich treuen Singebung zu gewinnen, wie das verführerische Beispiel der Machtherrlichkeit aller anderen Bölter die Klippe sein werde, an welcher die Berwirklichung dieses Gesetzesstaates im judischen Rreise icheitern, ber Staat in Trummer geben und das Gottesgeset seine göttliche Kraft zuerst eben in Bertrummerung bes untreu gewordenen Staates und in Sinausgeleitung der Söhne feines Bolkes und in deren Erhaltung inmitte der Bölker bewähren werde. Was es nicht als Jiffrael geworden, follte es als "Jisreel", als die weithin "ansgestreute Gottessaat" werden : Beuge und Denkmal fur die Gegenwart Gottes in der Beltgeschichte und für die beseligende Bundermacht eines mit Beift, Gefühl und Tat nur in Sein Geset aufgehenden Lebens. Im Glück tonnte der nicht zum vollen Durchbruch gelangende Strahl diefes Befetes von bem gangen staatlichen Zubehör materieller Potenzen übermuchert werden. Das erilierte Jisreel hatte nichts als Dieses Geset, und dies allein genügte um es mit seinem Lichte zu durchgeistigen, mit seiner Glut es lebenswarm zu halten und auf den Fittichen seiner Bundermacht es siegreich emporzutragen über alle Robeit ber Beiten, die fein inneres, und über allen Fanatismus ber Bölter, die fein angeres Leben bedrohten.

Das ist die Gottes- und Gesetzes-Heroldschaft des wandernden Exilvolkes in der Geschichte.

Es bleibt in diesem Exite "Ebed" und "Schipcha", Knecht und Magd des großen Gotteswerkes an der Menschheit, "Anecht" jür die schmerzenreiche Arbeit in seiner äußeren Stellung zu den Völkern, "Magd" für die freudenreiche Lösung seiner Lebensausgaben in dem Innern seiner Häuser, Familien und Gemeinden.

Aber in dieser Knechtesgestalt konnte es nur "Berachtung und Hohn", "Bus und Laag", von seinen Mitwaltern auf Erden erwarten, und es war diese Berachtung der bitterste Tropsen in dem Resch seines Leidens.

Bon dem, worin die Bölfer, in deren Mitte es hinausgestreut worden, den Glanz und den Ruhm, den Wert und die Bedeutung

der Nationen sehen, hatte es nichts aufzuweisen; paffiv, ja negativ verhielt es fich zu den meiften dieser Potengen, und für das, mas es, zum einstigen Rettungsheile der Bölfer selbit, als Rleinod in seinem Innern barg und als sein Seiligtum mit seinem Bergblute verteidigte, hatten die Bölter fein Auge und fein Berftandnis - fie mußten es verachten und haben es verachtet. Sein Szepter lag ger= brochen, sein Tempel in Trümmern, sein Land ben Legionen zur Beute, - an Künften, die das Leben schmucken, an Erfindungen, die das Leben erleichtern, hatte es den Bölkern wenig zu bieten, - feine Biffenschaft, im Gegensatz zu den geistigen Bestrebungen ber Bölfer, war fein frei ichopferisches Suchen einer Löfung der hochsten Probleme aus der Anschauung der Ratur und der Geschichte, sondern ein Erkennen und Erfassen der Ratur und der Geschichte, ein Eindringen in die Tiefen und ein Entfalten aller Beziehungsfülle der Welt und des Menschen unter dem Strahl gegebener höchfter Bahrheiten, - felbst fein Gott und deffen Berehrung war ein Widerspiel zu allem sonstigen. Die Gottheiten der Bölfer waren sichtbare Götter, unsichtbar aber ihre Gottes= verehrungen, von denen das konkrete, sichtbare Leben kanm berührt wurde. Des Juden Gott war der hohe unsichtbare Gine, und das gange sicht= bare Leben mit allen seinen konkretesten Beziehungen war seine greif= bare unausgesette Berehrung. Durch teinerlei Machtgroße imponierend zählte ihren imperatorischen, weltüberflügelnden Adlern gegenüber das jüdische Bolk in seiner Knechtesgestalt höchstens zu den ohnmächtigen "Tanben". Und wenn gleichwohl diese "Taube" unter allen "Tauben" die einzige war, die unter den Mauen des Adlers nicht zuckte, die in geistigem Selbstbewußtsein seinem Jupitersblit ftolz in das Huge gu schauen magte, kounten sie einen solchen "Stolg der Tanbe" nicht begreifen und hatten für die "ftolze Tanbe" nur um fo größere Berachtung, je weniger sie sie begriffen.

Und Hohn? Wie sollten die "Glücklichen" ein Volk nicht höhnen, das mit der Prätensson eines besondern Gottessechunges und eines besondern Gottessechunges und eines besondern Gottessechunges und eines besondern Gottessechunges und das als das schungslosseche, ungtückseligste, ein Spielball jedes Gassenduben, ein Spielball jeder Laune und Willkür, jeder Lust und Gier, jeder Leidenschaft und jeden Interesses wurde, das, wehrlos und machtlos, alles über sich ergehen tassen mußte, was Wahn und Verblendung, was Hahrund Herschlicht unter Formen der Gesetlichkeit und der Gebühr über es verhängten, das sich zurückgewiesen sah von den Wegen des Glückes, von den Kreisen der Freude, von den Bahnen des Ruhmes und der

Ehre, das fich mit dem Abhub von der Lebenstafel der Bölfer und Menschen begnügen, sich seine menschlichsten Befugnisse nicht nach der jedem Menschen als solchem innewohnenden göttlich verbrieften Berechtigung, sondern nach dem Mage färglich zumeffen laffen mußte, das dem vermeintlichen Interesse ber andern wucherte, das die Sand segnen umfte, die es feindfelig in Barackengaffen pferchte und ihm damit unbewußt eine Zufluchtöftätte, das hohe Glück eines heimischen Berdes, eines Stückchen Erde schenkte, wo die Wiege der Rinder schautette und die Sarge der Eltern ruhten, und dem felbst diese enge, duftere, der Bergeffenheit geweihte Beimat nicht gegönnt ward, das vielmehr in feinen Shettikerkern teinen Augenblick des nächsten Augenblicks gewiß und sicher sein durfte. Wie sollten sie, die Blücklichen, die "Schaanamim", die Bufunftfichern, die durch ihre eigene Macht gegen jeden Störenfried Gerufteten, des Bolkes nicht spotten, das Bolk nicht mit höhnendem Gelächter überschütten, deffen unglückseligstes Selvtengeschick den lächerlichsten Rontrast gu dem befonderen Gottesschutz und dem besonderen Gottessegen zu bieten schien, dessen teilhaftig zu sein es trot allem sich zu rühmen nicht unterlaffen wollte!

Daß eben dieses Selotengeschief dennoch der lauteste Zeuge eines besonderen Gottesschutzes war, an dem sich die gegen dieses Volt zusammenbeschworene Vernichtungswut des Sasses aller Völker ohnmächtig brach, und daß sie bei diesem Selotenschieksal doch in ihren Ghettohöhlen eines Glückes, eines Friedens, einer Scligkeit, einer geistig sittlichen Lebensfreude, eines beglückten und beglückenden Menschen-, Familienund Gemeindelebens teilhastig waren, das um so lauter ihnen als der besondere Gottessegen und als die segnende Krast des ihnen für die Menschheit anvertrauten Schaßes des göttlichen Gesebes sich antündigte, je ärmer sie sich an anderen Segensquellen wußten und je mehr ihnen dieses Gottbewußtsein und dieses Gotteswort als das einzige Gut da stand, das sie unverlierdar ihr eigen nennen und unverlierdar ihren Kindern vererben konnten — davon freilich hatten die höhnenden Glück lichen in ihrem geblendeten übermut keine Ahnung.

Aber Kraft und Beistand, und vor allem "Chen" und "Chanina", des Bewußtseins göttlichen Wohlgefallens und der göttlichen Spende geistiger und sittlicher Begabung, geistiger und sittlicher Energie und Schnelltraft, bedurften die auf Erden Geächteten und Verhöhnten zur siegreichen Vollendung ihres prüfungsreichen Ganges durch die Geschichte.

Darum

2. 1. schauen sie zu Gott auf, der der Einzige ihnen in der Höhe, über dem unnachteten Getriebe der Erde, in seinem Wirkungssplane unbeirrt und unerschüttert thronen bleibt, während auf Erden alles sich von ihnen wendet.

Von ihm

- B. 2. erhoffen sie die Spende der geistigen und sittlichen Gaben und Güter, deren sie zur Vollbringung seines Werkes als seine "Knechte" in der Geschichte und als seine "Mägde" im eigenen Leben bedürfen, um
- V. 3. 4. dem Hohn und der Verachtung inmitte der Bölker aufrecht und lebensvoll zu begegnen.

### V.

## Das Schickfal.

### Pfalm 124.

- 1. Wär' es Gott nicht gewesen, der unser war Sage es nur Jörgel —
- 2. Wär' es nicht Gott gewesen, der unser war Als Menschen über uns aufgestanden,
- 3. Dann hätten sie uns lebendig verschlungen Als ihr Zorn wider uns erglühte,
- 4. Dann hatten uns die Fluten verschwemmt Bog er doch wie zum Strombett über uns bin\*) —
- 5. Dann wäre er in der Tat über uns hingegangen In der fanatischen Strömung.
- 6. Gesegnet sei Gott, der uns ihren Zähnen nicht zum Fraß gelassen!
- 7. Wie ein Boget entrann unfere Seele aus der Steller Falle, Die Falle zerbricht — und wir sind frei!
- 8. Unfer Beistand wohnt im Ramen Gott, Der Himmel und Erde gestaltet.

Wie sehr die ganze Galuth-Geschichte des jüdischen Bolkes als Denkmal der unmittelbaren Gegenwart Gottes in der Geschichte dasteht, wie sehr und wie ost sich Israels Erhaltung inmitten der seindseligsten Bestrebungen rein nur als Produkt eines besonderen Gottesschutzes ans kündigt, besingt dieses Lied.

"Sage es nur Israel —" Trop des Hohnes und der Berachtung ber Bölfer, benen bas vorige Lied einen Ausbruck geliehen, schäme sich Israel nicht auf die Gottesnähe und den Gottesbeistand hinzuweisen, die sich schon in seiner blogen Existenz ausspricht und das gange Dasein des exilierten, und doch "ewigen Inden" zu einem nicht wegzuleugnenden Fingerzeig der göttlichen Waltung in der Geschichte stempelt. Wäre es nicht eben Gott gewesen, der ihm beigestanden, Gott, der, wie es im Schlufverse heißt, noch himmel und Erde gestaltet, hatte das durch die Bölfer wandernde Israel seine Zuversicht auf irgend eine andere Boteng gesetzt, längst ware der Rame Jude von der Erde geschwunden; teine andere Macht, nicht Reichtum, nicht Klugheit, nicht Menschenfreundschaft, nicht Schwertgewalt hatte das Bolt des weltgeschichtlichen Gegensates vor Untergang in der Gegenströmung der Zeiten zu erhalten vermocht. Nur dem Umstande, daß der Gott der Geschichte fein Gott geblieben, daß fein geiftiger Rern und feine fittliche Bestimmung und seine Lebensauschauung und Bestrebung dem Gottesziel in der Menschengeschichte parallel und adaquat geblieben, Geist, Unschauung und Bestrebung seiner historischen Gegner aber diesem Ziele widersprach, nur dem verdankt das Galuth-Bolt seine weltgeschichtliche Unsterblichkeit, und nur das verlieh ihm die Zuversicht, daß der welt gefchichtliche Bang ber Beiten seinen Sieg bedeute. הפח נשבר ואנחנו נמלשנו, "die Falle zerbricht - und wir find frei!" darin liegt der Schluffel zum ganzen Berftandnis der judischen Exilsgeschichte. Rie hat Israel die Bande gesprengt, die es gesesselt, nie die Falle zerbrochen, die es umfangen, es hat nie gegen die Gewalt gefampft, die es getnechtet, hat einen solchen Rampf nicht einmal versucht; es vermochte den Kampf nicht, es durfte den Kampf nicht und -- es bedurfte nicht sein. Die Bande, die es fesselten, waren in sich morsch, die Falle, die sie gefangen hielt, war in sich murbe, alle die Gewalten, die es knechteten, trugen in fich den Keim des Untergangs, fie waren nicht nur Israel gegenüber, sie waren an sich im Widerspruch mit allem, was auf dem Acter der Menscheithoffnung zur endlichen Blüte gelangen foll; ihr Bruch war gewiß, Irael hatte nur ihre Zeit abzuwarten, sie waren bem Untergang geweiht. In den Mighandlungen, die es erlitt, lag selbst

bie Bürgschaft ihres Endes. Die Behandlung, die diese machtlos preis= gegebenen Menschen inmitte der Bolter fanden, mar und ift zu allen Beiten der sicherste Gradmeffer für die Macht oder Dhumacht des Rechts und der Wahrheit, der Menschlichkeit und der sittlichen Bilbung unter irgend einem Bolte gu irgend einer Zeit. Die Ländergier, mit welcher der römische Abler auch das friedliche Judaa als die Judaa faptiva an den Ruhmeswagen seiner Imperatoren schmiedete, die Ent= artung, mit welcher der triumphierende "Liebling des Menschengeschlechtes, ber jeden Tag unter die verlorenen gahlte, welchen nicht eine Buttat bezeichnete", judische Anaben der viehischen Lust und judische Manner der blutigen Kurzweil opferte, schrieben sich damit ebenso das eigene Todesurteil wie der Fanatismus des Mittelalters mit Judenzoll und Judenrechten, mit Judengaffen und Judenhegen nur fich felbst an die Pforten feiner Burgen das rote Zeichen der Gottesvehme ichrieb. waren ja dieje alle nur Entladungen allgemeiner "fanatischer Strömungen", die freisich in dem wehrlosen, rechtlosen, geächteten "Judenvolke" ein eigenes für fie gegrabenes "Bette" erblickten, in welches fie am ungehindertsten, weil straflos, ja Ruhm einerntend, die falben Wogen ihrer unlanteren But entladen fonnten. Das judifche Bolf überlebte fie alle, weit es allein zu den Gehentten aber nicht zu den Bentern, ju den Märtyrern aber nicht zu den Marterern gahlte, die Schlachtopfer der Zeiten bildete aber teinen Teil an den Menschenschlächtereien hatte, weil es in feiner Burudgezogenheit den Geift des Rechts und der Menich= lichkeit, den Beift der Milde und der Sitte pflegte und aus einem Born der Gotteserkenntnis ichopfte, der die Sohne an dem Grabe der hingemorbeten Bäter die Zuversicht zu fassen lehrte, daß trot allem doch "immer größer und immer beiliger die Gotteserkenntnis und damit das Bottesreich auf Erden werbe", vor deffen Morgenrote Die, Die Bolter selbst wie Israel verderbenden Geister der Racht und des Wahnes flieben. "Die Kalle bricht - und fie find frei!" "Ihr Beistand wohnte in dem Ramen; Gott, der Simmel und Erde gestaltet", in der Ertennt= nis und der Zuversicht, mit welcher der Rame die judische Bruft, als der Rame deffen erfüllt, der ihr nicht nur der vorweltliche Schöpfer, fondern der ift, der noch Simmel und Erde gestaltet und jeden Bendelichlag ber Beiten regiert. -

Dieser Zuversicht leiht das folgende Lied:

#### VI.

## Das Galuth-Zion.

Psalin 125.

Worte, und singt: wie durch den Gottesschutz, der das jüdische Volk zu allen Zeiten so sichtbar begleitete, dieses Wandervolk, nach dem Untergange seines Tempels, selbst der lebendige Zionsberg geworden, der die Gegenwart Gottes auf Erden verherrlicht und den Sieg des Guten allen Guten verkündet.

- 1. Die auf Gott vertrauen, sind wie Zions Berg, Der nimmer wankt, der ewig bleibt.
- 2. Jerusalem hat Berge um sich, Gott aber ist rings um sein Volk von jetzt auf ewig.
- 3. Denn nimmer gewinnt der Bosheit Szepter Ruhe Auf dem Lose der Gerechten, Darum brauchen die Gerechten nicht selbst Hand zu legen an die Gewalt.
- 4. Den Guten, Gott, gib Gutes, Und denen, die gerade bleiben in ihrem Herzen.
- 5. Die aber ihre Krümme immer weiter abwärts von dem Geraden ziehen,

Die lasse Gott gehen mit den Vollbringern der Gewalt, — Friede über Israel!

#### VII.

## Die träumenden Säer.

Pfalm 126.

- 1. Wenn Gott Zions Rückfehr wendet Sind wir wie Traumende gewesen.
- 2. Tann wird mit Lächeln unser Mund Und unsere Zunge mit Jauchzen sich füllen, Dann wird man unter den Völkern sprechen: Un diesen hat Gott Großes getan —

- 3. Großes hat Gott immer an uns getan: Wir find heiter geblieben!
- 4. Wende Gott unsere Verbannung Wie Springquellen im Süden!
- 5. Die in Tränen fäen Werden in Jauchzen ernten.
- 6. Gehe er immer hin und weine, Der den Strich der Aussaat trägt, Er kommt, kommt heim mit Jauchzen, Tragend seine Garben.
- B. 1. Wie dem Träumenden, in einer Welt seiner inneren Gebilde besangen, die äußere Wirklichkeit entgeht, so spinnen die Jahrhunderte des Galuthleidens Israel in sein eigenes Stilleben ein. Es merkt nicht die Veränderungen, die um es vorgehen, noch weniger den bes deutenden Anteil, den es selbst, ihm unbewußt, mit seinem gegensätzlichen Ausharren im Leid, an den fortschreitenden Umwandlungen der Zeiten hat. Erst wenn Gott seine Zerstreuten wieder nach Zion sammelt, erwachen sie wie aus dem Traum und gewinnen ein ganz anderes Beswußtsein von der Bedeutung der Jahrhunderte, die über ihnen hingegangen, von dem, was diese Jahrhunderte ihnen, was sie mit ihnen der Menschheit gewesen.
- 2. 2. 3. Aber auch die wache Menschheit um sie hat kein Bewußtssein von der Seligkeit im Weh, von der Heiterkeit in Tränen, die dieses Traumgeschick Israels während seiner Leidensjahrhunderte charaksterisiert. Freitich, wenn sie die lachende Freude, das jauchzende Glückgewahren, zu welchen die zur Erlösung Geweckten erstehen, ringt ihnen das Außerordentliche dieser Erlösung das Geständnis ab, daß Gott Großes an diesen so Lang und Schwergeprüsten getan. Allein von dem Großen haben sie keine Ahnung, das Gott während der Zeit all dieser sangen und schweren Prüsung an uns getan, haben keine Uhnung von der Wundergröße der Gotteskrast, die uns mitten in diesen langen und schweren Prüsungen geistesfrisch und heiter zu erhalten wußte.
- 23. 4. 5. Mag darum immerhin die Ertösung nicht altmählig, mag sie immerhin "wie Springquelten in sonndurchgtühtem Sande", plötzesich und unerwartet eintreten, mag immerhin, ungemildert, Druck und Hochn Israels Los bis zum Augenblick der Ertösung bleiben: jede Träne die Israel weint, ist eine Saat, ausgestreut in den Schoß der Zukunft,

aus welcher die heiterste Menschheiternte für Israel und die Menschheit erblüht.

In "Jisreel" ward "Jiffrael's" Rame verwandelt, zur "Gottes-Saat" ward der "Gottes-Sieger", als Gott nicht zu irdischem Sieg, sondern zu irdischem Leid sein Volk in die Verbannung streute. Ihnen unbewußt, im Traum ihres Galuth befangen, waren und sind sie die Sämänner der Gottessaat inmitte der Völker, wohin Gott sie gestreut.

Sie hatten bie Saat bes "Idealen" zu ftreuen, und durch ihr Beispiel zu zeigen: daß es ideelle Guter gebe, für die ein Bolt bereit fein konne, alles einzusetzen, was fouft an realen Werten Stab und Buversicht ber Menschen und Bölter bildet. Leben und Freiheit, Besit und Ehre, ja bis auf das nadte Recht auf Besitz und Chre, Freiheit und Leben, hatten fie alles preisgegeben für ein unsichtbares, untaft= bares But, das in dem Register des Staatshaushaltes der Bolter feine Stelle hatte. Wie oft mar die Berfuchung an fie herangetreten, zeigte ihnen den glänzenden Weg offen zu allen Bürgerrechten und Bürgerehren, ju allem Burgergluck und Burgerglang, den fie mit einem Borte des Albfalls zu betreten vermöchten, und zeigte ihnen daneben all' den Sohn und die Erniedrigung, alle die Entfagung und Entbehrung, alle die Berfolgung und Beschräntung, all' das Glend und den Jammer, die ihr und ihrer Kinder Los für alle Zeit verblieben, so sie in ihrer törichten Bartnäckigkeit verharrten. Sie mählten die Rot und den Jammer und blieben treu.

Sie hatten die Saat der "Gotteserkenntnis" zu streuen. Fingerzeig göttlicher Waltung, Denkmal und Beweis der Gottesgegenwart in der Geschicke und dem Geschicke der Lökter ward die Judenheit, ward jeder einzelne Jude durch sein Dasein und durch das, was er litt und ersuhr unter den Menschen, sür die Menschen, unter denen er es litt und ersuhr unter den Wenschen, schon vor Jahrtausenden, schon an der Wiege dieses Loktes, war ihm diese Zerstrenung mit allem Herbsten des Galuth Geschicks, zugleich aber auch seine "nur III pu,, seine "desungeachtet" im Gottesbunde gesicherte Erhaltung inmitten aller dieser herbsten der Leiden augekündigt. Und das Buch dieser Ankündigung, das Buch dieses "Bundes", war, durch besondere Gottessügung, in die Hände aller der Bölker gekommen, unter die er es verwies, und die sich, mit diesem Buche in der Hand, als die Wertzeuge der Gottesverheißung, als die Vollstrecker seines Geschieß bestrachten kounten und sich leider unr zu sehr als solche betrachtet haben. Und wenn nun dieses Buch die

Duelle der Erleuchtung und Erhebung, die Quelle der Gesittung und Tröstung für alle geworden ist und werden sollte, in deren Hände es tam, und die Basis ihrer Gotteserkenntnis, ihres "Gottes-Glaubens", wie sie es nannten, bildete, so war jeder Jude, für die Denkenden unter ihnen, das lebendige Zeugnis und Insiegel der Göttlichkeit der "Schrist", die ihnen zum Boden all ihrer Tröstungen und Hofsnungen geworden.

Sie hatten die Saat der "Gottesfrucht" zu streuen, und durch ihr Beispiel zu zeigen, wie der Gott jenes "Bundes" tein Gott der Tempel und Altäre, kein Gott der Priester und Opser sei, mit denen die heidnische Welt ihren Göttern zu genügen vermeinte; daß viels mehr der Gott jenes Bundes ein Gott des Menschengeistes und sherzens, ein Gott der Menschenrede und stat, des Menschenwollens und vollbringens, des Menschenstredens und segnießens, der Menschenst und milie und sgesellschaft sei; daß "Ihn Verehren": "Ihm Gehorchen" bedeute, und er nicht in Tempeln und an Altären, sondern in Hausern, an Wiegen, am Tische, im Familiens und Geschäftsleben, zu Hause und auf Reisen, in der stillen Kammer der vereinzelten Zurückzezogensheit wie auf dem Markte der geschäftigsten Öfsentlichkeit, durch opsersfreudige Hingebung und Gestaltung alles inneren und äußeren, Einzelnsund Gesamtlebens seine Verehrung erwarte.

Sie hatten damit zugleich die Saat der "irdischen Gottseligteit" zu streuen, hatten durch ihr Beispiel zu zeigen, welch' eine Bestiedigung des Menschengeistes und seemütes, somit welche Heiterkeit des Daseins, welche Glückseligkeit ein solches in Gottessurcht ausgehendes Leben schon hier auf Erden und inmitten so vieler irdischen Berkümmerung zu gewähren vermag, und wie der wahrhaft Gottessürchtige mit seinen Hoffnungen und Tröstungen nicht erst auss Jenseits hingewiesen ist, sondern mit dem Altare, den er seinem Gotte in seinem Herzen und seinem Hause ersrichtet, der Gottesherrlichkeit schon auf Erden die Stätte bereitet, in deren beseltigender Rähe und unter deren erlenchtendem und segnendem Strahl ein Leben voller Seligkeit inmitten aller Sorge sich entsaltet.

Sie hatten die Saat allgemeiner "Menschenbildung" zu streuen, indem sie inmitten einer mehr und minder durch Barbareis und Kultursabstusung sich charakterisierenden Welt ein Volksleben lebten, in welchem das Gebiet des Geistes kein "Soch" und "Niedrig" kannte, in welchem zum Anteil au einer geistigen Nationalbildung und zur Pflege einer Nationalwissenschaft seder Sohn des Volkes berusen war; welchem das, was man in anderen Areisen den "Berus" nannte, als das rein Zusällige erschien, einen Anspruch auf die höchste Geistesbildung ein jeder hatte,

sittigende Geistesbildung unzertrennbar von der allgemeinen Menschenwürde und allgemeinen Menschenbestimmung war, und dieses Leben im Gebiete des Geistes alle Unterschiede ausglich, in welche sonst die verschiedenen Lose des Geschickes die eine Menschengesellschaft klüstet.

Sie hatten die Saat beglückender "Häuslichkeit" zu strenen, ins dem sie, getragen von reiner Sittlichkeit und vom Geist der Pflicht und der Liebe, ein Gatten und Familienleben zu verwirklichen hatten, das durch die Treue und Innigkeit, durch die opferfreudige Hingebung und Anhänglichkeit ein Gattenleben, ein Leben der Eltern mit den Kindern, ein Leben der Geschwister mit Geschwistern, ein Leben für Eltern, sür Kinder, für Geschwister erzeugte, das selbst einer sonst verkennenden Welt beneidenswert in die Augen leuchtete.

Sie hatten die Saat eines "autonomen Gemeindelebens" zu streuen, indem sich in ihrem Gemeindeleben das Musterbild eines Bersassungs- lebens darstellte, in welchem das Gesetz unantastbar über allen in gleicher Mächtigkeit schwebte, gegen dessen Berwirklichung niemand etwas, sür dessen Berwirklichung jeder mit dem Gewichte seiner Stimme einzutreten vermochte, alle Autorität im Schoße der Gesamtheit beruhte und nur durch übertragung, traft Bollmacht, und so weit diese Vollmacht reichte, geübt werden konnte.

Sie hatten die Saat einer gegenseitig helsenden "Bruderliebe" zu streuen, die, nicht von den wandelbaren Regungen mitleidigen Mitgefühls, die, getragen von dem unwandelbar ernsten Diktate der Pflicht, in jedem leidenden, jedem hilfsbedürstigen, jedem wankenden Bruder den mit dem Gottesverspruch an sie Gewiesenen erkannte, dem zuvorkommend opfer streudige Hilfe zu leisten jeder von Gott gespendete Groschen göttliche Ansorderung brachte, die nichts ansschließlich sür den egvistischen Berbrauch, die in allem den der Bruderliebe geweihten Zehnten erkennen ließ, und jeden besitzenden Juden zum Almosenier einer durch eigene Pflichtbeiträge sich bildenden "Armenkasse" bestellte, woraus sich iener jüdische Wohltätigkeitsssinn erzeugte, der, zum Bunder einer stannenden Welt, das von der Welt zum Proletarier verurteilte Bolk, das einzige sein sieß, ir welchem kein wirkliches Proletariat mit all dem Gesolge physischer und sittlicher Verkommenheit austommen konnte.

Sie hatten die Saat jener jüdischen "Barmherzigkeit und allweiten Menschenliebe" zu streuen, die jeden echten Inden als den Sohn Abrahams, und jedes jüdische Hans als im Geiste jenes Mannes gebant charakte rifierte, der vor seinem Zelte im Sonnenbrand saß, um an fremden Wanderern das Gebot der Menschenliebe zu üben; die das jüdische Herz

zum allgemeinsten Mitgefühl stimmte, und die jüdische Hand zur immer bereiten Spende öffnete, an die nie umsonst die Not appellierte, und die, während die Welt sie im Dulden die ersten sein ließ, ihrerseits immer im Helsen die ersten waren, wo und von wem auch der Ruf nach Hilse ergehen mochte.

Sie hatten mit ihrem (Beschicke und ihrer unerschüttert ansharrenden Geduld, mit ihrer umwandelbaren Hossinung auf die einstige Erleuchtung der Bölter, die Saat der "(Bleichberechtigung" aller Menschen zu streuen. Machtlos, jedem Belieben einer seidenschaftlichen Wissenschen zu streuen. Machtlos, jedem Belieben einer seidenschaftlichen Wissensch an der Pforte der Mächtigen, an dem Wege der Völter, wiesen, sei es mit stummberedter Bitte, sei es mit santberedtem Worte, immer wieder und wieder auf die Magna Charta der Menschheit hin, nach welcher Gottes die Erde und jedem Menschenschen mit von Gott geschenttem Hiersein das Recht auf unverkümmerte Entsaltung eines rechtlichen Lebens verbrieft ist, und mit ihrer stummberedten Bitte und ihrem santberedten Wort hatten sie das Rechtsbewußtsein wach zu rusen, an dessen allgemeinster und durchsgreisensster Betätigung die Erlösung aller Gedrückten hängt.

&. 6. Und wenn nun einst diese Saaten, die sie mit Tränen gesäet, gleichzeitig mit ihrer Erlösung und ihrer Rücksehr nach Zion zur allgemeinen Erlösung der Menschheit aufgehen werden, dann werden sie auf Zion "jauchzend ihre Garben heimtragen", dann wird die Zions» höhe von allen irdischen Höhen getragen erscheinen, und hinauspilgern werden die Bölker zum Hause des Gottes Jakobs, um zu sernen von seinen Wegen, um zu wandeln in seinen Pfaden.

#### VIII.

## Das jüdische Haus.

Pfalm 127.

1. Wenn Gott ein Haus nicht weiterbant Haben sich vergebens die Bauer daran gemüht. Wenn Gott eine Stadt nicht hüten wird Hat vergebens der Hüter gewacht. 2. Vergebens — ihr fühlt's — ist euer Frühaufstehen, ist euer Späthinweilen,

Darum effet ihr das Brot ber Sorgen — Seinem Geliebten gibt er so Schlaf!

- 3. Sehet, Gottes Erbteil find Kinder, Lohn ift Leibesfrucht.
- 4. Wie Pfeile in Heldenhand So find der Jugend Kinder.
- 5. Glücklich der Mann, der seinen Köcher voll hat von ihnen! Die werden nicht beschämt Wenn sie öffentlich mit Feinden reden.

"nie blieben heiter", sang das vorige Lied von der Glückseligkeit unter Tränen, von der Heiterkeit im Weh, von der Frensbigkeit inmitten aller Sorgen, die den Juden in seinem "träumenden" Galuthgeschicke so hervorleuchtend charakterisiert. Dies und das folgende Lied gewähren einen Einblick in das Gemüt eines solchen jüdischen Wundermannes. Das vorliegende zeigt den Talisman, der die Sorge bannt, das solgende den Juwel, der glücklich macht.

- 2. 1. Wenn Gott, singt unser Lied, das Werk der Menschen nicht fördert und schirmt, so ist alle Tätigkeit der Menschen vergebens, mag es sich um Gründung und Erhaltung eines einzelnen Hauses, mag es sich um Schutz und Sicherheit einer ganzen Stadt handeln. Der einzelne wie die Gesamtheit können nur "das Ihrige" tun, können, so weit ihre Kräfte reichen, den beabsichtigten Zweck nur vorbereiten, haben aber mit dem Auswand aller ihrer Kraft den Erfolg nicht in Händen; sie streuen die Saat, daß sie ausgehe und gedeihe, steht bei Gott.
- V. 2. Das Bewußtsein dieser Unzulänglichkeit aller menschlichen Bemühungen raubt den gewöhnlichen Menschen Schlaf und Ruhe, macht ihr Leben zu einem Leben voller Sorgen und verbittert ihnen selbst den Genuß des bescheidensten Stückhen Brotes, das sie errungen.

Dasselbe Bewußtsein enthebt aber den, der sich als '7 777 sühlt, (777 ist ein passiver Begriff), der sich gleichsam der "Freundschaft" Gottes bewußt ist, aller Sorgen. Er weiß, daß Gott an allen seinen Sorgen teilnimmt, weiß, daß Gott von den unzulänglichen Kräften des Menschen nur das Mögliche verlangt, um dann seinerseits das übrige zu tun. Und eben weil er weiß, daß, wenn er auch gleichsam in Leistung des Unmöglichen sich aufreiben würde, er dennoch des alles bedingenden Beistandes und Segens "seines Freundes" nicht entraten

tönnte, so bleibt er mit Sorgen und Mühen in den Schranken des Mögslichen, kennt nur die eine Sorge: pflichtgetren das Seinige zu tun, und hat er das Seine getan, so ist er mit seinen Sorgen zu Ende. Wo der anderen Sorge beginnt, da ender die seine, und eben das, was den anderen Schlaf und Ruhe raubt, gibt ihm, dem sich der Liebe Gottes Bewußten, die Ruhe.

- W. 3. Selbst Kinder, so ganz geeignet, die Sorge des Mannes nicht nur an Umfang zu vergrößern, sondern in buchstäblichem Sinne zu einer endlosen zu machen wächst doch nicht nur mit jedem Kinde die Zahl der Wesen, die der Fürsorge des Mannes bedürsen, sondern reicht durch die Teilnahme für die Zukunft von Kindern und Enkeln in der Tat in unbegrenzte Ferne selbst Kinder erfüllen ihn nicht mit nie zu beschwichtigender Sorge. Söhne sind ihm "von Gott überwiesenes, für Gott zu verwaltendes Erbteil", und Kinder überhaupt sind ihm "Lohn". In jedem Kinde sieht er sich mit neuem lohnenden Vertrauen von seinem Gotte beglückt, der seinen Händen aufs neue ein Wesen aus seinem teuersten Seesenschaße zur pflegenden und erziehenden Fürsorge übersantwortet. Je mehr Kinder, se betohnter fühlt er sich und ist, wenn sür einvas, für die seinen Kindern zuzuwendenden Sorge des göttlichen Beistandes gewiß.
- 2. 4. Darum beirater er auch in jungen Jahren. Es hatt ihn der Gedanke an die unvermeidliche Sorge nicht guruck, Bater gu werden. Er weiß, daß "Rinder der Jugend wie Pfeite in der hand eines Starken find", daß jugendlichen Eltern die Erziehung von Rindern am ficherften gelingt. Die Aluft an Frische und Lebensmut ist bei Frühverheirateten noch nicht jo groß zwischen Eltern und Mindern, das gegenseitige Berständnis ift größer, Geduld und Beiterfeit, diese fordernden Benien der Erziehung, find in größerem Maße vorhanden, und - nach menschlicher ist die Wahrscheinlichkeit größer, die Rinder bis in die Boraus jicht Reife ihres selbständigen Mannes und Frauenlebens, als teilnehmende Freunde ratend und helfend hineinzubegleiten. "Bie Pfeile in der Sand eines Starken, jo find Rinder der Jugend", es gelingt den Eltern ihnen die Richtung auf das einzige Biel bin mit Entschiedenheit zu geben, für welches Gott ihnen die jungen Seelen anvertraut, und, wie der von starter Sant geschoffene Pfeit, der Sand entflogen, noch die Braft des Schützen und damit ohne Schwanken und Abirren die Richtung in fich trägt und verfolgt, die des Starten Sand ihm gegeben; jo bleiben die von jugendlicher Mannesfrische erzogenen Rinder, auch der erziehenden Sand entwachsen, der Richtung und dem Ziele ohne Edmanken und

ohne Abirren treu, die sie von der erziehenden Sand des Baters und der Mutter empfangen.

"Pfeile" in der starten Sand find dem judischen Manne seine Rinder. Bum "Beeresdienst", auf feinen Boften von Gott gestellt, begreift fich jeder judifche Mann, foll mithelfen alles Gemeine und Schlechte, alles Unedle und Riedere niederzutämpfen und dem Reiche des Guten und Edlen, des Reinmenschlichen und Göttlichen, dem "Gottesreiche" auf Erden einen immer größern Sieg mit zu erftreiten. Er weiß es, daß "aus dem Munde der Kinder", aus der Erleuchtung und Weihe jedes kommenden Geschlechtes, sich dieses Reich Gottes erbaut; in jedem Säugling, der auf feinen Urmen zuerft dem Sonnenlichte gulachelt, ift ihm ein "Pfeil" in die Band gelegt, diefen Sieg des Guten und Gött= lichen erstreiten zu helfen. Er pflanze seinem Rinde den tiefften Abscheu ein gegen alles Bemeine und Schlechte, er erziche es zu einem wackeren judischen Manne, zu einem wackeren judischen Weibe, und er hat damit im Dienste Gottes einen Pfeil abgeschoffen, der längft, wenn ihn der Rafen deckt, noch siegreich weiter streben, und, die auerzogene Kraft auf Rinder und Kindestinder weiterpflanzend, noch in späterm Geschlechte ben Rampf fiegreich weiter führen wird, den der Ahn durch die Erziehung feines Rindes für den Gottesftreit, auf Gott vertrauend, begonnen.

B. 5. Darum אישרי, blüht eben der in wahrhaft ewigem Fortschritt fort, der "seinen Köcher recht voll von diesen Pseilen hat", der reich an für das Rechte, für die Richtung auf das Rechte, wohlerzogeneu Kindern ist! "Sie" — er sowohl wie seine Kinder — haben nie die Öffentlichkeit zu scheuen, sie können männlich auftreten für das Rechte, kein Feind kann je die Kinder mit dem Andenken der Eltern, die Eltern mit dem Makel ihrer Kinder schmähen — er zugen. der esten zu kann es kann er kann eine Kinder schmähen — er etter kinder schmähen — er etter etter etter esten es

IX.

## Das jüdische Glück.

Pfalm 128.

1. Glücklich jeder Gottesfürchtige, Der in feinen Wegen geht!

- 2. Deiner Sande Müh', wenn du die genießest, Glücklich bist du dann und Gutes ist dein.
- 3. Dein Weib wie blühender Weinbaum im Innersten beines Hauses,

Deine Rinder wie Stbaums Setzlinge rings um beinen Tisch. —

- 4. Siehe, wenn es jo ist, dann ist gesegnet ber Mann, ber gottesfürchtig ist!
- 5. Segne bich Gott aus Zion! Siehe auf Jerusalems Heil so lange du lebst,
- 6. Und siehe Kinder deinen Kindern, Frieden über Fraet!

Welch einen Talismann der Jude an dem Bewußtsein der "Gottessfreundschaft" und an der überzeugung besitze, daß er sein Haus nur für Gott und darum auch mit Gott baue, und wie dieser Talisman die "Sorge", diesen Feind des Schlases und der Ruhe, aus seinem Hause bannt, das hat das vorige Auswärtstied gesungen. Bedeutsam nennt "Salomo" bessen überschrift. Lehrt uns doch dieser Name, daß selbst salomonische Zeiten, in welchen "Silber sür nichts geachtet wurde", in welchen "von Dan bis Beerscheba seder unter seinem Weinstock und seinem Feigenbaum saß", die Sorge wohl kennen, daß selbst solche Zeiten des jüdischen Talismans gegen die Sorge nicht zu entraten versmögen, und daß selbst in solchen Zeiten das Haus, das nicht mit Gott erbaut wird, vergebens des Kranzes der Vollendung harrt. —

Dieses Lied führt uns nun in das Innere eines jüdischen Hauses und besingt das "Glück" und das "Gute", das dort heimisch ist, besingt den "Segen", der dem jüdischen Mann als Ideal seiner Wünsche hinieden vorschwebt.

"Gottessurcht und Arbeit" sind die Quellen dieses Glückes, Weib und Minder, Interesse für alles geistige und materielle Anliegen seines Bolkes in der Gegenwart, für die Zukunft seines Hauses und seines Bolkes in der Ferne, bilden die Bestandteile dieses Glücks.

&. 1. Zum "Glück an sich" genügt überhaupt schon Gottesfurcht und ein rechtschaffener Wandel in von Gott vorgezeichneten Wegen. Unabhängig von der Gunst oder Ungunst des Geschiekes ist der gottesfürchtige Walter in Gottes Wegen nicht nur nie unglücklich, er ist glücklich in sich, die Gottessurcht selbst und das rechtschaffene Streben in Gottes Wegen ist, unabhängig von jeglichem Ersolg, an sich das Beglückende. Begreift ja der jüdische Sprachgedanke Glück überhaupt nicht als als eine Summe bereits gezählter Errungenschaften, sondern als wur, als innegewordenen Fortschreitens, und zwar nicht als wur in zähle und wägdaren Gütern, sondern in Gütern der inneren Vollendung, in Schäßen an geistiger und sittlicher Veredlung. Wie und Freude das Gefühl des Wachsens, now = nou, und Wonne Gefühl des fruchtnahen Blühens ist, wur = jux, so ist und Glückseligkeit überhaupt: wur, das Bewußtsein des Gedeihens, der fortschreitenden Annäherung zu dem Ziele unserer Bestimmung. Zu dieser Vollendung, zu diesem Ziele unsserer Bestimmung gehört aber die Heiterteit des Entsagens nicht minder, als die Dankbarkeit des Genießens, die Standhaftigkeit im Leid nicht minder als die Bescheibenheit in Freuden. Der Gottesfürchtige, der nur in von Gott gewiesenen Wegen wandelt, jung, er schreitet immer sort, ihm sind Freude und Leid nur verschiedene Pensa der einen großen Lebenssausgabe treu zu erfüllender Psiicht, und sede ersütlte Pssicht ist ihm eine bereichernde Errungenschaft, ist ihm ein weiterer Fortschritt auf der gottgewiesenen Bahn, er kennt keinen Rückschritt, keinen Verlust, ihm ist alles Gewinst, in Freude und Leid schreitet er ewig sort.

- 2. 2. Wenn aber zu dieser immer beglückenden Gottessurcht auch von äußerem Ersolg begleitete Arbeit sich gesellt, dann hat er den Gipfel irdisch erreichbaren "Gutes" errungen, "das Gute ist seine", ist die Frucht seiner Mühe, ist die gottgesegnete Errungenschaft seiner Tätigkeit, und das ist eine tohnende Höhe, eine Süßigkeit des Glückes, die der entbehrt, die der nicht kennt, dem mühelos die äußeren Güter eines entbehrungslosen Daseins geworden, der nicht zu "arbeiten" braucht sur Weib und Kind.
- B. 3. Wenn das Weib in heiterer Zufriedenheit im Hause blüht, wenn die Kinder in gesunder Frische um den Tisch gedeihen, so ist es sein Weib, sein Haus, sind es seine Kinder, ist es sein Tisch, das bescheidene Glück der Seinen ist die Frucht seiner Bemühungen, die Rose der Gesundheit, der Strahl der Heiterkeit, die Stimmung der Zufriedenheit, die ihm aus dem Kreise seiner Lieben anlächeln, sind der Lohn seiner Arbeit, er hat das Glück der ihm tenersten Wesen mit dem Aufgebot des Edelsten seines Wesens, mit der Anstrengung seines Geistes, mit der Arbeit seiner Hand, mit seinen Kenntnissen, seinen Fertigkeiten, seiner Kunst, seiner Tätigkeit, mit seinen besten persönlichen Leistungen unter Gottes Beistand erworben, und dies Bewußtsein, der Stempel seiner eigenen, mit Gottes Segen vermählten Krast, den alles trägt, verseiht jedem Körnsein Daseinsbestriedigung und Wohlbeha-

gen, das er den teuren Seinen zu gewähren vermag, einen beglückenden Reiz, der vergebens auf anderem Wege erstrebt wird. Es ist das Besglückende der Arbeit in weitem Sinne gegenüber dem mühelos das Dasein versorgenden und schmückenden Napital. Ein mühelos versorgtes Dasein muß sich außerordentliche Freuden erkausen. Dem durch Arbeit gewonnesnen Leben ist die Freude in Stunden des gewöhnlichsten Tages gestreut. "Genießest du die Mühe deiner Hände, dann schreitest du immer zum Glück und Gutes ist dein!"

Es ist aber unserem Liede das Weib zu, der edelste Baum, edel durch seine Frucht, "die Gott und Menschen ersreut," und es blüht wur nur zurut, im "innersten Innern des Hauses". Des jüdischen Weibes Königtum und Paradies ist das Haus. Und es sind die Kinder wird "Settlinge" jeues Baumes ewig "frischer Schöne", dessen Frucht sind "Kinder des Lichts und der Weihe", und sigen "rings um der Eltern Tisch", sie sind die liedste Umgebung der Eltern, blühen auf unter dem Blicke des Vaters und der Mutter, sind nicht der Pslege und Gesellschaft von Mietlingen überwiesen. —

- B. 4. הגה בי בן, "fiehe wenn es so ist," wenn unter dem züchtigen Watten des Weibes Kinder in hoffnungsvoller Jugendfrische um den Tisch ihm erblühen, und dem "Mühen seiner Hände" die Ernährung dieser Tenern gelingt, dann fühlt sich "gesegnet der Mann, der Gott sürchtet", "dann hat ihm Gott sein Hoffen und Bünschen gekrönt", und er spricht mit dem ersten Bater des jüdischen Hauses zur genen an Erner genüber, die du deinem Jiener erwiesen", Worte des Mannes, der mit seinem Namen uns das dienend und arbeitend gewonnene Familienglück als Ideal eines jüdischen Mannes vererbt.
- B. 5. Aber es ist der Segen und das Glück eines gottesfürchtigen jüdischen Mannes, und der gottesfürchtige jüdische Mann sühlt sich und sein Haus nicht als Mittelpunkt und Umkreis seines Strebens und Segens, sühlt sich und sein Haus nur als Zweig und Glied jenes großen Areises, dessen Mittelpunkt in Jerusalem-Zion liegt. Das Gotteswort, das zu Zion unter Chernbimsittichen ruht, und im Jerusalem-Ibeale seine Berwirklichung sinden soll, ist der Born seines Strebens und die Quelle seines Segens. Dem Worte zu Zion gehört sein Haus und sein Wirken, aus dem Worte zu Zion quillt ihm Arast und Begeisterung. Für Zion hat er sein Haus gebaut, sur Zion sein Weib gesreit, um Zions Willen sich Kunder gewünscht und für Zion erzieht er die, die Gott ihm ges

schenkt. Mit seinem Hause, seiner Ghe, seinen Kindern einen Stein zum Bau, zum Wiederbau Ferusalems zu tragen, das ist der Gedanke, der sein Leben durchzieht, er erwartet nur Segen aus Zion und kennt kein individuelles Glück, das nicht Ferusalem zu Gute kommt, das nicht als Beitrag zur Verwirklichung jenes jüdischen Gesamtheitsideals sich fügt, das den "Frieden" bedeutet, "in dem Gott sichtbar ist."

Darum wünscht ihm unser Lied den Segen aus Zion, und daß er fein lebelang am Aufblühen Jerusalems sich erfreue.

Dieser Anteil an dem Geistesschatz seiner Nation und dieses warme Interesse sür die geistigen, sittlichen und materiellen Anliegen seiner Gesamtheit, sie sind es aber erst vollends, die das Glück eines jüdischen Mannes vollenden und sichern, sie sind es, in denen die Volksinstitution, die am Sinai begann, den Stolz ihrer Verwirklichung seiert, in denen der unendliche Segen jenes "Bortes" sich kündet, das nicht ein Neich mit Priestern und ein Volk mit Heiligtümern, sondern ein "Reich von Priestern" und ein "heilig Volk" schaffen will.

Unter der Herrschaft dieses "Wortes" sinken die Unterschiede der mehr oder minderen Schicffalsgunft, die überall sonft die Befellschaft in Standes- und Berufsschichten flüftet, faft bis zum Berschwinden gufammen. Die eine große, gemeinfame, geiftige und fittliche Rationalauf gabe und Nationalarbeit erteilt jedem judischen Manne, erteilt felbst unserem judischen "Arbeiter", dessen Gluck das Lied besingt, und der נהנה מכפו, fich von feiner Bande Arbeit ernahrt, die gang gleiche Bobe des Berufs, weist allen ein gemeinsames Terrain des Strebens und Wirkens, des Leiftens und Spendens zu, auf welchen alle die gemeinsame Löfung der Lebensaufgabe finden follen und Achtung und Anerkennung, ja unfterbliches Undenken in der Reihe der Menschengeschlechter finden können. Und wenn eines Mannes höchster und füßester Lohn in dem Bewußtsein geerntet wird, eine Stelle auszufüllen in Gottes großem Saus halte, etwas zu fein und zu bedeuten, mit der trenen Berwendung der ihm verliehenen Gaben und Mittel, wie bescheiden und unscheinber auch immer deren Maß sein möge, ein Mitarbeiter zu sein an dem großen Menfchenbau, für beffen Forderung Gott ins irdifche Dafein ruft: fo liegt die Gewinnung dieses beglückenden Bewußtseines teinem naber als dem judischen Manne, der, gleichviel ob Handwerter oder Raufmann, Künftler oder Gelehrter, in erster Linie Inde ift, ja mit altem nichts anderes als Jude fein will, der gemeinsamen judischen Aufgabe ange hört, aus ihr feine Kraft schöpft, und in ihrer Mitforderung seine Be beutung und die unverlierbare Frucht feines Daseins erblickt.

Und wenn auch fichtbar jest nicht das "Wort" zu Zion unter Cherubim wohnt, Berufalem tein Gott offenbarender Segen umftrahlt, und Berufchatem Bions Sohne von beiden fern ihre Aufgaben zu lofen haben - der judische Mann, der noch heute das Beste seines Geiftes und seiner Gesinnung aus dem von Zion mitgeflüchteten Bottesworte trinft, noch beute fein Leben lang, wie einft als Unabe, als Jungling, jo aud; als Mann und Greis nicht aufhört aus diefem Borne aller Erkenntnis und alter Beredlung den Trunk feines Lebens zu ichovfen; der judische Mann, der noch heute mit Geift und Berg, mit Wonne und Tat, mit Zeit und Geld Mittrager und Mitarbeiter ift in der Berbrude= rung feiner Gemeine für den immer reineren und immer volleren Hufbau eines judischen Lebens auf Grund jenes Gotteswortes, für Bestaltung einer judischen Wirklichkeit, in welcher alle die Beilesbluten der ann und מבודה חסרים und נמילות חסרים, fichtbar zu Tage treten; ber Mann ichopft noch heute feinen Segen aus Bion, ber blickt noch heute fein Leben lang auf Jerufalems Beil und arbeitet an Jerufalems Wiedererstehung, לברכך ד' מציון וראה בשוב : Bort שמיון וראה בשוב ד' מציון וראה בשוב ירושלם בל ימי חייך, ce jegne dich Gott aus Zion und fieh auf Jernfalems Beil so lange du lebst!"

B. 6. Und wenn ihm nun noch das Glück wird, "Kinder seinen Kinsbern" zu sehen, wenn ihm das Glück wird, in den Kindern seiner Kinder seine Kinder erblicken zu dürsen, wenn Geist und Gesinnung, die er in seisnen Kindern zu pslegen bemüht gewesen, vor seinen Augen auch sich in seinen Enkeln weiter vererben, wenn er so der eigenen hiniedigen Unssterblichkeit, seines irdischen Fortlebens nach dem Tode selbst noch vor seinem Scheiden inne und gewiß wird — wenn Gott ihn nicht nur vor dem Jammer bewahrt, daß entsremdete Enkel sich verächtlich der Lebenssrichtung des Ahns überheben, wenn Gott ihn die Seligkeit genießen läßt, die Kinder seiner Kinder als begeisterte Zionssöhne und Töchter heranblühen zu sehen — dann hat er den Gipsel des irdischen Glückes genossen, dann geht er, wie unsere Sprache so innig spricht, "satt" von dannen, dann nimmt er eine Ahnung mit von dem Heilesfrieden, der einst über Israel sich verwirklichen wird, her verwerklichen, der

#### Χ.

### Das Glüd der anderen.

Pjalm 129.

- 1. Biel haben fie mich angeseindet von meiner Jugend an Sage es nur Jörael —
- 2. Viel haben sie mich angeseindet von meiner Jugend an, Aber auch vermochten sie mir nichts.
- 3. Pflügten Pflüger auf meinem Rücken, Bogen lange ihre Furche,
- 4. War Gott gerecht, Zerschnitt ber Bojen Stricke.
- 5. Beschämt werden, Zurück weichen Alle Zions-Sasser,
- 6. Werden wie Dächergras, Das bevor man es auszieht dorrt,
- 7. Des nimmer seine Hand der Schnitter, Der Garbner nimmer seinen Urm gefüllt,
- 8. Und nimmer die Vorübergehenden gesprochen: "Segen Gottes euch! Wir segnen euch im Namen Gottes!"

Welches Glück in jüdischen Hütten selbst mahrend der Zeit der herbsten außeren Verkümmerung blühen konnte, das haben die letzten Lieder gesungen.

Es singt dieses Lied vom Gegenpart. Es zeichnet ein Bild des Glücks, das unter dem Einfluß des Zion seindlichen Geistes rasch in luftigen Höhen aufblüht und doch keine Zukunft hat, weil ihm die innere geistig sittliche Gewähr gebricht.

B. 1. 2. Es hat — meint unser Lied — Israel sich des seindlichen Gegensates nicht zu schämen, der ihm von seinem frühesten Eintritt in die Geschichte der Bölter sühlbar gemacht worden; es soll es ohne Schen gestehen, daß es mehr Teindschaft als Freundschaft im Areise der Bölter gesunden, daß sie es "von seiner Jugend an" angeseindet. Eben, daß ihm sosort an seiner Wiege diese Teindschaft entgegengetreten, ist ja der Beweis, daß Worurteil diese Teindschaft erzeugt, daß nicht etwa

ein die humanen Heileszwecke der Bölker gefährdendes Leben und Streben diejes Bolfes ihm die Abneigung, ja die Teindschaft aller übrigen angezogen. Längft bevor noch dieses Bolt sich als Bolt bewähren konnte, blutete sein Rücken unter den Streichen der Bölkertyrannen. Richt ihm, nicht seiner Abstammung, nicht seiner Charaftereigentumlichkeit, nicht jeiner Voltsperfönlichkeit - um diesen Ausdruck zu gebrauchen, - galt in ihrem Ursprung diese welthistorische Untipathie. Richt Järael, "Zion", galt der Haß, wie es unfer Lied in B. 5 bezeichnet. Es war das Pringip, das von Bion aus die Welt erobern follte, deffen Träger Jerael ward, zu dem fich die Welt im Wegensat fühlte und den Träger entgelten ließ, was der Kahne galt, die er trug. Darum hat fich Israel des Geständniffes diejes Gegensates nicht zu scheuen. Diejes Märtnrertum war ungertrennlich von seiner Beroldschaft. Darf es doch in stolzem Bewußtsein "auch" hingufügen, "daß jie ihm nichts vermocht", daß die in diesem Gegensat fich ablösenden Bölkerjahrhunderte vergebens ihre vernichtendsten Bemühungen gegen dieses Bolt verschwendet, - über die Gräber ihrer Bergangenheit ichreitet es frisch in sich ewig verjüngender Jugend der beiteren Butunft eines verjöhnten und fühnenden Böltermorgens entgegen

jie haben ihm diese Zukunft seiner Hoffnungen nicht rauben, ja sie haben ihm mit allen ihren Verkümmerungen nicht einmal seine Versgangenheit verkümmern können. Ihnen unbewußt blühte ihm in den Hütten, die sie zu Spelunken des Eleuds und der Verkommenheit gemacht zu haben wähnten, ein alles sühnendes, heiteres Familienleben, dessen Glüd die bisherigen Lieder gesungen.

B. 3. 4. Jahrhunderte herab ward nicht für Israel mit der Acker der Menschheit bestellt, auf seinem Rücken pflügten die Pslüger für die Saat und die Ernte der Lötter, und meinten Wunder auf wie tange hinaus sie ihre Furchen zogen teine mit zu berücksichtigende Persönlichkeit war Jahrhunderte herab Israel in den staatgestaltenden Beratungen der Löcker. Nicht zu den Schnittern, zu den Ückern ward es gezählt. Nicht sein Blück, nicht sein Heil, nicht seine Vikung, nicht seine Lebensfrende, sa nicht einmal der prekärste Genuß seines irdischen Taseins, das Recht, das sedem Logel zwischen Himmel und Erde freisteht, sein Rest zu bauen und seine Kinder zu versorgen, war ein mitbeabsichtigtes Ziel der Männer, die den sozialen Acker der Bölkers wohlsahrt bestellten. Richt als mitberechtigter Teilhaber, als wertvolles Fistalgut sand es seine Stelle im Inventar der Nationen. Es wucherte ats Tünger im Ucker der Pstüger.

Mitein Gott ift "gerecht" - nicht ein auf Rosten verkummerten

Menschenrechts und Menschenglücks eines Teiles seiner Menschheit erbautes Menschenglück ist das Glück, das seine Liebe und seine Gerechtigkeit seiner Menschheit bestimmte: das Staaten-Pflug-System, das einen Teil der Menschen zum Acker für den andern erniedrigt, wie sest und dauernd es auch seine Prämissen in den Anschauungen und Einrichtungen des Herfommens gesichert wähnt, Gott läßt es ein rasches Ende nehmen, denn Gott ist gerecht.

B. 5. Es ist eben in ihrem eigenen Interesse und im Interesse des Heiles aller auf sie Hingewiesenen, daß der Acker der Zukunsthöffnung der Bölker nicht mehr im Geiste dieses Enstems bestellt wird, daß die Bölker auskören, Zionshasser zu sein, daß sie sich allmählich mit dem Geiste befreunden, der sein Wort von Zion aus in die Gemüter der Menschen dringen und sie nur die Saaten des Rechts und der Menschlessichtet, der Liebe und der sittlichen Lebensheiligung in den Boden ihrer Zukunst streuen lassen will. Zionshaß hat keine Zukunst auf Erden. Der Geist, der mit Rechtshöhnung und Vergewaltigung anderer seinen Acker bestellen will, betrügt sich selbst um die eigene Ernte.

יבשר, singt unfer Lied, in ihren eigenen Erwartungen getäuscht werden alle, im Gegensatz zu dem durch Zion geheiligten Prinzipe, sich versuchenden Bemühungen. Das Unrecht, das wir an andern üben, fehrt fich gegen und felbit; das Recht, das wir andern verjagen, fonnen wir jum eigenen Schut nicht anrufen; die Rechtshöhung, der wir im vermeint= lich eigenen Interesse zujubeln, haben wir damit zu unserer eigenen Unterdrudung sanktioniert. Und der Genius der Menschlichkeit, dem wir, uns hilflos Preisgegebenen gegenüber, fein Gehor geben, flieht die Statte unseres eigenen Lebensbaues und überläßt uns dem Beifte der Robeit und der Barbarei, unter deren Sauche feine mahrhaft menschliche Gludes blüte gedeiht. Wenn es eine Lehre gibt, die die Geschichte auf allen ihren Blättern, die vor allem die mit Blut und Tranen judischer Leiden benetten Blätter mittelalterlicher Geschichte lehren, jo ist es die: an ber Behandlung, Die Das durch feine Macht vertretene Recht der Urmen, Schwachen, Fremden, Bilflosen jeder Urt inmitte der Gewaltigen findet, liest sich das Prognostiton der Zukunft der Bolker, ja, liest sich die mahre Glückesichätzung ihrer jedesmaligen Gegenwart ab.

B. 6. "Dächergras ist ihr Glück", singt unser Lied, "das schon, bevor man es ausreißt, dorrt." Luftig hoch scheint ihr Glück zu stehen, empfängt Sonnenschein und Regen nur aus der ersten Hand, und ist doch schon dürr, selbst bevor die ordnende Hand es ausreutet. Warum? Weil ihm der berechtigte, geeignete Boden sehlt, weil es schmaroterartig auf sremdem

Hüttenbach gedeihen will, und weil Gott gerecht ift und auch das Menschenherz für Recht und Liebe geschaffen, und es den Segen heiterer Lebensfreude selber nur auf dem Wege des Rechts und der Liebe finden läßt.

- B. 7. "Wer mit Tränen jäet," jang oben unser Lied, "wird mit Jauchzen ernten," und "jauchzend seine Garben heimbringen;" wer aber auf Tränen säct, wer lachend seine Saat auf den Acker der Weinenden streut, dem wächst nur ernteloses "Dächergras", das "noch nie die Hand des Schnitters, nie den Arm des Garbenbinders hat gefüllt," das noch nie dem Besiger selbst wahre Besriedigung gewährt hat, denn
- B. 8. es hat ihm von je der Beifall Gottes und der Menschen gesiehlt. Reinen Segensgruß haben ihm die verz, die unbeteiligten, vorsübergehenden Beobachter zugerusen, haben nicht gewagt, ihm den Segen im Namen Gottes zu verheißen, und es kann der Mensch des Beisalls Gottes und der Menschen nicht entraten. Alles innere Selbstlob verstummt wenn es kein freudiges Echo in dem Bewußtsein Gottes und der Menschen sinder Gipfel des Glückes ist der Glücklichste arm, wenn ihn die Beisall versagende Stimme Gottes und der Welt einsam läßt.

Das ist das Zionslied von dem Glücke der anderen, durch bessen äußere, trügende Hülle der jüdische Volksgeist sich nie hat täuschen lassen und aus seinen unscheinbaren Gettohütten neidtos auf das Schauspiel eines in Glanz prunkenden Zeitbildes schaute, wo Fansaren schmetterten, Turniere riesen, Ritter siegten, Pokale blinkten, wo aber neben dem Ritter der Henker grinste, im Schoße der Burgen die Ketten klirrten, und er den Geist des Rechts und der Sitte, der Menschlichkeit und Milbe, des Geistes und der Vildung, wo er die stille menschliche Freude des Menschen am Menschen und am Menschlichen vermiste, die ihm seine Ghettohütten zu Paradiesen gestalteten.

### XI.

## Die Schuld.

Pjalm 130.

- 1. Aus tieffter Tiefe rief dich ich, Gott!
- 2. Herr, höre auf meine Stimme, Lag' deine Ohren wach bleiben Für die Stimme meines Flebens.

3. Wenn Sünden du in deiner Weltregierung nie vergeffen wolltest, Gott -

Berr, wer stünde vor dir!

- 4. Denn bei dir ist die Bergebung Damit du gefürchtet werdest.
- 5. Gott erhoffte ich barum wenn meine Seele hoffte, Und seines Wortes war ich gewärtig.
- 6. Meine Seele ist meines Herrn, Mehr als die des Morgens harren, harren des Morgens.
- 7. Warte darum, Israel, auf Gott; Denn bei dem Herrn wohnt zugleich die Liebe, Und in unendlicher Külle bei ihm Erlösung,
- 8. Er wird Israel erlösen Bon allen feinen Sünden.

Bon der Heiterkeit im Leid, von dem Glück im Unglück, von ber ftillen Paradiesessetigkeit, die im judischen Bergen und judischen Sütten mitten in den dunkelsten Galuthnächten wohnen fonnen, davon haben die bisherigen Lieder gesungen. Bon einem haben sie bis jest geschwiegen, von dem einen einzigen, das selbst dem glänzenosten Glud den schimmernden Glang entreißt, der Blüte der frohesten Freude allen Schmels und Duft verkümmert, neben dem Beiterkeit keine Stätte findet, und das ein Weh in die Bruft der Menschen feutt, für das die Erde keinen Balfam bietet und das, wenn es unn gar in die hütten des Unglucks und des Clends einzieht, das Unglück erft zum Unglück stempelt, den Elenden erst mahrhaft elend macht und Bütten und Bergen des Glends mit einer Racht umduftert, in die fein Lichtstrahl dringt. Es ift dies die Schuld, die Sünde, das Schuldbemußtsein, der einzige mahre Feind des menschlichen Glückes auf Erden, und den "Aufweg" aus dieser tiefften Tiefe, den judischen Aufweg aus dem mit Schuldbewußtfein getränkten Glend, fingt Diefes Lied.

- 2. 1. Aus tiefster Tiese, ans jener Tiese, aus welcher den einen selbst die Allmacht einer Gottheit kanm Erlösung zu bringen vermöchte, den andern in der Brust der Sterblichen kein Funke des eigenen Ausschwungs mehr dämmert, aus dieser Tiese, singt dies Lied in Israels Brust hinein, habe ich dich und nur dich, Gott, gerusen.
- 2. 2. Eben da, wo anderen der gräßlichste Abgrund der Berzweiftung anstarrt, pflanzt das jüdische Gemüt voller Zuversicht die Standarte der Hoffnung auf; eben das, was dem Wahne der anderen jedes Band

der Wiederkehr durchschneidet, läßt dem judischen Gemute den Gottes= gedanken als Rettungsfeil bis in die tieffte Tiefe des Schuldbemußtfeins hinabreichen und felbst in die Racht dieses Abgrundes den Strahl ber Boffnung hineinleuchten. Daß ich bich "meinen Berrn" nennen kann, daß ich meine Vergangenheit an dem Mag beines Willens meffen muß, daß mich mein Bewußtsein vor den richtenden Berrenblick beines Auges ladet, gerade das gibt mir die durch nichts wegzutilgende Gewißheit, daß du jo gütig als gerecht, jo liebevoll verzeihend als unbestechlich richtend, so allmächtig erlösend als allmächtig gebietend sein muffest, und unter dem Strable deiner Allmacht es teine Bergangenheit gebe, die die Butunft unwiderbringlich verloren fein laffen muffe. Wie du ewig mein Berr, jo fingt der Beist dieses Liedes, so bleibe ich ewig bein Diener, ewig zu beinem Dienste berufen, ewig berufen wieder aufs neue mich in den Chor deiner Diener einzureihen, nimmer bestimmt im gramvollen Rückblick auf eine verlorene Vergangenheit mich unfrucht= bar zu verzehren, immer eben durch den Gedanten beiner Berrichaft aufs nene zur Lösung meines Dienerberuses geweckt, und aus ber Tiefe meines Schuldbewußtseins selbst den Born meiner Zutunft schöpfend.

2. 3. Wenn das Gesetz eherner Rotwendigkeit, auf welches Gott die Bergangenheit und Butunft aller übrigen Bejen gebaut, und das mit wandellojem Gange Urjache und Wirtung, Butunft und Bergangenheit, wie Frucht aus der Saat, verknüpft, auch ausschließlich für die Entfaltung des Menschenlebens, für Vergangenheit und Butunft des Menschen feine Geltung haben follte, wenn Gottes Beltregierung - und die bezeichnet in mächtigfter Poteng der Gottesname, den der erfte Cat diefes Berjes nennt, - die Abweichungen von dem geraden, dem Menschen gefenten Biele, mit dem eisernen Zwange des Raufalitätsgesetes bewahrt bleiben, und Bojes aus Bojem und Edjuld aus Edjuld immer fortwuchernd erzeugt werden ließe, Berr, wer murde in Deinem Dienfte bestehen, ja, wo bliebe das Menschengeschlecht für den Menschendienst des Berrn, wer gahlte noch zu ben "Stehenden vor dem Berrn!" - Indem Gott nicht Engel die immer "wohin der Geist die Tährte weist, wandeln und nimmer abweichen in ihrem Bandel" - indem Gott Menschen in den Dienst seiner Erdenwelt berief, indem er "Menschen" schuf, Wesen, die aus sittlich freier Energie die Wege seines Dienstes mandeln follen und darum abweichen können muffen, deren gange sittliche Sobeit in dieser Möglichkeit des Abirrens liegt, deren Guttat nur Ingend ift, weil ihnen auch das Boje möglich gewesen mare, denen daber jede Gunde selber das Areditiv ihres Tugendberufes wird, und sie an den sitts

lichen Abel ihres freien Wesens mahnt — indem er Geschöpfen, zu deren heiligstem Wesen er selber die Fähigkeit zu sündigen bestimmt hat, seine irdische West zu Füßen gelegt, ihnen die Erreichung seiner höchsten irdischen Ziele, die Umwandlung einer physischen Wett in ein sittliches Reich frei erfüllter Gotteszwecke der Gerechtigkeit und Sittlichkeit, der Menschlichkeit und der Liebe anvertraut hat, in dem Augenblick hat er auch die Sünde, die temporäre Nichtersüllung seiner Zwecke vorauszessehehn, hat er auch die Sünde und die immer aufs neue mögliche Wiederserhebung ans der Sünde in seinem Weltenplane mitbedacht, hat seinem gebietenden Gesehe die Liebe der Verzehung zugesellt, und sein sündensfähigs Geschöpf so mit der jederzeit möglichen Selbsterhebungsfähigskeit ausgestattet, als ihm seine Verzeihung und seinen Beistand in diesem Erlösungsstreben aus den Vanden der Sünde zugesichert.

B. 4. "Denn bei Ihm ist die Verzeihung, damit Er gesürchtet werde" — feines Mittlers, feines Fürsprechers, feines stellvertretenden Opsers bedars das Geschöpf um sich mit seinem Schöpfer, seinem Vater und Herrn wieder zurecht zu sinden; unmittelbar aus der tiessten Tiese sucht er selber sein verlorenes Kind auf, um es wieder in die Rähe seiner Liebe und seines Erbarmens emporzuheben, seine Vergangenheit auszulöschen und ihm eine nene, von allen Folgen der Vergangenheit unberührte, reine Zufunst zu schenken, in welcher er serner "gesürchtet" werde und fortan die gewissenhaste Treue und den seinen Willen ersüllenden Gehorsam sinde, die sein Kind in der Vergangenheit aus den Lugen verloren.

"Bei ihm ist die Verzeihung" — nur Er fann verzeihen — feines Sterblichen, selber ja der Verzebung Bedürstigen, Mund tann den Sünsder rein sprechen, und noch viel weniger rein machen. Rur Er, der so allmächtig als gnadenvoll ist, fann in der Fülle seiner Allmacht und Gnade für den Menschen das Wunder aller Wunder, die Tilgung der Folgen aus der Vergangenheit, vollbringen, die Saaten der Schuld und des Unsegens, mit denen die Sünde des Menschen den Acker seiner Zukunst bestellt, nicht ausgehen, und den in Sünden Ergrauten die Reinsheit und den Frieden wiedergewinnen lassen. Aur Er fann verzeihen, und er hat es dem jüdischen Bewustzein verbürgt, daß Er verzeihe. Das ganze Dasein des jüdischen Velkes steht auf der Tatsache dieses unmittelbaren göttlichen Verzeihens, und gibt ihm dis in die tiesste Tiese unverlierdar das Bewustzein von dieser stets zu sindenden göttslichen Verzeihung mit hinab. Keines Tempels und Altares, keines Priesters und Opser bedurste es, es genügte die sich selbst richtende Zerknirschung,

um Israel aus der, Bernichtung drohenden, größten seiner Berschuldungen zu erlösen, es aus den Folgen jenes "dies find deine Götter, Jerael!" unmittelbar am flammenden Sinai, der ihm das "du folift feine anderen Götter neben mir haben!" in die Geele gerufen, frei gu machen, und es einer neuen Zukunft wieder zu geben. Es fomme nur der Mensch und das Bolf wieder vor seinen Gott mit neuen, unbeschriebe= nen Tafeln und erbitte fich auf die neuen Tafeln das alte Gottesgeset, beffen Tafeln feine fündhafte Bergangenheit zerbrochen, und mit bem alten Wejet auf den neuen Tafeln tehrt auch die alte Gottesgnade wieder, und ift barmherzig und gnädig, voller Langmut und Huld und verzeiht und verzeiht, und wird nicht mude zu verzeihen, und schreibt dem Menschen immer wieder das alte Gefet auf nene Tafeln, bis an der Sand diefer erziehenden Gottesliebe der Mensch und das Bolf endlich unverlier= bar Gottes Gigentum werben. - Die Tafeln und die zerbrochenen Tafeln liegen in Gottes Zeugnislade, und der große judische Gottes= tag der Verföhnung ift nichts als eine ewige Erneuung jenes erften großen Tages, an welchem mit dem alten Gesetz auf den neuen Tafeln Jerael das Unterpfand ber immer nen zu findenden Gottesgnade ward. -

Darum ist auch die von gewisser Seite gestissentlich genährte Borsstellung irrig, und so tendenziösschlau als irrig, als hätte das Galuthschred mit seinem Tempel auch seine Schulderlösungshoffnung verloren und wandere nun erlösungsarm und trostesbar auf Erden. Seinen Tempel hat es verloren, sein Gott und dessen Geset ist ihm geblieben und harret in jedem Angenblicke sein, ihm für eine volle Zukunst seines alten Gesetss auch die volle Fülle seiner alten Gnade zuzuwenden; denn "bei Ihm ist die Vergebung, auf daß er sortan gefürchtet werde". —

B. 5. 6. "Gott war meine Hoffnung, wenn ich gehofft", singt darum das Lied Israel ins Herz, "und seines Wortes war ich gewärtig" — Auch aus der Last der Schuld kenne ich keine andere Erlösung als Ihn, und harre dis sein Mund das "Andel!" spricht. "Meine Seele ist meines Herrn!" Darin liegt mit dem Stachel der Trost, mit dem Bedürsnis die Bestiedigung, mit dem Bewußtsein der Schuld zugleich die Hoffnung und die Zuwersicht der Vergebung! "Meine Seele ist meines Herrn!" Für alle Phasen der Frende und des Leids, der Blüte und des Elends, des aufjauchzenden Entzückens und des verzweisslungsvolsten Vergehens, sür alle Phasen selbst der Treue und der Schuld din ich ihm augetrant und sein eigen. Ein ganzes Hohelied des Suchens und Findens, des Habens und Verlierens und Wiederssindens ist die Geschichte meines Seelenbundes mit meinem Herrn. In der ganzen ausgesprochenen Voraus»

sicht meiner Mangelhaftigkeit hat er boch mich für den ewigen Dieust seines Erziehungswertes an der Menschheit erwählt und sich angeeignet, und ich bleibe sein, auch in meiner selbstverschuldeten Erniedrigung sein, und in dem unverlierbaren Kern meiner Seele liegt der Zug, der mich ewig wieder zu meinem Herrn emporzieht, der mich mitten in meiner Nacht und mitten in der Nacht der Zeiten, den Lichtpunkt, der seine kommende Nähe ankündigt, sinden läßt, und meine Zuversicht in den Morgen seines Kommens ist größer und zuversichtlicher noch als die des nach Osten harrenden Blicks in der Nacht.

V. 7. 8. Darum hofft nicht nur, darum wartet Frael auf Gott, seinen Herrn. Bei seinem Herrn wohnt zugleich die Liebe, die nicht mübe wird zu ertösen. Seine ganze Galuthleitung ist ja nichts als eine Erfösung seines Volkes von seinen Verirrungen, als ein Freimachen seines Volkes von der Schuld. —

#### XII.

## Der Königswunsch.

Pjalm 131.

- 1. Gott, nicht stolz war mein Sinn, Nicht hoch blickten meine Augen Und nicht strebte ich in Dingen, Die zu groß und zu fern für mich waren.
- 2. Mit allem ausgeglichen und beschwichtigt Hatte ich meine Seele. Wie ein entwöhntes Kind bei der Mutter, Wie solch ein entwöhntes Kind War bei mir meine Seele
- 3. Aber Israel harre zu Gott hin Jest und ewig!

Drei Verse von David, die sehren dürsten, wie man König wird, oder doch verdiente es zu sein. Sie sprechen die einsache und doch so seltene Gesinnung aus, die für sich nicht wünscht, für sich völlig Versicht geleistet hat auf Ziele der Hoheit und Größe, aber der Nation, dem

Volke, der Gesamtheit, der man angehört, einen unbegrenzten Fortschritt, ein unbegrenztes Fortstreben zu immer größerer, mit Gott zu erlangender Entwickelung als Aufgabe zuerkennt.

Für mich, bekennt hier Davids große Seele, kannte ich keinen Ehrgeiz, hatte mein Gemüt so gestimmt, daß, so weit es mich persönlich traf, ihm alles gleich galt, es über nichts beunruhigt und mit allem zufrieden war. Wie ein der Brust ennwöhnter Knabe an der Mutterbrust, aus der er sonst Befriedigung seines stärksten Berlangens sog, nun ganz unerregt ruht und nichts mehr verlangt, so hatte ich, singt seines Liedes Bort, meine Seele entwöhnt, für sich etwas von mir zu verlangen. Ich hatte ganz ausgehört, selbst Gegenstand meiner Bünsche zu sein. "Aber Israel harre zu Gott hin, jest und ewig!" Aber sur zu verlangen Unspruch auf Fortschigt, es, mein Volt, meine Nation, hatte mir ewigen Unspruch auf Fortschirtt des Gedeihens, und für es und mit ihm harrte ich unablässig zu Gott!

#### XIII.

## Des Königs Undenten.

## Pjaim 132.

- 1. Gedenke David, Gott, All sein Entsagen!
- 2. Wie er Gott zugeschworen, Der Schwungtraft Jakobs gelobt:
- 3. Nicht tomm' ich in meines Hauses Zelt, Nicht ersteige ich meiner Lager Bett,
- 4. Nicht gebe ich meinen Angen Schlaf, Nicht Schlummer meinen Wimpern,
- 5. Bis daß ich Gott den Ort gefunden, Wohnungen der Schwungkraft Jakobs.
- 6. Siehe, gehört hatten wir fie in Ephraims Areis\*), Gefunden hatten wir fie in Waldes Flur,

<sup>\*)</sup> אפרתי באפרתה (במות. I. 1, 1, wird vom המות als Bewohner des Gebietes Cyhraims erttärt. Nach Josua 16, 6 gehörte מאנת שלה, wel

- 7. Jest tommen wir zu seinen Wohnungen Werfen uns zur Ruhestätte seiner Füße nieder.
- 8. Erhebe dich, Gott, zu deiner Ruh, Du und die Lade deiner Macht,
- 9. Deine Priefter kleiden sich in Gerechtigkeit Und beine in Liebe Geweihten jauchzen.
- 10. Um beines Dieners, Davids, willen Beije bas Angeficht beines Gefalbten nicht zurud!
- 11. Hat Gott doch David zugeschworen, Gine Wahrheit, von der er nimmer läßt: Von deines Schoßes Frucht Setze ich dir auf den Thron.
- 12. Wenn beine Söhne meinen Bund bewahren, Und jenes Zeugnisganze, das ich sie lehre, So werden auch ihre Kinder bis zur Zeitengrenze Sitzen auf dem Throne dir.
- 13. Denn erwählt hat Zion Gott, Sat sich's ersehen zu seinem Sit:
- 14. Dies ist meine Ruh bis zur Zeitengrenze, hier bleibe ich, denn ich habe es erforen.
- 15. Seine Nahrung werde ich segnen, Seine Armen Brotes fättigen,
- 16. Seine Priefter mit Beil umtleiden, Seine in Liebe Geweihten follen jauchzen,
- 17. Dort laffe ich David wachsen ein Horn Babe dort ein Licht geordnet meinem Gefalbten,
- 18. Seine Feinde kleide ich in Schande, Auf ihm blühet seine Krone.

des Fernschalmi I, 12. zufolge mit שילה identisch ist, zum Gebiete Ephraims. Alls Schilo untergegangen war kam die Bundeslade nach אנבע, das zu קרית gehörte (Sam. I. 7, 1. 2), so daß dort der langsährige Aufenthalt derselben — (sie blieb dort die zu Davids Zeit, ja der National-Altar: שבה und das aws war bis auf Salomo dort) — geradezu שבה בהולה bezeichnet wird, eine Benennung, die jedensalls auf eine Waldgegend hinweist. Wir glauben daher den Sinn des Verses also verstehen zu dürsen: Tie Geschichte der Vergangenheit zeigte uns die Gottesstätte in Schilo, wir fanden sie aber in Gibea, einer Waldgegend, in keiner Weise geseignet National-Mittelpunft zu sein.

Das vorhergehende Lied hatte uns die völlige Selbstvergessenheit, die gänzliche Entkleidung von allem Egoismus als den Grundkern in Davids Charakter erkennen gelehrt, aus welchem seine Größe und Bestentung für die Nation aufgegangen war. Ihn greift nun auch dieses Lied auf und zeigt, wie eben dieses völlige Aufgeben seiner selbst für die großen geistigen Ziele seiner Nation es ist, das ihm das ewige mustergültige Andenken sichert und ihn von Gott zum ewigen Träger der geistigen Zukunst des Bolkes und seines Heiligtums bestimmt werden ließ.

Da fteht fein Sohn, Salomo, in dem gangen Glanze menschlicher und göttlicher Beisheit, in bem gangen Glange blendender Bracht und Macht, und es fteht das Saus, das er Gott und feinem heiligen Gesetze mit dem Aufgebote des Herrlichsten und Kostbarften erbaut, in dem gangen Glanze biefer Berrtichkeiten und Roftbarkeiten und wartet darauf, das als seinen Bewohner aufzunehmen, das alle diese vergänglichen Rostbarteiten und Herrlichkeiten mit seinem ewigen Glanze überstrahlt, und allem biesen Herrlichen und Glänzenden erst wirklichen Wert und mahre Dauer verleihen foll, wartet auf den Gingng der Bundeslade des göttlichen Gefetes, das nun für ewig dort wohnen und diefe Gtatte gum unvergänglichen Mittelpunkt aller Zufunftshoffnungen Israels und ber Menschheit machen soll — da, in diesem gehobensten Angenblick der judischen, ja wohl auch der Menschengeschichte, appelliert der weiseste, mächtigfte, prächtigfte Jeraelssohn, appelliert Salomo nicht an feine Beisbeit, feine Macht, seine Bracht, wagt nicht fich als den geistigen Grundftein dieser Butunft zu feten, magt nicht auf die Dajeftat und Pracht seines Tempels diese Bufunft zu bauen, - das Andenken seines Baters, Davids, ruft er mach, mit dem Andenten seines Baters magt er gu (Sott hingutreten, und wiederum nicht an den Anteil, den auch ein David an Weisheit und Macht, an Ruhm und Glanz gehabt, wagt er zu erinnern: וכוך ד' לדוד את כל ענותו! Gedente Gott David alles was er freiwillig gelitten, weffen er sich alles freiwillig entfleidet, worauf er alles freiwillig entsagt um den Grundstein für die Bufunft seines Boltes zu gewinnen; eben feine völlige Selbstvergeffenheit im Dienste und für den Dienft feines Boltes, deren Andenten ruft er auf, um darauf Die ewige Hoffnung seines Bolkes, seines Weschlechtes, seines Beiligtums zu gründen.

War es ja auch nur der Davidische Gedanke, der durch Salomo zur Verwirklichung getangte. David, der, wie kein anderer vor und nach ihm, sich mit dem Geist des jüdischen Heiligtums erfüllt, wie kein anderer

vor und nach ihm alle Tone eines Gemuts- und Geisteslebens vor Gott, alles Ringen und Siegen, alles Jaudgen und Alagen, alles Sinnen und Erfennen, das gange Entzücken der Gottesnähe und den gangen Schmerg der Gottesferne und die ewige Energie des Wiederemporschwingens in die Rahe Gottes durchgelebt und mit Liedeswort und Sarfenton hinausgefungen, - David, der, wie fein anderer vor und nach ihm, das Bewußtsein in sich trug, mit den Gottesliedern seiner Sarfe nicht nur der geistige Ministrant der Gotteshäuser seines Boltes für alle Zeiten, sondern der geistige Schöpfer aller Gott huldigenden Tempel aller Nationen auf weitem Erdenrunde zu werden und dies alfo murde, daß, wo und wann immer Menschenseelen sich zu Gott dem Ginen Ginzigen emporschwingen, ber Pfalmgeist Davids es ist, der auf seinen Schwingen fie noch beute zur Gottesnähe trägt, - David, ber mit diesem die Menschheit durchwehenden Bfalmgeist jenen Morgen der Tage vorbereitet, den sein lettes Bermächtnis fo flar geschaut und jo wortmächtig ausgesprochen, der einst die Bölter alle, die mächtigften voran, um das Gesetzemort der Schwungkraft Jafobs endlich in den Bund des ewigen Beiles und Friedens sammeln wird, - David, deffen einstiger Sprößling Gottes Berold diefes Morgens an Israel und an die Menschheit werden foll, - David hatte feine Rube bis er diesem alle Reihen der Zeiten durchleuchtenden Bohepunkt auch die ihn sichernde Stätte im Raume auf Erden gefunden.

Die Sicherstellung nach außen, mehr noch die endliche Durchdringung des Bolkes mit dem jüdischen Beiste mußten vorangehen, ehe Gott seinem Gesetze die bleibende Stätte erkor, und beidem war Davids Geist und Tat vom ersten Jünglings-Erwachen unablässig geweiht.

Schilo war gesunken, durch der eigenen Priester Entartung gesunken, und nur in Waldesgegend, nicht im Mittespunkt nationalen Lebens, hatte das aus Feindeshand wiederkehrende Zeugnis des Gesetes für Jahre hinab Stätte genommen. Es war das nationale Leben selber noch nicht im Gottesgeiste geeint. Ein Samuel und David mußten erst der geistigen Erhebung ihres Volkes ihr ganzes Leben geopsert haben, ehe Gott die Moriahöhe, zu welcher bereits Abraham und Isaak hinange pilgert um ihren Söhnen und Enkeln das ewig voranleuchtende Muster der Hingebung zu stiften, ehe Gott die Moriahöhe Israel ütergab und sie sühnend zur ewigen Stätte der Sühne und der Wiedererhebung weihte. Es war erst David, der in seiner Manneskraft Jerusalem-Jion aus Jebußäer-Havid, der und erst an seinem Lebensende die Moriahöhe vom Jebußäer Arawna erwarb.

Nun war dort der Tempelban vollendet, und nicht Mischkan, Misch-

fanoth nennt ihn unser Lied. Ist's ja nicht die Wohnung einer Vottheit, sondern Vergegenwärtigung in sortschreitender Veredlung sich abstusender menschlicher Wohnstätten, denen Gott, der Allgegenwärtige, seine Nähe verheißen. Wo sein Gesetz als iv, als die alles bewältigende, ollem obsiegende Macht einzieht, da hat Gott seine bleibende Gegenwart zugesichert, da bedeutet Gerechtigkeit das Gewand der Priester und da begrüßen alle, die in hingebender Liebe sich Gott weihen, jubelnd das Ideal vergegens wärtigt, dem der Zug ihres Herzens nachstrebt.

Eben weil nicht die größere oder geringere Tempelpracht, weil die größere oder geringere Gesetzespflichttreue, die größere oder geringere Hingebung an den göttlichen Willen die Gottesgegenwart bedingt, darum ist es nicht die salomonische Pracht, ist es der davidische Geist, in dessen Namen die Verwirklichung der Tempelweihe durch die segnende Gotteszegegenwart erhosst wird. Nur in soweit der Geist davidischer Gottestreue sich auf seine Söhne vererben wird, wird sich auch sein Thron auf seine Söhne vererben. Ihm sollen sie auf dem Thron sizen, in seinem Geiste das Werk der nationalen Gesetverwirklichung weiterführen, wenn sie seinen Thron besteigen. "Davids Horn" soll in Zion wachsen, sein Licht dort ewig leuchten, dann wird dort die materielle Wohlsahrt und der priesterliche Sittenadel der Menschen Gottes Gegenwart sür immer betunden, alles diesem Geiste Feindliche sich dieser Feindschaft schwanen und die davidische Königsweihe in ewiger Blüte dauern.

# XIV Jsraels Vereinigung im Lande.

Pjalm 133.

Seht: wie gut und wie schön Wenn Brüder auch zusammen wohnen! Wie das gute Öl auf dem Haupte Hinaboustet auf den Bart, Wie es Uharons Bart ist, Der hinabrollt So weit seine Gewänder reichen: So ist Hermons Tan, Der auf Gebirge Zions fällt; Denn dort hat Gott den Segen bestellt, Leben bis in Ewigkeit.

#### XV.

## Jeraels Vereinigung in den Galuth-Nächten.

Pfalm 134.

Seht: segnet Gott Alle Diener Gottes, Die in Gottes Haus stehen In den Nächten! Hebet eure Hände einig zum Heisigtum hin Und segnet Gott — Es segnet dich Gott aus Zion, Er gestaltet noch Himmel und Erde.

Mit zwei Atkorden schließen diese alten jüdischen Gesänge und saden mit zwei kurzen Erinnerungsrusen: הכה! zum zusammensassenden Rückblick auf alles das, womit sie unsere Gemüter "auswärts" zum Emporschwung über alle Gegenwart gesungen.

Sie haben von Israels Glück, von Jerusalems Blüte gesungen wenn dort davidischer Geist Israels Stämme um Gottes Zeugnis sams melt; sie haben aber auch von Israels Trost, ja mehr noch von Israels Glück in der Zerstreuung gesungen, wenn der mitgewanderte Gottesgeist seine Bunder in Gestaltung des jüdischen Familienlebens vollbeingt und Zions Töchter, in ihr Hüttenleben versenkt, eine Seligkeit genießen, die unberührt bleibt von den Wogen der Zeit, deren Brandung die Stätten des "Träumenden" umfluten.

Darum der erste Schlußaktord: Wie gut, wie schön wird es wieder sein, wenn die Brüder im Geiste auch im Raume sich wieder zusammen sinden! Wie gut, wie schön wenn Brüder auch zusammen wohnen!

Damit ist uns aber auch sofort gesagt, wann wir diese Wiedervereinigung zu erhöffen hätten. Brüder mussen wir erst wieder im Geiste geworden sein ehe uns der alte verheißene Boden wieder in seinem Schoße vereinigt ausnehmen wird. Brüder mussen wir erst in der Lösung unserer Bestimmung geworden sein, als Brüder uns zusammen sehnen, als Brüder wiederkehren, soust wird unsere Vereinigung im Raum weder gut noch schön sein!

Welche Mahnung an unsere, wie kaum je eine zuvor, im Geiste zerklüftete jüdische Zeit! Welch verderbliches Gautelspiel, einer so uns

brüderlich zerklüfteten Gegenwart von der Anbahnung der Wiedervereinigung durch angere Gewinnung des angeren Raums zu reden! Laffet uns erst Brüder werden im Beiste, eins werden durch den einen, ein= heitlichen judischen Geift, eins werden, Bruder werden durch gemeinsames, einheitliches, rudhattloses Scharen um das eine gemeinsame von den Batern vererbte Beiligtum - bann wird Gott, der Berr der Zeiten, zu feiner Zeit den Boden für das einheitliche jüdische Leben wieder geben. Mur als Bruder tehren wir dort zurück. Berriffen, gerklüftet in der gangen troftlosen Buntscheckigfeit der "Ansichten", "überzeugungen", "Standpuntte", "Richtungen", oder wie immer man die Mannigfaltigkeit der Schattierungen in den heutigen Judentumserscheinungen beschönigend nennt, in welchen jeder feine Anficht, feine überzeugung, feinen Standpuntt, feine Richtung als Maßstab herausgibt, darnach die Geltung des einen ewigen Gesetzes zu gestalten, nicht mehr aber das eine, ewige, für alle in gleicher Geltung zu achtende Gesetz, der eine ewige Magftab ift, nach welchem fich alle Anfichten, überzeugungen, Standpunkte und Richtungen einheitlich gestalten, nicht mehr ber eine, ewige, in gleicher Mächtigfeit für alle ftromende Quell ift, aus welchem alle einen Beift, eine überzeugung schöpfen und dadurch einen Standpunkt, eine Richtung gewinnen - mit diefer unbruderlichen Berklüftung auf einem Boden vereinigt, wo ware da das Bute, wo die Harmonie, daß es auch das Schone fei?! Bar es gut, war es schon, als auf diesem Boden ein Israelitentum im Gegenfat zum Judentum seine Blüte suchte, Rulturdienst und Gottesdienst, Baalsprediger und Thorapropheten, Jabels Pfaffen und Moriapriester sich um das Reich der Gemüter stritten — ist in dieser Berklüftung das Land nicht zu Grunde gegangen, und es foll aus einer noch größeren zeitgenöffischen Bertlüftung zur erneuten Blüte ersteben?! Wer und zur Beula verhelfen will, der helfe die Beifter erft wieder gurud zu gewinnen zu der gleichen Achtung des einen Gotteswortes, das von Bion ausgegangen ift und einst die Gesamtmenschheit gewinnend wieder zu Zion thronen foll, der arbeite erft dem Glia-Beifte vor, der ja auch erft kommen muß den Beift der Bater mit dem Geschlechte der jungften Wegenwart zu verbinden und die Bemüter des jüngften Geschlechtes gu dem Geiste der Bater zurückzusühren - den Boden für dies durchelia-Geist zur Einheit gewonnene Jerael wird Der dann geben, der ihn gegeben und genommen um ihn einft nach langer, endlicher Leitung und Erziehung, dann für die Ewigfeit wieder zu geben.

Sehet, als einheitlichen, hohenpriesterlichen Mörper besingt unser Lied bas Band, das der Wiederkehr der Söhne Israels als Brüder

harret. Zion ist das Saupt und von dort aus geht die Weihe und mit ihr ber Segen und das Leben bis zu dem letten Saum der Bermonswipfel. Wie das "gute" El, wie die Salbung auf Aharons Baupt, nicht das Saupt nur weiht, wie diese Weihe von dort aus ben gangen Rörper faßt und in der letten, scheinbar unwesentlichen Faser noch gegen= wärtig ift, wie felbst der unterfte Bartjaum der über fein Brieftergemand herabwallt noch zu Aharons Perfönlichkeit gehört, so erfaßt die heiligende Beihe von Zion aus selbst ben letten hermonsgipfel, so ist Zion selbst im Bermon gegenwärtig, fo gehört Bermons Gipfel noch zu Zions Bergen und der Tau, der auf den Hermon fällt, fällt auf ihn nur weil er zu Bions Bergen gahlt. Denn bort, ju Bion, wo Gott fein Bort bestellt hat, bort, bort allein hat er auch den Segen und das Leben bestellt. Richt durch das Land wird Zion gewonnen, von Zion aus ist das Land zu gewinnen. Wenn auf Zion das Wort Gottes thront, wenn von Israels Saupt, von Zion aus die Seiligung und Weihe den gangen Körper der Nation durchdringt, dann geht auch von dort aus Segen und Leben bin so weit Israels Körper reicht, - der Tauestropfen, der auf hermons Wipfel fallen foll, ift nur durch die Beihe zu Zion zu gewinnen.

Bis dahin — so lautet der zweite, lette Schlußaktord unserer Auswärtslieder — suchet und wahret die geistige Einheit in der Zersstreuung! Sehet, 'arzi, bleibt eurem Beruse nur tren, sördert, segnet nur, wo und wie immer ihr seid, das Werk, das Gott euren Händen anvertraut, bleibet allesamt 'arzi, Diener Gottes, seinem Gebote euer ganzes Wesen, seinem Werke alle eure Kräfte weihend, die ihr ausharret im Hause Gottes mitten in all' den Nächten, die er euch beschieden, hebet von Ost und von West, von Süd und von Nord, einheitlich\*) eure Hände zu dem einen gemeinschaftlich seiligen Mittelpunkt, zu Zion hin, von dort aus euere Kraft erhossend und dem Worte, dessen Stätte dort bleibt, eure Kräfte weihend\*\*): so wird Gott von dort aus auch alle einheitlich segnen, Gott, der durch das Wort, das Er von Zion aus gessandt, alle Segnungen der Menschen bedingt hat und sür das Ziel, dem Er dort die Stätte gestistet, noch alles im Himmel und auf Erden walstend gestaltet.

יברכך ד' מציון עשה שמים וארץ!

<sup>\*)</sup> ירכם ift Plural in Singularform.

<sup>\*\*)</sup> שמן. : בנשאי ידי אל דביר קדשך ¼ן. 28, 2.)

# Die Cieber ber Coraiben.

Reine tröftlichere Vorstellung gibt es vielleicht, als diejenige ist, welche eine alte überlieferung mit dem Ausspruche uns währt, daß aus den Nachkommen derer, die am blindesten und leidenschaftlichsten gegen Gott und sein Beiligtum gewütet, die opferfreudigsten und begeistertsten Diener und Forderer seiner Sache erftanden. "Entel Sigeras," alfo lautet die überlieferung, "lehrten das Gefets in Jerufalem, Entel Sanheribs maren Gesetzestehrer der Gesamtheit, - es waren dies Schemaja und Abtalion, - Enkel המבני בניו של סיסרא לימדו , Bamans lehrten das Gefets in Benebarat", מבני בניו של תורה בירושלים מבני בניו של סנחרים לימדו תורה ברבים ומאן נינהו שמעי ואבטליון מבני בניו של המן לימדו תורה בבני ברי (Sanhebrin 96, b.). Sehen wir doch da durch die Entel gefühnt, was die Berirrung der Ahnen an dem Heiligtum der Menschheit gefrevelt; sehen wir doch da ein Geschlecht selbst aus dem vollendeisten Gegensatz zum Bahren und Guten zur bewußtvollsten und reinsten Suldigung des Wahren und Guten sich emporarbeiten; sehen wir doch vor allem da die siegende, göttliche Araft des Gesetses im strahlendsten Lichte, indem es das Geschlecht seiner bittersten Gegner zu seinen begeistertsten Trägern umwandelt! Im Lichte dieser überlieserung mögen wir vorahnend der Triumphe jauchzen, die einst das Wesetzu Beiten unserer Entet feiern wird, wenn aus der Afche aller der gablreichen Berächter, ja gerade der leidenschaftlichsten Weinde derseiben, Entel erstanden sein werden, die als Berolde und Lehrer eben der Wahrheiten und des Beiligtums voranleuchten werden, die deren heutige Großväter verlengnend geschmäht. Im Lichte dieser überlieferung mögen wir auch Zeiten wie die Gegenwart überdauern, ohne für die Zutunft unseres Heiligtums zu gittern.

Bielleicht aber tritt die Wahrheit dieses Gedankens nirgends historisch begründeter hervor als in dem Geschlechte des allerersten Empörers gegen Gottes Geset, als in dem Geschlecht des allerersten öffentlichen Lenguers der Göttlichkeit der Sendung Mosis.

"Fürsten der Gemeine, im Bolfesrat die Berufensten, Männer von Namen", zweihundert und fünfzig aus der Glite der Ration, hatte Rorah zur Empörung mider Mosis Sendung aufgestachelt; "die gange Gemeine, alle sind heilig und in ihnen ift Gott", mit Diefer relativen Wahrheit hatte er die gange Bafis der Sendung Mofis, bas Gaftum seiner Beroldschaft von Gott an die Nation zu erschüttern versucht, hatte bas jedem inwohnende Göttliche als die einzige Gottesoffenbarung, und damit Mosis Werf als Erzeugnis der Lüge im Dienste hierarchischer und tyrannischer Gelüste verschrieen. Die Leugnung eines Faktums tann nur durch die Erfahrung eines Gattums widerlegt werden. "Dadurch follt ihr erkennen, daß Gott mich gesendet alle diese Sandlungen zu üben und daß fie nicht aus meinem Sinne stammen", lautete Moses Wort an die Nation, , wenn, wie alle Menschen sterben diese sterben, und das Berhängnis aller Menschen über sie verhängt wird: jo hat Gott nicht mich gesendet. Wenn aber ein Neues Gott schaffen wird, und es öffnet die Erde ihren Schlund und verschlingt fie und alles Ihrige, und fie lebend in die Gruft finten: fo werdet ihr miffen, daß dieje Manner Gott gehöhnt." Rur durch Korahe, den unmittelbaren Gottesfinger befundenden Untergang mar die überzeugung von der Göttlichkeit der Sendung Mofis im Bolte zu retten - und eben aus ben Enteln diefes Korahs sind der Nation Männer entstanden, die dem Werte, zu deffen Begründung Mofes gesandt mar, fich als bie jestesten Säulen bewährten, und die die begeistertsten Pflanger und Pfleger feines Beistes geworden.

Wer steht Moses und Aharon unter den Trägern und Pflegern des göttlichen Geistes und den Vermittlern der göttlichen Führung im Volke näher als Samuel (Ps. 99, V. 6.). Und dieser Samuel, der den Geist des Volkes aus der Zersahrenheit der Richterperiode wieder zu Gott und seinem Gesetze einigte, der die Jugend der Nation zu Trägern des Prophetengeistes heranbildete, der am Schlusse seiner großen Laufsbahn seine Wirksamkeit also vor dem Volke der Verkennung gegenüber zu verteidigen hatte, wie einst Moses gegen die Anklagen Norahs, dieser Samuel, der die Aufrichtigkeit seines Wirkens an nichts Höheres anzusknüpsen weiß, als an die Göttlichkeit der Sendung Moses (Sam. I. K. 12, V. 6), dieser Samuel — war ein Enkel eben dieses Korahs!

Das Psalmbuch, dieser Schatz jüdisch menschlicher und jüdisch na tionaler Gedanken und Empfindungen! Wessen sind die begeistertsten, gott innigsten Lieder, wessen Harse rauscht mächtiger vom Hauche des gött lichen Geistes, wessen Herz sühlt tieser, wessen Geist schaut heller, wessen Mund tönt voller, in wessen Seele ist das jüdisch menschliche und jüdisch

nationale Bewußtsein von Gott und dem gaugen Getragensein von Gott. dem gangen Emporftreben zu Gott, dem gangen Aufgeben in Gott lebendiger aufgegangen, weisen Bruft ift in höherem Grade so gang eigentlich eine Bruft des Gottesvoltes, fühlt feine Empfindungen, tlagt feine Gehnfucht, jubelt fein Entzücken, schmachtet feine Sehnsucht in der Gottesferne, jubelt seine Zuversicht in der Gottesnähe, wessen Worte verdienen mehr von uns allen noch heute, nein, eben heute mit Begeifterung getrunken zu werden, daß feine Gedanten unfere Gedanten, feine Empfindungen unfere Empfindungen, fein Beift unfer Beift werde um uns zur gangen lichtwarmen Sohe des judischen Bewußtseins emporzutragen, als die Canger des zweinndvierzigsten, vierundvierzigsten, sechsundvierzigsten, fieben, acht und nennundvierzigsten, vier, fünf und siebenundachtzigsten Pfalms - und die Sanger diefer Lieder find teine andern als die "Sohne Morahs", als die Entel eben jenes Morahs, der die Göttlichkeit ber Sendung Mosis, somit das gange Besondere der Gottesbegiehungen zu Israel angutaften gewagt, in welchen eben feine Entel bie gange Seligkeit des Menschen- und Voltsbewußtseins erfannten und sangen!

rahs und der Seinen gingen seine Söhne allein gerettet hervor, rahs und der Seinen gingen seine Söhne allein gerettet hervor, anfa und degelta 14a.) "im Hinabsturz gestaltete ihnen sich ein Rettungsplat, auf ihm blieben sie stehen und sprachen Lieder!" Die Katastrophe, die ihre Ettern und Angehörigen begrub und sie mit ins Verderben hineins zureißen im Begriffe war, hatte in ihnen also des Vaters Frevelwahn überwältigt, daß sie vielmehr die reinsten Träger des jüdischen Gottessecistes, und ihre Enkel, die Erben ihres Geistes, die echtesten Sänger der jüdischen Gottesgedanken wurden.

Wer gäbe, daß wieder eine jüdische Brust als Erbe dieses Koraidensgeistes erstände und deren Harse die Schusucht nach Gott und die jusbelude Seligkeit aus Gott in unsere gottarme und freudenarme Brust hineinsänge! Daß es uns inzwischen gelänge einen schwachen Nachhall dieser Koraidenharse in diesem Bersuch wiederzugeben, und deren Gesdanten und Empfindungen nicht alle Krast in unserm nachstammelnden Worte verlören!

# Jeraels Sehnsucht nach Gott.

#### Pjalm 42.

- 2. Wie ein Reh hinauf zu Wassersprüngen schmachtet, Also schmachtet meine Seele, Gott, zu dir.
- 3. Es dürstet meine Seele zu Gott, zum lebendigen Gott: Wann werde ich kommen und wieder geschaut werden vom Angesicht Gottes?!
- 4. Nahrung ist mir meine Träne geworden Tags und Nachts Indem man immer zu mir spricht: wo ist dein Gott?
- 5. Nur daran denke ich gerne und ergieße gerne über mich babei meine Seele hin:

Wie ich alle Scheidung durchschreitend sie alle langsam zu mir heranbewegte,

Zum Haufe Gottes hin Wit lautem Jauchzen und Danken Eine zum Kestkreis sich sammelnde Menge —

6. Was beugst du dich, meine Seele, wenn dir wehe wird um mich?

Harre zu Gott hin, Denn noch werde ich ihm danken Die Heilesverleihung Seines Angesichts.

- 7. Mein Gott, Um mich will meine Seele sich beugen, Darum gedenke ich dein vom Jardenland, Wo Hermons Höhen aus kleinem Gebirg aufsteigen.
- 8. Flut ruft Flut zum Gehorsam deiner Leitungen, Deine Brüche all und deine Wogen sind's, Die über mich hingingen.
- 9. Tagt's, ist es Gott, der seine Liebe besiehtt, Aber auch in der Nacht ist das Lied von Ihm, dem Unssichtbaren, bei mir, Gebet zum Gotte meines Lebens.
- 10. Ich sollte zu Gott, den ich als meinen Fels fühle, sprechen: wozu hast du mich vergessen? Warum denn soll ich traurig wandeln wenn ein Feind drängt,

11. Wenn mit dem in mein Gebein dringenden Mord meine Pränger mich schmähen,

Wenn sie immer zu mir sprechen: wo ist bein Gott?

12. Was beugst du dich, meine Seele, und was wird dir wehe um mich?

Hand als meinem Gott.

Denn noch werde ich ihm danken
Die Heilesverleihung meines Angesichtes
Und als meinem Gott.

- B. 2. 3. Jerael ift fein Berhältnis zu Gott fein außeres, zufälliges, nebenfächliches, nur einen Teil feiner Lebensbeziehungen und Beftimmungen ausfüllendes Moment, das etwa nur zur besonderen Berichonerung, Erganzung, Troftung und Beseligung bes Lebens gehörte, beffen aber auch allenfalls das Dafein entraten tounte; notwendig und Dafein bedingend wie das Waffer für das leibliche Leben ift ihm feine Begiehung gu Gott. Rur in dem Bewußtsein der Gottesnähe atmet es und lebt es. Im Galuth, aus der fichtbaren Bobe, auf welcher es gott= nabe fteben und mandeln follte, hinabgeftogen, dürftet feine Seele zu Gott, jum "lebendigen Gott", der ihm tein Wahngebilde, fein wesenloser Begriff, fein metaphniischer Rotbebelf zur gedankenmäßigen Beltkonftruttion, der sich ihm als "lebendiger" Gott erwiesen, der mit seinem Ge= jege seelengleich in Israels Boltstörper eingezogen mar und alles durchdrang und alles belebte und alles trug und alles schützte und alles segnete und alles zu einer Vollendung führte, die seine Wegenwart in 35= rael befunden follte. Der Gegenwart diejes lebendigen Gottes an der Bundesstätte seines Gesetzes inne zu werden, dort sein "Angesicht zu ichauen" und des Bewußtseins froh zu werden von "Ihm" geschaut zu sein, das war der Höhepunkt in Joraels Bergangenheit, das bildet den Lichtpunti in Israels Zukunftshoffnungen. Wie ein schmachtendes Reh (darum 27, jem. fraftlos) - hört es in fteiler Teljenhöhe Bajjer aus seinen Ursprüngen rauschen — (ביק שטת שביק: aus seiner Urstätte hervortommen. Bgl. או אבקר מביקים מון אל ון n. J. w. wie אגרוך שום אנרוך מדי, מביקים מון אל das Waffer ift da, aber, für es in seiner Tiefe in unerreichbarer --:) על): hinauf zu, wie: על ביתו הרמתה על המתה (.j.) Söbe
- &. 4. Zu diesem Schmachten der Schnsucht gesellt sich Leben verbitsternder Gram, Gram über die versehlte, ja in ihren Gegensatz umwanstelte Lebensbestimmung. Israel im Glücke sollte Gottes Herold an die

Menschheit sein, sollte durch die Heitesblüte seines ganzen Taseins das Ausblüchen aller menschlichen und volkstümlichen Verhältnisse unter der Leitung Gottes und seines Gesetzes als das einzige Ziel der Gesamtmenschheit verkünden und so alle Welt zur Huldigung "seines" Gottes saden. Herabgestürzt aus der lichten Gotteshöhe sieht es sich zum historischen Spottgedicht auf diesen "seinen" Gott gemacht. In jubelndem übermut ziehen die sich einander ablösenden Völkererscheinungen zu der ephemeren Tasel ihrer Völkersreuden an dem bei seinem Fels in der Vereinsamung schmachtend verharrenden Gottesrehe vorüber, und zur d., wie verschieden, ja ost gegensählich diese Völkererscheinungen auch sein mögen, Israel gegenüber bleiben sie alle gleich, wersen ihm zu jeder Zeit höhnend die Frage zu: wo ist dein Gott?

B. 5. Jit so die Zukunft fern, die Gegenwart bitter, so gibt es nur einen Lichtpunft, auf welchem Jeraels Gedanten gerne verweilen und bei welchem die unvermeidlich damit verfnüpfte Wehmut felber zum Genuß wird — (אישפבה, אוברה: optativ) — und das ist die Erinnerung an feine Bergangenheit, an seine untergegangene Berrlichkeit, nicht die politische, sondern die Berrlichkeit seiner in die Erscheinung tretenden Gottesbeziehungen, wo eben die Ginheit in dieser Beziehung zu Gott und jeinem Gefete alle Scheidemande des Standes und des Berufes fallen machte, und die ganze Ration sich hinaufbewegte um jubelnd und dankend sich um den gemeinsamen Mittelpunkt, das Beiligtum des Gottesgesetes, als das einheitliche Gottesvolf zu sammeln. — (Die Worte des Textes: אעבר בסך ארדם bieten erhebliche Schwierigkeiten. Wir glauben in כן zu dürfen. Israel als Nationaleinheit spräche daher "diese Rationalein heit habe alle Scheidemande durchbrochen", habe "die Scheidung durch schritten", die das gewöhnliche Leben zwischen Menschen, Bürgern, Ertern und Provinzen eines Staates aufrichtet. Schwieriger ist 2778 schon nach der grammatischen Form, indem hier die Hithpaelform, somit ein Reflexivum mit dem Suffix eines Objektes verbunden ift, und ferner das Substantiv plur. im Sate nicht ausgedrückt ift, auf welches fich bas Suffigum beziehen konnte. 777 felbst heißt: sich langfam fortbewegen und wird in der Pietform rabbinisch für das mütterliche Führen eines noch nicht selbständig zu geben vermögenden kleinen Rindes ge braucht. Der hithpael mit Atkujativ oder einem Suffigum findet fich וה התנחלום (פון אינ. 14, אינ. 2.) ההנחלתם (III. אינ. אינ. אינ. 25, אינ. 25, אינ. 25, אינ. 46), wo dann das im Refterivum liegende Objett gum Terminativ wird:

ihr sollt sie euch zum Eigentum nehmen, sie sollen sie sich zum Eigentum nehmen. Demgemäß würde in beißen: ich führe sie mir langsam zum Hause Gottes. Das Suss. plur. bezöge sich dann auf die Boltsmenge, deren Gedanke, wenn auch nicht ausgedrückt, durch die in IDD now gegebene Vorstellung des Fallens aller staatsbürgertichen Scheisdewände, der Idee nach gegenwärtig ist. Der ganze Ausdruck malte somit in höchst plastischer Weise den Anblick des Landes in dem Momente der damaligen Hinauswanderung nach Jerusalem. Aus allen Gegenden des Landes bewegen sich Züge in langsamem Banderschritt hinauf zu eisnem Mittelpunkte. Es ist die gemeinsame Mutter, die Nation, die ihre Kinder aus allen Ganen zu sich heranbewegt um sie gemeinsam dem einen Vater in dem Hause sches Juzussühren. — (2217 selbst heißt ja ursprünglich einen Kreis bilden und davon das Fest un, das die ganze Nation als Kreis um den gemeinsamen Mittelspunkt zusammenzieht.)

- 23. 6. Doch Israel macht sich selbst darüber Borwürse, daß es sich von dem Gedanken seines Geschickes niederbeugen läßt (¬ν, ebenso wie oben B. 5: über mich, d. h. wegen meiner. und dazu im Gegensah am Schlusse des Liedes: verleihungen, die Gott uns nach seiner Einsicht angedeihen läßt, wobei oft eben das nicht in Erfüllung geht, wonach unser Angesicht, v.z., sehnsüchtig ausblickt. Dazu schließt das Lied im Gegensah mit der noch höheren Zuversicht, daß das, was wir in der Zwischenzeit nur als viz "wern, als die Getteszwecke fördernden Heilesverleihungen begriffen haben, sich am Ende zugleich als virun als die Erfüllung aller unserer eigenen Bünsche und Hoffnungen bewähren werde) es weckt in sich die Zuversicht, daß es Gott noch einst für alles zu danken haben werde, was Er nach Seiner Einsicht, zur Förderung Seiner Zwecke über es ergehen läßt; es wendet sich daher mit dem folgenden
- 2. 7. an Gott und sucht in Iben die rechte Stimmung und das rechte "Selbsturteil" vor Gott zu finden. Die Erinnerung an seine gottzeisgende Vergangenheit, der es eben mit Wehmut sich hingegeben, soll es vielmehr aufrichten wenn sein Geschieft es beugen will. Diese Erinnerung an die Vergangenheit heißt hier: Gottes sich erinnern aus dem Jordanstande, d. h. Gottes gedenken wie Er sich im Jordansande, hier wohl das ganze heil. Land bezeichnend, uns in vergangener Zeit bewährt hatte. Denken wir uns Israel in nordöstlichem Exil, z. B. in

Babylon, so trifft der nach Palästina schauende Blick zu allererst in der nordöstlichen Grenze auf einem Punkt die Quellen des Jordans und die Wipfel des Hermongebirges zusammen.

- B. 8. Dieses Gottesgedächtnis aus der Bergangenheit lehrt Israel, daß auch in den Geschicken seiner Gegenwart Gott gegenwärtig ift. Wenn Die Ereignisse wie Klut auf Klut, eigentlich: wie Gewoge auf Gewoge, scheinbar regellos, über es einstürmen, so lebt doch ein tiefer gottgeleiteter Pragmatismus in allen über Israel ergehenden Beschiefen. Jede vorangehende Klut ruft die nachfolgende gur Stimme, d. h. gum Behorsam der Gottesleitungen bin. Diese Gottesleitungen sind bier aus dem Bilde des Waffers, deffen Gewoge, wie fo oft, zum Ausdruck für die zerftörenden Zeitereigniffe gebraucht wird, durch בינקים, Bafferlei= tungen, Ranale ausgedrückt. Bas uns zunn, als regellose Flut erscheint, das bewegt fich doch in einem gang bestimmten, von Gott vorgezeich= neten Geleise, und jedes Vorhergehende zwingt das Nachfolgende sich in demfelben von Gott gegrabenen Bette fortzubewegen, nötigt jede Gegenwart fich gehorfam in den Bestimmungen der Gottesleitung zu entwickeln, und jeder einzelne Stoß, den Gerael aus diesen Leitungen erschüttert empfangt, ift ein Wellenftoß oder ein Wellenfchritt, deffen Stoß und bewegende Rraft von Gott geleitet ift.
- B. 9. Darum ist auch im Eril Israel nicht ohne Gott; in Tagen der lichten Zeit ist es Gott, der seine Liebe besiehlt, der die Ereignisse zu Boten seiner wohltnenden Liebe macht, und auch in solchen nächtigen Zeiten, aus denen heraus dies Lied spricht, in welchen scheindar Gottes Allmacht zurücktritt (daher nurw, mit dem Feminalkonsonanten), ist das das Unsichtbare und den Unsichtbaren schauende Lied bei ihm, verläßt Israel der Gott schauende Blick nicht und hilft ihm zu werläßt Iren Gewinnung des reinen Gedankens über sich und alle seine Besiehungen zu Gott und zur Menschheit.
- B. 10. 11. Israel fühlt eben im Drange feindlicher Zeitverhältnisse, daß Gott sein Fels ist, von dem ihm die Krast stammt, allen anstürmens den Feindlichkeiten ausharrenden Widerstand zu leisten, und es sollte nicht eben in dieser es mitten im Wogendrang erhaltenden Krast die Fortdauer des alten Gottesschutzes, die Tatsache, daß es nicht von Gott vergessen, die Erfüllung jenes alten verheißenden "Gleichwohl", san, erkennen, es sollte nicht seine Heiter mitten im Drange der Zeiten bewahren, es sollte nicht lächeln zu der spottenden Frage: wo ist nun dein Gott?

V. 12. Alle Gebeugtheit, alle Unruhe legt es ab und ist überzeugt, mitten durch die herbste Gegenwart führe Gott es einer Zukunst ents gegen, in welcher es nicht nur wunderbar erhalten, sondern sich mit der Erfüllung aller seiner heißesten Wünsche und Hoffnungen gekrönt ers biiden werde. — ("zz, siehe 3. V. 6.)

### Jsraels Rampf und Waffe im Exil.

Pjalm 43.

1. Bertritt mein Recht, o Gott, und streite bu meinen Streit! Bon Bölkeren ohne Liebe, von Männern der List und der Gewalt

Solltest du mich retten!

2. Denn du, Gott alles deffen, was mich unüberwindlich macht,

Wozu hast Du dich von mir gewendet, Warum muß ich mich trübe führen, Wenn ein Teind mich drängt?

- 3. Sende mir dein Licht und deine Wahrheit, Sie sollen mich leiten, Sie mich heimbringen zu dem Berge deines Heiligtums, Und zu beinen Wohnungsstätten,
- 4. Daß ich dann endlich zum Altare Gottes komme, Bu Gott, der Freude meiner Freuden, Und dich mit der Harse bekenne Als Gott, als meinen Gott!
- 5. Was beugst du dich, meine Seele, und was wird dir wehe um mich?

Harre zu Gott, denn noch werde ich ihm danken Die Heilesverleihungen meines Angesichtes Und als meinem Gott!

Disenbar ist dieses Lied nur eine Fortsetzung des vorigen. Während das vorige der Sehnsucht nach Gott und der Wiedergeburt der unter-

gegangenen Herrlichkeit Ausdruck verleiht, ringt dieses Lied nach der Kraft, die das Gottbewußtsein Jörael mitten im Kampse des Exils versleihen sollte.

- V. 1. Bedeutsam scheidet dieses Lied den Gegensatz, unter welchem Israel in seinen Beziehungen zu den Bölkern als Gesamtheiten zu leiden hat von dem zu den einzelnen Menschen. Dort, im großen Ganzen ist es vor allem nur der Mangel an Humanität, den es beklagt, der ihm seine staatliche Ausnahmsstellung bereitet, und es sind nur die einzelnen, die diese inhumane Rechtlosigkeit der jüdischen Parias zu List und Gewalt mißbrauchen. Allein eben weil Humanität, Wahrheit und Recht mit Israel leiden und mit Israel siegen, darum sieht Israel in seinem Kampse Gottes Kamps, und erwartet, daß Gott sein Recht vertreten und seine Sache aussühren werde.
- B. 2. Denn alle die großen überzeugungen, in denen Jörael die Kraft seiner Ausdauer finden soll, sind ja eben die, die in Gott ihren Urheber und Förderer haben, sind ja eben die, denen Gott durch seine Waltungen zum Siege in der Menschheit verhilft. Dieses Bewußtsein sollte Israel nimmer verlassen, sollte ihm die Krast geben mitten im Drängen seindseliger Menschenbestrebungen sich aufrecht und heiter zu erhalten.
- 2. 3. Wenn die trüben Ersahrungen der Zeiten es niederschlagen, so liegt dies nur an dem Mangel innerer Erleuchtung und in der Schwächung seiner Erkenntnis der göttlichen Wahrheiten, und eben wenn es diese Erleuchtung in sich vermißt, fühlt er sich von Gott verlassen. Darum hat es nur Licht und Wahrheit sich von Gott zu erbitten, mit ihnen, mit diesen inneren Schupmächten, vollbringt es seinen großen prüfungsreichen Gang durch die Zeiten, und mit ihnen gelangt es zu dem heimischen Ziele, wo Gottes Heiligtum wieder auch äußerlich den erhabenen Mittelpunkt bildet, um den sich alle Menschenhütten als Stätten der Gottesherrlichkeit auf Erden reihen, wo
- 28. 4. Israel endlich das Ziel seiner Sendung erreicht, und von seinem Altare aus Gott als Gott und zugleich als seinen Gott der Menschheit verfündet, der sich eben in Israels weltgeschichtlichem Gange als den einzigen Hort und Führer der Menschheit ofsenbart.
- B. 5. Also nicht nur der Zurückblick in die Vergangenheit und der Hinblick auf die Zukunft, wie im vorigen Liede, sondern jede Gegenswart bietet Grund genug, sich aufrecht und ruhig den Gottesführungen anheim zu geben.

### Jeraels Größe und Ausdauer im Egil.

### Pfalm 44.

- 2. Gott, mit unsern Ohren haben wir es gehört, Unsere Bäter haben es uns erzählt: Eine Tat hast du in ihren Tagen vollbracht, In den Tagen der Borzeit.
- 3. Du warst's, deine Hand, Bölker hast du vertrieben da du sie eingepflanzt, Brichst so Staaten wie du diese fortgeschiekt.
- 4. Denn nicht mit ihrem Schwerte haben sie Land erobert, Ihr Arm nicht hat ihnen zum Siege verholfen, Sondern deine Rechte und dein Arm Und das Licht deines Angesichts, Weil du sie gebilligt.
- 5. Du bist ja noch, als Richter noch mein König, Befiehl darum Jakobs Siege!
- 6. Mit dir stoßen wir unsere Dränger zusammen, Mit deinem Ramen treten wir unsere Widersacher nieder.
- 7. Denn nicht auf meinen Bogen möchte ich trauen, Sätte ich ein Schwert, es sollte mir nicht helsen;
- 8. Denn bisher hast du von unsern Drängern uns geholfen, Saft unsere Berleumder zu Schanden werden laffen.
- 9. "Mit Gott!" so priesen wir Tag für Tag, Bekennen beinen Namen auch jest noch immerdar —
- 10. Und hast du uns gleich verlaffen Da du uns beschämen mußtest, Und ziehst nicht mehr aus In unsern Heeren; —
- 11. Läffest uns rücklings weichen Bor dem Feind, Und unsere Lästerer Plündern nach Lust;
- 12. Gibst uns hin Wie Schafe zur Schlacht Und hast unter die Bölker Beit umber uns gestreut; —

- 13. Verkaufst dein Volt nicht für Wert Und hast wahrlich nichts gewonnen Bei ihrem Tausch; —
- 14. Machst uns zur Schmach Bei unseren Nachbarn, Spott und Hohn Bei unserer Umgebung;
- 15. Machst uns zum Sprichwort Unter den Bölfern, Zum Kopfschütteln Unter den Staaten; —
- 16. Ist so gleich Tag für Tag Meine Beschämung mir vor Augen Und hat die Scham mein ganges Angesicht bedeckt
- 17. Vor Schmäher- und Lästerer-Stimmen, Bor Feinden Und in Rache ihren Vorteil Suchenden:
- 18. Dies alles ist uns überkommen Und wir haben boch dein nicht vergessen, Sind nicht zu Leugnern worden An beinem Bund,
- 19. Nicht ist zurückgewichen unser Herz Selbst als unser Schritt abneigte Von deinem Pfad!
- 20. Wenn du uns bis zur Zermalmung erniedrigtest Da wo Drachen wohnen, Und schon mit Todesschatten uns bedecktest,
- 21. Hätten wir selbst da vergessen Unseres Gottes Namen Wo wir um Erbarmen stehend unsere Hände ausstreckten Zu einem fremden Gott —
- 22. Würde Gott das nicht ergründen? Er kennt ja Was das Herz im Innern birgt!
- 23. Denn um bich Wurden wir Tag für Tag gemordet, Um dich geachtet Wie Schafe zur Schlacht —

24. Erwache!

Warum willst du zu schlasen scheinen, Gott, dem ich diene?\*) Beis' zurück den Schlummerschein, Berlaß uns nicht auf ewig!

- 25. Warum willst du dein Angesicht bergen, Bergessen unser Clend und unsern Druck!
- 26. Denn gebeugt zum Staub ift unfere Seele, Es flebt am Boden unfer Leib -
- 27. Stehe auf uns zur Hilfe, Und mache uns frei Um beiner Liebe willen!

Ein wunderbares Lied dies Lied der Koraiden! Was auch eine die Prophetie leugnende Kritik an Scheingold für bare Münze wissensichaftlicher Forschung in Umlauf setzen mag, die Möglichkeit, daß dieses Lied erst post eventum gedichtet sei auch nur plausibel zu machen, dürfte ihr nimmer gelingen. Sie müßten denn eben aus dem Liede heraus Greignisse erdichten und die Geschichte sälschen um ihre Falsa zu stügen. Virgends außer dem europäischen Mittelaster bietet die Geschichte der jüdischen Diaspora ein Zeitbild zu den Zügen dieses Liedes, und wie weitab vor dem europäischen Mittelaster liegt die Entstehung dieses Liedes!

Wohl dursten nach solchen Liedern die Harsen unserer Sänger an Babels Strömen verstummen. Die Töne, die von ihren Saiten in die Brust ihres Volkes für die Ewigkeit hineingesungen waren, enthielten alles, dessen sie bedursten, um sie auf den dunkeln Schicksaugen, die ihrer harrten, mit Erleuchtung und Trost, mit Mut und Hoffnung zu geleiten, und für die Empfindungen, die im Leben und Sterben ihre wunde und doch so starke Brust erfüllten, sanden sie in dem geistigen Schaße ihrer nationalen überlieserung das schon vor so vielen Jahrhunsberten gesungene Wort, das ihnen ihre Empfindung wiedergab und sie zu dem Gedanken des geistigen Bewustseins verklärte. Wie vielen uns serer Väter und Mütter mag ein solches Lied wie dieses der einzige Begleiter zum Scheiterhausen, wie vielen das Died dieses der einzige Begleiter zum Scheiterhausen, wie vielen das Bewustsein, ihr Geschied mit altem seinem Herben schon so lange im vorhinein geschaut

<sup>\*)</sup> למה פניך תסתיר des V. 25 erflärt und mildert die Kühnheit der Ausstrücke im V. 24.

und empfunden zu wissen, den erhebendsten Trost gebracht und die längst vorausgeschauten und nun sich verwirklichenden Marter und Duasien, Verhöhnungen und Erniedrigungen selbst den seizeisten Kitt für ihre Gottestreue geliesert haben, indem gerade das, was sie dieser Treue zu entlocken berechnet war, sie nur um so tieser von der Göttlichkeit ihrer Sendung auf Erden überzeugte!

Und wenn uns, den glücklichen Söhnen dieser so Schwergeprüsten, das heitere Los beschieden, das, was unsere Sänger vorahnend gesungen und unsere Väter in trübster Wirklichkeit zu durchleben hatten, nur rücksschauend wie auf eine, wie wir hossen überwundene Vergangenheit, nachzuempfinden; wie besehrend und erhebend, wie zugleich stärkend und rüstend für die Prüfungen, die unsere Zeit der jüdischen Gottestrene, nur in anderer Gestalt und in anderen Verhältnissen, bietet, dürste nicht das Nachempfinden eines solchen Liedes sein, wenn es gelingt, seinen Tönen die großen Jüge einer solchen Vergangenheit abzulauschen!

Un den Kontrast zwischen der unmittelbaren Gottesleitung bei der geschichtlichen Schöpfung des judischen Boltes und seiner scheinbaren Berlaffenheit in der Zerstreuung funpft das Lied an, und meint B. 2. - in den Tagen unferer Bater, jur Zeit des Ursprungs unferes Bolles habe fich das Birten Gottes unmittelbar gezeigt, da fei es -2. 3. — Gott gewesen, seine Macht habe fich gezeigt, Er habe Bölter vertrieben und habe Israel in ihr Land eingepflanzt; in dem Weschicke aber, das fich da an den kanaanitischen Bevolkerungen vollzog, habe Gott nur das Bölkergericht genbt, das Er an allen Staaten vollzieht, ihrer aller Macht läßt er zusammenbrechen, wenn ihre Uppigkeit und Entartung "das Maß des Emoriters" erreicht. Die kanaanitische Rata strophe ift das Mene Tetel für alle Staaten. Denn - B. 4. - nicht etwa die übermacht Israels gegenüber der Schwäche des Emori habe da die Entscheidung herbeigeführt, sondern Gottes hetsende Rechte für Israel, Gottes strafender Urm an Emori und das in Israel den Träger seines Lichtes, das Werkzeug seiner Heileszwecke für die Meuschheit erblickende göttliche Wohlgefalten mar's, das da gemattet.

Ist dies es aber, hat nicht Israels Arm und Schwert seine staatliche Vergangenheit gebaut, so kann auch sein skaatlicher Untergang, der Zusammenbruch aller seiner äußeren Macht und Größe nichts au dem Granitboden seiner Zukunft geändert haben. Der, der seine Vergangenheit gebaut, ist — V. 5, 6, 7. – noch in seiner unveränderten Macht und ist noch, troß seines auch über Israel vollzogenen Gerichts, noch sein "König". "An Der In,", "und gleichwohl", hatte Jahr

tausende zuwor, noch vor dem Ausbau seiner staatlichen Macht, sein den Zusammenbruch und die Zerstreuung voraus ankündigendes Wort gesprochen, "und gleichwohl, auch wenn sie im Lande ihrer Feinde sein werden, habe ich damit sie nicht verworsen, sie zu vernichten, meinen Bund mit ihnen auszuheben, sondern bleibe wie ich war, ihr Gott!" Dieses "und gleichwohl!" ist Israels Talisman in der Nacht der Zeiten gewesen, sieß selbst Israel in der Zerstreuung sich noch als Gottessvolt und Gott als seinen König begreisen — sein irdischer Staat war zusammengebrochen, aber sein ewiger Herrscher lebte und war, "mit ihm in die Verbannung gezogen". — Er braucht nur zu besehlen und, wie er einst Israels, des zum heiteren Glücke ausblühenden Volkes, Siege geschafsen, so voltziehen sich auch Jaakobs, des wieder unter die Ferse der Völkermächte geworsenen Volkes, Siege auss neue.

Denn - B. 8, 9. - daß Gott "mit ihnen in die Berbannung gezogen", daß er fein "und gleichwohl" nicht vergeffen, das fah Israel in der gangen Geschichte feiner Berbannung glangend bewährt. Seine gange Erifteng in ber Berftreuung mar ein fortgesettes Gottesmunder. Daß urz, alle feindseligen Beschränkungen ihm doch den frischen Lebensatem nicht rauben konnten, und awen, alle Bemühungen den Haß der Bölter vernichtend gegen es aufzustacheln doch um ihr eigent= liches Biel, eben diese Bernichtung, fich betrogen sehen und der Jude doch "der ewige Jude" blieb, und nicht blos Atem, sondern pur, frisches, vollkräftiges, ungebrochenes Dasein fich erhielt, das machte jeden Juden trop des Querfacts auf feinem Rucken und des gelben Abzeichens an feinem Rocke, oder gerade mit diefen, zum lebendigen מצבע אלקל, zum lebendigen Fingerzeig des göttlichen Waltens. Und "mit Gott", das erft in spaterem Laufe der Zeiten europaifche Bolter in einer bedrangten Stunde der Geschichte einmal auf ihre Fahnen ichrieben und in diesem Zeichen siegten, das trug das judische Bolt feit Jahrhunderten Tag fur Tag als fein einziges Banner und machte sein ganzes geschichtliches Dasein zu einer ewigen Tedeum-Symne.

Und woher dies alles? Weil, sowie Gott seinerseits "seinen Bund nicht aufgehoben" hatte und bereit war, auch in der Zerstreuung sich Israels erhaltend und rettend anzunehmen, also auch Israel trop alles dessen, was über es erging, sich nicht irre machen ließ und auch seinerseits glänzend groß in der Bundestreue mit Gott verharrte.

Gott hatte es — B. 10. verlassen als es seiner Unwürdigkeit inne werden sollte (dies heißt buchstäblich aba), da sind keine jüdischen Heere mehr, benen Gottes Bundermacht den Sieg verleiht;

wo ein Feind sich entgegenstellt, weicht — B. 11. — Frael hilflos zurück, und man weckt überall den Haß, um es ungehindert zu plünbern; der Menschemwürde und Menschenrechte entkleidet, ist - B. 12. - einen Juden töten, oder ein Schaf ichlachten gleichwenig ein Berbrechen, und so ift vogelfrei Israel unter die Bölter hingestreut; und - B. 13. -Gott hat doch nichts gewonnen bei diefer Singebung seines Bolles an die Bölker! "Für Wertloses sicht es sich verkauft und keinen Borteil hat fein Eigner bei dem Tausch." Rein befferes Bolk hatte Gott an feine Stelle gewonnen. Mochten die Bölter, unter deren Mighandlung Israel litt, eben in dieser Mißhandlung Israel als das verworfene und sich nunmehr als das mahre Israel pratonisieren: wenn Israel die Sand, die es schlug, auf der Wage des geiftigen und sittlichen Menschenund Bölkerwertes vor Gottes Angesicht mog, es mußte sich doch jagen, wie fehr es auch Gott gegenüber durch nicht treue Erfüllung feines Gefetes sich vergangen, Mensch gegen Mensch und Volk gegen Bolk gewogen, war doch mehr geiftige Bildung, mehr Sittlichkeit, mehr Menschlichkeit bei ihm heimisch als bei allen den so vielfach noch von Wahn und Robeit umfangenen Bölkern, die es schlugen, und in den Sütten seiner Ghettos murde doch ein Gottes und Menschen murdigeres Leben gelebt, als in ben Säufern und Burgen feiner Dranger. Der Steinwurf, den der Fanatismus auf fie schleuderte, bewies ihnen, daß fie fich noch als die "Auserwählten" betrachten durften und daß die Miffion der sittlichen Sebung der Menschheit mit nichten auf die sie verfolgende Bevölkerung übergegangen fein tonnte. Es fehlte das beffere Taufch= objett für ihre angebliche Berwerfung: לא רבית במחיריהב. — כם lebte Israel - B. 14, 15. - verkannt und verspottet inmitte der Menschen, ihre allernächste Umgebung hatte fein Auge für ihren sittlichen Kern und fein Berg für ihre Leiden, Schimpf und Spott ernteten fie von Nachbarn und Umgebung, der Name "Jude" ward zum entwürdigenden Sprichwort unter der Bölfern, und wo man im Rat der Staaten das Bohl der Bölker besprach, hatte man für das judische Bolk nur Ropsschütteln, und mährend - B. 16, 17. - es fo von Lästerstimmen und Feinden umgeben mar, die ance, unter dem Scheine Bergeltung übender Rachetat nur den eigenen Vorteil suchten, rief dieses gange Geschick voller Leid und Erniedrigung Israel nur ftets seine nerbz, seinen Gott gegenüber verfehlten Beruf vor Augen und Scham ward das Gepräge jeines Angesichts.

Und doch —  $\mathfrak{B}.$  18. — hielt es seift an Gott und seinem Bund, die ganze Wucht dieser beispielsosen Leiden konnten es in der Treue

gegen Gott und das Gejeg nicht erschüttern, auf deffen Erfüllung es Gott den Bundeseid geschworen hatte, und obgleich - B. 19. im Glud fein Schritt von Gottes Pfad gewichen mar, fo zeigte es im Unglück, wie doch fein Berg Gott tren geblieben und wie es im Leid fehr bald ben echten Ginn und die echte Kraft wieder gewann'. Seibst - B. 20-23. - in vollendeter Hilflosigfeit Trachen vorgeworfen und ichon vom Jod umichattet, genötigt Diener fremden Gottes, somit gleichsam den fremden Gott um Erbarmen anzuflehen — (da es B. 23 heißt אוברש כפינו לאל זר fo dürfte das עליך הרגנו כל היום 8. 21 wohl mur wie ברשה ציון בידיה Alagel. A. 1, B. 17, das Flehen um Erbarmen bedeuten. Sonft könnte man darin auch das Los der Marannen erblicken, die um fich vor Untergang zu retten zum Schein fich zum Richtjudentum befannten, aber im Bergen Juden blieben) — in den Todesängsten behielten wir die Besonnenheit, Gott auch nicht einmal im Bergen zu verleugnen, auch nicht einen geheimen Zweifel vor Gott, dem Allmiffenden, aufkommen zu laffen, und ließen uns um unfere Befenntnistrene toten, um nur rein und treu vor Ihm zu erscheinen.

Darum — B. 24. u. j. — dursten sie auch mit heiterer Zuversicht in den Tod gehen, dursten auf das aus De zur ihres Gottes fühn verstrauen, daß er selbst in der Fremde sie nicht bis zur Vernichtung verlassen werde. Liegt erst seines Volkes Geist und Leib zu Voden, dann sieht Er auf und rettet, und führt selbst über das Grab ganzer Martyrsgeschlechter das Volk seines Geseges seinem ewigen Ziele entgegen. Ind was die die Gesamtmenschheit umsassen Viebe Gottes gebaut, läßt sein Walten nicht zu Grabe geben.

Und unn sollten wir, die glücklichen Epigonen solcher Martnrgesichlechter das im betörten übermute verlassen, dem die Bäter ihre Treue mit ihrem Herzeusblute besiegelt, sollten dafür nicht mit Begeisterung teben, wofür die Bäter mit Begeisterung starben? —



# Pädagogische Schriften.

# Pädagogische Plaudereien.

#### XI.

# Er gedenft der Eltern Sünde an Rindern.

פקד עון אבת על בנים –

Mächtig ergreifende, tief erschütternde Gedanken bringt der Clul-Monat in den judischen Kreis; aber wohl keinen, der mächtiger ergriffe, ber tiefer erschütterte als derjenige, den wir an den Gingang unserer biesmaligen Betrachtung gestellt: "bentt, Er bentt Gunde ber Eltern an den Kindern!" Wer, der felbst Bater oder Mutter ift, wer, der felbst Kinder hat, kann diesen Gottesausspruch ohne die tieffte Erschütte rung hören! Gott, Gott, der vor und nach der Sünde die unveränderte Liebe und Barmherzigkeit bleibt, der allmächtige, barmherzige, gnädige und langmütige Gott, so voller Liebe und Treue, Er, der das Gute, mas wir üben, eine Knospe des Beils sein läßt für das tausendste Beichlecht unferer Nachkommen, der bereit ift Sunde, Berbrechen und Kehler zu verzeihen - Er verfündet doch gleichzeitig von Gich, daß er nichts ungerügt hingehen läßt, und der Eltern Sunde felbft an Rindern, Enteln und Urenkeln gedenkt — und es könnte eine Tatsache uns irgend schwerer aufs Berg fallen, als eben diefe?! Wir haben Rinder, haben Entel, von ihnen werden uns Urentel erblühen, - Rinder, Entel und Urentel dürften noch zu tragen haben an unferen Jehlern und Bergehen, an unferen Berirrungen und Verfündigungen, - Rinder, Enkel und Urentel dürften noch zu büßen haben, was wir, ihre Väter und Großväter verschuldet! Gibt es etwas, das uns zu einer ängstlicheren Gewissenhaftigkeit, zu einer besorgteren Strenge gegen uns selbst, zu einer
ruheloseren Auswerksamkeit auf all unser Tun und Lassen bestimmen müßte, als eben dies Bewußtsein: die unschuldigen Kleinen,
die wir auf unserem Schoße schaukeln, die wir auf unseren Armen tragen,
und die hofsend und so vertrauensvoll zu uns aufblicken, daß wir ihnen
das glücklichste, heiterste Los bereiten mögen, dürsten noch einst die
Fehler zu beweinen haben, deren wir uns in Gedankenlosigkeit, in
Schwäche, in Leichtsinn und Leidenschaft schuldig gemacht?!

Siehe, wir können nicht zu Gottes Gerechtigkeit klagend hintreten: "Wir haben geschlt, wir haben gesündigt, wor haben zeicht, was haben diese unschuldigen Lämmer versündigt?" unsere Kinder sind eben unsere Sprossen und Zweige und wir sind ihnen Wurzel und Stamm. Der kranken Wurzel, dem siechen Stamm entwachsen keine gesunden Sprossen, keine fröhlich heiteren Zweige; und wenn wir unser leibliches, geistiges und sittliches Wesen, aus welchem auch das Wesen unserer Kinder er-wächst, sündhaft getrübt, wenn wir den Acker unseres menschengesellschaftslichen Strebens, in welchem auch das bürgerliche Glück unserer Kinder seiner Unheilvollen Wurzel der menschlichen und bürgerlichen Zukunst unserer Kinder gemacht, und haben ihre Lebensausgabe ins Trübe und Schwierige gestellt.

Bedarf es doch überhaupt nur eines tleinen Rachdentens um einzusehen, daß Glück und Unglück, Gesundheit und Krankheit, Reichtum und Armut, Glang und Glend mit nichten nur als Lohn und Strafe der Sterblichen zu begreifen sein. Sie find ebenso oft nichts als die besonderen Ruancen und Seiten der einen, allgemeinen, aber in größter Mannigfaltigfeit der Bedingungen und Buftande zu losenden Aufgabe des Lebens. Der Mann, deffen Wiege in der Butte der Armut geftanden und deffen redlicher Gleiß Gott gesegnet, findet in seinem Bohlstande den Lohn feines redlichen Bemühens. Sein Rind, das ihm in Wohlstand geboren, tann in diesem Wohlstande, in der reichen, heiteren Fülle, die bereits den Sängling behaglich umfangen, nicht Lohn, fondern eine Besonderheit seiner Lebensaufgabe erblicken. Dem Bater ward mit der Geburt die Aufgabe, die Ingenden und Pflichterfüllungen zu erwerben und zu lojen, die die Brufungsichnle der Armut bietet; bem Sohne mark mit der Geburt die Anfgabe, die Tugenden und Pflichter= füllungen zu erwerben und zu lösen, die die nicht minder übungereiche

Brufungeschule des Wohlstandes bietet. Und fo auch im Gegenfat. Der Mann, der fich durch Schurtenftreiche an den Bettelftab und ins Clend, oder durch Aussichweifungen in Rrantheit und Siechtum brachte, mag in diesem Elende die Etrafe für seine Berbrechen erkennen. Den unschuldigen Kindern, die in diesem Jammer und Elend das Licht ber Welt erblicken, wird mit diesem Jammer nicht Strafe, jondern die hobe Aufgabe beschieden, die in diesem Clende zur Lösung tommenden Brufungen bestehen und durch Entfaltung und Bewährung aller der dadurch bedingten Energien sittlicher und geiftiger Rrafte fich aus Dieser Tiefe emporzuarbeiten. Kurz, Freud= und Leidvolles, das wir in der Geburt mit erhalten und das unfere Wiege umduftert oder anlächelt, ift für uns weder Lohn noch Strafe, fondern bedingt die Lebensaufgabe, die unfer Berr und Meister uns damit bestellt. Richt die Kinder, die Eltern werden in dem Glüd oder Unglüd, das durch jie den Kindern erwächst, belohnt und geftraft. Es gibt ja feinen fußeren Lohn, als bas Bewußtsein, durch das Gute, das wir üben, noch für Kind und Kindestinder bie Saat des Seils und der Freude zu fein, und es gibt feine herbere Strafe, als den qualvollen Gedanten, an den fünftigen Schmerzen und Leiden unserer Kinder und Entel Mitschufdige zu sein. -

Doch es sind nicht diese Betrachtungen, die wir in Veranlassung des vom Elusmonat wiederholt vergegenwärtigten, großen Gottesaussspruches hier weiter versolgen wollten. Wenn der barmherzige Gott uns mit diesem Worte einen Schimmer von Einblick in eine Seite der Tiese seiner Weltseitung gestatten wollte, so sollte auch dieses Wort, wie jede Silbe seiner Offenbarung mit nichten nur einen Drang unserer Wißbegierde bestiedigen. Auch die bloße Anregung von Empfindungen und Gesühlen dürste schwerlich den Zweck seiner Offenbarung erschöpsen. Auf unser Tun und Lassen Einfluß üben, unser tätiges Leben gestalten soll in sestem Ziele ein jedes seiner Worte; ein Wort des Gesepes ist jedes, und das große Offenbarungswort, das uns jett beschäftigt und unseren Blick auf einen so tiesen Zusammenhang der Geschicke der Geschlechter richtet, ist gewiß nicht das geringste unter diesen Leben gestaltenden Gottesworten, soll gewiß nicht am schwächsten das Gesep unserer Handlungen vollenden helsen.

Wäre nun freisich der Erfolg dieses Offenbarungswortes auch tein anderer, als daß wir fortan in unseren Tugenden und Jehlern Neime des Segens und Unsegens für unsere Kinder und Enkel erblickten — wir haben es schon angedeutet, welch' ein mächtiger Hebel zum Guten, welch' eine zurückschreckende Warnung vor Verirrungen in ihm liege,

und wahrlich, wenn er auch nur das bewirkte, daß wir um unserer Rinder willen brav, um unserer Rinder willen fern von allem Schlechten zu bteiben uns bemühten, wer wollte einen solchen mächtigen Antrieb zur Pflichttreue — wie allgemein er auch wäre — gering anschlagen!

Allein uns dünkt, ein jo bedeutsamer Gottesausspruch dürfte für das Verhältnis selbst, auf welches er sich des Näheren bezieht, in allerserster Linie gestaltend einzuwirken bestimmt sein und wenn Gott uns offenbart, wie er "der Eltern Zünde an Kindern und Kindeskindern gedenke", so müßten daraus die bedeutsamsten Winke für das Verhältenis und Verhalten der Eltern zu den Kindern und damit zunächst für die heiligste Zeite dieser Beziehung, für das Geschäft der Erziehung zu schöpfen sein.

Der Eltern Gunden werden also noch an Kindern und Enteln gebacht - Rinder und Entel haben alfo noch an ben Gunden der Eltern mitzutragen - jugt eine andere Stelle erläuternd hingu, בדידב בדידב, wenn die Eünde der Eltern in ihnen fortwuchert, wenn sie die Gehler, den Leichtsinn, die Berirrungen, die Bergeben der Eltern fortsetzen, nicht aber wenn sie fich losreißen aus den fündhaften Richtungen, zu welchen ihnen die Abstammung und das Beijpiel der Eltern die Wege gebahnt, nicht aber, wenn fie die Reigungen überwinden, wenn sie die Geleise verlaffen, wenn sie sich zur Beterrichung der Gehler emporarbeiten, die fie von den Eltern ererbt. - Bohlan denn, jollte es da nicht unjere allererfte Erziehungsaufgabe fein, den Gehlern, Reigungen und verkehrten Lebensrichtungen bei unseren Kindern entgegen zu arbeiten, die sie möglicher und mahr= scheinlicher Weise von uns ererben, nicht - nächst der Aufgabe unferer eigenen fteten Selbstbeherrichung - unfere allererfte Aufgabe fein, unfere Rinder ichon unter unferer Obhut und Leitung, insbesondere vor den Gehlern zu ichnigen, die von uns durch Abstammung und Beispiel auf fie übertragen werden könnten, schon unter unserer Leitung sie in ben Bersuchen zu üben und zu gewöhnen, beffer zu werden als wir. D, um unferer Rinder millen follten mir die gründlichste Gelbstbetenntnis erstreben, aufs gründlichfte unsere Schwächen, Temperaments- und Charafterfehler, tadelhafte Angewöhnungen und Reigungen studieren. Bu allem dem haben mit dem Blute, das in ihren Adern pulft, und mit dem Beispiel, das fie vor fich seben, unsere Rinder auch die Unlagen ererbt, und wenn uns die Beherrichung fo mancher lang gehegter Schwäche, fo mancher lang gepflegter Berirrung, die Angewöhnung jo mancher von uns nicht früh genug geübter Tugend schwer wird, so

sollten wir vor allem unsere Kinder so früh als möglich zur Beherrschung eben dieser Fehler, zur übung eben dieser Tugenden gewöhnen. Gerade in die Tugenden, die wir nicht haben, sollten wir zunächst unsere Kinder hineinerziehen, vor den Fehlern, die uns anhasten, zu allermeist sie zu schützen suchen. In die Tugenden, die auch uns schwücken, leben sie sich durch Neigung und Beispiel von selbst hinein; vor den Fehlern, die auch uns fremd sind, sind sie meist schwu durch Anlage und Beispiel geschützt.

In jeder anderen Beziehung, vor allem in der Sorge für die leibliche und geistige Zukunst unserer Kinder lassen wir uns ja ganz entschieden von diesen Grundsäßen leiten; sollte die sittliche Zukunst unserer Kinder uns weniger gesten?

Estern, die sich irgend einer sich leicht vererbenden krankhaften Anlage bewußt sind, werden sicherlich so vernünztig sein, ihre Kinder an eine solche Diät und Lebensweise zu gewöhnen, die am meisten zur Unterdrückung und Vorbeugung jener Krankheitsanlage geeignet erscheinen dürfte.

Eltern, denen es in ihrer Jugend nicht vergönnt war, ihren Geist mit Kenntnissen zu bereichern und die diese Mängel des Jugendunterrichts im Leben am meisten gesühlt, werden auch am eisrigsten bemüht sein, ihre Kinder etwas Tüchtiges sernen zu lassen, damit ihren Kindern die Übel erspart bleiben, die die Unwissenheit ihnen gebracht.

Und es mare gefährticher für unsere Kinder frant und dumm, als schlecht zu sein, und wir dürsten ängstlicher auf Abwendung von Gebrechen Bedacht zu nehmen haben, die wir kaum verschuldet, als von solchen, deren Dasein ganz als Folge unserer Schuld dasteht?

Den Jähzorn, die Heftigkeit, die Streitsucht — die Genußsincht, die Selbstsucht, den Dünkel — den Leichtzinn, die Sinnlichkeit, die Haben, den Geiz ze. — die einst Kinder zu Verbrechen und Etend führen können, werden sie von ihren Estern durch ihr Blut und Beispiel geerbt haben; der Unsegen, der an einem seden unredlich erwordenen Gute klebt, der Fluch, den die Träne der Witwe, der Seufzer der Baise, der Schmerz des Getänschten, Betrogenen, Gekränkten, den der Jammer sedes Gedrückten dem auf ihre Kosten errungenen Vermögen mit hinaus gibt, werden Kinder mit dem Vermögen ererben, das sie aus ihren Händen zur Begründung ihres irdischen Glückes empfangen — und es sollte nicht ihre allererste Sorge sein, jenen sehlerhaften Anlagen

und diesem drohenden Unsegen entgegenzuarbeiten und ihre Kinder zur Sühne alles von ihnen Verschlten und Versäumten zu erziehen?

ברים על בנים, an den Kindern rächt sich einmal zu allererst jeder Fehler der Elteru, -- der Gedanke, wenn irgend einer, muß uns zur strengsten Aufmerksamkeit auf uns selbst und zur ernstesten Besonnenheit in Behandlung unserer Kinder sühren. —



# Pädagogische Plaudereien.

#### XII.

## Die Erziehung zur Freude an der Pflichterfüllung.\*)

Wenn wir am Gedächtnistage unseres nationalen Unterganges das Buch aufrollen, in welchem sofort bei dem Ausbau unseres nationalen Glückes, 850 Jahre vor dem Zusammensturz desselben eben dieser Zusammensturz voraus verkündet worden, da bleibt immer unwillkürlich unser Blick von dem Worte "dieser Ratastrophe bezeichnet. Nach Anleitung dieser Lehre der Weisen hat sich unseren Betrachtungen bereits wieders holt dieses Wort nicht nur als Dauerbestimmung unseres Bestandes, sondern auch als Andeutung der Quelle unseres Unterganges dargestellt, und das "Alts und ObsoletsWerden" haben wir als atsernächste Wurzel des Verfalles erkannt.

Auch für den Gesichtspunkt unserer pädagogischen Betrachtungen stellt sich uns dieses Wort in seinem Zusammenhange bedeutsam heraus, und eine nicht geringe Warnung dürste das: בי הוליד בנים ובני בנים ובני מעליד מעלי

"Wenn du Kinder und Enkel erzeugen wirst und ihr att werden werdet —" "Ihr" — wer? "Du und deine Kinder und deine Enkel — " du und deine Kinder und Enkel, deine Kinder und Enkel mit dir "alt" werden werden, nicht דקנים, sondern שינים gealtert, stumps, blasiert, ohne Frische und ohne Jugend, siehe, das dürste eine höchst bedeutssame Warnung für unser erziehendes Verhalten zu unsern Kindern entstalten, und hier erst die allertiesste Wurzet für das nationale rewent ber Gesamtheit zu suchen sein.

<sup>\*)</sup> Erschien im Aw-Heft der Zeitschrift Jeschurun, Jahrgang VIII.

Gibt's doch auch wohl überhaupt kanm einen wirklichen sittlichen Verfall eines Volkes, der nicht in der Erziehung seiner Kinder von vornherein verschuldet, kann ein allgemeines sittliches Siechtum, dem nicht durch richtige Erziehung und durch sie allein zu begegenen wäre.

So auch jenes jüdisch nationale Miasma, das turut heißt, sich in verdunkeltem Bewußtsein des nationalen Ursprungs und in getrübter Empfänglichkeit für den nationalen Beruf ankündigt, und seine Quelle eben in dem Altgewordensein im nationalen Geschicke und Beruse hat.

Meinen wir, daß diese nationale Krankheit möglich wäre, wenn nicht die Jugend sofort vom blasierten Alter alt und blasiert erzogen, wenn nicht der Großvater Söhne und Enkel auf den welken Knieen einer stumpf gewordenen Blasiertheit geschaukelt?

Ift ja das Altern der Welt überhaupt an sich eine Lüge! Jedem Menschen ist die Welt nur so alt als er selbst. Frisch wie dem ersten Menschen, lacht dem zum Bewußtsein erwachten Kinde die Welt mit Paradiesesgrußen zu. Jung ift ihm der Connenstrahl, der es weckt und entguett, jung ber Blütenduft und die Atherwonne, mit der die Luft es tränkt und entzückt, jung das Leben, das allüberall in den Lüften und Waffern, in Balbern und Geldern es umrauscht, neu die Bonne und das Entzücken, mit dem es das erfte Bandeln der Gottesftimme in dem Baradiese seines Bergens empfindet, neu jeder Zuwachs an Erkenntnis, nen jede Seligfeit erfüllter Pflicht, nen jede Achtung und bewundernde Berehrung, die ihm die Hoheit jeder geiftigen und sittlichen Größe abgewinnt, jung und frifd und neu der gange Beruf eines Gott dienenden Lebens, das fich vor feinen in die Zukunft schauenden Blicken für es auftut, und dem fein Berg unt immer neuer Begeifterung, in immer frischeren, fanteren Bulsschlägen zuwallt, je heller ihm dieser Blick, je flarer ihm dieje Erfenntnis und je lebhafter und mahrer es in sich die Rraft fühlt, zu dem Ideale eines folden Berufes mit opferfreudiger Hingebung emporzustreben, und je mehr es sich schon in seinem jungen Leben mitten inne in einem folden Streben fühlt. Offnet man feiner Ertenntnis auch den Blief in die Bergangenheit, in die Kunde ihm vorangegangener Geschlechter, weit entfernt, durch das Bewußtsein, vielleicht der taufenoste Epigone in dem berganftrömenden Buge der Geschlech. ter zu fein, abgestumpft für seinen mithinauftrebenden Beruf zu werden, wird fich vielmehr fein Berg mit Bewunderung an die Gedankenbilder vorangegangener geistiger und sittlicher Größen heften, wird aus folcher Erinnerung nur um fo nacheiferungsvollere Begeifterung für das eigene Leben schöpfen, und wird sich mit stabbrechender Berachtung von allem

abwenden, das vor dem Ideale seines Strebens gerichtet in den Schatten der Nichtigkeit sinkt.

Läßt man die Jugend an diesem, in jedem neugeborenen Menschen neu fich erschließenden Born ewig frischer Begeisterung für alles Wahre und Gute ungestört erstarten, treten ihr das Mannes- und Greisenalter nur als die aus bereits erklommener Sohe zur Racheiferung weckenden Bestalten ermunternd, mit der aus beidem, aus Gelungenem und Berfehltem, geschöpften Erfahrung ermunternd, gur Geite, dann ift ein תושנתם, dann ift ein abwärtsführender Grabesgang des Nationalgeistes und des Nationalstrebens unmöglich, dann heißt "Berjüngung und Fortschritt" das ewige Losungswort der Geschlechter, dann altert nicht Sohn und Entel mit dem Grofvater, dann verjüngt fich Grofvater in Sohn und Entel; jelig fieht ber Greis Sohn und Entel zu fich herangereift, und mit Jugendtraft und Ingendbegeisterung über ihn fort und dem Sohegipfel des Weges naber hinaufschreiten, auf den fie, an seinem Geist begeistert, an seiner Kraft gefräftigt, von ihm geführt worben. Dann schaut nicht ruchwärts, dann schaut ewig vorwärts das Weschlecht, und ewiges Jugendwehen ist der Lebenshauch der Menschheit.

Ein großes Wort hat der Mund judischer Beisen gesprochen: (נדרו' כב, ב') אילמלא לא חמאו ישראל לא ניתן להם אלא חמשה חומשי הורה וכפר יהושע בלבד שערכה של א"י הוא "Sätte Jerael nicht gefündigt, es ware ihnen nur der Bentateuch und das Buch Josna, weil es die Besitzanordnung des Landes enthält, gegeben worden", und hat damit die Rotwendigkeit, ja die Ersprieflichkeit der Geschichtskunde und der Belehrung aus dem geschichtlichen Rückblick auf vergangene Zeiten für ein seine Gegenwart mit frischlebendiger Pflichttrene ausfüllendes Menfchen- und Bölferleben, in Frage gestellt. Rur abwärts gehende Geschlech ter muffen ruchwärts ichanen, um fich am Beispiel verschwundener Größen zu erheben, noch mehr um fich aus den Berirrungen der Bater und deren Folgen Warnung und Berftandnis ihrer Gegenwart zu holen. Ein Menschen= und Boltsleben wie es sein joll, gahlt immer Unno 1, fennt nur das eine Streben geistiger Erkenntnis: "was ist uns Pflicht und Aufgabe?" und diese Pflichterkenntnis hat es nicht fich aus den Taten und Schickfalen feiner Bater herauszufolgern, diefe Bilichterfenntnis ift ihm in dem Gottesgesetze gegeben, das ihm und jedem Geichlechte jeder tommenden Zeit fo unmittelbar und neu aus Gottes Sanden gegeben ift wie dem ersten Geschlechte, das es schauend aus Gottes Sand empfing Ginem Menschen- und Bötterleben wie es fein fott, tann es gleichgültig fein, mas vor ihm geschehen. Es weiß mas es zu tun habe,

und dieser Gedanke füllt so sein ganzes Bewußtsein aus und erfüllt es mit so begeisterungsvoller Energie, daß es weder Bedürsnis noch Zeit hat zurückzuschauen, und wie die geflügelten Engel um Gottes Thron nur vorwärtsstrebend lebt.

Alber freilich, wenn ein schiffbruchiges Alter aus den Erfahrungen seiner Jahre nichts als den Schiffbruch alles höheren Strebens gelernt, nichts als die Enttäuschung über den Wert und die Bedeutung alles geistigen und sittlichen Idealen geschöpft, sich die Jugendzeit nur guruckwünscht, um mit alterstlugen Hugen, wie fie das nennen, feinen Schatten nachzujagen, nur für die realen Werte des Lebens dieses Leben einzusegen, die sich gahlen und messen lassen und wagen und sofort durchproben, toften und genießen lassen, und sich in diesem Realismus des Lebensplans durch feine hohlen Träume von Ingend und Gottesfurcht, von humanität und Aufopferung, von Menschenadel und Manneswürde, durch teine Schwärmerei und Torheit, wie fie es nennen, irre machen zu laffen; wenn ein schiffbrüchiges Alter nur die Bergeudung feiner Jugend in eitlem Glauben an Gott und sittliche Freiheit und höhere Menschenbestimmung befeufzt, und weil teine solchen Seufzer das Leben wieder von vorn beginnen laffen, wenigstens seinen Rindern und Enteln feine Erfahrung, wie fie das nennen, zu gute tommen laffen, wenigstens seine Kinder und Entel "tlüger" machen will, und darum fruh in den Söhnen, mehr noch, weil noch erfahrungsreicher, in den Enkeln jeden Aufschwung zu lähmen, jede Begeifterung zu dämpfen, jeden Glauben an ein ideales, opferfreudiges Streben auszulofchen bemuht ift, damit sie klüger und sicherer den realen Treffer der Lebenslotterie erhaschen miogen: wenn freilich כי תוליד בנים ובני בנים ונושנתם, unfere Sohne und Entel mit uns altern, durch uns altern, durch uns um die Rindheits= frische und Jugendbegeisterung gebracht werden, und das blafierte, gahnende, verknöcherte Alter unfere Jugend mit hinabzieht in die Stumpf= heit ihres Leichnamlebens; dann freilich wird es auch in diesem Sinne תוחל im allgemeinsten Areise sich beweisen, daß כםל תמונת כל חוש ווהשחתם ועשיתם פסל תמונת כל daß immer tiefer die Beschlechter nacheinander sinten werden, sinten muffen, daß immer mehr vor den Jovien materieller Sinnlichteit die Ideale der Menschheit aus dem Bewußtsein der Zeiten schwinden und jum Belächter werden, jedes Entels Stolz es fein wird jeden Brofvater noch in Bergötterung des realen Gemeinen zu überflügeln, bis "Schlechtfein" zum glorifizierten und glorifizierenden Bringipe erhoben wird -ועשיתם הרע בעיני ד' אלדיך להכעיםו — und es Barmherzigfeit Gottes wird, wenn der Bater der Menschheit das Geschlecht von der Buhne

der Geschichte schwinden läßt, oder durch umstürzende Katastrophe in den Schwelztiegel der Verzüngung wirft, ehe die Entartung intensiv und extensiv ihren letzten Schritt getan: צדקה עשה ה'ב'ה עם ישראל (Gittin 89, a.). Es dürste wenig gesalsene Nationen geben, deren Grabsteinen nicht diese geschichtliche Warnung abzulesen wäre.

Was aber allgemeine Wahrheit ist, dürste in unendlich gesteigertem Maße für die jüdischen Geschiefe Wahrheit sein. Auswärts und abwärts, Begeisterung und Entartung sind hier in unendlich gesteigerter Potenz vorbereitet und gegeben.

Es gibt nicht noch eine Lebensgestaltung, in welcher fo das Ideale, d. h. die Erhebung zu dem geiftig Soben und sittlich Edeln mit dem gangen Leben felbst bis in die alltäglichste Entwickelung desselben verwebt ift, ja, wo diefes gange Leben, ausnahmelos, durchgeiftigt und in das Bereich freier, menschlichhoher, gottnaber Sittlichkeit gehoben ware, wo - um uns jo auszudrücken - nicht die Boefie, fondern die Broja die Ausnahme bildet, und darum die alltäglichste übung des alltäglichsten Lebens die geistigste Jugendfrische so voraussetzt als nährt wie im Judentum. Bon dem ersten החדש הזה לכם bis zum letten Jobelruf ישבתם איש אל אחותו ift Berjüngung Signatur und Gepräge des judischen Ginzel- und Boltslebens. Der mahre Jude kann nicht alt werden und dem wahren Juden wird nichts alt. Wie er als Mensch mit jedem Tage die Welt und seinen Anteil an der Welt neu aus Gottes Banden empfängt, für ihn Gott das Schöpfungswert mit jedem Tage erneut: המחדש בטובו בכל יום תמיר מעשה בראשית, wie er feine Seele mit jedem Morgenrot als ein neues reines Beschent aus Gottes Sanden hinnimmt, also feiert er auch mit jedem Tage aufs neue feine Erlösung aus Migrajim, schreitet an jedem Tage mit den Batern durch Meer und Bufte, und empfängt vor allem an jedem Tage aufs neue das für jeden Tag und mit jedem Tage neue Ginai= Benfum, Jude zu fein und die Liebe zu Gott und die Erfüllung feines Wortes mit Daranfetzung feines gangen Bergens, feiner gangen Seele und feines ganzen Bermögens zu betätigen: ישמע ישראל וגו' ואהכת תונ' והיו הדברים וגו' אשר אנכי מצוך היום על לבבך וגו', ווול מות indem er jeden Wunfch und jedes Streben für einen kommenden Moment noch immer an den ersten Unfang des judischen Gottbewußtseins tnupft, mit seiner gangen Butunft immer noch auf dem Boden der erften Erlöfung fteht, חמך גאולה לתפלה, nod) immer sid) erst mit der jugendlich bräutlichen Singebung schmuckt, die ihrem Gotte in die Bufte selbst und in die

unwirtlichste Steppe nachzöge — nur so, als immer neuer, frischer, ganzer Israelssohn, stellt er für alle kommende Zukunft in alle Ewigkeit sich bereit.

בל יהושע כן לוי מסרה מוחלה שליו הכתוב כאילו קיבלה מהר סיני שנאמר כל המלמד את כן בנו תורה מעלה עליו הכתוב כאילו קיבלה מהר סיני שנאמר כל המלמד את כן בנו תורה מעלה עליו הכתוב כאילו קיבלה מהר סיני שנאמר והודעתם לבניך ולבני בניך וכמיך ליה יום אישר עמדת לפני ד' אלדיך בחורב "den Großvater, der seinen Entel תורה lehrt, betrachtet daß Gotteß≈ wort als hätte er sie unmittelbar vom Sinai empfangen; denn eß heißt: bringe sie deinen Kindern und Kindestindern zur Erfenntniß und un≈ mittelbar darauf: am Tage da du vor '¬ beinem Gotte zu Choreb ge≈ standen."

Wenn der Grofvater seinen Entel in die Kenntnis der Thora ein= führt, dann ift ihm, dem Großvater, diese Thora jo frisch und nen als hätte er fie eben selbst am Sinai aus Gottes Banden empfangen, dann ift ihm dieses Gotteswort, das ewige, nimmer alternde, nimmer obsolet und antiquiert werdende, ja das noch immer in Erkenntnis und Erfüllung voll erreichte und erschöpfte, und darum das für alle Geschlechter und alle Zeiten in ewiger Frische und ewigem Jugendglanze und in idealer Sobeit baftebende Lebensgeset, dem noch die spätesten Enkel wie die erften Uhnen ihre Bräfte zu weihen, aus dem noch die Spätesten wie die Ersten die ersten Erfenntnisse des aufdämmernden tindlichen Beistes, wie die letten des reifen Mannes- und Greisenalters schöpfen werden, das noch den Spätesten wie den Ersten, dem Entel wie dem Grogahn sich als Quelle alles Lebens und alles Beils in unverfiegbarer Fülle und untrübbarer Frische bewährt. Dem Grofvater, der seinen Entel Thora lehrt, dem ist die Rluft der Jahrtausende geschwunden, der tritt mit feinem Entel zum Soreb bin, und fehrt ihn ebenso unmittelbar aus Gottes Sanden das Wefet feines Lebens für fein Leben hinzunehmen, wie es ihm als das na nu durchs Leben geleuchtet, und ihm als Licht und Feuer und Norm und Regel gegolten. Der Grofvater, der feinen Entel zur Thora führt, der bekennt sich eben damit zu der ewigen Unfterblichkeit, Unvergänglichteit und Umwandelbarfeit der Thora, der befundet eben damit, daß fie von Gott am Boreb stamme, von Gott, dem die fernften Geschlechter und Zeiten am Soreb gegenwärtig waren, und der sein Geset so unmittel= bar, fo entschieden und gang dem fernsten Entel gegeben, wie dem erften Alhn, der diesem Gesethe mit dem נעשה ונשמע gehuldigt. Großoater und Entel noch dasselbe Buch, als das Buch ihres Lebens studierend das ift der vollendete Wegenfatz des בנים ובני בנים ונושנתם, da liegt der Quell der ewigen Jugendfrische der jüdischen Geschlechter.

Täusche man sich doch nicht! Eben weit dem Juden das Ideal, das Söheziel alles geiftigen tatträftigen Lebens, ein Begebenes, ein von Gott, und darum für je und immer unwandelbares, nimmer in Frage gu ftellendes gegebenes Bobegiel des Dentens und Bandelns ift, von Gott, von dem zugleich für die Berwirklichung dieses Ideals jeder Moment und jeder Bulsichlag des gegenwärtigen wirtlichen Dajeins und Lebens gegeben ist, eben darum, weil das Ideal des Inden kein jelbstgeschaffenes Idol ift und fein darf, eben darum, in diefer icheinbaren Stabilität, murgelt die ewige Ingendfrifche der Begeifterung, die nur im Judentume, von dem rechten Juden zu finden ift. Gben weil nicht die Erfindung der Lebensziele, sondern die Erfüllung der feststehenden Lebensziele des Juden Bestimmung und Aufgabe ift, eben darum find fie ihm "mit jedem Tage neu" und fonnen ihm mit jedem Tage neu fein. Denn jeder Tag, jeder Augenblid fest eine neue Aufgabe, eine neue Seite der einen großen Lebensaufgabe gur Erfüllung. Es ift immer eine neue, noch nicht verbrauchte Rraft, die sich an einer neuen, noch nicht gelösten Unfgabe zu erproben hat. Wo aber die Ideale, die Normen des Lebens und Strebens erft von dem Menschen und aus dem Menschen heraus zu erfinden sein sollen, da gahnt der Menich morgen dem Idole gleich= gultig zu, wovon er sich heute ein göttergleiches Entzucken versprochen, da lebt alles nur von dem Reig der Neuheit, und nur das noch nicht Bewordene, das noch nicht Erprobte hat diefen Reig, alle gewordenen Formen und Normen werden schal und reiglos und verfallen dem Rehricht ber verbrauchten, jogenannten Errungenschaften ber Getäuschten.

Wie aber die Unverwüstlichkeit der Jugendfrische allen jüdischen Geschlechtern in der Eigentümlichkeit des reingehaltenen jüdischen Wesens gegeben ist, ebenso ist aber auch eben durch diese Eigentümlichkeit die Geschr zum rascheren, abwärts sührenden Weg der Entartung unversgleichlich drohender den jüdischen Geschlechtern vorhanden.

Bon welchem Erhabenen läßt sich denn nicht mit Unwahrheit sagen: vom Erhabenen zum Lächerlichen sei nur ein Schritt? Doch wohl von jenem wahrhaft Erhabenen, das nicht irgend welchen äußeren sinnbewältigenden Substrates bedars, das nicht an irgend eine äußere, ungewöhn liche, somit schon ohnehin imponierende materielle Größe geknüpst ist, das nicht in Thron und Hermelin, nicht in Tiara und Trophäen, sondern in jener sittlichen und geistigen Hoheit besteht, deren Wesen sich mit dem Alltäglichsten, Gewöhnlichsten vermählt. Bon dieser einzigen, wirtslichen, wahren Erhabenheit ist es, daß das Urteil beschräntter, kurzsich-

tiger Sinnlichkeit spricht, es sei von ihr zum Lächerlichen nur ein Schritt! Es braucht freilich bei dieser Erhabenheit, deren Wesen aussichtießlich in der innerlichen Größe wurzelt, eben nur dieses innerliche sittlich und geistig Hohe schwinden, und was eben imponierende Hoheit war, wird nichts als die lächerlichste Prätension, um so lächerlicher, je winziger nunmehr die restgebliebenen Momente erscheinen, die jene großen und erhabenen Eindrücke und Wirkungen prätendieren. Das sinnliche Ausglichtigkeit den Fall vom Erhabenen zum Lächerlichen nur einen Schritt, und weiß nicht welch' ein Koloß, welch' eine ganze geistige und sittliche Welt in Wegsall geraten mußte, ehe das Erhabene zum Lächerslichen sant!

Das ift aber eben das Geichick des Judentums. Sein erhabenes, und was es berührt erhebendes und über das Bereich alternder Berganglichfeit empor tragendes Wesen besteht eben darin, daß es nicht eine "Religion" ift, die sich mit den ungewöhnlichen, außergewöhnlichen Momenten und Zeiten, Beruffarten und Lebengäußerungen verbindet, die nur jene Momente, wie Wiege und Grab, Entzücken und Berzweiflung, Schmerz und Clend, Feste und Siege, Könige, Priester, Spitaler und Rerter und wie sonstige über das Gewöhnliche hervorragende Erscheinungen des Lebens, die die Menichen "bedeutend" nennen und bei dem fie der Beihe oder des Troftes bedürfen, in ihr Bereich gieht, sondern, daß es eine Gottesveranstaltung ift, die das ganze Leben in der gangen Mannigfaltigfeit seiner alltäglichen und stündlichen Erscheinung umfaßt, und an gar teine in Beit und Raum gu fuchende Borausfegung gebunden ift, weil sie jedes Gegebene, wie es eben gegeben ift, Bott ge= weiht, von Gott beachtet, von feinem Willen geregelt und zu feinem Wohlgefallen vollbracht fein läßt, und somit das gange Leben von dem ersten aufblühenden Rindesbewußtsein bis zum letten Lebenshauche des scheidenden Greifes, mit allem was dazwischen liegt in all feinen Schattierungen und Abstufungen, zu einem fortgesetten und mit jedem Atemang fich neu vollziehenden Gottesdienste macht. Gben weil sie nicht eine Religion gefirmelter und geweihter Berjonen und Zeiten ift, eben darum tonnte fie die nie alternde Brant des in ewiger Jugend unsterblichen Boltes werden und ift es geworden.

Aber eben darum ist ber Fall nirgends drohender als bei diesem Bolte, geht der Prozeß geistiger und sittlicher Berwesung nirgends rascher vor sich und haben die Berführungskünste blasierter Berführer

nirgends leichteres Spiel als eben dort. Nehmt dem Juden den inneren Sinn des gottnahen Bewußtseins, nehmet, trübet ihm Gefühl und Empfänglichkeit für jenen inneren Schaß, den er ward war nennt, jene Frendigkeit gottdienender Pflichterfüllung, deren Begriff und Ersfahrung nur er kennt, nehmet ihm das Verständnis seines jüdischen Lesbensberuses und damit die Möglichkeit jener Frendigkeit in und an demselben, nehmt ihm diese ganz Innerlichkeit, die dem gewöhnlichsten Moment des gewöhnlichsten Lebens des gewöhnlichsten Inden den göttslichen Adel geistig sittlicher Erhabenheit verleiht — und der beschränkteste Bube kann ihm sein ganzes jüdisches Leben zum Gelächter machen.

Es gehört wahrlich nicht viel dazu, auch dem beschränktesten Berstande begreiflich zu machen, daß man mit der Sabbatfeier eigentlich ein Siebtel Beschäftsbetrieb einbugt, und jedem Ronturenten die Belegenheit zur überflügelung öffnet, - daß man mit den Speifegesein sich unendlicher Gene und Sindernis und Teuerung im Saushalt, auf Reisen und in Gesellschaften aussetzt, und im übrigen Speck und Mettwurft gang gefunde und zumal für den Arbeiter fehr profitable Rahrung, Beefsteat in Butter, Austern und Sasenbraten 2c. zu den Delikateffen feinschmeckender Großen gehören, — daß Ziezith ein paar unschöne wollene Fäden, Tefillin noch unschönere lederne Riemen und das zu Oftern so ängstlich verfolgte Chomez ja nichts als etwelche unschuldige Brotfrumen seien zc. zc. sobald das tiefe Bewußtsein erschüttert ist, das mit Begeisterung vor aller Welt eben auf diese judischen "Absonderlichkeiten" und auf das fie aller Welt dokumentierende ewige Gottesbuch hinweist und spricht ממצרים ממצרים! Was euch Meinigkeiten und Kleinlichkeiten dünkt, worin ihr, wie der Prophet schon aus eurer Seele und in eure Scele hineingesprochen, שו לצו צו לצו קו לקו קו לקו קו לקו ועיר שם זעיר שם זעיר, "nirgends einen realen wirklichen vernünstigen Zweck! Beschränkungen um anderer Beschränkungen willen! Gebote um anderer Gebote willen! überall, hier und dort nichts als Mleinigkeiten und Kleinlichkeiten!" erblicket, gerade sie waren und sind das Band zwischen mir und dem allmächtigen Gott, eben um ihretwillen hat Gott mich er löst, und sie sind mir noch, wie der Brophet es nennt, "מניחה ומרגוע,," noch Ruhe und Besetigung in meinen - außerlich - ruhelosesten, mühr vollsten Gängen. Ist dieses judische Bewußtsein, dieser innere Fattur, durch welchen das ganze äußere judische Leben erft feine hohe, ewige Bedeutung und seine ewig verjüngende Rraft gewinnt, ist er erst erschüttert, dann ist es mehr als anderwärts unendlich leicht der in rascher Progreffion alternden Blafiertheit Tur und Tore zu öffnen, weil dem jüdischen Clement die ganze übrige äußere Welt protestierend und nesgierend entgegensteht, und wenn dem jüdischen Leben mit jener Innerslichkeit die Seele entflohen, es von selbst wie eine Leiche dem Hohn der seindseligsten Elemente zur Beute wird. —

Und nun zumal in unserer Zeit, wo dieser Gegensatz nicht mehr nur, und nicht zunächst in der nichtjüdischen Welt zu suchen ift, wo im jübijchen Kreife bereits בנים ובני בנים ושנים jübijch-blafierte Sohne und Entel, Sohne und Entel, benen Sinn und Bewußtsein fürs jubische Wefen und Leben abgeftorben, und die, weil fie dem Indentum abgeftorben, das Judentum für antiquiert und fterbend erflären, das Beichlecht der Gegenwart bilden - wenn da noch Söhne und Enkel für eine lebensfrische, verjüngte und sich ewig verjüngende judische Zukunft gerettet werden follen, da muffen vor allem wir, da muffen die Alten, muffen die Bater und Grofväter des werdenden Geschlechtes sich die Jugendfrische lebendiger Begeisterung bewahren, damit an ihrem Geifte sich die Jugend mit den Ranken ihres Geistes emporwinden könne und in der geweinsamen Begeisterung von dem Leichenhauch des modernen Moders unberührt bleibe. Wer weiß, wenn die Bäter, wenn die Großväter der gegenwärtigen Geschlechter nicht bereits, wenngleich nicht in der pflichttreuen Loyalität der eigenen Lebensweise, doch in der Wefinnung, in dem Bertrauen zur eigenen Sache, in der zufunftsficheren Begeifterung für das Judentum Ginbufe gelitten hatten, ob dann die Sohne und Gutel da hielten, wo wir fie heute erblicken! Wer weiß, wie mancher Sohn und Entel durch den Aleinmut, durch die Unentschiedenheit, durch die Mutlosigkeit, durch die zu Konzessionen bereite Ratlosigkeit, durch die alles gehen laffende Schwäche des an der Zukunft des Judentums zweifelnden oder gar verzweifelnden Baters und Großvaters irre geworden, die stillschweigende Bestätigung der eigenen sogenannten über= zeugung gewonnen, und dann das für das Judentum verlorene Beschlecht geworden find, weil fie der Aleinmut der Bater und Großväter für das Judentum verloren geglaubt!

Mehr als je tut es not, schon um unserer Söhne und Enkel willen, uns den jugendlich frischen Geist des Judentums zu bewahren, mehr als je tut es not, nicht nur auf die änßere legale Lebensweise sondern auch auf den Geist, auf den Sinn, auf die Freudigkeit und Wärme, auf die Begeisterung und Frische der Lehrer und Erzieher für das Judentum zu achten, denen wir unsere Söhne und Enkel ansvertrauen, mehr als je tut es not, uns durch den Tischas Beaw-Warneruf



# Pädagogische Plaubereien.

#### XIII.

### Die Freude am Wissen. — "Erwirb Weisheit — Erwirb Einsicht." (Mischle K. 4. B. 3.)

"Ich war noch Kind meinem Vater, zart und einsam vor meiner Mutter, da lehrte er mich und sprach zu mir: Laß dein Herz meine Worte unterstüßen, bewahre meine Gebote und lebe! Erwirb Weisheit, er wirb Cinsicht, vergiß nicht und weiche nicht von meines Mundes Reden! Verlasse sie nicht, so wird sie dich hüten; liebe sie, so wird sie dich schüßen! Weisheit-Unsang heißt: erwirb Weisheit und mit allem Er-worbenen erwird Sinsicht!"

Wer wollte nicht seinen Sohn jo klug, jo wissensreich, jo weise wie Salomo haben! Wer wollte daher nicht auflauschen, wie dieser Weifeste der Weisen gurudblickt auf die erste Caat- und Reimzeit dieser Weisheit und fie uns auf den Anieen feiner Mutter, zu den Fugen seines Baters in der Kinderstube erblicken läßt! "Er war noch Rind seinem Bater", es war noch die Zeit, wo der junge aufteimende Mensch sich gang seines Baters Rind, gang von ihm abhängig und von ihm und durch ihn seiend und genießend empfindet; "er war noch zart und einjam vor seiner Mutter," ja es war noch die Zeit, wo die Schwäche der Stüte und Pflege am meiften bedarf, wo die Bereinsamung des jungen Menschen auf Erden ihn die Rotwendigkeit der mutterlichen Silfe am fühlbarsten inne werden läßt, wo der junge Mensch, "-, sich "ichwach und allein" fühlt auf Erden, somit fich seiner Pflege= und Hilfs= Bedürstigkeit aufe innigfte bewußt ift, die überlegenheit seiner Eltern und das Wohltuende dieser überlegenheit, sowie seine völlige Abhängigkeit von der Pflege und dem Beiftand diefer überlegenen am lebhaftester fühlt, - in dieser frühen aber geeignetsten Zeit begann der Bater die Erziehung zum Gehorfam und die Belehrung zur Beisheit, und suchte den Sinn im Minde zu wecken, der das belehrende Wort unterstützen muß, wenn überhaupt die Lehre Belehrung werden foll - יתמוך דברי לבך – und diefer Sinn heißt: Erwerbstuft zur Beisheit! המשית חכמה קנה חכמה! Beisheitsanfang heißt: erwirb Beisheit! Achte, schäte Beisheit, ja schäte sie als das Söchste, das du erwerben fannst, durch dessen Erwerb erft alles andere, was du erwerben fannst, Wert und Bedeutung erhalt, auf daß du Luft zur Beisheit bekommft und du die Muhe des Weges nicht scheuest, auf welchem man Weisheit erwirbt! Siehe, fprach Salomos Bater früh zu feinem fleinen Sohne, nicht weil wir größer und ftarter find als du, sondern weil wir mehr wissen und mehr Einsicht haben als du, können wir dich schützen und pflegen. Erwirb dir unser Wissen, erwirb dir unsere Ginsicht, jo wird Dieses Wissen und diese Ginsicht dich schützen und pflegen. Wissen und Einficht werden Bater= und Mutterstelle bei dir vertreten. Je mehr du wissen wirst und Ginsicht haft, je größer und selbständiger wirst du werden, je mehr wirst du immer ohne uns fertig werden, je mehr wirst du dir selbst helsen können, wirst dich nicht mehr "schwach und verlaffen", דר ויחיד, fühlen. Willst du groß werden: lerne!

Diese Freude am Wissen, diese Lernlust, sie kann kein anderer als Vater und Mutter im Kinde wecken, sie muß das Kind mitbringen, wenn wir es dem Lehrer und der Schule übergeben.

Und wie weden wir diese Freude am Biffen, die Lust zum Lernen in unferen Rindern? Zuerst wie wir alles andere wecken und hervorlocken, was in der Bruft unferer Rinder als die entwickelnde Anlage gegeben ift: durch unfer eigenes Beispiel. Seien wir felbst miße und lernbegierig unser Leben lang, hören wir nie auf zu lernen, nie auf, eine jede Gelegenheit zu benuten unser Wiffen zu mehren, und es wird sich ohne weiteres an unserer Big= und Lernbegierde die Wiß= und Lernbegierde unserer Kinder entzünden. Laßt uns vor allem selber Wijsenschaft und Beisheit schätzen. Es mogen unsere Rinder aus unserem Reden und Tun die Hochachtung lernen, welche geiftigen Errungenschaften und Befittumern der Menschen gebührt, und sie werden jelbst nach einem Inteil an diesen Gutern luftern werden, und ihre Seele wird fich begierig nicht den kleinsten Splitter, den sie gewinnen kann, entgehen laffen. Sorgen wir dafür, daß die Atmosphäre, in welcher unsere Minder bei atmen, hinreichend geistige Elemente enthalte, jo wird das Beistige den Beist weden und nahren, die Bertschätzung des Beistigen und die Luft am Geistigen wird sich sodann von selbst in unseren Kindern erzeugen. Gelten in einem Saufe nur materielle Zwecke, dreht fich das Reden und Tun nur um Besitz und Genuß der Dinge, nicht aber auch um Einsicht in die Dinge, in ihre Beschaffenheit an sich, in ihre Beziehungen zu einander, in ihre Beziehungen zu uns, vor allem in unser Berhalten zu ihnen und zu einander, kurz, bildet Besitz und Genuß den ganzen Stoff des Lebens und Redens im Hause, werden Menschen nur nach ihrem Besitz geschätzt und nach ihren Genüssen glücklich gepriesen, so wird das die ungeeignetste Lebensatmosphäre sein, bei unseren Kindern Bertschäpung des Geistigen und Lust zum Erwerbe desselben zu wecken. In besseren Naturen kann höchstens der Ekel vor dem nakten, rohen, ungemilderten Materialismus des Lebens eben reagierend gerade eine um so stärkere Sehnsucht und Hingebung an Geistiges wecken. Allein dann wäre durch uns nur wider unsern Willen die geistige Entwickelung unserer Kinder angebahnt und die seiseste geistige Anregung wäre nicht unser Vert, wäre vielmehr nur ein Triumph des göttlichen Hauches in unserer Kinder Brust, der trotz unser seine Sehnsucht nach oben, woher er stammt, nicht verleugnet.

Diese Wißbegierde und Lernfreude in den jungen Menschenkindern zu wecken ist freilich nicht bloß Anfgabe jüdischer Eltern. So gewiß nur der Geist den Menschen zum Menschen macht, so gewiß werden Eltern, die ihre Kinder zu Menschen erziehen wollen, die Pflege der geistigen Anlage ihrer Kinder, und somit zunächst das Wecken der Lust und Freude am Geistigen in erster Linie zu ihren Elternobliegenheiten zählen.

Allein in bei weitem höherem Grade tritt diese Aufgabe an jüdische Eltern heran, deren Bestimmung ihre Kinder zu Juden zu erziehen unsabweislich die Kunst voraussetzt, in ihnen die reinste Freude an geistiger Beschäftigung und geistigen Errungenschaften zu wecken, dasch, das Kind für Erkenntnis der Gottestehre zu erziehen, lautet der erste Wunsch und das erste Gelöhnis des jüdischen Laters für jeden ihm von Gott geschenkten Sohn, und eben dieses jüdische Wissen kann nur auf dem Boden der reinsten Empfängtichkeit fürs Geistige gepflegt werden.

Für alles andere Wissen, oder doch für das meiste desselben, tritt schon das Leben mit seinen praktischen Ansorderungen ein und — wir sprechen es unverholen aus — leider wird diese praktische Seite des Wissenszwecks nur allzusehr ausgebentet um Lust und Liebe zum Wissen bei unserer Jugend zu wecken. Der Wurf unserer Zeit ist ein so mate-rieller, die materiellen Zwecke sind so in den Vordergrund gedrängt, daß selbst das geistigste Wissen, der Ruhm und Stolz des Jahrhunderts, die Naturwissenschaften, von der Erwägung ihres Nutzens für die praktischen Zwecke des Lebens sich den Empsehlungsbrief erbetteln muß. "Was mußt du nicht alles wissen, um im Leben fortzukommen als Kansmann,

als Sandwerfer, als Runftler, als Gelehrter! Bas du auch einmal werden wirft, für jeden Beruf find die Anforderungen des Biffens fo unendlich gesteigert, daß du des angestrengtesten Teifes und des möglichit reichen Wijjens und Könnens bedarift um auch nur in einer Richtung einst bein Fortkommen zu finden." Go, oder ähnlich lautet das Wort der Ermunterung zum Fleiße an Kinder, Knaben und Junglinge, und vergißt, daß, indem man ichon das Morgenrot und die Frühlingszeit des Menschendaseins mit dem gangen Schmelz ihres geistigen Aufblühens in das Joch und für das Joch der materiellen, wie man euphemistisch spricht, der praktischen Lebenszwecke gefangen nimmt, man von vornherein das Beistigfte im Menschen knickt, statt für die Beisbeit ihn für jene Klugheit ruftet, die alles nach dem Intereffe schätt und die auch nur das Beistige als das höchste schätt, das die höchsten Dividenden des Gewinftes verspricht. Für die reine Wissensfreude, die ihren Gewinft in die Erkenntnis felbst fett, ist ein mit solcher Lebensanschauung großgefüttertes Geschlecht verloren.

Wie hoch, wie unendlich hoch steht dem gegenüber der Beift der Bijsenschaftlichkeit, der bis zu der allerneuften Zeit, man tann wohl jagen, in einem Grade Gemeingut der judischen Ration in allen ihren Schichten gewesen, der unter keiner Ration weder des Altertums noch der Reuzeit seines Gleichen hat, und vor einem gerechten Beurteiler der Bölkererscheinungen das judische Bolt mit dem ewigen Ruhme des geiftigften, somit des menschlichsten Bolts tront! Richt Orden, nicht Chrenftellen, nicht Unstellungen, nicht Lohn und Gewinst wintte der jüdischen Bissenichaft, fein materieller Lebenszweck hatte aus ihr fein Ruftzeug, oder auch nur das Ruftzeug zum Ruftzeug zu holen, und bis zum Guhrmann auf dem Ruticherbock, dem Sausierer mit dem Warenbundel, dem Schufter mit Nadel und Pfriem waren alle, jeder nach Kraft und Möglichkeit, der judischen Wiffenschaft Befliffene, nahmen Teil an den geiftigen Beftrebungen ihres Bolfes, verstanden, genoffen und forderten jelbsttätig mit die geistige Arbeit ihrer Ration. "Lernen" - unsere Zeit neunt es studieren - gehörte mit zur Lebensluft des Juden, und machte Wiffenschaft und Gelehrsamkeit zum Gesamtanliegen der Gesamtheit in allen ihren Gliedern.

Zu welchem Phymäen, zu welchem hohlen Schatten schrumpft demgegenüber die Wissenschaftlichkeit einer Zeit zusammen, die Wissenschaft als das Monopol ihres Jahrhunderts verkündet und doch das Ideal des nacktesten Realismus auf das Katheder ihrer Weltweisheit sett! Wo sind die Jünger jest einer Weisheit, die um ihrer selbst willen Liebe und Pflege erwartet und den Buhlerdienst um klingenden Lohn als ihrer unwürdig verschmäht? Ins Bedlam verweist die Zeit die unpraktischen Toren!

Und doch, jüdischer Bater und jüdische Mutter, und doch, wenn ihr eure Rinder, die Gott ench geschenkt, zu Juden erziehen wolft — mitten in einer Welt, die nur dem Realen dient und der real nur gilt, was mit materiellen Gütern das Leben bereichert und genugvoll macht, müßt ihr mit doppelter Sorge eure Rinder für die reine Luft am Wiffen, für die geistige Freude an Ertenntnis erziehen; denn aus dem Quell der judischen Beisheit mußt ihr fie den geistigen Trunt ihrer ganzen Lebenszukunft trinten, mit Begierde, mit Begeisterung trinken sehren, oder die Abficht, eure Rinder für das Judentum zu erziehen, zu erhalten, wird euch nimmer gelingen. Unfere Bater, unfere Großväter konnten im schlimmsten Falle noch der Macht anerziehender Gewöhnung allein vertrauen und durch Beispiel und Erziehung ihr Judentum auf ihre Kinder vererben. Die gange Lebensluft, in welcher ihre Rinder heranwuchsen, die gange Lebensluft, in welcher einft ihre Kinder ihr Leben zu vollenden hatten, war judisch; der Teind, den dieses Judentum, den der treue Dienst dieses Judentums in dem Leben ihrer Rinder zu bestehen haben konnte, lag nur im eigenen Innern, in der in jedem Menschen zu bekämpfenden und durche Judentum nur im Dienste höherer Zwecke zu veredelnden Sinnlichteit; die in der judisch gesellschaftlichen Welt zu Tage tretenden und von ihr geachteten Rormen und Pringipien leisteten foldem Siegertampf nur Borschub, und sie war hinreichend auch mit geistigen Erkennt= niselementen getränkt um auch dem Ununterrichteten das Verständnis feines judischen Berufes und Lebens näher zu bringen und ihn mit einer auf Rennntis und überzeugender Gelbsterfahrung gegründeten Sochachtung und Wertschätzung zu erfüllen, die völlig ausreichten, ihn auch gegen jene Unfechtungen und Zumutungen zu mappnen, die bann und wann in dem Bertehr mit der nichtjüdischen Welt an ihn herankommen mochten.

Unsere Kinder umgibt eine andere Wett und eine andere Welt wartet ihrer. Wosür ihr sie erziehen möchtet, das nennen ihre Zeitgenossen eine Torheit. Unter zehn Zeit- und Stammesgenossen, die eine "Karriere gemacht" und "praktische Ziele" errungen, haben neun diese Ziele nur errungen und diese Karriere gemacht, indem sie ihr Judentum in die Schanze geschlagen, eben jenes Judentum, dem eure Erziehung sie sehren will altes andere opserfreudig hinzugeben. Und die Wissenschaft selbst, was sich heutzutage als jüdische Wissenschaft geriert, hat sich

wie die Tageswiffenschaft überhaupt ins Schlepptan der jogenannten praktischen Lebensfragen nehmen, und sich von der "Zeit" die Aufgabe seken laffen, den im prattischen Leben längst getanen Schritt der Abrogierung des judischen Lebens nunmehr auch auf "wiffenschaftlichem" Wege zu rechtfertigen und zu begründen, alfo, daß mahrend die Bater die Norm für ihr prattisches Leben aus ihrer judischen Wissenschaft holten, die zeitgenöffischen Entel die Wiffenschaft ihre Rormen aus der Sand bes praktischen Lebens empfangen laffen! Da fteht nun einmal das unjüdische Leben und ihm zur Seite die Prediger des unjüdischen Lebens, die Unwälte der "zeitgemäßen" Abrogierung des judischen Lebens - und wir dürften hoffen, daß unfere Kinder ihr Judentum fiegreich aus den Rämpfen mit diesen unjüdischen Elementen hervorgehen sehen werden, wenn wir sie nicht an der Quelle der Wahrheit dieses judische Leben verstehen und achten und lieben, und an derselben Quelte die Hohlheit und Lüge jener unjudischen Glemente erkennen und in ihrer Richtigkeit wurdigen lehren möchten ?!

D, wenn es ein Wiffen gibt, als deffen Herold wie Salomos Bater jeder Bater an feinen Sohn herantreten tann, und wenn je, in unferer Beit mit der ernft überwindenden Bitte hinantreten mußte: "erwirb Beisheit, erwirb Ginficht, verlaffe fie nicht, jo wird fie dich hüten, "liebe sie, so wird sie dich schützen!" — so ist es das jüdische Wissen, so ist es die aus dem judischen Wissen zu schöpfende Weisheit und Ginsicht. Ratlos stehen einft auf dem Martte des Lebens die Rinder, denen das Auge nicht für die Gelbsteinsicht geöffnet, und deren Berg nicht für Weisheit der jüdischen Wahrheit gewonnen. Mit dem härenen Gewande des Propheten mandelt die Lüge, mit der falbungsvollsten Miene predigt ber Leichtsinn, mit bem Scheine vager Gelehrtheit beweift fich ber Gophism, - und es follte unferem Rinde gelingen dem Schein und der Sohlheit und der Täuschung auf den Grund zu schauen, wenn ihm das jüdische Schrifttum mit fieben Siegeln verschloffen, wenn ihm der einzige Berd unzugänglich bleibt, von welchem die Fackel zu holen wäre, die mit dem Lichte der Erkenntnis das Blendwert der Täuschung und Sohlheit vernichtet ?!

Eben barum aber hat es wohl noch kaum eine Zeit gegeben, in welcher jenes salomonische Wort also der Wissenschaft selber gepredigt wäre, wie die unfrige: בנה בבנה בבל קנינך קנה בינה. Sott die jüdische Wissenschaft die Leuchte werden, die unsere Kinder inmitten der Irrgänge der Zeit den einzigen Weg der jüdischen Wahrheit sicher geleite, so darf sie nicht nur nech bleiben, so muß sie sich zur zestalten, so darf es

ihr nicht genügen, sich in sich selbst abzuschließen und nur den theoretischen Unsbau des Ideals eines judischen Ginzeln= und Besamtlebens in immer größerer Bollendung zu erstreben. Mit der noon muß ortworben, das von der Wiffenschaft der göttlichen Lehre und des göttlichen Gesetzes gegebene Ideal eines vollendeten Menschen- und Boltslebens, sowie die eben damit gereichte Enthüllung des Ausgangs und Endziels der Menichenentwicklung muffen zum Maßstab werden, daran die nichtjudische Gegenwart in allen ihren Erscheinungen der geistigen, sittlichen und sozialen Verhältniffe des Individnums und der Bölkerbestrebungen zu meffen und zu murdigen, bort ben ber Butunft angehörenden Rern von der ber Bergänglichkeit verfallenden Schale, die zur Bufunft führende Wahrheit von der mit ihr im Kampfe liegenden Lüge zu sondern, um durch richtige Ertenntnis, gerechte Burdigung und Burudführung auf das richtige Daß ungeblendet und unbeirrt den vergötterten Phrajenphantomen des Jahr= hunderts ins Angesicht schanen zu können und durch alles wirklich Wahre, Edle und Gute in den Bestrebungen der Zeit nur zu deren Mutterquell, ju der volleren, reineren, ungetrübteren Bahrheit des judischen Erbes um jo inniger zurück und in die Urme geführt zu werden. בינה, בינה, בינה, בינה, בינה sicht, Sineinsicht in die wahren Beziehungen der Dinge und Berhältniffe zu einander und zu der wahren Bestimmung des Menschengeschlechtes auf Erden, aus mußte das Lofungswort der judischen Wissenschaft unserer Tage werden, wenn fie fich, die Beit und ihre eigene Aufgabe für dieselbe begriffe; בינה mußten wir mit allen geistigen Errungenschaften erwerben, wenn wir von ihr zu unseren keindern sollen sprechen können: verlasse fie nicht, jo wird fie Dich hüten, liebe fie, fo wird fie Dich ichugen! Wie es Salomos Weisheit nicht verschmäht hat, mit dem von der anten nach erleuchteten Ange nun hinein zu schauen in die konkrete Wirtlichfeit, die um ihn gelebt ward und das innere und außere Leben auf ailen Altersstufen der Rindheit und der Jugend, des Mannesund Greisenalters, des Familien- und Boltslebens an dem Magstab der Thoraweisheit zu meffen und zu würdigen und die Ergebniffe diefer Wardeiung in Aussprüchen niederzulegen, die uns zu leuchtenden und leitenden Führern durchs Leben dienen mögen: also hätte die Thoraweisheit auch unserer Zeit sich barin zu betätigen, die Erscheinungen unserer Zeit an dem Maßstabe der Thora zu messen, mit dem Lichte der Thora zu beleuchten, und die Ergebniffe diefer Prüfungen und Schätzungen unjerem werdenden Geschlechte in die Sand zu geben, wenn wir überall wollen, daß diefes werdende Weschlecht seinen judischen Bandel auf Erden nicht verliere. Jisrael ift ja Jisreel geworden, ift hineingestreut worden

in eine fich auf gang andere Pringipien aufbauende, fich fur gang andere Biele gestaltende und darum nach gang anderen Motiven sich bewegende Welt, und mehr als je ift das heutige Jigrael gang eigentlich und innig hineingesäet in den Schof dieser ihm ursprünglich fremden Bewegung, wird mit all diesen Bestrebungen immer inniger verwebt, kann sich immer weniger all den mannigfachen, teils scheinbar, teils wirklich fremdartigen Einflüffen entziehen, und foll doch nicht untergeben in diesem Meer von Einflüssen, foll vielmehr mitten in dieser es von allen Seiten anziehenden und zur völligen Dahingebung offen oder stillschweigend auffordernden Welt die eigentümliche Gottessaat bleiben, die darin eben ihre ewige sittliche Frische betätigen soll, daß sie, weit entfernt in die von allen Seiten auf fie eindringende Welt unterzugehen, vielmehr Licht und Tau, Sturm und Regen, Speis und Moder ber Geschichte immer mehr bewältigen, immer mehr verarbeiten foll um in immer größerer Mannigfaltigkeit und Blüte das eigentümliche Gottesgewächs des Judentums zu zeitigen - und es dürfte fich die judische Wissenschaft der Erkenntnis aller dieser Einflüsse entziehen? Es hätte nicht vielmehr die jüdische Wissenschaft die möglichst volle und richtige Kenntnis aller der bewegenden Sebel und hemmenden Maffen diefer, den zeitlichen Boden unferer ewigen Entfaltung bildenden Welt zu erftreben, hatte nicht alles, was von dieser raftlos dahinarbeitenden Welt an geistigen, sittlichen und fogialen Ericheinungen in Runft, Wissenschaft und Leben und in dem Berold und Vermittler berselben, in der Literatur zu Tage und in die Sütten, Beister und Gemüter des judischen Geschlechtes hineintritt, mit allem Ernfte zu erkennen, zu begreifen und das Erkannte und Begriffene mit judischem Lichte zu beleuchten und am judischen Magstabe zu messen, hatte nicht von vornherein den Schat der judischen Wiffenschaft also zu pflegen, daß fie von felbst fich zu einem folden Lichte, zu einer folden Bage, gu einem folchen Magftabe für die Berhältniffe der Menschen auf Erden darbiete? Rur das Erfannte und Begriffene fann gewürdigt, und nur das Gewürdigte kann beherrscht und bewältigt werden. In dem, was wir un erkannt und unbegriffen auf uns einwirken taffen, geben wir geiftig und sittlich zu Brunde.

Eben aber weil es sich nicht um eine bloß theoretische Spekulation handelt, weil es sich um das Praktischste handelt, das das eigenste Wesen, die wesenklichste Bestimmung und Ausgabe eines jeden Juden, einer jeden Jüdin, somit eines jeden jüdischen Menschenkeims bildet, den Gott als Kind auf unsere Arme legt, damit wir sie zu Juden und Jüdinnen heransbilden und sie also ins Leben einsühren, daß sie dort ihren Weg als

Juden und Jüdinnen mit Bewußtsein und Freudigkeit vollbringen und ihres Teils Beitrag werden zur reinen Entsaltung der göttlich bestimmten, ewigen, jüdischen Aufgabe auf dem Boden einer jeden zeitlichen Gegenswart; eben darum sollte der Ausbau der Ausbau der Ausbau jelcher Die in erster Linie zu unseren pädagogischen Wünschen gehören und unser ernstes pädagogisches Bestreben sein, unsere Kinder auf den Knieen der Ausbau der A

D, daß die gutige Borjehung uns bald den Mann ichenke, der den Beift und die Muge und die Freudigkeit und die Fähigkeit befäße, den Ansbau der judischen Wiffenschaft nach dieser Richtung bin zu vollbringen und alfo zu vollbringen, daß fein Wort nicht wie die Blätter jener heidnischen Prophetin den Alugeln des Windes überantwortet bleiben, daß er nicht für eine Zeit die noch nicht ift und für ein Geschlecht bas noch erst geboren werden soll, rede und schreibe, sondern es verstünde also aus dem Schacht ber göttlichen Wahrheit die Frackel, das Licht und das Leben zu holen und also das Licht und das Leben Wort werden zu laffen, daß feine Zeitgenoffen zu ihm aufhorchen, Lehrer und Erzieher seiner Zeit seine Weisheit fur die Jugend verarbeiten und Eltern ihre Sühne und Töchter auf den Anicen solcher Beisheit erziehen. Das wird der Manu fein, der wie Salomo jeinem Bater und feiner Mutter also fich Bott und seiner Nation gegenüber דך ניחיד gefühlt haben wird, זירהו ניאמר לו יתמך דברי לכך שמר מצותי וחיה הוה קנה חכמה קנה בינה אל תשכח ואל תם מאמרי פי, אל תעובה ותשמרך אהכה ותצרך, ראשית הכמה קנה הכמה ובכל קנינך קנה בינה.



## Aus dem rabbinischen Schulleben.\*)

Wenn wir die uns in diesen Blättern alljährlich zur Besprechung von Bildungsinteressen gegönnte Gelegenheit gerne zu Betrachtungen aus dem Bildungsgebiete des jüdischen Altertums benutzen, so glauben wir in den Augen denkender Bildungssreunde nicht ganz Zweckloses und Unwillkommenes zu üben. Je serner nach Zeit und Zuständen jener Kreis von Bestrebungen dem zeitgenössischen Bewußtsein liegen dürste, umso sörderlicher, meinen wir, könnte ein solcher Einblick in geistige Erscheinungen einer so sernen Zeit für eine gerechtere, vielleicht auch maßsvollere Würdigung der Gegenwart werden, und wohl auch hie und da die Frage anregen, inwiesern sich dabei sür unsere heutigen Bestresbungen Nachahmungswertes darbieten möge.

Gleich der Gegenstand, den die überschrift als Vorwurf unserer diessjährigen Betrachtung bezeichnen möchte, das rabbinische "Schulleben", hat einen von demjenigen wesentlich verschiedenen Begriff zu vergegenswärtigen, was wir heute unter "Schulleben" begreisen würden. Unser Schulleben sindet innerhalb der Jahre der Kindheit und Jugend seinen Abschluß. Das rabbinische Schulleben empfing wie bei uns das Kind, aber um noch den Jüngling, den Wann und den Greis durchs Leben zu geleiten. Unser Schulleben wird als Vorbereitung für das "wirkliche" Leben, für das Leben des "Beruses" betrachtet, und nur die Auserwählten, deren "Berus" selben in die Pslege von Wissenschaft und Vildung aufgeht, sinden sich noch als Männer des Beruses, sernend und lehrend, in mitten eines Schullebens. Der Zeit des rabbinischen Altertums gehörte aber lebenslängliche Pslege der Wissenschaft und Bildung zum Beruse eines sehn Mannes. Es gab eine Wissenschaft, die Wissenschaft par excellence, deren Pslege das allgemeinste nationale Antiegen bildete,

<sup>\*)</sup> Erschien als Einladungsschrift zur Prüfung der Unterrichtsanstalten der Jörael. Religionsgesellschaft zu Frankfurt a. M. i. J. 1868.

S. R. bir ich, Gefammelte Schriften VI.

deren Jünger zu werden als allererstes Lebensziel bei der Geburt eines jeden Anaben vorschwebte, was auch immer sonst den "Beruf" seines Lebens bilden, und welchem "Stande" ihn auch Elternwahl und Schickfalswurf fonft zuführen mochten. Beift und Berg an den Bruften "der" Bijjenschaft erleuchten und veredeln zu lassen, das machte, nach den Unschanungen jener Zeit, das leiblich geborene Menschenkind erft zum Menschen, und sicherte ihm Menschenwürde und Menschenadel und ein Menschenglück, das tein tünftiger Geschickeswechsel ihm zu rauben, kaum zu trüben vermochte. Wohl zählte auch Gräzien und Latium Pflege von Wiffenschaft und Runft zu den Attributen edler Geschlechter und -Stlaven. Wohl zeugen auch die Fortbildungsanstalten und Fortbildungsvereine der Begenwart, wie and unserer Zeit das über die eigentlichen Schutjahre hinausgebende Bedürfnis allgemeiner Boltsbildung nicht mehr fremd ift. Attein ein jo durchgreifendes Bewußtsein von der jedem nicht nur zustehenden, sondern in allererfter Linie jedem notwendigen geistigen Bildung, eine fo allgemeine, der Erkenntnis und Wiffenschaft zugewandte Wertschätzung und hingebende Begeisterung, wie sie die Jahrhunderte des rabbinischen Zeitalters kennzeichnen, dürfte man doch wohl vergebens in den Annalen irgend einer anderen Bolksentwickelung suchen, und eben diese in ihrer Urt so einzigen Erscheinungen mit einigen charafteristischen Bügen zu zeichnen, ift der Berfuch, dem diese Blätter gewidmet sein möchten.

Schwerlich hatte wohl ein anderer Berein von Männern eine grössere Ansgade zu tösen, und hat sie mit bewußtvollerer Marheit und mit nachhaltigerem, noch heute in lebendiger Vegenwart nachwirkenden Ersfolge getöst, als die Männer des jüdischen Areopags, als die Gründer und Schöpfer der rabbinischen Volksentwickelung, die "Männer der großen Versammlung", die oppolosia magna, von ihrer Zeit als Feld ihrer Wirksamteit gestellt sanden.

Auf heimischem Boden, in äußerer Abhängigkeit zu innerer Selbstänsbigkeit sich selbst wiedergegeben, galt es, das Bolk, dessen Leitung ihren Händen anwertraut war, also durch innere Entwickelung zu einer geistig sittlichen Höhe emporzuheben, daß es allen äußeren politischen Bechselsfällen, deren mächtigem Ginflusse nach der wehrtosen Lage seines kleinen nationalen Bodens und nach der ganzen politischen Konstellation der Zeiten, die seiner warteten, es in keiner Beise sich entziehen konnte, im vorhinein gewachsen bleiben, und ein gemeinsames zeistiges Nationalseigentum also sein eigen nennen sollte, daß es, in der Einheit seiner nationalen Gesamtheit sowie in der Individualität seiner weithin zers

streuten Glieder, in diesem geistigen Sigentum einen unveräußerlichen, jeder politischen Wandlung tropbietenden Boden nationaler Gemeinsamfeit sollte bewahren können, der die Gesamtheit wie den einzelnen stets ihrer Bestimmung ungetrübt und ungeknickt erhalten werde.

Und diesen, für jede politische Schwäche mehr als Ersas bietenden Talisman erkannten sie in allverbreitetster geistiger und sittlicher Bilsdung, erkannten sie in allgemeinster Pflege jener nationalen Wissenschapt, deren theoretische Erkenntnis und praktische Verwirklichung überhaupt die geschichtlich gegebene Basis des Volksdaseins ihrer Nation bildete.

Drei Momente zeichneten sie sich und ihren Nachsolgern als Leitstern ihrer Wirksamkeit vor: seid bedächtig in praktischer Anwendung der gesebenen Normen eurer Wissenschaft, schaffet derselben einen schützend erweiterten Boden der Verwirklichung, und stellet ihr in möglichster Menge "Schüler" her. Wenn sie mit den ersten beiden Maximen den Leitern der Nation die bedachtsamste Gewissenhaftigkeit und die umsichstigke Weisheit für die Verwirklichung der ihren Händen anvertrauten Gesetzeihre empfahlen, so war es eben diese dritte Maxime, mit welcher sie Kenntnis dieser Gesetzehre und die tiesste, unverschlossenste Sinssicht in ihren Inhalt zum Gemeingut des ganzen Volkes machen wollten.

Nie hat wohl sonst eine Legislative, wie wir diese Bersammlung nennen würden, die man so gerne als die Vorläuser aller fünstigen hierarschischen Bevormundung und Verdummung der Völker zu bezeichnen geneigt sein möchte, nie hat die leitende Körperschaft einer Nation also sich seden bevormundenden Vorzugs entkleiden, also die Nation selbst und seden einzelnen Nationalgenossen zum kompetentesten Richter ihrer Entscheisdungen und Erlasse bestellen, nie hat der Lehrkörper einer Nation also sich überschässig und durch Verbreitung allseitiger Wissenschaft und Kenntnis sich jedes Standesvorzuges berauben wollen, als die Männer dieser Versammlung es mit dieser Maxime getan, mit welcher sie alte Söhne ihres Volkes zu Jüngern ihrer Wissenschaft beriesen. Sind dies doch dieselben Männer, welche die Bitte um "Kenntnis, Einsicht und Vernunst" als das allererste von Gott zu erslehende Antiegen jedem Sohne ihres Volkes in das Buch seines täglichen Gebetes hineinschrieben.

Und wohl wußten sie, was sie in diesem Grundsatzum Ausspruch brachten. Sie kannten die Wissenschaft, als deren Depositäre sie nicht sich, sondern die Nation in ihrer Allsheit begriffen, und zu deren Jüngerschaft sie das Volk in allen seinen Gliedern zu berufen lehrten. Ist doch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aboth I, 1. — <sup>2</sup> Berachoth 33, a.

faum eine andere Biffenschaft geeignet, "Boltswiffenschaft", Gemeingut eines Boltes, Medium der Gesamterleuchtung und Beredlung eines Bolkes zu werden, also wie diese! Ihr Gegenstand ist ja im vollsten und eigentlichsten Ginne eben das "Bolt". Richt transzendentale, in das Bereich des übersinnlichen, dem natürlichen Berftande Unzugänglichen fich versteigende Spekulationen bilden ihren Inhalt. Der Auf- und Ausbau eines individuell menschlichen, Familien- und sozialen Lebens, unter dem gestaltenden Ginfluß ewig gultiger Normen ber Sittlichkeit, der Reinheit, des Rechts und der Liebe, das ift die Aufgabe diefer Biffenichaft; es ift die Wissenschaft von der Menschenpflicht auf Erden, und fie begreift hier den Menschen in der Totalität aller seiner Erscheinungen und Beziehungen, sein inneres Denken und Rühlen, seine sinnliche Bebundenheit und sittliche Freiheit, seinen Beift und seinen Leib, fein Wort und seine Tat, das gange Individuum mit allen seinen Bedürfnissen und Obliegenheiten, und wie es fich über feine Individualität hinauslebt in die Che, die Familie, die Befellschaft, den Staat mit allen feinen Bliederungen, und eben in diesem Sinausleben erft recht fich feiner selbst bewußt und teilhaftig wird. Da ift nichts in dem ganzen Bereiche dieser Biffenschaft, das nicht jedem Menschen in der gangen Mannigfaltigkeit jich abschattender Zustände und Lagen entweder jelbst zur Erfüllung tame, oder ihm Berhältniffe und Begiehungen erleuchtete, unter deren Ginfluß er fich bewegt, nichts, von dem er jagen konnte: das liegt mir fern, und seine Erfenntnis hat teinen Wert für mich. Und auf daß er die ihm in dieser Wissenschaft gezeichnete Lebensaufgabe mit klarem Blick aus dem Wejen der Dinge und deren Bestimmungen erfasse, führt fie ibn ein in die denkende Beltbetrachtung, lehrt ihn die Belt aus Gott, und fich aus feiner Stellung in der Welt begreifen, loft ihm die Ratfel der Beschichte, die Rätsel des Bötter- und Menschenlebens und gibt ihm die geistige Ginficht und Mraft, denkend seinen Lebensweg zu vollbringen.

Ist es ein Wunder, daß der Mund seiner nationalen Sänger und Weisen überströmt von dem Werte und der Bedeutung und den Reizen dieser Wissenschaft? Sich selbst findet der Mensch in ihren Lehren wieder, Weisheit in ihren Maximen, Freude in ihren Aufgaben, Licht in ihren Geboten, Beständigkeit in ihrer von Gottesfurcht getragenen Sittenreinsheit, Wahrheit und Rechtsharmonie in ihren Aussprüchen; sie sind das höchste auzustrebende Gute, wertvoller als alle Schäße, süßer als alle Honigsüße. Die Beschäftigung mit der Wissenschaft verleiht geistige

<sup>1</sup> Bf. 19, 11. u. f.

"Flügel", die allem irdischen Leid entheben, sie ist das absolut "Gute", und kein Leid ift Leid, fo lange es die Beschäftigung mit der Wissenschaft nicht hemmt.1 Reine Stätte ift Gott fo eigen und heilig, als die "vier Ellen", in denen die Wiffenschaft gepflegt wird.2 Wo drei, wo zwei, wo auch nur einer mit der Wiffenschaft beschäftigt, da ist Gott gegen= wärtig, und Gott horcht auf, wo Gabe feiner Biffenschaft Gegenftand der Unterhaltung der Menschen bilden.3 Etternehre, Liebestätigkeit und Friedenstiften find Tätigteiten, beren Früchte ichon in diesem Leben zum Benuffe tommen, deren Stammverdienst in die Ewigteit reicht; die Pflege der Wiffenschaft übertrifft auch hierin fie alle.4 Denn, wenn groß ift ein Leben treu erfüllter Pflicht, fo ift die Wiffenschaft das noch Größere, weil sie die Mutter der Pflichttreue ist.5 Wie der Sängling täglich an der Mutterbruft trintt, fo hat der Mensch täglich an den Bruften der Wiffenschaft fich zu nähren.6 Wiffenschaft ift Begleitung dem Ginsamen, Urznei dem Aranten, Stärfung dem Schwachen; alle anderen Mittel gewähren nur für einzelnes Beilung, Wiffenschaft ift die Panacee für alles.7 Es gibt drei Rronen: die Krone des Prieftertums, die Krone des Königtums und die Krone der Wiffenschaft. Die Krone des Prieftertums mard dem Aharonsstamme zu teil, die Krone des Königtums fiel Davids Beschlechte zu, die Krone der Wiffenschaft liegt noch frei für jeden; wer will, komme und erringe fic.8. Freilich will fie nur mit reinem Sinne gepflegt werden, durchsichtig muß der Jünger der Wiffenschaft sein, sein Inneres lauter wie sein Außeres.9 Wehe dem, der tein Saus hat und an einer Tür zu seinem Hause zimmert;10 die Pflichttreue ist das Lebenshans des Menschen und die Wissenschaft die Pforte dazu, und Zweck aller Wiffenschaft ift: immer beffer werden und Gutes üben.11 Dem Reinen ift die Wiffenschaft Lebensbalfam und Gift dem Unlautern. 12 Werde mit deinem Leben ein Präcone für die Wiffenschaft! Siehe, wenn jemand aus der Schrift und der Lehre und dem Umgange mit Beifen die Wiffenschaft geschöpft, und fie nun in der Verständigkeit seiner Rede, in dem Ansprechenden seines Umgangs und in der Trene seines Berkehrs betätigt, dann zeigen die Menschen auf ihn und sprechen: Seil dem, weil er die Wiffenschaft gelernt, Beil seinem Bater, der ihn die Wiffenschaft gelehrt, weh' den Menschen, welche die Wiffenschaft nicht gelerut, seht diesen Jünger der Wissenschaft, wie schön ist sein Wandel, wie geordnet alles, mas er tut! Bon ihm fpricht Gott: Du bift mein Diener, der

 $<sup>^1</sup>$  Berachoth 5, a. —  $^2$  daf. 8, a. —  $^3$  Aboth, 3, 3. —  $^4$  Pea 1, 1. —  $^5$  Kiduschin 40, a. —  $^6$  Gruwin 54, b. —  $^7$  Daf. 54, a. — s Joma 72, b. —  $^9$  Daf. —  $^{10}$  Daf. —  $^{11}$  Berachoth 17, a. —  $^{12}$  Joma 72, b.

mich verherrlicht. 1 Wer sich in reinem Sinne mit der Wissenschaft beschäftigt, der erreicht gar vieles damit, und verwirklicht zugleich in sich setbit den 3meet der Schöpfung. Er wird ein Menschenfreund und erwirbt Die Liebe der Menschen, liebt und erfreut Gott, liebt und erfreut die Menichen, und fie betleidet ihn mit Bescheidenheit und Gottesfurcht, macht ihn fähig, gerecht und opferfreudig, gerade und treu zu werden, entfernt ihn von der Gunde und bringt ihn der sittlichen Bollkommenheit immer näher; er nütt mit Rat und Tat, schafft Ginsicht und Kraft; sie gewährt ihm Ginfluß und Leitung, die Tiefe der Rechtsforschung und das Gindringen in die Geheimnisse der Gotteslehre; er wird zu einem nie verfiegenden Quett und wie ein immer an Gulle machfender Strom, und fie mahnt ihn, dabei immer bescheidener, immer geduldiger, immer nachsich= tiger zu werden, und erhebt und erhöht ihn über alles.2 Tag für Tag ergeht vom Sorebgipfel der Mahnruf an die Belt: Behe den Menschen, die die Wiffenschaft verschmähen, fie legen fich damit selber in Bann, indem sie ihre eigentliche Menschenwürde verscherzen und sich um ihre Freiheit bringen. Reiner ift frei als der, der fich mit der Wiffenschaft beschäftigt. Das Studium der Biffenschaft hebt jeden zur geiftigen und fittlichen Söhe.3

Es sind Stimmen aus den verschiedensten Jahrhunderten der jüdischen Bergangenheit, von denen wir einige ausgehoben. Denn wie immer anch das politische Geschiet wechseln mochte, die Wertschätzung geistiger Bildung und die begeisterte Hingebung an die Wissenschaft der Nation blieb dieselbe.

Wo aber die Überzengung von der hohen Bedeutung geistiger Bildung eine so durchgreisende war, da konnte es nicht sehlen, daß auch das Streben, sich nach Arästen davon anzueignen, ein durchaus allgemeines wurde. Wan war geradezu der Überzeugung, so gewiß, wie kein Mensch der sittlichen Bildung entbehren könne, könne auch kein Mensch der geistigen Bildung entbehren. Jene ohne diese war undenkbar. "Kein Ungebildeter sündensürchtig" – s. v. v. —, "kein Ununterrichteter fromm", das war das Losungswort, das die Bestrebungen von Jung und Alt bestsigelte. Nur wer in der Schrift, in der Überlieserung und in der Sitte heimisch ist, wird so bald nicht sündigen; das ist der dreissach geschlungene Faden, der so bald nicht reißt. Wem aber die Schrift, die überlieserung und die Sitte fremd geblieben, der gehört nicht zur sozialen Welt. Schon von uralter Zeit bestehend und von Esra ers

<sup>1</sup> Jona 86, a. — 2 Aboth 6, 1. — 3 Das. 2. — 4 Aboth 2, 6. — 5 Kiduschin 40, b.

weitert, bildete die Lehre des Gesetzes den Mittelpunkt aller öffentlichen gottesdienstlichen Versammlungen. Richt nur Gott die Unliegen unseres Bergens vorzutragen, sondern Geist und Berg an Gottes Bort zu erleuchten und zu veredeln, war die allererste Bestimmung jüdischer Gotteshäuser; nicht nur zu beten, um zu sernen wurden sie betreten, und noch heute nennen wir tiefbezeichnend unsere Gotteshäuser: Schulen. (Man hat, beiläufig, das wenig Barmonische einer "Judenschule" der älteren Beit zum wipelnden Stichwort gemacht, und hat nicht bedacht, daß die "alten Juden" in einer "Schule" versammelt waren, wo jeder viel zu sehr damit beschäftigt mar, sich aufs neue sein Lebenspensum einzuprägen, fich aufs neue fur fein Lebenspenfum zu begeiftern, als daß fie daran denken konnten, denken mochten, sich in Wort= und Tonhöhe mit dem Nachbar in Einklang zu halten. Je größer die Harmonie der inneren Beiftes- und Bergensarbeit mar, um fo weniger Dhr durften fie fur den äußeren Einklang haben, um so mehr durften sie ihn - vielleicht für entbehrlich halten. Man verzeihe dieje Abschweifung einer Parenthefe.) Bie man nicht drei Tage des Baffers entbehren tann, meinten die judischen Volksmänner,1 ohne sich in einer Buste zu fühlen, so fann das judische Bolk nicht drei Tage ohne gemeinsames Lesen des Gesetzes bleiben, und jeder siebente, zweite und fünfte Tag der Woche ward ein Tag der Gesetzerborlesung, der jeder Jude mit seinem häuslichen Lesen der Gesetzeichrift und deren Berständnis sich anzuschließen hatte.2 3a, auch Stätte privaten Selbststudiums ward die Synagoge für jedermann. Kinder repetierten die Wochenabschnitte des Gesetzes in der Synagoge,3 und vom jüdischen Landmann heißt es: 4Rommt er Abends vom Belde, fo geht er in die Synagoge; ift er in der Schrift bewandert, lieft er, ift er in der Mijchna bewandert, lernt er, betet jein Abendgebet und geht dann nach Hause zum Abendbrot. Überhaupt, war der Tag vom Geichafte eingenommen, fo gehörte die Racht dem Gesetzesstudium. Gott hat die Racht nur geschaffen, lautet ein Bolfsspruch, damit die Menschen auch studieren können. Schon in der Schule wurden die Kinder gewöhnt, auch nachts zu lernen,6 und geradezu heißt es: das haus, in welchem nachts nicht das Wort des Gesetzesstudiums gehört wird, geht durch Keuer zu Brunde.7 Sein Saus zu einem Sammelplate der Beijen gu machen, sich zu ihren Fußen zu setzen und mit Wijsensdurft ihren Worten zu lauschen,8 gehörte zum Stolz des judischen Burgers. Überhaupt mar

 $<sup>^1</sup>$  Baba Rama 82, a. —  $^2$  Berachoth 8, a. —  $^3$  Sabbath 11, a. —  $^4$  Berachoth 4, b. —  $^5$  Grumin 65, a. —  $^6$  Maim. Th. Th. 2, 2. —  $^7$  Sanhedrin 92, a. —  $^8$  Aboth 1, 4.

das Wort der Wijsenschaft die Würze des täglichen Mahles, und was die Gefänge der Dichter zur Lyra bei Gastmählern der Griechen waren, das war das Gedankenwort der Wissenschaft bei den Gastmählern der Juden.

In der Blütezeit der judischen Wiffenschaft machte man das Studium der Wiffenschaft zum Lebensberuse, und das Rahrungsgewerbe zur Rebenbeichäftigung.2 Seinen Anaben in die Sallen der Wiffenichaft einguführen, mar des Baters angelegentlichfte Sorge. Die gefeierteften Männer warfen fich morgens raich etwas über und führten ihren Anaben felbit gur Schule, oder frühftudten nicht, bevor fie ihren Anaben das geftern Erlernte repetieren und Reues hatten zulernen laffen.3 Manche hielten auch Sauslehrer für ihre Rinder, und es werden angesehenfte Belehrte als folche genannt. Es wird aber ein bedeutender Wert darein geset, feine Rinder und Entel felbit zu unterrichten. Ber feine Rinder und Entel, heißt es, selbst im Gesetze unterrichtet, der bewährt sich, als habe er die Dffenbarung unmittelbar am Sinai zur Weitervererbung empfangen.4 Und nicht nur für seine nächsten Angehörigen, jeder hat an jeden den Anipruch auf Mitteilung beffen, mas er von der gemeinsamen Biffenschaft in fich aufgenommen. Wer den Sohn feines Rächsten in die Wiffenschaft einführt, wird fein zweiter Bater. Ber einem Junger die Mitteilung eines Lehrjages verjagt oder vorenthält, der beraubt ihn feines väter= lichen Erbes; denn die Lehre ift das allgemeine Erbgut der gesamten Sakobsgemeine, und felbst die noch Ungeborenen, die aus den Sanden einer jeder Gegenwart die Lehre empfangen jollen, fluchen jeiner Lehr= fargheit.6 Wer einem Jünger seinen belehrenden Umgang verjagt, verjagt ihm die größte Wohltat.7 Stete und ewige Wohltat übt aber der, ber Die Wiffenschaft lernt und lehrt, oder wer die Schriften ber Wiffenschaft durch Abichriften vervielfältigt und fie andern leift.8 Mehr als das Junge, jo lautet der Boltsjpruch, zu jaugen municht, ift es der Tiermutter Bedürfnis, zu fäugen.9

Und es war kein materieller Vorteil mit der Kenntnis der Wissensschaft zu gewinnen. Frei und allen zugänglich wie das Sonnenlicht und die Lebensluft war die Wissenschaft. Rur für den Unterricht in der gesichriebenen Lehre durste eine Vergütung genommen werden, aber die der lebendigen Mitteilung anvertraute Wissenschaft war nicht käuflich. "Kause" dir einen Freund und "schaffe" dir einen Lehrer, sautete der

<sup>1</sup> Aboth 3, 4. Sanhedrin 101, a. —  $^2$  Berachoth 35, b. —  $^3$  Kiduschin 30, a. —  $^4$  Tas. —  $^5$  Sanhedrin 19, b. —  $^6$  Sanhedrin 91, b. —  $^7$  Kethuboth 96, a. —  $^8$  Tas. 50, a. —  $^9$  Rehachim 112, a.

Spruch;1 benn ein Lehrer war nicht zu taufen. Selbst den geringften Rugen aus der Wiffenschaft zu ziehen, ward als Entheiligung derselben betrachtet. Es hieß die Krone der Wiffenschaft als Dienstmagd gebrauchen. Ein Weiser hatte fich einmal durch unwillfürliche Rennung seines Ramens vom sicheren Tode gerettet und konnte sich dies sein Leben lang nicht verzeihen!2 Zur Zeit einer Hungerenot hatte einer eine Brotverteilung zu= nächst für die Jünger der Biffenschaft eröffnet. Speife mich, wie du einen Sund, einen Raben speisen murdest, lautete da die Beigerung eines not= bedrängten Jungers, seinen Unteil an der Wiffenschaft zu nennen, um nicht von seiner Wiffenschaft Neugen zu gieben, und diese Weigerung veranlagte den Spender, jede Beschräntung aufzuheben.3 Es waren auch teinerlei einträgliche Amter und Burden mit dem Studium der Biffenschaft zu erwerben. Wie das Lehramt, jo mußte auch das Richteramt völlig unentgeltlich geübt werden,4 und jeder war daher darauf hingewiesen, fich durch Ausübung eines Sandwertes oder sonftigen Gewerbes zu ernähren. Gleichzeitig mit dem Unterrichte in der Wiffenschaft war daher jeder Bater angewiesen, seinen Sohn ein Gewerbe, vor allem ein Handwert lernen zu laffen. "Rein und leicht", fo lautete die Weifung, b. h. nicht zu Unrecht verlockend und Kraft und Muße gum Studium laffend, fei das handwert, das der Bater ben Cohn fernen laffe. Studium ohne ernährende Arbeit hat feinen Bestand, mar der alte Spruch ber Bater.6 Diejenigen daher, die fich gang ber Wiffenschaft bingeben wollten, wenn fie nicht von Saus aus vermögend maren, wofür es nicht an Beispielen fehlt, waren auf ein Handwerk oder sonst ernährendes Gewerbe hingewiesen, und mußten vor allem den toftlichsten Schat - die Genügsamkeit - zu heben wissen, umsomehr, da die atlgemeine Beifung lautete: achtet auf die Sohne der Armen, von ihnen geht die Wissenschaft aus.7 Nicht durch Aussicht auf Borteile und Wohlteben locte man die Jugend zum Studium; wer der Biffenschaft leben wollte, hatte von vornherein Bergicht zu leiften auf alle Behaglichkeit des Lebens, und, meinte man, wen an dem Quell der Wiffenschaft noch nach anderen Genüffen dürste, der fei nicht der rechte Mann der Biffenschaft. "Brot mit Salz effen, Baffer abgemeffen trinten, auf nachter Erde ichlafen, ein Leben voller Beschränkungen leben und die Wiffenschaft studieren, das ift die Regel der Wiffenschaft, wenn du die befolgst, Beil dir, dann bift du glücklich, haft Beil in diesem Leben und Glückseligkeit im fünftigens jo lautete die Inschrift über bem Bortal der judischen Biffenschaft jedem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aboth 1, 6. — <sup>2</sup> Nedarim 62, a. — <sup>3</sup> Baba Bathra 8, a. — <sup>4</sup> Bechoroth 29, a. — <sup>5</sup> Kibuschin 82, a. — <sup>6</sup> Aboth 2, 2. — <sup>7</sup> Nedarim 81, a. — <sup>8</sup> Aboth 6, 4.

zum Gruß, der ihre Hallen zu betreten fich entschloß. "Suche für dich feine Größe," heißt es weiter in diesem Rapitel des judifchen Studien-Ratechismus, "nud ftrebe nach feiner weiteren Chre, als nach deinem Studium. Sei fleißig und gelufte nicht nach ber Tafel von Königen; denn dein Tisch ist größer als der ihrige, deine Krone größer als ihre Arone, und dein Arbeitgeber in der Sohe treu, dich den Lohn deines Wir= fens genießen zu lassen. Und um diesen Breis vermählten sich jüdische Beifter mit der Wiffenschaft. Mitgijtlos ward fie ihnen die beglückendste Brant fürs Leben. Bon unfern gefeiertesten Männern der Biffenschaft fennen wir noch die bürgerlichen Tätigkeiten, von denen fie fich, und oft in höchst beschränkten Verhältniffen ernährten. Bu den Gefeierteften unter den Gefeierten, geradezu zu den Säulen der Biffenschaft, zählen 3. B. Hillel, Rabbi Josua, Rabbi Afiba, Ramen, die auch nichtjüdischen Kreisen nicht mehr fremd klingen. Go arm war Sillel, diefer größte Beift feiner Beit, als Junger der Wiffenschaft, daß er täglich einen After erarbeitete, wovon er die Hälfte dem Türhüter des Lehrhauses gab und von der anderen Balfte mit seiner Familie lebte. Als er einft an einem harten Bintertage keine Arbeit gefunden, und ihm der Türhüter den Eingang des Lehr= hauses wehrte, stieg er aufs Dach des Lehrhauses, legte sich auf das von oben lichtspendende Teufter und lauschte von dort auf die Worte seiner Lehrer Semai und Abtation. Dort liegt ber miffensburftige junge Mann und achtet ber Schneedecke nicht, die auf ihn fällt und ihn begräbt. Um andern Morgen wundert man fich im Lehrhause, daß es nicht Tag werden will, schaut hinauf und erblickt einen Menschen auf dem Tenster liegend. Man findet Hillel unter feche Tuß hohem Schnee. Man befreit ihn, bringt ihn durch Waschen und Cinreiben wieder zu sich, macht, wie gesetzlich, obgleich ein Sabbath, Tener zu feiner Erwärmung, und fagt mit Bewunderung zollendem Lächeln: Der wahrlich verdient es, daß seinetwegen der Sabbath verlett merde! Auf diesen Hillel wies alle Folgezeit hin, wenn sie Rahrungsforgen nicht als Entschuldigung für vernachläffigtes Studium gelten laffen wollte.2 Wer schreibt den Ramen "Billel" an die Pforten unserer Borfale, um unfere Jugend fur den reinen Dienst ber Wiffenschaft zu begeistern! - Rabbi Josua, eine der eminentesten Broßen der Wiffenschaft und um seiner miffenschaftlichen Bedeutung willen Chefpräsident des höchsten Gerichtes, ernährte sich von - Röhlerarbeit! "An den Banden deines Saufes fieht man, daß du ein Röhler bist!" sagte staunend Rabban Gamliel, das reiche, in Reichtum geborene

<sup>1</sup> Aboth 6, 5. — 2 Joma 35, b.

Akademie Dberhaupt, der ihn, den Rollegen, in seiner Wohnung aufgesucht hatte, am ihm wegen zugefügter Rrantung Abbitte zu leiften, und ihn in geschwärztem Sause fand. "Bebe der Beit, deren Führer du bist," ent= gegnete Rabbi Josua, "webe dem Schiffe, deffen Steuer du führft, da du die Befümmerniffe der Wiffenschaftbefliffenen nicht tennst, und nicht weißt, womit sie sich beschäftigen und wovon sie sich ernähren!" Und Rabbi Utiba, diefer zweite Sillel der judifchen Biffenschaft, ursprünglich Sirt bes reichen Ralba Sabua, und mit beffen, eben um diefer Reigung willen von ihm verstoßenen Tochter verheiratet, lebte mit seiner grau im buchftablichsten Sinne in Bintertalte auf dem Stroh, und mußte zu ihrem Trofte ein noch Armerer sie um etwas Stroh für seine Wöchnerin gewordene Frau ansprechen! Auf Antrieb dieser seiner Frau widmete sich R. Utiba bem Studium, verbrachte fern von ihr zweimal zwölf Jahre in den Lehrhäusern Rabbi Cliefers und Rabbi Josnas, und ward die Säule der Wiffenschaft seiner und aller Zeiten. Alls er von Taufenden von Schülern umgeben heimkehrte, ging ihm feine Frau entgegen. Man wollte sie in ihrer ärmlichen Erscheinung zurüchweisen. Er aber sagte: laffet fie, was ich bin, und was ihr durch mich geworden feid, ift atles ihr! Der Schwiegervater aber löfte die Berftogung, und fortan ward Rabbi Atiba begütert.2 — Rabbi Jehuda Bar Ilai, die maßgebendste Antorität der folgenden Zeit, und "der erfte Wortführer überall", war jo arm, daß er, zu einer Versammlung beim Ragi eingeladen, nicht kommen konnte, weil - er keinen Rock anzuziehen hatte. In seiner Zeit war überhaupt der größere Teil der Wiffenschaftbefliffenen so arm, daß je feche derfelben sich mit einem Gewande bedeckten und studierten.3 überhaupt war in allen diefen und den folgenden Jahrhunderten die außere Lebensstellung ohne maggebende Bedeutung für den geistigen und sittlichen Ginflug des Mannes, und diefer ohne bestimmende Folge für jene. Wie in Rabban Gamliel und Rabbi Josua, so saß gar oft die bitterfte Urmut neben dem opulentesten Reichtum auf einem und demselben geistigen Chrenplat der Nation, und es mar gar oft der Armere nicht der minder Wefeierte. "Kinder, Leben und Nahrung", fagt man, "find nicht durch perfönliches Berdienft, sondern durch göttliche Berhängnisaufgabe bedingt", und wies dabei gerne auf Rabba und Rab Chisda hin: Beide geseierte Lehrhäupter ihrer Zeit, beide Muster sittlicher Pflichttreue. Rab Chisda erreichte ein Alter von zweiundneunzig Jahren, Rabba ftarb zu vierzig. Rab Chisda erlebte in seinem Familientreise sechszig Hochzeiten, Rabba sechszig

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berachoth 28, a. — <sup>2</sup> Nedarini 50, a. — <sup>3</sup> Sanhedrin 20, a.

Tranerfälle. In Rab Chisdas Sause verschmähten die Sunde Weißbrot zur Fütterung, in Rabbas Sause suchte man Gerstenbrot für die Menschen, und hatte es nicht.

Während aber so auf der wissenschaftlichen Laufbahn feine materiellen Preise wintten, sehen wir doch Jahrhunderte lang, man kann sagen, fast das gange Bolt mijfenschaftlichen Studien hold und hingegeben. "Die erste Rechenschaft, die man einst im Jenseits abzulegen haben wird, wird die Frage betreffen, ob und wieviel man fich von der Wiffenschaft angeeignet"2 der Gedanke beflügelte alle, und weil der Unterricht, zumal der höhere, völlig frei, und jedem ausnahmslos die Belegenheit zur Bildung gegeben war, darum fand auch der "Um Saarez", der völlig ungebildet Bebliebene im fogialen Menschentreise eine schwere Verurteilung, die sich oft in hyperbolischer Herbe äußerte.3 Es waren daher nicht einzelne, es waren vielmehr Taufende um hervorragende Lehrer der Wiffenschaft versammelt, und von diesen Tausenden waren viele, vielleicht die meiften, Kamilienväter, deren Saus inzwischen von ihren Frauen ernährt ward.4 Sein Studium geht dem Studium seines Sohnes vor, wenn sie nicht beide studieren tonnen, lautete der Grundsat; ift aber der Sohn der Begabtere und ift er fleißig, erfolgreich im Studium, und bleibt ihm bas Erlernte, fo geht des Sohnes Studium vor. Go schiefte Rab Acha seinen Sohn auf die Atademie Abajis. Als er aber in den Gerien nach Saufe kam und es fich fand, daß er das Borgetragene nicht präzis erfaßt hatte, fagte der Bater zu ihm: ich bin fähiger, bleibe du zu Sanfe, ich gehe hin.5 Wie Rabbi Atiba durch seine Frau zum Besuche der Lehrakademie und zu einem zweimal zwölfjährigen Verweilen veranlagt murbe, fo war es überhaupt nichts Ungewöhnliches, daß gleich in den Chepakten ein mehrjähriger Besuch des Lehrhauses stipuliert wurde. Mancher kam wöchentlich zum Sabbath nach Hauje, mancher blieb auch jahrelang abwesend, so daß er in seinem inzwischen veränderten Wohnort sein Haus nicht wiederfinden fonnte, oder feinen inzwischen herangewachsenen Sohn nicht wiedererkannte und von deffen trefflicher Beiftesentwickelung überrascht murde.6 Der Wissenschaft Beflissene, die von Stadt zu Stadt, von Land zu Land mandern, um hervorragende Lehrer für ihr Studium aufzusuchen, find etwas gang Wewöhnliches,7 und Rawa bat seine Zu= hörer, fie möchten doch in den Frühjahrse und Herbstmonaten, wo ihre Feldarbei ihrer am meiften bedurfte, zu Bause zu bleiben, damit sie nicht

 $<sup>^1</sup>$  Moed fatan 28, a. —  $^2$  Sanhedrin 7, a. —  $^3$  Peßachim 49, b. —  $^4$  Kidusschin 29, b. —  $^5$  Daf. —  $^6$  Kethuboth 62, b. —  $^7$  Berachath 63, b. Baba Bathra 8, a.

das gange Jahr durch Nahrungsjorgen gestört würden. 1 Wie gahlreich jolche Lehrversammlungen besucht waren, läßt sich aus mehreren Rotizen ichließen. Zwölftausend Schüler follen von R. Atiba die Lehre empfangen haben.2 Rabban Gamliel jorderte von jedem zuzulaffenden Schüler erft einen positiven Nachweis seiner sittlichen Führung. Sein interimistischer Nachfolger, R. Glafar ben Mjarja, hob dieje Beschräntung auf und befolgte den Grundsat, jeden zuzulassen, jo lange nicht das Gegenteit binsichtlich seiner sittlichen Führung konstatiert war, und da wurde in einem Tage die Vermehrung der Sipe im Lehrhause um vierhundert, nach anbern fogar um fiebenhundert notwendig.3 Und noch aus fpaterer Beit: Mis wir bei R. Clafar studierten, jagte Rabbi, jagen wir unferer jechs in einer Elle, und R. Jochanan: als wir bei R. Dichaja studierten, jagen wir vier in einer Elle.4 Wenn die Studierenden Rabs Lehrhaus verließen, blieben zwölfhundert dort zuruck, die dort ihren Tisch hatten, in R. Hunas blieben achthundert zuruck. R. Buna brauchte dreizehn Uffiftenten, die das, mas er vortrug, an die Buhörer vermittelten. Wenn am Schluffe feiner Bortrage die Borer fich vom Boden erhoben und ihre Kleider schüttelten, ftieg, wie die Syperbel lautete, ein Staub auf, daß er die Sonne verfinfterte, und dann fagte man in Bataftina: jest find die Studenten im Lehrhause des Babytoniers R. Suna aufgestanden. Wenn die Studierenden Rabbas und Rab Josefs Lehrhaus verließen, blieben vierhundert gurud, und fie nannten fich daher: Bermaifte; bei Abaji, R. Bapa und Rab Afchi blieben nur zweihundert zurud und fie nannten sich: Verwaiste der Waisen. Die Kenntnis der nationalen Wiffenschaft war in allen diesen Jahrhunderten eine jo in alle Schichten des Boltes verbreitete, daß oft Männer, die man nur als Genoffen eines gang untergeordneten Gewerbeberuses tannte, sich als bedeutsame Inhaber ihrer Schätze bewährten. Zwei Weber vom Schuttor in Jerufalem entschieden eine Frage, hinfichtlich deren Sillel, Schammai und alle zeitgenöffischen Gelehrten differierten, durch Mitteilung eines Lehrsauss, den fie aus dem Munde der früheren Lehrhäupter Semai und Abtalion gehört hatten.6 Gin Bafcher gab dem R. Ismael E. Joffi eine Erklärung, die er aus einem Lehrvortrage des R. Meir aufgefaßt hatte.7 Rabbi Jehuda Sannaffi, der Autor der Mifchna, hatte die Lehrfäge der Wiffenschaft nach dreizehn verschiedenen Gesichtspunkten instematisch geordnet. Sieben derselben hatte er feinen Schüler R. Chija gelehrt. In späterer Zeit waren diese Ordnungen injolge torperlicher Schwäche seinem Be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berachoth 35, b. — <sup>2</sup> Jebamoth 62, b. — <sup>3</sup> Berachoth 28, a. — <sup>4</sup> Erus 6 im 53, a. — <sup>5</sup> Kethuboth 106, a. — <sup>6</sup> Edioth 1, 3. — <sup>7</sup> Sanhedrin 38, b.

dächtnis entschwunden. Die von ihm gelehrten sieben erhielt er durch seinen Schüler zurück, die übrigen sechs waren aber verloren. Da fand sich ein Walker, der sie aus R. Jehudas Lehrvorträgen behalten hatte; von diesem ternte sie R. Chija und lehrte sie seinen Lehrer wieder. Wenn R. Jehuda diesen Walker später sah, sagte er zu ihm: Du hast mich und R. Chija restauriert.

Die Patme dieser altgemeinen Geistesarbeit der Nation erkannte man aber den Frauen zu, die, wenn sie auch selten direkten Anteil an der Pstege der Wissenschaft harten, doch durch ihre Begeisterung für dieselbe und ihre opsersreudige Hingebung sie überall ganz allein ermöglichten. Sie waren es ganz eigentlich, die ihre Söhne zur Schule und ihre Männer zum Besuche der Lehrhäuser anhielten und die zeitweilige Bereinsamung und die damit verbundenen Mühen und Sorgen mit begeistertem Hochsgesühle ertrugen.

Wir haben zwölfjähriger, vierundzwanzigjähriger Studien gedacht, die eminente Beifter gurudlegten, bevor fie die Balme der Biffenschaft errangen. Der Umfang des Gebietes derfelben, die Aufgabe, die jie fich stellte, sowie das Medium, durch deffen Bermittelung ihre Schäte gu heben waren, machen diese Erscheinung ertlärlich. Es ist nicht leicht, mit wenigen Linien auch nur annähernd den Umfang des Gebietes zu verauschaulichen, das in dieser Wissenschaft zu pflegen war. Wir haben schon bemertt, daß ihr eigentlicher Gegenstand der Mensch im weitesten Sinne seiner individuellen und sozialen, seiner leiblich sinnlichen und geiftig ethischen Entwickelung bilde. Die Objette, die sie zu behandeln hatte, waren somit ebenso 1) die der physischen Welt der organischen leblosen und lebendigen Ratur angehörenden, infofern fie die Basis der Erifteng= tätigfeiten des Menschen bilden : der Boden und feine Rultur, die Pflangen und Tiere in ihren physiologischen Erscheinungen und den ihre Behandlung durch den Menichen bedingenden Gigentumlichkeiten, als 2) der Menich in seiner somatischen und psychischen Beschaffenheit, welche die Boraussetzungen seines individuellen, sozialen und staatlichen Lebens bilden, und endlich 3) dieses individuelle, soziale und staatliche Leben in der gangen Mannigfaltigkeit seiner sittlichen, rechtsbegrifflichen und humanitären Entfaltung felbft. Dieje Renntnis der Objette der phyfischen, geistig sittlichen und sozialen Welt war aber nicht das Ziel und die eigentliche Aufgabe, fie mar nur die propädentische Boranssetung für das Studium eines Wesetes, das eben alle diese Beziehungen des Gingel- und

<sup>1</sup> Nedarim 41, a. — 2 Berachoth 17, a. Rethuboth 62, a.

Gefamtlebens mit feinen gegebenen Normen umfaßt und das gange Leben und alle feine Beziehungen nach dem Maßstabe der Wahrheit und des Rechts, der sittlichen Beiligung und Liebe regelt, und jede Tätigkeit des Menschen selbst zu einem Prediger und Mahner an seine sittliche Freis heit und seine höhere göttlich-menschliche Bestimmung umwandelt, so daß der in seinen Bahnen wandelnde Mensch in jedem Augenblick sich selber erzieht. Die "sechs Ordnungen", in welchen diese Wissenschaft in den späteren Sahrhunderten ihre Rodifizierung fand, umfaffen daher zwölf Gesetsammlungen in Betreff des Landbaues und der Biehzucht, zwölf in Betreff der Testzeiten, sieben in Betreff des Che- und Familienrechts, acht in Betreff des zivil- und friminalrechtlichen Sachen- und Berfonenrechts, zwölf in Betreff der Tempelheiligtumer und der Speisegesete, zwölf in Betreff der symbolischen Reinheitsvorschriften. Und mit welcher Singebung und Gründlichteit diese Studien selbst hinfichtlich ihrer propadeutischen Teile zu betreiben waren, moge das Beispiel veranschaulichen, daß Rab achtzehn Monate bei einem Sirten sich aufhielt, lediglich um die zur praktisch richtigen Unwendung einer einzigen Gesetzesbestimmung notwendige Renntnis außerer Berletzungen und Organftorungen von Tieren hinsichtlich der Beurreilung ihres vorübergehenden oder un= heilbaren Charafters zu erwerben,1 und daß fein Rollege Samuel, der "König" unter den juridischen Autoritäten seiner Zeit, zugleich als Aftronom und Argt glangte.2 Es stehen aber die einzelnen Teile der Wiffenschaft real und formal in einem solchen organischen Zusammenhang, daß nur der in irgend einem Gebiete derselben als maßgebende Uniorität anerkannt murde, der die Biffenschaft in ihrer Totalität in sich aufgenommen hatte.3 Dabei ward jeder Gegenstand synthetisch und analytisch, durch "Gemara und Cebara",4 verarbeitet. Die Lehrfage jeder Disziplin murden in erschöpfender Bollständigkeit angeeignet und jum flaren Berftandnis gebracht, und ein jeder derfelben in feiner Abteilung und feinen Motiven aus allgemeinen Grundfägen eingesehen. Man ging überall von dem einzelnen auf das Allgemeine gurud, und alles Allgemeine ward in gahlreichen Problemen seiner Anwendung er probt und verdeutlicht. Die hier angedeuteten Studien umfaffen das Hauptgebiet der Wiffenschaft, die "Salacha". Ihr zur Seite ging die Aufgabe des "Midrafch", an der Sand der überlieferten Salacha den furggefaßten schriftlichen Text des Gesetes in allen geinheiten jeines Ausdruckes zu verstehen, und in den garten Ruancen desselben die in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sanhedrin 5 b. — <sup>2</sup> Berachoth 58, b. Baba Mezia 85, b. — <sup>3</sup> Jerusch Chagiga 1, 8. — <sup>4</sup> Berachoth 63, b. Sucka 28, b. Ermvin 13, a.

dieselben niedergelegten Andentungen der Gesetse Modalitäten aufzussinden, und die "Agada", die poetische und rhetorische Verwertung der Ergebnisse dieses Gesamtgebieres zur Beleuchtung der nationalen Versgangenheit und Gegenwart, sowie der mannigsaltigen Beziehungen des individuell menschlichen Lebens in belehrenden Erklärungen, Vorträgen, Sprüchen, Parabeln u. s. w. R. Meirs Lehrvorträge bewegten sich geswöhnlich in allen diesen Formen, der halachischen Gesetseswissenschaft, der Agada und der Parabeln. Das poetische und rhetorische Gebiet der Agada war sedoch nicht allen eigen, und manchem hochbegabten Mann, der sich darin versuchte, ward die freundliche Mahnung: was willst du in dem Blumengesilde der Agada, bleibe bei dem Ernst deiner Halacha.

Und für alle dieje Studien gab es teine ichriftlichen Lehrmittel. Mußer dem furgaefaßten ichriftlichen Gesetzestert und den diesem angeichloffenen Büchern der Propheten und der heiligen Schriftsammlung waren feine Bücher der Wiffenschaft vorhanden, ja, es durfte Jahrhun= berte hinab grundfäglich nichts von der Wiffenschaft in Schrift gefaßt werden. Alles, wie es mundlich empfangen worden, mußte mundlich gelehrt und weiter tradiert werden, und felbit, als der ichwere Drang der Beiten eine ichriftliche Kodifizierung der Gejeteswiffenichaft unumganglich machte, mard diejelbe wiederum nur auf reine Syntheje furg und prägnant gefaßter Normal-Lehrsäße beichränkt; der analytische Geist derfelben und alle deren Unwendung bedingenden Beschräntungen und Folgerungen blieben wiederum nur der mündlichen Belehrung und über= lieferung vorbehalten. Auf mundlichen Unterricht, fowohl zur Aneignung des Gegebenen in der Wiffenschaft, als zum Gindringen in das Berftandnis und den Beift derselben, war jeder Jünger der Wiffenschaft verwiesen. "Talmud", mundliche Belehrung, nennt daher das Rapitel "von der Erwerbung der Wijfenschaft", wie der jechfte Abschnitt der Aboth-Sammlung genannt wird, als die erfte unter allen Unforderungen, deren diefer Studien-Ratechismus achtundvierzig für alle Wiffenschaftbefliffenen aufgählt.3 Auf "Talmud", auf das lebendige Wort der mündlichen Tradierung und Lehre war jeder verwiesen, und es gab Jahr= hunderte lang für Taujende die Wiffenichaft Suchende feinen anderen Weg, als fich die Männer aufzusuchen, die in ihrer Zeit die Lehrsätze der Bordern mit flarer, irreloser Präzision in sich aufgenommen hatten, und es verstanden, dieselben mit flarer, irreloser Pragifion miederzugeben und mit dem sondernden und befruchtenden Lichtstrahl ihres Geistes zu beleuchten. "Sinai" und "Berge aus dem Grund Beber" nannte man einerseits

<sup>1</sup> Sanhedrin 38, b. — 2 Chagiga 14, a. Sanhedrin 38, b. — 3 Aboth, 6, 6.

den umfaffenden und zuverlässigen Inhaber der Wegebenen in der Wijfenichaft und andererseits den mit dem sondernden und tombinierenden Geist Hochbegabten. 1 Und dem ersteren wurde sinnig und willig der Borrang eingeräumt. "Alle bedürfen des Besitzers der Brotfrucht",2 war die Lojung, mit welcher man alte zuerft zu den Gugen deffen hinrief, aus deffen Lehre man sich das "Brot" der Wiffenschaft, die Rahrung des Beistes mit den gegebenen missenschaftlichen Lehrsägen holen konnte. Go hoch man "Binah", die sondernde und tombinierend schaffende Beistes= tätigkeit der Reflexion und Folgerung stellte und sich jagte:3 ohne "Binah" tein "Daath", daß erst durch "Higajon", 4 durch diese tritische und produttive Geistesoperation, das "Daath", das in sich aufgenommene Tatjächliche der Wiffenschaft, mahres, wertvolles Eigentum wird, wie man dies in den bezeichnenden Spruch niederlegte: den "Rahm" der Wijjenichaft gewinnt nur der, der es über sich gewinnt, ihretwegen mit der "Mutterbruft eingesogene Milch" auszuscheiden: jo tief war man von der überzeugung durchdrungen, daß aber ohne "Daath feine Binah", daß der Reflexion die Ertenntnis des fattisch Gegebenen, die Aufnahme des Tatfachlichen der Welt und Wiffenschaft in möglichster Vollständigkeit vorangehen musse. Eine Resterion, die nicht diese Basis des vollständigen Materialen zur Voraussetzung hat, eine Spekulation mit geschloffenem Auge und Dhr, hielten fie für verfrüht und von Unheit bringender Unreife. "Baltet eure Sohne gurud von verfrühter unreifer Reflexion, und jetet fie erst auf den Schof der Weisen", war ihnen eine den gediegenen Erfolg der Studien sichernde Mahnung.6 Aberhaupt hatten diese vielgenann= ten und ebenso viel verkannten "Pharisäer" — von deren geistigem Streben und Wirfen handeln ja Dieje Blatter - ein helles Auge fur alle die unedlen Ausschreitungen in der Wissenschaft wie in der praktischen Ausübung der Tugend, mußten jehr mohl zu unterscheiden zwischen dem mahren "Pharifaer", dem wirklichen Teind alles Unedlen und Gemeinen, dem mahren "Barufch", und dem, der nur die Maste des Pharifaertums trug, und ebenjo zwijchen dem mahren Jünger der Bijfenschaft, und dem, der nur halb und unreif zu feinem, der Wiffenschaft und der Welt Verderben der Wijfenichaft angehörte, und branchten die Berachtung des einen und den Tadel des andern nicht erft aus dem Munde ihrer oberflächlichen Gegner zu ternen. Gie haben uns jelbst den Grundriß zu einer Naturgeschichte ihrer obscurorum virorum hinterlassen, deren flajfijizierende Namen jo draftijch bezeichnend als jchwer wieder=

 $<sup>^1</sup>$  Berachoth 64, a. —  $^2$  Daj. 63, b. —  $^3$  Aboth 3, 21. —  $^4$  Berachoth 63, b. —  $^5$  Daj. —  $^6$  Berachoth 28, b.

C. R. hirich, Gesammelte Schriften VI.

zugeben find. Gie fannten den "ichultergebogenen" Pharifäer, ben "fußichtarrenden" Pharifäer, den "wandblutigftogenden" Pharifäer, den "mörjerhänptigen" Pharifaer, den "was ist noch meine zu erfüllende Schuldigkeit fragenden" Pharifaer, und bezeichneten mit dem ersten den die Last seiner Frömmigkeit mit gekrümmter Schulter zur Schau Tragenden, mit dem zweiten den feinen Juß zu heben Wagenden, Bedächtigkeit Benchelnden, mit dem dritten den vor lauter den Menschen aus dem Bege gehender Schüchternheit jich an den Wänden ber Säufer blutig Stoßenden, mit dem vierten den in auffallender Kopfverhüllung eine besondere Frommigkeitsgeberde Suchenden, mit dem fünften den ängstliche Bewissenhaftigkeit im Munde Führenden; fie unterschieden den Pharifaer aus eigennütziger Liebe und eigennütziger Turcht, und den Pharifaer aus reiner Liebe und reiner Gottesfurcht, und jagten schließlich: den Menschen ist das Berborgene verborgen und ihnen liegt nur das Diffenbare offen, aber Gottes großes Gericht treffe die, die sich in den Mantel der Scheinheiligkeit hüllen! - und hatten ebenjo in der Bijfenschaft ihre "Fegenwiffer", ihre "Bertehrtmiffer", ihre "Gewaltstöpfe", ihre "Rohwiffer",2 und neben der "Betschwester" nannten jie daselbst auch die "wissenschaftliche Fehlgeburt" unter die Berderber der Welt, und geißelten nichts jo jehr, als die Anmaßung der Halbwiffer, und ebenjo die blogen Gedächtniswiffer, die nur das Materielle der Wiffenschaft in fich aufgenommen, ohne in den Geist dersetben eingedrungen zu sein und die motivierte Auffassung gelernt zu haben.4 Der zur Sohe der Wijjenichaft Vorgedrungene, jagten sie, hat "immer boje Tage", er fühlt immer das noch Ungulängliche seines Biffens, und es druct ihn die Sorge ungelöfter und noch zu lösender Fragen. Riemand ist aber selbstzufriedener, und sitt gleichsam "immer bei sich an vergnügter Tajel" zu Gast, als der in der Talniedere der Wiffenschaft Gebliebene, der mit den gegebenen Lehrfägen schon bas lette Rejultat der Wiffenschaft zu haben vermeint.5 Allen Berfall der Wiffenschaft datierten fie von der Zeit, seitdem die Jünger der Wiffenschaft nicht mit ausreichender Singebung der vollendenden Belehrung in Lehre und Praris der Lehrer gewartet." Sie empjahlen, das grundlegende Materiale der Wijjenichaft in präzis gefaßten Lehrfäßen von einem Lehrer zu lernen, damit nicht die verschiedene, jedem Lehrer eigentümliche Ausdrucksweise den Ginklang des Grundwijjens ftore. Der höhere Beift der Wijfenschaft jollte jedoch von mehreren Lehrern geschöpft werden, damit man jeden Gegenstand in möglichster Bollständigkeit von verschie-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sota 22, b. — <sup>2</sup> Sanhedrin 14, a. Aruch Cpp. — <sup>3</sup> Sota 22, a. — <sup>4</sup> Tas. — <sup>5</sup> Baba Bathra 145, b. — <sup>6</sup> Sota 47, b. Sanhedrin 88, b.

denem Standpunkte betrachten lerne. Präparation, insbesondere aber stete Repetition des ganzen in sich Aufgenommenen, war ihnen eine wessentliche Aufgabe, und mußte es ihnen um so mehr sein, je mehr ein jeder sediglich; auf sein Gedächtnis angewiesen war und er sich aus keinem schriftlichen Silfsmittel Rats erholen kounte. Wer seinen Abschnitt hunderteinmal wiederholt, kennt ihn besser, als der ihn nur hundertmal repetiert, war ihr Grundsag. Bor alsem warnten sie, nicht zu viel auf einmal zu treiben und in sich aufzunehmen, nicht sein Wissen zu viel auf einmal zu treiben und in sich aufzunehmen, nicht sein Wissen zu besweise" schaffen zu wollen, wie sie sich ausdrückten, nur wer auch wissenschaftlich Pfennig zu Pfennig sammelt, meinten sie, wird reich. Wer immer zu Reuem eilt, bevor er das Alte gehörig verstanden und besselftigt hat, den nannten sie den sich "täuschenden Jäger", der immer neue Bögel fängt, ohne zuvor den Besit der alten durch Einknicken der Flügel zu sichern. Er kehrt mit seerer Waidtasche nach Haus.

In dreien Dingen, lehrt der bereits erwähnte Studienkatechismus, hat zuerst ein Jünger der Wissenschaft sich zu üben: in der kunft zu boren, in der Kunft zu sprechen und in der Kunft zu denken. Die Kunft zu "hören", raich, richtig, ichari zu hören, war ihnen Vorbedingung alles Studiums, und in der Zat, wo zumal alles Grundwijjen nur vermittelst lebendiger Lehre zu gewinnen war, mußte die übung im raschen und richtigen Auffassen unerläßlich sein. Tagte man doch gewöhnlich das ganze Gebiet der eigentlichen Hauptwissenschaft unter die Bezeich= nung "Schematha", das "Gehörte", und wie wir einer forreften Ausgabe eines Autors den Borzug geben, jo war der der geachtetste und gesuchtetste Jünger der Wissenschaft, der als präziser, zuverlässiger Inhaber der gehörten Lehrsätze bekannt mar.7 Meilenweite Reisen unternahm man, um mit Zuverläffigkeit einen Lehrjat aus dem Minnde seines Autors selbst zu hören.8 War doch nicht nur der Lehrsatz an sich, sondern auch der Rame seines Antors oder seiner ersten Autorität, sowie der Name des letten überlieferers,9 und meist mit den begleitenden Rebenum= ftänden,10 unter welchen er gelehrt worden, in das Gebiet der zu lernenden und weiter zu lehrenden überlieferung mit aufzunehmen. Überhaupt als Autor, als erste Autorität oder als letter Bermittler eines Lehr= sates genannt und dem Bewuftsein der mijsenschaftbestissenen Nachwelt erhalten zu bleiben, war der einzige Chraeiz und unsterbliche Rachruhm,

½ Aboda Sara 19, a. — ½ Horioth 12, a. — ¾ Peğachim 68, b. — ¼ Chasgiga 9, b. — 5 Aboda Sara 19, a. — 6 Aboth 6, 6. — 7 Taj. Mechawen schemuatho. — 8 Beza 27, a. Woed fatan 22, a. Nidda 48, a. — ¾ Najir 56, b. Chulin 18, b. — ¼ Kerithoth 15, a. Chulin 48, a. b. Gittin 39, b.

auf welchen ernster Wert gelegt wurde. Während der Guttat durch Unounmität der höchste Wert zuerkannt wurde,1 war man im Gebiete wiffen= schaftlicher Tätigkeit nicht gleichgiltig gegen Berewigung seines Namens, und jedem war es heilige Pflicht, sich nicht mit fremden Federn zu schmücken, sondern jeden Lehrsatz mit dem Ramen seines Urhebers oder Vermittlers wiederzugeben.2 "Die Lippen der Verstorbenen bewegen sich noch im Grabe", lautete eine diese missenschaftliche Gemissenhaftig= keit sehrende Mahnung, wenn man einen von ihnen stammenden oder durch sie vermittelten Lehrsatz noch in ihrem Namen der Nachwelt lehrt.3 "Deinem Stolz und beinem Ungehorsam haft du es zu verdanken, daß diese gehörte Lehre nicht mit beinem Namen weiter gelehrt wird", gurnte ein Bater seinem Sohne, den er zur Begrugung eines fremden Gelehrten mit einem Korb Früchte gefandt hatte, um bei dieser Gelegenheit zu ver= nehmen, wie dieser eine liturgische Formel, hinsichtlich deren Fassung man zweiselhaft war, sprechen wurde, und der statt seiner einen anderen mit dem Korbe gesandt hatte, so daß nun dieser für die Unsicht der fremden Antorität als Gewährsmann ferner zu nennen war.4

Wie auf Aussprechen des Gedachten oder des sich Ginzuprägenden überhaupt, so legte man auch einen gang besonderen Wert auf reinen, forretten und kongisen Sprachausdruck, und auf eine das Gedächtnis unterftütende Zusammenordnung des formal oder real Zusammengehörigen.5 Im vernehmlichen und flaren Unssprechen des Gedachten oder zu Denkenden erfannte man die deutlichere und ausdrucksvollere Vergegenwärti= gung des Gedankens und in der Mitteilung des Gedankens den Wetsstein des Denkens und den Brufftein des Gedachten. Wie fehr man ein Freund des Schweigens und Keind jedes überflüffigen und unnüten Geschwätes war und darin eine Entweihung des dem fo ernsten Dienste der Wahrheit heiligen Wortes erblickte,7 so viel Wert legte man auf die entsprechende Rede des lebendig lernenden und lehrenden Wortes. "Offne deinen Mund und laffe beine Worte leuchten", "ber gange Menfch muß beim Studium fein", fagte man gum Schüler, der leife ftudierte,8 und wunderte fich nicht, daß einer nach wenigen Jahren wieder vergaß, was er sich nur leise sinnend eingeprägt hatte.9 Besonderen Nachdruck legte man aber auf forrette Sprache, auf das mitteilende Wort und auf Zusammenordnen nach realer und formaler Berwandtschaft und mnemotechnische Mertzeichen für diese Ordnung. Daß sich in Judaa die Wiffenschaft erhielt,

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Bathra 10, b. — <sup>2</sup> Aboth 6, 6. Berachoth 31, b. Jebamoth 96, b.
 — <sup>3</sup> Schefalim 2, 7. — <sup>4</sup> Peßachim 104, b. — <sup>5</sup> Schefalim 5, 1. — <sup>6</sup> Peßachim 99, a. Aboth 1, 17. 6, 6. — <sup>7</sup> Joma 19, b. — <sup>8</sup> Ernbin 54, a. — <sup>9</sup> Daf.

nicht aber in Galilaa, schrieb man der Beachtung und Vernachlässigung diefer drei Silfsmittel zu.1 Selbst den melodischen Sprachrhytmus wollte man beim Studium nicht vernachläffigt wiffen.2 Vor allem aber machte man den Grundsatz geltend: nur in Gemeinsamteit wird die Wissenschaft erworben,3 in Gemeinsamkeit von Lehrern und Schülern, oder gemein= fam studierender Genoffen. Autodidaktisches Alleinstudieren schafft 3rr= tümer, Torheit und stumpft den Geist ab.4 Beobachtender Umgang mit Weisen, gegenseitige Rritik von Genossen, den Gedanken ventilierende Distuffion von Schülern gahlt der Studientatechismus zu den vornehm= lichsten Erwerbsmitteln der Wiffenschaft.5 Gemeinsam zusammen stu= dieren nannte man: sich gegenseitig Fahnenträgerdienste in der Wissen= schaft leisten,6 indem einer den andern auf den rechten Weg führt und vor Abweger, schützt. Gifen schärft sich an Gifen, fagte man, jo ist auch der Studiengenosse der geistige Wetstein für den Genossen. Insbesondere aber meinte man : wer lernen will, unterrichte! Bieles, gestand ein gefeierter Gelehrter seiner Zeit, habe ich von meinen Lehrern gelernt, von meinen Genoffen noch mehr als von meinen Lehrern, aber von meinen Schülern mehr als von ihnen allen!8

Die lohnende Blüte alles Studierens erkannte man aber in der Idee, in Gewinnung der motivierenden und motivierten Gedankenanschauung.9 Erst wirst du eine Zisterne, bann ein Brunnen, lautete der sinnvolle Ausdruck, mit welchem man die das Ausgenommene selbst= tätig weiter verbreitende Gedankentätigkeit als Soheziel der Geistesarbeit bezeichnete,10 und nannte daber wiederholt gitierte Studienkatechismus "Denkübung" als das dritte, die übung im Hören und Sprechen erft in ihrem wesentlichen Ziele ergänzende Erwerbsmittet der Wissenschaft. Klar wird dabei die auszubildende Denkfähigkeit in ihren beiden gattoren der rezeptiven und produttiven Beistestätigkeit, siehluth haleb ubinath haleb, hervorgehoben,11 und rührend ist die Klage, mit welcher die späteren Geschlechter die Abnahme der Dent= und Gedächtnistraft im Vergleich zu ihren Vorgängern bekannten. 12 Richts, meinte man, gehe über den geistigen Genuß, den das "Sigajon", das Eindringen in den Beift der Wiffenschaft gewährt, und nie bleibe die reflektierende Beistestätigkeit auf diesem Gebiete ohne beglückenden Gewinft,13 und man tannte ein solches Bertiefen in dieses Nachdenken, daß man von einem

Erubin 53, a. 54, b. — <sup>2</sup> Megissa 32, a. — <sup>3</sup> Berachoth 63, b. Massoth 10, a. — <sup>4</sup> Das. — <sup>5</sup> Aboth 6, 6. — <sup>6</sup> Sabbath 63, a. — <sup>7</sup> Thanith 7, a. — <sup>8</sup> Das. — <sup>9</sup> Berachoth 6, b. 63, b. — <sup>10</sup> Aboda Sara 19, a. — <sup>11</sup> Aboth 6, 6. — <sup>12</sup> Erubin 53, a. — <sup>13</sup> Das. 54, b.

der Meister der Wissenschaft erzählte, er sei in solchen Gedanken am Sabbath weit über die Grenze hinausgeschritten, und von einem anderen, er habe dabei seinen Mantel verloren, ohne es zu bemerken. Die Produkte eines solchen Nachdenkens nannte man die Triebe und Blüten am Baume der Wissenschaft, und erkannte man den mannigsaltigen Gebieten der wissenschaftlichen Ausgabe eine so organische Einheit und zugleich dem wissenschaftlichen Gedanken eine so lebendige, sortwachsende Triebkraft zu, daß man den Ersahrungssatz niederlegte: du arbeitest auf einem Felde, und dir unbewußt arbeitet dadurch der wissenschaftliche Gedanke in dir zugleich in einem anderen Gebiete weiter. —

Doch, wir brechen für jest hier ab, - fo manches bes Trefflichen und Charafterijtischen wir auch noch aus den Unweisungen zum Studium, insbesondere auch über Lehrmethode und über gegenseitiges Berhalten von Lehrern und Schülern und Studiengenoffen u. f. w. gerne unferer Stigge einverleibt hatten, - um ichlieflich noch einiges aus dem Gebiete des eigentlichen Jugendunterrichts hervorzuheben, ein Gebiet, das ja der Beranlaffung diejer Blätter näher liegen durfte. Richts Gott Beiligeres kannte man, als "die Kinder in der Schule". Wenn es in der Schrift heißt: verjundigt euch nicht an meinen Geweihten,4 so erkannte man in diesen "Gottgeweihten": die "Schulkinder".5 Jerufalem ist nur zerstört worden, mahnte man, weil man den Schulunterricht der Kinder vernachläffigt hatte.6 Der noch unschuldige Sauch lernender Rinder in der Schule ift die Erhaltung der Welt,7 und der Stolg der Ration waren die Rinder.8 Das aufwachende Geistesleben der Kinder in der Schule ift Gottes eigenste Fürsorge,9 und die Licht verbreitenden Sterne am Firmament der Menschheit sind — die Schullehrer,10 und jie find die eigentlichen "Bächter der Städte".11 Selbst nicht um des Wiederaufbaues des Tempels willen dürfte man den Schulunterricht ftoren,12 und jede Stadt, die feine Schule unterhalt, ift der Berftorung oder dem Bann verfallen. Ursprünglich war der Jugendunterricht Privat= forge eines jeden Baters. Seit Jojua ben Gemala ward die Unterhaltung einer Schule Pflicht einer jeden Ortsgemeinde und wurden die Rinder zum Besuche derselben mit sechs oder sieben Jahren angehalten. 13 Die Aufnahme vor zurückgelegtem fünften Jahre wird widerraten. 14 Als normale

<sup>1</sup> Jernich. Berachoth 5, 1. Gbenjo Erubin 54, b. —  $^2$  Sabbath 145, b. —  $^3$  Sanhedrin, 99, b. —  $^4$  Pi. 105, 15. —  $^5$  Sabbath 119, b. —  $^6$  Daf. —  $^7$  Daf. —  $^8$  Echa rabbathi 1. —  $^9$  Aboda Sara 3, b. —  $^{10}$  Vaba Bathra 3, b. —  $^{11}$  Jeruich. Chagiga 1, 7. —  $^{12}$  Sabbath 119, b. —  $^{13}$  Baba Bathra 21, a. —  $^{14}$  Tai.

Schülerzahl für einen Lehrer galt fünfundzwanzig. Tür fünfzig waren zwei Lehrer anzustellen, mit vierzig erhielt der Lehrer einen von ber Gemeinde zu besoldenden Gehilfen.1 Bei der Unstellung eines jeden Lehrers war der stillschweigende Borbehalt, daß, wenn sich ein besserer findet, der erste weichen musse.2 In der Wahl zwischen dem quantitativ viel, aber weniger gründlich, und dem gründlicher, aber quantitativ weniger Lehrenden entschied man sich für den letteren, und meinte nicht, daß sich sehlerhafte Ungründlichkeit von selbst verliere, sondern hielt an den Grundsat: eingeprägte Kehler bleiben.3 Pflichtversäumnis im Unterricht fiel unter den Begriff unwiederbringlicher Schädigung und war der pflichtjäumige Lehrer ohne vorgängige Warnung zu entlaffen. 2 Tagegen gab es feinerlei Monopol hinsichtlich der Unterrichts. "Wetteifer der Lehrer", galt als Grundfat, "vermehrt die Biffenschaft", und "Gott will, daß die Wissenschaft immer mehr wachse und sich verbreite". Jeder durfte überall Schule neben Schule eröffnen, und keine Rachbarschaft fonnte gegen eine zu eröffnende Schule wegen des etwa störenden Beräusches und Kommens und Gehens der Kinder Ginsprache tun.5

Zwei Männer leuchten gang besonders hervor wegen ihrer erfolgreichen Wirksamkeit im Interesse des Jugendunterrichts: Josua ben Gemala und Rabbi Chija. Zojua ben Gemala, einem Hohepriefter unter Mlegander Jannaus, gur Zeit des zweiten Tempels, verdankt, wie bereits bemerkt, der Jugendunterricht, daß er feitdem im judischen Kreise als allgemeinste kommunale Angelegenheit auch der kleinsten Ortsgemeinde betrachtet murde. Rabbi Chija, eine 300 Jahre später, einer der größten Männer der judischen Wissenschaft aller Zeiten, glanzt besonders durch feinen persönlichen Tateneiser, den Jugendunterricht selbst da zu pflanzen und zu pflegen, wo Lehrer und Schule und alle sonstigen Vorbedingungen fehlten. Willst du dir Rabbi Chijas Tatengröße vergegenwärtigen, so denke dir, jagte man: Rabbi Chija jaete Klache, flocht Repe, jing Bijche, speiste Waisenkinder mir dem Fleische, bereitete Vergament aus den Bauten, suchte Orte auf, in denen es feinen Lehrer gab, schrieb fur je einen von fünf Anaben eines der fünf Bucher des Bentateuchs, lehrte ebenjo je einen von jechs Knaben eine der jechs Mijchnaordnungen, und hielt dann einen jeden derjelben an, den Wefährten zu lehren, was er jelber gelernt. Go jorgte Rabbi Chija dafür, daß die Wijsenschaft in Ivrael nicht vergessen werde.6 — Als Inpus eines gewissenhaften Schullehrers ist uns aber aus derselben Zeit ein Name aufbewahrt; R. Samuel ben

<sup>1</sup> Taj. — 2 Taj. — 3 Taj. — 1 Taj. b. — 5 Taj. 21, b. — 6 Kethu≥ both 103, b.

Schiloth. Er war ein so treuer Lehrer und so gang seinem Berufe bin= gegeben, daß man fich wunderte, ihn einmal angerhalb der Schulftube zu finden. Rab traf ihn einmal im Garten und fragte ihn staunend: Saft du deine Berufstrene verlaffen?! In dreizehn Jahren habe ich meinen Garten nicht gesehen, erwiderte der Schullehrer, und auch jest ift mein Sinn bei den Rindern! 1 Charatteriftisch aber, den gangen Beift der Beit und das hohe Interesse für Lehrer und Schule bezeichnend ist es, daß - wir haben schon bemerkt, daß für Unterricht in dem schriftlichen Teile der Wiffenschaft, dem ersten Gegenstand des Jugendunterrichts, allein Bezahlung angenommen werden durfte — wenn man den Typus eines "forgenfreien Familienvaters" nennen wollte, man wieder keinen anderen nannte, als - eben diesen Schullehrer R. Samuel ben Schiloth!2 "Er ift von seinem Gigenen, er trintt von seinem Gigenen, er schläft unter feinem eigenen Dach - und es betritt der königliche Steuerbote nie feine Schwelle!" fo lautet die Begrundung.3 Bon einem Schullehrer, der zugleich Vorbeter war, hören wir, daß einst zur Zeit einer Dürre auf seine Regenbitte bald Erhörung ward, und, über sein Leben befragt, gab er die Ausfunft: Ich bin ein Schullehrer, ich unterrichte die Kinder der Armen wie die der Reichen, wem es schwer fällt, von dem lasse ich mir nichts bezahlen. Auch habe ich einen Tischteich. Kommt ein Kind nicht gerne zur Schule, so schenke ich ihm kleine Tische, und mache ihm bas Lernen jo leicht, und rede ihm jo lange zu, bis es ordentlich zur Schule fommt und fernt.4

Wie sind weit entfernt, mit diesen Stizzen nach irgend einer Seite hin Erschöpsendes geboten zu haben. Allein anch diese wenigen Züge dürsten, wenn uns nicht alles trügt, dem denkenden Menschenfreunde sagen: wenn einst eine unparteiische Hand den kulturhistorischen Grissel zu einer Entwickelungsgeschichte des menschlichen Geistes führen wird, so werden die Jahrhunderte der rabbinischen Geistesbestrebungen nicht die am wenigsten senchtenden Blätter seiner Betrachtungen bilden. Bielsleicht schenkt ein solcher anch etwas mehr als bloß mitleidiges Lächeln der schückternen Frage: Ist die reine Frende an geistiger Erkenntnis, wie sie das ganze Boltsleben der von uns geschilderten Zeiten bewegt, unserer, Geistiges nur anf der Borteilswage materieller Ergebnisse wägenden Gegenwart so ganz und gar antipathisch, daß Züge, wie diese Blätter zu zeichnen versucht, nur antiquarischer Kuriosität überwiesen bleiben müßten? Hätte nichts in ihnen für das frisch pulsierende Leben unserer

 $<sup>^{1}</sup>$  Baba Bathra 8, b. -  $^{2}$  Kethuboth 62, a. -  $^{3}$  Daf. -  $^{4}$  Thaanith, 24 a

Zeit einigen Wert der Beachtung? Wäre unser Volksleben weniger glückslich, wenn: es mehr jenen Zeiten gliche? Hätte reine geistige Freude an Geistigem, wenn sie wieder Gemeingut eines ganzen Volkes werden könnte, vielleicht nichts an Sittigung und Heiterem Lebensglück in ihrem Schoße zu bringen?



## Ein Einblick in einen altjüdischen Erziehungs=Kanon.\*)

Unter allen weltgeschichtlichen Erscheinungen der Menschheitsent= wickelung dürste faum eine in größerem Mage die Macht der Erziehung veranschaulichen, als die der judischen Ration. Gin eigentumliches, geisti= ges und sittliches Gepräge ertennt Freund und Teind dem jüdischen Bolte im Gangen und Gingelnen, je nach dem Standpunkt des Beurteilers anerkennend oder verwerfend, zu. Und fragen wir nach dem Einfluß, der diesem Meuschenstamme unter allen Bandlungen der Geschicke, unter den verschiedensten klimatischen, jozialen und politischen Ginwirfungen, trot jahrhundertlangen, Recht und Menschlichkeit verleugnenden Befämpfungen feines Conderfeins und trop feiner unleugbaren Fähigfeit und Geneigtheit die ihn umgebenden geistigen und sittlichen Rultur= momente in sich aufzunehmen und sich ihnen anerkennend und bewundernd hinzugeben, doch dieses eigentümliche geistige und sittliche Charafter= gepräge selbst in der vereinzeltsten Berftreuung erhalten, so durfte faum ein anderer Ginfluß fich als Erklärung diefer Ericheinung bieten, als die Macht der Erziehung. Richts als die stille, und doch, oder vielmehr eben darum jo innig mirkende Macht der Erziehung hat diefes Bunder bewirft, ja auf diese Bundermacht der Erziehung war das volkstümliche Sein und Werden dieser Ration und deren weltgeschichtliche Bestimmung von vorherein gang ausdrücklich gegründet. Welche Bundermacht muß der Bater der Menschheit dem erzichenden Bater- und Muttereinfluß zugetraut haben, als er inmitten einer der geiftigen Berirrung und fittlichen Entartung verfallenden Welt ein Elternpaar mit der Bestimmung, geistig und sittlicher Rettungssegen ber Bolferfamilien

<sup>\*)</sup> Erschien zuerst als Einladungsschrift zur Prüfung der Unterrichtsanstalten der Jerael. Religionsgesellschaft zu Frankfurt a. M. i. J. 1869.

zu werden, heransgriff, diesem Esternpaar nur ein Kind als Fortsträger dieser Bestimmung gewährte und der Verwirklichung dieser, in alse Menschenzukunst reichenden Bestimmung sediglich vertraute, weil (1. B. M. K. 18, 19.): der Vater es verstehen würde, also seine Kinder und sein Haus für die übung der Psticht zu erziehen, daß sie auch nach seinem Heimen Geimgang den Weg Gottes, den Weg des Rechts und der Milde, wandeln würden!

Und wenn nun das abrahamitische Gepräge eines für Menschlichseit und Recht begeisterten Strebens und einer den Lebensweg auf Erden als gottgewiesenen Weg ersassenden Gesinnung noch heute in den Söhnen und Töchtern der weithin zerstreuten abrahamitischen Familie sich nicht verleugnet, und der in Abrahams und Saras Wanderzelt ihrem Kinde eingeprägte Erziehungsteim noch jetzt in deren spätesten Epigonen sich sebendig und befruchtend zeigt, wie dürste die Tatsache dieser Ersahrung für alle diesenigen wegweisend sich bewähren, denen eine Bessergestaltung menschlicher Verhältnisse wahr und aufrichtig am Herzen liegt.

Wie weit die oft einander entgegengesetzten zeitgenöffischen Unsichten auch in Beurteilung der Gegemvart und der anzustrebenden füngtigen Gestaltung, in welcher jede das nach ihrer überzeugung Bessere erkennt, außeinandergehen; darin scheinen sie alle nur zu sehr besangen, daß diefe beffere Beit nur durch Einwirtung auf die angeren, großen, kommunalen und staatlichen Angelegenheiten herbeizuführen sei. Und nur allzusehr dürfte gerade eben der Gaftor übersehen bleiben, der allein die Bukunft an ihrer Burgel zu faffen vermag, und beffen Betätigung mit vollster Unabhängigkeit einem jeden in die Sand gegeben ift. Die großen Bänge der Zeiten gerade eben der Richtung feiner Überzeugung gefügig und adäquat zu gestalten — so gewiß das offene und redliche Ginstehen für seine überzeugung und mit seiner überzeugung im öffentlichen Leben Mannespflicht und Manneschre gebietet und nie verloren ift wie unficher ift dafür doch der Erfolg und welchen Wechselfällen ift auch nur die Realisierung eines Wunsches und einer Soffnung in dieser Richtung ausgesett! Allein "feine Rinder und sein Sans nach fich" wie ber Bibelvers heißt, für seine überzeugung und seine Lebensgrundfaße, die ihm das Gute und Beffere find, erziehend zu gewinnen, das - wenn nur Mann und Beib, Bater und Mutter eins find in diefen Ubergen gungen und Grundfäten - ist jedem gegeben, und wie unendtich viel ist damit einem jeden gegeben, und mit welch unvergleichtich sichererem Erfolg könnte fich die Umgestaltung und Beffergestaltung der "Belt", wie man das nennt, aus den stillen Räumen der Kinderstuben und des

Familienkebens vollziehen, wenn dort der menschenbildenden Macht der Erziehung im Sinne des Besseren und für dieses Bessere mit entschies denem Ernst gehuldigt würde! ---

Gäben sich alle die, die eins sind in dem, was ihnen die Wahrheit und das Recht, die Sittlichteit und die Menschheitsbestimmung bedeutet, das Wort, sür die Erkenntnis und Verwirklichung dieser Wahrheit und dieses Rechts, dieser Sittlichteit und dieser Menschenbestimmung in allererster Linie sich, ihre Kinder und ihr Haus zu erziehen, und die diesen Grundzügen entsprechenden Lebensaufgaben zuerst im eigenen Hause umgestaltend zur Verwirklichung zu bringen, wahrlich die Heileszufunst des Menschengeschlechts wäre kein so einem in unbestimmte Ferne gerückten "Einst" zu überantwortendes Problem. Nicht eine bessere Zeit bringt die bessern Menschen, bessere Menschen bringen die bessere Zeit, "Zeit" im sozial geschichtlichen Sinn ist zu überhaupt nur das Abstraktum sür die konfrete Wirklichkeit einer zeitgenössischen Menschengesellschaft.

In jedem Kinde haben wir aber ein Stück dieser kommenden Zeit, und mit jeder guten und rechten Erziehung eines Kindes für das Gute und Rechte haben wir einen konstituierenden Bestandteil der kommenden Zeit rektifiziert.

Wohl ift das Bewußtsein von dem, was die Jugend für die Zufunft bedeutet, feiner Zeit weniger als unferer Gegenwart fremd, und bas überall der Schule zugewandte Intereise, sowie der über das leitende Pringip derfelben lebhaft geführte Kampf find beredte Zeugen diefes Be-Allein, wenn, wie nicht zu leugnen, Schulen, vorwiegend Unterrichtsanstalten, die Aufgabe der Erziehung nur setundär und nur mittelbar zu fördern vermögen, infofern jede mahre und rechte Erziehung eine Erkenntnis des Wahren und Rechten voraussest, welche durch Erziehung zur Anerkenntnis und zum leitenden Grundsatz zu erheben ift, jo dürfte die Mahnung nicht überall überflüffig erscheinen, über Die Schule nicht die Aufgabe des Hauses, über den Unterricht nicht die Aufgabe der Erziehung außer Augen zu verlieren und um fo mehr nicht zu vergeffen, daß nicht dort, fondern gang eigentlich hier der Schwerpuntt der Bufunft liegt, je weniger ja auch die Löfung der Schulfrage Sache des einzelnen ift, und je mehr auch das einzelne Saus gar oft geneigt ift, die Schule auch fur den von ihm vernachtäffigten Erziehungserfolg verantwortlich zu machen.

Dürfte aber ein Wort für die zu beachtende Macht der Erziehung überhaupt nicht unzeitgemäß erscheinen, so möchte, nach der vorhin bemerkten Bedeutsamkeit des Erziehungsmomentes in der ganzen geschichtlichen Erscheinung des jüdischen Bolkes, es Freunden der Erziehungssache nicht unwillkommen sein, aus dem reichen Ersahrungssichat jüdischer überslieferung einen Sat hervorzuheben, der ganz besonders maßgebend für jüdische Erziehung geworden, und dessen Beachtung kein geringer Ansteil an dem so sichtbar nachhaltigen Ersolge dieser Erziehung beizumessen sein dürfte.

Chanoch lannaar al pi darko, sautet ein jüdischer Erziehungsstanon (Mische K. 22. B. 6.), "erziehe den Knaben nach Maßgabe seines Weges", gam ki jaskin lo jassur mimenno, "noch als Greis wird

er nicht davon lassen."

Schon der Begriff: Chinuch, der durch diesen Kanon für die ganze Auffassung des jüdischen Erziehungsgeschäftes populär geworden, dürfte von nicht zu verkennender Bedeutsamkeit sein. Chinuch heißt: Einweihung, Einführung eines geheiligten Objektes in seine heilige Bestimmung. So die Einweihung eines Altars, eines Tempels, hier: die Einführung eines jungen Menschenwesens in seine Bestimmung.

Damit war eben das Ziel aller Erziehung als ein heiliges Gegesbenes, der subjektiven Willfür Entrücktes begriffen. Das Erziehungssideal war das allen gemeinsame jüdische Ideal des Reinmenschlichen, in dessen Dienst jeder Later und jede Mutter mit ihrer Erziehungsaufgabe standen Es war das Gedankenbild vom Reinmenschlichen, vom Bater der Menschen gezeichnet, dem jedes Menschenkind, vom Kind des Bettlers bis zum Fürstensohne — oder, wie sich die jüdische Anschauung die Menschengesellschaft lieber als Kreis, wo es keinen Ersten und keinen Letzten gibt, vom Holzhauer dis zum Wasserschöpfer dachte, — dem jedes Menschenkind zugeboren ward, dem es geheiligt war und, zu deisen Höhe es unablässig eins und hinanzusühren, die Aufgabe jedes Baters war.

Der Name chinnel stellt Bater und Kind in den Dienst einer heiligen Bestimmung. Sin heiliges, dem gemeinsamen Heiligtum angeshöriges, ihm verantwortungsvoll anvertrautes Gut ist das Kind, das auf seinen Armen ihn anlächelt, und der Zug in seinem Herzen, der ihn bei dem Gedanken: das ist dein Kind mit Seligkeit ersüllt, ist nichts als das Borgefühl der noch höheren Seligkeit, die seiner wartet, wenn es ihm gesingt, sein Kind zum Gottesmenschen, sür die Berwirtlichung des ihm von Gott gezeichneten Menschenideals heranzubilden. Alle die Kräste, die in seinem Kinde schlummern, die empsindenden und wahrenehmenden der Sinne, die erkennenden, denkend verbindenden und solsgernden des Geistes, die wünschenden, wollenden und strebenden des

Bergens, die genießenden, ichaffenden und vollbringenden des Leibes famt den mit diesem atlem fich verbindenden, einer unheilvollen Steigerung zur Leidenschaft fähigen Regungen, Trieben und Reizen, fie alle macht das Wort chinuch zu ebenjo vielen der Menschenbestimmung heiligen Dhiekten, die nur auf das Huge und das Wort, noch mehr auf das lebendige Beispiel des Baters marten, um ausnahmelos in den Dienst und im Dienste des Wahren und Guten eingeführt und geübt zu werden. Aus Gottes Sänden frammt nichts Boses, ist die große Grundmahrheit, die dieses Erziehungsprinzip leitend gestaltet. Eines jeden Rindes Seele ift rein. Mißleitet, mißbraucht, nur durch Migverwendung wird schlecht, was durch rechten chinuch. d. i. durch rechte übung, durch übung in Verwendung für das Rechte lauter und rein, sittlich und heilig geworden ware. Die heftigften, finnlichsten Triebe, die, unkontrolliert das Grab des Menschen und der Menschheit werden, gehören auf dem Boden Diefer Erziehungstheorie dem Beiligften an, wollen nicht unterdrückt, mollen nur beherricht und geleitet, und damit mächtigfter Bebel der den Mannesadel bedingenden sich selbst beherrschenden sittlichen, und zugleich die edelsten, an dem sittlichen Menschheitbau wirkenden Kräfte werden. Auch der Born und der Bag, der Sochmut und der Gigenfinn, die Tragheit und das Phlegma und alle die anderen unjittlichen und unschönen Charafteruntugenden find in ihren Anlagen dem Guten heilig, wenn die chinuch-Arbeit der Erzichungstunft es früh versteht, Born und Baß in Entruftung und Geindschaft gegen alles Schlechte und Gemeine zu verwandeln, Hochmut und Gigenfinn zu fittlichem Selbstgefühl und zur Testigkeit im Wahren und Guten zu veredeln, Trägheit und Phlegma auf Geduld und Gleichmut bei Unvermeidlichem herabzustimmen u. f. w.

Und naar nennt diese alte Erziehungssprache den jungen Menschen, und bezeichnet damit die Jugend als die Zeit, die äußere Eindrücke noch leicht "abschüttelt", in welcher das junge, frische Menschenwesen noch lebensträftig von innen heraus gegen jedes Postulat eines Anderseins reagiert und sich eigenartig zu erhalten und zu gestalten sucht. Nur gesdautentose Erzieher mögen diese Reaktionskraft der Jugend beklagen. Wäre freilich die Jugend ein Wachs ähnlich bildungssähiger Stoff, der jedem äußeren Eindruck sosort sich und Erziehen — keine Kunst. Allein sie vergessen, so leicht und kunstlos, eben so vergeblich wäre ihre ganze Bildungsarbeit.

Was hätten sie mit all ihrer Bildungsarbeit vollbracht, wenn die gefügig weiche Natur ihres Bildungsstoffes ihn ebenso auch allen den

ihrigen entgegengesetzten Eindrücken gesügig weichen ließe, und so ihr Werk immer passiv den wechselnden Einstüssen der Umgebung hingesgeben bliebe, und nichts zu werden vermöchte als ein jeweiliges Produkt äußerer gestaltender Mächte!

Der gedankenvolle Erzieher fieht in dem Eigenfinn und Eigenwissen jugendlicher Reaktion die gang eigentliche Vorbedingung seines Werkes, zugleich aber auch den wichtigften Fingerzeig für fein Birten. Er sieht darin die gange Soffnung des tünftigen Mannes, der einst einstehen foll für seine überzeugung, der, wie das Wort jüdischer Weisheit lautet, die "Bahrheit faufen aber nicht verkaufen" foll, dem das, was er als das Bahre und Rechte erkannt, nicht feil fein foll für "alle Schäpe ber Belt", der nicht bereit fein foll, seine überzeugung wie ein Gewand mit der Mode zu wechseln, dem es unmöglich sein joll, das, mas er als goldene emige Wahrheit weiß, gegen wertloje Schaumarken zu vertauschen, mit welchen eine zeitweilige Welt, mit Bertröftung auf einstigen Umfat in Wahrheitmunge sich gegenseitig täuschend, ihr zeitweiliges Spiel vollbringt. Und er fieht darin die gange Soffnung des fünftigen Mannes, Der einst seinen Willen zur Tat machen soll, der seinem: "3ch will!" zuerst als Alleinherricher die eigene Bruft unterwerfen joll mit allem, was als Leidenschaft ihn zum Vollbringen des Gemeinen und Schlechten und vom Vollbringen des Edlen und Guten verloden möchte, und sodann mit demselben "Ich will!" daran gehen soll, in dem kleinen Kreis, den er den Seinen wird nennen können, dem Wahren und Rechten, dem Edlen und Guten eine Stätte der Berwirflichung zu erobern, und nicht zurüchschrecken foll vor all den Kampfen und Schwierigkeiten, die überalt gerade dem Vollbringer des Guten fich entgegentürmen, und nicht hinabsinten joll zu jener tläglichen, allem wirklichen Guten verderblichften Schwäche, die fich überall mit dem "guten Willen" begnügt, und, der Sinnenluft erliegend und ihre kleine Welt ber Berrichaft des Schlechten erliegen laffend, mit einem "ich habe es beffer gewollt" fich trofter und himmelwärts feufgend jich heiligt, und hat doch nur das Beffere gewollt wenn sie dabei feinen Teind in der inneren und feine Teindschaft in der äußeren Welt zu ichenen gehabt, und ohne Rampf und Widerstand hatte gut zu sein und gut zu handeln vermocht!

Aber er sieht auch darin den wichtigsten Fingerzeig für sein Wirken. Er wird nichts getan haben, wenn er seinem Zögling die Lehre des Wahren und Guten nur vorgepredigt, nur tatechismusartig Phrasen und Sätze vom Wahren und Guten dem Gedächtnis und der Rede eingeprägt und eingeswöhnt, auch durch Machtgebot äußerliche Ersüllung des Guten erzwungen.

Er wird nur dann etwas getan zu haben glanben, wenn er den Weg zu der Aberzengung seines Zöglings gesunden, wenn es ihm gelungen ist, dessen eigenem "Sinn" Erkenntnis und Sinsicht des Wahren und Guten und verurteilenden Abschen vor allem Lügenhaften und Gemeinen zu "eigen" zu machen und seinen Sinn zu einer nur auf das Wahre und Gute gerichteten Gesinnung und Denkungsart zu veredeln. Er wird endlich nur dann etwas getan zu haben glauben, wenn es auf diesem Wege, auf dem Wege des Geistes zum Serzen, auf dem Wege der Erkenntnis zur Anerkenntnis ihm gelungen ist, den "eigenen Willen" seines Zöglings zu einem freudigen Selbstwollen des Guten und Edlen zu begeistern, den Gotteswillen, wie die jüdische Weisheit spricht, zu seinem Willen zu machen, also, daß sein "Ich will!" sortan nur den Ansatz zum Edlen und Guten bedeute.

Gelingen wird ihm dies, und vor allem dauernd gelingen aber nur, wenn seinem Erziehungswirken die Forderung leitender Grundsatz gewesen, die unser Kanon in die Worte al pi darko, "nach seinem Wege" niedergelegt.

"Al pi darko, nach seinem Wege!" Rach dem Wege, den er — ohne deine Leitung — zusolge seines eigentümlichen Naturells, unter Einwirkung alles Eigentümlichen, was Zeit, Ort, Familie, Stand, Umsgebung, Beruf, Zeitgenossenschaft bildend und verbisdend für ihn haben, voraussichtlich wandeln würde, und dem Wege, den er inmitte all dieser voraussichtlichen Einslüße — durch deine Leitung — wandeln soll.

Das ist der Kern dieser jüdischen Erziehungsregel.

Wenn das chanoch lanaar die völlige Durchdringung des Erziehers mit dem ganzen Inhalt der reinen Menschenbestimmung als eines altgemein gegebenen, ewigen und für alte gültigen heitigen Ideals, für welches und zu welchem er seinen Zögling erziehen soll, als erste Forderung stellt, so stellt ihm das al pi clarko als zweite Bedingung die Aufgabe, die Individualität seines Zöglings mit allen in seinem Naturell und seiner Welt gegebenen Ginstüssen, unter welchen sich sein voraussichtelicher Lebenstauf gestalten wird, zu studieren, auf daß er, nicht das heilig Gegebene diesen individuellen, örtlichen und zeitlichen Bedingungen gemäß modisiziere, sondern daß er die Bildungse und Erziehungsart seines Zöglings für diese für alte überalt und immer gegebene Bestimmung nach den individuellen, aus Naturell, Ort und Zeit vorauszusehenden Sinsssüssen bestimme und regle.

Es gab eine pädagogische Ansicht, es war die durch Rousseaus Emil angebahnte, die das zu erziehende Individuum nicht nur zum Objekt der Erziehung, sondern zugleich zum ganzen Normativ der Erziehung machte. Das Individuum solbst mit allen seinen sinnlichen und geistigen Anlagen und Trieben und deren Zielen war an sich das Ideal. Alles "Natürliche", die ganze individuell sich auslebende, nur an der Schwelle der Schädlichkeit innehaltende "Natur" war zugleich das "Sittliche", und das Individuum und seine Individualität war zugleich die Peripherie und das Zentrum der Erziehung wie des einstigen Lebens.

Es folgte reagierend eine andere, die, unbekümmert um die unlengsbar in jedem Individuum gegebene, unabweisbar sich geltend machende eigenartige Natur, einem allgemeinen Erziehungsideale und Erziehungssichema für alle huldigte, und vergaß, wie die Nichtberücksichtigung der Individualität sich notwendig durch Mißersolge der Erziehung rächen muß, und jede nicht für den Erziehungszweck miterzogene, in demselben mitbegriffene und doch vorhandene und vorauszuschende Anlage und Einswirkung mit Macht gegen den beabsichtigten Ersolg des Erziehungswerkes reagierend ankämpsen und ihn nicht selten ganz vereiteln werde, sobald das Geschäft des Erziehers zu Ende, und nun der Zögling sich selbst, das ist ja seiner individuellen Natur, und der Welt übergeben ist.

Der jüdische Erzieher soll unserem Ranon zufolge beide Prinzipien, und zwar beide in erhöhtem Mage, im Ange haben. Das Ideal, für welches und zu welchem er zu erziehen hat, ist ihm ein völlig unantaste bar heilig für immer Gegebenes. Die Lehre und das Geset, deren Erkenntnis und Erfüllung den Juden zum Juden macht, fündigt fich ja selbst als themima, als den ganzen Menschen umfassend an. Und in der Tat ift ja diese Lehre und dieses Gesetz, die man "jüdische Religion" nennt, nicht ein himmlisches Jenseitiges, - lo baschamajim hi. wie die Gotteslehre von sich ausspricht, — sondern ganz eigentlich ein Diesfeitiges, Irdisches, der Entwurf eines gangen Gingel- und Gesamtlebens, wie es sich auf Erden nach der Bestimmung des Baters der Menschen ju entfalten und zu gestalten habe. Da ift nicht eine einzige Seite, nicht eine einzige Unlage des jungen Menschen, die in diesem Gesetze nicht ihr sittliches Ziel gezeichnet fande, dem fie entgegenreifen, und in deffen Berwirklichung fie ihre sittliche, gottheilige Bedeutung finden foll. Diejes von Gott gezeichnete Lebensbild, das jedem Juden jeder Zeit und jeden Orts fein Lebenlang als anzustrebendes und nimmer gang erreichtes Ideal sittlicher Lebensvollendung vorzuschweben hat, es bildet naturgemäß auch das einzige ewige Ideal einer jüdischen Erzichung; es ist das Ziel, für welches der junge jüdische Mensch gebildet und erzogen werden soll. Soll aber diese Erzichung gelingen, soll aus dieser Erzichung ein ganzer Mensch nach dem Menschenbegriff der jüdischen Wahrheit hervorgehen, und also hervorgehen, daß, wie der Schluß unseres Kanons lautet: gam ki jaskin lo jassur mimenno. er noch als Greis in der Richtung lebe und strebe, die ihm die Erzichung seiner Jugend gebracht: so muß der Erzicher, und der jüdische Erzicher insbesondere, al pi darko erzichen; es muß ihm darko, der ganze fünstige Lebenslauf, es muß ihm im Knaben der fünstige Jüngling und Mann gegenwärtig sein, wie er sich unter dem Einstlige Jüngling und Mann gegenwärtig sein, wie er sich unter dem Einstliß der in seiner Beit für jeden Menschen und jede Zeit gegebenen Indevidualität — ohne erzichende Einwirkung — dem jüdischen Ideale gegenüber gestalten würde, und durch seine Erzichung gestalsten solle.

Daß ein jeder Mensch, wie die judische Anschauung spricht, eine "tleine Welt" für fich bildet, daß das Mehr und Minder, das Stärfer und Schwächer ber verschiedenen, in gewissem Maße in jedem Menschen wohnenden Kräfte, Anlagen, Fähigkeiten, Triebe und Reize die wunderbare Mannigfaltigkeit der Menschen also gestaltet, daß wie an Körpererscheinung, so auch an Charafterwesen nicht zwei Menschen einander völlig gleichen, daß somit die Berwirklichung der verschiedenen Seiten des sitt= lichen Menschenideals in der Eigenart der verschiedenen Menschen auch verschiedene Förderung oder Hinderung finden muffe, die fittliche Aufgabe, die der eine mit Leichtigkeit löst, dem andern schwer zu beseitigende Schwierigkeiten macht, himwieder dieser eine andere mit Freuden erfüllt, deren Lösung dem andern nur nach schweren Rämpfen gelingt, - das liegt auf ber Sand, und es bedarf taum einer weiteren Erörterung, wie das gewissenhafte Erziehungsgeschäft sich daher überall individuell zu betätigen habe, für die eine gemeinsame fittliche Aufgabe jeden Bögling nach seiner Art erziehend zu gewinnen, hier diese, dort jene Anlage zu wecken, zu fordern, oder hemmen und beherrschen zu lehren, keine aber völlig zu unterdrücken, alle vielmehr in die Bahn und die Richtung zu leiten, in welcher jede in Gott dienender Betätigung ihre sittlich heilige Bedeutung gewinnt. Die eine und angeborenen Anlagen und Reigungen werden den jungen Menschen länger als der Erzieher durchs Leben begleiten, und nur was er mit Berechnung diefer Anlagen und Reigungen, ja gang eigentlich auf dieje Anlagen und Reigungen für die Löfung der fittlichen Lebensaufgabe gegründet, nur das wird er fürs Leben gewirkt

haben, nur das wird der von ihm Erzogene noch im Greisenalter be- wahren.

Allein nicht nur unter dem Einfluß seiner eigenartigen Natur steht der Mensch. Sbenso wichtig wirkt seine Umgebung, wirkt vor allem seine "Zeit", wirken die unter seinen Zeitgenossen zur Geltung und Hereschaft gelangenden Ideen, Anschauungen, Lebensgrundsätze und Lebensges wöhnungen auf ihn. Unter allen diesen Einflüssen zusammen gestaltet sich darko, sein einstiger Lebensweg, und wehe dem Erzogenen, wenn dem Erzieher bei dessen Erziehung diese Einslüsse nicht vorgeschwebt, er ihnen keine Rechnung getragen, er auf sie seinen Zögling nicht vorbereitet und nicht vielmehr bereits sein Erziehungsgeschäft inmitten und in einswirkender Gegenwart aller dieser Einslüsse vollbracht, die des Zöglingseinst im Leben warten, und denen gegenüber er nur dann seine geistige und sittliche Selbständigkeit wird bewahren können, wenn sie ihn nicht übersraschen, wenn er früh schon sie begreisen und würdigen, und wo seine züchsich sittliche Ausgabe Widerstand gebeut, mit Ernst und Ruhe ihnen zu widerstehen gesernt.

So gewiß die leibliche Gesundheit unserer Kinder eine frühe, aber verständig geleitete Abhärtung ihres Körpers gegen "Wind und Wetter" sorbert, und dasjenige Kind am sichersten als Jüngling und Mann mit leiblichem "Schnupsen" dem Wechsel der Witterung erliegt, das eine uns vorsichtige Pflege eben aus Mangel verständiger Vorsicht vor jedem rauhen Lüstchen ängstlich abgesperrt: so bricht ein rationeller Erziehunskanon dem geistigen und sittlichen Absperrungssystem unerbitterlich den Stab und verspricht mit unserem Erziehungskanon geistiges und sittliches Geseihen nur dann, wenn ehinuch, wenn das Geschäft der Bildung und Erziehung bereits al pi darko, unter Berücksichtigung, Würdigung und Beherrschung aller der auf dem Lebensweg harrenden Einstüße geschieht.

Zu welcher eigenartigen Besonderheit gestaltet dieses al pi darko bei dem Wechsel der Zeiten die jüdische Erziehungsausgabe einer seden Zeit! Zu welcher großartigen Besonderheit zu einer Zeit wie die Gegen-wart auf dem Boden von überzeugungen, deren Pstege das von diesen Blättern besürwortete Erziehungsstreben sich weiht!

Es gab Zeiten, und sie zählen nach Jahrhunderten, in welchen die politische und soziale Unreise der Bölker den Juden in sein Ghetto verswies und ihn damit von der Berührung mit der Anderartigkeit ihres Seins und Denkens also abschloß, daß ihn der Wellenschlag der geistigen und sittlichen Bölkerbewegungen nur in den Nachwirkungen ihrer großen Erscheinungen berührte oder ihm in ganz konkreter schmerzlicher Beise

ad hominem zum Bewußtsein kam. Um so ungestörter und einheitsicher entfaltete sich das jüdische Leben innerhalb der seiner Entfaltung einge-räumten Umfriedigung aus dem ewigen Geistesquell seiner National-wissenschaft unter der Pflege seiner nationalen Kulturüberlieserungen, und zeitigte alle die Früchte eines von Erkenntnis und Pflichtgesühl getragenen Ginzel- und Gesamtlebens in so beglückender Weise, und wußte so volle Entschädigung für alles das zu bieten, was die Antipathie der Völker versagte, daß jedes Glied der jüdischen Gesamtheit dessen wart und die Bürgschaft jeder Zukunst umsing.

In folden Beiten mar, wie jederzeit das Biel der judischen Erziehung, so auch die Urt der Erziehung ein einfach Gegebenes. Es genügte vollkommen die judische Jugend zu demselben Quell der Erkenntnis zu führen, aus welcher noch ber Mann und ber Greis den Lebenstrunk ber Erleuchtung und der Pflichtbegeisterung schöpfen wird, genügte an der Sand diefer Erkenntnis die Gott offenbarenden, weil Gott entstammenden und von Gott geleiteten ewigen Erscheinungen der Natur und großen Bange der Geschichte als solche erkennen und betrachten zu lehren, genügte den jungen judischen Menschen aus allem diesem zum bewußtvollen Begreifen und begeisterungsvollen Ergreifen seiner Bestimmung zu führen, und ihm mit all biefer Erkenntnis nur bas Berftandnis deffen zu er= öffnen, womit in tatvoller Verwirklichung das Haus und die Gemeinde zum eigenen chinuch, zum eigenen Eintritt in die Weihe des jüdischen Lebensheiligtums ihn lud. Ja, es genügte felbst das chinuch im engeren Sinne, das bloge liebend ernste prattische Ginführen und Gingenöhnen des jungen Menschen in die Tätigkeitssphäre des vom Pflicht= begriff getragenen jüdischen Lebensheiligtums, um die ganze zu Gott ermachende Seele für immer mit einer Lebensrichtung zu vermählen, deren Segnungen in aller Bewußtsein lebten.

Die Zeiten sind anders geworden. Die Ghettimauern sind gesallen. Das ganze Kulturleben der europäischen Bölker mit seinen, natürlich nicht mit Rücksicht auf jüdische Lebenspstichtbestimmungen sich gestaltens den Bahnen des Wirkens und Genießens ist dem Juden geöffnet; das ganze Geistesleben der europäischen Bölker mit seinem natürlich — oder eigentlich "nicht natürlich", denn aufrichtig Wahrheit suchende Geistesarbeit sollte die mehrtausendsährige Forscherarbeit einer so emisneuten Nation von Denkern kaum also wie geschieht ignorieren — das ganze Geistesleben der europäischen Bölker mit seinen natürlich nicht auf dem Boden jüdischer überzeugungen gewonnenen Anschauungen

und Lösung austrebenden Problemen umfängt auch den Juden; inmitten eines solchen prattisch und geistig andersartigen Seins und Strebens hat er jett seine eigenartige judische Bestimmung zu losen, und plötslich, unvorbereitet, nicht al pi darko, nicht für diesen von so mannigfach anderen Ginflüssen berührten Lebensweg voraussichtig er= zogen, ward, burch einen raschen Umschwung der Zeiten, der Sohn des Chetto auf ben Markt des europäischen Lebens, an die Tajel der europäischen Weltgenüffe, in die Strömung der europäischen Weltanschauungen geworsen. Ift es ein Bunder, daß die erregende Macht diefer Ginfluffe bereits so viele mit sich hin und fort von dem judischen Erkenntniss und Pflichtboden geriffen, daß sich bereits ein so tiefer Rif in der jüdischen Beitgenoffenschaft vollzogen, und ein großer, großer Teil der jüdischen Begenwart, fast schon ohne Ahnung von judischer Ertenntnis, judischer Bflichtheiligung und judischer Weltbestimmung sich und auch ihre Kinder und ihr Saus und die gange Zufunft ihres Geschlechtes dem Ungefähr einer vorüberrauschenden Zeitenwoge überantworten, die die Menschen "ihr" Jahrhundert nennen — und nur ein kleiner Teil sich erst am Ufer gur Besinnung sammelt und in dem ihnen von Gott, dem Gotte aller Zeiten, für ihre Wanderung durch die Jahrhunderte gegebenen Lehrschatz den Kompaß sucht, der sie und ihre Kinder und ihr hans und die Zukunft ihres Geschlechtes auch durch diese Zeit und mit dieser Zeit und gerade mit ihr zu dem einzigen Ziele glücklich gelangen laffen werde, das einft aufhoren wird, bloß das judische Biel gu fein, das vielmehr nach Bestimmung eben dieses Gottes aller Zeiten das Ent= wicklungsziel ber gesamten Menschenfamilie sichernd in sich trägt ist dies alles ein Wunder, nachdem bereits die Erziehungsstätten des tommenden und gegenwärtigen Beschlechts, Schulen und Tempel, eben das Aufgeben des judischen Ertenntnis- und Pflichtlebens und das Aufgeben in die jeweilige Zeitströmung als Aufgabe und Bestimmung des Juden in der Gegenwart lehren und preisen?!

Zu welcher eminenten Ausgabe gestaltet sich aber nun da für die "sich am User Besinnenden" die al pi clarko-Erziehung ihrer Kinder! Da ist kein Kreis, keine Familie, oft kein Haus, in welchem nicht die Divergenz dieser Zerklüstung der jüdischen Gegenwart zu Tage tritt, und es sind gar oft die nahen und nächsten Glieder des Hauses und der Familie, die das Band der Verwandtschaft mit Liebe und Verehrung zu umfassen lehrt, in welchem dem zum Bewußtsein erwachenden Kinde die Unkenntnis, die Richtachtung, ja die Verachtung dessen oft täglich und stündlich entgegentritt, wosür der Vater es mit Begeisterung und Him

gebung erziehend erfüllen möchte, erfüllen foll! - Denn eben, weil das judische Lebenselement, das man judische Religion nennt, fein vorzugsweise inneres Glaubensinstem ift, deffen Thema man nur im Gedankenaustausch des Gespräches zu vermeiden braucht, um den Zwiespalt zu verschleiern, weil es vielmehr in erfter Linie vornehmlich Geset ist, bas das gange Leben mit der Idee der Pflicht beherrschend, das gange Leben zu einem Gottesdienst macht: darum tritt hier die religiöse Divergeng fast in allen Lebensmomenten unvermeidlich zu Tage. Und es ist der Abfall fein bloß prattischer geblieben. Wovon man zuerft in der Praxis des Lebens fich losgefagt, bas ward bald zum Bedürfnis in der Unffaffung der Beitgenoffen als antiquiert, als bedeutungslos albern, als einem längft überwundenen Standpunkt angehörig, als kultur- und humanitätsfeindlich, als einer fortgeschrittenen und fortschreitenden Zeit unwürdig gu verbächtigen und zu verläftern. Und nachdem man bereits seit Dezennien die Quellenkenntnis des judischen Schrifttums, aus welchem sonst die gange Beifteskultur des Juden erblühte, als "nur für den kunftigen Theologen paffend", aus der Jugendbildung verwiesen hatte, hatte man freilich leichtes Spiel mit einem in Untenntnis des Judentums herangewachsenen Geschlechte, und konnte diesem sein hohes weltgeschichtliches Erbe, Borläufer und Urgnell aller Erleuchtung und Gefittung auf Erden, das fich gang eigentlich auf gang gleiche Bildung aller Boltsschichten erbant und deren Pflege als allererstes Unliegen des einzelnen und der Gesamtheit jest, mit jedem beliebigen, sich nur durch Verdunkelung der Geister und Monopolisierung der Einsicht erhaltenden hierarchischen Snitem brandmarkend zusammenwerfen.

Zu dieser inneren, spezisisch jüdischen Unterwühlung und Zerklüfstung der Lebensgrundsätze, Lebenseinrichtungen, Lebensanschauungen und Ansichten, die die Atmosphäre bilden, in welcher der heutige junge jüdische Mensch zum "Inden" in dem ganzen geistigen und sittlichen Adel dieses Begrifs heranwachsen soll, gesellt sich nun noch die ganze Bucht der geistigen Kämpse, die sich im Lager des europäischen Gedankens um nichts Geringeres, als den serneren Besitz oder Berlust der höchsten, aus den Händen der jüdischen Wahrheit empfangenen Grundbasen des menschslichen Tenkens und Wollens, um serneren Besitz oder Verlust der überzeugungen von Gott und der sittlichen Freiheit des Menschen, deren Regationen mit einer, beschränkter Gedankenslachheit nicht ungewöhnlichen Petulanz als angebliche Resultate tieser Forschungen überall im popuslärsten Gewande Pstlichtbewußtsein predigende Botschaft an Jung und Alt hinandrings und einem Waterialismus des Denkens und Wollens die

Bahn eröffnet, der nicht nur das Judentum, der überhaupt das Menschenstum der Gegenwart zu untergraben droht.

Da bleibt die jüdische Erzichungsausgabe nicht bloß überlieserung des Aberlieserten, da hat sie zugleich die Aufgabe eines Priesters und Prophetentums für dies überlieserte jüdische Menschenheiligtum an ihr werdendes Geschlecht zu üben. Sie kann ihre jüdische Menschenausgabe nicht bloß praktisch vererben, sie muß ihre Jugend zur theoretischen Kennts nis, und zwar zum Selbstschöpsen der Kenntnis aus dem Urquell sühren, auf daß sie dann an den Brüsten dieser Erkenntnisquellen und an der Selbstersahrung bewußtwoller Ersültung ihre Söhne und Töchter zu einer solchen Helle der Erkenntnis und zu einer solchen Wärme des Pflichtstrebens, zu einer solchen Schäßung, Achtung, Liebe und Begeistes rung für ihre ganze jüdische Lebensausgabe erhebe, daß sie allen den hier nur in flüchtigen Umrissen gezeichneten, von jüdischem Tenken und jüstischem Wollen verlockenden Einflüssen nicht nur mit Standhaftigkeit, sondern mit freudigem Hochgesühl, mit dem Hochgesühl in einer solchen Zeit Jude sein zu sollen und zu wollen, entgegengehen.

Da darf die Erziehung nichts von dem ganzen Gegensatz innerhalb und außerhalb der judischen Welt verschweigen und verschleiern. Sie muß, eingebent bes altjübischen Sates, daß nur Ertenntnis frei mache, en lach ben chorin ela mi scheossek bathora, cheruth al haluchoth, nicht nur die thora, jondern auch all das Gegenfähliche zur Erfenntnis bringen, unter beffen Ginwirfung im Busammenleben und Zusammenwirken biese thora heutigen Tags zur Erfüllung steht. Nuc dem, was seinem innern Wesen nach erkannt und gewürdigt worden, fann, soweit es Widerstand verdient, widerstanden, und nur es, soweit es überwindung verdient, überwunden werden. Bor der Gelle des Gebankens schrumpft bas zur Pygmäenwinzigkeit zusammen, was in bem Dämmerlicht der Unkenntnis zum gefürchteten Gespenstriesen sich reckt. Und sie muß eingebent zu bleiben lehren, wie das altererste geschichtliche Wort vom allerersten Juden das lech lecha des Abraham, den Mut des Gegensates, den Mut des nötigenfalls Alleinseins und Alleinwandelns mit seinen überzeugungen vor Gott, erwartet, und ihre Sohne und Töchter zur Betätigung eines solchen Abraham- und Sara-Mutes vorbereiten.

Sie wird den jüdischen Absall praktisch in seiner sittlichen Schwäche und theoretisch in seiner tatsächlichen und logischen Unwahrheit, ganz besonders aber auch in seiner genetischen Entstehung zum Bewußtsein zu bringen haben. Sie wird zu zeigen haben, wie das heutige Geschlecht

zum Absall vom jüdischen Denken und Leben gekommen, wie neun Zehntel der jüdischen Alters und Zeitgenossen sicher nur als Frrende vor Gott stehen, denen man mit der Erkenntnis seines Wortes das Bewußtsein ihrer Pflicht geraubt, und als bewußtvolle Schuld der Absall nur auf das Haupt derzenigen herabsalle, die als die geistigen Leiter der Gesamtheit dem Absall das beschönigende, ja glorisizierende und sanktionierende Wort der Tänschung geliehen, auf daß den anders denkenden und anders lebenden Alters und Zeitgenossen nur ein so mild wie entschieden bedauerndes Urteil sich entgegenwende und der verwersende Ernst der Verurteilung nur der bewußtvollen Verführung im Gemüte vorbeshalten bleibe.

Um so entschiedener aber wird sie die ihr anvertraute, nicht umsonst mit den jüdischen Erkenntnisquellen vertraut gewordene Jugend an der Hand dieser Quellen zur Selbsteinsicht all des Freigen, all des Oberstächlichen, all des Halds und Ganzunwahren, all der Verstümmelung und Entstellung der Urkunden, des ganzen Spiels verwerslicher Täuschung zu führen haben, mit welchem eine sich wissenschaftliche Forschung nennende Sophistit die Freeleitung einer in kläglichster Unkunde besangenen jüdischen Gegenwart vollbringt.

So wird sie überhaupt die an ihrer Hand aufblühen sollende Jugend in allererster Linie zu einem selbständigen, folgerichtigen Denken heransübend zu gewöhnen haben, das den Schein von der Wahrheit, die richtige Prämisse von der falschen Folgerung zu unterscheiden, und in dem Trugschlusse das Trügerische wohl zu entdecken vermöge, das gewöhnt werde, Behauptungen auf der Goldwage des Urteils und in dem Tiegel der Warsdeiung zu prüsen, auf daß sich ihm das täuschende Scheinmetall in der Gewichtlosigkeit seines Unwerts, und die täuschende, Wahres mit Unwahsem legierende Wischung in der Falscheit ihrer Komposition sich bloßlege.

Und wie hinsichtlich der die jüdische Wahrheit gefährdenden zeitgesnössischen Lüge, so wird sie ihre nicht umsonst mit der Logik des Gesdankens und mit Erkenntnis naturwissenschaftlicher Tatsachen vertraut gewordene Jugend zur Selbsteinsicht in die Irrgänge der Sophistik ansleiten, mit welcher die materialistische zeitgenössische Lüge unter dem Scheins wissenschaftlicher Forschung die menschliche Wahrheit gefährdet. Sie wird sie einschen lehren, auf wie geringer tatsächlicher Basis der die geistige und sittliche Welt des Menschen in ihren Grundsesten erschütsternde Versuch beruht, wie da aus zum Teil wahren Voraussehungen die unerwiesensten Schlüsse gezogen werden, den kühnsten, sich eines völligen Umsturzes aller disherigen überzeugungen rühmenden Behaups

tungen selbst dieser winzige Ansang einer wahren Prämisse selbst, Hpposthesen für Ersahrungssätze, Möglichkeiten für Wirklichkeiten gelten, Resultatwünsche vorweg als Forschungsergebnisse mit Anerkennung sors dernder Dreistigkeit auftreten, und während Traumgebilde spinnewebens der Phantasie und Annahmen, für welche nicht einmal die Spur einer Analogie im Reiche der Wesen nachgewiesen werden kann, mit der Zuverssicht unumstößlicher Wahrheit verkündet werden, ganze Gebiete von Taisachen, für deren Wirklichkeit das innere Selbstbewußtsein eines jeden reslektierenden Menschen ein nicht abzuweisendes Zeugnis ablegt, ohne alle Berücksichtigung bleiben und den Hohn der Regierung sinden.

Sie wird aber weder für die jüdische Wahrheit noch für die allgemein menschliche Wahrheit sich mit dem Anbahnen der Erkenntnis des Nichtigen der gegenteiligen Behauptungen und Anschauungen zu begnügen haben, sie wird der ihr mit ihrer ganzen Zukunst anvertrauten Jugend das Erleuchtende und Beglückende der durch die jüdische Ersahrung bezeugten jüdischen, sowie das Erleuchtende und Beglückende der durch die menschliche Ersahrung bezeugten allgemeinen menschlichen Wahrsheiten zum Bewußtsein bringen, auf daß sie beide in dem ganzen Hernelichen ihrer positiven Betätigung schätzen und sich des Beruses freuen lernen, sich einst im Leben als Jude und Mensch in edelster und vollster Bedeutung zu bewähren.

Sie wird bas Bild eines auf der Bafis des unverfümmerten und ungeschmälerten jüdischen Gesetzes sich erbauenden Ginzeln=, Familien= und Gesamtheitlebens vorführen, und fie an der Saud der Aulturgeschichte erkennen laffen, wie dieses altjüdische Beset, weit entfernt einer, wie man fpricht, durch den Fortschritt der Beit längst überholten antiquierten Bergangenheit anzugehören, vielmehr der noch unerreichten Seileszufunft der Menschheit angehört, wie dieses altjüdische Gesetz, und nicht deffen neologes Berrbild jüngften Datums, die Mutter aller der religiösen und sozialen Erkenntnisse geworden, die das heutige Rulturleben tragen, wie seinem Schofe entstammende Lichtfunten und Lebensteime fort und fort in der fortschreitenden Erleuchtung und Sittigung der Bolfer arbeiten, und wie in diesem altjüdischen Gesetze bereits alle die Probleme ihre Lösung gefunden, deren bloge Formulierungsversuche die bewegendften Bebel der sozialen Welt der Gegenwart bilden; wie daher dieses alt= judische Gesetz und dessen Bekenntnis in Wahrheit den diametralen Gegen= jag zu so manchem Erfenntnis schenenden, Gemüt fnickenden, die Unmunbigkeit der Menschheit pflegenden Systeme bildet, mit welchem jo oft und jo gern man gedankenlos es zusammenwirft, und der wahre und treueste Bekenner dieses altjüdischen Gesetzes, der als obskurantester Separatist verschrierne orthodoxe Jude leicht der licht= und menschenfreundlichste Kos= mopolit sein dürste.

Und an der Hand der gewonnenen naturwiffenschaftlichen Rennt= nis wird sie ihre Jugend zur erkennenden und denkenden Umschau in der Ratur leiten und fie die Aberzengung gewinnen laffen, wie die wiffen= schaftliche Naturbetrachtung, die jedes Wesen, jede Erscheinung, jedes Sein und jedes Werden als das Produft nach bestimmten Gesetzen in Stoffen und Organen und mittelft derfelben wirtender Rrafte erkennen und denken lehrt, nichts als den Kommentar zu der jüdischen Wahrheit liefert, welcher jedes Sein und jedes Leben verwirklichte Gottesgedanken, Werte Gottes find, der die Gedanten gedacht, der die Gesetze geset, und seinen Menschen mit einem Hauch von seinem Geiste begabt, der ihn befähigt, Gott in feinen Werten zu schauen, in ihnen feinen Gedanken und seinen Gesehen nachdenkend zu folgen, auf daß ihm jedes tleinfte Wefen und jede leifeste Ericheinung den Schöpfer und Gefetgeber ent= gegenbringe, der auch sein Schöpfer und Gesetgeber ift und dem auch er als Gotteggeschöpf und Gottesdiener mit jedem Sauche feines Dafeins und jeder Regung feiner Rräfte ein ihn verfündendes, ihn verherr= lichendes Leben foll.

Sie wird sie zu der Erkenntnis führen, wie eben nur der jüdische Gottesgedanke, und zwar der Gotteinheitgedanke die wissenschaftliche Natursorschung erzengt und die Boraussehung des Natursorschers bils det, der die Gedanken in der Natur, das Gesetz in der Westordnung, das Gesetz selbst in dem scheinbaren Spiel des Zusals suchend, die West als eine Westeinheit betrachtet und als Ideal seiner Forschung den Moment vorahnend mit Entzücken begrüßt, wo es gelungen sein werde, alle die Naturgedanken in einen Gedanken, alle die Westegeste in ein Gesetz zusammenzusassen, und somit in Wahrheit von einem Venkenden gedacht, von einem Gesetzgeber geordnet, Wert und Diener Eines — Wert und Diener Gines — Wert und Diener Gines — Werf und Diener Genen Genzigen, den sein Mund verleugsnet und zu dessen in dem Geiste aller deukenden Wenschen sich ershebenden Tempel doch sedes wahre Ergebnis seines Forschens — unsbewußt und widerwillig — einen Stein der Verherrlichung trägt. —

Und sie wird zur Mitträgerin und Mitvotlenderin dieser Erziehungsausgabe sich die geeignete Schule zu suchen, respektive zu schaffen haben, die in gleicher Weise die Erziehungs- und Bitdungsaufgabe als chinuch, als Ginsührung in ein gegebenes geistiges und sittliches Heiligtum begreift, die sie aber als al pi clarko, mit Berücksichtigung aller der

nach der Individualität der Menschen und der Zeit vorauszusehenden Ginfluffen auf den fünftigen Lebensweg zu lofen anstrebt, und, nach dem Ausdruck, mit welchem die judischen Weisen dieses al pi darko-Prinzip für den Unterrichtszweck wieder geben, thora im derech erez. die Thora mit allen den durch deren Verwirklichung im irdischen Wandel gegebenen Momenten in harmonischer Ginheit pflegt. Sie wird fich zu fagen haben, wie biejenigen in fläglichstem Frrtum befangen erscheinen, welche glauben, für diese durch die Gigentumlichkeit der Beit so eigenartig sich gestaltende jüdische Erziehungsaufgabe genüge es, einer judischen häuslichen Erziehung auch eine nichtjüdische oder gar unjudische Schulbildung zuzugesellen, oder den Jugendunterricht zu teilen und einen judischen Schulunterricht durch einen unjudischen Privatunterricht, einen unjüdischen Schulunterricht durch einen jüdischen Privatunter= richt zu ergänzen. Alle diese sehen nicht oder wollen nicht sehen, wie sie auf diese Weise den gangen Zwiespalt, ber ihrer Kinder im Leben harrt, nun bereits in dem frühen Stadium geiftiger und sittlicher Unreife in Beift und Gemüt ihrer Kinder in völlig unausgeglichenem Gegenfag verpflanzen, und ftatt fie durch einheitliche Geiftes- und Charafterbildung für den einstigen männlichen einheitlichen Gang mitten durch alle zwiespaltigen Gegensätze erstartend zu ruften, fie nur zwiespaltige Menschen für den Zwiespalt der Zeit erziehen.

Nur wenn wie das Haus so die Schule thora im derech erez, das religiös Ewige mit dem menschlich Zeitlichen, das spezielt Jüdische mit dem allgemein Menschlichen als einheitliches Bildungselement für eine harmonisch einheitliche Geistes- und Charafterbildung in einheitlichem Berftandnis zu pflegen, das allgemein Biffenschaftliche vom Standpuntt jüdischer Wahrheit zu tradieren, oder in seinen Ergebnissen für hetteres und volleres Berständnis judischer Bahrheiten zu verwerten, und ebenso das spezifisch Jüdische nach Methode und Inhalt im Zusammenhange und mit stetem hinblick auf das allgemein Biffenschaftliche zu lehren versteht, nur wenn auch die Schule bereits die Gegenfate überwunden hat, die das Leben einst zu überwinden bietet, nur wenn in dieser Richtung Saus und Schule, Schule und Saus einheitlich fich die Bande reichen, nur dann durfen fie hoffen, ein in feinen Erfolgen dauerndes Werf an ihrer Jugend zu vollbringen, nur dann dürfen jie hoffen, daß ihnen deren chinuch al pi darko afje gefinge, daß gam ki jaskin lo jassur mimenno, daß die von ihnen Erzogenen und Gebildeten noch im Alter den Weg wandeln werden, für welchen fie werden erzogen und gebildet haben wollen. -----

# אויגו האויגו und die Gegenwark.

יואעידה בם את השמים ואת הארין, (5. 🖰. M. R. 31. B. 28.), feine Beringeren, als "Simmel und Erde" hatte Mojes, bevor er jein Bolf für immer verließ, ju "Beugen wider fein Bolt" einzuseben, teine Geringeren als Himmel und Erde als Bächter feines Boltes, als Garanten bes von ihm vollbrachten Gotteswerkes zurückzulaffen. War ihm ja bas Auge geöffnet worden zu ichauen die Gange der Zeiten, die tommen werden. Sollte er ja mit dem Bewußtsein von hinnen gehen, daß das Befet und die Lehre, die zu überbringen er gefandt, jahrhundertlange Kämpfe mit dem Unverstand und der Nachahmungssucht des Boltes zu bestehen haben werden, deffen Geift und Berg, deffen Wort und Tat für sich zu erobern, ihre erfte Siegestat fein follte inmitte ber Menschen. Bar er boch auf Beiten vorbereitet, die als ein völliges Scheitern feiner Sendung erscheinen dürften, in welcher das Bolt des göttliches Gesetzes Gott und seinem Wejet ben Rücken fehren und fich gerade dem Seidentum in die Urme werfen werde, das durch jein Beispiel aus den Unschanungen und dem Leben der Menschen zu entwurzeln, es mit dem Gottesgesete im Urme als feine Sendung auf Erden begreifen follte. Und trot folder Zeiten משבה ביבי הרען, joll doch dieses Wejeg nicht in bleibende Vergeffenheit bei feinem Bolte tommen. Saben es gottvergeffene Bater verworfen, merden es gottbegeisterte Sohne und Entel wieder erjaffen, und Israel boch — wie sein lettes Abschiedswort lautet — bleiben das "zu ewigem Forts jchritt erblühende" Bolt, das Bolt "fondergleichen", das ohne "Schild" und "Schwert", von "Gott" getragen den einzigen welthistorischen "Sieg" erstreitet, sich die "Anerkennung seiner Teinde erringt" und "die Söhen critciat", zu denen andere vergeblich emporgestrebt, und deren Inhaber zu jein fie, in langer, tanger Selbsttäuschung befangen, fich gedunkt, gewert ישראל מי כמוך עם נושע בד' מגן עזרך ואשר חרב גאותך ויכחשו אייביך לך ואתה על במותימו תדרך 5. ש. מותימו תדרך 5. ש. מותימו תדרך

Darum nicht Menschenwort und Menschentat, die wechselnden und schwankenden, - was himmel und Erde vertünden, die mandellos sich felber gleichen, und mas fie im Dienste des Weltenmeisters vollbringen, fette er zu Zeugen und Garanten feines Werkes an Israel ein. Des Menschen Sein und Weisheit ist flüchtig wie der Schatten. Bas der Uhn begeistert erfaßt, wofür er Leben und Lebensglück freudig geopfert, darauf schaut der Enkel als überwundene Torheit herab, das wirft er wie entehrende Fessel von sich, um sich betort in mahrhaft verächtliche Bande zu schmieden. Aber himmel und Erde zeugen mit ewiger Treue von bem einen Gefet, das alle Welten und Wejen in dem Dienft des Einen Einzigen umschlingt, und von der Freiheit und der Freude und dem Frieden, die nur im Gesetzesdienste des Ginen Ginzigen erblühen. Und himmel und Erde find die Depositare alles deffen, mas der fleine und doch jo große Mensch an Kraft und Mittel, an Blüte und Gedeihen für fein kleines und boch jo großes Wollen und Bollbringen auf Erden bedarf, - und mas fie versagen und mas fie gemähren, mas fich auf Geheiß des Weltenmeisters aus der Vermählung des himmels und der Erde für ihren Liebling auf Erden, für den Menichen erzeugt, das hat alles nur das eine Biel, an bem Seile der Liebe und bes Ernftes den Menschen zur freien huldigung des Gesetzes zu erziehen, das fie selber beglückend beherricht, und, für Menschenwollen und Bollbringen verjungt, in dem Israel gewordenen Gesetze seinen ersten Ginzug in den Schoß der Menschheit gehalten.

Wenn daher selbst Järael seiner Sendung vergißt, und damit die freie Huldigung des göttlichen Gesetes ihre Menschenherolde einges büßt, und teines Menschen Mund das Wort der Mahnung an Gott und an sein Gesetz mehr wagt, dann verfünden die Himmel den Gesetzeber von oben und die Millionen Kinder der Erde werden durch seine Versächter selber eben so viele Zeugen seines Gesetze, und zusammen lassen sie einen Weltgang über die Häupter des stolzen gottvergessenen Menschen einherziehen, der die Unzulänglichkeit der Menschenmacht und die Kurzssichtigkeit der Menschenweisheit für die Gewinnung der Freiheit und der Freude und des Friedens zum Bewußtsein bringt, und zuerst Israel wieder zu sich und zur Musterhuldigung des Einen Einzigen und seines Gesetzes zurücksührt, und den Geschichtsgang der Menschenentwickelung einen Schritt weiter zu seinem Ziese der Freiheit und der Freude und des Friedens auf Erden tun läßt.

Denn wie der Regen vom himmel die Starrheit der Erde bewältigt, wie der Tau die lechzende Arcatur erquiekt, wie Sturmgüffe die Fluren

reinigen und Regenschauer das Feld befruchten, also wohnt überwältisgende Macht und besebende Kraft, läuternde Macht und befruchtende Kraft in dem Worte, von dem und für das Himmel und Erde zeugen, das Starre zu brechen, das Ersterbende zu beseben, das Unreine zu läutern, und überall die schlummernden Keime zu befruchten, die die Blüten der Freiheit und der Freude und des Friedens in ihrem Schoße bergen. Denn es ist Gott, von dem sie zeugen, und zu seiner Huldigung drängt, bewußt und undewußt, die eingeborene Natur aller Wesen. Für diese Huldigung hat Er sie geschaffen, für seine sreie Huldigung den Menschen, unverrückdar wie ein Fels hat Er dieses Ziel seinem Werte eingesentt, alse Brandung, alse Wogen der Zeiten, werden diesen Fels nicht verstücken, nicht erschüttern; die Brandung schweigt, die Wogen ruhen — und aus der brandenden wogenden Zeit hebt dieser Fels leuchtend sein Haupt empor.

Gine große Frage aber ift es, die das Wort, von dem und für das Himmel und Erde zeugen, immer wieder und wieder, mit unabweißbarer, immer erneuter Macht Israel, seinem Bolte, vor die Seele ruft, eine Frage, von deren unabweisbarer Gewalt es das Wiedererstehen eines jeden seiner Sendung vergessenen judischen Geschlechts erwartet, eine Frage, vor der ein solches Geschlecht darum gern Auge und Dhr verschließt, Die deffen Leiter, Die Bewalt Diefer Frage fürchtend, lieber aus bem Buche seines Lebens ftreichen möchten, die daber der Meister seines Lebens mit großer Frakturschrift vor die Augen rückt, - und diese Frage, mit welcher ein jedes Geschlecht sich seine Gegenwart zu beleuchten, und welche ein jedes Geschlecht aus seiner Gegenwart sich zu deuten und klarzu= machen berufen ware, diese Frage, die eine gott- und gesetvergessene Beit sich so gern verschwindend tlein zu machen versucht, diese große Frage lautet :?המלו ואת? "Alljo das ist's, was ihr Gott zur Erwiderung zollen wollt?" Das foll der Dant, foll die "Frucht" fein, die aus einem weltgeschichtlichen Bange sondergleichen, aus einer weltwaltenden Fürforge ohne Beispiel, die euch Gott geben und erfahren ließ, Ihm reifen foll? In folder Ihn und seinen Auftrag verleugnenden überhebung, in folder Ihn und seinen Anftrag verlengnenden Bermessenheit foll die Botschaft enden, in welcher Gott ench als seinen "Sohn" und seinen "Diener" gesendet, mit einer folchen, Ihn und seinen Auftrag außgischenden lächerlichen Farce das einziggroße Gottesdrama schließen, das Er im Anblick bes himmels und der Erde angefündigt, und himmel und Erde zu Zeugen für beffen Bolibringung bestellt? Darum hatte Gott euren Ahn, der die Götzen seines Baters zerschlug, erwählt, um aus ihm

ein Bolf herzustellen, vor beffen welthistorischem Gange durch die Zeiten die Göben der Bölker ihre Altare verlieren follen, damit nach halbvollendetem siegreichen Gange die Enkel dieses Bolkes die dem Ginen Einzigen geweihten Lebensaltäre ihrer Bäter zerschlagen, und sich vor den Hugen ber Bölker einem Seidentum in die Urme werfen, deffen überwindung Gott als die einzige Bedeutung und Bedingung ihrer völkergeschichtlichen Eristenz gesett? Darum hatte Gott sein Bolf in ber ägnptischen Anechtschaft und in dem phonizischen Zusammenleben die ganze Bucht der sozialen und sittlichen Entartung fühlen und kennen gelehrt, die jedem Menschen- und Bölterleben drohen, das Besitz und Genuß als das Bebingende, Recht und Sittlichkeit als bas Bedingte zum Ausgangspunkt fett, das nicht das gange Besamt= und Ginzelleben dem Sittengesetze des Einen Gingigen unterwirft, der allein mit seinem Gesetze sich als "Argt" alles Menschen- und Bolfermehs angefündigt, damit die Entel diefes Bolkes, in den Augenpunkt der Bolker gestellt, Diefes Befet zu bem Gerölle abgelebter Menscheninstitutionen werfen und sich auch die "Behngebore" ihres Lebens von dem Diftate des Besitzes und Genusses schreiben laffen wollen? Darum hatte Gott fie durch alle die prüfungs- und wunderreichen Jahrhunderte siegreich geführt, hätte sie ringsum das Steigen und Fallen ruhmreichfter Bolter erleben laffen, hatte fie inmitten einer mahngeblendeten und durch ihren Wahn um menschenwürdi= ges Leben und menschenwürdige Lebensfreude gebrachten Welt die Bundermacht diefes Gesetze erfahren laffen, das ihnen alles siegreich erhielt und wundergleich gewährte, bessen ein Voltswahn sie berauben und ein Voltswahn sie entbehren laffen mochte, das in ihren, vom Boltsfanatismus gepferchten, vom Bolfsfanatismus bedrohten Sutten ein geiftiges und sittliches Leben, eine missenschaftliche Bildung, ein menschenwürdiges Selbstbewußtsein, ein Rechtsgefühl, einen Gemeinfinn, eine Sumanität, eine Opferfreudigkeit für das Schaffen alles Bahren und Guten, für die Linderung alles Behs, eine Gemeindebrüderlichkeit, ein beglücktes und beglückendes Familienleben der feuschesten Che, der gärtlichsten Battenliebe, der ängstlichsten Elternsorge, des hingebendsten Rindergehorsams, der treuesten Geschwisteranhänglichkeit, - ohne staatliche Beihilfe und Kürforge, ja meiftens unter staatlicher Berkummerung - alles menschenwürdige Wahre und Gute in einer menschenbeglückenden Größe zur Entfaltung und Blüte gebracht, damit nun, nachdem fie mit diesem Gefet im Urme über Graber und Trummer untergegangener Boltogeichlechter allein in die lichter gewordene Gegenwart lebensfrisch und hoffnungsfroh gelangt, und nun die beglückende Gottesfraft dieses in jo schweren Zeiten herbster Geschicke so wundermächtig bewährten Gesetzes in doppelter, weithin leuchtender Herrlichkeit sich als die beglückende Seele eines, unter Rechtsachtung eben durch Licht= und Wärmestrahlen dieses Gesetzes menschlicher gewordener Völker, in reicherer, ungehinderter Entsfaltung heiterausblühenden Lebens zeigen konnte, zeigen sollte, und damit einen weiteren Schritt zum Ziele seiner einst Völker beglückenden Erlösung tun könnte, tun sollte, — damit nun die Enkel dieses Gesetz, als wäre es die nicht weiter zu gebrauchende Krücke eines geheilten Lahmen, das serner nutzlose Seil eines geretteten Schiffbrüchigen, bei Seite wersen, und, was nun erst seine wahre, volle Bedeutung in den Augen einer einsichtiger gewordenen Völkerwelt gewinnen und sich als beglückender "überwinder" der Zeiten bewähren sollte, als "überwunden und abgeslebt" zu Grabe tragen?

Und wenn es nun doch eine Wahrheit ware, "wovon die Runde der Zeiten und die Geschichte der Menschengeschlechter" zeugen, was "die Bäter überliefert und die Alten uns gedeutet", wenn es nun doch mahr ware, daß, "als der Höchste, mit Teilung des Menschengeschlechtes die Weltgeschichte einleitend, jedem Bolfe einen Boden erteilte", also, daß die verschiedenen Bölkererscheinungen nur als die Frucht aus der Bermähtung des Menschengeistes mit den verschiedenen ihnen zum Erbe gefattenen Erdanteilen dastehen, Er diesen gangen Kompler von Bölkergeschiedenheiten in innigsten Konner zu den wenigen Israelsföhnen ge= stellt, gleichzeitig mit dieser Bodenscheidung der Bölker ein Bolk eingeführt, das nicht in einem Erdanteil fein Erbe, fondern felber als ein "Anteil Gottes" und als fein erstes wiedergewonnenes "Erbteil" unter Menschen dastehen sollte, dazu in von der Erde verstoßener "Dde" von Ihm geschützt, von Ihm zu menschenwürdiger "Ginsicht" gebracht, von Ihm geleitet und hoch über alle Erdenmacht auf Adlerschwingen durch Die Zeiten getragen, auf daß, wie Er, der Sochste, es bei deffen Brundung im Anblick der Länderscheidung der Bölker ausgesprochen, durch die Lehre, die ihm anvertraut, und durch das Beisviel der Bilichttreue, das es zu geben bestimmt worden, es "zum Segen allen Beschlechtern der Erde" und zum Wiedervereinigungsmittet aller Bölferfamilien in und mit ihrem Einen Bater im Himmel werde, — wenn es benn doch eine Wahrheit mare und eine Wahrheit bliebe, was diefer "Söchste", Diefer einzige Lenker der Menschengeschichte ats Biel aller Zeitent= wickelung gesett, daß dieses Bolt einst das Bolter einigende, beglickende Biel feiner Sendung erreiche, wie aus der lebensfraftig in der Erde bewahrten Burgel eines gefällten welten Banmes, alfo von dem gefällten

Stamm feines edelften Beichlechtes, aus Jifai's Burgel annoch die Sproffe hervorbluben werde, die, von dem "Gottesgeift der Beisheit und der Ginficht, des Rates und der Stärke, der Erkenntnis und der Gottesfurcht" erfüllt, und "gegürtet mit dem Recht und dem Gottvertrauen", das Recht und die Geradheit und die Göttlichkeit und den Frieden und das Seil auf Erden bringen werde, - daß somit nicht mit einer Antiquie= rung des Israel gewordenen Gottesgesetes, sondern damit die Zeiten ihr Ziel erreichen follen, daß der Gottesberg und das Gotteshaus in Bracle Land zum weithin leuchtenden Bolferpharus wird, dorthinauf Die Bolferstrome giehen, damit "es fie lehre von Seinen Wegen und auch fie in Seinen Pfaden mandeln", daß dann "das Gefet von Bion und Gottes Wort von Jerusalem ausgeht und Recht spricht zwischen Böltern und Unterweisung wird den Rationen und sie dann ihre Schwerter und Speere zu friedlichen Ernte- und Winzergeräten zerftucken und tein Bolt mehr Schwert gegen Bolt erhebt und nirgends auf Erden mehr Kriegesfunft erlernt wird" - und sie dann "alle hinaufwallen zu Gottes Beiligtum und Freude finden in Seinem Bethause, ihre Gangund Friedensopfer zum Ausdruck ihrer hingebung an Gottes Wohlgefallen auf Seinen Altar fommen wird, Sein Saus dann ein Saus des Gebetes genannt wird für alle Bolfer", - wenn dies denn doch eine Wahrheit wäre und Wahrheit bliebe, und wenn auch noch hundert Rabbinerversammlungen sich של ד' ועל משיחי versammeln, und "Opfer und Meffias für übermundene Standpunkte" dekretieren, und mit jerobeamischem, Bolt verführendem Gelüste sich zur "legislatorischen Revision", zur völkertümlichen Verquickung des Gottesgesetzes anschicken, in deffen unverfürzter Suldigung vielmehr Israels und der Bolter Zutunft ruht - wurden wir dann nicht im Geleise dieser Zeitrichtung nur zum שב נבל ולא הכם werden? Wir dünften uns in blühendem Fortschritt, und wären das einzige Bolt, das im großen Böltergarten der Gottespilanzung Bott die erwartete Frucht verjagte, und als 122, als "welt" am Baume der Weltgeschichte hinge. Alles schritte fort und ware fortgeschritten, alles range im geistigen und sittlichen Wettlauf der Bolter das zur Blüte der Bollendung zu bringen, wozu ihm der Bater der Menschheit in dem zugeteilten "Erbe" Anlage und Bestimmung erteilt. Mur wir schritten aurud, maren gurudgeschritten, verschmähten das uns gugeteilte "Erbe" und versagten Gott und der Mitwelt den geistigen und sittlichen Bölkerbeitrag, den eine Gottesführung von mehr als drei Jahrtausenden von uns erwartet.

Und mährend wir so 522, untreu unserer Bergangenheit murden,

waren wir dann in der Zat zon, ware unfer Beginnen dann "weise und flug" in Beziehung zur Butunft, wie die jerobeamischen Boltsleiter es preisen? Sind denn die Buftande fo hoffnungereich, die Unfichten und Lebensanschannngen fo heilerprobt, in welche mit Aufgebung aller Eigentümlichkeit ein= und aufzugehen uns als das Ideal der jüdischen Gegenwart gepriesen wird, daß sie ohne weiteres maßgebend und stabbrechend für alles Anderweitige sein dürften, und uns völlig blind machen dürften über alles mahrhaft Beredelnde und Beglückende, das wir mit Berabschiedung des Batererbes aus unserer, unserer Rinder und - fagen wir es geradezu - der Menschheit Heileszukunft ftreichen? Sind denn nicht wir vielleicht, wie der Prophet uns nennt, die einzigen Blinden und Tauben, die die Ratlofigfeit nicht sehen und hören, die fich aus allem felbst ausspricht, mas man uns zum Gegentausch für das zu verwerfende Batererbe bietet? Bo ift die Marime, wo ift der Grundfat, wo ift die lebengestaltende Menschenweisheit, die nicht an den Greignissen der Beiten Schiffbruch gelitten, Die fich nicht als unzulänglich erwiesen, auch nur auf die Dauer eines Jahrzehnts hinaus, den Frieden und das Beil auf Erden dauernd zu fichern? Ift die Formel schon gefunden, die an der Stelle des Gottesgesetzes die Schwert und Speer brechende Mission des Friedens zu übernehmen mit Zuversicht versprechen möchte? Ift es Beisheit oder Blödfinn ein Gefet über Bord zu werfen, unter deffen Leitung die Bäter unter den schwierigsten Berhältniffen Familienglück und Lebensfreude, Beistesfrische und Sittenadel errungen, um fich allerwegen unfertigen Bersuchen und unsicheren Leitsternen anzuvertrauen, die selbst erft mit dem schwankenden Schritt den Bfad durchs Gewoge der Beiten suchen, und noch nicht die Brobe einer einzigen Brufungsstunde des !?! לד' תגמלו זאת עם נבל ולא חכם ? Sefdjides beftanden!

Ginen Vorwurf enthält das von Himmel und Erde über Israel bezeugte Wort, in welchem die Bedeutung jeder Verirrungsphafe in Israels Geschichte sich ausspricht, und worin jede Gegenwart die Klippe zu erkennen hat, an welcher sie zu scheitern Gesahr lausen kann, dieser Vorwurf lautet: wurdeft du seift, wurdest du seift, wurdest du bedeckt!"

Die gebückte Zwerggestalt, in welcher der ewige Jude durch die Weltsgeschichte gewandert und seine großen geistig sittlichen Triumphe gesiert, ist nicht das Israel-Ideal, dessen Berwirklichung dem ihm im Anblick des Himmels und der Erde eingehändigten Gottesgesetze vorgesschwebt, ist nur eine, zwar im vorhinein mitberechnete und angekündigte, aber immerhin nur untergeordnete Seite seiner geschichtlichen Erscheinung,

in welcher die ihm zur Lösung gesetzte Aufgabe nur mangelhaft und un= vollkommen zur Erfüllung tommt. Gie ist nur Fortsetzung des agnp= tischen "Tiegels" und der Erziehungswanderung durch die Bufte, die die Lösung der Israelsaufgabe erziehend vorbereiten, nicht aber selbst schon die Lösung sein sollte. Das Gesetz, für deffen Verwirklichung zuerst die Abrahamsfamilie gewonnen werden follte, und in dem einst die Menschheit die endliche Erlösung von allem sozialen Beh finden soll, will nicht in Anechtschaft und Lebensverfümmerung das Ideal feiner Löfung finden; auf allen seinen Blättern und in allen seinen Inftitutionen fündigt es fich an, wie ein freies, begütertes, in heiterer Lebens= freude gesegnetes Boltsleben Boden und Produtt seiner Verwirklichung bilden foll. Es steht nur dadurch in schneidendem Gegensatz zu allen andern Bolfer bildenden Institutionen auf Erden, daß diese nationale Macht und Wohlsahrt selbst als die suprema lex jegen, denen alle anderen Rücksichten, auch die ganze Gesetzgebung, nur wie Mittel zum Zweck bienen und zu weichen haben, es aber, bas Gottesgesetz, sich selber nicht nur als das höchste, jondern als das einzige Befet verfündigt, bessen Verwirtlichung ber einzige Zweck und das einzige Ziel der ganzen Boltserifteng bildet, dem baber alle anderen nationalen Guter und Errungenschaften sich wie Mittel zum Zweck, somit nur als bedingte Werte unterzuordnen haben. Israels gange Zukunft ist daher dadurch bedingt, daß es nie und nimmer irgend welche materielle oder geistige Güter außer dem Gefet, als feine Eriftenz bedingende Werte achte, daß es vielmehr nur im Gesetze und in treuer Erfüllung desselben Boden, Wert und Bedeutung seines Daseins finde, erft vom Gesetze aus, durch und für die treue Erfüllung des Gesetes alles hinnehme, was in anderen Kreisen als Selbstzweck geschätzt wird. Darum wuchs es macht- und besitzlos in das Bölferdasein hinein, darum ward es durch Aufnahme des Gesethes in seine Mitte eine Nation in der Bufte bevor es noch einen Quadrat= schuh Land und Boden fein eigen nannte. Es jollte nicht das Gefet für Land und Boden, es follte Land und Boden für das Wefet, für die trene und volle Erfüllung desselben erhalten. Das ist die ihm von dem Erzieher des Menschengeschlechtes und dem Leuter und Leiter der Böttergeschichte von vornherein angewiesene Stellung. Den בבולות עבוב gegenuber die בני ישראל. Den mit Land und Boden vermählten Bölfer= gruppen gegenüber, die nur auf das Perfontiche und Menschliche im Menschen angewiesenen Söhnen Israels. Diese von Gott gezeichnete geichichtliche Stellung des judischen Stammes und ihre Ronsequenzen werden alle Rabbinerversammlungen der Welt nicht antiquieren und nicht

wegdefretieren. Israel hat nur die Wahl, diese seine Stellung zu besgreifen und demgemäß seine Aufgabe zu lösen, oder es geht diese Aufgabe über ein in Selbstwergessenheit zu Grunde gehendes Geschlecht hinüber und wartet auf bessere, treuere Enkel.

Jeraels Aufgabe ift es somit nicht, Freiheit und Gelbständigkeit, materielle und geiftige Blüte und Wohlfahrt zu meiden, vielmehr hat es sie überall, wo sie ihm geboten werden, freudig zu ergreifen, um in möglichst reicher Bielseitigkeit die Lebensaufgaben seines Gesetes zu vollenden. Es ift nur das eine dabei im Auge zu behalten, daß es Meister bleibe über die ihm guströmenden Güter der Wohlfahrt, daß es alles gleichsam in sich, in fein eigentumliches Wesen aufnehme und in bem Geifte seines Gesenes verarbeite, daß fur es alles nur Wert und Bedeutung habe, infofern es in 3mederfüllungen des göttlichen Gefetes ummandelt werde, es alles aber von sich weise, mas dem Eingehen in den Geist dieses Gesetzes widerstrebt, vor allem sich hüte die materielle und geistige Güterfülle nicht als Selbstzweck es meistern und übermuchern au laffen, jo daß es zulett in deren Errungenschaft fein Biel, in deren Mehrung fein Glud finden, und in die überwuchernde Fülle fein eigentliches Befen und feine eigentliche Aufgabe begraben und untergeben laffen könnte, oder, wie das von Simmel und Erde über Israel bezeugte Wort diese Gefahr ausspricht, daß die Fülle es nicht jeift mache und sein eigenstes Wesen nicht übermuchernd begrabe.

"wern geint und von dem überwuchernden Jette begraben", das war bis jest das geschichtliche Resulstat, so oft Freiheit und Selbständigkeit, Glück und Wohlstand sich an Israels Charaktersestigkeit versuchten.

Die Freiheit und Selbständigkeit, der überfluß und der Wohlstand, die ihm das für die Erfüllung des Gesetzes verheißene Land gewährte, ergriff es nicht lediglich als Mittel zur Erfüllung des göttlichen Gessetzes, es diente nicht, wie der Borwurf lautere, seinem Gott mit der Freude und der Heiterkeit des Herzens aus der mangellosen Fülle. Vielsmehr, kaum war es aus der Sde der Wüste in das Land des übersstusses gekommen, wendete es seinen Sinn vom Gesetze ab und dem Bessitze und der Fülle zu, erblickte den Bölkern gleich in ihnen die Götter seiner Existenz und seines Heilgion nach seinen vermeintlichen Interessen, "revidierte das Geset,", wie sie das heute nennen, und auch im Reiche Juda ward das Gesetz in die vier Ellen der Tempelräume eingepfercht, aber das nationale Leben seiner Großen und seiner einslußreichen Leiter ging, vom Gesetz

unbeherrscht, den Gang ihrer Interessen, also, daß zur Erlösung des Gesetzes das ihm entsremdete Staatenleben zusammenbrach, und "in die Büste wieder" der Erziehungsruf seines Gottes lautete.

Und als es zum zweitenmale in seinem Lande sich versammelt sah, und endlich durch Maktabäermut und Maktabäerschwert nach jahrhunderts langer Abhängigkeit seine Selbständigkeit erstritten war, Selbständigkeit erstritten, um ungehindert seinem Gotte und seinem Gesehe leben zu können, ward wiederum im raschesten Umsprung das Schwert, das nur zur Rettung des Gesehes gezückt war und im Namen der Rettung des Gesehes seine glänzenden Siege erstritten hatte, ward dieses Schwert gar bald sich selbst Zweck, warsen die Träger dieses Schwertes das Geseh sinter den Rücken oder gebrauchten es nur als Stassel and Salbung ihrer eigenen Größe, und an der Geseheshöhnung von Israels Fürsten und Großen ging das Reich zum zweitenmal zu Grunde um zum zweitens male das Geseh für seine Zukunst zu retten.

Jahrhunderte gingen hin, mehr als ein Jahrtausend von jüdischem Blut und judischen Tranen geschriebener Geschichte außeren judischen Geichices, von jubischer Gesetzestreue, judischem Geistesaufschwung gezeichneter Geschichte inneren judischen Lebens, und wiederum trat eine Berguchung an Israel heran, im Lichte der Freiheit und des Wohlstandes, der Bölferbildung und der Bölferehre dem Gefete die Treue zu bewahren, die es ruhmreich in herbsten Geschicken mit seinem Blute besiegelt, und wiederum bestand es die Brobe nicht. Auf Spaniens, unter Palajtina ähnlichem Sonnenstrahl blühendem Boben hatten die Söhne des tränenreichen Judaftammes eine Zeit der Freiheit und des Wohlstandes, der Bölferbildung und des Bölferansehens gefunden. Südische Minister im Bertrauen der Könige, judische Gelehrte auf den Lehrstühlen der Biffenschaft, judische Dichter im Wettfampf um die Künftlerpalme der nationalen Anerkennung, judischer Reichtum als erfte Größen in der Statistik des Nationalwohlstandes zeugten von der Gunft des Geschiefes, dessen unter Sispaniens Simmel die Sohne Israels genoffen, und von der an ben Bruften ihrer Gesetzeslehre genährten ihnen innewohnenden Geiftesschnellkraft, die nur der Freiheit bedarf, um sich rasch zu dem Parnaß und Dinmp des Beistes und der Macht der Nationen emporzuschwingen. Fragen wir aber zeitgenöffische Quellen, jo tam auch diese Freiheit und bieje Bildung nicht zunächst dem Gesetze in Ertenntnis und Erfüllung zugute, und es war nicht judische Lebensanschauung, die judische Geister etwa durch das Medium der Bötterbildung in den Geiftesboden der Bölfer pflanzten. Mit geringer Ansnahme waren Wijsenschaft und Bildung und Gesetz und Gesetzersüllung getrennte Gebiete, schaute die Masse der Gebildeten und Begüterten das Gesetz und seine Erfüllung als eine von Wissenschaft und Bildung überwundene Stuse, ties unter sich an, und die Nacht, die plöglich mit aller But der Versolgung über diesen kurzen Tag des Lichtes und des Glanzes hereinbrach, und in dem Jammer ihrer Schrecknisse die rasche Blüte der spanisch jüdischen Freiheit begrub, konnte wiederum von einem auf ihren Trümmern klagenden Geiste als eine Rettung des Gesetzes für seine Jukunst gedeutet werden.

Und wenn nun wieder nach Jahrhunderten an unsere Gegenwart die Frage herangetreten, das heutige Jsrael wieder die Frage zu entscheiden hat, ob es denn nicht endlich einmal für die Erfüllung des Gesehes in der Freiheit und dem Wohlstand reif geworden, soll das: ששנת עבית בשית ישות wieder als einzige Antwort die Zeit im Munde haben, und auch von unserer Gegenwart der Griffel der Geschichte einst rücklickend nur den alten historischen Restaun zu verzeichnen haben: יישעון יישרון ויבעש יישרון ויבעש אלוד עשהו ויבל צור יישעתו



## Morte,

gesprachen in der Synagoge der Isvaelitischen Religions= gesellschaft zu Frankfurt a. M. am Donnerstage am 's zwischen augn und sure

## jum Bedächinis

des am 12. Marcheichwan heimgegangenen

Oberrabbiners Salamon Klein by zu Colmar\*)

(Nach stenographischer Aufzeichnung.)

#### ויבא אברהם לספד לשרה ולבכתה

Es gibt einen Schmerz, der, je tiefer, je inniger er ift, umsomehr die Offentlichkeit scheut, umsomehr sich in die Stille der Einsamkeit flüchtet und es als Entweihung seines tiefen Gesühles achten würde, wenn er der es umgebenden Welt sich damit zur Schau trüge.

Wenn ein Abraham eine Sara, wenn ein Mann das Weib seines Herzens verloren, dann geht der Mann ein in seinen häuslichen Kreis und weint an der Stelle, wo sein Weib gewaltet, vor seinem Gott und zeigt die Tränen nicht, die er weint, und läßt den Senfzer nicht saut werden, der seiner Brust sich entringt. Was weiß der Nachbar, was seine Sara gewesen, was weiß der Nachbar, was seine Sara ihm gewesen! Nur der Gatte weiß das Weib, nur das Weib den Gatten voll zu schäften, nach alle der Kanhedrin 22), nur dem Gatten stirbt das Weib. Da weint der Mann — und seine stillste Träne ist die heiligste, und der unterdrückte Seufzer der innigste, tiesste.

Allein es gibt einen Schmerz, dessen Grundbedingung es ist, daß er, je tiefer und wahrer er ist, umsomehr in der lautesten Sffentlichkeit seinen Ausdruck sucht, der so die ganze Mitwelt zur Teilnahme aufrust und nur in der Gemeinsamkeit der Empfindung sein Genüge sindet.

<sup>\*)</sup> Erschien zuerst im Jeschurun 1867.

Wenn ein Mensch aus bem Kreise des irdischen Daseins hinausge= gangen, beffen Bedeutung, beffen Wirken und Streben fich weit über Die stillen Räume des Ginzellebens hinaus erstreckt, חבם שמת הכל בקרוביו (Sabbath 105), wenn ein Weiser stirbt, jo sind alle, so ift die ganze Welt seine Bermandtschaft, so sind alle seine Familie, so ist er allen entriffen, allen, denen sein Dasein gegolten, allen, die für dieselbe Sache atmen, für Die er gelebt. Allen, allen, Die demfelben Biele guftreben, Die demfelben Beiligtum ihre heiligsten Gefühle weihen, für das er gelebt, für das er gedacht, für das er gefühlt, und für das er geftrebt, allen ift dann ein Bruder gestorben, und laut erhebt sich dann die Rlage, erstreckt sich weit über den ganzen Kreis der nächsten Angehörigen hinaus, und die ganze Mitwelt, die bei feinem Leben ihn den Ihrigen nannte, fteht bei feinem Sterben in tieffte Trauer versenft weit hinaus über den nächsten und unmittelbarften Arcis. Siehe, fpricht das alte Wort der Weisen, מרים מיתת מרים אלמה לפ׳ פרה אדומה לומר לך מה פרה אדומה מכפרת אף מיתת צדיקים מכפרת (Moëd toton 28, 1), unmittelbar nach der Lehre jener großen Institution, die das heilige Wort uns geschenkt, die an jeder Leiche das Panier der Unsterblichteit aufzupflanzen uns lehrt, an jeder Leiche die große Bahr= heit ins Herz und schreibt: allesamt sind wir nichts anderes und sollen nns nicht anders begreifen, als יכר מים חיים אל כלי מים, als ein wenig irdischer Staub in irdischem Gefaß, aber auf ihm, über ihm, mit ihm gemischt, aber ihn bewältigend, Waffer aus bem Quell bes ewigen Lebens, - unmittelbar an dieje den Tod sühnende Lehre schließt das heil. Wort den Bericht von Mirjams Tod, um dich zu lehren: wie mern ner fühnt, atjo fühnt auch der Tod eines jeden braven, rechtschaffenen Menichen, eines Menschen der durch zur, durch seine Rechtschaffenheit und durch feine Pflichttreue hervorgeleuchtet und beffen ganges Lebensbild in dem Ramen eines pur zusammenzusaffen ist. Der Tod eines folchen ist anze, ist ein solcher Verlust, daß er wohl sich als ein die Gesamtheit fühnender Heimgang begreifen läßt. Wenn große Berirrungen burch große Verluste gesühnt werden, wo gabe es einen größeren und unersetsticheren Verluft als wenn an zerg als wenn ein rechtschaffener, ein pflicht= getreuer Menich dahin icheidet, deffen edles Wirfen jo vieles zu ergangen wußte, was Pflichtvergeffenheit seiner Zeitgenoffen unverwirklicht ließ, und beifen Dafein setbst die Boffnung einer besseren, pflichtgetreuen Bufunft zu verbürgen ichien!

Wenn nun aber dieser Fromme, dieser Rechtschaffene, Biedere, ein Dn, ein Dn nder, wenn zu dieser Rechtschaffenheit des Charatters, zu dieser Biederkeit der Gesinnung, zu dieser Reinheit des Herzens, zu

dieser Lauterkeit des Strebens noch die Erleuchtung des Geistes gekommen, wenn er eine Leuchte war in seinem Kreise und als 225 70257, als Schüler jener alten Weisen dastand, deren Weisheit allein sich als die wahre Weisheit auf Erden bewährt, wo wäre da Ersat für einen solchen Verlust, wer könnte sagen, daß der nicht der härteste sei, den Gott einem Sein Licht und Seine Wahrheit suchenden Volke zu bringen vermöchte!

יילוי עאל ד' ליא ואפטר עילוי בר זביד בה ופיד עאל ד' ליא ואפטר עילוי פימון בר זביד עאל ד' ליא ואפטר עילוי . ו Geruj. Beradjoth &. 2, Sal. 8.) 2113 Rabbi Simon bar Sebida ftarb, da ging Rabbi Gla hinauf, um ihm das lette Wort nachzusprechen, und also begann er seinen אנפני ברו משמיטו של עולם וכולן אם אבדו יש להן חליפין : Βίεν Dinge gibt es, die zum notwendigsten Bedarf der Welt gehören und für alle, wenn sie verloren gehen, gibt es einen Ersaß. ברול מעפר יוקח ואבן יוצק נהושה, wenn ein= mal Silber und Gold, Gifen und Rupfer, wenn einmal unter allen Werten die edelsten, schönsten, nüplichsten und notwendigften der Gede genommen waren, es gabe einen Weg den Erfat zu ichaffen, man wurde wiffen, wo das Silber neu zu finden ift, man wurde die Statte tennen, wo man Erze zu Gold läutert; Gijen nimmt man aus dem Staub der Erde hervor, das harte Gestein wird umgewandelt zu fluffigem Erg : für diefe Werte, אילו אם אבדו יש להן חליפין, wenn fie geschwunden, gibt es einen Erfat, man fann bir jagen, wo neues Silber, neues Gold, neues Gifen, neues Rupfer aus den Gingeweiden der Erde zu finden ift. בכל הלמיד חכם שמת מי מביא לנו חליפתו מי מביא לנו הליפתו מי מביא לנו תמודתו, aber wenn ein Schüler der alten wahrhaftigen Weisheit gestorben, wer bringt uns den Erfat wieder, wer schafft uns einen anderen, ja wer bringt auch nur einen ähnlichen, gleichen, daß wir uns troften konnten, er ift nicht gang der Alte, er ift doch etwas vom Alten בינה מקו המצא ואי זה מקום בינה, wo aber ist die Fundstätte für die Weisheit, wo ist der Schacht, aus dem man היב, jenen Beift zu heben vermöchte, ber aus dem allgemeinen Quelt der Weisheit die Bürdigung und Bardeiung jedes besonderen Galles und jedes gegenwärtigen Augenblicks zu schöpfen und zu spenden versteht! Wenn וומי מביא לנו הליפתן מי מביא לנו המודתן, dahingegangen בינה מחם חכמה וומי מביא לנו הליפתן מי מביא לנו המודתן. War dies aber zu jeglicher Zeit eine Wahrheit, hat man zu jeder Zeit

War dies aber zu jeglicher Zeit eine Wahrheit, hat man zu jeder Zeit den Verlust eines zur interfer als unersetzlich empfunden, ward der Tod eines solchen selbst in jenen Zeiten also empfunden, wo man das trostreiche Wort sich sagte und sagen konnte: wow in wo, wenn der Sonne geht wieder auf wenn eine andere untergegangen", wo, wenn der alte zur ihrt, man schon an seinem Grabe die neuen Sprossen erseblicken durfte, die, einst herangewachsen, den Heimgegangenen erseben

werben, wo חבמה ובינה merden, wo judifche Weisheit und judifche Ginficht in jeder judischen Butte Pflege, in jedem judischen Geift einen Bertreter, in jedem jüdijchen Rreife eine Pflangftätte hatte, mo der בח הלפיד fein feltener und tein seltener ein צריקים ותלמידי חכמים, wo die Beit reich war an צריקים ותלמידי חכמים, die Allten hatten ja nicht umfonft gelebt, all ihr Wirken und Schaffen, ihre gange Lebensarbeit hatte ja der fie einft ablösenden Jugend gegolten, und jo lange fie lebten, hatten fie dafür geforgt, daß, wenn fie ftarben, ein jungeres Beichlecht als Fortträger ihres Beistes und Wirkens an ihrem Grabe weinte - wenn selbst in solcher reichen Zeit der Tod, der Berluft eines מלמיך חכם וצרים als ein unersetlicher betrauert wurde, und man auf מי מביא לנו חליפתו מי מביא לנו תמורתו fein Grab hinblidend sprach מי מביא לנו חליפתו - wie allgemein zu fühlen muß nicht der Berluft eines תלמיד חכם וצדיק in einer Zeit fein, die nur das Troftliche hat, daß das Troftlofe ihr den Charafter gebracht, unter welchem und die Zeiten geschildert werden, die als מקבות המשיח Borboten der Erlöfung find, — in einer Zeit, in welcher חברים חברים, in welcher die Weisheit der jüdischen Weisen als das Abgestandene, als das Schalgewordene, als das überflüssige gilt, wo man auf den Tod der Alten hofft, damit mit ihrem Abgange der alten Zeit ein Grab gegraben werde, wo man hofft, die Welt arm zu machen an מברים, daß man endlich die Trager der alten Beisheit wie die Cedern am Libanon gablen könne, die nach und nach aussterben und fich seit Jahrhunderten nicht vermehrt, — wo ein בדיק ותלפיד חכם vereinzelt dasteht בחרן על ראש החד, — in einer Beit, wo der alten Beisheit die moderne Alugheit, der alten Bahrheit die neue Luge, der alten Beiligkeit der junge Leichtfinn gegenübertritt, wo judische Gewissenhaftigkeit zum Belächter wird und die Wahrheit sich verkriecht, wo selbst die, die noch das Bahre fühlen, es nicht auszusprechen magen, — wo der Mann so selten ift, der ein freies, offenes Wort für die Wahrheit zu sprechen wagt, auf welcher die Butunft aller unferer Soffnungen beruht, wo nur ein "rechtschaffener Beiser" zu sterben brancht, um dem Leicht= finn und der Lüge widerspruchslos das Reich zu räumen, - wenn einer jolden Zeit ein Mann wie Rabbi Salomon Bolj Alein entriffen wird, wer will da dem Schmerz genügend das Wort verleihen!

Rabbi Salomon Wolf Alein, der ein Brig und and gewesen, deffen reichster Schmuck Rechtschaffenheit und jüdische Weisheit war, der in Erkenntnis des Rechten und in Begeisterung für das Rechte unter allen hervorgelenchtet, und der wie kein anderer den Mut hatte für das Rechte und Wahre einzutreten, der in weiten, weiten Kreisen, in einem ganzen großen Reiche allein die Fahne der Wahrheit aufrecht gehalten

hat, allein es gewagt, allein es bewirkt hat, daß fich aus dem gangen großen umfangreichen jüdischen Kreise nicht תהא האמת נעדרת nicht die Wahrheit fich flüchten und hinausgehen mußte aus dem Kreise der Sterblichen um fich in der Bufte eine Stätte zu fuchen, - wenn in einer folden Zeit ein folder Mann heimgegangen, dann ift ein ge= ftorben, beffen cann cenn fein tann, beffen Berluft fo groß, jo unerfeglich groß ift, daß er für große Berirrungen Gubne zu werden, ja, wenn nur recht empfunden, felbit aus der Schlaffheit der Berirrung fühnend und läuternd zu wecken vermöchte. Ift noch ein Fünkchen von der alten jüdischen Begeisterung vorhanden, ist noch nicht alles von der altjudischen Lebenstraft erstorben, an dem Grabe dieses Mannes mußten fie erwachen, mußten vor allem die fich schämen lernen vor ber Leiche, por dem Undenken diejes Mannes, den jie jo allein haben gehen laffen, ben fie jo allein haben tampfen laffen, den fie jo allein haben fterben laffen, den fie jo allein der Schmach, dem Sohn der Leichtfinnigen haben ausgesett fein laffen, und haben doch im Bergen die Bahrheit ber Sache gefühlt, für die er gelebt und gestritten, und haben doch im Bergen ber Sache gehuldigt, in beren Ramen er jo hoch, jo glanzend hoch bas Panier erhoben! Un feinem Grabe, bei feiner Leiche mußten Die fich geloben בברת מיהתו Suhne fur feinen Beimgang zu werden, und nun, ba er gestorben, für das zu leben, wofür er bis zum letten Utemang aelebt!

Die Klage um den Hintritt eines solchen Mannes wird zu keinem Klaggedicht, zu keiner Klagerede, die in rhetorischem Schmuck zu glänzen suchte — die Klage hat ein unendlich größeres Ziel, eine unendlich heiligere Bedeutung, einen unendlich tieseren Ernst.

Alls David um Saul und Jonathan klagte (Sam. II. K. 1. B. 17 u. f.), wie da der her ohl der gerklichste unter den Herrlichen Israels auf der Höhe seiner irdischen Errungenschaften als Leiche kag, wie da akteut sein zehr seine zehr den hie Ballennut und alle Heldenkraft in Israel zu Grabe gegangen und damit die Waffen verloren gegangen waren für den Tag des Kampfes: da klagte er nicht um zu singen, da dichtete er nicht um zu glänzen, verser, heißt es, er sprach seine Klage verser zu erzeisen, um die Jugend, um die Jüdischen Kampfes zu ergreisen und Ersah zu werden für die Hogen des jüdischen Kampses zu ergreisen und Ersah zu werden für die Helden, die dahingegangen, daß mit ihnen nicht alte Waffen des Krieges verloren! Eine solche Klage mer den, in jenes Buch, die gehört mit hinein in das Buch der Rechtschaffenheit, in jenes Buch,

aus welchem wir alle zu schöpfen haben die Rechtschaffenheit, die Geradsheit, die Pflichttreue, die Reinheit unseres Seins, die Männlichkeit unseres Wandels, da ist es selbst eine Sühne, ein sühnender Bersuch, eine sühnende, heiligende Arbeit an sich selbst, dei dem Andenken eines solchen Mannes sich zu vergegenwärtigen, was er gewesen! Wer hat ihn nicht gefannt? Wer hat nicht von ihm gehört? Wer, wenn er ihn schaute, sah nicht das Chrwürdige seines Seins und Wolkens? Wer will uns zeichnen die Lebhaftigkeit seines Geises, das Glänzende seines Ginsblicks in die Gänge des Lebens; wer will uns zeigen den ganzen Abel seines Gemäts, wer will uns zeigen sein Wirken und Walten im Kreise der Seinen, im Kreise seiner Gemeinde, im Kreise der Gemeinden seines Landes, des ganzen jüdischen Volkes? Wer vermöchte in der Kürze des Wortes ein so reiches Leben zu umspannen und mit wenigen Jügen das Lebensbild eines solchen Mannes zu vergegenwärtigen!

Inden: unfere Chachamim uns das Lebensbild eines Mojes zeichnen, mit wenigen Säten uns vergegenwärtigen wollen, mas ein Mojes seinem Botte gewesen, sprechen fie die bedeutsamen Worte, bichten fie une einen הפב"ה ומלאכי השרת ge= קשרה מושל בכנבי : geftorben war. Sie zeigen uns משה מושל ישכינה ומלאכי הישרת אומרין צדקת ד' עישה ומשפטיו עם ישראל, והב"ה אומר מי יקום לי עם מרעים ומי יתיצב לי עם פועלי אין ושמואל אמר מי כהחכם ומי יודע פשר דבר ור' יוחנן אמר החכמה מאין תמצא ורב נחמן אמר וימת שם משה עבד ד' סמליון אמר וימת שם משה ספרא רבא דישראל --Sota 13, b), sie zeigen uns Moses Leiche ruhend unter ben Fittichen der göttlichen Scheching, und die השרת fprachen: die Wohltaten Gottes vollbrachte er auf Erden und zugleich seine Gerichte an Israel. Gott aber fprach: Wer wird nun fortan für mich auftreten wider die Bojen? Wer den Mut haben für mich festzustehen gegen die Bewalt= tätigen auf Erden! Samuel meinte, er murde gesprochen haben: Ber ist wie der Beije, und wer fannte wie er die Ausgleichung des Wortes mit dem wirklichen, tatfächlichen Leben! R. Jochanan läßt die Klage also lauten: Wo wird die Weisheit wieder gefunden, wo die Jundstätte der Ginficht! R. Rachman faßt alles in den einfachen Sat zusammen: Da ift Mojes geftorben, der Diener Gottes! Ginen Cats, den Samalion, ein anderer Beise, in das Bedürfnis seiner Zeit also umsette: Da ftarb Meises her ern rose, der große Wortführer, der große Meister des göttlichen Wortes in Israel! Und wie, ift es nicht ein Zeugnis fur die Größe eines Mannes, wenn wir uns fagen durfen, diese Borte, die die Beifen von Mojes gesprochen, in denen sie das Andenten Mojes' bei ihrem

Bolke gefeiert, fie liegen doch nicht jo gang fern, reichen doch nicht jo gang hinaus über das Mag aller Vergleichung, daß jie uns nicht als Gesichtspunkte dienen können, das Lebensbild des Mannes, deffen Ungedenken uns jest erfüllt, an ihnen zu vergegenwärtigen? Go gewiß schon ein Jojua nur ein Mond der Sonne Mojis gegenüber gewesen ift, jo gewiß in all den Jahrhunderten und Jahrtaufenden bis zur Jestzeit tein Sterblicher war, der nur im entserntesten mit Moses verglichen werden konnte, so bleibt doch das Licht auch in der letten Ausstrahlung immer noch Licht, und wo es einen Menschen gibt, auf welchen die eben gezeichneten Charafterzüge, fei es immer in dem beschränkten, verjüngten Magitab unferer Zeit, in dem beschränkten, verjüngten Magitab heutigen Strebens, nicht alle Unwendung verlieren, so werden wir uns immer fagen muffen: feht, das mar ein echter Schuler Mosis, er hat den Geift der aum nin fich aufgenommen und ihn für feine Beit, in seinem Rreise zu verwirklichen gestrebt. Und strahlen nicht alle dieje Züge in dem Leben unseres Salomo Wolf Klein wieder? צדקת ד' עשה ומשפטיו עם ישראל.

Wo es etwas Gutes, etwas Wohltätiges, wo es Heilbringendes auf Erden zu schaffen gab, wo es im Namen Gottes galt für den Areis, in welchem Salomo Wolf Klein wirkte, etwas Gutes zu schaffen, irgend einer Not zu steuern, irgend einem Elend abzuhelsen, irgend einem Versweiselnden Trost zu bringen, wo es galt, sich der Armen anzunehmen, ihre Kinder zu Menschen und Bürgern heranzubilden, wo es galt, sür die Verlassenen eine Pflanzstätte zu errichten, wo 'a propose eines Wertszeugs bedursten, da war Salomo Wolf Klein der Erste und auch mitunter der Erste und Letze und Einzige, der in seinem weichen, weiten Herzen, mit seinem milden und menschenfreundlichen Gefühle, die leibliche und geistige Not seines Kreises mitsühlte und nimmer ruhte dis Hilse ward.

Wer riefe sie alle wach, alle die Hütten und Häuser seines Areises, die alle Zeugen seines Wandels in ihrer Mitte gewesen, daß sie Zeugnis ablegten, wie Klein העים היים, wie dieser Mann, dessen ganzes Herz aufging in Milde, in Bescheidenheit, in Menschenfreundlichkeit, in einer Weichheit der Gesinnung, wie sie eben nur in dem jüdischen Gemüt sich zeitigt, wie er als Mensch, als Jude, als Rabbiner die Pslichten seines Beruses verstanden! Mögen andere seines Beruses, seines Standes in ihrem Umte das Privitegium der Muße, der Bequemlichkeit, der tatenslosen Ruhe, eine Stellung der Ehre, des änßeren Anstandes, mitnuter der äußeren Komödie erblicken! Rabbi Salomo Wolf Klein hatte sein Umt anders begriffen. Er kannte keine Ruhe, er kannte keinen Schlas,

er war ununterbrochen tätig, ununterbrochen in den Gemeinden der ihm überwiesenen Kreise gegenwärtig um zu sehren und zu seiten, anzustegen und zu schaffen, wo Lehre und Leitung und schaffende Tat von nöten.

Wie war er nicht von Haus zu Haus, von Gemeinde zu Gemeinde gewandert um sich die Mittel zusammen zu bringen eine Lehranstalt für und Ausbildung zur Arbeit ins Leben rusen zu können?

Schon dieser einzige Bug aus seinem Leben kennzeichnet den ganzen Mann — und sein Geschick.

Ihn schmerzte es tief, wie in weiten Kreisen seiner jüdischen Landessegenossen alles, was das jüdisch Religiöse berührt, und vor allem die religiöse Kenntnis in hohle Nichtigkeit sich zu verflüchtigen drohte, und der Baum der religiösen Zukunft in seinem Lande der Wurzel entbehrte.

Und dieser Schmerz um das allgemeine geistige und sittliche Weh ließ ihm keine Ruh und keine Rast. Er bettelte sich die Groschen zussammen um eine Stiftung zu gründen, aus welcher der Baum der jüdischen Erkenntnis wieder hoffnungsreich emporzusprießen verwöchte.

Und das Wert gelang — und welche Seligfeit empfand er, als das Wert gelungen!

Als aber das Werk gelungen und im Aufblühen begriffen war, als der mieder eine Pflanzstätte geworden war, als der Mann etwas getan, wofür ihm die Mit- und Nachwelt Ehrenkränze auf den Scheitel hätte drücken sollen, da kamen die Schergen, da kam das unjüdische Geschlecht zu dem jüdischen Manne, und was Klein zusammengebettelt hatte, damit die jüdische Ingend erkenntnisvoll wieder zu jüdischen Männern heranblühen könne und gleichzeitig eine Arbeitsschule der künstigen bürsgerlichen Gewerbstätigkeit gedeihlichen Vorschub leiste, das Institut, das der Rabbi Salomon Wolf Klein mit seinem Herzblut geschaffen, das wurde auf Antrag der jüdischen Behörde, mit Hilfe jüdischer Genossen, durch die Diener der bürgerlichen Gerechtigkeit geschlossen!

Dieser einzige Borgang hat dem Manne das Berg ge= brochen.

Ich weiß, wie er damals geblutet; ich weiß, was er damals emp= junden. Alle sonstige Unbill, die der Treffliche, eben um seiner Treff= lichkeit willen, so vielsach zu dulden hatte, alles konnte er verwinden. Den Schmerz hat er mit ins Grab genommen.

Hätte Rlein nur einen kleinen Auflug von dem modernen Leicht- sinn gehabt, mare er nur ein kleines bifichen von dem gewichen, mas man

die jüdische Orthodoxie nennt, wenn er nicht so ganz und gar aufrecht in dem Rechten gestanden, man hätte ihn geehrt, hätte ihn, Gott weiß zu was, erhoben; nur so ganz und gar echt jüdisch durste er nicht sein, und so mußte der Mann, der mit seinem Herzblut für die Jugend gewirkt, dafür nur Fußtritte hinnehmen, und diesenigen, die sich die Oberseiter der resigiösen Gesamtheit nennen, die das zu tun gehabt hätten, was er getan, die das hätten pslanzen müssen, was er gepslanzt, — die zertraten vor seinen Augen mit dem Hussellag ihrer Autorität die Pslanzung, die er geschaffen. — — Das war der Lohn von seinen Zeitgenossen sür die 'x xxxxx die er getan. — —

Und diefer Mann des edelsten und weichsten Herzens, der fich's nie verziehen hätte, wenn er auch nur einem Kinde zu nahe getreten ware, dem auch nur der bloße Gedanke jemandem vielleicht Unrecht getan gu haben, auf Wochen, auf Monate, auf Jahre hinaus die Freude aus dem Bergen bannen fonnte, diefer Mann, der ein göttliches Wertzeug der Wohltätigkeit und der Menschenfreundlichkeit auf Erden mar, dieser milde Mann, diefer Mildeste unter den Milden, er war doch zu gleicher Zeit, wo es der ann galt, wo das göttliche Recht in Frage stand, die Festigkeit, die eisernste Konsequeng, die Unerschütterlichkeit, die Schärfe des Wortes und Strebens selbst! Derselbe Mensch, der בדקה ד' עשה, ben seine Milde befähigte, das Wertzeug göttlichen Wohltuns in seinem Areise zu sein, zugleich das Werkzeug des ernstesten göttlichen Ernstes! משפטיו עם ישראל und zugleich שישרטין! Vor ihm galt keine Hoheit, fein Stand, vor ihm galt fein Glang der Erde, vor ihm galt feine Macht, vor ihm galt feine Ginschüchterung, wo es galt die Wahrheit zu sprechen, das Recht zu vertreten, dem Leichtsinn zu steuern. Er war der Mildeste für die Milde und zu gleicher Zeit der Ernsteste im Ernft. In dem Momente als feine Seele dahinging, als die Engel des göttlichen Throns fie unter die Fittiche der göttlichen Gnade niederließen, da konnten sie mahrlid) (pred)en: צדקת ד' עשה ומשפטיו עם ישראל.

Und das Wort: ar einem Grabe flagen? Wer wird fortan auf hören wir es nicht über seinem Grabe flagen? Wer wird sortan auf treten in dem jüdischen Frankreich sür das Gute gegen alles Schlechte, sür das Pflichtgemäße gegen alles Unrecht? Der Mund ist geschlossen, die Feder ruht, sie haben nichts mehr zu fürchten alle die kleinen und großen leichtsinnigen Verführer und Verführten, die das göttliche Seiligtum anzutasten wagen möchten. Sie können jetzt triumphieren die süsdischen Größen, denen er als einzelner allein so lange widerstanden in dem Kampse sür das Heilige. Er ist hin, der auf der Warte ge

standen, und mußte er sein Familienglück, seine Stellung, seine Zukunft, seinen Ruten, seine Existenz einsegen, teine Rücksicht kannte er, wo er das Judentum von jüdischen oder nichtjüdischen Händen angegriffen sah. Er hat die Feder ergriffen, hat das Wort gesprochen, er hatte den Mut, in der Öffentlichkeit aufzutreten für die Heiligkeit, für die Reinheit, für die Unantastbarkeit der jüdischen Wahrheit.

Wenn in jüdischen Areisen der Leichtsinn und der Absall sich breit machten, und die Beschränktheit und die Halbheit ihr Schweigen beschönigend sprachen: whis whis with whise Friede über alles, Friede um jeden Preis, selbst da wo der Friede zum Verbrechen ward, nur durch Preisgabe des unveräußerlichen Wahren und Nechten zu erkausen war — in wem sand das göttliche Heiligtum seinen Schutz, in wem seinen Kämpser unter alten denen, die der fräntische Boden erzeugt, entwickelt und herangebildet hatte? Es war Klein, der in die Schranken trat wo alles seige schwieg.

War die unwissenschaftliche Lüge zu entlarven, dem unjudischen Leichtsinn sein Spiel vorzuhalten, war Mut von nöten die judische Wahrheit zu Ehren zu bringen, Kenntnis und Mannescharafter um beginnendem Berrat an Gottes Seiligtum in seinem Entstehen vernichtend zu begegnen, immer und immer war es Alein, der einzige Alein, deffen Beift der Wahrheit zur Leuchte, beffen Charafter der Pflicht zum Schilde und deffen Wort beiden zur Waffe dienen mußte. Und wenn fie heute alle zusammentreten, alle, die Rieins stille und offene Begner im Leben gewesen, sie finden doch nicht einen auf dem gangen frantischen Boden, nicht einen, der diesem Rabbi Salomon Bolf Rtein gleichgekommen ware. Suchte man einen Talmudiften, es war Alein, suchte man einen klaffisch und zugleich jüdisch gebildeten Gelehrten, einen jüdischen Theologen wie man das neunt, man fand doch nur den einen Rlein, und fo fehr leuchtete Alein unter allen als der Einzige hervor, daß, wenn dieser Relein nur hatte wollen, nur ein flein bigichen weniger unerschrocken ge= wesen ware, ein klein bischen von der Wahrheit hatte abweichen wollen, wenn ihm die Sache Gottes nur ein flein bischen weniger am Bergen gelegen hatte als sein eigenes Interesse, als jeine eigene Chre, als fein und der Seinen Boht, wenn er nur ein tlein bischen fich hatte beugen, ein tlein bischen hatte einstimmen wollen in die zeitgenöffische Lehre von der religiösen Ronniveng - wie hatten sie ihm geschmeichelt, wie hatten fie ihn geehrt, wie hatten fie ihn auf den Sanden getragen, wie hatte sich das judische Frantreich seiner gerühmt, hatte stolz darauf hingewiesen, daß ein folcher Mann aus seiner Mitte hervorgegangen, wie hatten fie

in ihrer Weise und in ihrem Sinne gerusen: המי בהחבם ומי יודע ביטר דבר דבר, wo gibt es noch einen solchen Weisen wie Klein, der es versteht, die Frömmigkeit, und die jüdische Wissenschaft auszugleichen mit der Wissenschaft und den Anforderungen der Zeit!

Rlein verstand das ren ren anders. Ihm galt es nicht die ant mit dem Leben, sondern das Leben mit der ann auszugleichen. Er zeigte nicht, wie man das göttliche Geses mit der Zeit auszugleichen hätte, wie man an der göttlichen Wahrheit herum zu slunkern hätte, um sie der Zeit mundgerecht zu machen und in Einklang zu bringen mit den Anschauungen und den vermeintlichen Bedürsnissen der Zeitgenossen; sondern, wie man die Ausgleichung der Zeit und des Lebens mit dem göttlichen Gesetz vollzieht, wie man ein echt frommer, gewissenhafter Inde und Meister der jüdischen Wissenschaft, voller Begeisterung sür die ganze jüdische Wahrheit und das ganze jüdische Leben und doch, oder vielmehr eben darum zugleich sein könne der geschrte Franzose, der Mann der Wissenschaft, der Mann des Geistes, worin er sie alse übersstügelte.

Bon jenem einzig mahrhaftigen בשר דבר, ber Musgleichung bes Lebens und der Wissenschaft, von jenem 727 7wp, auf welchem alle Hoffs nung für unsere Zukunft beruht, daß die Thora und die Mizwoth einst in der Erkenntnis und dem Leben unserer Kinder und Enkel in ihrer ewigen, heiligen Unantastbarkeit verwirklicht strahlen werden, und sie ju gleicher Zeit glangend voran leuchten werden in allem Guten und Wahren der menschlichen Erkenntnis und des menschlichen Strebens, daß man nicht jage, sie seien gelehrte, gebildete, achtbare Menschen obgleich sie Juden, sondern daß man sage, sie seien gelehrte, gebildete, recht= schaffene, achtbare, ja seien mit die gebildetsten, gelehrtesten, einsichtvoll= ften, rechtschaffenften und achtbarften weil fie eben Inden, gange Inden feien, von diesem Ideale, deffen Berwirklichung in unserer Zeit so setten ift, an beffen Mangel wir tranten, und in deffen Erreichung wir noch immer unfer Seil und unfere Genesung zu suchen haben, von diesem שר דבר שמר Salomon Wolf Klein ein leider so seltenes, voranleuchtendes Muster. Darum ist das Wort an seinem Grabe berechtigt: מי כהחבם ומי יורע ביטר דבר - החכמה מאין תמצא, ואיזה מקום בינה - מי מביא לנו חליפתו מי מביא ביטר דבר - החכמה מאין תמצא, ואיזה מקום בינה - מי מביא לנו חליפתו מי מביא! Wer bringt uns einen Alein wieder, der es verstehe, uner= schütterlich Muster zu sein in jüdischer Gewissenhaftigkeit, jüdischer Beisseit und jüdischem Leben und zu gleicher Zeit hervorzuleuchten in allem Reinen und Guten der Menschenbildung und des menschlich bürgerlichen Lebens. nm, er ift gestorben, nachdem er im Leben nichts anderes fein

wollte als '7 , als ein Diener Gottes, als ein Mensch, der alles, was ihm Gott an Krast und Fähigkeit gegeben hatte, niederlegte auf den Altar seines Bolkes, um dem Werke Gottes auf Erden förderlich zu sein, und der dies sein Ziel löste als brunden, als ein Meister der schriftlichen und mündlichen Rede, der mit seinem Worte, mit seiner Feder, mit den Erzeugnissen seines Geistes den Dienst des göttlichen Wortes auf Erden vollbrachte.

Rabbi Salomo Wolf Alein ist gestorben — und schwer sinden seitgenossen in seinem Vaterlande Ersatz.

Allein es gibt in Frankreich auch noch rechtschaffene Juden, noch jüdija fühlende Geister, aber fie haben nicht den Mut gehabt, haben Rabbi Calomo Wolf Alein allein ins Tener geben laffen, haben ihn nicht unterstützt, haben wohl seufzen können, aber nicht reden, haben wohl reden fönnen, aber nichts tun, haben in seinem Leben nichts von ihm gelernt. D, daß fie jest an seinem Grabe fich ermannen, seinem Beispiele nachzuahmen! Daß jett hundert judische rechtschaffene Männer an feinem Grabe zusammen träten und sich gelobten, jede einzelne Fähigkeit, die jeder einzelne von ihnen hat, zusammenzulegen, um gemeinsam die Lude des einen Mannes auszufüllen; dann würden fie die Schuld abtragen seinem Angedenken, und würden wie Kinder nach einem heimge= gangenen Bater בפרת מושבו, Suhne für seinen Beimgang werden. Daß fie zugleich seines Weibes, seiner Rinder gedächten und den Sinterbliebenen gegenüber löften, mas fie als eine tenere Schuld dem Bater gegenüber auf fich geladen! Daß Gott den Seinen Troft brächte, daß fie, die gewiß in seinem Geiste leben und streben werden, sich reich fühlen mögen in feinem Ramen, und daß diefer Rame, den fie tragen, ihnen ein Geleitsbrief werde für das ganze Leben, eine Empfehlung an die Achtung, an das Wohlwollen, an die Freundschaft eines jeden rechtschaffenen, braven Juden auf Erden! Daß auch an seinem Angedenken die judische Jugend fid) begeifterte, ein Mann zu werden, wie er gewesen ist, השה בני יהודה קשת damit die Jugend lerne auszuharren im Heeresdienste ihres Gottes und es eine Wahrheit werde, was von der alten jüdischen Leier zu uns herüber tlingt: מפי עוללים וינקים יסדת עו מפי עוללים וינקים יסדת עו מפי שוללים וינקים יסדת עו מפי עוללים וינקים יסדת עו wartet, aus ihm einen echten Streiter für seine Sache, einen Kämpfer und Beld für sein Wert und sein Beiligtum hervorgehen zu sehen! Daß dann wenn ein frommer, ein braver, jüdischer Mensch, ein zer dahingeht, wir nicht ewig und immer schmerzoott flagen müssen: מי מביא לנו הליפתו חבורהת, wo blüht und Ersat für den Berlust, -- daß wir nicht an das Brab eines jeden Frommen fast verzweiselnd uns dahin seten muffen und

fagen, mit dem sind nun eingescharrt, sind nun verloren gegangen der jüdische Heldenmut, die jüdische Krast הלבורים ויאבדו כלי מלחמה strast הנפלי הגבורים ויאבדו כלי מלחמה ift, so auch die Sonne wieder ausgeht ward וורה הישמיש ובא ונחלתו לא יעווב הוולגן vereinsamen werde, — daß nicht nach und nach die Leuchten im jüdischen Heise, — daß er die Alten erhalten möge, die noch da sind, die Tüngeren herangewachsen sind, und daß, wenn die Alten sich schlasen legen, an ihrem Grabe die Jugend den Schwur der Gottestreue und des Gottestampses erneuere! Dann wird der Tod der Gerechten eine Duelle der Läuterung und Sühne für die überlebenden und ihr Grab ein Boden der Berjüngung und Begeisterung für ihre Nachwelt werden.

Dann wird והוא רחום Gott, der Barmherzige, יכפר עון קשרי fühnen die Berirrungen unserer Zeiten, ולא ישחים, und wird nicht in dem Leichtsinn und der Schwäche unserer Gegenwart unserer Zukunft das Grab gegraben sein lassen! Zu ihm schauen wir auf, wenn die Zeit kommt, daß die Rechtschaffenen und die Weisen schlafen gehen: הושיעה, הושיעה, האם ער הושיעה, להושיעה ביום האם ער שביום לוא שיי ליינגעו ביום קראנו ביום קראנו ביום קראנו, dann wird Er auch die reinen Winsche seiner Menschen auf Erden erhören.



## Morte,

bei der Schulfeier der Unterrichtsanstalt der Ifraelitischen Beligionsgesellschaft zu Krankfurt a. M., den 9. Wov. 1859

### am Dorabend der Schillerfeier

gesprochen von

### Samson Raphael Birsch,

Rabbiner der Jeraclitischen Religionegesellschaft und Rektor der Unterrichtsanstalt.

(Nach stenographischer Aufzeichnung.)

Wenn der Genius lebend unter uns träte, aus dessen geistigem Bersmächtnis unsere jungen Freunde\*) uns soeben einige schwache Echos entsgegen brachten, wenn wir Schiller, meine Freunde, als Juden und Jüdinnen begegneten: dann würde die Weisheit unserer Väter uns lehren, ihn mit dem Spruche zu begrüßen: art dewn eterblichen verliehen." Hat uns doch die Weisheit unserer Väter gesehund Vroßen, der von seiner Weisheit dem Sterblichen verliehen." Hat uns doch die Weisheit unserer Väter gesehrt, überall, bei allem Herschichen und Vroßen, bei allem Ernsten und Entzückenden, bei allem Erschütternden und Lieblichen stillezustehen und zu dem hinauszuschauen, der das Herrsliche und Vroße, der das Entzückende und das erschütternd Ernste in den Kreis unserer Auschaungen sendet. Wie uns aber die Väter ges

<sup>\*)</sup> Es waren die Schüler und Schülerinnen der oberften Klaffen, das Lehrercollegium, der Schulrat und Borftand und, soweit die Räume es zuließen, ein zahlreiches Publikum in dem festlich geschmückten und erleuchteten Schuls locale versammelt, und hatten Schüler und Schülerinnen entsprechende Stücke aus den Schillerschen Gedichten und Dramen mit abwechselnden Gefängen vorgetragen.

wöhnt, bei dem Lichtstrahl, der uns grußt, bei dem Glühlingsduft, der uns entgegenfächelt, bei bem Blit, ber durch die Wolfen gudt, bei bes Donners Rollen, den er durch die Erden beben läßt, ju 3hm hinaufzuschauen, zu Ihm, der das Licht verbreitet, der den Blit fendet, der den Sahreslauf leitet und aus duntlem Erdenschof den Blutenduft wecht: jo hat uns die Weisheit unserer Weisen gelehrt, vor allem auch da stille= zustehen, wo und die höchste Blüte in irdischer Gulle, wo und Beisheit in einem Sterblichen entgegentritt. Die Weisheit unserer Beisen fragt da nicht nach der Herfunft, nicht nach dem Stamme, nicht nach dem Glauben, nach der Farbe; wo ihr ein Mensch als Beiser, im Glanze und im Lichte der Beisheit entgegentritt, da schaut fie zu Dem hinauf, der Die Beisheit bem Sterblichen geschenft und in der Beisheit des Sterblichen die "Gabe Seiner Beisheit" verliehen. Da denkt fie an Den, der diesen Beist gepflangt, ber dieses Bemut gezeitigt, der in der frühen Rindheit ichon über die Keime des fünftigen, Menschen beglückenden und Menschen erleuchtenden Geistes und Gemütes gewacht, und der den Jungling und ben Mann unter jolchen bildenden, läuternden und fräftigenden Einflüffen zu der Bollendung heranblühen ließ, daß feine Beisheit nun den Menschenkreis erleuchtet und entzückt.

Ja indente, eine Spende von Seiner Weisheit nannten sie die Weisheit des Menschen. Alles wahrhaft Gute und Schöne, alles, was den Menschengeist erleuchtet, was der Stimme der Wahrheit den Weg zur Brust der Sterblichen bahnt, was das Gemüt des Menschen empfängslich macht für das Schöne, ist dieser Weisheit ein Abglanz der Gottessherrsichkeit auf Erden; und was den Menschen weiser, was den Menschen besser, was den Menschen wahrhaft glücklicher macht, das, sehren uns unsere Weisheit strahlt in des Sterblichen Weisheit! Ein Absglanz Seiner Weisheit strahlt in des Sterblichen Weisheit, ein Nachshall Seines Geistes lebt auf den Lippen des sterblichen Weisen, und hall Seines Geistes lebt auf den Lippen des sterblichen Weisen, und Weisheit dem Sterblichen versiehen.

Wer aber wäre würdiger dieses zu Gott ausblickenden Grußes, wen würden unsere Weisen freudiger also grüßen, als den Mann, dessen Gesdächtnis diese Stunde geweiht ist! Wenn in diesem Augenblicke auf weitem Erdeurunde, wo nur die vaterländische Zunge verstanden wird, wo nur deutsches Gemüt und deutscher Geist atmet, ja weit über den Kreis der deutschen Zunge hinaus, wohin nur eine Runde von seinen Gesängen und Dichtungen gedrungen, der Mann geseiert wird, den Deutschland so stolz "seinen" Schiller nennt, so wären unsere Bäter

vielleicht die einzigen Weisen auf Erden, die einem folchen Manne gegen= über zuerst auf Den himwiesen, dessen ist all das mahrhaft Gute und Schöne, all das mahrhaft Menschen Erleuchtende und Beredelnde, das Schillers Bruft gefühlt, das Schillers Beift geschant und das seine Dichtungen also herzgewinnend hinausgefungen, daß es noch heute, nachdem schon längst das Grab seine sterbliche Sille deckt, Gemüter und Geister bewegt und so viele Millionen Seelen in diesem Augenblick in dem froben Bewuftsein vereint, daß ihnen vor hundert Jahren ein Schiller geboren worden! Sie würden gerade in Schillers geistiger Begabung vor allem die Spende und Babe ancant die Spende und Babe von göttlicher Weisheit preisen. Denn nicht durch Entdedfungen in des himmels Sphären, nicht durch Erforschungen in der Erde Tiefen ift Schiller ber Welt tener geworden. Der Gening, dem diese Stunde geweiht, hatte bas schönste, göttlichste Wert zu seiner Gedanten Biel, zu seiner Bebanten Inhalt, zu feiner Leier Tonen, zu feines Gemutes Empfin= bungen und zu seines Beistes Schöpfungen sich gewählt. Es war der Mensch und das Menschlichste im Menschen und das Göttlichste im Menschlichen, das eben in Schiller seinen Ausdruck fand. Und eben weil das, was dieser Beift auf Erden gefungen, dem Reinen, dem Menschlichen und dem Göttlichen im Menschen geweiht war; weil es eben das gewesen, worin der Mensch jein besseres Teil, sein besseres Selbst wieder findet, das ihn erhebt über das Gemeine, Unsittliche und des Menschen Unwürdige; weil seine Leier geweiht war dem freien Geifte, dem edlen Gemüte, der Sitte, der Tugend, der Freiheit in dem Gesetze und dem Gesetze in der Freiheit; weil seine Leier tonte dem Gedanken des unend= lichen Einen, der jeden Denker grußt aus jeder Blume am Wege und aus jeder Regung des Herzens; - weit in seinen Gefängen der Mensch in seiner Burde und die Erscheinung des Menschlichen auf jeder Stufe und in jeder Geftaltung in der Reinheit seiner göttlichen Bestimmung, in seinem Ideale verklärt und entgegentritt, und er und allen, dem Knaben und dem Mädchen, dem Jüngling und der Jungfrau, dem Gatten und der Gattin, dem Manne und dem Beibe, dem Fürsten und dem Bettler den Spiegel ihres ewigen Adels entgegenhält, und jeder bei feinen Befängen es fühlt und des Bewußtseins froh wird, in folchen Gebilden feine eigenen Gefühle und Gedaufen, fein eigenes ewiges Bild, nur in ftrahtenderer reinerer Vertlärung, wiederzusinden; weit seine Gefänge dem Menschen den Menschen geadelt, gehoben, geweiht und verherrlicht wieder= geben - : barum fteben in diefem Angenblicke Millionen Seelen auf Erden und freuen sich, daß ihnen ein solcher Beist geboren ward.

Wer hat so wie Schiller es verstanden, welt= und menschener= lösende Wahrheiten in die liebliche Form des schönen Ausdrucks, des sich anschmiegenden Wortes, der Geist und Gemüt gewinnenden Rede zu fassen? Wer hat es verstanden wie er, von der Freiheit, von der Tugend, von Gott Worte des Glaubens zu singen, deren die Menschen noch heute sich freuen und in ihnen gerne den Ausdruck der eigenen heiligsten Gestanken begrüßen?

Wer hat es verstanden wie Schiller, in den Kreis der Familie zu treten und das Weib und die Gattin und das häusliche Leben und das Familienglück in ihrer Würde und in ihrer hohen Bedeutung und ihrer seligen Innigkeit zu preisen? Wer hat es verstanden wie Schiller, aus der Brust des sterblichen Menschen den Gedanken des unendlich Ewigen und des hohen ewigen Zieles zu singen, welches die Menschheit zu erreichen und jeder einzelne Mensch anzustreben berusen ist, — wer hat diesen Idealen gewaltiger gesungen das Wort der Begeisterung?

Wer hat in dem Ernste der Geschichte den Weg der göttlichen Menschenerziehung geschaut und hat es gewagt, im Angesichte der Mensschen und Bölter Gebilde zu zeichnen, die für ewige Zeiten die Inrannei der Gewaltigen in ihrer Ohnmacht und das Recht und die Menschlichkeit in ihrer ewig siegenden Macht kennzeichnen und die den Gewaltigen mahnen, daß nicht die Macht, sondern nur das Recht des endlichen Sieges gewiß sei? Wer hat es verstanden, jeglichem in seinem Kreis, dem Niederen und Hohen, eine Blume zu reichen, an die gern jeder seine Hossenungen und Gesühle anschmiegt, und die eben den Angenblief des Daseins geweiht und gehoben in das Bewußtsein bringt, wie Schiller?

Darum, weil Schillers Leier vor allem der sittlichen Erhebung des Menschen mit so gewinnendem Zanber geklungen, darum würden unsere Weisen keinem "Weisen der Völker" lieber den Kranz der Hulsdigung gestochten haben, als ihm.

Ja, sie würden in Schiller den Ihrigen gegrüßt und in seinen Tönen nur verwandte Anklänge zu erkennen vermocht haben.

Denn aus wessen Borne sind — bewußt und unbewußt — gerade die Geanken gequollen, die vor allem Schiller zum Dichter der Völker gemacht, wessen sind die Anschauungen und Wahrheiten, sür welche vor allen Schiller die Gemüter der Menschen und durch welche er sich die Gemüter der Menschen gewonnen? Sind es nicht gerade jüdische Gebanken und Anschauungen, mit denen er sich in das Herz des deutschen Volkes hineingesungen und sür welche jetzt das ganze deutsche Volkausselten und Schiller den Indel seines Herzens entgegenbringt?

Wenn ihm auf Erden der Mensch das Höchste gilt und er jeden zur "Freude" ladet, der auch nur eine Seele sein nennet auf dem Erdenrund — wenn er in seinem begeisterten Freudenliede uns auf=ruft:

"Wie seine Sonnen fliegen Durch des Himmels prächt'gen Plan, Lauset, Brüder, eure Bahn, Freudig, wie ein Held zum Siegen . . ."

wenn er uns zuruft:

"Duldet mutig, Millionen! Duldet für die bessere Welt Droben überm Sternenzelt Wird ein größer Gott belohnen . . ."

oder:

"... überm Sternenzelt Richtet Gott, wie wir gerichtet . . ."

Festen Mut in schweren Leiden, Hilfe, wo die Unschuld weint, Ewigkeit geschwornen Eiden, Wahrheit gegen Freund und Feind, Männerstolz vor Königsthronen — Brüder, gält es Gut und Blut — Tem Verdienste seine Kronen, Untergang der Lügenbrut!" —

Wenn er uns in ben Kreis der Endlichkeit hinausführt und uns den Unendlichen in seiner Allmacht zeigt und uns aus den Wettern seine Stimme vernehmen läßt:

"Areaturen, erkennt Ihr mich? Schone, Herr, wir erkennen Dich!"

oder:

"Wer fah hinauf zum Sternenzelt," Der ihn nicht ahneud schon empfunden!"

Wenn er uns an die Pflanze hinanführt, uns das Söchste zu lehren:

"Was sie willenlos ist, sei du wollend, da ist's!"

Ober wenn er es versteht, über allen Schmerz und über alle Prüsfüngen, die das Leben bietet, uns mit den Worten hinauszuheben:

, . . . Wer glauben kann, entbehre, Die Weltgeschichte ist das Weltgericht." "Du hast gehofft, dein Lohn ist abgetragen, Dein Glaube war dein zugewogenes Glück, Du konntest deine Weisen fragen: Was man von der Minute ausgeschlagen, Gibt keine Ewigkeit zurück."

Wenn er in diesen wenigen Worten die Scligkeit besingt, die jede treu verlebte Minute des Strebens, Entbehrens und Duldens im Beswußtsein eines höheren Zieles gewährt, wenn er es gesungen, daß, wer es nicht versteht, die Seligkeit zu tosten, die jede Minute, auch die ärmste, unglücklichste, entbehrungsreichste dem, wie es Schillers angesstammte Sprache nennt, gläubigen Gemüte zu gewähren vermag, daß der auch die Seligkeit der Ewigkeit nicht voll empsinden würde weil die Seligkeit, die dem glaubensreichen Gemüte schon jede irdische Minute bringen sollte, kaum von der Seligkeit erreicht werden kann, die die Ewigkeit zu bieten vermöchte — — wenn er die Freiheit besingt und die Tugend und Gott:

"Der Mensch ist frei und wär' er in Ketten geboren" —

"Bor dem Stlaven, wenn er die Rette bricht, Bor dem freien Menschen zittert nicht!"

"Und die Tugend, sie ist kein seerer Schall, Der Mensch kann sie üben im Leben, Und sollt' er auch straucheln überall, Er kann nach der göttlichen streben."

"Und ein Gott ist, ein heitiger Wille lebt, Wie auch der menschliche wante, Hoch über Zeit und dem Raume webt Lebendig der höchste Gedanke, Und ob alles in ewigem Wechsel freist, Es beharret im Wechsel ein ruhiger Geist."

Wenn er in den Kreis der Familie uns führt und singt von der Würde der Frauen, wie:

"Mit sanft überredender Bitte Führen die Frauen den Scepter der Sitte, Löschen die Zwietracht, die tobend entglüht, Lehren die Kräfte, die seindlich sich hassen, Sich in der lieblichen Form umsassen, Und vereinen, was ewig sich flieht . . ."

und die Kindheit, die Jugend besingt, den Chebund, den Mannesfleiß, das Familienglück, wie:

"Der Mutterliebe zarte Sorgen, Bewachen des Kindes gold'nen Morgen" — —

"Bom Mädchen reißt sich stolz der Anabe, Er stürmt ins Leben wild hinaus" —

"Drum prüse, wer sich ewig bindet, Db sich das Herz zum Herzen sindet" — —

"Die Leidenschaft flieht, Die Liebe muß bleiben" --- --

"Der Mann muß hinaus ins feindliche Leben, Muß wirken und streben und pflanzen und schaffen" —

"Einen Blick nach dem Grabe seiner Habe Sendet noch der Mensch zurück, Was Teners But ihm auch gerandt — Ein süßer Trost ist ihm geblieben, Er zählt die Häupter seiner Lieben, Und sieh', ihm sehlt kein teures Haupt." — —

Wenn er in den Kreis des Staates tritt und preist die heilige Didnung, die:

"Segensreiche Himmelstochter! die das Gleiche Frei und leicht und freudig bindet", — — "In der Freiheit heil gem Schuß Freut sich jeder seiner Stelle, Bietet dem Berächter Truß." — — "Chrt den König seine Würde Chret uns der Hände Fleiß." — —

Der Gedankenkreis Schillericher Dichtungen, den uns dieje durcheinanderschwebenden Rachklänge vergegemvärtigen möchten — ist es nicht judischer Boden, dem fie entstammen? Sind es nicht judische Lebensanschauungen, die in allem diesem leben und weben? Diese beitere Unichauung der Lebensbestimmung, diese in frohem Bewußtsein erfüllter Lebensbestimmung vor Gott zu findende Freude - diefes Berständnis Gottes in seiner Allmacht Tempel der Natur, und diese Beiligfeit des Hauses, und die hohe Bedeutung des Beibes: das Saus im Weibe und das Weib im Baufe, diefer Staatenbau auf Gefet in der Freiheit und der Freiheit im Gesetze, Diese göttliche Gleichheit jedes gottgeborenen Menschen, dieser gleiche Adel und gleiche Wert und Diese gleiche Bürde jedes Gott geweihten Menschenlebens - sind das, fast bis auf den Wortausdruck, nicht Bluten von dem judischen Baume des Lebens? Sind dies nicht Keime jenes Gottesvermächtniffes, das das Judentum seit Jahrtausenden für die Menschheit gepflegt und die immer mehr, bewußt und unbewußt, aufgeben in der Bruft der Menschheit und ihre Erleuchtung und Veredlung vollenden?

Das ift es ja, warum die Weisheit unferer Bater uns gelohrt, "von Gott verliehene Beisheit" im Munde der "Beisen aller Bolter" gu suchen. Die judische Beisheit harret darauf, daß es hell werde in allen Gemütern auf Erden. Das jubifche Bejet tennt fie nur fur Abrahams Söhne und Töchter als die gottgewiesene Norm für die priesterlich erwählten und geweihten Fackelträger der Menschheit erlösenden Bahr= heit. Aber diese Wahrheit selber, dieses Recht, diese Erleuchtung und Besittung, fie sollen Erbgut werden für alle, die Gott auf Erden atmen läßt. Ihre Keime hat Goti in die Bruft der Sterblichen gelegt und der Strahl bes Judentums foll biefe Reime zeitigen. Das Judentum und die Judenheit marten daher auf die Erleuchtung der Menschheit, und das endliche siegreiche Erwachen des Menschlichen im Menschen und des Göttlichen im Menschen, das ift das Ziel ihrer Soffnungen. Jeder darum, der als Herold im Kreise der Menschen erscheint und dem Menschen bas Menschliche und Göttliche in seiner Bruft zu zeitigen versteht, jeder, ber mit Dichtergenius die Gemüter zu entflammen weiß fur das Reine, Wahre und Göttliche, wer den Menschen stolz zu machen weiß, Mensch gu fein und ihn feinen Gott erkennen läßt in jedem Atemgug des Dafeins, wer den Menschen aufreißt aus dem Staube und ihn in seiner Burde und feinem Abel babinftellt, der ift ein Gottesbote auf Erden, auf beffen Sendung unfere Beifen harren.

Wer an der Erziehung des Menschengeschlechtes arbeitet, wer die Menichen lehrt, Menich zu sein, wer sie erlöst von allem, mas Menschen zwischen sich und den Ginen Ginzigen Gott als Schranke hingebaut, den begrußen unsere Beisen als Mitarbeiter an der Erlöjung des Menichengeschlechtes. Schiller aber bildet ein edles Glied jener Rette von Männern, die in immer größerem und größerem Zuge, mit immer grö-Berem und größerem Erfolge die Menschheit lehren, Mensch zu sein und amiichen fich und Gott feines Mittlers und feiner Bermittlung zu bedurfen, die den Menschen den Glauben lehren an Gott, den jeder in seiner eigenen Bruft fühlen und mit Glammengugen aus dem Sternenzelt jich entgegenleuchtend erkennen könne. Auf daß immer mehr und mehr das Bewußtsein im Kreise der Menschen mach werde, daß man Mensch sein könne, ohne eben einer gewissen Lirche anzugehören, daß immer mehr und mehr im Kreise der Menschen das Bewußtsein mach werde, daß das Recht und die Menichenwürde und die sittliche Menschenbestimmung unverlierbar jeglichem verbürgt und die einzigen jiegreichen Seilesmächte der Menschheit seien, und daß immer mehr und mehr die Menschen sich in Suldigung dieser Büter vereinigen follten, die die ewigen find und bem Wechsel ber Zeiten nicht unterliegen.

Und nun erleben wir es, daß eine ganze Nation, daß sast ein ganzer Weltteil sich erhebt, um das Andenken dieses Mannes zu preisen, der ihnen nicht das Gold und das Silber gemehrt, der nicht die Ersindungen der Insdustrie und der Bequemlichkeit bereichert, der nichts Materielles geschaffen, der, selbst an materiellen Gütern arm, wenig verstanden, die materielle Wohlsahrt der Menschen zu mehren. Aber sie erheben sich jubelnd sroh in dem Bewußtsein der geistigen Güter, die er ihnen hinterlassen, der erslenchtenden und sittlich veredelnden Gesänge, die er unter ihnen gesungen und deren Klänge noch heute ihre sür alles Wahre und Gute begeisternde Krast an ihnen üben.

Daß hier dem Geiste und zwar dem sittlich veredelnden Schillerschen Geiste diese allgemeine Hufdigung dargebracht wird, daß,
meine Freunde, das würden unsere Weisen als eine Dämmerung jenes Morgenrots begrüßt haben, wo die Menschen einst alle aufstehen werden und die Binde vollends von ihren Augen sallen wird und die Gemüter und die Geister wach werden und man endlich auf weitem Erdenrunde begreisen wird, daß die Menschen nur Menschen zu sein brauchen, um sich auch gut und glücklich auf Erden unter ihrem einigen Bater im Himmel zu sinden. Dem Gedächtnisse des Mannes aber, der es verstanden, die Gemüter für diese Huldigung des sittlichen Geistes zu entstammen, ihm würden sie mit aufrichtigster Freude den Huldigungsgruß bieten:

## ברוך שנתן מחכמתו לכשר ודם — —

Aber es hat das jüdische Volk noch ein besonderes Recht, solche Geister zu preisen. Geister wie Schiller sind es, denen wir es verdanken, daß allmählich auch der Jude Mensch sein darf unter den Menschen, daß all- mählich dem Juden auch das Recht und die Bürde des Bürgers nicht vor- enthalten bleibt. Benn heute die engen Schranken der Ghetti gesallen sind, und die Menschen auch im Juden den Menschenbruder begrüßen, so ist diese Erleuchtung der Menschen, dieses Humanitäts- und Rechts- gefühl, unter deren Banner der Jude sich heute ebenbürtiger Freiheit erstreut, ein Fortschritt, für welchen zunächst Geister wie Schiller gewirkt.

Endlich aber haben wir geglaubt, daß, wenn überall die Schule, insbesondere eine jüdische Schule sich eines solchen Erlebnisses, wie einer so allgemeinen Schillerseier, vor allen anderen zu freuen habe.

Nicht nach der materiellen Seite der Lebensbeziehungen fallen nämlich Die Momente, die eine Schule zu einer judischen Schule, die somit auch unfere Unftalt zu einer judischen machen. Bas eine Schule für die materiellen Beftrebungen des einstigen Lebensberufes zu leisten hat, davon wird in unserer Schule nicht mehr als in anderen gelehrt, darin steht die judische Schule mit allen anderen Unterrichtsanstalten auf gang gleichem Boden. Bas eine judische Schule zur judischen macht, das sind eben die ideellen Seiten und Beziehungen des Lebens, das find diejenigen Bahrheiten, en welchen, wenn Schiller fie begriffen hatte, er die Sühne seines Brrtums in seiner Sendung Mosis und das Ideal verwirklicht gefunden hätte, das er in seinen Göttern Griechenlands fo schmerzlich vermißt. Hätte er das Judentum nicht nur durch den Schleier feiner Geburt gefannt, ware Schiller Jude gewesen, er wurde es nicht beklagt haben, daß die schöne Griechenzeit geschwunden und das Alltägliche schaat und reizlos, poesielos geworden; er murde mit seinem Beiste eben in dem judischen Leben, in dem gang gewöhnlichen judischen Leben die Poefie des Daseins, das Ideal der Wirklichkeit, das göttlich Schöne in jedem Atemzug gefunden haben, und er wurde dreimal feliger und dreimal glücklicher auf Erden gewandelt fein. Für diefes Ideal des Lebens, für diefe Bergöttlichung des gang gewöhnlichen Daseins, für welches das Judentum den Juden und die Judin erzieht, für diefe Idealifierung des gangen diesfeitigen Lebens und Strebens,

dafür will nun die jüdische Schule wirksam sein, und oft mögen Lenker und Leiter einer jüdischen Unterrichtsanstalt darin eine Schwierigkeit, eine Klippe ihres Strebens sinden, daß sie für Güter wirksam sein, sür Zwecke streben müssen und die Gemüter und Geister der Jugend sür Ziese zu wecken und zu begeistern berusen sind, die der materielle Geist eines materiellen Jahrhunderts ideell und — "unpraktisch" nennt. Nun erlebt sie einen Tag, an welchem sür den Sänger der Ideale, sür den ideellsten Tichter, sür den, der das Menschenleben und die Bedeutung des Menschendischs in seiner ideellsten Größe besungen hat, eine Welt aufsteht und jubelnd ihre Huldigungskränze flicht, und deß sollte sie nicht eben als jüdische Schule und im ganz eigensten Interesse ihres eigenen Stresbens froh werden?!

Sage uns einer noch: aus alle dem, was ihr als Zuschuß zu den gewöhnlichen Unterrichtsgegenständen lehrt, kann man kein Brot machen, kann man die materielle Wohlsahrt der Jugend nicht mehren! Wir zeigen ihm den Schillertag, zeigen ihm, wie Millionen mit uns sich erhoben, um das Gedächtnis eines Mannes zu seiern, der für die materiellen Zwecke der Menschenbestrebungen nichts geleistet, dem die Welt nichts für die Bereicherung ihrer materiellen Besitztümer verdankt, der vielmehr seine Nation für die ideellen Güter der Menschheit zu begeistern verstanden und sie die Ideale der Menschenbrust als die wirklichsten, ewigen, unversäußerlichen und beglückendsten Besitztümer des Menschen lieben und schätzen gelehrt. Und so fällt von dem Jubelglanze der Schillerseier auch auf die jüdische Schule ein bescheidener Strahl, in welchem sie ihr stilles, bescheidenes Wirken für die heiligsten Güter der Menschheit mit frohestem Bewußtsein sortsesen mag.

Und darum vor assem, meine jungen Freunde und Freundinnen, haben wir auch euch um uns versammelt und möchten so gerne auch euch die große Bedeutung des Tages, den ihr erlebt, in die Seele prägen, möchten so gerne euch einmal den Gedanken denken sehren: Es muß doch etwas Großes sein, ein solcher Mensch geworden zu sein, daß noch nach hundert Jahren die ganze Welt aussteht und sich sreut, daß ihnen vor hundert Jahren ein solcher Mensch geboren worden, und es muß doch etwas Großes, Herrliches und Beglückendes sein, wodurch dieser Mensch sich den Dank und das Ehrengedächtnis einer ganzen Welt errungen! — Womit hat nun der Mann, dem heute und morgen die Feier einer ganzen Zeitgenossenschaft gilt, diesen Dank der Welt verdient? Hat er die Menschen reicher gemacht? Hat er sie gesehrt, großartigere Geschäfte zu bes gründen? Ist er der Ersinder der Dampskraft, der Telegraphie? Ges

hört er zu den Welt umschiffenden Entdeckern? War er überhaupt ein Mann, ber bas Gebiet unserer materiellen Bestrebungen erweitert und den Reichtum an Gütern und Genüffen zu mehren verftanden? Uch, Schiller hat es für fich felbst wenig verstanden, Güter zu erwerben; er war ein Poet, und hat es selber gesungen, daß die Menschen des ideellen Strebens oft im Leben in dem Anteil an irdischen Gutern den Rurzeren giehen! Allein, fo viele auch über die Erde gewandelt und haben die Menschen gelehrt, reicher zu werden, bequemer zu leben, rascher und mannigfaltiger zu streben und zu genießen; fo viele auch auf Erden gelebt, die die Geheimnisse der Simmelsfernen und der Erdentiefen enthüllt; so viele Denker, Entdecker und Erfinder auch durch die Grofartigkeit und Rütslichfeit ihrer Bedanken, Erfindungen und Entdeckungen geglängt und unsere Lebensweisen nach ber materiellen Seite bin bequemer, annehmlicher und ausgiebiger gestaltet: - bantbar nennt die Welt ihre Namen, allein für keinen steht die gange Nation auf und windet ihm die Kränze ihres Dankes. Schillern den Krang einer Nation! Und warum? Weil Schiller ihnen das gebracht, mas noch beffer ift als Beld und But, mas den irdischen Gütern und Besitztümern erft den rechten Wert und die magre Bedeutung gewährt und die Ziese erstreben lehrt, in welchen auch die irdischen Güter erft ihre Bürdigung für die Ewigkeit gewinnen. Beil Schiller fie gelehrt, den geiftigen Gutern, den hohen Gedanken anzugehören, und es verstanden hat, ewige Wahrheiten in so schöne Formen zu fleiden, daß die Menschen durch fie an der Sand des Schonen zur Liebe des Wahren und Guten gelangen. Darum preift ihn die Welt und darum freut sich seiner die Welt.

Seht, meine sieben jungen Freunde und Freundinnen, das möchten wir so gerne für eure jugendlichen Gemüter die Frucht dieser Feier sein lassen, daß ihr durch sie den Wert der geistigen Güter schäßen lernt und euch entschließt, wie Schiller den geistigen Gütern nachzustreben und euer Leben lang Freunde und Freundinnen zu bleiben alles dessen, was den Geist erleuchtet und das Herz veredelt, und was die Menschen menschlicher und gesitteter macht und sie dadurch auch freudig und versgnügt macht in jeglicher Lage, daß sie dessen leichter entbehren, was der Wechsel der Zeiten gibt und der Wechsel der Zeiten nimmt. Schiller können wir nicht alle werden! Jahrhunderte vergehen, ehe solche Geister geboren werden. Allein im Ernst des Strebens kann jeder Schiller gleich sich nicht durch die Schwierigkeiten des Lebens zurückschrecken lassen von dem, wosür die Brust erglüht und der Geist in ihm erwacht ist, kann jeder den hohen Zielen des Lebens nachstreben und, wie unsere Weisen sagen

würden: Das auch ferner, meine junge Freunde und Freundinnen, möget Ihr an einem solchen Tage beherzigen, wieviel ein Mensch vermag, wenn er dem Geistigen und Sittlichen seine Gedanken und Kräfte zuwendet, und wie selbst ein einzelner Mensch, — ohne Geld und Gut — rein nur durch seine geistige Begabung und den sittlichen Adel seiner Seele eine ganze Welt so erfreuen und beglücken kann, daß noch nach einem Jahrhundert eine ganze Nation aufsteht und sich mit sautem Jubel freut, daß ein solcher Mensch unter ihnen gelebt und gelehrt, gedacht und gesungen.

Das, das möchten wir ternen, und möchten uns üben, frühzeitig üben, jeder in seinem kleinen Kreise, so recht tüchtig und wacker zu werden, daß, wenn auch einmal nicht die ganze Welt aufstehen und sich freuen und unsserer noch nach Jahrhunderten gedenken wird, doch der kleine Kreis, in dem wir leben und dem wir augehören werden mit unserem Denken, Streben, Fühlen und Wirken, noch lange, lange nach uns aufstehe und Gott preise, daß er den Ihn verehrenden Sterblichen Anteil an seiner Weisheit gegeben und dem Menschen ein so großes Feld des Menschen beglückenden Strebens geöffnet hat, an dem wir alle, alle teilnehmen können und sollen.

So werde dieser Tag denn ein Tag der Erhebung für Groß Mis Söhne des feiner eigenen Sendung fich bewußten Judentums wollen wir den Tag mit doppelter Innigkeit feiern und uns des Gedantens freuen, daß, mas einer der altesten Ganger unserer jüdischen Lieder singt, noch heute eine Wahrheit bleibt. אזכיר רהב ובבל וגו' זה ילד שם ולציון יאמר איש ואיש ילד בה וגו' ד' יספר בכתוב עמים זה ילד שם סלה, ושרים כחללים כל מעיני בך. Wenn Gott bie Ramen der Bölker verzeichnet ins Buch der Geschichte, so zählt er die unter ihnen geborenen Größen: שב ילה של, dort ift der geboren, - in Marbach Schiller und in einem anderen Drte ein anderer - ולציון יאמר איש ואיש יולד בה, aber von Zion spricht man : Jegliches Große ist da geboren; alles wahrhaft Erleuchtende und Veredelnde - נשרים כחוללים quillt zulett aus dem Born, den Gott in Zion durch das Menschen erleuchtende Wort geschaffen, das dort seine Stätte gefunden und von dort aus in die Gemüter der Menschen dringt. 27 aufes, was Segen bringt über die Menschheit, hat in Zion seinen ersten Quell. Und aus diesem Borne zu schöpfen und an diesem Quell zu trinken, dazu foll uns jeder Gedanke und jedes Ereignis immer mit neuem Beift und neuem Mute stärfen.

Wir Kleinen aber wollen uns in diesen Tagen recht froh und sinnig bewegen, und wenn wir uns dann wieder einfinden in diese Räume unseres jugendlichen Strebens, so wollen wir einen solchen fröhlichen Ernst und einen solchen wackeren Eiser mitbringen und immerdar bewähren, daß jeder, wenn ihm gleich keine Lorbeerkränze wie Schiller gereicht werden, doch immerhin einen schönen Kranz des Lebens und Wirkens, Schaffens und Strebens in seinem Kreise sich verdiene. Auf daß auch alle Unsrigen sich einst glücklich preisen mögen, daß wir unter ihnen gesebt und gestrebt, für sie gerungen, und mit ihnen durchs Erdental gewandelt.

So feiert benn recht fröhlich diese Tage der allgemeinen Feier, meine lieben kleinen Freunde, und lernet aus der Feier der Großen, was es heißt, sich freuen, daß chrit von seiner Weisheit den Sterblichen auf Erden einen schwachen Nachhall, einen schwachen Abglanz verliehen, der uns erleuchtet, uns beglückt und besfeligt immerdar.



## Schriften betressend Dr. I. Frankels "Narke Hamischna".

->--

Des Oberrabhiners tind Seminardirektors, Herrn Dr. I. Frankel hodegetisches Perk über die Mischna: דרכי המשנה Leipzig, 1859:

## Ein Sendschreiben

von **Boitlieb** Fischer in Stuhlweißenburg, an alle Freunde der Wahrheit und unserer jüdischen Zukunft.\*)

Es gab eine Zeit, — und, mich dünkt, diese Zeit war hierin sicherstich besser als die unsrige — in welcher jeder Jude seinen Sohn zum Thorastudium der mündlichen wie schriftlichen Lehre nach dem Gebote seines Gottes: "lehret sie eure Söhne" erzog, ohne Rücksicht darauf, ob einst sein Sohn sein Brot vom Rabbineramte haben sollte oder nicht. Denn die "Thora, die uns Moses geboten," ist nicht dem Rabbiner, sondern "der Gemeinde Jakobs als Erbynt" gegeben, und jeder ist zur Gewinnung seines Anteils an diesem heiligen Erbe berusen. Seitdem wir aber aufgehört, die Bildung unserer Söhne auf dem Felde der Thora zu pslegen und sie an den Duelten die überzeugung gewinnen zu sassen, daß die schriftliche und mündliche Lehre als gleichberechtigtes, unzers

<sup>\*)</sup> Aus dem Hebräischen übersetzt von Rabbiner Hirsch 5"U.

trennliches Zwillingspaar von dem "einen hirten" unserer Lebensführung gegeben find, haben viele angefangen dem Bund, den Gott mit uns geschlossen, untreu zu werden, und, während sie sich Rabbiner und Lehrer des Gesetses nennen, haben sie in verschiedentlicher Weise verfucht, auf zum Teil dem unkundigen Auge verdecktem Wege, die Grundfäulen der Gesethesslehre zu untergraben, zu deren Pflegern der Rame ihres Standes und ihres Berufes fie vor allen bestellt. Manche wenden geradezu die Waffen des Spottes und der Berachtung gegen die Worte unserer Beisen. Manche fangen es tlüger an. Boller Chrerbietung gegen unsere Beisen — ihren Versicherungen nach — haben sie nichts weniger im Sinne, als die Grundfäulen der Thora umzuftogen. Wiffen fie doch fehr wohl, daß ihre Zeitgenoffen nur fehr wenige Kenntnis von der religiösen Gesetzelehre haben, und wenig imstande find, ihre Worte und Behauptungen zu prufen. Darum schreiben und reden sie alles, was gu ihren Zweden pagt, ftugen alles icheinbar auf talmubische Belegstellen, unkundige "Laien" glauben ihnen und vertrauen ihrer Gelehrsamkeit und ihrer Wiffenschaft, fo daß unfer heiliges Religionsgeset, insbesondere die mündliche Lehre, zum gang gewöhnlichen Stichblatt jedes feichten Witholdes herabgewürdigt wird und sich die Beurteilung und Berurteilung des ersten besten Gasthaustonzils gefallen lassen muß. Wo gibt es in der Tat heutzutage einen halbgebildeten, ja einen völlig ungebildeten Schwachfopf, ber - insbesondere mit einem Blatte der heutigen jüdischen Tagespresse in der Sand - nicht sich ein völlig tompetentes Urteil in diesen Dingen zutraute, zu deren Beurteilung ihm die allerersten Rudi= mente abgehen! Lächelt gleich der Rundige über diese Erzeugnisse der sogenannten religiösen Tagesliteratur und erfennt auf den erften Blick, wie nur völlige halachische Unkenntnis und laienhafte Dberflächlichkeit und Ungründlichkeit die Feder geführt, so wird doch die Menge irre geleitet, wird schwantend und wantend, und ertennt die Täuschungen von Männern nicht, die fich Rabbiner und Gesetzeslehrer, Männer des Fortschritts und ber "Berbefferung" nennen, und unter diesem Deckmantel ihre Brüder irre führen, Tag in Nacht, Racht in Tag verkehren und mit dreifter Stirn die offenbarften Umwahrheiten lehren, wohl wiffend, daß fie das prüfende Urteil der unkundigen Menge nicht zu scheuen haben. Wären wir jedoch noch wie vor Zeiten und wie es unsere Pilicht gebietet, in gründlicher Gesetzeskunde erzogen, diese Erscheinungen wären völlig unmöglich. Diese Männer würden sich wohl hüten, mit ihren unwahren Täuschungen hervorzutreten, wenn sie in jedem "Laien" einen Rächer der Wahrheit, einen beschämenden Enthüller ihrer Täuschungen

zu fürchten hätten. Nur so lange unsere Thorawissenschaft wie eine verslassene Witwe trauert und der Kundigen wenige sind, magt es die Lüge und Täuschung in Wort und Schrift hervorzutreten und das Heiligtum des göttlichen Gesetzes zu untergraben.

Darum Brüder und Freunde! Ift das Wort Gottes euch noch irgend teuer, und wollet ihr nicht gefliffentlich die Täuschung, gestattet einem schwergeprüften Bruder ein Wort der Wahrheit, (ist doch Unterdrütfung der Wahrheit ein gleich großes Verbrechen, wie Unterdrückung einer Prophetie! Es gibt nur ein Beil und eine Beilung für unsere jo franke Beit, und diefes Beil und biefe Beilung heißt: gründliches Lernen des talmudischen Schrifttums, wie in früherer Zeit. Nur dann werden wir das Schmähliche der Schmäher unferer Thora ertennen, nur dann die schmachvolle Unwissenheit aller derer einsehen, die unter dem Scheine wissenschaftlicher Gelehrsamkeit die kritische Vernichtung der gottent= stammten Gesetzeslehre anzustreben magen. Und haben wir uns bis jett schwer an Gott vergangen, indem wir unsere Sohne nicht mehr gur Runde der mündlichen Lehre geführt, jo daß dieselbe den meiften unferer Beitgenoffen fast gang fremd geworden, so laffet uns nachholen, mas wir verfaumt, laffet uns unfer Leben baran feten, wieder "auf ben Anien der Thora und Jira" erzogene Sohne hinzustellen, Sohne, die unfer heiliges religiojes Schrifttum der mündlichen wie schriftlichen Lehre gründlich tennen; dann werden wir mit der Biffenschaft die Unwissen= heit, mit der Wahrheit die Lüge überwinden, dann wird es allen offenbar werden, daß diese Rabbinen, die wider Gott im Simmel und sein Wert auf Erden ihre Bunge richten, unter dem Mantel der Wiffenschaft, der Religion und der religiofen Sorgfalt für das tommende Beichlecht, das verbrecherische Bestreben decken, Linge in Wahrheit und Wahrheit in Lüge zu verkehren, mahrend sie selber aller grundlichen Thoramissen= schaft bar und ledig find.

täuscht! Dornen find dargereicht statt Blüten, und irreführende Täuschung statt wegweisender Wahrheit. Süllte sich nun der Verfasser nicht in den Schein eines treuen Traditionsgläubigen, träte er offen wie feine Gefinnungsgenoffen auf, die einst in Braunschweig, Frankfurt und Breslau getagt, ich hätte geschwiegen. Allein der Berfasser gefällt sich in täuschendem Schein; voller Chrerbietung spricht er von den Soferim, den Männern der großen Berfammlung, und von den Thannaim, und ist doch — wie ich zeigen werde — um ganze Himmelsfernen mit seinem Standpunti von ihnen und ihren Grundfäten und Lehren entfernt. Das hieß mich reden. Die unter dem Beiligenschein einer den Wesetzesweisen gezollten Chrerbietung, genbte Höhnung des göttlichen Gesetzes muß einen jeden mit solcher Entruftung erfüllen, daß Echweigen Berbrechen wäre. Und bin ich auch meinem Stande nach ein "Laie" und fern von jeder amtlichen Stellung und jeder sozialen Bedeutung, und ift der Versaffer einer der Kornphäen unserer gelehrten Zeitgenoffen und Leiter eines Seminars, aus welchem "bie Thora ausgehen foll für Israel", fo find wir doch Gott gegenüber alle "Laien", und es lehren unfere Beijen: "Gott gegenüber gilt feine Gelehrsamfeit, feine Beisheit und feine Erfahrung, wo der Rame Gottes entweiht wird, schwindet alle Ruckficht auf Burbe und Umt." Und hatte ber Verfaffer alle Gelehrsamteit und Wiffenschaft erschöpft, sobald seine Worte in Widerspruch stehen mit den tradierten Grundsätzen der Gesetzeslehre, also, daß seine Schrift Lüge und Täuschung in ihrem Schofe trägt, die Beister unferer Zeitgenoffen von der Thora ab in die Ode des Wahns und des Brrtums zu führen, so ist jeder "Laie", der davon Ginficht gewonnen, nicht nur berechtigt, sondern verpflichtet, für das heilige Erbe seines Bolles in die Schranten zu treten und seinen Brüdern die Falle zu zeigen, die man ihnen gelegt. Wer Gott, den Geber des Gesetzes, fürchtet, der kennt keine andere Furcht, wenn die eine Furcht mit der anderen in Widerspruch steht.

Ohnehin auch habe ich ja nicht meine Gedanken den Gedanken des Verfassers entgegenzustellen. Meine Kritik kann sich darauf beschränken, die Worte unserer Weisen, die uns die Lehre überkiesert, sowie die Worte der Männer, die die Leuchte unseres Wissens im Gediete der Thora sind, Raschi, Thosafoth, Rambam, Rosch, Rischba, Kan, Semag u. s. w. den Worten des Dr. Frankel als Maßstad gegenüberzustellen, und das sind Autoritäten, deren überwiegende Größe er selber, wenn er ein Mann der Wahrheit ist, anerkennen muß.

Eine jede redliche Kritif wird sich dahin aussprechen mussen, daß,

wie sehr auch Herr Dr. Frankel bemüht ist, unsere Weisen, die uns die mündliche Lehre überliesert haben, rühmend zu erheben, er doch mit seinen Prinzipien in entschiedenem Gegensatz zu ihnen sich besindet, und wenn er hinwieder den die Tradition leugnenden Sadducäern mit verachtendem Tadel begegnet, er im Grunde ganz auf ihrer Seite steht und ihren Prinzipien durch und durch huldigt.

Prüsen wir nur einmal, was der Berjasser über die anten zerreiger die Entstehung der uns überlieserten Geset-Ertlärungen, über die speziell weben allen aben genannten Bestimmungen, und endlich über die speziell wehrt, und wergleichen wir seine Ansicht mit dem, was über diese Gesets lehrt, und vergleichen wir seine Ansicht mit dem, was über diese drei Grundfäulen der Tradition von den Weisen des Talmuds selbst und von den Geonim, sowie von all den größten Männern der jüdischen Wissenschaft in ihren zahlreichen Schristen niedergelegt ist: so wird jeder, der offenen Auges und redlichen Sinnes prüst, erkennen, daß seine Ansichten und Lehren hinsichtlich dieser traditionellen Grundprinzipien in vollem Gegensatz zu allem uns heilig überlieserten stehen, und seine Ansichten seine anderen als die der Sadducäer sind.

והנה מלכד אלה המאמרים הראויים : 5 lefen wir מלכד אלה המאמרים הראויים במדרש התורה לאנשי כנ'הג. לאומריהם לא נמצאו הלכות ודכרים הבאים במדרש התורה לאנשי כנ'הג. כי הגדולים האלה הם בעצמם הסופרים אישר פירשו המצוות וחיכרו פירושם אל המקרא. ולא כל איש ואיש מלכו הוציא מלין כי המלאכה זאת היא יקרה אל המקרא. ולא כל איש ואיש מלכו הוציא מלין כי המלאכה זאת היא יקרה וגדולה עד מאוד וצריכה להקירה רבה ולהסכמת חכמי הדור כי בזה פירשו המצות להלכה ולמעשה, והוא עיקר תורה שב'ע'פ ואיך ישלום כזה כל איש כרצונו? אכל הפירושים אלה נאמרו במועצות ודעת מפי אנשי כנ'הג, ואח'כ נתפרסמו להעם מפי המורים ברבים בדרך אשר זכרנו למעלה, והיה המצות והפירוש לאהד בפי התלמידים והעם לא יתפרדו ולכן נשתקע שם מוציאי הפירוש ומלאכתם נשארה לעד עכ'ל.

"Außer diesen, ihrer Antoren würdigen drei Sätzen (1972 2000) u. s. w. Aboth I. 1.) sinden sich von den Männern der Ecclesia magna in der Mischna keine Halachoth und Gesetz interpretierende Aussprüche. Denn diese großen Männer sind eben die Sosorim genannten Beisen, die die Gesetze ertlärten und ihre Ertlärungen dem Schristworte ansügten. Diese Erstärungen waren nicht die Erzeugsnisse eines seden einzelnen. Das Wert der Gesetzertlärung ist vielmehr ein überans schwieriges und großes, es bedarf der bedeutendsten Forschung und der übereinstimmung aller

zeitgenössischen Weisen. Denn burch diese Arbeit wurden die Gesetze für die Theorie und Praxis erläutert, sie ist die eigentliche mündliche Lehre (z'z'vn): wie sollte eine solche Arbeit jedem einzelnen nach seinem Belieben anheimstehen? Es wurden vielmehr diese Ertlärungen des Gesetzes nach beratender und ertennender überlegung von den Männern der Ecclesia magna ausgesproschen, sie wurden sodann auf die oben besprochene Weise durch die öfsentlichen Lehrer im Volke verbreitet, so daß im Munde der Schüler und des Volkes das Gesetz und die Erklärung unzertrennlich zusammen einheitlich sestgehalten wurden, und darum gingen die Namen der Urheber dieser Gesesetztärungen verloren, ihr Werk aber blieb sür alle Zeit.

Daß durch diese Dikta des Herrn Dr. Frankel Gesethesstimmungen, die dem ganzen traditionellen Judentum als mit dem Gesethe selbst gleich göttlichen Ursprungs gelten, auf menschliche Urheber zurückgesührt werden, und welches Urteit die rabbinischen Autoritäten über einen jeden sällen, der sich zu solchen Aussprüchen, wie die des Herrigureis bekennt, das nachzuweisen, bedarf nicht eben tieser Geschrsamkeit; es genügt nur auf einiges Bestante hinzuweisen, um jeden Leser in den Stand zu seigen, nach eigener Erkenntnis den Stab über diese, Anseitung zur Mischna" zu brechen.

Maimonides' Cinteitung zur Jad Hachasaka spricht sich über denselben Gegenstand also aus: Alle Gesetze sind dem Mojes vom Sinai mit ihren Ertlärungen, gegeben worden; benn es heißt: ich gab dir die steinernen Tafeln, die Lehre und das Gesety. Die "Lehre" begreift das ichriftlich Niedergelegte, das "Gejep" die Erflärung desselben, und wir sind verpflichtet worden, die "Lehre" nach dem "Geset" zu erfüllen. Das Geset ist das unter der Be-בל המצות שניתנו לו למשה בסיני בפירושן Begriffene. בל המצות שניתנו לו למשה ניתנו שנ' ואתנה לך את לודות האכן והתורה והמצוה תורה זו תורה שככתב והמציה זו פירושה וצונו לעשות התורה ע'פי המצוה ומצוה זו היא הנקראת תורה 'w D'yow. Diese Sage des Maimonides resultieren aus Berachoth 5, a. Bang übereinstimmend hiermit lehrt Maim. Ginl. zum Mijchnakommen tare: "Wijje, daß alle Gejete, die Gott dem Mojes gegeben, ihm gu "gleich mit der Erflärung, "בבירישה", gegeben worden, Gott jagte "ihm das Gejeg und fagte ihm darauf die Ertlärung und die nabe-"ren Bestimmungen אים אים לו פירושה וענינה וא'ח'ב אומר לו אים מושה.

"jo lehren auch hin im Sifra; wie Schemita u. f. w. so wurden "auch alle Gebote in ihren Allgemeinheiten, Ginzelheiten und ihren "näheren Bestimmungen, ובקרוקוהן וברטיהן ברליהן, vom Sinai gegeben. "So 3. B. jagte Gott zu Mojes: In Sutten follt ihr fieben Tage wohnen "(3. B. M. R. 23, B. 42) und sehrte ihn darauf, daß diese Pflicht nur "ben Männern nicht den Frauen obliege, daß auch nicht Kranke und Rei-"sende dazu verpflichtet wären u. s. w." — (somit ist also die in der Mijdna Sutta II., 8 gegebene Halacha, die nach herrn Dr. Frankel eine jener von der Ecclesia magna herrührenden Erklärungen wäre, unmittelbar wie das Gebot felbst von Gott dem Moses gegeben und von diesem bis zur Ecclesia magna weitertradiert) - "daß ferner die "Sucoth nur von Pflanzenftoffen, und nicht von für Tumah empfäng-"lichen Pflanzenstoffen sein dürfen u. f. w." (somit wären wiederum die in der Mijchna Gufa I. 4, enthaltenen Halachoth feine במועצות ודלת ber Ecclesia magna entsprungene Erfindung, sondern ebenfalls nur eine jeuer von Gott dem Moses mundlich übergegebenen Einzelbestimmungen seinem Gesetes - "Und so die 613 Gebote zusammen mit "ihren Erflärungen, das Gebot schriftlich und die Erflärung mund-"tich u. j. w. Abzuteitende Bestimmungen aber, ענינים המשתרני, über "welche man feine dirette Aberlieferung von Mofes her hatte, folgerte "man durch die ebenfalls vom Sinai überlieferten 13 Interpre-"tations-Regeln u. f. w." Gerner heißt es dort: "Sie," die Mischna, "umfaßt die Ertlärungen aller Gebote, die in der Thora geschrieben ftehen, sowohl Erflärungen, die von Mojes her tradiert waren, getin מקובלות מבי משה, als auch folche, die auf dem Wege der Folgerung gewonnen waren n. j. w." Rachdem Maimonides nun ferner die gefamte, gleich der schriftlichen Lehre vom Sinai stammende mundliche Tradition in jolde Erklärungen teilte, die vom Sinai mundlich überliefert waren, für welche aber gleichwohl nach den ebenfalls tradierten Interpretations= regeln aufzufindende Andentungen und Anknüpfungspunkte in der schrift= lichen Lehre vorhanden find, und in jolche, für welche die schriftliche Lehre feine jolchen Unhaltspunkte bietet und die daher gang besonders genannt werden, teilt er die Gefamttradition in fünf מפירושים מקובלים מפי משה ויש: Mategorien, und gleich die erste sind ihm: פירושים מקובלים מפי משה ויש "להם רמז בכתוב ולא נפל בהן מחלוקת לעולם, ע"ש

Es ergibt sich aus seinen Worten mit völliger Klarheit, daß der Begriff, "Tradition" ביב"עם verschiedene Bestandteile enthält, und darunter zuerst: ס פירושים מקובלים אצלנו מסיני d. i. uns vom Sinai — d. i. wie Maimonides zuvor wiederholt und ausdrücklich erklärte, eben so

unmittelbar und gleichzeitig wie die schriftliche Lehre von Gott — überlieferte Erklärungen. Wie ließe es sich auch denken, daß Gott 3. B. das Thefillin- und das Ziezith-Gebot gegeben und über die Ert und Weise der Ausführung in Zweisel gelassen hätte! Bielmehr bei dem schriftlich gesaßten Gebot der Ziezith, der Thefillin, des nurn nanne beim Omer, des אך ביום ראשן des Chomes, des אמו בהלב אמו des Fleisch= und Milchberbutes, des הכפרת אראה על הכפרה שרישה שלי שרישה שלי שרים, der שרישה שלי und einer großen Zahl anderer ähnlicher, der näheren Bestimmung bedürftiger Aussprüche wurde sosort sicherlich das Ersorderliche mündlich von Gott, dem Geber der schriftlichen Lehre, zur Erläuterung beigefügt. Es war wahrlich von Moses bis R. Nicht fein Mensch in Israel über die Erklärung des dunden dim Zweisel, ob darunter 4 oder 5 Abschnitte verstanden seien, daß man darüber erft durch die Beachtung der vollen Schreibart wie R. Ismael, oder der Deutung des zu und no wie R. Atiba (Sanhedrin 4, b) zur Entscheidung gekommen wäre, und man daher bis zu diesen Interpretationen R. Ismaels und R. Altibas die Thefillin nicht gesetzmäßig erfüllt hätte! Bielmehr selbst ohne diese Deraschoth waren die betreffenden Erklärungen durch mundliche überlieferung von Mofes befannt, der fie vom Sinai erhalten hatte. Gleichwohl suchten unsere Chachamim, die ihnen durch mündliche überlieserung von Moses überkommenen Erklärungen, sei es durch Amvendung der ebenfalts finaitisch überlieferten Regeln, sei es durch Antehnungen, Folgerungen und Andeutungen, mit der schriftlichen Lehre zu verbinden. In solchen Fällen, wo das Gesetz und die Erklärung bereits durch überlieferungen von Moses feststeht, ift auch die Amwendung einer nicht tradierten Gesera Schama gestattet. Denn hier, wo die Halacha bereits durch sinaitische Tradition entschieden seststand, bemühte man sich, dieselbe auch durch Anstrüpfungen an das schriftliche Gesetz zu sixieren. Hiervon gilt, was R. Jose S. Ban, Namens R. Alba S. Mamel in Jeruschalmi (Pesachim VI, Halacha I) gelehrt: "" teut truz processe von Geschlecht zu Geschlecht zu Geschlecht bis zu Moses vom Sinai seststehenden Tradition darf man das schriftliche Gesetzeswort auch durch eine selbst aufgesundene Gesera Schawa deuten, (obgleich sonst eine Gesera Schawa selbst überliesert sein muß), da es sich nicht um Folgerung einer neuen, dem Zweifel unterliegenden Bestim-mung, sondern nur um Erhaltung der uns bereits durch überlieserung sest= stehenden halachischen Erklärung handelt. Und nicht nur durch Gesera Schawa sondern auch durch andere Midraschweisen knüpsten sie das traditionell Feststehende oft in einer dem einfachen eregetischen Sinn des Tex=

tes fern liegenden Interpretation an das schriftlich Gegebene, lediglich aus mnemotechnischen Zwecken. Die Halacha selbst war ihnen ja bereits ohne Deraschoth traditionell befannt. R. Atiba war 3. B. hinsichtlich ber Barichioth der Thefillin nie in Zweisel, ob sie mehr oder weniger als vier sein sollen, und wahrlich nicht erft daraus, weil zu in Kattapa zwei, und ne ebenfalls in Ufrifa zwei bedeutet, ift ihm erft das Gefetliche über die Zahl der Barschioth flar geworden! Bielmehr war in allen jolden Fällen die Salacha gegeben, und es galt nur diefelbe fürs Bebachtuis auch durch Anknüpfung an das Schriftliche zu fixieren. (Bon denjenigen Salachoth, die durch Bergeffenheit zweiselhaft und Gegenstand differierender Meinungen geworden, zu deren Eruierung die tra= bierten Interpretationsregeln bienten, werden wir später reden. Sier handeln wir erst von den ohne Differenz, zweifellos feststehenden Ertlärungen.) Es durfte ja das mündlich überlieferte nicht niedergeschrieben werden, und waren daher die uns durch Tradition zu erhaltenden Salachoth und Erflärungen der Bergeffenheit ausgesett, welcher Gefahr eben durch jene an das Schriftliche aulehnenden und anknüpfenden Midraschweisen begegnet werden sollte. Wir wiederholen es: die Gesekertlärungen selbst waren gleich dem schriftlichen Gesetze von Gott dem Moses gegeben. Gang so spricht sich auch Maimonides im Kommentar zur Mijchna Sanhedrin XI. zum 8. Axiom über den göttlichen Ursprung der Thora aus: "Cbenjo ist auch die überlieserte Erklärung der Thora , munittelbar von Gott - וכמו כן פירש התורה המקובל ג"ב מפי הגבורה – "und die gesetzliche Art und Weise, wie wir 3. B. heute Sucka, Lulaw, "Schofar, Ziezith, Thefillin u. f. w. erfüllen, das ift gang die Art und "Weise, die Gott dem Moses bestimmte und Moses uns überbrachte; "er war nur ein treuer Bote für Gottes Gesetz, wie er selber "von fid) ausgejprodjen: בואת הדעון כי ד' שלחני לעשות כל המעשים "! האלה כי לא מלבי,,

Und nun, Brüder und Freunde, die ihr noch sesthaltet an den geheiligten Grundsäten unseres Resigionsgesetes! Wenn ihr diesen Worten des Maimonides die Worte des Versassers gegenübergesstellt: "הואת יקרה ובעות מפי אנישי כנהג' והמלאכה, seriasser, הבירושים אלו נאמרו כמועצות ודעת מפי אנישי כנהג' והמלאכה, sowerde ihr euch gestehen müssen, daß dem Herrn Frankel zusolge dem Moses teine Erklärung des schriftlichen Gesetes von Gott gegeben worden, vielsmehr die Männer der Ecclosia magna lediglich auf Grund ihrer Einsicht und Forschung das ganze schriftliche Geset nach dem Geiste ihrer überlegung und Einsicht erklärt haben, und werdet ihr zugleich

aus den Worten des Maimonides erkennen, daß es keine größere Leugsnung der mündlich tradierten Gotteslehre gebe als dies. Denn mit ganzer Entschiedenheit spricht dort Maimonides aus, daß jeder, dem eines dieser Grundprinzipien erschüttert worden, damit aus der jüdischen Glaubensgesamtheit getreten und in die Kategorie der 'המיקר ובויב בירים בירים מינים וברים, Ariom XIII. Rasch zur Mischna Sanhedrin 90, a. יבר'ה ה'ג המיעה בערובי ובו' ב'נר מעשה בערובי ובו' ב'נר מינים בערובי ובו' ב'נר מינים בערובי ובו' (Erubim 61, b. '121)

Es ist aber die Behauptung menschlichen Ursprungs der tradistionellen Gesetzerklärungen nicht nur eine den ersten Grundsätzen der jüdischen Religionslehre widerstreitende und demgemäß verwerstliche Restigionsverleugnung, sie ist auch eine durchaus oberstächliche, unwissenschaftliche Annahme, die selbst vor dem logischen Forum einer redlichen Prüfung des Inhalts der Tradition in nichts zerfällt.

Maimonides nannte uns eben unter den Geboten, deren nähere Erflärung uns durch mojaijche überlieferung vom Sinai geworben, das Schofargebot am Rojch Sajchana. Und in der Zat ift dies Gebot in ber schriftlichen Lehre durchaus nicht deutlich ausgesprochen. 3. B. M. heißt es nur: "Im siebten Monat am ersten des Monats soll euch eine Feier sein, Gedächtnis der Therna", 4. B. M. heißt es: "im fiebten Monat am ersten des Monats soll euch ein Tag der Therna sein." Richt die geringste Spur findet sich ichriftlich, daß dieses Thernablasen nur mit dem Schofar sein jolle. Wer hat hier die Meinung des Gesetzgebers über dieses Gebot enthüllen können? Bielleicht mar die Absicht des Gesetgebers, daß mit Chazozeroth, Trompeten, Posaunen (4. B. M. R. 10, B. 10.) geblasen werden jolle; wer will es leugnen, daß Pojannentone viel ansprechender fürs Ohr waren! Wie sind nun die Manner der E. m. lediglich durch ihre Einficht, "durch השנית ודעה אני מועצות ודעה ודעה ודעה אלים שנים שנים ביוויים ודעה ודעה ודעה ודעה אוויים שנים שנים ביוויים ביווים ביוויים ביווים ביוויים ביווים ביווים ביוויים ביווים ביווים ביוויים ביוויים ביוויים ביוויים ביוויים ביוויים ביוויים ביוויים ביוויים ביווים ביוויים stimmigen: Unnahme gekommen, das Gebot der Therna gerade auf Schofar zu beschränken?! Wahrlich alle Wiffenschaft und Ginficht der Welt könnten nicht aus bloß menschlicher Verstandesüberlegung eine folche Enticheidung treffen, mare dafür nicht die Überlieferung von Mofes und an Moses von Gott vorhanden, sei es nun, daß die Aberlieserung einfach die Therna des 1. des 7. Monats als Blajen des Schofars erklärte, oder die Gesera Schawa vom Jobel tradierte.

Ein Gesetz ber schriftlichen Lehre verbietet: "Es und sein Junges sollt ihr nicht an einem Tage schlachten" und hierauf lautet die ganz entschiedene Halacha, daß, wenn das Tier nicht auf die gehörige Weise, etwa durch viele oder viele geschlachtet worden, dieses Verbot nicht statt

habe. Wäre diese Bestimmung, so wie überhaupt die einzelnen Bestimmungen der Schechita nicht traditionell vom Sinai, welche "rput "gruzu", welche überlegung und Einsicht hätte eine solche Besschräntung des Verbotes herausgestügelt! Die menschliche Ansicht würde sich sicherlich schon aus Humanitätsrücksichten dafür haben eutscheiden müssen, daß, wenn überall, so gewiß hier mit einem schartigen Messer das Töten des Tieres und seines Jungen verboten sei.

Sanhedrin 64, b wird hinsichtlich des Darbringens der Kinder dem Moloch gesehrt, daß ruch zur daß, wenn einer alle seine Kinder dem Moloch gebracht, er nicht straffällig sei. Diese auch in der Mischna angedeuteie Beschränkung ist durchaus eine entschiedene, unbezweisette Halacha. Wie in aller Welt wäre es möglich, eine solche Bestimmung nach "menschlicher Einsicht" zu treffen! Enischiede doch die menschliche Einsicht sicherlich sür das Gegenteil: ist schon die Darbringung eines Kindes straffällig, um wie viel mehr die Darbringung aller seiner Kinder!!

Megilla 24, b. sehrt die Mischna: Wer die Thefillin auf seine Handlegt, der solgt der Weise Maraim oder Minim, die, wie Raschi erläustert, den Midrasch der Chachamim verachten u. s. w., die durch Gesera Schawa gelehrt, daß "zwischen den Augen" die der Fontanelle am Kindersichädet entsprechende Stelle, und "an der Hand" die untere Häste des Oberarms bedeute. Herr Frankel würde auch dieser Mischna gegenüber die Äußerung wagen, sediglich auf Grund ihrer Einsicht hätten die Chaschamim hier auf eine Gesera Schawa gesußt, die sie "renten die Chaschamim hier auf eine Gesera Schawa gesußt, die sie "renten die Etunen, würde sich damit aber einsach zu den Karaim und Minim desteunen, die ja auch nichts weiter getan, als daß sie die Tradition gesleugnet und behanptet, unsere Chachamim hätten lediglich nach ihrer Verstandesansicht Erklärungen zu dem Geseße gemacht.

Eine der Mischna Mattoth 5, b. sich anschließende unbezweiselte Halacha lehrt, daß, wenn die Zeugen erst nach der Hinrichtung des durch sie sälschlich Angeklagten ihrer Falscheit durch Hasama, durch Alibibeweis, übersührt worden, sie nicht der Todesstrase erliegen; es sei das zw. zww duchstäblich zu nehmen: wie sie beabsichtigt, nicht aber, wie sie ausgesührt, und wenn es im Text hieße waren, "Leben um Leben", so sei damit nur gesagt, sie wären nur dann todessschuldig, wenn bereits auf Grund ihrer salschen Zengenaussage das Urteil gefällt worden. Wer will nun es lengnen, daß das einfache Verständnis des Textes sür die Behauptung der Sadducäer spreche, die die sinaitische Tradition der Gesepertäuterung verwersen und sich bei ihren Gesep-

erklärungen nur auf ihre Ginsicht und Unsicht stützen, und diese Gin- und Unficht spricht allerdings völlig dafür, daß, wenn das Geset schon die Todesftrafe über Zeugen verhängt, die durch ihr falsches Zeugnis bereits ein Todes urteil über den Angeklagten herbeigeführt, obgleich das Ilrteil noch nicht vollstreckt worden, man unmöglich sagen könne, daß, wenn dieses Urteil nun bereits wirklich vollzogen und sie somit nicht nur die Berurteilung, sondern die Sinrichtung, den Tod des Unschuldigen herbeigeführt, daß dann die Zeugen frei ausgeben follen!! Es gibt da keinen anderen Weg, als zuzugestehen, daß unsere Chachamim hier einer ebenso wie der Text aus Gottes Mund vom Sinai stammenden Tradition gefolgt fein muffen. Denn ohne folche vom Gesetgeber felbst stammende Gesetzerläuterung, lediglich auf Grund des Textes, hätte man sich wahrlich nicht "במועצות ודעת,, zu einer solchen Gesetsefinition vereinigen tönnen. Denn aus dem Texte ergibt fich nur, daß, felbit wenn das Urteil nur gefällt und nicht vollzogen, die durch Alibi falich befundenen Zeugen bennoch hingerichtet werden; keineswegs aber, daß fie frei sein sollen, wenn sich ihr Alibi erst nach vollzogener Hinrichtung herausstellt. Bielmehr fpricht der einfache Syllogismus des Berftandes gegen eine solche Annahme und so auch die Worte des Textes: Leben für Leben, נפש בנפש. Text und Berftand fprechen für die saddutäische Behauptung; auch das "לאחיר,, entscheidet nichts; denn auch nach dem Tode heißt ber Berstorbene אחינם, wie "שם", להקים לאחיו שם", (כּiche רישבא, Mactoth 5), und es fann nur eine vom Sinai stammende Tradition erklärt haben, daß bas "er ciew ,, an diefer Stelle nur Berurteilung fordere, und das tent darauf hinweisen solle, daß der Verklagte noch nicht hingerichtet fein durfe; die Quelle der Halacha ist aber fein mensch= liches Gedankenprodutt, sondern Ausspruch des allmächtigen Gottes.

So ließe sich noch aus einer Masse von Beispielen nachweisen, wie schon der sachliche Inhalt der Tradition und dessen Verhältnis zum Texte der Unnahme allen wissenschaftlichen Boden versagt, als sein die traditionellen Geseperläuterungen nichts als Ergebnisse einer aus dem Texte schöpfenden, menschlichen Gedankenoperation, und wie schon der sachliche Inhalt der Tradition und dessen Verhältnis zum Texte auf eine dem Ursprung des Textes gleich berechtigte Autorität, somit auf Gott, den Autor des Gesetzs zurücksührt; ein Verhältnis, auf welches auch ind in der Einleitung zu seinem Kodex himweist. Wir haben hierauf nur hingedeutet, um zu bemerken, wie dieser moderne Sadducäismus des Herrn Frankel nicht einmal die wissenschaftliche Begründung für sich hat. Der im Judentum geheiligte Erundsat der Göttlichkeit der Tradition bernht

nicht auf diesem Nachweis. Er steht auf dem historischen Grunde, auf welchem die Göttlichkeit der Thora überhaupt bernht, die, wie schon Hilles dem Proselhten bemerklich machte, ja selbst nur von der nationalen überlieserung getragen ist (Sabbath 31, a), die serner mit ihrem "zie wur zum zum zum zum zum zum zum zhan zie des zieser mit ührem stelle Wahrhastigkeit der Träger ihrer mündlichen Tradition hinweist, welche aber die von ihnen überlieserten verwer nicht — mit Herrn Frankel — als Produkte ihrer zum zum zien als mit ihren von zien zeiten zum zien erklären, der auch nur den göttlichen Ursprung einer von ihnen als sinaitisch gegebenen tradierten Gesera Schawa bezweiselt.

So viel ift flar, alle die von Israel ausgeschiedenen Sekten, sowohl Die unter dem Namen Minim, Sadducaer, Raraim befannten, als auch die jogenannten Revlogen der Neuzeit, jie alle leugnen die jinaitische Tradition und haben fich mit diefer Lengnung von dem Bekenninis gu unserer Thora loggejagt. Allein alle diese früheren Minim haben ihren feindlichen Wegensatz zur Tradition offen zur Schau getragen, haben die überlieferung der mündlichen Lehre geradezu verlacht und fich redlich dazu befannt, daß fie von einer göttlichen überlieferung der mundlichen Beseberläuterungen nichts halten. Sätte nun Berr Frankel auch in gleich chrlicher Weise seine Unsichten ausgesprochen, und, etwa wie der Berfaffer des too top und 3. E. Reggio in seinen Anmerkungen dazu, Gift und Galle, Epott und Sohn auf die Worte unserer Beisen geworfen, ich hätte geschwiegen. Allein Berr Frankel füßt unseren Beisen die Sand, seine Ruffe find aber die Ruffe eines Teindes. Er gibt mit erheucheltem Beiligenichein vor, zur Thora einzuleiten, und in seinem Innern birgt er den Schalt, der die Beiligkeit der Thora leugnet, ihre göttliche Autori= tät in den Staub gieht und ihre Grundfäulen gertrummert. Bas bleibt übrig nach feiner Behauptung, daß alle die einzelnen, näheren Bestimîtimmungen der Wejete nichts als Menschenwert und Ergebnis mensch= licher Gedaukenoperationen seien? Worin unterscheidet er sich von dem Berjaffer des 522 537, der ja auch fast alle tradierten Befegerklärungen verworfen und auch von ihnen behauptet, fie hätten keinen anderen Ur= iprung als die Röpfe unferer Beijen? In nichts anderem, als daß der Berfasser bes too bie Erklärung unserer Beisen nicht lobend erhebt, vielmehr seinen Mund unendlich weit mit Echmähungen füllt und fie als die Meinung tächerlicher Toren und als im Widerspruch mit dem gefunben Menichenverstand zu verschreien sich bemüht. Dem Berrn Frankel fagt bieser Weg des לכל בכל הוא חולל שו, so geradezu mit Feuer und Schwert zu kommen und die Männer der Ecclesia magna als "Toren" preis zu machen. Er erhebt vielmehr die Weisheit dieser Männer himmelhoch, um dann mit heuchelndem Munde zu sagen, daß "diese tradierten Erkläsrungen von ihnen mit Einsicht und überlegung gegeben wurden" בי הבירושים האלו נאפרו בפועצות ודעת פפי אנישי בנהני. Die Wege des Herrn Frankel und des קרל בכל בכל בכל של בי אנישי בנהני Frankel und des קרל בכל בכל בכל של של נאפרו בפועצות ודעת מפי אנישי בנהני המחלבו und des לכל בכל בכל בכל המפר beide an einem Ziele. Beide seugnen den sinaitischen Ursprung der tradierten Gesegerklärungen, beide "בכר ד' בו", beide haben "das Gottes» wort verworsen", wie wir bewiesen und noch serner beweisen werden.

Und nun möchte ich mir eine Frage erlauben. Berr Frankel war Rabbiner in Dresden, ift jett Direttor eines Seminars, beffen Böglinge unter seiner Leitung die Rabbinatsstudien machen sollen, deren Augenmerk und Ziel die Tüchtigkeit in Kenntais der für die rabbinische Pragis fanktionierten Kodizes, Schulchan Arnch, ift, die alle bestimmt find, einmal Rabbiner und Lehrer des Gesetzes zu werden, nachdem sie die Rabbi= natsautorisation erlangt haben werden. Da nun Berr Frankel leugnet, daß die Erklärungen der Thora vom Sinai von Gott stammen, wir aber als Bekenner des traditionellen Judentums uns zu dem Cape des Maimonides bekennen, demzufolge derjenige, dem dieser Grundsat erschüttert ift, בישנתקלקל לאדם יכוד וה, damit aus der jüdischen Gesamtheit getreten ist und daß jüdische Grundprinzip verleugnet hat, יצא מן הכלל וכפר בעיקר; Da eine fernere ausdrückliche Gesetzesbestimmung ist, im Jorch Deah A. 119 § 7, (einem Coder, deffen Inhalt jedem Rabbiner und Gesetzestehrer in Israel zur Norm der Entscheidung bient), daß, wer an die Worte der Rabbinen nicht glaubt, gang fo wenig religiojes Vertrauen wie ein Gogendiener und öffentlicher Cabbathichander beaufpruchen darf; demgemäß 3. B. wenn der Verfaffer dieser Hodogetit in die Mischna, etwa ein Schochet und Bodet fein wollte, kein gewiffenhafter Jude ihn als folchen annehmen, noch fich auf feine Sandlungen und Erklärungen in der Schechita und Bedika verlaffen, noch nach den Vorschriften des Schulchan Aruch bei ihm speisen durfte; wie foll man sich nun auf die Zengnisse und Rabbinatsautorifation verlaffen dürfen, die er einft den Böglingen feines Seminars erteilen wird? Wenn er der Meister ist, der seine Schüter mit ben "bojen Baffern" trantt und ihre Ansichten in Betreff der erften Grundprinzipien des Religionsgesches verdirbt, was foll man von den Jüngern erwarten, die ihren Beift an seinen Lehren gebildet? Wenn der Leiter und Salter strauchelt, wie foll nicht der Geleitete und Gehaltene fallen?

3ch bedauere euch, ihr Sohne meines Bolfes, bedauere euere Eltern und Freunde! Man schieft euch in diese Anstalt in dem Berirauen, daß ihr dort zu Gesetheslehrern in Israel herangebildet werdet, und ihr tehrt zu euren Eltern beim voller Irrlehren und Apitorffim-Grundfaten, wenn ihr eben treue Schüler eines euch irre führenden Lehrers Frankel gewesen. Offnet doch selbst eure Hugen, so werdet ihr erkennen, daß unser ganges Religionsgesetz teinen Salt und teinen Stand ohne bas Grundpringip hat: daß die nauen ber , daß die Erklärungen ber Mizwoth von Gott dem Mofes ebenjo wie die Mizwoth felbst überliefert, und ebenso auch die dreizehn Interpretationsregeln (über welche wir noch ausführlicher reden werden) finaitische überlieferungen find. Wer 3. B. nicht glaubt, daß ebenso wie Gott uns in der schriftlichen Lehre die Mila geboten, ebenso Gott uns mundlich die Beria geboten, dem wird es durchaus nichts nügen, wenn er ftatt beffen fagte, die Männer der E. m. oder ihre Vorgänger hätten dies "במועצות ודעת,, mit überlegung und Einsicht also vereinbart. Alle Beisheit und überlegung, alle natürlidje, menschliche Ginficht nügen nichts, dies durch Berftandesurteil festguftellen und "himmlische Exterminationsftrafe", ברת בידי שמים, über den ohne Beria vollzogen! zu verhängen, der die Mila 2Ber unsern Chachamim die Befugnis zu der Gestattung erteilt, die Peria selbst am Sabbath vorzunehmen, wenn diese Beria nichts als das Resultat ihrer eigenen, menschlichen Teststellung ift? Ift dies nicht eine wahre Lächerlichkeit und ein Gespötttreiben mit dem gesunden Menschenverftand? (Eiche Tofaphoth Jebamoth 71, b. וכי ה לא ניתנה וכו .Der Ber= faffer des och or, der ebenfalts die Göttlichkeit der tradierten Gefeterklärungen leugnet, macht sich daber auch wirklich tonseguent über die Peria luftig. Seht ebenfo das Sabbathgebot! Die einzelnen Sabbath= gesetze "hängen", wie der rabbinische Ausdruck ist, "an einem Haar". Der bloße Berftand vermag mahrlich nicht nor und aget ben gu verhängen, der nie aus dem kieft, oder der in gang gemütlicher, häuslicher Sabbathruhe zwei Buchstaben ichreibt, oder etwas Nederleichtes vier Ellen in 7", trägt u. dgl. m. Ohne göttliche Tradition würde der Berftand fich vielmehr dafür entscheiden, daß nur wirklich mühsame, schwere Tätigkeiten, wie Steine tragen, Solz hacken, oder fonst werktätige Arbeit unter dem Begriff der am Sabbath verbotenen Melacha zu verstehen sei. Rach eures Meisters Lehre nun, daß die einzelnen Gefeterklärungen nicht von Gott, sondern von den Männern der Ecclesia magna stammen, wer in aller Wett wird ench nun folgen und fich heutgutage vor dem Lefen des ans dem bem Kirciben Schreiben

zweier Buchstaben, vor dem Tragen leichter Dinge in '377 und ähnlichem am Cabbath hüten, da bergleichen Tätigkeiten dem gewöhnlichen Berstande keineswegs als am Sabbath verbotene Arbeit erscheinen und diese Tätigkeiten auch in dem ichriftlichen Gesetsworte keineswegs ausdructlich verboten find? Wer in aller Welt wird euch glauben, daß man dadurch Erterminations und Steinigungstodesstrafe verwirft? Etwa weil euer Meister zum überfluß unseren Chachamim ein lobendes Zeugnis ausgestellt und von ihnen gerühmt, daß fie die Gebote במועצות ודעת erklärt? Wer unter allen Traditionsleugnern wird folcher Zumutung eures Meisters nicht mit Hohnlachen begegnen! Fragt doch den berühmten Redafteur einer weltbefannten Zeitung des Judentums, der bereits von fünfzehn Jahren den Begriff der am Sabbath verbotenen Melacha durch anstrengende Körperarbeit definiert, und resolviert hat, daß es demgemäß jedermann ein leichtes fei, fich felbst zu fagen, was für ihn eine Melacha fei (weshalb man denn dazu nach feiner Meinung weder ber Mischna, noch der Gemara, noch der Silchoth Sabbath bedürfe); (weshalb man denn auch baden und tochen durfe am Sabbath, vor allem, wenn es die Festseier des Sabbaths bezweckt), - und er ist mit allem diefen auf feinem Standpuntt nur fonjequent, da er auch die Göttlichfeit der mündlichen Gesetsestradition leugnet, - fragt ihn doch einmal, ob er jett, mo er aus den Worten eures Berrn und Meisters Frankel fieht, daß auch euer Meister die Göttlichkeit der mundlichen Gesetzes tradition leugnet, und dieselbe nur als menschliches Werk der Männer ber E. m. lehrt, fragt ihn doch einmal, ob er etwa dadurch fich zur Underung seiner Unsichten veranlagt seben dürfte, weil - euer Meister der Beisheit unferer Beifen ein fo rühmendes Zeugnis ausstellt und lehrt, daß fie die Erklärung der Migwoth במועצות ודעת, mit überlegung und Ginficht geschaffen ?! Und wenn nun biefer Redakteur euren Meister früge, welche Weisheit, überlegung und Ginficht es denn verrate, die Thora in einer Beije zu erklären, daß dadurch das ganze menschliche Leben verkummert werbe, daß fie jogar das leichte Rochen eines Gies am Cabbath als unter Extermination und Steinigungstod verbotene Melacha gelehrt? Db es nicht eine weit größere, verständigere Beisheit gewesen ware, den Text nach dem einfachen Wortverstande dahin zu ertlären, daß unter Melacha nur eine anstrengende Arbeit, wie Teldarbeit und ähnliches, zu verstehen wäre? Gilt nicht ihnen, den Weisen, setbst der Sat auch er also euren Meister früge, was würde er ihm antworten, ohne ein spöttisches Lächeln besürchten zu muffen?

Bielleicht würde euer Meister also antworten:

"Mein Freund! Ich glaube ebensowenig als du, daß die traditio= nellen Gesetstfärungen vom Sinai stammen. Mir wie dir sind die nur menschlichen Ursprungs und es ist nicht das geringste Göttliche an ihnen. Gleichwohl siehst du wie der Glaube an die Göttlichkeit der Tradi= tion noch in manchen Gemütern unseres Bolfes jo fest wurzelt, daß sie gu Märtyrern für diesen Glauben werden. Darum ift es nicht flug mit anfturmender Gewalt auf einmal einen Glauben entwurzeln zu wollen, der Jahrhunderte lang in den Gemütern Burgel gefaßt. Da mußten wir auf ftarrfinnigen Widerstand von diesen Bartnäckigen uns gefaßt machen. Der tluge Reologe tommt "במועצות ודעת,, mit feiner überlegung und Borficht, fpricht nach ihrem Ginne, schmähet auf die Zadulim, rühmt himmelhoch die Weisheit der Uniche Aneiseth Saggedola; dadurch ge= winnt er ihr Dhr und ihr. Herz, bis fie nach und nach fich felbst mit ihrem natürlichen Berstande sagen: "waren die Männer der großen "Berjammlung die Weisen, die die Gebote der Thora erklärt haben, jo "haben fie dies nur nach dem Standpunft ihrer Zeit und ihrer Berhalt-"nisse vermocht, und warum sollen wir ihnen nun nachstehen, warum "nicht ihren Sußtapfen folgen und auch unsererseits mit unserer Ginsicht "die Gebote der Thora nach dem Standpunkt unserer Zeit und unserer "Berhältniffe erklaren?!" Go erreichen wir unfern 3med auf friedlichem Wege, und es wird "Friede in Israel".

So würde er vielleicht dem Zeitungsredakteur und allen Gesinnungsgenoffen, die gleich ihm die Göttlichkeit der Tradition leugnen, gesallen und sie würden ihn nicht mit ironischem, sondern mit beifälligem Lächeln begrüßen.

Wir aber, die wir ohne Winkelzüge an die Göttlichkeit der traditionellen Gesetzerklärungen vom Sinai glauben, wir sagen eurem Meister, daß seine Grundzüge ihn aus dem Verbande des Judentums ausscheiden und ihm keinen Anteil sassen in der Gemeinsamkeit mit Israel.

Ihr aber, Jünglinge meines Boltes, seid ihr noch reinen Sinnes, so lernt nichts von diesen Künsten, die Söhne eures Boltes mit glatter Lippe zu täuschen und ihnen ihr Herz unter listiger Berschleierung zu stehlen, die Beisheit unserer Beisen himmelhoch zu preisen und eben damit die uns als göttlichen Ursprungs vom Sinai stammende Tradition zu menschlicher Ersindung herabzuwürdigen.

T.

Wie sehr Herrn Frankel alle traditionellen Gesetzeserklärungen nur menschlichen Ursprungs sind und es sür ihn außer der zuzum, außer der schriftlichen Lehre, kein von Gott stammendes Gesetzeswort gibt, das tritt in noch eklatanterer Weise in seiner Behandlung der zuch auch zutage.

Er schreibt eine Hodegetit zur Mischna in Usum Tironum. Bestanntlich einen der wesentlichen charafteristischen Bestandteile derselben bilden die vom Talmud speziell nacht dern Achanden Halachoth. Es sind dies befanntlich diesenigen Halachoth, die nur als dem Moses am Sinai mündlich von Gott überlieserten Gesetzbestimmungen dastehen, sür die sich nicht einmal eine unemotechnische Anfnüpsung an das Schristsliche sindet, und die daher werden deren Koelespapsung genannt werden.

Bas lehrt nun Herr Frankel seine Schüler über diesen, für die Charafteristit der Mischna so wesentlichen Teil? Was gibt er ihnen als Anleitung jum Berftandnis und zur Burdigung Diefer halachischen Rategorie? Richts, buchstäblich nichts, als was wir hier buchftablich hersegen. (Seite 20.) ומלבד ההלכות אשר יצאו ממדרש המקרא ומן המדות הנזכרות נמצאות עוד הלכות אשר אי אפשר לעמוד על מעמן, והן מקובלות ונקראות הלכה למשה מסיני. ובמשנה מצינו ב' פעמים הלכה למשה מסיני (פאה ב' ו', ירים ד' ג'.) ולפעמים נאמר סתם הלכה (יבמות ח' ג'. נזיר ז' ד'.), והכוונה ג"כ לפי הש"ם על הלכה למשה מסיני וכגמרא נמצא הרכה פעמים הלכה למיטה מסיני, והרמכם בהקדמתו לם' זרעים מכיא הרכה מקומות שנאמר כהם הל"מ' ועוד יש להוםיף עליהם. ובענין הלכה למשה מסיני עיו' רא"שה' מקואות סי' א' וו'ל: אומר ר"י שלא מצינו בשום מקום הל"מ בפכול מקוה ואם ישנו כשום מקום יש לפרשו במו הל"מ עמון ומואב מעשרון מעשר עני בשביעית (ירים ד' ג'.) שאינה אלא כלומר דבר ברור כהלבה למשה מסיני וכן כל באמת הלכה היא שאומר בש"ם גבי מילי דרבנן כההיא דפ'ק דשכת (יא): לא יקרא לאור הגר וגו' ומפרש ר"ת התם כל כאמת הלכה כתוב בירושלמי הלכה למשה מסיני א'ע'ג דאיכור לאור הגר מדרבגן אלא דבר ברור כהלכה למשה מסיני גאמר ע"כ. ויש להביא ראייה ברורה לזה מהא דאיתא כתוספתא פאה פ"ג על פלוגהא דכ"ש וכ'ה שם פ'ו מ"ב וו"ל אמר ר' אילעי וכו' וכו' הן הן הדברים שנאמרו לו למשה כסיני (והוכא בר"ש שם כשנוי מעטא והיאך שייך לוטר על פירוש בפלוגתא דכ"ש וכ"ה שהוא הל"מ אם לא כדכרי הרא'ש שהוא דבר כהור כאילו נאמר למשה מסיני. והגראה עוד שלפעמים קראו הלכה ישנה אשר נתפשמה מימים ושנים קרמוניות בישראל ונשתקע שם של באמת אמרו. Wit bicjer אומרם בשם הל"מ, ומזה הענין הם רוב הלכות של באמת אמרו.

Worten lehrt somit Berr Frankel seine Schüler, daß alle traditionellen Salachoth, für welche fich teine Begründung im Texte findet, und die im Talmud Halacha le mosche missinai genannt werden, keineswegs von Gott bem Mofes auf dem Sinai gegeben feien, fondern ent= weder nur folche Salachoth bedeuten, die jo gewiß find, als wären fie dem Mofes vom Sinai geworden, oder überhaupt aus alter Zeit stammende Salachoth find, deren Urheber in Bergeffenheit geraten. Bollte Berr Frankel Dies feine Schüler nicht tehren, jo hätte er jagen müjjen: ומלכד ההלכות אשר יצאו ממדרש המקרא ומן המדות חנוכרות נמצאות עוד הלכות אשר אין להם רמז במקרא והן מקובלות מפי הגבורה למשה מביני ונמצאות עוד איוה הלכות שהן מיעוטי רק ממיט ה'ל'מ ממיט רק הנקראות ג"כ הלכה למשה מסיני אשר המה אינם ה'ל'מ ממיט רק ידברים ברורים כהלכה למשה מסיני: er hätte fagen muffen, daß es außer den durch Midrasch und Midoth im Text zu begründenden Halachoth, noch sehr viele Salachoth gebe, für welche es keine solche Begründung im Texte gibt, die vielmehr nur mündliche überlieferung von Gott an -Mofes vom Sinai find und daher ganz eigentlich הלכה למיטה מסיני genannt werden, daß es aber auch noch eine fehr fleine Angahl Salachoth gebe, welche auch z'in genannt werden, für welche aber diese Bezeichnung nur in uneigentlicher Bedentung gemeint sei und nur sagen wolle, fie feien fo gewiß, als ob fie b'da maren, und zur Erläuterung diefer wenigen Ausnahmsfälle hatte er die Worte des w'r Silch. Mitwaoth zitieren muffen. So aber Hern Frantel nicht. Daß es wirkliche הלכה למשה מסיני, wirtliche von Gott dem Moses tradierte mündliche Halachoth gebe, ja, daß, bis auf ein paar Husnahmsfälle, alle im Talmud ermähnten הלים in diesem buchstäblichen Ginne: אנים הלכה למשה מסיני verstehen seien, davon lehrt fein Buch seine Schüler tein Sterbens= wörtchen. Er weist fie zum Berftandnis, mas z'in fei, einfach auf Rosch אַנוֹלָה. Mitw. hin — !הל"מ עיין ר'א"ש הלכ' מקואות! — ובענין ה'ל"מ עיין ר'א"ש הלכ' Hatacha lemosche missinai bedeute, siehe Rosch Hild. Mitw.!" Damit haben feine Lefer und Schüler die Anweifung, das, mas R. Afcher nur zur Erläuterung einiger weniger Ausnahmsfälle gesagt, als beffen Unficht von z'in überhaupt anzusehen, als lehrte diese bedeutende rabbinische Autorität, alle p'h'a im Talmud seien keineswegs von Gott dem Mofes gewordene Traditionen, seien nur einfach: sehr sichere un= bezweiselte Halachoth!

Mit dieser seiner Lehre von dem nur menschlichen Ursprunge aller הלכה למשה מסיני im Talmud hätte sich aber wiederum Herr Frankel in entschiedenen Gegensatz zu allem was nur als Autorität nnd Wahrheit bisher im rabbinischen Judentum galt, gesetzt, und wäre auch damit wiederum in die Kategorie der Traditionslengner getreten. Der Traditionslengner — auch damit wiederum in die Kategorie der Traditionslengner getreten. Der Traditionslengner — auch der eleugnet ja nicht, daß es überall eine Tradition in Israel gegeben; Tradition liegt ja auf jedem Blatte des Talmuds vor. Aber er lengnet den göttlichen Ursprung der Tradition, leugnet, daß Gott anßer der schriftlichen Lehre irgend noch nähere Bestimmungen und Erläuterungen seiner Gesetze dem Moses zur mündlichen Weiterübersieferung offenbart habe, behauptet, daß, was als mündliche Tradition im Talmud vorkommt, eitel Menschenwerk, und der angeblich göttliche Ursprung derselben eitel Trug und Täuschung sei; und mit diesem Traditionsleugner hat sich die Hodegetif auf einen Standpunkt gestellt.

Daß Herr Frankel mit diesem seinem Verständnis der r'h mirkstich im völlig verneinenden Gegensatzum Talmud und zu allen dessen bisherigen Kommentatoren und Epitomatoren sich besindet, das bedürste wahrlich, für den auch nur einigermaßen dieses Schrifttums Kundigen, keines Beweises. Daß Chachamim, Gaonim und Rabbanim, daß die ganze rabbinische Vergangenheit unter r'h wirtlich Habanim, daß die mosche missinai verstanden, dies liegt überall in ihren Schriften zu Tage. Bei dem heutigen Stande der Wissenschaft und bei der so naiv kindlichen Keckscheit, mit welcher Herr Frankel sein: — 'a' u' r'u' r'' u' r'' u' r'' e'n siesenschen, scheinen uns doch einige Belege nicht unnützu sein. Wir geben sie, wie sie uns zu Händen kommen.

Ist nicht is der Versasser ver Mischna, eben jenes Werkes, zu dessen Verständnis Herr Frankel eine Anleitung geben witl? Kun wohl, eben dieser zusche Chnlin 85, b. neuwunt akar und zusch dehr Ere kier Erhrt Chnlin 85, b. neuwunten zusch dehr zusch der zusch dehr des der zusch des der die der die kant der niegends im schriftlichen Gesetzesworte das geringste über die Art und Weise sinden, wie wir die zum Essen bestimmten Tiere schlachten sollen, so lehrt dies, daß Woses diese näheren Bestimmungen mündlich von Gott geboten erhalten, und das sind eben die von Kott geboten erhalten, und das sind eben die 5. B. M. K. 12, Chulin 85, b. Joma 75, b. (Siehe auch Maim. Hilch.

Schechita I, 4.) Herr Frankel, dem nun alle diese Halachoth nichts weiter als unbestrittene Halachoth menschlichen Ursprungs sind, wie konnte er, der doch nur naue zur zu schreiben vorgibt, so des Mischens-Autors unzweidentige Lehre verlengnen, der ausdrücklich gelehrt: 'izi naue unzweidentige Lehre verlengnen, der ausdrücklich gelehrt: 'N. Aschen zitiert selbst den diese Worte Rabbis, mit welcher Stirn wagte es denn Herr Frankel die Worte desselben aus Hilch. Mikw., die nur von dem allers geringsten Teil der Halachoth, die wirklich nur part sind, gelten, so dahinzustellen, als ob nach R. Aschen nicht eine der Halachoth, die wirklich worden Woses gegeben wäre!

Es bedarf ja nur wirtlich eines Blicks in האי מקואות, um sofort die Unwahrheit der mit diesem Zitat beabsichtigten Täuschung auf der Stelle einzusehen. Ausbrücklich jagt ja R. Afcher in der vom Berfaffer felbst gitierten und ausgezogenen Stelle: daß, wenn fich bin-ה'ל'מ irgend der Lusdruck בכול מקוה irgend der Lusdruck ה'ל'מ fande, diefer Ausdruck da eben jo zu erklaren mare, wie m'in bei ם ש שנו ש באמת אמרו ההון רואה שוני ש ווי ניוא באמת אמרו ההון רואה שוני ש ווי ניוא עמון ומואב עו ל. א. עמון ומואב jonft diefer Ausdruck im Talmud bei Bestimmungen derabbanan tommt! Es hebt dort ausdrücklich R. Afcher diese speziellen me= nigen Fälle hervor, es ift ihm aber nie eingefallen, dies von all den Balachoth zu erklären, die im Zalinud הלכה למיטה מביני genannt werden. Bielmehr jagt ja fein Ausdruck felbst, daß es notwendig wirkliche מסיני מסיני geben muffe, gang jo wie es 3. B. in Sota 4, b. heißt: יום בו גבות הרוח כאלו עובד ע'ד und ähnliches, welches boch ficher= lich nicht buchstäblich gemeint ift, als ob der Hochmütige gleich dem "" hingerichtet würde, jedenfalls aber doch voraussett, daß es einen wirklichen y'y gibt, der הייב בקילה ift: ebenjo fest die Erklärung des Rojch notwendig voraus, daß es doch auch wirkliche 'z'?'n gebe, von Gott dem Moses mündlich übergebene Halachoth, für welche es keine Unbeutung in der schriftlichen Lehre gibt. Das ist ja jedem einigermaßen Rundigen flar.

In seinen R. G. A. XVI. tesen wir baher auch von demsselben wir. "Hinsichtlich deiner Anfrage: woher uns die Bestims, mung stamme, daß man erst mit zurückgesegtem dreizehnten Lebenss, jahr und nicht stüher für übertretungen strasbar werde? Wisse, daß "dies wir achen dem Achen sein sit u. s. w. denn alle Maß- und Größenbestims, mungen für resigionsgesetzliche Berhättnisse sind dem Moses münds, "tich gegeben worden, zw. z.

Rajchi, Chulin 12, a. '131 noo 77 fommt nach einer Unsicht zu dem Resultat, daß, wenn wir der Majoritätsregel selbst da folgen, wo Die Untersuchung möglich, dies sich nicht aus der Schrift erweisen laffe, fondern הלכה למשה מביני fei; gang dasselbe lehrt nun aber auch רא"ש zur Stelle, fiehe baf., und ift auch daraus evident, daß es dem R. Aicher sehr wohl wirkliche Halachoth le mosche missinai gebe. Ja, der gangen talmudischen Diskuffion Chulin 11. über die Majoritätsregel liegt die Tatjache zu Grunde, daß es mit anzam in gleicher Dignität und in gleich göttlichem Ursprunge stehende מביני aibt. Der פרה אדומה, עגלה ערופה, אלו', שמודת עצם בפכח, רושא של עולה ganze aus und שעיר משחלה zu deduzierende Beweiß beruht ja darauf, daß joujt die Hirnhaut oder der Rückenmarkstrang hinsichtlich urterjucht werden muffen, Berletingen, deren ares Charatter und ja nur burch 2'5'a ohne die geringste schriftliche Andeutung befannt ist. Berftunde der Talmud unter seinem מלו מסנה שנאמרו למשה למשה אלו שמנה עשר שרפות שנאמרו למשה (Chulin 42, a.) mit Herrn Frankel nichts weiter als: "eine הרב בהרה, als ob es dem Mojdeh gejagt mare, nicht aber wirklich von Gott, dem Gesetzgeber der Thora, zur näheren Erläuterung seines Gesetzes dem Moses gegebene und sosort bei dem schriftlich gegebenen Gesetze vorausgesette Halacha, so mare ja die gange talmudische Teduktion eine mahre Rinderei, fo wären ja alle die zur Beweisführung herbeigebrachten Gebote der Thora völlig ohne Beweistraft, da ja - nach Herrn Frankel bie שריבות ניקב לרום של מוח ופסיקת חוט השדרה für bie Thora gar feine Beltung haben und erft späteren Ursprungs menschlicher Erfindung find. Aus diefer gangen Deduktion ift es durchaus evident, daß es dem Talmud wenigstens mit feinem 2'5'n völlig heiliger Eruft ift, und bem Talmud zufolge die ה'לש der שריבות von Gott dem Mojes gleich= zeitig mit dem schriftlich gegebenen Gesetze: (2. B. M. R. 22.) "ובשר בשדה שרפה לא האכלו", zur näheren Erfäuterung desjelben münd lich gegeben worden. Der Herr Frankel teilt freilich nicht die talmudische שמנה עישרה שריפות Mnficht. Nach der Lehre seiner Hodegetit wären die שמנה עישרה בריפות nicht göttliche Salachoth, wären nur gang entschiedene Bestimmungen menschlichen Ursprungs, oder etwa "atte Halachoth vergessenen Urfprungs"; aber הלבה למשה מביני nach bem alten, beschränkten, tal= mudischen Begriffe - Gott behüte! Es könnte uns nun freilich gang gleichgültig sein, welche Ansicht Berr Frankel von den השכנה עישרה שריפות hätte, wenn er nur Hodegetika schriebe, und nicht auch - tros solcher Unsichten und Grundsätze — junge Leute heranbildete, die einst מורי הוראה בישראל jein jollen!!

Mit der Anficht, daß daß ה'ל'מ in dem Sage: עמון ומואב מעשרין מ"ע בישביעית unr in uneigentlichem Sinne zu verftehen fei, fteht Rofch nicht vereinzelt da. m'r'n Jadajim IV, 3 und Bartenora das. erklären dies ebenso, und wer könnte ihnen darum die Meinung andichten, als wären fie hinfichtlich aller b'b'n, die im Talmud vortämen, der Unficht, daß diefer Ausdruck nicht im eigentlichen Sinne zu nehmen wäre! In der Mischna Orla III Ende heißt es: "הערלה הלכה,, und in Beziehung hierauf differieren Kidduschin 38, b. die Unsichten, ob dies "הלכה", als סלכה מדרבנן Der letteren Unficht wird הלכה מדרבנן ober als אילים entgegengehalten, warum denn bei בפק ערלה בח"ל eine größere Borficht vorgeschrieben sei, als bei ecker und erläutert Raschi diesen Ginwurf: "Wenn Drla außer Palästina nur בברי סופרים und nicht הלכה למשה wäre, warum wäre die gesetzliche Vorschrift hinsichtlich vielger als hinfichtlich ... Comit ift es klar, daß der Anficht, welcher ערלה בח"ל Saladia le mosche missinai ift, כש damit שולווט דאורייתא wäre. In der Tat löft auch der Talmud darauf den Ginwurf gegen diefe Unficht, warum denn מותר בח"ל מותר ift, mit den שסרוכוו: בר נאמרה (הלכה למשה רשי) ספיקה מותר ודאי אסור. (Derfelbe Einwurf gegen die Ausicht bur ert ein geruschalmi Drla III erhoben nud in gleicher Weise gelöst: (בשעה שניתנה הלכה כך ניתנה.) Hier ist wieder evident, daß dem Talmud ה'ל'מ mit האררי' דאורי völlig gleichstehende, bereits durch Moses überlieferte sinaitische Tradition sei. Bartenora erläutert das Orla nota Orla III als ה'לים הלכה סיום הלכה zitiert auch denselben Einwurf des Talmuds und beffen Löfung. Dbgleich beide ja das ה'ל'מ bei ממון ומואב מעשרין als uneigentlich ertlärt, fo ist es doch weder ihnen, noch irgend einem Traditionsgläubigen in den Sinn gefommen, deshalb alle הלכה למשה מסיני in uneigentlichem Sinne zu verstehen.

Daß es Raschi, den wir eben zitiert, mit dem wir am arten kam ernsthaftester Ernst sei, dassür verweisen wir noch außer den zahlreichen sonstigen Stellen auf Sucka 28, a. '121 מונה הדלכתא נינהו וכו' אמר רבה הילכתא נינהו וכו' אמר הבה הילכתא נינהו וכו' אמר אמר הבה הילכתא לינהו וכו' אמר אמר מונה לפינה וכו' אמר אמר אמר צפריומול של של לפינה וכו' אמר אמר מונה לימ למונה ביי וכו' אמר אמר של לפינה וכו' אמר אמר מונה לימ למינה של למינה בא הקסות אמר של מונה של מונה של למינה של למינה מביני לפינה אמרונול למינה מביני לפינה אמרונול למינה מביני לפינה לפינה אמרונול לפינה אמרונול לפינה של לפינה לפינה לפינה לפינה אמרונול לפינה אמרונול לפינה אמרונול לפינה לפינה

Sucho 44, a. handelt es sich um den gesetzlichen Charafter der am Suckothfeste. R. Jochanan follte gelehrt haben, es fei mer ביאים, eine Institution des Propheten. Dem wird ein anderer Husfprud desfelben R. Jochanan entgegengehalten, demzufolge eine שמיני מסיני שמיפ. Diefer Widerspruch wird zu lösen versucht, daß beides mahr sei, שבהוב וחורו ויכרום, es sei sinaitische Halacha an Moses gewesen, sei im babylonischen Eril vergessen, und sodann von ben letten Propheten wieder neu begründet worden, und ichließlich also gelöft, daß ערבה במקדש finaitijche Halacha an Mojes und ביבורין prophetische Institution sei. Daß hier z'ha nur wirkliche schon von Mofes tradierte Salacha gemeint sein fann, springt in die Augen. Dasfelbe ergibt fich auch das. aus dem Ginwurf gegen 727 's Unficht, nach R. Jochanan 2/3/1 und auch hier ist es buchstäblich sinaitische Halacha, wie הוא דצור fiehe Sebachim 110, D. Rafchi 'ערבה או ד'ה הא דצור וו. j. w. מוכפול "ש מוספול היש איטתמיטתיה ב"ד ע. ה'ה שיטתמיטתיה בורף מוכף מער אור אייטתמיטתיה עד מונים בער אור אייטתמיטתיה מונים אורים בער אורים בער אורים בער היא היא אורים בער הי Mischna das. אומד ה'ה ה'א אומד j. w. Darum erläutert auch Maimonides, Mifdna=Rommentar Eucha IV. Gude: ניבוך המים בחג ה'לים ויים לו רמוים נסתרים בתורה ואותן ישאינן מאמינין בתורה שבעל פה אינן מאמינין בניסוך המים ולפיכך כשניכך זה דמים על רגליו וכו' לפי שהיה צדוקי ישאינו מאמין בניסוך המים am Suckothfeste ist המים, und hat nur verborgene Undeutungen in der Thora und diejenigen, die nicht an die Göttlichkeit der munblichen Lehre glauben, glauben auch nicht an ביבוך המים, weshalb bas gange Bolt ben, ber bas Baffer fich auf die Ruge gog, mit feinen Ethrogim warf, weil er ein Sadducaer mar und als folder nicht an ניסוך המים glaubte." Der mußte blind fein, der hier nicht erfennen wollte, daß unter B'ha wirkliche finaitijche Tradition an Mojes verftanben ift. Siehe 'א ים ב'ב בים לרפב'ם ש' א Romment. אות ג', ועס die Bemerkung, daß werb verborgene Andentungen in der Thora habe, dahin erläutert wird, daß, wenn diese Andentungen offenbar wären, es einfach דמורי oder הורה genannt würde, jo aber zu den Halachoth gehört, Die, nach Maim. Gint. zum Mijdmakomm. "jo aus Mosis Mund empfangen wurden, wie fie ihm Gott geboten hatte" הב"ה. אותם הב"ה. Siehe auch Moed Raton 3, b. und 4, a. wo es evident ift, daß עישר נשיעות, die immer zusammen mit ערבה und ניסוך המים als הל'מ aufgeführt werden, jowohl nach 98. Alfiba, ber fie aus der Schrift herleitet, als nach R. Ismael, dem fie Balacha find, jedenjalls 'דאודי find. Siehe Thojaphoth daj. 4, מישי ה' דאודי jedenjalls אידי האלא אמר ד' אישי ה'.

וקא דייק ר'ג מה שייכא תוספ' שביעית גבי ניסוך המים שניתנו למשה גבי הדדי דכבל מקום שונה הני שלשה כיחד דכך ניתנו אלא ודאי למילף סמכינהו Wir jind mahrlich neugierig, mit welchen Gloffen jolche Stellen in bem Seminar gu Breslau, unter Leitung bes Berfaffers biefer Hodogetif gelernt werben! Der etwa Stellen wie Themura 16, b. וא אבר ה"ל ארבעה נתני להן ע. ז. ש. ז. אבר ה"ל ארבעה נתני להן ע. ז. ז. ע. ז. ע. ז. ווי. ז. אוכר אדת נתני להן siche baselbst Raschi und Thosaphoth und darauf Maimonides Silch. צפאוופ אַמחווווולס. IV. 1: משה רבינו נשמעו משה אלו כולם מפי משה בינו נשמעו gar Stellen wie Rafir 29, a. zur Mischna האיש מדיר את בנו בנויד, wo ber Talmud es gang in ber Ordnung findet, daß, wenn bieje Bestimmung, für welche sich nicht die leifeste Spur einer Andeutung in der Schrift finden läßt, "Salacha" ift, auf Grund diefer Salacha ≥inge geichehen, die jonit als אכילה נבילה, הולין לעורה, הקפה ent= וֹלוֹנית שוֹבורי דאורייתא mären! — Moed Raton 5, a: הא מקמי דליתי und Thojaphoth daj. wo, wie Thoja= photh fich ausdrücken, es evident ift, daß דרבה דברים דקים לן דאבורין מן התורה דלא כתיב בקרא אלא בהלכה עד דאתא יחוקאל. Dbgleid) bas bort besprochene wir grief in der Tat nur derabbanan ist (siehe Nidda 57, a. Baba bathra 147, a.), jo ist doch die Tatsache dort erwiesen, daß es viele, in der Schrift weder ausgesprochene noch angedeutete Halachoth gibt, die nichts als finaitische, von Gott dem Moses gewordene mundliche Tradition find.

Ja, nach dem Jeruschalmi Pea II. 4 und Chagiga I. Ende haben wir nicht nur solche Halachoth, die im Talmud ausdrücklich 'ata genannt werden, sondern jede Salacha, die als unbestrittene Geset= bestimmung auftritt, ohne daß wir deren Ableitung oder Begrun= bung in der Schrift tennen — אם באת הלכה תחת ידיך ואין אתה יודע als dem Mojes vom Sinai gewordene Tradition anzuerkennen, "denn gar viele Galachoth find dem Mofes am Sinai gesagt worden und alle sind mit in der Mischna enthalten", "" במשנה במשנה בכיני וכולהון משוקעות במשנה! Siehe baf. in bem Mommentar הקדבן בקב. Sehen wir 3. B. Rabbas Sat, Sanhedrin הורג את הגוסס (obgleid) הכל מודים כהורג את הטריפה שהוא פטור 78, מ ישמים הייב obichon הוב ניבבים למיהה und felbft nach der Unnahme, daß היה הבידש) einen Satz, der in der Mijdma Mackoth I, Mijdma 10, implicite enthalten ift (fiehe saz daf.). Es ift dies ein Cat, mofür uns nicht nur feine Ableitung und fein Motiv gegeben ift, insbejondere nach R. 3. b. Bethira, dem felbst die Zerstörung von als Mord gilt, sondern dem vielmehr die natürliche Analogie

von zir war nicht widerspricht. Stünde nun dieser Sat nicht durch wirkliche sinaitische Tradition an Moses ebenso fest wie das schriftliche nor non non, wie follte Chulin 11, a, eben auf Grund Diefes Sabes aus הורג את הנפש die Regel des erfahrungsmäßigen Majoritäts-ומונות בליתא קמן) erwiesen werden! Bielleicht ware in der Tat הורג את המריבה חייב. Die Unalogie mit גוכם fpräche ja dafür und, למיתה שם und bennod, הורג את הגוכם חייב dennod, הורג את הגוכם חייב dennod, הורג את הגוכם למיתה im Gegenteil aus הורג את הנפיט עם erweisen, daß nicht אולינן בתר רובא! Es gibt somit feinen anderen Weg, als mit dem obigen Teruschalmi gu fagen: die Halacha בשור בשור ift eine jener Halachoth, für welche wir feine motivierende Ableitung fennen (שאין אנו יודעין מה שיבה), die wir aber eben darum für nichts anderes halten dürfen (אל תבלינה) מובר אחר (לדבר אחר) als, daß jie zu den Salachoth gehöre שנאמרו למשה מפיני, die dem Mofes mündlich vom Sinai gejagt wurden. Wenn wir nun nach dem Jeruschalmi selbst jotche Salachoth, von denen weder in der Mijchna noch im Talmud ausdrücklich gejagt ift, daß fie b'in feien, bennoch, weil fie unbestritten feststehen und und dafür eine begründende Berleileitung fehlt, für nichts anderes als wirkliche sinaitische Tradition an Mojes zu halten haben, geschweige denn, daß wir nicht mit dem Berrn Frankel alle die Halachoth, die im Zalmud wirklich יבה למשה מביני ge= nannt werden, מפליג לדבר אחד feien und fie für etwas anderes, als wirt= liche Hasacha le mosche missinai erklären! Herr Frankel zitiert Dieje Worte des R. Jochanan im Jeruschalmi selbst E. 12, aber nur zum Belege feiner Entdeckung, daß es in der Mijchna "fehr alte Halachoth gebe, deren Autoren nicht namentlich befannt jind, die aber von den "Baaren" (mm, den in Aboth I. paarweise aufgeführten Beisen) und selbst von deren Borgangern במד מפרי שקדם לחם stammen! Aber zu fagen, daß es in der Mischna Salachoth gebe, die von den Sugoth und von deren Borgangern und von Dem, von Gott 7"2 stammen, der allen anderen geschaffenen Wesen vorangegangen - das zu fagen, - bas Gingige, worauf feine Belege gepaßt hatten - bagu haben ihm feine Lippen und feine Geder den Dienft verfagt!

Wir könnten unsere Sätze noch verhundertsättigen, um zu beweisen, daß beiden Talmuden und deren Kommentatoren und Spitomatoren, daß dem ganzen rabbinischen Indentum bis heute der Grundsatz von der Göttlichkeit der Tradition, d. h. der Grundsatz der von Gott als Interpretation des schriftlichen dem Moses gegebenen Gesetze und von demsselben mündlich weiter tradierten Gesetzebestimmungen, mit einem Worte, daß der Grundsatzung auch auch ihnen im

buchstäblichen Sinne und im ernstesten Ernst gegolten und als solcher sich durch alle ihre Schriften zieht.

Allein wir glauben hinreichende Sätze herangebracht zu haben, um an Herrn Frankel die Alternative zu stellen: Bekennt sich Herr Frankel auch zu diesen Grundsätzen, warum schweigt er S. 20 vollends davon, daß es außer den durch Midrasch und Midoth mit der schristlichen Lehre in Verbindung stehenden Halachoth auch noch Ara genannte Halachoth gibt, die nur von Gott dem Moses mündlich übergeben sind, warum schweigt er in einem Buche, das ja eine Hodgetik, eine Anleitung zum Verständnis der Mischna sein soll, von diesem ersten Grundsatze aller talmudischen Aussassiang gänzlich?

Bekennt er sich aber nicht dazu, so hätte er wahrlich sein Buch nicht auser 277, sondern Darke Hammeschaneh nennen sollen, da er die Göttlichkeit der in der Mischna tradierten Haldchoth leugnet. Jedensalls hätte er so ehrlich sein sollen, seinen Lesern und Schülern zu sagen: Alles, was nur Antorität, Wissenschaft und Weisheit seit Jahrtausenden in Israel bedeutet, bekennt sich sreisich zu dem Grundsahe, daß, was im Talmud als tradiert verz gelehrt wird, wirklich von Gott tradiert sei; ich aber leugne dies. Und wenn er wissenschaftlich hätte sein wollen, so hätte er diese Ansichten aller vergangenen, in so schrößem Gegensaß zu ihm sich besindenden rabbinischen Autoritäten herandringen und sie mit Gründen widerlegen müssen. Allein diesen, das ganze traditionelle Gebände unseres göttlichen Geseus über den Hausen wersenden Saß mit so apodittischer Naivität dahin schreiben und noch den R. Ascher zum Gewährsmann dieser arred machen, ist weder redlich noch wissenschaftlich.

## II.\*)

Alles, was ich bis jest hinfichtlich der vom Sinai tradierten Erstärungen der göttlichen Gesetze und hinfichtlich der z'in dem prüsens

<sup>\*) (</sup>Zwischen dem Erscheinen des ersten und diesez zweiten Artikels in der Zeitschrift Jeschurum waren mehrere Monate verstrichen, weshalb sich Rabb. Hirich 721 zu sollsgender Ammerkung veranlaßt sah)

Obgleich, so lange Herr Frankel die gegen ihn vorgebrachten Beweise nicht widerlegt, wir dieselben als zugestanden, und somit diese Angelegenheit als bereits erledigt betrachten, so geben wir doch der Bollständigseit halber, den uns jest zugesommenen Schluß des Sendschreibens des Herrn Fischer. D. Red.

den Auge der Leser vorgelegt, ift der Art, daß jeder nur einigermaßen des hebräischen Kundige erkennen kann, daß dies nicht etwa nur meine Unfichten find. Sabe ich doch lediglich die Worte des Talmuds, Rajchis, Thojarhoth, Alfas, Maimonides, Rojch, Rijchba, Ramban und Temag ausgezogen, und aus ihren Aussprüchen, nicht aus den meinigen, ergibt es sich tfar, daß Herrn Dr. Frankels Lehren in diesen Beziehungen in vollem Gegensatz zu den Grundsätzen des die sinaitische Tradition glaubenden Judentums sich befinden und zufolge des 8. und 9. Grundsates des maimonidischen Mischna-Rommentars zu Sanhedrin Kap. XI. die ganze Authentie des Gefetes untergraben. Alles, mas von Seiten ber Gegner gegen uns geschleudert worden, trifft daher nicht uns, sondern eben unsere Rabbinen und Chachamim 5", die uns für immer als wegweisende Sterne voranzuleuchten haben; denn fie find eigentlich die Autoren alles deffen, was wir bis jest vorgebracht, und in allem, mas man bis jest unseren Worten entgegengesett hat, haben wir nichts als zügelloses, gedankenlojes Geschwätz gefunden. Bergebens sucht man darin irgend Wissenschaft, Beisheit und Kenntnis, wie jeder Berftandige zugibt.

Wenn ich nun jest meinem Borfate gemäß auch noch basjenige, was Berr Dr. Frankel über die dreizehn Interpretationsregeln der Gesebesjorichung vorbringt, besprechen und aus den Worten unserer Rabbinen zeigen möchte, daß auch hierin seine Ansicht der ihrigen geradezu wider= spricht, jo dürfte es in der Tat als etwas überfluffiges ericheinen, demjenigen, der jogar den göttlichen Ursprung der völlig unbestrittenen trabierten Gesetzerklärungen und der 2'7'n geleugnet, noch nachzuweisen, למה ihm auch die vermittelst der בפועצות ודעת מחום מו' מדות בפועצות ודעת angestellten, und darum der Kontroverse unterliegenden Forschungen des göttlichen Dijenbarungsursprungs entbehren! Allein wir haben es ja nicht mit der Korreftheit oder Untorreftheit der personlichen, religiosen Aberzeugungen bes herrn Dr. Frankel zu tun. Wir haben ja nur die Cache im Muge, dürfen freilich nicht, um feine Berjon zu ichonen, der Sache etwas vergeben, und muffen eben baber, lediglich der Sache mitlen, unferen Borjat zu Ende führen und auch noch jeine Unsichten hinsichtlich der einer Besprechung unterziehen, und darlegen, daß nicht nur berjenige, der den sinaitischen Ursprung der tradierten Gesetzertlärungen und der Halacha le moscheh missinai leugnet, sondeen daß auch derjenige aufhört Bekenner der Grundprinzipien des Judentums zu sein, der nicht anerkennt, daß die Interpretationvegeln, vermittelst welcher unfere Chachamim die Thora erforscht - ander in in יהרשת בהן – von Gott dem Mojes übergeben worden, um damit der

Kontroverse unterliegende Ableitungen aus der Thora zu sorschen. Wir werden jedoch auch hier uns beschränken, lediglich Worte unserer Chachamim und Rabbinen denen des Herrn Frankel gegenüber zu stellen.

3. 19 lehrt die Hodegetit: "Mehr noch, als daß sie die Halacha "an den Text angefügt, haben fie dieselbe durch das Licht ihres Ber-"standes produziert und erweitert u. f. w. und damit die Bahrheit "nicht fehle, הצינו כללים haben fie Regeln aufgestellt, die Midoth "genannt werden und auf deren Grund die Thora geforscht wird. Hillel "war der erste, der jie gesammelt und in der Zahl sieben aufgestellt:" und ferner ebendaf.: "der erste, von dem wir eine Gesera schama finden, ift Hillel." Aus dem dort Gesagten ergibt fich, daß die in der Zeit der Thannaim erfundene Gesera schawa ursprünglich nicht eine Analogie auf Grund gleichlautender Worte, sondern eine logische "Begriffs-Unalogie" von der Bedeutung einer בלוי מלתא gewesen. 3. 20 Unm. foll jedoch aus Jerusch. Legachim VI. 1. erwiesen sein, daß aber die Bene Bethira nicht einmal die Geltung einer folchen dem Sillel zugestehen wollten. Dies sei die Weise der Thannaim gewesen. Die Amoraim aber, welche Motive für die Lehrsätze der Thannaim suchten, waren zuerst barauf gekommen, eine Gesera schawa auf blog gleichlautende Worte gu gründen. Bergegenwärtigen mir uns, mas der Berfaffer über diefen Gegenstand gesagt, so waren die Thannaim und Sugoth die ersten gewesen, welche die Anfstellung der Midothregeln ersunden hätten, vor ihrer Beit hatte man nichts von einer Folgerung burch Gesera schawa gewußt. Schon früher ist sein Kollege Dr. Grät ihm mit dieser verkehrten Behauptung vorangegangen, ist aber bereits vom Rabbiner Sirsch in früheren Jahrgängen des Jeschurun so völlig und gründlich widerlegt worden, daß dem taum noch etwas hinzugufügen wäre. Herr Dr. Grät ift jedoch Historiograph, und wenn seine Bistorien mehr Dichtung als Wahrheit enthalten, jo erwächst daraus noch nicht eine jo verderbliche Gefahr. Illein Gerr Dr. Frankel hat judische Junglinge um sich versammelt, fie bas göttliche Gefet zu lehren, und gibt ihnen ein von ihm verfaßtes Buch in Sanden, das ihnen als Wegweijer zum Gesetstudium dienen foll, und diejes Buch führt fie gerade auf einen Abweg und ftatt ihnen die Pforte gur richtigen Ertenntnis zu öffnen, verschließt er ihnen die Ture, jo daß fie nimmer in das Beiligtum der Wahrheit gelangen!!

Und worauf gründet Herr Frankel diese ganze Wahrheit zerstörende Lehre, daß die Chachamim selbst die Interpretationsregeln aufgestellt, ohne daß ihnen die mir vom Sinai tradiert gewesen? Weil wir zu allererst von Hillel eine Gesera schawa sinden! Wie! Wollten

wir wohl, weil wir Sanhedrin 90 b. zuerst von R. Gamaliel und R. Joschua eine Außerung über nann finden, daraus schließen, daß R. Gamaliel und R. Jehoschua zuerst diesen Glauben an Ernen erfunden und man vor ihnen nichts von dieser Lehre gewußt? Sätten wir nicht die die Mischna ergänzenden Bücher: Sifra, Sifre, Thosesta, Mechiltha, hätten wir nicht den von Rawinu und Raw Aichi redigierten Talmud, befänden sich in unseren Sänden nur die sechs Ordnungen der Mischna, so würden wir von dieser Lehre nichts mehr wissen, als was Rabbi in die Mischna Sanhedrin XI., 1 niedergelegt: באלו שאין להם חלם תורה מין ת'ה'ם מן התורה, und hätten dann, nach der Weise des Beren Frankel, ichließen tonnen, Rabbi mare ber erste gewesen, der den Sat erfunden, man habe an Auferstehung der Toten zu glauben, und hätte dabei bestimmt, daß, wer von da an und weiter nicht glaube, daß החות המתום מן החורה, der ewigen Seligfeit verluftig fei! Gabe es etwas Lächerlicheres als dieser Schluß? Und ist der Schluß: unsere Chacha= mim haben die "Interpretationsregeln aufgestellt" und es erfunden vermittelft ihrer neue Gesetesbestimmungen zu schaffen, da Sillel der erste ift, von dem wir eine Gesera schama finden, ist dieser Schluß weniger lächerlich?

Jener Beide, der einst vor Sillel und Schammai mit dem Entschlusse trat, Jude zu werden, Sabbath 31, a., jedoch die Claufel beifügte: die schriftliche Lehre glaube ich dir, allein die mündliche Lehre glaube ich dir nicht, hatte auch nichts anderes gemeint, als daß die ganze mündliche Lehre nichts als Produkt unserer Beisen jei und keineswegs von Gottes Mund stamme. Schammai wies ihn zurück. Hillel nahm ihn auf und lehrte ihn die Buchstaben: '12' 2' 2' 2' 2. Um anderen Tage lehrte er ihn die Bedeutung der Buchstaben in entgegengesetzter Beise. "Gestern haft du mich doch nicht so gelehrt?" fragte ihn der Beide. "Berläffest bu dich nicht schon bei ben Buchstaben auf meine Aberlieferung? Co verlasse dich auch hinsichtlich der mündlichen Lehre auf mich?" erwiderte Hillel, und hatte ihm wohl damit nichts anderes gejagt, als: jo wie du schwerlich glauben kannst, daß ich der Erfinder der Buchstaben sei, daß ich aus meinem Sinn es erfunden, daß biefe Form den Laut & und jene ben Laut z bedeute, sondern die Bedeutung der Buchstaben auf mich durch überlieferung vom Berge Sinai gekommen, ebenjo wenig mögest bu glauben, daß die mündliche Lehre, die ich dich lehren will, menschliche Erfindung fei. Sillel in seiner Sanftmut hat dem Beiden nicht gegurnt. Satte er aber vielleicht von einem Rabbinen, Lehrer und Leiter einer Teichiba, die Außerung gehört, er, Hillel, fei der erste gewesen, der die

Gesera schawa ersunden, oder unsere Chachamim hätten die Interprestationsregeln aufgestellt, ohne sie vom Sinai tradiert erhalten zu haben, so hätte wahrtich Hillel auch seine Sanstmut verlassen und er hätte einen solchen Rabbinen ebenso zürnend wie Schammai den Heiden zurückges wiesen.

Und in der Tat, wollten wir auch geflissentlich vor allem anderen die Angen verschließen und nur die Stellen erwägen, auf die Berr Frankel selbst verweist, Babti Begachim 66, und Jeruschalmi das. VI. 1 den Vorgang mit den Bene Bethira, so würde auch dort die Widerlegung des Herrn Frankel und der Beweis tlar vorliegen, daß feine Doftrin der faktischen Wahrheit geradezu zinvider ist; denn es ist eben dort völlig evident, daß die Interpretationsregeln ihrem Befen und ihren allge= meinen Bestimmungen nach vom Sinai tradiert sind. Die Hilleliche Dis-לני מאחר דגמר: Tuffionsweise beleuchtet Talm. Babli das. mit der Frage: וכי מאחר דגמר וכי מאחר דגמיר מרבותיו שנז"ש קו' למן, und fommentiert Majdji daj.: וכי מאחר דגמיר מרבותיו שנז"ש זו לכך באה דק"ל אין אדם דן גו"ש מעצמו אלא א"כ נתקבלה ובאה מסיני היכן בתורים אך אום דן או כיון דהוא כך קיבל הרי הוא כמו שנכתב בפירוש דדילמא קרא למילתא אחריתי אתא וכיון דהוא כך קיבל הרי הוא כמו שנכתב בפירוש, וטפולפ Trage danu damit erledigt שוֹשׁ : שׁוֹשׁ הוֹ באין אדם דן גו״שׁ לא גמריתו דאין אדם דן גו״שׁ מעצמו אלא ק"ו דאדם דן מעצמו איבעי לכו למידן, fomit ift nach Raschi doch völlig evident, daß es doch jedenfalls eine vom Sinai tradierte Gefera schawa gibt, wie founte demnach Herr Frankel seine Borer lehren, die Interpretationsregeln seien ihrem Ursprunge nach Erfindung von Menschen, die diese Regeln aufgestellt, הציגו כללים ?! Sätte nicht min= deftens herr Frankel die Gemara gitieren, Raschis Worte gitieren, eine andere Ertlärung der Stelle geben und durch Beweise dartun muffen, daß Raschi im Frrtum sei? Aber in gang ruhiger Raivität dahingufchreiben: unfere Chachamim הצינו כללים, hätten die Midoth genannten Megeln aus ihrem eigenen Sinne aufgestellt, als ob dies eine fo in Israel verbreitete, allgemein zugestandene Wahrheit wäre, die keines Beweises bedarf, ist, gelinde gesagt, mehr als sich, sei es von welchem Standpuntte auch immer, begreifen läßt.

Im Jernschalmi aber fiegt die Sache noch klarer vor. Dort wiesen zuerst die arien die Sillels Gesera schawa aus dem Grunde zurück die die Beiten bilden die Bene Grunde zurück erklärte: pragre aware aware die nur dann an, als er ihnen erklärte: die Keine Bethira nicht schon vor Hillels Anwesenheit gewußt, daß es vom Sinai tradierte Gesera schawa gebe, wie hätten sie ihm entgegnet: Reiner kann aus sich selbst eine Gesera schawa bitden, und wie hätten sie sosort, als er sich auf

überlieserung durch Schemaja und Abtaljon beries, seinen Sat ange-nommen, — den Sabbath um des Pesachs willen zu entweihen! Waren denn nicht Schemaja und Abtaljon sterbliche Menschen, und wer hat sie besugt und ermächtigt, durch eine selbsterdachte Gesera schawa den Sabbath durch eine Melacha verletzen zu lassen, die Gott, der Geselsgeber der Thora, bei Extermination und Steinigungstodesstrase verboten, wenn sie nicht die überzeugung gehabt hätten, daß diese Gesera schawa durch mündliche Tradition vom Sinai zu Schemaja und Abtaljon gelangt wäre! Und dabei verweist Herr Frankel noch S. 20 Anm. eben auf diese Stelle im Jeruschalmi, als hätten schließlich die 2"z Hillels Deduktion nicht angenommen, ohne zu bedenken, daß dort gerade das Gegenteil erwiesen ist! Nach Herrn Frankels Ansicht, als hätte Hillel zuerst eine Gesera schawa gelehrt und die zie eine ich eine die eine hätten ihm auch hierin nicht beigestimmt, dürfte man wohl Aufschluß darüber erbitten, woher denn überhaupt die z"z gewußt, daß wind eine eine und am Sabbath verboten sei, — da, wie aus Sabbath 49, 2, Raschi und Thosafoth das. ersichtlich, dies uns nur durch one der Schrist gegeben ist (siehe auch Thos. Jebam. 4, a.), zur aber mit zur Kategorie der "iz gehört (siehe Nachmanides, Mizwoth Axiom II). Wußten die 2". nichts von Krine hätten sie etwas von Erste gewußt?
— (Wer war denn nach Herrn Frankel überhanpt der Erste, der durch
des Sabbathgesess und der Anordnung über den Bau der Stifts hütte gelehrt, daß die zum Stiftsbau erforderlichen 39 Melachoth am Sabbath bei nor und στις Strase verpönt seien? Jirmija k. 17 wird doch nur πενκη genannt und Herr Frankel lehrt S. 16: "Die Gesetze über die Regittage stammen in ihren Ursprüngen von den Soserim und auch von den ihnen vorangehenden Zeiten wie aus Jirmija 17 ersichtlich", als ob Jirmija der Erste gewesen, der Israel das Verbot der πυνπ gebracht! Nach talmudischen Grundsägen ist dies doch durch und durch unwahr, da nach talmudischen Grundsägen ist dies doch durch und durch unwahr, da nach Prophet ein neues bleibendes Geset bringen durste. Heißt's doch Megisteille 14. a. 18 Noordetan und 7 Noordetingen fecten Irrael unwahr. Megilla 14, a: 48 Propheten und 7 Prophetinnen haben Israel propheseit und haben zu dem, was in der Thora geschrieben steht, nichts ab noch zu getan außer אלה מהלא מדער מולה אלה יוצאת משא פול מקרא מולה, dem Hinaustragen von Lasten, die Mischna begreift ja aber unter הנצאת משא das Hinaustragen eines jeglichen, auch des leichtesten Obeiches ward das Hinaustragen eines jeglichen, auch des leichtesten Obeiches jekts נייר כדי קישר פוכסין u. s. w. i. w. In der Tat aber gehören die לפי מלאכות שוו שו שו שוו או שו שוו שוו שוו לפי מלאכות של mit zu den vom Sinai mündlich tradierten Erklärungen des Geses, nur sür הורק findet der Talmud Sabbath הורק

zielle Schriftherleitung in dem Verse: מרכלא העם מהביא. Siehe Thos. das. 2, a. מיכלא העם מהביא ה"ח ווחל בישם מחד ה"ח, serner Erubim Kap. I. Ende. Daß aber erst zu Jirmijas Zeiten Gottes Ausspruch המצאה verboten und sie zu Mosis Zeit erlaubt gewesen wäre, das widerspräche den jüdischen Grundmaximen, siehe Maim. Sanhedrin XI, 9, und seine Einleitung zum Mischna Kommentar). —

Wir haben somit flar erwiesen, daß, wüßten wir nichts vom Talmud ats eben die Stellen, auf welche fich herr Frankel aus Babli und Jeruich. beruft, felbst aus diesen Stellen fich gerade das Gegenteil und die völlige Richtigkeit der Frankelichen Lehre ergibt. Wahrlich, wir muffen uns ichamen und es ist für gang Israel ein Schimpf, daß uns die Notwendigteit geworden, etwas zu beweisen, woran allen unseren Bätern bis in die früheste Borzeit hinauf nie ein Zweifel gewesen, daß nämlich die Midothregeln in ihrem Ursprunge vom Sinai tradiert seien! Ift doch die Stelle במתניתין תנא אלף ושבע מאות קלין וחמורין :Themura 16, a. allbetannt וגזירות שוות ודיקדוקי סופרים נשתכחו בימי אבלו של משה אע'פ'כ חחזירן עתגיאל וכשהיו : II כ' המצות Waimonides בן קנו מהוך פלפולו וכו' כך הנשכחות כמה היה הכלל שנשכח ממנו זה המכפר כי גם מן השקר שנאמר שנשכח ממנו כל מה שנודע וכלו ספק היו אותם הדינים המוצאים בק'ו ובוולתו שנשכח ממנו כל מה שנודע וכלו ספק היו אותם הדינים המוצאים בק'ו ובוולתו. Wären, wie Herr Frankel will, die המדות כללי המדות Forschung der Thora nicht vom Sinai tradiert, hatten erft bi'n fie aufgestellt, so maren ja viele taufend erst durch dieselben entstanden, von denen man in Mosis Zeiten fein Sterbenswörtden gewußt; wie tonnte man denn in Mosis Zeiten vergeffen, wovon man noch feine Uhnung gehabt und mas erst nach vielen Jahrhunderten in Sillels Zeiten als neue Schöpfung erschienen!

300 welchen Abenteuerlichseiten gestaltet sich aber auch die Frankelssche Tottrin von dem menschlichen, zeitlichen und späteren Ursprung der Interpretationsregeln und der aus ihnen entsprungenen Halacha, wenn man sie sich in der angedichteten Wirklichseit vergegenwärtigt! στεινή 3. B. ist die einzige Weihe der Cheschließung, die das schriftliche Wort des Gesetzes enthält, ruger zest sind nur durch die Midoth wird und vir darin zu sinden. S. Miduschin 2 ss. Nach Herrn Frankels Theorie wären also vor Hillels und der anderen Ersinder der Midoth Zeiten nur aus einen zusch ziegel gewesen, und hätte A. eine Fran durch Zeiten nur und darauf B. dieselbe Fran durch street ware und darauf B. dieselbe Fran durch zusch zest und der Alles eine Bran durch zest ihr rechtmäßiger Gatte und A. bei sernerem Umgang der Todesstraße versallen gewesen. Sodatd aber Hillel, oder sonst ein Ersinder des versallen gewesen. Sodatd aber Hillel, oder sonst ein Ersinder des

Ehebrecher in den rechtmäßigen Chegatten verwandelt und der weiland rechtmäßige Gatte zum Tode zu verurteilen gewesen!! Dhnehin hätte Herr Frankel, der S. 16 mit Hinweisung aus S. 12—13 seine Schüler erst aus der ersten Mischna in Kiduschin sehren zu müssen glaubte, daß mindestens doch schon vor Beth Hilles und Beth Schamais Zeit wir der wesen sein müssen, sich doch aus Kiduschin Lehren zu müssen zein dehamai geswesen sein müssen, sich doch aus Kiduschin 9, d. der Verse Deuteron. R. 22, V. 23, 24 erinnern, und seine Schüler sieber aus willel und Schamai, daß vielmehr schon in alter, alter Zeit, daß schon in Moschehs Zeit auch eine andere Weise als auch eine kontraditio in alter, atter Zeit, daß schon in Woschehs Zeit auch eine andere Weise als aus ersten wurden sehnen siehen Veispiele tehren köner, wie das göttliche Gesez nicht erst auf eine Erst nach tausend Jahren zu ersindende Erktärung warten konntraditio in abselw Weispiele tehren können, wie das göttliche Gesez nicht erst auf eine erst nach tausend Jahren zu ersindende Erktärung warten konnte, sondern, wenn man nicht Gott, dem Gesetzgeber, das sindischste, zweckslosetze Spiel zuschreiben will, sein schriftliches Gesez das gleichzeitig von ihm stammende, dem schriftlichen völlig ebenbürtige, mündliche Wort mit zwingender Notwendigkeit voraussetzt.

(In Paranthese wollen wir nur daran erinnern, daß, wenn Herr Frankel seinen Hörern etwas über das "hohe" Alter der קברישי בקרישי בקרישי בקרישי בקרישי בקרישי בלריא של האלגני sagen wollen, er, wenn es ihm nicht zu "umvissenschaftlich" ist, mit der אסבקלריא der Gemara die Dinge anzuschauen, statt auf ש"ב und ה"ב hinzuweisen, sie aus Sanhedrian 19, b. hätte erkennen sassen dürsen, daß der Baraitha und Gemara dieselben doch mindestens bereits zu Davids und Sauls Zeiten legal gewesen sein müssen!)

Ganz dieselben absurden Erscheinungen müssen nach Herrn Frankel 3. B. ferner mit der Ersindung der ner ner deinzeiteten sein, durch welche es erst seststehende, unbestrittene Halacha geworden wäre, daß weder Eheschließung noch Ehescheidung ohne zwei rechte Zengen irgend eine Güttigkeit habe. Bor diesen Hilleschen Ersindungen wären somit eine Güttigkeit habe. Bor diesen Hilleschen Ersindungen wären somit grupp und rerwig auch ohne Zeugen mit allen Folgen hinsichtlich erstem und kirchen kriecht, wie ne ersten, wie auch erien, wie erien siesen, mit zener Ersindung müßte aber plöglich die weitgreisendste Resensition in allen Ehes und Familienverhältnissen gekommen sein, die eben Berehlichten müssen ledig, die Geschiedenen Eheleute, die Ehelichen Bastarde, die Bastarde wenigstens der etze zuhre, die Geschieden kirchen diesen halber wirten seinen siesen, die mit sein zu seinen kirchen den kirchen dassen halber weines singen dies niesen singen dies zu einer diesen halber weines singen diesen ihre dein zu einer diesen diesen bestehen siesen diesen die

die heitloseste Verwirrung mußte eine einzige kleine witz in die jüdische Welt gebracht haben, wenn dieselbe eine zeitliche, menschliche Erssindung, wenn sie nicht samt ihren Folgerungen bereits sofort mit dem Eintritt des göttlichen Gesetzs gleichzeitig vorhanden gewesen wäre. Wahrlich, wenn die Arte zur von vir nichts gewußt und sie, wie Herr Frankel will, von Hille nicht hätten annehmen wollen, warum haben sie nur über das gerz geleich mit Hille diskutiert? Die ganze jüdische Welt hätten sie gegen den babytonischen Eindringling in Harnisch bringen müssen, der mit seinen neuen Theorien alle häuslichen und Famisiens verhältnisse in Lufruhr und Umkehrung zu seten drohte!

Und so könnten wir uns noch die große Masse der anderen Halachoth vergegenwärtigen, die nach Herrn Frankel durch die neuersundenen Midothsolgerungen plöglich in den Lebenskreis des jüdischen Bolkes hineingeschlendert worden wären und eine Revolution aller Berhältnisse hätten erzeugen müssen, die unerhört gewesen wäre. Denn diese Halaschoth traten ja nicht als rabbinische Anordnungen aus, die nicht notwendig eine rückwirkende Krast zu haben brauchten. Sie gaben sich ja als d'Draitha, als Wille und Bestimmung des sinaitischen Gesetzes, mit dem kompromiß zu schließen ist.

Wir muffen jedoch herrn Frankel, trot feiner unwahren und unbegründeten Dottrinen, noch Dant miffen, daß er nicht wie fein Kollege Dr. Grät in seiner Geschichte der Inden G. 18 "die sieben Regeln, welche Hillel zuerst aufgestellt, bei Schamai und seiner Schule Widerfpruch" finden läßt. herr Frankel, der Direktor des Seminars, erwähnt von solchem Widerspruch der schamaitischen Schule nichts. Sinfichtlich der Ansichten Schamais über die Midoth ift eine grifchen Berrn Frankel und Herrn Grät und die armen Borer des Seminars werden in arger Berlegenheit fein, welcher Meinung fie nun hulbigen follen, derjenigen ihres Lehrers Grät, oder derjenigen ihres Lehrers Frankel. Doch darin tommen glücklicherweise beide überein, daß beide die überlieferung der Midoth von Gott an Mojes auf Sinai leugnen. Berr Dr. Grat hat bereits seine schlagende und gründliche Widerlegung im Jeschurun 5616 E. 156-176 und 221-244 gefunden,\*) und ward ichon dort E. 243\*\*), vor jüng Jahren auf das Berderbliche und die Gefahr für das fünftige Gemeindeleben hingewiesen, wenn das talmudische Studium im Seminar nach Unteitung der Grätichen Unschauungen gepflegt werde. Schon dort heißt es, "dann werden wir laut, fo laut

<sup>\*)</sup> Siehe Ges. Schriften Bd. V. S. 351-370 n. 510-531. \*\*) Das. S. 530.

und weit als nur immer unjere Stimme reicht, die offene Warnestimme erheben u. f. w." Leider ist jett diese Warnung zu einer Notwendigsteit geworden. Wir ersahren nunmehr aus Herrn Frankels Schrift, daß in der Tat er seinen Hörern eine falsche, wahrheitswidrige Doktrin vorträgt, indem er fie fehrt, daß der Ursprung der Midothregeln, vermittelft derer die Thora erforscht wird, nicht vom Sinai, daß sie vielmehr Regeln sind, die sich ursprünglich die Menschen selbst aufgestellt. Jeder aber, der jolches lehrt, ist nach Sanhedrin 99, a. '7 727 7112. . אמר כל התורה כולה מן השמים הוין מדקרוק זה מקל וחומר זה מגורה ישות זו זה הוא כי דבר ד' בוה, "selbst wenn er die Göttlichkeit der ganzen Thora anerkennt, außer dieser Schreib-Rüance, dieses קר', dieser און , gehört er unter die Kategorie der Berächter des göttlichen Wortes." Wenn der Ursprung der aren nicht auf sinaitische Offenbarung Gottes und Moses zurudgeht, jie vielmehr ihren Urfprung den Erfindungen der Menschen nach der Doftrin dieser Gerren Grät und Frankel verdanken, wie konnte die Baraitha den Leugner der wir dem Leugner der Thora gleichstellen? Rach der Lehre dieser Herren Seminarlehrer wußte man ja nichts von einer Gesera schawa bis zur Zeit, wo unsere Chachamim darauf kamen, Forschungsregeln aufzustellen! Und in der Tat wäre ich begierig zu wissen, wenn sich lehrbegierige Bachurim um ihn versammeln, um von ihm ,,"שיעורי דאורי" zu hören, (wie er in der Borrede zur Hodegetit er= wähnt) und er mit ihnen die zitierte Baraitha in Sanhedrin gu fernen hat, mit welcher "werderen" Berr Frankel Dieselbe anschauen und wie er dieselbe fommentieren werde, damit seine Borer ihn nicht als mig '7 727 betrachten follen!

 eine Berftandesoperation ift, die jedem vermittelft seines Berftan= des auguwenden zusteht, gleichwohl bedürfen wir auch für ihren Bebrauch der Tradition vom Sinai, da diefer 3. B. durch die Bestimmung beschränkt ift: אין דנין ק"ו מהלכה. Denn beruht diese Beschräntung nicht auf Tradition, warum follten wir diese logische Schluffolgerung nicht auch auf eine Halacha anwenden? Wer hat dem logischen Gedankenprozeß und der Verstandesschluffolgerung die Schrante gesetzt, daß man bei einer vom Sinai tradierten Halacha nicht den Schluß vom Minus zum Majus anwenden dürfe, wenn alles nichts als Menschenwerk und menschliche Erfindung ift? Es bleibt nur bas Bugeftandnis übrig, daß die Beschränfung, die die 1"7-Schlußfolgerung aus einer Halacha verbietet auf sinaitischer Tradition beruht. Herr Frankel hat jedoch mit verschlossenen Angen geschrieben, was seiner subjettiven Ansicht zusagte, ohne auch nur im geringsten sich über seinen Gegenstand im Talmud und ben barauf bezüglichen Autoritäten umzuschauen. Sätte er auch nur ein wenig die Augen geöffnet, er hatte ja, 3. B. geschen, was im Talmud im Namen vieler Amoraim, Kerithoth 5, a. gesagt wird, wovon wir nur etwas zitieren wollen: אמר ר' אשי אל תהי נז"ש קלה בעיניך שהרי נסקלים תוב אלא מגו"ש וכו' , und bemertt Maimo nides im Sefer Hamizwoth, Berbot 336 zu diefer Stelle: והבין אמרם לא למדה תורה ולא אמר לא למדוה כי אלו הדברים כלם קבלה מהגביא ע"ה פירויט מקובל וכו' ואמנם שתק הכתוב מלוכרה להיותה אפשר להתלמד בגו'ש וזה ענין יש וכו' ע"ש "druck, die Thora hat es nur durch win gelehrt. Er fagte nicht, "fie haben es nur durch wir gelehrt; denn alle diese Dinge find "Tradition vom Propheten (Mofes) 7"y, find traditionelle Erläute= "rung, die Schrift aber unterließ die schriftliche Erwähnung, weil sie "durch win gelernt werden fann, das ift die Meinung des Saties: "לא למדה הכתוב אלא מגו"ש,. "לא למדה הכתוב אלא מגו"ש,. zeugung voraus, daß von Gott die Midothregeln für die Forschung der Thora gegeben worden; dann tann man fagen: Die Schrift unterließ die ausdrückliche Erwähnung und lehrte es durch Befera schawa. Allein wie könnte man nach der verkehrten Ansicht des Herrn Frantel fagen, Die Schrift unterließ Die Erwähnung, Die Schrift lehrte es durch Gesera schawa, wenn erst die Chachamim die Gesera schawa und die anderen Midoth aufgestellt? Und warum unterließ die Schrift die ausdrückliche Erwähnung? Und wie hatte man denn bis zur Zeit der Aufstellung diefer Midoth sich mit diefen und ähnlichen Dingen zu verhalten, die nur durch jene Midoth in der Schrift zu finden find, da

man - nach Herrn Frankel - weder tradierte Erklärungen, noch tradierte Halacha, noch tradierte Forschungsregeln, und nichts, als die fünf geschriebenen Bücher des Bentateuchs in Sanden hatte?! Berr Frankel sagt selbst in der Vorrede: "ומי אשר יקפוין וכו',, wer in die Hallen der "Wissenschaft durch das Fenster spränge und nicht durch die geeignete "Pforte einginge, der hätte sich's selbst zuzuschreiben, wenn all seine "Mühe sich umsonst erweist. Die Leuchte unserer Augen, der große "Nar der Wiffenschaft, Rabbenu Mosche S. Maimon, fah, daß einige "seiner Zeitgenossen in diesem Puntte irrten, darum ermannte er sich "und legte Israels Söhnen seine wertvolle Einleitung in die Mischna "vor und zeigte darin, wie man die Pforte zur mundlichen Lehre finde, "und wer gabe, daß man seinem Lichte gefolgt u. s. w." Diesen Wunsch gebe ich Herrn Frankel zurück. Wer gabe, daß Herr Frankel dem Lichte des Maimonides gefolgt wäre! Denn nicht nur ist Berr Frankel in die Gemächer der Wiffenschaft nicht durch die Pforte gegangen, die Maismonides und allen unseren Lehrern und "Naren der Wiffenschaft" zur Pforte gedient, sondern nicht einmal durchs Tenster ist er gesprungen", hat vielmehr das ganze Lager Israels verlaffen, hat das ganze Gebäude der Wiffenschaft famt allen Gäulen und Stüten bis auf den Grund niedergeriffen, weil ihn ein irrender und irreführender Geift geleitet.

Darum ist sein eigenes Bemühen ein vergebenes. Hätte ihm das "Licht" Rabenu Moscheh's S. Maimon etwas gegolten, hätte er auch nur das beachtet, was dieser "große Aar" zu den drei erwähnten Worten: ackluswarnung im Mischnatommentar Sanhedrin X. 713. 13. Gehör geschenkt, er hätte seinen Worten Zügel angelegt, hätte nicht geschrieben, was er geschrieben, und hätte nicht verschwiegen, wovon er mit lauter Rede hätte sprechen müssen. Herr Frankel will die Spitze der Leiter erklimmen und schwankt auf der untersten Sprosse am Grunde. Nach seinen Anschwieden wäre die ganze Geschesslehre, die wir in Händen haben, nichts als Blindheit, Schaum und Traum. Nach dem in der Judenheit allgemein anerkannten Prinzipe, daß Gott, der Geber des schriftlichen Gesches die Forschungsregel der Gesera schawa auch sür Wort analogien gegeben hat, hat es Sinn zu sagen, unsere Chachamm hätten mit "Einsicht und überlegung" zur Ermittlung zweiselhast gewordener Zweizsragen, die zu diesem Behuse vom Sinai gegebenen Forschungsregeln angewandt, und hätten die Amoraim eben nach diesen vom Sinai gegebenen Regeln die Motive der Hannaim

ermittelt, welche die Verfaffer der Mijchnijoth, Baraithoth, Sifra, Sifri und Mechiltha ohne Angabe der Motive in ihren Sammlungen niedergelegt. Allein, wenn wir mit Beren Frankel jagen, der Geber der Thora habe gang und gar nicht die Forschungsregeln beabsichtigt, habe jie feineswegs dem Mosche zur Erforschung seines Gesetzes übergeben, es habe die Edrift nimmer durch Wort analogien etwas lehren wollen, es habe der Gesetsgeber nie die Absicht gehabt, durch Unwendung gleicher Worte bei verschiedenen Gesetzobjetten deren gesetzliche Gleichstellung zu bezeichnen, es hätten auch die Thannaim nur von einer logischen w'i, nicht aber auch von einer Wortanalogie etwas gewußt, und nur die "Amoraim" hatten, wie es 3. 20 heißt, das Mittel erfunden, auch durch eine Gesera schama vermittelft gleichlautender Worte etwas abzuleiten, woran weder der Gesetgeber, noch die früheren Thannaim gedacht, dann ift es ja gang und gar unmöglich, daß das Motiv einer Halacha der früheren Thannaim sich auf dem von den Amoraim dafür aufgefundenen Grunde einer Wort-Gesera schawa basiere, und gleichwohl jagt herr Frankel, daß die Amoraim damit "ein Motiv für die Worte der Thannaim hatten finden wollen" und hätten damit ein völlig neues Motiv erfunden, an das die Thannaim nimmer gedacht - wahrlich dann waren die Amoraim feine Erfinder, jondern f. v. v. Gautler und Lügner, die den Thannaim Motive unterschoben, an die diese im Traum nicht gedacht! Ift das nicht die lächerlichste, leeres Stroh dreschende Doktrin von der Welt? Ift das die Beije mijsenschaftlicher Wahrheitsforscher, Werte zu verfassen und Worte zu schreiben, in denen weder Sinn noch Berftand, weder Moral noch Geradheit zu finden?

Wahrlich, mir wollen die Worte nicht aus dem Sinn, die Herr Frankel in der Vorrede geschrieben: "Trankel in der Vorrede geschrieben: "Bie schön sind diese Worte! Allein wir möchten uns nur noch einen kleinen Zusatz erlauben: die Früheren haben geackert und gepslügt, haben gesäet und geerntet, haben gesammelt, gedroschen, gesiebt und geläutert, gemahlen, geknetet und gesbacken, und haben uns den vollen Tisch gedeckt; allein wer gäbe, wir hätten unn auch einen Mund zu essen von ihrem Brote, Augen zu schauen und Ohren zu hören das Wort Gottes aus ihrem Munde, dann würden wir nicht den Tisch, den sie uns gedeckt haben, umstoßen, würden von ihrem Brote eisen, uns mit Durst an ihren Worten saben, würden nicht den Cuell des sebendigen Wassers verlassen, uns zerbrochene Gruben zu graben.

Denn wenn wir uns an Herrn Frankel halten, so hätten wir

nicht eine einzige Mizwa von allen 613 Mizwoth nach göttlicher Offenbarung in Händen und alle unsere Gesehersüllungen wären nichts als von Menschen ersundene Gewöhnungen! Alle, selbst die uns noch heute in Prazi heiligsten Gebote und Verbote: auh, arti, aetis auh, ann, die Peria der Mila, — Inhalt, Stoff, Schreiben, Form u. s. a. m. Die Peria der Mila, — Inhalt, Stoff, Schreiben, Form u. s. w. der Thesillin, sowie Ort ihres Anlegens, — Art und Ort der Mesusah — Instrument und Töne des Schosar, — die näheren Bestimmungen des Antrument kann Töne des Schosar, — die näheren Bestimmungen des siges Geseh haben, zu dessen statischer Ausübung wir nicht der vom Sinai tradierten Halacha, der vom Sinai tradierten Midoth bedürsen. Nach Hern Frankel jedoch sind wir mit allem dem den grunds und bodenlosesten Wenschenersindungen überantwortet.

Heformern zu Franksurt am Main mit entsprechenden, richtigen Worten entgegnet. Wenn diese Herrn ihm nun erwidert hätten, wohl, hinsichtslich der Mila lassen wir deine Entgegnung getten, die steht noch wenigstens buchstäblich in der Schrist; allein was antwortest du uns hinsichtlich der Peria? Davon steht nichts geschrieben, das ist, selbst nach deinen Worten, höchstens eine Halacha unbekannten Ursprungs; und darum sollen wir so barbarisch sein und unsere zarten Kinder noch mehr quälen, als es die Schrist verlangt? Ich wäre begierig zu hören, was Herr Frankel geantwortet hätte.

Und wenn dann Herr Frankel sich einmal zu einer Antwort bequemen würde, dann möchte ich mir bei Gelegenheit doch auch einmal nach anderer Seite bin eine Antwort darauf erbitten, wie etwa Die Gesera schawa: nne, nne, als Menschenersindung unter den Tisch geworfen - die Recheit zu rechtfertigen wäre, dem Wortlaut der Schrift entgegen, uns וכלוח ohne היכוח und unferen Rohanim גלוח ohne השחתה zu erlauben, und überhaupt nur השחתה gu erlauben, und vom Gefet verboten zu achten?? Möchte mir irgend eine Begrunbung des unbestritten feststehenden Grundsates: בשם שאסרה לבעל מבורה לבועל aus der Schrift erbitten, - (eines Grundsates, der beiläufig dem Talmud wenigstens, Rethuboth 9, a., feineswegs, wie Serr Frankel fo freundlich ift für "viele Halachoth der Ordnung Rajchim" anzunehmen, felbst bis in die Zeiten der Soferim, sondern sogar schon für die Zeiten Davids geltend postuliert wird, weil freilich die bedauernswerte Gemara noch nicht die "Darke Samischna" gelesen und noch in ihrer Unschuld der Meinung war, diese wie ähnliche Grund=

jähe gehörten sogar zu den wein zulma den sehr alten Haladoth, deren Ursprung freilich dem Talmud mit dem Ursprung der Schrift zussammenfällt), — oder dem gegenüber irgend eine Rechtsertigung aus der Schrift für unsere Kechheit: Schweinesleisch zu berühren, da es doch zweimal, 3. B. M. K. 11, B. 8 und 5. B. M. K. 14, B. 8, ausdrücklich heißt: wen ka necht erzeten ka necht erzeten den jo könnten wir sast unser ganzes praktisches Judentum durchgehen, um zu zeigen, wie unser ganzes praktisches Judentum nur dann eine seste, werständige Basis hat, wenn das zudentum nur dann eine seste, verständige Basis hat, wenn das eigen siehen könten das eizen kieren könten der keiten genzen keiten das unser hat der keiten der das dernigsgrunde wie die Schrift selbst beruhen, daß aber der das ganze praktische Judentum auf die abenteuerlichste Willstür verweist, dem alles, außer der Schrift, nichts als Prosdukt der Menschen ist. —

Für jest begnügen wir uns nur noch schließlich Herrn Frankel die größten und zum Teil von ihm selbst geseiertesten Autoritäten der talmudischen Wissenschaft gegenüberzustellen, die alle ausdrückslich di: arten errund zurückslich di; arten errund zurückslich dis sie teineswegs von unseren Chachamim ersunden sein lassen zurückstellen."

שור שינינו הנשר הגדול רבינו,, wie ihn Heigen mit הגדול רבינו, שישה בן שיישון, wie ihn Herr Frankel nennt, ihm find die Midoth פדות שלשה עשרה הנתונות על הר ביני כונף. Siehe Ginleitung zur Mischna und die bereits zitierte Stelle des Seser Hamizwoth.

Und באור עינינו הנשר הגדול רבינו משה בן נחמן fteht in seiner Kritik zum Seser Hamizwoth שורש II. ganz entschieden ebensalls auf diesem Grunde der göttlichen Ofsenbarung der Midoth (siehe das. und die Komm. מרגניתא עבא מוח אבת אחתר.).

Diese beiden "Könige der Wissenschaft", Maimonides und Nachsmanides, sind die entschiedensten Gegener der Frankelschen Ansicht. Herr Frankel selbst nennt sie "Etzt" und bescheidet sich S. 17 sein demütig: "Aber verteilt nennt sie "Etzt" und bescheidet sich S. 17 sein demütig: "Könige" sind, warum er die Worte dieser Könige nicht beachtet, da er S. 19 schrieb, daß unsere Chachamim mehr beschiet, da er S. 19 schrieb, daß unsere Chachamim die Ansicht dieser "Könige", daß die Midothregeln von Gott dem Moses auf Sinai gegeben worden, zu bringen und zu widerlegen?! Zollen treue Diener "Königen" solche Richtachtung? Wir aber solgen freudig

diesen Herven der Wissenschaft und der Erkenntnis, dem Sohne Maimons und dem Sohne Nachmans, die beide sich zu dem Prinzipe bekennen, daß die Midothregeln von göttlicher Offenbarung stammen.

Der Berfaffer des תשבין ווהר הרקיע, — des מגלת אסתר, — des תשבין, — des מרגניתא שבא, — ליטמיאל הנגוד — תר"ט מקינן, — הר'יטות עולם, — מרגניתא מלים שמיאל הנגוד הנגוד העולם לפופות שרוכות שלכים duch diefe מלכים pringipe.

עוולן מענה משנה קורולן קולן אמף. I הל' אישות, 2, dahin aus, daß מיד משנה קורולן מדברי מובר מובר מובר חבמים מובר מעבי' ישהוא (הרמבם) מובר שהכסף מדברי סופרים אינו מתקנות חבמים אלא מכלל תורה שבע'פ ו הוא דבר נאמר למשה ולא נכתב בפירוש בתורה אלא מיד משנה מוח אלא שנאמר הגו'ש וכו' ift doch auch ein "Türft" und ein "Ebler" in Tsrael, "Waffenträger" des במבר !

עות לפר Berfasser des משנה לבך משנה bemertt hinsichtlich der קידושי בבר הגלמד בג"ש דבר תורה ממש הוא וכוקלין על ידו וכו' ככל : כבק דבר הגלמד בג"ש דבר תורה ממש הוא וכוקלין על ידו וכו' ככל : כבק דברים המפורשים בתורה ולא קרי להו דרבנן אלא לומר ישאלמלא ישהם קבלוהו מפורשים בחורה ולא קרי להו דרבנן אלא לומר ישאלמלא ישהם קבלוהו gehört doch auch zu den "Großen in Frael", aber auch er schließt sich nicht Herrn Frankel an zu sagen, daß unsere Chachamin die Midothregeln auß sich ausgestellt hätten!

ישאור עינינו הנשר הגדול רבינו רש'י ז"ל,, fagt Chulin 116 a. ausdvücklich, daß פדינו מסורות מסורות המדות פלפוס המדות, ebenjo Kibujchin 17, a. יב"ר מיכה מיכה מיכה (ב"ב"ל במלס במלס ב"ב"ל ב"ב"ל ב"ב"ל נילף וכו' או לה משלט לב"ל ב"ב"ל ב"ב"ל נילף וכו' ב"ב"ל מסורות מס

ועתה דע והבן שורשו של דבר דכל : erläutert בעל הליכות עולם גיוש נמשרו למשה מסיגי שתש וכו' אלא שלא נמשרו בשוה פעמים גו'ש נמשרו למשה מסיגי שתש ijiehe baj. über bie Berjchiedenartigteit der finaitisch überlieserten Geseroth schawoth.

ר' שמואל הנגיד, Cinleitung zum Talmub, in bem furzen Crpose ber כלכך אין דנין ק"ו מהלכה ד'י'ג מדות הלכה ולהים כללים פללים למשה מסיני וכי אגמריה למשה על הפכוק הוא דאגמריה ולא על ההלכה
משו למשה נגיד גדול מום שר ist audy ein של הנגיד im Gebiete der
Sissenschaft Tsraels!

שיטה מקובעת שמה שמה אפקום אד, והאר ווו שמה מקובעת מחלב'א, ר'מ'בן אווו אין פאר וווא וווא מקובלת היתה בידם מסיני וכו' בר"ן אווא דקמה קמה ודאי מקובלת היתה בידם מסיני וכו' בר"ן ע"ש ע"ש ע"ש ע"ש. און שכל גז'ש בך נמסרו לנו ממ"ר ע"ה ע"ש.

כי מב' פנים נמסרה הגו'ש מסיני :גו"ש מעל מדות אהרן כי מב' כבר אמרנו כי כונת נותן התורה ית"ש באלו המדות היתה כדי כו' כבר אמרנו כי כונת נותן התורה ית"ש באלו הדברים ע"ש.

שיש ג' דברים : dahin מדות erläutert die Bezeichnung ש'ל'ה הקדוש

א' הנמדד וכו' וכך בענין המדות, א' המודד הש"י כי אלו המדות הם הלכה למשה מסיני שמסרם לו הש'י ומשה למדם לישראל, ב' בלי המדה הם קו' נו'ש וכו'.

Unch aus dem בוורי. Buch III. K. 21. ist der traditionelle Ursprung der המדות כללי בחבר ברלי המדות ביומר בומר ברלי המדות.

Wenn demnach, wie wir nachgewiesen, aus מ"ן, רשב"א, רשב"א רמב"ם, תוספו", רשי", גמדא, בעל מגלת אסתר, דבי שמואל הגגיד, בעל הליכות עולם, הר"ש מקינון, הכסף משנה, הרב המגיד, תשבין בעל זהר הרקיע, חובת הלבבות, כוזרי, בעל מרגניתא מבא, השל"ה הקדוש, הקרבן אהרן und mahrlich aus noch allen anderen Autoren jüdischer Besetze wijsenschaft, die wir nicht namentlich aufgeführt) evident ist, daß אחברה יתברך שמי הציג כללי המדות שהתורה נדרשת בהן, daß der altheilige Gott, ber Geber des Gesetzes, die Midoth aufgestellt, vermittelft deren sein Gesetz ersoricht und erläutert werden joll, wo jand herr Dr. Frankel den Ment dazu, in fein Buch die Worte der Unwahrheit und Täuschung hinzuschreiben, die Worte, die notwendig Israels Söhnen zum Irrtum und Gall dienen muffen: daß unfere Chachamim dieje Midoth aus ihrem Ginne ohne Tradition vom Ginai aufgestellt, und all dieser Autoritäten nicht im mindesten zu gedenken, die in vollem Widerspruch zu seiner irrigen Unsicht stehen! Mindestens hatte er ihnen doch die Chre erweisen jollen, sie zu zitieren und ihre Ausicht zu widerlegen. Allein, יס שלום והם נקראים מדות, jo ohne weiteres dahin zu jdgreiben: מיהציגו כללים והם נקראים מדות, jo doß jeder, der diese wenigen Worte lieft, urteilen muß, daß die Midoth= regelu von Menichen erfunden und nicht von Gott gegeben worden, und daß dies eine jo ausgemachte Sache fei, daß alle הבותינו הקודמים ו"ל gar nicht anderer Meinung gewesen, das ist wahrlich die Urt einer Beister berückenden Runft, nicht aber die Weise einer Bahrheit suchenben mijjenjchajtlichen Forjchung! Wahrlich, wenn jemand חויר נבלות mene: aus finnlicher Luft und Leidenschaft genöße, aber er würde fich aufrichtig zur Göttlichkeit des Gesetzes, d. h. zur sinaitischen Tradition der Wejegertlärungen, Salachoth zu's und der Midothregeln befennen, daß nämlich der Geber der Thora selhst dem Moses viele Einzelsheiten des Gesetzes mündlich erklärt, die gar nicht, oder doch nicht aussbrücklich in der Schrift enthalten sind, und daß er ebenso dem Moses Grundregeln der Forschung seines Gesetzes übergeben, so würde seine Bersündigung noch nicht so schwer sein, als den Sat hinzuschreiben, daß unsere Chachamim ohne Tradition vom Sinai diese Regeln aufsgestellt, auf welchen das Gebäude des größten Teils unseres religiösen Gesetze beruht. Denn dieser Sat enthält eine solche Negierung eines Grundprinzips des gesetzlichen Judentums, und ist in so hohem Grade geeignet, Israels Jünger von dem wahren Wege des väterlichen Heitige tums abzusühren, daß dessen Autor so lange die schwerste Verantwortslichseit trüge, bis er unzweideutig zur Wahrheit zurücksehrte und sie entsichen ebenso össentlich bekennen würde, als er sie össentlich versleugnet.

Bohl weiß ich, daß Gerr Frankel vormals zur Zeit der Rabbinerversammlung in Frantfurt diese verlassen und öffentlich gegen dieselbe aufgetreten. Und in der Tat hatten deren Teilnehmer auch zu große Schritte auf einmal getan, hatten ruckhaltslos in größter Bubligität ihr Inneres, wie es braven Männern geziemt, offenbart, die Mund und Hand treue Diener und Berolde des Bergens jein laffen, hatten ausdrücklich ihre Absicht ertlärt "eine durchgreifende Reform" des Gesetzes und der Religion zu schaffen. Bon ihnen mar die Gefahr nicht so drohend. Bon ihnen läßi fich kein gesetzener Jude irre führen. Allein Berr Frankel, ber ihren Weg verwarf und erklärte, er wolle nur ,,eine gemäßigte Reform", der in der Mitte stehen, als Unhänger des gesetzestreuen Judentums gelten will und jenen widerspricht, die unsere Chachamim geradezu herabwürdigen, er aber der dieje ehrt und ihnen das Bengnis wahrheitsliebender, in redlicher Absicht handelnder Männer erteilt, wenn er nun von anderer Seite fommt zu jagen, daß alle die Erklärungen die uns die Chachamim über den Ginn des Gesetzes mitgeteilt, und alle die Regeln, auf welche fie ihre Forschungen gegründet, mir aus ihrem Sinne geschöpfte und vereinbarte Ertlärungen, ohne irgend göttliche Dffenbarung vom Sinai und jene Regeln ihnen nicht vom Sinai überliefert, jondern ebenfalls nur von ihnen aufgestellt seien: dann mahrlich ist die Gefahr durch ihn weit größer als durch alle Tagessatzungen der weiland Rabbinerversammlungen, daß viele durch ihn von der Wahrheit des auf göttlicher Tradition bernhenden Judentums abgeführt werden würden! War er ja ein Gegner dieser Versammlungen, hat sich dadurch den Ramen eines Kämpen der Wahrheit erworben, und ift

dadurch gang geeignet, manchen Trenen und das Gute Wollenden auf seinen Abweg hinüber zu leiten.

Darum ist es doppelte Pflicht, so laut als irgend mögelich es auszusprechen: Wenn gleich herr Dr. Frankel zurücksgetreten und die Lüge jener Bersammlungen verlassen hat, so hat er gleichwohl setbst nicht den Weg des Geraden und Wahren betreten.

Der Abwege gibt es viele. Der wahre und rechte Beg ist nur einer.

Mögen die redlichen Leser, die mir bis hierher gefolgt, einen Blick auf die Erzählung Berachoth 63. a. werfen! Dort heißt es Chananja, der Reffe des Rabbi Josua hatte fich erlaubt, die Regulierung der Jahres- und Monatsbestimmung außerhalb Palästinas vorzunehmen. R. Josi S. Kippur und der Entel des Sacharja S. Kabutal wurden deshalb zu Diaspora gesandt, um den Brüdern in der Diaspora zu fagen, daß fie dem Chananja tein Gehör schenken follten. Fügten fie fich, fo fei es gut, wo nicht, fo follten fie einen Berg besteigen u. f. w., follten öffentlich ihren Abfall aussprechen, und jagen, wir haben keinen Teil mehr am Gotte Israels! Sofort brach das gange Bolt in Weinen aus und fagte: Behüte Gott, wir haben Teil u. f. w. und, fügt die Gemara hinzu, weshalb dies alles? Weil es gejagt ift: denn nur von Zion hat die Thora auszugehen und Gottes Wort von Bernschalaim. So weit die Gemara. Und nun erwäge man: Chananja hatte fein in der Thora ausdrücklich ausgesprochenes Weset übertreten, hatte nichts gelehrt, was den Grundpringipien der Thora zuwider ift; er hatte nur in der Meinung geirrt, daß mit ihm der größte Mann, jomit die nationale Autorität sich im Auslande besinde - und gleichwohl hat man gegen ihn die ganze Welt aufgerufen, damit man ihm nicht nachfolge, hat nicht geschwiegen, hat seiner nicht geschont; geschweige deun, daß uns in unvergleichsichem Uebermaß die Berpflichtung obliegt, das von Herrn Frankel Ausgegangene öffentlich zu beleuchten, damit man ihm nicht nachfolge, damit prüfe, wer prüfen will, damit sehe, wer Augen zum Sehen hat und nicht gefliffentlich die Augen verschließen will, wo der reine, wahrhaftige Weg des jüdischen Prinzipes sei.

Wir haben in diesem Sendschreiben keineswegs eine vollständige Kritik der Darke Hamischna geben wollen. Wir haben diese Hodegetik lediglich aus einem einzigen Gesichtspunkte, demjenigen, ihres Verhalstens zu den drei großen Bestandteilen der mündlichen Lehre besprechen wollen nach der von Maimonides in seiner Ginleitung zur Mischna ge-

gebenen Aufstellung. Wollten wir alle die Tehler und Berftoße gegen die Wiffenschaft und Wahrheit beleuchten, die in dem Buche des Berrn Frankel enthalten find, wir hatten mahrlich ein weites und ergiebiges Weld. Allein wir halten es fast der jüdischen Wissenschaft und der jüdischen Wahrheit unwürdig, auf die Ginzelheiten eines Buches weiter einzugehen, das sich schon in seinen Grundsätzen und Grundauschau= ungen so sehr von den Fundamentalprinzipien der jüdischen Wissenschaft und Wahrheit entfernt. Rur auf einen Buntt wollen wir noch schließs lich aufmertsam machen, daß nämlich ebenso, wie hinsichtlich der sinai= tischen Tradition, also auch hinsichtlich der Bedeutsamkeit und Geltung der Arantels Buch völlig auf Abwegen geht. Die Darke Samischna kennen feine für alle Zeiten geltenden Berordnungen, fie fennen vielmehr nur temporare Geferoth. Seite 2 und 3 faßt er die ganze Tätigkeit der Chachamim in die beiden Kate= govien zufammen: א' לברר ולכאר להעם משפטי התורה ואיך ולאיזה כוונה נאמרה מצוה פלונית כגון וכו' ב, ולפעמים גדרו גדרים וגזרו גזרות לפי השעה והומן. Daß es Gedarim und Geferoth gebe, die unverbrüch= lich und unabanderlich für alle Zeit dastehen — (und es sind dies סוֹפ meisten איכורי דרבנן, wie 3. B. בשר עוף בחלב und so viele andere — wie Maimonides in seiner Borrede zur Jad Hachafaka und in seiner Einleitung zur Mischna mit den Worten bemeutt: על הגורה פשוט אסורה ככל ישראל אין לחלוק על הגורה יכשיהי' (הגוירה) ההיא אפי׳ הגביאים בעצמם לא היו רשאים לבטל אותה וכן אמרו בתלמוד ישאליה' וכור לטוב לא הי' יכול לכטל א' משמנה עשר דברים שגזרו ב"ש וכ'ה וכו' (Siehe auch Mamrim II, 3.) Bon diefer Tatsache wußte Berr Frankel in feiner Ginleitung zur Mischna seinen Schütern mid) to gu fagen. Sie erfahren von ihm mur: "ישלפעמים גזרו גזרו גזרות לפין, חומן שעה והומן Die Konfequenzen auch dieser nicht minder das Gebäude des Judentums in feinen Grundpfeilern erschütternden Irrlehre liegen am Tage.

Wir scheiben von Herrn Frankel. Wir haben getan, was uns Pflicht erschien.

Wir können aber die schmerzlichen Gesühle, mit denen wir von diesen nur in die Worte kleiden: (Jes. &. 3. V. 12.)

עמי מאשריך מתעים ודרך ארחתיך כלעו!

## Anmerkung ber Rebaktion des Teschurun.\*)

Die Schrift, welche das Sendschreiben des herrn Kischer veranlaßt, hatten wir uns ursprünglich zur Besprechung bis zur Erscheinen der jolgenden Teile zurückgelegt. Die Grundfate des Herrn Dr. Frankel waren uns, insbejondere feitdem er der Aufforderung, bei Eröffnung des Seminars feine Pringipien darzulegen, nur mit einem beredten Echweigen begegnete, wohl bekannt, und durften wir nach der ganzen Unlage dieser hodegetischen Schrift erwarten, daß diese Bringipien, welche in diesem ersten Teile nur mehr angedeutet und in der Konstruktion des Gangen dokumentiert liegen, in dem Berfolg des Buches fich in voller konkreter Unwendung offenbaren murden. Da uns jedoch dieses Sendichreiben von Serrn Gifcher zur Beröffentlichung murbe, glaubten wir dasselbe in feiner Beise guruckhalten gu durfen, hielten vielmehr beffen Beröffentlichung als eine heilige Pflicht. Die Wahrheit fann nie zu früh in die Dffentlichkeit treten, und die durch dieses Sendschreiben vertretene Wahrheit ist eine solche, bei welcher - gewiß nach dem Urteil der Redlichen aller Parteien in der jüdischen Gegenwart -Die Butunft unserer heiligsten Interessen in hohem Grade beteiligt ift.

Bekenne man sich, zu welcher Richtung man wolle. Wem nicht alle Mittel zum Zwecke gleich gelten, der wird der Täuschung und der Lüge, wo er ihnen auch begegne, mit der tiefsten Entrüstung entgegentreten. Der wird die Unwahrhaftigkeit aber vor allem da als Tötung aller Lebenskeime der Zukunft verdammen, wo sie sich als "Sämann" im "Saathaus" unserer kommenden Lehrer und Führer geriert und ihre Grundsätze als "Leitsaden" unseren künftigen Leitern an die Hand gibt.

Diese prattische Seite des Gegenstandes heben wir aber mit über-

<sup>1)</sup> Tieser Artifel erschien s. 3. gleichzeitig mit dem ersten Teil des Gottlieb Fischer schen Aufsages. Der Zusammengehörigkeit halber ließen wir die Fischer'sche Arbeit indessen vollständig vorangehen. D. Herausg.

wiegender Entschiedenheit hervor. Es hat dem Berrn Frankel nicht beliebt, die in dem Sendschreiben bisher besprochene Grundanschauung - (die Fortsetzung des Sendschreibens ist uns noch nicht zugekommen) - auch nur mit einem Worte theoretisch zu begründen. Grundsäte, die nichts Geringeres, als die entichiedene Berneinung des gangen orthodoren Judentume enthalten, wendet er ohne weiteres an, fest fie ohne weiteres voraus, und halt nicht einmal eine theoretische Begründung derfelben für nötig, halt die ihm entgegenstehenden fanktionierten Grundfate des orthodoren Judentums nicht einmal einer theoretischen Widerlegung wert - feine Schüler, die er nach der Borrede S. IX. mit diefer Hobegetit in das Studium der Mischna einleiten will, erfahren nicht einmal, daß fie an der Sand diefer Leitung den Grundfagen des orthodoren Judentums Lebewohl fagen; - wie fein Kollege Berr Dr. Grät, deffen Grundanschauungen Berr Dr. Frankel völlig teilt, und beffen weise zuerst erschienenen vierten Band judischer Weschichte wir vor längerer Zeit in dieser Monatschrift besprachen, tritt herr Frankel in medias res hin und gibt die Grundanschanungen seiner Schrift, ohne alle theoretische Begründung: der Biffenschaft bietet daher seine Schrift nach Diefer Seite bin nichts.

Allein auch ohnehin, wir bekennen es frei, würde uns der theosetische Wert oder Unwert dieser Schrift völlig gegen die praktische Seite in den Schatten treten, die sich an die Erscheinung derselben knüpft. Daß mit dieser Schrift das System der Neologie ein Buch und die Reihe der Neologen einen Mann mehr zähle, das wöge bei der Richtung unserer heutigen Literatur und unserer heutigen Literaten nicht eben viel. Daß aber die Grundsäße, die hier gelehrt werden, die Anschaungen, die hier vorwalten, eben die Grundsäße und Anschauungen sind, die einer Bisdungsanstalt künstiger Rabbinen und Lehrer zur Leitung dienen, einer Anstalt, die für die Pstanzschule des orthodoren Indentums gilt, das, wir gestehen es, gibt ihnen in unseren Augen einen viel höheren Grad der Bedeutsamkeit.

Denn in der Tat die Nichtanerkennung der Göttlichkeit der münd lichen Gesetzstradition, dieses Grundprinzips des orthodogen rabbinischen Judentums, ist nicht nur in die Sätze der Hodegetik niedergelegt, welche das Sendschreiben bisher besprochen. Diese Nichtanerkennung bildet die Basis und den Ausgangspunkt der ganzen Schrift. Die ganze darin gegebene Auffassung der Mischna beruht auf dem Saze: Gott hat vom Sinai dem Moses nichts mehr als das schriftliche Gestet, die fünf Bücher Mosis, übergeben. Alles andere ist

lediglich durch menschliche Interpretation dieses Gesets, ober auch durch von dieser Interpretation unabhängige, meuschliche Gedankenoperation entstanden.

Diefer Hodegetit, die überhaupt nicht sowohl eine Unleitung zum Studium der Mijchna, als zu einer Kritik derselben sein will, hat sich als eine ihrer Hauptaufgaben die Lehre von der Genesis der Mijchna gestellt. Gie will die in der Mifchna gegebenen Salachoth nicht nach der Zeit ihrer Fassung in der gegenwärtigen Form jondern nach dem Alter ihres jachlichen Uriprungs ordnen. Diese historisch genetische Schichtung der Halachoth ist des Spezielleren dem zweiten Teile vorbehalten. In diesem ersten Teile erhalten wir S. 16 eine furze Stigge Diefer Doftrin, Die alfo lautet: בהר הרעים הוכ הלכוהיו נוהגות לבד כארין ובזמן הבית, ונתיסד כלתי ספק כשרשיו וכיסודיו כומן קדם. וכן חלכות הימים המקודשים איטר ניטנו כם' מועד יצאו כבר בעיקרן מפי הסופרים וגם מפי הדורות הקודמים להם כאיטר מורים דכרי ירמיה י"ח (צ"ל יו). — הרכה הלכות של כ' נשים יוחסו להסופרים כאשר כא במשנה יכמות פ"ד ד'. וגם תיקון הכתוכה הוא ישן עד מאוד, כי כבר כא שמעון כן שמה ועשה היקון להתקנה (כתוכות פוף פ' ח' ועיין בירושלמי שם). ועיקר דיני הקידושין נוסדו ים כן בימי קדם כאשר וכרנו לעיל. – אנשי כנסת הגדולה הוהירו: הוו מתונים בדין, ומוה יש לשפום כי עיקר דיני ממונות נתיכך מאז. וכל מי אשר שם עין הביקור על מס" מלהדרון יכין כי גם משפטי עונשי כית דין נאמרו כימים ראשונים, גם הרכה דינים בענין עדות הם ישנים עד מאיד והיו כבר יכוד חוק בימי שמעון כן שטח. – הלכות הקרבנות הן ישנות ונתיסדו על פי הכהנים כלו' על פי בית דין של בהנים כאשר יכואר להלן פרק כ'. — ס' שהרות הוא הגדול במסכתות וכפרקים וכו' וכבר הערנו כי מימות המקביים וגם קודם לכן הנהיגו את עצמם יאת אוכליהם בטהרה ,וגם הגוורות אשר ננורו בומן ההוא בענין שומאה ושהרה. (עי' לקמן פרק כ') מורות כי ההלכות בענין זה ישנות מאוד.

"Tie meisten Gesetze der Ordnung Seraim sinden ihre Anwen"dung nur in Palästina und zur Zeit des Tempels, und ist daher
"diese Ordnung ohne Zweisel in ihren Ansängen und Grundbestim"mungen bereits in früher Zeit sestgestellt worden! — Ebenso die Ge"sere der geheiligten Tage, die in der Ordnung Moed gelehrt werden,
"stammen schon in ihren Hauptsähen von den Soserim und selbst von den
"ihnen vorangehenden Zeiten, wie Jirmisahus Worte, Kap. 17, be"weisen. Viele Gesetze der Ordnung Naschim werden den Soserim
"zugeschrieben, wie in der Mischna Zedamoth IV, 4 vorkommt. Anch
"die Institution der Nethuba ist außerordentlich alt; denn schon hat
Simeon S. Schetach diese Institution durch eine neue Bestimmung
"ergänzt. (Rethuboth VIII. Ende. Siehe Zerusch, das.) Die Haupt=

"gesetze über Kiduschin stammen ebenfalls bereits aus früher Zeit, wie "wir oben erwähnt." (Dieses "Oben" ist S. 12, letzte Zeile. Dort findet sich die tiese hodegetische Weisheit, die Kiduschin I. 1, enthalstenen בהן שהאשה נקנית בהן drei Modalitäten der Eheschließung muffen bereits zu den alten Gefeten gehören, weil schon die Schüler Schammais und Sillels hinsichtlich einer näheren Bestimmung derselben bifferieren. יבר ובוי מוּהָה muffen also jedenfalls schon älter als Hillel und Schammai sein!!!) — "Die Männer der großen Versammlung "mahnen: seid behutsam im Urteil! Daraus (!) fann man schließen, "daß die Sauptgesetze des Zivilrechts bereits uralt find. Und jeder, "ber den Traftat Sanhedrin mit fritischem Auge betrachtet, wird erkennen, "daß auch die Vorschriften der Kriminaljustiz schon in frühen Tagen ge-"geben worden. Auch viele Vorschriften hinsichtlich des gerichtlichen "Zeugniffes sind überaus alt und waren schon (!) eine feststehende Be-"stimmung zur Zeit Simeon S. Schetachs. — Die Dpfer vorschriften "sind alt und wurden von den Priestern, d. h. von dem Priester-Gerichts"hof begründet. — Die Ordnung Taharoth ist die an Traktaten und "Kapiteln größte und dies beweist die stete Beschäftigung mit diesem "Gegenstande. Wir haben auch bereits bemerkt, daß seit den Makkabäer-"zeiten und auch schon früher sie sich und ihre Speisen nach den Bor-"schriften der Tahara gehalten, und auch die in diesen Zeiten entstan-"denen Borbeugungsvorschriften hinsichtlich der Tuma und Tahara "beweisen, daß die Gesetze über diesen Gegenstand sehr alt find."

Das ift also der Geist, mit welchem die Alumnen des Breslauer Rabbinerseminars genährt werden!

Unsere Alten haben freilich gesehrt: יודבר ד' אל משה בהר סיני והלא פל המצות לאמר וגו' שש שנים תורע וגו' מה ענין שמשה אצל הר סיני והלא כל המצות לאמר וגו' שש שנים תורע וגו' מה ענין שמשה אצל הר סיני והלא כל המדו נאמרו מסיני אף כולם נאמרו נאמרו כאמרו כללותיה ודקדוקיה מסיני (ת"כ בהר) בללותיהם ודקדוקיהם מסיני (ת"כ בהר) בללותיהם של משה של השווק של של של של של של מסיני (ת"כ בהר) בללותיהם מסיני אלא מסיני (ת"כ בהר) בללותיהם מסיני אלא מסיני (ת"כ בהר) בללותיהם מסיני לת"כ בללותיהם מסיני לת"כ בהר) בללותיהם מסיני לת"כ בהר) בללותיהם מסיני לת"כ בללותיהם בללותיהם מסיני לת"כ בללותיהם מסיני לת"כ בללותיהם בללותיהם בללותיהם מסיני לת"כ בללותיהם בללות

Mabbi, der Altvater der Mijchna, eben jenes Werkes, zu wel chem der Herr Seminardirektor eine Hodegetik geschrieben, hat freislich Sabbath 97, d. gelehrt: רבי אומר דברים הדברים אלו למי מלאכות ישנאמרו למשה בסיני שפר Mabbis in der Mechikha ויקהל מון מון מון מון מון מון מלאכות ישאמר למי מלאכות ישאמר למים בסיני הבי אומר להביא למי מלאכות ישאמר מון מון מון מון מון מון מלאכות ישאמר

Und, welche schmatstrirnige Beschränktheit waltet überhaupt in diesem sich so hochmütig spreizenden Gedankendan! An welche lächerliche Spinnessäden hängt sie ihre Hypothesen! Weil die Eoclosia magna schon erwähnte: seid dehutsam im Urteil, dar aus kann man urteilen, daß die Hauptgesetze des im 17712 'z enthaltenen Zivilrechts bereits in ihrer Zeit, oder vor ihrer Zeit, ses beißt: 1821 vorhanden gewesen sein müssen! Tas ist wahrlich kein behntsames Urteil. Also, wenn nichts mehr als das in dem Pentateuch Enthaltene, sa, wenn auch das nicht einmal vorhanden gewesen wäre, dann hätte nicht doch die Mahnung ergehen lönnen, ergehen müssen: seid behntsam im Urteil? Gab es und gibt es irgend soziale Zustände ohne Richter und Prozeß? Haben Woses und Sethro nicht schon vor der sinaitischen Gesetzgebung dem Bedürsnis gesnügen müssen? Wahrlich, wenn wir sür die Ursprünglichkeit unserer Rechtsgesetzgebung keine andere Bürgschaft als solche — Kindereien

hätten, wir waren schlimm daran. Überhaupt hat diefer Sat unferer '257'22'n das eigentumliche Geschick, die seltsamsten Gedanken bei bem Berfaffer ber Hodegetit zu erzeugen. Biffen unfere Lefer, wieso die Männer der großen Berjammlung zu dem unerklärlichen Ginfall fommen: Richter zur Behutsamkeit im Urteil zu ermahnen? Gie miffen es nicht! Aber ber Berr Berfaffer ber Sobegetif weiß es, und fei es auch eine kleine Abschweifung, wir muffen das Ruriofum doch unferen Lesern wiederergählen, damit fie erkennen, wie der Berr Berfaffer Dieser Hobegetit gang auf dem Standpunkt feines Rollegen, herrn Dr. Grat, steht, bessen Manier historischer Forschung wir bereits kennen. Sache, das reine Intereffe der Bahrheit und des Rechts, des Sittlichen, Beiligen und Guten, das genügt diefen "Forschern" nie zur Ertlärung ber Worte und Sandlungen der großen Männer unserer Vergangenheit. Individuelle Sympathien und Antipathien, äußere, diplomatische und politische Alugheiterucksichten und Absichten muffen überall die Sand im Spiele haben, und die herauszuwittern, das ift die Aufgabe fogenannter historischer Forschung und damit das Reinste und Ginfachste zu besudeln und verderben, und - wie wir bald sehen werden, und weshalb was wir joeben Abschweisung genannt doch wiederum feine ift - fich felber den flaren Blick gur Erfenntnis der Wahrheit gu benehmen. Seite 4 töst uns die Hodegetik, das sonst unerklärliche Rätsel eines solchen Spruchs, wie: "seid behutsam im Urteil!" im Munde der großen Versammlung also: "Die aus dem Exil Zurückkehrenden "blieben noch unter perfischer Gerrichaft und hatten dem perfischen Könige "und Satrapen Steuer und Tribut zu gahlen. Möglich auch, daß Juden "perfifche Kriegsbienste tun mußten. Alles dies gehört mit zur Macht "herrlichkeit eines Eroberers und Herrschers. Jedoch war die Weise der "Eroberer und Berricher der damaligen Zeit weit von der Weise der "meisten heutigen Eroberer verschieden. Satte man damals ein Land "erobert, jo legte man, wie erwähnt, den Befiegten Steuern und Laften "auf, aber man ließ ihnen ihre Gewohnheiten und Gesetze, Streit-"fachen und Prozejse zwischen dem einen und dem andern durften sie "nach den unter ihnen herkömmlichen, sei es schriftlich oder mündlich "vorhandenen Gesetzen schlichten. Und diese damals übliche Weise der "Eroberer mar der Untergrund der Hoffnung für die aus dem Exit "Burudgekehrten, daß jie jich gegen die jie umgebenden feindlichen Rach-"barvölker würden aufrecht erhalten tonnen. Denn fo lange fie ge-"rechte Gesetze und Satzungen hatten, nach welchen jie Recht iprechen "und kein Teind und Gegner ihnen in Erfüllung der Thora und deren

"Gebote hinderlich in den Weg trat, wehte über ihnen die Kahne der "freien inneren politischen Entwicklung und waren sie frei in ihrem "Lande unter dem Schirm der Thora. Darum ermahnten die Män= "ner der großen Berfammlung fo fehr: feid behutfam im Ur= "teil! Denn, wenn bas Urteil vertehrt ausging, fo murben "gar leicht die fich im Rechte gefrantt Fühlenden ihr Recht "bei den Richtern des Landes, bei den von der Regierung "eingesetten Baichas und Behörden juchen. Bei Rleinem murde "man anfangen und bitter würde der Ausgang werden. Der perfifche "Gewalthaber würde fich in die innere politische Leitung einmischen, "und würde gar bald auch sich an die Gebote der Thora wagen, und "mit Gewalt deren Zuwiderhandlung fordern. Diese Mahnung schärften "daher die Männer der großen Berfammlung von Geschlecht zu Ge-"schlecht ein, denn es war dies die Basis der innern Freiheit." Also jo viel politisches Berechnen und diplomatisches Räuspern gehörte dazu, daß die Männer der großen Verfammlung fich zu dem Spruche veranlaßt sehen konnten, der ein richtiges Urteilsprechen nach dem göttlichen Befete den Trägern und Lehrern diefes Gefetes als erfte Sorge ans Berg legte! Co viel politische Berechnung steckt gleich hinter diesem ersten und einfachsten ihrer Sprüche! Daß ein richtiges Urteilen nach dem Befete die erfte und unerläßlichste Bedingung dafür ift, daß die individuetlen und sozialen Berhältniffe nach der Norm des göttlichen Befetes geregelt und eben dadurch diefes Wefet feinen einzigen Zweck, die prattische Verwirklichung, erreicht, das ist tein hinreichendes Motiv. Sistorisch-politischen Zeitbedürfnissen und Interessen muß alles abgelauscht sein. Wahrlich, wenn wir uns diese Männer, die unsere großen Regeneratoren waren, die nach Seren Frankel fogar unfere Generatoren, die Erzenger und Schöpfer unseres prattischen Religionsgesetes gewesen find, wenn wir fie uns als folde Schüter Machiavellis benten, wenn wir folche Klugheit hinter allen ihren Lehren suchen mußten, mahrlich, wir gaben teinen Deut für alles, was fie uns gebracht und gelehrt. Bum Glüd ift das alles nichts als hirnverbranntes Traumgespinft, nichts als ein großartiges Produkt jener Beisheit, die sich stolz "die historische Schule" nennt, die die gange Beschränktheit ihrer armseligen, engherzigen Enbjettivität in die Bruft der großen Männer und Greigniffe, die sie zu schildern unternimmt, hineinträgt, und dann aus dieser armfetigen, engherzigen Supposition herans alle und alles - nach fich erklärt, für welche die Bahrheit gilt: du gleichst dem Geiste, den du begreifft, oder, wie unfere Weifen fprechen: בל הפוסל במומו בוסל בוסל !

Batte aber diese ganze historisch sein sollende Phantasmagorie Berrn Frankel nicht den Blief verwirrt, es hatten ihn ja diese ersten, uns von der Ecclesia magna überkommenen Sabe das ganze Irrige seiner Unschauungen gelehrt, und bei flarem Bewußtsein hätte er sofort bei dem erften Cape feiner Hodegetit die Teder niedergelegt. Wie? Diefe Männer der Ecclesia magna, find ja eben die Soferim, deren bedeutsamste Wirtsamkeit — nach herrn Frankel — eben erst in der Schöpfung und Zeugung des Gesetes bestanden, in dem Interpretieren, "Ausbauen und Bervollständigen des Gesetzes", wie es herr Frankel nennt; nach herrn Frankel war in den Zeiten der Ecclesia magna faum erft ein Mehreres vorhanden, als in den fünf Buchern Mojes geschrieben fteht; es galt - nach Berrn Frankel - vor allem erft burch Midrasch, durch Auffinden des tieferen Sinnes rrum, durch gemeinsame Aberlegung und Ginsicht festzustellen, mas denn nun eigent= lich diese Gesetze bedeuten; es galt, ihnen erst — man dente, nach deren bereits tausendjähriger Eristeng - einen Inhalt anzuerfinden, jedem Bejetze gang eigentlich erft burch menschliche Gedankenoperation den praftischen Inhalt zu schaffen — und diese Männer, diese Soferim, die erst pu und nu zu schaffen hatten, die erst — lächerlicher Gedankenschwall - festzustellen hatten, was Gott geboten haben soll, die sollen Die Quinteffenz ihrer Wirtfamkeit und Aufgabe in Die Gate בהונים בדין והעמידו תלמידים הרבה ועשו ביג לתורה 3ujammengejaßt haben? Mimmer! הוו מיכדי הדין והעמידו פירוש התורה hätten wir erwarten müffen. Alber seid bedächtig im Urteil — wo nach Herrn Frankel noch nicht einmal das Recht vorhanden war; stellt viele Schüler hin, wo noch die Lehre fehlte, und nun gar: zieht einen Zaun ums Beset - wo dieses Beset selbst noch eine unbefannte Größe, ein ungeborenes Embryo war denke doch nur: man hätte 3. B. bereits שבותים verboten, und es hätte noch nicht einmal festgestanden, was denn בלפכה דמורי sei; oder, man hätte bereits den Genuß von rerg und generjagt, und es wäre noch erst sestzustellen gewesen, was denn eigentlich unter zin und zu zu begreifen ware, noch erft festzustellen gewesen, was denn 3. B. unter ערות אחי אביך ערות שווא verftehen und wodurch deun eine Grau שיטת איים איים, und man habe ichon daran gedacht, jum Schutze der au fich noch gar micht fesustehenden מול שניה מן האם או אישה אהי אב — ערוה מן האם u. dgl. als ישניה או עברי bieten; — und so das ganze große, ja die ganze Thora umfassende Gebiet der zwo durch! Wahrlich nein, und noch einmal nein! Dieje einzigen uns von der Ecclesia magna aufbewahrten Gage dokumentieren jedem uneingenommenen, wirklich "historischen" Blicke unwider= teglich, mas Jahrtaufende herab in Israel als Wahrheit gilt und mas als orientierende Ginleitung zu diesen Sägen also lautet: משה קבל תורח מסיני ומכרה ליהושע ויהושע לוקנים ווקנים לנכיאים ונכיאים לאנשי כנסת הנרולה, הם אמרו שרשה הברים ובול Ghnen, den Männern der großen Ber= jammlung, war das göttliche Gefet durch ununterbrochene mündliche über= lieferung von Mofes in feiner Bollständigkeit gegeben, fie hatten feine Interpretation, feinen Ausbau des Gejetes erft zu schaffen; zu vertreten, zu lehren und zu ichnigen hatten jie es, und dieje ihre Aujgabe legten fie in die Sähe nieder הרבה הלמידים התפידו והעפידו הלמידים הרבה Diese drei Sätze jagen und, daß sie die Träger und nicht die Echöpfer der Tradition waren, und daß die gange Boraussetzung, von welcher die Hodegetif des Herrn Frankel ausgeht, nichts als eine historische Umwahrheit fei. Es hat aber auch diese ganze Borausjennig jo wenig Boden in dem gangen betreffenden Schrifttum, daß der Berjaffer der Hodegetit, jobald er an eine Charafteristit der wirklich vorhandenen Quellen geht, jie jelber nicht mehr gebrauchen tann. Die Db= jettivität der Urfunden amingt ihn, die Bajis jeines Syftems jelbst zu verlenguen. Wenn er 3. 27 daran geht, die הוהות הכשי השישנה והבריותא zu derrafterisieren und sie zu diesem Behuse in eine vorhillelische und nachhillelische Periode teilt, jo fällt mit einem Male die ganze joferische Periode der Menthe anheim. Für die angeblichen מבארי ומפרשי התורה die במינצות ודעה dejdajjen, gibt es fein botumentierendes Echrifttum. Bas wir aus der vorhillelischen Zeit wissen, ubiigt den Berfaffer felbit fie als die הנותר נגוררי מותרי fieren. Das waren fie allerdings und haben damit die eine Seite ihrer Aufgabe במועצות ודעת ! Um den Busammenhang mit dem "Sniteme" zu erhalten, jugt der Berfaffer hingu: יבל החלבה וביל בחררי קוריט של החלבה וביל. "Ohne Zweifel haben auch sie im Gebiete der Halacha geleistet u. j. w." Dies "ohne Zweifel", sofern es eine gesetsichaffende Tätigkeit bezeichnet, ist aber eine durchaus unerwiesene und unerweisbare Spothese. Die אָס לא נודע הדרך איך הגיעו לקבוע : Soodegetit muß felbit geftehen: אך לא הדבה לפעשה וביל. Insbesondere für die erste soserische Beit, auf welche ja alles ankommt, fehlt für eine "gejetichaffende" Tätigkeit auch bie allergeringfte Spur. Beren Frankels Spftem ift ein "an einem haare hangender Berg", für welchen aber auch das "Saar" fehlt. Die eigent= lichen Daten halachischer Tätigkeit beginnen in der hillelischen und nachhillelischen Beit, die darum auch die Hodegetif die nochen nennt.

Allein da galt es nicht, die Halachoth zu schaffen, sondern wiederscherzustellen. Es war bereits die Zeit, wo insolge der politischen Wirren zurch auch et und, die Halacha zweiselhaft und, wie die Überlieserung dies ausdrückt (Sanhedrin 88 b.) rurch zwur nicht; von da an war es die Ausgabe, an der Hand der sür solche Fälle vom Sinai überlieserten Forschungsnormen (urin) die Halacha wieder auszusischen (von) und sestzustellen.

Wir brechen hier ab, um dem Sendschreiben nicht vorzugreisen. Wie sehr diese Hodegetit mit ihrer Dottrin von den בירושי הפצות und den fich mit der Wiffenschaft, zu der fie angeblich anleiten will, und den durch die talmudischen Urkunden des Judentums tradierten Pringipien im gegenfählichsten Widerspruch befindet, das hat bis jett das Sendschreiben mit den Urfunden in der hand zur Genüge bargetan. Es hätte feine Belege noch verzehnfachen tonnen. Wir erlauben uns, aus vielen nur eine Stelle noch hervorzuheben, weil in derselben unmittelbar am schlagenoften dargetan ift, wie buchftäblicher Ernft es unferen talmudischen Urfunden mit dem מסיני ift, und wie weit entfernt sie von der Frankelichen Escamotage find, darin nur gleichfam eine mosaische Salacha vom Ginai erblicken zu wollen. Nafir 56 b. wird die methodische Regel für die Fassung halachischer Traditionen gegeben: wenn eine halachische Tradition durch mehrere ausein-anderfolgende Glieder überliefert worden, die Überlieferung nur die R. Gamaliel mit der Frage tam, beide aber gingen sie hinauf zur Stein halle und legten die Frage vor. Dort sagte Nachum der Schreiber: mir ist die Überlieserung von R. Miascha, der es empfangen hatte von feinem Bater, welcher es empfangen hatte von den Paaren, die es empfangen hatten von den Propheten, Halacha an Mojcheh vom Sinai: daß

wer seinen Acker mit zwei Arten Weizen bestellt, hat eine Pea zu geben, wenn er beide zusammen einbringt, zwei Pea, wenn er sie getrennt einbringt."

Daraus also, daß R. Nachum, der hier zur Entscheidung einer sattisch vorliegenden Frage im Kollegium des höchsten Tribunals das Zeugnis für seine Gesetsüberlieserung ablegte, in seinem Zeugnis von den Propheten unmittelbar auf Moses zurückging, die Mittelglieder aber, z. B. Josua und Kaleb überging, belegte R. Nachman b. Jizchak die oben erwähnte Überlieserungssassungs-Regel. Daß R. Nachman in dem von der Arven der Kalacha im buchstäblichsten Sinne erblickte, ist aus sich selber klar und bedarf keiner näheren Erörterung.

Es ist dies eben die Mischna, auf welche Jeruschalmi das. und Chagiga L. Ende, wiederholt als Beispiel verwiesen wird, wie die von Rabbi in der Mischna allgemein und unmotiviert aufgenommenen Sätze nichts als sinaitische überlieserung von Moses seien, indem hier beispielsweise der in der Mischna 5 ganz unmotiviert stehende Satz durch das Mischna 6 hinzugefügte Nachumsche Zeugnis als aba erläutert ist, um hieraus auf alle ähnlichen Sätze schließen zu lassen, wenn ihnen auch ein so spezielles Zeugnis nicht beigefügt ist.

Wir muffen uns jedoch barauf gejagt machen, daß auch dieje Beweisstelle, sowie alle in dem Sendschreiben gegen seine Auficht aus der Wemara herbeigebrachten Beweise für herrn Frankel gar feine Beweistraft haben. Herr Frankel macht uns nändlich bereits in diesem Teile mit dem Gedanken vertraut, daß für ihn die Erklärungen und Auffassungen der Amoraim -- dieser ja gang eigentlichen und autentijchsten Interpreten der Mischnijoth und Bareithoth — nicht maßgebend find. Er gibt uns schon S. 31 u. f. einige Proben bavon und fündigt uns 3. 267 gang naiv an : seine Borganger in dem Bersuche durch Aufstellung von "Regeln" zeifen Berftandnis der Mifchna יםדו לרוב הכללים על פי האספקלדיא של הגמרא, וכאשר ישרה בעיני cingulciten, המשנה להלבה בעלי הש"ם לפרש המשנה להלבה, "bätten größtenteils die Regeln nach der Anschauung der Wemara aufgestellt wie es die Autoren derselben für Recht erkannt, die Mischna maggebend für die Halacha zu erklären." שבנה לעצמו aber Herr Frankel in dem felbstgebahnten, in dem selbstgebahnten Wege, die Mijdma nicht nach der Auschanung der Gemara aufzufaffen und zu erläutern gedenkt, wenn er feine Schüler zu lehren magt, daß באישר יישרה בעיני בעלי היש"ב, "wie es den Antoritäten der Gemara recht

erschienen," nicht die richtige Erklärung der Mischna ist, wenn er "Brille der Gemara" die Mischna anschauen, sei ein vor dem Forum wissenschaftlicher Kritik als eine einseitige Kurzsichtigkeit zu verwerfender Standpunkt, jo marten wir ruhig die Ergebnisse eines folchen "tri= tisch wissenschaftlichen Standpunkts" in dem Berfolg seines hodegetischen Werkes ab, und sind schon gang vorbereitet, in dem zweiten und dritten Teile mit demselben schulmeisterlichen Hochmute, mit welchem dieser erste den Kornphäen der Mischna "gute Roten" erteilt, die Autoritäten der Gemara, einen Raw und Schemuel, einen Raw Nachman und Rabba, einen Abaji und Rawa, einen Rewina und Raw Aschi mit dem zeusurierenden Borwurf belastet zu sehen: sie, diese Urmften, hätten ihre Mischna nicht verstanden! Wir sind nun so tühn, bereits hier von vornherein zu erklären: Gin folcher Sochmut, Die Mischna aus sich selbst, und nicht aus den Interpretationen der Amoraim zu erläutern - eine Methode, die bei jedem anderen Schriftstück unbestreitbar die richtige wäre - ist nicht nur die verderblichste und verwerflichste, wir sagen ohne weiteres, unjudische Unleitung zum Talmudftudium, die einem Jünger rabbinischer Biffenschaft gegeben merden könnte; er ift auch an sich der unwissenschaftlichste, unkritische, pringip= und wertloseste Wahn, mit dem sich Kinder ergögen mögen.

Habbis Absicht war lediglich ein Werk zu versassen, das Absichet warten, bas Absichet warten, bas being gesten mindliche Behre zu sein. Die Mischna sei nämlich größtenteils "hörte, mündliche Lehre zu sein. Die Mischna sei nämlich größtenteils "mit ungeheurer Kürze, zerri zerri zerri, geschrieben, so daß man unmöglich "ihre Säte verstehen und mit Sicherheit ersassen könne "ohne einen "Lehrer", der den Sinn erschließt und das Undentliche erläntert, "Rabbis Absicht war lediglich ein Wert zu versassen, das den Lesern "Nabbis Absicht war lediglich ein Wert zu versassen, das den Lesern "Wotizen zur Erinnerung bringe is wer der knessischen das den Lesern "wie früher der mündlichen Überlieserung Kusssischstellicher aber verblieb "wie früher der mündlichen Überlieserung zur Errant in versassen zur Ernen Judentum der Pentatench zur sinaitischen mündlichen Tradition steht!)

Wohlan, jene Lehrer, ohne deren mündliche Erlänterung feine Mischna zu verstehen ist, jene Lehrer, denen auch nach Rabbi und von Rabbi und durch Rabbi das Verständnis seiner Mischna mündlich

verblieb, zu deren Gugen wir uns daher alle als aufhorchend lernende Schüter jegen muffen, wenn wir auch nur eine Mischna mit Sicherheit verstehen wollen, das sind eben jene zud, beren auf mündlichen überlieserungen sich stützende Mischnaerklärungen endlich, um sie der Bergeffenheit zu entziehen, in der Gemara schriftlich zu Protofoll gegeben wurden. Die Mischna nicht mit deren Angen anschauen wollen, die, wie Berr Frantel vornehm spricht, die בעלי הש"ם של בעלי הש"ם beim Berständnis der Mijchna verschmähen wollen, heißt das ein = zige Medium verschmähen, durch welches allein ein authentisches Berständnis der Mijchna möglich ist, heißt die Augen geflissentlich vor Erfenntnis der allein wiffenschaftlich begründeten Wahrheit schließen, und sich und seine irregeführten Jünger in bodenlose, grundlose Tränme ergeben. Git die ביעלי הש"ם אבפקלריא בעלי מש Beritandnis der Mijchna nicht die richtige, dann wahrlich, wenn schon die Alten sagten רבי לא שנה ר' חייא מנהן, jo jagen wir mit noch tanjendfältig größerem Rechte רבינא ורב אשי לא שנו אנן מגלן -

Doch es ist Zeit, diese schon ohnehin über Gebühr ausgedehnte Anmertung sür jest zu schließen. Wir setzen nur einige Fragmente aus einer früheren Schrift des Herrn Frankel hierher, damit man erstenne, wie begründet die von dem Sendschreiben gegen den Herrn Frankel erhobene Anklage ist, damit man erkenne, daß Herr Frankel nicht erft seit heute den sinaitischen Ursprung der mündlichen Tradition leugne, daß er nicht etwa wie der zust "Bierzig Jahre Hohepriester geswesen" und harr etwa die hat hondern, daß schon vor zwanzig Jahren sein die Göttlichkeit der Erust, sondern, daß schon vor zwanzig Jahren sein die Göttlichkeit der Erust, der Begründung des Seminars an ihn gerichteten belannten Fragen sehr wohl berechtigt waren und Herr Frankel schon damals großes Recht hatte — so beredt — zu schweigen!

"Borstudien zu der Septuagin ta" (Leipz. 1841.) Vorwort S. XII. if. Gine Entwickelungsgeschichte der Halacha dürste wohl einen Grundstein zu dem nen vorzubereitenden Bane bilden: und diesen zu tiesern war seit mehreren Jahren der Gedanke, der meine Studien besebte. Eine Erörterung, die zeigte wie das einzelne der Halacha ins Leben gestreten und wie sie von einsachen Ansängen sich in jene reichen wildsbrausenden Ströme ergoß, eine Untersuchung, durch welche erkannt würde, was seder Zeit angehört, was serner aus dem sedesmaligen Bedürsnisse hervorging und was der freien Forschung sein Entstehen verdankt; eine Ermittelung des Forschens der früheren und späteren Zeit, die nachwiese wie eines aus dem andern derivierte, in die Diskussiveise jedes

Beitalters eindränge und die rhapsodistische Aneinanderreihung bes Frühern und Spätern in ein Snitem brächte, murde ein flaffifches Studium des Talmuds fordern und dem oberflächlichen Urteile, sowie vielen unreifen Unfichten vorbeugen. Doch welchen Schwierigkeiten begegnet eine jolche Forschung! Die der gew. Zeitrechnung vorhergebenden Jahrhunderte bieten nur wenig geschichtliche Daten dar, da selten frühere diesem Zeitraume angehörende Lehrer namentlich angeführt und noch seltener als Autoren getroffener Berfügungen genannt werden. Und doch waren unbezweiselt ichon lange vor der Matkabäerepoche religiöfe Berordnungen als Erläuterung oder Ergänzung des Gesets ins Leben getreten! Denn abgesehen davon, daß ein mehrhundertjähriger geistiger Stillstand nicht denkbar ift, mußte der Tempel, der jo hoch gehalten wurde, mußten die Priesterdienste bei den Opfern und vielen anderen heiligen Verrichtungen viele neue Vorschriften ins Leben rufen; auch erzählt Josephus von Verordnungen, die schon unter den Vorgängern des Untiochus Epiphanes Geltung hatten und die bei tieferem Forichen fich als Emanation anderer ihnen lange vorangegangenen religiösen Ginrichtungen manisestieren. Aber diese Einrichtungen waren gang geräusch= los entstanden, waren nach und nach ins Leben getreten und wurden nicht als Ertlärung des Gesetes, sondern als deffen natürliche Folgerung angesehen, daher auch keine Meinungsverschiedenheit — wie die Mischna selbst über die frühere Zeit bemerkt — obwaltete; und so wurde auch ber Rame des Autors bald vergeffen, da die Berordnung als ein im Gesetze Involviertes sich konstituierte. Auch mag manches ohne höhere Autorität sich zur Norm gestaltet haben: es ging aus dem gewöhnlichen Leben, aus dem, was die Pietät des Bolfes zur Richtschnur erhoben hatte, hervor und erlangte, da es jolche Burgel gejaßt hatte, dauernde Bültigkeit. Daß die Mijchna und die Talmude viele folcher früheren Elemente enthalten, zeigt fich bei der näheren Befanntschaft mit ihrem Beift an vielen Seiten; nur hat die Forschung bei dem Mangel an geschichtlichen Daten viel Unsicheres."

(S. 180.) "Teils rief die Sorgfalt, mit welcher man die Schrift überwachte, neue Vorschriften als Ausstüffe des alten Geseuss, als daran geknüpfte Folgerungen, die es unversehrt erhalten mögen, hervor: teils wurden im Gegenteile viele Gesetze, deren Bedürsniffe erst die Umstände der Jestzeit entwickelten, in die Schrift übertragen; und waren sie auch nicht in deren Worten enthalten, so wollte man doch diese Lehren in ihrem Geiste auffassen: es erging dem Gesetze wie der Sprache, die sur neue Begriffe neue Formen, deren Urtypus der Geist der alten hebräischen

Sprache war, bilden mußte. Diese auf die Schrift übertragenen und in ihrem Geiste ersaßten Vorschriften bilden ursprünglich die Halacha (praktische Lehre) 2e."

"über den Einfluß der palästinischen Exegese auf die alexandrinische Hermenentik. (Leipz. 1851.) (S. 2.) So wurde im Hinblick auf religiöse Tätigkeit die Religionswissenschaft angebaut; in den Zeiten der Makkabäer begegnen wir schon einem mächtigen Ausbau, aber über den Ausbau selbst, über die allmähliche Entwickelung, über die Geistestätigkeit einiger, Beginn und Keim der jüdischen Resligionswissenschaft und Literatur in sich schließenden Jahrhunderte liegen keine Urkunden, keine bewährte Nachricht, kein Schristwerk vor."

- (S. 133.) "Wir gehen nun zu der religiösen Exegese über, für die Levitikus ein weites Feld eröffnet. In diesem Buche, das nur Gesetliches enthält, mußte die Halacha ihr eigentliches Gebiet sinden, und es dürste vorzüglich bei den, einen beträchtlichen Teil des Levitikus bildenden priesterlichen und opserdienstlichen Beziehungen manches Halachischen priesterlichen und opserdienstlichen Beziehungen manches Halachischen über aus dem Gebrauche sich herausgebildete und zur gesetlichen Borschrift erhobene Regel zu betrachten sein, und daher auf hohes Altertum Auspruch machen. Denn da diese Funktionen den Inhalt des priesterlichen Lebens, die eigentliche Beschäftigung der Priester bilden, so ging natürlich von diesen manche Erklärung dunkler, auf ihren Dienst sich beziehender Stellen aus, wurde von ihnen manche sür die Praxis maßgebende Interpretation sestgestellt, sowie im Gegenteile manche seit längerer Zeit gebräuchliche Praxis sich als gesetliche Norm gestaltete (vgl. Borst. S. XIII. 180)."
- (3. 146.) "Es ist bemerkenswert, daß gerade bei der schwierigen Waterie dieses Napitels (Levit. 13) über das gewöhnliche Übersetzer und Cregeten gerne wegeiten, der Vertent viele Sorgsalt zeigt, und hier zusmeist sich von der Halacha leiten ließ. Dieses dürste auf den Gesdanken sühren, daß der Vertent aus priesterlichem Stamme war: den Priestern lag, wie Nap. 13, 14 besagen, die Vesichtigung der Leves ob, und es schienen sich auch in deren Schoß die Normen über Leves schon in srüher Zeit ausgebildet zu haben."\*)

ששה קבל תורה : Unidhauungen ift das משה קבל תורה : שישה מסיני ובר׳

<sup>\*) &</sup>quot;Ter Traktat Negaim ist seinen Grundelementen nach alten priesters lichen Ursprungs, wovon an einem andern Orte."

Wir aber legen dem jüdischen Publikum zum zweiten Male die ernste Frage zur Beherzigung vor: welcher Zukunst geht das Judentum entgegen, für welches Jünger unter Leistung des Herrn Dr. Frankel und Herrn Dr. Gräß heranges bildet werden??



## Porläufige Abrechnung'.)

Frankfurt a. M., 15. März 1861.

קושמא קאי שקרא לא קאי

Obgleich feit dem Erscheinen unseres Januarheftes die judische Preise in einer Beije gegen und raft, die in den Unnalen einer ehrenhaften Journalistit wohl vergebens ihres Gleichen sucht, jo haben wir doch geglaubt, uns, vor altem aber der Sache, die wir vertreten, jo viel Mückficht schuldig zu sein, vor dem Erscheinen des Marghestes der Manatsichrift des Geren Dr. Frantel fein Wort zu erwidern. Bir hatten ja erst im Gebruarheft das erste Wort gegen das in dem Werte "Darte Samijdna" des herrn Frankel niedergelegte Snitem gesprochen. Wir waren uns der gangen Schwere diejes mit den Schrijten des herrn Frankel in der hand gesprochenen Wortes wohl bewußt. Wir hielten uns verpflichtet, Berrn Frankel Beit und Gelegenheit laffen zu muffen, fich über Pringip und Inhalt feiner Schrift auszusprechen. Wir mußten vor allem abwarten, ob Berr Frantel in feinem Darghefte ehrenhaft wie ein Mann für feine Sache in die Schranken treten, oder stillschweigend die gange ehrlose Schmach adoptieren murde, mit welcher Jünger und Freunde für ihn, nicht die blante Waffe des Geiftes jondern den roben Anüttel betrunkener Böbel= und der Wiffenschaft haftigkeit gezogen, und ob er in den Reulenschlägen und Kotwürfen jeiner Trabanten auf unfere Perfon die entsprechende - weil ciuzia mögliche Berteidigung feiner Sache erblicke.

<sup>&#</sup>x27;) Tiese Arbeit erschien als Abwehr gegen Angrisse, die gegen Kabb. Sirsch '21 geschleudert wurden, noch ehe der Tischer'sche Artisel im Jeschurun vollständig erschienen war.

Das uns heute zugekommene Märzheft der "Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums" schweigt zu allem, was wir im Februarhest aus den Schriften des Herrn Frankel dargelegt.

Jest ist es wieder, wie schweigen einmal, an uns, Abrechnung zu halten und aus diesem Schweigen und jenem Lärmen das Resultat für die Sache zu ziehen, für welche wir das Wort erhoben: jest ist es Zeit, sei es auch nur vorläusig nach dem Ergebnis zu blicken, auf welcher Seite Gewinn oder Verlust stehe, welche Sache rein und blant als Sieger sich erheben dürste, und welche Sache die Schmach und der Schmut begräbt, mit welchen man gegen uns den Kampf geführt.

Wir wollen diese Aufgabe mit möglichst ruhiger Objektivität lösen. Doch zuvor haben wir ein ernstes, bitteres — und wir gestehen es, ungewohntes — Geschäft zu vollbringen.

Wir haben seit den dreißig Jahren unseres öffentlichen Lebens fast nicht die Teder aus Sanden gelegt. Wir haben aber nie ein Wort gegen eine Perfonlichkeit geschrieben. Es hat uns immer nur die Sache gegolten. Mit den Schriften und den Schriftstellern, mit der ewigen judischen Aufgabe und ihrer zeitlichen Lösung hatten wir es zu tun. Die Individualität, der sittliche und bürgerliche Charafter, der verdiente oder unverdiente literarische oder sonstige Ruhm des Menschen stand uns ftets abseits. Wir haben nie gegen eine Perfonlichteit geschrieben, haben nie eine Perfonlichkeit angegriffen oder auch nur verlett. Huch seitdem wir diese Zeitschrift herausgeben, haben wir dieselbe nie gu einem Organ migbrauchen laffen - verdienten oder unverdienten Jadel - worüber ja dem Redakteur gar kein Urteil möglich ist andere über Perfontichkeiten verbreiten zu taffen. Bas wir an uns selbst erfahren hatten, hatte uns abgeschreckt. Die Lügen über unsere Perfönlichkeit, zu deren Verbreitung andere, ihren Acker mit dem Echmute des Standals düngende Blätter fich feit Jahren hergegeben, hatten und Borficht gelehrt, hatten und gelehrt für das öffentliche Wort minbestens die pflichtgemäße Ehrenhaftigkeit der Privatrede zu beachten, und für das gedruckte Wort keinen Freibrief für das Verbrechen der "Böszunge" zu kennen.

Wir haben aber ebenso auch nie von uns zum Publikum gessprochen, haben nie für uns ein Wort geredet, haben nie weder unser noch ein anderes Blatt benutzt, um von unserem Schaffen und Etreben, von unseren Versuchen und Leistungen einen Bericht in die Tssentlichteit zu bringen, haben nie die Hand geboten uns auch nur den bescheidensten Kranz irgend einer Unerkennung zu winden, haben selbst

Lügen und Verleumdungen ohne Erwiderung und Widerlegung gelassen — es widerstrebte unserem innersten Wesen, über uns selbst zum Publikum zu sprechen. Wir glaubten unsere Aufgabe anders verstehen zu müssen.

Die Ereignisse der letten Wochen - wir fühlen es tief, es sind dies nicht für uns "Ereignisse", es sind dies schmerzlichheitere "Er= eigniffe" in der gangen Entwickelungsgeschichte der jüdischen Gegenwart - die Ereignisse der letten Wochen nötigen uns, ein Wort von und für und zu sprechen. Bir mußten die Sache, die wir vertreten, verachten, wenn wir schwiegen, wenn wir auch nur ben Schein veranlaffen möchten, es durfte Dieje Sache von fo ehrlos unreinen Sänden gehandhabt werden, wie man uns in diesen Wochen vor dem jüdischen und nichtsüdischen Publikum anzudichten sich abgemüht. Wie einen zerfetten, von Bobethanden durch den Kot geschleiften, blutigen Leichnam hat man uns unsere gange Bergangenheit vor die Fuße ge= worfen, hat mit den schamlosesten Erdichtungen und Lügen unseren sitt= lichen, bürgerlichen, amtlichen und wiffenschaftlichen Charafter durch alle zu Gebote stehenden frivolen Zeitorgane zu vernichten sich bemüht, hat felbst unser Privat- und Kamilienleben mit dem Schmute der Berleumdung besudelt, hat uns die schmachvollsten Erbärmlichkeiten angedichtet, um uns in den Augen der Zeitgenoffen zu vernichten, uns gu einer fo schmungen Urmseligkeit herabzmvurdigen, daß mahrlich die Sache schon von vornherein eine verlorene mare, für welche ein folder

Wicht - auch nur je eine Silbe zu reden hatte magen durfen.

Was man über meinen wissenschaftlichen Wert oder Unwert vorsgebracht, das gebe ich preis. Darüber steht mir kein Urteil zu.

Was man über meinen sittlichen, privaten und öffentlichen Charafter, über den sittlichen Charafter meines Familien- und öffentlichen Lebens in die Welt hinausgeschlendert —: im Anblick des Himmels und der Erde, vor den Angen des allgegenwärtigen Gottes, vor den Angen aller der jüdischen Seelen, mit denen ich seit mehr als dreißig Jahren ein offenes, jedem durchsichtig klares Leben gelebt, vor den Augen aller der Gemeinden und Vorstände, die mir ihr Vertrauen Jugewendet, und denen ich mit meinem Herzblut zu dienen mich bemüht, vor den Angen aller der staatlichen Behörden, die mich in meinem amtlichen Virken kennen gelerut, vor den Angen einer jeden Menschenseele, mit welcher ich in irgend einer Angelegenheit in irgend einer Veziehung gestanden, erkläre ich dies alles für die schamlosesken, fris volsten Erdichtungen und Lügen, erkläre für ehrlose Lügner die Urheber dieser Verleumdungen, für ehrlos die Wertzeuge ihrer Verstreitung, ehrlos, vor Gott gerichtet und vernichtet, die Sache, die sich nicht schämt, zu solchen ehrs und schamlosen Mitteln ihre Zuflucht zu nehmen, deren Verteidiger sie nur dadurch zu retten wissen, daß sie sich in einen Sumpf von Schmutz und Gemeinheit flüchten, wohin kein ehrlicher Mann ihnen zu solgen wagt.

Wahrlich, es liegt keine Anmaßung in dieser Erklärung. Man ift noch blutwenig von einem rechtschaffenen Mann, wenn man das alles nicht ift, wozu diefe Berleumdungen in den Augen der Offentlichkeit und stempeln möchten. Täten aber — wir scheuen und nicht, dies zu bekennen — solche Chrentrankungen, trop ihrer Unwahrheit, nicht dennoch schmerzlich weh, sie wären wahrlich geeignet, uns recht stolz zu machen. Wir haben unserer Persönlichkeit nie eine solche Bedeutung zugemeffen, daß, um das Berftorungswert an der heiligften Sache zu versuchen, man sich bemühen müßte, unsere Berson moralisch zu vernichten. Das schamlose Büten der letten Wochen hat uns an die Möglichkeit glauben gelehrt, daß wir doch seit dreißig Sahren vielleicht nicht umfonft gelebt. — Zwei Dinge haben aber alle diese Bübereien nicht bedacht. Wäre auch nur der taufenofte Teil jener schmählichen Urmseligkeiten mahr, die sie uns angedichtet, unser dreißigjähriges öffent= liches Leben müßte uns schon von felbst in den Hugen aller unserer mitlebenden Zeitgenoffen so heruntergebracht haben, daß sie nicht erft mit ihren schamlosen Schmähungen unsere moralische Bernichtung hätten versuchen muffen. Daß sie erft nach dreißig Jahren der Welt die Angen über unsere Erbarmlichkeit öffnen muffen, ist für jeden, auch der uns nicht kennt, die schlagenoste Bernichtung ihrer Lügen. Man lebt kein dreißigiähriges öffentliches Leben als unentlarvter Schuft.

Daß ferner selbst die boshafteste Feindseligkeit, um uns moralisch zu vernichten, zu einem solchen Lügengewebe seine Zuslucht nehmen muß, dürfte jedem, der uns, und somit die Lügenhaftigkeit dieser Berleums dungen kennt — und es leben doch noch wohl einige Hunderttausend jüdischer Seelen aller Parteien, auf deren Bewußtsein wir uns besusen dürften — das glänzendste für uns redende Zeugnis sein, das selbst der Scharsblick des sanatischen Hasses keinen wahren Makel an uns zu entdecken weiß, und, um uns zu schmähen, zu Erdichtungen zu slüchten sich genötigt sieht.

Soviel, und wir glauben nicht zu viel, pro domo, um uns zur Sache zu legitimieren, um erst die Reinheit der Hand zu vindizieren, die es noch ferner wagt, für die reinste Sache die Feder zu führen.

Mun gur Sache felbit.

Resumieren wir die Tatsachen.

Im Januarheite hatten mir ein Sendichreiben des Beren Gottlieb Fifcher zu veröffentlichen angefangen, das mit der Sodegetit gur Mijdna des Herrn Frankel und den talmudisch rabbinischen Quellenschriften in der Sand den Radweis begonnen, daß in jenem Buche des Herrn Frankel der göttliche Uriprung der uns durch Mijchna und Talmud überlieferten Erklärungen der Thoragesetze negiert, damit aber ein Grundfats geleugnet werde, der unferen talmudifch rabbinischen Quellenschriften als erftes Grundpringip des judischen Bekenntnisses gilt. Die Fortsekung Dieses Gendichreibens erfolgte erft im Februarheite und erft dort sprachen auch wir uns über dieje Schrift des Herrn Frankel aus und lieferten den Beweis, daß dieje Leugnung des göttlichen Ursprungs der Tradition nicht nur in jenen wenigen, bis dahin von dem Sendichreiben angegriffenen Gagen liege, fondern daß fie den Grundgedanken des gangen Wertes bilde und daß Berr Frankel bereits in seinen früheren Schriften von demfelben Grundgedanken ausgegangen. Wir lieferten den Beweis durch wortliche Muszüge aus dem "Darke Samischna" und jenen früheren Schriften.

Allein noch bevor das Gebruarheft das erfte Wort von uns in diejer Angelegenheit gebracht, jofort im Januar und von da an Tebruar und Marg hindurch brach eine wilde Jagd wütender Schmähhete wider uns tos, ein Rudel junger flaffender Borer voran, ins Sorn ftogende Jäger von der Elbe hintendrein, und auf deren Sallo eilten von der Seine und Etbe, vom Main und der Theiß, von der Leine und der Innerste würdige Genoffen herbei, nicht um anch nur mit einem Worte die von uns gebrachten Beweise zu widerlegen - dazu hat man bis auf den hentigen Zag noch nicht einmal den Versuch gemacht - nein, um das jittliche, bürgerliche und wijsenschaftliche Anathema sit über uns auszusprechen. "Schlagt ben Birich tot!" bas ward die allgemeine Lojung, das ist fürzer, dann braucht ihr fein Wort nicht zu widertegen. Ihr Toren! Ihr könnt den Hirsch und tausend solcher Birsche totschlagen; wenn das Wort, das er gesprochen, eine Wahrheit ist, jo findet es dennoch seinen Weg. Den Mann könnt ihr vernichten, die Wahrheit nicht.

Die Herren hatten aber nicht umsonst die Tarke Hamischna studiert, waren nicht umsonst bei Herrn Frankel in die Schule gegangen. Was sich die Herren aus ihren historischen Träumen als jüdische Lehrprinspien Insammen reimen, das wissen sie weidlich in Praxis zu sehen.

Und was sie selber in Praxi üben, das wissen sie geschieft in die Versgangenheit zurückzuverlegen, das wird die Britle, durch welche sie die historischen Denkmäler unserer Vergangenheit betrachten und sie zu einem Zerrbild gestalten, von dem sich der reine Sinn mit Ekel abwendet.

Diese ganze anathematifierende Hetpiagd gegen und ift nichts als

ein in Szene gesettes obligates Stuck Darke Samischna.

R. Elieser ben Hyrkanos - Berr Frankel bleibe gang ruhig, wir find fein Eliefer Haggadol, er aber und feine Genoffen find auch fein R. Gamaliel und R. Jehoschua. Wir wollen es ihm geschrieben geben, wir beide famt seiner Borer- und Genoffenschaft sind noch nicht das Fußwaffer diefer Herren wert - nun denn, R. Eliefer ben Syrkanos ward bekanntlich infolge seiner Weigerung bei der Frage über den Achnai-Ofen fich dem innerhalb eines Rollegiums\*) bindenden Majoritäts grundsatz zu fügen, von R. Gamatiel und R. Jehoschna in den Bann getan. Diese Tatsache gestaltet sich unter dem historischen Blick der Darke Hamischna S. 89 zu folgender - Anekdote. Es geht die Hopothese voraus, R. Eliefer, Diefer hervorragendste unter seinen Beitgenoffen, sei Lehroberhaupt ber Schammai'schen Schule gewesen. ", הרבר, ש'ב'ש החליף כח ע'י ר"א ותחת כי קוו שישתקעו הבתים ראו כי ב"ש עשה מהדש פרי למעלה הניע לב החכמים ובראשם ר"ג ור"י לגדות את ר"א, עכינאי בהך התגור מקרהו שנידוהו בהך התגור עכינאי אויקר מפרהול: "Diefer Umstand, daß die Schammai'sche Schule durch R. Eliefer wieder Kraft gewann, und daß, statt daß man gehofft hatte, biese gegensätlichen Schulen würden aufhören, man gewahrte, daß die Schammai'iche Schule von neuem aufblühte, das hatte das Berg der Weisen und an deren Spige R. Gamaliel und R. Joschua bewogen, R. Elieser in den Bann zu tun. Es traf fich nur zufällig, daß fie ihn bei Belegenheit des Achnai Dfens anathematisierten!" Also nicht weil nach den Bringipien des Gesetzes R. Elieser es verdiente, sondern weil er bei seiner hervorragenden Ge lehrsamkeit mit seiner Richtung den Tendenzen des R. Gamaliel und R. Joschua unbequem war, darum wollten sie schon lange gern den religiösen und bürgerlichen Tod über den hervorragenosten Mann ihrer Zeit verhängen. Der Achnai-Dien war nur die vom Zaun gebrochene Welegen heit dazu! Solche jesuitische Dominikanerkniffe supponieren diese herrn als Motive für die Handlungsweise unserer mustergiltigen Größen! Die hätten auch in majorem dei gloriam Scheiterhausen gebaut und hätten auch, wer ihren Tendenzen im Wege ftand, und wäre es der

<sup>\*)</sup> Siehe Gef. Schriften Bd. 5, S. 425.

Meinste und Größte, dem Flammentode ihres Unathems übergeben! "וברין,, jährt Darte Hamischna fort, יוברין,, jährt Darte Hamischna fort, אמר ר"ג ב"מ שם גלוי וידוע לפניך אלא לכבודך שלו ירבו מחלוקת (בישראל) "!! שלא לכבודי עשיתי וכו' אלא

Wenn solche pfäffische Torquemada-Ideale unseren modernen "Chachamim" vorschweben, da sollen wir - mögen die Manen des R. E. Haggadol uns Pygmäen den anmagenden Schein diefer Zusammenftellung verzeihen, - uns wundern, wenn wir trot unserer schwachen Kräfte mit unseren geringen Leistungen den connivierenden, gleichmachenden Tendenzen dieser Gerren und allen schwachköpfigen Juste-milien-Träumern längst ein Dorn im Auge sind und als ein Stein des Auftofies betrachtet werden, der der Berwirklichung ihrer, alle Extreme zu einem Lügenquark zusammenschmelzenden Träume im Wege steht, da sollen wir uns wundern, daß fie nun die erfte beste Belegenheit vom Zaune brechen und mit possierlichem Dominitanerpathos "Sochwürdige! Sochgeehrte!" in die Welt hineinschreien, und alles, was sich hochwürdig dünkt und eine Ehre darein fett von dieser Coterie "hochgeehrt zu sein, was schon "längst im tiefsten Grunde des Herzens unser "Treiben" verachtet und "nur Bedenken trug offen bagegen aufzutreten", alles, mas unfer "heuchterisches und böswilliges Gebahren, unsere Berabwürdigung des Judentums und der jüdischen Wissenschaft" migbilligt - zu einem Unathema über uns in ihren Kreisen aufrusen, damit wir "lichtscheue Unten bald verstummen" und der "Geist der Erkenntnis und Chrfurcht wieder Israel erfülle!"

Und die "Hochgeehrten" "Hochwürdigen" haben in würdiger, ehren= hafter Weise das Anathema vollzogen.

Und was haben sie nun dadurch gewonnen? Haben sie, indem sie die lügenhaftesten Schmähungen auf unser Hanpt gehäuft, aber unsere Beweise unwiderlegt gelassen, auch nur um ein Haar breit der "wissensschaftlichen Forschung", deren Monopol sie für ihre Leistungen beansbeauspruchen, einen Dienst geleistet, die zu lösende Frage auf dem Wege wissenschaftlicher Forschung auch nur um ein Haar breit ihrer Lösung näher gesührt? Wenigstens sicherlich nicht in dem von ihnen beabsichstigten Sinne. Bannstrahlen schmettern aber leuchten nicht, und wer den Zeugen menchlings morden zu lassen versucht, der hat dessen Zeugnis selber vor Gott und Welt gegen sich bestätigt.

Das glänzendste Zengnis unserer Rechtsertigung haben unsere Gegner selbst geliesert.

Die jungen "Hörer" zuerst. Sie sind die vernichtendsten Zeugen gegen ihren Meister selbst. Als sie ihre Verwahrung

schrieben, lag ihnen nichts als der erste Teil des Sendschreibens vor, in welchem behauptet wird, daß ihr Meister im Widerspruch mit dem Talmud und unferen erften Autoritäten lehre, daß alle die im Talmud enthaltenen Erflärungen der göttlichen Gesetze der mosaischen Lehre nicht göttlichen, sondern menschlichen Ursprungs seien. Mit einem eingigen Worte hatten fie diese Behauptung zu Schanden und herrn Tischer - wir hatten ja noch gar nichts geschrieben - zum Betenntnis feines Brrtums, gur Abbitte und mindeftens gur Bitte um Auftlärung ber angegriffenen Stellen der Hodegetit nötigen tonnen! Statt alles deffen, was sie erklären und bedauern und ferner und abermals bedauern, hätten fie nur einfach zu bezeugen gehabt, daß ihr Deifter fie in der Tat den göttlichen Ursprung der mündlichen Gesetherflärungen lehre, und hatten uns mit diesem einzigen Zeugnis vernichtend zu Boden geschlagen. Das haben die jungen Berren nicht getan. Dagegen werfen fie mit "Finfternis", "Gemeinheit" ze. um fich und finden zu bedauern, "daß herr Samson Raphael hirsch es wagt, den Stellvertreter Gottes zu fpielen, und nach eigenem Ermeffen Seligkeit und Berdammnis zu befretieren." Wir erlauben uns, dieje hoffnungsvollen Jünger an die Schandfäule der öffentlichen Verleumder zu führen, bis fie uns auch nur mit einem Worte nachgewiesen, wo wir je uns als "Stellvertreter Gottes" geriert und "Seligkeit und Berdammnis" über irgend jemand detretiert." Wenn fie aber diefe Phrase dem Sendschreiben des Berrn Tischer gegenüber gebraucht, der durchaus nirgends feine oder unsere Auffassung, sondern lediglich Aussprüche des Talmud, Maimonides und Raschi Serrn Frankel gegenübergestellt, die allerdings den als כופר מין ואפיקורם erflären, der das Grundpringip, der die Göttlichkeit der von der Tradition überlieferten Besetgerklärungen leugnet: so haben fie damit allerdings bestätigt, daß im Seminar fie dieser Grundsatz nicht gelehrt, daß ihnen vielmehr diefes von der Judenheit unferer Gesamtvergangenheit mit Musichluß der Sadueaer und Marger allgemein befannte Bringip als eine gang fremde, individuelle, "hirschische" Auffassung des Judentums, "als ein Judentum "unferes eigenen Ermeffens" dargeftellt wird, und haben damit in eflatantefter Beife Beren Fischers und unfere Borte gerechtfertigt.

Und Herrn Dr. Beer mit seinem Dominikaner Anfrus bitten wir gütigst, so lange den jungen Sörern seines Freundes an dem den öffentlichen Berleumdern gebührenden Pranger Gesellschaft zu leisten, bis er uns nachgewiesen, wo wir "allen geistigen Produkten und wissen»

schnähungen begegnen und sie als unjüdisch bezeichnen"; wo wir "das von uns anfgestellte Wahngebilde als das ausschließlich orthodoge Insteutum" ausgegeben; wo wir als "die Wertzeuge der in anderen Kreisen sich bewegenden ultramontanen und pietistischen Richtungen" uns beswährt; was ihm der "höhere Blödsinn" sei, in "dessen Lichte wir die sichische Religion dargestellt"; vor allem, wo wir das von ihm zitierte Schiboleth ausgestellt"; unbedingte blinde Gtäubig.eit und Verspönung aller religiös wissenschaftlichen Forschung;" so lange erklären wir seinen Lufrus sür die ehrlose Verleumdung eines blindswätenden Fanatikers, der sein Opfer zur widerlichsten Kebersraße ausschaftliert, um des zusandzenden Pöbelbeisalls gewiß zu sein, wenn er es dem Antodasé der Verdammnis überliesert.

Wir unwissenschaftlichen ungebildeten Sidurlomdim, wie uns Herr Dottor Beer in einer früheren Berteidigung seines Freundes betitelt, haben freilich nicht so die Sprache und die Ausdrücke des gebildeten Mansnes zu (Vebote, wie Sippschaft, Frömmter, nur Dottor, Unken, Frösche ze. mit denen sich das heilige Banndekret des gelehrten Herrn Doktors gesiert. Allein wir hoffen, der Herr Doktor werde uns in unserer schlichten Redeweise auch ohne diese Feinheiten verstehen.

Und so erlauben wir uns denn an ihn ein ernstes Wort. Richt wir sind die Teinde der Bissenschaft und der religiös wissenschaftlichen Forschung. Seitdem wir mit Wort und Schrift und Tat die geringste Leiftung im judischen Areise für die judische Sache versucht, war und ift unser ganges Streben, eben die innigste Bermählung bes Indentums, und zwar des gangen unverfürzten Judentums, mit dem Geiste aller echten Wiffenschaft und Bildnug bargutun, bargutun, daß diejes Indentum, bas gange Judentum, תורת ד' תמימה, nicht der antiquierten Bergangenheit, daß es der Gegemwart, mit deren gangem frisch lebendig pulsierenden Leben angehört, ja, daß die gange Bufunft mit allen geistigen und jozialen Problemen, deren Lösung die Menschheit von ihr erwartet, eben dem Indentum, dem vollen, gangen Judeutum angehört. Wie weit unfer Bollbringen hinter unferem Bollen gurndegeblieben, bas gilt hier völlig gleich. Daß aber dies unfer Wollen und Streben mar und ift, das liegt in jedem unserer Worte zutage und eben ja nur von unserem Wollen und Streben ift die Rede. Gben aber weil wir dies wollen, weit wir wahre Wiffenschaft und Bildung aufrichtig in Wiffenschaft und Leben des Judentums wollen, weil uns jo weit unsere furze Beit und Zufunft des Judentums nur in innigster Ginficht reicht

Bermählung mit dem Geiste echter Bissenschaft und Bildung aller Zeiten erscheint, darum eben sind wir die erklärtesten Teinde aller falichen Wissenschaft und Bildung, Teinde jedes Versuches, der unter der usurpierten Maste der Wissenschaft die Art an die Wurzeln unseres jüdischen Seiligtums legt. Jede solche falsche Wissenschaft untergräbt nicht das Judentum, das Judentum mird uns alle überleben grabt aber jedes Aufblühen mahrer Wiffenschaft im Indentume, indem es allen mit der Wiffenschaft nicht vertrauten aufrichtigen Juden, er= fahrungsmäßig, miffenschaftliches Streben als das Judentum gefährdend erscheinen laffen muß. Und darum erblicken wir in herrn Dr. Beer und seinen Genossen die ärgsten keinde der Wissenschaft im Budentume. Denn, wenn es in der Tat feine Alternative gabe, wenn jedes wiffenschaftliche Streben notwendig die Tendeng in fich tragen mußte, das Judentum, wie es dem Hause Ferael als ewige, nimmer zu verfürzende Aufgabe gegeben ift, in seinem Innersten zu erschüttern, dann allerdings, wenn wir nur die Wahl hatten zwischen Judentum und Wiffenschaft, dann eben hatten wir feine Bahl, dann entschiede sich jeber Jube ohne weiteres מושב אהו' רשע שעה כל ימי ולא אהו' שושה כל ימי ולא אחת בפני אבי שבשמים! Lieber Jude ohne Wiffenschaft als Wiffenschaft ohne Judentum.

Gottlob aber, daß dem nicht fo ift. Und daß dem nicht jo ist, das eben hatten wir immer nachweisen wollen, so oft wir noch irgend einem "geistigen Produtte", irgend einer "wissenschaftlichen Beftrebung innerhalb des Indentums" entgegengetreten. Es ist eine Lüge, daß wir sie nur als "unjüdisch" bezeichnet. Wir haben überall und immer nachgewiesen, daß sie durch und durch "unwissenschaftlich" fei. Wenn in der "Geschichte der Inden" des Seminartehrers Ihres Freundes die Genesis der jüdischen Gesetzestehre lediglich als das Brodukt der Sympathien und Antipathien der individuellen Stimmungen Absichten, Plane 2c. ihrer Lehrer dargestellt wird, jo haben wir dieje "gemachte" Geschichte Schritt vor Schritt mit den Quellen in der hand geprüft und haben dargetan, wie fast Sat für Sat die Diesem Geschichtswerf zu Grunde gelegten Urkunden mit einer frivolen Leichtsertigteit mißhandelt werden, die vor dem Forum der Wiffenschaft ebenfo gerichtet ware, wenn es fich auch um die Weschichte der Chinesen oder Peicherähs handelte.

Wenn neuerdings ganz in demselben Geiste der Bersasser der Hodegetik den Bersuch gemacht, alles das, was die jüdische Gesetsehre, außer dem schriftlichen Worte, als ebenso göttlich offenbart tradiert, rein nur

als das Produkt der Beistesoperationen der Gesetselehrer darzustellen: fo haben wir nicht wie Sie und Ihre Genoffen ein Anathema voller Schmähungen in die Welt geschlendert, fondern haben nachgewiefen, wie dieses, allerdings das bestehende Judentum in seinen Grundsesten erschütternde Dogma nicht wiffenschaftlich bewiesen, sondern auf die umvissenschaftlichste Weise als von den urfundlichen Quellen nirgends bestätigte, ja mit deren flarsten Aussprüchen in direktem Widerspruch stehende Supothese dem ganzen Werke und der ihm gesetzten Aufgabe zu Grunde gelegt und auch schon in früheren Schriften des Berfaffers unzweidentig enthalten fei. Diefe unfere, oben angeführten Sate\*) haben Sie und Ihre Genoffen noch nicht einmal den Berfuch gemacht zu widerlegen, haben fich nur damit begnügt Unathema gegen mich in die Welt zu schlendern und mich mit den unerhörtesten Schmähungen und personlichen Verleumdungen überschütten zu taffen, mich mundtot zu machen - - auf welcher Seite fteht da - nicht nur das Judentum - auf welcher Seite fteht die Biffenschaft?

Wiffenschaft? Wiffenschaft ift es nicht, die Grundbegriffe eben des Begenstandes, deffen Erkenntnis man zu lehren verkündet, stillschweigend zu eskamotieren und konstitutive Axiome desselben zu einem leeren Schemen auszuhöhlen und mit dem kontradiktorischen Gegenteil auszufüllen. Wiffenschaft verfährt auders. Wiffenschaft ift vor allem redlich. (Blaubt ein Mann der Wiffenschaft überzeugt zu sein, daß das, was tausend dahingegangenen Geschlechtern und Millionen lebender Zeitgenoffen als 28ahrheit gegolten und gilt, Irrtum sei, so drängt ihn die Macht wissenschaftlicher Erkenntnis diese überzeugung offen auszusprechen, die Gründe dieser überzeugung und die Wege, auf denen er zu ihr gelangt, darzutun, auf daß fie durch die innere Mraft der Wahrheit fich Bahn breche, oder, ift fie Lüge, an dem Tels siegender Wahrheit zerschelle. Wiffenschaft hätte schon vor sieben Jahren die Aufforderung willkommen geheißen, die . Pringipien darzutegen, auf welchen fie das Gebäude einer Pftegeanstalt einer Wiffenschaft aufzuführen gedeutt, dreimal willkommen geheißen in einer Zeit, in welcher Ramen ihre Bedeutung verloren, unter derfelben Aufschrift die einander entgegengesettesten Richtungen hausen, auf daß teiner getäuscht werde, daß jeder wisse, was und wen er durch die zu eröffnende Pforte zu suchen habe. Wissenschaft will nicht mit der Blendlaterne in das Seiligtum der Menschen schleichen. Wiffenschaft trägt Die helle Factet der Erfenutnis und wandelt auf den offensten, durchfichtigften Bahnen.

<sup>\*)</sup> Siehe Seite 369.

Wie aber der Grundgedanke der Hodegetit so unwissenschaftlich aufsetreten als er "unjüdisch" ist, so hat sich auch nicht nur nicht das Judentum, so hat sich auch die Wissenschaft keineswegs dieses Werkes zu erfreuen.

Wir machen uns anheischig, mit der Hodegetif und den Quellen in der Hand, an ihren eigenen Säten und Frrtümern zu beweisen, wie sie nur eine Anleitung ist, im Dienste einer vorgesaßten Hypothese blind zu werden gegen die klarsten, urkundlichsten Tatsachen und wie sie durch ihren Schematismus, statt gründliche Forscher und Gesetzelchrer, nur seichte Schwäßer und Tendenzjäger erzieht.

Heute haben wir nur erft unsere vorlänfige Abrechnung zu vollenden, haben nur erft herrn Dr. Beer noch zu fagen, daß es vor dem Forum der Wiffenschaft lächerlich ift zu fagen, das Verfahren des Sendschreibens fei ein "boswilliges Berfahren", die angegriffenen Worte ber Sodegetif feien "durchaus migverftanden" worden, fie "wollen und follen" nicht dies und jenes, fondern "befagen blos" das und bas - ohne zu beweisen, daß sie gar nicht anders verstanden werden fonnten, daß fie nach dem gangen Bufammenhange und nach dem Beifte der Schrift in gar feinem anderen Ginne genommen werden können. Denn wo der Sinn einer Stelle in Frage ift, da fieht fich die Wiffenschaft nach dem Bufammenhange und nach dem Beiste des Bangen um, um vom Standpunkt des Bangen aus die Beurteilung des zweifelhaften Teils zu finden. Und bei den angegriffenen Stellen ift ja das gerade Gegenteil ber Fall. Wir haben ja nachgewiesen, daß das gange Suftem der Hodegetif auf Regierung der Göttlichkeit der Tradition beruhe. Und geschimpft hat man genug, aber noch nicht mit einer einzigen Silbe diefe unfere Rachweise auch nur zu entfraften versucht. Aber auch schon ber einfachere engere Busammenhang dieser Sate läßt gar keine andere Unffassung als die des Sendschreibens gu. Diese Sobegetit, die gang eigentlich die Entstehungsgeschichte der Salacha lehren will, fest als Unfang derfelben die Ertlärung der Soferim, erwähnt mit feinem Sterbenswörtchen die singitische Offenbarung berselben, enthält nicht mit leisester Andentung die von Berrn Dr. Beer supponierte Beschränkung, daß die Arbeit der Soferim nur "jo weit die Traditionen nicht in allen Bunkten mehr allen klar vorlagen" zu entwickeln und zu erläutern hatte. Dieser Ursprung vom Sinai und Diefe zu den Zeiten der Soferim schon entstanden gewesen sein sollenden Zweijel, würden nichts geringeres als ein Jahrtausend in der Beschichte der Halacha bedeuten und von einer so bedeutenden Periode und von so bedeutenden Tatsachen, aus weschen eben erst die Tätigkeit der Soserim ihren Boden und ihre Berantassung gesunden hätte, dürste eine wissenschaftliche Tarstellung der Genesis der Halacha völlig gesichwiegen haben – wenn diese Periode und diese Tatsachen überall für sie vorhanden gewesen wären? So plädiert man vor Kindern, oder vor einem Publitum, das man als "Idioten" ties unter sich stehend erblickt, nicht aber vor dem ernsten Forum der Wissenschaft.

Bat ferner der Berfaffer des Sendichreibens nicht felbst zugegeben, daß nach R. Afcher einige 'z":77 nur im uneigentlichen Ginn alfo genannt werden? Daß derfelbe, wie Gie, Berr Dr. Beer, behaupten, ge= lehrt haber jolle, jie wären "bloß darum jo bezeichnet worden, weil jie ur= alten unbefannten Ursprungs sind," das ist mit Ihrer Erlaubnis neben= ber eine missenschaftliche Unwahrheit. Das ist bloß eine Erfindung Ihres Freundes, Die er zu seinem Sniteme branchte. Geben Gie nur G. 21 jeiner Hodegetik, die Sie ja felbst gitieren. Rach ren foll diefer Ausdruck mur ein paarmal לביטה מביני bedeuten). War end= lich erft aus ger gu beweisen, daß sazz eine anthentische Geltung im Gebiete der Thora habe?! Sept doch die schriftlich und mundlich überlieferte Bejegestehre aljo 822, aljo das fich durch rationellen Ediluf von felbit Berftebende voraus, daß es eine gang gewöhnliche Frage des Talmuds ist: und rom fene Ansnahme zur allgemeinen Regel und den gangen Juhalt der Tradition nur zu einem Erzengnis der Rand machen zu wollen, das ist es, wogegen wir uns erhoben, und daß dagn die Schriften des Berfaffers der hodegetit uns keinen Grund gegeben, das hatte man ftatt aller Anathemas und Berläfterungen einfach nachzuweisen gehabt, und hat ftatt beifen eben durch jene gegen und aufgehette Beifter- und Dominifanerjagd nur be= wiesen, daß man an jenem Rachweis verzweifelt.

Herrn Dr. Beers Anfruf an alle "Hochwürdige, Hochgeehrte" in Israel, sich zu einem uns, "Ungeziese", vernichtenden Bannstrahl zustammen zu scharen, hat selbst bis an die Leine und Innerste gezündet; was Bunder, daß er seinen nächsten Nachbar, Herrn Dr. Landau zum tätigen Anschluß geweckt.

Wir verzichten für hente darauf, ihm auf das Gebiet seiner Schmähungen zu folgen, mit denen er wohlseilen Maufs uns durch Epistheta wie "Mincker" ze. in den Angen aller Denkenden verächtlich zu machen sucht, verzichten für hente darauf, nachzuweisen, wo mehr der "(Slaube", das "glänbige Gemüt", "die Innigkeit des Glaubens", "die

Glaubenswärme", das Sich-ergehen in duntler Gefühlssseligteit als Besen jüdischer "Frömmigkeit" postuliert, und wo überall mehr der Gedanke, der klare Begriff, das verständige Bewußtsein und das frische helle Tatenleben angestrebt wird, wir beschränken uns für heute darauf, nur das aus seinem "Muckertum» und Keherriecherei"-Artikel hervorzuheben, worin er versucht, auf die Sache selbst einzugehen, um ihm in möglichster Kürze zu beweisen, daß nur Gedankenlosigkeit, Ignoranz und eine ungesichiete Rabulistit ihm die Feder geführt.

Bie es dummen und dumpfen dentfaulen Mudern gemäß ift, vor allem aber um die leichteste, von jeder Beile des Talmuds gu liefernde Widerlegung zur Sand zu haben, schiebt er Geren Tischer und uns die Dummheit zu, wir hätten uns gegen die Hodegetif nur deshalb erhoben, weil dieselbe gelehrt, die Soferim hätten מועצות ודעת bei ihrer Tätigkeit für die Gejetestehre entwickelt, und reitet nun seitenlang auf diesem -מועצות und die Unwendung der ה" מדות überall den Gebranch von מועצות vorausjest und fordert, daß ja מועצות ורעת feine Kegerei sein tonne, fonst wäre ja auch Nachmanides ein Reger, und R. Abuhu ein Reger, und freisich jeder Thana und Amora bis zum allerjüngsten Kommentar ein Reger. Allein ein anderes ist es nur nrugen gum Berftandnis des durch überlieferung gegebenen Gesethes, מועצות ודעת gur Unwendung des überlieferten Gesethes auf nicht speziell in der überlieferung besprochene Fälle, הוענה ודעה zum Auffinden des mündlich überlieferten in dem fchriftlich Gegebenen, מועצות ודעת Biederstellung zweiselhaft und lückenhaft gewordener überlieferung an der Sand für diefen Zweck vom Geber und überlieserer des Gesethes von vornherein über lieferter Regeln zu gebrauchen, und ein anderes ist es: das gange überlieferte Gejeg eben nur aus den היעצות ודעת der Soferim hervorgeben gu laffen und für dasfelbe gar teinen anderen Urfprung zu kennen. Siergegen haben wir uns erhoben und tonnen daber gang gemütlich Herrn Landau auf seinem הדעה ודעה Hobby Horse seinen tindlichen Jagdritt vollenden laffen. Bergebens ruft der herr auf feinem Rofinante ben 1227 zu Gilfe. Rachmanides weigert fich fein Sancho Panfa gu fein. Dem Rachmanides waren die mir 'n, jene allerdings der aller-מקובדות gebrauchenden Interpretationsregeln מועצות ודעת höchsten Mit durren Worten sagt er an der von Herrn Landau selbst gitierten (ב' המצית יטורים בו יטאם נאכר כי אין המדות הנדרישות מקוכלות מסיני ולא :Stelle נצטוינו לדרוש ולפרש כהן את התירה אם כן הרי הן כלתי אמתיות וכו' ועקרנו שורש קבלתנו ביג' המדות שהתורה נדרשת ורוב התלפוד אשר יוסף בהן.

Der Freund aber, zu deffen Rettung herr Landan "den Fischer-Birich-Jisroël-Menschen" mit Anallerbsen mausetot schießen möchte, fagt hingegen, Hodegetik S. 19 mit ebenso durren Worten: הוא בענין חמדרש, אבל יותר ממה שסמכו ההלכה אל המקרא הוציאו והרחיבו אותה באור שכלם והיא עיקר ההלכה המופשטת ולמען לא תהיה האמת נעדרת . אולה ביהם התורה נררשת. Bu deutstd: "יציגו כללים והם נקראים מדות ועל פיהם התורה נררשת. über den Midrasch. Jedoch mehr noch, als daß sie die Halacha auf den Schrifttert gestützt, haben sie mit dem Lichte ihres Berftandes produziert und erweitert und das ist eigentliche selbständige Halacha. Und damit die Wahrheit nicht vermißt werde, haben fie Regeln auf= gestellt, die Midoth genannt werden, und nach welchen der Schrifttext interpretiert wird." Der Hodegetit sind somit auch die Midoth nicht sinaitische überlieferung, sind, ebenso wie alles andere, menschliches Produkt, von den Chachamim selbst geschaffene Beisen. Der Ber= fasser der Hodegetit ift somit der gerade Antipode des Nachmanides. Nachmanides schließt sich nicht der Betziagd gegen Birsch an. mehr dürfte Rachmanides wie Maimonides, trot diefer ganzen wilden Bete, auf Seiten "des Fischer-Birsch-Jisroël-Menschen", wie Berr Landan uns fortwährend mit unendlichem Behagen benamfet, bleiben. Beide, ras wie aza, sind in beiden Grundpringipien völlig einig. Beiden ist nicht nur der Schrifttert, sondern zugleich mit dem Schrifttert find auch die Erflärungen der הרי"ג מצות שהתורה נדרשת בהן und die בהן שהתורה שהתורה כדושת Sinai übergeben. Und dem gegenüber ist ihre Differenz nur untergeordneter Art. Weil im Talmud auch הרשות vorkommen, die nur als אסמכתא gelten, fo hält רמבם חווד das für אורייתא, wofür es aus den Distnifionen des Talmuds evident ift, daß die דרשה nicht אסמכתא fei, המבן aber umgetehrt alles auf הרשה Bafierte fo lange für האורייתא bis aus den Diskuffionen des Talmuds erfichtlich ift, daß fie nur BADDEN fei. Die Differeng ift fast nur eine formale und bat, wie aus dem Aus 'd ersichtlich, in der Anwendung kann reale Folgen. Herrn Frantel find aber alle über den Schrifttert hinausgehenden Gefegertlärungen und Erweiterungen famt den Interpretationsregeln, ift die gange הלכה famt den מדות שהתורה נדרשת בהן nichts als geistiges Erzengnis der Chachamim, und darum ift fein Suftem und die auf diefes Suftem gebanie Hodegetik auf dem Boden des vom nicht und allen Antoritäten gelehrten Judentums gerichtet. Wohin kommt überdies Berr Frankel mit diefer Lehre ber felbstgeschaffenen Midoth? Dahin, - Berr Landau erschrecke nicht bie gange traditionelle Gesetzeslehre auf ein höchft nuwissenschaftliches, egoistisches, gefährliches Muckerkum zu grün-

den, das sich ja für seine Ausladungen auch nur auf ein tieferes, unfrisches Bibellesen, auf ein tieferes unftisches Bibelverständnis beruft. Das bis zur Hodegetif bestandene und mit Gottes Bilfe die Bodegetif überlebende Judentum blieb stets bei klarem, hellem, nüchternem Berstande. Der göttliche Schrifttert enthielt ihm die בללים, die Grundprinzipien der Wesetze. Die ebenso göttliche mündliche überlieserung enthielt ihm die מדות רבויים ומיעושים die näheren Bestimmungen der Gesette, und die מדות רבויים ומיעושים שהתורה נדרשת בהם waren ihm von demselben Autor des Textes und der Aberlieserung, waren ihm ebenso von Gott gegebene Interpretations= regeln, waren ihm ein vom Autor des Textes und der überlieferung gegebener Schlüffel, von welchem ihm der Autor des Tegtes und der Aberlieserung gefagt hatte, daß er den Text in einer folchen Weise gefaßt und mit folden Andeutungen ausgestattet habe, daß mit Silfe Dieses Schlüffels die mündlichen oran in dem schriftlichen Text der order augedeutet zu finden seien, auf daß mit Bilfe dieses Schluffels die mundliche Uberlieferung durch den schriftlichen Text selbst bewahrt, wenn zweiselhaft und lückenhaft geworden reftisiziert und refonstruiert, und teilweise auch zur Erledigung von in Text und überlieferung nicht ausdrücklich besprochenen, nur implizite enthaltenen Fällen amplifiziert werden könne. Da bleibt die gange Gesetzebforschung auf dem Gebiete des flaren, hellen, scharfen, nüchternen Verstandes. Da ist der von und der מדרש will und braucht nichts mehr zu fein als מדרש, "Auffuchung" der nach ausdrücklicher Erklärung des Autors felbst in seinen Tert andeutungsweise niedergelegten hinweisung auf die mündlich gegebenen, näheren und weiteren Bestimmungen. Sat aber der Autor solche nähere und weitere Bestimmungen überall nicht gegeben, hat er insbesondere einen solchen Interpretationsschlüffel nicht gegeben, rührt von ihm überhaupt nichts weiter als der Schrifttert her, wie er uns in den fünf Büchern Moschehs vorliegt, haben die Interpreten fich folche Interpretationsregeln erfunden, בצינו כללים שיי שפיי mittelft welcher sie aus einem überflüssig scheinenden Worte, Buchstaben ze. über Leben, But und Blut entscheidende Bestimmungen gefolgert und als göttliches Weset gehandhabt: so geht eine solche Behandlung des Textes des Gesetzes so sehr über eine jede denkbare rationale wissenschaftliche Interpretation hinaus, daß sie sich vielmehr als das Werk des Wahnsinns, oder einer schwärmenden Migftit darstellen würde, der gefährlichsten Botenz, der die Gesetzgebung einer Ration anvertraut werden könnte. Der Berfasser der Hodegetik, demzusolge doch der warn nichts anderes als ein höherer wur sein soll, muß sich doch 3. 17 be

icheiden, diese Exegese nach einer uns zugänglichen wissenschaftlichen Hermenentik weder nachweisen noch erklären zu können, sondern — da nun einmal die sinaitische Begründung des warn negiert bleiben soll muß er eben seine Zuflucht dagu nehmen: die Früheren hatten bei einem in höherer uns nicht mehr zugänglicher Stimmung geübten Lesen der Bibel Dinge in dem Texte finden fonnen, die uns als Textexegese unerflärtich jcheinen: מאוד נבדלה רוחנו בקרואת ודרישת התורה מהוח הראשנים, ואם יפלא בעינינו היאך יעמדו יחד הפשט והמדרש לא נפלא בעיני אוון folden muftischen Sand muß die Genesis der Halacha jid aufbauen, wenn fie dem Grundfate der göttlichen Offenbarung der Tradition Balet gesagt!

Doch ift diese sich demütig bescheidende Unterordnung nur vorüber= gehende Stimmung, nur da, wo fie zur notdürftigen Luckenausfüllung des Snitems der einzige Ausweg bleibt. Auf folchem unftischen Boden, sollten wir meinen, höre jede Kritif auf. Der fritische Hochmut ist ftarter. Derselbe Berfasser, der sich mit den soeben gitierten Worten bescheidet, das von seinem Systeme gelehrte Aufgehen des wir in den unr behaupten, nicht aber beweisen, geschweige erklären zu können, wagt dennoch selbst an einem יקיבא לי die Kritif und doziert S. 114 וזה דרך הריצותו של ר"ע הביאו ג"ב להוציא הלכה מהמקרא ייתר מדי ע"פ החידוד !!!ולנטות מאמיתית פשטות המקרא

(In Parenthese, - denn die "Wissenschaft" fummert das nicht, allein es hat doch einiges praktisches Interesse — in Parenthese möchten wir uns doch nebenher auch bei dieser Gelegenheit die einfältige Frage erlanben: wie es denn nun in Praris mit denjenigen בעות und מצות und מצות zu halten wäre und zu halten sein werde, die auf folchen Folgerungen und Gedankenoperationen unserer Dien basieren, über welche eine folche hodegetische Rritit als übertrieben, zuweitgehend zc. zc. den Stab gu brechen sich genötigt glauben möchte?)

Allein, fnallt herr Landan gurud, es ift ja pure Berleumdung, daß Herr Frankel die Göttlichkeit der Tradition lengne, er spricht nur nicht davon, und warum spricht er nicht davon, weil er feinen Katechis= mus für Minder geschrieben, weil es für die hodegetif und beren Lefer, die doch teine Glementarichuler find, jehr überfluffig mare, zu fagen, daß das Judentum die Göttlichkeit der Tradition anerkenne; als miffenschaftlicher Forscher setzt er die Göttlichkeit der Tradition im allgemeinen voraus und behandelt den Stoff hiftvrijch, wie er nach und nach ins Leben getreten. Freilich wenn wir "Mucker" eine Ginleitung in die Thora und Mijdna schrieben, jo tame es uns hanptfächlich darauf an 3u sagen und zu erklären: "wie Gott mit Mose geredet, wie die Trasdition πιστικό gekommen 2c.!" Wir erklären Herrn Landau für ein wahnwißiges altes Weib, so lange er uns nicht öffentlich nachweist, worin unser "Muckertum" besteht, nachweist, wo wir auch nur je mit einem einzigen Wort solchem theosophischen Fürwig Vorschub geleistet; für einen einzigen Muckergedanken, für ein einziges Muckerwort, die er uns nachsweist, verpflichte ich mich, mich selbst als sein Stallknecht auf seinen Rosinante hinter ihn aufzusetzen und mit ihm die wilde Hetzigad gegen mich selber durchzumachen.

Doch wir haben Ernsteres zu tun.

Selbst einmal zugegeben, Berr Frankel habe von der Göttlichkeit der Tradition nur geschwiegen — wir haben nachgewiesen und werden noch einmal darauf hinweisen, daß dieses nicht der Kall ist — aber ein= mal zugegeben, wie? Beil Berr Frankel keinen Katechismus für Kinder geschrieben, darum dürfte er von der Göttlichkeit der Tradition schweigen, schweigen in einer Zeit, wo man nicht nur die Göttlichkeit ber Tradition, wo man die Göttlichkeit der Thora in Frage stellt, wo ober insbesondere die Leugnung der Autorität und Berpflichtungstraft des traditionellen Gesetzes das Saus Järgel in taufend Splitter fluftet? Satte er, wenn ihm diefer Grundsatz auch nur einen Schatten von Wahrheit gilt, wenn er nicht eben mit ihm die armfeligste Taschenspielerkunft treiben möchte, nicht eben darum sprechen, offen und entschieden wie ein Mann fprechen muffen, der aus feinen überzeugungen fein Sehl macht, der für Diese überzeugung einstehen, leben und sterben will für seine überzeugung, eben weil er nicht einen Katechismus für Kinder geschrieben, weil er für judische Jünglinge, für judische Männer geschrieben, für Jünglinge und Männer, die einst Träger und Rämpfer und Berolde dieses traditionellen Judentums sein sollen, die ihm gang eigentlich in die Hände gegeben sind, um sie zu Tragern und Lehrern dieses traditionellen Judentums herangubilden? Für Rinder ware es vielleicht überflüffig gewesen. Hören sie es nicht von ihm, hören sie es von Lehrern und Eltern. Aber jungen Männern gegenüber, Jüngern der Biffen schaft, studierenden Jünglingen gegenüber, die ihm gang eigentlich übergeben find, um fie mitten unter allen widerftrebenden, verneinenden und verwirrenden Ginfluffen für die Wahrheit des traditionellen Juden tums zu erhalten, heutigen Tages von dieser Wahrheit schweigen, schweigen in einem Buche, das ganz eigentlich den Ursprung und die Entstehungsgeschichte dieses traditionellen Judentums lehren will, von diesem, die Wahrheit des traditionellen Judentums begründenden

Grundsaße also schweigen, daß ihm gestissentlich aus dem Wege gesgangen wird, und, wo so viel unnütze Truckerschwärze verschwendet wird, nicht ein Tröpschen Tinte zu haben, auch nur mit einem einzigen, winsigen Worte, an einer einzigen, winzigen Stelle diesen, wie Herr Lansdau will, vorausgesetzten Grundsaß anzudeuten — daß, wir sagen es ofsen, selbst dieses bloße Schweigen, und so charakteristische Schweisgen, würde in unseren Tagen nur ein Mann vermögen, dem dieser Grundsaß selbst keine Wahrheit, keine Tatsacke ist, oder der sie sich zu einer solchen hohlen Larve zurecht gelegt, daß er sich scheut, sie öfsentlich zu bekennen.

Allein es haudelt sich ja hier garnicht um ein Bekenntnis, um ein Bekennen eines Credo, es handelt fich um das Anerkenntnis eines historischen Gattums als historisches Gattum, um die Zugrundelegung eines Fattums, das, wenn es ein Fattum ift, den Unfang, den gang eigentlichen Ursprung der Halacha bildet, und bessen Zugrundelegung bas Enstem und die Resultate ber Hodegetif burch und burch zu Schanden machen wurde. Und haben wir nicht gezeigt, daß die Bodegetit diefes Fattum geradezu verlengnet? Wo fommt das Fattum, das die Erffarung und die naberen Bestimmungen ber 200 Gefete ebenso aus Gottes Mund dem Moscheh und von Moscheh Jerael wie das schriftliche Gesetz geworden - und das ist ja der nackte Inhalt jenes Grundsates von der Göttlichkeit der Tradition - wo kommt diese Tatsache als Tatjache hin, wenn man השישה בהדי השישה, und das ift doch der gange Rompley des traditionellen Judentums, durchgeht und lehrt: die in enthaltenen הלכות enthaltenen הלכות find gewiß ichon בהר והעים jehr alt, weil fie fich ja zu allermeist auf Balästing beziehen, auch die in o'c enthaltenen metalt der heiligen Gesttage sind schon sehr alt, weil man ichon in Jeremias Aus als Azer findet u. j. w. u. j. w. - wie wir dieje Stelle und ahnliche aus der Schrift gur Septuaginta ausgezogen, ausdrücklich um zu zeigen, daß nicht bloß der Grundfat ver= mißt werde, daß wir feineswegs bloß zwischen den Zeilen zu lesen gewillt find - wo kommt diese Tatsache der Göttlichkeit der Tradition hin, wenn man also den Geburtsschein der sämtlichen nicht der Tradition ausfielt? אורה שבעל בה מסיני אוֹנו jamtlidje הלכות jamtlicher ביחים, בהרים נישרישיהם gleich alt, dann batieren fämtliche הלבות vom Sinai, und berjenige der fämtlichen הלבות jämtlicher בייריהם, ויביריהם נישרישיהם foldje Geburtssicheine ausgestellt, der hat damit nicht nur stillschweigend, sondern jo positiv als nur irgend möglich die Göttlichkeit der Tradition gelengnet. Statt mit "Mucker-

tum" und "Reperriecherei" und "Dirsch=Fiscoet=Mensch"=Wigen und dummem hohten gedankenlosen Weschwäß gegen uns zu Gelde gu ziehen, hätte herr Landau und seine Genossen einsach am Umstoß dieser unserer Säte sich versuchen sollen; dann hätten sie für ihre Sache etwas getan. Allein das ist noch nicht einmal versucht worden. Man reitet lieber auf Besenstielen, wirft mit Schmut und Unrat und Rußichalen um sich und meint mit diesem Begenlarm die Wahrheit tot getobt zu haben. Das ganze Spstem der Hodegetit ist eine so positive Leugnung der Göttlichkeit der Tradition und die daraus und aus den Schriften zur Septuaginta ausgezogenen Gate beweisen so entschieden, daß diese Leugnung dem Bersasser nicht als das Ergebnis eines mehr als zwanzigjährigen Studiums geworden, fondern er mit diefem Bedanken von vornherein an diese Studien gegangen — daß ich Herrn Landau gegenüber, der uns bereden will, jein Freund habe nur des= halb in der Hodegetit von diesem Grundsate geschwiegen, weil er feinen Katechismus für Kinder schreiben wollte, ein großes Wagnis einzusgehen bereit sein möchte. Ich kenne von den Schriften des Herrn Frankel nur fehr weniges. Bu meiner Beschämung fei es gesagt, ich habe von feinen Schriften nur die Hodegetit, einiges gur Septuaginta und einige Artitel feiner Zeitschrift gelesen. Allein Die von uns gebrachten Beweise erscheinen uns jo positiver Art, daß wir wiederum bereit sein möchten, in den gangen Beidenlarm gegen uns felber mit einzustimmen, wenn Berr Landau aus den seit diesen zwanzig Jahren erschienenen Schriften des Herrn Frankel, der doch nach ihm von je "so eifrig für das traditionelle Judentum eingetreten" sein foll, mir auch nur einen einzigen Sat nachzuweisen imftande fein wird, in welchem Berr Frankel ohne Umschweise und Vorbehalt die göttliche Offenbarung der traditionellen Gesetzesbestimmungen ausspricht.

Statt alles dessen vermeint Herr Landau uns mit den Worten von der Hand weisen zu können: "Aber der gute Mann" – das sind wir, der Hisch-Fischer-Isroël-Paroxismus hat ihn verlassen, — "aber der gute Mann kann doch nicht lengnen, daß es in Zuckah 20 a heißt: der gute Mann kann doch nicht lengnen, daß es in Zuckah 20 a heißt: Allein Herr Landau, der Sie allerdings für un sere Sache ein sehr guter Mann sind, heißt das denn, daß die Thora so vergessen war, daß um dessendichten die sinaitische Trodition der Thora so gut wir gar nicht geschehen anzussehen, und eine Hodegetik, die die Genesis der Halacha lehren will, diesen sinaitischen Anfang völlig ignorieren und mit der Ecclesia magna Anno 1 des traditionessen Gesess beginnen dürste? Heißt

das überall, daß die Thora in Israel und selbst bei ihren geistigen Säuptern, der großen Berfammlung, in irgend eine Bergeffenheit geraten gewesen wäre, daß erft die E. m. sich hatte zusammenseben muffen, um die in der Erinnerung gebliebenen Reste שנעצות ודעת wieder notdürftig zusammenzufliden? Es heißt von allem dem gar nichts. Es ist vielmehr wieder ein neuer Beweis, wie diese Berren der "hiftorischeu" Echute auf die leichtfertigfte, unwiffenschaftlichfte Beife die Quetlen mißhandeln, wie fie auf die frivolste Beise Urtunden verstümmelt und außer dem Zusammenhange excerpieren, um für die Zwecke ihrer Tendeng nicht Geschichte zu forschen, sondern Geschichte zu machen! Die Stelle lautet nicht fo, und, im Bufammenhange betrachtet, fagt fie das gerade Gegenteil. Sie lautet vollständig alfo: אמר ריש לקיש הריני כפרת ר'חייא וכניו שבתחלה כשניטתכחה תודה מייטראל עלה עורא מכבל — (בא עורא: micht turzweg: עורה חורה וניטתכחה עלה הלל הבבלי ויסדה חורה ונשתכחה עלו ר' חייא ובניו ויסדוה וכן אמר ר'חייא . ובניו לא נחלקו רבי דוסא וחכמים על מחצלות של אישא וכו'.

Es ist völlig evident, daß nicht von einem Bergessen der Tradition in Israel überhaupt, sondern in Palästina die Rede sei, und vielmehr gezeigt wird, wie sich zu allen Zeiten seit dem ersten Exil die Tradition in Babylon erhalten habe, also, daß, wenn sie in Paslästina vergessen war, sie von Babylon aus wieder restauriert worden.

Es ist somit hier gerade erwiesen, daß im Schoße der Ecclesia magna, die doch eben sich aus den nach Babylon exilierten und von Babylon herausgekommenen Weisen konstituierte, die Tradition nicht vergessen war. So auch Raschi zu St. שמיום שגלה יכני' החרש והמסגר עמו בניל בכבל ישיבה מצוי' בכבל

Es ist aber auch serner evident, daß es sich hier gar nicht um ein Bergessen der Tradition, sondern um ein höchst teilweises Zweiselhastegeworden-sein handelt. Das ist aus dem annanner ein dis zur Wewisheit flar. Zu R. Chijas Zeiten, unmittelbar nach wund nicht die Tradition vergessen. Die ganze auch, um die es sich dort in R. Chijas Zeit handelt, betrisst die Erklärung des Worstes sich dort in R. Chijas Zeit handelt, betrisst die Erklärung des Worstes in der Wischna, welche Art von Watte oder Weidegeschlecht darunter zu verstehen sei!! Darum auch Rasch z. St. in Beziehung auf die Zeiten Hilles: weinen auch Rasch z. St. in Beziehung auf die Zeiten Hilles:

Warum wir aber endlich uns von vornherein gegen etwaige willstürliche, von der Auffassung der Gemara abweichende Erklärungen der

Mischna verwahrt, da doch Frankel E. 31, wo er eine von der Gemara abweichende Erklärung des ERRER ARRE ERIR Eduj. 8. 4. gibt, ausdrückslich erklärt, es sei ihm gestattet, weil es keine Halacha, sondern eine antiquarische Forschung betresse — darüber wollen wir schließlich Herrn Landau den Bescheid keineswegs vorenthalten. Wir haben uns nur darum dagegen verwahrt, weil eben an der von Herrn Landau zitierten Stelle Herr Frankel zeigt, welch einen unwissenschaftlichen, unkritischen, tendenziösen und gar nicht so unschuldigen Gebrauch er von der, unter der so unschuldig scheinenden Firma "antiquarische Forschung" in Ansspruch genommenen Freiheit in Erklärung der Wischna zu machen gedenkt.

Die Gemara Aboda fara 37a, sucht die Feststellung des Inhalts eines sich auf drei halachische Gegenstände beziehenden Zeugnisses des Jogi ben Joefer, in deffen Folge diejenigen, vor denen er diejes Zeugnis abgelegt, ihn שריא ד'ב genannt. Der dritte Gegenstand dieses Zeugnisses lautet במחם דיקרב למיתא (in משתאב : עדיות Rachdem mehrere Erflä= rungen diejes Ausspruches versucht und aus durchaus zwingenden Grunden verworfen, eine Erklärung jedoch gegeben war, die alle Schwierig= feiten löst — דיקרב בריקרב בחבורין — wird diese Erklärung dennoch von Rawa als "leere Krüge" בוקי סריקי verworfen, weil R. Nachman eine noch genauer dem Wortlaut des Zeugnisses genügende und überdies durch eine Baraitha bestätigte Erklärung gegeben: בה"ר התיר להן. Diese, durch völlig fritisch angestellte Untersuchung auf Grund des Zeugnisses einer Baraitha adoptierte Erklärung der Gemara - ber mir trot allem nach ben von uns angegebenen Grunden felbit vom rein miffenschaftlichen Standpuntte auch im Interesse blog "antiquarischer Forschung", wo es sich zumal um Eruierung des Inhalts eines halachischen Sages der Mijchna handelt, mehr Glauben schenken, als dem ganzen hochgelehrten, gegen uns farmenden Jagdklub zusammen — diese Erklärung der Gemara verwirft Berr Frankel, ohne auch nur im geringften diejes Bermerwerfen zu motivieren, und ftellt dafür eine andere auf, ohne Diefelbe im geringften zu begründen. Ja, feine Ertlärung leidet an fritischer Unsicherheit: Die Lesart annen fieht noch gar nicht fest; am Mangel miffenschaftlicher Begrundung: es foll noch erst nachgewiesen werden, wo irgend sonst noch zwar und zwar als technische Ausdrücke für zu und ihr vorkommen, zumal eine solche Bezeichnung ja auch höchst unklar wäre, da ja auch השני ראשין, ולד השומאה, שני ראשין, ישני ראשין, ja felbst שלישי בקדש noch מסאב ift; an innerer Unhaltbarteit: das im allgemeinen und die beiden anderen Wegenstände des Beugnisses

אייל קבצא und ביים hinfichtlich beren ebenfalls Differenzen zwischen Josi und dem Tribunal vorwalteten, vor dem er fein halachisches Bengnis ablegte, bezengen zur Genüge, daß Joßi nicht המידים שושים וע"ח gegenüberstanden, die in ihrer Dummheit grundlos Dinge verbieten wollten, welche gang entschieden erlaubt waren, jondern daß es sich um gang ernste halachische Fragen handelte, über welche Johi ein Zeugnis vor einem ישל חבמים abgelegt, ein Motiv, welches ja auch die Gemara vei ihrer fritischen Ermittelung des Sinnes geleitet: ועוד הארייתא היא, weshalb ja auch das שריא ב"ד שריא eben dieser Gegner des Jogi Rorm für die legislative Brazis aller בתי דינים בישראל blieb, fiehe נ"ז daf. u. a. Maim. Mamrim.) Und warum diese ganze unfritische und unwissenschaftliche Willfürlichkeit? Lediglich, um eine Erfindung durch die andere zu ftüßen, und hinzuzufügen: ווה יורה שיוסי נלחם גם נגד המתקדשים והמשהרים ככת החסידים יותר מדאי וכו' כי בעוצם שכלו הזך ורוחו השהורה בחן בין יראה ברה ובין פרישות אולת lebiglid um Joĝi zu einem erleud)= teten Antämpfer gegen eine dumme "Spperorthodorie", wie fie das heute nennen, zu machen, wodurch natürlich die ihm gegenüberstehen= den Chachamim zu hyperorthodogen Rarren herabsinten muffen. (In Parantheje sei bemerkt, daß ebendas. das: הרי הוא בחלל gu einem solchen Reft närrischer Syperorthodoxie gemacht wird. תנשאר וברונו fagt der Berfaffer, eine Spur von diesem närrischen, hyperorthodoren Bestreben מנוגע במת השומאה gu einem השומה אבי אבו machen, ist noch bei חבלי מתכות וממו Rajchi und bei allen בלים מעוצר חמם Rambam geblieben.)

Wenn nun aber schließtich Herr Landan uns in echt Shakespearscher Weise seinen hervischen "Abgang" mit den Worten entgegendonnert: "will denn Herr Hirsch auch die Erklärung von durch
donnert: "will denn Herr Hirsch auch die Erklärung von durch
den Norr Hirsch auch die Erklärung von
durch
den Norr Hirsch auch die Erklärung von
durch
den Norr Hir des eigentschen seinen Bur und unsere, sondern für
sich und seine Sache — besser getan hätte, lieber ganz zu schweigen.
Wie? weil wir behaupten: da nach dem eigenen Jugeständnis des Herrn
Frankel das eigentliche und aussührlichere Verständnis der in prägnanter Kürze geschriebenen Mischna der mündlichen überlieserung, somit den Amoraim verblieben, so seien eben diese Amoraim die authentischsten Erklärer der Mischna, und, selbst vom rein wissenschaftlichen
Standpunkte, deren Interpretation für sede eruste Forschung maßgebend,
weil wir alse behaupten, die Amoraim hätten am besten die Mischna verstanden, müssen wir auch behaupten, sie seien die besten Etymologen
griechischer technischer Ausdrücke gewesen? Oder wenn wir zugeben möch-

ten, der Herr Dr. Landau verstünde die Ctymologie der Worte אייהיקיא u. j. w. richtiger als sie, müßten wir ihm auch ein richtiges Verständnis der Mischna zugestehen? Ist's doch ohnehin mit der Etymologie ein eigenes Ding. Wer schreibt ein besseres, ein ciceronianischeres Latein als - Cicero, und wer ist ein schlechterer Emmologe, jogar der eigenen Muttersprache, die er mustergiltig für alle Zeiten schrieb, als er! - Sollen wir aber bie an uns gerichtete Frage des Herrn Landau ernst beantworten - fo fagen wir einfach: allerdings! Gilt es die Bedeutung der Worte 'pring und ähnlicher fur das Gebiet der judischen Rechtswiffenschaft zu ermitteln, so haben wir keineswegs nach der ursprünglich etymologischen Abstammung, sondern danach zu fragen, mas haben die Gesetseslehrer für einen Begriff mit diesem Ausdruck verbunden. Dafür ist die ursprüngliche Abstammung völlig gleich= gültig, in hohem Grade maßgebend aber eine jede Hußerung, in welcher eben diese Geseteslehrer an den Tag gelegt, in welchem Ginne fie das Wort genommen und angewendet.

Nichts für ungut, edle Herren! Der Hirsch witt Ihr edles Jagdsvergnügen nicht weiter stören. Nur mit dem Vortrab, dem geistlichen Jagdherrn und seinem Gesährten, hatte er ein paar Worte zu reden. Die übrigen, bis zu den letzten Troßbuben in dem Gesolge, die sich mit Kots und Steinwersen, mit Kinderklappern und mit Beitrittss und Beileidsraketen amusieren, bittet er zu grüßen.

Wir find fertig.

Wir dürsen unsere vorläufige Abrechnung mit dem volten Be- wußtsein schließen:

der ganze gegen uns angeregte Lärm und das all den Lärm seiner Freunde noch übertäubende Schweigen des Herrn Frankel haben uns nur in eklatantester Beise gerechtsertigt, und auf die Gesahr hin, eine noch größere, hochwürdige", "hochgechrte" Welt gegen uns in Harnisch zu bringen, wiederholen wir mit vollster Ruhe den noch mit keiner Silbe widerlegten Sat:

"Dem Berfasser ber Hodegetit zusolge hat Gott vom "Sinai dem Moses nichts mehr als das schriftliche "Gesetz, die fünf Bücher Mosis, übergeben, und ist "alles andere lediglich durch menschliche Interpres

"tation dieses Gesetzes, oder auch durch von dieser "Interpretation unabhängige, menschliche Gedanken"operation entstanden."

קושמא קאי שקרא לא קאי.

## Nachschrifi.

Während wir dieses schreiben, wird uns ein gedrucktes Antwortsschreiben des Herrn Oberjuristen S. Freund in Prag an den Vorsteher Wehli daselbst. Wir ersahren aus diesem Antwortschreiben, daß Herr Wehli ihn ausgesordert hatte, auch seinerseits dem Herrn Frankel gegen uns zu Hilse zu kommen und sich durch Unterzeichnung eines von ihm, dem Herrn Wehli, und anderen, mit Herrn Oberschbiner Rappoport an der Spipe, ausgegangenen Sendschreibens an diesem ehrenrettenden Werke für Herrn Frankel zu beteiligen. Herr Freund teilt ihre Ansicht nicht und sindet sich veranlaßt, ein besons deres Votum in dieser Angelegenheit abzugeben.

In diesem Botum macht er uns die bittersten Borwürfe über unser Versahren gegen &. Nichts geringeres als and hätten wir geübt, und unser Versahren sei eben kein anderes als acm wir gewesen, der bekanntlich wir zweig etwesen,

אהר ואך האמוראים האחרונים אישר חתרו למצוא שעם לדכרי התנאים, ולא מצא: מנוח, הם ישררשו לעצמם לאמר: שהקודמים דרשו מכח אותיות ותיכות הדומים שיש בב' מקומות, שכל מה שיש בזה יש בזה, האף שאין משמעות הלשון מורה על זה שכל הדינים הנוהגים בזה נוהגים גם בזה — כהגז"ש רט"ו מ"ו מח"הם, שגלמוד בהם מפסח לסכות או לחיפוך, והדרשות כאלה אינב רק שקיל וטרו' בעלמא. וכו' — ולא הגו"ש לבדה, אלא כל הדברים שהתורה נדרשת כהם לא נמסרו למשה, רק החכמים המציאום מדעתם ומלכם הרחכה, וע"י דרשו מה שדרשו, מיתור תיכה ונקודה — ואם מדעתם ומלכם הרחכה, וע"י דרשו מאלה, תהי' ואת נחמתנו, לא תשיג יד שכלנו להוציא דברים אלה ע"י דרשות כאלה, תהי' ואת כי דעתם רחבה מדעתנו — ע"כ תוכן הדכרים אשר ימצא כל קורא, אשר יש לו עינים לראות ולבו איננו אטום וערל, לדעתי, ולפי דעתי גם האדון בראנקל יבוש להכחיש את זה, ולא יכלם לאמר שזה דעתו. — ואף אם גם חמערערי׳ וגם אנוכי לא השיגה ידי להכין אמרי החכם (וכאשר אמר החכם פראנקל, ישאין כח בנו להשיג ככל פעם דכרי הסופרי' ,ובעלי המשנה בקצת מקומות, ולדעתו, גם האמוראים לא צלחו להשיג דכרי התנאים ולידע המקום, אשר ממנו שאבו מי הכמה כאמור.) אי לואת הרי יוכל החי כ"ה להכחיש את החיים החשובים כפגרים מתים — איטר לא ידעו מאומה — לנגדו, לאמור ולקרוא בגרון: כי כ"מ ישנאמר מאתנו כזה כזהון דכרנו, או בשנגה ממיעום החכמה אשר בלבנו לא השגנו את דעתו, כי יאמר בפיו וככתב לעין כל: אני מאמין באמונה יטלמה כל אשר האמין ומאמין כל אשר ראוי לחקרא בשם ישראל, כי התורה המצוי' בידינו נמסרה הוא ובאור' מאת אדון הכל לעבדו נאמן ביתו. ור"מ וכו' — ואם יעיטה כזאת אין לנו עוד להקשות ערפנו ולומר: כי מתחילה הי' דעתו נומה מדרך הוה הישר והישראלי, ורק עתה משעם הכמום חוד' לרברנו. כי אין לנו עסק בנסתרו וכו' ,אכל אם יחשד, ילא ידבר דבר נגד הדוברים בו לאמר שהוא מין הכיפר בתורה, אזי לדעתי הקצרה, לא לבד שאין החיוב מושל על אדם מישראל, לעמור נגד רודפיי ומחרפיו, ומורידים לארין כבודו וכו' — ושתיקתו מהיום והלאה תחשב בעיני להודא' גמור', כי כנים דברי המרשיעי' אותו והוא בעצמו ילעג להחונפי', אישר עמלו לריק, נגד רצונו, שתפיג התורה — ודי בזה. Bu beutigh: "Nach meiner Meinung hat der Berjaffer (der

Zu deutsch: "Nach meiner Meinung hat der Berfasser (der "Hobegetik) es ganz klar und deutlich ausgesprochen:

"daß nach seiner Ansicht die ganze in der in unseren Händen "befindlichen Mischna enthaltene Thora und selbst die ältesten "Mischnisch nicht vom Sinai tradiert sind, daß vielmehr manche "von den, Soserim genannten Weisen, welche die E. m. bil"deten, herrühren, manche von deren unmittelbaren Nachsolgern,
"andere endlich erst von den späteren Thannaim und aus den
"Zeiten des älteren Hitlel. Dieser sei der erste, von dem eine
"durch Gesera Schawa von dem bei Tun und nes gleichlauten"den Worte und gesolgerte Herleitung vorkommt, daß nämlich

"gegen beide new und mus zurückstehe. Diese Berleitung fei "nur eine gewöhnliche hermeneutische Analogie, daß nämlich der "Husdruck auge bejage, daß jo oft die Zeit für diese Opfer da "fei, fie wegen teines ihnen entgegenstehenden gesetzlichen Sinder= "niffes, fei es mur oder mur je unterlaffen bleiben follten, "vielmehr beide vor diefen Opfern guruckzustehen hatten. Und "jo fänden wir auch bei allen auf Hillel folgenden Thannaim nicht "entschieden, daß sie in anderer Beise etwas durch Gesera schawa "bergeleitet. Und nur die späteren Amoraim, die fich vergebens "abgemüht, die Motive für die Worte der Thannaim zu finden, "sie seien es, die sich erlandt hätten zu sagen, daß die Frühe= "ren von bei zwei Stellen gleichlantenden Buchftaben und Bor-"ten gefolgert hatten, daß bas hier Gefagte auch dort gelte, "wenngleich der Wortlaut nicht dafür spräche, daß die Be-"stimmungen des einen Berhältniffes auch für das andere gelten "- wie in Gesera schawa ב"ו מ"ו מ"ה, wodurch uns die "Gleichstellung von nos und nochent wird - und derartige "Berleitungen seien nichts als bloß dialektische Diskuffionsweisen. "Und nicht nur die Gesera schawa, sondern alle Beisen, ver-"mittelft deren aus der "Thora gefolgert wird, seien nicht "dem Moschen überliefert worden, sondern die Weisen hatten "fie aus ihrem Sinne und ihrer tiefen Ginficht erfunden, und "badurch hatten fie alle ihre Gesetherklärungen vollzogen, aus "einem überflüffigen Worte und Buntte. — Und wenn unfer "Berftand nicht hinreiche, dieje Dinge durch diefe Derafchoth gu "folgern, jo moge das une troften, daß ihre Ginficht weiter "reichte als die unfrige."

"Dies der wesentliche Inhalt, den, meine ich, jeder Leser sinden "wird, der nur Augen hat zu sehen, und dessen Serz nicht stumps und "starr ist. Und nach meiner Meinung wird Herr Frankel wohl sich "schämen, dies zu lengnen, und er wird sich nicht schenen, zu sagen, "daß dies seine Meinung sei. — Sollten aber sowohl seine Angreiser "als ich nicht sähig gewesen sein, die Worte des Herrn Doktor richtig "zu verstehen (wie ja Doktor Frankel sagt, daß wir nicht die Fähigs "teit haben, immer die Worte der Soserim und auch der Weisen der "Mischna an einigen Stellen zu verstehen, und wie gesagt, nach seiner "Meinung auch die Amoraim nicht immer so glücklich waren, die Worte "der Thannaim zu verstehen und die Luelle zu kennen, aus welcher "seine das Wasser der Weiseheit geschöpft) — sollte dies der Fall sein,

"nun dann, jo fann ja der noch gottlob Lebende die Lebenden Lügen "strafen, die ja ihm gegenüber wie nichts wissende Tote gelten, und fann "laut und offen außiprechen, daß alles, was wir gesagt, böswillig oder "irrtumlich von uns gesagt worden sei, weil wir unseres geringen Bissens "willen seine Meinung nicht begriffen, daß er nämlich mündlich und "schriftlich in größter Dffentlichkeit fage: "Ich glaube mit vollkommenem "Glauben, mas jeder, der nur den Ramen Jude verdient, glaubt "und geglaubt hat, daß die in unseren Sänden befindliche Thora "famt ihrer Erflärung von Gott feinem Diener Mojcheh über-"liefert worden. Daß 3. B. u. f. w. Wenn er dies tut, bann werden "wir nicht mehr hartnäckig sein durfen, zu sagen, es sei bis jett seine "Meinung eine von der richtigen judischen Beise abweichende gewesen "und nur jest habe er sich aus unbefannten Gründen zu unserer Mei-"nung befannt. Denn wir haben mit dem Berborgenen nichts zu tun "u. f. w. Wenn er aber schweigt, und fein Wort benjenigen, die von "ihm fagen, er fei ein מין הכובר בתורה, entgegnet, dann, nach meiner "geringen Unficht, liegt nicht nur nicht die Pflicht auf irgend einem "in Israel fur ihn gegen seine Angreifer in die Schranten zu treten, "weil u. f. w. u. f. w., vielmehr wird in meinen Hugen fein ferneres "Schweigen als ein völliges Zugeständnis zu achten fein, daß die Worte "feiner Angreifer völlig im Rechte feien und daß er felbst der Schmeich= "ler spotte, die sich gegen seinen Willen vergeblich für ihn bemühen."

Wenn demnach Herr Oberjurist Freund der Sache nach alles bestätigt, was wir gegen die Hodegetit gesagt, so sind wir über das angebliche mucht nuch much unseres Versahrens sehr ruhig, und halten es eben nicht für schwer die Frage zu lösen, ob bei solcher Sache lage das Reden oder das Schweigen das angebliche much wäre.



## Herrn Ar. Frankel's Crklärung.

Herr Dr. Frankel erklärt im Aprilheft seiner Monatsschrift, sein Chrzesühl verbiete ihm, auf die gegen seine Schrift "Hodegetik in die Mischna" gerichteten Angrifse zu erwidern. Es genügt ihm zu beteuern, daß ihm jede Absicht fern gelegen, die Tradition zu untersgraben, in Abrede zu stellen oder ihr die Basis zu entziehen. Er habe den tieseren wissenschaftlichen Gehalt der Mischna und ihr hohes Alter nachweisen wollen. Über Dogmatisches habe er nicht zu sprechen gehabt. Der wissenschaftlichen Forschung genüge es, das hohe Alter der Halden undzuweisen. Misverständnisse könnten durch den mitunter vieldentigen Ausdruck der Sprache, in welcher sein Werk abgesaßt ist, veranlaßt werden; böswilliger Verkennung und Verdächtigung seine er ein verachtendes Stillschweigen und den Gedanken entgegen:

## Bir erwidern hierauf:

Mit einem solchen "Gefühle" ist allerdings nicht weiter zu rechten. Es pslegte freilich ein solches in das Prohibitiv der Ehre sich hüllende Schweigen ein ziemlich verbrauchter und wenig deckender Schutzmantel auch desjenigen zu sein, der in der Tat nur schweigt, weil ihm die Widerlegung unmöglich. Es sollte freilich, meinen wir, gerade für Chrenmänner Rücksichten geben, für welche auch das allerletzte Bedenken irgend persönlicher Ehre in die Schauze zu schlagen wäre, es sollte die Chre der Sache, die Ehre der Wissenschaft, die Ehre der Wahrheit, vor allem aber die immense Bedeutung einer Frage, — die allerdings für nus keine Frage ist — an deren Ja oder Nein die heiligsten Intersessen der Gegenwart und Jukunft ihrer Nation sich knüpsen, mit so überwältigendem Gewicht in die Wagschale der Überlegung fallen, daß das "Ehrgefühl" eines seden Chrenmannes die Rede, die ofsenste, sprechendste, mit der blanken Wasse der Wahrheit niederschmetternd widerslegende Rede unter allen Umständen gebieten und den mit zürnendem

Berachten zurückweisen würde, der ihm zuzumuten magte, aus perjonlichem Chrgefühl - zu schweigen!! Allein, wer kann ein folches Schweigen gebietende Gefühl zur Rechenschaft gieben! Ift doch dieses Befühl bei Berrn Frankel ein jo jentimental ichnichternes, daß es felbit in diefer Erklärung, in welcher er wiederholt beteuert, es habe ihm jede Absicht fern gelegen, "die Tradition zu untergraben oder in Abrede zu ftellen," "der Tradition die Basis zu entziehen" 2e., ihm nicht einmal gestattete, zwei Tropsen Tinte an ein paar Worte zu verschwenden, die dazu gehörten den göttlichen Ursprung dieser Tradi= tion und das finaitische mündliche Gotteswort als die Bafis derfelben zu bezeichnen! Und das, das allein ift ja nur die Frage. Seine Schriften leugnen nicht bas Dafein einer Tradition, stellen fie nicht als ohne Basis hin. Tradition ift ja der Gegenstand seiner Sodegetit, und deren Genefis zu lehren, die Aufgabe, die er fich gefett. Allein seinen Schriften ift die Tradition nur ein Tradiertes, nicht ein Empfangenes, Die Ersten, Die es tradierten, hatten es erforicht und erfunden; das מכר feugnet er nicht, wohl aber das קבל, das משה קבל תורה מסיני und felbst das מסר ift ihm erft von den אכנהג' an und weiter eine buchstäbliche Wahrheit; selbst die Bropheten hatten noch nichts den Männern der E. m. zu "überliefern", selbst das inina zini לאנשי כנהג', bemerkt er im Programm zur Eröffnung des Seminars 3. 5 vorsichtig, heiße nur, die 'mun traten an die Stelle der Propheten. Die von den Propheten zu lösende Aufgabe war zu Ende, fortan begann die Wirksamkeit der 'אכנהג', die das schufen, mas von da an ben späteren Geschlechtern tradiert murde. Mit ihnen beginnt das Beitalter ber Forichung, ber Erforichung des Gefetes. Und eine Basis hat allerdings auch nach seinen Schriften die Tradition. Allein dieje Basis ist nicht eine mundliche, ebenso unmittelbar und gleichzeitig wie das schriftliche Gesetz von Gott stammende Diffenbarung, fondern eben nur diefes Schriftliche. Alles, was das Indentum außer bem schriftlichen Worte der Thora als Salacha verehrt, das hat, seinen Schriften zufolge, menschliche Forschung aus Dieser Schrift und menschliche selbständige Gedankenoperation geschaffen. Die Schrift und der menschliche Verstand - nimmer aber ein außer der Schrift vorhandenes Gotteswort ift ihm Basis und Ursprung der Tradition. Das haben wir in unferen Artiteln aus feinen Schriften jo evident nachgewiesen, und das liegt in feinen Schriften fo entschieden ausgeprägt vor, daß es allerdings leichter ift, dem gegenüber zu schweigen, als es auch nur mit einem tlaren entschiedenen Borte zu widerlegen. Wenn aber das Herrn Frankel nicht heißt, "die Tradition untergraben," nicht heißt, "der Tradition ""die"" Basis entziehen," so ist dies nur um so schlimmer.

Von dem "Nachweis eines tieferen wissenschaftlichen Gehaltes der Mischna" vermögen wir in seiner Schrift nichts zu sinden; nicht einmal der Ansauf ist dazu gemacht. Dazu müßte auf den speziellen Inhalt der Mischna eingegangen werden. Sein Buch aber bleibt nur beim äußeren Gerüste stehen. Man kann sein ganzes Werk in succum und sanguinem aufgenommen haben, ohne auch nicht nur nicht zum tieseren, sondern auch nur zum einsachsten Verständnis des Inhalts einer Mischna das Geringste gewonnen zu haben. Wo er hie und da auf den Inhalt eingeht, da geschieht es in unkritischer, unwissenschaftlicher, tendenziöser Weise, die nur die Manier einer Historie dichtenden Methode auch in das ernste Gebiet der Halacha einzusühren versucht.

Doch dies ift für unsere Frage von untergeordneter Bedeutung. Wichtiger ist die Versicherung, er habe das "hohe Alter der Mifchna", das "hohe Alter der Halacha im allgemeinen" nachweisen wollen. Wir verzichten darauf, bei dem lächerlich Kindischen Diefer Berficherung lange zu verweilen. Wem ift es je eingefallen, dem Inhalte der Mijchna, der Halacha ein jüngeres Alter als die Zeiten der silleliden und der späteren Thannaim - und das ist ja das hohe Alter, das die Hodegetik der Mischna und Halacha vindiziert — anzuweisen! Allein das muffen wir mit aller Entschiedenheit hervorheben, daß mit diefer Berficherung Gerr Frankel alles juge= standen hat, was wir gegen seine Schrift erhoben. Ift ihm die Salacha fo alt wie die Bibel, gibt's für ihn eine Salacha le Moscheh mi Sinai, eine "dem Moscheh vom Sinai gewordene Tradition", wie tann er bas ein hohes Alter nennen, wenn feine Schrift ber Salacha nur das Alter eines Jirmija, eines Esra ze. nachweist, ein Nachweis, der das Alter der Tradition, der Bibel gegenüber, um nicht weniger als ein Jahrtausend verfürzt!!! Bas würde Berr Franfet von demjenigen jagen, der das hohe Alter des Bentateuchs nachge= wiesen zu haben vermeinte, wenn er die "gelehrte" Arbeit vollbracht, nachzuweisen, daß ein kleiner Teil derselben vielleicht selbst schon vor Era, der größere Teil aber mindestens doch schon vor den Zeiten der Mexandriner vorhanden gewesen sein muffe? Was murde er zu einem jotchen hoben Alter des Pentateuchs fagen?? Und nun, das, und nichts anderes bedeutet das von ihm "nachgewiesene" "hohe Alter" der Tradition!

"Der wijjenschaftlichen Forschung genüge es, das hohe Alter der Halacha im allgemeinen nachzuweisen!" Wir staunen über die "wissenschaftliche Forschung", die dazu gehört, die Halacha in ihren Ursprüngen bis in ein jo hohes Alter wie das Ende des babylonischen Erils hinauf zu leiten! Wir begreifen aber noch weniger, welchen Wert ein folches Rejultat der wijfenschaftlichen Forschung hätte. Stammt die Halacha nicht vom Sinai, ift Gott, der Geber des ichriftlichen Gejetes, nicht ebenso Geber der mündlichen Erflärungen dieses Gesetzes und der Interpretationsregeln für die Forschung desselben; ist vielmehr die Salacha - wie das die Schriften des Herrn Frankel unzweideutig lehren nichts ale Ergebnis einer nach selbsterfundenen Regeln angestellten Forschung des schriftlichen Gesetzes, dann, wir erklären es entschieden, ist das höhere oder jungere Alter der Halacha völlig gleichgültig, ja dann ware die jungere Salacha nur um fo bedeutsamer. Denn wo es sich rein nur um Ergebnisse menschlichen Nachdenkens, wo es sich rein nur um waze handelt, da ist, nach Grundsäten judischer Wiffenschaft, die jungere Unsicht die maggebende, da machft der Strom der Ertenntnis, und dem Zwerge auf der Schulter des Riefen wird ein weiterer und umsichtigerer Blick zugetraut. Wo der Faden bis zur göttlichen Quelle hinaufreichender Tradition endet und das Reich interpretierender und folgernder הלבה בבתראי beginnt, ba ift בבתראי. Bat aber Gott feinem Bolte nichts als das ichriftliche Gejet, nichts als die fünf Bücher des Pentateuchs in die Sand gelegt, haben wir nichts als göttliche Schrift und menschliche Unsicht über das Geschriebene in Sanden: dann hat Gott eben damit die Ginficht und die Anficht einer jeden Zeit und eines jeden Geschlechts als giltige Interpretation seines Gesetzes bestellt, bat es förmlich der Ginficht einer jeden Zeit überantwortet, dann ift gang und gar kein Motiv vorhanden, weshalb eben die Eregese und die Interpretation eines Esra, einer Ecclesia magna, eines Hitlel u. j. w. für uns maßgebend jein joll, dann können wir ebenjo wie jene früheren Männer noch heute uns hinsetzen und das Gesetz nach unserer Ginsicht für une obligatorisch interpretieren, dann hatte Jannaus volltommen Redit: תורה במקום זוית מונחת כל הרוצה לימול יבא ויטול

Allein, Herr Frankel scheidet — wie sein Freund Landau — Dogma und Wissenschaft, — gibt aber eben mit dieser Scheidung dem, was er Dogma nennt, den vollendeten Todesstoß. Es gibt nur eine Wahrsheit. Was dogmatisch wahr ist, muß es auch sür die Wissenschaft sein, und was die Wissenschaft als Lüge und Täuschung vernichtet, das kann nicht dogmatisch als Wahrheit auserstehen. Wenn mich die Wissenschaft

lehrt: menschliche Forschung und menschliche Erfindung hat die Halacha erzeugt, jo fann mich tein Dogma dahin bringen, das als uraltes, von Gott gesprochenes Diftat zu verehren, und von ihm mein ganges Leben in konkretester Tatjächlichkeit beherrschen zu lassen, mas mich der missenschaftliche Gedanke als junges Menschenwert erkennen läßt. Zum einfältigften Röhlerglauben, zur blinden "Gefangennehmung der Bernunft unter den Glauben" erniedrigen diese Berren, die fich als die Großpächter der Wiffenschaftlichkeit gerieren, den hellen Geift des Judentums und schmuggeln zu ihrer Defensive aus anderen Rreifen eine Scheidung ein, die dem Judentume, die der Wiffenschaft des Judentums fremd ift. Der judische Gedanke kennt keine folche Scheidung von Glauben und Wiffenschaft, die das Credo für den Himmel und die Wiffenschaft für die Erde bewahrt, die das "Dogmatische" zum gelegentlichen Gebrauch für den himmlichen Bortier als gelöften Ginlafzettel in der Westentasche trägt, das "Bissenschaftliche" aber, aus welchem sich der eigentliche Mensch im Menschen, aus welchem sich bas Leben seines Geistes, der Baum seiner Erkenntnis mit all seinen Aften und Bluten und Früchten gestaltet, auf einen gang anderen Boden pflanzt und aus einem gang anderen Born nährt und trankt. Das judische "Dogma" lehrt feine logisch untonftruierbaren Masterien, die vor dem Verstande, oder vor denen der Borstand schweigen mußte, und mit welchen die Bernunft nichts anzufangen hatte. Was der jüdische "Glaube" als Bafis des Indentums gibt, find Tatsachen, auf macher, heller Erfahrung einer Ration beruhende historische Tatsachen, die nicht für das "Glauben", fondern für den frijcheften, lebendigften Aufbau der Erkenntnis und der Tat hinausgegeben sind. Auf Grund und an der hand dieser Tatsachen die Welt und die Menschheit und Israel begreifen und diesen Begriff Järaels verwirtlichen - das eine ist jübische Wissenschaft, das andere jüdisches Leben.

Aber selbst einmal eingehend in diese Unwahrheit einer nimmer berechtigten Müstung entgegengesetzer Regionen der Erkenntnis in dem einheitlichen Menschengeiste — hat denn Herr Frankel — um seine Aussdrucksweise zu gebrauchen — nur geschwiegen von der "dogmatischen" Wahrheit? Wir haben es schon den Salbadereien seines Freundes Landau gegenüber bewiesen, es schweigt nicht nur die Hodegetik von der göttlichen Sisenbarung der mündlichen Lehre und von der göttlichen Sisenbarung der Juterpretations und Forschungs-Middoth, sondern sie lehrt das entschiedene Gegenteil und hat, so wie die anderen Schriften des Versasser, das entschiedene Gegenteil zum Grundgebanken und

Ausgangspunkt. Maimonides in feiner Ginleitung zur Mischna und im Sefer Samizwoth, sowie Radymanides in seinen Kritiken zum Sefer Hamizwoth haben auch feine "Dogmatit" schreiben wollen, ihre 21r= beiten gehören vielmehr der "Wiffenschaft" in eminentem Sinne an, und doch schweigen sie nicht nur nicht, verleugnen sie nicht nur nicht die Böttlichkeit der Tradition und der Interpretationsregeln, sondern beide Fakta sprechen fie ebenso entschieden als die Grundsteine und Ausgangspunkte ihrer Abhandlungen aus, wie Berr Frankel eben diese beiden Kakta nicht nur verschweigt, nicht nur mit vorsichtigster Gederspitze umgeht, sondern geradezu durch kontradiktorisches Dogma verleuguet. Und obgleich Maimonides und Nachmanides in derselben Sprache der Bater ichrieben, teils in diese Sprache übersett find, hinter deren angebliche Bieldeutigkeit sich Berr Frankel endlich in kuriofer Beije flüchtet, ohne gleichwohl jest in "deutscher" Sprache sich "deutlicher" auszusprechen, jo muß doch die hebräische Sprache für den, der sagen will, was er denkt, ein ziemlich flares Medium des Ausdrucks fein. Gie reichte der Maimonidischen Ginleitung vollkommen bin, gleich mit dem Cape zu beginnen : תע כי כל מצוה שנתן חבה' למשה נתנה לו בפירושה, und bei der criten מדות השלש עשרה הנתונות : jie aljo zu bezeichnen מדות השלש עשרה הנתונות על הר סיני שהתורה נדרשת בהן, und ebenjo für Madymanides zu er= שאם נאמר כי אין המדות הנדרשות מקובלות מסיני ולא נצטוינו :flären לדרויש ולפרש בהן את התורה אם כן הן בלתי אמתיות והאמת הוא פשטית דקרא בלבד לא הדבר הגדריש וכו' ועקרנו שורש קבלתנו כי'ג מדות שהתורה נדרשת ורוב התלמוד אשר יוסד בהן.

Unbegreislich aber bleibt es, wie troß der angeblichen, Mißverständsnisse veransassen sollenden Vieldeutigkeit der hebräischen Sprache, deren sich Herr Frankel bediente, ihm nun nicht sein "Ehrgesühl" vielmehr kategorisch gebot, das angeblich Mißverstandene deutlich zu erklären, unsbegreislich wie er diese angebliche Vieldeutigkeit der hebräischen Sprache als durchsöcherten Schild sich vorhalten zu können vermeint, da wir ihm doch aus seinen deutsch geschriebenen Schristen dieselbe Verleugnung der Ettlichkeit der Tradition vor die Augen gelegt, unbegreislich wie er troß diesem allen uns einer "böswilligen" Verkenung und Verdächtigung anzuklagen wagt, unbegreislich endlich, wie er uns gegenüber mit himmelwärts gewandten Augen sich schließlich in den Gedanken resigniert: Tan ann insen

Wir haben teinem geflucht und keinen herabgewürdigt, haben keine Persönlichkeit in den Sumpf der Gemeinheit hinabgezogen, wie seine Anappen und Freunde zu seiner Verteidigung uns gegenüber gewagt, wir dürsen ohne Erröten auf jedes Wort zurücklicken, das wir auch in dieser Angelegenheit geschrieben. Wir hatten es stets nur mit der Sache, mit den Schriften, mit dem Schriftseller zu tun, keine Persjönlichkeit haben wir angetastet. Und auch heute noch, bis es Herrn Frankels "Chrzesühl" einmal erlauben wird, die ungeheuer versängliche Wahrheit, daß, wie das schriftliche Gesetz also auch die mündlichen Erskärungen desselben und die zu dessen Erforschung dienenden Interprestationsregeln von Gott dem Moscheh übergeben worden, in deutscher Sprache und deutlicher Rede auszusprechen und die übereinstimmung seiner Schristen mit dieser Wahrheit össentlich zu beweisen, können wir nicht anders, als mit seinen Schristen in der Hand den Sat wiederhosen:

"Dem Berjajjer der Hodegetik zufolge hat Gott vom "Sinai dem Mojes nichts mehr als das ichriftliche Ge"jet, die fünf Bücher Mojis, übergeben, und ist alles "andere lediglich durch menschliche Interpretation die"jes Gesetze, oder auch durch von dieser Interpretation "unabhängige menschliche Gedankenoperation ent"standen."

Die Beweise haben wir geliefert.

קושטא קאי שקרא לא קאי.

Samson Raphael Hirsch.



## Des Herrn Oberrabbiner Kapoport

Wir waren schon im Begriff unser diesmonatliches Sest zu schließen, als die Prager Verlagshandlung so freundlich war, uns die oben bezeicheneten "Worte des Friedens und der Wahrheit" des Herrabbiners Rapoport zuzusenden.

Wir gestehen, wir waren ein wenig gespannt auf dieses Dpus des Herrn Rapoport. Schon in der Sabbat-Haggadol-Derajcha, diejer offiziellsten Ansprache aller Oberrabbiner in Israel, hatte, wie uns die Beitnachrichten erzählten, der Herr Dberrabbiner zu Prag uns zum würdigen Festvorbereitungsthema erwählt, hatte Anathema über den Frankfurter Zelotismus ausgesprochen und dem aufhorchenden Israel dieses Opus als niederschmetternden Donnerfeil jur unsere Kritif der Frankelichen Richtung versprochen. "Birich muß doch durch und durch Unrecht haben", fagten sich die gläubigen Bergen, "denn Rapoport hat es doch von dem Aron Sackodesch herab gesagt, hat den Beweis durch ben Drud versprochen, und mas der Bert zu beweisen verspricht, das ist bereits so gut wie bewiesen -" Ja mohl, das ist bereits so gut als bewiesen - bis man den Beweis wirklich versucht, bis diefer Bersuch wirklich schwarz auf weiß daliegt - benn dann dürfte, wie hier wirklich geschieht, das lächerliche Unglück passieren, daß der versprochene Beweis gerade das Gegenteil erhartet und nur noch einen Beitrag mehr zu ber glänzenden Rechtfertigung eben derjenigen liefert, die man mit rhetorischem Derascha-Wort und mit literarischem Druckwort vernichten zu wollen sich anheischig gemacht. Wir beneiden die Bileamsrolle nicht, felbst wenn sie zur Rettung eines Freundes sich versucht, beneiden überhaupt den Freund und die Freundschaft nicht, welche die Liebe zum Freunde zum einäugigen Stelgfuß macht, der mit blinder, hinkender Ginseitigkeit um den Freund alles, selbst die heiligfte der Cachen vergißt,

und, um dem Freunde zu dienen, die Wahrheit und die Wiffenschaft preisgibt.

Schade, daß herr Rapoport einen fo gewaltigen horror vor in dieser Angelegenheit gesprochenen deutschen Worten hat, und zu unserem größten Verbrechen die Verhandlung in deutscher Sprache gahlt, wodurch wir diese Streitfrage populär gemacht. Wir werden diesen Sorror und diesen Vorwurf noch beleuchten. Sier bedauern wir ihn nur, und auch unsere Leser mogen ihn bedauern. Sätte Berr Rapoport seine Worte des Friedens und der Wahrheit deutsch geschrieben, wir hatten unserem Borfate getren fein Wort weiter in Diefer Angelegenheit gefchrieben, so lange nicht Berr Frankel selbst von seiner "Ehre" den Dispens erhalten, durch ein gerades, offenes Wort der Bahrheit die Ehre zu geben. Wir waren einer Beteuchtung diefer שלום ואמת überhoben gewesen. Sie hätten - deutsch geschrieben - von selbst sich jedem in der gangen Blöße ihrer vollendeten Richtigkeit gezeigt. Ja, es hätte in deutschem Gewande Herr Rapoport schwerlich gewagt, damit vor dem Forum der vollsten Öffentlichkeit zu erscheinen, hätte nicht gewagt, nachdem er an heiligster Stätte das Anathem über uns ausgesprochen, und Monate lang die schriftliche Begründung dieses Anathems und die vollendetste Rechtfertigung seines Freundes versprochen, nun ein Opus in die Welt zu schleudern, wo in 35 Oftanseiten keine drittehalb der eigentlichen Sache geweiht, von fiebenundneunzig Allotrias gefprochen, aber auch nicht ein einziger Beweis zur Rettung seines Freundes, nicht ein ein= ziger Beweis zur Widerlegung unserer Kritik gewagt, ja überall ber eigentliche Mern der Sache umgangen, unfere Beweise völlig ignoriert und, als ob dies alles nur Rebenfache, die gegen die Schriften seines Freundes dargelegten Tatsachen mit ein paar halben, un= wahren, unbegründeten, gedankenlosen Worten abgemacht und das Ganze nur benutzt wird, um sich in - noch dazu, wie wir unten zeigen, zum Teil völlig umviffenschaftlichen, wiffenschaftlich unbegründeten und unhaltbaren - Erzengnissen einer oberflächlichen Konjefturalgelehrsam= feit zu produzieren, die selbst, wenn sie begründet wären, kein Körnchen zu noch ab in die Schale des Urteils über diefe Angelegenheit legen würden.\*)

<sup>\*)</sup> Auf diese durchaus nicht zur Sache gehörigen Allotria, die 7/s der Broschüre füllen, einzugehen, halten wir für nuglose Zeitverschwendung. Sie dienen Herrn Rapoport nur dazu, um seine paar mageren Säge in der Gestalt einer umfänglicheren Broschüre erscheinen zu lassen. Alle des Hebräschen Un-

Alles, was Herr Rapoport zur Rettung seines Freundes vorzus bringen weiß — und wahrlich mit dieser Armut hat Herr Rapoport selbst wie kein anderer den Stab über seinen Freund gebrochen — sums miert sich in solgenden, aus den Poloniusreden einer geschwäßigen Gesmütlichkeit heraus zu lesenden Sägen:

Hapoport entgegnet S. 3, es gebe einen zwiesachen Einen sachlichen, kurzen, den Inhalt der Mizwa, darlegenden; dieser die eigentliche tradierte Halacha enthaltende wirze sei göttlichen Ursprungs, und den führe die Hodegetik auch nicht auf die Soferim zurück. Allein es gebe auch noch eine zweite Art wirze, die Ausgleichung näms

kundigen sehen ja dann schon an dem stattlichen Umfang, wie gründlich Hirsch da endlich heimgeleuchtet worden! Nur zur Begründung des im Texte ausgesprochenen Urteils ein Beleg hier im Erdgeschoß der Noten. Wir haben nicht lange zu suchen. Gleich der erste Gang dieses Ragout ist bezeichnend genug.

Bur Füllung feiner Brofchure fand zuerst Berr Rapoport es bequem, sich des längeren in Herbeibringung von Beispielen zu ergeben, wie zur barmonischen Ausgleichung der Halacha mit dem Schrifttert es der מועצה ודעת bedurfte, eines Taftums, an welchem zu zweifeln noch keinem Rinde eingefallen, bas je in ספרי, מברא und die Talmude hineingeblieft. Er bennft diese Beifpielfammlung um mit allerhand Novitäten zu regalieren. Sein erftes Beifpiel S. 3 ist das befannte noon, melches die tradierte Halacha als den 16. Riffan bezeichnet, zu deren Ausgleichung mit dem Texte bereits Menachoth 65, 66 verschiedene Interpretationen und Deduktionen gegeben werden. Berr R. beschenkt uns mit einem Produkt eigener Erfindung. Der Text mare gezwungen gemefen ממחרת השבת gemefen שנו ממחרת השבת, wie IV. B. M. A. 33, den Tag nach dem Befachopfer, also den 15. bedeutet hätte. Wir wollen davon absehen, daß es sehr nahe gelegen, einfach עשר יום זו su sagen, oder יום השביעי לווח יום הראשון genannt war, ביום השני genannt war, wollen auch davon absehen, daß damit das השבת השבת in B. 16 völlig nnertlärt geblieben. Wir seben von allem diesem und anderem ab, um gum Glangpunfte dieser הירושי תורה an fommen. Es stand ihm das ממחרת הפסח

lich der tradierten Halacha mit dem schriftlichen Text, die Erklärung des schriftlichen Textes nach der mündlichen Halacha, — kurz das, was der Begriff warm umfaßt — und das sei allerdings das nur mit zu vollbringende Werk der Soserim gewesen, und nur dies vindiziere die Hodegeitt denselben.

Statt nun aber nachzuweisen, oder auch nur den Beweis zu verssuchen, daß dies die Meinung des Versassers der Hodegetik sein könne, daß, nach dem ganzen Zusammenhange, nach dem ganzen serneren Inshalte seiner Schrift dies seine Meinung sein müsse, und gar nichts anderes seine Meinung sein könne — ergeht sich Herr Rapoport des langen und breiten in Beispielen nachzuweisen, wie eine solche Erlänterung des Textes nach der mündlichen Tradition und eine begründende Ausgleichung dieser letzteren mit dem Schrifttexte notwendig und nur den Lachdau — dabei gar nicht zu entbehren gewesen wäre — und sieht nicht oder will nicht sehen, daß fast jedes die Tradition berührende Wort der Hodegetik diese seine Aussassen

Josua K. 5 entgegen, eine Schwierigkeit, die schon Thos. Rosch Hasch. 13 bessprochen, die aber Herr R. in höchst geistreicher Weise gelöst. Es sei ein himmelweiter Unterschied zwischen מבסח יהוישע שם מערים. Denn:

הפסח של ישראל במצרים ובמדבר עשו כלו בין הערכים של יום י"ד ולכן יתכן היטב כי ממחרת הפסח הנעשה כיום י"ד והוא בקר יום ט"ו יצאו בני ישראל ממצרים ולא כן פסח של יהושע ע' יבמות עא' ב' א'ר יוחנן משום ר' בנאה ערל מקבל הואה שכן מצינו באבותינו שקבלו הואה כשהם ערלים, שנא' והעם עלו מן הידדן בעשור לחדש הראשון בעשרה לא מלו משום חולשא דאורחא הזאה אימת עביד להו (לטומאת מת שעליהן שרוב צבור טמאי מת היו וכו' והיאך נטהרו לאכול פסחיהן אם לא קבלו הזאות ג' וז' כשהן ערלים וכו' הזו עליהן כולן יהר בעשור לחדש וב"עפ' והיו להן ד' ימים כמשפט כין הואה להואה ראם לא היו מזין עד יום י"א לאחר מילה נמצא הואה שניה מחוברת זמן רשי") לאו כשהן ערלים מתקיף לה מר זוטרא ודילמא פכח הבא בטומאה היה, א"ל ר' אשי תניא בהדיא מלו וטבלו ועשו פסחיהן בטהרה ע"כ והנה גם בהואת ג' וו' עוד לא טהרו עד הערב שמש ולכאורה יש להביא ראי' מכאן לדעת הראב"ד וכו' וכו' אולם גם לדעת הרמב"ם ו"ל מיושבת הסוגיא הישב שהרי ע'ב'פ רוב הצבור היו שמאי מתים וכו' והיו יכולים לעשותו בשומאה רק כי היה מרצון העם לעשותו במהרה כפי חיכולת ובכהג' מודה גם הרמב"ם דטוב יותר לישחוט בעבורם ביום כדי שיאכלו כלם את הפסח לעת ערב בטהרה אכן ע'כ'פ' היו ממתינים אז בשעת הדחק גם בשחיטה עד סוף היום כדי שיוכלו לעיטות בעצמם כל גמר הפסח בזמן קרוב אחר השחשה והיינו אחר שקיעה החמה

die Hermenentit des Textes nach der gegebenen Halacha, sondern die Schöpfung ber Salacha aus bem gegebenen Texte auf die Soferim Burudführt. Gleich E. 3 heißt es im Zufatz zu ben Durre ber Soferim, הסופרים אלה חידשו ג"ב גזירות אשר לא נסתפחו :bie bie הלכות ישנות bie bie הישנות יחד אל המצוח כי לא נכללו בהן ולא באו לפרש המצוח וכו' ivo fomit die Geferoth von den Berufchim der Soferim nur dadurch verschieden find, daß diese letteren nicht aus dem Text geschöpft, beide aber Schöp= fungen ber Soferim find. S. 6. 'וכרבות הומים נתרבו הבירושים וכו' החכמים איטר באו אחריהם עובו הדרך הוה והפשיטו הדינים אשר .7. יבו המצוות וכו, ja, in der von Herrn R. felbst zitierten Stelle: ולכן נשתקע שם מוציאי הפירוש, in allen diefen und ähnlichen Stellen ift wir mit völliger Evidenz der fachliche, halachische Inhalt der Mizwa, und Soferim find die מוציאי הבירוש מוציאי הרינים, die Schöpfer ber Erklärungen, die Schöpfer, die Produzenten der Geschlestimmungen, fie und ihre Nachfolger waren S. 18, התורח, die "Husbauer und Bervollständiger der Thora!"

וביותר וכו' הפשטהו ומיחוי קרביו וא'ח'כ הקטרת אימוריו דנהי דדחה שבת ביום ורק משום חביבה מצוה בשעתה (ע, לח"מ פא, מק"פ הי'ד) מ'מ הם רצו לעשות הכל בטהרה וחביבה מצוה בטהרה יותר עוד מבשעתה שהרי טומאת יחיד דוחה אותו לפסח שני — ואחר כל אלה גם הדחת קרביו ואח"כ צלייתו ונל'ענ'ד שלזה כיון המקרא ויעשו את הפסח בי"ד לחדש בערב וכו' כי כל עיקר עישית הפסח, ולא נחשב בזה השחיטה וחוריקה, היה בערב ר'ל בלילה שימעתה לא היה נכון עוד לקרוא את יום ט"ו מחרת הפסח כי נעשה הפסח בליו פ"ו ויוב ט"ו נקרא על שם הלילה שלפניו וכו' ולכן קרא היטב יום שאהר ט"ו מהרת הפסח ר'ל רק אז בשעת הדחק הגדול היה מחרת של כסח יום ט"ו ולא בפסח של תורה.

- 2. In Beziehung auf x'ha, hinsichtlich derer die Hobegetik ihren Schütern nichts weiter zu sagen wußte, als daß es auch Halachoth gebe, die x'ha genannt werden, x'ha nichts, und im übrigen nur auf den vielgenannten x"x"z verwies, weiß Herr Rapoport S. 16 nur das Sendschreiben zu tadeln, daß es das x'ha bedente" übersetzte, statt, daß es nach Herrn R. mit: "und was x'ha bedente" übersetzte, statt, daß es nach Herrn R. mit: "hinsichtlich dieses Thema hätte wiedergegeben sein müssen, und im übrigen, meint Herr R., tresse Herrn Frankel ja da so wenig Tadel als den van dessen Worte er lediglich zitiere!! Als ob es dasselbe sei, an einer Stelle in einem Kommentare einen Ausdruck einmal in einem uneigentlichen Sinne ausnahmsweise zu erklären, oder in einem anleitenden Lehrbuche, das ganz eigentlich die Genesis der Halacha zum Gegenstande sich gesetz, seine Schüler nur diese uneigentliche Bedeutung zu sehren!!!
- 3. Hinsichtlich der Arra 'n ist Herr Rapoport S. 29 so naiv, ganz gemütlich zuzugeben, sie seinen seinem Freunde nur menschliche Ersindung der Nachsolger der Soserim, allein, warum tant de bruit

שני חביבה מצוה בטהרה יותר מבשעתה, weil מומאת יחיד דוחה אותו לפסח שני, ba ja der ממא יחיד פי בראשן einer שומאה wegen gar nicht darbringen fann abgesehen davon, daß es die lächerlichste der Lächerlichsteiten ware, zu fagen, Die untergeordnetsten Berrichtungen, wie הפשפה n. f. w. und selbst הקטרת אימורים gaben den Musichlag den 15. Zag als den הבסח אנ שני אנו שפי geichnen, wo doch שחישה וזריקה wie immer unbezweifelt ביום יר' geichehen mußte; abgesehen endlich von dem Schniger הקטרת אימורים in der Nacht vornehmen zu laffen, da dieselben ausdrücklich ביום geschehen mußten, da עולת חול nicht "a auf den Altar gebracht werden durfte (siehe Pefachim 59, b.) und fomit auch alles Vorangehende schon bur verrichtet fein mußte; abgesehen von allem diejen, beruht ja das Bange auf einem durchaus falichen Berftandnis der Talmudftelle. Es ergiebt fich dort gar nicht, daß die הואה mirklich am 10. stattgefunden. בנאה beweist dort nur, daß wenn wir auch die ain fo fpat als möglich annehmen würden, ber späteste Termin auf ben 10. somit jeden falls auf einen Tag fallen murbe, an welchem sie noch ערלים waren, somit jedenfalls der Cat erwiesen ist, daß ערל מקבל הואה. Eteht aber einmal diefer Sag fest, baß קרלים fo war gar feine Mötigung da die הואה erst am 10. vorzus nehmen, vielmehr haben sie sie sicherlich schon früher vorgenommen, um am שבת חול ז' שלו ביד' nicht ערב פסח מת שחל ז' שלו ביד' nicht ערב פסח herrn Rapoport - nichts für ungut - beruht auf nichts.

pour une omelette! Habe doch — meint Herr Rapoport — Rachs manides dies auch als die Meinung des Maimonides verstanden, und habe ihn gleichwohl nicht verkeyert!

Wie? Wenn sein Freund nur nicht als Reger verbrannt wird, dann wird dies Herrn Oberrabiner Rapoport zu Prag nicht im min= desten in seiner Gemütsruhe stören, wenn im Breslauer Seminar Jünger der judischen Wissenschaft, fünstige Lehrer und Rabbiner auf dem Pringip der menschlichen Erfindung der dreizehn Interpretationeregeln unterrichtet und herangebildet werden, obgleich das ganze rabbinische Judentum und die ganze rabbinische Judenheit mit dem Pringip des göttlichen Ursprungs, der sinaitischen Tradition dieser Regeln steht und fällt, obgleich (wie vollständig und ausführlichst nachgewiesen) dem Zalmud und allen späteren Antoritäten in Israel diese muz in ausdrücklich als vom Sinai tradiert dastehen, — obgleich (worauf ebenfalls bereits hingewiesen) ber Talmud jeden als '7 727 7712, als Berächter des Wortes Gottes bezeichnet, der auch nur den göttlichen Ursprung einer wit, eines p leugnet, - obgleich Maimonides felbst, wie ebenfalls bereits erhartet) in feiner "Dobegetit" gur Mischna und in seinem Sefer Bamigwoth ausdrücklich den sinaitischen Ursprung dieser Interpretationsregeln lehrt, obgleich endlich es völlig unwahr ift, daß Nachmanides beim Maimonides in Wirklichkeit die Meinung von dem menschlichen Ursprung der nin jupponiere, da er, Nachmanides, ja an der bezüglichen Stelle 'ס, fich sosort selbst rektifiziert und jede solche Supposition mit den Worten verwirjt: והרב חוזר ומורה ישאין הסבה מפני ישאינן משתיות, mas mit vollster Evidenz in derselben Stelle gleichbedeutend ist mit: מסיני ונצטוינו לדרוש ולפרש בהן את התורה mit: והרב הוזר ומודה שמקובלות הן מסיני ונצטוינו לדרוש ולפרש בהן את התורה (j. daf. die ganze Stelle im Zusammenhange,) — das alles fümmert ben Herrn Oberrabiner zu Prag nicht im geringsten; er begnügt sich nur mit einem nachhinkenden "vielleicht", "vielleicht" meine sein Freund מקבלתם משר ידעו מקבלתם!!! (obgleich felbit diefer Unnahme die Hodegetik selber widerspricht, indem ihr Sillel der erfte Antor einer " ift) - er fieht nicht, daß er eben mit diesem "vielleicht" selbst seinen Glauben an die Korrektheit der Lehrpringipien feines Freundes preisgibt, felbst mindestens die Möglichkeit zugibt, daß die "Borer" des Seminars zu Breslau zu '7 , "zu Berächtern des Gotteswortes" herangebildet werden, und er ichrickt bei dem blogen Gedanten diejer Möglichkeit nicht zurück, es kummert ihn nicht im geringsten, daß "vielleicht" fein Freund auf Generationen hinab den Baum der judischen Erfenntnis und des jüdischen Lebens an der Wurzel verdirbt; er hat

die vollste Gemütsruhe, seine historisch fritischen und antiquarischen Raritätenfächelchen, Die gar nicht zur Cache gehören, auszukramen, hat Beit, Geduld und Rube und Gedankenraum uns aufzumungen, daß wir einmal bei einem Zitat, wo auf den Ramen gar nichts ankam, den jüngeren sin in mit dem älteren sin 'n, ebenfalls einem Sohne 828's (Siehe Sanh. 5) verwechselten, (für welche Erinnerung wir übrigens gebührend, wenngleich nur in flüchtiger Barantheje, danken; werden fünftig auf unserer Sut sein), -- hat Zeit, Geduld und Gemütsruhe, große linguistisch archäologische Forschung über Bedeutung und Recht= ichreibung des Namens בר בבל anzustellen (Forschungen, deren Richtigkeit wir beute auf Treu und Glauben hinnehmen wollen; wir haben, ehrlich gejagt, nicht die Zeit, dieje Sächelchen, mit denen mahrlich "tein hund hinterm Dien hervorzulocken" mare, zu prufen) und uns mit großem Behagen vorzurechnen, wie viele Gehler wir, Geger und Korrettor mit inbegriffen, in Schreibung ber Namen: R. Jizchaf S. Ban und R. Aba S. Memel gemacht, die angeblich nach Herrn Rapoport R. Jose 3. R. Abun, R. Aba aus Memel lauten müßten - Gallier fturmen Rom und das jüdische Kapitol — und der gutmütige Alte sitt unbeweglich und schnitzt mit gemütlichem Behagen seine Rürnberger Antiquitäten= Nippfächelchen! Wahrlich wir bewundern die olympische Götterruhe wir beneiden sie nicht!

4. Beneiden überhaupt die wunderliche Geistesrichtung nicht, die für tausend nugatorische Allotria Zeit und Behagen hat, nur nicht dafür, dem eigentlichen Mern der Sache ins Angesicht zu schauen. Ausdrücklich hatten wir ertfart, unfer Urteil über das Suftem des Berfaffers der Hodegetit nicht auf die wenigen von dem Sendschreiben hervorgehobenen Stellen zu gründen, hatten darauf hingewiesen und bemiefen\*), daß die Leugnung der Göttlichkeit der Tradition der gangen Auffassung dieser Schrift zu Grunde liege, die sich als eine der hauptaufgaben gefest, die Genesis der Mischna zu geben und die in der Mischna gegebenen Halachoth nach dem Alter ihres fachlichen Ursprungs zu ordnen. Satten die gange Stelle wortlich ausgezogen, in welcher eine furze Stigge Diefer Dottrin gegeben wird, nach welcher die Salachoth der Ordnung Seraim ichon in früher Beit entstanden sein muffen, weil fie ihre Unwendung in Palästina und zur Zeit des Tempels fanden, die Salachoth des Seder Moed schon von den Soferim und noch früherer Zeit stammen muffen, weil schon Jirmijahn von Hozaa am Sabbath spricht u. f. w. Satten ichlieftlich durch wortliche Musguge aus den Schriften besielben

<sup>\*)</sup> Siehe Seite 369.

Bersasser Zur Septuaginta dargetan, wie dieses selbstgeschaffene Instem von dem nicht göttlichen, sondern menschlichen Ursprunge der Tradition schon sein nicht göttlichen, sondern menschlichen Ursprunge der Tradition schon seit Jahren den Anschauungen und Arbeiten des Bersassers zu Grunde gelegen — das alles sag dem Herrn Rapoport vor, — er zitiert die Seiten selbst, — ignoriert aber völlig den ganzen Inhalt unserer Tarslegung, gibt denselben vielmehr S. 18 nur mit den Worten wieder: "Wir hätten uns darüber ausgehalten, daß sein Freund Beweise dafür gebracht, daß die meisten Mischnischt sehr alt seien, und sich nicht in der Kürze begnügt hatte zu sagen, daß die ganze mündliche Lehre vom Sinai tradiert oder z'ha sei" — diese — Tummheit — bindet er uns aus, um dann freisich uns mit dem Bedeuten bei Seite zu schieben, ob wir denn nicht wüßten, daß gar viele Mischnisoth nur zwer und ihre Thekanoth besprächen!!

Ms ob wir davon auch nur ein Sterbenswörtchen gejagt, als ob es fich darum auch nur im geringften gehandelt! Rein, Herr, das haben wir dort gesagt, und wiederholen es jo laut als möglich: der Mann, bem erft aus der zufälligen Erwähnung der nurn in Jeremias das höher als joferische Alter der Silchoth Sabbath feitsteht, bem Silchoth Ridduschin und Riffnin deshalb doch ichon in Simeon S. Schetachs, Sillel und Schamais Zeiten binaufreichen, weil ersterer icon die Rethuba behandelt und die Schüler des letteren ichon über go gifferieren; dem die Salachoth des Seder Regitin icon in ihrem Uriprunge auf die Ecclesia magna hinaufreichen, weit die Männer derfetben schon ihr "feid bedächtig im Urteil" iprachen u. j. w., der Mann, dem alle dieje Uriprünge bereits ein hobes Alter beden ten, und der im übrigen gang übereinstimmend mit diefer Dot trin bereits in feinen feptnagintischen Studien die historische Genesis ber Salacha gelehrt, der Mann weiß von einer ein tau fend Jahr älteren Entstehung der Salacha aus einem gemein famen göttlichen, der schriftlichen Gejeggebung zeitlich und jachlich völlig ebenbürtigen Ursprunge vom Einai nichte, gang und gar nichts, dem ift von Gott an Israel nichts wei ter als der ichriftliche Text des Gesetes geworden und alles, alles andere ift lediglich durch menschliche Interpretation diefes Gesetzes, ober auch durch von dieser Interpretation un abhängige menichliche Gedankenoperation entstanden.

Un Widerlegung Dieser von uns dargelegten direkten Beweise hatte Ger Rapoport sich versuchen sollen, dann hatte er etwas für seinen

Freund getan. Allein stact dessen reicht er seinem ertrinkenden Freunde mit geschäftiger Hand ein paar Strobhalme hin, und wundert sich noch, daß er diese von ihm und anderen Genossen gereichten Rettungsmittel verschmäht! Sein Freund geht lieber schweigend unter, als durch Ersgreisung solcher Strobhalme sich lächerlich zu machen; das überläßt er lieber seinen Freunden!

Und während Here R. auch nicht ein einziges Wort zur Rechtfer= tigung seines Freundes vorzubringen weiß und, um seine Armut zu decken, diese lächerlichen Brosamen unter eine gar nicht hingehörige Masse von schwatender Gelehrsamkeit zerftreut, wagt er, uns ein über das andermal des n" anguklagen, die wir doch mit keiner Silbe dem perfönlichen Charafter des Herrn Frankel zu nahe getreten und nur jum Bublitum den Inhalt feiner Schriften sprechen ließen, magt er uns öffentlich arzu zu fein und von und eine Abbitte im Bugerhemde zu Breslan-Canoffa zu fordern, - er, der in diefer Schrift und vollends nach Herrn Frankels so laut schweigender "Erklärung" selber an den Grundfähen feines Freundes irre geworden, - uns, beren Beweise er noch mit keiner Silbe widerlegt — und geleitet uns endlich in hochpoetifden Diftiden als שעיר הגושא עליו כל עונות ישורון כל חלי וכל, מכה – אל ארין גורה, als "mit allen Sünden Jeschuruns, mit aller Krantheit und allem Gebrefte beladenen Sündenbock in die abgeschiedene Ferne" - wahrlich, ein schöner, geziemender von einem alten Kohen. Wir danken!

Wir sind nur ein bisichen gespannt, welche Berachoth der Herr nun erst gar für seinen Freund in petto hat, wenn dieser, wider Erwarten, seinen wiederholten, ernst dringenden und ergreisenden Beschwörungen, doch endlich den Mund zu öffnen und mit einem entschiedenen unzweisdeutigen Worte der Bahrheit die Ehre zu geben, nicht Folge leisten sollte.

Hiermit müffen wir uns jedoch allem Anscheine nach noch geraume Zeit in Geduld sassen, und wollen daher inzwischen Herrn Rapoport noch auf einen Punkt erwidern, der ihm am meisten am Herzen zu liegen scheint, und dies um so lieber, da wir in der Tat auf diese Angelegensheit nicht wieder zurückzukomenn gedenken und dieselbe als völlig erledigt betrachten, so lange Herr Frankel nicht selber das Wort ergreift.

Wehr als alles, was Herrn Rapoport gegen uns anfgebracht und und was er am unverzeihlichsten und unbegreiflichsten in unserem Versahren sindet, ist, daß wir die ganze Angelegenheit in dentscher Sprache verhandett. Er begreist nicht, was wir damit bezweckt, wem wir damit genützt und wie wir es gewagt, durch diese deutschen Verhandlungen der ganzen jüdischen und nichtsüdischen Welt einen Einblick in unsere Zustände zu eröffnen und den jüdischen Parteien aller Farben und den nichtsjüdischen Behörden und Männern aller Gesinnungen unsere Schmach bloß und das Wort in den Mund zu legen, daß es selbst Rabbiner und Lehrer unter uns gebe, die unsere Religion und den Glauben der ihnen anverstrauten Gemeinden leugnen u. s. w. Und er sieht ein ganzes Heer von übeln und nicht das geringste Gute aus unserem Versahren erwachsen, lediglich, weil wir deutsch geschrieben, und nicht hebräisch, das nur Männer von Fach verstanden hätten.

Sierauf geben wir Seren Rapoport den vollsten, offensten Bescheid. Nicht nur in dieser, nicht nur in judischer Angelegenheit, für jede Sache ber Gesamtheit, insbesondere aber wo es gilt, ein Gesamtgebrechen gu heilen, halten wir die größtmöglichste Offentlichkeit überhaupt für den ersten und bedeutsamften Schritt zur Beilung felbst. Wie da, wo ein vitales Organ leidet, der gange Körper in Mitleidenschaft gezogen werden muß, auf daß von allen Seiten, wo nur eine übel fortstoßende, eine Benefung fördernde Heilkraft schlummert, dieselbe geweckt und auf die überwindung des Leben bedrohenden Siechtums gerichtet werde, alfo halten wir es für Pflicht eines jeden, wo er ein Gebrechen in den Besamtheitszuständen entdeckt deffen Beseitigung seine und seiner nachsten Genoffen Kräfte übersteigt, dasselbe zur größtmöglichsten Kunde zu bringen, auf daß jeder, der kann, zugreise und den Kampf mit dem übel vollbringen helfe. Wenn schon für Privatleiden die Weisheit unserer Weisen lehrt יודיע צערו לרבים, da dürfte man die Gesamtheit über ihre eigenen Krantheitszuftande unaufgetlart laffen? Im Sumpfe efoterischer Beimlichkeit schleicht das Miasma des Todes; die frische Luft der Öffentlichkeit trägt überall die Keime des Lebens.

Wir kennen ferner nicht eine Frage des jüdischen Wifsens und Lebens, die nicht vor dem Forum der größten Öffentlichkeit verhandelt werden dürfte, und für welche nicht die allgemeinste Beteitigung des jüdischen Volkes in seiner edelsten und vollsten Bedeutung zu wünschen wäre. Wie unsere Weisen des Talmuds ihre Verhandlungen in der populärsten Umgangssprache niedergeschrieben; wie zu allen Zeiten so dann die Kenntnis des Hebräischen und Rabbinischen durch alle Schichten des Volkes überall eben deshalb die angelegentlichste Pflege sand, damit jeder Jude alles verstehen und an den nationalen Anliegen der Wissenschaft und Literatur sich beteiligen könne; wie sodann die Herven umserer spanischen Periode die meisten ihrer Schriften arabisch schrieben,

und sie eben damit für alle Genossen ihres Areises zugänglich machten: ebenso hat unser Bolk in unserer Zeit, in welcher man leider die Kenntsnis des Hebräschen und Rabbinischen in die Studierstube des Gelehrten verbannt, das Recht zu sordern, daß die nationalen Anliegen seiner Wissenschaft und seines Lebens in ihm zugänglicher Sprache verhandelt werden.

Und nun zumal die se Angelegenheit, in der wir hier das deutsche öffentliche Wort ergriffen.

Bon vornherein haben wir offen ertlärt, daß es jich hier nicht um ein gelehrtes, wissenschaftliches Interesse handelt. Serr Frankel hat seine die Grundpringipien des rabbinischen Judentums verleugnenden Ansichten mit keiner Silbe begründet, doziert fie vielmehr auf die unwiffenschaftlichste Weise ohne alle weitere Begründung, ohne die geringste Wider= legung der seit Jahrtausenden entgegenstehenden Doktrinen der judischen Wijjenschaft. Der Wijjenschaft hat er nichts geboten. Aber er doziert Dieje seine Grundsate in einem Sandbuch für die seinen Sanden anver= trauten Jünglinge, für fünftige Lehrer und Rabbinen. Er ist felber Leiter dieser Pfangstätte einstiger Träger der Gotteslehre in Israels Bemeinden. Es handelt sich somit gang eigentlich um die gang praftische Frage, ob Israels Gemeinden auf Grund jolcher Grundfate herange= bildete Lehrer und Rabbiner haben follen, haben wollen, handelt fich um die Zufunft des einzigen heiligsten Gemeingutes der gangen judischen Wolfsgemeine, um die מאורסה und מאורסה der ganzen קהלת יעקב, und Da dürfte diese gor and unanfgeklärt bleiben über den Berrat, über die Gefahr, die ihrem heiligsten angetrauten Gute drohen, da mare es nicht Pflicht, unserem gangen Bolte die Augen zu öffnen über das, was fich in einer Bildungsstätte seiner tünftigen Lehrer und Leiter begibt? Sind es nicht Lehrer, benen es einst seine Kinder, sind es nicht Rabbinen, denen es einst seine Gemeinden mit ihrer ann und auf anvertrauen wird? Da foll man das Bolt blind laffen über feine eigensten, heiliasten Interessen, da soll nur alles in der mysteriösen hieroglyphensprache der Gelehrten verhandelt werden, damit nur beileibe das Laienvolt nichts davon erfahre, damit nur alles hübsch ruhig und friedlich, ohne Streit und Standal ablaufe; mag immerhin dann einst das einfältige Laienvolt blind zutappen und feine heiligsten Inter= effen Männern anvertrauen, denen seine Rinder und Gemeinden gu übergeben es vielleicht, wenn es die Grundfate ihrer Seranbildung tennen follte, als die ichreiendste Berfundigung an Gott und feinem

Heiligtum betrachten würde, - was tut's, mag die Wahrheit zu Grabe gehen, der Friede ist doch gerettet! Nein, Herr, so verstehen wir die Aufgabe des wirt und nach nicht. Nur was Gott gewährt, Gott bereitet, was von Gott ausgeht, ist nacht eine sein geragte, Gott beteint, was von Gott ausgeht, ist nacht benn sein ziehe die Friedenss harmonie, die er gestaltet, ist selber nichts anderes als die Verwirts lichung der Wahrheit, des nen. Allein, wo dem Menschen, wo uns unfere Aufgabe gezeichnet wird, da lautet fie überall אמת ושלום, erft Wahr=heit, dann Friede: אמת והשלום אחבו אחבר אמת ומשפט שלום שבטו בשעריכם! Denn der Friede ift nicht ein Bater der Wahrheit, Friede ift ein Kind der Wahrheit. Gewinnet das Bolt für die Wahrheit, für die unveräußerliche, und wo es heilige Gesamtinteressen gilt selbst für den Frieden nicht feile Wahrheit, und der Friede, der ewige, wahrhaftige Friede kommt hintendrein von selbst. Auf diese Wahrheit, auf die Erstenntnis der Wahrheit hat der letzte Bettler in Israel seinen vollsgiltigsten Anspruch. Und das Volk unsere Zustände unverschleiert fennen zu lehren, ist unsere erste, heiligste Pflicht. Sind Sie, Herr Oberrabbiner, doch selbst der schlagendste Beweis dafür, was die Sache der Wahrheit von den Gelehrten unserer Zeit zu erwarten hat, und wie verraten und verkauft unsere heiligsten Angelegenheiten wären, wenn fie nur in den Konklaven der Gelehrten zum Austrag fämen. Saben Sie nicht selbst erkannt, daß Ihr Freund, der Herr Seminardirektor, die שליש נישרה מדות ישהתורה גדרשת בהן vie מלו מלואלוואלו שליש נישרה מדות ישהתורה גדרשת בהן lehre, haben Sie es nicht also fast bis zur völligen Gewißheit erkannt, daß Ihnen nur ein nachhinkendes: "vielleicht hat er es doch nicht so gemeint" übrig blieb, und genügt Ihnen nicht dieses "vielleicht" — das doch jedenfalls ein "vielleicht auch nicht!" voraussetzt — genügt Ihnen nicht dieses kleinlaute, lendenlahme "vielleicht" und der gelehrte Irrtum, Nachmanides habe doch auch — was aber durchaus nicht der Fall ist, wie wir erwiesen — beim Waimonides eine solche Weinung vorausgesetzt ohne ihn zu verketzern — genügt Ihnen nicht dieses viels leicht und diese irrige literarhistorische Notiz, um ganz gemütlich Ihre Memel= und Mamel-Konjekturen fortzudrechseln, ohne im geringsten bavon beunruhigt zu werden, daß denn doch vielleicht im Seminar gu Breslau jahraus jahrein 30 bis 40 fünftige jüdische Lehrer und Rabbinen mit Grundsätzen vollgenährt werden, mit denen, nach dem Ausdruck des Machmanides, alle Säulen unseres rabbinischen Judentums in Trümmer gingen? עקרנו ישוריש קבלתנו בי"ג מדות שהתורה נררשת ורוב התלמוד אשר Richt diese Gefahr bringt Sie in Harnisch, sondern daß wir diese Gesahr ausgedeckt, daß durch diese Enthültung — was nicht davon

zu trennen war — die Persöntichkeit Ihres Freundes bloßgestellt wors den, das — nicht die Gesahr der Sache — die Freundschaft für Ihren Freund gibt Ihnen die Feder in die Hand!

Sie beteunen es unumwunden. Dag es Rabbinen gebe, die die Göttlichkeit der g'zw'n leugnen, das ift Ihnen nicht das Beklagenswerteste. Daß durch mich es jedermann erfahren, das ist Ihnen der Jammer. Und sehen Sie, da ftebe ich auf dem gang entgegengesetten Ende des Brettes. Daß es folche Rabbinen gebe, beklage ich tief. Allein wahrhaft Gefahr erblicke ich nur, fo lange man es nicht weiß, fo lange man folde Rabbinen nicht fennt. Richt das Borhandenfein der Wefahr ift das Gefährliche. Die Untenutnis der Gefahr macht die Gefahr zum Berderben. Mit der Renntnis derfelben ift das Gefährlichste zur Sälfte beseitigt. Run fturzt keiner blindlings in die Grube. Wer nicht stürzen will bleibt zuruck. Das Borhandensein der Giftpflanzen ift nicht zu bejammern. Gie gehören gang sicherlich zur großen Beilesordnung der Gotteswelt. Erst die Unkenntnis derselben macht fie gefährlich, und wer auch nur das geringste zu deren all seitiger Rennt= uis beiträgt, der fann vielleicht מציל נפש אחת מישראל fein, und bas wollen wir nicht gering auschlagen. Durch das Borhandensein der Grundjätze Ihres, Lehrer und Rabbiner erziehenden Freundes ist nicht die Gelehrtenwelt, ist das Bolt in seinen heiligsten Interessen bedroht, und darum war, das Bolt über die Gefahr, die ihm droht, in deutscher allverstäudlicher Sprache aufzuklären nicht nur, sondern nur. War ich im Irrtum, mit einem einzigen offenen Worte hatte Ihr Freund mich zu Boden geschlagen. Allein diejes Wort ift ihm unmöglich, seine Hodegetit und seine anderen Schriften stehen als lebendige Zeugen gegen ihn und darum hat sein Schweigen, und noch mehr feine, dieses Schweigen rechtfertigen follende "Ertlärung" - wie Sie das durch und durch felber fühlen - mein deutsches Auftreten glänzend gerechtfertigt.

Allein Sie meinen S. 27 es nütze mir ja doch nichts. "Die Bögstinge des Seminars und deren Ettern werden doch Herrn Frankel, ihrem Lehrer und Meister, mehr glanden als mir, und wenn sie meiner Tartegung seiner Grundsätze Glanden schenkten, so würden sie doch in der Sache Herrn Frankel recht geben, und diese Grundsätz für die echten von jedem Juden anzuerkennenden Grundsätze halsten —" Lieber Herr. Wer sein Mind auf Grund der verleugneten Göttlichkeit der verze "terngebildet haben will, wer den Grundsatz und in ber gesch auch eine Grundsatz und gelbst verleugnet, wer nach

diesem modernen sadducäischen Zuschnitt herangebildete Lehrer und Rabbiner will, für den haben wir nicht geschrieben, der hat ganz recht, Zöglinge in eine Bildungsanstalt zu schicken, an welcher der Versasser der Hodegetit und der Schriften zur Septuaginta u. s. w. als Leiter und der Versasser der Geschichte der Juden als Lehrer wirken. Für seine überzeugungen und seine überzeugungsgemäßen Handlungen ist jeder nur Gott und seinem Gewissen Rechenschaft schuldig.

Allein, damit nicht Eltern und Gemeinden, die noch mit vollster überzeugung auf dem Boden des von der Göttlichkeit der Tradition un= erschütterlich getragenen rabbinischen Judentums stehen, ohne es zu miffen und ohne es zu wollen, Rinder und Böglinge der ihren Gewissensüberzeugungen entgegengesetten Richtung in die Sande geben; ohne es zu miffen und ohne es zu wollen, in diesen entgegengesetten Grundfäßen großgenährte Lehrer und Rabbinen mahlen; damit einst der lette Bettler in Israel, wenn ein aus diefer Pflangftatte hervorgegangener Lehrer oder Rabbiner Lehrer und Leiter seiner Gemeinde werden joll, weiß für welches Judentum da Lehrer und Rabbiner herangebildet werden, sich dann jagen fann, ob dieses Indentum fein Judentum ift, und danach sich entscheiden, und in der heiligsten Angelegenheit seines Lebens mit offenem Huge tun fann wogu ihn Gott und fein Gewiffen verpflichtet, und so er dieses Judentum nicht für das seinige, nicht für das Judentum der ewigen Judenheit erkennt, dann auch Beweise gur Sand habe, worauf er fich berufen tann: das, diefes praktische Biel, damit keiner blind getäuscht werde, sondern in Wahrheit und Klarheit hüben und drüben sich jeder offenen Auges entscheiden könne, das haben wir mit unseren deutschen Kritiken der Geschichte der Buden und der Hodegetif für unseren inneren judischen Breis im Auge gehabt, das haben wir, fo weit unsere Pflicht mar, erreicht, und in Erfüllung dieser Pflicht werden wir und weder durch alle bisherigen Schmähungen noch durch Difticha hohenpriesterlicher "Segnungen" irre machen laffen.

Und der nichtjüdische Kreis, Behörden und einstlußreiche nichtjüdische Männer, denen durch meine deutschen Arbeiten Kunde von diesen wenig tröstlichen Zuständen geworden — das lag allerdings nicht in meiner Absicht; allein das wäre doch ein Ersolg, der, wenn er, wie Sie mich versichern, wirklich bereits vorhanden wäre, mich von gauzem Herzen freuen würde. Denn sehen Sie, lieber Herr, besser wäre es allerdings, Regierungen und staatliche Behörden hätten gar keine Instuenz auf unsere inneren religiösen Angelegenheiten. Sie sind ja auch am wenigsten dazu kompetent, da ihnen bei dem besten Willen ein Urteil

aus eigener Cinficht und überzeugung in diesen Dingen unmöglich ift. Sat doch auch unfer Judentum Jahrtausende herab sich entwickelt und gebtüht, ohne daß die Regierungen von unseren inneren Angelegenheiten Renntnis nahmen. Attein da nun einmal die Indentum-Verbefferer unserer Zeit zur Erreichung ihrer Zwecke unsere inneren Angelegen= heiten in die Sande der Regierungen gespielt, und fast teine Angelegen= heit von irgend welcher Bedeutung, Lehreranstellung, Rabbineranstellung u. f. w. ohne staatliche Intervention vollzogen werden fann, so ist es von höchster, heilsamfter Wichtigkeit, auch den Staatsbehörden und der ganzen einflußreichen nichtjüdischen Welt eine möglichst flare wahrheits= getreue Reuntuis von unfern Berhältniffen und Buftanden zu bringen, damit auch diese nicht aus bloßer Unkunde bona fide Gewalt und Un= recht üben. Überall schafft Bahrheit und Klarheit Seil. Überall ist Unternitnis und Täuschung von übel. Und auch das Bewußtsein von ber Tatsache, daß, wie Sie dies ausdrücken, es auch Rabbinen gebe, die die Religion und den Glauben der Gemeinden verleugnen, deren Führer und Leiter sie sein sollen, die Kenntnis der Tatsache, daß nicht afles, was hentzutage Rabbiner heißt, dem rabbinischen Indentum in Wahrheit huldige, ist für das Interesse redlicher Regierungen nicht minder als für unfer eigenes, heiliges Interesse eine schreiende Rot= wendigkeit. Wofür und wogegen 3. B. taffen sich heutzutage nicht rabbinifche Gutachten und Zeugnisse bei staatlichen Behörden produzieren. Daß aber einmal einst, wo es Not tut, irgend ein gesethes= trener Inde in irgend einer Angelegenheit heiliger Besamt= oder Pri= vatinteressen gegen Gutachten und Zeugnis eines in der Frankel-Grätichen Schule herangebildeten Rabbiners mit dem Jeschurun\*) in der Hand Protest einlegen und sein beiliges Gewissensrecht verteidigen kann, das will ich mir noch zum Verdienst anrechnen, wenn schon fängst die Sand im Grabe modert, die es gewagt, die judifche Sache mit deut= icher Geder zu führen.

Und somit Gott befohlen!

Frankfurt a. M., 2. Juli 1861.

S. R. Hirsch.



<sup>\*)</sup> Diese Schrift erschien f. 3. in der Zeitschrift Jeschurun.

# Über die Beziehung des Talmuds zum Audentum und zu der sozialen Stellung seiner Bekenner.")

Bon befreundeter Geite bin ich um eine furze, gemeinfagliche Darftellung der Begiehung des Talmuds gum Judentum und ju ber fogialen Stellung feiner Befenner erfucht worden. Das Jahrhundert, dem man gewöhnt war, die Palme erleuchteter Sumanität und allgemeiner Rechtsachtung zu reichen, scheint leider nicht zur Rüste gehen zu wollen, ohne dem aufrichtigen Menschenfreund den bitteren Schmerz gründlicher Enttäuschung gebracht zu haben. Wahrheiten, die man längst in das Geistesinventar der Menschheit eingebürgert glaubte, find wieder in Frage gestellt, und begraben geglaubte Borurteile feiern mit Schrecken erregenden Folgen ihre Auferstehung. Bor allem leiden die Juden unter diesem Rückschritt der Erkenntnis und Gesittung. Die, wie man meinte, längst gelöste, sogenannte "Judenfrage", suchen juden= feindliche Bemühungen noch erft wieder Regierungen und Räten als Gegenstand von Erwägungen und Beschließungen zu empsehlen, und die Gestattung, die auch den Juden zukommende Agide unantastbarer Rechtsgleichheit wieder in Zweisel zu stelten, lassen die niedrigen Leidenschaften unheilvollen Saifes und feindseliger Mifgunft in der Bruft von Bevölkerungen wieder Nahrung gewinnen, die längst gewöhnt waren, in dem Juden einen gleichberechtigten Mitbürger zu achten, deffen red= licher Fleiß und gemeinnützige Arbeitsamteit, sowie immer zu spenden bereite menschenfreundliche Wohltätigkeit ihm von jetbit Anerkennung und Wohlwollen seiner Landesgenoffen erworben hatten.

Von je aber war der Talmud der Leidensgefährte des Juden, und das Vorurteil, dem der Jude erlag, traf immer auch in erster Linie den Talmud, ja kenntnissose Voreingenommenheit war immer vorschnell

<sup>\*)</sup> Erschien als Broschüre im Jahre 1884.

bereit, die angebtiche Gemeinschädlichkeit, beren man das Berhalten des Juden anklagen zu können vermeinte, auf den Talmud, als dessen Ursheber zurückzusühren, so daß selbst sonst wohlwollende Kreise, denen eine Berichtigung ihrer Ansichten auf einem ihnen sern liegenden Gebiete nicht zugänglich war, und die in dem Talmud nur eine nicht urswüchsige Beisügung zum Judentum erblickten, der Meinung Raum geben konnten, eine Lossagung vom Talmud wäre sowohl im Interesse der Judenheit, als der übrigen Staatsgenossen, in deren Mitte die Juden leben, allen Ernstes zu wünschen, und die allmähliche Entsremdung jüdischer Zeitgenossen vom Talmud als ein wirklicher Fortschritt der Gegenwart beisällig zu begrüßen.

Diese, von den Ersahrungen der jüngiten Zeit getragenen Erwägungen gaben zu dem mir zugekommenen Ersuchen Beranlassung, in gemeinsäßlicher Tarstellung die Beziehung des Talmuds zum Indentum und zu der sozialen Stellung der Juden darzulegen und durch möglichst wortgetreue Auszüge aus den talmudischen Schriften auch jedem nichtsüdischen unbesangenen Leser die Bildug eines richtigen Selbsturteils über den Einsluß des Talmuds auf seine Bekenner zu ermöglichen.

Ich habe mich der Lösung dieser Aufgabe gerne unterzogen und hoffe, mit den solgenden Blättern dem Zwecke nach besten Kräften entsprochen zu haben. Wo sich mir die Gelegenheit darbot habe ich mit Vorliebe solche Säße ausgezogen, die mit ihrem Wortlaut in dem jüdischen Volksbewußtsein heimisch geworden und dadurch den unmittelbarsten Einfluß auf die Gestaltung jüdischer Gesinnung und Grundsäße geübt haben.

So mögen denn diese anspruchslosen Blätter allen denen sich als Luclte besserer Erkenntnis darbieten, die gerne Vorurteil gegen Wahrsheit austauschen, mögen sie insbesondere von allen denen einer Einsicht und Kenntnisnahme gewürdigt werden, die vermöge ihrer Stellung und Wirksamkeit berusen sind, auf die Geschicke jüdischer Staatsgenossen einen Einsluß zu üben, und möge die Zeit nicht allzuserne liegen, die in allen Antiegen menschengesetlschaftlicher Verhältnisse, durch Erkentnisdes Wahren und Huldigung des Rechten, die Wünsche allgemeinster Wohlsfahrt zu hoffnungsreicher Ersüllung bringen wird.

Es gibt wohl kaum ein anderes Schriftwerk, das die geistige, sitts liche und soziale Entwicklung einer ganzen Nation von der frühesten Zeit ihres geschichtlichen Taseins bis hinein in die lebendige Gegenwart

Jahrhunderte lang also gestaltet und getragen, wie der Talmud. Lange vor dem gegen den Unfang des dritten Jahrhunderts der üblichen Zeitrechnung fallenden Beginn seiner schriftlichen Absassung war sein Juhalt als mündliche überlieferung und Lehre in den Geistern und Gemütern ber Nation wirksam, wie dies noch die Schriften eines Josephus und Philo, ja auch die driftlichen Befenntnissichriften befunden. Es ift namlich der Talmud nichts als die protofollarische Aufnahme der in der Nation durch überlieferung vorhandenen Erffärungen, Erfäuterungen, Bräzisierungen und Ausführungen des in dem schriftlichen Wort der Bibel in prägnanter Rurze gegebenen Gesetzes. Der Kern dieser überlieferungen reicht bis auf Moses hinauf, der sie mit dem schriftlich fixierten Gottesworte zugleich, als gleich gettlichen Ursprungs für die Musführung der Gotteslehre seinem Botte übergab und fie in den vierzig Sahren der Wanderschaft durch die Bufte seiner Erkenntnis einprägte. Diese mündlichen Erläuterungen waren von vornherein bei der schriftlichen Abfaffung des Gotteswortes vorausgesett, das zu feiner Musführung unumgänglich der näheren Erläuterung bedarf, ja, einem aufmerksamen Leser der Bibel zeigt sich die Tatsache, daß alle Gesetze zuerft mundlich gelehrt und das gange Gesetz somit bereits dem Bolte ausführlich bekannt mar, als ihm Mofes dasselbe vor seinem Scheiden in schriftlicher Abfaffung übergab. Bedarf boch ichon bas einfache Lefen der Bibel in ihrer Urschrift der mündlichen überlieferung. Roch heute find unfere Thoravollen ohne Botale, Afgente und Bersabteilungen, die alle drei erweislich aus viel späterer Zeit stammen, und ebenfalls nur die mündlich überlieferte Leseweise durch Schriftzeichen festzuhalten beftimmt wurden. Das einfache Lefen der Bibelichrift beruht daber auf überlieferung, überlieferung derfelben Geschlechter und Männer, die auch die im Talmud enthaltenen Erläuterungen überlieferten, und wenn die christliche Kirche in all ihren Konfessionen auch die judische Bibel des alten Testamentes als Glaubensurfunde verehrt, so steht sie schon mit ihrem einfachen Bibelwort auf Grund talmudischer überlieserung. Gine Tatsache, auf welche schon Hillel einen Beiden, der von ihm die Aufnahme in die judische Gemeinschaft durch Anerkennung des schriftlichen, aber mit Husschluß des mundlichen Gesetzes verlangte, verwies, indem er ihm zum Bewußtsein brachte, wie er selbst zum blogen Lesen des schriftlichen Gesetzes der mündlichen überlieferung vertrauen müßte. Bebarf doch auch das ichriftliche Bibelwort für die prattifche Ausführung des darin niedergelegten göttlichen Gesetzes so sehr einer mündlichen Erläuterung und fest bieselbe fo fehr voraus, daß selbit im Laufe der

Beit entstandene judische Setten, die die überlieferung des Talmuds verwarsen, sich genötigt saben, sich eine eigene überlieserung zu schaffen. MIle dieje Setten, wie fie im Laufe der Zeit entstanden, find, bis auf den kleinen Bruchteil der noch vorhandenen Karaiten, wieder von der Bildifläche der Zeit verschwunden. Das einzige welthistorische Judentum, das seinen gottgewiesenen Gang in der Mitte der Bölfer, alle Jahr= hunderte der Geschichte hindurch bis in die lebendige Gegenwart voll= bracht hat und vollbringt, ist das talmudische, das von den überlieferungen des Talmuds getragene, gepflegte und erhaltene Judentum. Mußer diesen bis zu Mojes hinaufreichenden überlieferungen, enthält der Talmud noch urteilende und belehrende Aussprüche, Entscheidungen und Darstellungen späterer Gesetzeslehrer und Weisen, die als Folgerungen, Amwendungen oder Erläuterungen aus jenen überlieferungen fließen und ihnen fich anschließen und gleich ihnen mit Verpflichtungstraft betleidet find, den sogenannten halachischen Teil, oder es sind individuelle Unsichten, Sprüche, Barabeln etc., die eine folche bindende Antorität nicht beanspruchen, der sogenannte agadische Teil. Es besteht aber der Talmud ans zwei Werfen. Das ältere, die Mifchna, enthält die mündlich vorhandenen überlieferungen in Sätzen von pragnant ge= faßter Rürze, deren Erläuterungen ebenfalls nur mündlich verblieben. Etwa 250 Jahre später wurden auch diese schriftlich in einem Werte niedergelegt, das die Gemara beißt. Dieje Gemara, ein bandereiches Wert, ist seiner Form nach wohl ein Unikum in der Literatur. Es sind die fast stenographisch aufgenommenen Distussionen, wie fie in den Lehrhäusern verhandelt wurden. Gie enthalten daher auch entgegengesette Meinungen, aus welchen für die Praris nur die sich schließlich ergebenden Resultate Geltung haben, wie fie in den Codices justema= tisch zusammengestellt sind.

Aus diesen slüchtigen Stizzen läßt sich wohl schon erkennen, wie der Talmud nicht etwa eine dem Indentum hinzugefügte Beigabe ist, die man entsernen könnte, ohne das Wesen des Judentums zu berühren, wie vielmehr der Talmud die einzige Quelle ist, aus welcher das Indentum gestossen, der Grund ist, auf welchem das Indentum besteht und die Lebensseele ist, welche das Indentum gestaltet und erhält. In der Tat, das Indentum, wie es in der welthistorischen Erscheinung des jüsdischen Volkes verkörpert ist, und wie es in geistigen und sittlichen Kähigkeiten und Ingenden zutage tritt, die ihm selbst seine Feinde nicht abzustreiten wagen, ist durch und durch ein Produkt der talmudischen Lehre und der von ihr geleiteten und gepslegten Erziehung und Vil-

dung. Das bewußtvolle Wandeln durch allen Wechsel der Zeiten und ber Geschicke, das geduldige und vertrauensmutige Ausharren in den herbsten, prüfungsvollsten Leiden, die opferfreudige Araft der überzeugungstreue, die sich wohl niederwerfen, aber nicht brechen, beugen, aber nicht knicken, hinschlachten, aber nicht zum Abfall verleiten läßt: das Pflichtgefühl, das Gehorfam und Treue für Fürst und Obrigfeit, Wohlwollen und Wohltun für Mitbevölkerungen bereit hält und betätigt, ohne Rücksicht auf das größere oder geringere Maß von Wohlwollen, Gerechtigkeit und Menschlichkeit oder deren Gegenteil, deffen es fich felber in Mitte der Bevolkerungen zu erfreuen hat, alfo, daß das jüdische Bolf von je Mißhandlungen und Ausschreitungen erduldet, ohne fich felber zu rächenden Ausschreitungen hinreißen zu laffen, und bei allen Staaten erschütternden Ereigniffen immer mit Teftigkeit und Treue auf Seite der Obrigkeit geftanden; das geistige Interesse und die geiftige Begabung, die von je die Glieder des judischen Bolkes tennzeichneten, und ohne Anteil an staatlicher Fürsorge, ja unter nicht= achtender staatlicher Berkummerung, im eigenen Kreife und aus eigener Mitte eine folche hingebende Pflege und Nahrung gefunden, daß, als ihm aus der aufgezwungenen Burückgezogenheit, unter der Gunft der Reuzeit in das Licht der Offentlichkeit hingutreten vergönnt mar, es unerwartet in vollendeter geiftiger Cbenbürtigkeit den anderen Staatsgenoffen zur Seite ftand; die perfonlichen Tugenden der Mäßigfeit, des Fleißes, der Wohltätigfeit, der Sparfamkeit und gleichzeitig der Freigebigkeit, wo es Zwecken der Sumanität, der öffentlichen Bohlfahrt und Bildung gilt; die Tugenden der Sittlichkeit, die denn doch noch heute in der Liste der groben Verbrechen gegen Leben, Reuschheit und Eigentum judische Ramen zu den Seltenheiten gahlen läßt; Die Tugenden des Familienlebens, das glückliche Berhältnis der Che, der Eltern zu den Kindern, der Kinder zu den Eltern und der Geschwister untereinander; das Gemeindeleben, das immer auf bereitwillige Opferfreudigkeit seiner Glieder wie auf uneigennützige Singebungstreue seiner Berwalter rechnen konnte; alle diese Durchschnitts-Eigentümlichkeiten des jüdischen Charatters, die demselben gewiß nicht zu Unehre gereichen, und die so sehr zutage treten, daß felbst Keinde der judischen Ration nicht umhin können, sie ihr zuzugestehen, hat tediglich der Talmud geschaffen, so fehr, daß feitdem die Renzeit sich mehr und minder dem Talmud entfremdet hat, dies auch bereits in der Abnahme einiger dieser Eigentümlichkeiten zu bemerken ist. Ift es ja auch der Talmud, der durch seine liturgischen Schöpfungen und Gewöhnungen das ganze gewöhntiche Leben des Juden zu einer fortgesetzten Mahnung und Erziehung zur Gottessurcht zu machen verstanden hat, und bei jedem Genusse, bei jedem wahrgenommenen Naturvorgang, bei jedem heiteren oder trüben Ersebnis den Juden zu Gott aufblicken läßt, dessen Walten er im Naturs und Geschickesleben zu sehen und zu verehren gewöhnt worden. Ja, die ganze Lehre von der Unkörperlichseit und Unsterblichsteit der Seele, die Lehre von dem jenseitigen Leben und der einstigen gerechten Bergestung des hienieden pslichttren oder pslichtvergessen vollendeten Lebens, Lehren, die eine so wesentliche Stütze der resigiösen Gewissenhaftigkeit und der ausharrenden Pslichttrene bilden, sind in dem schriftlichen Bibeswort nur angedeutet und waren der mündlichen überseieserung des Talmuds vorbehalten.

Und wenn nun demgegenüber von Feinden der Judenheit und von Gegnern des Indentums die Behanptung von der Gemeinschäblichkeit des Talmuds verbreitet wird und selbst bei Wohlwollenden Eingang sindet, die nicht in der Lage sind, sich eine überzeugung von der Wahrsheit oder Umwahrheit solcher Behanptungen zu schafsen, wenn namentlich behanptet wird, es seiste der Talmud der List und Verschlagenheit Vorschub, gestatte Vetrug, Verandung und Unrechtsertigkeit jeder Art im Verkehr mit Nichtsuden, mache den Inden arbeitässchen, sei ein Feind der Arbeit, des Handwerfs, der Landwirtschaft, und sei schuld daran, daß der Inde so Handwerfs, der Landwirtschaft, und sei schuld daran, daß der Inde so überwiegend vom Handel sebt: so ist doch von allem diesen nachweisdar unr das gerade Gegenteil die volle Wahrsheit, und alte diese Behanptungen sind in ihrem Ursprunge nichts als Ausgeburten des Hasse, des Wahnes, der Unseuntnis, des unbewußten Wisverständnisses oder der absichtsvollen Entstellung.

In einer Zeit, in welcher die sogenannte Judenfrage vielerorts wieder in den Vordergrund der Besprechungen getreten, kann, bei der unlengbar innigen Verbindung, in welcher das ganze geistige und sittliche Einzels und Verkehrsleben des Inden zu dem Talmud steht, gewiß nicht gleichsgiltig sein, welche Meinung vom Talmud in den Anschauungen aller dersenigen vorwattet, die durch Intelligenz und Stellung berusen sind, auf die in den Bevölkerungen zu pflegenden Gesinnungen sur Wahrheit und Recht und die dadurch so sehr bedingten Geschicke der Vekenner des Indentums Einschift zu üben, dürste es mindestens wünschenswert erscheinen, den vorangeschickten Himweis auf die hohe Nützlichkeit des Talmuds als alleiniger Duelte des wirklichen wahrhaftigen Indentums, sowie im Gegensatzu der behaupteten Gemeinschädlichkeit des Talmuds, vielmehr dessen, die allgemeine Wohlsahrt und das Wohlverhalten der

Juden im hohen Grade fördernden und sichernden Lehren durch worts getreue Auszüge aus dem Talmud und den auf denselben sich gründens den, die Praxis entscheidenden Codices zu belegen.

Wir beginnen aber mit dem zuletzt Erwähnten, mit Widerlegung der falschen Beschuldigungen des Talmuds und dem Nachweis des satztischen Gegenteils derselben.

#### Rechtschaffenheit.

Wenn du, lehrt der Talmud, einst jenseits vor Gott gur Rechen= schaft gezogen werden wirst, wird die erste an dich gerichtete Frage fein: warst du gewissenhaft im Handel und Wandel?1) Dein Ja sei Ja, bein Rein sei Rein. Die sei das, was du denkst, in Widerspruch zu dem, was du sprichft. Bare felbst ein Geschäft deinerseits noch nicht juridisch perfett geworden, so wisse, daß, der einst das Geschlecht der Sündflut und das Geschlecht des Turmbaucs mit Strafe traf, der wird auch den mit Strafe treffen, der bei feinem Worte nicht bleibt. Huch vom bloß gesprochenen Worte abweichen, ist ein Mangel an Gewissen= haftigkeit2). Ja, gelobt wird, wer auch seinem blogen Gedanken treu bleibt, wie einer der Weisen des Talmuds, dem ein Räufer ein Angebot auf einen Vertaufsgegenstand machte, mahrend er, der Vertäufer mit anderem beschäftigt, ihm nichts erwidern konnte, der Räuser daher in der Meinung, er habe ihm zu wenig geboten, sein Angebot erhöhte, nachbem er seine Beschäftigung beendigt hatte, dem Räufer die Sache für das erste, niedrige Angebot ließ, weil, wie er sagte, er schon im Gedanken sein erstes Angebot anzunehmen entschlossen gewesen war3).

Verboten ist es, irgend einen Menschen, gleichgiltig ob Jude oder Nichtjude beim Kauf oder Verkauf zu betrügen, ihn auch nur mit Worten zu täuschen, oder ihm einen an dem Verkaufsgegenstand bewußten Tehler zu verschweigen. Sbenso darf man der Ware kein täuschendes Ansehen geben oder deren Wert durch Mischung verringern<sup>4</sup>).

Teder, auch der kleinste Diebstahl, Ranb, oder Borenthalten dessen, was dem anderen gebührt, ist verboten, gleichgiltig, ob dies einen Juden oder Nichtjuden oder einem Gögen dienenden Seiden betrisst. Man darf auch nichts zum Scherz oder in der Absicht, es wieder zu geben, oder es wieder zu erstatten, stehlen. Auch die bloß zeitweilige Benntzung eines

 $<sup>^{1})</sup>$  Sabbath 31a.  $^{2})$  Baba Mezia 49a.  $^{3})$  Maffoth 24a.  $^{4})$  Maimon vom Berfauf K. 18.

Gegenstandes ohne Wissen des Gigentümers ist Ranb<sup>1</sup>). Man darf nichts kansen, was voraussichtlich gestohlen ist, und darf von keisnem Menschen etwas kansen, der in begründetem Verdacht des Diebsstahts steht<sup>2</sup>). Sind jemandem beim Gastmahl oder im Trauerhause Kleider vertauscht worden, so darf er die ihm gewordenen nicht gesbranchen<sup>3</sup>). Staatsseitig gesorderte Stenern und Zölle hintergehen ist nicht weniger als Ranb<sup>1</sup>). Selbst ein Stückhen Stroh von einem Strohsbündel, ein Zweigstückhen von einer Hecke zum Zahnstechen abzubrechen, wird nicht gebilligt; denn, wird hinzugesügt, würde jeder das tun, würde bald der eine seines Bündels, der andere seiner Hecke verlustig gehen<sup>5</sup>).

Manches, was an sich nicht unter den Begriff des Diebstahls und Randes siele, untersagen rabbinische Anordnungen, um, nach ihrem Grundsate, alles zu meiden, was dem Unrecht ähnlich ist oder zu ihm sühren könnte, ein Grundsate, den sie über das ganze Gebiet des relisgiösen Gesetes durchgeführt und durch den Satz veranschauticht: dem Rasiräer, der sich den Genuß des Weines und der Trauben abgelobt hat, rust man zu, mache einen Umweg und meide selbst die Nähe von Veinbergen. Solche vom Unrecht sernhaltende Anordnungen hießen daher Gesetumzämmungen. Aus diesem Grunde haben sie mehrere Arten von Spielen und Wetten untersagt, (den prosessionsfähigen Spieler erstlärten sie unsähig zum Zeugen), sehrten, Tanben nicht in solcher Nähe zu anderen ansstliegen zu sassen, bast dadurch fremde Tanben in seinen Schlag gebracht werden könnten u. s. w. ?)

Der Talmud kennt and, nicht nur einen Güterdiehstahl, sondern auch einen Meinungs- und Gesinnungsdiehstahls), daß nämlich einer den audern veranlaßt, ihm eine bessere Meinung und Gesinnung zuzwenden, als er in Wahrheit durch sein Versahren verdient, selbst wenn dem andern dadurch gar kein Nachteit erwächst. Ausdrücklich heißt es da auch: man darf keines Menschen Meinung und Gesinnung stehlen, sei es auch eines Nichtjuden, und wird dabei als Beispiel darauf hingewiesen, wie einer der Lehrer des Talmuds seinem Diener einen ernsten Verweis erteilte, weit dieser dem Fährmann, einem Nichtjuden, ein terefa, d. i. sür den Inden retigionsgesetlich durch einen Fehler unbrauchbar gewordenes Huhn, als ein koscheres, d. i. auch für den Inden brauchs

<sup>1)</sup> Maimon, vom Diebstahl und vom Raub K. 1. Baba Bathra 88a. Mezia 43 b. 2) B. Rama 118 b. 3) B. Bathra 46 a. 4) B. Rama 113 a. Maimon, vom Raub K. 5, 11. 5) Ch. M. 359, 1. 6) Chulin 94 b. Sabbath 13 a. Bessachim 40 b und sonst. 7) Sanhedrin 24 b. 8) Chulin 94 a. b.

bar, gegeben hatte, obgleich der Fehler für den nichtjüdischen Fährmann ganz gleichgüttig und das Huhn für ihn völlig brauchbar war. Dahin gehört denn auch jede unverdiente captatio benevolentiae, z. B. zudringliche Einladungen, oder überhäufung mit Geschenken, wo man weiß, daß sie doch nicht angenommen werden, u. s. w.

Bang besonderer Nachdruck wird auf die gewissenhafte Erfüllung ber 3. B. M. R. 19. B. 35. 36 und 5. B. M. K. 25, B. 14-16 ge= botenen Gerechtigkeit in Gewicht und Maß gelegt, und werden1) die ein= gebenoften und ausführlichften Borichriften erteilt, wie man die jederzeitige Richtigkeit der Gewichte und Maße zu erhalten und wie man jedem Irrtum im Bägen, Messen und Rechnen vorzubeugen habe. Schwerer, warnt das talmudische Wort2), ift die Straffälligkeit bei Maß- und Gewichtsversündigungen selbst ats die Straffälligkeit bei geschlechtlichen Sunden; diese sind Berfündigungen gegen Gott allein, jene aber auch gegen den Nebenmenschen; diese können durch aufrichtige Buße gefühnt werden, bei ienen aber ift vollkommene Buße in der Regel numöglich, da diese eine Burndgabe des mit Unrecht Gewonnenen erfordern wurde, man aber in der Regel gar nicht weiß, wen und wie viel man durch unrichtiges Wägen und Meffen verfürzt hat. Ausdrücklich heißt es auch hier wiederholt3): es ift gleichgültig, ob man es mit einem Juden oder einem gögendienenden Richtjuden zu tun hat, wer den anderen im Meffen und Wägen verfürzt, übertritt ein Verbot und hat es zu ersetzen, und ebense darf er auch im Rechnen einen Richtjuden nicht täuschen, wer dergleichen tut, von dem heißt es (5. B. M. R. 25, B. 16): von Gott beinem Gotte ift verabschent, wer bergleichen verübt, wer nur irgend ein Unrecht begeht.

Sehr aussiührlich ist der Talmud über die gewissenhafte Ersüllung eingegangener Verpstlichtungen als Schuldner, Hiter, Lohnarbeiter u. s. w. und heben wir auch aus diesem reichen Material ein paar charakteristische Säße hervor. Das Bezahlen eingegangener Schulden ist nicht nur eine Rechtsschuld, sondern eine religiöse Pstlicht), und wird Unspünktlichsteit bei vorhandener Zahlungsfähigkeit ernst getadelt. Werhundert Gulden geborgt und zahlt sie guldenweise, Zahlung ist es, aber ungeholten darf sein (Klänbiger sein"). Angesiehenes (Vetd hat man vorsichtig und in einer Weise zu verwenden, daß damit die Schuld

<sup>1)</sup> B. Bathra 88 a—90 b. Maimon., Tiebstahl K. 7 n. 8. 2) B. Bathra 88 b. Maimon. Diebstahl 7, 12. 3) Das. 8. 4) Arachin 22 a. 5) B. Mezia 3a. 6) B. Mezia 77 b.

dem Gläubiger nicht verloren gehe. Das deinem Nächsten zu erhaltende Vermögen soll dir jo teuer sein wie das deine1).

Anvertrantes Gut darf auch nicht vorübergehend in Gebrauch genommen werden, ist es geschehen, so hat es Konsequenzen wie Raub<sup>2</sup>). Unter Umständen hat es solche Folgen schon bei nur begonnener und

nicht ausgeführter Benutung3).

Sbenso wie der Tienstherr den bei ihm Arbeitenden in nichts verstürzen dars, so muß auch ein Lohnarbeiter seine volle Krast und Zeit im Tienst des Arbeitgebers verwenden. Er dars nicht Nachts arbeiten und sich Tags verdingen, auch nicht sich die nötige Nahrung entziehen und sie seinen Kindern zukommen lassen, weil er sich damit die dem Arbeitgeber vermietete Krast schwächt und seine Leistung verringert. Er muß auch die von seinem Dienstherrn gemietete Zeit voll ausnußen und sie nicht durch wiederholtes Müßigbleiben vergeuden<sup>1</sup>), ja, er darf nicht einmal seine Arbeit unterbrechen, um vor einem Borübergehenden auszustehen, dem er sonst Ehrerbietungsbezeugung schuldig ist.

## Nahrungszweige.

Sinen hohen Wert legt der Talmud auf eine selbständige Existenz, die keiner mildtätigen Unterstüßung bedarf, und lehrt mit Nachdruck, dieses Ziel auf jede mögliche redliche Weise anzustreben und sich zu dessen Erreichung keiner Arbeit und keiner Leistung zu schämen, lieber sich die größten Entbehrungen aufzulegen, um nur der Menschenhilse entbehren zu können. Hoch in Ehren stand im talmudischen Kreise die Arbeit. Sein Grundsaß war: Groß ist die Arbeit, denn sie ehrt den Manner. Ginem gesallenen Tiere, heißt es, ziehe auf der Straße das Vell ab und verdiene dir etwas, und sage nicht, ich bin ein Priester, bin ein großer Mann, es schickt sich nicht sür mich?)! Lebe am Sabbat wie am Werktage, nur brauche nicht Menschenhilse anzusprechens). Berstinge dich selbst zu einer dir sonst widerstehenden Arbeit und bleibe unsahhängig von Menschenhilse).

Die Weisen des Talmuds achteten ihre Wissenschaft zu hoch, um sie, wie sie sich ausdrückten, "zu einem Spaten zu machen, um damit zu graben"", sie lehren ihre Wissenschaft unentgeltlich und ernährten sich größtenteils von Arbeit, Handwert, Ackerbau oder einsachem Handel.

<sup>1)</sup> Maimon. Tarlehen 1, 3. Aboth 2, 17. 2) B. Mezia 43 a. b. 3) Daf. 1) Maimon. Lohnarbeit. Ende. Ch. M. 337. 19. 20. 5) J. T. 244, 5. 6) Nes darim 49 b. 7) Peßachim 113 a. 4) Taf. 112 a. 9) B. Bathra 110a. 10) Aboth 4, 7.

Wie wir diese Nahrungszweige unter ihnen selbst vertreten finden, so lehrten fie auch allgemein1): Wie der Bater verpflichtet ift, feinen Sohn im religiösen Gesetze zu unterrichten, so ist er auch verpflichtet, ihn ein Handwert lernen zu lassen. Rach einer Auffassung wäre jeder ordent= liche Erwerb dem Sandwert gleich, nach anderer wäre jedenfalls auch ein handwerf zu erlernen, felbst wenn der Sohn ein anderes Geschäft treiben sollte; denn nur ein Sandwerk gewähre immer eine Eristeng?). Immer lehre man feinen Sohn ein foldes Gewerbe, das möglichft rein von Bersuchung zum Unrecht ist und ihm auch noch irgend welche Mage läßt, auch seiner geistigen Bildung zu leben3). Er lehre ihn auch nicht ein solches Gewerbe, das ihn in Berührung mit Frauenzimmern bringt. Insbesondere wird das Sandwert geschätt. Alle Sandwerke bleiben in der Welt, glüctlich, wem ein gutes Handwerk zu teil geworden4). Sieben Jahre mag hungersnot sein, die Türe eines handwerkers weiß sie nicht zu finden5). Liebe die Arbeit und wolle nicht hoch gestellt fein6). Der Gottesfürchtige, der von seiner Hände Arbeit lebt, hat es doppelt gut, er ift glücklich in diesem und in jenem Leben?).

In hoher Achtung stand auch der Ackerbau. Wohl zog mancher das Geschäft vor, und einer der Rabbiner ging an einem Ackerfeld vorüber, deffen volle Ahren wie grußend und winkend die Köpfe bewegten, und fagte er scherzend: winket nur immer, mit einem Beschäft sich befassen ist doch besser als mit euch8). Aber das allgemeine Urteil lautet doch anders. Jeder Mensch, wird gelehrt, der keinen Acker hat, ist kein Menich, denn es heißt: die Erde hat er den Menichenkindern gegeben. Sae dir felbit beine Frucht und taufe fie nicht, tommen dir auch beide gleich teuer, das Selbstgefäete ift gesegneter9). Wenn es in der Strafverkündung (5. B. M. A. 28, B. 66) heißt: "Dein Leben wird dir in unsicherer Ferne schweben," so gilt das von dem, der sich feinen Kornbedarf von Jahr zu Jahr kauft, "du wirst Tags und Rachts in Sorge fein," gilt von dem, der seinen Kornbedarf von Woche zu Woche fauft, endlich: "du wirst keinen Glauben an dein Leben haben," das ift der, ber sich auf den Brotverfäufer verläßt10). Wer seinen Acker bestellt, wörtlich: wer seinem Acker "dient", heißt es (Prov. & 12, B. 11), wird des Brotes fatt, nur wenn der Mensch sich wie ein Knecht mit seinem Ader beschäftigt, wird er sich an Brot sättigen, jonft nicht11). Aus allen

<sup>1)</sup> Kiduschin 30 b. 2) Das. 3) Das. 82 a. 4) Tas. 5) Sanhedrin 29 a 6) Aboth 1, 10. 7) Berachoth 8 a. 8) Jebamoth 63 a. 9) Tas. 10) Menas choth 103 b. 11) Sanhedrin 58 b.

diesen Sägen leuchtet hervor, wie sehr es im Talmud gewünscht und empsohlen wird, daß jeder seinen eigenen Acker besitze und bestelle und sich seinen Fruchtbedarf in eigener Landwirtschaft erziele, und wird es nach den damaligen Bodenverhältnissen als ein gesegneter Besitzstand bezeichnet. der zu je einem Drittel aus Getreides, Els und Weinban bestecht.).

Als, heißt es in M. Rabba zu 1. B. M. A. 12, B. 1, Gott den Abraham zur Wanderschaft nach einem Lande berief, das ihm und feinen Nachfommen zu eigen werden sollte, und er in Mesopotamien die Menschen effen und trinfen und mußige Rurzweil treiben fah, fagte er: gebe Gott, daß in diesem Lande nicht mein Anteil werde. Als er aber zu den tyrischen Aufgängen an der Grenze von Balästina fam und jah dort die Menschen mit jäten beschäftigt zur Zeit des Jätens und mit actern zur Zeit des Ackerns, fagte er: gebe Gott, daß in diesem Lande mein Anteil werde. Darauf sprach Gott: deinen Nachkommen gebe ich Diefes Land. Wie fich in diefen Worten die Erkenntnis ausspricht, daß auch für die sittliche Entwicklung der eine regelmäßige Tätigkeit be= aufpruchende Ackerbau am vorteilhaftesten ift, jo fest ja auch das gange jüdische Religionsgesetz in allererster Linie den Ackerban voraus, wie ja auch alle jüdischen Teste in Zusammenhang mit der Feldarbeit und dem Acterbau fteben. Der wegen feiner geistigen Bilbung gefeierteste Stamm Jissachar war Ackerbaner, und "jeder unter seinem Weinstock und Feigenvaum" ist2) das jüdische Ideal glücklicher Rationalwohlsahrt. dies blieb auch nachdem das judische Bolt aus dem eigenen Lande vertrieben in fremden Landen wohnte. Ein Blick in den umfangreichen Trattat Seraim, der von den religionsgesetlichen Borschriften hinsicht= lich des Acterbaues handelt, sowie in die dem Zivilrecht angehörigen Traftate Baba Kama, Mezia und Bathra, welche gelegentlich Angelegenheiten der Landwirtschaft besprechen, zeigt, welche umfassende Detail= fenntnis von der eigentümlichen Beschaffenheit der verschiedenen Arten, von der einer jeden zukommenden besonderen Pflanzung und Wartung nach Beschaffenheit und Lage des Bodens ze., überhaupt welche ein= gehende Kenntnis von den Erfordernissen einer rationellen Keld= und Banmtultur die Weisen des Talmuds hatten, eine Renutnis, die sich unr im ernsten Selbstbetrieb der Landwirtschaft erwerben läßt, und beweist, wie sie die oben mitgeteilten Angerungen über den Wert des Acterbanes auch in eigener Praxis betätigten. Waren fie doch fo fehr

<sup>1)</sup> B. Mezia 107a, 2) Micha 4, 4.

für ihre Ernährung auf die Landwirtschaft hingewiesen, daß ein Meister der rabbinischen Lehre sich veranlaßt sah, seine zahlreichen Sörer zu bitten, in Frühjahres und Serbstzeit nicht seinen Borsal zu besuchen, damit jie sich mahrend dieser Zeit ausschließlich mit ihrer Landwirtschaft beschäftigen möchten, um nicht das gange Jahr von Nahrungssorgen gequält zu werden1). Wohl wurde in talmudischer Zeit auch Sandel und Industrie gepstegt, sind doch beide ebenso wie der Ackerban unentbehrlich und ein Bauer selbst bedarf namentlich des Handels. Wo joll er mit seinen Früchten bleiben, wenn der Kaufmann ihm nicht die Produtte feiner Arbeit abnimmt, um fie anderwärts zu verwerten, eine Busammengehörigkeit, die schon das Bibelwort in der brüderlichen, sich gegenseitig ergänzenden Verbindung des ackerbauenden und bildungfreundlichen Stammes Jiffachar und des handelsstammes Sebulun2) vergegenwärtigt. Jedoch waren die Beijen des Talmuds einem zu weit= läufigen Sandelsgeschäfte und einer zu großen Singebung an den Sandel nicht hold. Un dem überseeisch eingehenden Groschen, meinten sie, jei fein Segen3). Und mährend der Ackerbau nach beendigtem Tagewert und in der Winterszeit auch einige Muße zur Beiterbildung gewährt, sprachen fie die Erfahrung aus, daß bei Geschäfts- und Sandelsleuten die Beiterbildung meistens gum Stillstand fommt1), daß, wer zu viel Geschäftsmann ift, kein Weiser wirds), mahnten daber: beschränke dich im Geschäft und gewinne Zeit für geiftige Weiterbildung"), nur bei beschränktem Geschäftsbetrieb läßt sich auch Wissenschaft erwerben?). Wir haben schon bemerkt, daß sie ihre Wiffenschaft nicht als Erwerbsquelle gebrauchten, und jeder daher noch einen Rahrungszweig pflegen mußte, fie daher auch erinnerten: Schon ift Gefenesstudium mit Pflege eines Rahrungszweiges, Gesetzesftudium, das mit keiner Arbeit verbunden ist, hat keine Dauers).

Die bisherigen Mitteilungen aus dem Talmud, die noch leicht, wenn es sein müßte, vermehrt werden könnten, zeigen wohl zur Genüge, wie irrig die Meinung ist, als sei der Talmud ein Teind der Arbeit, insbesondere abhold dem Ackerban. Wenn der Inde in den späteren Jahrhunderten seines Ausenthaltes in den europäischen Landen dem Ackerban entsremdet wurde und sich mehr mit Handel beschäftigte, so ist daran nicht der Talmud, auch nicht etwa Unlust oder Unsgeschief des Inden zum Ackerban, sondern lediglich die Ungunst der

<sup>1)</sup> Berachoth 35 b. 2) 5. B. M. 33, 18. 3) Pehachim 50 b. 4) Ern win 55 a. 5) Aboth 2, 6. 6) Aboth 4, 12. 7) Aboth 6, 6. 3) Aboth 2, 2.

Staaten und Bölter schuld, die ihm ja den Erwerb von Grund und Boden nicht gestatteten oder mit unendlichen Beschränkungen erschwerten. Und auch ohnehin, so lange der Jude sich nicht der entschiedenen Rechtsgleichheit und des gleichen Rechtsschutzes wie alle anderen Staatsgenoffen erfreute, so lange er gewärtig sein mußte, durch Beamtenwillfür oder entfesselte Leidenschaft fanatisierter Bevölkerungen von haus und Sof vertrieben zu werden, konnte er sich nicht dem Landbau widmen, der wie kein anderer Nahrungszweig sonst eines völlig gesicherten Rechtsftandes bedarf, mußte er fich nach dem Erwerb folcher Büter und folcher Fähigkeiten umsehen, die er überall mit hinflüchten und überall für seinen und der Seinigen Unterhalt verwerten konnte. Man mache den Juden frei und gleich und gebe ihm Zeit, fich in einen Beruf hineinzuleben, mit dem man — wenn uns nicht alles täuscht — eigentlich von Jugend an in Gewöhnung und übung vertrant sein muß, und es wird der Jude in angestammter Liebe zu einem Rahrungszweig zurückfehren, der in seiner ursprünglichen Bestimmung mitbegriffen war.

## Verhalten zu den Regierungen und Mitbevölkerungen.

Mit drei Giden sandte Gott Israel ins Exil, heißt es im Talmud, er ließ Israel schwören, daß sie nie eigenmächtig die Rückfehr zum gelobten Lande zu erzwingen versuchen, sondern geduldig ausharren soll= ten, bis Gott sie wieder zurückführen werde. Er ließ Israel schwören, daß fie fich nie gegen die Staaten, die fie aufgenommen, emporen follten. Und er beschwor die Bötter, daß sie Israel nicht über die Maßen drücken solltent). Seinen beiden Giden ift das judische Bolt in all den Jahrhunderten seines langen Egils gerecht geworden, nie hat es einen gewattsamen Versuch zur Rücktehr gemacht, und nie und nirgends hat es sich gegen die Regierungen empört, in deren Land es Aufnahme gefunden. Derfelbe Talmud, der die Zuversicht auf die einstige Wiedertehr in das Land der Bäter, den Wiederban des Tempels und die dann vollkommene Erfüllung des göttlichen Gesetzes auf dem diesem Gesege ureigenen Boden des gelobten Landes, Sand in Sand mit dem Unbruch des den ewigen Frieden bringenden Gottesreiches auf Erden durch Sammlung atter Menichen gur Erfenntnis Gottes, bes Gingig Ginen, und zur Berehrung desselben durch ein Leben der Bflichttreue in Gerechtigkeit und Liebe, derfelbe Talmud, der diese Buversicht und diese Hoffnungen als wesentlichen Bestandteil der jüdischen

<sup>1)</sup> Rethuboth 111 a.

überzeugungen in unfer tägliches Gebet einfügte, derfelbe Talmud macht jeden eigenmächtigen Bersuch zur Erlangung dieser Rücktehr zum verbrecherischen Auflehnen gegen den göttlichen Willen, verpflichtet vielmehr seine Bekenner, den Gintritt dieser Berheißungen ausschließlich dem von Bott zu ergeheiden Ruf unferer Wiederversammlung zu überlaffen, bis dahin geduldig auszuharren im Lande ihrer Berweisung, es wie ihr Baterland zu lieben, fein Bohl zu fordern, und Gurft, Cbrigfeit und Mitbewohnern gegenüber alle Pflichten treuer Untertanen und Bürger zu erfüllen, wie dies Jeremias R. 29, B. 1-7 dem babytonischen Staate gegenüber ausgesprochen ift. Infolgedeffen haben denn auch die Juden sich überall und immer als die treuesten und gehorsamsten Untertanen bewährt. "Das Recht der Regierung ift Recht", lautet der turge San, ben ber Talmud für unfer Berhalten als Norm aussprach, d. h. was eine Regierung für ihr Land als geltendes Recht bestimmt, das hat für uns unverbrüchliche Geltung und muß gewissenhaft von uns beobachtet werden1). Nach diesem Grundsatz lehrt, wie wir bereits bemerkt, ber Talmud, daß ftaatsseitig geforderte Bolle und Steuern umgeben durchaus als Diebstahl zu betrachten ift, und ausdrücklich wird dabei im Rechtstoder Ch. M. 369, 6 bemerkt, daß diefes felbst hinfichtlich jolcher Steuern der Fall ift, die der Staat nur von Juden fordert. Das Land, wird dieser Grundsat von R. Riffim (Redarim 28 a) erläutert, ist Eigentum des Landesherrn, und ift dem Juden die Erlaubnis gur Dielaffung im Lande nur unter ber Bedingung erteilt, daß von ihm die Landesgesetze beobachtet werden. Rie lasse die der Regierung schuldige Ehrfurcht außer Augen2). Es gibt nichts Machtherrlicheres auf Erden als einen König3). Gin vom König beauftragter Diener ift wie der Ronig4). Gine Regierung macht ihr Wort zur Tat; jagt fie, fie wolle Berge von der Stelle ruden, jo tut fie es und nimmt ihr Wort nicht zuruck5). Bete für das Wohl der Regierung, denn mare nicht ihre gefürchtete Macht, es wurde sich die Gesellschaft in einen Urieg aller gegen alle auflösen6). Jede Obrigteit, auch den einfachsten Beamten, haft du als vom Simmel gefügt zu achten, denn er hat in dem ihm angewiesenen Kreis das Recht und die Ordnung zu handhaben?). Co ift benn auch in unserer synagogalen Liturgie das Gebet für Fürst und Obrigfeit enthalten, und beim Anblick eines Königs lehrt der Talmud die Benediction sprechen: gebenedeit sei Gott, der sterblichen Menschen von seiner Herrlichkeit mitgeteilt8).

<sup>1)</sup> B. Kama 113 a. 2) Sebachim 102 a. 3) Gittin 56 a. 4) B. Kama 113 b. 5) B. Bathra 3 b. 6) Aboth 3, 2. 7) Berachoth 58 a. 3) Taj.

S. R. Sirich, Gefammelte Schriften VI.

Wir haben schon unter dem Titel Rechtschaffenheit gezeigt, wie nach der ausdrücklichen Lehre des Talmuds die Pflichten der Recht= ichaffenheit gegen jeden Menschen ausnahmstos, auch gegen Beiden und Bögendiener geboten find und jedes Abweichen vom Rechten, jedes gegen irgend welchen Menschen geübte Unrecht im Rauf und Bertauf, jeder Betrug und jede Täuschung im Meisen, Bagen, Rechnen, Bahlen ze. von Gott verabicheut wird. Aber nicht nur alle Pflichten der Gerechtigkeit, auch aus dem fozialen Busammenleben fliegende Menschlichkeit lehrt der Talmud felbst gegen Beiden und Gögendiener üben, lehr ihre Urme unterstüten, ihre Kranken pflegen, ihre Leichen bestatten1), ihren Greisen mit ehrerbieitger Silje entgegenkommen2), ihren in menschlicher Wiffen= ichaft hervorragenden Weisen mit der zu Gott aufblickenden Benediktion begegnen, der von seiner Weisheit sterblichen Menschen gegeben3). Alles dies selbst gegen zu Beiden und Gögendienern gahlende Menschen. Nicht= judische Menschen aber, die den von der Bibel gelehrten Gott des Simmels und der Erde erkennen und fich zur Erfüllung aller allgemeinen menschlichen Pflichten, wie des Verbotes des Mordes, des Diebstahls, der Unteuschheit ze. verpflichet, bekennen, die stehen nach der Lehre des Talmuds hinsichtlich der Pflichten von Mensch zu Mensch dem Juden völlig gleich; und haben den Anspruch nicht nur auf alle Pflichten der Gerechtigkeit, sondern auch auf den Erweis tätiger Menschenliebe4). überhaupt find wohl die Weisen des Talmuds die einzigen Lehrer einer Religion, die nicht fagen: außer unserem Betenntnis tein Seil! Sie vielmehr lehren: die Gerechten aller Bölker haben Unteil an der ewigen Seligkeit5). Die mojaischen Gesetze sind dem Talmud zufolge nur Israel zur ewigen Berpflichtung erteilt, alle übrigen Menschen aber find vollkommene Gerechte vor Gott, wenn fie nur die allgemeinen, jogenannten fieben mojaischen Pflichten gewissenhaft beobachten. Daber Bu 3. B. M. R. 18, B. 5 die talmudischen Gate: Gelbst ein Richtjude, der das ihm erteilte göttliche Gesetz erfüllt, steht dem Sobenpriefter gleich, benn es heißt: welche der Mensch erfüllt und Leben durch fie gewinnt. Ebenjo (Jefaias R. 26, B. 2): Offnet die Pforten, daß Priefter und ISrael eingehen, heißt es nicht, fondern : daß ein gerechtes, die Treue be= wahrendes Bolt eingehe. Ferner (Pfalm 118, B. 20): Dies ift die Pforte zu Gott, Priefter, Leviten und Ierael heißt es nicht, fondern: Gerechte geben in fie ein. Co auch (Pfalm 133, B. 1.): Jauchzet, Leviten und Israel heißt Priefter. es nicht, sondern:

<sup>1)</sup> Gittin 61 a. 2) Kiduschin 32 b. 3) Berachoth 58 a. 4) Maimon-Melachim 10, 12. 5) Sanhedrin 105 a.

zet Gerechte in Gott. Endlich (Pfalm 125, B. 4): Tue Gutes, Gott, den Priestern, Leviten und Israel heißt es nicht, sondern: Tue Gutes, Gott, den Guten! Aus allem diesem solgt, daß selbst ein Nichtjude, der das ihm erteilte Gesetz erfüllt, dem Hohenpriester gleichssteht.). Diese Sätze gewährleisten Leben, Gottesnähe, Gtückseligkeit und Heil jedem Menschen, der die ihm obliegenden Pstichten in treuer Gewissenhaftigkeit vor Gott erfüllt. Spricht doch ein talmudischer Weiser geradezu: Himmel und Erde ruse ich zu Zeugen, es sei Nichtjude oder Jude, Mann oder Frau, Knecht oder Magd, je nach seinen Werten ruht heiliger Geist aus ihm²).

Auf Grund und im Beiste dieser talmudischen Lehren haben benn auch die Gesetzselehrer aller Zeiten ihre Brüder das Berhalten gelehrt, das ihre judische Pflicht von ihnen in Beziehung zu den Regierungen und Bevölterungen fordert, unter beren Schutz und in deren Mitte fie leben, haben fie insbesondere mit Ernst und Nachdruck darauf hingewiesen, wie die Bevölkerungen, in deren Mitte fie leben, wie fie auch sonst von den judischen Unschauungen und Lebensweisen sich unterscheiden mögen, doch auch die judische Bibel des alten Testaments als ein Buch göttlicher Dffenbarung verehren und in ihrer Glaubens und Bilichtenlehre den von der Bibel gelehrten Gott des Simmels und der Erbe und feine in diefem und jenem Leben maltende Borfehung betennen, der jie zur Erfüllung der allgemeinen menschlichen Pflichten verpflich= tet, fie daher von den heidnischen und gögendienenden Bolfern der talmudischen Zeit, hinfichtlich deren der Talmud wohl alle Rechtspflichten, die Erfüllung tätiger Menschenliebe aber nur in beschränktem Mage gebietet, sich völlig unterscheiden, vielmehr zu denen nichtjüdischen Menichen gahlen, die auch hinfichtlich des Erweises tätiger Menschenliebe ber Talmud bem Juden völlig gleichstellt. Gie weisen mit Ernft und Nachdruck darauf hin, wie uns noch gang besonders die Pflicht der Dankbarteit gegen die Fürsten und Bolter obliegt, die uns Aufnahme und Schutz gewähren, ba doch felbst vom Egypter, in deffen Lande wir die drückendste Sklaverei erduldet, die heilige Schrift (5. B. M. A. 23, B. 8) gebietet: hege feine Unfreundlichkeit gegen den Egypter, denn Aufenthalt fandest du in feinem Lande. In einer unferer Gegenwart naben Beit, Ende des vorigen Jahrhunderts, haben namentlich hochgefeierte Rabbinen wie R. Jechesteel Landau, R. Cleafar Fleckeles und R. Jatob Emden in verschiedenen Schriften Dieses Thema eingehend behandelt.

<sup>1)</sup> Sifra zu 3. B. M. R. 18, B. 5. 2) Tana bebe Glia zu Richter R. 4, B. 4.

Dieser lettere in senem Rommentar zu Aboth IV. 13 hob gang besonders hervor, wie "Christen und Mohamedaner von uns als ein Mittel zur einstigen Berwirklichung ber allgemeinen Gotteserkenntnis auf Erden gu betrachten find. Bahrend die Bolfer vor ihren Gögen dienten, Gottes Dasein leugneten, also weder Gottes Madit noch eine Bergeltung anerfannten, diente das Bestehen der Christen und Mohamedaner dazu, unter den Bölfern das Gottesbewußtsein zu verbreiten und in den fernften Ländern der Erkenntnis Gingang zu verschaffen, daß es einen Bott gibt, der die Welt beherricht, der belohnt und bestraft, und an Menschen seine Offenbarungen ergeben ließ. Ginfichtsvolle christliche Gelehrte haben aber nicht bloß der schriftlichen Offenbarung im Ereise der Bolter Unerkennung verschafft, sondern auch der der Mündlichkeit übergebenen Gottesoffenbarung zum Schute gebient. Denn als ruchlofe, dem Gottesgesetze feindliche Personen aus unferer Mitte die Absicht hatten, den Talmud zu abrogieren und zu vertilgen, haben sich aus ihrer Mitte Fürsprecher zur Abwehr diefer Beftrebungen erhoben 2c."

Daß das jüdische Volk diese Verpstichtung des Talmuds auf Treue und Gehorsam für Obrigkeit, auf Gerechtigkeit und Menschenliebe für alle Mithevölkerungen im großen ganzen gewissenhaft und freudig ersfüllt hat, kann nur eine die Wahrheit gestlissenklich verkennende Feindseligkeit in Abrede stellen.

Wir glauben durch die vorstehenden wortgetreuen Auszüge aus den talmudischen Schriften den Ungrund der von manchen gehegten Meinung von dem gemeinschäblichen Ginftuß des Talmuds auf das soziale Vershalten und das Verkehrsleben der Juden dargetan, und vielmehr gezeigt zu haben, welche in hohem Grade die allgemeine Wohlsahrt fördernden Grundsäße der Rechtschaffenheit, der Betriebsamkeit und der Loyalität der Talmud auf dem Boden religiöser Gewissenhaftigkeit in der Brust seiner Bekenner zu pflegen versteht.

Wir haben dem vorangehend die Erklärung geäußert, daß auch überhaupt die selbst von seinen Gegnern zugestandenen löblichen Eigenstümlichkeiten des jüdischen Nationalcharakters durch und durch als ein Erzeugnis der talmudischen Lehren und der unter ihrem Ginsluß sich vollziehenden Erziehung und Bildung zu betrachten sind.

Wir möchten auch dies durch einige Auszüge aus den talmudischen Schriften belegen und damit dem Beurteiler das Bild von der talmudischen Lehre einigermaßen vervollständigen, beschränken uns aber auf nur

wenige Säße aus dem reichen Schatz der talmudischen Weisheit von der Bildung des Charafters, der Gesinnung und der Lebenssgrundsäße der Einzelpersönlichkeit, der Ehe und des Familienlebens, der Wohltätigkeit und der Menschenliebe und des Gemeindelebens.

### Beiftes- und Charafter-Bildung, Gefinnung und Lebensanichauung.

In höchsten Ehren steht den Beisen des Talmuds die Bilbung des Beiftes. Die durch Schrift und überlieferung gegebene Wiffenschaft ift ihnen nicht das Borrecht eines besonderen Standes, sondern die Rationalwiffenschaft, zu deren Aneignung und Pflege jeder ihrer Sohne, welchem sonstigen Beruf er auch obliegen mag, berufen ift. Und weil diese Wiffenschaft nicht das überfinnlich Jenseitige, sondern die reale diesseitige Welt mit ihren geschichtlichen Entwicklungen in der Bergangenheit, ihren religiösen, sittlichen und fozialen Aufgaben in der Gegenwart des Gingel- und Gefamtlebens und ihren Bielen in der Bukunft zum Gegenstande hat, so ift fie einerseits eine tüchtige Schule für logische Auffassung und Beurteilung der Dinge, Buftande und Berhältniffe, und ift andererseits fo universaler Ratur, daß fie jich gerne mit allen anderen Biffenschaften befreundet, welche die Erkenntnis der realen Buftande und Verhaltniffe in Ratur und Geschichte auftreben. Daß der Anabe zur Renntnis diefer Wiffenschaft, zu felbständiger Saufes= gründung und zu tugendhaften Werken heranblühen möge, das ift der Bunfch, den Freunde und Genoffen einem Bater bei der Geburt eines Sohnes ausdrücken, und wenn nach dem bereits gitierten Ausspruch des Talmuds bei unserem einstigen jenseitigen Erscheinen vor Gottes Richterstuhl, die Frage nach der von uns gepflegten Rechtschaffenheit in Handel und Wandel die erfte fein wird, jo wird nach dem Talmud bie zweite fein: Bist du nicht gang und gar ins Beschäftsleben aufgegangen und haft dir täglich eine bestimmte Zeit für deine geistige Fort= bildung in der Biffenschaft offengehalten1)? Die Bitte um Erkenutnis, Einsicht und Verftändigkeit bildet das erfte Unliegen in dem dreimal täglichen Gebete der judischen Liturgie2). Wer es verabsaumt, sich die richtige Erkenntnis zu erwerben, macht fich fast des Anspruchs auf Erbarmen verluftig. Gin Mensch aber, der die rechte Erkenntnis und Ginficht besitzt, ift ein Bauftein zum Seiligtum3). Wem es an rechter Rennt= nis und Anficht fehlt, der ift der mahre Arme4). Gie schützen aber

<sup>1)</sup> Sabbath 31 a. 2) Berachoth 33 a. 3) Taf. 4) Redarim 41 a.

nur eine gerade Geistesrichtung, teine, die, wie sie sich ausdrücken, einen Elesanten durch einen Nadelöhr zwingen will, und zählen eine ganze Reihe verkehrter Geistesbildungsarten auf, die sie ernstlich tadeln<sup>1</sup>).

Allein alles Wifsen, alle Wissenschaft haben nur Wert, wenn sie im Dienst eines gottesfürchtigen Lebens verwertet werden sollen. Gottessurcht ist der wahre Ban des Lebens, Wissenschaft nur die Pforte dazu. Wehe dem, der kein Haus hat und sich eine Türe zum Hause zimmert! Ja, Gottessurcht ist der, den rechten Eingang zur Wissenschaft bedingende Schlüssel. Wer aber Wissenschaft ohne Gottessurcht hat, gleicht dem, der wohl die inneren Schlüssel, aber nicht den äußeren hat, wie will der hinein<sup>2</sup>)?

Gottesfürchtig wird aber ein Mensch nur durch sich felbst. Wenn ein Mensch ins Dasein treten foll, tritt sein Engel vor Gottes Thron mit der Frage: dieser Menschenkeim, was soll ihm werden, soll er stark oder schwach, klug oder einfältig, reich oder arm werden, ob er aber gut ober schlecht werden soll, fragt er nicht; denn alles stammt aus Gottes Banden, nur nicht die Gottesfurcht3). Unabläffig achte auf beinen Charafter und mage jeden Schritt ab, den du tust4). Bessere dich einen Tag vor beinem Tode, und da du nicht weißt, wann dieser eintritt, so deute, jeder Tag sei vielleicht dein letter, und dein ganges Leben sei ein Leben fortschreitender Befferung5). Jederzeit halte deine Gemander rein und hüte dich vor dem kleinsten Flecken, denn du weißt nicht, wie bald on vor deinen Schöpfer geladen wirfte). Diese Belt gleicht dem Borgimmer zur jenfeitigen. Bereite dich im Borgimmer, daß du würdig gur Audienz erscheinest?). Dein Vorbild aber sei dein Schöpfer, wie Er barmberzig und gnädig, langmutig, reich an Liebe und Wahrheit ift, wie Er Nackte kleidet, Rranke pflegt, Trauernde tröftet, fo strebe du Ihm nach in gleichen Tugenden und gleichem Liebeswirken; denn es ift dir gesagt, wandle Ihm nach, wandle in seinen Wegen, werde Ihm ähnlichs! Ift doch beine Seele, ihrem Befen nach, Gottes Chenbild, ift rein, sehend und unsichtbar wie Gott, füllt den Rörper, ihre Welt, fo aus, wie Gott die gange Welt erfüllt und ift dabei fo unfindbar wie Gott, trägt und überdauert den Rörper wie Gott seine Belt, ist einzig im Rörper wie Gott einzig in seiner Welt9).

Der angeerbte Grundzug des jüdischen Charatters ist: Barmherzigsteit. Der Jude, der nicht barmherzig ist gegen alles, was Gott geschaffen,

<sup>1)</sup> B. Mezia 38 b. Kethuboth 17 a. 2) Sabbath 31 a. b. 3) Nidda 16 b.
1) Sota 5 b. 5) Sabbath 153 a. 6) Daf. 7) Aboth IV, 21. 8) Sota 14 a.
9) Falfut zu Pf. 103.

der ist kein echter Jude<sup>1</sup>). Wer sich seiner Mitgeschöpse erbarmt, des erbarmt man sich vom Himmel, wer aber sich seiner Mitgeschöpse nicht erbarmt, der hat auf kein Erbarmen von oben zu rechnen<sup>2</sup>). Bon dem geseiertesten Meister der Lehre, dem Versasser der Mischna, erzählt der Talmud, ein Kalb, das zum Schlachten gesührt werden sollte, slüchtete sich einst zu ihm und barg den Kopf weinend in seinen Mantel. "Geh'," sagte er, "dazu bist du geschafsen." Darauf sagte man oben: weil er kein Erbarmen gezeigt, seien lange anhaltende Schmerzen über ihn versverhängt. Eines Tages wollte seine Magd junge Wiesel, die sie im Hause zusammengesegt hatte, ertränken. "Laßt sie," sagte er, "sein Erbarmen erstreckt sich auf alle seine Werke," heißt es von Gott. Darauf sagte man oben, weil er Erbarmen gezeigt, werde ihm Erbarmen erswiesen, und die Schmerzen hörten auf<sup>3</sup>).

Der Talmud lehrt die Pflicht, weise mit dem Seinen hauszuhalten, indem niemand berechtigt ift, das Seine zwecklos zu vergeuden; gleichzeitig lehrt er aber die Pflicht, jederzeit mit offener Sand zur Unterftütung wohltätiger und humaner Zwecke bereit zu fein. Wer, lehrt der= felbe, auch nur zu viel Dl unnügerweise verbrennt, übertritt das 5. B. M. K. 20, B. 20 ausgesprochene Verbot: vernichte nichts!, indem das Berbot, einen Fruchtbaum zu fällen, auf Vernichtung und zwecklose Verwendung alles Nutbaren auszudehnen ist!). Ebenso aber auch lehrt er, ein Behntel eines jeden jährlichen Gewinftes zur Berwendung für wohltätige Zwecke auszuscheiden und bereit zu halten, eine Bestimmung, deren gewiffenhafte Erfüllung das werktätige Wohltun in einer jo jegensreichen Beise im judischen Kreise zur Abung gebracht hat, jo sehr, daß man sich veranlagt fah, die Freigebigteit auf höchstens ein Fünftel des jährlichen Gewinstes zu beschränken, damit keiner sich in die Lage bringe, selbst der Unterstützung zu bedürfen5). Unerschöpflich sind die Weisen in Belehrungen über die Pflicht der Bohltätigkeit, geben die eingehendsten Lehren über die richtige Urt und Weise des Wohltuns in privater wie in Gemeindewohltätigkeite), und warnen mit den ernstesten Borftellungen jeden, der sich der gewissenhaften Erfüllung dieser Pflicht entziehen wollte?). Von anderer Seite lehren fie, fich die außersten Beschränfungen aufzulegen, um nur der Unterstützung nicht zu bedürfen. Dieje Enthaltung aber bis zur Gefährdung feiner und der Seinigen Befundheit zu führen, heißt sich versundigen. Wer hingegen der Unter-

Beza 32 b.
 Sabbath 151 b.
 W. Mezia 85 a.
 Sabbath 67 b.
 Kethuboth 67 b.
 Taj. und sonit.
 Zaj. 68 a.
 Bathra 9.
 10.

stützung nicht bedarf und sie doch annimmt, der geht nicht aus der Welt, ohne wirklich unterstützungsbedürstig zu werden. Wer jedoch Unterstützung nehmen dürste und sie nicht annimmt, der wird in seinem Alter nicht die Welt verlassen, ohne selbst Wohltäter der Armen geworden zu sein.).

Höher als Almojenspende stellt aber der Talmud der Verarmung durch Geschente, Darleben und Geschäftsellnterstützung vorzubeugen2), höher als die wohltätigen Geldspenden die hilfreiche Liebestat, die dem hilfsbedürftigen Urmen, Kranten, Leidenden, Berlaffenen helfend, pflegend, troftend, aufrichtend, ftugend, ratend, leitend, tatfraftig beispringt3) und auch andere zum Wohltun veranlagt4). Vor allem aber wird aufs eindringlichste ans Herz geredet, dem Armen und Unglücklichen freundlich mit teilnehmender Liebe zu begegnen, ihn es fühlen zu laffen, daß man ihn nicht verachtet, daß man ihn bemitleidet, daß man in ihm das Gottestind, den Bruder nicht verkennt, daß man es aufrichtig bedauert, ihm nicht in größerem Maßstabe helfen zu können. Wer dem Armen sein Brot bricht, wird mit den Jesaias A. 58, B. 7-9 ausgesprochenen Segnungen gesegnet. Wer ihn aber zugleich mit Worten troftet, ihm, wie es dort heißt, nicht nur Brot, fondern feine Seele, jein Inneres mit hinausgibt, der erwirbt auch noch die dort ferner B. 10-12 ausgesprochenen elf Segnungen5). Gibst du dem Armen mit unfreundlichem Gesichte, jo nimmt deine Miene, mas beine Sand gibte.

überhaupt wird uns ein besonders rücksicksvolles, siebreiches Besochmen gegen Unglückliche, Fremde, Witwen und Waisen, insbesondere Frauen ans Herz gelegt, wir werden erinnert, wie empfindlich ihr Gesmüt sür jede rauhe Behandlung, für jedes rauhe Wort, wie leicht sie sich gefränkt fühlen, werden an das Gotteswort erinnert: wenn er zu mir aufschreit, so höre ich sicher sein Geschrei (2. B. M. A. 22, B. 22.). Wenn alle Himmelspforten geschlossen sind, die Träne, sie ein gesträuktes Gemüt weint, sindet immer Eingang.

Aber nicht nur im Umgang mit Unglücklichen, vor Beleidigung, Kräntung, Beschimpsung und Beschämung eines seden Menschen warnen sie wiederholt mit ernstestem Nachdruck. Schwerer ist die Kräntung mit Worten, als die Kräntung an Vermögen. Dieses läßt sich wieder gut machen, senes nicht. Wer, sagen sie unter anderem, seinen Nächsten öffent-

<sup>1)</sup> Peah, Ende. 2) Sabbath 63a. 3) Sufa 49 b. 4) B. Bathra 9a.. 5) Taj. b. 6) Semag, Geb. 162. 7) B. Mezia 59a, b. Maimon Teoth. VI. 10.

lich beschämt, wer ihn mit herabwürdigendem Beinamen nennt, hat es schwer im jenseitigen Leben zu bugen.).

Mit den schwärzesten Farben schildern sie, mit der schwersten Versantwortung vor Gott bedrohen sie das Verbrechen der "Bösrede", dars unter begreisen sie jedes das Heil, den Frieden, die Ehre des Nächsten schädigende Wort, selbst wenn es auf Wahrheit beruht, geschweige denn die auf Lügen beruhende Verleumdung. Geheimnis ausplaudern, die privaten Angelegenheiten des Nächsten herumtragendes Geschwäß rechnen sie ebensalls hierher und warnen davor, selbst Gutes von dem Nächsten in solcher Gesellschaft zu erzählen, wo zu besürchten steht, ein anderer werde Veranlassung nehmen, zur Ausgleichung Schlechtes von ihm mitzuteilen<sup>2</sup>). Die Ehre deines Kächsten sei dir so teuer, wie die deinige. Wer, heißt es, seine Ehre in der Herabwürdigung des Rächsten sucht, verscherzt seinen Anteil am fünstigen Leben<sup>3</sup>).

Unabläffig aber ift die talmudische Lehre bemüht, und die Uneignung und Pflege berjenigen Charaftertugenden und Gefinnungen anguempfehlen, die die Erfüllung der jozialen Pflichten erteichtern und er= zeugen, sowie mit nachdrücklichstem Ernft vor dem Uneignen und Begen der entgegengesetten Charafter= und Gefinnungseigentumlichkeiten gu warnen, welche ein pflichtgemäßes joziales Berhalten erschweren und untergraben. Stolz, Born, Streitsucht, Beftigteit, Rechthaberei, Redheit, Widerspenstigkeit, Sartnäckigkeit, Frechheit, Schmeichelei, Lügenhaftigkeit, Argwohn, Chrsucht, Sabsucht, Begierde, Geiz, Reid, Un= versöhnlichteit, Groll, Undantbarteit, Schadenfrende, Trübjinn, Leicht= jinn, Sag, Ungeselligkeit 2c. jind Charaftersehler und Untugenden, vor benen die talmudische Sittenlehre ihren ernstesten Barneruf erhebt. Bogegen fie Bescheidenheit und Demut, Gelaffenheit, Geduld und Langmut, Berjöhnlichkeit, Friedfertigteit, Nachgiebigkeit, Unständigkeit, Freundlichkeit und Leutseligkeit, Wahrhaftigkeit und Geradheit, Milde, Genügsamteit und Enthaltsamteit, Gelbstocherrichung, Freigebigkeit, Bu= friedenheit, Dantbarkeit, Mitfrende, Beiterkeit, Ernft, Berichwiegenheit, Liebe, Wahrheit und Treue, Gemütsruhe 2c. mit eindringlichen Borstellungen anpreist und empfiehlt.

Wir verzeichnen einige Säße ihrer Sittenlehre, um die Art und Weise ihrer Belehrungen zu veranschaulichen. Wie Gößendienst ist Hoch= mut von Gott verabscheut und ist Gottesleugnung gleich. Bom Hoch=

<sup>1)</sup> B. Mezia 59a, b. Maimon. Teoth VI, 10. 2) Arachin 15. 16 3) Aboth 2, 15. Maimon. Teoth 6, 3.

mütigen spricht Gott, wir beide können nicht zusammen in der Welt wohnen. Wer mit hochmütig gerecktem Halse einhergeht, der verdrängt gleichsam die Gottesgegenwart von der Erde in ihre Höhe zurück. Als Gott sich offenbaren wollte, ließ er die hohen Berge und die hohen Bäume und stieg zum bescheidenen Sinaigipsel und zum Dornstrauch hernieder. So entsernt sich Gott von dem Hochmütigen und weilt bei dem Bescheidenen.).

Der Bornwütige steht unter ber Berrichaft einer Macht, Die dem Menscheninnern fremd bleiben sollte, von der es heißt: du sollst teinen fremden Gott in deinem Innern haben2). Argere bich nicht, jo jundigit du nicht, gang jo wie du dich nicht berauschen darfit, damit du nicht zur Gunde tommit3). Im Born ift der Menich allen gum Behinnom führenden übeln ausgesett, achtet selbst Gottes nicht, vergist was er gelernt hat und wird unverständig4). Rugen schafft der Arger gar nicht. Der Argerliche hat nichts als seinen Arger5), und sein Leben ift tein Leben6). Den liebt Gott: wer nicht in Born gerät, wer fich nicht berauscht, und wer nicht auf sein Recht besteht?). Die sich franken laffen und nicht wieder franten, die Beleidigung hören und nicht erwidern, aus Liebe zu Gott alles üben und fich beffen freuen, mas jie zu dulden haben, von ihnen heißt es: die Ihn lieben find wie die aus Wolfen in ihrer Kraft hervortretende Sonne8). Sei schwer zu ergurnen und leicht zu befänftigen"). Wer über das gegen ihn geubte Unrecht hinübergeht, dem geht man über das von ihm geubte Unrecht hinüber. Dem verzeiht Gott, der felber verzeiht10). Biebe dir erft felber die Stoppelfasern vom Rleide ehe du fie von deines Rächsten aufliesest. Erst mache dich selber sauber ehe du Nächsten säuberst11). Hüte dich, daß, wenn du zum Rächsten sprichst: nimm dir den Spahn aus dem Huge, er dir nicht fagen fonne, nimm on den Balten aus dem beinigen12). Gei nachgiebig wie das Rohr und nicht ungefügig wie die Beder. Der Sturm, der die Beder bricht, veridont das Rohr, weil es nachgegeben13). Streit gleicht einem Deich burchbrechenden Strom, hemmt man ihn nicht jogleich im Unfang, jo eilt er unaufhaltsam weiter. Beil dem, der nicht antwortet, hundert Ubeln entgeht er14). Willst du wissen, woran man den sittlichen Adel

<sup>1)</sup> Sota 4 b, 5 a. 2) Sabbath 105 b. 3) Berachoth 29 b. 4) Nedarim 22 b. 5) Kiduichin 41 a. 6) Peğachin 113 b. 7) Daj. 4) Sabbath 88 b. 9) Aboth V, 14. 10) R. Hafthana 17 a. 11) B. Bathra 60 b. 12) B. Bathra 15 b. 13) Thaanith 20 a. 11) Sanhedrin 7 a.

eines Menschen erkennt? Daran, daß er der Erste ift, der im Streite schweigt1).

Beurteise einen jeden Menschen nach der guten Seite<sup>2</sup>). Urteise über keinen Menschen bis du dich einmal in gleicher Lage besunden<sup>3</sup>). Nicht gleichgültig sei dir das Urteil deiner Mitmenschen. Wie der Mensch vor Gott rein dastehen soll, so soll er auch seine Handlungsweise vor Menschen gerechtsertigt erscheinen sassen und keinen salschen Schein auf sich saden<sup>4</sup>).

Habe tein "böses Auge", das dem Nächsten Gutes mißgönnt, viels mehr habe ein "gutes Auge", das freundlich auf das Ausblühen deines Nächsten blickt und sich freut mit seiner Freude<sup>5</sup>). Neid, Gelüste und Ehrsucht bringen den Menschen um seine Welt<sup>6</sup>). Sei nicht neidisch, den Namen, der dir zukommt, erhältst du, die Stellung, die dir gebührt, wird dir, und kein Mensch rührt an das, was dem andern bestimmt ist<sup>7</sup>). Sei zusrieden mit dem dir beschiedenen Teil, der Zusstiedene ist reich<sup>8</sup>) und nicht jedem wird der Sig an zwei Tischen zusteil (dem materiellen und geistigen, dem diesseitigen und jenseitigen<sup>9</sup>). Wünsche dir keinen Schuh, der für beinen Fuß zu groß ist<sup>10</sup>).

Nicht Betrübnis und nicht Luftigkeit ift die Stimmung, in der du gedeihft und vor deinem Gott zu ftehen vermagft, wohl aber die Beiter= teit, der heitere Sinn, der durch treue Plichterfüllung gewonnen wird11). Seufzen bricht die halbe, ja die gange Kraft des Menschen12). Scherzhaftigkeit und Leichtfinn bahnen ben Weg zur Gunde13). Wer nicht schuldbewußt ist, fürchtet nicht. Furcht zieht das Leid herbei. Immer halte der Mensch daran fest: Alles, was Gott tut, ift zum Guten14). Das aber ist ein lächerlicher Troft, dem Trauernden zu jagen, mas kann man dagegen machen?!15) Deine Pflicht tue und grübte nicht, in Bottes Geheimnis kannst du nicht eindringen16). Siehst du Leiden über dich kommen, prüfe deine Sandlungen. Findest du bei solcher Brüfung nichts, fo schöpfe erft noch einmal genaue Renntnis beiner Aufgabe aus der göttlichen Pflichtensehre. Findest du auch dann teine Schuld, magst du sie als Leiden betrachten, die die väterlich erziehende Liebe Gottes über den Menschen verhängt, um ihn durch Brüfung und Läuterung zu immer größerer Vollendung zu führen17). 3mmer tue der

<sup>1)</sup> Kiduschin 71 b. 2) Liboth 1, 6. 3) Das. 2, 5. 4) Schefalim 6 a. 5) Liboth 2, 13. 14. 6) Das. 4, 28. 7) Joina 38 b. 8) Liboth 4. 1. 9) Beraschoth 5 b. 10) Kiduschin 49 a. 11) Berachoth 31 a. 12) Das. 58 b. 13) Liboth 3, 17. 14) Berachoth 60 b. 15) B. Kama 38 a. 16) Berachoth 10 a. 17) Berachoth 5a.

Menich das Seine und verlaife sich nicht auf ein Bunder<sup>1</sup>). Nimmer aber gebe er die Hoffnung auf, und fühlte er felbst ichon ein icharses Schwert an feinem Halfe liegen, unterlaife er nicht zu Gott zu beten<sup>2</sup>).

Die höchfte Berinndigung, welche die Lehre des Talmuds tennt, bezeichnet fie ale "Entweihung des göttlichen Namens". Sie begreift darunter eine jolche Sandlungsweise, die nicht nur jelbst das Pflicht= gebot außer Augen läßt, jondern dadurch Beranlaffung gibt, daß auch bei andern die über alles hoch und heilig zu haltende, durch eine gewissenbaite Erfüllung feiner Pflichtgebote zu bezeugende Berehrung Gottes berabgeiest wird, und "der Name Gottes bei ihnen feine Rraft verlieri". Rach talmudischer Lehre hat jeder Menich nicht nur für sich das göttliche Geses gewissenhaft zu erfüllen, sondern auch die gottes= furchtige Gemiffenhaftigkeit feiner Brüder gehört mit zu feiner Obliegenbeit, er bat, wie und wo er fann, durch Wort und Beispiel seine mitlebenden Genojjen von Gunden gurudzuhalten und gur Pflichttreue zu bewegen, er trägt ichwere Verantwortung, wo er ein Unrecht hat ver= hüten tonnen und es aus Gleichgültigkeit nicht getan, die schwerste aber, wenn er felbst durch fein Beispiel beigetragen, daß feine mitlebenden Genoffen Die Gott schuldige Pflichttreue hinter den Rucken geworfen Benn, lautet die talmudische Lehre, wenn gejagt ist: "du iollft den Berrn deinen Gott lieben", jo ift darin zugleich die For= derung begriffen, daß dem Ramen Gottes durch dich im Menschenkreise Liebe gewonnen werde. Wenn einer das ichriftliche und mündliche Gesetz lernt, im lebendigen Umgang mit Beijen fich bildet und dann anfrandig ift in seinen Reden mit Menschen, jein Nehmen und Geben ichon im Bertehr, fein Sandel und Wandel rechtichaffen, mas fagen bann die Menichen von ihm? Beil dem, der das Gejen gelernt, Beil deffen Bater, ber ihn das Gejeg gelehrt, Beil besien Lehre, der ihn das Gejeg gelehrt. Webe den Menichen, die das Gesetz nicht lernen, jeht ihr nicht ben, der das Gefen gelernt, wie icon find feine Wege, wie richtig feine Handlungen, von ihm beißt es Bejaias M. 49, B. 3): mein Anecht bist du, Jistael, beijen ich mich rühme. Wenn aber ein Menich bas idriftliche und mündliche Gejen ternt, aber jein Reden mit Menichen ift nicht anständig, sein Geben und Nehmen im Berkehr nicht ichon, iein Sandel und Wandel nicht rechtichaffen, mas jagen dann die Men-

<sup>1)</sup> Riduichin 39b. 2, Berachoth 10a. 3) Sabbath 55a.

schen von ihm: Wehe dem, der das Gesetz gelernt, wehe dem Later, der ihn das Gesetz gelehrt, wehe dem Lehrer, der ihn das Gesetz gelehrt, Heilden, die das Gesetz nicht gelernt, dieser Mensch, der das Gesetz gesetzt, wie häßlich sind seine Handlungen, wie verskehrt seine Wege! Lon ihm sagt die Schrift (Czechiel K. 36, V. 20): man sagt von ihnen: Gottes Volk sind sie, und seinen Boden haben sie verslassen<sup>1</sup>).

Der Begriff dieser Bersündigung aber ist relativ, je höher einer in der Achtung seiner Mitmenschen steht, je mehr seine Handlungs-weise zum Muster für die andern sein soll, um so strenger ist die Anstorderung an die Sittenreinheit seines Wandels, um so leichter kann er zu dieser schwersten Versündigung kommen, umsomehr muß er selbst jeden Schein von Unrecht meiden und darf sich selbst das nicht erlauben, was einem andern gestattet wäre. So wird an das jüdische Volk, das nun einmal erwählt ist, um die Lehre von Gott und der Menschenpsticht gegen Gott durch die Welt zu tragen, eine höhere Ansorderung gestellt, als an die übrige Menschheit, an die Priester eine höhere als an das Volk, an die Lehrer, an jeden, bei welchem Vertrautheit mit der Lehre, somit Kenntnis dessen, bei welchem Vertrautheit mit der Lehre, somit Kenntnis dessen vorausgesest wird, was nach göttlichem Willen Recht und Unrecht ist, eine höhere als an die anderen Glieder des Volkes?). Immer ist es bei solcher Beurteilung stehende Formel: "ein geachteter und beachteter Mann ist etwas anderes"3).

Insbesondere wird das jüdische Bolt wiederholt an diese seine besondere Verpslichtung im Verkehr mit Nichtjuden gemahnt und ersinnert, Nichtjuden gegenüber sich noch aus höherem Grunde der strengssten Rechtschaffenheit zu besleißigen. Ein Unrecht gegen einen jüdischen Genossen verübt, sei übertretung eines einsachen Verbots. Einem Richtzuden gegenüber sei es zugleich auch die höchste Versündigung der "Entsweihung des göttlichen Namens", dessen Heiligung vielmehr Bestimmung Israels sei und Mitzweck seiner Zerstreuung inmitten der Bölker<sup>4</sup>).

# Die Familie.

Wenn es etwas gibt, worüber ein klägliches Borurteil verbreitet ist, so ist es die Stellung der Frauen im jüdischen Altertum. Die herabswürdigende Meinung, die man sich von der Stellung der Frau unter den Bölkern des Orients gebildet hatte, übertrug man ohne weiteres

<sup>1)</sup> Joma 86 a nach En Jakob. 2) Joma 66 a. 3) B. Mezia 73 a. Zabbath 51 a, 142 b. Moed Katan 11 b und sonit. 4) Zemag, Zl. 1, 2, 152. Zl. 2, 74.

auch auf die Frauen des jidischen Altertums, ohne zu bedenken, wie denn doch die jüdischen Anschauungen und die jüdischen Sitten sich unter einem ganf anderen Einfluß, unter dem Einfluß einer Lehre und eines Gesches gebildet hatten, von welchen bei den übrigen Völkern keine Ahnung zu finden war. Faktum ist es, daß wohl kein Schrifttum irgend eines nationalen Menschenkreises zu sinden ist, in welchem dem Wert der Frauen und der Bedeutung ihrer Wirksamkeit in höherem Grade Gerechtigkeit widersährt, in welchem das wackere Weib inniger geswürdigt und gepriesen und ihm eine zartere, ehrendere, rücksichtsvollere, liebendere Behandlung abseiten des Mannes zugesichert wird, als in den Schriften des talmudischen Altertums. Wir verzeichnen auch hierüber einige Sähe.

Das weibliche Geschlecht hat Gott mit einer größeren geistigen Begabung bedacht, darum erlangt es feine geiftige Reife früher als das männliche1). Bei nationalen Ralamitäten, wie während der ägnptischen Stlaverei, waren es die Frauen, die Mut und Besonnenheit nicht verloren, tröftend und aufrichtend ben Männern zur Seite ftanden und durch ihr Berdienst die endliche Erlösung herbeiführten2). Ebenso bei den größten nationalen Verfündigungen, bei dem goldenen Kalbe und den Rundschaftern (2. B. M. R. 32. 4. B. M. R. 13), waren es die Frauen, die sich nicht mit in die Berirrungen der Männer hineinreißen ließen, die, wie der Ausdruck lantet, aufrecht hielten, was die Männer niederriffen3). Das den Frauen von Gott Zugesicherte ift daher noch größer als das den Männern Berheißene, und zwar wegen ihres erziehlichen Einflusses auf die geiftig-sittliche Beranbildung der Kinder und Fortbildung der Männer4). Das Saus, das ist die Frau5). Reich ift, wer eine wackere Frau hat6). Wer keine Frau hat, dem fehlt alles7), er hat teine Freude, feinen Segen, nichts Butes, feine Biffenschaft, fein Behagen, keinen Frieden8). Wer keine Frau hat, ist kein ganger Mensch9). Wem seine Frau ftirbt, dem wird die Welt dunkel, deffen Schritte werden fürzer (es fehlt ihm die Freundin, aus deren Billiqung und Beifall er Buversicht in seinen Unternehmungen schöpfte), dessen Vorhaben werden hinfällig (es fehlt ihm die Beraterin, die ihn mit ihrer Ginficht unterstütte10). Reinem ftirbt ein Mann fo ab wie der Fran, und feinem ftirbt eine Frau jo ab wie dem Manne 11).

<sup>1)</sup> Nidda 46 a. 2) Sota 11 b. 3) Rabboth z. 4. B. M. 27, 1. 4) Beras choth 17 a. 5) Joma 2 a. 6) Sabbath 25 b. 7) Nedarim 41 a. 8) Jebamoth 62 b. 9( Taf. 63 a. 10) Sanhedrin 22 a. 11) Taf. b.

Diesen Anschauungen gemäß ist denn auch die Behandlung und Die Stellung, die die talmudische Lehre für die Frauen in Unspruch nimmt. Wer seine Frau liebt wie sich selbst und fie ehrt mehr als sich, feine Söhne und Töchter im rechten Wege erzieht und fie jung verheiratet, von dem fagt die Schrift (Biob R. 5, B. 24): du weißt, daß deinem Belte Frieden ift1). Jeder schone die Ehre seiner Frau, denn nur durch die Frau wohnt Segen im Saufe. Ehret eure Frauen, dann werdet ihr zu Wohlstand kommen. Ift beine Frau klein, so beuge dich nieder und höre, mas fie bir fagt. Sei nie fchroff gegen beine Frau und mußt du ihr einmal entgegentreten, so nähere immer die Rechte an während die Linke zurüchweift. Sute dich vor Krankung deiner Frau, ihre Trane ift leicht geweckt und ihrer Krantung nahe2). Rie sei der Mann ein gefürchteter Tyrann in seinem Sause, wer sich übermäßig gefürchtet macht, veranlaßt leicht große Verbrechen. Bas du deinen Hausleuten zu fagen haft, fage ihnen in Ruhe3). Wie aber die tal's mudische Lehre den Mann gegen die Frau verpflichtet, so spricht sie auch die Pflicht der Frau dem Manne gegenüber aus4). Liebe, Ber= ichwisterung, Friede und Freundschaft sollen nach dem vom Talmud in unfern Hochzeitssegnungen niedergelegten Ausspruch zwischen Mann und Frau in der Che maltens). Sind Mann und Frau das, mas fie fein follen, so wie sie sein sollen, so wohnt Gott bei ihnen6).

Das talmubische Cherecht ist von der tiefsten Weisheit, von der klarsten Einsicht in die menschliche Natur im allgemeinen, in die Eigenstümlichteiten der Geschlechter, in die mannigsachen Verhältnisse des Shes und Familienlebens, wie von der umsichtigsten und vorsichtigsten Erswägung alles dessen getragen, was einem glücklichen Gattens und Familienleben förderlich oder hinderlich sein könnte, und spricht sich dies namentlich in den rabbinischen, d. i. von den Rabbinen getrossenen Rechtsstatungen aus. Auch in diesem Cherecht bekundet sich die zarteste Rücksicht für Frauen und Töchter. Wir heben beispielsweise nur zwei Bestimmungen hervor. Die eine lautet: die Frau steigt mit dem Manne hinaus, aber nicht hinab<sup>7</sup>), d. h. wo die rechtlichen Ansprüche der Frau hinsichtlich ihrer Lebensgewöhnungen und Leistungen zur Entscheidung stehen, da sind — wenn nicht von vornherein darauf verzichtet worden — wenn die Gewohnheiten ihres elterlichen Hauses und Familienkreises die höheren sind, diese, wenn aber die Gewohnheiten des Mannes die

Jebamoth 62 b. <sup>2</sup>) B. Mezia 59 a. <sup>3</sup>) Gittin 6 b 7a. <sup>4</sup>) Kiduschin 31 a.
 Kethuboth 8a. <sup>6</sup>) Sota 17 a. <sup>7</sup>) Kethuboth 61a u. soust.

höhern sind, diese maßgebend. Und ferner, beispielsweise, wenn das vom Bater nachgelassene Bermögen nicht ausreicht, um Söhne und Töchter zu versorgen, so hat man die Töchter zu ernähren, die Söhne aber der anzusprechenden Mildtätigkeit zu überweisen!). Überhaupt geht bei allen Unterstüßungsfragen,z. B. aus Wohltätigkeitskassen, das weibliche Geschlecht dem männlichen vor, immer gilt der Grundsaß, daß das weibliche mehr vor etwa beschämender Erniedrigung zu schüßen sei2), und gehört die Ausstattung unbemittelter Mädchen zu den gespriesensten Zwecken jüdischer Wohltätigkeit3).

Das Gebot: ehre Vater und Mutter findet in der talmudischen Lehre die eingehendste Erläuterung und einen weitreichenden Inhalt. Bir verzeichnen auch hier nur einige wenige Gate. Richt auf die Pflicht der Dankbarkeit gründet fich dieses Gebot, daß die Pflicht der Rinder etwa durch das Maß deffen bedingt mare, mas die Eltern den Rindern geleistet, und etwa gang aufhören könnte, mo die Eltern etwa aus Unvermögen wenig oder gar nichts für die Kinder getan, oder wenn ichließlich Die Rinder so glücklich waren, die Wohltäter der Eltern zu werden. Richt die Pflicht der Dankbarkeit, das Gebot Gottes ift der Boben der Elternehre, Gottes, der für Eltern eine der Ihm zu gollenden nahe= kommende Chrerbietung und Chrfurcht fordert, und in der den Eltern zugewandten Ehre seine Verehrung erblicken will<sup>4</sup>). Den unverbrüch= lichsten Gehorsam fordert diese Pflicht, der nur feine Grenze an dem Gott schuldigenden Gehorsam findet, wehn etwa Eltern etwas von Rinbern forderten, was dem göttlichen Gebote zuwider mares), und das ehrfurchtvollste Benehmen, das nie widerspricht, unaufgefordert nicht einmal bestätigt, überhanpt nichts darein fpricht, wenn die Eltern reden, das sich nie ein unehrerbietiges Wort gegen Eltern oder über Eltern erlaubt, das fich zu beherrichen weiß, wenn felbst die Eltern dem Rinde das größte Unrecht, den größten Schaden, die größte unverdiente öffentliche Beschimpfung zufügten ze. Giner der talmudischen Beisen brachte bei Besprechung dieser Pflicht im Lehrhause sich zum Beispiel, daß er seiner alten Mutter bei deren ins Bettsteigen und Aufstehen immer mit seinem Rücken als Jugichemel diene. "Sat fie dir", erwiderten seine Rollegen, "ichon einmal einen vollen Geldbeutel in deiner Gegenwart ins Wasser geworfen, und du hast ehrerbietig geschwiegen?!"6) Und diese den Eltern schuldige Pflicht des Gehorsams, der Chriurcht und Chr-

<sup>1)</sup> Rethuboth 108 b. 2) Taf. 67 a, b. 3) Jore Tea 249, 15. 4) Kidus schin 30 b. 5) B. Mezia 32 a. 6) Riduschin 31 b.

erbietung ist nicht auf die Zeit der Kindheit, der Jugend beschränkt, selbst dem Manne, dem Greisen bleibt diese Pflicht unverändert und wird selbst durch der Eltern Tod nicht ausgehoben.). Andererseits werden Eltern erinnert, den Kindern die Ersütlung dieser Pflicht nicht zu erschweren und namentlich erwachsene Kinder nicht zur Versündigung zu reizen.). Auch für ältere Brüder, Stieseltern und Schwiegerettern wird im Anschluß an die Pflicht der Elternehre ein ehrerbietiges Besnehmen in Anspruch genommen.)

Dem Bater liegt die Pflicht ob, seine Kinder durch Erziehung und Unterricht die für ihr religiöses und bürgerliches Leben ersorderlichen Kenntnisse, Fähigkeiten und Fertigkeiten erwerben zu lassen, und ihnen nach Kräften zu einer eigenen selbständigen Hausesgründung zu vershelsen<sup>4</sup>). Mit ernster Warnung werden Eltern erinnert, keinen Untersichied zwischen ihren Kindern zu machen und keinem einen Vorzug zuzuwenden und werden auf die verhängnisvollen Folgen hingewiesen, welche die geringe seidene Verbrämung an Ioses Gewand hatte, mit welcher der Vater ihn vor seinen Brüdern auszeichnete. Und nie sollen Eltern schroff gegen ihre Kinder sein, auch dem Kinde gegenüber soll die Rechte immer annähern, wenn die Linke genötigt ist, zurückzuweisen6).

#### Die Gemeinde.

Der einzelne ist schwach und sterblich, schon hienieden unsterblich und stark ist nach dem Ausdruck des Talmuds nur die Gesamtheit?, darum sind die höchsten geistigen und sittlichen Güter nicht dem einselnen, sondern der Gesamtheit zu tragen und zu vertreten übergeben, seder ist verpstlichtet, sich dem Gemeinwesen seines Wohnories anzuschließen und dessen Dbliegenheiten und Ausgaben nach besten Krästen mit Vermögen und Tätigkeit gründen, erhalten und sördern zu helsen. Insbesondere gehört die Gründung und Unterhaltung aller zur Ersfüllung der religiösen Pflichten, des Unterrichts und der Wohltätigkeit ersorderlichen Anstalten zu den ersten Obliegenheiten eines seden süddischen Gemeinwesens<sup>9</sup>), und eine umsichtige, uneigennüßige, gewissen haste, tätige Beschäftigung mit den Angelegenheiten der Gemeinde zählt

<sup>1)</sup> Kiduschin 31. 2) Moed Katan 17a. 3) Kethuboth 103a. 4) Kiduschin 29. 30. Jebamoth 62b. Kethuboth 50a. 5) Sabbath 10b. 6) Sanhedrin 107b. 7) Themura 15b. Jakku Amoš 9. Sebachim 88b und sonst. 8) Aboth 2, 5. B. Bathra 7—11. 9) Thosista das. B. Bathra 21a. Tas. 8b.

S. R. hirich, Gefammelte Schriften VI.

zu den höchsten jüdischen Pftichten. Alle, die sich mit dem Gemeinwesen beschäftigen, sollen es in reinster, uneigennütigster Beise zur Erfüllung göttlichen Willens tun, dann sieht ihnen das Berdienst der Vorderen bei und ihr eigenes gerechtes Wirfen bleibt für ewig!).

Derfelbe Weist aber, der die judische Gesamtheit eines Dries gu einem religiösen Gemeinwesen gestaltet, das die Aufgaben und 3mede der "Lehre, des Gottesdienstes und der Wohltätigkeit"2) mit vereinigien Kräften auftrebt, hat auch in größeren Gemeinden innerhalb des größeren Berbandes zu kleineren, freien Bereinigungen, "Chebroth", ge= führt, welche dem größeren Gemeinwesen in seinen Leiftungen für religioje und humane 3mede vertretend und ergangend gur Seite fteben. Diejes Streben der Bereinigung für religiöse und humane 3mede ist im talmudischen Judentum uralt und hat von je die hingebendste Bflege gefunden3). So gab und gibt es Talmud-Thoravereine für den religiösen Unterricht der Kinder der Unbemittelten oder für die gemeinschaftliche Selbstpflege des Thoraftudiums, Bedata- und Gemiluthchaffadim Bereine für die mannigfaltigften 3mecke der Wohltätigkeit, der Krankenpflege, der Leichenbestattung ze. In größeren Gemeinden hatten oft die verichiedenen Arbeiter= und Gewerbstlaffen ihre besonderen Bereinigungen zu gemeinschaftlicher Pflege des Gottesdienstes, der Lehre und der gegenseitigen Unterstützung, Bereinigungen, die nach vollendeter Tagesarbeit statt des Wirtshausbesuches Gelegenheit zum Gottesdienst und zu moralischer und religiöser Belehrung boten, und haben alle diese, mit opfer= freudiger hingebung, lediglich religiösen und humanen 3meden gugewandten Bereinigungen die judischen Rreise unter den traurigsten Zeitverhältniffen vor der Verkommenheit eines Proletariats bewahrt und bis in die untersten Schichten den Sinn für geiftiges und sittliches Interesse wach gehalten.

Wir glauben, uns auf die hier gegebenen Auszüge, die sich leicht verzehnsachen ließen, beschränken zu dürsen, wir halten sie für jeden unbesangenen, einsichtsvollen Leser für genügend, um sich ein richtiges, vorurteilssreies Urteil über Geist und Tendenz der talmudischen Lehren bilden zu können. Wir glauben in der Annahme nicht zu irren, daß

<sup>1)</sup> Aboth 2, 2. 2) Aboth 1.2. 3) Moed Katan 27b. Sucka 51b. Beraschoth 63b. Chagiga 9b.

ein jedes staatliches Gemeinwesen sich glücklich schätzen dürfte, wenn seine Angehörigen ihr Einzel-, Familien- und Gesamtleben, sowie ihre Beziehungen zu Gurft und Obrigteit von den, dem Geifte Diefer talmudischen Lehren entsprechenden Grundsätzen durchdringen und leiten laffen, und daß das Bekenntnis zu den Lehren und Grundfaten des Talmuds nicht eben das wertloseste Angebinde sei, welches von den Söhnen des Judentums jedem Gemeinwesen mitgebracht werde, das ihnen Die Pforten zum Gintritt in sein Gesamtleben öffnet. Das allgemeinste Intereffe der öffentlichen Wohlfahrt eines jeden Gemeinwesens fann nur dadurch gewinnen, wenn seine judischen Angehörigen fortfahren, ihre religiojen überzeugungen, sowie ihr privates und burgerliches Leben von dem Geifte der talmudischen überlieferungen tragen und bestimmen zu laffen, und bedeutet es mahrlich keinen Fortschritt, wenn in jo manchen jüdischen Kreisen der Gegenwart das Band der Unhänglichkeit an das talmudisch überlieserte Judentum gelockert erscheint, und eine Bertrautheit mit dem Talmud und seinen Lehren nicht mehr in dem Unterrichts= und Erziehungsplan der Jugend und in dem Geistesleben der Alten. die ihr gebührende Stelle findet.

Gewiß hat das jüdische Volk noch nicht das Ideal sittlicher Pflichterene in allen seinen Angehörigen, so weuig ausnahmstos wie irgend ein anderes Bekenntnis in seinen Angehörigen, erreicht, gewiß gibt es auch gewissenlosse, unrechtschassene Juden. Allein deren Gewissenlosigsteit und Unrechtschaffenheit ist nicht eine Folge des talmudischssüchen Bekenntnisses, sondern ein schreiender Widerspruch gegen dasselbe, und wer aus der Gewissenlosigkeit und Unrechtschaffenheit einzelner Juden auf den Charakter der jüdischen Bekenntnissehren schließen wollte, ginge völlig ebenso sehl, wie der, welcher die haarsträubenden Verbrechen im Christentum geborener Menschen gegen Leben, Sittlichkeit und Eigentum, von denen saft jedes Blatt der allerneuesten Zeitgeschichte zum Entsehen aller Zeitgenossen zu berichten weiß, auf Rechnung der christlichen Glaubenslehre zu schreiben sich zu erkühnen wagte.

Anerkannte christliche Gelehrte, die zu den Wenigen gehörten, denen ein wirkliches Verständnis des Talmuds zur Seite stand, sind daher sowohl in alter als neuer Zeit für den Talmud gegen dessen Verlästerer mit dem Nachweis eingetreten, wie deren vermeintliche Anklagen nur entweder auf bewußter Entstellung oder auf klägticher Unkenntnis des ruhten, einer Unkenntnis, welcher das immer zu gravierendem Vorwurf bleibt, ohne genügende Kenntnis den Stab über ein Werk zu brechen, dessen Verurteisung zugleich über Leben und Wohlsahrt hunderttausen-

der mitlebender Zeitgenoffen den Stab brechen heißt. Aus älterer Zeit leuchtet namentlich Reuchlin hervor, der im Anfange des sechszehnten Jahrhunderts durch feine überzeugungswarmen Darlegungen den Talmud vor Bernichtung rettete, welche ihm die, wie Melanchton fagte, nur auf das Lösegeld der Juden spekulierenden Machinationen des Apostaten Pfefferforn angedroht hatten. Aus neuester Zeit fei der Professor Dr. Frang Delitich genannt, welcher die Untlagen des Talmudfeindes Rohling in ihrer vollendeten Richtigkeit nachwies, und ebenfo eine von dem längjährigen Zenfor, Revijor und Translator in hebraicis, Carl Fischer in Brag hinterlassene, in Wien 1883 erschienene "Gutmeinung über den Talmud", in welcher der Berfaffer fein eigenes, für die Reinheit, hohe Rüglichkeit und Bedeutsamkeit des Talmuds eintretendes Urteil mit zustimmenden Muszügen aus den Schriften einer großen Reihe anerkannter driftlicher Gelehrten belegte. Als besonders bemerkenswert heben wir aus feinen Nachweisen nur das eine hervor, daß die talmudischen Schriften einstens in der fatholischen Rirche in einem so großen Unsehen standen, daß Bapft Clemens V. verordnete, dieselben den Christen vorzulesen.

Biesleicht gelingt es auch uns, mit diesen Auszügen aus den tals mudischen Schriften zur Zerstörung der noch immer herrschenden Vorsurteile gegen den Talmud und gegen die Bekenner des auf den talsmudischen überlieserungen stehender Judentums einigen Beitrag zu liesern und eine gerechtere Würdigung des Talmuds und seiner Bekenner anzubahnen.



# Altjübische Frömmigkeit.

# Beiträge

zur richtigeren Würdigung des jüdischen Mittelalters und des jüdischen neunzehnten Fahrhunderts.

# Das Buch der Krommen.\*)

(Im Auszug.)

1.

Dieses "Buch der Frommen" ist für Gottessürchtige und Verehrer des göttlichen Namens geschrieben. Der Versasser dachte sich einen Frommen, dessen Herz aus Liebe zu seinem Schöpfer gern alles zun möchte, was diesem wohlgesätlt; er weiß jedoch nicht alles, woraus er seine Ausmerksamkeit zu richten, wovor er sich zu hüten und mit welcher Intensivität und Tiese man den Willen seines Schöpfers zu üben hätte, weil Geister und Herzen abgenommen, weil es serner Fromme gibt, die auf vieles ihre fromme Ausmerksamkeit richten, andere jedoch, die aus Unkenntnis nur in wenigen Beziehungen ihre Frömmigkeit betätigen, die aber, wüßten sie den ganzen Umfang der Tbliegenheiten eines Frommen, viel mehr noch als jene ihre Frömmigkeit üben würden. Mit Mückssicht auf solche ward das "Buch der Frommen" geschrieben, damit Gottesssürchtige und alle, die zu ihrem Schöpfer ausrichtigen Herzens zurückkehren, darin lesen und darans erkennen mögen, was ihnen zu tun, und wovor sich zu hüten ihnen obliege.

<sup>\*)</sup> Aus dem Anfang des 13. Jahrhunderts.

Hift Wichtfromme ist dies Buch nicht geschrieben. Denen wird vieles darin Enthaltene als Torheit erscheinen, und wenn man ihnen davon spricht, werden sie es sich zum Gespötte nehmen. Bon ihnen spricht schon Salomos Weisheit, "vor den Ohren eines Toren rede nicht n. s. w." Hat doch auch Salomo sein Buch der Sprüche nicht sür Richtfromme geschrieben; hätte er diesen anch seine ganze Weisheit gepredigt, sie hätte es nicht zu Wege gebracht, ihren Sinn zu bessern und sie zurückzusühren. Sondern für brave Menschen schrieber, die an Gottes Wegen Frende sinden, damit sie immer erkenntnisereicher, einsichtsvoller und vernünstiger werden. Sind ja überhanpt, nach den Worten der Schrift, die Wege Gottes gerade, Gerechte wandeln in ihnen, Schlechte straucheln in ihnen: also sind die Wege der Frömsmigkeit, der beschlechten, aber den Gerechten Erhebung und Anstrichtung.

# 2 (3).

"Ter Gerechten Andenken zum Segen" heißt es selbst vom Ansbenken sterblicher Menschen, um wieviel mehr darf der Name des ewigen allmächtigen Gottes nie unser Ohr oder unsere Lippe berühren, ohne von uns gesegnet zu werden. Der Fromme spricht nie "Gott", ohne ihn zu denken, und denkt nie "Gott", ohne ihn, seinen ewig sebens den Schöpfer, aus tiefster Seele zu segnen und diesem Segen auch Ausdruck zu leihen.

# 3 (5).

Das Gebot zur un ern nie verpstichtet uns, einen jeden unserer Brüder, den wir in Ersütlung irgend einer der göttlichen Gesetze lässig oder leichtstümig sehen, zu ermahnen. Wer, lehren die Weisen, irgend einen seinen Brüder ermahnen könnte und unterläßt es, wird sür dessen Wergehen mitgestrast. Wer, so lehren sie, seine Hansgenossen ermahnen und bessern könnte und unterläßt es, wird für die Glieder seines Hausen mit zur Rechenschaft gezogen; unterläßt er es gegen die Bewohner seiner Stadt, trisst ihn die Mitschuld sür seine Stadt, gegen die ganze Welt trägt er die Mitschuld der Welt. Und niem nem heißt es, nicht an einem Mate sollen wir uns genügen lassen; was mit einem Mat nicht gelingt, wird der Weisederholung gelingen, und immer richte sich die Ermahnung nach der Persönlichteit des zu Ermahnenden. Durch sein Ansehnung zurückhalten lassen, und sollten wir uns von dieser Psticht der Ermahnung zurückhalten lassen, und sollten ermahnen, die man uns durch Mißhandlung und Schmähung die sernere Ermahnung unmöglich macht.

Bor allem aber muß der Ermahnende sich selbst ermahnt haben, muß seine eigenen Fehler abgelegt, seine eigenen Wege gebessert haben, ehe er es unternimmt, den Bruder zu ermahnen, weißt es, sucht erst an euch selber die Stoppeln ab, ehe ihr sie an andern absleset, suntern ander kunten absleset.

endlich warnt den Ermahnenden, diese Pflicht gegen den Nächsten nicht mit Heftigkeit und in beschämender Weise zu erfüllen, sondern zuerst mit Sanstmut und unter vier Augen, damit er nicht vielmehr tropig werde, seinen Sinn und sein Herz erhärte und noch mehr sündige als zuvor.

4(6).

6(7).

Wie wird man fromm? Willst du einen frommen Charafter bir aneignen und einen frommen Lebenswandel ergreifen und es wird dir schwer, weil alle beine Befannte über dich spotten, dich beschämen, dir frankende Dinge fagen und dich an deine frühere Lebensweise erinnern, ei, so laffe beinen frommen Entschluß nicht der Spötter wegen! Gewöhne dich nach und nach und mit jedem Tag mehr an jede Ingend und gute Sitte, אם חכמת חכמת לף heißt es, wenn du weiser wirst geworden sein, wirst du es dir geworden sein! Bon den Spöttern aber beißt es מחסיאי ארס ברבר, sie versündigen die Menschen mit ihrem Wort. Du aber benke, daß diese Beschämung und Bespöttelung, die du um deines befferen Entichlusses willen duldest, dir selbst zum gottgefälligen Berdienst erwächst, und während Menschen deiner spotten, wird die reine Bottesfurcht fich immer mehr beines gangen Junern bemächtigen, Seele und Leib dir immer mehr von allem Unlauteren reinigen und du wirst es ersahren, daß if מסונין מסונין, daß, wer sich reinigen witt, den göttlichen Beistand zu seiner Reinigung findet. Um diesen Beistand bete Tags und Nachts zu beinem Schöpfer, jo wird er bir Mraft gewähren von jedem Kehler endlich rein zu werden.

Weil aber fromm zu werden eine nicht gar leichte Sache ist, so ist esgut, srüh in der Jugend zu beginnen. "Gedenke deines Schöpsers in den Tagen deiner Jugend!" "Übe den Knaben für den einstigen Lebens» weg, dann wird er auch im Alter davon nicht lassen!" Die Besserung des Alten, wenn er alt und ohne Fener der Leidenschaft geworden, gleicht dem Bösredner, der sich bessert, nachdem er die Sprache versloren! Allein wenn der Mensch in der Bollkrast seiner Jugend und während des ganzen Feners seiner Triebe, Begierden und Leidenschaft bezwingt, das ist der Preis der Besserung und die Hedentat der Frömmigkeit, von ihm heißt es von alleich gestellt zur "größer der Selbstsüberwinder als der Städtebezwinger". Und je schwerer der Kampf, um so herrlicher der Preis!

7 (8).

Ms R. Simeon b. Gamliel und R. Ismael b. Elija als Märtyrer zum Richtplatz geführt murden, fragte R. Simeon den R. Ismael, ich tenne die Verfündigung nicht, womit ich diesen Tod verschuldet. Vielleicht, erwiderte R. Ismael, haft du einmal öffentlich Bortrag gehalten und es hat sich dein Herz gefreut darüber, und du haft mit Wohlgefallen daran gedacht. Du haft mich getröstet, entgegnete R. Simeon. Davon ierne, alles Bute, mas du tuft, beicheiden und in der Stille zu üben, und nicht einmat dir selber in deinem Junern einen selbstgefälligen Gedanten daran zu gestatten! Wenn dich die Reue über bisherige Gunden faßt und du dich befferst, tue es still ohne Aufsehen, und blicke nicht mit Selbstgefallen in beinem Bergen auf deine Besserung; tue dir in deinem Junern nichts zu gute auf dein Sintes, und jede fromme Zat und übung tue heimlich und still. Bergiß nicht, daß der Schlußstein aller Frömmigteit הצגע לכת עם אלריך heißt, "das in der Stille wandeln mit Gott!" das fich nichts zu gute tun auf Gott gefällige Gefinnungen und Sandlungen! Darum hüte dich um allen Preis vor diejer Gelbstgefälligkeit. Freut fich gar dein Berg ber Anerkennung, die das Bute, das du getan, vor der Welt empfängt, jo hast du schon einen Teil des Lohns für deine Guttat dahingenommen. grent fich dein Berg wider deinen Willen und ohne deine Absicht, fo übe dein Berg diese auffeimende Hoffart zu bezwingen, und lasse lieber Das Bute ungetan, das dich hintennach mit hoffartigem Selbstgefallen erfüllt, bis du dein Herz geübt das Bute zu tun und es fofort aus deinem Gedächtnis zu verwischen.

8 (9).

Die Stärke der Frömmigkeit bewährt sich immerhin in der Festig=

keit, mit reiner Absicht das Gute zu üben und das Boje zu lassen trog ber Spöttereien, benen man deshalb ausgesett mare. Go 3. B. in beinem Berhalten zum Frauenzimmer. Lag deine Blicke nicht auf Frauenzimmern ruben, und weide dich nicht an ihren Reizen selbst wenn, 3. B. auf Hochzeiten, die Frauenwelt in ihrem gangen Schmuck die Augen beiner ganzen männlichen Umgebung auf fich zoge. Gei du immerhin der einzige Tor unter allen. Dein Ange wird dafür die einstige Berrlichkeit Gottes schanen, die er seinen Frommen aufbewahrt. Dir frommt es, wenn dir ein Frauenzimmer begegnet, verheiratet oder unverheiratet, Jüdin oder Nichtjüdin, erwachsen oder jung, deinen Blick abzuwenden Sprich mit Siob: einen Bund habe ich mit meinen Augen geschloffen, was follte ich finnend ichauen auf eine Jungfrau! Gedenke der Warnung des Sohnes des Sirach: Wende dein Auge von dem reizenden Weibe, daß du dich nicht fangest in ihrem Zauber. Und wenn es von dem Baderen beifit, er ichließt feine Angen um auf nichts Bofes hinzuschauen, so heißt dies vor allem, er meidet den Unblief weiblicher Reize.

#### 9 (10).

Fromm sein heißt sich tägtich in Dingen üben, die seinen Trieben und Neigungen schwer fallen. Z. B. Von niemandem etwas Böses zu reden, kein unnühes Geschwäh zu führen, kein unwahres Wort zu sprechen, kein Frauenzimmer zu betrachten, nicht durch Spazierengehen Zeit zu vertändeln, nie zu schwören, nie den Namen "Gott" unnüh zu nennen ze., gegen alles dies und ähnliches sträubt sich bei dem einen und anderen mehr und minder Trieb und Neigung, und solche Triebe und Neigungen zu bekämpsen ist die Aufgabe des Frommen. Ze gewöhnlicher aber solche Versündigungen und je schwerer sie zu bekämpsen sind, um so wichtiger ist es, daß Eltern schon früh ihre Kinder darin gewöhnen, damit ihnen das Gute zur Gewohnheit und zweiten Natur werde, die man auch im Alter nicht verläßt.

# 10 (11).

Fromm sein heißt versöhnlich sein und nicht auf seinem Recht bestehen. Haben sich Menschen gegen ihn versändigt und haben ihm schweres Un recht zugefügt, sie bereuen es nun, suchen seine Berzeihung, machen wieder gut so weit es noch möglich, sind bereit alles über sich ergehen zu lassen, was er über sie verhängen möchte, er fann ihnen nun Böses zufügen, kann Böses mit Bösem vergelten, er tut es aber nicht, verzeiht und vergibt ihnen vielmehr von ganzem Serzen, so ist er "fromm", ist "Chaßid", wie Gott zu Israel spricht: Mehre aus deiner Berirung zurück, Israel, ich sasse niem Zorn nicht auf ench sallen; denn ich bin

"Chaßid" ... En hat auch Joseph seinen Brüdern das Unrecht nicht vergolten, das sie an ihm genöt, sondern verzieh ihnen. Es gehört dies zum Grundchrafter des Frommen, in allen Dingen auf sein Recht zu verzichten und parin auch fein Recht zu verzichten und das Recht sondern die Liebe walten läßt in allem seinem Inn, wert auch zugen.

# 11 (12, 13).

Sbenso heißt der gottesfürchtig, der ein schweres Pflichtgebot ohne Zandern erfüllt, wie Abraham seine Gottesfurcht in Isaks Opferung bewährte, nach welcher es heißt, jest weiß ich, daß du gottesfürchtig bist.

Zei immer einsichtsvoll in der Gottesfurcht, mild in deinen Antworten, besänstigend dem Zürnenden gegenüber, friedlich mit Brüdern und Verwandten und selbst mit jedem Nichtjuden auf der Gasse, damit du in der Höhe geliebt und auf Erden gelitten und allen Menschen angenehm seiest.

Der Mensch, der die Gottestehre kennt aber nicht übt, dem sind die inneren Schlüssel zum Schatze wohl gegeben, aber die äußeren nicht. Wie wilt er hinein kommen den Schatz zu heben?

# 12 (14).

Die Gottes Liebe nach dem Spruche: Liebe '7 deinen Gott mit ganzem Herzen stellt sich also dar. Gott hat uns geschaffen, daß wir Ihm in Chrsurcht dienen, daß die Liebe unserer Seele an Ihm in Freude und in Liebe und in Fröhlichkeit des Herzens hange. Das Besteligende dieser Liebe ist so start und gewinnt eine solche Macht über die Gesühle der Gott Liebenden, daß alle andere Liebe, selbst die Gattinsund Kinder Liebe nicht die Seligkeit gewährt wie dem Gott mit ganzem Herzen, ganzer Seele und ganzem Vermögen Liebenden diese Gottessuche bereitet. Sein ganzes Sinnen geht darin ans, wie er in Gottessuche

Liebe zu handeln habe, wie er sich um die Gesamtheit verdient machen, wie er zur Seiligung des göttlichen Ramens beitragen und fich für Gottes Cadje aufopfern tonne, wie Binhas fich aus Gottesliebe hingab um für die Beiligung seines Ramens in die Schranken zu treten. Es wird ihn kein Geldeswert reigen wo Bergichtleistung auf Borteil Beili= gung des göttlichen Ramens wäre, wie Abraham nichts "von Faden bis Schuhriemen" nahm, wie Glischa die Unnahme der Geschente Maamons verweigerte. Er wird Thoraternen nicht um irgend welche Vergnügungen und Unterhaltungen unterbrechen. Er wird auf Tändeleien, Frauenblick und Musikgenuß verzichten um seinem Herzen die Ungeteilt= heit in der Gottesfreude und in dem Mühen und Streben für Gott gefällige Werke zu erhalten. Er wird fich ein Beispiel an Dienern fterblicher Könige nehmen. Wie find folde Königsdiener nicht bemüht, Königs Willen zu erfüllen und etwas zu tun was dem Rönige wohlgefällt, und wie finden sie schon ihre Freude und ihren Lohn darin, wenn ihr Streben und Tun von Königs Auge bemerkt wird - und das ift doch ein Mensch, einst Moder und Bürmerkost wie er! Mit welch unvergleichlich freudigerem Streben und Gifer wird er um Gottes, seines ewig lebendigen Schöpfers willen bemüht fein und eifrig darüber nachfinnen, wie er das Berlangen seiner Gebote vollbringen und erfüllen fönne.

Wer Gott aus Liebe dient, beschäftigt sich mit der Ertenntnis und Erfüllung des Gesetzes, wandelt in den gebührendsten Pfaden der Weisheit, beschäftigt sich mit der Lehre und liebt Gott eine folche reine Liebe, die weder aus Furcht vor irgend einem übel noch aus Hoffnung auf irgend ein zu erwerbendes Gut entspringt, sondern Gott in Wahrheit dient, weil Gott die Wahrheit ift und die Wahrheit fich am Ende durch sich selbst bewährt. Die Liebe zu Gott hat eine solche Böhe zu gewinnen, daß fie wie die Liebe zu einem Weibe den Menschen gang beherrscht. Wenn diese das Berg so zu erfüllen vermag, daß diese Liebe es nie verläßt und wachend und schlafend, daheim und in der Terne das Bild des geliebten Gegenstandes die Gedanten beschäftigt, jo foll die Gottes liebe in dem Herzen seiner Freunde in noch weit höherem Grade diese Macht ausüben, wie die Anforderung lautet, Gott zu lieben mit ganzem Herzen und ganger Seele. Daber konnte Salomo auch Israel im Bilde von dieser Liebe sprechen laffen: Denn liebestrant bin ich, יהילת אהבה אני החילת Run ift es aber jedem Ginfichtigen flar wie die Sonne, daß nur ver mittelst der Erfenntnis die Liebe seines Schöpfers im Menschen diese reine mächtige Sohe erreichen fann; darum hat der Menich dieje Erfenntnis auf dem Wege der Wissenschaft und jener Kenntnisse anzustreben, die ihn nach seinen Kräften seinen Herrn und Meister kennen sehren. Es hat uns Gott selbst ja zu dieser Liebe und Chrsnrcht verspstichtet, die eben soson entspringt, sobald wir über Gottes große und wundervolle Werte nachdenken. Es saßt uns dann jene Schnsucht der Erlemtnis, der David mit den Worten Ausdruck verleiht: Meine Seele dürstet zu Gott, zum sebendigen Gott. Zugleich wird ihn aber eben auf diesem Wege Gottes nuendlicher Erhabenheit gegenüber das Bewußtsein der eigenen Aleinheit und Unzulänglichkeit mit ehrsuchtsvolter Schen und tiesinnerster Demut erfüllen, wie ebenso David singt: Sehe ich deine Himmel, das Wert deine Kinger — was ist dann der sterbliche Mensch, daß du seiner gedenkest!

13 (15).

Der Fromme ift bescheiden! Wo Chre und Große zur Geltung tommt, hatt er fich zurück und stellt fich nicht in die Reihe der übrigen. Sitt er por seinem Lehrer und erinnert sich einer missenschaftlichen Frage oder eines Cinwurfs, die er erhoben, oder gelöft, so wird er zu seinem Lehrer oder Rollegen nicht fagen, ich habe diese Frage aufgeworfen, oder so habe ich sie gelöst, sondern, diese Frage oder Lösung habe ich vernommen, damit er in seinem Innern sich nicht selbstgefällig frene, und immer wird er seinem Lehrer oder Rollegen die Ehre laffen. Hat doch felbst Moses zum Josua gesprochen: Wähle uns Leute! Und von ihm fernte es R. Gamtiel: es hat mir und meinen Kollegen beliebt u. f. w. Spricht doch Gott felber zu Jesaias: Wen joll ich senden, wer foll für uns geben! Darans haben unfere Meifter die Beife der Bescheidenheit gelernt. (Es heißt aber wohl nur darum nicht: Wen sollen wir senden, um nicht dem Scheine einer Pluralität der Gottheit Borschub zu feiften.) Go wird der Bescheidene immer den anderen in der Rede voranstellen und nicht sagen: Ich und du, sondern du und ich, wie die Schulen Schammai's und Hillels wenn sie beiderseitige Meinungen vortrugen, immer die der gegenseitigen Schule zuerst vortrugen. Sitt er im Lehrhause und weiß einen Einwurf und eine gute Lösung, wird er sich nicht vordrängen sie mitzuteilen, sondern wird erst dann damit hervortreten, wenn er sieht, daß die Lehrversammlung nicht von setbst darauf fommt. Hört er von seinen Mittommilitonen eine Außerung, die er auch zu machen wittens gewesen, wird er ihnen nicht mit der Bemerfung in die Rede fallen, er habe dasselbe fagen wollen, er wird vielmehr lieber schweigend zuhören. Oft wird er dadurch doch eine neue Ansicht gewinnen; welcher Gewinft wäre es aber sich zu rühmen, er habe es ebenso gut gewußt! Kurz, wo er Gelegenheit sindet auf eigenen Ruhm zu verzichten und anderen braven Menschen die Ehre zu geben, wird er gerne diese Gelegenheit benüßen, wie es heißt: Versachtungswürdiges ist in seinen Augen verachtet, Gottesfürchtige aber ehrt er.

# 14 (17).

Beim Lernen der Thora hat man sich mit Gründlichkeit in den Inhalt 31. vertiefen, und überall das praktische Ziel vor Augen zu haben. הבת, שכל שוב לכל עושיהם,, heißt es, "das Gute wird nur von denen recht begriffen, die es üben," die es üben, heißt es, nicht die es lernen, daß nicht etwa jemand das gange ichriftliche und mundliche Gejet lerne, und dabei fich gegen seinen Bater, seinen Lehrer, oder mer sonst ihm in Kenntniffen überlegen ist, verfündige, sondern man lerne um zu lehren, zu hüten und zu üben, das heißt nien dernen. Wer aber fich mit der ann nicht für diejes reine praftische Ziel beschäftigt, dem wäre es mahrlich beffer, er wäre nicht geboren. Jedenfalls wäre er glücklicher er hatte nie etwas gelernt; denn mit jedem Worte, das er lernt, mächst seine Berantwortlichkeit. Mit gespanntester Aufmerksamkeit hat man Dhr, Auge und Wort dem Gegenstand ausschließlich zuzuwenden wenn man lernt, wie Jechesteel erinnert ward: Menschensohn, fiehe mit beinen Augen, mit beinen Ohren höre und richte bein Berg auf alles, mas ich dir zeige. Wenn Jechesteel zur Erfassung eines finnlich Darftellbaren und nach Mag und Bahl zu Ermeffenden, wie die Konftruktion eines Saufes, die gespannteste Ausmerksamkeit mit= bringen follte, um wie viel mehr muß man gang Auge, Berg und Ohr beim Erfassen von Gegenständen sein, die wie die Worte des Gesetges auf den feinsten Distinktionen beruben! Gine feste Beit hat man fich für jeden Tag und für jede Nacht zum Lernen der Thora zu bestimmen um dem Gebote zu genngen: finne im Gesetze Tags und Rachts. Das Biele macht's nicht aus. Beffer wenig mit Gottesfurcht, als das Biele derjenigen, die den ganzen Tag ternen, aber es nicht erfüllen. 15(18).

Hauptbedingung im Gebete ist die Herzeusfreude in Gott, nach dem Worte "rühmet Euch seines heitigen Namens, es freue sich das Herz derer die Gott suchen". Darum suchte auch David bei allen seinen Gebeten und Psalmen mit der Harse sein Herz mit Freude in der Liebe zu seinem Gotte zu erfüllen, und wenn der Mensch betet, hat er sein Herz durch den Gedanken, vor wem er stehe, in die rechte Richtung zu bringen.

Fünf Erfordernisse bedingen das Gebet, selbst wenn die Zeit zum Beten da ist: Reinheit der Hände, Verhüllung der Scham, Reinheit des Ortes, Ungestörtheit vor allem Drängenden, und Andacht des Herzens.

Hat er ohne Andacht gebetet, so wiederhole er das Gebet mit Andacht. Findet er seine Gedanken eingenommen und sein Herz gestört, so bete er nicht, bis er seinen Sinn in die gehörige Ruhe gebracht. Andacht gewinnt man wenn man sein Herz von allen anderen Gedanken frei macht, als ob man unmittelbar vor Gott steht. Darum setze man sich eine Weile vor dem Gebete um dem Gebete erst die Richtung im Herzen zu gewinnen, und dann bete man betend und bittend. Ebenso behandle man das Gebet nicht wie eine Last, die man trägt und abwirft und davon geht, sondern sitze ebenso eine Weile nach dem Gebete und gehe dann.

Gbense stellt man sich nicht zum Gebete mitten aus Lachen und Scherzen, mitten aus Geplauder, Disput und Gezänke, sondern mitten aus klaren und entschiedenen Worten des göttlichen Gesetzs, die die Gedanken nicht weiter eingenommen hakten.

Mit aneinandergeschlossenen Füßen, die Augen nach unten und das Herz in die Höhe stehe man im Gebete, die Rechte über der Linken auss Herz wie ein Diene, vor dem Herrn in Ehrsurcht und Scheu.

Nicht mit lauter Stimme betet man und auch nicht mit bloßen Gedanken im Herzen, sondern man spricht das Wort mit der Lippe und läßt sein Ohr hören was man spricht, aber nicht lauter, es sei denn, man ware krank oder könne leiser nicht die Andacht gewinnen; nur nicht im gemeinsamen Gebete damit man die Andacht des Hörenden nicht störe.

Sündhaft ist es zu plaudern oder irgend Leichtsinniges zu treiben im Gotteshause, wo wir vor unserem Könige, dem Herrn der ganzen Erde, steher, und wehe denen, die so leichtsinnig sind, und die Furcht vor dem Allmächtigen nicht fühlen und sich nicht einmal ein Beispiel an anderen nehmen Tenn geht doch einmal in weite Ferne übers Meer, wo Mensichen noch Götter anbeten, da sehet ihr Könige vor ihrem Gotte knien und in Chrinrcht, Furcht und bebender Schen in ihrem Tempel stehen, und das sind doch Götterbilder, aus Menschenhand gesormt, die nicht sehen und hören und wir, die wir vor dem König aller Könige, dem Ewigen, Lebendigen, über alles Hohe Erhabenen stehen, dem alle Erhebungen und aller Ruhm gebührt, wir sollten nicht vor ihm in Ehrsurcht, Furcht und bebender, zitternder Schen verharren?!

Wenn es dich etwa wundert, wie diesenigen, die eine mangelhaste Aussprache haben und manche Buchstabenlaute gar nicht oder nur sehlerhast sprechen, beten und aus der Thora lesen können, da sie durch diese sehlershaste Aussprache selbst Blasphemien beten und lesen, so wundere dich eben nicht darüber. Unser Schöpfer kennt das Herz und will nur, daß das Herz es aufrichtig mit ihm meine; kann einer nicht besser sprechen, so gilt das bei ihm so viel wie die schönste Rede. Ebenso diesenigen, welche die Gebetpsalmen laut und mit schöner Melodie singen ohne die Verse zu verstehen, ja sie sogar sehlerhast lesen, ihre Gebete und Lieder sind Wott wohlgesällige Opfer. Gott sreut sich ihrer und sagt: wie schön singt er nach seiner Meinung vor mir, von ihm heißt es nach zur die die Fehler sind nur Liebe und Lieder, lautet in chald. Übers.

Der Betende habe seine Augen nach unten, sein Derz nach oben gerichtet, die aber, welche Kopf und Augen erheben als ob sie zur Decke schauen, werden von den Engeln ausgelacht und Distelkövse gescholten.

16 (19).

Bierundzwanzig Tinge erschweren die Rücktehr zum Besseren: Berseumdung, Lästerzunge, Jähzorn, lasterhaste Gedanken, bose Gesellschaft, Schmarogen bei Unverwögenden, wollüstige Betrachtungen, Diebesanteil, von vornherein Sündigen auf Rechnung künstiger Buße oder Versöhsnungstages, Geringschäßung seiner Lehrer, Lästerung der Menge oder beren Verhinderung etwas Gutes zu tun, Versührung des Nächsten vom Guten zum Bösen, Benügung des Pfandes eines Urmen, Bestechung nehmen, Nichtveröffentlichung eines Fundes, seinen Sohn ohne Ginhalt zu tun schlechte Wege gehen zu sehen, Bereicherung auf Kosten Urmer und Witwen, Lossagung von der Gemeinde, übertretung der Vorte der Weisen, Chrensuchen und Erniedrigung des Nächsten, grundlose Verdächtigung, das Hassen der Ermahnungen und das Spotten über Mizwoth.

Alle diese Dinge erschweren die Rücktehr, machen sie aber nicht unmöglich. Manche versperren den Weg der Rücktehr, manche sind ein so großes Verbrechen, daß Gott den Sünder sich selbst überläßt und ihm nicht fördernden Beistand zur Rücktehr sendet; bei anderen ist vollkommene Rücktehr daher unmöglich, weit sie zwischen Mensch und Mensch dergestalt vorgehen, daß sie nicht wieder gut gemacht werden können; andere wieberum sind böse und gleichwohl bessern sich die Menschen deshalb nicht von ihnen, weil sie ihnen sehr leicht dünken und sie gar nicht meinen, etwas so gar Schlechtes getan zu haben; manche endlich erschweren darum die Rückfehr, weil man sich leicht so sehr daran gewöhnt, daß es überaus schwer wird wieder davon zu lassen, darum hat man vor allem vor diesen sich zu hüten und sich aus allen Kräften von ihnen sern zu halten. Diese bösesten unter den bösen Tingen sind: Böszunge, Berleumdung, Jähsorn, lasterhaste Gedanken und schlechter Umgang; denn im Umgang mit Bösen prägt sich deren Beispiel ins Herz ein, und wer mit Schlechten umsgeht wird schlecht.

# 17 (21).

Die Frommen von ehemals pflegten ein Tagebuch über ihre Fehler und Verirrungen zu führen, damit ihnen ihre Sünden immer gegenwärtig seien, sie zu bereuen und sich zu bessern. Man erinnert sich darin zusgleich des Todes, der fünstigen Strase und Rechenschaft, insbesondere aber der Liebe zu Gott, denn das ist das edelste Motiv zur Besserung. Jedoch sühre man ein solches Tagebuch nur in andeutenden Chissern, damit tein anderer es sinde und lese. Wenn die Weisen lehren, es sei eine Frechheit seine Sünden befannt zu machen, so gilt dies von demsienigen, der seine Sünden alsen mitteilt; aber einem braven und versichwiegenen Mann etwas von seinen Verirrungen mitzuteisen, damit dieser ihn den rechten Weg zur Besserung sehre, ist erlaubt, oder er stelle ihm seinen besonderen Fall nur allgemein als Problem zur Frage und lasse sich besehren was in solchem Falle zu tun wäre.

# 18 (22).

Sind andere, Unschuldige, in Berdacht wegen eines Unrechts, das er begangen, so ist er verpflichtet, zu sagen, daß er der Schuldige sei, das mit er nicht die Leute zu der Sünde Unschuldige in Verdacht zu haben bringe.

# 19 (23).

Buß- und Versöhnungstag sühnen nur die Sünden zwischen Menschen und Gott, aber Sünden zwischen Mensch und Mensch werden nicht gesühnt so lange er nicht erstattet, was er ihm schnldig und ihn begütigt hat. Selbst wenn er das schuldige Geld zurückgegeben, muß er ihn bitten, daß er ihm vergebe und hätte er ihn auch nur mit Worten gesträuft. Der aber, gegen den man sich vergangen, darf nicht unversöhnslich sein, er sei vielmehr schwer zu erzürnen und leicht zu besänstigen und wenn er um Verzeihung angegangen wird, so vergebe er mit vollem Herzen und williger Seele; selbst wenn man sich oft und schwer gegen ihn vergangen hat kenne er keine Rache und keinen Groll. Versöhnlichskeit und Wilde ist das Zeichen eines südischen Gemütes.

# 20 (27).

Meine nicht, man habe nur Buße und Besserung von sündhaften Haub, Unzucht, Diebstahl u. dgl. zu üben, vielmehr liegt gleiche Pflicht hinsichtlich sündhafter Gedanken und Gemütsregungen wie Zorn, Feindschaft, Neid u. dgl. ob. Ja die Rücktehr von diesen ist noch schwerer als von bösen Handlungen, sobald sie zur Gewohnheit geworden, von ihnen heißt es zunächst, es verlasse der Böse seinen Wandel.

Bebenke, wie schwer die Sünden wiegen, die mit der Zunge geübt werden, und übe dich im Schweigen. Man sollte nur von Gegenständen der Weisheit oder von Dingen reden, die zu den Bedürsnissen des Lebens gehören. Raw, Rabbenu Haktadosch's Schüler, soll in seinem ganzen Leben kein unnüßes Wort gesprochen haben. Iedes unnüße Wort ist eine Versündigung gegen das Gebot: von ihnen, den Worten der Lehre, sprich, aber nicht von anderen Dingen. Und selbst bei sonst nötigen Versanlassungen sprich möglichst wenig: auch in der Lehre der Thorawissensschaft suche mit wenigem viel zu sagen. Immer, so behren die Weisen, lehre man die Schüler möglichste Kürze. Viel der Worte und wenig Inhalt ist die Weise der Toren, wie es heißt: Der Toren Stimme erkennt man an vielem Reden. Der Weisheit Zaun heißt Schweigen. Darum antworte nicht rasch und sprich nicht viel und unterrichte ruhig und in geordneter Rede, sei nicht laut und weitschweisig. Die Worte der Weisen werden in Ruhe vernommen.

Schweigend gelingt es dir, Gott im Herzen zu fassen. Wer aber uns aufhörlich schwatzt, gewinnt den Augenblick nicht, wo er seinen inneren Sinn aufs Göttliche richte.

Schweigend wächst beine Chrsurcht vor Gott. Jedes laute Wort schweigend wächst biese Chrsurcht, denn du vergissest vor wem du stehest. Der Blinde wird auch in Gegenwart des Königs furchtlos fortschwaßen, denn er sieht den nicht, vor dem er sich fürchten sollte. Wer aber aus Chrsurcht vor der steten Gegenwart Gottes schweigt, wird sobald nicht jündigen.

Wer mehr spricht als dentt, den übermannt sein Wort: wer mehr denkt als spricht, bleibt seines Wortes Herr.

Doch gibt's eine Zeit zu schweigen und eine Zeit zu reden. Schmäht man dich, beleidigt man dich, spricht man unnüges Zeug, so ist es eine Zeit zu schweigen. Spricht man von Worten des Gesehes, ist's eine Zeit zu reden. So gilt es auch mit Ermahnungen zu schweigen, wenn

man weiß, daß es nichts nügen werde, aber es ist eine Zeit zu reden, wenn du Boses verhindern fannst und deine Worte Eindruck machen.

# 22 (41).

Die größte Wächterin der Lebens- und Sittenweisheit ift die Scham. Gebe zurud auf die Anfänge deiner Tugenden, du findest bei den meisten als ihre erste, früheste Wurzel: die Scham.

# 23 (44).

Der Mensch ist eine Wett im Aleinen. Wer darum einem Menschen Leides zugefügt, hat eine ganze Welt beleidigt. Was auch sei, womit du deinem Nächsten irgend einen unangenehmen Augenblick bereitet, wirst du vor Gottes Strafgericht zu büßen haben; denn es ist gesagt, über alles dies wird dein Gott dich ins Gericht ziehen, selbst über das Nichtoffensbare. Das Nichtossenbare, nach Erläuterung der Weisen, wer auch nur etwas Etelerregendes vor seinem Nächsten tut und dadurch in ihm eine unangenehme Empfindung eiregt. Darum werden wahrhast gottesssürchstige Fromme, die nicht wünschen, daß irgend jemand durch sie strasbar werde, es sosort, wenn jemand irgend etwas Etelerregendes vor ihnen tut, in ihrem Herzen verzeihen, damit ihn ihretwegen keine Schuld treffe, und ebense Speichelauswurf u. s. w., den sie sinden, sorgfältig bedecken, damit nach keiner Seite hin dadurch etwas übles geschehe.

Wodurch immer ein Menich dem andern Schmerz und Sorge versursacht, macht ihn strafbar bei Gott. Wer auch nur aus Neckerei jemansem das Seinige versteckt, damit er sich ängstige und in Verlegenheit gesate, versündigt sich. Und wäre es auch nur ein Tier, dem er zu große Last aufbürdet, oder es rücksichtslos schlägt, oder durch zerren und zupfen sich zur Kurzweil zum Schreien bringt. Zu dem Verse: "an jenem Tage schlage ich jedes Roß mit Verrücktheit und den Reiter mit Blindheit", lehren die Weisen, Gott wird einst die Wißhandlung der Pferde an ihren Reitern strasen, die sie mit ihren Sporen verwundet.

# 24 (46).

Alles was du tuest, tue um Gottes Willen. Daß du nichst essest und schlasest und dich gesund und stark zu erhalten suchest materieller Zwecke willen, um Vermögen erwerben zu können; sondern nähre dich und erhalte dich, damit du in dem Dienste deines Schöpfers ausdauern, und dich mit seiner Lehre und seinen Geboten beschäftigen könnest.

Wäscheft du deine Sände oder sprichst die allen geläusigen Berachoth über Fruchtgenuß oder Mizwoth, so richte deinen Sinn darauf, den Namen deines Schöpsers zu preisen, der dir seine Wundergüte auch darin hat

angedeihen laffen, dir dieje Frucht oder diejes Brot zum Genuffe, oder diefes Gebot zur Erfüllung zu geben. Gleiche aber jenen nicht, die nur aus Gewöhnung handeln und Worte aussprechen, ohne die Gedanken des Bergens dabei zu haben. Darob hat ja Gott jeinem Bolke gegurnt und hat uns feinen Diener Jefaias mit den Worten geschickt: "weil sich dieses Bolk herangebrängt hat, mit Mund und Lippen mich geehrt, aber fein Berg blieb fern von mir und die Berehrung, die fie mir brachten, war angewöhntes Menschengebot" - es hatte Gott zum Jesaias gesprochen: Siehe, Jejaias, mas meine Kinder tun ift nur außerlich, und fie halten daran wie ein Menich, der die ungewohnten Sitten feiner Bater beibehalt, - fie kommen in mein Saus und beten por mir die bestimmten Gebete nach väterlichem Brauch, allein nicht mit gangem Herzen - sie waschen sich die Hände und sprechen יעל נשילת ידים, brechen das Brot und sprechen המוציא, effen, trinken und sprechen Berachoth wie es ihnen geläufig ift, allein indem fie Segenssprüche sprechen, denten fie gar nicht daran mich zu fegnen: - darum gurnte er und schwur bei feinem großen Ramen, die Weisheit seiner Weisen, die ihn erkennen und doch nur gewohnheitsmäßig, andachtilos Berachoth iprechen, vergeben zu laffen. Denn alfo heißt es weiter: "Darum laffe ich an diefem Bolte das ftaunenswertefte Wunder fich vollzichen, daß die Weisheit feiner Beifen zu Grunde gehe und der Verstand seiner Ginsichtigen sich verberge." Darum haben die Weisen so fehr gewarnt: übe alle übungen um ihres Urhebers willen! Denn alles mas Gott in feiner Welt bewirft hat, hat er um feiner Chre willen hervorgerufen. Mache sie nicht zum Kranze dich zu schmücken, daß du etwa Mizwoth vor Menschen übest, um bei ihnen damit Ruhm zu finden; benn damit erreichen wir nicht das Wohlgefallen unferes Schöpfers, da wir feinen Dienft nur um des Wohlgefallens der Menschen willen üben, und der Lohn, den wir vergebens erhofft, wird uns nicht werden. Vielmehr je ungesehener jemand seine Pflicht übt, um jo höher steigt fein Berdienst, und am Ende tommt er doch infolge der Umitande zu Chren. בר הכל נשמע überjest הרגוב ירושלמי: Allles was in diefer Welt geschieht, tommt gulest gur größten Bffentlichkeit. 25 (47).

"Er belehrt uns durch die Tiere der Erde und macht uns durch Bögel des Himmels weise" — Lehre deinen Sohn tren sein am Hunde, der seinem Herrn mit Treue ergeben ist, und lasse ihn vom Wiedehopf lernen, der "weil er zu Salomos Zeit dem Genius des Meeres in Beswahrung der Treue des Schwurs nicht Treue gehalten, sich erhängt habe". Wenn man das von einem Tiere erzählt, das für seine Treue

feinen Lohn und für seinen Treubruch feine Strafe zu erwarten hat, um wie viel mehr sollten wir fein Unrecht tun, teine Umvahrheiten reden und in unserem Munde teine Bunge der Tänschung bergen, vielmehr Mund und Berg eins fein, und das Gepräge des Gottessiegels tragen laffen, das nichts anderes als Wahrheit ift. So lehrten auch die Beisen: dein Ja fei mahr, dein Rein sei mahr, deine Winte und Mienen seien mahr, ob dein Saupt eine Bejahung neigt, ob es eine Verneinung schüttelt, alle Bewegungen beiner Glieder feien mahr. "Nur in Geradheit liebt man dich!" wie R. Teboth, dem man die Fülle der ganzen Welt hätte bieten können und er wäre in seiner Rede von der Wahrheit nicht gewichen. Wer es nicht treu meint in seiner Rede, ist dem Götzendiener gleich zu achten und seine Strafe unter Menschen ift, daß felbst, wenn er einmal die Wahrheit spricht, tein Mensch ihm glaubt. Wer aber Wahrheit und nur Wahrheit spricht und Umwahres nicht einmal denkt, deffen Reden erfüllen fich in der Wirklichkeit, er fpricht auf Erden und Gott gibt die Bestätigung vom himmel, von ihm heißt es: Du tust einen Ausspruch und es erfüllt sich dir.

26 (49).

"Bösewicht", sprach Moses, "warum willst du deinen Nächsten schlagen?!" Er hatte ihn noch nicht geschlagen, und schon das Handsauschen macht ihn zum Bösewicht. Wer, sprachen die Weisen, seinen Nächsten ohrseigt, ist als hätte er den Streich gegen die Schechina gesührt. Darum nimm dich wohl in acht, daß du gegen keinen Menschen, er seitlein oder groß, wenn nicht gegen deinen Sohn um ihn zu bessern, die Hand aussche Lenke einmal, wenn jemand zwei Frauen heiraten, und damit ja nur den Cherem des R. Gerschom übertreten würde, wie würde da alle Welt über eine solche Frechheit entrüstet sein, und wie saut und verdammend würde sich die Entrüstung äußern! Nun, weit, weit mehr als dieser versündigt sich, wer einen Menschen schlägt, oder auch nur die Hand gegen ihn ausschet, und wäre es auch nur gegen ein Kind!

"Der Fromme ist, um sich zu sättigen, der Nichtfrommen Bauch hat nie genug!" Wie der Weise an seiner Weisheit und Wissenschaft zu erstennen ist und sich damit von den übrigen Menschen unterscheidet, so soll sich auch seine Weisheit in all seinem Tun erkennbar machen, in seinem Essen und Trinken, im geschlechtlichen Leben und Bedürsnisbefriedigung, in seinem Gehen und Stehen, seinem Reden und Handeln; alles, was er tut, soll höchst auständig und gemessen sein. Im Essen z. B. wird er nicht alles ohne Wahl und Maß verschlucken, sondern er ist nur solche

Speise, die für seine Konstitution am entsprechendsten ist, und auch davon ist er nicht mehr als nötig, sondern ist sich nur etwa dreiviertel satt und wenn er ist und trinkt, ist seine Absicht nicht nur ein starker, gesunder Mensch zu werden, sondern sich jene Krast, Gesundheit und Heiterskeit zu erhalten, die notwendig ist, um Gott zu erkennen und zu verehren. Es ist ja unmöglich irgend wissenschaftlich nachzudenken, wenn man krank ist oder Schmerz hat. Und ebenso wünscht er sich nicht Kinder, damit diese ihm bei seiner Arbeit und seinem Geschäft helsen, sondern damit er seinen Sohn Thora lehren und vielleicht seiner Nation einen Weisen erstehen könne. Wer in dieser Weise lebt, dient Gott sein lebelang, selbst wenn er sein Geschäft betreibt, und das ist, was jener von Salomo gesprochene kurze, aber sast das ganze Geset bedingende Sat bedeutet:

28 (51).

Man darf jich keine unwahre Höflichkeit und erheuchelte Freundlichkeit angewöhnen. Sei nicht eins mit dem Munde und ein anderes mit dem Bergen, fondern wie dein Wort fei deine Gefinnung, und die Befinnung des Herzens fpreche fich mit der Lippe aus. בניבת דעת, Meinungediebstahl, ift gegen jedermann und auch gegen den Richtjuden ein Berbrechen. Wenn jemand 3. B. indem er einen Richtjuden grußt, eine Schmähung aussprechen murbe, mahrend ber Gegrußte meint, er habe ihm etwas Freundliches gefagt, der beginge eine große Gunde, denn es gabe feinen größeren Meinungsdiebstahl als diefen! Go darf man auch niemand mit Einladungen überhäufen, wenn man weiß, daß fie doch nicht angenommen werden können, Geschenke senden, von denen man weiß, daß er sie doch nicht annehme, tein Jaß anstechen, das man ohnehin geöffnet hatte, wenn der Gaft meint, es geschehe ihm zu Ehren, und so alles Ahnliche. Auch nur ein Wort nicht gemeinter Freundlichkeit, ift Geniwath Daath und unrecht. Bielmehr mahrer Lippe, geraden Sinnes und von jeder Krumme und Tude fern, reinen Bergens jei der Menfch, mahr und aufrichtig in allen feinen Beziehungen.

29 (51, 52).

Sei nicht von vielen Worten; jage nicht nach Wis und Spott und vielem Scherz. Denn Scherz und Leichtsinn gewöhnen den Menschen zur Sünde. Sei auch nicht traurig und verdrießlich, sondern komme jedem heiter und freundlich entgegen.

Habe nicht übertriebene Wünsche, strebe nicht nach vielem Reichtum; aber sei auch nicht faul und mußig, sondern genügsam und fleißig, dir einiges zu erwerben und dich mit der Thora zu beschäftigen. Das

Wenige, das dein bescheidenes Teil ist, damit sei heiter und vergnügt. Sei nicht streitsüchtig; denn Reid, Genußsucht und Ehrsucht bringen den Menschen um seine Welt.

Rurg, mandele in der Mitte eines jeden Temperaments und Charattere, und meide von allem die entgegengesetten Extreme. Dag du nicht etwa jagest, weil denn Reid und Genuffucht und Chrsucht den Menichen um seine Welt bringen, will ich mich an das andere Ertrem halten, wie 3. B. fein Fleisch effen, feinen Wein trinten, teine schöne Wohnung, feine schönen Rleider haben, sondern mich in Sack und groben Kittel tleiden, und womit jonft der Mensch sich qualen konnte. Auch das ist ber unrechte Weg und Sünde, von der man fich ebenso entfernen muß. Satte doch selbst der Rafir ein Suhnopfer dafür zu bringen, daß er sich durch Entjagen an fich felbst versundigt; und tehren daber die Beifen, wenn der Rafir, der fich nur den Wein verfagt, darum Gunder heißt und jühnebedürftig ist, wer sich allen Genuß versagt um wie viel mehr! Darum lehrten die Weisen, daß wir uns nur diejenigen Dinge versagen dürsen, die uns die Thora verboten, und tadeln es, sich durch Eid oder Gelübde erlaubte Dinge zu versagen. Haft du nicht genug an dem, sagen sie, was dir die Thora verbietet, daß du dir auch noch anderes verbietest?! Daraus folgt auch, daß diejenigen, welche immer fasten, nicht auf gutem Wege find. Wer sich durch freiwilliges Taften schwächt, lehren die Weisen, heißt ein Gunder. Wer aber sich durch Triebe und Leidenschaft bewältigt fühlt, der darf durch Fasten sie überwinden. Lehrer aber 3. B. und im Dienste anderer Arbeitende durfen fich nicht durch freiwilliges Kasten ihre Kräfte schwächen, weil sie dadurch ihre Leistungen schwächen. Bare Gott das Fasten an fich wohlgefällig, jo hatte er es uns geboten; atlein er hat nur von uns gefordert, uns in Demut vor 36m zu halten und ihn zu ehrfürchten.

# 30 (54).

Es gibt einen Mord, den das sinnliche Ange nicht sieht, dessen Strase aber außerordentlich groß ist. Es ist eine Sünde, die gar leicht geübt und doch gar schwer dort oben wiegt. Dieser Mord und diese Sünde heißt: Beschämung. Haft du jemand in Gegenwart anderer beschämt und gefräuft, wisse, daß ein schweres Unrecht auf dir lastet, das du sühnen mußt, denn du hast das Blut deines Rächsten vergossen. Darum eile hin und suche deinen Nächsten zu beruhigen bis er sich beruhigt und dir verzeihe, und nimm dich fünftig doppelt in acht, jemand zu beschämen und das Angesicht eines Menschen zum Erbleichen zu bringen.

#### 31 (56).

"Unglückliche Urme nimm in dein Sans!" Gaftfreiheit üben ift größer als in Gottanschauung stehen. Abraham bat die sich ihm offenbarende Gottheit zu warten, bis er die Banderer gaftlich in fein haus geführt. Jeder hat nur nach seinen Kräften diese Bewirtung zu üben. Aber auch Brot und Baffer, das er dem Gaft reicht, gebe er ihm mit Freuden; denn "beffer eine Schüffel Kraut und ein freundliches Geficht dabei, als ein gemästeter Braten und verdrießliche Miene dazu." Und während dein Gaft speift, sprich mit ihm und rede ihm freundlich zu, beinen Bein - oder dein Baffer zu trinken, jage ihm, Gott miffe es, du hattest ihm gerne Befferes gegeben, wenn du es nur vermöchtest. Davon heißt es: "Reiche auch dem Sungrigen dein Serz!" Und am Morgen, wenn dein Gast dich verläßt, so gib ihm etwas mit auf die Reise. Batte Jonathan David mit Brot beim Abschied versehen, es hatten sich nicht die Ereignisse jo verkettet, daß die Priesterstadt Rob ausgeschlachtet und Saul und Jonathan in Strafe geraten waren. Davon läßt fich wahrlich fagen: "Mancher Mann versündigt sich schwer um ein Stückthen Brot."

#### 32 (56).

"Segne meine Seele den Herrn und alle meine Eingeweide seinen heiligen Namen!" Auch die Eingeweide des Menschen sollen Gott segnen. Darum entleere man sie ehe man in Gebet vor Gott hintritt, und beim Beten sei der ganze Körper in Bewegung, denn es heißt, alle meine Glieder sprechen: Gott, wer ist wie du! "Hüte deinen Fuß," heißt es, "wenn du ins Gotteshaus gehest," daß deine Füße nicht beschmußt sind. Es heißt auch "Schiefe dich an, Israel, deinem Gott entgegen!" Wenn jemand vor einen sterblichen König kommt, wird er nicht, so wie er von der Straße kommt, vor ihn hintreten, sondern sich also kleiden, daß auch seine Kleidung Ehrerbietung und Ehrspurcht ausdrückt. Wir, die wir vor den Herrn der ganzen Erde, sein Name sei gesegnet, hintreten, um wie viel mehr müßten wir bedacht sein, in dieser Ehrerbietung und Ehrspurcht entsprechender Kleidung zu erscheinen.

# 33 (59).

Teider gibt es heutzntage so viele in Israel die auf Nichusch hatten und Zeiten mählen. Da sagen sie an Mozee Sabbath darf man keine Eier essen. Wenn ein Kranker oder eine Wöchnerin im Hause ist, die noch in den ersten neun Tagen ist, darf man kein Feuer zweimal in die Hand nehmen, und was der Dinge alle mehr sind, die man nicht alle aus

iprechen tann, und übertreten damit das Berbot unferes Berrn. Gin anderes viel verbreitetes Richnich ift, daß fie, wenn fie ein aufrecht brennendes Rohlenfeuer jeben, jagen, wir bekommen einen Gaft; wenn man es mit Baffer löscht; da fällt der Gaft ins Baffer u. j. w. Webe ihnen, die sich solche Dinge erlauben! Wie viele Berbote übertreten sie nicht: und nicht nur dieß, jondern ובחקותיהם לא תלכו ,לא יפצא כך פנחש ,לא תנחשי iie îtrafen auch das Gotteswort Lügen, das bezeugt: בי לא נחש ביעקב! Diejenigen die, wenn jie Ropfichmergen haben, geloben, nichts mehr von einem Ropf zu effen, oder wenn ihnen ihre Gingeweide ichmerzen, keine Eingeweide mehr eisen zu wollen geloben, all dergleichen ist mann, vielmehr vertraue auf Gott, der wird dich heilen. Diejenigen ferner, Die eine Mizwa zu tun haben, z. B. ihr Kind zuerst dem Unterricht zu übergeben, oder sonst eine Migma zu unternehmen und sprechen: wir wollen bis zum Neumond marten, obgleich dies kein Richusch ist, so ist es doch nicht der gute, rechte Weg. Wer weiß ob er den Neumond erlebt, jo fann er sterben und hat die Mizma nicht erfüllt. Rurz baran halte dich: Sobald dir die Erfüllung einer Migma zu Sänden kommt, erfülle sie josort und verichiebe sie nicht. Dente an das Wort der Beisen: "Lag teine Migma gesäuert werden!" d. h. verschiebe feine. 34 (61).

"מום מלא כף נחת ממלא חפנים עמל ורעות רוח", -- Beffer cine Sandvoll braven herabgekommenen Urmen geben, als Sändevoll nichtswürdigen Urmen, die es auf schlechten Wegen verbringen. Darum bete jeder gu Bott, daß er ihm brave Silfsbedürftige bescheide, denen er mit feiner Wohltat mahrhaft wohltue. Oder: beiser eine Handvoll Almojen mit gutwilliger Freundlichkeit als Sandevoll mit Unmut und Berdruß. Oder: Es ist besser - wenn man nicht mehr kann - mit seinem Benigen Ginem gehörig zu helfen, als Fünfen zu geben mas ihnen wenig dient. Wenn aber jeder der vorhandenen Urmen auch von anderen bekommt, jo ist es gut, daß man auch jedem gebe. Auch der von Ulmojen erhaltene Urme hat Almojen zu geben und jeder, reich oder arm, joll wenigstens wochentlich ein Bestimmtes nach seinen Rräften geben um fich damit als Diener Gottes zu bekennen, und konnte es auch nicht mehr als ein Seller, oder ein halber Seller fein. Bas einer gibt, ift eine Guhne fur feine Geele und jeder Beller abbiert fich zu einer großen Summe. Wer aber nicht viel an Geld geben fann. jude um jo mehr mit jeinen perfonlichen Kräften Gutes zu tun. Rein Borfteber darf aber einen Urmen zu Urmenkaffenbeiträgen anhalten. Wer dieses tut, begeht einen Raub, raubt diesem und gibt es jenem.

# 35 (62, 63).

"Dem Manne Beil, der Gott fürchtet, an seinen Geboten die äußerste Freude findet!" Seil, so erläutern die Weisen, demjenigen Seil, der sich beffert solange er noch Mann, in seiner männlichen Jugendtraft und in ber Stärke seiner Leidenschaften und Begierden ist und ihrer Meister wird! Der an seinen Geboten, und nicht an der Belohnung seiner Ge= bote seine Freude findet, wie gelehrt wird: Seid nicht wie im Lohn dienende Diener! Bielmehr habe der Mensch in seinem Sinn seinen Lohn schon längst empfangen. Dente er nur, wer gabe, daß er mit allem Buten, das er übt, auch nur erft das Unrecht fühnen könnte, das er fich zu Schulden tommen läßt. Überreicher Lohn wäre es schon, wenn damit seine Kehler und Berirrungen aufgewogen wurden und er damit vor Gottes Gericht bestehen könnte! Und wäre er der seltene Gerechte, der sein lebelang nicht gefündigt, so täme ihm gleichwohl tein Lohn für feine Guttaten zu; denn lebte er auch taufend Jahre zweimal, es reichte nicht hin, damit auch nur die geringste unter ben geringften Wohltaten zu vergelten, die er von Gott täglich und stündlich empfängt. Daran bente der Menfch, und diene seinem Schöpfer, auch nicht um ins Baradies zu kommen, sondern diene ihm aus Liebe und aus Behorfam, denn er ift fein Schöpfer und Freund.

# 36 (64).

"Nimm feine nichtige Runde auf!" das ist die Warnung, feine Bosrede anzuhören und anzunehmen! Rlagt bir jemand, den ein anderer in beiner Begenwart gurechtgewiesen, und ber nun aus bem schmerglichen Gefühl ber Kräntung fich gegen dich über deffen Charatter und Wandel äußert und dir von ihm bose Dinge erzählt - du weißt, wenn er es auch geäußert, so wird er gleichwohl nicht zu anderen geben und and bei ihnen den anderen verkleinern - fo höre ihn wohl an, damit er sein Berg erleichtere; allein tue was du kannft, um ihm eine beffere Meinung von bem anderen beizubringen, fage ihm: fiehe der andere ift dein Freund, meint es gut mit dir, warum äußerst du dich jo über ihn ze. Gelingt es dir, gut, wo nicht, obgleich du ihn hattest anhören muffen, jo glaube ihm doch nicht, und teile es auch nicht etwa anderen mit, damit auch fie ihn zu begütigen suchen. Wie leicht werden diese anderen jeine Bosrede annehmen, werden vielleicht dem Dritten fagen, wie dieser fich über ihn geäußert; da würdest du den Zwist erst recht anschüren. Kommt er aber als Bösredner zu dir, wird ihn auch bei anderen verläftern, fo darift du ihn nicht anhören, haft ihn mit Entrüftung von dir zu weisen und dich

auch bei anderen zu bemühen, daß fie ihm mit feiner Läfterrede feinen Glauben ichenten.

37 (64).

Sprichst du von jemandem, so sprich nur Gutes von ihm und erzähle nie etwas Nachteiliges von deinem Rächsten. Rühme auch keinen in Gegenwart seiner Feinde. Sie können das Lob nicht vertragen und werden deinem tobenden Wort sosort sosort mit der tadelnden Gegenrede begegnen: Wie kannst du den rühmen weil er dies und jenes getan, hat er doch jenes und dies geübt! Rühme keinen Reichen in Gegenwart eines Reichen, keinen Gesehrten in Gegenwart eines Gekehrten! Aber einen Frommen darist du in Gegenwart eines Frommen rühmen; denn er sreut sich, daß dieser ihn an Frömmigkeit übertresse und wird sich vielmehr bemühen, ihm ähnlich zu werden, im Sinne Moschehs, der gesprochen: Wer gäbe, das ganze Volk wären Propheten!

38 (67).

"Auch daß der Gerechte strafe, ift nicht gut." Wer über die Bejamtheit Strafe herbeiführt, halt den Mejfias auf, und obgleich es ben Thalmide Chachamim eingeräumt ift, Bann wegen ihrer Ehrenfrankung zu verhängen, jo ift es doch teineswegs rühmlich, von diefer Befugnis Gebrauch zu machen! Rühmlich ift es vielmehr das Benehmen des Bobels zu ignorieren, wie Salomos Beisheit tehrt: Richte dein Berg nicht auf alles, was fie reden. So hörten die frommen Alten Schmähungen und erwiderten nichts, sondern verziehen dem Schmäher. Die größten Weisen rühmten fich, nie um einer Krantung halber einen Bann verhängt zu haben. Das ift die Weise der Thalmide Chachamim, deren Würde es ist, zu schweigen, wenn man sie privatim beleidigt und schmäht. Wenn man aber öffentlich feinen Charafter herabsett, jo darf das der Thalmid Chacham nicht verzeihen; denn es handelt fich da nicht nur um seinen perfontiden Charatter, sondern um die Burde der Thora, die in ihm geschmäht ist; vielmehr hat er dessen zu gedenken, bis man es zurücknimmt.

39 (70, 74, 75).

Argere dich nicht, Arger bringt Irrinn. Als Moses über die Heccessente zornig mard, vergaß er, sie das Geset über die Behandlung der Speisegeräte zu lehren. "Wirf den Jorn aus dem Herzen, so wirst den Leid aus dem Leibe!" Es ist dies die allernüglichste Sinnesweise. Spricht jemand Ungebührliches über dich oder wider dich, stecke die Finger ins Ohr. Dazu sind ja, wie ein Wort der Weisen lantet, die Finger wie Pflöcke zugespist, damit man den Finger ins Ohr stecke wenn man

Ungebührliches hört. Der schließe das Dhr mit dem Ohrläppehen und höre gar nichts. Auch wenn sich Menschen zanken, mische dich nicht leicht in den Streit. Selbst wenn man auf deine teuersten Berwandten in beiner Gegenwart schmähte, beherrsche dich und antworte nichts Ungebührliches, fondern begnüge dich, mit einem Worte des Schmähers Bahne ftumpf gu machen, sage ihm, er lüge, und damit genug. — Prahlte einer noch so sehr auf unerträgliche Weise, und es wäre dir noch so leicht ihn von feinem hochmütigen Gerede herab und zum Schweigen zu bringen; laffe ihn reden; was gewinnst du dabei? Argere auch keinen Menschen, auch den Richtjuden nicht; du vergist es, er aber nicht. — Sei auch nimmer überlaut und hart in deinen Antworten. Bas du zu fagen haft, fage immer bescheiden und anständig. Der Weisen Worte vernimmt man in Rube. Sprich auch nichts überflüffiges, felbst nicht unter Mannern, noch weniger unter Frauenzimmern. Treten Spötter unerwartet in beine Gejellschaft und führen leichtfertige Reden, weise sie nicht gurecht, sie haßten dich nur; sondern gehe von ihnen, daß du nichts von Leichtfertige Reden find die Satelliten der Ungucht. ihnen lernst.

40 (76, 77).

Rufe teine Strafe über deinen Nächsten herab und teinen Gluch, sondern bete über ihn, daß Gott sein Berg friedlich stimme und zum Befferen wende. Rufe über feinen Gottes Strafgericht mach: Gott rade uns an ihm, strafe den Bosen nach seiner Bosheit ze. Ruft einer Gottes Strafgericht gegen den Rächsten an, da tritt die Gerechtigkeit vor Gott hin und spricht: Für den willst du Gericht üben? Er selber verdient ja darüber und darüber Strafe. Fluche teinem! Bar oft tehren die Flüche auf den Fluchenden und seine Kinder zurück. Alle die Flüche, die David über Joab ausgesprochen, erfüllten sich an seinen eigenen Rachtommen. Saffe auch keinen Rächsten aus Liebe zu einem Rächsten, der ihn haft. Saffen darf man nur, wen Gott haft; oft auch werden die beiden sich ver föhnen, du aber in Teindschaft bleiben, weil deine Teindschaft grundlos war. Sei dir aber tein Menich zu gering; tein Menich, der nicht seine Beit der Bedeutung hätte. — Beurteile auch niemanden nach der schlim men Seite. Der Mensch sieht nach dem Scheine, Gott nur ins Berg. Kennst du seinen Sinn und feine Gedanken? Beurteile jeden nach der beften Seite und hute bein Huge, überall nur auf das Schlechte zu feben. - Tue Gutes nach beinen Kräften, fei es viel, fei es wenig, wenn nur deine Absicht auf Gott gerichtet ist. — Mache dich zum Diener deines Herrn und bente: Jeder Mensch nimmt seine Diener in Schutz, geschweige, daß dich der Welten Berr schützen und schirmen werde.

#### 41 (78).

Erlaube dir nicht die kleinste Sünde; die kleinere bringt dich zur größeren. Erst übertritt er das Berbot: Du sollst nicht hassen, zulett kommt er zum Morde; wie es heißt: Wenn jemand seinen Nächsten haßt und ihm auflauert und über ihn aussteht und ihn erschlägt.

# 42 (79, 80).

Gehe mit keinem Menschen um, von dem du nichts Gutes sernen könntest; denn wehe ihm und wehe seiner Zeele! Dhnedies bewirkst du auch, daß man dich in bösem Verdacht halte und denke: Nicht umsonst hat er sich zu jenem gesellt, und alle seine schlechten Handlungsweisen wird man auch auf dich übertragen. — Willst du dich über jemanden erstundigen, dem du dich anschließen möchtest, so frage nach seinem Umsgange; des Menschen Tat gleicht meist dem Tun seines Freundes. Dasrum geselle dich immer zum Guten und nimmer zum Bösen, damit du nicht schlecht werdest wie er.

# 43 (81, 83).

Fürchtest du dich vor Reue, so sage nein vor ja, denn nein nach ja ist häßlich. — Laß deinen Sinn nicht rasch zum Zürnen kommen. Ein Frommer gebot seinem Sohn beim Sterben: Wie du mich im Leben geehrt, so ehre mich im Tode. Versprich mir, deinen Zorn eine Nacht zu verstagen, dich zu beherrschen, und während des Zürnens nie zu sprechen.

# 44 (85, 86).

Entdecke deinem Freunde nichts, was du vor deinem Feinde versichwiegen halten möchtest, wenn du ihn nicht viele Male als bewährten Freund erprobt hast; er könnte selber dein Feind werden. Eines ansderen Geheimnis aber entdecke ohne seine Erlaubnis keinem Menschen. Überhaupt: Der Weisheit Regel heißt: Schweigen. Ein Wort sür einen Gulden, Schweigen für zwei. Sprechen gereut, Nichtsprechen nimsmer. Ehe ich gesprochen, bin ich Herr meines Wortes; habe ich gesprochen, ist es mein Herr.

# 45 (87).

"Er gibt dir Erbarmen und erbarmt sich dein!" Wer sich der Mensichen erbarmt, des erbarmt man sich im Himmel. Fühlt ein Mensch fein Erbarmen, was ist zwischen ihm und dem Tiere, das auch kein Mitsleid und Mitgesühlt kennt mit dem Leid seines Tiergefährten!

# 46 (88, 89).

Wer Haß jäct, erntet Rene. Reue ist das Ende vom Zank. Das rum warte ein wenig und erspare dir die Reue. Willst du dich rächen

an deinem Feind, mache dich beffer als er. Wer sich mit Gott ins Reine bringt, den bringt Gott mit den Menschen ins Reine.

Weltentsagung: Herzensmuße und Körperruh'; Beltvergötterung: Herzensstörung und Körpermüh'. — Erschrick wenn Menschen dir Lob spenden, das du nicht verdienst. —

Sei nicht begierig nach Reden und Neuigkeiten; sie führen des Mensichen Herz von der Lehre ab.

## 47 (94).

"Und tötete er mich, ich harrte sein!" Möchten wir uns doch ein Beispiel an den Rittern nehmen, die auf Herrngebot in den Kampf ziehen, ihre Tapferkeit zu zeigen, vor keinem Schwerte zurückweichen, sich lieber verwunden und töten lassen, und alles dies nur um der Schande willen; es gereichte ihnen zur Schande wenn sie slöhen; und wenn sie in dem Kriege sterben, empfangen sie doch keinen Lohn von ihrem Herrn. Um wie viel mehr sollten wir tapfer alte Leiden und Schmerzen, selbst bis zur Hinopferung unseres Lebens im Ausgebot unseres Königs, des Herrn des Weltalls, dulden, sein Name sei gesegnet!

### 48 (98).

Liebe "Bielleicht" und hasse "Was-liegt-daran"! Liebe Bielleicht! Tue ich dies, sage ich dies, sehe ich dies, höre ich dies: Bielleicht kann ich dadurch zu einem Unrecht kommen! Hasse Was-liegt-daran! Was liegt daran unnütze Gespräche zu führen, was liegt daran leichtsfertige Reden zu hören, bleib doch in meiner Gewalt und werde nicht sündigen!

# 49 (99).

קונוים. Schmücke dich nicht um dem Weibe deines Rächsten zu gesalten. Rühme das schöne Weib deines Rächsten nicht einem anderen, du tönnstest eine Leidenschaft bei ihm erwecken, deren Schuld auf dich siele. Weibe dich an den Reizen keines Frauenzimmers, damit du empfänglich und würdig bleibest, Gottes Herrlichkeit zu schanen.

Gebrauche kein hebräisches Buch als Unterlage ein Blatt darauf zu liniieren; denn das Buch hat eine Heiligkeit, die das Blatt nicht hat. Schreibe auch keine profane Notiz in ein hebräisches Buch, geschweige denn, daß du es zu einem anderen unwürdigen Gebrauch benutzest. — Tue nichts Unwürdiges auf dem Tisch, an dem du speisest: Altar gleich ist der Tisch des menschlichen Mahles. Vom Altare sprach Gott zum Propheten: Dies ist der Tisch vor dem Herrn. Tarum bedeckt man auch

Messer mahrend des Tischgebetes im Anklange an das Wort: Dein Eisen hast du an den Altar geschwungen und damit ihn entweiht.

"Gottes Umgebung fühlt am meisten die Erschütterung!" Mit seinen Frommen nimmt Gott es haarscharf. Weil Sara durch Jaak sich zu einer Leugnung veranlassen ließ, ward Isaak auch die Beranlassung ihres Todes. Sie starb vor Schreck über die voreilige Nachricht seiner Opserung.

51 (103, 104).

Der Schöne, der keuschen Sinnes bleibt, hat ein größeres Berstenst als der Häßliche; der Arme, der einen reichen Fund wiedergibt, ein größeres als der Reiche; der Reiche, der ihn zurückhält, ist strafsbarer als der Arme: überall gleicht das Berdienst der Anstrengung und der Güte der Gesinnung.

52 (105).

Jede Mizwa die keine Annehmer und Erfüller hat, deren nimm dich an. Sie gleicht einer Mizwa-Leiche. Eine Mizwa, die keine Freunde hat, deren Freund sei du und erfülle sie. Siehe die Mizwa liegt am Boden und klagt: Wie gering bin ich, daß keiner an mich denkt!

53 (117).

Hort ein Jude, daß man ihn für einen Nichtjuden hält, so ist es ihm Pflicht zu sagen: Ich bin ein Jude. Moses wünschte, daß wenigsstens seine Gebeine, wie Josephs, ins heilige Land kommen möchten. Gott aber entgegnete: Wer sich zum Lande bekennt, wird im Lande begraben! Josephsenter Ich ward aus dem Lande der Hebräer geraubt, darum kommen seine Gebeine im Lande zur Ruhe. Du aber schwiegst als man von dir sagte: Ein Egypter hat uns von den Hirten befreit, sagtest nicht: Ein Hebräce bin ich; darum kommen deine Gebeine nicht in das Land.

54 (124).

Stelle dich nicht zu Lehrern während des Unterrichts, du könntest sie mit deinen Reden stören. Choni Hammagal und sein Enkel Chilkija erwiderten keinen Gruß während sie im Dienste anderer arbeiteten. Geschweige denn im heiligen Dienst. Wehe dem, der im Dienste Gottes untren arbeitet!

55 (132, 133, 134).

Fragt dich jemand um Rat, weißt du Bescheid, so führe ihn auf den rechten Weg, wie er nach deiner besten Einsicht Gott am wohlgesälligsten ist, aber nicht nach seiner Richtung, wenn die Gott mißfällig ist. Schwiegest du während du ihm den besseren Weg zeigen könntest, wie leicht könnte er einen anderen fragen, der ihm einen unrechten Rat erteilte, wie Absalom, da er sich von Achitafels Rat zu seinem Verderben leiten ließ. Frage keinen um Rat, den du irgendwie fähig hieltest, dir mit Nebenabsichten raten zu können. Du könntest seinem Rate solgen, es mißlnigt und du hättest ihn in Verdacht, dir mit Absicht schlecht geraten zu haben, und im Grunde ist er frei von solcher Schuld; du aber besingest die Sünde, einen Unschuldigen in Verdacht zu haben. Gib jedem, sprach einst ein kluger Mann, den besten Rat wenn er dich um Rat fragt. Selbst deinen Feinden, auß zwei Gründen. Einmal auß Pslicht, sonst würdest du dich versündigen. Wolltest du dich aber an ihm rächen, so gib ihm um so mehr den besten Rat. Er wird sicherlich das Gegensteil tun.

# 56 (135).

Bete jeder zu Gott, daß er ihm ein wackeres, verständiges Weib bescheide, denn gewöhnlich läßt sich der Mann vom Beibe leiten. Achab ward nur durch Jabet schlecht. Es hatte ein Frommer ein braves, frommes Beib. Er schied sich von ihr und nahm ein schlechtes. Sein Beib aber heiratete einen durchaus schlechten Mann. Der Fromme verslor seinen Charakter und ward durch sein schlechtes Beib zum Schlechten umwandelt, der Schlechte ward durch sein wackeres Beib gebessert und brav.

Selbst gottesfürchtige Frauen pflegen in Ausgaben für Mizwaswecke genauer zu sein als der Mann. Selbst einer Sara, wie die Weisen bemerkten, hielt Abraham nicht für überstüffig n.d., ausdrücklich "feines Mehl!" zu bemerken, als sie das Mahl für die fremden Wansberer bereiten sollte. Sonst aber: "Ist dein Weib klein, bücke dich und berate mit ihr!"

# 57 (145).

"Jorn ruht im Schoß der Toren!" Jorn ist ein sehr böses Ding. Bis zum äußersten entgegengesetzen Ende hat man sich davon sern zu halten und seden Augenblick sich zu erinnern und sich zu gewöhnen, nicht zu zürnen, selbst wo man Ursache zu zürnen hätte. Selbst wenn man in der Familie oder als Vorstand in der Gemeinde über eine Ungebühr Jorn zu zeigen verpflichtet ist, zeige man den Jorn, bleibe aber innerlich besonnen und ruhig; denn Jorn führt zum Irrum. Im Jorn, sautet das Wort der Weisen, verliert der Weiseste seine Weisheit. Jornsüchtige haben kein Leben und sterben frühzeitig. Heißt es doch: Den Toren bringt der Jorn um. Wie schön ist daher so sich zu gewöhnen, daß man sich gar nicht mehr zum Jorn reizen sasse, selbst wenn es einer mit Absiecht darauf anlegt. Der Argerliche prositiert dabei nichts als seinen

58 (146).

Haft du dich selbst in Berdacht gebracht, verzeihe denen, die dich in Berdacht haben; bist du doch selbst schuld daran.

59 (149, 154).

"Am sechsten Tag sollen sie bereiten —" Sehr sorgfältig sei jeder nach Rräften auf Vorbereitung für den Sabbath bedacht. Käme eine Königin bei ihm zu Gast oder seine Brant mit ihrem Gesolge, wie würde er sich freuen, wie sich durch solchen Besuch gechrt sühlen, und wie würde er beides durch das emsigste Bemühen an den Tag tegen, Haus und Tisch sür Empfang und Bewirtung solcher Gäste würdig herzurichten. Hätte er tausend Diener, er wünschte alles selbst zu tun und sähe nach allem selbst. Wo gäbe es nun eine größere Königin und eine herrlichere Brant als Sabbath, die "Wonnige!" — Pflicht ist es auch seden Freitag die 39 verbotenen Werktätigkeiten zu repetieren, damit man nicht aus Bersessenheit zur Sabbathverletzung tomme, ebenso wie man die Festtagssgebote vor Eintritt der Feste sehrt und fernt.

60 (151).

"Du bist nah in ihrem Munde und sern von ihrem Innern;" von wem gälte dieses mehr als von jenen, die etwas Sündhastes, Unsittstiches oder etwas Böses von ihrem Nächsten mit vollem Bewustsein sprechen und "Gott verzeih" mir's" hinzusügen. Wie sollte ihnen Gott verzeihen; sie wissen, daß sie Unrecht tun und tun es doch! Sie fürchten weder Gott noch die Sünde, noch die Strase. Sie könnten sich ja besherrschen, könnten ja das Wort ungesprochen lassen, von dem sie wissen, daß es unrecht sei. Wie können sie glauben, es würde ihnen verziehen werden, wenn sie nur ihr "Gott verzeih" mir's" beisügen!

### 61 (152).

"Des Menschen Wille ist seine Ehre", selbst hinsichtlich der Eltern. Sonst könnte selbst der bravste Sohn sich nicht vor Sünde hüten. Er dürfte sich ja nicht einmal ein Glas von Vater und Mutter reichen lassen! Gottesssürchtige Eltern sollten daher von vornherein im Stillen, ohne daß es die Kinder wissen, auf ihre Ehre Verzicht leisten, damit sie sich nicht versündigen, wie Rab Huna einmal seinem Sohne ein seidenes Gewand zerriß, um ihn auf die Probe zu stellen, ob er sich nicht ereisern würde, und ihm im voraus im Herzen verzieh, wenn er etwa die Probe nicht bestehen würde.

## 62 (153).

Mancher möchte gerne recht fromm und gottgefällig fein, allein er hat die frommen, gottgefälligen Wege nicht hinlänglich gelernt; würde er fie kennen, er murde jie erfüllen. Es gehört nämlich tluge Ginficht gur Frömmigkeit. "Immer fei," lautet der Beijen Spruch, "der Mensch flug in der Gottesfurcht!" Lehrt uns doch das göttliche Gejet felbst, daß man felbst dafür strafbar ist, mas man durch eigenes Rachdenten hatte erkennen können, wenn es auch nicht ausdrücklich geboten worden. Co gurnte Mofes ben Beeresführern bei ihrer Rudtehr aus der Schlacht gegen Midjan, obgleich ihnen die Erhaltung der Midjaniterinnen nicht ausdrücklich verboten worden, weil fie dies aus eigenem Rachdenten hätten folgern können. So konnte fich auch Biteam nicht mit Unwissenheit entschuldigen, als er sein Tier geschlagen hatte. "Ich habe gefündigt, daß ich nicht wußte, daß du mir entgegenstehft," sprach er zum Engel. Seine Unwissenheit selbst mar somit seine Gunde. Darum ftrebe jeder Fromme nach kluger Ginsicht in der Frömmigkeit, damit man ihn nicht eben wegen seines Nichtwissens strafe, wenn er durch einsichtige überlegung das Rechte hätte erkennen können. Vor dem in dein Inneres blidenden "Berricher kannst du nicht sagen, es sei ein Irrtum gewesen." Darum habe ich eben beabsichtigt, dieje Schrift für Gottesfürchtige gu verfaffen, damit fie nicht etwa eine Beimsuchung treffe und fie glauben, es sei behüte ohne Grund, und Gott ift doch gerecht und feind jeder Arumme. Aufmerksam wollte ich daber auf die mannigsachen Seiten eines gemissenhaften Wandels machen, und mehr noch als ich es anzubeuten vermochte, moge der Lejer aufmerksam werden, und wo ich geirrt, möge ein Beijerer es einsehen, das Jrrige verbeffern und Gott in Bahrheit sein lebelang ehrfürchten.

63 (155).

"Der Beisheit Anfang ist Gottesfurcht." Go oft du im Begriff bist

etwas zu tun, denke, wenn ein anderer es tun wollte und dich um Rat früge, wie du für andere geurteilt hättest, so urteile für dich, das ist der Sinn des: מתפארת לו מן הארם.

Wird dein Sohn unterrichtsfähig, erwird dir für ihn nur einen weisen, gottesfürchtigen Lehrer. Gottesfurcht ist ja Ansang und Bedingung alles Wissens, und nur durch einen gottesfürchtigen Lehrer bringst du ihn zur Gottesfurcht. Ohnehin gebührt Ihm von allem Ansang das Erste aller Erstlinge und die Hebe von allem (so auch ihm der Ansang und die Hebe von allem Wissen).

64 (155).

So jei Ihm auch der Unfang jeden Tages und jeder Nacht geweiht, Ihn für die Genüsse des Tages und der Racht zu jegnen, wie es heißt: "Sehe ich deine himmel, das Wert deiner Finger, Mond und Sterne, die du in die Bahn gerichtet", und wie es eben in den Gebeten מעריב und יוצר אור ווער אור jeinen Ausdruck gefunden. Stehft du vom Schlafe auf, erwachst du, sei sie, die Gottesfurcht und Weisheit, dein erster Gedanke. Wie du die Augen öffnest denke an deine Aufgabe und beinen Bedarf, allein bevor du an dich dentst, dente an Gottesfurcht, denn auch hier gilt: Gottesfurcht ist der Unfang des Wijsens. Träte jemand aus dem Rerter, murde er sich nicht Gott zu danken verpflichtet fühlen? Wo gabe es aber eine bindendere Gessel als den Schlaf? Darum ziemt jich's mohl, Gott für das zu danken, was dir bis dahin verjagt mar und du mit dem Erwachen wieder erlangit: die Gewalt über deinen Körper, den freien Gebrauch jedes Gliedes, die Sande, die aus der Unfreiheit wieder zum freien, reinen, menschlichen Schaffen erstehen und darum außer der Gesundheitsrücksicht - zu dieser erneuten höheren Bestimmung durch Waschen geweiht werden. Es gab einen Frommen, der Gott für jedes Glied besonders jegnete nach dem Spruche: "Mein Berg und mein Leib jauchzen zum lebendigen Gott, oder: alle meine Blieder iprechen, Gott wer ift dir gleich!" Er betete, daß alle feine Blieder ihrem Schöpfer zu seiner Ehre dienen mögen und er sich mit keinem Ihm versündige. Denn Gott träftigt den Sinn der Guten, daß fie ihm nicht fündigen und fein Unrecht durch sie veranlaßt werde.

65 (155).

Fähig zum Guten und fähig zum Schlechten ist jeder. Dem Guten aber ist auch die Fähigkeit zum Schlechten eine Wohltat. Er sieht, welche unendliche Mühe sich der Schlechte gibt, seine Leidenschaft zu befriedigen, wie viel Plane er ersinnt, seine Gelüste zu erreichen und oft ist es nur der Genuß eines turzen Augenblicks, an den er sein Leben sest. Räuber,

Diebe, Bubler fturgen fich in die größte Gefahr um der zweifelhaften Befriedigung einer Begierde willen - und er, der Bute, um seines Gottes willen, der die Erfüllung des Guten mit einer in alle Ewigkeit reichenden Seligfeit verknüpft, gegen welche alle anderen Benuffesselig= keiten völlig verschwinden, wie sollte er nicht alles daran segen und alle möglichen Plane ersinnen, also das Bute zu üben, wie jene das Schlechte erjagen! Bare die Reigung zum Guten also mächtig und ftart in ihm wie eine Leidenschaft zum Schlechten, er murde mit aller hinopferung alles daran feten, den Willen feines Baters im himmel zu erfüllen. Freilich wo das Gute mit feiner Reigung übereinstimmt, es ihm auch leicht zu vollbringen ift, ohne Schwierigkeit hinfichtlich der Mittel und ohne Widerspruch und Sohn von den Menschen, da bedarf es nicht großer Plane und Entschlüffe zur Ausführung. Allein wo die Ausübung des Guten schwer, wo in den Dingen und Menschen Schwierigkeiten liegen, da bedarf es eines überdachten, entschiedenen und beharrlichen Borfages, das gute Ziel trot der Hindernisse zu erreichen. Weil aber dazu oft tiefe Weisheit gehört und eben so große überlegung und Klugheit wie sie sich bei den von Luft, Reid und Chrfucht Gestachelten finden, so fann der Bottesfürchtige viel von diesen lernen, tann es von ihnen absehen, wie fie spekulieren und streben und die größten Wagnisse bis zur Lebens= gefahr bestehen, um nur oft die Luft eines Augenblickes zu bugen, und hat dann hinzugeben und um Gottes willen, in Erftrebung des Guten eine gleiche Energie und Hinopferung zu entfalten. "Ich will geheiligt werden in Braels Mitte!" fordert Gott von uns, daß wir uns um seines Namens willen hinopfern und wir von uns fagen fonnen, "um dich ließen wir uns jeden Tag hinschlachten -"

66 (155).

Auch die Reigung zum Bösen, sagten wir, ist eine Wohltat dem Guten. Hätte das Böse gar teinen Reiz für den Guten, welches Verdienst wäre das Gute, das er übt? Wenn ihn aber wohl die Leidenschaft reizt, er aber bezwingt sie um Gottes willen, dann erst ist seine Sittlichkeit Verdienst. Und so erhöht die auch dem Bösen innewohnende Ausage zum Guten seine Schuld. Hätte er nie das Gute gefannt, ihm wäre die Kehrseite des Bösen völlig fremd gebtieben und er dürste sich eutschuldigen, er habe nie eine Vorstellung vom Guten gehabt. — Bist du in Versuchung irgend ein Gutes und Edles aus Schen vor den Menschen oder der Schwierigkeiten und Opfer wegen, die damit verbunden sind, zu lassen, oder ein Unrecht zu üben, weil die dassür sprechende Leidenschaft zu heftig pocht und zu mächtig lockt, denke, welche Opfer, Marter und Tode du für

die Standhaftigkeit in der Pflicht in Zeiten der Religionsverfolgungen erduldet haben würdest, und vergleiche damit die Opfer und Kämpfe, die deine Gegenwart von dir sordert, und du wirst sie leicht und geringe finden.

## 67 (156).

Siehst du drei Geschlechter und auswärts Talmide Chachamim und nun ihre Rachkommen Ume Haarez, glaube nicht, es hätte sich ba ber Sat der Beisen nicht bewährt, daß wo in drei Geschlechtern die Thoraweisheit ihre Pflege gefunden, fie dann für immer in der Familie heimisch bliebe; denn gewiß haben sie sich in ihren Verheiratungen nicht nach den Worten der Beisen gehalten und haben sich mit Familien verschwägert, die eben der Fortpflanzung der Thora keine Zukunft bieten, ba nach der Worten eben diefer Beifen die meisten Sohne den Brudern der Mütter gleichen. Gben das gilt auch von der Bererbung der Gottes= furcht und der Menschenfreundlichkeit. Der dreifach geschlungene Faden, heißt es, reißt sobald nicht. Und wenn du nun dennoch siehst, daß der Faden der Gottesfurcht und Menschenfreundlichkeit mit dem vierten Geschlechte reißt, so haben sie sich gewiß ungehörig mit Familien verschwägert, in welchen Gottessurcht und Menschenliebe nicht heimisch ist. Darum bete jeder für fich und feine Rinder und Entel täglich zu Gott, daß er ihnen Chen mit Gottesfurcht, Thora und Menschenfreundlichkeit bescheide; denn von diesen dreien ist es eben gesagt, daß der dreifach ge-נמילות חסרים ,תורה , יראת Worte Bie drei Worte המילות חסרים ,תורה , יראת find fich auch an Zahlenwert der Buchstaben gleich.

# 68 (158).

"Gottessurcht heißt: Böses hassen; Stolz und Hochmut, bösen Wandel und verderbtes Wort hasset Gott. Der Weisheit Ansang ist Gottessurcht, und der Heiligen Erkenntnis ist Einsicht. Gottessurcht vermehrt die Tage, des Bösen Jahre kommen zu kurz. In seiner geschlossenen Banzsheit geht wer Gott fürchtet, schwankend im Wandel wer ihn verachtet. In der Gottessurcht liegt Siegeszuversicht und noch den Kindern ist er Schutz. Gottessurcht ist des Lebens Duell, lehrt weichen von des Todes Schlingen. Besserkurcht ist Erziehung zur Weisheit, und der Ehre muß Besscheidenheit vorangehen. Mit Liebe und Treue sühnt man Sünde, aber in Gottessurcht sernt man vom Bösen lassen. Gottessurcht führt zum Leben, satt legt der sich nieder und wird von nichts Bösem heimgesucht. Der Demut solgt Gottessurcht, und dann auch Reichtum und Ehre und Leben. Laß dein Herz keine Sünder beneiden, nach Gottessurcht geize

den ganzen Tag. Sei nicht in eigenen Augen flug, Gott fürchte und weiche vom Bojen. Fürchte Gott, mein Sohn, und den König und mische dich nicht mit den Veränderlichen. "Lüge ist Liebreiz, vergänglich die Schönheit, ein Weib, das Gott fürchtet, das mag fich rühmen." Da find "n achtzehn Spruche von Gottesfurcht parallel den achtzehn Leben störenben Trefoth; fie jagen bir: auch wenn man bem Menschen das Leben nehme, frevle er gegen den nicht, der Tod und Leben gibt. Berlierst du um ihn dein Leben, jo gibt er dir neues Leben, erhältst du wider ihn dein Leben wo du es um der Seiligung feines Ramens millen hättest hin= opfern follen, jo nimmt er bein Leben und wer will dich aus Seinen Händen retten? Und weil das Leben an "n, an achtzehn vitalen Organen des Leibes hängt, darum heißt das Lebendige in, und "in Gottesfurcht= fate den "T Lebensorganen entsprechend. Wenn du Gott in allen Beziehungen fürchtest, wird Er in allen Beziehungen dein Leben erhalten, denn "Gottesfurcht ift des Lebens Quell von den Schlingen des Todes zu weichen!"

Erst als Abraham seines Sohnes Jsaak Leben Gott hinzuopfern bereit war, ward er gottesfürchtig genannt. Jest weiß ich, sprach Gott zu ihm, daß du gottesfürchtig bist und hast mir deinen einzigen Sohn nicht geweigert.

69 (158).

Achtzehn Sätze von Gottesfurcht entsprechend den achtzehn Berachoth der Thefilla, dich zu erinnern, in Chrfurcht vor Gott zu stehen wenn du beteft, wie es heift: dienet Gott in Chrfurcht! Dich ehrfürchtet man mit der Morgenröte! Dieje Chrinrcht zeige fich auch in der Art deines Betens, daß du nicht eilest, als ob du dich freust, wenn du nur erst damit zu Ende mareft, fondern bei jedem Worte dente daran mas du fprichft. Sättest du einem sterblichen Könige ein Anliegen vorzubringen, wird er dich wohl gnädig aufnehmen, wenn du jo eilfertig zu ihm sprächest? Er würde dir nicht nur nicht willfahren, er würde meinen du triebest Scherz mit ihm und wiese dich fort. Achte darum auch den Rönig der Rönige nicht geringer als einen der jo tief unter ihm stehenden irdischen Könige. Und wenn du ihn durch Gefange verherrlichen willst, so siehe darauf, daß die Melodien ansprechend und schön seien wie es Gesängen der Berherrlichung gegiemt. Sprichst bu Bittgebete, jo spreche jie bittend und flebend, dem Urmen gleich, der zu einem Mönig fleht. Burde ber nicht auch, bevor er zum Fürsten hintritt sich seinen Bortrag ordnen, daß er nichts vergeffe, nichts überspringe und alles in gehöriger Beife vortrage? So ichiefe auch du dich zum Gebete an. Und wenn dir eine

besondere Bitte auf dem Bergen liegt, die Bitte um Rahrung, um Benefung für einen Rranten, so richte deine Andacht nicht nur auf diese Bitte in der Thefilla, sondern ihr ganger Inhalt sei Gegenstand deiner Undacht und habe überhaupt nicht deinen Sinn nur auf den bittenden Inhalt, fondern vorzüglich auf die fich daran knupfenden Segen= und Suldigungsfpruche, denn eben fie find die Bluten des Gebetes nach der Borichrift: man bemühe sich alle mit Andacht zu beten, mindeftens aber die Gedächtnis=Beracha der Bater und die Suldigungs=Beracha des Dan= tes, Aboth und Hodaa. Hättest du nur Andacht bei den Bitten, so spräche man im himmel: an der Chre Gottes liegt ihm nichts, er hat nur Sinn für die Unliegen seines eigenen Bedürfnisses. Darum sammle dich gu einer freudigen, Gott verherrlichenden Stimmung zum Gebete. Sprich mit keinem unmittelbar vor Beginn bes Gebetes, sondern lies Dinge, die das Berg ergreifen und es in die rechte Stimmung gum Gebete bringen. Womöglich schalte in jede bittende Beracha, oder doch in einige, etwas deinen besonderen Verhältnissen Entsprechendes ein; suche dir auch die dein Berg am meisten ergreifenden und erhebenden Bortragsmelodien, Die dein Berg dem Inhalt deiner Worte hingeben und dich mit Liebe und Freudigkeit zu dem erfüllen, der in dein Berg ichaut.

#### 70 (158).

5, der Name Lamed diefes Buchstaben weist auf Limud, auf den Unterricht und Erziehung zur Gottessurcht hin, darum spricht auch David unter diesem Buchstaben von der Erziehung zur Gottesfurcht: לכו בנים וגו', gehet Rinder, hört auf mich, Gottesfurcht will ich euch lehren. Er wendet fich an "Stinder", denn die in der Jugend genoffene Unterweisung gleicht nicht dem Unterricht im Alter. Der Mensch, den ber Bater von Jugend an zum Guten angehalten, gleicht dem genbten und erfahrenen Wanderer durch die Bufte, der festen, sicheren Sinnes die Richtung zur Stadt zu finden weiß, gleicht dem fundigen Schiffer, der auf offenem Meere dem Safen zuzusteuern weiß, mahrend der Unfundige ratios hin und her schweift, von dem es heißt : "er weiß nicht den Weg zur Stadt zu finden." Der von Jugend auf Unterwiesene gleicht der Sonne, dem Mond und den Sternen, die die gerade angewiesene Bahn mit Sicherheit wandeln, wie es heift: "die ihn lieben, geben wie die Sonne auf in ihrer Macht." Das ift auch der Sinn jeues Sages : "Guch, die ihr meinen Ramen fürchtet, leuchtet eine Sonne der Mitde und fächett euch Heilung zu mit ihren Schwingen." Darum spricht David: "Kommet, "Kinder"! Ich will euch Gottesfurcht lehren." Das Lamed ift auch der größte Buchstabe, weil der Unterricht gur Gottesfurcht ber größte ist. Wer gäbe, spricht Gott, daß dieser Sinn ihnen bliebe, Gott alle Tage zu ehrfürchten! Und ferner heißt es: Glücklich der Mann, der Gott fürchtet, an seinen Geboten alle seine Freude findet.

## 71 (160).

Warst du in einer Versuchung und hast sie siegreich bestanden, tue dir darauf nichts zu Gute. Möglich, daß deine Väter einst in gleicher Lage waren und da sie glücklich die Probe bestanden, haben sie sich von Gott erbeten, es mögen einst ihre Kinder in ähnlicher Versuchung den Sieg über den Reiz der Sünde erringen. So sprach ja Abraham: Gott wird sich das Lamm zum Opfer ersehen, mein Sohn, und er nannte den Ort: Gott wird sehen! daß seine Kinder sich hinopfern mögen zur Gottesheiligung und Sizchaft gleich den Feuertod nicht scheuen. Danke vielmehr deinem Gott, daß er dich zum Siege über die Leidenschaft gestärkt. So heißt es von Siskija: Gott überließ ihn der Versuchung um alle Falten seines Herzens zum Bewußtsein zu bringen. In seiner Hand liegt somit alles, auch die Kräftigung zum Siege, darum bete zu ihm: "Einige mein Herz deinen Ramen zu ehrfürchten!" "Einen sessen Geist erneue in mir!"

## 72 (161).

Sast du auch bereits eine große Prüfung bestanden, so traue dir doch darin nicht bis an dein Ende. Die Leidenschaft heute gleicht nicht der Leidenschaft morgen, und gang diefelbe Bersuchung in Beziehung auf denselben Gegenstand, die du heute bestanden, wirst du vielleicht morgen nicht bestehen. In Beziehung auf Abigail widerstand David der Sünde und verging sich mit Bath Scheba. Allen feinen Berfolgern gegenüber, die ihm dock aufs Leben gingen, blieb er ftandhaft und ließ auch feine Sand legen an den Gefalbten Gottes, und zulett verfündigte er fich an Urija, der doch ihm nur zugetan war. Bürdeft du fagen, ich darf fortan mir trauen nachdem ich einer so jehweren Bersuchung widerstanden, so würdest du dich reiner als Engel halten, ja würdest dich und deine Ginficht felbst über deinen Schöpfer erheben, von dem es ja heißt "fiche, selbst seinen Heiligen traut er nicht und findet an seinen Engeln Makel." Bürdest du bedenten wie selbst die Ansichten der Menschen wechseln und vom Guten zum Bosen schwanken, so würdest du gewiß nicht mit solcher Buverficht von dir fprechen; vielmehr heißt es, glücklich der Menich, der immer fürchtet, daß er nicht fündige!

73 (170).

Es ist fromme Sitte für die Abgeschiedenen Atmosen zu spenden.

Darin gleicht Zedaka der Egla Urufa, von der es auch beißt, es fei bas eine Guhne, die selbst noch den vergangenen Geschlechtern bis zu den erften aus Agypten Gewanderten hinauf zugute zu kommen vermöge. Uhnlich ift hierin auch Zedata dem freiwiltigen Ganzopfer, das auch der Sohn für den verstorbenen Bater darbringen tann, freilich aber nur wenn es bereits der Bater bei seinem Leben geheiligt. Fragst bu aber, mas foll es dem ins Jenjeits hinübergegangenen nüten, wenn man für ihn hinieden eine Guttat übt, die er in seinem Leben weder geübt nod, besohlen, so muß man wohl unterscheiden. Menschen, die in ihrem Leben nichts Gutes geubt, denen kann das Gute, das man nach ihrem Ableben für jie vollbringt, gewiß nicht zu Bute kommen. Allein wer Gutes getan, aber auch gefehlt, beffen Gutes tann auch nach feinem Tode das übergewicht über seine Tehler gewinnen, wenn man in seinem Undenken nach seinem Ableben Butes ftiftet. Sonft freilich mare es ein eitles Beginnen für Abgeschiedene Butes tun zu wollen; co fei denn, ca geschehe infolge seiner Anordnung oder als Fortsetzung eines bereits von ihm begonnenen Borhabens. Wie die Schrift, mas Josua und Israel vollbracht, Mojes, der es begonnen, anrechnet, und den Tempelbau, den Salomo vollbracht, auf David guruckführt.

## 74 (171).

Wenn jemand im Bewußtsein seiner Sünden sastet und weint, bestenne er seine Sünden und spreche: "Mögen meine Tränen die Flamme deines mir zugewendeten Zürnens löschen und mein wie Wasser zerssließendes Herz die Kohlen löschen, die in deinem Zürnen erglommen; die zum Bessern gerichtete Wendung meiner Lebensweise, die endlich möge dein Zürnen von mir wenden!"

"Möge mein Fasten und Dusden dich mit Erbarmen für mich erstüllen. Möge der Tisch, den ich mir nicht gedeckt, der gedeckte Altar vor dir sein, der Tops, den ich mir nicht auf Kohlen stellen ließ, wie das Feuer vor dir geachtet sein, das auf deinem Altar ohne Berlöschen brannte, die Speisegeräte, die man mir nicht gebracht, wie das Mincha, das Israels Söhne brachten, die Minderung meines Fettes wie die Fettstücke der Opserteite, meiner Augen Jähren wie das Gußopser, meines Weinens Töne wie die Gesänge in deinem Heiligtume, die Verdunklung meiner Augen wie das Leuchten der Tempellichter und meines Fastens Dust wie der Weihrauch dir sein! Und wenn ich Herz und Seele in meinen Tränen dir ergieße, lösche, o Gott, mein Vergehen, und achte meiner Gtieder Schwäche wie des Opsers Glieder und meines Herzens Bruch wie die Steine deines Altars. Mein zerknirschtes Herz sei dein Opser,

und eben dies, verschmähe es nicht! Und wie ich mein Herz zerriße, so mögen die Schuldbücher zerrissen werden, in welchen meine Fehler verseichnet stehen, meiner Lippen Wort meine Ankläger verstummen machen und meines Herzens Demütigung das Herz derer ersreuen, die dich suchen. — Wögen meine Reue und meine Wendung zum Bessern dich wieder mir zuwenden und du mich wieder aufnehmen; denn ich bereue meine bösen Handlungen und meinen bösen Wandel, was ich wissentlich und unwissentlich getan. Du kenust und siehst Nieren und Herz, du weißt, daß meine Gesinnung mit meinen Worten übereinstimmt; sei es dein Wille Barmherziger und Gnadenvoller alles von mir sern zu halten, was mich im Wege der Besserung hindern könnte, so werde ich nie wieder Böses vor dir üben und meine guten Taten und meine gute Gesinnung sollen sortan sest in mir vor deinem allschauenden Angesicht bleiben und dein Herz uns allen zum Guten zugewendet sein."

# 75 (177).

Alles Tun, lehrt die Schrift, bringt Gott ins Gericht nach dem verborgenen Innerlichen. — Sieht einer unabsichtlich eine Schöne und gibt sich bei ihrem Anblick auch nur einem augenblicklich unlauteren Reiz hin, so glaube er nicht, er habe damit nicht gesündigt weil er den Reiz nicht gesucht; auch davon heißt es, Gott richtet nach dem verborgenen Inneren und auch die Freude über einen ungesucht gewordenen sinnslichen Reiz ist Sünde, und sollte schon darin eine strasende Fügung erstannt werden, daß und ungesucht Veranlassung zu Unlauterem geworden. Wem ungesucht eine Mizwa zu erfüllen zu Händen kommt, der mag sich freuen und Gott danken, der ihm ungesucht eine Gelegenheit Gutes zu tun zugeführt.

# 76 (178, 181).

Dreier Angesicht zu schauen soll man meiden: eines Gößenbildes, eines Weibes, eines Bösewichts. Zum Joram sprach Elischa, dich sollte ich nicht anschauen und nicht ansehen. Die Sunamiterin blieb an der Türe stehen als Elischa mit ihr sprach, und Hob spricht: Wie sollte ich mit sinnendem Auge eine Jungsrau betrachten! Vom Gößentume aber heißt es, wendet euer Angesicht nicht den Göttern zu! Und als Gott dem Ezechiel die in seinem Tempel gößentümlich gtorissieierte Unzucht zeigen wollte, heißt es nicht aran, sondern wurd zusch und zu und seinen Vur und sie Bur Lebensrettung dürsen alle drei angeblickt werden. Jonadab der Rechabite ging in den Gößentempel damit kein Schuldloser getötet werde. Von den Engeln heißt es, sie sasten Lot, seine Frau und seine beiden Töchter bei der Hand und Jakob blickte

auch zur Verföhnung zu Sfau auf. Allein ein lüsterner Blick ist selbst zur Lebensrettung unerlaubt, davon heißt es ימות ולא יראנה, lieber sterben als anschauen.

So darsst du auch keinen Menschen ansehen wenn er sich vor dir schamt. So wenn semand einem Armen nacheilt, um ihm Asmosen zu geben und sich schämt wenn es semand sieht, oder es trüge semand auch nur etwas auf den Markt zum Verkauf, oder täte eine Arbeit, oder selbst in seinem Hause und würde sich schämen wenn ihn semand sähe: so entserne dich und sieh ihn nicht. So bleibe auch nicht gegenwärtig wo andere speisen, wenn dies sie etwa genieren möchte.

## 77 (179).

Bermeide es, Franenzimmer zu Mitbewohnern deines Hauses aufzusnehmen damit du sinnliche Reize meidest. Wohne in keinem Hause, das von streitsüchtigen Leuten frequentiert wird, die dich oder sich zum Schwören bringen. Hast du Kinder, wohne in keinem Hause, von dessen Mitbewohnern deine Kinder nichts Gutes lernen können. Wohne in keinem Orte, dessen Bewohner sich in zusammenhaltende Familien grupspieren. Dort sindet keine bessernde Vorstellung Eingang, weil jede Familie ihr Glied in Schutz nimmt und die Wahrheit vertuscht, um sich nicht in den Augen der anderen Familien zu blamieren; da kommst du aus Streit und Zauk nicht heraus. Wohne in keinem Orte, den die Ritter zu ihren Banketten wählen, auch nicht in einer Stadt, die keine rechte einheitliche Obrigkeit hat.

## 78 (182).

Ein Frommer hatte von jemandem Schimpf und Hohn zu erdusden. Die Gemeinde erbot sich, ihn dafür in Bann zu tun. Er aber gab es nicht zu. Sie stellten ihm vor, sie wollten es tun, damit er sich nicht auch gegen andere also vergehe. Er aber erwiderte: Lernet von mir und ahmet mir nach. Ich dusde und will nicht, daß ihr meinetwegen streitet, so auch wenn euch ein Bube täglich schmähete, fümmert euch nicht darum. Von Moses heißt es, er war der demütigste aller Menschen und er war zugleich der größte Prophet. Heißt es doch: ich habe schwu lange geschwiegen, ich schweige serner und halte an mich.

## 79 (184).

Trei erkennt man in Dreien. Den Demütigen im Jorn, den Helden im Kriege und den Freund in der Not.

# 80 (185).

Sei nicht undankbar, den Undankbaren ereift das Berhängnis rascher als einen anderen. Nabat war gegen David und seine Leute,

die seine Hecken geschützt, undantbar und starb nach zehn Tagen. Schismi, der sich gegen David weit ärger verging, weil er Sauls Verwandter und David nicht verpssichtet war, starb nicht. Allein David und seine Leute hatten sich um Nabal verdient gemacht, er war ihneu zu Dank verspslichtet, darum ereilte ihn die Strase rascher. Wer Gutes mit Bösem vergist, heißt es, aus dessen Hause wird das Unglück nicht weichen. Seine eigenen Hausgenossen, die ihm zu Dank verpslichtet sind, werden ihm Unheil bringen, denn Gott strast Maß für Maß. Nicht nach deiner Langmut, betete Jirmija über diesenigen zu Gott, die ihm Böses für Gutes vergalten. Warum aber ries er das Gottesgericht über sie an, weil er keinen Richter auf Erden sinden konnte, weil sie mit Hinterlist, hinter seinem Kücker ihn zu fahnden umgingen, ihn zu einem kalschen Schritte zu veranlassen, damit sie ihm etwas anhaben konnten. Er konnte sich nicht vor ihnen in acht nehmen und sie hatten doch das Araste gegen ihn vor.

#### 81 (189).

Hat ein Weiser Schüler, und es macht sich jemand zum Geschäft, Zwist zwischen Lehrer und Schüler zu bringen, so ist es besser, den einen sortzujagen um die anderen, die brav sind, zu retten, wie es heißt: jage den Spötter sort, so wird der Streit mit sortgehen. So auch beim Gesinde, wenn es ihn auch nicht bestiehtt, ihm auch selbst nicht zuwider handelt, allein es reizt und ärgert die Hausgenossen, ist es Pflicht, es zu entlassen, und der hat die Strase des Himmels zu erwarten, der steuern könnte und nicht steuert, der sortjagen könnte und es unterläßt. Selbst wenn jemand unter seinen Kindern eins hätte, das streitsüchtig ist, oder von dem er besürchten müßte, daß es seine Geschwister verssühre, so ist es besser, den Bösen mit beiden Händen sortzuweisen. Denn wo die Sittlichkeit und das Heil anderer gesährdet ist, da gilt nicht die Maxime der Weisen, während die Linke zurückweist annähere die Rechte. Hätte David Absalom völlig sern gehalten, wie viele unschuldige Seelen wären gerettet geblieben!



# Der innere Friede.

Seit der Zeit, wo der nichtjüdische Seher Jörael geschaut, wie es, das einige Gottesvolf, im Umkreise des Heiligtums einträchtig und friedlich nach seinen Stämmen geordnet lagernd, keinen Haß und Neid und darum auch keinen Zwist und Streit in seiner Mitte kannte, und ihm im Andlicke dieses ungetrübten Friedens Prophetengeist erfaßte und er jene herrlichen Worte über Israels Zelte und Wohnstätte aussprach, die Paradiesesseligkeit umfaßt — seit der Zeit hat die Geschichte dieses von des allmächtigen Weltenlenkers Vorsehung wunderbar gessührten und geschützten Volkes viele Perioden aufzuweisen, in welchen diese Einigkeit, dieser Frieden, diese Harwonie aus seinen Stämmen geschwunden, in seinen Wohnstätten und Zelten Zwist und Hader Play gegriffen — eine Spoche aber, wo Zerklüftung, Spaltung so eingerissen, wo die Einigkeit so entschwunden ist wie in den gegenwärtigen jüdischen Kreisen auf deutscher Erde, ist seit dem Untergange des jüdischen Staats aus ihren Blättern wohl noch nicht verzeichnet.

Wohl leben wir der tröstenden Zuversicht, daß die starke Hand, welche uns auf unserem schweren Gange durch die "Wüsteneien der Bölker" geleitet und ihre richtende, erziehende Macht an uns geofsenbart hat, uns auch aus den Irrpsaden, in welche wir heute durch unsere eigene Torheit und unsere Blindheit geraten, hinausretten wird; — wohl wissen wir es, daß in dieser jammervollen Farce der heutigen Zerssahrenheit, das große Drama der glorreichen Geschichte Israels nicht seinen Abschlüße erreicht hat, daß um Israels Schläse nicht deswegen die Lorbeeren der Jahrhunderte sich gewunden, um von trunkenen Epigonen preisgegeben zu werden; — wohl sind wir sest durchdrungen von der erhebenden Wahrheit, daß Gott Sein Bolk nicht läßt und Er zur Berswirtlichung führt, was Er an dieses Volkes Wiege durch Seiner Prospheten Nand als "endliches Ziel der Tage" hat verkünden lassen. Heilige

Pflicht ist es dennoch die Erkenntnis anzustreben, auf welchem Wege Heilung der Schäden, Rettung aus den Gefährnissen zu sinden sei, denn wenn auch "die Vollendung des Werkes" nicht unser, der Sterblichen, Teil ist, der Arbeit dürsen wir uns nimmer entschlagen.

Ir. diesem Sinne möchten wir es versuchen, den Berhältnissen der judischen Gemeinwesen unsere Ausmerksamteit zuzuwenden.

Es ift eine Tatsache, deren Leugnung unmöglich und nutflos mace, fo schmerzlich auch das Faktum selbst berührt, daß in der gegenwärrigen Judenheit Deutschlands sich zwei Parteien schroff einander gegenüberstehen. Die eine - sogenannte orthodore - welche das ganze biblisch= rabbinische Judentum wie es uns in schriftlicher und mündlicher Lehre, in dem Talmud und den Decijionen der Rabbinen, todifiziert im Schulchan=Uruch, übertommen ift, heilig und unantaftbar als das 92orm gebende Wejet für alle Beziehungen des Gingel- und Gemeindelebens verehrt, - und die andere, - jogenannte Reformpartei - welche in verschiedenen Abstufungen, teils die schriftliche, teils die mündliche Lehre, teils die Prinzipien der rabbinischen Lehre verleugnet — sie bilden die Gruppen, in welche die heutige deutsche Judenheit sich scheidet. Ein größerer Gegensatz als diese beiden Gruppen in dem Leben ihrer Angehörigen gewähren, ist taum denkbar. Go grundverschieden in Lebensweise und religiöser Anschauung erscheinen nicht Resormierte und Lutheraner, nicht Griechisch= und Römisch=Ratholische, nicht Protestanten und Ratholiken gegen einander .

Wir sind wahrlich nicht die letzten, die über diesen Riß, über diese Zerklüftung blutenden Herzens tlagen, die tief schmerzlich empfinden, welches grenzenlose Weh die Wahrnehmung in sich birgt, daß Brüder, Söhne einer großen herrlichen Vergangenheit, die von Gott berusenen Träger der erhabendsten, universellsten Mission, sich so von einander entsternt — die Tatsache aber ist vorhanden und kann weder durch Stillsschweigen noch durch gedankenlose Phrasen geändert oder auch nur um eines Utomes Schwere an der niederdrückenden Last ihres unendlichen Jammers gemildert werden.

Dagegen dürfte es aber an der Zeit sein, sich endlich männtich aufs zuraffen und sich die ernste Frage vorzulegen, ob unter diesen nun einmal vorhandenen Verhältnissen die Möglichkeit vorhanden ist, daß diese so zerklüftete Indenheit ein Gemeinwesen darstellen kann, daß ohne Schädigung berechtigter Interessen, ohne Aränkung einer berechtigten, religiösen überzeugung, ohne Verlehung der freiheitlichen Grund säte, die der Stolz und die Zierde unserer erlenchteten Zeit sind, diese

beiden Gruppen zu einer Gemeinde vereinigt sind, vor allem aber ob das Wesen einer "Gemeinde" überhaupt eine Vereinigung so disparater Elemente zuläßt.

Jede Gemeinde — sei sie politisch oder religiös — setzt etwas Gemeinsames voraus, und wenn bei der politischen Gemeinde dieses Ge= meinsame vornehmlich in materiellen Borteilen besteht, welche sie, die Bereinignug von vielen, dem einzelnen gewährt, jo verpflichtet ber Staat seine Bürger zur Gemeindeangehörigkeit an basjenige Gemeinwesen, aus welchem der einzelne naturgemäß Borteile ziehen tann. Gbenjo wird er bei den religiofen Gemeinden, deren Gemeinsamkeit vor= nehmlich in dem religiösen Bekenntniffe liegt, verfahren, und jeden einzelnen an die Gemeinde verweisen, welche für ihn dieses Gemeinsame bietet: der Katholik wird der katholischen, der Lutheraner der luthe= rischen, der Reformierte der reformierten Gemeinde zugeteilt werden. Und der Jude? Gewiß der jüdischen! — vorausgesett, daß der Jude - Jude und die judische Gemeinde - eine judische Gemeinde ift. Der Begriff Jude ist aber ein zwiesacher. Jeder von einer judischen Mutter geborene ift Jude - das ift unbestreitbar - und mare felbst ihm nimmer zum Bewußtsein gefommen, daß seine Mutter, wenn bieje etwa oder deren Mutter felbst zum Beispiele getaufte Judinnen gemejen, dem judischen Stamme angehöre; - auch der getaufte ober gum Islam übergetretene Jude bleibt Jude — d. h. er hat die Verpflichtung der Erfüllung der judischen Gesetze. Db aber ein solcher der judischen Ge= meinde angehört, ift doch wohl unschwer zu verneinen, denn die judische Gemeinde ift ja eben die Bereinigung von Personen, denen das judische Betenntuis das Gemeinsame ift. Wenn deshalb in anderen Rreisen jo icharf in diefer Sinficht unterschieden wird zwischen den reformierten, lutherischen, katholischen Christen, weil diese drei eben drei verschie= denen Bekenntniffen, also drei verschiedenen Gemeinden angehören, jo muß folgerichtig auch bei dem Juden, wenn man ihn als Ungehörigen einer Gemeinde betrachtet, auf das religiofe Befenntnis Rudficht genommen werden. Jude als Angehöriger einer Gemeinde heißt alfo "der Bekenner des judischen Glaubens," wie man der Sprachgewohnheit gemäß fich ausdrücken mußte, feineswegs aber "ber von einer judifchen Mutter Geborene." Benn bemnach nur ein Jude, d. f. ein Bekenner des judischen Glaubens einer judischen Gemeinde angehören kann, fo wird ein Jude - in diesem engen Sinne - nur einer judischen Bemeinde, d. h. einer Gemeinde des judischen Glaubens, nicht einer blogen Bereinigung von Juden in jenem weiten Sinne angehören können.

Wir meinen nämlich, daß, da mit dem Worte "Jude" in Ermangelung einer passenden, den Begriff völlig deckenden Bezeichnung sowohl der vermöge seiner Abstammung, wie vermöge seines bestimmten Religions bekenntnisses diesen Namen Führende belegt wird, aus demselben Grunde die Bezeichnung: jüdische Gemeinde nicht präcis genug für die heutigen Verhältnisse ist. Allen anderen Benennungen der religiösen Gemeinde entsprechend, kann unter "jüdische Gemeinde" nur eine solche verstanden werden, deren Gemeinsames für ihre Angehörigen in dem Bekenntnisse des jüdischen Glaubens besteht und ein Jude nur zu einer solchen gesählt werden.

Wir fragen nun: haben die genannten beiden Gruppen des heutigen Judentums das Gemeinsame des Bekenntnisses des jüdischen Glaubens? Die redlichen und einsichtsvollen beider Parteien müssen dieses entschieden verneinen. Daß die Resormbestrebungen es noch nicht dahin gebracht haben, ein eigenes Religionsbekenntnis zu konstruieren, bedingt noch nicht das Borhandensein des gemeinsamen Bekenntnisses; daß die verschiedenen Schattierungen der Reologie mehr oder minder von dem Judentum noch einiges anerkennen, ist noch keineswegs der Beweis, daß sie mit dem Judentume nicht im Gegensaße ist. Beispielsweise differieren die beiden großen Gruppen der deutschprotestantischen Kirchen nur in einigen Punkten und doch bilden sie zwei verschiedene Kirchen.

Der Jude, der das biblisch-rabbinische Judentum anerkennt, untersicheidet sich von demjenigen, der dasselbe nicht ganz und voll anerkennt, selbst von dem, der z. B. die Verpstlichtungskraft noch respektiert, aber die Verbindlichkeit der zur religionsgesetzlichen Praxis gewordenen rabbinischen Decisionen leugnet, weit mehr und entschiedener als die versichiedenen christlichen Kirchen unter einander. Der Mangel eines untersicheidenden Namens kann immer das grundverschiedenen Wesen verdecken; theoretisch und praktisch sind aber die verschiedenen jüdischen Parteien grundverschieden und eignen sich deshalb zu einer Vereinigung als eine Gemeinde keinenfalls.

Untersuchen wir nun, ob tropdem die Vereinigung zu einer Gemeinde ohne Schädigung berechtigter Interessen, ohne Aränkung berechtigter religiöser überzeugung möglich ist, so könnte man nach einer Seite die Frage bejahen. Die Resormpartei hat nämlich dis heute einen eigentümlichen positiven neuen Glaubenssap noch nicht aufgestellt, sondern sich lediglich auf die Regation bestimmter jüdischer Lehren beschränkt. Das Positive, welches sie anerkennt, ist in dem "orthodogen" Indentume enthalten und sindet seine vollste Anerkennung und Pstege

in diefem. Es fonnte deshalb der neologe Jude ohne daß feiner Aberzeugung ein Zwang geschicht, ohne daß sein Interesse gefährdet wird, einer orthodoren judifchen Gemeinde angehören. Er wurde in derfelben höchstens viele Institutionen gepflegt, viele Grundfätze angewandt finden, die er für unnötig erachtete, seiner überzeugung ware aber nicht zu nahe getreten, wenn Synagoge, Schechita, Mitwa, Schule, Kangel, turg alle religiösen Funttionen ber Gemeinde nach dem ftrikten Diktate des Schulchan-Aruch eingerichtet, gehandhabt und gepflegt murben. Sein Intereffe - mit Ausnahme des Anteils, welchen die Pflege mancher Institute, die er für überfluffig halt, auch von feiner Steuerquote 3oge, - würde in keiner Beise geschädigt und sein Gewissen würde keinerlei Strupel empfinden, wenn in dem Gemeinwesen, dem er sich zuzählt, 3. B. in der Synagoge feine Orgel, feine abgeanderte Liturgie u. bgl. eingeführt ift. Da feine "religiöse überzeugung" eben die Berneinung ist, welche ja teiner besonderen Pflege und Wahrung bedarf, etwas spezifisch Bestimmtes er aber nicht hat, so könnte er sich in einer orthodoren Gemeinde gang bernhigt finden.

Nicht also aber der orthodore Jude in einer nach den Grundfätzen der Reformpartei organifierten Gemeinde. Seine religiöfe überzeugung, und demnach auch sein religioses Interesse, erheischt etwas gang Boji= tives, Bestimmtes, das ihm eine solche Gemeinde gar nicht gewähren fann. Er ist gar nicht imftande, in einer folden Gemeinde seiner reli= giösen überzeugung leben zu tonnen. Er tann in feinem Gottesdienfte seine Befriedigung finden, der widergesetliche Abanderungen erfahren, er kann sein Rind nicht einem Unterrichte anvertrauen, welcher nicht seinem bestimmten Religionsbekenntniffe gewidmet ift, er kann seine Nahrungsmittel nicht beziehen von einer Schechita, einer Mazzothbereitung u. f. w., welche nicht feiner gang positiven überzeugung ent= sprechend geleitet und überwacht wird; seine Che, sein Familienleben find in gang prägnanter Beife bedingt von Satungen, welche nur feinem besonderen, genau präzisierten Bekenntnisse gemäß gehandhabt werden. Ja nicht nur, daß seiner religiösen Aberzeugung nicht entsprechende Institutionen, oder die gangliche Abwesenheit derfelben ihn in der Ausübung seines Betenntnisses hindern und ihm die bloße Eristenz ichon fattisch unmöglich wird, ihm ist gerade durch seine religiöse überzeugung die Teilnahme an der Unterhaltung und Pflege nach reformistischer Anschauung errichteter Institutionen verboten, und ist die geringste Unterftugung, welche er denfelben durch das Bruchteil feines Steuertreugers angedeihen läßt, seinem Befennutisse gemäß eine Berfündigung, und wird

beshalb durch seine Zugehörigkeit zu einer solchen Gemeinde, sowohl durch dasjenige was sie gewährt, als was sie ihm versagt, seine berech= tigte religiöse überzeugung aufs tiefste und schwerste gekränkt.

Wenn es somit tlar ist, daß der orthodoge Jude ohne Beeinträchtisgung seiner heiligsten Interessen nur einer auf seinem religiösen Bestenntnisse entsprechenden Grundsätzen organisierten Gemeinde angehören kann, was bei dem Reformer, wie wir gesehen, nicht der Fall ist, so kann, wenn beide ein Gemeinwesen bilden sollen, dieses nur eine orthosdoge Gemeinde sein. Der orthodoge Jude kann und darf keiner anderen sich anschließen.

Wo beshalb die Resormpartei in einer Gemeinde das Heft in Händen hält und die Gemeindeinstitutionen ihren Ansichten gemäß einrichtet, da bleibt den Gesetzestreuen nichts anderes übrig, als sich zu einer Gemeinde zu konstituieren. Dazu sind sie vor ihrem Gewissen, vor Gott und ihren Kindern verpstichtet. Und wahrlich kein Rechtschafsener, welcher Religion oder Konsession er auch angehöre, der die gewissenhafte überzeugung eines jeden Menschen achtet, wird einen solchen Schritt mißbilligen, vielmehr wird er in demselben nur die reine Konsequenz derzenigen Anschauung anerkennen, die es als sreventliches Spiel und Heuchelei begreift, durch die Tat zu bekräftigen, was Kops und Herz verdammen.

Dingen beruht die Welt: auf Wahrheit, Recht und Frieden. Wo diese drei Säulen der sittlichen Weltordnung erschüttert werden, da kann kein Heil erblühen, da sehlen die Bedingungen zu einer gedeihlichen Entswickelung, da ziehen die Lüge, das Unrecht und die Zwietracht ein, und den Reim des Todes und der Vernichtung trägt jedes Streben in seinem Schoße, das ohne Wahrheit und Recht und Frieden zum Ziele zu geslangen hofft.

Darum sollte jede Gemeinde, welche die Reformpartei nach ihren Prinzipien leitet, sich hüten, der gesetzestreuen Minorität irgend welche Schwierigkeiten zur Verwirklichung und zur Vegründung von Veranstaltungen nach ihrer religiösen überzeugung in den Weg zu legen, ganz besonders aber sollte sie sich serne halten von jenem Janatismus, welcher diese Minorität nötigen will, einem Gemeinwesen anzugehören, welches ihrem Vetenntnisse so diamentral entgegengesett ist. Ieder Pseusig, den sie von einem orthodoxen Juden erhebt, müßte wie glühendes Feuer in ihrer Sand brennen, da sie sich sagen muß, daß sie den

Steuerzahler zu Lüge und Heuchelei dadurch zwingt, daß er mit diesem Psennige zu der Anerkennung von Prinzipien äußerlich genötigt wird, die er als Frevel und Versündigung am Allerhöchsten erachtet, daß sie damit das himmelschreiendste Unrecht begeht, das nur verübt werden kann, da sie von dem Schwachen, Wehrlosen widerrechtlich erpreßt, was ihr nicht gebührt, und sollte nicht vergessen, daß sie durch solche Lüge und Gewalt den erbittertsten, heißesten Kampf in ihre Mitte trägt, den dies unterdrückte Recht früher oder später mit siegreicher Macht gegen sie selbst fährt.

Die Selbstachtung follte die Reformgemeinde ichon gurudhalten eine widerstrebende Minderheit zu zwingen, ihrem Berbande anzugehören. Sielten fie ihre Prinzipien für die richtigen, die mahren, jo follten fie es verschmähen, für das Richtige und Wahre mit anderen Waffen als der überzeugenden Macht ihrer Pringipien zu fämpfen; find ihre Grundfate den Ideen des Zeitgeiftes, der humanität, der Aufflärung in Wahrheit entnommen - und fie felbst mußten doch an die Wahrheit ihrer Behauptungen glauben - so dürfte fie fich nicht im Widerspruche mit diesen Ideen ihr Gemeinwesen aufbauen. Bersonliche Freiheit, Freiheit des Gewiffens — das sind ja die beiden erhabenen Bedanken, welche unter bem Schute unferes großen Zeitalters nach Unerkennung ringen. Wo gabe es aber eine größere Beraubung ber perfönlichen Freiheit, als wenn man jemanden gegen seinen Willen und gegen seine Interessen zu einer Gemeindeangehörigkeit zwingen will, wo gabe es einen frecheren Eingriff in die Freiheit des Gewiffens, als wenn man jemanden nötigt, ein Bekenntnis zu heucheln, welches feinem Gewissen eine Sündenlaft ift und ihm die Möglichkeit benimmt, feiner religiöfen überzeugung, feinem Bemiffen gemäß zu leben. Wahr= lich im Pringipe übte die Inquisition feine größere Gewalt, verhöhnte nicht in höherem Grade die Rechte des Menschen als die heutige Reform, wenn sie die Gesetzestreuen zu ihrer Gemeinde heranziehen will.

Wenn deshalb auch die Staatsgesetze den Resormgemeinden ihre Unterstützung zu solchem Zwange und solchem Hindernisse gegen die gesetzestreuen Inden gewähren, sie selbst sollten zu stolz, zu gerecht, zu sehr erleuchtet sein von dem Geiste, welcher unsere Zeit beherrscht, um sich zu der Rolle eines Torquemada zu erniedrigen und die Gewissen der Orthodogen zu kränken.

Nur dann wird der Friede in die Gemeinden einkehren, wenn beiden Parteien die Möglichkeit gewährt wird, frei und unabhängig ihren Anschauungen gemäß ein Gemeinwesen zu konstituieren, in welchem

sich die Gleichgesinnten um ein Gemeinsames scharen, und nicht mehr grundverschiedene Elemente künftlich unter einem Bande verknüpft werden, welche sich gegenseitig ausschließen.

Es ist diese Forderung sowohl in dem eigentümlichen Wesen der Gemeinde, wie der speziellen jüdischen Verhältnisse begründet, und liegt sowohl in dem Interesse des orthodoxen Judentums, welches in einer unnatürlichen Verbindung verkümmern würde, wie in dem Interesse der entgegengesesten Partei, welche von widerstrebenden Gliedern keine Unterstützung erwarten kann und durch einen Gewissenst gegen die Grundsätze sich versündigt, welche sie auf ihre Fahne geschrieben.



# חזק ונתחזק

Es kennzeichnet den judischen Sinn, ein jedes Werk mit dem Buruf: חוק ונתחוק zu beschließen, und damit sich und die Genoffen gur Husbauer, und zur gegenseitigen Ermunterung zur Ausdauer im Fortarbeiten zu mahnen. Nimmer zurückschauen foll der judische Sinn, nie in bem bereits Geleisteten sich wohlgefällig spiegeln, nie, wie man jagt, auf seinen Lorbeeren ausruhen; immer soll das bereits Bollbrachte vor feinem betrachtenden Blick verschwinden, nur Bertrauen und Mut gu fünstigen, neuen, und womöglich größeren und besseren Leistungen foll er aus dem Gedanken des Vollendeten schöpfen und mit dem Rufe: חוק ונתחוק fich und die Genoffen zu neuer Frifche zur neuen Tat er= muntern. Sollen doch die Mizwoth unserer Lebensaufgabe, בכל יום יהיו, בעיניך כחדישים, jeden Tag als ganz neue vor unfere Augen treten, und jeder Tag uns mit so unverbrauchter Kraft und Munterfeit bei unserer Lebensarbeit finden, als gabe es fein Geftern für unferen Bernf, als ware und die Aufgabe erft beute and der Sand unfered Meifters gemorden

Es meint aber die Anschauung eben dieses Sinnes, daß vor allem pun, Festigkeit, zur Lösung aller jüdischen Lebensausgaben gehöre, Festigkeit, die sich durch Widerspruch nicht schwankend, durch Schwierigkeiten nicht wantend, durch Hohn und Spott selbst in hingebungsvoller Arbeit für das Ziel nicht irre machen läßt, das man als wahr und gut vor Gott aus tiesster Seele erkannt. wier Ziele zunächst, meint ein Wort altsüdischer Weisheit (Berachoth 32, b.) part und streis kreig kreig kreig kreig kreig der Ermunkerung zur Festigkeit: die Wissenschaft der Gottessehre, die Ersüllung derselben, Gebet, und die Ausgaben des sozialen Lebens, die Ersüllung derselben, die Wissenschaft und die Ersüllung der Gottessehre: war in in in die Wissenschaft und die Ersüllung der Gottessehre: wer in den es heißt, denn es heißt, kosua St. I., nur sei seit tund stark, ganz der Lehre gemäß zu hüten und

ענ erfüllen, sei sest in der Wissenschaft und start in der Erfüllung; שנאי קוה אל ד' חוק ויאמץ לכך וקוה אל ד' בקה מניין, denn es heißt (Ps. 27) hoffe zu Gott, sei sest, nud start sei dein Herz und hosse wurdt gewicht (Sam. Ary acri pres und hosse beißt (Sam. II. R. 10) חוק ונתחוק בעד עמנו ונו' (פוו הול sei seit seit und lasse under in der Festigkeit bestärten für unser Bolt u. s. w.

Es bürften aber diese vier Ziele, die theoretische Erkenntnis und die praktische Erfüllung der Gotteslehre, die Arbeit an sich selber im Gebete und die Arbeit für sich und die Mitgenossen im bürgerlichen Leben, wohl sast alle Bestrebungen umfassen, denen die Tat unseres Lebens geweiht ist, und die Verhältnisse, die für deren Lösung unsere Festigkeit heraussordern, dürsten wohl in jeder Zeit sich eigentümlich gestalten.

חורה, die theoretische Erkenntnis derselben, sordert schon durch ihren Gegenstand pun, die ausdauernde Singebung des ganzen Menschen. Eben weil nin keine Religionslehre, keine Theologie, keine Dogmatik ist, fondern in buchstäblichem Sinne מני ים מדרץ מדה מארץ מדה מארץ אופס ארכה ארץ מדה ורחבה מני ים B. 9, ausnahmslos alle Beziehungen des Menschen in seinem irdischen Siersein unter der Rorm des Gesetzes gestaltend umfaßt, und weil fie für diese Beziehungen nicht nur allgemeine Normen bietet, sondern eine jede allgemeine Norm in der ganzen Mannigfaltigkeit der Erscheinungen anwenbend verfolgt, und aus der gesetzlich gestalteten Erscheinung des Ginzelnen normale Begriffe des Allgemeinen bereichernd abstrahieren lehrt, darum ist sie so reich und umfassend, ja so unendlich wie das ewig sich fortspinnende Leben des inneren und äußeren Menschen, und darum, und weil fich die Tiefen ihrer Wahrheiten nur dem umfichtigften, eindringendsten Denken erschließt, darum fordert ein auch nur einigermaßen erichöpfendes Auffassen ihres Inhaltes die ausdauernoste Singebung des gangen Menschen.

Und welche eigentümlichen Schwierigkeiten bietet die Gegenwart dem ernsten Jünger der החרה Wissenschaft schon durch die so spärlich gewordene Gelegenheit des "Lernens" dei bewährten Meistern! Freislich, wenn die sadducäische Beantwortung der Frage החרה מה תהוא עליה שניה שליה שליה שליה שליה לעיד שניה הרוצה ללמוד יבוא וילמוד בוא וילמוד יבוא וילמוד יבוא וילמוד (Riduschin 66 a.) was soll aus der Thora werden? הרוצה ללמוד יבוא וילמוד יבוא וילמוד שניה שליה ווית כל הרוצה ללמוד יבוא וילמוד שניה sie lernen will, komme und serne", eine Wahrheit wäre, daß die Wissenschaft der Thora aus dem toten Buchstaben der Bücher geschöpst werden könne, den sich ein jeder nach subsektiver Anschauung und Gins

sicht zu beleben habe; wenn es nicht, selbst nachdem das mündliche Wort schriftlich fixiert geworden, des lebendigen Meisterwortes bedürfte, um in den Sallen diefer Wiffenschaft irrelos heimisch zu werden: dann freilich war vielleicht teine Zeit so reich an Gelegenheit zum "Lernen" als die unfrige, die mehr als je in zahlreichen Ausgaben die literarischen Quellen der judischen Wiffenschaft dem wißbegierigen Lefer bietet. Allein wie spärlich find die Meister dieser Wiffenschaft gefäet, zu denen Junglinge pilgern können um die lebendige Weisheit der auf au schöpfen, und wie leicht fucht ein in diefer Durre geöffneter Born feinen Ruhm darin, eine Unftalt zu fein, die "Rabbinen für jede Richtung" liefert, und dürfte somit leicht ein Born jener auf fein, von denen es heißt, daß ישתו החלמידים וימותו Sa, der Gelegenheit für dieses ernste Jüngling- und Männerstudium gang zu geschweigen, wie sehr fehlt noch in weiten, weiten Strecken jede Borbedingung, daß einft die Junglinge des werdenden Geschlechtes die Fähigkeit und die Luft haben werden, aus dem Meifterborn der Thorawiffenschaft zu trinken, weil die Schulen fehlen, in welchen Anaben Sand in Sand mit allem Wahren und Guten der allgemeinen Bildungselemente mit Verständnis und Begeisterung in die Quellenkenntnis der jüdischen Lehre eingeführt werden. vieler Orts wird noch die beste Rraft und die beste Wiffensluft der jüdischen Jugend für alles andere in Anspruch genommen, und wird das "Jüdische", die nationale hehre Stammesmiffenschaft, die erft die geistige Geburt des Juden zum Juden vollenden soll, einem paar wöchentlichen Ferialwinkelstunden und einem Lehrer überwiesen, der durch ben gangen Sabitus feiner Bildung nur geringschätende Unluft für eine Disziplin in Beift und Gemüt seiner Zöglinge erzeugt, die ihnen die Berle ihres Wiffens und der Schatz ihres Lebens werden konnte und werden follte! In welcher Verlegenheit, in welcher ernften Sorge befinden sich gesetzene, für die Wiffenschaft der jüdischen Lebensweisheit begeisterte judische Eltern hinsichtlich der ersten judischen Elternpflicht: חשנתם לבניך noch immer in Gemeinden, deren Jugendunterricht die jüdische Bildung solcher Berwahrlosung überläßt, und wie sehr gewinnt der Aufruf: חוק ונתחוק הפורה beutigen Tages an ernfter Bedeutung für die Erhaltung und Pflege der Thorawiffenschaft, daß felbst der Bereinzelte nicht vor den Schwierigkeiten zurückschrecke, seinen Kindern die echten Quellen der judischen Lebenswiffenschaft zu eröffnen, daß vor allem überalt Gesinnungsgenossen zusammentreten zinnat, sich gegenseitig zu stärten und zu festigen, sich für die erfte heilige Aufgabe die Sande zu reichen, um mit vereinten Kräften für ihre Rinder zuerft, und

bann für Jünglinge und Männer in gediegener Weise Gelegenheit zum "Lernen" ber אורה זע schaffen!

Und dem Jüngling, der heutzutage auf den Akademien oder Jesichiboth seiner jüdischen Bildung lebt, wie, und in welch ganz anderem Ernst, als vor hundert Jahren, gilt ihm der Rus: חוק הודה ! Wie ist er links und rechts von Einslüssen nugeben, die sein einziges Ziel: עלמור וללמד לשמור ולעשות treu das göttliche Wort zu verwirklichen habe, so leicht gefährden, und hinsichtlich deren er des ganzen pin, der ganzen Festigsteit der in geistigem Ernst und sittlicher Willenskraft wurzelnden, Gott zugewandten Lebensrichtung bedarf, um nicht nur sich ihrer männlich zu erwehren, sondern um sie durch erkenntnisvolle Würdigung bes meisternd zu entkräften!

Da ift die auf Atademien gepflegte "Theologie", die sich, wie alle ihre Hilfsdisziplinen, auf dem Boden ganz anderer Boraussetzungen aufs baut, ja, die meistens das Judentum als einen überwundenen Standspunkt, als eine niedere Borstufe zu derjenigen Lehre erblickt, deren versherrlichende Darstellung sie zur Aufgabe hat, und die nun mit einem durch diese Boreingenommenheit getrübten Blick sich alles Jüdische unter dem Gepräge von Hand zur Hand cursierender Schlagwörter ihrem Spsteme bequem zurecht legt.

Da ist eine "orientalische Philologie", eine durch heutige Reisebeobachtungen im Drient gestützte "biblische Archäologie", eine allgemeine "sprachvergleichende" Wissenschaft, die alle den heutigen Drient in dessen Vergangenheit, und sprachliche und Kultur-Erscheinungen des nichtjüdischen Drients ohne weiteres auch in Sprache und Kultur des Judentums übertragen, ohne zu bedenken, wie die Einzigartigkeit der, ein ganzes Volksleben in allem seinem Denken, Fühlen, Empfinden, Reden und Handeln monotheistisch beherrschenden Gotteslehre, Sprache und Sitte des jüdischen Volkes auch so einzigartig schöpferisch gestaltet haben könne und, sagen wir es geradezu, gestaltet haben müsse, daß auch dessen Sprache und Sitte, so wie das beide zur Kunde bringende Schrifttum in erster Linie nur aus sich selber wahrhaft ersorscht werden wollen, und eine vergleichende übertragung durch ihre Eigenartigkeit abweisen.

Da ist eine, die freie Persönlichkeit Gottes und die freie Persön= lichkeit des Menschen, diese beiden Grundsaktoren des jüdischen Bewußt= seins verneinende materialistische Weltlehre und eine sich mit ihr ver= brüdernde, die Schöpfungslehre des Judentums bekämpsende Erdkörper= funde, die, in unwissenschaftlicher Einseitigkeit, mit einer nur der Besichränktheit natürlichen überhebung, das zeitgenössische Bewußtsein imsponierend umgarnen und nicht zur Erkenntnis kommen lassen, wie sie überall einerseits nicht Fakta an sich, sondern rein nur aus zu deren Erklärung hypothetisch gewonnenen Unnahmen gezogene Schlüsse in stolzer Prätension von Wahrheiten aufsühren, und andererseits das der Zahl und dem Maß zugängliche, beschränkte Weltbruchstück ihrer Forschung als das Ein und das All des Universums ausgeben, und für das ganze Gediet weder wägs noch meßbarer Erscheinungen kein Auge haben, und für alle daraus sich ergebenden Fragen keine Antwort haben zu brauchen vorgeben.

Da ist eine moderne, sich jüdische Wissenschaft par excellence nennende Literatur, eine judische Geschichtsforschung, die mit Berftummelung und Entstellung der Quellen historische Größen der judischen Vergangenheit und deren Dikta und Fakta nach den Voraussetzungen ihres subjektiven Beliebens und zur Stupe ihres im vorhinein fertigen pragmatischen Schematismus, in erdichteter Umfleidung in Rurs bringt, um gefeierte Ramen als Stute ihres eigenen Abfalles zu gewinnen, - eine judische Wissenschaftslehre, die die Träger des judischen Gesetzes zu betrogenen Betrügern, ja zu bewußtvollen Impostoren stempelt, und fie eigen Erdachtes als überliefert Empfangenes ausgeben läßt, eine Casuistit der Resorm, die die Runft einer mit Scheinzitaten ben Unkundigen blendenden Rabuliftik übt, um das judische Beset seine eigene Abrogierung und Antiquierung bekretieren zu laffen, - eine judische Literaturgeschichte, die Junger der Wiffenschaft den Studienernst des Schrifttums mit dem leichter zu gewinnenden Lorbeer bibliographischer Titelkunde zu vertauschen lockt.

Und da ist auf der anderen Seite eine Richtung, die, vor allen diesen unleugdar vorhandenen Gesahren zurückschreckend, ihre Jünger rein in den Studientreis des spezifisch jüdischen Schrifttums isolieren möchte, ihnen höchstens notgedrungen eine notdürftige Bekanntschaft mit außer demselben liegenden Erkenntnissen des menschlichen Geistes gestatten zu dürsen glaubt, und nicht sieht, wie eine völlige Folierung nicht möglich, mit dem Maße der Unkunde das Maß der von ihnen gefürchteten Gesahren nur wächst, nur dem Uneingeweihten alle sene, den Thorajünger umgarnenden Einstüsse in himmelstürmender giganstischer Größe erscheinen, nur eine eingehende Vertrautheit alles und zedes auf das richtige, und wahrlich nicht zu fürchtende Maß seiner berechtigten Geltung zurückzusühren vermag — und, was den Jüngern

in den Studienjahren serngehalten bleibt, mit doppelter Bucht ihnen einst im Leben entgegentreten wird, das ja sich überall unter den bezeichneten und verwandten Einslüssen gestaltet, und sie dann ohnmächtig sindet, zwischen allen diesen Gegensäßen das ihnen anvertraute Panier der Thoro siegreich durchs Leben zu tragen.

Mit welchem Ernst lassen alle diese und ähnliche Erwägungen an unsere Jünger der Wissenschaft den Ruf ergehen: הורה bleibe sest und zeige dich stark in der הורה, durch die הורה, und kämpse durch alle die Gesahren, die den Starken und Festen nur stählen, dich siegereich zur lichten Höhe durch, auf welcher die mit echter Wissenschaft vermählte Thoraweisheit ihre Jünger zu surchtlosen Trägern ihres Bansers macht, — und wie sollten alle, dem mit zurch das niegesellend, sich die Hände reichen, um mit vereinten Krästen Unstalten hervorzurusen, in welchen Jünger der Thora, nach beiden Seiten hin ungefährdet, sich zu Meistern der Thorawissenschaft heranzubilden vermögen! —

מעשים שובים, Erfüllung des Guten, praktische Berwirklichung der von dem Besetze gelehrten Lebensaufgaben, wie gilt ihnen nicht zu jeder Zeit der Zuruf: mie bedürfen fie nicht schon durch die Anforderungen, die eine jede von ihnen an uns stellt, des pun, der fester Beharrlichkeit, des Aufgebots aller sittlichen Kraft, ber Singebung aller uns innewohnenden Energie, um zuerst sich felbst, und sodann die äußeren Berhältnisse zu überwinden, um sich und die tleine Belt, die wir die unsere nennen, entschieden und fest rein nur in den Dienft des von Gott geforderten Guten zu stellen und ohne Schwanken in diesem Dienst zu erhalten. Alles Gute war zu keiner Zeit leicht, mit verlodenden Reizen geschmückte Abwege waren von jeher vorhanden, und es hat nie an verführerischen Beispielen gesehlt, die zum Betreten der Abwege einluden. Allein die Gegenwart bietet doch auch wieder ihre ihr eigentümlichen Bersuchungen, die auch dem pun-Aufruf im prattischen Leben einen eigentümlichen Ernst verleihen. War bas Gute nie leicht und ward das Gute noch zu feiner Zeit ausnahmslos von allen angestrebt, fo mar man doch meist über das, mas gut fei, einig, wurden doch die Abwege, selbst von denen, die jie betraten, meistens als Abwege erkannt und bekannt. Der judische Jungling, der feiner Sinnlichkeit Berr blieb und ihr nichts gestattete, mas dem heiligen Sittengebot seines Gottes zuwider mar, der lieber den Querfad über die Schulter marf, als mit Gott verleugnender Berlegung des Cabbath's eine feinen Talenten entsprechende, glanzendere Carriere zu be-

treten; die judische Tochter, die lieber unversorgt blieb, als ihre Sand einem leichtfertigen Manne zu reichen und Battin eines unjudischen Mannes und Mutter von zu unjüdischem Leben heranwachsenden Kindern zu werden; der judische Mann, das judische Weib, die Verzicht leisteten auf alles, mas nur mit Dareingabe jubifcher Pflichttreue zu erkaufen war, die sich und ihre Rinder gewöhnten, nur in dem ihr stetes Blud מו finden, was כדת משה וישראל, nach dem göttlichen Wesetze und der iudisch überlieferten Sitte das prüfende Gottesauge nicht zu scheuen hat, die in folder Gefinnung ihre Hutte rein und ihr Leben reich= geschmückt mit aufopferungsvollen Taten jubischer Menschenliebe er= hielten, alle diese konnten von der Wahrheit des Ideals, dem sie so manches Opfer brachten, und das eben darum aufhörte, Opfer für fie zu sein, eine durch nichts angefochtene überzeugung haben. aab noch keine öffentliche Meinung im judischen Kreise, die vor der Sittenlosigkeit in Frad und Glacehandschuhen entschuldigend den Sut zog, die das göttliche Gesetz nur für das Leben in den Ghetti berechtigt pries und in dem Fall der Ghettimauern auch den Fall der jubifchen Lebenseinschränkungen bejubelte, die, was dem judischen Sinne als höchste Lebensvollendung gilt, als beschränkte Lebensanschauung belächelte, die dem Ideal des göttlichen Gesetzes die Altare entzog und dafür dem Idol der fozialen Geltung den Altar baute, die felbst für die jüdische Humanität personlicher Liebestat des חבר במילות חבר שסס שני מילות חבר nehm ward und jedes warme Liebeswirken mit kaltem Gelde und dem Scheine erfaufter Leichenbittermienen ablösen zu tonnen munichte, ja, Die mancherorts bereits felbst die lette Beile aus dem judischen Bater= erbe, die jüdische Zedaka, nach dem Magstabe unjüdischen Umosens herabzustimmen drohte und mit der Armut wie mit dem Berbrechen zu rechten begann. Und es gab noch teine Rabbinen, noch teine judischen Boltslehrer, die allem diesen jüdischen Abfall die Sanktion der jüdischen Bredigt liehen, in der Zerftörung des judischen Lebens den Aufbau eines Israels ber Butunft priefen und den judischen Jungling, Die judische Jungfrau, den judischen Mann, das judische Beib wohl über die Frage schwantend machen konnten, was denn das judische Gute sei, und ob denn auch das Ideal, für welches sie ihr Leben einzusetzen hatten, eines solchen Opfers auch in Wahrheit wert fei. -

Gine solche öffentliche Meinung und eine solche, der blendenden Macht der öffentlichen Meinung stlavisch schmeichelnde Lehre ist aber heute in üppigster Blüte, und da gilt mit ganz anderem Ernst noch als zur Bäterzeit der Rus: מועשים שובים, bleibe sest in Erfüllung

des Guten, lasse dich nicht irre machen, nicht durch das Beispiel zeitsgenössischen Leichtssinns, noch weniger durch die Gaukeltheorien den Leichtssinn beschönigender Pfassen, bleibe sest wie ein Fels im Meere und wie der einsame aufrechte Baum auf Bergesgipfel, sei mit deinem ganzen Leben selber ein Protest gegen den Leichtsinn und die Lüge, denke daran, daß, wie die Väter die von außen an sie andrängende Versuchung zu bestehen hatten, die Enkel heute die noch schwerere, aus dem eigenen Bruderkreise, zu bestehen haben und achte das vernach nicht geringe, das der Gott und seinem Gesetze treue Jude insmitten der moralischen Autodasse's zu bestehen berusen ist, die der kalte Fanatismus der Neologie den Bekennern der Gesetzereue heute bereitet.

Und darum fordert dann ferner:

und der immer neu vor Gott zu sammelnde Lebensmut und Lebensernst doppeltes nur in einer folden Zeit der inneren Prufung und Bersuchung. Je weniger Stute dein geistig sittliches Streben im Buten und für das Bute in der Belt beiner Umgebung findet, um fo mehr und um fo ernfter mußt du diese Stute in beiner Sammlung vor Gott suchen; je mehr die Welt beiner Umgebung beine überzeugung von dem Guten antaftet, um jo mehr mußt du diese beine überzeugung immer wieder und wieder vor beinem Gott prufen und ftarfen, und in feinem Beifall Ersat für Tadel und Ironie der Menschen suchen; je schwankender dich Wort und Beifpiel beiner Umgebung machen möchte, um fo inniger und ernfter dein 'ברוך אתה ד' deinem Gotte das Gelöbnis deiner Bundestreue erneuen, und je mehr die Totengräber und Leichensteinschreiber der Zeit schon bereit sind, dem alten ewigen Gottesgesetze das Grab und den Leichenftein zu bereiten, um fo mehr bein Berg die frohe Buverficht und die frische freudige Hoffnung vor Gott gewinnen und immer wieder ge= winnen laffen, der als Ziel der Zukunft nicht die Antiquierung seines Gefetes unter den Maufoleen der Geschichte, sondern die Auferstehung der Menschheit unter dem Lebensbanner seines Gesetzes bestimmt hat, auf daß, mahrend der ephemere Spott zeitgenöffischer Bruder den gesetzeuen Juden der Jettzeit eine lebende Mumie begrabener Bergangenheit nennt, du in Wahrheit als vorgeborener Sohn der Bukunft der Menfcheit auf Erden wandelft, und, als folder auch, zu beinem חווק בתורה, חווק במעשים מובים, חווק בתורה, zu beinem הפולוקלפונ in judischem Gesetzgeifte, in judischer Gesetzerfüllung, in judischer Sammlung vor Gott, und nicht trot ihrer, fondern gerade wegen ihrer, auch our in

דרך ארץ gefellest, nicht die sozialen Aufgaben des frischvulsierenden Lebens ber Gegenwart fliehest, es nicht bedauerft, daß die zum Licht emporringende Gegenwart des Bolterlebens auch die Sohne des judischen Gesches zur Teilnahme an den sozialen Bestrebungen der Bolfer ladet und ihnen die Pforten der Voltsbestrebungen in Wissenschaft und Bürgertugend öffnet. Je mehr du dich mit dem Geifte und der ewigen Beftimmung beines Gottesgesches durchdringest, je mehr du seine Berwirtlichung in bem fleinen Leben beines Daseins und beines Saufes anftrebft, und je befestigter und hoffnungsmutiger du mit folchem Streben bich vor beinem Gotte fühlst: um so mehr wirft du es als beine Aufgabe erkennen, mit dem gangen Aufgebote deiner Kraft und mit der hingebung beines ganzen geiftigen und fittlichen Wefens dich mit allem Wahren und Guten beiner Zeit zu vermählen, beine judischen Erfenntnisse und beine judischen Grundsate auch in Lösung der Beitaufgaben zu bewähren, und zu zeigen, daß man eben nicht aufzuhören habe, ein treuer Cohn bes unverfürzten judischen Gesetzes zu fein um fich auf der Arena burgerlicher Bildung und Tuchtigkeit Anerkennung zu gewinnen, daß vielmehr eben diefes alte emige Gottesgeset ein solcher Born geistiger und sittlicher Lebenstraft fei, daß der Beift und die Be= finnung, die der erleuchtete madere gesetzestreue Jude aus diefer Be= setzestreue schöpft, nicht das wertloseste Angebinde ist, das er bei seinem Eingehen ins Bölferleben als Beitrag jum Bölfersymposion zu bringen hätte.

חזק ונתחוק בתורה במעשים טובים בתפלה וכדרך ארץ: חזק המחלים לד' —! חזקו ויאמין לבבכם כל המיחלים לד'



In meinem Verlage erschienen folgende

Werke von Rabbiner Samson Raphael Hirsch.

# Gesammelte Schriften.

Herausgegeben von Justigrat Dr. n. Birich.

#### Dreise:

| 5.50 | Mk. | Leinwandband | in | 4.50, | Mk. | broschiert | δI  | Ban |
|------|-----|--------------|----|-------|-----|------------|-----|-----|
| 5.50 | ,,  | "            | ,, | 4.50, | "   | ,,         | II  | "   |
| 6.—  | "   | "            | ,, | 5,    | ,,  | "          | III | ,,  |
| 6.—  | "   | "            | ,, | 5.—,  | "   | "          | IV  | ,,  |
| 6    | ,,  | "            |    | 5.—.  |     | ,,         | 1.  |     |

".... Jedes Lob würde hier nur eine Einschränkung beseuten. Man nehme das Werk selbst zur hand und erfreue sich an den tiefen Gedanken und an dem hohen zlug des Geistes...."
(Der Israelit, Frankfurt a. M.)

"Der fünfte Band von S. A. Hirschs Gesammelten Schriften reiht sich den früheren Bänden würdig an. Wieder begegnen uns am Anfang die Betrachtungen zum jüdischen Kalenderjahr, und immer neue Auancierungen der Zestgedanken ergreifen den Leser. Innerhalb der gegebenen Grenzen welche Mannigfaltigkeit, welche Kenntnis von Welt und Gesellschaft . . . ."

(3srael. Samilienblatt, hamburg.)

"In keinem hause, in dem noch jüdisches Interesse wach ist, sollten hirsches Gesammelte Schriften sehlen, denn hirsche Worte atmen ein solch starkes zeuer jüdischer Begeisterung, daß sie seden, der sich ihnen nähert, wärmen, und sie geben eine zülle jüdischer Erkenntnis . . . . . . . (Franksurter Israel. Familienblatt.)

# Versuche über Jissrogls Pflichten in der Zerstreuung.

4. Huflage mit Bildnis.

Preis brosch. Mk. 7.—, in eleg. reich gepreßtem Leinwandband Mk. 8.—, in feinem Halbfranzband Mk. 8.50.

# Der Pentateuch.

Übersett und erläutert, 5 Teile.

neue billige unveränderte Husgabe.

| Jeder To | il | broschiert                      | Mk. 2.80      |
|----------|----|---------------------------------|---------------|
| ,, ,,    | ,  | in eleg. gepreßtem Leinwandband | <b>" 3.90</b> |
| ,, ,,    | ,  | in feinem halbfranzband         | " <b>4.50</b> |

# Die Psalmen.

Übersett und erläutert, 2 Teile in einem Bande.

## Dritte Huflage.

| Preis broschiert          |  | mk. | 8.—  |
|---------------------------|--|-----|------|
| in elegantem Leinwandband |  | ,,  | 9.—  |
| in feinem halbfranzband . |  | "   | 9.50 |

# Jsraels Gebete.

Überfett und erläutert,

## Zweite Huflage.

| Broschiert                            |  | Mk. | 3.50 |
|---------------------------------------|--|-----|------|
| in eleg. reich gepreßtem Leinwandband |  | ,,  | 4.50 |
| in Prachtleinwandband mit Goldschnitt |  | ,,  | 5.50 |
| in feinem Lederband mit Goldschnitt . |  | "   | 7.25 |

Diese Ausgabe des Gebetbuches enthält eine vollständige übersetzung und einen ausführlichen deutschen Kommentar. — Die Ausstattung ist eine vorzügliche, — guter deutlicher Druck, kräftiges, weißes Papier, handliches Format —, so daß sich dieses Werk nicht nur zum täglichen Gebrauch und zum Studium der Gebete, sondern auch als Geschenk und Prämie vorzüglich eignet.

# (Ben Usiel) 19 Briefe über Judentum.

Vierte Huflage.

Broschiert Mk. 2.70, in elegantem Leinwandband Mk. 3.50.

# Über die Beziehung des Talmuds zum Judentum.

Preis Mk. 1 .--.

# Worte am Vorabend der Schillerfeier gesprochen

bei der Schulseier der Unterrichtsanstalt der Israelitischen Religionsgesellschaft zu Frankfurt am Main, den 9. November 1859.

Zweite Huflage.

Preis Mk. -.50.

Serner erschienen:

# Die Rlagelieder.

Nach der Übersetzung von Mendel Hirsch nebst Anmerkungen. Leinwandband Mk. 1.20.

# Samson Raphael Birsch

und die

Isr. Religionsgesellschaft zu Frankfurt a.M.

Preis Mk. 1,-.

In meinem Verlag erschien ferner:

# Das Buch Jesaia.

# Nach dem Forschungssystem Rabbiner Samson Raphael Hirschs

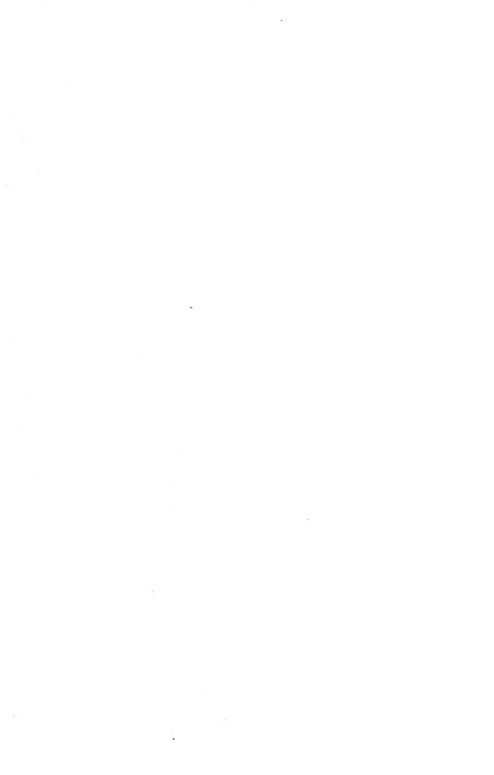
übersett und erläutert von

# Julius Hirsch.

".... Ich begrüße das in kurzer Zeit erscheinende Werk als wohl geeignet, uns einen Ersatz für den uns so sehr fehlenden Kommentar Rabbiner Hirschs zu "Jesaia" zu bieten .... Wir sügen den goldenen Worten nur hinzu, daß die diskreten Hinzweise auf historische Gestaltungen und moderne Verhältnisse, wie sie sich besonders in den prächtigen und gedankentiesen Vorbemerkungen zu vielen Abschnitten sinden, dem Kommentar einen ganz besonderen Reiz verleihen .... Wir schließen mit dem Wunsche des Versassers, daß sein Kommentar beitragen möge, das Verständnis der herrlichen Worte des Propheten in unseres Volkes Kreisen zu vertiesen und so der Wahrheit, die in ihm verkündet wird, immer mehr Freunde zu gewinnen."

(Der Israelit, Frankfurt a. M. 1910 Ur. 38.)







# PLEASE DO NOT REMOVE CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

# UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

BM 45 H48 Bd.6 Hirsch, Samson Raphael Gesammelte Schriften

