

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Defe

#### UNIVERSITY OF CALIFORNIA.

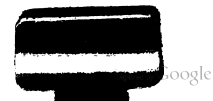
THE GREENEBAUM COLLECTION OF THE SEMITIC LIBRARY OF THE UNIVERSITY OF CALIFORNIA.

GIFT OF

ALFRED GREENEBAUM.

JANUARY, 1897.

Accession No. 67789. Class No.



# Historisch-politische Bibliothek

øber

## Sammlung von Hauptwerken

aus dem

# Gebiete der Geschichte und Politik

alfer und neuer Beif.



XV. Ledy, Aufflärung in Europa.

#### Berlin 1874.

2. Seimann's Berlag. (Crich Kofchny.)

# Geschichte

# des Geistes der Aufklärung in Europa,

seiner

# Entstehung und seines Einflusses

noa

William Edward Hartpole Ledy.



### Holks-Ausgabe

nach der vierten Auflage des englischen Driginals überfett

pon

Dr. Immanuel Seinrich Ritter.

Berlin 1874.

2. Heimann's Verlag. (Erich Roschny.)

BL2950 442

67789



# Vorwort des Nebersekers.

Der Herr Verleger, welcher in der "hiftorisch-politischen Bibliothet" dem Publikum Buckle's Geschichte der Civilisation in meiner Uebersetzung brachte, hat folgerichtig den Wunsch gehabt, ihm auch in entsprechender Gestalt Lecky's Werk über das Entstehen der rationalen Denkungsweise und über ihren Einsluß auf die Bildung einer neuen menschlicheu Epoche zuzusühren. Denn es ist bekannt, daß letzteres Werk in mehr als einer Hinsicht das von Buckle ergänzt und sich seinen Zielen eng anschließt. Beiden ist es nicht sowohl um Vermehrung des geschichtlichen Stosses als viel-mehr darum zu thun, in das gewaltige Chaos desselben Licht und Ordnung zu bringen, beide bemächtigen sich der Thatsachen und der äußern Erscheinungen nur im Dienste großer und umfassender Gesichtspunkte, allgemeiner und geisterleuchtender Resultate.

Aber während Buckle (f. meine Nebersetzung, Bd. I. Seite 162 ff.) ursprünglich das Ganze der menschlichen Culturarbeit zu umspannen gedachte, dann aber bei näherem Eingehn auf die Sache seinen Plan auf die Geschichte England's zu beschränken sich gezwungen sah, hat Lech von vornherein nur Europa im Auge, bedient er sich allein der Glaubenswandelung als des leitenden Fadens für seine Betrachtungen und ist daher in den Ergebnissen wie in den dazu führenden Beweismitteln sicherer und bestimmter, während er doch andererseits auch wieder allgemeiner und übersichtlicher bleibt.

Das Christenthum hatte die Heidenwelt besiegt, aber lange nicht in allen Stücken ihre Vorstellungen, die Wahnbegriffe des Volkes überwunden. Im Gegentheile wucherten dieselben unter den Wirfungen des neuen Glaubens in veränderter Gestalt nur um so üppiger sort. Die Dämonen des Alterthums wurden zu Plagegeistern, die den Menschen überall und zu jeder Zeit unsichtbar umsichwirren, die gefallenen Götter traten als Teusel auf. Die geheimen Katurfräfte, welche man in schwankenden Formen überstommen hatte, gewannen bestimmtere Jüge, ihre gefährlichen Wirkungen wurden auf immer genauer festgestellte boshafte Urheber zurückgeführt. So zog mit der gesänterten Sittlichseit in die christliche Welt verstärfter Aberglaube ein, der in Zaubern und Heren die verkappten Feinde des Himmels sah und viele Zahrhunderte

unfägliches Unglud und greuliche Thaten veranlaßte. Denn die scharffinnigsten Gelehrten und die edelsten Richter überboten sich in Beweisen von der Eristenz magischer Künfte und in Erfindung wirksamer Strafmittel gegen dieselben. Auch die Reformatoren Calvin, Melanchthon und Luther ließen diesen Glauben unberührt, wenn fie ihn nicht verstärkten. Erft als die theologische Sphäre, in welcher fich Europa bewegte, einer weltlichern Betrachtung Plat machte, erft als gegen den beftehenden religiösen Glauben der Skepticismus mehr und mehr an Macht und Ansehn gewann und mit dem Bachsthum beffelben der Druck der Kirche nachließ, wichen auch die Einflusterungen jenes Aberglaubens. Das freiere Denken machte fich erft in kleineren, versteckten Kreisen und dann immer offener und allgemeiner geltend. Was einige "Laien" schüchtern anzudeuten wagen, bringt Johann Beier 1563 in ein vorfichtig gehaltenes Suftem, und nur fieben Jahre fpater magt Montaigne, das ganze Zauber- und Herenwesen als eingebildete Thorheit zu behandeln.

Achnlich wie mit dem Glauben an magische Wirkungen geht es mit dem Glauben an Bunder überhaupt. Hier wendet sich der Zweisel zuerst gegen die gleichzeitigen Bunder, welche von den ersten Protestanten aufgegeben werden, während bei ihnen die alten geschäcklichen noch Geltung haben. Dann verwirft man auch die Bunder der Kirchenväter, dis endlich der Kationalismus selbst den Glauben an die biblischen aus den selsen Berschanzungen verdrängt hat, in denen er so lange geborgen war. Ueberall war es einerseits der durch die Wissenschaft zunehmende Sinn für das Gesesmäßige, anderseits der allmählich sich überlebende Kirchenglaube, wodurch die Wahnvorstellungen der frühern Zeit sich entsernten.

Schwierig wird der Nachweis der Glaubensbewegung durch den Umstand, daß bald unter einer neuen Form die alte Vorstellung, dald unter der alten Form die neue Wendung verhüllt ist. Der scheindar untergegangene Fetischismus, welcher Weltmacht und Weltregierung in die äußere Materie legt, lebt in der Verehrung des Kreuzes fort und in der Gewalt, welche man dem Tauswasser beilegt. Aus dem Fetischismus erhebt sich der Mensch zum Anthropomorphismus, der in Wesen, die ihm gleichen, die Gottheit erblickt. So lange die Religion auf dieser Stufe sich besindet, bildet die Kunst ihre höchste Vertreterin, wie denn im Christenthum der Vater, der Sohn und die heil. Jungfrau zum Thpus ihrer Darsstellungen erhoben wurde. Aber wie die Gemälde Giotto's von der tief religiösen Denkungsart seiner Zeit Zeugniß geben, so vertreten Michael Angelo und Tizian in der ihrigen die Abwendung vom Anthropomorphismus, die venetianischen Maler die volle Verweltzlichung der Kunst.

Aber auch ber Gang ber Wiffenschaft ist ein Abbild der all= mählichen Freiwerdung des Geistes von dogmatisch beschränkten

Digitized by GOOGIE

Glaubenslehren. Zunächft wird dies in der Beurtheilung der Bibel sichtbar. Schon die allegorische Erklärung, z. B. des Drigines und des Augustinus, ift ein solcher Bersuch, sich von der zwingenden Wucht des alten Wortes zu befreien. Mächtig wirkt dann die Aftronomie auf die Klärung des Geiftes und läßt ihn in Kometen, Sonnenfinsternissen und dergl. nicht mehr die Billfur einer gurnenden Gottheit, sondern die Erfüllung allgemeiner Gesetze erkennen. Bei fortgeschrittener Naturwiffenschaft erfährt dann die Bibel auch eine ganz andere Behandlung, wie fich uns dies durch die Namen eines Spinoza im fiebzehnten, eines Lesfing im achtzehnten Jahrbundert vergegenwärtigt.

Nicht minder schließt fich an die geiftige Aufklärung die fitt= liche Bervollkommnung. Die Borftellungen der Hölle und des Fegefeuers, der leiblichen Marter, die des Sünders wartet, machen den Gläubigen unempfindlich gegen die Leiden Anderer, veranlaffen die Folter, die Berschärfung aller Strafen. Mit dem Schwinden jener Borstellungen wächst die Humanität, bildet sich ein neuer edlerer Charaftertypus, werden die Strafgesetze milber, die ftaat-

lichen Einrichtungen menschenwürdiger.

Am lehrreichsten sind die Rapitel von den Ursachen, den geschichtlichen Thatsachen der Verfolgung und ihrem Aufhören. Die Ueberzeugung von der natürlichen Verdammniß aller Menschen und von ihrer alleinigen Rettung durch die Kirche bildet die Grundslage der Verfolgung. Der Katholicismus vertieft sich in diese Ueberzeugung und wird deshalb immer verfolgungsfüchtiger; aber auch der älteste Protestantismus befreit nicht von der principiellen Auschauung ausschließlicher Seligkeit, da er ursprünglich seine eigne Tragweite nicht kennt; die Verfolgung wird bei ihm zum positiven Dogma, welches das alte Bunder erfeten foll, und nur feine größere Geschmeidigkeit, der Einlaß des Elements der Untersuchung und Forschung macht ihn allmählich toleranter. Während in dem katholischen Frankreich der weltmännische Skepticismus Montaigne's, der philosophische Descartes' und der gelehrte Bayle's zur Duldung führt, die politische Revolution die religiösen Schranken ganzlich niederreißt, aber von Seiten der Religion selbst keine Freiheit tommen kann, zeigt fich ber Protestantismus, sowie er fich seines wahren Wesens bewußt wird, grundsählich der Toleranz geneigt, bietet dem Kationalismus eine Stätte und wird fähig, fich mit dem ausgedehntesten Vortschritt zu befreunden. Bon außen her findet die denkgläubige, rationalistische Richtung

in der freiern Politik und in den Bestrebungen des Sandels und der

Industrie eine mächtige Förderung.

So lange die Kirche an der Stelle ohnmächtiger weltlicher Regierungen das Scepter führte, knechtete fie vor Allem die Geifter, um über die Körper zu herrschen. Aber in Frankreich, in England, in Deutschland findet durch den Rampf zwischen Fürft und Papft

ein zunehmendes und immer siegreicheres Ueberwinden des Einflusses der Geiftlichkeit statt; der Glaube an die Wichtigkeit der kirchlichen Dogmatit verringert sich, die Sache der Wissenschaft und der Freiheit wird gefördert. Andererseits lockern die Lehren der Sesuiten den Boden tyrannischer Sicherheit und unterstützen somit den Li= beralismus, mahrend die anglikanische Rirche mit ihrer übertriebenen Strenge jeder Reaction dient und die religiofen Freidenker England's den politischen Despotismus befürworten und fraftigen. Doch die Zunahme des Wohlstandes, der Kenntnisse, die Demokratisirung der Kriegskunft und die Einsicht in die Staatswirthschaft machen schließlich statt der Herrscher die Bölker selbst zu Trägern der Politik, zu deren Hauptzielen sich allmählich das Interesse der Nationalität und der Volkswohlfahrt erhebt. Die lettere beruht auf der Induftrie, und diese ift die mächtigfte Gegnerin aller reli= aibsen Engherzigkeit. Sie beseitigt allmählich die Buchergesete, beren Strenge auf theologischem Grunde ruht, fie führt zu einem neuen Princip der Staatenverbindung, welches fich nicht länger von den Interessen des gemeinsamen Bekenntnisses leiten läft; der Handel bewirkt den Verkehr von Menschen der verschiedensten Religionen, befördert die gegenseitige Duldung und führt zu einer humanifirenden Geringschätzung confessioneller Unterschiede. Ideal der Armuth und der Entsagung schwindet, der mönchische Beift des Hinbrutens und der Selbstpeinigung macht dem der Empfänglichkeit für materielles Behagen, für die Freuden und Beftrebungen des irdischen Daseins Plat, und ein geläuterter Ge= schmack, erhöhte Bildung und vermehrtes Wiffen, welche das neue Leben, der vergrößerte Anspruch erzeugt, find die lehnenden Er= folge dieses Wechsels Landbau, Handel und Fabrikwesen sind die drei Stufen, auf welchen fich die Gesellschaft allmählich aus der alten in die neue Zeit aufschwingt. Wenn die lettere auch Manches von der Sdealität früherer Perioden entbehrt, wenn ihr ein ge= wiffer Materialismus und ein gewiffes Ueberschäten des blos Rut= lichen eigen ift, so bleibt doch die Liebe zur Wahrheit um ihrer selbst willen und das erhöhte Bewußtsein, welches der Beist von seiner eigenen Kraft gewonnen, ein Vorzug, welcher die Burgschaften der Civilisation befestigt und die Hoffnung auf eine bessere Zukunft vermebrt.

# Inhalt.

Vorwort des Ueberseters. Inhaltsangabe. Einleitung.

### Erftes Rapitel.

#### Non der Abnahme des Wunderglanbens.

#### 1. Ueber Magie und Zauberei.

Die Teufelswunder, an welche Protestanten und Katholiten allgemein glaubten, schwinden unter dem Einfluß der Civilisation in aller Stille. Die lebhafte Vorftellung von der Anwesenheit des Teufels wirft vermittelst der Phantafie auf den Berftand und ruft den Glauben an Zauberei hervor. Seine Wich= tigfeit bei ben Wilden. Beidnische Bunder werden von den Chriften der Magie Bugefchrieben. Lettere von Conftantin und Conftantius verfolgt, um das Seidenthum zu fturgen. Bald wird auch driftlichen Brauchen eine magische Birtung beigemeffen. Bunder des beil. hilarion. Unter Julian und Jovian hört die Berfolgung auf, wird aber wieder erneuert. Sie ift nicht blos dem Einsluß der Geistlichen zuzuschreiben. Compromiß zwischen Shriftenthum und heidenthum. Die unterdrücken heidnischen Gebräuche leben als magische fort. Vom sechsten bis zum zwölften Jahrhundert sehr viel Aberglaube, aber geringer Terrorismus; daber auch wenig Zauberei. Birkungen der Sonnenfinfterniß, der Kometen und der Peft auf den Aberglauben. Die Kabbalisten. Piellus. Das Wiederansteben der Literatur im zwölften Jahrhundert und der Geist der Auflehnung. Der dagegen geltend gemachte Terrorismus wirkt auf den Bolksglauben zu Gunften der Zauberei. Der schwarze Tod. Einfluß der Reformation auf die Beforderung des herenglaubens. Luther. Die Inquisition. Theologie und Zauberei. Erste Spuren eines nationalistischen Geistes in Europa. Weier und sein Gegner Bodin. Bollständiger Rationalismus bei Montaigne. Charron. und ftillschweigende Abnahme des herenglaubens. Meinungen und Ginfluß von La Brupere, Bayle, Descartes, Malebranche und Boltaire. Die Berfolgung nimmt in Frankreich allmählich ab. In England ward das erste Gesetz gegen Zauberei unter heinrich VIII. gegeben, unter dem Nachsolger aufgehoben und unter Glifabeth erneuert. Cranmer und Jewel. Reginald Scott nennt die Zauberei eine Täuschung. Das Geset Jacob's I. An-fichten von Cote, Baco, Shafespeare, Brown und Selben. Gipfelpunkt der Bauberei während der englischen Republik. Abnahme unmittelbar nach der Restauration. Ursachen: die Reaction gegen den Puritanismus, der Einsluß Hobbe's, Baco's Philosophie in der Royal Society. Matthew Hale's Angriff und Glanvil's Bertheidigung des herenglaubens. Für den letteren benry More, Cudworth, Casaubonus u. A., gegen ihn Webster und Bag-staafe. Barter's vergeblicher Bersuch ihn durch Berichte über amerikanische

Herenprozesse zu beleben. Rascher Fortschritt des Stepticismus. Prozest gegen Johann Wenham. Ausbebung der herengesetze. Wesley's geschicktlicher Ueberblick. Große Mäßtzung in der englischen Kirche im Verhältniß zur puritanischen. Grausamste Art der herenversolgung in Schottland und ihre Ursachen. Langsame Abnahme diese Glaubens. Schluß. Seite

10

### Jweites Kapitel. Non der Ahnahme des Munderglanbens. 2. Die Wunder der Kirche.

Bunder als gewöhnliche und zweifellose källe bei Kirchenvätern und mittelalterlichen Schriftftellern. Rasche Zunahme des darauf bezüglichen Zweiscls seit der Resormation. Es wirkt zerktörender auf die geschizeitigen als auf die geschichtlichen Bunderberichte. Annahme der ersten Protestanten, daß mit den Kirchenvätern die Buuder aufzehört hätten. Meinung einiger englischer Theologen, daß an die Stelle der Bunder die Berfolgung getreten sei. Lode und Newton hierüber. Das achtzehnte Jahrhundert dem Bunder abgeneigt. Middleton. Seine Principien von Church, Dodwell, Gibbon, Hume, Karmer, Warburton und Douglas erörtert. Allgemeines Zurücktommen von den patristischen Bundern. Entssehen des Traktarianismus. Das katholische Bunder spielt bei seiner Besprechung eine geringe Rolle. Schwäche der gewöhnlichen Beweise gezen die Fortdauer der Kunder. Entwicklung des Protestantismus auf dem Continent in rationalistischer Richtung. Austreten der lestern in katholischen Ländern. Ursprung und Verfall der apologetischen Schule in England. Umgestaltung des Bunderbegriffs. Beweise sur die ehre der Cimfilahan. Uebersicht der Eusen bes Kationalismus im Berbältniß zum Bunder. Seine Ursachen. Seine Einslus auf's Christenthum.

~~

#### Brittes Kapitel.

# Die äfthetische, missenschaftliche und sittliche Entwickelung der Anfklärung.

Die Erwartung von Bundern geht von religiösen Bezriffen einer frühen Bildungsstuse aus und nimmt mit der allgemeinen religiösen Sentwicklung ab. Fetischismus, die erste Glaubensstuse. Beispiele von Borstellungen aus ihm bei der ältesten Kirche. Die Kirchenväter über Kreuz und Tauswasser. Anthropomorphismus die nächtte Stuse. Die Menschen schreiben die Beltregierung menschenähnlichen Wesen zu und gerathen durch Unfähigkeit das Unssichtbare zu fassen in Göpendienst. Dieser ist zuweilen ein Zeichen des Kortschritts, zuweilen des Kückschritts. Er hat die Kunst als treussen Ausdruck bruck seines Inhalts. Einssus der Nationalresigion auf die Kunst in Persien, Regypten, Indien und Griechenland. Alle Kunst dep Katakomben ist entsernt von Göbendienst. Ist sie von Terrorismus. Ihre Symbolik. Kortschritt des Anthropomorphismus. Stellung der ersten Person der Oreietnigkeit in der Kunst. Wachsende Verehrung der Jungfrau: durch den Gootsicismus, durch dogmatische Desknitionen; durch die Malerei, durch das Colibat und die Kreuzzüge. Moralische Folgen. Bunahme göpendienersscher Vorstellungen. Stusen der Reliquienverehrung. Der Bunderglaube beleidet die Bilder mit besonderer heiligkeit. Das Bild von Edessa. Das Panetsche Gemälde. Die Heiderberung verallgemeinert den Göpendienst.

St. Agobard. Der Mahomedanismus das einzige Beispiel einer großen Religion, welche Salbbarbaren vom Gogendienft gurudbalt. Drei Arsachen seines Erfolges. Niedriger Stand der Kunft mahrend des mittel-alterlichen Gößendienstes. Unterschied zwischen dem aftbetischen und dem religiösen Gefühl. Widerwille gegen Neuerung. Gegensaß zwischen heid-nischer und driftlischer Auffassung des Körpers. Der griechtiche Gößendienst endet in der Runft. Seine vier Stufen. Entsprechender Uebergang im Chriftenthum. Griechischer Ginflug auf Die Runft. Bilberfturm. Tradition von der Miggeftalt Jeiu. Der byzantinische Styl durch das von Ricolaus von Pisa erneuerte Studium antifer Stulptur zu Falle gebracht. Giotto's und Fra Angelico's driftliche Schule. Sie entspricht dem geiftigen Charafter ber Beit. Dante's Einfluß. Snjets aus der Apotalppfe. Fortschritt des Terrorismus in der Runft. Zunahme des Stepticismus. Religiofe Malereien einfach als Studien bes Schonen betrachtet. Ginfluß venetianischer Sinnlichkeit. Sie ift der Runft gunftig. Bergleich zwischen Titian und Prariteles. Ginflug ber beibnischen Plaftit. Geschichte ber griechischen Bilbfaulen nach ber Entflehung des Chriftenthums. Reaction zu Gunften bes Spiritualismus durch Savonarola. Bollftandige Berweltlichung ber Runft durch Michael Angelo. Der Kreis der Malerei vollendet. Aehnlicher Nebergang in der Architectur. Die Wandelungen ihrer Schäpung ftellen die Wandelungen der religioje Gefühle dar. Berfall der gotbischen Bau-tunft. Brunelleschi. Die St. Peterstirche. Intellectuelle Wichtigkeit der Kunftgeschichte. Die Euthanasie der Meinungen. Fortgesetze Auflehnung gegen den Anthropomorphismus. Ginfluß der Civilifation, befonders ber Raturwiffenschaften auf die alte Weltanschauung. Unterordnung der Wiffenschaft unter die Schrift in der alten Kirche. Allegorische Schule bes Origenes. Der heil. Augustin über die Genesis. Buchtäbliche Erklärung. Streit über die Antipoden. Cosmas. Birgilius. Entstehung des koperniskanischen Systems. Berurtheilung Foscarini's und Galilei's. Einfluß der Theologie auf den Fortschritt der Wissenschaft. Meinung Baco's. Die Aftronomie verandert die Borftellung von der Stellung des Menfchen im Beltall. Philosophische Bichtigkeit der Aftrologie. Die Geologie widerlegt die Lehre vom Tod als Strafe. Zunehmender Sinn für Gefeße. Warum scheinbar gesetzlose Thatsachen besonders mit religiösen Ideen in Berbindung gebracht wurden. Ueber Loofe. Wiffenschaftliche Erörterungen ericheinen ale irreligibe. Unterschied bes Gottesbegriffe in einem wiffenichaftlichen und in einem unwiffenschaftlichen Zeitalter. Debung der Aftro-nomie. Kometen. Einfluß des Paracelfus, Baple's und halley's. Entftehung wiffenschaftlicher Atademieen. Uebergewicht bes Glaubens an Gefetmäßigkeit, wodurch theologische barten gemilbert werden. Morphologische Theorie vom Weltall und ihr Einfluß auf die Geschichte. Unberechtigte Birkungen der Wissenschaft. Einfluß der Bibelerklärung. La Peprère, Spinoza. Kant. Lessing. Sittlicher Fortschritt in Begleitung des intellectuellen. Seine Beschaffenheit. Moralischer Genius. Theologie und Moral. Ihre Trennung im Alterthum. Eigenthumlichkeit des moralischen Typus im Chriftenthum. Borftellungen von Gottheit. Aufboren der Pflichten ohne fittlichen Brund. Geschichte bes religiofen Terrorismus. Die Die Rirchenvater fich die Bolle porftellen. Origenes und Gregorius von Roffa. Dunkle Borftellungen darüber feitens der Juden und heiden. Das Begfeuer. Scotus Erigena. Aeugerfter Terrorismus im 14. Jahrhundert. Berftorung der natürlichen Religion durch die Borftellung von der bolle. Sie gewöhnt die Menichen Underer Leiden mit Bohlgefallen gu betrachten. Beispiele aus dem Tertullian, aus der Geschichte der Berfolgung und aus der Tortur. Aufhebung der lettern in Frankreich, Spanien, Preugen, Italien und Rugland. Berbindung zwischen der Borftellung von der Burchtbarkeit ber Gunde und ber Strenge bes Strafgesetes. Die mittelalterlichen Bor-ftellungen von der Golle weichen allmablich bem Fortschritt ber Moral-

philosophie und der Psychologie. Gespenster und hölle bilden die Eksteine in der Psychologie der Kirchenväter. Berwersung des Platonismus. Zwei Schulen des Materialismus. Der Materialismus des Mittelalters. Aufschwung in der Psychologie durch Averroes und durch die Wistler des 14. Jahrhunderts. Descartes, Swinden, Whiston, horberry. Umwandlung des kirchlichen Charaftertypus. Die Theologen und das englische Strafgesey. Boltaire und Beccaria. Bentham. Die Lehre von den höllenqualen schwindet aus der Religionssehre.

114

### Viertes Capitel. Non der Nerfolgung.

Erfter Theil.

#### Die Ursachen der Berfolgung.

Die Berfolgung ist nicht das Ergebniß des persönlichen Charafters der Berfolger, sondern ihrer Grundfape. Tugend und Gunde als Grundlage aller Religionofusteme. Bichtigkeit ber politischen und geiftigen Bedingungen, welche in das Syftem eingreifen. Zum Dogma erhoben erbalten die Gefühle der Tugend und Sünde den Namen: Rechtfertigung durch Werke und Rechtfertigung durch Glauben. Dogmen als mangelhafter Ausdruck für Die moralische Empfindung. Die Erbfünde. Die Theorieen davon gerftort der zunehmende demokratische Sinn. Im Dogma heift fie die natürliche Berbammnif der Menschen. Alle Kirchenväter sprechen den ungetauften Kindern die Seligkeit ab, find aber in Betreff ihres Geschickes verschiedener Meinung. Die griechischen für ein Limbo, die lateinischen nicht. Augustin und Fulgentius. Drigines verbindet diese Lehre mit der Praexistenz. Pfeudotaufen im Mittelatter. Abweichende Tendenzen durch die Reformation, welche die Gebräuche schwächt, die Wichtigkeit der Schuldfrage steigert. Die Lehre der Lutheraner und Calviniften weniger aberglänbig aber noch verlegender als die des Katholicismus. Jonathan Edwards. Dogmatischer Charafter des fruberen Protestantiemus. Der mit Socinus auftretende Rationalismus. Veranlassungen dazu in Stalien. Socinus verwirft die Ur-funde, ebenso Zwingli. Rationalistische Tendenzen dieses Reformators. Rascher Fortschritt seiner Ansicht über die Tause. Die Lehre von der Verdammniß erstredt fich auf Ermachiene. Unficht der Rirchenvater über Die Berdammuf ber heiben. Die Anwendung diefer Lehre befestigt die Racht ber Kirche und verfürzt die Rämpfe der Reformation. Fast alle Protestanten nehmen fie an. Protest Zwingli's. Gegensat hier in zwischen der bogmatischen und der naturichen Religion. Einfluß auf die Prädestinationslehre. Augustin. Luther de servo arbritio. Calvin und Bega. Schad-licher Ginfluß ber Lehre vom Ausschluß der Scligkeit auf Moral und Wahrheitsstun. Frommer Betrng. Böllige Bernichtung des Wahrheits-finnes im Mittelalter durch die Theologie. Gläubigkeit wird als Tugend von benen gepredigt, die am meiften der Unwahrheit ergeben find. Pascal und Craig über Bahrscheinlichkeiten. Die weltlichen Philosophen des 17. Sahrhunderts beleben den Bahrheitsfinn. Ursachen des Ginfluffes von Baco, Descartes und Lode. Die Abnahme Des theologischen Glaubens ift 

### Biertes Rapitel.

3meiter Theil.

#### Die Geschichte ber Berfolgung.

Wer an die Lehre glaubt, das heil sei nur in der Kirche zu finden, wird immer auf Seiten der Berfolgung ftehn. Belche Birfungen lettere nach der Behandlung der Christen Japan's, der Albigenser, der spanischen Protestanten, nach der Bartholomausnacht und den Gefegen der Glijabeth Schmache bes von der Geschichte Friand's und der englischen Diffentere entnommenen Wegenbeweises. Eigentliche Urfachen der Glaubens. meinungen. Ginfluß der mofaischen Gefete auf die Berfolgung. Bie fich die Anfichten der Rirchenväter aus ihren Verhaltniffen ergaben. Entschiedene Toleranz des Lactantius. Conftantin's Zeindschaft gegen Juden, Reger und Beiden. Ihre Lage vor Theodossius. Zerstörung der Tempel in den ländlichen Bezirken. Libanius. Selbst während der Zeit der Berfolgung sieht Cyprian im Gefegbuch der Juden die Norm für Regerbehandlung. Auguftin bringt die Berfolgung in ein System. Sein Charakter und Einfluß. Abneigung gegen Blutvergießen. Der beil. Martin und Ambrofius. lichkeit und Todesftrafe. Die kirchlich corporative Thatigkeit in gleich. zeitigem Zunehmen mit der Berfolgung. Die ersten Monche. Berfall bes Beidenthums. Gegen des Kirchenwesens. Zersetzung der mittelalterlichen Gesellschaft und die neuen Ketzereien, welche die Berfolgung unterdrückt. Innocenz III. Unerreichte harte der Berfolgung im Katholicismus; minder grausame, doch ebenso allgemeine im Protestantismus. Beispiele in Deutschland, England, Irland, Schottland, Frankreich, Schweden, Amerika und Holland. Berfolgung bei Luther, Calvin, Beza, Jurieu, Knor, Cranmer, Kibley, Melanchthon u. A., Toleranz bei Socinus und Zwingli. Caftellio's Leben und Schriften. Der protestantische Fanatismus unleidlicher, der Freisinn von Erasmus, hopital und More verhältnißmäßig größer. Die Berfolgung ale positives Dogma im Protestantismus und die religiose Bereinigung, die Geiftlichkeiteehe und die Dehnsamkeit deffelben als Forderungsmittel der Toleranz. Nachweis aus dem Bergleich zwischen Frankreich und England. Der weltliche Skepticismus Montaigne's, der philosophische Des-Politische Umftande als Bermittler der cartes', der gelehrte Banle's. Tolerang. Die Regentschaft und die Restauration. Ginflug des Lafters auf die hiftorische Entwidelung. Voltaire und Rouffeau. Die französische Revolution und die Emancipation der Juden und Protestanten. Der ftarre Katholicismus und die rationalistische Toleranz des Protestantismus. Die englische Revolution. Gegenfag zwischen Indepen-Cromwell's Politik. danten und Presbyterianern. Harrington. Milton. Jere Burudnahme der Berordnung De haeretico comburendo. Jeremias Taylor. Hobbes' In-Toleranzakte. toleranz. Stellung der Geiftlichkeit mahrend der Revolution. Aufhebung der Censur. Stiftung der schottischen Kirche. Bollftandige. Duldung auf Seiten des Protestantismus. Prüfung des Ginfluffes, den der Rationalismus auf die Methode der Forschung geübt hat. . . . Seite 239

### Sünstes Kapitel. Die Secularistrung der Politik.

Sie besteht in der Entsernung theologischer Interessen aus den Bewegsgründen der Politik und in der Begründung der Autorität durch ein weltsliches Princip an Stelle des theologischen. Religion und Patriotismus die

Hauptgrundlagen der Gesellschaft. Lepterer, das herrschende Princip im Alterthum, im Judenthum, entspricht in ber Religion bem Sectengeift. Sieg bes Chriftenthums im romischen Reiche vermittelft biefes Beiftes. Bölliges Uebergewicht des religiösen Elements. Die Kreuzzüge. Die Kirche nimmt die Stelle des machtlosen Staates ein. Der Gottesfrieden. Streit niamit die Stelle des machtofen States ein. Der Gottesprieden. Streit zwischen der königlichen und der kirchlichen Nacht. Die Krenzzüge und die höteren Religionekriege. Die Bündnisse von Kranz I. und von Richelieu. Ende der Religionekriege. Die Jaquistion. Ihre Verfassung und ihr Fortschritt. Zwiespältigkeit ihret Grundsätze. Collisionen mit der weltlichen Gewalt und allmähliche Unbesiebtheit der Inquisition. Abnahme der Verfossung bei fortgesester Unterdrückung kegerischer Schlekristen besonders in ber alten Rirche. Reuchlin. Aufhebung religiöfer Beschränkungen. Der Umschlag in Frankreich 1830. Beschleunigung besselben in England burch Die irlandische Politif. Das irische Parlament. Die Entfernung ber Beiftlichen von Staatsamtern. Ueberblid über ben Fortschritt der Berwelt-lichung. Die papstliche Macht. Die Politik in ihrem Einsluß, auf die Re-ligion. Der politische und der philosophische Standpunkt. Die Politik und die misseuchaftliche Forschung. Der passive Geborsam. Die Wahl der Bifchofe burch allgemeine Abstimmung. Der Streit zwischen Papst und Rönigen in seinem forberlichen Ginfluß auf die Freiheit. Aehnlicher Einfluß ber Scholaftik. Thomas von Aquino. Das göttliche Recht ber Könige in feinem bedingten Charafter. Die Reformation mit ihren verschiedenen Intereffen und politifden Gefichtepuntten. Das Abfegungerecht nach papitlichen Grundfaten. Berbrennung der Schriften Bellarmine's und Guareg' in Paris. Die Jesuiten und der gesellige Bertrag. Suarez' Schrift de fide, Mariana's de rege. Eprannenmord und freiheitsiche Entwicklung. Jean Petit, Grévin, Toletus, Sa, Wolina, Ayasa und Keller. Ermordung Beinrich III. Politischer Mort bei ben Protestanten. Die Jesuiten und die Freiheit. Die gallikanische Kirche und ber Despotismus. Patriotismus ber Freiheit hinderlich in Frankreich. Die Protestanten im Jahre 1615. Ihre Beichluffe 1665 und 1682. Bossuet. Protestantismus und Demokratie. Episcoral und Preebuterialipftem. Die Politif bes Alten und Neuen Teftameuts. Dug, Botlef, und Die Leiter ber Reformation. Die Schotten und ber protestantische Liberalismus. Knor. Buchanan. Die schottische Deputation bei Glifabeth. Bereinigung der englischen Diffenters und ber Schotten. Berdienfte der augerepiftopalen Rirchen um England. Stlavischer Sinn der Epistopalen. Die homilien. Tansor. Ausnahmistellung hoofer's. Die zwei Schulen des Despotismus. Barclay, Filmer, Hobbes, Sidney, Lode. Religiöse und politische Freiheit in England. hobbes, Bolingbroke, hume. Englische und französische Freiheit in ihrer analogischen Entwidelung mit der Tolerang beiber Nationen. Sinderniffe bes Ginfluffes ber frangöfischen Protestanten. Die zwei Glaubeneströmungen unter ihnen. Sieg der Liberalen. Hotman's Franco-Gallia. Vindiciae contra Tyrannos. Montaigne. Die alten Klassister und die Freiheit. Das römische Recht. Bodin, Gronov, Roodt u. A. Neuer Typus des heldenthums. Bewußtfein der Burde und Bewuftfein der Gunde. La Boetie, Borbereitung zur Demokratie im achtzehnten Jahrbundert: Bermehrung des Kapitals, des Wissens. Knechtschaft und Aberglaube vor Ersindung der Druckerkunft. Aenderung im Berhältniß der Kavallerie und der Infanterie. Die engslischen Schüßen. Das stämische Kufvolk. Die italienischen Condottiert. Schiefpulver und Bajonet. Nationalotonomie und Demofratie. Die frangösische Revolution. Der Katholicismus kann ihre Aufgaben uicht lösen. Auch die alten Freidenker nicht. Socinus, Montaigne, Charron und Bayle. Beränderte Haltung im achtzehnten Jahrhundert. Umfassender Einstuß der Revolution. Rouffeau und die frangolische Gefellschaft: Rleidung, Theater, Gartenpflege. Die Opferfähigkeit geht aus ber Religion in die Politik über.

Die zwei Ideale der Demokratie. Das Princip der Nationalität. Das internationale Verhältniß bei Hildebrand, Dante und Grotius. Berschmelzung christlicher und heidnischer Sittengesete. Die Demokratie als christeliches Element.

## Sechstes Kapitel. Industrie und Nernunstglanbe.

Das industrielle Spftem bes Alterthums ftupt fich auf die Sklaverei. Birfungen berfelben auf ben Nationalcharafter. Berfall ber Induftrie in Rom. Alte und neue Stlaverei. Graufame Behandlung der Stlaven im alten Rom. Bersuch der Abschaffung dieses Institutes im Christenthum. Seneca und seine Schule. Der Einfall der Barbaren in seiner günftigen Birkung auf die Sklavenfrage. Uebersicht der wichtigen, aus dem Christenthum hervorgehenden Maßregeln. Die Angelsachsen. Die Ansichten der Kirchenväter und Benedictiner über die Ehrenhaftigkeit der Arbeit. Sittenroheit gemildert durch chriftliche Liebc. Lange Mißachtung Dieses Borzugs. Die Aufopferung. Die Mangel ber firchlichen Anschauung über Induftrie. Lange Dauer ber Leibeigenschaft. Wirfungen der ftadtischen Emancipation und der Rreuzzuge. Die politisch nupliche Corporation wirft öfonomifch icablich. Berührungepuntte zwischen induftriellen und religiöfen Unternehmungen. Erfter Streit in Folge ber Binofrage. Untenntniß des Alterthums über die Principien derfelben. Die Goldverleiher in Griechenland, Gallien und Rom. Die alte und die mittelasterliche Kirche verdammt auf dem Grunde der Natur- und Offenbarungegefete den Bine, Das Monopol bagu anfänglich in den handen der Juden. Die handelsstaaten Italien's lassen ihn auch unter den Christen willsommen erscheinen. Das Concil des Lateran. Die Reformation. Saumaise. Die Bezeichnung Bucher im sechzehnten Jahrhundert. Casuistist der Zesuiten. Detret Benedict's XIV. Die kirchlichen Wuchergesesse in Versall. Locke, Adam Benedict's AIV. Die firchlichen Buchergeleße in Vertall. Bode, Abam Smith, hume, Turgot und Bentham. Der Russe Rahfol als lepter Berteter des alten Princips. Entstehung neuer Grundsäße der Bölkerbündnisse den handel. Förderung der Toleranz, zunächt gegen die Juden. Ihre früheren Leiden. Ihre Berdienste um die Literatur, um den handel. Toleranz gegen sie in Livereo, Benedig, Pisa und Genua. Die Industrie und die herabsehung des Dogma. Ihre Schäbigung durch das Spiem der Bersolgung. Spanien, Frankreich, Brügge und Amsterdam. Das Joeal der Armuth und die Tondustrie Ausmand im derieskuten und piezeskuten Take-Armuth und die Industrie. Auswand im dreizehnten und vierzehnten Jahr-hundert. Luxusgesetze. Der schwarze Tod. Dekonomische Wirkungen des Luxus. Sein Sieg über das Mönchswesen. Sein Einstuß auf die geistige Entwidelung. Bundnig zwischen Rierus und Ariftofratie. Fortichritte Des Schifffahrtegefege. Sefte Sandelegesellichaften in England. Raicher Aufschwung der Diplomatie. Belgien's Reichthum. Die Banfa Benetianische Nationalotonomie und intellectuelles gegen bie Geerauber. Nebergewicht der Industrie durch die Medici. Berbindung dieser Umftande mit dem Aufleben der klaffischen Gelehrsamkeit und der maurischen Bildung. Geschmacksänderung und Theater. Wichtigkeit desselben für den Geist und als Gradmesser der Civilisation. Sein Versall im heidnischen Rom und das Urtheil der Kirchenväter. Als letzte Zusluchtstätte des heidenthums, nicht begünstigt von Julian. Verschwindet mit der Auslösung der römischen Civitiation. Neue Typen der Unterhaltung. Die "Schauspieler" bei Thomas von Aquino. Entstehen religiöser Schauspiele. Hooswitha. Die religiösen Spiele aus der Kirche in's Theater. Ihre Unstitlichkeit. Stellung des Satan's. Wirkung auf das herabsesen der Kirche. Schwache Zeichen von weltlichen Schauspielen, Improvisationen, Pantomimen u. f. m., Poffen.

Das höhere Drama wieder in Italien. Die erften Stude. Beispiele feiner Förderung burch die Geiftlichen. Unterschied des italienischen und bes französischen Dramas im Berhältniß zur Rirche. Stufen der Berweltlichung in ber Mufit. Die gothische Bautunft und die Buhne. Die Religionetampfe und die Anschauungen über das Theater. Heftige Opposition in Frankreich. Berweigerung der Sacramente an Schauspieler. Molière, Racine, Lully, huerne, de la Mothe. Entwickelung des Theaters in Frankreich, Spanien Boltaire. Die Revolution und ihre Beseitigung ber Schanund Italien. fpieler Verachtung. Sieg bes Theaters in Rom. Bichtige Wirkungen Diefes Streites. Die Schöpfung bes Theaters als letter Dienst ber industriellen Civilisation in Italien. Die Reformation. Spanien als ungeeigneter Prätendent des induftriellen Scepters. Spanien's Glanz unter Karl V. Der ökonomische Wahn von dem alleinigen Reichthum, den das Gold ansmache. Beseitigung dieses Frrthums in Italien. Folgen desselben in Spanien durch Bernachlässigung der Fabriken, durch Ruinirung der Colonieen, durch Berwirrung in den Preisen. Schadliche Entwidelung des Rlofterspftems, der Stlaverei und der Intoleranz. Las Cafas. Der Berfall Spanien's als entschiedene Wohlthat für die Menschheit. Ginführung warmer Getranke in Europa und ihre Wirkungen. Der Protestantismus als herr ber Industrie, ohne daß der Einfluß beider Religionen in dem Streit eine Rolle fpielt. Stadt und gand. Umschlag in dem Berhaltnig ihrer Bichtigkeit. Mittelalterliche Borliebe für den Ackerbau. Die Schule Sully's. Colbert. Die Schule Quesnay's theoretisch den Fabriken höchst ungünstig, praktisch günstig. Ihre Modification durch Rapnal. Abam Smith und die Fabriken. Seine Ergänzung durch Ricardo. Begünstigung der Fabriken durch den Gredit und den Fortschritt der Maschinen. Die ökonomischen Wirkungen der lettern. Ihr vorzüglicher Ginfluß in England. Die Nationalokonomie. Ihr Wirken zum Frieden, zur Berbindung verschiedener gander und Klassen im Unterschiede zur Theologie und Philosophie. Das Interesse und die Leiden-schaften. Die Abtödtung und die Industrie. Das Wesen der erstern bis zum vierzehnten Jahrhundert. Die Geschichte der Rlofter ale Bild ihres Berfalls. Industrie und Reichthum. Parallele zwischen dem Einfluß der alten Kunft und der neuen Industrie auf die Vernichtung der Alfese. Der geiftige Fort-schritt als Körderer der Industrie. Ihr Abbild in dem Rüplichkeitsprincip. Nachtheile Diefer Anschauung. Abnahme der Opferfabigfeit. Reigung gum Materialismus. Schluk.

371



### Einleitung.

In den Zeiten der heftigen Religionskämpfe, die während und nach der Reformation stattsanden, war der Geist der Kritik noch unbekannt. Sede Partei meinte die unbedingte und unentbehrliche Wahrheit gegenüber dem unbedingten und verderblichen Irrthum zu vertreten, alle Welt schrieb die Strömungen des Glaubens geradezu dem Einflusse eines Wunders zu, und so suchte man natürlich auch die Ursachen aller Wandelungen in der Theologie ausschließlich auf ihrem eigenen Gebiete. Jeder Theolog bildete fich ein, daß der Beftand der von ihm migbilligten Meinungen nur durch die Beftrebungen übelgefinnter Menschen verschuldet wurde, welche vermittelft blen-dender Scheinbeweise triumphirt hätten, wobei ihnen die Urtheilslosigkeit der Betäuschten zur Silfe gekommen mare. Seine eignen Unfichten bagegen seien durch göttliche für diesen Zweck erweckte Sendboten, welche eine besondre Inspiration erleuchtet habe, aufgestellt oder wiederhergestellt und durch die Kraft theologischer Gründe siegreich geworden. So lange dieser Gesichtspunkt dauerte, waren die Standpunkte des Theologen und des Kirchen-geschichtsforschers nahezu gleich. Beide waren auf ein einziges Gebiet beschränkt, und da beide ein ursprüngliches Bekenntniß als Ideal auerkannten, so hatten sie nur anzugeben, was sich an die reine Idee desselben nach einander als Neuerung anschloß. Als jedoch gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts die Abnahme des religiösen Fanatismus zu ruhigerer Erörterung solcher Begenstände bestliche und der Fortschritt der Wissenkaft umfassendere Geschickspunkte erzeugte, wurde auch der Standpunkt des Geschichtschreibers wesenktich verändert. Man erkannte, daß jeder großen Umwandlung im Glauben eine gleiche Umwandlung in der ganzen Geistesrichtung Europa's vorangegangen sei, daß der Erfolg jeder Ansicht viel weniger von der Stärke ihrer Gründe oder der Fähigkeit ihrer Vertheidiger als von der Empfängs lichkeit ber Gesellschaft und diese wiederum von dem Geiftesftempel des Beitalters abhänge. In dem Mage, in welchem die Menschen von unzulänglicher zu höherer Bilbung fortschreiten, erhöhen und läutern fie auch ihren Glauben. Unmerklich befreien fich ihre Vorstellungen von jenen gröbern Annahmen und Lehren, die früher so mächtig waren, und über turz oder lang bringen sie all ihre Ueberzeugungen in Uebereinstimmung mit dem sittlich intellectuellen Standpunkte, welchen die neue Bildung hervorruft. So offenbarten sich lange vor der Reformation die Tendenzen der Reformation. Das Wiederaufleben griechischer Biffenschaft, die Entwickelung der Kunft, die Reaction gegen die Scholaftik

hatten die Gefellschaft auf eine Bobe gehoben, bei welcher ein verfeinerter und nicht fo druckender Glaube die nothwendige Bedingung ihres Wohlbefindens bildete. Euther und Calvin waren nur die Vertreter diefer herrschenden Bedürfniffe und pragten fie in bestimmten Formen aus. Das Drängen des allgemeinen Zeitgeiftes beeinflußt die Stimmung und diefe wirft auf die einzelnen Glaubensfate; wenn auch nicht Alle diefem Drangen mit gleicher Leichtigkeit nachgeben, fo wird boch schlieglich die große Mehrheit davon beftimmt. Gin Bechsel in den speculativen Anfichten ichlieft nicht eine Vermehrung ber Thatsachen ein, auf welchen Diese Ansichten beruhen, aber einen Wechsel in der Richtung zu denken und zu wollen, den fie wiederspiegeln. Beftimmte Grunde find nur Anzeichen und Vorwand, felten die Urfache zur Beränderung. Ihr hauptverdienft befteht in der Beichleunigung der unvermeidlichen Krifis. Sie leiten ihre Stärke und Wirk-famkeit von der Uebereinstimmung mit der Geistesbeschaffenheit derjenigen her, an welche fie gerichtet find. Rafonnemente, die in dem einen Zeitalter nicht den geringften Eindruck machen wurden, erhalten im folgenden einen enthufiaftischen Beifall. Ihren Werth zu verstehn und ihre Kraft zu

murdigen find zwei gang verschiedene Dinge.

Und diefer Standpunkt des Glaubens, diefe Art und Beschaffenheit des Denkens, welche den obersten Richtee in den religiösen Ansichten auf einander folgender Zeitabichnitte bilden, entspringen nicht auf einem einzelnen Gebiete der Erkenntnig, fondern aus der Bereinigung aller geiftigen und jelbft gefellschaftlichen Tendenzen der betreffenden Zeit. Um meisten tragen meiner Ansicht nach die Philosophen zu ihrer Entwickelung bei. Männer wie Baco, Descartes und Locke haben ficherlich mehr als Undre dazu beigetragen die Strömung ihrer Zeit zu bestimmen. Sie haben eine gewiffe Form und Färbung des Beiftes bewirkt. Sie haben eigenthumliche Bedankenrichtungen, neue Folgerungsarten, neue Ziele der Forschung eingeführt. Der Smpule, den fie der hohern Literatur gegeben, hat fich durch diese den Bolfeschriftftellern mitgetheilt; der Gindruck folder Beiftesführer ift felbft in den Schriften der Menge fichtbar, welche mit ihren Werten unbefannt geblieben. Aber ihre philosophische Methode bildet trot der graßen und unbestreitbaren Macht doch nur einen einzelnen unter den vielen Sebeln, welche zu der geistigen Gestaltung der Gesellschaft beitragen. Go mirten die naturmiffenschaftlichen Entdeckungen, welche in das Gebiet des Gesetlosen und Unbegreiflichen einschneiden und unfre Begriffe vom Umfang bes Gefetes erweitern, indem fie die Berbindung enthüllen, in welcher isolirt geglaubte Erscheinungen stehen, weit über die Grenzen der Naturerkenntniß auf die Richtung des Geistes. So mußte die aftronomische Entdeckung, daß unfre Erde keineswegs Mittelpunkt und Achse des fichtbaren Beltalle fei, fondern nur ein unbedeutender Planet, der allem Anscheine nach eine durchaus untergeordnete Stellung einnehme und fich mit vielen andern um eine Sonne brebe, die felbst wieder einen unendlich fleinen Punkt in der Schapfung ausmache, insofern fie von der Phantasie erfaßt wurde, einen großen und greifbaren Ginfluß auf unfre theologischen Vorstellungen üben. Go erzeugt der Beift der gewerblichen und ftadtischen Gemeinschaft gemiffe Dent- und Folgerungsweisen, gemiffe Antipathien und Sympathien, die ihn unabweislich zu einer ganz bestimmten Urt von Ueberzeugungen hindrangen. Fordert man Thätigkeiten, welche diesen Geist wecken, so fordert man auch die ihm verwandtesten Meinungen. Man fann feine Schiene legen, ohne einen

intellectuellen Ginfluß zu üben. Batt und Stephenson werden schließlich fast ebenso gründlich wie Luther und Boltaire auf die Umgestaltung des

menschlichen Glaubens hingearbeitet haben.

Wenn diese Gesichtspunkte richtig sind, so begründen sie zugleich einen großen Unterschied zwischen dem Gebiete des Theologen und dem des Geschichtschreibers religiöser Meinungen. Der erstere beschränkt seine Aufmerksankeit auf die Frage von der Wahrheit oder Falschheit bestimmter Lehren und beantwortet sie durch Prüfung der ihnen zu Grunde liegenden Beweise, der andre hat die Ursache der Entstehung und des Versalls sener Lehren zu vermitteln und sie in der allgemeinen Geisesrichtung des Zeitalters nachzuweisen. Der erstere ist von einem einzigen Kreise menschlicher Denk-Erscheinungen umgrenzt und von jener Folgerungssetzt, innerhalb deren kich die itrengere Fachwissenschaft bewegt, der zweite ist verpslichtet seinen Blick über die intellectuellen Einslüsse der zweite ist verpslichtet seinen Blick über die innere Verbindung mit ihnen erkennen zu lassen, welche auf die Folge der Meinungen stärker wirkt als logische Argumente.

Obgleich uns in diesem Werke nur der lettere unter den beiden Gesichtspunkten angeht, so wird es doch nöthig sein, in Kürze die Möglichkeit ihres gleichzeitigen Bestehens zu betrachten; denn diese Frage schließt eins der wichtigsten geschichtlichen Probleme in sich, die Stellung nämlich, welche dem persönlichen Willen und Artheil in dem großen Strome allgemeiner

Urfachen zukommt.

Es war ein Ausspruch Locke's, daß wir nicht fragen sollen, ob unser Wille frei sei, sondern ob wir frei seien; denn in dem Begriffe von Freiheit liege die Annahme unferer Fähigkeit, nach eignem Willen zu handeln, oder mit andern Worten das Bewußtsein, wenn wir einen gewissen Gang in unfrer Handlungsweise verfolgen, daß wir ebenso gut einen abweichenden hatten verfolgen konnen. Führen wir aber die Untersuchung weiter und fragen, mas eigentlich unfer Bollen beftimme, fo können wir nach meinen Begriffen zu keinen höhern Grundfaben der Freiheit gelangen als zu den in ben beiden Thatfachen liegenden, daß unfer Bille eine von unfern Begehrungen unterschiedene Sabigfeit und daß er tein blos paffives Befen fei, dessen Richtung und Stürke nothwendig von der Anziehung durch das Angenehme und von der Abstohung durch das Unangenehme bestimmt wird. Wir sind und bewußt eine Richtung einhalten zu können, welche äußerst widerlich ift, ftatt einer andern, die außerst willkommen ware; wir find uns eintretenden Falls der dabei gemachten dauernden und schmerzlichen An-ftrengung bewußt, sowie der lebhaftesten Bestiedigung, wenn sie nachläßt, und endlich der Möglichkeit wenigstens, daß der Beweggrund, welcher uns veranlaßt, dem Pfede der Gelbstwerleugnung zu folgen, ein von der Aussicht auf Lohn durchaus unnbhängiges Rechtsgefühl fei. Wir find uns ferner bewußt, daß zwar unfre Wünsche auf unfern Willen mächtig einwirken, daß aber auch feinerseits unfer Wille auf unfre Wünsche wirken kann. Wir können das natürliche Vermögen untres Willens durch beharrliche Uebung ftarten. Bir konnen die Starte unfrer Begehrungen durch nieberhaltende Gewöhnung vermindern, durch Anwendung einer geiftigen Dischlin den gangen Zusammenhang unfrer Leidenichaften erschüttern, indem wir den einen Theil mit Bewußtsein befriedigen und entwickeln, den andern vertilgen und unterdruden. Dieje Grmagungen luften freilich nicht den Schleier, welcher vielleicht nothwendig auf dem Begriffe des freien Willens ruht. Gie lofen

nicht die Fragen, ob der Wille jemals ohne einen Beweggrund in Thätigkeit treten kann, oder in welchem Verhältniß er zu seinem Grunde steht, oder ob die Begierden nicht manchmal zu stark sein mögen jelbst für seine entwickliste Kraft; aber sie bilden eine Theorie der menschlichen Freiheit, die nach meiner Meinung die höchste ist, zu der wir es bringen können. Ber einerseits das Vermögen nach seinem Willen zu handeln erlangt und andrerseits das Vermögen des Willens von der Herrschaft des Angenehmen und Unangenehmen besteit hat, so daß dieser den Strom der Gemüthsbewegungen bestimmt und beherrscht, hat sicher die Grenzen seiner Freiheit erreicht.

Der Kampf des Willens im Interesse eines richtigen Beweggrundes gegen den Druck der Begierde ist eine von den Hauptformen der Lugend, sowie das Verhältniß dieser beiden Einflüsse zu einander der eigenkliche Maßstab für den sittlichen Standpunkt jedes Einzelnen. In dem Streite zwischen Willen und persönlicher Neigung erreicht ersterer entweder durch seine natürliche Stärke oder durch des Gegners natürliche Schwäcke oder endlich durch Einwirkung der von mir beschriebenen geistigen Disciplin zuweilen einen so hohen Grad von Uebermacht, daß er selten oder nie ernstlich gefährdet wird. In andern Fällen halten sich infolge angeborner oder häusiger noch infolge von uns abhängiger Ursachen die beiden Mächte das Gleichgewicht und unterliegen zeitweise einander. Zwischen diesen Möchte das Gleichgewicht und unterliegen zeitweise einander. Zwischen diesen Möchte die Wöslichteiten liegen zahlreiche Ubstufungen, so daß jede Ursache, welche die Begierden in irgend einem Grade verstärkt, ihnen in vielen Fällen den

Triumph über den Willen verschafft.

Die Anwendung diefer Grundfate auf die beständig wiederkehrenden Erscheinungen der Moralftatiftit ift nicht schwer. Der Statistiker zeigt 3. B., daß eine gewiffe Temperaturbedingung die Stärke einer Leidenschaft oder mit andern Worten die Versuchung zu einem bestimmten gafter fteigert; woraus er dann weiter folgert, daß die ganze Beschichte dieses Lafters in genauem Berhältniß zu den atmosphärischen Beranderungen fteht. Das Lafter fteigt mit der steigenden Temperatur bis zu seinem Culminationspunkt, erhalt sich mahrend ihrer Dauer auf ihm und finkt wieder mit ihm. Sahr auf Sahr zeigen sich nabezu dieselben Erscheinungen und Wandlungen. man fie bei den verschiedenften Bolfern, fo wird der Beweis nur verstärkt, und die Gewißheit geht fo weit, daß wir innerhalb gewiffer Schranken fogar die Bukunft vorausjagen konnen. Die Fluffe, welche mit den winterlichen Regenguffen und mit der fommerlichen Trockenheit steigen und fallen, das Infettenleben, welches von dem erzeugenden Frühling zum Dafein und von dem wiederkehrenden Frost zum Untergang gerufen wird, die Pflanzenwelt, welche ihre bestimmten Veranderungen durch den Wechsel der Sahreszeiten erhält, geben die äußern Einfluffe nicht treuer wieder und gehorchen ihrer nicht unbedingter als gewiffe Gattungen menschlicher Sandlungsweife.

Das ift die Thatsache, welche statistische Tabellen ausweisen; aber welche Folgerungen muß man aus ihr ziehen? Sicherlich nicht, daß es überhaupt keinen freien Willen giebt, sondern, was wir von vornherein als wahrscheinlich annehmen mußten, daß der Grad von Stärke, mit dem er sich geltend macht, in verschiedenen Perioden im Ganzen derselbe ist. So langeder Widerstand sich gleich bleibt, bestimmen die Wandblungen unsrer Begierden den Wechsel unsrer Thaten. Hertin liegt nichts Außergewöhnliches. Es würde im Gegentheil befremdend sein, wenn es sich anders verhielte, wenn nämlich bei einem gleich oder ungefähr gleich bleibenden Durchschnittsmaße

von Tugend nicht dasselbe Maß von Störung zu verschiedenen Zeiten die gleiche ober ungefähr gleiche Zahl von Källen des Unterliegens ergäbe. Die Thatsache der Geschlichkeit und Consequenz in der Geschichte des Lasters, seiner mächtigen und von menschlicher Vorsicht durchaus unabhängigen Beeinflussung vernichtet durchaus nicht die Freiheit des Willens, und die Schlüsse des Sistorikers sind vollkommen vereindar mit den Sätzen des Moralisten. Aus diesem Schauspiel von Regelmäßigkeit schließen wir einsach, daß die Beränderungen in dem moralischen Zustande der Menschen sehr langiam vor sich gehen, daß in gewissen Perioden, wenn bestimmte Begierden von äußern Ursachen verstärkt werden, die Ausgabe des Willens sich ihnen zu widersetzen eine sehr schwere ist, und daß jeder Versuch einer Geschichte des Lasters ohne Betrachtnahme dieser äußern Einslüsse klagtich scheitern muß.

Benden wir uns nun zu ber zweiten Klaffe von Erscheinungen 1), fo giebt es für den aufmerksamen Beobachter nichts Gewifferes, als daß die große Mehrzahl felbit berjenigen, welche über ihre Meinungen viel benten, gu ihren Schluffen burch einen vom Denten gang verschiedenen Prozeg gelangt. Dhne daß fie fich beffen recht bewußt werben, fteben fie unter bem Eindruck alter Ibeenverbindungen, und in den bei Beitem meiften Fällen foliegen die Menfchen der verschiedenften Befenntniffe ihre Untersuchungen einfach damit ab, daß fie fich bei dem erlernten Glauben beruhigen. Unmerklich beurtheilen fie alle Fragen nach einem von ihrer Erziehung abgeleiteten Maßstab, bemeffen Aufmerkfamkeit und hinneigung nach dem Grabe, in welchem Thatfachen und Beweise sich ihnen als Stugen vorausgegangener Schluffe darstellen, und bereden fich gern, daß die Argumente zu Gunften ihrer ererbten Meinungen unwiderstehlich zwingend, die entgegengeseten unausbleiblich abfurd feien. Aber auch biejenigen, welche von dem Glauben, in bem fie unterrichtet worden, fich entfernt haben, find deshalb nicht weniger von unberechtigten Ginfluffen abhängig. Der hang jum Sonderbaren, das Streben, geiftig als überlegen zu gelten, Geschmackerichtung, hinneigung zum Lafter, Ginfluß der Freundschaft, Anziehungskraft des Genies — diese und unzählige andre Mächte, auf die nicht näher eingegangen zu werden braucht, bestimmen zu Schlüffen. Die Jahl der Menschen, welche eine rationelle Grundlage ihres Glaubens haben, ist wohl unendlich klein; denn unberechtigte Ginfluffe bestimmen nicht nur die Ueberzeugungen derjenigen, die nicht prufen, fondern geben gewöhnlich auch dem Denken ber Prufenden eine parteiische Richtung. Es murbe jeboch gang verkehrt fein, hieraus zu schließen, daß die Vernunft gar keinen Antheil bei der Bildung von Meinungen habe. 3mar war noch niemals ein Beift gang frei von verrenkenden Ginfluffen; aber in dem Kampfe zwischen Bernunft und Leidenschaft, der zur Bahrheit führt, ift ahnlich wie in demjenigen zwischen Willen und Begierden, der zur Tugend führt, jede Anstrengung von einem mittlern Maße des Erfolgs ge-tront und läßt ungahlige Stufen des Fortschritts bliden. Alles, was wir mit Recht folgern konnen, besteht darin, daß der Prozeg des Urtheilens viel schwieriger ift, als man gewöhnlich annimmt, und daß, wenn man die Ur-

<sup>1)</sup> Rämlich dem Verhältniß des Einzelurtheils zu der allgemeinen Strömung ber Ansichten. Bisher hatte der Verfasser die Kraft der persönlichen Moralität im Verhältniß zu der allgemeinen besprochen. Bergl. oben S. 3.
Anm. des Ueberfegers.

sachen ber bestehenden Glaubensmeinungen untersucht, das Studium ber vorangegangenen Richtungen viel wichtiger ist als das der Beweisgründe.

Die Lehre, daß die Meinungen einer bestimmten Periode hauptsächlich von der Geistesversassing der Gesellschaft abhängen und daß jeder größere Glaubensumschwung die Folge allgemeiner Ursachen ist, schließt nur die Behauptung in sich, daß es einen mächtigen Drang giebt, welcher auf die breite Volksmasse wirtt und schließlich über jedes Hinderniß siegt. Die Ungleichbeiten der Bildung, die aus besondern Umständen hervorgehenden Einstüsse Bahns, die Macht der Gewohnheiten und die Anstrengungen des einzelnen Genies bringen zahllose Verschiedenheiten zu Wege; aber eine sorgfältige Prüfung zeigt, daß dies nur Wirbel in einem fortlaufenden Strome sind, daß nach und nach die verschiedenen Systeme sämmtlich nach einer bestimmten Richtung hin modissiert werden und auf allen Erkentnißgebieten eine gewisse Gattung von Tendenzen mit einer größeren Geltung sichtbar wird. Einzelne mögen dem Strome widerstehn, und dies Kraft mag dem Theologen einen festen und berechtigten Haltepunkt gewähren; aber um auf den allgemeinen Gang einen großen Einsluß zu üben, sind diese Anstrengungen zu selten und zu schwach.

In letterer Beziehung muß jedoch eine belangreiche Ausnahme zu Gunften der Männer von Genie gemacht werden, die in der Regel Bertreter und Schöpfer zugleich sind. Sie verkörpern und spiegeln die Tendenzen ihrer Zeit wieder, aber sie gestalten dieselben auch wesentlich um, und ihre Ideen dienen der folgenden Entwickelung zum Inhalt oder zur Grundlage. Es gehört zu den Aufgaben des äußersten Feingefühls für den Geschichtschreiber, bei jeder größern Bewegung zu unterscheiden, welcher Theil dem Einzelnen und welcher den allgemeinen Ursachen angehört, ohne einem zu viel zu thun.

Das Bemerkte wird, wie ich hoffe, hinreichen, um den Unterschied zwifchen dem Gebiete des Geschichtschreibers und bem des Theologen in's Licht au feten. Dabei muß man aber auch zugeben, daß fie gewiffe Berührungspuntte haben; benn es ift unmöglich die Urfachen, welche eine Meinung in's Leben riefen, zu entschleiern, ohne einiges Licht auf ihren innern Werth zu Ebenso muß man zugeben, daß es eine Methode ober Theorie der Untersuchung giebt, bei der man beide Gebiete vereinigt oder vielmehr den Theologen dem Historiker ganzlich unterordnet. Wer den außerst geringen Einfluß bestimmter Argumente bei Entscheidung der Meinungen eines Individums oder einer Nation begriffen hat, wer begriffen hat, wie unwandelbar ein Zuwachs an Bildung auch eine Umgestaltungen des Glaubens in sich schließt und wie vollständig die Streitpunkte auf einander folgender Zeitalter nur die Masten und die unbewußten Erponenten einer tiefern Zeitströmung bilden, wird ein lebhaftes Migtrauen in die Hilflosigkeit der Vernunft setzen und fich naturgemäß nach einem Führer ihres Urtheils umfehn. Man wird wohl zugeben, daß die allgemeine und immer ftarter werdende Tendenz unfrer Beit dahin geht, einen folden Führer in dem Gefammtbewußtfein der Menschheit, wie es fich in der geschichtlichen Entwickelung darftellt, ju fuchen. Mit andern Worten, der Weg, auf welchem unfre leitenden Denker bewußt oder unbewußt ihre Unsichten bilben, besteht in dem Versuche zur Klarheit zu kommen über die Gesetze, welche die allmählige Umgestaltung des Glaubens bestimmen, über die Richtung und Vorstellungsweise, zu denen der menschliche Beift mit dem Fortschritt der Civilisation gelangt, über die hauptfächlichsten Merkmale, welche den Glauben cultivirter Zeitalter und Nationen in Bergleich mit barbarischen und den Glauben der gebildetsteit in Bergleich mit den ungebildetsten Klassen fennzeichnen. Diese Art zu schließen durfte zu solgenden drei Aufgaben führen. Zunächst wird man angeben mussen, welches die allgemeinen geistigen Tendenzen der Civilisation sind; ferner, in wie weit diese Tendenzen mit einander in Zusammenhang stehen, d. h. eine von der andern abhängen und sie in sich schließen, und endlich, ob sie von einer Vermehrung oder Verminderung des Glückes, der Tugend und der Hu-

manitat begleitet find.

Der Zweck des vorliegenden Werkes geht dahin, eine Geschichte der Aufklärung zu geben. Unter Aufklärung verstehe ich nicht eine Gattung bestimmter Lehren oder Beurtheilungen, sondern vielmehr eine gewisse Denkweise oder Verstandesrichtung, welche in den letzen drei Jahrhunderten ein bezeichnendes Ueberwicht in Europa gewonnen hat. Die Natur dieser Richtung soll auf den folgenden Blättern im Einzelnen dargelegt werden, wo wir ihren Einsluß auf die verschiedenen Formen der moralischen und geistigen Entwickelung prüsen. Für jetzt genüge der Hinweis, daß sie die Menschen bei allen Gelegenheiten zur Unterordnung der dogmatischen Theologie unter die Satungen der Bernunft und des Gewissens leitet, und daß sie, als nothwendige Folge, den Einsluß jener Theologie auf Leben bedeutend einschränkt. Sie macht die Menschen geneigt, in der Geschichte alle Arten von Erscheinungen mehr auf natürliche als auf wunderbare Ursachen zurückzuführen, in der Theologie die auf einander solgenden Systeme als Ausbruck der Winsiche und Strebungen zu betrachten, welche das Allen einwohnende religiöse Gesühl hervorrust, und in der Sittenlehre nur das als Pflicht anselwenden Seschießte Ausbruckten, welche das Allen einwohnende religiöse Gesühl hervorrust, und in der Sittenlehre nur das als Pflicht anselwenden seines der Strebungen zu betrachten, welche das Allen einwohnende religiöse

zusehn, mas sich im Gemissen als folche offenbart.

Es ift offenbar, daß der Versuch, die Geschichte eines geiftigen Strebens zu ichreiben, mit Schwierigkeiten verbunden ift, welche fich von denen eines einfachen Berichtes geschichtlicher Thatsachen bei Weitem unterscheiden. Man kann von Niemandem fagen, er habe ein Berftandniß von irgend einem großen Glaubenssystem, wenn er fich nicht einigermaßen den Gesichtspunkt zu eigen gemacht hat, unter welchem dasselbe mit seinen Argumenten einen Unichein von Berechtigung erhalt, und jene Betrachtungsweife, durch welche es in seinen mannichfaltigen Sätzen glaubwürdig, in sich übereinstimmend und consequent erscheint. Und doch ift es selbst in den großen Streitfragen der Gegenwart, felbst in den Kampfen zwischen den Ratholiken und Proteftanten augenscheinlich nur fehr wenigen Polemitern gelungen, zu dieser Burdigung der bekämpften Ansichien zu gelangen. Aber die Schwierigkeit wird viel größer, wenn sich unfre Untersuchungen auf Glaubensformen erftrecken, von denen es keine lebenden Vertreter mehr giebt, und wenn wir nicht nur das verschiedene Mag von Glaubwürdigkeit bei den verschiedenen Genoffenichaften abzuschätzen, sondern auch ihre Beranlaffungen und Wandlungen anzugeben haben. Die Dentweisen wieder herzustellen, welche feitbem ans unfrer Mitte geschwundene abergläubische Vorstellungen längst geboren, durch das Dunkel einer dazwischen liegenden Vergangenheit jenem verborgenen Triebe der Ginbildung nachzuspüren, der aus tieferem Grunde als jeder Streit mit Beweisen und jeder Bechsel des Glaubens in dem jeweilig folgenden Zeitalter die zur Erscheinung kommende Religionsform bestimmt, das Prinzip der Analogie und Uebereinstimmung zu erfassen, nach welchem fich die Begriffe einer gegebenen Periode zusammenfanden und in Einklang festen, und dann ju zeigen, wie die Entdeckungen der Wiffenschaft

ober die Umwälzungen in der Philosophie oder die Entwickelungen des gewerblichen und politischen Lebens neue Mittelpunkte der Anziehung einführten und die Gewalt der Analogie nach neuen Richtungen wirken ließen, diesem Prozesse bis zu dem Zeitpunkte, wo Schlüsse, welche einst die Vernunft naturwüchsig und fast instinctmäßig angenommen, unangemessen und abenteuerlich schienen, und wo die ganze Strömung der geistigen Tendenzen sich änderte, zu folgen, bildet die Aufgabe, welche jedem anheimfällt, der sich nicht mit der Aufzählung von Glaubensschwankungen begnügt, sondern auch

die Besethe beleuchten will, die fie regieren. Die größte Schwierigkeit einer folden Untersuchungsweise entspringt vielleicht aus dem weit reichenden Unterschiede zwischen Bekenntniß und wirklichem Glauben. Wenn eine mit dem Zeitalter in Widerspruch befindliche Meinung sich nicht modificiren läßt und zu einem hinderniß für den Fortschritt wird, verschmäht man fie schließlich offen; ist sie dabei mit irgend einem bestehenden Interesse vermachsen ober mit irgend eiger ewigen Wahrheit in Zusammenhang, so wird ihre Verwerfung von Unfällen heftiger Erschütterung begleitet sein. Aber viel häufiger laßt die Civilisation die ihr widerstrebenden Meinungen einfach außer Gebrauch kommen. durch Gleichgültigkeit, nicht durch Widerstreit unter. Man verweist sie in jenes düftre Gebiet des Halbdunkels, welches jeden lebendigen Glauben um-giebt, nicht in das Land des Todes, aber der Todesschatten, in das Land der kraftlosen Schemen. Zuweilen finden wir auch Namen, Ceremonieen, Formeln und äußeres Ansehn einer langft untergegangenen Glaubensphafe mit einem System verknüpft, welches, vom Bedürfniß geschaffen, bas Leben der modernen Civilisation durchdringt. Dann gleichen sie den Bildern heimgegangener Ahnen, welche die alten Aethiopier gewöhnlich auf ihren Leib gemalt haben sollen, um die allgemeine Täuschung zu bewahren, als ob diejenigen nicht todt sein könnten, deren Züge unter ihnen noch sichtbar und mit dem Leben verbunden maren. Um den Uebergang zu murdigen, muffen wir diese Meinungen in die That umseten, muffen untersuchen, was bei vollständiger Verwirklichung für Folgen herauskommen würden, und dann feststellen, in wie weit diese Folgen thatsächlich eingetreten find. Daber muß man nicht bloß die Bekenntniffe in ihrer Reihenfolge prufen, fondern auch bie Charactertypen der entsprechenden Zeiten ftudiren.

Ehe ich diese Einleitung schließe, bleibt mir noch übrig, die Methode anzugeben, die ich bei Schilderung des Einstussses auf die menschlichen Meinungen, welchen der Geist der Aufklärung übte, zur Anwendung gebracht habe. Zuerst mußte ich die geschichtlichen Ursachen prüsen, welche die Abnahme des Hanges zum Bunderbaren, diese offenbare Frucht der Sivilisation, bewirkten. Über es wird bald ersichtlich, daß diese Bewegung nicht für sich allein betrachtet werden kann; denn die Hinneigung zur Annahme von Bundern sindet ihren Ursprung und ihre angemessense und von der Beschaffenbeit der Weltregierung, welche durchgehends mit der früheren oder so zu sagen anthropomorphistischen Stufe geistiger Entwickelungen verbunden sind. Von dem Charakter dieser Stufe giebt uns die Geschichte der Kunst, welche für sie wohl den entsprechendsten Ausdruck religiöser Vorstellungen bildet, manch wichtigen Beleg, während die Geschichte des Eingreisens der Naturwissenschaft in die Vildung der Begriffe vom Weltspitem zur Erklärung ihres Kalles leitet. Gleichzeitig mit der intellectuellen Bewegung haben wir eine

sie begleitende sittliche zu betrachten, welche die Folge hatte, den Einsluß der Furcht als eines Antriedes zur Pslicht zu verringern, die überwiegende Bedeutung dogmatischer Lehren zu beseitigen und die herrschaft des Gewissens einzusehen. Dieser Fortschritt schließt mancherlei wichtige Consequenzen in sich, vor Allem die Abnahme des Verfolgungsgeistes, welche, wie ich zu zeigen versucht habe, unausbleiblich mit einer gründlichern Aenderung theologischer Vorstellungen verknüpft ist. Endlich habe ich neue Belege sur die Wirkungen der Ausstätung auf den großen Gebieten der Politik und Industrie zusammenzustellen gesucht. Ich habe nämlich nachgewiesen, wie alle Theile des politischen Lebens von dem Gange der Verweltlichung durchzogen wurden, wie der Fortschritt der Demokratie und theologische Tendenzen einander besinsusten, und wie politische Absichten zur Bildung von Denkweisen beitrugen, welche den ganzen Kreis unsere Urtheile mitberühren. Dann habe ich den Ursprung des gewerblichen Geistes in Suropa geschildert, seine Collisionen mit der Kirche, die tief eingreisenden Veränderungen, die er in sittlich geistiger Hinsicht bewirkte, und seinen Ausdruck in der Richtung zur großen Wissenschaft der Staatsökonomie.

Ich bin mir vollkommen bewußt, daß vorliegendes Werk im besten Falle nur eine dürftige Skizze dieser Gegenstände liesern wird und daß die Behandlung, die ihnen gedührt, ein Maß von Gelehrsamkeit und Talent ersordern würde, auf welches ich keiner Anspruch machen kann. Ich bin zufrieden, wenn es mir gelungen ist, dies oder jenes vergessene Glied in der großen Kette der Ursachen entdeckt oder hin und wieder einen Lichtstrahl auf ein dunkleres Blatt in der Geschichte der Meinungen geworfen zu haben.

# Arstes Kapitel. Non der Abnahme des Wunderglaubens.

#### 1. Ueber Magie und Zauberei.

In der Geschichte der letzten drei Jahrhunderte giebt es vielleicht keine Beränderung, die in die Augen fallender wäre oder zu interessanteren Unterfuchungen Stoff bote, als Diejenige, welche die Beurtheilung bes Bunderbaren erfahren hat. Geutzutage nimmt fast jeder Gebildete die Erzählung von einem in seiner Zeit stattgehabten Wunder mit entschiedenem und selbst verspottendem Unglauben auf, der ihn jeder Prüfung der Gewißheit überhebt. Mag er auch völlig außer Stande fein, eine befriedigende Erklärung über gewisse vorgekommene Erscheinungen zu geben, so wird er beshalb doch niemals daran denken, sie einer übernatürlichen Beranlassung zuzuschreiben, da er eine solche Voraussetzung durchaus nicht in den Kreis einer vernünftigen Erörterung gehörig betrachtet. Und doch gab es noch vor wenigen Sahrhunderten keine Löfung, zu welcher der menschliche Geist in jeder Verlegen-heit sich leichter gewandt hätte. Eine Bundererzählung wurde damals allgemein als vollkommen glaubwürdig aufgenommen, als etwas wahrscheinliches und gewöhnliches. Da gab es kaum ein Dorf oder eine Kirche, die nicht irgend einmal der Schauplat einer übernatürlichen Dazwischenkunft gewesen mare. Die Machte des Lichts und der Finfterniß glaubte man im fichtlichen Rampfe um die herrschaft begriffen. himmlische Bunder, übernatürliche beilungen, überraschende Urtheile, Erscheinungen, Zukunftsverkundigungen und Bunderdinge jeder Urt bezeugten die Thatigkeit der einen, Zauberei und Magie mit allem Zubehör von Schrecken bildeten die sichtlichen Kundgebunder andern.

In diesem Kapitel will ich nun das weite Gebiet untersuchen, welches man mit den verschiedenen Bezeichnungen von Zauberei, Magie und Herenwesen umfaßt. Es ist ein Stoff, der nach meiner Meinung noch nicht die Stellung erhalten hat, die er in der Geschichte des Glaubens verdient, weil man ihn zu sehr im Sinne der Alterthumstunde zur Vergangenheit gehörig behandelte, ohne ihm einen Einsluß auf die Streitigkeiten der Gegenwart zuzugestehn. Aber länger als funfzehn Jahrhunderte glaubte man allzemein, daß die Bibel in deutlichster Art die Wirklichkeit des Herenverbrechens auf-

ftelle und daß eine Menge so mannigfaltiger und umfaffender Beweise seine Fortbauer und Stärke bezeuge, daß jede Möglichkeit des Zweifels ausgeschloffen Die Geiftlichen klagten es mit allem Nachdruck der Autorität an. Die Gefetgeber faft jeden Landes erliegen Gefete ju feiner Beftrafung. Scharffinnige Richter, die ihr Leben der Ermittelung von Beweifen gewidmet, untersuchten die Sache in gabllosen Fällen und verurtheilten die Angeklagten. Myriaden von Opfern verbluteten unter den langwierigsten Todesqualen, ohne auch nur das geringste Mitleiden zu erwecken; und da fie größtentheils zu den Ginfältigsten und Aermsten gehörten, hatte Sectengeift und habsucht wenig Antheil an der Sache 1). Nationen, welche fonft durch Lage, Intereffen und Charafter von einander völlig getrennt waren, zeigten fich in diefer einen Frage einig. In fast jeder Proving Deutschlands, aber besonders in denjenigen, wo der klerikale Ginfluß überwog, muthete die Berfolgung mit furchtbarer Geftigkeit. Sieben tausend Opfer sollen in Trier verbrannt worden sein, sechs hundert allein durch einen Bischof von Bamberg, neun hundert in einem Jahre im Bisthum von Würzburg<sup>2</sup>). In Frankreich wurden Defrete hieruber erlaffen durch die Parlamente in Paris, Toulouje, Bordeaux, Rheims, Rouen, Dison und Rennes, und allen folgte eine blutige Erndte. In Toulouse, dem Sitze der Inquisition, kamen vier hundert Perfonen wegen Zauberei bei einer einzigen Erecution ums Leben, und funfzig zu Douay in einem einzigen Sahre. Remy, ein Richter in Nancy, rühmte fich, in jechsehn Jahren acht hundert Beren dem Tode überliefert zu haben. Die Hinrichtungen, welche zu Paris in wenig Monaten ftattfanden, waren

<sup>2)</sup> S. das Originalschreiben, 1657 zu Bamberg veröffentlicht, dei Cannaert Procès des Sorcières S. 145. Bgl. Bright's Sorcery I. S. 186, Nichelet, La Sorcière, S. 10.



<sup>1)</sup> Dies kann im Allgemeinen wohl nicht bezweiselt werden, wenn auch sicherlich etliche Ausnahmen von Bedeutung vorgekommen sind. So wurden die Tempelherren der Zauberei angeklagt, als Philipp der Schöne ihr Vermögen confisciren wolke, und die keperischen Ansichten der Baldenser mögen wohl bei dem gerichtlichen Berkahren zu Arras 1459 eine Rolle gespielt haben; daher Bauberie einst Herenkunft bedeutete. Außerdem giedt es noch ein Paar Källe, in denen gefährliche Politiker und Edelleute auf diese Anslage hin dei Seite geschafft wurden, wie es denn während der Republik einen oder zwei Herenspürer von Prosession gab. Auch einige Fälle der Conventscandase, wie die von Gauffridt, Grandier und La Cadière müssen wir hierher zähleu: aber sonst werden die Berfolgungen wegen Zauberei die Thätigkeit des ungeschwächten Aberglaubens treuer darstellen als irgend welche andern. Die überwiegende Mehrheit der Heren darstellen als irgend welche andern. Die überwiegende Mehrheit der Heren damals ohne Umstände sin ehrer Zeit verurtheilt; und da die Rezer damals ohne Umstände für ihre Meinungen verdrannt wurden, so war gar keine Bersuchung da, sie der Zauberei zu beschuldigen, zumal alle Partein gemeinsame Sache bei ihrer Verfolgung machten. Grillandus, ein italienische Inquistionsmitglied des 15. Jahrhunderts, sagt: Jene Zauberer, Magier, Necromanten und dergl. sind armseliger, niedriger und verächtlicher als Christi treue Anhänger, sühren gemeinsam unter Wottes Bewilligung ein trauriges Leben in dieser Welt, lästern Gott durch einen unseligen Tod und werden in den Flammen eines ewigen Keues gemartert. (De sortilegiis cap. III.) Wir werden in der Volge sehn, daß Zauberei und Keperei die Wirtung dessehen Geistes in versichtedenen Klassen darstellen und daher gewöhnlich zusammengehn.

nach dem emphatischen Ausbruck eines alten Schriftstellers "saft unzählig"1). Die Flüchtlinge, welche nach Spanien entkamen, wurden dort festgenommen und von der Inquisition verbrannt. In diesem Lande erstreckte sich die Versolgung bis auf die geringsten Städte, und der Glaube war mit dem Volksgeiste so innig verwachsen, daß noch 1780 ein Zauberer verbrannt wurde, Torquemada widmete sich ebenso eifrig der Auskrottung der Zauberei als der des Keherwesens und schrieb ein Buch über die Schandlichkeit dieses Verbeechens?). In Flandern wüthete die Versolgung der Heren durch das ganze 16. und den größern Theil des 17. Jahrhunderts, und sede Form der Folter wendete man zur Entdeckung des Verbrechens ans). In Italien wurden in einem einzigen Jahre tausend Personen in der Provinz Como hingerichtet und in andern Gegenden rief die Strenge der Inquisitoren schließlich eine

3) Lorente, History of the Inquisition (English Translation), S. 129—142. Unter andern wurden 1507 zu Calhahorra mehr als 30 Frauen verbrannt. Der spanische Mönch Castanaga scheint schon 1529 das Recht zu diesen hinrichtungen in Frage gestellt zu haben (S. 131). S. auch Garinet, S. 176; Madden I., 311—315. Tosedo galt für das hauptquartier der Magier, wahrscheinlich weil im 12 und 13. Jahrhundert die Mathematik, die man immer mit der Magie verwechselte, dort mehr als sonst in Europa blühte. Naudé, Apologie pour les Grands Hommes soupçonnez de Magie (Paris, 1625), S. 81—82. S. auch Bucke's Geschichte der Civilisation, Th. i. S. 334, Anmerkung, und

Simancae, De Catholicis Institutionibus, S. 463-468.

3) Siehe eine merkwürdige Sammlung von Documenten bei Cannaert, Proces des Sorcières en Belgique (Gand, 1847).

<sup>1)</sup> Neber die Zauberei in Frankreich, f. Thiere Traité des Superstitions I., 134-136; Madden, History of Phantasmata I., 306-310; Garinet, Histoire de la Magie en France, wo besonders der Ginspruch des Parlaments zu Rouen i. 3. 1670 gegen die Begnadigung von heren G. 337 auffällt. Bobin, Demonomanie des Sorciers. Die Berfolgung rafte mit außerfter heftigkeit burch ben gangen Suden Frankreichst. Es war ein glanzender Ginfall be Cancre's, die hererei um Borbeaux möge mit der bortigen Menge von Obstgarten que fammenhangen, da der Teufel befanntlich eine befondre Macht über Aepfel habe. S. Garinet S. 176. Einen traurigen Beleg für die Zähigkeit dieses Glaubens bietet die Thatsache, daß er noch besteht und während unfres Jahrhunderts durch ihn in den an die Pyrenäen stoßenden Provinzen Blut gestoffen ist. Die Einwohner von Mapenne ergriffen 1807 einen Bettler, spannten ibn auf die Folter und verbrannten ihn lebendig wegen Zauberei. 1850 machte das Civiltribunal von Tarbes dem Chepaare Soubervie den Prozeg wegen veranlagter Todtung der Frau Bedouret. Die Leute hatten geglaubt, fie fet eine here, da ihnen der Priefter erklärt habe, fie habe die Krankheit der Frau Soubervie veranlaßt. Demgemäß schleppten fie die Bedouret in ein Privatzimmer, hielten fie über brennendes Strob und legten ein rothglubendes Gifen quer über ihren Mund. Das ungludliche Weib ftarb bald unter gräßlichen Schmerzen. Die Soubervies geftanden die That mit Frohloden. Beim Verhöre gab man ihnen die beften Zeugniffe. Es wurde erwiesen, daß fie nur aus Aberglauben gehandelt und nur den höchften priefterlichen Ginfluffen gefolgt feien. Die Geschwornen empfahlen fie der Gnade und fie murden nur gu einer Buge von 25 Franken jahrlich an den Mann des Opfers und zu Gefängniß auf 4 Monate verurtheilt. (Cordier, Légendes des Hautes Pyrénées. Lourdes, 1855, S. 79—88.) In dem Rituel Auscitain des Kirchiprengels Tarbes lieft man: "Man muß anerkennen, daß es nicht nur möglich ift, fondern daß es auch wirklich manches mal Personen giebt, die mahrhaft von bofen Beiftern befeffen find." S. 90.

vollständige Revolution hervor1). Diefelben Scenen führte man in den wilden Thälern der Schweiz und Savonens auf. In Genua, welches bamals von einem Bischof regiert wurde, wurden in drei Monaten hundert heren hingerichtet, achtundvierzig in Conftanz, oder in Kavensburg verbrannt und achtzig in der kleinen savonischen Stadt Balery <sup>2</sup>). Im Jahre 1670 wurden 70 Personen in Schweden <sup>3</sup>) verurkheilt und ein großer Theil von ihnen verbrannt. Und dies find nur wenige von den her-vorragendern Beispielen der lang sich hinziehenden Berfolgungen, die fast alle gander heimsuchten und Sahrhunderte hindurch mit ungeschwächter Wuth fortgesett murden. Die römische Rirche verkundete auf jedem möglichen Bege die Thatfachlichkeit und Fortdauer diefes Verbrechens. Sie fpannte alle Nerven, um die Verfolgung anzuspornen. Sie lehrte durch alle ihre Organe, daß die Schonung einer here unmittelbare Lafterung des Allmach. tigen fei, und ihren unaufhörlichen Bemuhungen ift der bei weitem größte Theil des vergoffenen Blutes zuzuschreiben. 1484 erließ Papst Innnocenz VIII. eine Bulle, welche der Verfolgung einen fürchterlichen Vorschub gab, und er war es, der den Inquisitor Sprenger anstellte, deffen Buch lange Zeit die anerkannte Norm für diesen Gegenstand bildete und der jedes Jahr hunderte zum Tode verurtheilt haben foll. Aehnliche Bullen erließ Julius II. 1504 und Adrian II. 1523. Gine lange Reihe von Provinzialconcilien verfocht das Beftehen des hexenwesens und that diejenigen in den Bann, welche ihm anheimfielen. "Die allgemeine Praris der Kirche mar, Magie und Zauberei zu den vorbehaltenen Fällen zu rechnen und in der Predigt Magier und Zauberer als ercommunicirt zu erklaren";4) und eine feierliche Form dafür schaltete man in das Ritual ein. Faft alle großen Werke zu Gunften ber hinrichtung rührten von Beiftlichen her. Faft alle Berke, die nach biefer Richtung Laien geschrieben hatten, wurden geistlichen Würdenträgern gewid-met und von ihnen fanctionirt. Rirchliche Tribunale verurtheilten Taufende ju Tode und ungabliche Bijchofe verwendeten ihren gangen Ginfluß gur Bermehrung der Opfer. Mit einem Worte, man glaubte viele Sahrhunderte gang allgemein, daß die Fortdauer der Zauberei einen integrirenden Theil der Kirchenlehre ausmache und daß die Verfolgung, welche durch Europa rafte, von der gangen Kraft ihrer Unfehlbarkeit unterstützt werde 5).

1) Spina, De Strigibos (1522), Rap. XII., Thiers I. 138, Madden I. 305. Peter der Martyrer, den Titian verewigt bat, icheint einer der eifrigften Ber-

folger gewesen zu sein. Spina, Apol. IX.
2) Maden I., S. 303 – 304. Michele

3) Rgl. Plancen, Dict. informal, art. Blokula. Sutchinfon über Bauberei,

6. 55; Madden I., 354.
4) Thiers, Superft. I., S. 142.

Michelet, La Sorcière, S. 206. Sprenger ichreibt Tell's Schuß bem Beiftand des Teufels zu. Mael. Mal II., R. XVI. Savopen war immer von biefem epidemischen Babne besonders beimgesucht, welchen man einft ben heren guschrieb, und Ecquet macht die Bemertung, daß die oberften Baubrer, die er habe verbrennen laffen, aus diefem gande ftammten. Gin bochft intereffanter Bericht über eine neue Spidemie Diefer Urt in bem Dörfchen Storzines findet fich in Relation sur une Epidemie d'Hystéro-Démonopathie im Jahre 1861, durch den Doftor A. Constans (Paris 1863). Zwei französische Schriftsteller Allan und Kardec und Strville haben behauptet, daß die Rrankbeit übernatürlich fei.

<sup>5)</sup> Beitere Belege fur Die Lehren bes Ratholicismus hieruber f. Madden,

Dies war die Stellung der römischen Kirche gur Sache, ohne daß bie Reformatoren aus diefem Grunde gegen ihre Widersacher einen Streit erhoben hatten. Die Bollgläubigkeit Luther's über alle Gegenftande, die mit der Personlichkeit des Teufels zusammenhingen, war selbst für fein Zeitalter erstaunlich, und wenn er von heren sprach, murbe fein Bort bonnernd und rudfichtelos. "Ich habe tein Mitleid mit diefen heren," rief er, "ich will fie alle verbrannt jehen 1)." In England war die Ginführung der Reformation das Signal zum unmittelbaren Aufflammen diefes Aberglaubens, und dort wie überall ftellte die Beiftlichkeit den Berfall deffelben ale directe Folge bes religiofen Skepticismus und als genauen Magftab für feinen Fortichritt In Schottland, wo die reformirten Beiftlichen größern Ginfluß als in allen übrigen gandern übten und wo die herenprozeffe faft gang in ihre hand fielen, war die Verfolgung verhältnismäßig graufam. Der geschicktefte Bertheidiger des Glaubens mar mohl Glanvil, ein Geiftlicher ans der englischen Staatsfirche, der einflugreichste Barter, einer der bedeutenoften Duritaner. Er verbreitete feinen Puritanismus über die neue Welt und die Sinrichtungen in Maffachufetts bilden eines der dunkelften Blätter in der Gefchichte Amerikas. Der größte religiofe Führer des letten Jahrhunderts 2) gehörte zu feinen jungften Bertheidigern.

Fragt man, wie es gekommen, daß die Welt verworfen, was einst so allgemein und jo fest geglaubt wurde, wodurch die Erzählungen von alten Weibern, die man auf Besenstielen reiten gesehn, oder die der Verwandlung in einen Wolf, des Fraßes von Nachbaarheerden überführt worden seien, so durchaus unglaublich geworden ist, so werden wahrscheinlich die Meisten nicht im Stande sein, eine ganz bestimmte Antwort auf diese Frage zu geben. Nicht deshalb ist dies der Fall, weil wir setzt die Zeugnisse geprüft und ungenügend besunden haben; denn der Unglaube geht der Prüsung immer voran, wenn er sie nicht gar hindert. Vielmehr deshalb, weil der Eindruck des Lächerlichen solchen Erzählungen so stand innerwohnt, daß es einem schwer wird, sie auch nur ernstlich in Erwägung zu ziehn. Und doch hatte man

2) Weslen.

History of Phant I., S. 234—248; Des Mousseaur, Pratiques des Démons (Paris, 1854), S. 174—177; Thiers, Superst. I., S. 138—163. Die zwei letzgenannten Schriftseller waren eifrige Katholiken. Thiere, der im Jahre 1678 schrieb (mir liegt die Ausgabe von 1741 vor), war ein sehr gelehrter und gemäßigter Theologe und schrieb unter Approbation der "Dottveren der pariser Katultät". Er sagt: "Wan kann nicht leugnen, daß es Magier oder Zaubrer giebt, denn beide Worte nimmt man gemeiniglich in demselben Sinne, ohne ausdrücksich der heiligen Schrift, der kirchlichen und profanen Tradition, dem kanonischen und ohne frech die unerschütterliche und unsehlbare Autorität der Kirche zu verwersen, welche so oft den Bligstrahl der Ercommunication gegen sie in ihren Reden schleudert." S. 132. So auch Garinet: Alle Conoile und Synoden, die in den 16. ersten Jahrhunderten der Kirche abgehalten wurden, erheben sich gegen die Zaubrer, alle Kirchenschriftsteller verdammen ste mit mehr oder weniger Strenge. S. 26. Die Bulle Innocenz VIII. ist dem Malleus Malisicarum vorgedruckt.

<sup>1)</sup> Colloquia de fascinationibus. Melanchton's Anfichten f. bei Borters World of Spirits, S. 126—127. Auch Calvin ließ bei Umgestaltung ber Genfer Gesetz bei einigen über Zauberei unverändert.

für solche Unwahrscheinlichkeit gar kein Gefühl, und Hunderte von Menschen find einfach aus den beiden eben genannten Gründen verbrannt worden.

Wenn eine fo vollständige Aenderung in der öffentlichen Meinung Plat greift, fo kann dies nur der einen von folgenden zwei Urfachen zugeschrieben Der Wandel kann das Ergebnig einer Erörterung fein, welche schließlich die Frage in's Reine gebracht, zur Befriedigung aller Parteien ein beutliches Uebergewicht von Beweifen ober Thatfachen auf die Seite ber einen Meinung geftellt und dieje hierdurch zu einer von allen Ginfichtsvollen angenommenen Bahrheit erhoben hat, wenn fie auch nicht immer felbft die Beugniffe, auf denen fie beruht, gepruft haben mögen. Go murde man beifpieleweise die Behauptung eines Menschen, der in einer Gesellschaft von nur gewöhnlicher Bildung die Bewegung der Erde oder den Umlauf des Blutes leugnen wollte, mit spottischem gachein anhören, obwohl gewiß mancher Buhörer das Gegentheil zu beweifen außer Stande ware. Wenn auch hierzu nicht fähig, find doch alle überzeugt, daß man in gewiffen bekannten Zeiten ber Beichichte über biefe Begenftande Erörterungen gepflogen und daß damals anerkannte Schriftsteller gemiffe entscheidende Brunde oder Erperimente an's Licht brachten, welche ichlieflich von der gangen gebildeten Welt als ftrenge endgültige Beweise angenommen wurden. Es ift aber auch zweitens möglich, daß ein fo vollständiger Wechsel durch den Zeitgeist bewirkt wird. Die allgemeinen geiftigen Tendenzen, welche die Literatur eines Sahrhunderts durchströmen, verwandeln ben Charafter der öffentlichen Meinung von Grund Sie geben ihr neue Farbung und Richtung. Gie andern den Dagftab des Wahrscheinlichen. Sie rufen neue Punkte der Anziehung und der Abstogung hervor und veranlaffen endlich eine ebenjo entschiedene Berwerfung gewiffer alter Anfichten, ale es nur die zwingenoften und beftimmteften Bemeije vermögen.

Daß der Glaube an Zauberei durch diese zweite Art von Ginfluffen vernichtet worden ift, nicht durch eine Reihe bestimmter Beweise oder neuer Entdeckungen, sondern durch ftufenmäßige und unmerkliche aber um so tiefer gehende Umgestaltung der Denkweise in Europa; daß dies also ein unmittelbares Ergebniß des Fortschritts und seiner Einwirkung auf die öffentliche Meinung ift, muß fur jeden unparteitschen Beurtheiler der Sache über allem 3meifel ftehn. Die neuern Argumente, die feit dem Berfall diefes Glaubens an's Licht gebracht worden, tommen gegen die Menderung gar nicht in Be-Alles, mas mir über ben unzulänglichen Charafter von Geftandniffen unter ber Folter, über die gelegentlich entdeckten Beweise von Betrug, über die etwaigen Bemeggrunde von Bosheiten auf Seiten der Anklager fagen können, hatte ebenso gut in den finstersten Zeiten des Mittelalters gesagt werden können. Die Vermehrung der Bucher und des Wissens kann zur Bermehrung diefer auf der hand liegenden Grunde nichts beigetragen haben. Wer damals lebte, als es Beweise für Zauberei in Menge gab, welche bie Aufmertfamteit aller Stände und Bildungeftufen auf fich zogen, mar ficher ein fo competenter Richter als wir, wenn die Frage eben nur von Beweisen abhing. Das allmählige Aufhören der Anklagen war die Folge, nicht die Urfache des Zweifels. Der Fortschritt in der Medicin tann mohl auf die Privatansichten einiger hierher gehörigen Schriftsteller von beträchtlichem Ginfluß gewesen sein, kann aber durchaus nicht ben öffentlichen Geift beftimmt oder den Kampfplat des Streites ausgemacht haben. Und in der That schrieb Pinel, dem wir die Philosophie des Wahnes verdanken, lange nach dem Er-

bleichen des Aberglaubens; und selbst wenn man die Hexerei als Krankheit behandelt hatte, murde dies den Glauben an ihren teuflischen Charafter in einer Zeit nicht zerftört haben, in welcher alle ungewöhnlichen Krankheiten für übernatürlich galten und Theologen die Ansicht verfochten, daß der Teufel häufig auch unter Anwendung der Naturgesete wirke. Allerdings wurde mahrend der Erörterung des Gegenftandes eine Entbedung gemacht, Die große Aufmerkfamkeit erregte und auf welche die Gegner der herengesethe fich vielfach beriefen; nämlich, daß das Wort "Bere" im levitischen Strafcober mit "Giftmischerin" zu übersetzen sei 1). Allein diese Entdedung für sich ist gewiß nicht ausreichend, die Veranderung zu erklären. Sie alterirt nicht die ungeheure Menge von Beweisen für die Macht ber Zauberei, welche einft für fo schlagend gehalten wurden, daß der Glaube daran über allen Zweifel stehe. Sie trifft auch nicht Stellen wie die Geschichte der here von Endor oder der Befessenen im Neuen Testamente, auf welche fich ber Herenglaube triumphirend berief. Wenn man einmal die Erifteng von heren annahm und voraussette, daß es wirklich gewisse Personen gäbe, welche durch die Wirkung des Teufels sich ein beständiges Geschäft daraus machten, ihren Nachbarn alle Urt Bofes zuzufügen, und deren Arglift Unzähligen bas Leben kostete, so mußten diese Personen natürlich mit dem Lode bestraft werden, ohne daß man irgend welche Rucfficht auf ein bestimmt ausgesprochenes Bebot zu nehmen brauchte. In Wahrheit wurde jedoch die Eriftenz der Hererei geleugnet noch bevor der Schriftbeweis fraglich schien. Der Unglaube an Beifter und heren ragte unter den bezeichnenden Merkmalen des Stepticismus im siebzehnten Sahrhundert hervor. Zuerft beschränkte er sich faft nur auf die eigentlichen Freigeister, aber allmählig verbreitete er sich über einen weitern Kreis und umschloß mit Ausnahme eines großen Theils der Geist-lichkeit nahezu alle Gebildeten. Diefer Fortschritt wurde jedoch nicht durch irgend eine außere Agitation bewirkt, ift auf kein bedeutendes Buch, keinen berühmten Schriftsteller gurudguführen und erfolgte auch nicht als der endliche Sieg gewiffer Beweisschlüffe. Im Gegentheil fteht in der Literatur des Herenwesens wohl kaum eine Thatsache fester, als daß die Bewegung gang ftill ohne Beweisführung und unmertlich vor fich ging, daß die Menichen allmählich darauf kamen, nicht mehr an heren zu glauben, weil sie diesen Glauben allmählich als etwas Abgeschmacktes erkannten, und daß diese neue Dentweise fich zuerft bei benen außerte, die theologischen Ginfluffen am wenigsten unterworfen waren, bald über die ganze gebildete Laienwelt sich ausdehnte und zuletzt erst der Geiftlichkeit sich bemächtigte.

Man kann es wohl als durchgehende Wahrheit constatiren, daß jede religiöse Lehre, die im Großen auf dem System des Schreckens beruht und die in dunkeln und starken Farben das Elend der Menschen und die Macht böser Geister ausmalt, dei ernster Verwirklichung den Glauben an Hererei und Magie erzeugt. Die Furcht, die sie erregt, überwältigt die Geisteskräfte der großen Menge. Angstvolle Vilder von bösen Geistern mit übermenschlicher Stärke und unablässiger Bosheit quälen fortwährend die Einbildung, verbinden sich mit Täuschungen des Alters, der Sorgen und der Krankheit

<sup>1)</sup> Wier bat, glaub' ich, zuerst diese Behauptung aufgestellt. In England versocht man sie vielsach unter Karl II. Die andre Seite der Frage fand auf dem Continent in Bodin, bei den Englandern in Glanvil, More, Casaubon u. A. ihre Stüpe.



und erscheinen mit besondrer Lebhaftigkeit bei erschütternden und unerklärt

gebliebenen Naturereigniffen.

Dies giebt den Grund fur den Ursprung des Begriffes der Magie in densenigen Zeitaltern, in welchen der Glaube fast ausschlieklich das Werk der Ginbildungefraft ift. Und noch in viel spätern Zeiten wirft die lebhafte Borftellung von der Gegenwart des Teufels machtig auf die Schluffe der Bernunft. Bir haben uns jest aus den Denkweisen des 16. und bes 17. Sahrhunderts so vollständig herausgelebt und find von der Unwirklichkeit der Hererei so fest überzeugt, daß es für uns einer starken Anstrengung der Phantasie bedarf, um uns nur in die Lage der Bertheidiger eines solchen Glaubens versetzen zu können. Aber schwerlich wird man, wie ich glaube, den Gegenstand mit Unparteilichkeit prüfen, ohne zu dem Schluffe zu gelangen, der geschichtliche Beweis für die Wirklichkeit der Hexerei sei so umfaffend und mannichfaltig, daß nur unfer im Boraus gegen ihre Bahr-Scheinlichkeit mit aller Starte geftimmte Ginn und die neuere Erfahrung von der Art, wie fie unter dem Ginfluß der Civilifation dahingeschwunden. tie Berachtung rechtfertigen kann, mit der wir fie behandeln. Die Bertheidiger bes Glaubens, oft Männer von großem und bervorragendem Talente, ftellten den Sat auf, daß es in der gangen Geschichte teine volltommener bezeugte Thatsache gebe und daß, wer fie verwerfe, die geschichtlichen Beweise des Bunderbaren überhaupt bis auf den Grund beftreite. Der Glaube beruhte nämlich auf dem fortgesetzten Borkommen von Thatfachen des außerordentlichsten und eindringlichsten Charakters, die zugleich solcher Urt waren, daß fie genau innerhalb der menschlichen Erkennbarkeit Die Sache ward, wie wir gefehen, in Myriaden von Fällen faft durch alle gander Europa's geprüft, und zwar von Gerichtshöfen, welche die Scharffinnigsten Rechtsgelehrten und Geiftlichen der Zeit unter ihren Mitgliedern gahlten, in derfelben Frift und auf demfelben Ort, mo die Thatfachen unter Beiwohnung ungabliger geschwornen Zeugen stattgefunden hatten. Die Richter hatten keinerlei Beweggrunde, die Verurtheilung der Angeklagten zu wunschen, und da der Ueberführung ein grausamer Tod folgte, den dringenoften Anlaß, ihre Macht mit Vorsicht und Ueberlegung anzuwenden. Die öffentliche Meinung war Sahrhunderte lang ftets ernft und mit aller Rraft der Frage zugewendet; und doch wurde bei fo manchem Streit über die Einzelnheiten die Thatsache der hererei felbft lange fur unzweifelhaft gehatten. Die Beweise find geradezu maffenhaft. Sier und da mag ein Fall in Monomanie, in Betrug, in zufälligem Zusammentreffen von Umftanden und in optischen Täuschungen seine Erklarung finden; wenn wir jedoch die große Menge befremdender Aussagen erwägen, die beschworen und in gesetmäßigen Documenten niedergelegt wurden, so wird es fehr schwer, eine allgemeine vernunftgerechte Erklärung aufzustellen, welche nicht die hochste Unwahrscheinlichkeit enthielte. Mit Zuversicht kann man behaupten, daß es beutzutage ganz und gar unmöglich fein wurde, eine solche Menge von Zeugniffen für einen Einfall, der keine substantielle Bafis in einer Thatsache hatte, zusammen zu bringen. Allerdings waren die Zeiten, in welchen die hererei in Bluthe ftand, fehr leichtgläubig, und diefem Umftande ichreiben wir den Glauben daran gu; aber wenn es fich um Gegenstände der weltlichen Geschichte handelt, so verwerfen wir doch nimmer ihr Zeugniß. hielten wir die hererei für mahrscheinlich, fo murde der hundertste Theil von Beweisen, die wir besitzen, sie uns außer allem Zweifel stellen. Wäre fie eine

zwar unwahrscheinliche aber boch natürliche Thatsache, so würde sich unfer Widerstand an der ungeheuren Zahl von Zeugnissen brechen.

Run hangt aber der Grund von Unwahrscheinlichkeit, die wir herengefchichten beimeffen, größtentheils von unferm Unterricht über boje Beifter und dem Maße seiner Birksamkeit ab. Glaubte man, daß unsichtbare Befen von übermenschlicher Gewalt, raftloser Thätigkeit und energischem Billen zum Bosen die Welt unausgesetzt verfolgen und ihre Macht auf die heimsuchung der Menschenkinder richten; glaubte man, daß diese Geifter in vergangenen Zeiten die körperlichen Verrichtungen thatsachlich beherrscht, Bunder geilbt und zukunftige Ereigniffe vorausgesagt haben; glaubte man bies Alles nicht mit ber schlaffen und matten Zustimmung der Gewohnheit, fondern mit wirklich ftarker, lebensvoller und wirkfamer Gewifiheit, jo daß fie fich dem Geifte und der Phantafie als lebendige Bahrheit darftellte mit bem vollen Ginfluß auf die Bernunft und ber hervorragenden Beschäftigung unfrer Gedauken, wie es die Wichtigkeit der Sache fordert, so trate die Un-wahrscheinlichkeit der Hererei viel schwächer auf, als wenn dieser Glaube verworfen ober doch ohne wirksame Folge gelaffen wurde. Wo sich daber eine steigende Neigung findet, jede Geschichte als in sich lächerlich zu verwerfen, die eine Mitwirtung des Teufels involvirt, ohne die dabei ju Grunde liegenden Beweise auch nur zu prufen, jo tann man daraus auf den abnehmenden Glauben an die Lehre von bofen Geiftern fchließen.

Diefe beiden Betrachtungen werden, wie ich dente, jur Erläuterung des herenwesens bienen und zugleich seine große Bedeutung und Bichtigkeit als Begweifer für den Bang ber Civilifation an den Tag legen. Den Begenftand bis ins Einzelne zu verfolgen würde mehr Raum erfordern, als ich ihm widmen kann; allein ich hoffe doch ausreichend zeigen zu können, welches

die Sauptphasen maren, die er durchschritten hat.

Auf den verschiedenen Stufen des roben Naturlebens finden wir den Glauben an hererei allgemein 1), und zwar größtentheils unter Formen eigenthumlicher Wildheit. Der Grund liegt auf der hand. Schrecken ift überall der Beginn der Religion. Die Erscheinungen, welche fich am wirksamsten dem Beifte des Bilden einprägen, find nicht diesenigen, welche offenbar in Folge von Naturgesetzen eintreten und am meisten wohlthätige Wirkungen hervorbringen, sondern diesenigen, welche unheilvoll und für das Auge gesehwidrig find. Dankbarkeit ift eine weniger lebhafte Empfindung als die Furcht, und der geringfte scheinbare Einbruch in das Naturgeset dringt tiefer als deffen erhabenfte Wirkungen. Wenn daher die auffallendern und Furcht erregenden Bilder der Natur vor die Sinne treten, tödtliche Krantheitsformen oder Naturerichütterungen das Land heimfuchen, fo entnimmt der Wilde hieraus eine Vorstellung von der Gegenwart des Teufels, die sich ihm mit aller Stärke bekundet. Im Dunkel der Nacht, inmitten gahnender Rlufte und ungeftumen Widerhalles der Bergichluchten, unter dem Glanz der Kometen oder dem feierlichen Dunkel der Sonnenfinsterniß, wenn hunger das Land vermuftet oder Erdbeben und Peft Taufende hingerafft haben, bei jeder Krankheitsform, die auf den Beift ftorend und verrenkend wirkt, bei Allem, was fremdartig, ungeheuerlich und tödtlich ift, fühlt er sich

<sup>1)</sup> Ueber die Allgemeinheit diefes Glaukens f. herder, Philosophie der Gefdichte, Bd. VIII., Rap. 2. Maury, Gefdichte ber Magie, an verfch. St.



vor dem Uebernatürlichen und beugt fich davor. Allen Ginfluffen der Natur vollständig ausgesetzt und gang unbekannt mit der Rette von Folgen, welche ihre verschiedenen Theile einigt, lebt er in beständiger Angst vor dem, mas er für die unmittelbaren und für sich alleinstehenden Thaten boser Geister Beil er fie fortwährend nahe fühlt, versucht er natürlich mit ihnen in Berbindung zu treten. Er ftrebt, fie fich durch Geschenke geneigt zu machen. Wenn ihn ein großes Unglud betroffen ober die Leibenschaft ber Rache seine Vernunft beherrscht, sucht er sich mit ihrer Macht zu ruften, und die aufgeregte Phantasie überredet ihn bald, daß ihm sein Wunsch erfüllt worden. Stellen ihn Fähigkeit und Ehrgeiz über das gewöhnliche Daß, fo findet er in diefem Glauben den zweckmäßigften Beg zur Macht. Indem er eine Berbindung mit höhern Befen vorgiebt, über die er gebieten konne, wird er einen fast unbegrenzten Ginfluß auf seine Umgebung gewinnen, und unter Menschen, Die jum Glauben an bas Uebernatürliche fehr geneigt find, wird ein wenig Geschicklichkeit oder Bekanntschaft mit den Raturgefeten hinreichen, feine Unflichten ju ftuten. Benbet er ben Schrecken, ben ein großes Unglud hervorgerufen, jur Buth gegen einen angeblichen Bauberer, fo vermag er fich gleichzeitig willtommene Rache gegen diejenigen zu verschaffen, die ihn beleidigt haben, und die Meinung von feiner Wichtigkeit Diejenigen, deren Gewohnheiten, außere Erscheinung ober größeres Biffen fie von der Menge trennen, werden natürlich in den Berbacht ber Gemeinschaft mit bofen Geiftern fallen, und diefer Berbacht wird bald zur Bewigheit werden, wenn irgend eine Beiftestrantheit ihre Eigenthumlichkeiten verftarkt. Auf diese Beife vereinigen fich die Ginfluffe der Unwiffenheit, ber Phantafie und des Betruges zu gemeinschaftlicher Wirkung bei Begrundung des herenglaubens und bei der Erregung des haffes gegen Diejenigen, die in den Berdacht ihrer Ausübung gebracht worden, eines haffes, ber fich mit dem Schrecken fteigert.

Auf einer höheren Stufe der Civilisation wird die Herenfurcht natürlich fcmacher, da die Umftande des gebildeten Lebens die Menichen den Ginfluffen entruden, welche die Einbildungsfraft beherrschen, und da das um-faffendere Wiffen manche beunruhigende Erscheinung der Natur nach ihrer Urjache beleuchtet. Jedoch mar der Glaube an die Möglichkeit, daß übernaturliche Ginwirkungen bem Menschen Bofes bringen, im alten Griechenland und Rom allgemein, und der heilige Auguftin verfichert uns, daß bem alle Philosophenschulen beiftimmten, mit Ausnahme der Epikuraer, welche bie Erifteng von bofen Beiftern leugnen. Die Decemvirn erließen ein Befet, welches die Magier zum Tode verurtheilte. Gin ahnliches wurde frühe in Griechenland gegeben, und in den Tagen des Demosthenes wurde eine Zauberin, Namens Lemia, wirklich hingerichtet. 1) Die Philosophie des Plato vermehrte diefen Glauben durch Erweiterung der Sphare des Geiftigen, und wir finden, daß jede Epoche vor ober nach der driftlichen Zeitrechnung, in welcher diefe Philosophie galt, auch eine ftarkere Neigung zur Magie zeigte. Neberdies maren die alten Bildungen niemals ernftlich ber Erforschung von Naturerscheinungen zugewendet; daher auch der in diefer Beziehung gemachte Fortschritt sehr gering war. Indessen scheint die Verfolgung in jenen Landern von religiofem Fanatismus gang fern gewefen zu fein. Der Magier

<sup>1)</sup> Garinet, 3. 13 und 14.

wurde nicht bestraft, weil er Gott gelästert, fondern weil er den Denichen

geschädigt hatte.

In einer Hinficht scheint es, als ob während der spätern Zeit des römischen Seidenthums die Gefete gegen die Magie wieder ins Leben gerufen worden waren und eine etwas andere Form angenommen hatten, ohne jedoch irgend ein religiofes Element zu enthalten, fondern einfach als politisches Erforderniß. Unter dem Namen Magie umfaßte man gewiffe aftrologische und einige andere Methoden, die Zukunft vorauszusagen, und man fand, daß eine folde Praris die Reigung zur Auftehnung gegen die Raifer ftart begunftige. Der Seher vertundete häufig gewiffen Versonen, daß fie jum Anlegen des Purpurs bestimmt waren und ftacheite fie jo jur Emporung. Indem er dem regierenden Raifer das Horostop stellte, hatte er nach dem Bollsglauben ben Zeitpuntt bestimmt, in welchem die Regierung mit ber meisten Aussicht auf Erfolg angegriffen werden konnte und auf diese Beise beständige Veranlaffung zum Wühlen gegeben. Manche Formen der Magie hatte man auch später aus Griechenland ins Raiferreich übertragen und daher ein dem confervativen Beifte widersprechendes Element herangezogen. Mehrere Kaifer erliegen in Folge beffen gegen die Magier Gefete, welche mit betrachtlicher, wenn auch etwas frampfhafter Energie vollzogen wurden.1) Aber obgleich die Magier gelegentlich Verfolgungen erdulden mußten, so darf man daraus doch nicht schließen, daß Alles, was unter den Namen Magie fiel, für sittlich schlecht angesehen wurde. Es bilbeten im Gegentheil viele Systeme der Bahrsagung einen zugehörigen Theil der Religion. Ginige mehr öffentliche Arten der Zukunfteverkundigung, wie z. B. die Orakel der Gottheiten, hielt man noch aufrecht und in Ehren, und ein Gefet, welches die Wahrsagung über die Zukunft des Raisers zum Hochverrath ftempelte, Die Raiser beleuchtet den Geift, in welchem die andern unterdrückt murden. wünschten im ausschließlichen Besit der Kenntniß über das Zukunftige zu sein und zogen demgemäß viele Aftrologen an ihren Hof, indeh fie die andern verbannten. 2) Sie waren fo weit entfernt an die Borftellung von Sandlungen, durch welche fie künftige Greigniffe voranssehen konnten, den Begriff des Sacrilegium zu knupfen, daß Marc Aurel und Julian, welche beide ihrer Religion eifrig anhingen und zu den besten Menschen gehörten, die je auf einem Ehron geseffen haben, zu den wärmsten Beschützern der Magier zählten.

So war die Stellung der Magier in den letzten Tagen des heidnischen. Roms einigermaßen ungeregelt, und sie erhält großes Interesse durch ihren

Ginfluß auf die Politit der chriftlichen Raifer.

Als sich die Shriften zuerst über das römische Reich zerstreuten, sahen sie natürlich diese Frage in einem von dem heidnischen ganz verschiedenen Geiste an. Bon hohem religiösen Enthusiasmus durchdrungen, den sie edelmüthig mit ihrem Blute bestegelten, dachten sie viel weniger an die bürger-lichen, als an die religiösen Folgen der Magie, und das Sacrilegium schien in ihren Augen viel furchtbarer als die Anarchie. Ihre Lage beeinslußte

2) Maury, R. IV.



<sup>1)</sup> Diesen höchft dunklen Abschnitt hat Maury in seiner Geschichte der Magie, Paris 1860, S. 78—85, vortrefflich behandelt. Ich verdanke diesem gelehrten und vorzüglichen Werke große Unterstützung.

gemiffe ihrer Sauptlehren und erfüllte fie mit dem Bewuftfein ber Genenwart eines Satans, ber ihr ganges Glaubensspftem verdunkeln und fie geneigt machen mußte, in allen Bewegungen des Beidenthums einen Ginfluß des Teufels mahrzunehmen. Die beangstigende Borftellung emiger bollenftrafen, die fie ganz in materiellem Sinne auffaßten, hatte von ihrem Geifte vollftandigen Besitz genommen. Sie glaubten, daß hierzu alle bestimmt maren, die außerhalb des engen Rreifes ihrer Kirche ftanden und daß ihre Berfolger zu besonders nachdrucklichen bollenqualen verdammt waren. Die ganze Belt theilte sich nach ihnen in das Reich Gottes und in das Reich Satans. Die verfolgte Kirche bildete ersteres, das zweite die verfolgende In jedem Spott, der gegen ihren Glauben gerichtet mar, in jedem Erlaß, der ihre Person bedrohte, in sedem Interesse, das ihren Fortschritt hinderte, erblickten sie die offene und unmittelbare Thätigkeit des Teufels. Sie fanden um fich her eine große und von Alters her bestehende Religion. Die prachtigen Gebrauche derfelben, die Ueberlieferungen, die Priefter und Bunder hatten ben öffentlichen Geift poreingenommen und bildeten eine anfanglich für unübersteigbar gehaltene Schrante ihrer Sendung. Sie faben in diefer Religion das besondere Wert des Teufels und ihr ftarter Sang gur wunderbaren Ertlarung jedes Ereigniffes beredete fie, alle gerühmten Bunderthaten berfelben waren wirklich geschehen. Auch fanden fie keinerlet Schwierigkeit bei ihrer Erklärung. Sie wähnten die Welt voll bofer Damonen, welche zu allen Zeiten die Menschenkinder verfolgten und überlifteten. Bon ben Magiern Egyptens bis zu ben Befeffenen bes neuen Teftaments hatte fich ihre Macht beständig offenbart. Im gelobten Lande hatten fie nur die Gewalt zu verfolgen und zu qualen, aber unter den Beiden befäßen fie die oberfte Macht und ständen als allgemein verehrte Gottheiten da.

Diese Lehre war die natürliche Folge des geistigen Zustandes der Zeit, welcher seinen Einsluß auf den Glauben an bose Geister und auf die Schrifterzählungen von der Gewalt des Teufels übte, und sie wurde durch jene platonische Theorie verstärkt, welche in ihrer alexandrinischen Form die ersten Glaubenssähe der Kirche so von Grund aus bestimmte<sup>1</sup>). Nach dieser Theorie waren die unmittelbaren Gegenstände der heidnischen Anbetung nur untergeordnete Geister von beschränkter Macht und unvollkommner Sittlichkeit, Engel oder, nach dem damaligen Ausdruck, Dämonen, welche die Aufgabe der Bermittelung hatten und mit Erlaudniß der höchsten aber unnahdaren Gottheit die religiöse Leitung der Menschen besaßen. So bildete sich zwischen Monotheismus und Polytheismus ein Compromiß. Die Staatsreligion ward aufrichtig und gesemäßig gehandhabt, war aber mit dem reinen Theismus nicht unvereindar. Die Christen hatten die Ausschlagung von dienenden Geistern übernommen, machten sie aber staat zu willsährigen zu gegnerischen Wertzeugen der Gottheit, so daß der Ausdruck Dämon, der unter den Geiden nur einen der Gottheit gegenüber niedern Geist bezeichnete, nun

unter den Chriften jum Teufel murde.

Diefer Begriff icheint icon in der alteften driftlichen Beit beftanben

<sup>1)</sup> Ueber die Lehre von Damonen in ihrem Berhaltniß zum heidnischen Cultus f. das Kapitel über Neuplatonismus bei Maury und die forgsame auf der platonischen Theorie beruhende Beweisführung, welche den größern Theil des achten Buches von De civitate Dei einnimmt.



zu haben und erscheint im zweiten Sahrhundert, mit genauester und peinlichfter Sorgfalt ausgearbeitet. Tertullian, der damals schrieb, verfichert uns, bag die Belt voll bofer Beifter fei, beren Ginflug an jedem Theile des heidnischen Glaubens nachgewiesen werden könne. Einige von ihnen gehörten nach ihm zu jener Empörerbande, die einft mit Satan in den Abgrund gefturat wurde. Andre waren die Engel, die fich in der vorfündfluthlichen Welt mit den Töchtern der Menschen verbunden hatten und mit Recht zu ewigen Qualen verurtheilt murden, weil fie diefelben bas Farben der Bolle und das noch fündlichere Unrecht des Schminkens lehrten 1). Run versuchten diefe, auf jede mögliche Beise die Absichten des Allmächtigen zu vereiteln, und fänden ihr hauptvergnugen darin, die ihm allein gebührende Ehre fich felbft zuzuwenden. Nicht nur die unmoralischen Gottheiten des Seidenthums wie Benus, Mars, Merkur oder Pluto, sondern auch diejenigen, die am reinften erichienen, maren buchftablich und zweifellos vom Teufel. Minerva, die personisicirte Beisheit, Diana, das Urbild der Keuschheit, so wie nicht minder Jupiter, der heidnische Begriff des Gochften, maren Teufel. Beifter, die unter dem Namen abgeschiedener Beroen verehrt murden und von benen so viele Thaten eines glanzenden und menschenfreundlichen Seldenmuthes berichtet wurden, hatten nur jene Namen angenommen, hinter denen fie als Teufel steckten. Daffelbe Berdammungsurtheil ward über jene glängenden Schöpfungen dichterischer Phantafie ausgesprochen, über die Ahnen der mittelalterlichen Feen, über die Nymphen und Dryaden, die jeden Sain bevölkerten und jeden Fluß weiheten'2). Die Luft war von Unholden erfüllt3) und die Ergditionen aller gander überftromten von ihren Streichen. Die ewige Lampe die im Tempel der Benus mit unauslöschlichem Glanze leuchtete, die von unsichtbaren handen durch die Luft getragenen hausgötter, die Wunder, die fo zahlreich um die vestalischen Jungfrauen schwarmten, die Drakelaltare und die Mittelpunkte ber romischen Macht, Alles mar ein Beugniß ihrer Gegenwart. Unter bem Namen von Baldgöttern, Faunen und Dufen erschienen fie nicht nur häufig unter ben Menschen, sondern machten Diese Thatsache auch unzähliche Frauen zum Gegenstand ihrer Leidenschaft. war fo umfaffend bezeugt, daß eine Dreiftigkeit dazu gehort fie zu leugnen4).

<sup>1)</sup> De cultu foeminarum I., c. 2. Diese seltsame Vorstellung lehnt sich an die Prophezeihung henochs, die nach Einigen, denen Tertullian beizustimmen scheint, ächt biblisch ist. Augustin nimmt an, daß die Engel, die sich vor der Sündsluth mit den Menschen verbanden, vielleicht Teusel, und zwar die sogenannten incubi, waren, und daß das Wort Engel im Buche Enoch und in der Bibel sowohl gute als die Gester bedeuten könne, da es eigentlich nur Bote" heiße. (De civ. Dei XV. c. 23.) Diese Deutungsregel hatte, wie wir sehn werden, bedeutenden Einfluß auf die spätere theologische Lehre von der Hererei.

<sup>2)</sup> Fast ganz dieselben Ansichten wurden lange über die Feen verbreitet. Ein neuerer französischer Schriftsteller bemerkt, daß bis gegen die Mitte des 18. Jahrhunderts in der Abtei von Poiss, jährlich eine Messe zur Behütung der Nonnen vor ihrer Gewalt celebrirt wurde. Des Mousseaux, Pratiques des Demons, S. 81.

<sup>3)</sup> Eine kegerische Sekte des 4. Jahrhunderts (die Meffalianer) ging so weit, das Ausspeien zur religiösen Uebung zu machen, um dadurch die eingeathmeten Teufel los zu werden. Maury, S. 317.

<sup>4) &</sup>quot;Hoc negare impudentiae videatur". St. Aug. De Civ. Dei, B. XV.,

Die Besessen wurden beständig durch die Christen geheilt und in den Katakomben sind Gräber von Teufelsbannern entdeckt worden. Entsernte sich ein Christ in irgend einer Beziehung vom Psade der Psicht, so erschien zuweilen eine sichtbare Gestalt des Teufels, um ihn zu schrecken. In einem Anfall gedankenloser Zerstreutheit ging eine Christin in's Theater und dort ward sie von einem Teufel besessen. Der Teufelsbanner machte dem bösen Geiste über die Anmaßung seines Berfahrens Borwürfe, wogegen dieser Weiste über die Anmaßung sich darauf berief, er hobe sie ja in seinem Hause gefunden. Die Gebräuche des Heidenthums hatten in gewissem Grade alle Zweige des Lebens durchzogen; daher diese überall von dem Einsluß des Teufels gefärbt waren. Im Theater, im Cirkus, auf dem Markte, dei allen öffentlichen Festen mußte irgend etwas ihre Gegenwart kundthun. Einst weigerte sich ein christlicher Soldat den Feststranz zu tragen, weil die Lorbeeren ursprünglich dem Bachus und der Benus geweiht waren und erlitt lieber eine harte Strafe, als daß er sich dem Brauche gefügt hätte. Bei der Berhandlung gerieth man darüber in vielsache Streitigkeiten; aber Tertullian schrieb eine Abhandlung, in welcher er behauptete, der Märtyrer habe nur seine Pslicht streng erfüllt.

Der Schrecken, den eine solche Lehre unter den ersten Christen verbreitet haben muß, ist leicht begreistlich. Sie schienen eine Atmosphäre von Wundern einzuathmen. Wohin sie sich wendeten, waren sie von bösen Geistern umgeben und umlagert, die fortwährend ihre Gegenwart durch übernatürliche Thaten an den Tag legten. Wachsam stand der bose Feind bei jedem Altar, mischte sich in jeden Lebensbernf, und vor Allen waren die Christen Gegenstand seines Hasse. Daran glaubte man allgemein und zwar mit solcher

R. 23. Der heilige fährt jedoch fort: "Non hic aliquid audeo temere desinire." So auch Juftin Martyr, Ap. R. V. Dieselbe Borstellung pflanzte sich auf die folgenden Jahrhunderte fort, und Ehen mit Teuseln bildeten lange eine der daufigsten Anklagen in den Hegen mit Teuseln bildeten lange eine der daufigsten Anklagen in den Hegen Die Ausselfen. Die Teusel in Frauengestalt nannte man in der Regel succubi. die mäunlichen incubi, odwohl diese Unterscheidung nicht immer setzgehalten wurde. Die erstern waren seltner; aber Bodin erwähnt eines Priesters, der mehr als dreißig Jahre mit einer Umgang hatte, und eines andern, der ein halbes Jahrundert sang in einer Teuselsin eine treue Gehülfin sand: "Beide wurden lebendig verhaltnisse. Die Incubi waren viel bäusiger, und Hunderte vielleicht Tausende von Frauen bezahlten den Glauben mit dem Feuertode. Man bemerkte, daß die Incubi eine besondere Zuneigung zu Frauen mit schönem Haar batten, und nach einer alten katholischen Meinung spielte Paulus hierauf in sener etwas unklaren Stelle an, in der er die Frauen ermahnt, das Hout wegen der "Engel" zu bedecken. Sprenger, Mall. Mal. Paris, I., Quest, 2. Sie hatten gewöhnlich keine Kinder, aber Nider erzählt als Ausnahme, daß Eypern von ihren Söhnen voll sei. Das Alpdrüden sührte man auf sie zurüd. Celtsiche Geister waren die Prusen, von denen das Bort "Deuce" im Englischen herkommt. Ueber die spahasten Anssichen ker Kinder nud andere Geheimsunde des Mittelasters, den Umgang der Philosophen mit Sylphen und Salamandern bekressen, Paris 1671. Lilith, das erste Weib Adams, von der die Kraden der Kinder ausgesaugt und nach ihr der Ramber und klod ihr den Könden auf ben Admon Ephialtes zurüd.



Lebhaftigkeit, wie wir es in unfrer nüchternen Zeit kaum begreifen können. Man richtete fich darnach wie nach einer religiöfen Sahung, der man die ungetheilte Energie feines Lebens widmet und die durch das Läuterungsfeuer

der Verfolgung jum feften Glauben geworden ift.

Die Birkung dieses Gesichtspunktes auf den Begriff von Magie liegt auf der Hand. Unter den gebildeten Heiden war, wie wir gesehen, die Magie nur ein bürgerliches und in den letten Tagen des Kaiserthums ein politisches Verbrechen, in Zeiten großer politischer Unsicherheit nahm sie große Bedeutung an, in andern trat sie völlig zuruck. Ihr Verkältniß zur herrschenden Religion war durchaus unbestimmt, doch jedenfalls enthielt sie viele Vräuche, die man keineswegs als unsittlich ansah. In der alten Kirche dagegen galt sie als die schrecklichste Form der Gottlosigkeit, welche durch das unmittelbare Walten böser Geister zur Erscheinung komme. Sie umfaßte den ganzen Inbegriff des Heidenthums, entfaltete alle seine Gräuel und gab seinen Sagen eine furchtbare Bedeutung. Daher gewann sie in der Lehre der Kirchenväter so außervordentliche Bedeutung und wirkte mit solcher Macht

und Zähigkeit auf die Phantafie des Bolkes.

Als die Kirche die Leitung der Gesellschaft erhielt, beschränkte oder befeitigte sie bald die von ihr früher felbst gepredigten Grundsäte der Toleranz, und in wenigen Jahren erschienen sowohl gegen Juden als gegen Ketzer Gesetze der Ausschließung. Zu Constantin's Zeiten scheint jedoch die Menge
der Heiden noch so groß und der Eifer des Kaisers so zuruckhaltend gewesen zu fein, daß er sich in Acht nahm, feine Gefete offen und ausdrücklich gegen den alten Glauben zu richten, so daß ein geschicktes Mittel ersonnen werden mußte, um ihn unter bem Unichein ber Gefetmäßigkeit zu untergraben. Wie gefagt umfaßte die Magie unter den Römern nicht nur die Anrufung bofer Geifter und jene Arten Andern ein Leid zuzufügen, die immer als Gottlosigkeit verschrieen waren, sondern auch gewiffe Methoden der Beiffagung, die nicht in sittlicher Beziehung als verwerflich aber als politisch gefährlich galten. Die lettere Beziehung bildete einen Theil der Staatsreligion, von der fie nie genau getrennt worden mar. Die Gefete hatten die Berhinderung von Trug und Auflehnung zum Ziele genommen und waren in biefem Sinne vollzogen worden. Die driftlichen Kaifer erneuerten diefe Befete und schärften fie fehr ftreng ein, richteten fie aber gegen die heidnische Religion 1). Zuerst wurde die geheime Magie, welche schon die Decemvirn verboten, die aber nachher in allgemeinen Gebrauch gekommen war, allein bestraft, aber im Verlauf weniger Regierungen breitete sich der Kreis der Gesetzgebung aus, bis er das ganze Beidenthum umfaßte. Saft unmittelbar nach seiner Bekehrung erließ Conftanstin ein sehr

Fast unmittelbar nach seiner Bekehrung erließ Constanstin ein sehr strenges Gesetz gegen die geheime Magie. Er verordnete, daß jeder Wahrsager, der das haus eines Bürges betrete, um seine Gebräuche zu treiben, lebendig verbrannt werden sollte, daß das Vermögen derjenigen, die ihn befragt, dem Staate anheimsiele und der Ankläger zu belohnen sei<sup>2</sup>). Zwei

<sup>1)</sup> Die Geschichte dieser Bewegung hat Maury meifterhaft in seinem Buche uber Magie und Beugnot in feiner Zerftorung bes heidenthums im Occident ergabit.

<sup>2)</sup> Cod. Thood. I. IX., tit. 16. R. 1 und 2. Der heidnische Geschichtsichreiber Zosimus bemerkt, Conftantin habe, als er seine Landesgötter verlaffen "die Gottlosigkeit damit begonnen, daß er die Kunft der Weissager verachtete."

Sahre später erließ er jedoch eine Proclamation, welche die Schärfe jenes Gesesches beträchtlich milberte, indem sie die Erläuterung gab, es sei keineswegs die Absicht des Kaisers gewesen, solche magische Gebräuche zu verbieten, durch welche ein heilmittel gegen Krankheiten aufgefunden oder die Erndte

vor hagel, Schnee und Sturm geschützt werden follte 1).

Diese theilweise Toleranz mahrte noch bis zum Tode Conftantin's, fiel aber unter seinem Rachfolger ganz fort. Conftantius scheint von viel ftrengern Ueberzeugungen als fein Bater durchdrungen gewesen zu sein. Er hatte fich dem Arianismus ergeben und foll von deffen Prieftern bei Beitem mehr beeinfluft worden fein. Darum richtete er feine Befete mit finfterem und fast leidenschaftlichem Eifer gegen diejenigen Formen der Magie, welche eng mit der heidnischen Religion zusammenhingen. Im Eingang eines dieser Befete Magt er, man habe mit bilfe von Damonen Sturme erregt, bas Leben feiner Feinde gerftort, und bann fahrt er fort, indem er die fcharfften Berbote und die ftrengften Strafen gegen jede Art von Magie erläßt. Bersuche der Augurn wie dersenigen, die sich zeitweise mit der Wahrsagung beschäftigten, etwas über die Zukunft zu verkunden, wurden feierlich verdammt. Magier, die man in Rom ergriffe, follten den wilden Thieren vorgeworfen, die in den Provinzen gefangenen gefoltert und schließlich gekreuzigt werden. Wenn fie ihr Verbrechen beharrlich leugneten, follte ihnen das Fleisch mit eifernen Saken von den Knochen geriffen werden2). Diefe schauberhaften Strafen waren gegen diejenigen gerichtet, welche Gebräuche übten, die lange Zeit allgemein gewesen waren und die im Beidenthum, wenn auch nicht zu ben Pflichten, fo doch zu ben höchften Privilegien gehörten. Man hat es als eine bezeichnende Thatsache angeführt, daß unter dieser Regierung der Name "Feinde des Menschengeschlechts", ben die alten heidnischen Gefete auf die Chriften anwendeten, und der fich jo wirkfam in Erbitterung des Bolfsgeistes zeigte, auf die Magier übertragen wurde 3).

Die Aufgabe ber chriftlichen Kaiser bei Bekampfung der Magie war allerdings eine der schwerften, die man sich benken kann, und alle Strafen,

II., 29. Gusebius gahlt seine Berbote der Bahrsagekunft zu den offenbaren Daßregeln gegen bas heidenthum. Vita Const. I., c. 15.

<sup>1)</sup> Cod. Th. l. IX., t. XVI., l. 3.
2) Cod. Th. IX., t. XVI., l. 4, 5, 6. Die Sprache ist von seltner Bestimmtbeit. So lesen wir in Ges. 4: Niemand darf einen Babrsager befragen, Niemand einen Mathematiser ober Deuter. Das erniedrigende Gewerde der Augurn und Seher soll aufhören. Die Chalder und Magier, die das Bolt zu Aathe zieht, sollen nicht mehr bestehn. Es schweige die Neugier nach der Zukunst, und mit dem Schwerdte büße, wer diesem Besehle seinen Gehorsam verweigert. Ein anderes Geseh (6) schließt: Wer trop Uebersührung leugnet, dem soll das Ziesich mit glübenden Jangen zur gerechten Strase für die Misselbat gepeinigt werden. — Ueber die Beschaffenheit der angewendeten Strase vergl. den Commentar zum Gesehe in Kitter's Ausgabe. Leinzig 1738, und Beugunt I. S. 143.

mentar zum Gesetze in Ritter's Ausgabe, Leipzig 1738, und Beugnot I., S. 143.

3) Beugnot I., S. 148. Ueber diese Gesetze bemerkt Maury richtig: Auf diese Weise sahen sich die Diener des Polytheismus, die am meisten Vertrauen besahen, in ihren dem Aberglauben hetitasten handlungen getroffen . . . Viese dachten nicht wehr daran, den Göttern ihren pflichtmäßigen Dienst zu weihen; aber die Drakel und Weissaugen wnrden noch immer von fast allen heiben vertrauenevoll gesucht. Es hieß daher, ihnen ihren Trost und ihre Freude nehmen, wenn man ihnen die Geseanbeit dazu entzog. S. 117 und 118.

welche dir römische Barbarei zu erfinnen vermochte, waren nicht im Stande, Gewohnheiten auszurotten, die als natürliche Folge des herrschenden Aberglaubens fich eingeniftet. So lange die Menschen glaubten, über die Bukunft leicht etwas Sicheres erfahren zu konnen, mußte natürlich die Neugier über die Furcht den Sieg davontragen. So lange fie meinten, mit einigen einfachen Geremonieen ihre Feinde vernichten und die eignen liebsten Buniche erfullen zu können, mußten fie ohne Frage damit fortfahren. Priefter mochten ihren Bann, Kaifer ihre Strafen ichleudern; nur der Unglaube, nicht der Terrorismus konnte des Uebels Heilmittel bringen. nirgends war diefer Skepticismus zu finden. Das Volk stellte nicht einen Augenblick die Wirksamkeit der Magie in Frage. Die heidnischen Philosophen waren alle von den Träumen des Neuplatonismus bethört und schrieben lange Bücher über die Myfterien Egyptens, über das Reich der Geister in ihrem Verkehr mit den Menschen. 3mar klagten die Rirchenväter sehr über die Magie; aber daß fie eine Täuschung sei, scheinen fie nicht im Entfernteften geahnt zu haben. Wenu das Chriftenthum dem Zauber diejer unterfagten Brauche nichts hatte entgegensegen konnen, fo wurde es unmöglich gewesen fein, die überwiegende Mehrheit des Boltes davon gurudtzuhalten; aber durch einen ganz natürlichen Prozeß wurde rafch eine Reihe von Begriffen in die Theologie eingeführt, die gleichsam ein Rivalfpstem der Magie ausmachten, in welchem Weihwaffer und andre driftliche Geremonieen eine Art Gegengewicht gegen die Vorzüge ungesetlicher Zaubereien murden. ift jedoch bemerkenswerth, daß die driftliche Beiftlichkeit, welche die geweiheten Talismane in's Unendliche vervielfältigte, die andre verführerische Seite der Magie, die Fähigkeit der Weiffagung, niemals für fich in Anspruch nahm. Wäre die Theorie der Schriftsteller des 18. Jahrhundert richtig, daß der Aberglaube, der im Mittelalter den Gipfelpunkt erreichte, einfach das Ergebniß geiftlicher Büberei gewesen ift, so wurde dies wohl anders geworden Die driftlichen Priefter murden dann wie alle andern die allgemeine Neugier zu ihrem Bortheil benutt und etwas den alten Augurien und Drakeln Aehnliches der Kirche einverleibt haben. Aber nichts dergleichen fand Statt, weil der Wandel, der vor fich ging, nicht das Werk theologischen Truges, sondern natürlicher Entwickelung war. Rein Theil des Christen-thums hatte die Anlage sich zu einem System des Drakelhaften zu gestalten, und ware ein folches Syftem entstanden, fo hatte es das Ergebnik überlegten Betruges sein muffen. Andrerseits gab es manche mit diesem Glauben zufammenhängende Borftellungen, befonders in Betreff des Taufmaffers, welche unter dem Druck eines materialisirenden Zeitalters durch eine, leichte und natürliche, wenn nicht gar nothwendige Umwandlung, in eine Art Fetischismus ausarteten, der fich mit den Borftellungen von Magie verschwifterte, die damals fo verbreitet waren.

Hieronymus berichtet in seinem Leben des heiligen Hilarion von einem Wunder dieses Heiligen, welches in die Zeit kurz nach dem Tode des Constantius fällt und die Stellung recht deutlich kennzeichnet, welche die christlichen Ceremonieen zur Magie zu nehmen begannen. Ein Christ, Namens Italicus, schalten Wettrennen mit dem heidnischen Duumvirn von Gaza abgehalten und gegen ihn stets verloren zu haben, weil dieser magische Brüuche anwendete, die ihm die eignen Pferde anspornten und die des Gegners hemmten. Der Christ nahm in seiner Verzweislung die hilfe des heiligen hilarion in Anspruch. Anfangs scheint dieser bei dem Gesuche etwas gestutzt

oder vielmehr einen Schreck bekommen zu haben, daß er sich bei einem Pferberennen thätig betheiligen solle; aber Italicus überzeugte ihn schließlich, daß die Sache seines Beistandes würdig sei und erhielt einen Krug mit Wasser, das hilarion selbst geweiht hatte und das also von vorzüglicher Kraft sein mußte. Endlich kam der Tag des Kennens. Die Wagen wurden neben einander gestellt und die Zuschauer strömten in den Circus. Sosort slog der Wagen des Christen mit übernatürlicher Schnelligkeit an's Ziel, während des Gegners Pferde stockten und schwankten, als oh sie von unsichtbarer hand berührt würden. Der Girkus wiederhaltte von wisden Rusen der Berwunderung, des Frohlockens und des Zorns. Einige verlangten den Tod des christischen Magiers, Andre verließen das heidenthum in Folge des Wunders. 1)

Die Verfolgung, welche Constantius gegen die Magier richtete, wurde natürlich unter Julian beseitigt, deffen dulbsamer Beift jumal in Anbetracht feines Zeitalters, der Herausforderungen, die er erlitt, und des gewaltigen Religionseifers, den er sonft an den Tag legte, zu den merkwürdigften Thatsachen der Geschichte gehört. Er war der Magie in den Formen, welche das Beidenthum ihr jumies, mit Leidenschaft ergeben und fein Pallaft mar ftets von Magiern voll. Die Befragung der Eingeweide, von Constantius verboten, ward bei der Krönung Julians erneuert, und unter den Chriften er-zählte man sich, sie hätten bei dieser Gelegenheit die Form eines Kreuzes und eine Krone darüber gezeigt?). Während der kurzen Regierungszeit Jovians scheint diese Toleranz weiter geubt worden zu fein; aber Balentinian erneuerte die Verfolgung und erließ noch ein Gefet gegen "die gottlofen Gebete und mitternächtlichen Opfer", die noch im Schwange maren 3). Dies Gefet erregte fo große Unzufriedenheit in Griechenland, wo es der Staatsreligion geradezu entgegentrat, daß Balentinian einwilligte, es dort unausgeführt gu laffen; in andern Provinzen des Reiches dagegen wurden überall fürchterliche Scenen von Leid und Verfolgung bezeugt4). Im Often bedrangte Balens mit unparteiischem Gifer Alle, die fich nicht zu der arianischen Behre hielten. "Schon der Name Philosoph ift ein Grund zur Proscription," sagte man, und bie harmlosesten Zuwiderhandlungen wurden mit dem Tode gefühnt. Einen Philosophen richtete man hin, weil er in einem Privatschreiben sein Beib ermahnt hatte, sie solle nicht vergeffen, das Portal der Thure zu bekrünzen. Ein Greis mußte sterben, weil er Fieberanfälle durch magische Befänge zu heilen versuchte. Gin junger Mann, der auf den Ginfall kam, feine Diarrho dadurch zu curiren, daß er abwechsclnd eine Marmorfaule und seinen Leib anfaßte, indem er die Selbstlaute hersagte, büßte diesen nicht gerade schlimmen Aberglauben mit Folter und Tod. 5)

Bei der Beurtheilung dieser Verfolgungen, die von Orthodoxen und Arianern gegen die Magier gerichtet wurden, muffen wir uns vor Ueber-

<sup>1)</sup> Vita S. Hilarionis. Dieses Wunder wird von Beugnot angeführt. Das ganze Leben des hilarion ist von Bunderthaten, welche die im Texte gegebene Darstellung ins Licht setzen, angefüllt. Außer der heilung von etwa zweihundert Personen in wenig mehr als einem Monate und seiner Schlangenvertreibung bat er unter Anderm auch Regen so leicht wie später die hexen hervorgebracht.

<sup>2)</sup> St. Gregor von Raziang in der dritten Rede gegen Julian.

<sup>\*)</sup> Cod. Th. IX., t. XVI., I. 7 etc.

<sup>4)</sup> Maury, S. 118 und 119.

<sup>5)</sup> Ammianus Marcellinus, B. XXIX., R. 1 und 2.

treibungen recht forgfältig in Acht nehmen, die uns dabei leicht einkommen können. Es wurde durchaus unbillig sein, jene Edicte den Leitern der Kirche direct zuzuschreiben, noch unbilliger, auf ihre Rechnung den Geist zu segen, in dem fie ausgeführt wurden. Man wird einräumen muffen, daß an der perfonlichen Graufamteit gewiffer Raifer und Prafecten viel lag, an der habsucht, die fie nach Vorwänden suchen ließ, das Gigenthum Reicher zu confisciren, und an der Aufregung, die jeder Bersuch erzeugte, den Thron-folger zu entdecken. Wir haben bestimmte Beweise, daß eine dieser drei Arsachen stets mit den schlimmsten Ausbrüchen der Bersolgung verbunden war, und wiffen aus der frühern Geschichte, daß Berfolgungen wegen der Magie aus politischen fowohl als religiofen Grunden lange vor dem Sieg des Chriftenthums ftattgefunden hatten. Auch durfen wir auf das Maß der Strenge nicht genau von dem Ausbruck der Gefetze schließen. Beachten wir nur die geschriebenen Erlaffe, fo könnten wir folgern, daß ein ausehnlicher Theil der heidnischen Religion in alterer Zeit schlechterdings und ausnahmslos unterdrückt wurde. In der Praxis brach man jedoch fortwährend das Gesetz. Eine allgemeine Schlaffheit in der Berwaltung hatte sich aller Theile des Reichs bemächtigt, und zwar in einem Grade, wie ihn die schwächsten Regierungen der Zetzeit selten ausweisen. Gegen viele Beftimmungen erhob sich das Vorurtheil des Volkes, und von den Herrschern ward häufig gegen ihre Uebertretung ein Auge augedrückt. Daher wir die Anwendung der Todesftrafen, die man verfügt hatte, unregelmäßig, lückenhaft und unbeftimmt finden. Buweilen wurden fie mit außerfter Strenge 1. Aber bald wurden die verbotenen Brauche wieder ohne Sehl Sehr häufig wuthete die Verfolgung in dem einen Theile des pollzogen. geübt. Reiches, mährend fie in einem andern unbekannt war. Nach Abzug aller diefer milbernden Umftande jedoch bleibt es flar, daß man eine Reihe von Gefeten gegen Brauche richtete, die vollftandig ungefährlich waren und die man lange ale zum beidnischen Gottesbienft gehörig allgemein ausgeübt hatte, um nur die ihnen zu Grunde liegende Religion zu vertilgen. sonte, am inte bie igieln zu Stationen führer alle an die Wirklichkeit ber Magie glaubten und daß sie Dolksstimmung gegen ihre Verderblichkeit in hohe Spannung versetzten, indem sie allen heidnischen Bräuchen einen magischen Charakter beilegten. Mit Theodosius schließt diese Phase in der Geschichte der Magie. Beim Beginn seiner Regierung begnügte fich Diefer Raifer mit Erneuerung der Proclamationen feiner Borganger; aber bald warf er allen Schein von fich und verbot unter den ftrengften Strafen jeden Theil des heidnischen Gottesdienstes. So gestaltete fich die Politik ber alten Kirche gegen die Magie. Sie übte in mancher Beziehung einen höchst wichtigen Einfluß auf die spätere Geschichte. Zunächst bildete fich ein Stoff der Ueberlieferung, welcher in den folgenden Zeiten die Wirklichkeit des Berbrechens über allen Zweifel erhob. Dann vergrößerte fich der thatfächliche Kern erheblich, um welchen die Fabeln der Inquisitoren gesammelt wurden. Durch eine eigenthumliche aber sehr natürliche Umwandlung ging ein großer Theil des alten heidnischen Gottesdienstes aus dem Gebiet der Religion in bas der Magie über. Das Landvolf fuhr fort, die Brauche der Vorfahren im Geheimen und bei Gefahren auszuuben. Man fagte ihnen, daß fie durch diefe Brauche ju machtigen und bofen Beiftern ihre Buflucht nahmen, und nach mehreren Generationen glaubten fie fclieglich, was man ihnen erzählt hatte, ohne jedoch die in den Bann gethanen Sandlungen aufzugeben.

Ge fällt abergläubischen Menschen in abergläubischen Zeiten leichter, alle Begriffe, Die ihren Riten gu Grunde liegen, ju andern, ale den Beift vom Einfluß berfelben zu befreien. Religionen geben immer nur burch einen natürlichen Verfall wirklich unter. In den Städten war das Beidenthum auf die lette Stufe der Abgelebtheit angekommen, als das Chriftenthum entstand, daber bort ber Sieg des Chriftenthums ichnell und entscheidend war: aber auf bem Lande behielt bas Beidenthum noch feine Starte und spottete aller Anstrengungen von Prieftern und Behörden, es auszurotten. Der Ginfall der Barbaren fraftigte das heidnische Element noch mehr und schlieflich wurde eine Art von Uebereinkommen getroffen. Das heibenthum als besonderes Syftem borte auf, aber feine verschiedenen Bestandtheile dauerten in übertragener Form und unter neuen Namen fort. Biele Seiten des Spftems nahm der neue Glaube in fich auf. Sie verschmolzen mit den Lehren, denen fie am verwandteften waren, gaben den lettern eine hervorragende Bedeutung im Chriftenthum, fo daß fie hier befonders willtommen und einflufreich erschienen. Alterthumsforscher haben längst nachgewiesen, daß in fast jedem Theile des römisch-katholischen Glaubens Spuren dieser Bermifchung entdeckt werden konnen. Gin andrer Theil des Beidenthums wurde zu einer Art Auswuchs des rechtgläubigen Christenthums. Er kleidete fich in die Form unzähliger abergläubischer Bräuche, die eine Zwitterstellung einnahmen, indem man fie bald annahm, bald verwarf, hielt fich an der Grenze des Glaubens mit den autorisirten religiosen Sandlungen verbunden und verflochten, fo daß ihn die Concilien gelegentlich tadelten, mahrend die unwiffende Beiftlichkeit ihn in der Regel forderte, und er häufig eine ftarkere Berehrung fand als die regelmäßigen Ceremonieen, mit denen er fich verband. 1) Ein dritter Theil blieb in der Form magischer Gebräuche fortbeftehn, die fich der Verfolgung und dem Bannftrahle jum Trot erhielten und noch fast acht Sahrhunderte nach der nominellen Ueberwindung des Beidenthums vorgefunden werden. 2) Dieje Brauche bilben felbftverftandlich nur ein einzelnes und vielleicht nicht einmal ein fehr hervorragendes Element im Syftem des herenwejens; aber jede Auseinanderfegung, die fie unbeructfichtigt ließe, wurde unvollständin fein. fichtigt ließe, wurde unvollständig fein. Alle jene ungeheuerlichen Gere-monieen, die Shakespeare im Macbeth schildert, find dem alten heidenthum entnommen. In der Beschreibung des herensabbats figuriren Diana und Berodias neben einander als die zwei hervorragenoften Geftalten, und bei den Anklagen gegen die Hexen finden wir auf viele alte Handlungen der Auguren hingewiesen.

Im secksten Sahrhundert war sowohl der Sieg des Christenthums über das als System betrachtete Heidenthum wie auch die Verderbniz des Christenthums selbst vollendet; man darf fagen: die mit Recht so genannte Zeit der Finsterniß begann. Auf den ersten Blick scheint die Thatsache einigermaßen befremdlich, daß in der Zeit zwischen dem sechsten und dreizehnten Sahrhundert, als der Aberglauben auf der Höhe stand und die Leichtgläubigkeit ganz allgemein war, die hinrichtungen wegen Hererei verhältnißmäßig selten waren. Nie war der menschliche Geist o vollständig von Vorstellungen des Uebernatürslichen durchdrungen und durchtränkt, nie der

2) Michelet, La Sorcière, S. 36, Anm. S. auch Maury.

<sup>1)</sup> Biele hunderte davon hat Thiers gepruft und auch Scott in seiner Discovery of Witchkraft hat eine große Augahl ermahnt.

Sinn für die Macht und Gegenwart des Satans fo tief und allgemein Biele Taufende von Fällen, in denen der Bofe in die Menfchen fuhr, ausgetrieben murbe, Wunderdinge that und gesehn murbe, ergählte man sich, glaubte sie ohne den leisesten Zweifel und machte sie zum Felde, darauf fich die Phantafie gewöhnlich erging. Da gab es taum einen großen Beiligen, ber nicht bei irgend einer Gelegenheit auf die fichtliche Rundgebung eines bofen Geistes gestoßen ware. Zuweilen erschien der Teufel wie ein ungeheures häßliches Thier, dann wieder wie ein schwarzer Mann, hier erschien er als schöne Frau, dort auf der Kanzel als Prediger, bald als Engel des Lichts und bald in noch heiligerer Gestalt. 1) Doch so seltsam dies heut scheinen mag, derartige mit festem Glauben ihrer Wirklichkeit verbundne Borftellungen erzeugten feinen hohen Grad von Terrorismus. Gerade in der Steigerung des Aberglaubens zeigte er fich als fein Correctiv. Glaubte man mit Bestimmtheit, daß der Erzfeind ben Chriften ftets umfcmebe, fo glaubte man auch, daß das Zeichen des Rreuzes ober ein Paar Tropfen Beihmaffer oder der Name der Marie ihn sofort zu einer schimpf-Das Leben der Beiligen mar voll von feinen lichen Flucht treiben könne. Ranten, aber fie ftellten ihn regelmäßig ale befiegt, gedemüthigt und verachtet bar. Satan felbft hatte auf Befehl Cyprian's zu wiederholten Malen ein wehrlofes und einfältiges Mädchen, das fich dem Chriftenthum geweiht hatte, überfallen. Er hatte alle Macht der Sophiftik angewendet, um die Tugend der Jungfräulichkeit heradzuseten, alle hilfsquellen der Engels-zungen, um sie einem jungen heiden günftig zu ftimmen, der nach des Mädchens hand verlangte; aber das einsache Zeichen des Kreuzes machte alle Sophismen zu Schanden, dämpfte jede Bewegung irder Liebe und drangte ben Seind beschämt und eingeschuchtert zu dem Magier gurud, ber ihn gesendet hatte2). Legionen von Teufeln, in gespenfterhafter Reihe aufgeftellt, umringten die Rirche, in die St. Maur einzog, und verhinderten mit drohenden Geberden das Weitergehen des heiligen, aber wenige Worte der Austreibung, und augenblicklich zerstreuten fie sich in den Lüften. In der Kirche der heiligen Sabina zu Rom zeigte man lange einen schweren Stein, den der Teufel in einem Augenblicke verzweifelnder Leidenschaft auf den beiligen Dominicus geschleudert hatte, wobci er vergeblich hoffte fein von dem Schutzengel geschirmtes haupt zu zerschmettern. Das Evangelium bes 30hannes um den Sals gehängt, ein Rofentrang, eine Reliquie Chrifti ober eines Beiligen, irgend einer der taufend Talismane, die man unter die Gläubigen vertheilte, reichten bin um die ftartften Anftrengungen teuflischer Bosheit zu nichte zu machen. Die Folge biefer Lehre mar eine Geiftesverfaffung, bie von unsrer heutigen so weit absteht, daß wir uns von ihr nur durch mubevolle Anwendung der Fantafie eine Borftellung machen konnen. Das. was man die geiftige Grundlage der Hererei nennen fann, beftand in vollfter Ausdehnung. Alle jene Vorstellungen von der Gegenwart des Teufels,

<sup>1)</sup> Ueber das Auftreten des Teufels in der Geftalt Chrifti f. den Tractat von Gerson im Malleus Malef. B. II., d. 77; und ebenso Ignatius Lupus in Edict. S. Inquisitionis (1608), S. 185.

<sup>2)</sup> Siehe diese nach Nicephorus sehr interessant erzählte Geschichte in Bindsfeldius De Confessionibus Malesicorum, Trèves, 1491, S. 465—467. Gregor
von Nazianz erwähnt in der Rede XVIII., daß der heilige Cyprian ein Magter
gewesen fei.

alle Boreingenommenheit für das Wunderbare, welche auf die Fantasie im 15. und 16. Jahrhundert so furchtbar einwirkte, waren vorhanden; aber der entschiedene Glaube, die unendliche und siegreiche Leichtgläubigkeit, mit welcher die Vorzüge der kirchlichen Bräuche angenommen wurden, machte sie verhältnismäßig unschädlich. Wären die Menschen etwas weniger abergläubisch gewesen, so würden die Wirkungen ihres Aberglaubens viel schrecklicher gewesen sein. Wan hielt fest daran, daß jeder, der von der graden Linie der Orthodoxie abweiche, dald eine Beute des Teusels werden müsse; aber da gar kein hauch von Zweisel und Aussehnung dagegen vorhanden war, brachte

biefe Ueberzeugung feinen übermäßigen Terrorismus hervor.

Indeffen jog fich mitten durch diefe feltjame Lehre ein Faden dunklerer Die furchtbaren Erscheinungen der Natur blieben der Austreibung und Besprengung entzogen, und doch schrieb man fie fammtlich übernaturlicher Einwirkung zu. In jeder Nation glaubte man in den früheften Zeitabschnitten, daß Peft, hungerenoth, Kometen, Regenbogen, Sonnenfinfterniffe und andere seltene und von Schrecken begleitete Erscheinungen nicht durch die gewöhnliche Folge von Naturgesetzen, sondern durch unmittelbare Einwirkung von Beiftern hervorgebracht murden. Auf diese Weife hat fich die Reigung jum Bunderglauben, das Merkmal aller halbgebildeten Bolter, fortgefponnen und die Geiftlichkeit hat uicht minder häufig diese Erscheinungen mit den Auflehnungen gegen fie in Berbindung gebracht. Die alten fatholischen Priefter waren in diefer Runft vollendete Meifter, und jedes feltene Naturereigniß brachte im Mittelalter Belegenheit zur Ausübung des ftarkften Terrorismus. So wurde eine furchtbare Hungersnoth, welche Frankreich im achten Jahrhundert heimsuchte, allgemein als Folge des Widerstandes erklärt, welchen das frangösische Bolt der Bezahlung des Zehnten entgegensette 1). 3m neunten Jahrhundert verbreitete eine totale Sonnenfinsternif Schrecken durch Europa und ward als eine Ursache bes Todes bezeichnet, der den frangösischen König traf2). Im zehnten Sahrhundert trieb eine ahnliche Erscheinung eine gange Armee in die Flucht3). Mehr als einmal verbreitete die Erscheinung eines Kometen in Guropa eine bis an den Wahnfinn grenzende Furcht, und wenn einmal eine namhafte Person durch plößliche Krankheit heimgesucht wurde, schrieb man den Tod der Hererei zu.

Die natürliche Folge solcher Denkweise mußte, wie ich überzeugt bin, die Verallgemeinerung des Zauberglaubens sein, ohne daß die Furcht in eine unbedingte Geistekkrankheit überging. Die Leichtgläubigkeit war allgemein und gewohnheitsmäßig, doch der religiöse Terrorismus inconsequent und vorübergehend. Wir dursen uns daher nicht wundern, daß die Zauberei, wenn ihrc Vorstellung auch dem Geiste der Menschen sebr geläusig war, dennoch in der angegebenen Zeit nicht jene hervorragende Stellung einnahm, die sie später erhielt. Man hatte sich noch nicht die Vorstellung gebildet von einem förmlichen Pakt mit dem Teufel, aber die meisten Verdrechen der Zauberei wurden schon als solche anerkannt, verurtheilt und bestraft. So starb einst gegen Ende des sechsten Jahrhunderts ein Sohn der Fredegunde nach kurzer

<sup>1)</sup> Garinet, S. 38. 2) Ebentafelbit, S. 42.

<sup>3)</sup> Budies Geich. ber Civil. Th. I., S. 345, Anmerkung, wofelbft viele Belege fur biefen Gegenftand gegeben werben.

Arankheit, weshalb eine Anzahl Frauen die ausgesuchtesten Foltern lange Beit erleiden mußten, um fchlieglich verbrannt ober auf das Rad geflochten zu werden, weil sie durch Beherung den Tod des Prinzen verursacht hatten 1). In Deutschland blieb das Gesetz de Mathematicis et Malesiciis?) lange Zeit in Kraft, ebenso das alte salische Gesetz über denselben Gegenstand in Frankreich. Rarl der Große erließ neue und fehr nachdrückliche Verordnumgen, welche die Zauberer zum Tobe verdammten, und eine große Zahl icheint unter feiner Regierung beshalb umgetommen zu fein 3). Dagel und Ge-witter wurden fast allgemein ihrem Ginfluß zugeschrieben, obgleich ein großer Rirchenmann des neunten Sahrhunderts, Agobard, der Ergbischof von Lion.

bas jeltene Berdienft hatte, bem Bolksglauben entgegenzutreten 4).

Auch wurden durch das ganze Mittelalter bis spät in das 17. Jahrhundert die Rabbaliften als Magier hart verfolgt. Bon deren muftischen Lehren eine ganz klare Borftellung zu erhalten ist nicht leicht. Sie haben lange einen außerordentlichen Zauber auf viele Beifter geubt und felbft ben gewaltigen und kühnen Berstand von Männern wie Cardan, Agrippa und Paracelsus umnebelt. Sie scheinen ein Gemisch verschiedener unter den Juden geläufiger Ueberlieferungen mit der alten platonischen Dämoneniehre und einem reichen Beijat von reinem Naturalismus gemejen gu fein. einem Grade von Leichtgläubigkeit, der in unfrer Zeit wohl kaum mit gefundem Menschenverstande vereinbar ichiene, der aber damals gang natürlich war, verband fich darin in höchft feltsamer Beise ber höchfte Unglaube, und wahrscheinlich barg sich noch mehr, als man davon eingeftand, unter der Form von Allegorieen. Die Kabbaliften glaubten an die Exiftenz von Naturgeiftern, das heißt Berkörperungen ober Reprafentanten der vier Elemente, an Sylphen, Salamander, Inomen und Undinen, Befen von weit mehr als menschlicher Auszeichnung, aber fterblichen Charafters und nicht unberührt von menschlicher Schwäche. Mit diefen Elementargeistern in Verfehr zu treten, galt ale das höchfte Ziel des Beifen. Ber dazu gelangen wollte, mußte fich von der gemohnten Lebensweise fernhalten. Er mußte feine Seele durch Enthaltung von Speije und ehelichem Leben, durch geduldiges und unermudliches Studium, durch enge Berbindung mit der Natur und ihren Gesetzen reinigen. Er mußte vor Allem mit Verachtung auf die erhitten Kämpfe der einander feindseligen Glaubensbekenntniffe berabsehen lernen, um in jeder Religion einen Anblick emiger Befete, eine neue Seite und Rundgebung von dem Wirken der Naturgeifter auf die Menschen zu erblicken.

Es ift nicht schwer die Auffassung zu entbeden, welche dieser Lehre zu Grunde liegt. Da jedoch teine religiofe Lehre den Bedingungen ihrer Zeit widerstehen tann, fo wurden diefe einfachen Begriffe bald von jo vielen ungeheuren und materiellen Gullen entkleidet, die unmittelbar aus der mittelalterlichen Anschanung hervorgingen, daß es zu ihrer Prüfung einer sehr

<sup>1)</sup> Garinet, S. 14 und 15.

<sup>2)</sup> So lautet der Titel tes römischen Coder, den ich durchgesehn habe. Die Aftrologen wurden Mathematiter genannt, weil ein Gefet Docletian's "die Runft der Geometrie als verdienstlich, die Mathematit hingegen als verdammlich und durchaus verboten" bezeichnet.

<sup>2)</sup> Garinet, S. 39. 4) Derf., S. 45. Er rettete auch einigen Kabbaliften das Leben.

forgfältigen Scheidung bedarf. Man glaubte buchstäblich, die Weltweisen könnten mit diesen Geistern eine Ehe schließen, und die Geisterwelt habe keinen leidenschaftlichern Bunsch als eine solche Berbindung. Sie war nicht nur für diese Welt beiden Theilen höchst nühlich, sondern erhöhte auch ihre Ausstähten für die zukunftige um ein Beträchtliches. Die Sylphe lebte zwar mehrere Jahrhunderte, doch war sie sterblich und hatte an sich keine Hossmung auf ein zukunftiges Leben; erst ihr menschlicher Gatte hatte Heil daran, wenn er nicht zu den Berdammten gehörte, in welchem Kalle er durch die Sterblichseit des weiblichen Theils von den Dualen der Holle gerettet würde. Diese allgemeine Vorstellung ward die heidnische Mythologie angewendet und in beiden Beziehungen das orthodore System mit unwilliger Berachtung behandelt. Die Birklichseit der Geister schein Niemand bezweiselt und Jeder geglaubt zu haben, daß sie sich den Menschenfindern in der Regel offendarten, wie denn der Schimmer der Morgenröthe dem Bligen ihrer Flügel zugeschrieben worden sein soll. ) Rur über ihren Charafter war man nicht ganz sicher. Nach den Kabbalisten waren sie rein und tugendhaft. Nach den Orthodoren waren sie die Incubi, von denen Augustin spricht, und alle, die mit ihnen in Berkehr standen, mußten verdientermaßen verbrannt werden. 2)

Die Geschichte der Kabbala liefert nach meinem Dafürhalten einen schlagenden Beweis für die Abirrungen der Freigeisterei in einem Zeitalter, welches dafür noch nicht reif war. Wenn die eigentlichen Gegner der Kirche so vollständig von der Fluth fortgerissen wurden und sich einem nuthologischen System hingaben, welches an Abgeschmacktheit die ausschweisenosten Legenden der heiligen Geschichte erreichte, jo ist es durchaus nicht übernschend, daß die Philosophen, die aus den Reihen der Orthodoxie hervorzungen, äußerst leichtgläubig waren und durch ihre Borstellungen sich als gröbste Materialisten kennzeichneten. Unter den höchst seltenen Männern, die in einem geringen Grade die profane Literatur während der erwähnten Veriode pstegten, nimmt Michael Psellus eine hervorragende Stelle ein. Dieser fruchtdere Schriftsteller wird zwar setzt, wie ich glaube, sehr wenig gelesen, behält aber einen gewissen Kang in der Literaturgeschichte als sast alleiniger Schriftsteller von Auf unter den Byzantinern vieler Jahrhunderte. Am Schluß des 11. Jahrhunderte schreibt ex sein Zwiegespräch über "die Inperation der Dämonen", eine in großem Mathiabe gehaltene Auseinandersetzung der Frühern neuplatonischen Lehre von der Hierarchie der Geister, die

<sup>1)</sup> Garinet, S. 35. Dies ift jedoch zweifelhaft. herder ermannt ben Glauben ber Gronlander, bag Aurora aus tangenden und ipielenden Geifter entfteba.

<sup>2)</sup> Ueber die Kabbala der Debräer s. das gelehrte Werk von Franck und über die Vorstellungen des Mittelalters sowie des 16. und 17. Jahrhunderts le comto de Gabalis, Plancoy, dict. infernal, Art. Cabale. Alle heidnischen Götter galten sür Sylphen oder andere Luftgeister. Besta war das Weib Roabs, Joroaster ibr Sohn, der auch Japhet geheißen habe. Die Sünde Adam's bestand in dem Verlassen der Sylphe zu Gunsten seines Weibes, die Geschichte des Apfels ist allegorisch zu saffen u. s. w. Lettere Ansicht scheint aus dem Rachinäismus abzustammen und war unter den häretitern des 10. und 11. Jahr-hunderts allgemein. Matter, Geschichte des Gnosticismus III., S. 259 und 260. Paracelsus gehörte zu den Borkämpfern für die Existenz der Sylphen u. s. w.

Digitized by Google

aber auch bedeutendes Licht auf die in seiner Zeit herrschende Deutwetse wirft. Er verfichert uns, daß die Welt voll von Damonen sei, die fich unter feinen gandeleuten häufig haben blicken laffen und ihre Gegenwart in fehr verschiedener Beise verkundigten. Er felbst habe nie einen gesehen, sei aber mit Personen wohl bekannt, die mit ihnen thatsachlichen Berkehr gehabt. Seine hauptautorität war ein Grieche, Namens Markus, der einft an die Erscheinungen nicht geglaubt hatte, aber nach Annahme eines volltommenen Ginfiedlerlebens von Geiftern umfcmarmt murbe, beren Unfichten und Gewohnheiten er auf's Genaufte beschrieb. Da er nun jo eine bedeutende Runde des Gegenstandes gesammelt, ging Pfellus daran, fie in ein philosophisches Suftem zu bringen, welches er mit den Lehren der Bergangenheit vertnüpfte und baraus er die Befege und die Thatigfeit ber Beifterwelt entwickelte. Als Grundfatz stellt er auf, daß alle Damonen einen Körper haben. Dies, fagt er, ist die nothwendige Folge aus der orthodoren Lehre, daß sie die Qualen des Feuers erleiden. 1) Ihr Körper ist jedoch nicht wie bei den Menschen und Thieren in eine unveränderliche Form gekleidet. Bielmehr gleichen fie in Feinheit und Dunne des Stoffes den Bolken, welche jede Geftalt anzunehmen und in jede Deffnung zu dringen vermögen. Die furchtbaren Qualen, welche fie an bem Ort ihrer Beftrafung erdulden, haben fie sehr empfindlich gegen das Leiden gemacht; daher fie beständig nach einer milben und einigermaßen feuchten Barme ftromen, um ihre Schmerzen zu lindern. Aus demjelben Grunde kehren fie fo häufig in Menschen und Thiere ein. Befeffenheit icheint fehr oft vorgekommen gu fein, und als eine ihrer gewöhnlichen Folgen galt ber Wahnsinn. Psellus fügt jedoch hinzu, daß einige Aerzte gegen die herrschenden Ansichten die Meinung aufstellten, die für geiftig gehaltenen Urfachen feien phyfifcher Art, eine Abirrung, Die er dem in ihrem Gemerbe liegenden Materialismus guichrieb. Er ermahnt gelegentlich der Thaten der Incubi als bekannt und ergeht fich in eine lange Außeinandersetzung über einen Teufel, der damals in Armenien gehauft haben foll.

Bir sinden also, daß durch das ganze Mittelalter die meisten Verbrechen, welche später die Inquisitoren sammelten und in den Abhandlungen über Zauberei aufsührten, bekannt waren und viele darunter häusig bestraft wurden. Zedoch waren die hinrichtungen in diesen sechs Tahrhunderten wahrscheinlich nicht so zahlreich als in einem einzigen Jahrzehnt im 15. und 16. Jahrhundert. Im 12. Jahrhundert trat der Gegenstand nämlich in eine ganz neue Phase. Die Vorstellung von einer Here, wie wir sie jetzt haben, d. h. von einer Frau, die absichtsich mit dem Satan einen Pact gemacht, die mit der Gewalt, wenn es ihr beliebte Wunder zu thun, ausgerüstet war, und die fortwährend durch die Luft zum Sabbath sauste, um dem Bösen ihre Huldigung zu zollen, trat zum ersten Male auf. Winsangs verbreitete sich der von diesem Glauben erzeugte Schrecken langsam, in Kurzem jedoch mit furchtbar beschleunigter Schnelligkeit. Tausende von Opfern wurden zuweilen in wenigen Jahren lebendig verbrannt. Zedes Land in Europa ward von der wildesten Bestürzung ergriffen. Ounderte der tüchtigketen Richter bestellte man zur

1) Maury, S. 185.



<sup>1)</sup> Dies mar eine fehr alte Borftellung. Bafilius scheint fie eifrig verfochten zu haben. Cubworth Int. Spftem II., 648.

Ausrottung des Berbrechens. Gine ausgedehnte Literatur bildete sich über ben Gegenstand und erst, als ein großer Theil des 18. Jahrhunderts ver-

floffen war, hörten die Hinrichtungen endlich auf. 1)

Ich will nun die allgemeinen Ursachen anzugeben versuchen, welche einen solchen Ausbruch des Aberglaubens veranlaßten. In dieser, wie schon in frühern Phasen, wird man, glaube ich, einen innigen Zusammenhang zwischen Gerenwesen und herrschender religiöser Denkweise überhaupt wahrnehmen, so daß die Geschichte des erstern den treusten Spiegel für die Gesetze des religiösen Glaubens im Zusammenhang mit dem Fortschritt der Civilisation bildet.

Je forgfältiger man die Geschichte der Jahrhunderte vor der Reformation ftudirt, besto augenscheinlicher wird es, daß das zwölfte den großen Bendepunkt in der europäischen Geiftesrichtung bildet. Damals hatte in Folge vieler zusammenwirkender Ursachen, deren Angabe zu weit führen wurde, ein allgemeines Wiederaufleben der lateinischen Literatur ftattgefunden, welches die Beiftesverfaffung Europa's grundlich nmgeftaltete und daher auch eine Aenderung des Bolkeglaubens nothwendigerweise in fich schloß. Zum erften Male nach vielen Sahrhunderten finden wir den Sinn des Zweifels in schwachem Kampfe gegen die Leichtgläubigkeit, eine hinneigung zum rein weltlichen Wiffen die Leidenschaft für das theologische Wiffen einigermaßen verdrängen und als Folge davon eine Minderung des Haffes, mit welchem alle außerhalb des Chriftenthums Befindlichen maren angesehn worden. In jedem Zweige des Denkens und Erkennens zeigte fich eine gewiffe Unruhe, ein Beift raftlofer und fieberhafter Angft, ber feltfam mit der vorausgegangenen Erstarrung contraftirte. Der lange Schlummer einer ungeftörten Orthodorie ward durch mannichfache Repereien unterbrochen, die zwar oft niedergehalten murden, aber in jedem folgenden Sahrhundert mit um fo frischerer Kraft und Beharrlichkeit hervortraten. Der Manichäismus, den die Kirche eine Zeit lang erftickt hatte, brach in hellen Flammen unter den Albingenfern aus und warb nur durch jenes fürchterliche Blutbad gedämpft, bei welchem Myriaden durch die Priefterhete niedergemețelt wurden. Damale mard die Fahne einer unparteiischen Philosophie zum ersten Male in Europa von Abalard aufgepflanzt und der Geift der Gelehrten durch scharffinnige und überraschende Zweifel an den Hauptlehren des Glaubens beunruhigt. Damals zudten auch die Lehren eines unbeugsamen und zu keinem Ausgleich geneigten Unglaubens von Sevilla und Cordova aus, und Averroes' Formeln begannen jene Riefendimenfionen anzunehmen, welche spater das gange intellectuelle Guropa überschatteten und die fähigsten Röpfe zu der Ueberzeugung führten, das Reich des Antichrift sei im Anzuge. 2)

irische, welches erst 1821 aufgehoben murde.

1) Bur Geschichte dieser höchst merkwürdigen Bewegung s. das gelungene Essay von Renan über Averroes. Unter den Mahomedanern war die Bestürzung so groß, daß die Theosogen die Logik und Philosophie für die größten Feinde ihres Amtes erklärten und alle Bücher über so gefährliche Gegenstände zur Berdennung bestimmten. Unter den Christen hat Thomas von Aquino seinen Genius dem Streite geweihet, und während der solgenden zwei oder drei Jahrbunderte trugen alle große Werte im Christenthum den Stempel des Averroes.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Die lette gerichtliche Execution fand, so viel ich weiß, 1782 in ber Schweiz statt. S. Michelet's here S. 415. Das lette Geset darüber wur das

Gleichzeitig lebte die Liebe für Aftrologie und damit zufammenhängenden Fatalismus mit der Rudtehr beidnischer Wiffenschaft wieder auf und drang in die Hallen der Vornehmen und in die Pallafte der Könige. Zweifel, jeder Antrieb zur Auftehnung gegen kirchliche Autorität, vor Allem jede begerische Ansicht wurde als unmittelbare Aufftachelung des Satans und ihre Zunahme als Maßstab für seinen Triumph betrachtet. Noch sammelte fich das Alles in Dunkel gehüllt rings umber. Europa trat erft in jene unbeschreiblich peinvolle Zeit, in der die Menschen zu zweifeln, aber den Ameifel noch nicht als etwas Unschuldiges zu erkennen gelernt haben, in ber die neue geiftige Thätigkeit eine Menge von Meinungen hervorruft, mahrend die alte Glaubigkeit noch die Ueberzeugung in fich schlieft, daß bis auf eine Gattung von Anfichten alle nur Eingebungen des Teufels find. Roch war ber Beift der Aufklarung nicht geboren, ober wenn man einige schwache Spuren davon in Abalard's Lehren entbeckt, war er boch noch viel zu gering, um folche Schreckbilder zu entfernen. Es gab teine unabhängige Forschung, fein Bertrauen auf ehrliche Untersuchungen, feine Befähigung, fich über bogmatische Systeme oder überlieferte Lehren au erheben, keine Kraft, die Leiden eines hinausgeschobenen Endurtheils zu ertragen. Die Kirche hatte den menschlichen Geift in den Bann gethan, indem fie die Zweifel in Bann legte, welche die nothwendige Folge seiner Thätigkeit find. Sie hatte sogar die fittlichen Anlagen verflucht, indem fie die Berfchuldung eines ehrlichen Irrthums behauptete.

Man begreift leicht, daß bei folchem Stande des Denkens die Borftellung von der Gegenwart des Satans ein besondres Gewicht erlangt und gewaltigen Schrecken erregt haben muß. Biele wurden durch Zweifel, die fie vergeblich zu unterdrucken fuchten, in Berwirrung gebracht und glaubten fast, es seien Eingebungen des Teufels. Ihre Angst vor Beiden und Ma-homedanern nahm in dem Grade ab, als sie Geschmad an der Philosophie fanden, die ihr Lager bei den erstern, oder an der Naturwiffenschaft, die es bei den lettern aufgeschlagen hatte. Seder Schritt im Biffen steigerte ihren Bidermillen gegen den roben Materialismus, welcher vorherrichte, und jedes naue Geschlecht machte bie allgemeine Geistesrichtung in immer affnerer Beife ber Kirche feindlich. Auf der andern Seite bot die Kirche den Unblick der ungebeugten Festigkeit. In ihren Augen waren Auflehnung und Zweifel die größten aller Berbrechen, und ihre lehre von bofen Geiftern und von der guffunftigen Belt verfah fie mit Sebeln des Terrorismus, die fie fich geruftet hatte; bis auf's Meugerfte gur Anwendung zu bringen. Demgemäß finden wir auch, daß um das zwölfte Sahrhundert der Bolksunterricht einen ernftern und feierlichern Ton anzunehmen begann, daß die Andacht ber Bemeinde sich tiefer in Fanatismus tauchte. Für die alte Sicherheit, die mit dem Teufel beinahe gespielt und in der ganzen Fülle eines unbeugsamen Glaubens feiner Rante gespottet hatte, taufchte man einen herben und finftern Ascetismus ein. Der Anblick des Satans ward furchtbarer und derjenige Chrifti minder einladend. Bis zum Schluß des zehnten Jahrhunderts ward bie hauptgeftalt in der driftlichen Runft in der Regel als fehr junger Dann

Renan bat aus der italienischen Walerei des 14. Jahrhunderts einige interessante Belege für den überwiegenden Eindruck des Averroes auf den Bollsgeist angeführt. Die drei hauptsiguren in Orgagna's Bild der hölle auf dem Campo Santo zu Pija sind Mahomed, der Antichrift und Averroes.

mit bem Ausbruck ungeftorter Diibe und Rube, bie auf feinen Dienen lagen, dargestellt, und zwar in seiner Beschäftigung mit Bunbern der Bohlthatigkeit. Die Parabel vom guten hirten, die fast jede Kapelle in den Katatomben schmudt, war noch ein Lieblingsgegenstand der Mater, und bie ernftern Darftellungen bes Chriftenthums maren verhaltnigmäßig felten. Im elften Jahrhundert begann dies Alles anders zu werden. Der gute hirt verschwand ganglich, die Wunder der Bohlthatigkeit wurden weniger häufig und fingen an, von den Gingelnheiten der Leidensgeschichte, von den Schrecken des füngsten Gerichts ersetzt zu werden. Das Bild Christi wurde sinstrer, ätter und trauriger. Um die Mitte des zwösten Jehrhunderts ward diese Umwandlung zu einer fast allgemeinen. Bon dieser Zeit schreibt einer der gelehrtesten neuern Alterthumsforscher: Christus erscheint immer melancholischer und oft geradezu schrecklich. Er ist in der That der König von furchtbarer Majestät in unsern dies irae. Es ist der Gott der Juden, der bie Surcht zum Ansones der Maiskate wacht in Den dieser Dei d ber die Furcht zum Anfange der Weisheit macht. 1) — In diesem Zeit-abschnitte sehen wir auch die Geißelungen und die "minutio monachi", die beftändigen Aberläffe, in den Klöftern zu allgemeinem Gebrauch werden. DBald nachher entflanden die Flagellauten, deren ftrenge Difciplin und leibenfcaftliches Rlagen über die herrschende Gundhaftigfeit die Gedanken ber Menge auf Gegenstände richtete, welche tlug auf Entzundung der Gin-bilbungstraft berechnet waren. Faft gleichzeitig ward die religiose Verfolgung, die man feit Sahrhunderten beinahe nicht mehr kannte, weil man mitten im Frieden der Orthodoxie lebte, wieder erweckt und aufgestachelt. Beim Beginn des dreizehnten Sahrhunderts errichtete Innocenz III. die Inquisition und erließ ben erften Aufruf an die Fürsten, ihre Macht zur Unterbruckung ber Regerei anzuwenden; im Lauf bes folgenden Sahrhunderts war das neue Eribunal eingerichtet, ober fanden wenigftens hinrichtungen wegen Reterei in mehrern großen gandern Guropa's ftutt.

Der Terrorismus, der auf diese Weise durch den Conflict zwischen einer unwandelbaren Kirche und einem Zeitalter mit geringem Fortschritt und thatsächlichem wenn auch schwachem Geist von Anslehnung erzeugt wurde, erstreckte sich allmählich die zu den Kreisen, die zur Ketzerei zu unwissend waren. Der Priester auf der Kanzel und im Beichtstuhl, der Möuch im Berkehr mit dem Bauer, der Geißelbruder mit seinen traurigen hymnen und dem Schauspiel seiner Kasteinngen, besonders aber der Inquissen mit seinen Urtheitssprüchen stößten den niedern Klassen ein Gesühl für die Gegenwart und den Triumph des Teufels ein, das sich bet ihnen naturgemäß mit der Ideenfolge verknüpste, die ihnen am getäusigsten war. In

2) Madden I., 359 – 395; Cabanis, Rapports physiques et moraux, II.,



<sup>1)</sup> Dibron, Iconographie ehrstienne, Histoire de Dien (Paris 1843), S. 262. S. jedoch über die ganze Geschichte dieses merkwürdigen Uebergangs S. 255-273. hingugusigen wäre, daß um das dreizehnte Jahrhundert die Darfiellungen des Satans einer entsprechenden Beränderung unterlagen, schracklicher und ungeheuerlicher wurden. S. Maury, Logendos pisuses, S. 136. Je mehr man die Sache prüft, desto augenscheinlicher wird es, daß vor der Erstindung der Buchdruckertunft die Malerei der treuste Spiegel des Bolksgeistes war und fast jede Bewegung desselben in jenem sich abbildete. Ueber den allgemeinen Terrorismus dieser Zeit s. Michelet's französische Geschichte VII., 140 und 141.

einem Zeitalter, deffen Charafter noch grobe Unwiffenheit und Leichtgläubigfeit ausmachten, mußte der Bolksglaube reich an wunderlichen Wahnvorftellungen fein, welche die allgemeine Farbung der religiöfen Lehren treu wiedergaben, wenn fie auch häufig noch über deren Grenzen hinausgingen. Ginft hatte dieser Aberglaube jumeift in ausschweifenden Legenden von Feen, Seejungfern, Riefen und Drachen beftanden, in Bundern von Seiligen, in Rämpfen, an denen der Teufel einen hervorragenden Antheil nahm, um ftets geschlagen zu werden, oder in Beispielen taufendfältiger Birtungen, Die bier ein Zauber dort eine Reliquie übte. Um das zwölfte Sahrhundert jedoch nahm er eine bunklere Farbe an, die Phantafie des Bolkes begann in den Bildern des Hexenjabbats zu schwelgen und in den unheilvollen Kraftbeweisen der Satansdiener. Die Inquisitoren durchkreuzten Europa mit Berkundigungen, daß der Teufel aller Orten fein Spiel treibe, und ju ihren allererften Opfern gehörten Personen, die man der Zauberei bezuchtigte und die felbstverftanblich verurtheilt wurden. 1) Solche Berurtheilungen konnten den Glauben an die Wirklichkeit des Verbrechens nicht unbedingter machen, als er bereits gewesen war, aber sie trugen unmittelbar jur Bermehrung ber Anklagen bei. Die Ginbildungskraft des Bolkes heftete sich auf diefen Begenstand, und der Schrecken, den er erzeugte, mard auftedend. Die wirklich Gemuthetranken überzeugten fich leicht, daß fie mit dem Satan Gemeinschaft hatten; Alle aber bekamen eine fteigende Reigung, feine Thatigfeit um fich her zu erblicken.

Dazu muß man noch eine lange Reihe socialer und politischer Begebenheiten rechnen, auf die ich nicht einzugehn brauche, da sie von einem berühmten lebenden Schriftsteller erst kürzlich mit unvergleichlicher Lebendigkeit geschildert worden sind. Dein Gefühl der Unsicherheit und des Jammers, das oft dis zur höchsten Verzweislung stieg, war im Volke verdreitet und hatte die sinstern Vorstellungen, die wilden und empörerischen Leidenschaften entzundet, die ein solches Gesühl in abergläubischen Zeiten so leicht begleiten. Die Inquisitoren machten überall die Beodachtung, daß ein großer Theil der zum Klammentode Verurtheilten Frauen waren, deren Leben eine schwere Sorge umwölfte, und daß Musik, die Besänftigerin der Leidenschaften, welche die Dualen der Reue mildert, eine ungewöhnliche Macht über die Besselsens

ausübte. 3)

Unter den Einflüffen, die ich zu schildern versucht habe, gelangte die Borstellung von Zauberei zu einer bestimmten Gestalt und bekam im zwölften und dreizehnten Jahrhundert eine gesteigerte Bichtigkeit. Die meisten Ursachen, die sie hervorriesen, schritten schon durch ihre eigne Beschaffenheit schweller vor und fessellten die Bolksphantasie immer entschiedner an diesen Gegenstand. Im vierzehnten Jahrhundert trat ein Ereigniß ein, welches dem Terrorismus naturgemäß einen furchtbaren Sporn geben mußte und mit Recht zu den surchterlichsten in der Geschichte der Menscheit gezählt wird. Ich meine selbstverständlich den schwarzen Tod. Sin großer deutsches Arzt hat erst jüngst mit viel Geschickt und Gesehrsamkeit die Geschichte jener Zeit untersucht und seine Ansicht dahin ausgesprochen, daß ohne alle Ueber-

<sup>1)</sup> Garinet, G. 75.

<sup>2)</sup> Michelet, La sorcière.
3) Binsfeldius, S. 155.

treibung die Bahl der mahrend der fechsjährigen Dauer jener Deft von ihr Dahingerafften, nur mäßig veranschlagt, auf fünfundzwanzig Millionen, d. h. ben vierten Theil der Bewohner Europa's, geschätzt werden tann. 1) Biele große Städte verloren weit mehr als die Salfte ihrer Bevolkerung,

viele landliche Diftricte beinahe die gange. Man tann fich wohl fchwerlich ein Greigniß benten, bas mit fchreckensvollerer Gewalt auf die Phantafie der Menschen zu wirken geeignet mare. Wir wissen, welch hohen Grad religiösen Schauders selbst in unsern Tagen eine Deft einflößt; aber in einer Beit, die noch allgemein an den übernaturlichen Charafter der Rrantheit glaubte, rief ein Berhangnif von fo beispiels lofer Furchtbarkeit eine faft bis jum Wahnsinn gesteigerte Befturzung ber-vor. Bu den ersten Wirkungen gehörte die ungeheure Zunahme des Reichthums der Beiftlichen durch Vermächtniffe von Seiten der schreckengelähmten Opfer. Die Secté der Flagellanten, die man seit hundert Jahren nicht mehr kannte, trat in verzehnfachter Sahl wieder auf, und fast ganz Europa wiederhallte von ihren Gefängen. Dann kam in Flandern und Deutschland der Beitstanz dazu, wobei Taufende unter feltsamen Gebehrden und Tonen, indem sie durch ihre Menge jede Autorität in Furcht hielten, die Macht und den Triumph des Teufels mit wildem Tang und schrecklichem Geschrei verkundeten.2) Man hat die Bemerkung gemacht, daß diese Wahnsinnsform mit besondrer Seftigkeit in den Dozesen Koln und Trier muthete, wo nachmals das Zauberwesen vorherrschend war. 3) In der Schweiz und in einigen andern Theilen Deutschlands ichrieb man die Seuche dem Gifte der Juden zu, und obgleich der Pabst zur Berscheuchung dieses Wahnes eine edle An-ftrengung machte, wurden doch unzählige Witglieder dieses unglücklichen Stammes hingemordet. In Mainz allein sollen einige Tausend umge-kommen sein. Noch allgemeiner sah man in der Krankheit eine göttliche Buchtigung ober einen Beleg für die Gewalt des Satans, wofür man die ungeheuerlichsten Beweise beibrachte. So hatte man gerade turz vorher Stiefeln mit zugespitzten Behen eingeführt, woraus Biele den Schluß zogen, der Allmächtige habe daran besonderes Aergerniß genommen. 4) Bor Allem jedoch muß bemerkt werden, daß sich die Herenprozesse mit furchtbarer Schnelligkeit vermehrten. 5)

Im funfzehnten und fechezehnten Sahrhundert mögen fie wohl ihren Höhepunkt erreicht haben. Der Anblick, den Europa damals darbot, war

9) heder, S. 82. Die Lanzer hatten oft die Einbildung in Strömen Blutes zu schwimmen und wurden gewöhnlich exorcirt.

3) Bei Trier feiert man noch jest einen jahrlichen Tag der Erinnerung an die Ceuche. Madden I., 420.

<sup>1)</sup> heder's Epidemische Rrantheiten bes Mittelalters, S. 29. Bocaccio war ein Zeitgenoffe berfelben und hat fie beschrieben.

<sup>4)</sup> heder, S. 82. 5) Ennemofer, Geschichte der Magie II., 159. — Zum Belege mögen zwei Thatfachen aus ber Runftgeschichte bienen. Erftens haben Die gespenfterischen Bilder bee Todtentanges, die fpater fo vollethumlich wurden und eine fo wilde und franthafte Phantafie verrathen, ihren Anfang im vierzehnten Sabrhundert genommen. Peignot sur les danses des morts, S. 26-31. 3weitens ftellen au gleicher Zeit die Basreliefs in den Kathedralen Menichen bar, die vor dem Teufel knieen und fich ihm als Knechte ergeben. Martonne, Piete du moyen age. S. 137.

der einer allgemeiner Anarchie und eines allgemeinen Terrorismus. intellectuellen Ginfluffe, welche lange an ben Pfeilern der Rirche genagt, hatten ibr Wert gethan, und ein furchtbarer moralischer Ructichritt, erhoht burch ben neu erworbenen Reichthum der Rirche, begleitete den geiftigen Fortschritt. Ueber diesem ganzen Chaos jedoch herrschte unverändert die eine große Vorstellung von Sunde und Satan und von der unbedingten Nothwendigkeit eines richtigen bogmatischen Spfteme, um die Menschen von den Qualen der Hölle zu erlöfen. Die Kirche, welche dem Chriftenthum lange Zeit Alles in Allem gewesen, schien unter ben letten Krampfen der Auf-lösung sich noch einmal erheben zu wollen. Die Grenzen des religiösen Denkens waren alle verdunkelt. Streitende Tendenzen und Leibenschaften wutheten mit furmifcher Beftigkeit unter den Menschen, die durchaus nicht im Stande waren, einen Zweifel der Erkenntniß zu ertragen, und jede ber entgegen stehenden Richtungen verkundete ihre bestimmten Lehren als wesentliche Bedingungen des Beile. Zweifel galt fast allgemein als verbrecherisch, Frethum als verbammlich; und boch bilbete erfterer die nothwendige Voraussetzung, letzterer die schuldlose Folge der Forschung. Des unabhängigen Denkens ganz ungewohnt, durch die weiten und unabgegrenzten Gebiete des Beiftes, benen die entgegengesetten Beweise entnommen maren, in Berwirrung gebracht, durch eine tiefgehende Ueberzengung von der unbedingten Nothwendigkeit rechten Glaubens und von der beständigen Wirkung des Satans auf die Schwankungen des Willens und des Urtheils, hin und her gezerrt von entgegengesetten Empfindungen, die nach einer erleuchteten Psychologie nur eine Folge geiftiger Einfluffe find, und vor Allem von brennendem Durfte nach Gewigheit durchgluht, irrten die Menschen bin und ber unter bem Treiben des wildeften Schreckens. Niemand konnte fich diefer Bewegung Sie erfüllte Europa mit Unruhe, durchdrang mit ihrem Ginfluffe entziehn. alle Formen des Denkens und Thuns und rif alle Elemente des nationalen Lebens in ihren immer weiter geöffneten Strudel.

Sicherlich hat niemals eine Bewegung in ihren letten Folgen so mächtig gur Befreiung bes menfchlichen Beiftes von allen abergläubifchen Schreden beigetragen als die Reformation. Sie errichtete eine Menge Kirchen, in benen der Beift eines magvollen und theilmeifen Stepticismus, ber fo lange zur Duelle von Gesethlofigkeit gedient hatte, sich frei bewegen und mit dem Sinne für Ordnung verbinden durfte. Sie entfernte eine Menge dogmatischer und ritualer Borstellungen, die fast ganz allein das Gebiet ber Religion eingenommen hatten, und machte jenes stetige Fortschreiten möglich, aufolge dessen die Theologie seitbem nach der Seite des Sittlichen ihren Schwerpunkt genommen hat. Vor Allem minderte sie das Uebergewicht des Klerus und bereitete dadurch den Weg zur allgemeinen Secularisirung des europäischen Geistes, die ein so bezeichnendes Merkmal der neuern Civilisation geworden ist. Allein so unermeßlich groß diese Wohlthaten find, kann man doch nicht ableugnen, daß die Reformation eine Zeit lang die Uebel gerade vermehrte, die fie beseitigen wollte. Gie beftand junachft nur in einem Bechsel der herrschaft. Die Protestanten behaupteten die Nothwendigkeit und Gewisheit ihrer ausnehmenden Lehrsätze so dogmatisch und autoritätemäßig wie die Katholiken. Sie glaubten ganz so fest an die eigne Unfehlbarkeit wie die Begner an die Unfehlbarkeit des Pabftes. Nur vermöge eines fehr langfamen Prozesses kann sich der menschliche Geift aus einem Syfteme bes Irrthums herausreißen, und die Macht bes Dogmas war burch

mehr als zwölfhundertjährigen Unterricht mit allem religiöfen Denken fo verwachfen, bag es einer langen und muhevollen Belehrung bedurfte, um nur abzuschmächen, mas bis jest noch nicht gang überwunden ift. Die Natur ber Bahrheit, die Grenzen der menschlichen Fahigkeiten, die Gefete des Bahrfceinlichen, alle wesentliche Bedingungen unparteilscher Forschung waren felbft ben fortgeschrittenften Geiftern gang unbefannte Dinge. 3mar wurde die Logit im engften Sinne vielfach ausgebildet, aber man hatte teinen umfaffenden Blid auf das gange Gebiet des geiftigen Biffens, auf die Gefete und die Schranken der Bernunft. Auch tannte man nicht die Neberzeugung, bag die Bernunft auf jeden Zweig der Theologie ebenfo und mit berfelben unbeugfamen Strenge ihre Anwendung finde als jede andre Form der Speculation. Der Glaube ftellte fich bem Geifte immer als Inhalt einer außerhalb des allgemein Gefetlichen ftehenden Erkenntnifform dar, als die Bernichtung ober Unterlaffung bes urtheilenden Denkvermögens. Er umfaßte zuweilen mehr als biefes, aber immer fchloß er es in fich. Er machte ben Gegenfat bes Zweifels und bes zweifelnben Berftanbes aus. Was nicht Beiftliche Leichtgläubigkeit nannten, bieg dem Beiftlichen Glaube, und obgleich bas eine Wort ehrerbietiger als bas andre war, hielten doch die meisten Menschen beides für vollständig gleichbedeutend. Manche Protestanten ver-Menschen beides für vollständig gleichbedeutend. Manche Protestanten verbanden mit dem Worte andere moralische Begriffe, aber fie hielten an der intellectuellen Vorstellung fest. Go lange diese Anschauung bestand, waren die Zeiten religiöser Erregung nothwendig auch Zeiten bes größten Leibens und Schreckens; daher auch die Reformation ohne Zweifel den schmerzlichsten Uebergang des menschlichen Geiftes gebildet hat. hat der Lefer ben Sinn der bisherigen Bemerkungen erfaßt, fo wird

er auch ihre Anwendung auf die Geschichte der Zauberei verstehen. Um an beren zu glauben, mußte fich die menschliche Ginficht mit den Borftellungen von der Anwesenheit und Gemalt des Teufels vertraut gemacht und diesen Dingen einen unbedingten Glauben entgegengebracht haben. Um die Zauberet in volles Licht zu ftellen, mußte man die Phantafie ber Menfchen auf biefe Glaubensartitel fo entschieden hinlenken, daß fie den täglichen Gedanken-inhalt davon farben und beherrichen ließen und daß eine entschiedene Neigung hervorgerufen wurde, rings um sich her satanisches Birten zu gewahren. Gine lange Rette von Umftanden, welche in der Reformation gipfelten, hatte in der gangen Chriftenheit einen religiofen Schrecken verbreitet, der allmählich ben Horizont des Denkens bedeckte, indem er eine allgemeine Furcht für die Butunft der Rirche und bas ftarte, lebendige Gefühl von ber Gegenwart des Teufels erzeugte. 3mar waren diese Einflüffe ursprünglich nur mit den duntlern Puntten des speculativen Glaubens vertnüpft, aber fie wirften in zweifacher Beife auf den groben Aberglauben des Boltes. Denn wenn auch die Ungebildeten den mehr gewundenen Speculationen des Cehrers nicht zu folgen vermögen, so können sie doch, wie bereits bemerkt, den all-gemeinen Ton und Charakter des Gedankens würdigen, welchen diese Speculationen hervorbringen, und wenden fie dann leicht auf den eigenen Gebankentreis an. Aber auch die höhern Klaffen werden, wenn fie von der Neberzeugung der Gegenwart des Teufels erfüllt find, geneigt fein, an die Wirklichkeit seder Zaubergeschichte zu glauben. Sie werden demgemäß die Heren verfolgen und in nothwendiger Folge den Irrwahn aufstacheln. Ist der Gaube auf die niedern Klussen beschränkt, so bleibt sein Bestehen ein folaffes, bas teine Sortichritte macht. Wenn aber Gefetgeber ihn in ihren

Gefeten und Papfte ihn in ihren Bullen anklagen, wenn Priefter gegen ihn auf ihren Kanzeln kampfen und Inquisitoren Tausende auf dem Scheiterhaufen verbrennen, muß die Einbildung der Menschen entstammen, der Schrecken ansteckend und die darauf folgende Täuschung vervielfältigt werden. Nun aber thun dies Päpfte und Gesetzeber, Priefter und Inquisitoren ganz nach Berhältniß zu der Festigkeit ihres Glaubens an die erwähnte Borftellung und zu der Stärke, mit welcher ihre Phantasie durch religiösen Terrorismus auf diese Vorstellungen hingelenkt worden ist.

Wir haben ein schlagendes Beispiel von dem Ginfluß auf das herenwefen und von der ganzen Dentweife, welche die Reformation eine Zeit lang nährte, in dem Leben Luther's. In seinem Charafter war kein Zug schärfer ausgeprägt als ein ftarkes und leidenschaftliches Bewußtsein der Gunde. Er selbst beschrieb oft in der genausten Weise, wie er in der Abgeschlossenheit feines Klofters zu Wittenberg geradezu unter dem Schatten des Todes fein Dasein verbracht, wie die Pforten der Hölle sich zu seinen Füßen zu öffnen ichienen und das Gefühl einer hoffnungelofen Berberbnif ihm das Leben gu einer Burde machte. Während er von dem drudensten Bewußtsein sittlicher Unwürdigkeit gebeugt ward, qualten ihn noch Zweifel der Erkenntniß. Erft nach langer und fcmieriger Untersuchung tam er zu den Lehren des Pro-teftantismus, indem er langfam alle fortschreitenden Phasen des Glaubens fich hindurchtampfte, viele Sahre von feinem Borte bes Mitgefühls getroftet zwischen widersprechenden Schluffolgen schmerzlich schwankend. alle Menichen von lebhafter Ginbildungefraft unter gleichen Berhaltniffen wurde auch er von einem theologischen Gesichtsfreis umzogen, deffen Mittelpunkt er bildete, und in welchem er jedes Ereignig betrachtete. Er wurde fo vielen feltsamen Ginbildungen und Urtheiloschwantungen preisgegeben, die er fammt und sonders der unmittelbaren Wirkung des Teufels jufchrieb. Daber war der Teufel die herrschende Vorstellung seines Lebens. In jedem verhängnißvollen Greigniß, in jeder Störung des Beiftes erkannte er feine Gewalt. Im Kloster zu Wittenberg hörte er beständig den Teufel in den Zellen Getose verursachen und wurde schließlich hieran so gewöhnt, daß er berichtet, er fei einft bei einer Belegenheit durch ben garm geweckt worden, habe aber bemerkt, daß es nur der Teufel fei, und daher ben Schlaf sofort wieder gefunden. Der schwarze Fleck auf der Bartburg bezeichnet noch jett bie Stelle, wo er dem Teufel ein Dintenfaß nachwarf. Während feines langen und schmerzlichen Schwankens in Betreff der Transsubstantiation erschien ihm der Teufel und gab ihm ein neues Argument an die hand. Bei foldem Beifteszustande nahm er naturlich jede Anethote von Satanswundern mit unbedingtem Glauben bin. Er ergablte, wie ein alter Beiftlicher mitten in der Andacht von einem Teufel unterbrochen wurde, der hinter ihm wie ein Schwein grunzte. In Torgau zerbrach der Teufel Topfe und Beden, warf fie bem Geiftlichen an ben Ropf und jagte fchlieflich bie Frau und die Magde halbmahnfinnig aus dem Saufe. Bei einer andern Gelegenheit ericien der Teufel vor Gericht als erfter Anwalt und foll diefen Plat mit der größten Tüchtigkeit ausgefüllt haben. Narren, Miggeftaltete, Blinde und Stumme waren vom Teufel befeffen. Zwar versuchten Aerzte diese Gebrechen aus natürlichen Urfachen zu erklaren, aber diefe Aerzte maren Ignoranten, welche nicht die ganze Macht des Satans kannten. Jede Krankheitsform mußte vom Teufel oder von feinen Dienern, den heren, hervorgebracht sein, und keine Krankheit, der Luther anheimfiel, mar eine natürliche,

besonders sein Ohrenreißen vom Teufel herrührend. Hagel, Donner und Seuchen waren alle die unmittelbaren Folgen geisterhaften Wirkens. Viele Personen, die im Verdacht des Selbstmordes standen, waren nur vom Teufel ergriffen und wie der Reisende vom Räuber erdrosselt worden. Der Teufel konnte die Menschen nach Belieben durch die Luft führen. Er konnte Kinder erzeugen, und Luther selbst war mit einem solchen Teufelskinde in Berührung gekommen. Gine innige Liebe zu Kindern gehörte zu den schönsten Charakterzügen des großen Resormators; aber bei dieser Gelegenheit empfahl er mit vollem Ernst den dassir gehaltenen Verwandten des Kindes, es in einen Kluß zu wersen, um ihr haus von der Gegenwart des Teufels zu befreien. Alls natürliche Folge dieser Denkart hatte die Zauberei für ihn nicht die geringste Unwahrscheinlichkeit. In engem Jusammenhang mit dem Zeitgeiste behauptete er fortwährend das Bestehen und die Häusigkeit des Verbrechens und verkündete mit Nachdruck die Pslicht, die Heren zu verbrennen. 1

Ich tenne wirklich wenig feltsamere und zugleich schrecklichere Bilber als bie, welche die Geschichte bes herenwesens mahrend der Sahrhunderte vor und nach der Reformation bietet. Sebesmal, wenn der Meinungsstreit unter ben Gebildeten muthete, verfolgte die hererei feinen Lauf wie ein Schatten unter den Ungebildeten,2) fo daß Protestanten wie Ratholifen im Gifer ihrer Verfolgung fich überboten. Riemals erwies fich fchlagender die Macht der Phantafie, jener wunderbaren Fähigkeit, welche über die ganze Schöpfung den Schatten ihrer Bilder wirft und alle Lebenserscheinungen nach ihrem eignen Urplane ordnet. Von Aberglauben und Schrecken verwirrt wurde ber Geift ber Menschen unwiderftehlich jum Bunderbaren und Gespenftischen getrieben, welches er auch überall sich zur Seite fand. Die Elemente bes Betruges und ber Selbsttäuschung mischten sich so wunderlich, daß man fie jest gar nicht mehr trennen kann. Zuweilen tropte ein ehrgeiziges Weib ben Gefahren einer folchen Rolle, verkundete tuhn ihre übernaturliche Macht, und die Stolzesten und Muthigsten beugten sich demuthig bei ihrer Gegen-Buweilen versuchte ein Chemann, durch das herengericht das Band zu lösen, welches feine Kirche als unlösbar proklamirt hatte, und manche Frau mußte aus diesem Grunde auf dem Scheiterhaufen enden. Hier benutte ein geschickter Berbrecher die Bestürzung, leitete gegen seine Anklager einen Berenprozeg ein und enttam auf foldem Bege ber eignen Bestrafung. Dort befriedigte ein Andrer das personliche Rachegeluft durch eine Anklage oder fcrieb ein wirkliches Verbrechen der hererei ju, oder ein hagelfturm oder eine außergewöhnliche Krankheit ließen die Gegenwart einer Bere voraussetten. Größtentheils jedoch zeigen die Prozesse nachte und ungemischte Täuschungen. Die Vertheibiger des Glaubens konnten in Wahrheit behaupten, daß Biele sich aus freien Stucken des Umgangs mit dem Bosen schuldig befannten und bis jum Tode in ihrem Befenntnig verharrten. ift ftete mahrend großer religiöfer oder politifcher Revolutionen besonders häufig, 3) und im 16. Sahrhundert wurden alle feine Formen von dem

<sup>1)</sup> Colloquia Monsalia. Erasmus glaubte ebenfo feft an hererei. S. Stewart's Dissertation, S. 57.

<sup>2)</sup> Diese Gleichzeitigkeit haben viele Schriftsteller bemerkt, und Naube in seiner Apologie, S. 110 und 111, erinnert, daß fast alle der Reformation vorausgegangenen Reperfälle gleichfalls von Ausbrüchen des Zauberwesens begleitet wurden.

<sup>3)</sup> Budle's Geschichte I., S. 421, Anmerkung.

System des Herenthums verschlungen und nahmen die Farbe dieser vorherrschenden Neigung an. 1) Gelegentlich sinden wir auch alte und halb närrisch gewordene Frauen, die zuerst von ihrer Unschuld überzeugt waren, aber bald vor der Majestät des Gerichts erbebten und schüchtern fragten, od es denn möglich sei, mit dem Teusel in Berbindung zu stehn, ohne davon eine Kenntniß zu haben, die sie endlich die Ueberzeugung besamen, daß sie wirklich gethan, wessen man sie bezüchtigte. Sehr häusig nahm auch die Kurcht vor dem Prozes, der hindlick auf den qualvollsten Tod und die schreckliche Folter, welche an dem schwachen Leibe einer alten siechen Krau zur Anwendung kam²), ihr den Verstand. Ihr Gehirn ward von den gehäusten Leiden erschüttert, das Bewustzein der Unschuld entschwand und das armzeilige Opfer ging rasend in die Flammen mit der Ueberzeugung, daß es auf dem Punkte stehe, in's ewige Verderben zu stürzen. Der Eiser der Geistlichen im Ausstachen der Verschung ermattete nicht. Er entsaltete sich gleicherweise in Deutschland, Frankreich, Spanien, Stalien, Flandern, Schweden, England, Schottland und Frland. Ein alter Schriftseller der die Strenge von herzen billigt, erzählt uns, daß in der Provinz Como allein acht dis zehn Inquisitoren beständig mit ihrem Beruf beschäftigt waren, und sügt hinzu, in 'einem Sahre habe sich die Zahl der Verurtheilten auf tausend belausen, sei auch während vieler folgenden Jahre selten unter hundert gefallen. 3)

Es war natürlich, daß eine so gelehrte Körperschaft von Inquisitoren, beren Denkweise durchaus nach rückwärts gekehrt war, gewisse allgemeine Theorieen aufstellen mußte, welche die Erscheinungen der Gererei mit frühern Begebenheiten verbanden und sie in spstematische Formen brachten. Daher sinden wir, daß im Verlauf von etwa drei Jahrhunderten sich eine umfassende Literatur über den Gegenstand bildete. Die verschiedenen Gatungen der Zuberei wurden sämmtlich mit Sorgsalt klasskiert und mit besondern Lehren verbunden, die ganze Philosophie des Teuselswesens wurde eingehend durchforscht und die herrschende Denkweise in achslosen Abhandlungen verwerthet, die man einst als Meisterstücke rechtzläubiger Theologie ansah.

Es wird uns heut sehr schwer, diesen Werken Gerechtigkeit widersahren zu lassen oder die Gesichtspunkte zu würdigen, unter denen sie geschrieben wurden. Ein tiefgehender Unglaube an alle mit dem Teusel in Verbindung gesette Verhältnisse beherricht die Ansichten fast jedes gebildeten Mannes und macht es schwer, sich auch nur eine Vorstellung von der Geistesverfassung anzueignen, in welcher jenes Gespenst den Gegenstand eines so starken sich bethätigenden Glaubens bildete. Eine Anekdote, in welcher die persönliche Betheiligung des Satans vorkommt, betrachtet man jeht an sich ganz so lächerlich und ernster Auswerksamkeit unwerth wie die Anekdote von einer Fee

3) Spin, R. XII.

<sup>1)</sup> Salmeil.
2) Ein Schauder erregendes Berzeichnis der Kolten, die man in solchen Källen anwendete, s. dei Scott Discovery of Witcheraft, London 1665, S. 11 und 12. Alle alten Abhandlungen sind voll von diesem Gegenstande. Sprenger empstehlt die Kortsetzung des Holtes für 2 oder 3 Tage, die der Gesangene, wie er sich ausdrückt, "billiger Beise geprüst" sei. III. Onaest 14, 15. Die Foltern waren alle um so schrecklicher, je allgemeiner der Glaube herrschte, daß die heren Zaubermittel besähen um ihre Wirtung abzuschwächen.

oder Splphe. Wenn daher ein heutiger Lefer in einem alten Buche über Zauberei blättert und hunderte von solchen Anekvoten mit den ernstesten Bersicherungen berichtet sindet, wird er oft geneigt sein, die Einsicht eines Schriftstellers tief zu unterschätzen, der eine seiner eignen so unähnliche Denkweise verräth. Die kalte Gleichgültigkeit gegen menschliches Leiden, welches diese Schriftsteller an den Tag legen, verleiht seiner Meinung doppelten Grund, indeß ihre außerordentliche Pedanterie, ihr abscheuliches Latein und ihre groben Schnitzer im Wissen reichlichen Stoff zum Lachen bieten. Dazu hat Sprenger, einer der berühmtesten und vielleicht auch der leichtgläubigten in seiner Art, zum Unglück für seinen Ruf einige ehrgeizige Ausstüge auf ein andres Feld und sieh selbst durch eine Reihe etymologischer Berstöße unsterblich gemacht, die allen folgenden Gelehrten zum großen Spaß

gereichten. 1)

Aber alles dies zugegeben — und mit Ausnahme des letztern Mangels paffen die Ausstellungen auf jeden andern Schriftsteller jener Beit — tann man nicht leugnen, daß die Bucher gur Vertheidigung des Glaubens nicht blos gahlreicher als die fpatern Wegenschriften, fondern auch gelehrter, icharffinniger und felbft im Allgemeinen gelungener find. Sahrhunderte lang mochten die tuchtigften Danner den Aberglauben nicht abweisen, beeiferten fich vielmehr, ihn mit Ernft und fraftigfter Ueberzeugung zu vertheidigen. Es gab sogar in der Zeit, als die Zauberei in ihrer höchsten Geltung stand, sehr wenige Schriftsteller von wirklicher Bedeutung, die nicht bei irgend einer Gelegenheit sich besondre Mühe gaben, das Gewicht ihres Ansehens für sie in die Bagschale zu legen. Thomas von Aquino war vielleicht der begabtefte Schriftsteller des dreizehnten Sahrhunderts, und er verfichert uns, daß Rrantheiten und Gewitter oft des Teufels unmittelbare Thaten feien, bak er Menschen nach Belieben burch die Luft tragen und in jede Geftalt verwandeln könne. Gerson, der Kangler der parifer Universität, und nach ber Ansicht Bieler Berfasser der "Nachfolge", wird mit Recht als ein Meister seiner Zeit im Denken betrachtet, und auch er schrieb zur Bertheidigung bieses Glaubens. Bobin war ohne Frage der originellste Staatsgelehrte seit Machiavelli, und er verwendete all seine Gelehrsamkeit und seinen ganzen Scharssinn, um den erwachenden Unglauben an Heren niederzuhalten. In Bahrheit brachte in jenen Zeiten Fähigkeit keine Burgichaft gegen Srrthum, weil die Bernunft einzig zur Entwidelung und Ausführung von Borderfaten gebraucht wurde, welche die Rirche lieferte. Es gab feine entschiebene und rudhaltlofe Beurtheilung der oberften Lehrfate, teine Auflehnung der Bernunft gegen Schluffe, die aus den Prämiffen der Autorität folgerichtig.

<sup>1)</sup> Fomina, sagt er, muß von Fo und minus abgeleitet werden, weil Frauen weniger Glauben als Männer haben. S. 45. Malosiciendo ift nach ihm so viel wie male de side sentiendo. Für diabolus haben wir die Wahl unter höchst belehrenden Ableitungen. Das Wort kommt von dia gleich duo und bolus so viel als morsellus ber, weil der Teufel beides, Körper und Geist, tädtet. Nach der griechischen Etymologie bedeute diabolus einen, der im Thun beschränkt ist, weil ihm nicht erlaubt wird, nach Gesallen zu schaden, oder auch einem Abssiegenden d. h. einen, der nach Art und Localität gleichsam zu Grunde geht. Sollte der Leser auf derartige Gegenstände neugierig sein, so kann er ein andres absonderliches Beispiel von Wortkritt, welches ich nicht auszusühren wage, bei Bodin in seiner Dämonenlehre S. 40 sinden.



hergeleitet wurden. In unferm und in fedem andern Beitalter des halben Glaubens werden Grundfate oft angenommen, ohne daß man alle Confe-Schlieft man aber aus ihnen, fo fragen die quenzen aus ihnen zieht. Menichen nicht nur, ob die Folgerung logisch richtig ift, fondern auch, ob das Ergebniß an fich mahrscheinlich erscheint; und ift letteres nicht der Fall, fo verwerfen fie den Schluß, ohne die Prämiffe unbedingt zu verwerfen. In den Zeiten der Hexerei führte eine unerbittliche Logik das Scepter. Die Menichen waren von der Bahrheit der empfangenen Glaubensfätze fo feft überzeugt, daß ihnen diese der Maßstab aller Wahrscheinlichkeit wurden und fein Greignig, welches mit ihnen in Ginflang ichien, bem Beifte Die leifefte Schwierigkeit bereitete. Sie beherrichten Die Einbildungekraft, mahrend fie Die Vernunft unterjochten, und niemals vermochten profane Erwägungen ihre Bemigheit zu fchmalern. Die fabigften Ropfe maren nicht felten gerade die gläubigften, weil fie ihre Begabung hauptfachlich gur Aufdedung von Analogieen verwendeten, die zwischen irgend einer erstaunlichen Erzählung und den Grundsaben des Glaubens beständen; und der Erfolg bildete dann den Mafftab für ihre Beiftesicharfe.

Aus diesen Gründen sind die bezeichneten Schriften von so großer Bichtigkeit in der Geschichte des Glaubens und machen es uns doch so schwer, ihre ganze Wirkung zu würdigen. So kurz es geht will ich dem Leser einige der zu Grunde liegenden Hauptprincipien vorführen, welche der Phantasie dienend die Erscheinungen des Hervorbriugen halsen und andrerseits in ihrer Einwirkung auf die Vernunft die Ueberzeugung schusen, daß die Hervorgeschichten von vornherein auf dem Grunde der Wahr-

deinlichkeit rubeten. 1)

Allgemein war die Lehre von unzähligen bösen Geistern, die auf der Welt umherschweiften, die nach dem gegenwärtigen Unglück und dem zukunftigen Verderben der Menschenkinder trachteten. Diese Geister hielt man für gefallene Engel, die viele, wenn nicht alle, frühern Fähigkeiten bewahrt hätten, und die jedenfalls eine weit über die Grenzen menschlicher Anlage hinausreichende Macht und Beisheit besäßen. Aus diesen Vorstellungen leitete man viele wichtige Folgerungen ab. Wenn diese Geister uns stets umschweben, so sagte man, mussen wir doch auch hier und da auf ein Zeichen stoßen. Wenn sie ein Vergnügen an dem geringsten Mißgeschick sinden, welches den Menschen tressen ann, und weit mehr als menschliche Macht besitzen, um Leiden tressen, so ist es doch wohl nicht zu verwundern, daß sie die Kräste ihrer übermenschlichen Bosheit gegen die Menschen kehren. Wenn es ihr höchstes Ziel ausmacht, sich des schließlichen Untergangs der Menschen zu versichern, so brauchen wir uns nicht zu wundern, wenn sie ihre Dienste densenigen anbieten, welche sie durch die Verzichtleistung auf ihre Dienste densenbestehen. Daß ein solcher Pakt geschlossen werden kann,

<sup>1)</sup> Die erste Autorität in dieser Sache ift eine große Sammlung lateinischer, meist von den Inquisitoren berrübrender Berke, die sich über zwei Jahrhunderte ausdehnen und unter dem Titel Malleus Malesicarum (herenhammer, wie auch Sprenger's Buch beißt) erschienen sind. Beiträge haben auner Sprenger noch Niber. Basin, Molitor, Gerson, Murner, Spina, Laurentius, Bernardus, Lignitus, Grillandus u. A. dazu geliesert. Ich habe noch viele andre Schristieller an ibrem Orte angeführt, und außerdem kann sich der Leser noch bei Madden und Plancen über so manche übrig gebliebnen orientiren.



d. h. daß es dem Menschen möglich sei, die Kräfte der bösen Geister sich dienstbar zu machen, stand durch die klarste Autorität sest. "Du sollst keine Here leben lassen" so lautete der seierliche und mehrere Male wiederholte Kuf im levitischen Geses, und die Geschichte der here von Endor bietet eine ausstührliche Beschreibung von den Umständen des Berberechens. Die Kirchenväter hatten einstimmig ohne Unterlaß die Magie angeklagt, und die Schriften jeder Nation tragen Spuren von der Algemeinheit des Glaubens. In einem eigentlich der Vergangenheit zugewandtem Zeitalter war es unmöglich, eine Lehre namhaft zu machen, die mehr für sich hatte, denn keine war mit dem kirchlichen wie mit dem profanen Alterthum enger verknüpft.

Der Volksglaube behauptete jedoch nicht nur die Möglichkeit und den fortdauernden Bestand der Hererei, sondern ging auch auf viele Einzelheiten ein, die uns heut als die größten Uebertreibungen und Ungeheuerlichkeiten vorkommen murden. In erfter Reihe war es eine ganz gewöhnliche Thatigkeit der here oder des auf ihren Befehl handelnden Tenfels, Sturme zu verursachen, welche häufig die Felder einer beftimmten Person vermuftet haben sollten, mahrend sie das übrige Land ganz unberührt ließen. Wagte Semand die Macht des Satans hierzu oder die Wahrscheinlichkeit zu leugnen, daß er fie ausüben könne, fo ward er fofort durch einen Vorgang aus der Schrift jum Schweigen gebracht. Wir lefen im alten Testament, wie ber Teufel mit Erlaubniß der Gottheit Siob Leiden zugefügt habe, und daß zu den Mitteln, welche er anwendete, ein Sturm gehörte, durch den das haus, in welchem die Söhne des Patriarchen ihr Mahl hielten, einftürzte. Die Schilderung im Buche ber Offenbarung von den vier Engeln, welche die vier Binde hielten und die Macht bejagen, die Erde zu plagen, murbe ebenso allgemein mit diesem Glauben in Berbindung gebracht; denn das Wort Engel ift, wie Auguftin uns verfichert, ebenjo auf fcblechte wie auf gute Beifter zu beziehen. Ueberdies galt der Teufel immer als der Fürst der Seine ungeheure Kenntniß und Gewalt vermochte über die unmittelbaren Urfachen der atmosphärischen Störungen zu gebieten, und der plögliche Sturm ift daher feine Berletung der Naturgesete, fondern einfach ein Beispiel ihrer Anwendung von übermenschlicher Macht. Diese Betrachtung hielt man für ausreichend, um von den angeführten Thatfachen die Meinung principieller Unwahrscheinlichkeiten fern zu halten. Aber alle Ungewißheit befeitigte die einstimmige Lehre der Kirche. Zu allen Zeiten hatten die Kirchenväter und die mittelalterlichen Beiligen gleich den Lehrern jeder andern Religion in demfelben frühzeitigen Stadium der Civilisation verkundet, daß alle ungewöhnlichen Luftveranderungen von der unmittelbareu Dazwischenfunft der Geifter herrührten. 1) Der Regen scheint gewöhnlich, wie dies noch jest in der Kirche Englands der Fall ift, mit dem Gintreten der göttlichen Thätigkeit in Berbindung gebracht worden zu fein; aber Bind und Bagel murden dem befondern Berfahren des Teufels jugeschrieben. er nun einen Sturm veranlaffen, so war die nothwendige Schluffolge, daß heren, die mit ihm einen Patt geschloffen hatten, dieselbe Macht befagen.

Achnliche Beweisgrunde ließen sich auf Krankheiten anwenden. Hatte der Eeufel Siob mit schrecklichen Krankheiten geplagt, so konnte er es auch bei andern thun. Große Seuchen beschreibt das alte Testament als Thaten

<sup>1)</sup> Ueber die Allgemeinheit biefes Glaubens auf einer niedrigen Stufe der Civilifation f. Budle's Geich. I., E. 346.



der Engel; daher auch der Teufel mit Bewilligung der Gottheit und vermöge seiner Engelstraft dieselben leicht herbeiführen konnte. Die Geschickte der von Dämonen Geplagten beweist, daß Teufel die menschlichen Berrichtungen beherrschen und stören konnten; daher würde ein Ableugnen dieser Fähigkeit einen Angriss auf die Wahrheit jener Erzählungen in sich schließen, und doch war das spätere Zeugniß der Kirche hierüber, wenn auch kein einmütsiges, doch zum mindesten ein höchst entschliedenes. Wie men daher die überraschendern atmosphärischen Störungen allgemein dem Teufel zuschried, und wenn der Schaden nur einen schwalen Strich getrossen hatte, den Geren, so betrachtete man auch Völker verheerende Epidemieen als übernatürlich und jede seltsame und unerkärliche Krankbeit, die den Einzelnen besiel, war die Folge der Bosheit eines Zauberers. Konnte also die Here durch ihre Beschwörungen eine Krankbeit herbeisühren, so war es auch nicht schwerzu glauben, daß sie dieselben ebenso entsernen könnte.

Diese Voraussetzungen wurden einmuthig und fest geglaubt. Man führte Anekoten zum Belege an, deren zahllose Menge nur von denjenigen geschätzt werden kann, welche die Literatur darüber aus der Quelle kennen. Sie gruben sich unauslöschlich durch hunderte von Prozessen und hinrichtungen in den Geift der Menschen ein und wurden fast von allen fähigen

Röpfen der Chriftenheit zugegeben.

Es gab jedoch auch andere Einzelheiten, welche beträchtliche Erörterungen hervorriefen. Zu den eigenthümlichsten darunter gehört das hinwegführen der heren durch die Luft. Daß ein altes Weib einige hundert Meilen weit in wenigen Minuten auf einem Besenstiel, auf einem Ziegendock oder in andere vom Teufel gewählten Weise dahinfahren könne, würde heutzutage für so ungemein lächerlich an sich gehalten werden, daß wohl auch die größte Anzahl von Zeugnissen Niemand von der Wirklichkeit überzeugen würde. In dem Zeitalter aber, über welches ich jetzt schreibe, gab es einen solchen aufgeklärten Geist ohne Zweifel nur in wenigen Köpsen; denn einige Schristteller gedenken eines solchen mit höchster Berachtung als einer offenbaren Eeistesdverirrung, so daß er noch zu gar keiner Bedeutung gelangt war. Der Maßstad für das Wahrscheinliche war noch wesentlich theologischer Art, und mau stellte nur die einzige Frage, inwiesern die Berichte mit der theologischen Borstellung von einem Geiste übereinstimmten. Herüber scheint man beim ersten Anblick viele Schwierigkeiten erhoben zu haben, zu deren Lösung bedeutender

<sup>1)</sup> Ohne Zweifel mischten sich viele Bergiftungskalle mit den herenangelegenbeiten. Ja Zeiten geringer medicinischer Kenntnisse, als Leichenuntersuchungen noch unbekannt waren, fürchtete man dieses Berbrechen ganz besonders. welches böchtt gebeimnisvoll ichien. Andrerseits ift es ebenso sicher, daß die heren ihre Kenntnisse von der Eigenschaft der Kräuter zum Zwecke der Krankseitsbeilung anwendeten, und daß sie in dieser Beziehung eine Geschicklichkeit erreichten, welcher die regelmäßigen Aerzte kaum Stand hielten. Zu den von Nitchelet hierüber gesammelten Beispielen möchte ich noch eine schlagende Stelle aus Grillandus ansühren. "Nanchmal treten Kieber, huften, Banhsinn, Schwindsucht, Basserlücht oder irgend eine Anschwellung des Kleisches im Körper oder ein äußeres Apostem, oder bei inneren Krankbeiten ein inneres Apostem, so schwindelich und unheilbar auf, daß kein Arzt es heilen und entsernen kann, wenn nicht ein Zauberer oder Herenmeister dazu kommt, der die Hospischen Verzemeister dazu kommt, der die Hospischen Verzet aber, wesche die Kunft selbst betreiben, vermögen nichts und wissen kein heilmittel." Mall. Mal. II., S. 393, 394.

Scharssinn angewendet wurde. Der Satan, so erinnerte man, hatte Christus durch die Luft getragen und ihn auf eine Zinne des Tempels gestellt; wenn er nun dies mit einem Körper thun konnte, sagt Thomas von Aquino, so kann er es mit allen. Der Prophet Habakuk war von einem Geiste aus Judäa nach Babylon getragen worden, und der Evangelist Philippus hatte dasselbe Bunder erfahren. Nicht minder wurde der heilige Paulus, vielleicht noch im Körper besindlich, in den dritten himmel getragen.

Diefer Beweis mar umfaffend und erschöpfend; allein es erhoben fich andre in Verlegenheit fetende Schwierigkeiten. Nichts mar in den herenprozessen umftandlicher beschrieben als der Herensabbat, und viele hunderte von Frauen waren für ihre Betheiligung daran lebendig verbrannt worden. Belegentlich jedoch traf es fich, daß ein Mann, deffen Frau durch ihr eigenes Geftandniß ober burch das Zeugniß andrer heren auf Grund Diefer Anklage verurtheilt worden war, vor Gericht trat und beschwor, daß fein Weib während der fraglichen Racht nicht von feiner Seite gekommen mar. Das Beugniß eines so naben Angehörigen mochte man vielleicht mit einem Meineib erklären, aber ein andrer Beweis ward beigebracht, den man schwerer beseitigen konnte. Es ward feftgestellt, daß man Frauen häufig in einem Buftand der Berzuckung liegen fand, unempfindlich gegen Schmerz und ohne das geringste Lebenszeichen, daß sie nach einiger Zeit wieder zum Bewußtfein tamen und dann das Geftandniß ablegten, fie maren beim Berensabbat gewesen. Diese Erhebungen zogen bald die Aufmerksamkeit der Theologen auf sich, die in ihrem Urtheil vielfach auseinandergingen. Manche waren der Ansicht, die Here leibe unter dem Truge des Teufels, fügten jedoch oft hinzu, daß sie demnach verbrannt werden musse, da der Betrug seinen Ursprung in einem Pakte habe. Andre gaben eine kuhnere und mahr-haft entsetzliche Erklärung ab. Daß derselbe Körper nicht an zwei Stellen zugleich sein kann, ist zwar eine Voraussetzung, welche vollskändig auf den Naturgesetzen beruht; aber für das Wunder bestehen diese Gesetze nicht, und das Geheimniß der Transsubstantiation scheint alle Unwahrscheinlichkeit aufzuheben, daß ein menschlicher Körper auf mehrern Stellen zugleich gegen-wärtig sein könne. Sedenfalls vermag der Teufel für diesen Fall eine Verdoppelung des Rörpers zu bewirken, um die Diener der Gerechtigkeit irre gu führen. Diefe lettere Unficht murde unter den Theologen fehr beliebt, und zwei berühmte katholische Bunder wurden mit Triumph zu ihrer Unter-ftutung angeführt. Der heilige Ambrofius celebrirte einst in der Kirche zu Mailand die Meffe, als er plöglich mitten im Gottesdienft innehielt. Gein haupt fank auf den Altar, und regungelos blieb er drei Stunden lang wie in einer Dhnmacht liegen. Schweigend wartete die Gemeinde auf den Endlich kehrte das Bemußtfein des Beiligen zurud, und er verficherte feinen Zuhörern, er habe in Tours dem Leichenbegangniffe des heiligen Martin amtlich beigewohnt, welche Angabe fich natürlich in wenigen Tagen Ein ähnliches Bunder berichtete man vom heiligen Clemens. bestätiate. Diefer alte Beilige wurde nitten in einer Meffe zu Rofn fortgerufen, um eine Rirche in Disa einzuweihen. Sein Körper oder ein Engel, der feine Geftalt angenommen, blieb in Rom; aber der Geilige felbst war in diefer Zeit zu Pija, wo er einige Blutstropfen auf dem Marmor zum Andenken des Wunders zuruckließ. 1) Im Ganzen scheint die Ansicht am allgemeinften

<sup>1)</sup> Spina, De strigibus (1552) c. XI.

Ledy, Mufflarung in Guropa.

gewesen zu sein, daß die Hexen manchmal körperlich und manchmal geistig zu ihrem Sabbat gebracht wurden, und daß die Teufel in diesem Falle ihre

Geftalt annehmen, um den Scharffinn der Richter zu affen. 1)

Ein andres geiftiges und viel besprochenes Gebiet mar die Berbindung von bofen Beiftern und Thieren. Dag der Teufel die Geftalt irgend eines beliebigen Thieres annehmen könne 2), scheint allgemein angenommen worden zu sein und bereitete benjenigen keine Schwierigkeit, welche sich erinnerten, daß diefe Person zum ersten Dal auf Erden als Schlange erschien und bei einer andern Gelegenheit eine Legion von Teufeln in eine Schweineheerde fuhr. Auch versichert Hieronymus, der heilige Antonius fei in ber Bufte einem Centaur und einem Faun, einem Mannchen mit Bornern, die ihm aus der Stirn herausgewachsen waren, begegnet, die er für Teufel halte3); jedensfalls ftellen fpater die Lebensgeschichten der Beiligen bofe Beifter nicht felten in der Geftalt von Thieren dar. Die Lykanthropie oder die Berwandlung der heren in Wölfe bot größere Schwierigkeiten. 3mar führte man zur Unterstützung ihrer Möglichkeit in allem Ernste die Geschichte Nebukadnezar's und die Verwandlung von Lot's Weib an, aber unmöglich konnte man vergeffen, daß Auguftin die Lykanthropien als eine Fabel anzufeben fchien und daß eine Satung des Concils von Ancyra den Glauben daran nachdrucklich verdammt hatte. Auf der andern Seite war diefer Glaube unter den Alten weit verbreitet. Biele von den größten und rechtgläubigften Theologen, von den durch die Papfte beftellten Inquifitoren und

getauft worden.

3) Vita S. Pauli.

<sup>1)</sup> Alle Erscheinungen bes Somnambulismus mischen fich in diese Frage. S. bei Spina das X. und XI. Kapitel, wo sie vollständig erörtert wird. Ueber den Somnambulismus gab es viele seltsame Ansichten. Eine ging dahin, die daran Leidenden seien entweder gar nicht oder von einem betrunkenen Priester

<sup>2)</sup> Dieser Glaube ift wahrscheinlich aus dem bäufigen Gebrauche entstanden. ben die driftliche Symbolik von den Thieren ale Vertretern moralischer Eigen= ichaften gemacht hat. In verschiedenen Begirten galten verschiedene Thiere als verbunden mit bojen Geiftern. Delrio ermahnt, Die alten Irlander hatten eine folde Berehrung für Bölfe gehabt, daß fie zu ihnen gewöhnlich für ihr Bohl beteten und fie zu Gevattern bei ihren Kindern machten. Thiere, Superst. II., 198. Beelzebub war bekanntlich Gott der Fliegen, weil fich in seinem Tempel teine Fliegen fanden, wie man dies vom Palast in Benedig erzählt und wie man von dem zu Toledo fagt, er habe nur eine, mas übrigens nichts Auffallendes enthalt; denn wir leien im Paufanias und im Plinius, daß bei den Cyrenaitern, nachdem fie dem Gotte Afaron, und bei den Griechen, nachdem fie dem Jupiter Mpodes (beides bedeutet Fliegengott) geopfert, die Fliegen in einer Wolke davon-flogen. Bodin, Demon. S. 15. Tanzende Baren und andre kluge Thiere scheint man gleichfalls mit dem Teufel in Berbindung gebracht zu haben, und ein altes Concil iprach über Magier, Die ihren Schöpfer verlaffen, wie über Babriager, und über diefenigen den Bann aus, "welche Baren ober ahnliche Thiere jum Scherz und Berderben der Ginfaltigen herumführen, benn welche Gemeinschaft tann zwischen Chriftus und Belial besteben." Bier De Praest. Daem., S. 557. Im Mittelalter ichrieb man den Thieren allgemein Berftand zu, befonders aber unter den Celten. S. ein absonderliches Rapitel über geheimnigvolle Thiere bei Dalpell, Superstitions of Scotland, und ben Berfuch von Renan über celtifche Poefie. Muratori (Antiq. Ital. Diss. XXIX.), erwähnt eine ergöpliche Stelle aus einem Schriftfteller des 11. Jahrhunderts von einem hunde, ber damale "von dem Beifte Pntho's erregt" mar.

von den Gerichtshöfen der meisten Länder bekannten sich zu ihm. Der Beweis, auf welchem er beruhte, war sehr eigenthümlich und bestimmt. Benn die Here in Gestalt eines Thieres eine Bunde erhielt, so behielt sie dieselbe auch in ihrer menschlichen Gestalt, und Hunderte von solchen Källen verhandelten die Gerichte. Hatte der Täger seiner Beute die Tatze abgeschossen und sie als Trophäe bewahrt, so öffnete er seine Tasche und fand in ihr zuweilen nur eine blutige Hand, welche er als die Hand seiner Frau erkannte. 1)

Die lette Rlaffe von Anekboten, die ich noch anführe, scheint aus ber katholischen Borftellung vom Cölibat entstanden zu fein. Sch meine nämlich

die Berichte von dem Ginfluß der Zauberei auf die Leidenschaften.

Der Ideengang, welcher jenen leidenschaftlichen Absche vor dem schönen Geschlecht als ein so schlagendes Merkmal der alten katholischen Theologie erzeugte, ist nicht schwer zu fassen. Sehlosigkeit galt allgemein als höchste Form der Tugend, und um sie annehmbar zu machen, erschöpften die Theologen alle Hispauellen der Beredtsamkeit bei Schilderung der Laster auf Seiten derzeinigen, welche durch ihre Reize jene Tugend so felten vorkommen ließen. Daher die langen und eifrigen Verhandlungen über die unvergleichliche Bosheit, die unbegreissliche Berschlagenheit, Eitelkeit und Untreue, über

<sup>1) &</sup>quot;Die Eriftenz der Wehrwölse wird von Virgil, Solin, Strado, Pomponius Mela, Dionnstüs Afer, Varro und von allen Rechtsgelehrten und Dämonbestissenen der letzten Jahrhunderte bezeugt. Kaum zweiselte man daran unter Ludwig XIV." Plancey, Dict. insernal. Lycanthropie. Bodin in seinem Kapitel über Eykantbropie und in unsern eigenen Zeiten Madden I., S. 334—358, haben viele Autoritäten darüber gesammelt. Augustin äußert sich über die Sache mit großer Zurückhaltung, neigt aber wie gesagt zum Unglauben. Civ. Dei, B. XVIII., K. 17 u. 18. Er sagt auch, daß in seiner Zeit Gastwirthe vorhanden waren, die ihren Gästen in Käse eingeschossenen Krzeneien verabreicht und sie so in Tbiere verwandelt hätten. In den salischen Gesepen des 5. Jahrbunderts besindet sich der sonderbare Erlaß, jede Geze, die einen Menschen verzehrt, sollte nach ihrer Ueberführung 200 Sous Strafe zahlen. Garinet, S. 6. Gehem wir zu einer etwas spätern Zeit über, so halten Bodin, Paracelsus und Vernel, Leibarzt heinrich IV., den Glauben an Wehrwölfe seit. Velleschig gad es kein Land in Europa oder in der ganzen Welt, wo dieser Aberglaube nicht in irgend einer Gestalt vorsam. Besonders wüthete er in Gegenden mit vielen Wölsen, am Jura, in Norwegen Ruhland, Irland, wo die Einwohner von Ossern, am Jura, in Norwegen Ruhland, Irland, wo die Einwohner von Ossern, wie man aus Tausend und Eine Nacht ersieht. Ein französischer Kichten Ramens Boguet widmete sich am Schuse ein Mal in Wölse verwandelten sich gewöhnlich in Kapen. Velgestaltig waren die Verwandlungen im Orient, wie man aus Tausend und Eine Nacht ersieht. Ein französischer Kichter Namens Boguet widmete sich am Schusse er ein Bestwendlung trat Kichter Namens Boguet widmete sich am Schusse kernen werden müssen. Sapten und in Kapen. Bestwendlung krieb sier sie ein Wuch und stellte die Regel auf, wonach gewöhnliche heren vor ihrer Verbrannung erdrösselt, Indeen Verden einsehnen Schus werden und Schussen Schussen Spriede der Bestwendlung trat Bodin sür die verwandeln bin des Wenderderen. S. auch Bourque

die unüberwindlich bofen Reigungen der Frauen, welche der Schrecken des einen Zeitalters maren, um die Freude des andern zu werden. Man wird Diefe bittern Urtheile nicht leicht mit vollem Ernfte lefen können; aber eine tranrige Bedeutung gewinnen fie durch die Thatsache, daß die von ihnen vertretenen Grundfate mahricheinlich einen bedeutenden Ginfluß auf die Borbereitung des herenglaubens wie auf die große Gleichgültigkeit gehabt haben, mit der man die Leiden seiner Opfer betrachtete. Die Frage, woher es gekommen, daß bei weitem die meiften berfelben Frauen gewesen find, jog schon früh die Aufmetksamkeit auf fich, und allgemein leitete man die Beantwortung nicht aus der reizbaren Anlage und der beharrlichern Empfänglichkeit für religiöse und ansteckende Wahnvorstellungen her, sondern aus der angebornen Tucke des Geschlechts. Ueber keinen Gegenstand verbreiteten fich die alten Schriftsteller mit beredterem Unwillen, mit reichhaltigern Belegen.1) Cato schon, fagten fie, habe erklärt, die Menschen wurden den Umgang der Götter genießen, wenn die Belt ohne Frauen mare. Cicero habe geurtheitt, daß die Manner zu einem Berbrechen von vielen Beweggrunden, die Frauen bagegen zu allen Verbrechen von einem Beweggrunde getrieben murben. Salomon, deffen Mittel zur Beobachtung hierin so reich gewesen, hatte seine Erfahrungen in einer langen Reihe belastendster Sprüche niedergelegt. Chrysostomus gab nur die allgemeine Meinung der Kirchenväter wieder, wenn er das Weib als ein nothwendiges Nebel, als natürliche Versuchung, als vielbegehrtes Unheil, häusliche Gefahr, tödtlichen Zauber und geschminktes gafter bezeichnete. Gin Gelehrter nach dem andern fprach aus demfelben traurigen Tone, durchforschte die Blätter der Geschichte nach Beispielen für die Greuel dieses Geschlechts und führte mit unerschütterlicher Ernsthaftigkeit und Feierlichkeit die Zeugnisse der Kirche hierüber der Reihe nach vor. Menschen, die fich ein folches Urtheil über die große Mehrzahl der Frauen allen Ernftes gebildet hatten, die das Colibat für die hochfte Tugend hielten und jeden Berfuch es zu verlaffen für einen nmittelbare Wirkung bes Teufels. mußten naturlich auch alle "Erscheinungen der Liebe" als specielle Gingebungen deffelben ansehn. Daher jenes wilde Aufbligen, welches von Zeit zu Zeit in seltsamen und grotesken Romanzen in der Literatur des Zauberwesens hervorleuchtet. Die Incubi und Succubi wandern fortwährend unter den Menschenkindern, locken durch übermenschliche Reize die Unbedachten in's Berberben und legen der Tugend Geiliger mit allzu häufigem Erfolge ihre Fallen. Zuweilen entflammen fie in der Bruft des Mönche ein irdifches Feuer. Mit verkurztem Uthem erzählte man fich, wie unter den Zauber-formeln eines rachfüchtigen Weibes vier Aebte nach einander in einem deutichen Kloster von den Flammen einer unzüchtigen Liebe heimgesucht wurden.2) Gelegentlich nahm ber Bofe mit raffinirter Bosheit die Geftalt irgend eines bekannten Beiftlichen an, um feinen Charatter in fchlechten Ruf zu bringen, und ein befturztes Madchen fah zu ihren Fugen die Erscheinung eines Mannes, den fie ale Bischof kannte und den fie für einen Beiligen bielt!3)

bei Sprenger, Th. II., Qu. I., R. 11. Der Teufel nahm nicht nur die Geftalt

<sup>1)</sup> S. besonders das lange wunderliche Kapitel hierüber bei Sprenger.
2) Sprenger, Th. I, Du. VII. Auf das Gebet des h. Serenus und Auf das Gebet des h. Serenus und des h. Equitius vollbrachten die Engel an jenen Beiligen eine wundarztliche Operation mit voller Gegenwirfung. S. Riber, Formic de Mal. c. V.
3) S. die sonderbare Geschichte vom heil. Splvanus, Bischofs in Nazareth,

Auch wurde der verderbliche Einfluß nicht blos an folchen geübt, die an das Cölibat gebunden waren. Uebergll ftörten die Heren mit ihren Ränken die Freuden des Sheftandes, und Niemand kann berechnen, wie viel Hunderte unter Folterqualen starben, weil sie das Shebett mit Unfruchtbarkeit geschä-

digt hatten. 1)

Ich ensichuldige mich nicht weiter, daß ich so lange bei einer Reihe von Lehren und Argumenten verweilt habe, welche dem Leser wahrscheinlich sehr kindisch vorsommen werden, weil ihre Wichtigkeit nicht von ihrem inneren Werthe, sondern von ihrem Verhältniß zur Geschichte der Glaubensmeinungen abhängt. Wenn die Thorheiten der Vergangenheit zu ihrer Zeit von den weisesten Männern getheilt wurden, so sind sie des Studiums vollsommen werth, und nach meiner Ansicht biiden sie in dem vorliegenden Kalle einen unschätzbaren Schlüssel zu den Gesen der geistigen Entwickelung. Man sagt oft und mit Recht, daß die vergangenen Zeitalter in vorzüglichem Maße gläubig waren, wenn man sie mit den unsern vergleicht; aber der Unterschied liegt nicht sowohl in dem Maße, als in der Richtung, welche der Glaube nimmt. Die Menschen sind immer geneigt, dei sehr geringen Beweisen das anzunehmen, was sie für höchst wahrscheinlich halten. Ihr Maßstad der Einstligt die Einzelheiten ihres Glaubens, der selbst fortwährend unter dem Einstuß der Civilization wechselt. Im Mittelalter und im 16. wie im Ansang des 17. Jahrhunderts war der Maßstad der Wahrscheinlichteit ein weientlich theologischer. Die Menschen schienen eine ganz unweltliche Atmosphäre einzuathmen. Ihre Begriffe und Vorsiellungen waren alle von theologischen Sdeenverbindungen gefärbt, und sie nahmen mit freudigem

dieses heiligen Mannes an, um sich bei einer Dame einzuführen, sondern troch, als er entdedt wurde, unter ein Bett, ließ sich hervorziehen und erklärte nun, daß er wirklich der Bischof sei. Glücklicherweise geschah nach einer Zeit ein Bunder, welches den Ruf des verleumdeten Kirchenfürsten wieder herstellte.

<sup>1)</sup> Da nur Benige den Grad kennen, in welchem die sich unsehldar nennende Kirche diesen Aberglauben unterstützte, erwähne ich nur, daß die Gewishelt dieses außerordentlichen Verbrechens selbstwerkändlich war, und daß die daran Betheiligten sich den Bann zuzogen auf den Provinzialconcilien oder Synoden won Troyes. Lyon, Mailand, Tours, Burzos, Rarbonne, Ferrara, St. Male, Ronte Cassino, Orleans und Grenoble, von den Ritualen zu Autun, Chartres, Perigueur, Autun, Evrcur, Paris, Angers, Arras, Chalons, Bologna, Troyes, Burgos, Alet, Beauvais, Meaur, Rheims u. s.w. So viel ich weiß, haben mit einer einzigen Ausnahme ihn alle vorsigenden Inquistioren der herenvozesse getheilt, und Sprenger giebt einen langen Bericht über die Methoden, din mun leberführung der Angeklagten gewöhnlich anwendete. Zuerst scheint ihn Montaigne geleugnet zu haben, indem er der Einbildungstraft zuschrieb, was die Orthodoren auf Rechnung des Teufels setzen. Dies scheint dann ein Merkmal der Freidenker in Frankreich geworden zu sein; denn Thiers bestagt sich 1678, daß die starken Geister, welche Alles der Natur zuschreiben und die Dinge nur nach der Bernunft beurtheilen, nicht zugeben wollen, daß junge Eheleute durch die Arglist des bösen Geistes verbindert werden können sich die eheliche Pflicht zu leisten — eine sehr schlimme Ungläubigkeit — weil die Kirche, welche der beilige Geist leitet, und die daher nicht irren kann, anerkannt, daß dies durch den Kirche zu den Zeiten des Theodossus bestand. S. 568. Der letzte Zaubrer, der in Frankreich verbrannt wurde, kam in Folge dieser Anklage um. Garinet, S. 256.

Gifer jede Anekbote auf, welche fich mit ihrer Denkgewohnheit in Ginklang Die hinneigung jum Bunderglauben war fo groß, daß fie aus einer geringen Anzahl naturlicher Thatfachen jenes umfaffende und verwickelte Syftem des Zauberwefens herausbildete, es mit einer ungeheuren Menge verschiedenfter und umftandlichfter Beweise bereicherte, in Die gescheuteften Röpfe Sahrhunderte lang die Ueberzeugung seiner unanfechtbaren Wahrheit trug, es ungeschädigt burch die Untersuchungen der Gerichtshöfe aller europäischen Nationen führte und, Myriaden Opfer einem furchtbaren und unbeklagten Tod weihete. Kein Bunsch regte sich auch nur leise, die Erzählungen von Bundern fich zu erklären ober das Rathfelhafte zu milbern, um es mit der Erfahrung in Ginklang zu bringen; benn die Menschen maren vollftandig an eine Ideenfolge gebunden, die mit der Erfahrung keinen Bufammenhang hatte. Bermöchten wir bofe Geifter mahrzunehmen, die den Gefeten bes Stofflichen nicht unterliegen, wie fie thatig uns umichweben, konnten wir beobachten, wie fie mit verderblicher Bosheit alle Sandlungen umspähen, die Absicht ihrer übermenschlichen Willenstraft immer nur auf das Elend der Menfchenkinder gerichtet, konnten wir feben, wie fie mit ihrem traurigen Anblick alle Kreife verfinftern, darin wir leben, erblickten wir den Engel der Vernichtung das Todesichwert gegen die affgrischen Deere oder über Jerusalem's Straßen schwingen und könnten wir Satan mahr-nehmen, wie er Christus durch die Luft trägt, oder die Beseffenen, wie fie in Todesqualen unter feiner gaft erfeufzten, fo wurden wir mahrscheinlich über diefe Gegenftande gang fo urtheilen, wie die Theologen des 15. und 16. Jahrhunderts. Unfer Geift wurde von diesen Schauerbildern so durchdrungen fein, daß er uns einen Maßstab für das Wahrscheinliche an die Hand gabe der sich wöllig von dem unterschiede, welchen wir uns durch die Lebenserfahrung gebildet haben; ein erschütterndes Bewußtsein der fortwährenden Gegenwart bofer Geifter wurde uns ftets begleiten und uns immer geneigt machen, die Offenbarungen ihrer Gewalt zu entdecken.

Diefe Bemerkungen werden hoffentlich ausreichen, um die hauptursachen bes herenglaubens in das rechte Licht zu ftellen. Gie werden zeigen, daß er nicht aus zufälligen Umftanden, aus ben Berirrungen einzelner ober gar aus wiffenschaftlicher Untunde, fondern aus der allgemeinen Reigung hervorgegangen ift, die Wirksamkeit des Satans im Leben ju schauen. Er entsprang aus den herrschenden religiösen Anschauungen, die er auch wieder abspiegelte, und er nahm erft ab, ale diese Anschauungen geschwächt ober ganglich zerftort murben. In fast jedem Abschnitt des Mittelaltere gab es nur Wenige, die fich von dem allgemeinen Aberglauben etwas entfernten; aber ihre Meinungen hielt man für gang unbegreiflich, und fie übten daher auf ihre Beitgenoffen keinen nennenswerthen Ginflug. Auch waren ihre Lehren gewöhnlich in eine so musttische Form gehüllt, so verkehrt und materialistisch gehalten, daß sie das herrschende Dunkel nicht selten noch vergrößerten. So lange die allgemeine Leichtgläubigkeit dauerte, der Geist der Menschen dem Bunderbaren und Satanischen zugeneigt war, vermochten alle Anftrengungen ben Aberglauben nicht zu entwurzeln. In solchem Zustande pflegen die ben Aberglauben nicht zu entwurzeln. Menschen die Beweise lieber anzunehmen als zu verwerfen. Gie wollen fie nicht mit argwöhnischem Gifer prufen und geben fie auch einmal bas Borkommen eines Betruges zu, so mögen fie doch keineswegs die wesentliche Berechtigung des Glaubens in Frage stellen. Erft als die Neigung wechselte, erft ale fich die Menfchen von bergleichen Ergahlungen wegen der greifbaren Unwahrscheinlichkeit fern zu halten begannen, als dieses Bewußtsein die Ghrfurcht vor der Autorität in dem Grade überwog, daß die Menschen sich auf Beweise gar nicht mehr einließen und ihnen den Glauben versagten, selbst wenn sie nichts dagegen einzuwenden vermochten, konnte dieser verderbliche Aberglaube schwinden. Sein Verfall bezeichnet die Entstehung und seine Bertilgung den ersten Triumph des aufklärenden Geistes in Europa.

Haten wir in den Schriften der Inquisitoren eine Sprache, die von einem gewissen Stepticismus zeugt, der selbst in ihrer Zeit in manchen Geistern ausvämmert. Freilich reichte er noch nicht aus, um irgend einen tiesern Eindruck auf die öffentliche Meinung zu machen. Kein größer Name vertritt ihn 1), kein größeres Werk hat er hervorgedracht, aber er genügte doch, um die Furcht einiger Theologen zu erregen. "Diese Menschen", schrieb Gerson, "müßten mit Spott behandelt und ernstlich gezüchtigt werden, wenn sie Theologen, die von Dämonen sprechen oder ihnen gewisse Wirkungen anschreich machen, als wäre das Alles nur Fabel. Dieser Irrthum hat sich unter manchen Gelehrten theils aus Mangel an Glauben, theils aus Schwäche und Unzulänglichseit des Berstandes gebildet; denn schon Plato nennt es das größte hinderniß der Wahrheit, Alles auf die Sinne zu stüßen und sich von ihnen nicht losmachen zu können."2) Auch Sprenger unterwies die Theologen in einem langen Kapitel, wie sie dem unbestimmten Unglauben, der unter gewissen Laien aussen. Solche Leute hätten gar keine bestimmte Denkmethode, sondern tappten blindlings im Kinstern umber, indem sie bald diesen bald einen andern Punkt berührten." Eine Doctorenversammlung auf der Universität zu Köln³), die im Jahre 1483 stattsand, beklagte und verurtheilte streng und entschieden ein noch größere Bestürzung erweckendes Beispiel von Aussehnung, das von einer Seite kam, woher man es am wenigstens hätte erwarten sollen. Als nämlich die Kurcht vor den Verbrechen der Heren in der Dözese Köln am heftigsten wüthete, hatten einige Priester versucht, die Unruhe dadurch zu dämpsen, daß sie die Thatsachen in Frage stellten. Dreißig Jahre ungefähr später erwähnt Spina\*), daß an einigen Orten die zahllosen dier ungefähr später erwähnt Spina\*), daß an einigen Orten die zahllosen dier That war im Norden von Italien eine ossen erwecht hätten.

<sup>1)</sup> Bielleicht sollte ich hierbei den berühmten Arzt und Philosophen Peter von Abano zu Padua, der im Jahre 1305 ftarb, ausnehmen. Er scheint die Dämonen und Bunder vollständig geleugnet und den Bersuch gemacht zu haben, mil hilfe der Astrologie eine allgemeine Religionsphilosophie zu begründen, indem er jedem Glauben ein horoscop stellte und dann Ursprung und Bestimmung deffelben dem Einflusse der Sterne zuschrieb. Er war ein Schüler des Averroes und vielleicht der Begründer seiner Schule in Italien, für die er in Padua einen Lehrstuhl errichtet zu haben scheint. Im Alter von etwa achtzig Jahren ward er der Magte angeklagt. Man warf ihm vor, er habe die Renntniß der steben freien Künste mit hilfe von sieben vertrauten Geistern erworben, die er in einem Glase verschossen hielt; doch starb er vor Beendigung des Prozesses, daß einer der größten Magier. Bergl. Raude, Apol. 380—291; Renan, Averroes, S. 258 u. 259.

Mall. Mal. II., 253.
 Daf. I., 460—468.

<sup>4)</sup> II., 191, 299 u. 300.

begleitet von einer Stimmung des Unglaubens, welche dieser Theologe bitter beklagt. "Die Unverständigsten, Gottlosesten und Irreligiösesten wollen Alles nicht glauben, was man zu glauben die Pslicht hat, und zu noch größerem Unheil wenden sie allen ihren Einsluß an, um diesenigen zu hindern, welche die Feinde Christi vernichten." Ein solches Betragen, bemerkt Spina mit Recht, war für diesenigen höchst gesahrvoll, welche sich dessen für duldig machten; denn eigentlich müßten sie für ihre Nachsicht gegen das Verbrechen selbst bestraft werden, da hierin ein ausdrücklicher Tadel gegen die von den Inquisitoren vertretene Kirche liege und gegen den Papst, der sie gesendet. Auch nehmen die Geistlichen in höchst gebieterischem Tone die oberste Jurisdiction für solche Fälle in Anspruch und führen gelegentlich im disperwaltung weltlicher Richter an, die Heren ungefährdet hätten entsommen lassen. Doch scheint dieser ganze Skepticismus noch verborgen und unbestimmt gewesen zu sein; erst 1563 erhielt er eine systematische Korm durch die Abhandlung von

Johann Beier: De praestigiis Daemonum.

Weier war ein gelehrter und tüchtiger Arzt in Gleve Renner die Ueberzeugung, daß viele von den Opfern geiftestrant maren, und da er ein menschenfreundlicher Mann mar, fühlte er fich von ihren Leiden tief erschüttert. Er gehörte bem Protestantismus an, und war daher nicht ganz so unbedingt von der Tradition befangen gemacht wie einige feiner Beitgenoffen, obwohl in heutiger Zeit feine Chrfurcht vor der Autorität als entichiedene Thorheit murbe angesehen werden. Er hatte nicht ben leifeften Bunfch, fich gegen irgend einen der oberften Grundfate bes Bolfsglaubens aufzulehnen oder auch nur fich felbst von der herrschenden Dentweise frei zu machen. Er war vollkommen überzeugt, daß die Belt von einer Menge Dämonen erfüllt sei, die beständig unter den Menschenkindern Wunder thäten, und sein einziger Zweck war, die Ueberzeugung von ihrer Allgegenwart mit der andern in Uebereinstimmung zu bringen, daß manche von den für übernatürlich gehaltenen Erscheinungen aus einer Krankheit entständen. Seine Meinung ging dahin, daß alle Beren unter bem Betruge bes Teufels Sie machten mit ihm feinen gottlofen Patt, ritten nicht durch die Luft, erregten meber Sturm noch Krankheit und begatteten fich nicht mit bem Satan, sondern der Teufel mare nur in fie gefahren, um fie gu überreben, daß fie dergleichen Dinge gethan hatten. So ward die Idee der Beseffenheit in dem Mage erweitert, daß fie die Idee der Hererei aufhob. Person war zwar wirklich vom Teufel befallen, aber der Teufel hatte dies unmittelbar gethan, nicht durch Bermittelung einer Bere, und hatte bann den Berdacht auf irgend ein altes Weib geworfen, um das größtmöglichste Maß von Leiden hervorzurufen. Die Menschen, sagt er, wären der Besesseheit vom Teufel besonders zugänglich, wenn ihre Gemuthöstimmung durch Krank-heit angegriffen und ihr Temperament durch Leiden verdüstert worden. In einem beredten und gelehrten Rapitel über die Leichtgläubigfeit und Gebrechlichkeit des weiblichen Geschlechts zeigte er mit Anführung der Kirchenväter und griechischen Philosophen, daß Frauen bosen Ginfluffen am leichteften unterworfen feien. Ebenso wies er nach, daß die heren durch geiftige und fittliche Schmächen in ihrem Gefchlechte Die hervorragenoften maren. Er vermuthete, daß der Ausdruct im Leviticus, ben man mit here wiedergabe, Giftmischerin bedeute, und daß die Borftellung der Rirchenväter von dem Berkehr der Engel und vorsündfluthlichen Frauen unftatthaft fei. Er fette Die offenbaren Unmahricheinlichkeiten gemiffer Seiten des Bolfeglaubens in's

Klare, beleuchtete fie mit weitschweifiger Gelehrsamkeit und stellte der Abhandlung einen ernsten Aufruf an die Fürsten Europas voraus, dem Ber-

gießen unschuldigen Blutce Salt zu gebieten.

Der Unglaube dieses Werkes kann nicht kühn genannt werden. In der That steht Weier in der Geschichte der Zauberei allein und unterscheidet sich wesentlich von allen spätern Schriftstellern dieses Faches. Er bildet ein Glied, welches zwei Zeitalter mit einander verbindet; denn er war noch vollständig von dem Bewußtsein des Wunderbaren wie seine Gegner durchdrungen und dachte nicht daran, das Gebiet des Uebernatürlichen einzuschränken. Bei alle dem bildete jedoch sein Buch den ersten Angriff von Gewicht auf die überkommenen Meinungen und erregte in der gelehrten Welt bedeutendes Ausselben. Drei Ausgaben wurden in wenigen Jahren zu Basel und Amsterdam veröffentlicht, wo sich damals der Mittelpunkt des unabhängigen Denkens besand. 1569 ward es in's Franzische übersetzt. Später solgte ihm eine Abhandlung, De Lamiis, eine höchst seltsame Auszählung der Führer und eine Beschreibung der Einrichtungen in der Holle. Bald nach Herausgabe dieser letzten Werke erschien eine Entgegnung von der Feder Bodin's, des berühmten Versasser ber "Republik" und eines der ausgezeichnetsten Philosophen Europas.

Bodin ward von vielen Zeitgenossen als der beste Kopf in Frankreich geschätzt, und dieses Urtheil erhielt von spätern Schriftstellern nur geringe Einschränkung. Inter allen Zerstreuungen eines ausschweisenden und tänkesüchtigen Hoses, unter allen Arbeiten seines richterlichen Amtes hatte er sich einen Reichthum von so umfassenden und mannichsachen Kenntnissen angeeignet, daß man ihm geradezu den ersten Rang unter den Gelehrten anwies. Auch hat er das noch größere Berdienst, einer der Hauptbegründer der politischen Philosophie und Geschichte zu sein und in dieser Beziehung viele Schlußsolgerungen der heutigen Zeit anticipirt zu haben. Bei seiner Befähigung als Richter hatte er einigen Herenprozessen präsibirt. Dabei hatte er alle Hülfsquellen seines Wissens angewendet, nm sie zur Stütze des

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Psoudomonarchia Daemonum, eine der Hauptquellen über diesen Gegenftand. Er bringt die Namen von 72 Fürsten und schäpt die Jahl ihrer Unterthanen auf 7,405,926 Teufel. Es ist nicht ganz deutlich, wie viel er davon glaubte.

<sup>1)</sup> Ein sehr alter Beurtheiler und Gegner seiner Ansichten über hererei sagt von ihm mit artiger Fronie: Dieser erste Mann Frankreichs, Johann Bobin, der mit bewundernswerther Lebhaftigkeit des Geistes ein gutes Urtheil verband und alle göttlichen, natürlichen und bürgerlichen Dinge bebandelte, würde vielleicht gar nicht für einen Menschen, sondern für ein höheres Bezien gebalten worden sein, wenn er nicht durch seine "Dämonomanie" Zeichen und Spuren seiner Menschlichkeit zurückgelassen hätte. Raude, Apol. 127 (1625). Baple äußerte in seinem Diet. phil., Bodin sei einer der Haubsachusalter für die Gewissenscheiteit in seiner Zeit gewesen. In unsern Tagen hat ihn Buckle I., 299, als Geschichtsforscher über Comines und ans eine Stufe mit Machiavelli gestellt, und Hallam sagt bei Besprechung der Republif: Bodin besaß einen höchst philosophischen Geist, dem sich die ausgebreitetsten Kenntnisse der Geschichte und des Rechte gesellten. Riemand batte in der politischen Philosophie ein so umfassendes System und ein so reiches Wissen wird durch war so originell, so kühn und unabhängig in seinen Untersuchungen, und nur zwei Menschen, Aristoteles und Nachiavel, können mit ihm verglichen werden. Literaturgesch. II., 68. Auch Dugald Stewart lobt ihn so. Dissertation, 52—54.

Gegenstandes zu machen und schon vor dem Erscheinen von Beier's lettem Werke den größten Theil seiner Demonomanie des Sorciers geschrieben.

Diefes Wert beruft fich hauptfächlich auf den Boltsglauben aller gander, Zeiten und Religionen, den der Verfaffer für eine fo übereinkömmliche und entscheibende Autorität in dieser Beziehung hält, daß ihr kein Mensch mit gesundem Berstande widerstehn kann. Er führt die Meinungen einer ungeheuren Zahl der größeften Schriftsteller aus dem heidnischen Alterthum wie der berühmteften Rirchenvater dafür an. Er weift nach, daß die Gefete aller Bolter bie Griftenz des herenwesens bezeugten, und sammelte hunderte Fälle, die vor den Berichtshöfen des eignen oder fremder gander unterfucht worden maren. Mit den genauesten und umftändlichsten Ginzelheiten und mit vollständiger Zuversicht giebt er das Verfahren beim herensabbat an, die Methode ber Beren bei ihrer Luftfahrt, ihre Bermandlungen, ihren fleischlichen Berkehr mit dem Teufel, die verschiedenen Mittel dem Feinde zu schaden, die Spuren zu ihrer Entbeckung, die Bekenntniffe nach der Berurtheilung und ihr Benehmen auf dem Scheiterhaufen. In Bezug auf Beier's Abhandlung konnte er kaum Borte finden, um das Erstaunen und die Entrüstung auszudrücken, womit er fie durchgelesen hatte. Daß ein einfacher Doctor es magen konnte, sich der Autorität aller Zeiten entgegenzustellen, daß er ein so grenzenloses Bertrauen zu seiner eignen Ansicht besaß und solche Berachtung gegen die weisesten aller Menschen, um in zweifelndem Beifte an der Gewißheit einer der zuverläffigften Thatsachen zu rutteln und zu makeln, war ficherlich die höchste Stufe menschlicher Anmaßung und die Spipe menschlicher Thorheit. Aber größer noch als die entfaltete Rühnheit erschien die dabei hervortretende Gottlofigkeit. Beier's "Waffen waren gegen Gott selbst gerichtet", sein Buch "ein Gewebe schrecklicher Lästerungen". "Wenn die Ehre Gottes Buch "ein Gewebe schrecklicher Lästerungen". "Wenn die Ehre Gottes Jemandem auch noch so wenig am Herzen liege, könne er doch solche Lästerungen nicht ohne gerechten Born lefen." Weier habe nicht nur gegen ben Spruch so vieler rechtschaffener Richter gekampft, nicht nur als schuldlos diejenigen dargestellt, die von der Schrift und von der Stimme der Rirche als die schlimmsten Verbrecher gebrandmarkt seien, sondern auch gewagt, der Welt die Zauberworte und Beschwörungen fundzugeben, welche er von einem notorischen Zauberer gelernt. 1) Wer könne nach fo furchtbaren Enthüllungen

<sup>1)</sup> Rämlich von Cornelius Agrippa, seinem Lehrer. Dieser war Gemeinde-Anwalt in Mey und hatte sich durch seine Bemühungen gegen die herenverfolgungen berühmt gemacht, besonders aber dadurch, daß er eine Bäuerin vom Tode rettete, die der Inquisitor Savin verbrennen lassen wollte. Deshalb glaubte man allgemein, er stehe mit dem Teusel im Bunde, und erzählte sich, er habe auf dem Todenbette einen schwarzen hund von sich gegeben, der ein böser Geist gewesen, und ihn als Ursache seines Verderbens bezeichnet. Garinet 121, 122. In seinen jüngern Jahren hatte er Magie studirt und offenbar erkannt, daß sie entweder auf Betrug oder auf höherer Kunde der Naturgesese beruhe; wenigstens hat er ein solches Ergebniß in einem Buche über die Richtigkeit der Wissenschaft nachzuweisen gelucht. Insolge der Anklage auf Magie mußte er ein Jahr lang zu Brüssel im Gefängniß sien, und nach seinem Tode verleumdete man ihn unaufhörlich. Vor Weier hat wohl Niemand so viel zur Bekämpfung der Versosquagen gethan und der Sache seinen Ruf zum Opfer gebracht. S. Plancey, Dict. Insorn. art. Agrippa und Thiers. Superst. I. 142 u. 143. Auch Naude hat über Agrippa ein langes Kapitel. Dieser hatte nicht das Glüd, irgend einer Richtung der Theologen zu behagen. Bei den Katholiken sah man mit dem



ohne Befturzung an die Zukunft des Chriftenthums denken? wer noch fragen, ob die fo verbreitete Renntnig die Bahl ber Beren bis zu unberechenbaret Söhe vervielfältigen, die Gewalt des Teufels ungemein verstärken und über die Unschuldigen zahllose Leiden bringen werde? Unter solchen Umftanden muffe man, weit entfernt in den Berfolgungen wegen hererei und Berzauberung nachzulaffen, vielmehr darin mit verdoppelter Energie fortfahren, und ficherlich könne Niemand das Ziel eines gerechtern Argwohns bilden als ber Mann, der ein fo gottlofes Buch geschrieben und folche Vertrautheit mit den Beheimniffen diefes ruchlofen Sandwerts an den Tag gelegt habe. Denjenigen zu verzeihen, die das Geset Gottes zum Tode verdammt, ftehe in Bahrheit nicht im Bereiche ber fürftlichen Macht, denn die Schnidigen hatten eine That verübt, welche die Majeftat des himmels beleidigte. Sie hatten in Birflichfeit Gottes Gefet verworfen, und unvermeidlich murden Deft und Sunger ihre Wohnungen verwüften. 1) Gin trauriges Beispiel davon habe ein König geboten, der mit seiner Oflicht in dieser Hinsicht scherzte. Karl IX. habe das Leben des berüchtigten Zauberers Trois Efchelles unter der Bedingung geschont, daß diefer feine Belferebelfer angeben folle, und habe fich mahrscheinlich durch diese schwere Sunde seinen frühen Lod zugezogen. "Denn das Wort Gottes geht ganz deutlich dahin, daß derjenige die Strafe tragen muffe, der einen dem Tode Verfallenen entrinnen laffe, wie der Prophet dem Rönige Ahab verkundete, er muffe fterben, weil er einem Mann verziehen, der den Tod verdient. Und noch niemals hat Jemand gehört, daß man Zauberern Gnade widerfahren laffe. 2)

Von dieser Beschaffenheit waren die Anfichten, die gegen den Schluß Des fechegehnten Sahrhunderts von einem der vorgeschrittenften Beifter in einer Ton angebenden Nation Europa's veröffentlicht wurden, und zwar mit dem Ausbruck von Zuversicht und Triumph, welcher beweift, wie ficher der Berfasser auf die Zustimmung seiner Leser rechnen konnte. Die Demonomanie des Sorciers erschien 1581. Rur sieben Jahre später gab Montaigne das erfte größere Wert, welches frangofifch in fteptischem Beifte geschrieben mar, heraus, und unter den mannichfachen Gegenständen, um die fich feine Zweifel drehten, nahm das herenwefen einen hervorragenden Plat Man tann fich taum einen ftartern Gegenfat benten als ben zwijchen seiner Behandlungsweise und derjenigen in den Werken von Bodin und Beier. Die große Menge Autoritaten, welche diese Schriftsteller anzuführen liebten und benen fie den gangen Bang ihres Raifonnements entnahmen, wird in aller Stille und ruckhaltlos bei Seite gelaffen. Die Leidenschaft für das Bunderbare, die alles Andre absorbirende Vorliebe für die Teufelsmächte find wie ein Traum geschwunden. Der alte theologische Maßstab der Wahrscheinlichkeit fehlt gänzlich und ift von einer weltlich oppositionellen Gefinnung des gesunden Berftandes ersetzt. Die Angaben der Seren werden als in sich unglaublich behandelt. Biele darunter werden auf die Träume einer mirren Einbildung ober auf die Angst vor der Folter geschoben; aber selbst wenn ihre Zeugnisse nicht widerlegt werden können, brauche man sie durchaus nicht zu glauben. Mag es, fagte er, Beweise und Grunde dabei

bochften Abscheu auf ihn, und Calvin bebandelt ihn in feinem Werke De Scandalis ale einen der ftarkften Apostelverrather.

<sup>1)</sup> S. 217, 228. 2) S. 152.

geben, welche sich auf Ersahrung und Thatsachen stützen. Ich mache gar nicht immer ben Anspruch, sie zu lösen; oft zerhaue ich sie nur, wie Alexander den Gordischen Knoten. Schließlich sieße es doch einen allzu großen Werth auf unste Ansichten legen, wollten wir die Menschen um ihretwillen lebendig braten. Mögen wir auch nicht im Stande sein, eine entsprechende Erklärung für manche Angaben über den fraglichen Gegenstand zu sinden, so missen wir doch in Erwägung ziehn, — und hier anticipirte er schon eine Beweisart, die erst viel später in der theologischen Grörterung eine sehr hervorragende Stelle einnehmen sollte — daß eine Sinnestäuschung viel wahrscheinlicher ist als das Reiten eines alten Weibes auf einem Besenstiel die zum Schornstein hinauf, daß Lügenzeugen viel weniger unsre Verwunderung erregen können als die Ausführung von Thaten, welche den Heren beige-

meffen werden. 1)

Es ift eine richtige Bemerkung von Malebranche, daß in Montaigne das Beispiel eines Schriftstellers gegeben fei, der keinen Unspruch auf große Beiftesgaben befite und bennoch einen fehr tief gehenden und umfaffenden Einfluß auf die menschlichen Meinungen ausübte. 3ch halte es für nicht schwer, die Erklärung für dieje Thatfache zu finden. In einem Zeitalter, welches noch von dem Zauber der Vergangenheit gefeffelt mar, wendete er auf jede Frage ein von den Phantafiegebilden der Theologen und den feffelnden Geboten der Autorität völlig freies Urtheil an. Seine Ursprünglichkeit besteht nicht sowohl in seinen bestimmten Anfichten wober Beweißgrunden, als vielmehr in dem allgemeinen Ton und Charafter feines Geiftes. Er war der erste französische Schriftsteller, der sich von der ruckwärts blickenden Denkweise befreite, die so lange allgemein geherrscht hatte, der alle Fragen von weltlichem Standpuntte, beim Lichte des gefunden Menschenverftandes und unter bem Magitabe der Bahricheinlichkeit, wie ihn die tägliche Erfahrung an die Sand giebt, zu beurtheilen magte. Er mußte ohne 3meifel, daß "die Gesetze Plato's, der zwölf Tafeln, der Consuln, der Kaiser und aller Nationen und Gesetzgeber in Versien, Palästina, Griechenland, Rom, Deutschland, Frankreich, Stalien, Spanien und England, Lodesftrafen gegen die Zauberer bestimmt hatten", er wußte, daß "Propheten, Theologen, Ge-lehrte, Richter und Behörden die Wirklichkeit des Verbrechens durch viele taufend gewaltfame Borurtheile, Anklagen, Zeugniffe, Neberführungen, Bugen und freiwillige Bekenntniffe, welche bis in den Lod aufrecht erhalten murben. bewiesen hatten"; aber er mar auch von der außerften hinfälligkeit menfchlichen Urtheils überzeugt, von der Leichtigkeit, mit welcher der Beift in die Erscheinungen der Beschichte eine Betrachtung feiner vorgefaßten Begriffe mifcht, fo wie von der Schnelligkeit, mit welcher man in den aberglaubischen und urtheilslosen Zeitaltern erdichtete Sufteme bilbet. Während Katholiken, Protestanten und Deiften in der Berehrung der Bergangenheit mit einander wetteiferten, während der Ehrgeiz jedes Gelehrten und Theologen darauf gerichtet war, um seinen Geist eine Sphäre des Denkens zu bilden, die mit ber ihn umgebenden Belt keinerlei Berbindung hatte, mahrend die Biffenschaft fich zur Sklavin des Glaubens machte und diejenigen als die weifeften galten, deren Ginfichten am meiften vom Vorurtheil befangen waren, hatte Montaigne das Verdienst, sich durch die Kraft seines mannlichen Geiftes in

<sup>1)</sup> B. III., R. 11.

die klare Belt der Birklichkeit zu erheben, die Meinungen feines Zeitalters mit einer durch Renntniffe nicht gefnechteten sondern erstartten Ginficht gu benrtheilen und die Spfteme der Vergangenheit zu betrachten, ohne fich burch die Ehrfurcht blenden zu laffen, die fie einst umgab. Er richtete fein Auge auf das weite Felb der Geschichte, auf ihre einander widerstreitenden Schwarmereien und Sufteme, auf die Ebbe und Gluth ihrer in beftandigem Bechsel begriffenen Glaubenerichtungen und zog aus biefer Betrachtung eine gang andre Lehre als feine Beitgenoffen. Freilich ertannte er nicht ganglich jene fittlichen Principien, welche mit unveranderlichem Lichte über ben Bellen ber speculativen Zeitanfichten leuchten, entbectte er nicht die großen Gefete emiger Entwidelung, welche die Fortschritte des Glaubens übermachen und leiten, in das scheinbare Chaos Ordnung bringen und auch in jeder augenfälligen Abirrung Zweck und Bedeutung offenbaren; aber er hatte doch eine energische und begrundete Auffaffung von der Fehlbarkeit menschlichen Er-kennens gewonnen, einen empfindlichen Sinn für die Thorheit unbedingter Unterwerfung unter die Machtsprüche der Bergangenheit und für die Gefahr, die man läuft, wenn man den Tod über Menschen wegen ihres Glaubens verhängt, über welchen wir so wenig Sicherheit haben können. Alles dies erweckte in ihm den Berdacht, daß die hererei ein Bahn sei. Art und Neigung feines Verftandes ließen ihn dieselbe für gang unwahrscheinlich halten. Er war der erfte große Bertreter des neuern, weltlich und rationaliftifch geftimmten Geistes. Indem er sich von den Fesseln der Vergangenheit los-machte, lernte er die Teufelsgeschichten von einem Standpuntte aus und nach einer Richtung beurtheilen, wie fie bis babin unbekannt gewesen maren. Die alten Theologen waren von vornherein geneigt zu glauben, daß die Erscheinungen der hererei alle vom Teufel hervorgerufen wurden, und ließen fich auch offenbare Zeichen des Wahnfinns oder des Betruges bliden, fo verjuchten fie doch dieselben ihrer Theorie vom Uebernatürlichen anzubequemen. Montaigne dagegen war entschieden von vornherein dazu gestimmt, die hererei als Folge natürlicher Urfachen zu betrachten. Dbwohl er daher nicht immer den Berfuch machte, alle vernommenen Angaben zu erklären, mar er doch überzeugt, daß keine fo große Unmahricheinlichkeit gedacht werden könnte als Diejenige, welche im Geltenlaffen biefer Angabe liegen murbe. Das war teineswegs das gludliche Errathen der Unwiffenheit, es war das unmittelbare Ergebniß einer Denkweise, die er auf alle theologischen Fragen anwendete. Fünfzig Sahre fruher mare ein Buch, das folche Auffaffungen verrieth, ganz und gar unverständlich gewesen, und man hatte seinen Verfaffer vielleicht verbraunt. Aber am Ende des sechszehnten Sahrhunderts waren die Geifter dafür ichon vorbercitet, und es blitte wie eine Offenbarung über Frankreich. Bon der Beröffentlichung der Berfuche Montaigne's können wir den Ginfluß jener begabten und immer gunehmenden Schule der Aufflärung batiren. welche allmählich die Auflösung des Herenglaubens bewirfte, nicht durch Biderlegung oder Zergliederung seiner Beweise, sondern einfach dadurch, daß fie feine Lächerlichkeit in fich immer fühlbarer machte.

Dreizehn Sahre nach Montaigne schrieb Charron seine berühmte Abhandlung über die Weisheit. In diesem Werke brachte er viele Ansichten Montaigne's in ein Schema, ohne seinen Geist und seine Ursprünglichkeit zu erreichen. Wie sein Borgänger blickte er mit Abscheu auf das Wunderbare, aber gleich ihm besaß er nicht in einer förmlichen Prüfung der Beweise, sondern in einem tief gegründeten Sinne für die Unwahrscheinlichkeit alles

Bunderbaren den Quell seines Zweifels. Borüber Montaigne ungläubig ben Kopf schüttelt, das leugnet Charron meift geradezu. Das ganze fiebzehnte Sahrhundert hindurch machft diese Denkweise, indem fie langfam aber ftetig den alten Glauben untergrabt. Dabei scheinen zwei oder brei obscure Werke, die über den Gegenstand erschienen und welche der Fleiß neuerer Alterthumsforscher aus dem Staube gezogen hat 1), keine ernste Aufmerksam-keit erregt und keinen irgend nennenswerthen Ginfluß auf die Beschleunigung des Fortschritts geübt zu haben. Er bietet nicht das Schauspiel einer ftreitenden Grörterung, jondern eines ftillen unmerklichen Berfallens. Die Priefter fuhren fort die Beseffenen zu erorciren, die heren zu verfolgen und Alle, die das Berbrechen in Frage ftellten, mit dem Banne ju belegen. Biele Rechtsgelehrte, welche auf die unzähligen Erlaffe der Gefethucher und die zahllosen Fälle, in denen die Sache von den Gerichtshöfen untersucht worden war, ihr Auge zurudwendeten, hielten den Glauben daran mit gleicher Bähigkeit fest; aber außerhalb diefer zurückgebliebenen Klaffen wurde das Gefühl der Unwahrscheinlichkeit immer lebendiger, bis man endlich eine Anekoote, welche die Dazwischenkunft des Teufels enthielt, ebendeshalb allgemein verlachte. Dieser Geist machte sich besonders unter denen geltend, deren Denten dem Beltlichen am meisten zugekehrt war und die sich am wenigsten von Autoritäten beherrschen ließen. 2) Einige große Gelehrte und Schriftsteller, denen die Unwahrscheinlichkeit des Geglaubten sehr merklich war, hielten dennoch die Beweise für unwiderleglich und blickten mit angftlicher und befturzter Zuruckhaltung ihres Urtheils darauf. La Brupere fagte, die Grundsätze der Magie erschienen zwar unsticher, schwankend und phan-taftisch; aber viele ihrer überraschenden Thatsachen seien doch durch glaubhafte Augenzeugen beträftigt, fo daß die Wage zwischen Glauben und Richtglauben schwanke, und daß man am beften thue, eine Mittelftellung zwischen denen, welche Alles glaubten, und denen, welche Alles leugneten, einzu-nehmen.3) Gelbst Bayle scheint die Sache in ähnlichem Sinne behandelt zu haben. 4) Descartes, der zwar, so viel ich weiß, niemals unmittelbar darauf Bezug nimmt, übte dennoch auf die Anschauung einen erheblichen

<sup>1)</sup> Maury, 221 u. 222. Der hauptschriftseller darunter war Nauds, deffen Apologie pour les Grands Hommes Soupconnez de Magie in sehr gedehnter Form eine Nenge wunderlichen Geschichtsstoffes enthält. Er schrieb auch eine Abhandlung über die Rosenkreuzer und ein politisches Werk über Staatsstreiche, welches die Grundsäße Machiavelli's ausführt. Er war erster Bibliotbekar bei der Bibliothek Mazarin's, an deren Stiftung er großen Antheil hatte. Bayle nennt ihn "den belesensten Mann in Frankreich". Penseses div., § CCXLI. Auch soll er einige Tänze der Alten bergestellt und persönlich vor der Königin Christian in Schweden aufgesührt haben. Magnin, Origines du Théâtre I., S. 113. Seine Apologie erhielt von einem Kapuziner, Namens D'Autun, in einem dickleibigen Buche L'Incréduluté Sçavante ihre Entgegnung.

<sup>2)</sup> Maury, S. 221: Zuerst bemühten sich die starken Geister aus dem Anfang des siedzehnten Jahrhunderts, das herrschende Borurtheil zu bekämpsen, unglückliche Narren oder undorsichtige Sucher gegen die Tribunale zu vertheidigen. Es gehörte Muth dazu; denn indem man das Leben des Angeklagten zu retten unternahm, konnte man leicht selbst für einen Bertrauten des Teufels oder, was nicht besser war, für einen Ungläubigen gelten. Zu den Freidenkern oder Libertins, wie man sie damals nannte, hatte man wenig Bertrauen.

<sup>3)</sup> S. bei Maury, S. 219.

<sup>4)</sup> Daf. S. 220.

Einfluß; denn die Tendenz seiner Lehren war, den Geift von der Macht der Tradition zu befreien, die Philosophie weltlich zu machen und die Vorttellungen des Stofflichen, die man lange mit dem Geistigen verbunden hatte, zu zerstören. Malebranche erwähnt, daß zu seiner Zeit einige Parlamente aufgehört hätten, Wittwen zu verbrennen, und daß innerhalb ihrer Gerichtsbarteit die Zahl der Heren abgenommen. Er schloß daraus, daß die ansteckende Macht der Einbildung viele von den Erschgeinungen erzeugt hatte. Mit großem Scharfsinn zerlegte er den Denkprozeß, welcher die Lykanthropie hervorrief; aber als Priester mußte er hinzusügen, daß wirkliche Zauberer getödtet werden müßten. Politaire behandelte die ganze Sache mit verlachendem Spott, machte die Bemerkung, daß Heren in dem Maße selten geworden als es Philosophen in Frankreich gebe, und führte gleich Sprenger oder Spina mit Nachdruct alle kirchlichen Autoritäten für den Herenglauben

auf, nur zu dem entgegengesetzen 3wecke.2)

In der erften balfte des siebzehnten Sahrhunderts übte die weltliche Macht einmuthig ihr energisches Verfahren zur Vertilgung der heren aus. Zwischen der Herausgabe der Werke Montaigne's und Charron's war Boquet Borfigender des Gerichtshofs zu St. Claude, mofelbit er 600 Menichen hauptfächlich wegen Lykanthropie foll haben verbrennen laffen. Sahre später fanden zu Douay die funfzig hinrichtungen ftatt, die ich bereits ermähnt habe, und 1642 schrieb der Cardinal Mazarin einen Brief an den Bifchof von Evreur, worin er ihm zu dem erfolgreichen Gifer, den er bei diefer Belegenheit bewiesen, von herzen gratulirte. 3) Aber ichon um die Mitte deffelben Sahrhunderts hatte der machsende Unglaube auch die Machthaber erreicht, die Berfolgungen wegen hererei wurden feltner und schlaffer, 1672 gebot Colbert den Behörden keine Anklagen deshalb anzunehmen und wandelte in ablreichen Fällen die bereits ausgesprochene Todesftrafe in Berbannung um. Damals richtete in Folge des Bollzugs einiger diefer Umwandlungen das Parlament von Rouen eine höchft merkwürdige Abresse an den König, worin es mit dem Ausbruck gewaltig religiöfen Gifere gegen biefe Nachficht, als unmittelbar im Widerspruch mit dem Worte Gottes, mit allen bisherigen Gefeten Frankreichs und den Ueberlieferungen des Chriftenthums, Berwahrung einlegte. ) Rach dieser Zeit fanden nur noch wenige Herenprozesse statt, unter benen wohl dersenige des Marschalls von Luxemburg im 3. 1681 der merkwürdigste ift. Der Unglaube war bereits fehr merklich geworden, fo daß in den letten zwanzig Sahren des fiebzehnten Sahrhunderts im Ganzen nur sieben Zauberer verbrannt worden zu fein Zwar ließ das Parlament zu Borbeaux noch 1718 einen Mann auf diese Anklage hin verbrennen; aber nach dieser Zeit kamen höchstens ein oder zwei derartige Prozeffe vor, in welchen jedoch die gefänglich Eingezogenen frei gesprochen murden: Boltaire's Stern war am Horizont aufgegangen,

<sup>1)</sup> Recherche de la Vérité, B. II., p. 3., c. 6.
2) Alle Kirchenväter, sagte er, glaubten obne Ausnahme an die Macht der Magie. Die Kirche verdammte sie stets und hielt dennoch an ihr fest. Sie ercommunicirte die Zauberer nicht als betrogene Narren, sondern als Menschen, die wirklich mit dem Teusel im Bunde ständen: Diet. Phil. art. Superstition. Das halte ich für ganz wahr; aber es war ein tressendes Zeichen der Zeit, daß ein Gegner der Magie sich so äußern konnte, ohne seine Sache zu gefährden.

<sup>3)</sup> Garinet, S. 3°8. 4) Garinet, S. 337 u. 344.

und der schonungelose Spott, mit dem feine Anhänger jede herengeschichte verfolgten, fcuchterte felbft biejenigen ein, welche die Ungläubigkeit nicht Die Anstreibungsformeln blieben beftehen, wie fie noch bis auf den heutigen Tag im römisch-katholischen Ritual verblieben find, wurden auch durch das ganze achtzehnte Sahrhundert häufig angewendet; allein die gebildeten Glieder der Geiftlichkeit ließen die Sache meist fallen und widerstanden dem Versuch einiger Ordensbrüder, fie wieder zu beleben. Die noch an den Ueberlieferungen der Vergangenheit hingen, konnten fich den Fortschritt der Bewegung gar nicht erklären. Sie fanden es sehr beklagenswerth. daß Satan nur noch höchft felten in den Gemüthern der Menschen eine Stelle fand; daß aber die munderbaren Zeichen feiner Begenwart fo vollftandig follten verschwunden sein, war ihnen über die Magen befremdlich. Noch am Anfang unfres Jahrhunderts hat der Abbe Fiard ein Werk zur Erklärung diefer schwierigen Frage herausgegeben. Er wies nach, daß die Philosophen und Revolutionäre des vorigen Sahrhunderts an die Stelle der alten Zauberer getreten feien und unter der unmittelbaren Ginwirkung des Satan handelten, deffen Macht fie ihren Erfolg einzig verdankten. man aber nicht einwende, daß hierin mehr ein moralischer als ein munderbarer Ginfluß des Bofen merklich sei, fügte er hinzu, daß in der That viele große und überraschende Wunder die philosophische Bewegung begleitet und noch jest nicht aufgehört hätten. Die Kuren von Mesmer und die Prophezeiungen von Caglioftro mußten beide übernaturlicher Wirtung zugeschrieben Aber das erstaunlichste Beispiel von der Gegenwart des Teufels biete die zunehmende Beliebtheit der Bauchrednerei. hierbei seien wir glucklicher Beife nicht unfret eignen Bermuthung überlaffen, fondern fcon im vierzehnten Sahrhunderte hatten gelehrte Beiftliche feierlich erklart, daß ber Mensch mit dem Munde zu sprechen bestimmt sei und daß jeder, der anders ipreche, dies nur mit des Teufels Silfe thue. 1)

Die Geschichte der Hererei in protestantischen gandern weicht so wenig von der in katholischen ab, daß wir uns dabei nicht lange aufzuhalten brauchen. Sier wie dort war der Sang zum Wunderglauben ihre Grundlage, beftimmte den Grad des religiösen Terrorismus, die Stärke der Berfolgungs-sucht. Hier wie dort war auch Anfang und Fortschritt eines aufgeklärten Geiftes Quelle ihrer Abnahme. In England wurde ein regelrechter Erlaß gegen Zauberei erft im J. 1541 veröffentlicht, als die Nation von den erften Buckungen der Reformation ergriffen ward. Zwar war das Berbrechen schon früher bekannt, und es hatten einige Hinrichtungen stattgefunden; Zuckungen der Reformation ergriffen ward. allein dies geschah nur selten, und wenn es vorkam, icheinen sich mit dem Aberglauben auch andre Beweggründe verbunden zu haben. Sohanna von Orleans, das edelfte unter allen Opfern diefes Bahns, verblutete unter englischen Händern, wenn auch auf frangösischem Boden und nach dem Spruche eines französischen Bischofs. Ginige Sahre später wurde die Herzogin von Gloucester durch den Gardinal von Beaufort in Anklagezustand versetzt, weil sie vermittelst ihrer Zauberei einen Mordversuch gegen den König unternommen haben follte, und ward zur Buge verurtheilt, mahrend zwei von ihren Dienerinnen hingerichtet wurden. Noch ein Paar andre Fälle find auf uns gekommen; aber wenn auch die große Mangelhaftigkeit der alten Criminalregister es sehr wahrscheinlich macht, daß noch so manche verloren und

<sup>1)</sup> Garinet, S. 280.

vergeffen find, fo tann doch faum ein Zweifel darüber herrichen, daß in England der Aberglaube weniger hervortrat als auf dem Continent. 1) Dank seiner insularen Lage und dem ftarter politischen Leben, welches von den früheften Zeiten an das Bolt befeelte, bildete fich in England das Geprage eines furchtlosen auf sich selbst stehenden Charafters, der von dem gewöhn-lichen im übrigen Europa wesentlich abwich, sich von verderblich abergläubischer Angst wie von niederbeugenden Religionsanschauungen fern hielt. Doch war es natürlich, daß unter den Kämpfen der Reformation auch manch finfterer Aberglaube entstand, und fo finden wir, daß Granmer in einer seiner Bistationsvorschriften die Geistlichkeit anwies auf Alle Acht zu haben, "die Zaubermittel und Beschwörungen, Sexerei, Bahrsagerkunste ober sonst ein vom Teufel ersonnenes Sandwerk treiben". Ebenso sinden wir unter heinrich VIII. einige hinrichtungen; aber unter der folgenden Regierung mard das hierauf bezügliche Geset abgeschafft und erst nach Elisabeth's Thronbesteigung wieder erneuert.2) Es wurde dann auch ftreng ausgeführt, und als Jewell einst vor der Königin predigte, richtete er ihre Aufmerksamkeit auf die Zunahme der heren und sprach die hoffnung aus, daß die Strafen gegen sie noch verschärft werden würden. Möchten, fügte er hinzu, Ew. Majestät die Gnade haben zu bemerken, daß in Ihrem Königreiche in den letzten Jahren heren und Zauberer fich wunderbar vermehrt haben. Em. Majestät Unterthanen welken hin, ihre Farbe wird bleich, ihr Fleisch verwest, ihre Sprache stockt und die Sinne schwinden. Ich bete zu Gott, daß die Wirkungen nicht über die Unterthanen hinaus sich erweitern. 3) — Im Ganzen jedoch waren diese Befete weit milder als auf dem Continent. Für die erfte Uebertretung wurden Geren, denen man nicht nachweisen konnte, Andern durch ihre Be-zauberungen verderblich geworden zu sein, nur mit Pranger und Gefängniß bestraft, mahrend die jum Tode Verurtheilten am Galgen statt auf dem Scheiterhaufen ftarben. Angerdem ift die Tortur, welche man fo häufig zur Berftärkung der Beweiskraft angewendet hat, in England trot gelegentlichen

2) Die Abschaffung hängt wahrscheinlich mit dem Umstande zusammen, daß bererei und Kreuzumstürzungen in einen Topf geschüttet wurden und das Geset daher ein papstliches Ansehn erhielt.

<sup>1)</sup> Die reichhaltigste Quelle hierüber ist die chronologische Tabelle bei Hutchinson in seinem 1718 erschienenen Essan über die Hererei. Hutchinson war ein sehr gewissenhafter Schriftsteller und beschränkte sich meist auf Källe, von welchen er die Sinzelheiten genau kannte, deren Quelle er sorgfältig anglebt. Die Zahl der hinrichtungen in 250 Jahren, über welche er berichtet, beläuft sich auf mehrere Tausend, wovon nur etwa 140 auf England kommen. Dabei sind natürlich diesenigen ausgeschlossen, die während des Prozesses ertränkt oder zu Tode gequält, sowie alle, die zu andern Strassen verurtheilt wurden. Alle sonstigen Schriftsteller, die ich kenne, nahmen eine viel größere Zahl von hinrichtungen in England an, weshalb mir hutchinson von einigen keine Kenntniß gehabt zu haben scheint; doch nähert sich seine Schäpung der Wahrheit wohl mehr als die der meisten. Bergl. auch Wright, Sorcery, und einen Artisel aus der Foreign Review in A Collection of Curious Tracts of Witchcraft, wiederabgedrudt 1838. Zu völliger Bestimmtheit über den Gegenstand zu gelangen ist gar nicht möglich.

<sup>3)</sup> Sermons (Parker Society), S. 1028. Strype schreibt das Geset des solgenden Jahres dieser Predigt zu. Die Menge der heren beim Beginn von Elisabeth's Regierung war die nothwendige Folge des vorausgegangenen Terrorismus und der oben geschilderten religiösen Wandelung.

ON TO

Gebrauches immer gegen das Gesetz gewesen, und die Sexenermittler waren angewiesen, sich mit dem Stechen und Kneifen ihrer Opfer zu begnügen, um die unempfindlichen Stellen zu entdecken<sup>1</sup>), oder sie ins Wasser zu wersen, um zu sehn, ob sie schwimmen oder untersinken, oder sie endlich einige Nächte hinter einander schlaslos zu machen, um sie zu einem Geständniß zu zwingen. Diese drei Methoden wurden gewöhnlich mit ausgezeichnetem Erfolg angewendet; viele Frauen verurtheilte man mit ihrer hilfe und henkte eine ver-

hältnigmäßig beträchtliche Zahl bavon. Aber derartige Schauspiele verliefen nicht ganz ohne edeln Widerspruch. Gine Laie, Namens Reginald Scott, veröffentlichte 1584 feine "Entdeckung der hererei", worin er den Trug und die Taufchung des Suftems mit einer Rühnheit enthüllte, die fein früherer Schriftsteller auch nur annähernd erreichte, und mit einer Geschicklichfeit, in der ihm nur wenige fpatere gleich-Scharf, beredt und unerschroden fette er die graufamen Qualen auseinander, mit welchen man Geftandniffe erprefte, die Unficherheit und Ungerechtigkeit der gefammelten Zeugniffe, die fcrecklichen Albernheiten in den Schriften der Inquisitoren, die Gautlerkunfte, die man dem Teufel zuschrieb, und die kindische Thorheit, die in dem Glauben an magischen Zauber liege. Er berief sich auch in recht geschickter Weise auf die streng protestantische Gesinnung, um Angaben, die von der Inquisition herrührten, in Argwohn zu bringen. Und so wurde Scott's Werk eine machtige Wirkung hervorgerufen haben, wenn es fich um Beweise gehandelt hätte, wenn es nur oder wenigstens hauptsächlich auf die Tüchtigkeit und Gelehrsamkeit bei der Streitfrage angekommen mare; benn es enthielt bei Beitem den ftarkften Angriff auf den herrschenden Aberglauben und war auch in höchst populärem Style geschrieben. In der That jedoch übte es keinen nennenswerthen Gin-fluß. Die hererei beruhte auf allgemeiner Geistesrichtung und stellte die herrschende Denkweise in religioser Beziehung dar. Daher blieb fie von der versuchten Widerlegung unberührt, und als Sakob I. den Thron bestieg, fand er das Bolt vollkommen zur Unterftützung feines Gifers gegen die Beren vorbereitet.

Obwohl Jakob die Puritaner haßte, so hatte er doch in Schottland viel von der dort herrschenden Denkungsart über die Macht des Teufels in sich aufgenommen, welche von den Puritanern stets befördert und unter den Schotten zur höchsten Vollendung gebracht wurde. Die Sache verfolgte ihn unaufhörlich. Er hatte selbst einen Dialog darüber verfaßt, seine stürmische Fahrt von Dänemark zurück den Künsten der Heren zuversichtlich zugesichrieben?) und sich gerühmt, der Teufel halte ihn für zeinen gefährlichen

zu erwecken. Epidemie d'Hystero-Demonopathie en 1861, S. 63.

2) Dieser Sturm wurde Anlaß zu einer der schrecklichsten unter den vielen furchtbaren Prozessen, die in Schottland aufgezeichnet sind. Ein Dr. Fian lud den Berdacht auf sich, den Wind erregt zu haben, und man entlockte thm durch die Tortur ein Geständniß, welches er jedoch fast gleich nach demselben widerries. Alle Grade der Tortur wendete man ohne Ersolg zur hebung seiner Berstocktheit an. Die Knochen wurden ibm in kleine Stude zerbrochen, und alle



<sup>1)</sup> Es ift bemerkenswerth, daß Empfindungslosigkeit ein anerkanntes Symptom einiger epidemischer Wahnsinnsformen ist. Bon der Morzinischen sagt Dr. Conftans: Die Anästheste sehlt niemals. Ich konnte die Kranken mit der Nadel stechen und diese unter die Nägel oder der ganzen Länge nach in den Arm, die Beine oder sonst wohin stoßen, odne den Anschein einer schwerzhaften Empfindung zu erwesken. Epidemie d'Hystéro-Démonopathie en 1861 & 63

Gegner. Bald nach feiner Thronbesteigung in England erschien ein Geset, welches die heren bei der erften Uebertretung zum Tode verurtheilte, felbst wenn sie den Nachbarn gar keinen Schaden follten zugefügt haben. Diefes Gejet ward angenommen, als Cote Kronanwalt und Baco Parlamentsmitglied war, und zwölf Bischöfe sagen in der Commiffion, welcher das Referat übertragen wurde. 1) Die Verfolgungen mehrten fich rafch im Lande, besonders in Lancashire, und gleichzeitig bekam der allgemeine Son in der Literatur eine starke Färbung von Aberglauben. Sir Thomas Brown erklärte, daß die Leugner der Herenkunft nicht nur irreligiös, sondern auch confequenter Weise Gottesleugner seien. 2) Shakespeare und die andern Dramatiker seiner Zeit spielen wiederholt auf diesen Glauben an, und Dank bemfelben hat erfterer ein fo trubes Bild der Johanna von Orleans gezeichnet. welches vielleicht den dunkelften Flecken feines Genius bilbet. 3) Baco polterte fortwährend gegen die Thorheiten, welche die Magier bei ihrer Naturforschung verriethen; in einem feiner wichtigften Werke jedoch nannte er Regerei, Götendienft und hererei "die drei Abirrungen von der Religion4)". Gelben nahm eine ziemlich besondere und bezeichnende Stellung ein. Er behauptete, das Gefet, welches heren zum Tode verurtheile, sei vollkommen gerecht, und es sei gar nicht nöthig zu untersuchen, ob die Gerenkunft eine Röglich-keit für sich habe. Denn keine Frau mag wohl im Stande sein, durch Baubermittel des Nachbars Leben zu gefährden; aber für die Absicht, es zu thun, verdiene sie gehängt zu werden 5).

Martern, welche das schottische Gefet kannte, allmählich erschöpft. gerieth der Ronig, welcher dem Afte perfonlich prafibirte, auf ein neues und noch schrecklicheres Mittel. Der Gefangene, der während ber Berathung entfernt worden war, mußte zurudkommen, und — ich führe die Erzählung eines Zeitgenoffen an - "man fpaltete ihm an allen Fingern die Nagel und rieß fie ihm mit einem Instrumente ab, welches im Schottiichen Turfas und im Englischen Kneifzange genannt wird, worauf man in jeden Finger zwei Nadeln bis an den Kopf hineinstieß." Dennoch "war der Teufel so tief in sein Herz gedrungen, baß er vollftanbig leugnete, mas er fruber alles geftanden hatte", und man verbrannte ihn ohne Bekenntniß. S. einen feltnen Tractat, der in Pitcairn's Criminal Trials of Scotland, B. I., Th. II., S. 213, 223 abgedruckt ist. 1) Madden's Phant. I., S. 447.

2) "Ich habe immer geglaubt und weiß es jest beftimmt, daß es Geren giebt; wer daran zweifelt, leugnet nicht blos die Geifter, fondern wird eine Art

gewidmet, deffen Schriften über diefen Gegenftand empfohlen wurden.

5) Table-Talk.

von mehr als Ungläubiger, nämlich ein Atheist". Religio Medici, S. 24, 1672. T. Brown glaubte jedoch weder an Incubi noch an Lytanthropie.

3) Ueber die Ausdehnung des Glaubens in der dramatischen Literatur zur Zeit Elisabeth's und Jakob's I. s. Wright's Sorcery I., S. 286, 296. Voltaire berief sich, wenn er Shakespeare's Geift tadelte, beständig auf solche Charaktere wie die heren in Macbeth. Aber bergleichen Scenen boten bamals nicht die geringfte Unwahrscheinlichkeit, wenn fie auch jest den Anschein des Unwirklichen und Grotesken hervorrufen. Wahrscheinlich hat Shakeipeare selbst, gewiß aber die ungeheure Mehrheit seiner Zeitgenoffen, selbst die gebildetsten, mit unwandelbarer Bestigkeit an die Wirklichkeit der hexenkunft geglaubt. Daber mar Shakespeare gang in seinem Rechte, wenn er in seine Schauspiele Personen einführte, die vor allen geeignet waren, die Größe und Feierlichkeit der Tragodie zu beben, wenn sie getreu den Glauben der Juhorer wiedergaben.

4) Advancement of Learning XXV., 22. Dieses Buch war dem König

So groß aber auch die Bemühungen Jakob's maren, die hererei zu vertilgen, gegenüber benen, welche mahrend ber Republit angewendet murben, find fie höchst unbedeutend. Sobald der Vuritanismus im Lande auftam und es feinen Dienern gelang, ihre finftern Grundfate den herrichenden Rlaffen mitzutheilen, nahm der Aberglaube eine riefige Größe an. In den wenigen Sahren der Republik ftarben, wie man zu glauben Urfache hat, mehr angezeigte heren in England als in der gangen Beit vorher und nach. her. 1) Auch muß man dies nicht ganz und gar den Richtern oder den Gefeggebern zur Laft legen; benn unter den vorhergegangenen Regierungen schreckten die Richter nimmer von der Verurtheilung von Heren zuruck, und Cromwell war in den meisten Beziehungen weiter vorgeschritten als seine Borganger. Es war nur die natürliche Folge der puritanischen Lehre, die auf den Geift einwirkte und ihn geneigt machte, im Leben den Ginfluß Satans zu erbliden und bemgemäß die herenerscheinungen überall aufzufpuren. Gin ungewöhnlicher Schrecken verbreitete fich beshalb über bas Land, und bald strömten von allen Seiten Geschichten von der Macht des Teufels Die Grafichaft Suffolt mar besonders heimgesucht, und der berühmte Berenfinder Matthias Hopkins erklärte fie für das Lager der Heren. zufolge entfendete man eine Commission dabin und das Parlament mählte zwei vorzügliche presbyterianische Geiftliche zu ihrer Begleitung. Es giebt wohl kaum eine Magregel, die mehr darauf berechnet sein konnte, den Berfolgungsgeist anzustacheln, und der Erfolg war in der That, daß in Suffolk sechszig Versonen während eines einzigen Jahres gehängt wurden. 2) Unter Andern lud auch ein anglikanischer Geistlicher, Namens Lowes, der nicht weit vom achtzigften Sahre stand und funfzig Sahre vorwurfsfrei sein kirchliches Amt verwaltet hatte, Berdacht auf fich. Der unglückliche Greis ward Nachte hinter einander mach gehalten und verfolgt "bis er des Lebens überdruffig wurde und kaum noch wußte, was er fprach oder that". Dann warf man ihn ins Waffer, verurtheilte ihn und ließ ihn aufhängen. Nach dem unter den Mitgliedern seiner Rirche umlaufenden Geruchte behauptete er standhaft bis ans Ende seine Unschuld; nach der puritanischen Erzählung gewinnt es den Anschein, als habe er während des Prozesses den Verstand verloren und die Antlage von ihm eine Schauerromange erpregt, die Barter nebst andern später wiedergab "gur Bekehrung der Saddugaer und Brrgläubigen"3).

1) hutchinson, S. 68.

Darauf bezieht sich die Anspielung im hubibras:
hat nicht das jesige Parlament
Ein hauptbuch zu dem Teufel gesend't?
hat es nicht Bollmacht drein gegeben,
In hieren nach der heren Leben?
Und hat es nicht in einer Grafschaft gar
Ein Schod davon gehängt in einem Jahr?
Bweiter Theil, britter Gesang.

<sup>\*)</sup> Barter berichtet die ganze Geschichte mit sichtlichem Bergnügen. Er sagt: Unter Andern wurde auch ein alter Pfarrer und Prediger Lowis nicht weit von Framlingham aufgehängt, der eingestanden hatte, mit zwei Kobolden behaftet zu sein, von denen der eine ihn immer zum Bosen treibe. Als er sich einst in der Rähe der Meeres befand und ein Schiff unter Segel sah, habe ihn derselbe angetrieben, ihn hinzusenden, daß er das Schiff zum Sinken bringe; er habe

So sehen wir, daß der Herenglaube, der von frühefter Zeit her in England bestand, erst unter dem religiösen Terrorismus der Resormation eine gewisse Wichtigkeit erhielt, die sich in dem Maße steigerte, als die Prozesse und Hinrichtungen die öffentliche Ausmerksamkeit auf sich lenkten, und daß er endlich seinen Gipfelpunkt unter der düstern Theologie der Puritaner erreichte. Nun bleibt uns noch übrig die Geschichte seines Verfalles nach-

zuweisen.

Dabei muffen wir wiederholt darauf aufmerksam machen, daß man unmöglich der allgemeinen geiftigen Richtung einer Nation mit demselben Grade der Genauigkeit folgen kann, wie dies bei der Prüfung der Ereigniffe und Erscheinungen gescheben kann, die sie hervorbringt. Wir besitzen reich. haltige Beugniffe dafür, daß in einem gewiffen Zeitabschnitte der englischen Geschichte fich in manchen Klaffen eine entschiedene Neigung kundgab, herengeschichten für etwas Abgeschmacktes zu halten; aber wir können nicht mit Genauigkeit den Zeitpunkt angeben, wo sich zuerst dem Glauben daran die Borstellung des Lächerlichen beigesellte, noch die Stufen, auf welchen der letztere Fortschritt sich vollzog. Nur im Allgemeinen können wir sagen, daß er ohne Zweifel zuerst innerhalb jener großen fkeptischen Bewegung sichtlich wurde, die auf die Restauration folgte. Die Reaction gegen die strenge barte der letten Regierung hatte unter den lebensluftigern Menschen einen plöglichen Ausbruch verlachender Ungläubigkeit erzeugt. Bon dem Spotte über den feierlichen Gang, über die näselnde Aussprache und die gesuchte Redeweise der Puritaner ging man natürlich zum Belachen ihrer Lehren über, und indem man bald im herenwesen reichlichen Stoff gur Satyre fand, ward der Unglaube daran zur Mode. Gleichzeitig übten auch die höhern geistigen Bewegungen einen ähnlichen Einfluß auf die gelehrten Hobbes, der ausgezeichnetste unter den damals lebenden Philosophen, hatte alle Kraft seiner Zweifel gegen unkörperliche Substanzen gerichtet, den Glauben an Dämonen und Erscheinungen mit schonungslosem Spotte behandelt und in seinen Schülern den Geist der Berachtung gegen solche Dinge mach gerufen. 1) Eine ähnliche Richtung erzeugte Baco mit seiner Philosophie, die damals ungemein populär wurde. Die königliche Societät?) war eben gegründet worden, eine Leibenschaft für die Naturphilosophie, wie sie ähnlich der französischen Revolution voranging, war allgemein geworden, und die ganze Macht des englischen Geiftes dem Studium der Naturerscheinungen und der Auffindung ihrer Gesetze zugewendet. So hatte sich Alles vorbereitet, jedem Ereigniffe eine natürliche Ursache beizulegen, und bald folgte die Ueberzeugung von der Thorheit einer übernatürlichen Erklärungsweise der Erscheinungen, wodurch die Berengeschichten rasch allen Glauben Nirgends erscheint irgend welche forgfältigere Untersuchung ihrer angeblichen Thatsachen, überall jedoch eine machsende Abneigung fie für wahr zu halten, weil fie nicht der Betrachtungsweise entsprachen, welche die Erperimentalphilosophie hervorgerufen hatte.

zugestimmt und vor sich das Schiff sinken gesehn (World of Spirits, S. 53). Neber die andre Auffassung des Falles s. hutchinson 88—90.

<sup>1)</sup> Ueber hobbe's Anfichten in dieser hinficht und über feine große Birtiamsteit gum Sturze Dieses Aberglaubens f. Cudworth, Intellect. System I., 116.

<sup>2)</sup> Der mittelbare Einfluß der königl. Societät nach dieser Richtung wird von hutchinson und von den meisten Fachschriftstellern bewerklich gemacht. Siehe Casaubon, On Crodulity, S. 191.

Das Zusammenwirken dieser drei Umstände bewirkte bald eine weitgehende Veränderung in der Art, wie man vom Herenwesen dachte. Zum ersten Wase wurde die Ansicht von seiner Unwahrscheinlichkeit unter den gebildeten Laien allgemein, so daß die Zahl der Prozesse rasch abnahm. Doch wurden noch 1664 in Suffolk zwei Frauen aufgehängt nach dem Urtheilsspruch des Sir Matthew Hale, der die Gelegenheit zu der Erklärung benutzte, daß die Wirklichkeit der Hererei außer aller Frage stehe; "denn erstlich werde sie vielsach von der Bibel bestätigt, und dann habe die Weissheit aller Bölker gegen Personen, die sich mit ihr besasten, Geiege erlassen, was auf ihre seste Uberzeugung von derartigen Verbrechen schließen lasse." Auch Thomas Browne, der ebenso groß als Arzt wie als Schriftsteller war, bekräftigte damals sein Zeugniß mit dem Schwure, "die Leute wären nach

feiner innigften Neberzeugung verhert1)".

Siedzehn Jahre später nahm sich Joseph Glanvil des absterbenden Herenglaubens an, ein Geistlicher, der nicht blos zu seiner Zeit sehr berühmt war, sondern nach meinem Dafürhalten auch von wenigen Nachfolgern an Geist übertroffen worden ist. Unter den Zeitgenossen erward er sich besonders durch Gelehrsamkeit und Dialectik großes Lob, sowie durch seinen Styl, der zwar von der Pedanterie seiner Zeit nicht ganz frei ist, aber häusig die prächtissten Beispiele sener ruhmreichen Beredtsamkeit bietet, die sich in so mannichsaltige und majestätische Darmonien ergießt und in der neben Browne auch Milton und die alten anglikanischen Geistlichen so große Meister waren. Für uns sedoch gewinnt seine Lansbahn, von dem vortheilhaften Standpunkt der Erfahrung aus gesehn, noch ein höheres Interesse, weil sie einen wichtigen Beitrag zur Geschichte der Experimentalwissensche, weil sie einen wichtigen Beitrag zur Geschichte der Experimentalwissensche hat. Da nun Glanwil's Werke nicht so bekannt sind, wie sie es verdienen, und seine Bertheidigung des herenglaubens mit seinen frühern literarischen Unternehmungen eng zusammenhängt, so will ich ohne weitere Entschuldigung eine allgemeine Skizze seiner Ansichten geben.

Denjenigen, welche ihn nur als Bertheidiger des herenglaubens kennen, wird es wahrscheinlich recht parador vorkommen, wenn ich jage, daß Glanvil's vorherrschender Charakterzug in einer entschiedenen Zweiselfucht bestand. Ein neuerer Kritiker hat auf ihn sogar als auf den ersten englischen Schriftsteller hingewiesen, der dem Skepticismus eine bestimmte Form gegeben<sup>2</sup>); und wenn wir in diesem Ausdrucke nur die einfache Bezeichnung eines tieszehenden Mistrauens in die menschlichen Geisteskräfte, nicht die Verwerfung irgend eines bestimmten dogmatischen Systems erblicken, so kann dies Urtheil kaum angesochten werden. Gewiß wird man kaum ein Buch sinden, worin sich weniger von der Leichtgläubigkeit und dem Aberglauben entsaltet, den man gewöhnlich den Anhängern der Herers zuschreibt, als in der Abhandlung über "die Richtigkeit der Dogmatif und des Vertrauens auf Glaubenslehren 3)", in welcher Glanvil seine philosophischen Gesichtspunkte entwickelt.

2) In einem Artifel der Biographie Universelle, der sich auch in der Encyclopedia Britannica sindet.

<sup>1)</sup> Den Abbruck bieses Berichtes bringt A Collection of Rare and Curious Tracts relating to Witchkraft (Condon, 1838).

<sup>3)</sup> Eine gute Aebersicht vom Inhalt giebt Sallam's Hist. of Lit. III., 358—362. Das Buch ift das beste, das Glanvil geschrieben, und auf seine

Einige zerstreute Fingerzeige Baco's ausführend unternahm er eine allgemeine Ueberficht der menfchlichen Fahigkeiten, eine Berlegung der fcadlichen Ginflüsse, welche unser Urtheil auklösen oder verkehren, indem er dabei die Schwäche und Fehlbarkeit auch des mächtigsten Geistes enthüllte und die unendliche Dunkelheit beschrieb, welche unser geringes Wissen umgiebt. Nicht blos die stete Möglichkeit des Srrthums mitten in den Augenblicken seiner größten Sicherheit weist er dem menschlichen Geiste in lebendigen und fichern Zügen nach und gebraucht die schwärzesten Farben für die Hartnäckigkeit und Zähigkeit des Borurtheils, sondern er zieht auch in vollstem Umfange die Folgerungen seiner Lehren und legt der Forschung als erste Grundbedingung das gangliche Berleugnen aller durch Erziehung erhaltenen Unfichten auf. Er zeigt fich mit den Berschiedenheiten geistiger Richtung, oder, nach seinem glücklich gewählten Ausdrucke, mit den "Klimaten des Glaubens", welche den verschiedenen Zeitabschnitten eignen, völlig vertraut und widmet ein ganzes Kapitel 1) den Täuschungen der Phantasie, die er mit ebenso großer Strenge wie Butler behandelt.

Nach der Veröffentlichung dieses Werkes wurde Glanvil zum Mitglied der königlichen Societät gemählt und gehörte dann zu dem hervorragenden Theile jener kleinen aber befähigten Partei der Geiftlichen, welche fich der Erfahrungsphilosophie mit vollem Vertrauen anschloß. Die ftarte Untipathie zu bekämpfen, welche man in der Kirche diefer Philosophie entgegenbrachte, und die Theologie mit ihren Grundfagen in Uebereinstimmung zu fegen, war die Aufgabe, der er sein ganzes übriges Leben widmete. Spratt und in einem gewissen Grade auch noch ein oder zwei andre Geistliche dienten demselben würdigen Ziele; allein die Art, wie Glanvil seine Aufgabe erfaßte, trennt ihn nach meiner Meinung gang entschieden von seinen Mitarbeitern. Denn mahrend die Zeitgenoffen als lettes Ergebniß der Philosophie erft eine Periode vorübergehender Berwirrung erwarteten, welche aus der Entbedung der scheinbaren Widersprüche zwischen Bibel und Wiffenschaft nothwendig entstehn mußte, und dann eine um so größere Bestätigung des Glaubens in Folge dieser Widersprüche und in Folge der bestärften Einsicht in die waltende Beisheit, welche sich "in dem Raderwerke der Schöpfung" offenbarte, erkannte Glanvil mit großer Klarheit, daß hier eine noch viel tiefere und allgemeinere Umgeftaltung bevorstehe. Er sah ein, daß jedes theologische System, daß unter einem Bolke bestehe, mit der vorherrschenden Dentweise und dem geistigen Zustande fich in engem Zusammenhange befinde, daß die neue Philosophie diesen Zuftand ummandeln werde, und daß dann die Rirche sich dieser veränderten Richtung anpassen oder ihren Einfluß auf den englischen Beift verlieren mußte. Er fah ein, daß eine immer nur auf Autorität beruhende Theologie, welche den Zweifel als Verbrechen brand-

Digitized by Google

Bollendung offenbar eine ungewöhnliche Mühe verwendet. Zuerst erschien es als fleiner Bersuch, ward dann zu einer regelrechten Abhandlung ausgedehnt, später wieder umgearbeitet und auf's Neue unter dem Titel Scopsis scientifica herausgegeben. Diese letzt Ausgabe ift höchst selten, weil, wie man auf Grund einer mir unbekannten Quelle behauptet, der größere Theil des Druckes bei dem Lon-doner Feuer verbrannt wurde. Eine Entgegnung schrieb Thomas White, ein ehemals berühmter katholischer Streitsührer. Palen muß wohl die Werte Glanvil's gekannt haben, da Beider Behandlungsweise vielfach übereinkommt. Das erftere Gleichnig von der Uhr ift bei Glanvil im 5. Rap. ausführlich vorhanden. 1) Kap. 11.

markte und jede unparteiische Forschung streng fernhielte, sich nicht lange mit einer Philosophie murde vertragen konnen, welche die entgegenfeste Dentweise gerade ale den Anfang der Beisheit fordere. Er fah ein, daß jeder Fortschritt in der Naturwiffenschaft der Theologie nothwendig als gegnerisch ericheinen muffe, jo lange man jede ungewöhnliche und noch unaufgeklarte Erscheinung als Bunder in Anspruch nehme, daß die leidenschaftliche Berehrung für Aristoteles, die blind pedantische Schen, welche die einfachsten Behauptungen Sobter zu unanfechtbaren Grundsägen stempelte, die ruckwärts gekehrte Richtung, welche von den Universitäten so eifrig gepflegt wurde, mit den neuen Tendenzen eines Baco unverträglich waren. 1) In einem Effan über "antifanatische Religion und freie Philosophie", die eine Fortsetzung der Neuen Atlantis von Baco sein sollte, zeichnete er den schönen Umriß einer idealen Kirche, welche geeignet ware, die Bedürfnisse eines denkenden und untersuchenden Zeitalters zu befriedigen. Ihr Bekenntniß sollte sich auf den breitesten Grundlagen erheben, weil es nur wenige und einfache Lehren gebe, die mit voller Sicherheit verfochten werden konnten. Ihre Diener mußten viel weniger beforgt fein, alte Traditionen zu häufen, als "das Beil eines flaren und bestimmten Dentens" und "einen umfaffenden Gefichtstreis für ihre Borftellungen" zu erlangen. Sie follten den Glauben nicht als Gegner der Vernunft, jondern als eine ihrer Aeußerungen betrachten. Durchdrungen vom Gefühl menichlicher Schwäche follten fie dem Beifte dogmatischen Bertrauens und Berficherns abfagen und die Menfchen belehren, daß der Zweifel, weit entfernt ein Verbrechen zu sein, vielmehr die Aufgabe stelle, "seine volle und bestimmte Zusage zu den Lehren, in denen man unterrichtet sei, vorzu-behalten, bis man sie selbst unparteiisch betrachtet und geprüft habe".

Ein Religionssisstem, welches auf diese Weise der Stüke der Autorität entkleidet wird, kann durch zwei Gründe aufrecht erhalten werden. Entweder man vertheidigt es vom Standpunkt der Vernunft aus, insofern es mit dem Gewissen übereinstimmt, welches das im Menschen besindliche Licht darstellt und abspiegelt und so seine eigene Rechtfertigung enthält, oder man versicht es als ein besonderes dogmatisches System durch eine Reihe sicherer Vernunftschlüsse. Der Charakter seines eigenen Geistes und die tiese Versunfenheit der moralischen Gesühle seines Zeitalters veranlagten Glanvil, den logischen Beweis dem moralischen vorzuziehen, und er hielt dafür, daß der erste Kampfplat das Gerenwesen sein müsse, und er hielt dafür, daß der Erte Kampfplat das Gerenwesen sein müsse, welches ein Beispiel biete sur Bunder, die gleichzeitig und so leicht zu bezeugen wären. Denn Dinge, sagte er, die entfernt oder lange vergangen sind, werden entweder nicht grglaubt oder sind vergessen, während die neuen und von allen Umständen

<sup>1)</sup> Er vergleicht die leitenden Lehrer seiner Zeit mit den Schiffern, die aus Indien Ladungen gewöhnlicher Steine mitbringen, sich einbilden, daß Alles was aus weiter Ferne kame nothwendig selten sein musse, und beschuldigt sie, daß sie auf die Bersicherung Beza's hin glaubten, Franen seien bartlos, und auf die bes hl. Augustin, daß der Frieden ein Segen sei. Er nannte die Unterweisung, welche die Universitäten im Allgemeinen böten, und die in Orford besonders sur fast werthsos. Die Entrüstung über solche Aussprüche in Orford wird höchst interessant dargestellt in Wood's Athenae, Art. Glanvil und Erosse. Lepterer war Mitzslied der Universität zu Orford (a. D. D.) und griff Glanviel zuerst bestig in Prosa an, änderte aber später seine Kampsweise und schrieb komische Balladen, von denen Wood versicherte, daß sie "Glanvil und seine Societät lächerlich machten".



der Glaubwürdigkeit begleiteten doch wohl den größten Erfolg jelbft gegen

die hartnäckigkeit der schlimmften Zweifler haben muffen. 1)

Der Sadducismus Triumphatus, vielleicht bas befte Buch, welches man je gur Bertheidigung eines Aberglaubens veröffentlicht hat, beginnt mit einer treffenden Beschreibung ber raschen Fortschritte des Stepticismus in England.2) Ueberall mar der Unglaube an Hexerei in den höhern Rlaffen zur Mode geworden; aber es war ein Unglaube, der ganz und gar von einem starken Bewußtsein ihrer Unwahrscheinlichkeit an sich herrührte. Alle Gegner der Orthodoxie vereinigten sich, Mißtrauen gegen das Bestehn der Hererei zu erwecken. Sie verlachten sie als offenbar thöricht, als etwas, was die wunderlichsten und albernften Vorstellungen voraussete, als schon in ihrem Wesen so unglaublich, daß jedes weitere Forschen Zeitverschwendung fei. Diefer Beift mar feit der Restauration ermacht, obgleich die Befete noch in Kraft standen und kein unmittelbarer Vernunftgrund von Belang über die Sache vorgebracht wurde. Um ihn zu bekümpfen, schickte Glanvil die Prüfung der Generalfrage von der Glaubmurdigkeit des Bunders voraus. Er sah, daß man die Hererei darum belachte, weil fie eine Stufe des Bunderbaren und das Werk des Teufels sei, daß der Skepticismus hauptfächlich von denjenigen ausging, welche Wunder und Teufel verwarfen, und daß man die in der Bibel befindlichen Beweise von herentunft oder Befeffenheit alle mit einander auf gleiche Linie mit den vor den englischen Berichtshöfen verhandelten ftellte. Die Zeugniffe des Glaubens hielt er für unerschütterlich3), und dieses ward auch kaum bestritten; aber

1) Vorrede zum "Sadducaismus".

<sup>2) &</sup>quot;Die Gottesleugnung begann mit dem Sadducaismus, und wer nicht geradezu sagen mochte, es gebe keinen Gott, begnügte sich mit dem einleitenden Schritte, die Geister und heren leugnen, welche Art von Ungläubigen zwar unter dem Bolke nicht gewöhnlich, aber bei einer etwas höher stehenden Verstandesklasse zahlreich ist. Wer die Welt einigermaßen kennt, der weiß, daß die Mehrzahl des niedern und leichtlebigen Abels und wer sonst etwas Anspruch auf Big und Philosophie macht im Allgemeinen zu den Verspottern des hexen- und Geisterglaubens gehört." Ich brauche wohl kaum zu sagen, daß zu Glanvil's Zeit der Ausdruck Gottesleugnung im weitesten Sinne genommen wurde. So zeigt Dugald Stewart, daß man einst sichon diesnigen als Atheisten anklagte, welche die Kolgenreihe der Apostel verwarfen.

<sup>9)</sup> S. eine schlagende Stelle S. 3 u. 4: "Ich muß voranschiefen, daß diese als eine Thatsache nur durch Zeugen und durch die Sinne bewiesen werden kann, und von beiden wird der Bestand von heren und teussischen Pakten reichlich bestätigt. Alle Geschichten sind von den Thaten dieser Werkzeuge der Finsterniß, und das Zeugniß aller Zeitalter, nicht blos aus der rohen und barbarischen, sondern auch aus der gebilderen Welt, bringt Nachrichten von ihren seltsamen Erscheinungen. Wir besitzen die Bestätigung tausender von Augenund Ohrenzeugen nicht nur aus dem leicht zu täuschenden Volke, sondern auch aus dem Kreise weiser und ernster Forscher, ohne daß irgend ein Interesse sieden das Licht aller dieser Umstände, um uns in dem Glauben zu bestärken, daß gewisse Versonen von verachtungswerthem Geschick und Wissen Dinge ausstübren, die außer dem Bereiche der Kunst und der gewöhnlichen Natur stehn. Deffentliche Urkunden von wohlbezeugten Berichten hierüber sind ausgesehr und an die ungewohnten Ereignisse Epochen geknüpft worden. Unter vielen Nationen bat man gegen diese niedrigen Kunstarisse Geses erlassen, unter denen die jüdischen und die englischen allbekannt sind. Weise und vererber Richter baben

jo lange die Ueberzeugung an die Unwahrscheinlichkeit an sich nicht entfernt war, konnte alle mögliche Anhäufung von Thatsachen die Menschen nicht zum Glauben bewegen. Daher machte er sich an diese Aufgabe. Indem er die Ideen und nahezu die Worte der neuern Gegner anticipirte, gelangte er zu der Behauptung, daß es auch eine Leichtgläubigkeit des Unglaubens gebe und daß Alle, die einen so seltsamen Jusammensluß von Täuschungen annähmen, wie er zur Boraussezung, daß es gar keine Dererei gebe, nöthig wäre, viel leichtgläubiger sein müßten, als die sie zugeständen. Er machte seinen Stepticismus selbst zur Hauptwaffe, und indem er mit vielem Scharfssinn die aprioristischen Einwendungen zerlegte, zeigte er, daß sie schließlich auf einer unhaltbaren Zuversicht in unser Erkenntniß der geistigen Welt beruhten, daß sie daß Dasein einer vollkommnen Analogie zwischen den Kräften der Menschen und der Geister zur Boraussezung nähmen, und daß bei der wahrscheinlichen Unrichtigkeit derselben keine davon ausgehende Schlußsolgerung die Menschen und der Prüfung der Beweise frei machen könlußer endete mit einer reichen Aufzählung von Fällen, deren Beweiskraft er für unbestreitbar hielt.

Der Sadducísmus Triumphatus hatte einen außerordentlichen Erfolg. Bahlreiche Außgaben erschienen, nnd die darin entwickelten Ansichten wurden von sehr geistvollen Männern vertheidigt. Der berühmte Philosoph Henry More schrieb eine warme Lobrede auf Glanvil und ließ einen aussührlichen Beweis in demselben Geiste erscheinen, worin er noch einige neue Fälle angab und die Gegner des Glaubens "reine Gaukler, die nur von Unwissenheit, Eitelkeit und stupider Untreue aufgeblasen seien", nannte. Der gelehrte Decan von Canterbury, Casaubon, schrieb zu demselben Zwecke wenn auch mit mäßigern Ausdrücken. Der berühmte Boyle vermerkte zwar die Schwäche in den Beweisen vieler Herengeschichten und betonte die Nothwendigkeit großer Vorsicht bei ihrer Verzeichnung, drückte aber Glanvil seinen sesten Glauben an die Geschichte des Dämons von Mascon aus. 4) Cudworth, vielleicht der gründlichste unter den großen Lehrern, welche der Kirche

unter uns die Fälle auf klare und zusammenstimmende Beweise hin zum öftern feftgestellt, und Tausende aus unserm Bolke haben für ihren abscheulichen Pakt mit abgefallenen Geistern den Tod erlitten. All dieses könnte ich die in die kleinsten Details ausstührlich beweisen; allein es ist unnöthig, da diesenigen, welche das Dasein von heren leugnen, es nicht aus Unkenntnig der hauptbeweise thun, die sie wahrscheinlich tausend Mal gehört haben, sondern in der Meinung, daß ein solcher Glaube thöricht und die Sache unmöglich set.

<sup>1) &</sup>quot;Ber alle Geschichten glauben kann, ist ein Romantiker; alle Weisen sind übereingekommen, die Menschen in einen gemeinsamen Glauben ungegründeter Fabeln zu loden; der gefunde Sinn täuscht Alle und die Gesetze sind nur gegen Chimären erlassen; die ernstelten und weisesten Richter sind Mörder gewesen und die klügsten Leute Thoren oder absichtliche Betrüger. Ich meine, wer diese tollen Säpe glauben kann, muß entweder leichtgläubiger sein als die, deren Leichtgläubigkeit er tadelt, oder er muß irgend einen besondern Beweis haben für seine Ueberzeugung von der Lächerlichseit oder Unmöglichseit einer Annahme, daß es heren oder Geister gebe." S. 4.

<sup>2)</sup> Seine Briefe bierüber find dem Saddacismus vorgedruckt.

<sup>3)</sup> On Credulity and Incredulity. Diefer Canfaubon mar ein Sohn bes großen Griechenkenners.

<sup>4)</sup> S. feinen Brief an Glanvil von 10. Febr. 1677—78 in Boyle's Werken VI., S. 59.

Englands zum Schmucke dienten, schrieb den Zweifel am Dasein von Hexen hauptfächlich dem Hobbe'schen Einfluß zu und fügte die Erklärung bei, daß Alle, die sich an diesem Zweifel bethetligten, mit Recht des Atheismus vers dächtig würden. 1) Anch verschiedene andre Geistliche drängten in diesem Sinne vorwärts und machten einige Zeit die hererei zum hauptgegenftande des Streites in England. Auf Seiten der Gegner war die Beweisführung äußerft schwach. Kein Schriftsteller, der an Tüchtigkeit und Einfluß mit Glanvil, More, Cudworth oder selbst mit Casaubon verglichen werden kann, trat zur Bekampfung bieses Glaubens auf ober errang jemals einen Erfolg, der fich mit dem des Sadducismus meffen konnte. Der vornehmfte Schriftfteller war ein Wundarzt Namens Webster, dessen Werk als eines der früheften Beispiele von der instematischen Anwendung rationalistischer Interpretationsweise auf die Bunder der Bibel bemerkenswerth ift. Nach ihm waren die egyptischen Magier gang gewöhnliche Gaukler, hatte die here von Endor einen Gelfershelfer zur Vorstellung des Samuel verkleidet, bedeutete das Wort in Leviticus nicht here sondern Giftmischerin, waren die Teufelbejeffenen eigentlich Geiftestranke und Magdalene von fieben Laftern befreit worden.2) Ebenso schrieb ein sonft unbedeutender Gelehrter, Bagftaafe in Orford, zwei kleine Werke über den Gegenstand3), mahrend ein Paar andre anonym erschienen. Der Stepticismus machte beständige Fortschritte.

Benige Sahre später ward ein neuer und eifriger Versuch gemacht, ihn aufzuhalten, indem man wiederholte Fälle von hererei aus Amerika mittheilte. Die Pilgerväter hatten in dieses Land die Saaten des Aberglaubens gebracht, fo daß er mit furchtbarer Gewalt in Maffachusetts aufblühte, mahrend er in England rafch in Verfall gerieth. Zwei puritanische Prediger, Namens Cotton Mather und Parris, verfundeten die Säufigfeit des Berbrechens, und da fie von ihren geiftlichen Brudern warm unterftugt murden, gelang es ihnen, im ganzen Lande einen plötlichen Schrecken zu verbreiten. Man ietzte eine Commission ein, bei welcher der Richter Stoughton, welcher eine vollkommene Creatur der Geiftlichkeit gewesen zu sein scheint, die Prozeffe führte. Beigelung und Folter murden dem Schreckensinfteme der Rangel hinzugefügt und viele Geständniffe erzielt. Die Benigen, welche die Bersfolgungen zu bekämpfen wagten, wurden als Sadducaer und Ungläubige verschrien. Biele murden ins Gefängniß geworfen, Andre flohen mit Burudlaffung ihrer Sabe aus dem Lande, und fiebenundzwanzig Personen richtete man hin. Ein achtzigjähriger Greis murde mit Gewalt zu Tode gedruckt, eine schauderhafte Berurtheilung, die nie wieder in Amerika zur Ausführung

<sup>1) &</sup>quot;Bas Zauberer und Magier betrifft, b. h. Personen, die sich mit bosen Geistern zum Zwecke ber Befriedigung ihrer Lüste, der Rache, des Ehrgeizes und andrer Leidenschaften verbinden, so zeugt von ihnen nicht nur die Schrift, sondern auch eine so große Menge unbescholtener Personen aller Zeiten, daß die zeinigen kaum dem Berdachte eines gewissen hanges zum Atheismus entrinnen tönnen, welche sie in unsern Tagen so zuversichtlich verwersen." Int. Syst. II., 650. Bgl. auch I., 116.

<sup>2)</sup> Webster, Ueber heren. Auch hobbes hatte die Beseffenen der Schrift mit Bahnfinnigen identificirt.

<sup>3)</sup> Bagstaafe war ein winzig kleiner miggestalteter Lehrer in Orford und das besondre Ziel des Wiges, der im 17. Jahrhundert nicht gerade sehr glanzend gewesen zu sein scheint. Der arme Teufel fand im Trunke seinen Trost und starb, nachdem er sich darin zu gutlich gethan. Wood's Athenae.

Die Prediger in Boston und Charleston richteten an die Mitglieder der Commission eine Adresse, in der fie ihnen für ihren Gifer warmen Dank und zugleich die Soffnung ausdrückten, daß derfelbe niemals nachlaffen murde 1).

Sin ersten Jahre dieser Verfolgung schrieb Cotton Mather eine Geschichte der frühesten diefer Prozeffe. Gie murde beim englischen Publitum von Richard Barter eingeführt, der in seiner Vorrede erklärte, "nur ein fehr verhärteter Sadducaer konne fie nicht glauben". Richt zufrieden damit, auf folde Beise dem Aberglauben das Gewicht seines großen Namens geliehen zu haben, veröffentlichte Barter im folgenden Jahre seine Abhandlung über "die Gewißheit der Geisterwelt", worin er mit großem Fleiße eine ungeheure Bahl von herengeschichten auffammelte, in bochft lobenden Ausdrucken auf Cotton Mather und deffen Kreuzzug zurückkam und in maßloser Weise die Zweifler an der Sache anklagte. Dieses Werk erschien 1691, als der Schrecken in Amerika noch nicht den Gipfel erreicht hatte und foll durch feine weite Berbreitung jenseits bes Meeres viel zur Anftachelung der Berfolger beigetragen haben 2). In England hatte es geringe Wirkung. hatte der Stepticismus bereits alle Klassen durchzogen und war beständig und leife unter dem Ginfluß einer geiftigen Bewegung gewachfen, die gu allgemein und mächtig war, als daß ein einzelner Geift fie hätte aufhalten können. Zur Zeit der Reftauration herrschte der Hexenglaube unter den Gebildetsten, mahrend er 1718, als hutchinson schrieb, kaum noch wo anders als bei den Unmiffenden und einem kleinen Theile der Geiftlichen beftand 3). Und doch war in der Zwischenzeit das große Uebergewicht der Streitschriften hierüber unfraglich auf Seiten der erhaltenden Partei. Denn nicht weniger als fünfundzwanzig Werke4) find bekannt, die mahrend diefes Abichnittes zu Bunften jenes Glaubens in England erschienen, und wir haben gefehn, daß fich unter den Verfaffern die bedeutenoften Manner befanden. Das Werk Barter's scheint ungeachtet des Gewichtes, den sein großer Name hatte, und des sehr entschiedenen Charakters in den Nachweisungen ganglich ohne Widerfpruch geblieben zu fein, bis es hutchinfon fecheundzwanzig Sahre nach dem Ericheinen beurtheilte. Aber es fonnte bennoch den Stepticismus ebenjo wenig aufhalten, als ihn Scott's Werk hervorgerufen hatte. Drei heren richtete man 1682 hin, und andre follen 1712 daffelbe Schicffal erlitten haben; aber es waren auch die letten, welche durch Richterspruch in England umkamen 5). Der lette Prozeß, wenigstens unter den allgemein bekannten, war der, mit welchem Johanna Wenham im Jahre 1712 von einigen Beiftlichen in hertfordshire verfolgt murde. Der Richter verwarf den heren-

2) Sutchinfon, 95-119.

4) Einige darunter sind natürlich nur Flugschriften, aber ein großer Theil

<sup>1)</sup> Brancroft, Geschichte ber Bereinigten Staaten, Kap. 19. hutchinson, S. 95—119.

<sup>3)</sup> Buckle sest den Scepticismus etwas früher, I., 333: "Dieser wichtige Umschwung unfrer Anfichten vollzog sich unter ben Gebildeten zwischen ber Reftauration und der Revolution, b. h. 1660 glaubte die Mehrzahl derselben noch an hererei, 1688 nicht." Um 1718 war jedoch die Minderheit nur noch unbedeutend.

aussubrlich bearbeitete Werke. Das Berzeichniß giebt hutchinson.

5) Bgl. hutchinson, S. 57, und Budle I., 334. Ich sage durch Richterspruch; benn die Times vom 24. Sept. 1863 berichtet über einen alten Mann, der in der Grafschaft Effer als Zauberer zu Tode gemartert wurde.

glauben ganglich und gab demgemäß den Geschworenen entschiedene Anweisungen zu Gunften der Beschuldigten und behandelte fogar den Vorfteber der Pfarrer mit großer Migachtung, da dieser "auf seinen Glauben als Beiftlicher" erflarte, daß er die Frau für eine Bere halte. Die Beschworenen aber waren ungebildete und hartnäckige Leute, welche die Angeklagte verurtheilten. Dennoch gelang es dem Richter ohne Schwierigkeit, eine Milberung bes Urtheils zu erwirken. Ein langer Federkrieg entspann fich, bei welchem die für die Verfolgung eingetretenen Geiftlichen eine Schrift verfasten, worin fie ihre Ueberzeugung von der Schuld der Angeklagten streng aufrecht hielten, bas Betragen des Richters ftreng tadelten und schließlich die feierlichen Worte

aufügten: Liberavimus animas nostras. 1)

Bahrscheinlich mar letteres ein Beispiel von einigermaßen ungewöhnlichem Fanatismus, und hutchinson, felbst Geiftlicher, hat wohl die Meinung ber meisten seiner gebildeten Amtsgenossen ausgesprochen, wenn er wenige Jahre später die Herenkunft als Täuschung behandelte. 2) Sm Jahre 1736 wurden die Gesehe gegen sie aufgehoben, ohne daß dabei Schwierigkeiten oder Bewegungen stattsanden; man zählt nur sehr wenige Beispiele von Klagen darüber unter den Gebildeten. Im Jahre 1768 jedoch schrieb John Wesley in dem Vorwort zu einem Berichte über die Erscheinung, welche ein Mädchen, Namens Glisabeth Sobson, gehabt haben wollte, unter andern folgendes höchst bemerkenswerthe Urtheil: "— Es ift auch wahr, daß die Engländer im Allgemeinen und die meisten Gelehrten in Europa alle Nachrichten über heren und Beiftererscheinungen als reine Alteweiberfabeln verwerfen. Ich bedaure dies und ergreife gern die Gelegenheit, feierlich gegen ein solch aufgedrungenes Compliment zu protestiren, welches so viele, die der Bibel glauben, denen machen, welche ihr nicht glauben. Ich danke ihnen gar nicht für einen solchen Dienst. Vielmehr bekunde ich, daß sie an dem Geschrei schuld sind, welches sich erhoben hat und durch das Land mit so großer Frechheit verbreitet wurde, nicht nur in unmittelbarem Widerspruch gegen die Bibel, sondern auch gegen die Stimme der weisesten und besten Menschen aller Zeiten und Völker. Sie wissen es wohl, mögen sie Christen sein oder nicht, daß die Hererei leugnen in Wahrheit die Bibel leugnen heißt3)".

Prüft man die Geschichte des Herenwesens in England, so kann man nicht umhin, den besonders gunftigen Standpunkt zu bemerken, welchen die

über die Wirklichkeit des herenwesens. Boswell, 16. August 1773.

<sup>1)</sup> Sutchinfon, 163-171, enthält manche edel freifinnige Bemerkung. 2) Ein irifcher Geiftlicher, Marwell, Raplan bei Lord Carteret und ein Schriftsteller von großem Talent, fagt in einem Versuch über heidnische Moralis tat, den er seiner Uebersetung von Cumberland's Naturgeseten im Sabre 1727 vordrudte, über hererei Folgendes: "Fast die ganze Menschenwelt stand eine Beit lang unter Satans Macht und herrichaft burch verbrecherische Unterwerfung ber Scheinfrommen unter fein Gebot. Eine Gattung biefer teuflisch Frommen find bie heren und Magter, beren Eriftenz burch bie Erfahrung nnb durch Personen von unbestreitbarer Bahrheiteliebe verburgt wird, von den Beiden, von allen weisen Gesehen und Regierungen sowie von der h. Schrift anerkannt ift-Die Lehre von ihnen ift durchaus vernunftgemäß und die Ginwendungen dagegen sournal, 1768. Dr. Johnson spricht mit bezeichnender Aubestimmtheit

anglikanische Kirche sowohl im Gegensatz zum continentalen Katholizismus als zum Puritanismus einnimmt. 3war trugen ihre Bischöfe viel zum Erlaß der Herengesetze bei und die ungeheure Mehrheit ihrer Geistlichen glaubte fest an die Gewifheit des Verbrechens, fuhr auch fort es zu behaupten und fein Dasein zu verfechten, als bereits die große Menge gebildeter Laien es bestritt. Es ist ferner mahr, daß der Zweifel an der Sache unter denienigen entstand, welche von der Kirche am wenigsten beherrscht wurden, mit der Abnahme des kirchlichen Einflusses Fortschritte machte und in der Regel von ihr als eine Stufe und Aeußerung des Abfalls gebrandmarkt ward. Aber andrerseits wird man nicht leugnen können, daß die allgemeine Mäßigung der höhern Geiftlichkeit alles Lob verdiente und daß felbst ihre gläubigften Mitglieder auffallend frei von jenem Blutdurft blieben, ber anderemo jo Auf dem Continent ward jeder Versuch, an die Stelle des allgemein mar. Todes eine leichtere Strafe zu feten, als directe Berletung des göttlichen Gefetes mit heftigkeit angegriffen. Manche gingen jogar fo weit, die Rechtmäßigkeit der Erdroffelung von heren vor der Berbrennung in Frage gu Ihr Berbrechen, meinten fie, mare Berratherei gegen den Allmächtigen, also jede andre als die martervollfte Todesstrafe ein Act der Mißachtung gegen ihn. Ueberdies befehle das levitische Gefet die Strafe der Steinigung, und diese jei von den judischen Theologen für eine noch scharfere erklart worden als die des Scheiterhaufens. 1) Richts bergleichen fand fich in England. Go viel ich bemerke giebt es nicht ein einziges Beispiel, daß die englische Geiftlichkeit fich über die Milde der einschlägigen Gesetze beklagt oder den Bersuch gemacht hätte, die Folter bei den Prozessen einzuführen. Auch ihr Eifer, den Bersolgungsgeist durch Austreibungen und fanatische Predigten anzufachen, war verhältnikmäßig gering. Schon unter der Regierung Jacob's I. erließ die Kirchenversammlung ein Geset, welches jedem Beiftlichen verbot, ohne bijchöfliche Erlaubniß die Beifter der Befeffenen ju bannen, und schwerlich ift je eine folche Erlaubnig ertheilt worden. 2) Dr. Morton, ein Bischof von Lichfield, wandte im Sahre 1620 großen und fchlieflich von Erfolg gekrönten Gifer an, um den Betrug in einer berengeschichte nachzuweisen, der vom einem fatholischen Priefter Glauben gezollt wurde 3), und es gelang ihm, das Leben der Angeklagten zu retten. Roch früher zählte Dr. harsenet, der spätere Erzbischof von York, in einem Angriffe auf "papiftische Betrugereien" darunter die meiften Formen der Hererei in kuhner Beise auf 1) und scheint in dieser Beziehung ganz und gar ungläubig gewesen zu sein. Ohne Zweifel hatte er Unrecht dem Katholicismus die Hererei aufzuburden, da fie wenigftens ebenso fraftig unter dem Schatten des Puritanismus aufblühte; indeg ift die Aussprache einer fo kühnen Ansicht wohl der Aufmerksamkeit werth und, wie ich glaube, in der Zeit, da fie aufgezeichnet wurde, unter der englischen Geiftlichkeit eine in ihrer Art einzige Erscheinung. 5) Sutchinson selbst schrieb seine Geschichte, ehe jener Glaube gang erloschen mar.

<sup>1)</sup> Bodin, S. 217.

<sup>2)</sup> hutchinfon. Widmung.

<sup>3)</sup> Ebend. 4) Ebend.

<sup>5)</sup> Benigstens habe ich keinen andern Fall finden können; aber Kenelm Digbp fagt in feiner Anmerkung gu ber oben angeführten Stelle aus Thomas Brown:

Was aber die Mäßigung der anglikanischen Geistlichkeit am schlagenokten beweist, ist der verhältnismäßig geringe Grad von Fanatismus, welchen die Geschichte des englischen Herenwesens darbietet. Auf dem Continent gab es offendar viel Täuschung; aber der Hauptsache nach macht die Sache mehr den Eindruck einer Epidemie oder Geisteskrankheit. Religiöser Terrorismus wirkte hier auf kranke Einbildungen, gab jeder Wahnsinnsform seine Farbe und veranlaßte den Geist, sich jede Schwierigkeit durch Annahme übernatürlicher Ursachen zu erklären. In England jedoch erscheint im Allgemeinen nur die Täuschung als Merkzeichen der Hererei. Alle Bücher über sie sind reich an Gauklerstreichen i), und mit Ausnahme der Zeit, wo puritantische Macht herrschte, scheint sie niemals mit großem und allgemeinem Schrecken verbunden gewesen zu sein. Shre schlimmsten Aeußerungen zeigten sich im

Kanatismus der Puritaner2).

Während jedoch in England diefer Fanatismus gezügelt und unterdrückt murde, gab es ein Land, mo er die höchste Gemalt erreichte, mo die puritanischen Priefter den Charafter und die Sitte des Bolfs mit dem größten Erfolg umgeftalteten und ihre herben und finftern Grundfate durch alle Schichten der Gesellschaft verbreiteten. Schottland mar es, das fich noch mit williger Unterwerfung vor feinem Rlerus beugte, als England fich bereits vom alten Aberglauben losgemacht hatte und mit Riefenschritten auf der Bahn des Wiffens vorwärts ging. Nirgends war die Geistesknechtschaft vollständiger als dort, nirgends eine Tyrannei, die man mit unerbittlicherer Graufamkeit aufrecht erhalten hatte. Durch bie öffentliche Meinung unterftutt vermochten die ichottischen Geiftlichen jeden Biderftand einzuschüchtern, den leifesten Ausdruck abweichender Meinungen zu hintertreiben, die speciellsten Angelegenheiten des häuslichen Lebens zu erforschen und zu beaufsichtigen, jeden Einzelnen zur ftrengen Befolgung ihrer kirchlichen Satzungen zu zwingen und fchließlich Biel und Gang der Gefetgebung zu bestimmen. Gie hielten biefe herrschaft über den Bolksgeift durch ein Syftem des religiöfen Terrorismus aufrecht, welches wir heut kaum begreifen können. Fortwährend predigten fie vom menschlichen Elend, vom Born bes Allmächtigen, von der fürchterlichen Macht und der beständigen Gegenwart des Teufels und von den Qualen der Hölle. Die schauderhaftesten Arten menschlichen Leidens waren nur schwache Bilder, welche sie zusammenhäuften, um das Loos der emigen Berdammnig für die bei weitem meiften Erdenkinder zu schildern. Zahllofe Wunder murden als innerhalb des Landes ftattfindend dargeftellt, aber fast alle maren Bunder des Schreckens. Rrankheit, Sturm, Sungersnoth und jedes Mifgeschick ber Menschen, jede Schädigung der Fruchtbarkeit

1) S. versch. Stellen in Scott's Discovery.

<sup>2)</sup> Scott hat diesen Einstuß des Puritanismus auf den englischen herenglauben wohl angemerkt und jagt dei seinem Bergleich der verschiednen kirklichen Richtungen: Die Calvinisten waren im Allgemeinen diejenigen, die man am meisten der hererei verdächtigte, die an sie am sestenglaubten und die am eifrigsten für die Bestrafung eintraten, welche sie einem so sürchterlichen Berbrechen gegenüber für gerecht hielten. (Demonology and Witchkraft, Br. 8.)



<sup>&</sup>quot;Es giebt Geistliche von großem Rufe und die von allem Berdachte der Freligiösität frei sind, welche dem herenglauben nicht widersprechen." Das Buch von Dr. harsenet ist, glaube ich, selten; ich kenne es nur aus den häufigen Ansührungen dei hutchinson. Eine Notiz über den Verfasser sindet sich in Real's Geschichte der Puritaner.

wurde der unmittelbaren Einwirkung von Geistern zugeschrieben, Satan selbst als fortwährend auf Erden sichtbar geschildert 1). Solche Lehren verfehlten nicht ihre natürlichen Wirkungen. In einem Lande, wo allgemeine Leichtgläubigkeit herrschte, in einem Lande, wo der Geift von den trübsten Betrachtungen gefangen und gefeffelt mar, wo man fast jede Art Vergnügen unterdruckte und die Gedanken der Menschen fich mit ungetheilter Energie auf theologische Vorftellungen richteten, mußten folche Lehren die abergläubische Neberzeugung der hererei erzeugen. Diefe bildete nur eine einzelne unter den Formen des Schreckens, welche von ihnen hervorgerufen murden, und fpiegelte nur ein frankhaftes Phantafiegebilde ber Bolfstheologie ab. Daber nahm fie dort auch die furtbarften Berhältniffe, den finfterften Charafter an. In andern gandern mar der Aberglaube wenigstens mit einer Menge von Schwindeleien vermischt, in Schottland scheint er ganz ächt gewesen zu sein.2) Die Lehren der Geistlichkeit brachten ihn zu Tage, und ihre Berfolgungen nährten ihn überall. Mit Gifer und Leidenschaft, mit einem Blutdurft, ber fein Erbarmen fannte, und mit einer Emfigfeit, die nicht ermudete, vollzog man feine Aufgabe. In feierlicher Synode verfammelt verpflichtete im Jahre 1603 die Akademie von Aberdeen jeden Priefter, zwei Pfarrältefte behufs "einer genauen und geheimen Untersuchung" einzusetzen, in der fie alle Mitglieder des Sprengels eidlich befragen follten, ob ihnen irgend eine Runde von heren zugekommen 3). Man brachte in den Kirchen Buchsen an mit bem ausdrücklichen 3mecke, die Unklagen in Empfang ju nehmen4). Bar eine Frau in Berdacht gerathen, so klagte sie der Geifkliche von der Kanzel mit Nennung ihres Namens an, ermahnte die Pfarrkinder Zengniß gegen sie abzulegen und verbot einem jeden, ihr Schutz angedeihen zu laffens). In demselben Geiste übte er die Macht, welche ihm durch eine Varochials verfassung übertragen wurde, die vielleicht geschickter als jede andre europaifche ausgearbeitet mar. Unter folden Umftanden scheinen die herenfalle fast ganz in die hand der Geiftlichkeit gerathen zu fein. Sie waren die Borfitenden der Commiffionen. Bor ihnen legte man das Bekenntnif ab. Sie waren die Bertrauenszeugen oder die Leiter der Folterqualen, durch welche die Geftandniffe erpreßt wurden 6).

Und wenn wir auf die Beschaffenheit dieser Qualen blicken, die einer orientalischen Phantafie murdig maren, wenn wir une baran erinnern, daß fie meift an einer alten ichwachen halb kindischen Frau ausgeübt murden, fo

<sup>1)</sup> Ich brauche wohl taum auf die vorzügliche Schilderung der schottischen Kirche bei Budle hinzuweisen, eine Schilderung, deren innere Wahrheit tein Renner des schottischen herenwesens anfechten wird. Ueber die Menge von Wundern und Erscheinungen Satans, an die man glaubte, s. S. 349—369.

<sup>2)</sup> Das höchft bemerkenswerthe Factum, daß man in Schottland bei den herenprozessen teine Betrugsfälle fant), merkt Buckle an. Band II., 180 und 190.
3) Dalvell, Darker Superstitions of Scotland, S. 624.

<sup>4)</sup> Cbend., G. 623. 5) Chend., S. 624 2c.

<sup>6)</sup> Siehe hierüber Pitcairn's Criminalprozesse in Schottland, eine sehr um-fassende Quelle für Originalbocumente dieser Art. Pitcairn giebt zahlreiche Källe von Bekenninissen an und sagt dabei: "Die Bekenntnissen wurden meist por den Presbyterien oder ihren Specialbevollmächtigten abgelegt, die gewöhnlich in ihren Reihen die obere Beiftlichkeit aus benjenigen Begirten gahlten, wo die Opfer gerade ihren Wohnsit hatten". Siehe bei ihm ben 3. Band, S. 598.

können wir aur mit Mühe ein Gefühl des tiefsten Abscheus gegen die Männer unterdrücken, welche sie veranlaßten und förderten. Zeigte sich die here hartnäckig, so war die erste und wie man sagte sicherste Methode ein Geständniß zu erlangen das sogenannte "Becken". Ein eiserner Zaum oder Reisen mit vier in den Mund eindringenden Zacken wurde ihr ums Gesicht gebunden und hinten derart mit einer Kette an der Mauer besestigt, daß die Opfer sich nicht niederlegen konnten. In dieser Stellung hielt man sie zuweilen mehrere Tage, indem man sie beständig hinderte, die Augen für einen Augenblick zum Schlass zu schließen. Die Hiels um dieses Zweckes willen, theils um die unempsindliche Stelle zu sinden, welche das sichere Zeichen der dere ausmachte, stieß man lange Nadeln in ihren Körper. Da man jedoch in Schottland auch die Sage hatte, daß eine Dere, so lange sie trinken könne, kein Geständniß ablege, fügte man zu den Koltern oft noch einen übermäßigen Durst. Do wurden manche Gesangene fünf, eine sogar einst neun Nächte hindurch wach gehalten. 4

Das körperliche und geistige Leiden durch eine solche Maßregel genügte bei Bielen, ihre Standhaftigkeit zu besiegen, und bei gar Manchen, sie um ihren Berstand zu bringen. Aber man hielt noch andre und vielleicht noch qualvollere Martern in Bereitschaft. Die drei hauptsächlich zur Anwendung gekommenen waren die Pennywinkis, die spanischen Stiefeln und die Caschielawis. Erstere waren eine Art Daumschrauben, die zweiten ein Gestell, in welches man das Bein legte und in welchem es die mit einem Hammer hineingetriebenen Keile zerbrachen; das dritte war gleichfalls ein Gestell für das Bein von Eisen, welches man jedoch von Zeit zu Zeit über einer Kohlensstamme erhitze. Manchmal wurden dabei auch Schwefelfäden an dem Körver des Opfers angebracht. Weir lesen in einem gleichzeitigen legalen

<sup>1)</sup> Pitcairn, Band I, Theil 3, S. 50: Eins der wirksamsten Mittel zur Erzwingung eines Geständnisses war die Entziehung von Speise, Trank und Schlaf . . . Roch bewahrt man in verschiedenen Theilen Schottlands halseisen oder herenzäume, welche man bei den Untersuchungen anwendete. Diese Intrumente waren so eingerichtet, daß vermittelst eines über den Kopf gehenden Reisens ein Stück Eisen mit vier Spißen gewaltsam in den Mund drang; zwei davon waren nach Junge und Gaumen, zwei nach den Backen gerichtet. Diese höllenmaschine ward von einem Vorlegeschloß gehütet. hinten am Eisen war ein Ring beseitzt, der mittelst eines hakens die here an die Mauer ihrer Zelle sessen, welche die Untersuchungsrichter ernannten, mußte das unglückliche Geschöpf nach wenigen Tagen solcher Zucht, vom Jammer ihres hilfsosen Justandes ermattet, zu sedem Geständniß fähig werden, um sich von dem Schlamme ihres elenden Lebens frei zu machen. In den Pausen fanden die Ausforschungen aus Neue statt und wurden von Zeit zu Zeit wiederschott, bis ihre halsstartigkeit, wie man es nannte, gebrochen war. Kirchenversammlungen und Geistlichkeit scheinen die unermüdlichen Werfzeuge zur "Reinigung des Landes von der Heperei" gewesen zu sein, und bei ihnen wurden in erster Reihe die Ansklagen und Jusormationen angebracht.

<sup>2)</sup> Dalyell, S. 645. Die "Pfriemer" waren in Schottland eine gehörige Zunft.

<sup>3)</sup> Burt's Letters from the North of Scotland, I., 227-234.

<sup>4)</sup> Dalvell, S. 645. 5) Vitcairn.

<sup>6)</sup> Dalyell, S. 657.

Ledy, Aufflärung in Guropa.

Protofoll von einem Manne, der in den Caschielawis achtundvierzig Stunden bei "scharfer Folter" gehalten wurde, und von einem andern, der in derselben Schreckensmaschine elf Tage und elf Nächte verblieb, dem vierzehn Tage hindurch täglich in den spanischen Stiefeln die Anochen zerbrochen wurden, und der so viel Geißelhiebe erhielt, daß ihm die ganze Haut vom Leibe geschunden wurde. 1) Dieser äußerste Fall sand freilich eine Rüge, war sedoch immer nur eine übermäßige Anwendung der gewöhnlichen Tortur.

Wie viele Geständniffe erprefit worden, wie viele Opfer auf diese Weise umgekommen, ift jest nicht mehr zu bestimmen. 3mar find noch zahlreiche Angaben und Bekenntniffe aufbewahrt, aber sie wurden nur vor einem einzelnen Berichtshofe niedergelegt, mahrend viele andre mit dem Erkenntnif über das Berbrechen zu thun hatten. Wir wiffen, daß im Jahre 1662 mehr als 150 Personen ber Hexerei angeklagt wurden 2), nachdem bas Sahr vorher nicht weniger als 14 Commissionen fur die Prozesse eingesett worden waren. 3) Bei folchen Thatfachen braucht man kaum zu erwähnen, wie ein einziger Reisender gelegentlich zu Leith im Sahre 1664 neun Frauen zusammen habe verbrennen fehn, oder wie neun andre 1678 an einem Tage verurtheilt wurden. 4) Die Anklagen waren in der That höchst nachdrücklich, und die wildesten Phantasiegebilde eines Sprenger oder Nider fanden in den pres-byterianischen Geiftlichen ihre Vertheidiger. 5) Selbst in ganz katholischen Gegenden hörte man den Klerus darüber klagen, daß die weltliche Dacht fich weigere, diejenigen hinzurichten, die ihre Kunft nur zur Beilung von Krankheiten anwendeten. In Schottland aber murde über folche Personen unbedenklich der Tod verhängt. 6) Gewöhnlich erwürgte man die Hexen, ehe man fie verbrannte; doch wurde diefe Borkehrung der Milde fehr häufig unterlaffen. Gin Garl von Mar, der übrigens allein die Unmenschlichkeit dieses Berfahrens gefühlt zu haben scheint, berichtet von mehreren Frauen, die fich einst mit durchdringendem Geschrei halbverbrannt dem langsamen Feuer, das fie verzehrte, entriffen, mit verzweifelter Energie einige Augenblicke unter den Zuschauern kampften, aber bald mit gotteslästerlichen Aus-

<sup>1)</sup> Pitcairn, B. I, Th. II, S. 376. Diese beiben galle fanden fich bei bemsfelben Prozef; 1596.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dalyell, S. 669. <sup>3</sup>) Pitcairn, III., 597. <sup>4</sup>) Dalyell, S. 669 und 670.

<sup>5)</sup> Ein interessantes Beispiel bietet das eigenthümliche Buch The Secret Commonwealth, welches Robert Kirk, Prediger zu Aberfoil, 1691 herausgab. Er beschreibt, wie die bösen Geister in menschlicher Gestalt beständig unter den Hodlandsbewohnern lebten. Die Succubi oder Leannain Sith, wie der Schotte sie nannte, icheinen besonders gewöhnlich gewesen zu sein, und Kirk, der sie mit den Kamiliengeistern des Deuteronoms identificiert, klagt ganz ernstlich über die Liebe junger Schotten zu diesen "schönen Frauen der Luftwelt". Capitan Burt erzählt von einer langen Erörterung mit einem Prediger über die Berwandlung alter Weiber in Kapen. Der Geststliche behauptete, es sei einem gelungen, das Bein einer Kape, die ihn angefallen, abzuschneben. Dieses habe sich sofort in das Bein einer alten Frau verwandelt und vier Geistliche hätten darüber ein Zeugniß ausgestellt. — Sinclair, Pros. der Moralphilosophie in Glasgow, war einer der vornehmlichsten Schriftseller auf diesem Gebiete.

<sup>6)</sup> Bright, I., 1654. Selbst heren um Rath zu fragen war ein Capital-

rufen und wilden Unschuldsbetheuerungen unter Todeszuckungen in die

Rlamme fanten. 7)

Die Betrachtung derartiger Schauspiele gehört zu den schmerzlichsten Pflichten, welche bem Geschichtoschreiber anheimfallen, aber auch zu benen, por welchen er nicht guructschrecken barf, wenn er eine richtige Schatzung ber Bergangenheit bewirken will. Sie bieten ihm Ansichten dar, die er nur auf blutigen Spuren von Geschlecht zu Geschlecht verfolgen kann, und die Stärke der von ihnen erzeugten Leiden wird jum Magftab für die Stärke der Geltung, die fie erlangten. Das schottische herenwesen ift nur das Resultat des schottischen Puritanismus gewesen und gab den Charafter seines Urfprungs getreulich wieder. Denn obwohl das Bolt vor der Reformation höchst unwissend und abergläubisch war, so trat das Hexenwesen in seiner traurigen Gestalt dennoch so selten auf, daß man erst 1563 ein Gesetz darüber erließ und daß man dieses erst 1590 in seiner vollen Strenge ausführte. Läufchung begleitete ftetig den religiofen Terrorismus, der von der schottischen Geistlichkeit so eifrig unterhalten wurde, und sie war es, die über das ganze Land dem Geiste der Verfolgung zustimmte und ihn unterstützte.<sup>2</sup>) Die Macht, welche sie erlangt hatte, war schrankenlos und besonders in der genannten Beziehung von Allen anerkannt. Gin Bort von ihr hatte ben Foltern Ginhalt thun tonnen; aber bies Wort wurde nimmer gesprochen. Ihr Betragen zeigt nicht blos von der Verirrung des Geiftes, sondern auch von einer Gefühllosigkeit, wie fie selbst bei einer langen Berbrecherlaufbahn selten erreicht wird. Und doch waren es Männer, welche unter den hartesten Berfuchungen die höchsten und helbenmuthigften Tugenden bewiefen hatten. Es waren Manner, deren Standhaftigkeit niemals wankte, wenn rings umher die Verfolgung rafte, Männer, die niemals ihr Gewiffen beschwichtigten, um die Gunft eines Königs zu erlangen, Manner, deren Eifer und Opferfähigkeit in ihrem beiligen Berufe felten übertroffen murde und bie in ihrem Privatleben unter allen Verhältniffen liebenswürdig und wohlwollend blieben. Also nicht auf fie selbst sondern auf das System, welches aus ihnen das machte, was sie wurden, fällt unser Tadel. Sie sind Mustrationen der großen Wahrheit, daß Menschen, welche eine gewisse Klaffe ihrer Mitmenschen vom Allmächtigen zu ewigen und entseplichen Qualen bestimmt wähnen und die von ihren theologischen Anschauungen angeleitet werden, diefe Qualen vom Standpunkt inniger und thatfraftiger Ueberzeugung anzusehn, schlieflich die Leiden berjenigen, welche fie fur die Feinde

<sup>1)</sup> Pitcairn, III., 598. Ein andrer Carl dieses Namens verblutete sich zu Tode, weil man ihn verdächtigte, sich mit heren über die Lebensverkurzung Jakob's III. berathen zu haben. Scott's Dämonologie, Br. IX.

<sup>3)</sup> B. Scott icheint anzunehmen, daß das erfte Auslodern des Verfolgungsgeistes stattsand, als Jacob VI. nach Dänemark ging, um seine Braut zu holen. Bor der Abreise ermahnte er die Geistlichen, der Behörde in allem Thun und besonders hinsichtlich des herenwesens behilfsich zu sein. Durch letzteres war der König selbst vollkommen bethört, und es bildete das einzige Band der Vereinigung zwischen ihm und den Geistlichen. S. B. Scott, Dämonologie, Brief IX: Während der friedlichen Periode zwischen der Kirche und dem Könige versehlte ihr herzliches Einverständniß über die herzerei nicht, das Keuer gegen alle diejenigen zu schüren, welche eines dahingebörigen Verbrechens verdächtig waren.— S. auch Linton's herngeschichten, S. 5.

ihres Gottes halten, mit einer Gleichgültigkeit behandeln, wie fie nur immer

der menschlichen Natur erreichbar ift.

In Schottland war sogar der Charakter der Theologie noch härter und undarmherziger als in andern Ländern, wo der Puritanismus bestand, weil dort ein besonderer Umstand odwaltete, der in manchen Beziehungen großes Bertrauen zu ihren Lehrern einstößt. Die schottische Kirche war die Folge einer demokratischen Bewegung und eine Zeit lang sast einzig in Europa die furchtlose Borkämpserin politischer Freiheit. Ein Schotte, Buchanan, war es, der zuerst die liberalen Principien in klares Licht setze, und die schottische, die sie mit einem gar nicht hoch genug zu schätzenden Muthe aufrecht hielt. Die Berhältnisse machten sie demokratisch, und sie suchte natürlich ihren Liberalismus in ein theologisches Gewand zu kleiden. Bald entdeckte man in der Geschichte der Richter und Feldherren Söraels Borbilder sür die eigene Aussehnung, und die Berbindung des stark ausgeprägten theologischen und liberalen Sinnes sies die schottischen Kirchenmänner mit besondrer Borliebe zu den Scenen des Alten Testaments, zu den jüdischen Eroberungen ihr Auge zurückwenden. Ihre ganze Theologie erhielt eine altestamentliche Kärdung. Ihre Denk, ja selbst ihre Redeweise war von dieser Duelle abzuleiten, und die fortwährende Betrachtung der kanaanitischen Metzleien sowie der Vorschriften im sevitischen Geset machte auf ihren Geist die naturgemäße Wirkung.

Gine Geschichte bes Verfalls kann man von dem Berenwesen in Schottland kaum schreiben, da die Umwandlung der Ansichten nicht von bestimmten Fällen merklich gemacht wird, auf die wir uns ftützen könnten. In einer gewissen Zeit finden wir dort Jedermann geneigt, an Heren zu glauben, und in einer spätern sinden wir diese Neigung fast unmerklich geschwunden. 2) Rur zwei Puntte konnen, glaube ich, mit Buverficht darüber festgestellt werden, daß nämlich die ffeptische Bewegung in Schottland viel langfamer por fich ging als in England und daß die Beiftlichen zu den Letten gehörten, die fich ihr anschloffen. Bis zum Schluß des fiebzehnten Sahrhunderts waren die herenprozeffe noch ziemlich häufig; aber von dieser Zeit an wurden fie feltner. Man nimmt gewöhnlich an, daß die letzte hinrichtung infolge berfelben 1722 ftattfand; aber Capitan Burt, welcher das gand 1730 befuchte, spricht von einer Frau, die man noch 1727 verbrannte.3) Diefer höchst aufmerksame Beobachter war von der Ausdehnung, in welcher der Glaube noch in Schottland beftand, als ihn die gebildeten Rreife Englands langft aufgegeben hatten, gang überrascht und fand seine eifrigsten Stützen unter ben presbyterianischen Geiftlichen. Noch 1773 beschlossen die "Priefter des Bereiniaten Presbuteriums" eine Resolution, in welcher fie ihren Glauben an hererei und die Rlage über den allgemeinen Skepticismus aussprachen.4)

<sup>1)</sup> Es ist besonders bei Bobin merklich, daß er auch seine Theologie fast ausschließlich aus dem Alten Testamente genommen hat, dessen Berehrung für dieses so groß war, daß u. A. Grotius und hallam die Frage auswersen, ob er überhaupt an das Neue geglaubt habe.

<sup>2)</sup> Diesen stillen ohne alle Schlußfolgerungen vor sich gehenden Vorfall bes schottischen Herenwesens bemerkt auch Dugald Stewart in seinen Dissert., 508.
3) Rurt Briefe aus dem Randen Schottlands I 227 224 und 271—277.

<sup>3)</sup> Burt, Briefe aus dem Norden Schottlands, I., 227—234 und 271—277. Ich vermuthe bei Burt ein falsches Datum bei der hinrichtung von 1722, die er in das Jahr 1727 sest.

<sup>4)</sup> Macaulan, Geschichte, Band III, S. 706.

Somit ift der Rudblick auf die Geschichte des herenwesens in ihrer Beziehung zu den kirchlichen Grundsäten Rom's, England's und Genf's beendet. Ich habe nachgewiesen, daß die Ursachen des Wechsels, den fie zeigt, nicht in dem beschränkten Kreise specieller Lehren, sondern in dem allgemeinen Zustande der geistig religiösen Zeitverhältniffe gesucht werden muffen. Mit andern Borten, ich habe nachgewiesen, daß die Hererei nicht aus einzelnen Umftanden, sondern aus der ganzen Denkweise hervorging, daß fie aus einer gemiffen intellectuellen Beschaffenheit emporteimte, die auf gemiffe theologische Lehrfate mirtte, und daß fie jede größere geiftige Beranderung mit Entfegen erregender Lebendigkeit begleitete. In dem Bildungs. mangel einer frühern Gulturftufe entstanden ward sie durch einen theologischen Rampf angefacht, der zu dem Glauben den Terrorismus gesellte, und sank dann wieder unter dem Ginfluffe jener großen rationaliftischen Bewegung, welche seit dem siebzehnten Sahrhundert von allen Seiten auf die Theologie einfturmte. Ich habe bei dem Berfall des Aberglaubens länger verweilt, meil er somohl eine der frühesten als eine der wichtigsten Errungenschaften des aufklärenden Geiftes ausmacht. Es giebt nur wenige Beispiele von Glaubensänderungen, die so volltommen gesehmäßig waren, so wenig Förderung durch sectirerische Leidenschaften oder durch das Genie Einzelner erfuhren, und die fich daher gur Beleuchtung der Gefete geiftiger Entwickelung fo fehr eignen. Ueberdies fest uns der Umftand, daß der zur Kraft gelangte Glaube fich ftets in Berfolgung außerte, in Die Lage, feine Stufenfolge mit mehr als gewöhnlicher Genauigkeit anzugeben, mahrend der Zeitraum, der feit feinem Aufhören verfloffen ift, ben Gegenstand faft gang aus ber trüben Atmosphäre des Streites entfernt hat.

Man kann sich von der Geschichte der hererei nicht trennen, ohne daran au denken, welches Mag von Leiden wenigstens nach diefer Richtung der Fortschritt aufklarender Bildung entfernt hat. Ich weiß, daß bei dem Rück-blick auf die schrecklichen Uebel, welche von Zeit zu Zeit aus den theologischen Rämpfen hervorgingen, bei der Erinnerung an die zahllofen Martyrer, die im Befängniß oder auf dem Scheiterhaufen ftarben, ben Millionen, welche durch Religionstriegen gefallen find, und den Elementen einer fast unaufborlichen Zwietracht gegenüber, welche in fo viele edle Nationen eingepflanzt bie ruhmreichsten Unternehmungen gelähmt haben, das Schickfal einiger taufend unschuldigen Personen, die lebendig verbrannt wurden, in verhältnikmäßige Bedeutungelofigkeit zu finken scheint. Allein keine Rlaffe von Opfern hat wohl ihre Leiden fo ohne alle Milderung und in fo hohem Grade erduldet. bier gab es keinen wilden Fanatismus, der die Seele gegen Gefahren ftarkt und den Körper gegen Qualen fast unempfindlich macht. Sier fehlte die Zuversicht auf eine rühmliche Unsterblichkeit, welche den Märtyrer mit Wonne auf die lodernde Flamme bliden ließ, als follte Glias' Wagen seine Seele gen himmel tragen. Für diefe Unglücklichen mar der Eroft jammernder Freunde nicht vorhanden, nicht das Bewußtsein eines gesegneten und geehrten Andenkens bei der Nachwelt. Berlaffen mußten fie fterben, gehaßt und In aller Menschen Augen waren fie die folimmften Berunbemitleidet. Die eignen Verwandten schreckten vor ihnen als vor Verworfenen und Verfluchten gurud. Der in der Rindheit eingefogene Aberglaube gefellte sich zu den Täuschungen des Alters, zu den Schreckniffen ihrer Lage und überredete sie in vielen Fällen, daß sie wirklich die Leibeigenen Satans und im Begriffe maren, für die Qualen der Erde die ichlimmere emige bollenpein einzutauschen. Dazu muffen wir die Schrecken bedenken, welche der Glaube im ganzen Bolke verbreitete, muffen wir und die Angst der Mutter vorstellen, wie sie sich einbildet, daß jeder von ihr Beleidigte die Macht besitze, im Augenblicke den Gegenstand ihrer Liebe zu verderben, muffen wir vor Allem das schaurige Dunkel begreifen, welches die Furcht vor einer Anklage auf die ohnehin geschwächten Geisteskräfte des Alters breitete, und die harte, die sie dem Einsamen und Verlassenen in doppeltem Maße bereitete. Alle diese Leiden waren Folgen eines einzigen Aberglaubens, welchen der Geist der Ausklärung zerstört hat.

## Bweites Kapitel. Von der Abnahme des Wunderglaubens.

## 2. Ueber die Bunder der Kirche.

Dieselbe Denkweise, welche die Menschen zuerst veranlaßte, sich mit inftinctmäßigem und unwillkürlichem Widerstreben vom Herenglauben, als etwas in sich Unzulässigem, zu entfernen und ihn allmählich offen zu verwersen, hat in ganz ähnlicher Art und mit ganz ähnlichen Exsolgen auf den Glauben an neue Wunder gewirkt. Der Triumpf war jedoch in diesem Falle nicht so vollständig, insofern die Kirche Kom's noch jetzt die Fortdauer von Wunderkräften behauptet. Auch ist der Verfall nicht ganz so normal verlaufen, weil die meisten römisch-katholischen Wunder mit bestimmten römisch-katholischen Sehren verbunden sind und dieser Umstand viel mannichsachen Streit in die Frage geworfen hat. Aber trotz dieser Erscheinung sind die allgemeinen Umrisse der Bewegung beutlich erkennbar und wohl einer

furzen Betrachtung werth.

Bollen wir uns eine richtige Vorstellung von den Begriffen machen, welche über diesen Gegenstand vor der Reformation herrschten, so müssen wir die gewöhnliche protestantische Aussalfassung ganz fallen lassen, wonach Wunder sehr selten und ausnahmsweise Vorgänge waren, deren Hauptzweck nur darin bestand, dem Lehrer einer göttlichen Wahrheit, die in andrer Art nicht begründet werden konnte, Glauben zu verschaffen. In den Schriften der Kirchenväter, besonders in denen aus dem vierten und sünsten Jahrhundert, sinden wir dagegen von Wundern als von sehr häusig und zu den verschiedensten Iwecken vorkommenden Dingen gesprochen. Sie bildeten eine Gattung himmlischer Gnadenbeweise für die Gläubigen zur Erleichterung ihrer Sorgen, zur heilung ihrer Krankheiten und zur Befriedigung ihrer Bedürfnisse. Sie dienten häusig zur Anregung der Frömmigkeit, weiserten die Hingebung der Erschlaffenden, belohnten die Geduld der Eifrigen. Sie waren das Kennzeichen großer und heiliger Tugend, sicherten dem, der einen hohen Grad von Heiligkeit erlangt hatte, die allgemeine Ehrerbietung, oder waren ihm in der Aussübung seines strengern Gottesdienstes behilsslich. So brachten die Vögel einem Geiligen, welcher sich in die Wüsse zu einem Leben der Kasteiung zurückgezogen hatte, täglich einen Borrath von Nahrung, der eben für seine

Bedürfnisse hinreichte, sie verdoppelten ihm diesen Borrath, als einst ein Geistesverwandter ihn in seiner Zurückgezogenheit besuchte, und als er starb, kamen Löwen aus der Wüste, um ihm ein Grab zu bereiten, brachen über seiner Leiche in ein langes Geheul der Trauer aus und knieten dann nieder, um von dem Ucberlebenden einen Segen zu erbitten 1). So stand einst ein andrer Heiliger, der es sir unerlaubt hielt, daß ein Mönch sich nackt sehe, am Ufer eines brückenlosen Stromes in Berzweislung, als ein Engel herabstieg, um ihm beizustehen, und ihn in Sicherheit durch daß gefährliche Element trug. Außerdem war, wie wir gesehen haben, die Macht der Magie sowohl von Christen als von Heiden in hohem Maße anerkannt, und seder Theil gab bei dem andern die Wirklichkeit der Wunder zu, obwohl er sie

dem Einfluß der Dämonen beilegte.3)

Wenden mir uns von den Rirchenvätern zum Mittelalter, jo befinden wir uns in einer Atmosphäre, die vom Uebernatürlichen dicht angefüllt war. Das Wunderbedürfniß fand kaum eine Schrauke, und dem Bedürfniß entfprach die Befriedigung. Männer von außerordentlicher Beiligkeit ichienen ganz natürlicher und gewöhnlicher Beise mit der Fähigkeit ausgerüstet, Bunder zu thun, und ihr Leben ist reich an Beweisen davon, welche durch Die höchste Sanction der Kirche ihre Bestätigung erhielten. Es gab nichts meniger Auffallendes, als daß ein Heiliger mitten in der Andacht von der Erde emporgetragen oder von der Jungfrau Maria oder von einem Engel besucht wurde. Es gab kaum eine Stadt, die nicht eine Reliquie aufweisen konnte, welche Kranke geheilt, ein Bild, welches die Augen geöffnet und geichloffen oder das haupt vor einem eifrigen Anbeter geneigt hatte. Etwas Ungewöhnlicheres, aber nicht im Mindesten Unglaubliches war es, daß die Fische sich an das Ufer gedrängt haben sollten, um den heiligen Antonius predigen zu hören, daß man dem Erucifix zu Burgos monatlich ein Mal das haar schneiden mußte, oder daß die heilge Juugfrau auf der Gaule gu Saragoffa das Flehen eines Verehrers erhört und ein amputirtes Bein wieder eingefügt hatte. 4) Menschen, die augenscheinlich hoffnungslos trank baniederlagen, gelangten augenblicklich zu volltommener Genefung, wenn man fie mit einer Reliquie Chrifti oder der Jungfrau in Berührung brachte. Die hohen Eigenschaften folder Reliquien glangten durch die Segnungen ringe um fie her. Glorreiche Erscheinungen waren die Herolde ihrer Entdeckung, und Engel haben fie durch die Lufte getragen. Wenn ein Miffionar hinaus unter die Seiden jog, verwirrten übernatürliche Zeichen feine Gegner und trieben die Machte der Finfterniß vor seinen Schritten in die Flucht. Bog ein geiftlicher Fürst fur eine Sache ber Kirche bas Schwert, fo mußte man, bag die Apostel in seinem Kriegsheer kampften und strafende Wunder die Feinde

3) S. einige merkwürdige Stellen hierüber bei Maury, Legendes Pieuses, S. 240—244; ebenso bei Farmer, On Demoniacs; Middleton, Free Inquiry

S. 85-87; Bingham, Antiquities of the Christian Church III. c. 4.

<sup>1)</sup> Der Eremit Paulus in seinem von hieronymus geschriebenen Leben. Der Besucher des Paulus war der h. Antonius, der erste Eremit.
2) Ammonius (Socrates, Buch IV., K. 23).

<sup>4)</sup> Ein Gemälbe dieses Wunders befindet sich in der Katbedrale zu Saragossa. Es ist darüber viel geschrieben worden und die spanischen Theologen sollen es für vorzüglich beglaubigt halten. Hume führt es in seinem Bersuch über Wunder an.

zerftreuten. Traf den Unschuldigen ein ungerechter Berdacht, jo nahm er alsbald seine Zuflucht zu einem Gottesurtheil, welches seinen Charakter beleuchtete und den Ankläger verdammte. Dies Alles gehörte zu den gewöhnlichen Borkommnissen in allen Ländern Europa's und rief nirgends Staunen oder Zweifel hervor. Wer aus den alten Lebensbeschreibungen der Beiligen weiß, wie das übernatürliche Element fie von Anfang bis Ende durchzieht, wird auf die Menge der erzählten und allgemein geglaubten Bunder aus der Thatfache fchließen konnen, daß biefer Lebensbeschreibungen in der Bolland. ichen Sammlung allein nach Guizot's Schätzung ungefähr 25,000 vorhanden find. 1) Und doch war dies nur ein einzelnes Gebiet von Wundern. Es schließt noch nicht die Tausende von wunderthätigen Bildern und Gemälden in sich, welche durch die ganze Christenheit ihre Wirksamkeit verbreiteten, nicht die zahllosen Erscheinungen und mannigsachen Ungeheuerlichkeiten, welche in jedem Lande und bei jeder Gelegenheit vorkamen. Nur wenn ein Beiliger canonifirt murde, verlangte man den Nachweis feiner Bunderthätigkeit; jonst scheinen die übernatürlichen Geschichten niemals in Frage gestellt worden zu fein. Die Gebildetften wie die Ungebildetften nahmen gum Bunder als zu der einfachften Erklärung jeder Schwierigkeit regelmäßig ihre Ruflucht.

Dies Alles ift nun vorüber. Es ift nicht nur in gandern vorüber, wo der Protestantismus seine Herrschaft übt, sondern auch in denjenigen, wo der römischfatholische Glaube noch in Ansehen fteht und die mittelalterlichen Beiligen noch verehrt werden. Zwar fließt in Neapel noch immer das Blut bes h. Januarius und die Hirtenbriefe französischer Bischöfe berichten noch immer bei Gelegenheit von Erscheinungen der Jungfrau Maria unter den höchft ungebildeten und abergläubischen Bauern; aber die felbstverftandliche und blinde Zuftimmung, mit der man einst solche Erzählungen aufnahm, hat längst einem spottenden Unglauben Plat gemacht. Wer die Stimmen tennt, die man bei folchen Anläffen gewöhnlich in römisch-katholischen gandern von Gebildeten hört, muß zugeben, daß die wenigen neuen Wunder, die man verkundet, durchaus nicht einen Gegenstand trinmphirender Freude bilben, sondern überall als ein Aergerniß, als ein Stein des Anstoßes und der Verlegenheit betrachtet werden. Man spricht von ihnen in den meisten gebildeten Kreisen mit offener Geringschätzung und Ungläubigkeit; einige versuchen Ausflüchte, ober eine naturliche Erklärung, und nur fehr wenige fprechen schüchtern und entichuldigend etwas zu ihrer Vertheidigung. Auch tann man nicht fagen, daß in den Aeußerungen nur der Wunsch einer genaueren und sorgfältigeren Prüfung der Beweise, welche ihnen als Stupe dienen, sich ausdrucke. Man wird im Gegentheil wohl zugeben muffen, daß die angekundigten Wunder in ber Regel mit einer Sicherheit verworfen werden, die ebenfo entschieden und ohne weitere Begründung ift, wie einst ihre Annahme war. Richts kommt felfener vor als eine ernftliche Prüfung der ihnen zu Grunde liegenden Be-

<sup>1)</sup> Hist. de Civilisation, Leçon XVII. Die Bolland'sche Sommlung ward Antwerpen von einem Jesuiten diesen Namens 1643 begonnen, durch die französische Revolution unterbrochen und unter dem Schutze der belgischen Kammern fortgesetzt. Sie sollte alle Originalschriften über den Gegenstand enthalten. Die Beiligen sind nach dem Kalender geordnet. Fünfundfunfzig starke Foliobände ind erschienen, die aber nur die Ende October gehen. In einem trefflichen Aufste Beiligeuses, bemerkt Renan: Für einen wahren Philosophen muß ein Zellengefängniß mit diesen 55 Foliobänden ein wahres Paradies sein.

weise auf Seiten der Ungläubigen. Sie werden nicht verworfen, weil fie unbewiesen, fondern weil fie Bunder find. Man giebt viel lieber jedes begreifliche Zusammentreffen natürlicher wenn auch unwahrscheinlicher Umstände ju, als man feine Buflucht zu ber Annahme übernatürlicher Bermittelung nehmen möchte; und dieje Gefinnung außert fich nicht nur bei offenen Steptikern, sondern auch bei Menschen, welche aufrichtige, wenn auch vielleicht nicht jehr warme Anhänger ihrer Kirche find. Gie bildet das gemeine Merkmal jenes großen Rreifes Gebildeter, beren Leben hauptfächlich weltlichen 3weden gewidmet ift, die fich unbedenklich ju ben oberften Lehren des Ratholicismus bekennen und deren Hauptpflichten treu vollziehen, die aber Ton und Farbung des eigenen Beiftes dem allgemeinen Beifte ihres Beitalters entnehmen. Wenn man nach ihrer Meinung darüber fragt, fo antworten fie mit Achselzucken und Lächeln, geben zu, daß es traurig sei, wenn folche Geschichten mitten im neunzehnten Sahrhundert erzählt wurden, behandeln fie als offenbare Anachronismen, die felbstverständlich schon in sich unglaubhaft find; aber fie fügen auch hinzu daß kein Rönmischkatholischer gezwungen sei, daran zu glauben, und daß man Unrecht thue, die aufgeklärten Glieber der Kirche nach dem Aberglauben der Ungebildeten zu beurtheilen.

Daß dies im Allgemeinen der Ton ift, welchen die große Mehrheit der gebildeten Katholiken sowohl in ihren Schriften als in ihrer Unterhaltung anschlägt, wird wohl kaum zu bestreiten fein. Auch ift er offenbar bas unmittelbare Erzeugniß und Maß der Civilijation. Die Gegenden, wo man die Geschichte eines neuen Bunders mit dem wenigsten Spott aufnimmt, find gerade die ftarrften und gefellig vereinsamten, die Rlaffen, welche davon am wenigften verlett werden, die ungebildetften und vom Strome der Civilisation am wenigsten berührten. Sehen wir vom Klerus und von denjenigen ab, die unmittelbar seinem Ginflusse unterstehen, so finden wir diese Denkrichtung im steten Gefolge der Bildung, als das besondre Merkmal derer, welche ihren Beiftesintereffen die weitefte Ausdehnung gegeben haben und daher am treuesten die verschiedenen Ginfluffe des Zeitgeistes darstellen. Wird ein Bolf, das lange abgesondert und abergläubisch geblieben, mit ber allgemeinen Bewegung der europäischen Civilisation, fei es durch Gifenbahnen oder durch freie Preffe oder durch Entfernung der bevormundenden Gefete, in Berbindung gebracht, fo muß fich ihm unfehlbar diefer Beift mittheilen.

Es ift ferner einleuchtend, daß diese Denkweise nicht einer blos vorübergehenden Bewegung entsprungen ist, etwa einem ausnahmweisen Ereignisse oder einer stücktigen literarischen Mode, die unserm Jahrhundert eigen wäre. Alle Geschichte zeigt, daß im genauen Verhältniß zum geistigen Fortschritte der Nationen die Nachrichten von Wundern, die unter ihnen vorgekommen seien, immer seltener werden und zuletzt ganz aufhören. 1) In dieser Thatsache besitzen wir ein deutliches Zeichen für den Verfall der alten Denkweise;

<sup>1)</sup> Dies hat in böchst geiftvoller Beise Bischof Spratt bemerkt, wenn er in seiner Hist of Royal Society S. 350 sagt: Gott läßt sich niemals ohne Bezeugung in der Welt und hat augenscheinlich die finstern Jahrhunderte, aber nur selten oder nie die Zeiten, in denen die Kunde der Natur herrscht, zur Verrichtung von Bundern auserwählt. Denn er weiß, daß es seiner außerordentlichen Zeichen nicht so sehr bedarf, weun die Menschen den Werken seiner hand emsig nachforschen und auf die Spuren seiner Tritte in der Schöpfung ohnehin Acht haben.



benn wer diese Wunder als wirkliche ansieht, schreibt ihr Schwinden dem Fortschritte des Unglaubens zu, und wer sie leugnet, hält sie für die Folgen einer eigenthümlichen Richtung der Phantasie und einer eigenthümlichen Art von Täuschung, welche von der mittelalterlichen Denkweise hervorgerufen und begünstigt wurde. Das heist doch nur: der alte Geist ist entweder Bedingung, wie die Einen, oder Ursache der Wunder, wie die Andern glauben. Sedenfalls liegt also in dem Aushören der Wundergeschichten ohne gleich-

zeitigen Bechsel des Bekenntniffes der Berfall diefes Geiftes. Sind diese Borberfate richtig, - und tein Aufrichtiger tann fie wohl bei ernster Prüfung in Frage stellen — so führen sie unaufhaltsam zu einem sehr michtigen allgemeinen Schlusse. Sie beweisen, daß der Widerstand gegen den Wunderglauben in geradem Verhältniß zum Fortschritt der Givilisation und zur Verbreitung der Wiffenschaft steht. Dies ift nicht etwa einfach deshalb der Fall, weil die Wiffenschaft manches erklärt, was früher übernaturlich ichien, wie Rometen und Sonnenfinfterniffe. Denn wir finden einen solchen Unglauben in romisch-tatholischen gandern gegenüber den Bundergeschichten, die fich auf Beilige, auf Reliquien und Bilder beziehen, ohne daß die Wiffenschaft ein unmittelbares Licht auf fie werfen könnte und ohne daß ein andrer Grund der Unmahrscheinlichkeit als ihre Bunderbarkeit vorhanden Much geschieht es nicht einfach darum, weil die Civilisation den Proteftantismus auf Roften der romifchen Rirche fraftigt. Denn wir finden benselben Geift auch unter den Katholischen entfaltet, obwohl die durchgehende Tendenz ihrer Theologen auf die Zerftörung der Annahme unbedingter Unwahrscheinlichkeit moderner Bunder abzielt, und obwohl die Thatsache, daß Dieje Bunder nur in ihrer eigenen Rirche vorkommen follen, ibnen einen eigenen Reiz verleihen mußte. Auch felbst bies ift tein Grund, daß der Biderwille gegen einen ungeprüften blinden Glauben im Steigen begriffen Denn die angeführten Bunder werden ohne Befinnen ungläubig von den Gliedern einer Rirche verworfen, welche alles Mögliche gethan hat, um den Geist für die Annahme geneigt zu machen. Nur darin liegt der klare Grund, daß der Fortschritt der Civilisation unabweislich eine gewiffe Art und Farbung des Denkens erwedt, welche die Menschen mit unbewußtem und sofortigem Widerwillen gegen Bundergeschichten erfüllt, ohne Rücksicht auf bestimmte Bemeise, sondern in der Voraussegung der Unmöglichkeit troß aller dogmatischen Lehren. Db diese Ansicht recht oder unrecht ift, unterjuche ich jest gar nicht; ich meine nur, daß fie unbeftreitbar überall beftebt, wo die Civilifation fortschreitet.

Wir muffen jedoch bemerken, daß sie sich mit viel größerer Gewalt gegen gleichzeitige als gegen geschichtliche Wunder richtet. Dieselben Katholiken, die ohne Weiteres über eine Wundererzählung aus der eigenen Zeit spotten, sprechen mit erheblicher Ehrfurcht von ganz ähnlicher Thaten, die einem mittelalterlichen Heiligen zugeschrieben werden. Auch ist es nicht gar so schwer, den Grund dieser Unterscheidung zu entdecken. Begebenheiten aus einer entfernten Vergangenheit werden nicht mit gleich starker Lebhaftigkeit aufgesaßt wie diesenigen, die unter uns selbst stattsinden. Sie dringen nicht mit derselben kraftvollen Realität auf uns ein und werden nicht nach demselben Maße beurtheilt. Sie gelangen zu uns in dem Gewande einer sagenhaften Zeit, von dem Nebel der Jahre verdunkelt und von Umständen bezgleitet, die von den unfrigen so abweichend sind, daß sie gleichsam eine Strahlenbrechung der Phantasie veranlassen, ihre Bilder umwölken und

verschieben. Außerdem sind viele dieser Erzählungen mit den frühesten Vorftellungen jedes katholischen Kindes verwebt, der Glaube an sie seinem noch unentwickelten Geiste eingepflanzr, ohne daß sie auf diese Weise jemals mit seinem gereisten und vorurtheilsfreien Urtheil in Berührung gebracht worden wären. Wir sinden daher, daß diese allgemeine Denkweise mehr rückwärts ihren Einfluß übt, dieser jedoch nicht die größte oder mächtigste Wirkung derselben ausmacht.

In protestantischen gandern hat es keine so vollständige Umwandlung als die fo eben betrachtete gegeben; denn der Protestantismus trat erft in's Leben, als die alte Dentweise bereits ftart abgenommen hatte. mation wurde vom modernen Beiste erzeugt und durchdrungen; ihre Leiter fahen sich durch das Bedürfniß ihrer Stellung gezwungen, die Bundererzählungen ihrer Zeit zu verwerfeu. Sie konnten folgerichtig nicht zugeben, daß der Allmächtige gemiffe Andachtsverrichtungen zu besondern Werkzeugen feiner Gnade ausersehen und durch zahllose Bunder verherrlicht habe, die fie als gottesläfterlich, als heidnisch und abergläubisch brandmarkten. Daber finden wir, daß der Protestantismus von feinem Beginne an neue Bunder, ausgenommen die zum herenwesen geborigen, mit einem Diftrauen und Abicheu behandelte, welche gegen die unbedenkliche Anerkennung feiner Geguer Indeg bietet die Geschichte seiner Secten einige Wunder, ftark abstach. beren Verfündigung offenbar aus ber Unwiffenheit oder aus der Begeifterung ftammte, mahrend nur außerft wenige fichtlich bem Betruge angehörten. Bu diefer Gattung gablt beifpielsweife unter der Regierung der Königin Marie die berühmte Stimme aus der Wand, welche die Meffe für götendienerisch erklärte, ebenso wie das Erucifix in der Christuskirche zu Dublin, welches unter der folgenden Regierung blutige Thranen vergoß, weil der protestantische Gottesbienst in Erland eingeführt marb. Im Ganzen jedoch hielt fich der ueue Glaube von diesen Formen der Täufchung merklich frei, und feine Leiter ftimmten allgemein in ber Unficht zusammen, daß Wunder aufgehört hatten, nachdem einmal das Chriftenthum eine beftimmte Macht in der Welt Da die Schriften der Kirchenväter reich an Wundergeschichten find und die meisten Reformatoren, besonders die englischen, diese Schriften in hohem Anfehen hielten, fo zog man die Scheidelinie zwischem dem Zeitalter der Bunder und dem ihres Aufhörens etwa um jene Periode, da die hervorragendsten Kirchenväter geftorben waren. Da dies nicht febr lange nachher geschah, als das Chriftenthum eine vollständige herrschaft über die burgerliche Gewalt erlangt hatte, fo konnten allerdings manche annehmbare Grunde für diese Anficht beigebracht werden, die in England wenigstens allgemein gewesen zu fein scheint.

Als Locke seine berühmte Briefe über die Toleranz schrieb, wurde er zu einer Betrachtung der patristischen Wunder durch ein Argument veranlaßt, welches damals, wie es scheint, für sehr zwingend gehalten wurde, heute aber, als zu einem canz abweichenden "Meinungsklima" gehörig, für ebenso nichtssagend als unehrbietig gehalten werden würde. Man behauvtete nämlich, daß es unter gewöhnlichen Umständen für die Wohlsahrt des Christenthums nothwendig gewesen sei, in der Verfolgung seiner Gegner durch die weltliche Macht eine Stüße zu erhalten. Als nun das Christenthum von den Regierungen noch nicht anerkannt wurde, befand es sich in einer schlimmen Lage; daher mußten zu seinem Gunsten die Naturgesetze aufgehoben werden, und fortgesetzte Wunder sicherten ihm den Sieg. Als ihm sedoch

die Bekehrung Conftantin's die burgerliche Gewalt zur Disposition ftellte, ward die Aera des Uebernatürlichen geschloffen. Es hatte die Macht zur Berfolgerung erlangt; daher ward die Macht der Bunderwirkung zuruck. Mit der Berbindung zwischen Staat und Kirche mar das Chriftenthum zu seiner richtigen und endgültigen Stellung gekommen und daher der ausnahmsweise Beistand unnöthig geworden. 1) Dieses Argument, das Werk der Orforder Theologen, vermochte einen Locke nicht mankend zu machen, aber die geschichtliche Frage, die es eröffnete, war wohl dazu angethan, diesen ftarten und furchtlosen Geist zu feffeln, der so wenig gewöhnt mar, fich vor einem unbegründeten Ansehen zu beugen, und ber fich gerade damals auf die Bertheidigung der Toleranz gegen das gange Gewicht der kirchlichen Ueberlieferung legte. Er scheint fich darüber mit Isaak Newton berathen zu haben; benn in einem Briefe beffelben findet fich eine Stelle, die den Begenftand mit einer gemiffen Buruchaltung befpricht: "Bunder von guter Beglaubigung, fchrieb Newton, gab es in der Kirche etwa zwei oder drei Sahrhunderte hindurch. Gregor der Thaumaturg hatte feinen Zunamen von diefer Begabung und war einer der letten, die sich dadurch auszeichneten. Doch über die Zahl der Wunder und das Maß ihres Borkommens kann ich Ihnen keine rechte Auskunft geben, da die Geschichte jener Zeiten sehr unvollständig ift."2) Locke scheint indessen diese Auffassung nicht getheilt zu haben. Beantwortung des Orforder Arguments schrieb er eine fehr bemerkenswerthe Stelle, die ihrer Zeit offenbar nicht die verdiente Aufmerksamkeit erregte, aber lange nachher bei der Erörterung eine fehr hervorragende Stelle erhielt. "Es ift ficher, meinte er, daß berjenige, ber feinen Glauben ober fein Urtheil auf den von kirchlichen Geschichtsschreibern überlieferten Bundern aufbauen will, nicht weiter als bis zur apostolischen Zeit gehen darf oder andrerfette nicht bei Conftantin fteben bleiben fann, ba die Schriftfteller nach biefem Abschnitte, deren Ausspruch wir in andern Dingern willig als unbestreitbar anerkennen, von den Wundern zu ihrer Zeit mit derselben Zu-versicht sprechen, als die Bäter vor dem vierten Sahrhundert, und ein großer Theil der Wunder aus dem zweiten und dritten Jahrhundert nur auf dem Unsehen der Schriftsteller aus dem vierten beruht."3)

Nach dieser Zeit scheint die Angelegenheit der kirchenwäterlichen Wunder unbeachtet geblieben zu fein, bis die öffentliche Aufmerksamkeit fich wieder durch das wohlbekannte Werk von Middleton darauf lenkte. Dag die "Freie Forschung" ein Buch von ungewöhnlichem Berdienfte mar, große Beredfamkeit, Kühnheit und Gewandtheit in der Polemik eutfaltete und keine irgend ebenbürtige Entgegnung fand, wird man schwerlich leugnen. Aber um seinen ganzen Erfolg zu murdigen, muffen wir dazu noch den allgemeinen Charakter

Berzeichniß von Stellen.

8) Dritter Brief über Toleranz S. 269.

<sup>1)</sup> Diefen Grund hat Muzarelli, ein römischer Theologe von einiger Bedeutung, in feiner Abhandlung über die Inquisition wieder aufgenommen. Er führt die Bernichtung des Ananias und der Sapphira, sowie des Simon Magus an. Diese Art von Bundern, sagt er, hat aufgehört, und deshalb ist die Inquisition nothwendig. Ich kenne diese sehr merkwürdige Abhandlung aus einer Uebersteyung im fünsten Bande von Henrion's Histoire de l'Eglise.

2) Brewster, Leben Newton's S. 275. Es steht noch ein andrer Brief von Newton an Locke in King's Leben Locke's I., 415; aber er enthält fast nur ein

des Zeitalters in Erwägung ziehen, in welchem es erschien. In dem halben Sahrhundert, welches zwischen Lode und Middleton liegt, hatten vielfache Ginfluffe, die hier nicht zu untersuchen find, zu denen aber Locke felbst durch feine Philosophie reichlich beigetragen, die Theologie in England von Grund aus umgeftaltet. Der Reis und der Zauber, den die altesten Bater auf die Geiftlichen des vorangegangenen Sahrhunderts geubt, mar ganz dahin. Werke der Kirchenväter fielen rasch in Vernachlässigung und die sehr Wenigen, die sie noch ftudirten, waren nur noch in geringem Mage vom Geifte derfelben getränkt. Nichts in der That konnte der alten Beife unahnlicher fein als der kalte, leidenschaftslose und verstandesmäßige Ton in der Theologie des achtzehnten Sahrhunderts, welche das Christenthum wie ein vortreffliches Silfsmittel für die Polizeigewalt und wie ein Prinzip des An-ftandes und des geselligen Zusammenhalts behandelte, die aber auch allen Enthusiasmus aus ihm jorgfältig entfernte, all seine Mysterien verschleierte oder abschwächte und es in der That zu einem Autoritätespftem der Moralphilosophie erniedrigte. Es hat niemals eine Zeit gegeben, in der die Geifti den eine so große Furcht vor Allem hatten, was irgend unverftändig oder abenteuerlich schien. Der Geift, welcher in dem Sahrhundert vorher den Grauben an hererei zerftört hatte, ging mit vervollständigter Kraft in ihre Gefunder Verstand war das vorherrschende Merkmal aller ihrer Großherzige Gefinnungen, opfermuthige Tugend, chrfurchtevoller Glaube, erhabene Speculationen maren geschwunden. Jeder Prediger mendete feine Muhe auf den Beweis, daß das Chriftenthum in allen Beziehungen sich in voller Uebereinstimmung mit der menschlichen Vernunft befinde, auf die Entfernung oder Berhüllung alles deffen, mas das afthetische Befühl verleten, das Urtheil beleidigen konnte, auf den hinweis, daß die Abficht der Religion nur dahin gehe, die Gefellschaft zu verfeinern und mit Sarmonie zu erfüllen, die Beziehungen des Lebens zu verschönern, den Beboten der menfchlichen Rlugheit eine höhere Beihe zu geben und den Befichtofreis ihrer Berechnung über das Grab zu erweitern. Bu den Folgen biefes geiftigen Zuftandes gehörte bie machsende Abneigung gegen Bunder, welche wie diejenigen der Rirchenväter nicht zu den Beweisen für das Chriftenthum gehörten, und die Abnahme der Achtung für die fie bezeugenden Schrift-

Mitten in dieser geistigen Bewegung veröffentlichte Middleton seinen großartigen Angriff gegen die patristischen Bunder, wobei er sowohl die Schwierigkeiten als die Bedeutung des Gegenstandes zu klarer Erkenntnis brachte. Die Schriften der Kirchenväter enthalten zahlreiche Bunder, die nach ihrer Behauptung zu ihrer eigenen Zeit und unter ihren eigenen Augen stattgefunden haben und die von solcher Beschaffenheit sind und in solcher Beise erzählt werden, daß man sich kaum der Alternative entziehen kann, sie müsten entweder wirklich geschehen oder gestiffentlich von den Bätern den leichtgläubigen Lehrern angehängt worden sein. Die Berke des ersten Jahrhunderts, die auf uns gekommen, sind äußerst gering an Zahl und bestehen fast nur aus kurzen Briesen, die ohne jede historische oder polemische Absicht zur Ermuthigung und Erbauung der Glöubigen geschrieben wurden; aber gerade aus diesem Jahrhundert bietet die Lebensgeschichte des heiligen Polycarp ein Märthrerthum, das offenbar dem Bereiche des Bunders angehört. Justinus Marthr, der ganz am Ansang des zweiten Sahrhunderts schrieb, nicht länger, wie man sagt, als funfzig Sahre uach dem Tode des h. So-

hannes, versichert mit Bestimmtheit die Fortdauer des Bunders in seiner Zeit, und von da sind die Beispiele reichlich und ununterbrochen. Die proteftantische Theorie geht dabin, daß die Bunder allmählich an Bahl geringer wurden, bis fie endlich gang schwanden. Das geschichtliche Factum bagegen ift, daß von Geschlecht zu Geschlecht die Bundererzählungen gahlreicher, allgemeiner und außerordentlicher wurden. "Coweit die Kirchenhiftoriker etwas erweisen oder beleuchten können, ist kein Punkt der Geschichte so einmuthig, fo durchgebend und ausdrücklich von ihnen bezeugt als die Continuität diefer Rraft durch alle Zeitalter von dem früheften Rirchenvater, der ihrer ermähnt, bis herab zur Reformationszeit."1) Alfo auch nur bei einem ganz allgemeinen Glauben an geschichtliche Beweise dafür muffen wir ohne Paufe und Lucke bis weit ins Mittelalter hinauffteigen und zugeben, daß Sahrhunderte hindurch dasjenige, mas die Protestanten als den fchlimmften Aberglauben der römischen Kirche betrachten, das eigenthumliche und beständige Mittel übernatürlicher Gnade ausmachte. Wenn wir dagegen, dem gewöhnlichen Gange hiftorifcher Kritif zum Trot, ben Behauptungen der Schriftfteller aus dem vierten Sahrhundert Glauben ichenkteu, mahrend wir ihn den Schriftftellern des neunten Sahrhunderts verfagten, wenn ihr Zeugnif auch ebenfo beftimmt lautete, so murden wir auf eine gleiche, nur in andrer Geftalt auftretende Schwierigkeit ftogen. Denn man konnte mohl behaupten, daß die Bater des vierten Sahrhunderts feine römischen Ratholifen maren; aber ficher waren fie auch nicht in bem gewöhnlichen Sinne des Wortes Protestanten. Sicher hatten fie viele Gebrauche, Undachtsformen und Lehrmeinungen, Die awar nicht geradezu römisch-katholisch mögen gewesen sein, die aber schon auf ber zum Katholicismus unvermeidlich hinneigenden Grenze ftanden und die mittelalterliche Theologie im Keim und Embryo enthielten. Und gerade durch den innigen Zusammenhang mit diesem Theil ihrer Lehren entstanden die vielen Bundergeschichten.

Dies war die große Schwierigkeit bei der Frage, wenn man fie vom protestantischen Gesichtspunkt aus betrachtete. Middleton trat an fie mit einem Angriff auf die Glaubwürdigkeit der Kirchenväter heran, der fo beredt, fo schonungelos und so meisterhaft abgezielt war, daß bald ganz England von dem Streite wiederhallte. Er behauptete, die religiöfen Spigen des vierten Sahrhunderte hatten Grundfate zugelaffen, gepriefen und meift felbst in Anwendung gebracht, die nicht nur den Unforderungen einer überirdischen Seiligkeit, sondern den Geboten der gewöhnlichsten Chrlichkeit schnurstracks entgegenliefen. Er wies nach, wie fie der Luge Beifall gespendet, das Truginftem im Großen geubt, Die Geschichte gröblich und gewohnheitsmäßig gefälscht hätten, daß fie in vollster Ausbehnung den Grundsat des frommen Betruges angenommen und ihn zur Anregung der Frommigkeit fortwährend ausgeubt hatten. Das waren die Anklagen, die er gegen Manner erhob, um deren Untlig der Beiligenschein Sahrhunderte lang mit ungetrübtem Glanze gestrahlt, gegen jene großen Kirchenväter, welche die theologischen Systeme Europa's gebildet hatten, die in jo vielen Streitfällen zu Schiedsrichtern und zum Gegenftand der huldigung in fo vielen Bekenntniffen gemacht worden waren. Die von ihm beigebrachten Zeugniffe wurden geradezu gegen die Schriftsteller bes vierten Sahrhunderts gerichtet; aber der Bemeis

<sup>1)</sup> Vorwort zur "Freien Forschung".

traf eine noch frühere Periode. Erwägen wir, sagte er, das überraschende Bertrauen und die Zuversicht, mit welcher die vornehmsten Kirchenväter diess vierten Jahrhunderts als wahr behaupteten, was sie entweder selbst gefälscht oder wovon sie zum Mindesten mußten, daß es gefälscht sei, so regt sich natürlich der Berdacht, daß ein so kühner Trotz gegen die geheiligte Bahrheit nicht auf einmal angenommen oder allgemein geworden sein konnte, sondern daß er allmählich zu einer solchen höhe muß gestiegen sein durch die Gewohnheit und das Beispiel früherer Zeiten und durch eine lange Ersahrung, was die Leichtgläubigkeit und der Aberglaube der Menge ertragen könne. 1)

Es ift offenbar, daß ein Angriff dieser Art Fragen des ernstesten und bes umfaffenoften Charattern eröffnen mußte. Er erschütterte die Meinung von den Kirchenvätern, die man nicht nur in der romisch-tatholischen Belt, fondern auch unter den besten Reformatoren in hohem Mage geehrt hatte. In der Kirche Englands besonders galt das Ansehen der Bäter wesentlich fast eben so viel als das der inspirirten Schriftseller. Das erste größere theologische Werk der englischen Reformation war die "Apologie" Zewel's, worin er die Reformatoren rechtfertigte, indem er die Abweichungen der römischen Kirche von den Ansichten der Kirchenväter nachwies. Es war immer der Stolz der bedeutenden Geiftlichen der fiebzehnten Sahrhunderts gewesen, daß fie die gründlichsten Forscher der patriftischen Literatur, die treuesten Darfteller ihres Beiftes und die treuesten Berehrer ihrer Autorität seien. Die Behauptung eines Kirchenvaters wurde immer als gewichtiges, wenn nicht gar als entscheidendes Argument in Streitfragen angesehen, auch wenn fie beweislos daftand. Aber sicherlich war diese Meinung thöricht und schlimmer als thöricht, wenn das Urtheil Middleton's ein richtiges mar. die Rirchenväter wirklich eine fo grenzenlose Leichtgläubigkeit und eine fo fclaffe Bahrheitsliebe befaßen, wenn der Sinn für die Bichtigkeit des Dogmas in ihrem Beifte den Sinn der Aufrichtigkeit fo vollkommen übermuchert hatte, so war es unsinnig, ihnen eine solche außerordentliche Verehrung zu Wenn man fie auch noch als Manner von unbezweifelter Treue achtete, als Manner bes edelften Beroismus, wenn man fie als Zeugen für den Glauben ihrer Zeit anführte und als Repräsentanten des in ihr herrichenden Berftandnisses, so war doch ihre hervorragende Autorität geschwunden. Und außerdem machten sich noch andre und vielleicht noch wichtigere Fragen gel-Unter welchen Umftänden war es gestattet, das einmuthige und ausdruckliche Zeugniß aller Kirchenschriftsteller zu verwerfen? Wo lag der Maßstab ihrer Glaubwürdigkeit und ihrer Leichtgläubigkeit? Und dann wieder, wo ift das Maß für die Unwahrscheinlichkeit eines Wunders von vornherein, wo das Kriterium, welches Wahrheit von Kalschheit scheidet und die Zahl

der Zeugniffe bestimmt, die zur Beglaubigung der ersteren nothwendig sind? Das waren die großen Fragen, welche dieser gelehrte Theologe 1748 anregte, Fragen, melche für viele Jahre hinreichten, die Ausmerksamkeit der talentvollsten Forscher England's wach zu halten. Bei den Laien scheint das Werk Middleton's große Empfänglichkeit gefunden zu haben. Bei den Geist-lichen jedoch erregte sein heftiger, rücksichtsloser und skeptischer Ton natürlicherweise viel Bestürzung, und die Universität Orsord that sich in der Opposition dagegen hervor; aber es war ein bemerkenswerthes Zeichen der Zeit, daß die

<sup>1)</sup> Ginleitungefapitel.

Rirchenväter keine geschicktern Vertheidiger fanden als Church und Dodwell. Gibbon, der damals noch ein fehr junger Mann war und fich schon auf die Argumente Boffuet's eingelaffen hatte, verlor mahrend der Erörterung den ihm noch gebliebenen Glauben an den Protestantismus. Wie er fagte, vermochte er damals nicht die Schluffolgerungen Middleton's anzunehmen und unwiderstehlich mar fur ihn das einleuchtende Zeugniß, daß Bunder von guter Beglaubigung auch noch nach Ginführung der fatholischen Sauptlehren fortbestanden hatten. Daher entschied er sich für diese Lehren und verließ die Universität, ohne zu promoviren. Hume stellte von philosophischem Standpunkte Forschungen über die Frage an; er versuchte eine allgemeine Lehre festzustellen, welche das Verhältniß zwischen Wundergeschichten und geschichtlichen Zeugniffen beftimmen wie awischen der Unwahrscheinlichkeit von Bunbern und der Unglaubmurdigfeit von Siftorifern, und das Ergebniß mar fein Effan über Bunder. 1) Farmer, der eine alte Annahme von Lightfoot, Bebfter und Semler erneuerte und in diefer Beziehung der Borlaufer des deutschen Rationalismus geworden ift, versuchte die Erzählungen der Schrift von Befeffenen durch die gewöhnliche Erscheinung der Epilepfie zu erklaren. 2) Barburton und Douglas und mit ihnen zugleich wohl die meiften geiftvollern Theologen gaben die patriftischen Bunder preis und schritten zur Feftstellung bes besondern Charatters und Beweises der evangelischen Bunder vor, und die allgemeine Annahme dieser Richtung kann als Eintritt in eine

neue Phase der geschichtlichen Behandlung bezeichnet werden.
Man hat oft auf die eigenthümliche Thatsache ausmerksam gemacht, daß jeder größere Fortschritt des englischen Geistes, wenn er mit der Theologie in Berbindung stand, gegen die ernste und beharrliche Opposition der Orforder Universträt geschehen ist. Die Stellung, welche diese Universität wähdes Middleton'schen Streites einhielt, war genau dieselbe, welche sie zu den zwei großen Fragen des vorangegangenen Jahrhunderts genommen hatte. Die Vertheidiger der bürgerlichen Freiheit im Gegensax zum passiven Geshorsam und die Vertheidiger der Duldung im Gegensax zum Verfolgung hatten beide in Orford die fähigsten und ausharrendsten Widersacher gefunden. Als im unserm eigenen Jahrhundert die Verweltlichung der Volitik sich

<sup>1)</sup> Hume's Effan war nach seinem eigenen Geständniß eine (richtige ober falsche) Anwendung von Tillotson's berühmtem Argumente gegen die Transsubstantiation. Beniger bekannt ist, daß diese lettere Theorie auch von Lock anticipirt wurde, der an einer merkwürdigen Stelle seines Tagebuchs behauptet, daß man niemals einen Sah, welcher der Bernunft widerspreche, auf die Autorität einer Inspiration oder eines Wunders glauben durfe; denn auch der beiden lettern Wirklichseit muffe sichließlich auf die Bernunft basirt werden. Es ist schwieriger, sagt er zu glauben, daß Gott irgend eine Erscheinung des großen Beltalls für einen einzigen Kall ändern oder ihrem gewöhnlichen Laufe entziehen konnte, und daß er Dinge ihrem Gesetze zuwider sollte wirken laffen, damit es der menschliche Geift nachber in gleicher Weise thue, als daß ihn irgend eine kuschendende oder natürliche Wirtung, deren Urlache er nicht kennt, die Sache in so seltsamen Lichte erblicken läßt. King in Lock's Leben I., 230 f. S. auch in dem Bersuch über den menschlichen Berstand das Rapitel über Bernunft-Glauben.

<sup>2)</sup> Der Theologe Farmer gehörte den Diffentere an und wollte die Schwierigs teit beben, die aus der Thatsache entsprang, daß Wunder allgemein als Zeugniffe der Wahrheit wie des Errthums dargestellt wurden. Er suchte nun zu zeigen, daß es keinerlei Bunder geben könne, die von einem Teufel herrührten.

dem öffentlichen Beifte durch die Erörterungen über tie Teftakte und über die Emancipation der Ratholiten aufdrängte und es allen aufmerkfamen Beobachtern flar geworden war, daß diefe Frage bestimmt fei, der Rampfplat im Streite zwifchen dem modernen Beifte und der leberlieferung au merden, bewies es die Universität Oxford deutlich, daß ihre alte Gefinnung nichts an Kraft verloren hatte, wenn sie auch viel von ihrem Einflusse ein= gebußt. Noch später, im Sahre 1833, ging von berjelben Seite eine reactionare Bewegung aus und wurde ausdrücklich gegen die Denkweise, welche die moderne Civilization überall hervorgebracht hatte, gerichtet. Ihre Träger klagten diese Denkweise als eine wesentlich und von Grund aus falsche an. Für sie mar die Geschichte der englischen Theologie seit anderthalb Sahrhunderten auf dem Wege eines ununterbrochenen Verfalls. Sie glaubten nach den feierlichen Worten ihres großen Führers, daß "die Nation im Begriffe stände, die offenbarte Wahrheit aufzugeben."1) Rach einiger Zeit neigte fich die Bewegung dem Ratholicismus mit einer Rraft und Schuelligfeit zu, die man nicht migverfteben konnte. Gie brachte einen Abfall zu Wege, wie er feit bemjenigen unter den Stuarts fo groß nicht vorgekommen war, ohne jedoch gleich letterem irgendwie von unlautern Erwägungen beeinflugt zu fein. Bas ich bei biefem Abfall zur Beleuchtung ber in biefem Rapitel behandelten Richtung hervorheben will, ift die außerst unbedeutende Stelle, den die katholischen Wunder in dem ganzen Streite einnahmen.

Fragen wir nach den Gründen, auf welchen das Aufhören des Wunderglaubens hauptsächlich beruht, so können sie nach meiner Meinung in fol-

gender Beife zusammengefaßt werden.

Bunder seien die Beglaubigung der Gottheit für einen von ihr begeifterten Sendboten, welcher Lehren verkundet, die auf anderm Wege nicht begründet werden fonnen. Sie follen beweifen, daß er weder ein Betruger, noch ein Ueberspannter ift, daß feine Lehre weder aus einer hinterhaltigen Berechnung, noch aus einer überftürzenden Phantafie ftammt. Die Natur der Sache bringe es nun mit sich, daß dies auf anderm Wege nicht bewiesen werden kann. hat der Allmächtige beschloffen, den Menschen ein Religionsinftem zu offenbaren, welches von dem fich in den Werken der Natur abspiegelnden und im Gewiffen des Menschen niedergeschriebenen unterschieden ift, jo mußte er dies durch das Wertzeug eines inspirirten Boten thun. Beansprucht nun ein Lehrer, ein solches Organ göttlicher Mittheilung zu fein, welche übernatürliche Wahrheiten offenbare, so muß man mit Recht erwarten, er werde seine Sendung durch die einzige Urt beglaubigen, durch die fie beglaubigt werden tann, nämlich durch die Ausführung übernatürlicher Bunder find also nicht unwahrscheinlicher als eine Offenbarung; denn eine Offenbarung murde ja ohne Wunder wirkungelos fein. mährend diefe Ermägung die gewöhnlichen Ginwürfe gegen die evangelischen Bunder widerlegt, trennt fie dieselben icharf von denen der römischen Rirche. Denn erftere geschahen ausdrucklich nur als Ausnahmsfälle; fie maren durchaus nothwendig, sie waren bestimmt, eine neue Religion einzuführen und eine übernatürliche Botschaft zu bestätigen. Letztere hingegen waren nur Mittel der Erbauung, auf keinen 3weck gerichtet, der nicht auch auf andre Weise erreicht werden konnte, und wurden bei Veranlassungen in's Werk

<sup>1)</sup> Reuman, Anglican Difficulties, S. 54.

gesetzt, die es nicht auf den Augenschein, sondern auf den Glauben abgesehn hatten. Ueberdies sollten Bunder als die außerordentlichsten und nachdrücklichsten Bezeugungen göttlicher Macht angesehen werden. Sie gewöhnlich und alltäglich machen, hieße sie erniedrigen und ihr eigenthümliches Wesen aufheben, welches man durch die Zulassung von Gemeinem und Kindischem noch mehr herabwürdige. Die Wunder des Neuen Testaments zeichneten sich stets durch Würde und Feierlichseit aus, theilten immer eine Belehrung für den Geist mit und brächten außer dem Zeuguiß für den Charakter des Urhebers noch eine thatsächliche Wohlthat. Die Wunder des Mittelasters hingegen wären häusig leer, zwecklos und ohne Eindruck, neigten beständig zum

Abenteuerlichen und überschritten nicht selten das Dag.

Dies ift, glaub' ich, eine richtige Neberschau der gewöhnlichen Gründe für das Aufhören der Wunder, und fie haben unzweifelhaft etwas fehr Annehmbares und Ginladendes; aber mas beweisen fie folieflich? Nicht etwa, daß die Wunder aufgehört haben, sondern nur wenn man annimmt, sie hätten aufgehört, daß hierin nichts Ueberraschendes oder Beunruhigendes liege. Wer von der Falschheit der kirchlichen Wunder überzeugt ist, kann mit voller Aufrichtigkeit diese Ermägungen anführen, um zu beweisen, daß seine Schlüsse die biblischen Erzählungen gar nicht angreisen oder Berwirrung und Inconsequenz in den Gang der Borsehung bringen; aber dies ist auch die ganze Ausdehnung, die ihnen rechtmäßig gegeben werden kann. Als Beweis a priori sind sie die zu schwach, um auch nur irgend einem positiven Zeugnisse von ernstem Belange die Wage zu halten. Bunder, sagt man, haben den ausschließlichen 3meck, einen gottbegeifterten Gefandten zu beglau-Aber mo ift hier ichlieflich ein Beweis bafür? Es bleibt immer nur eine Annahme, die zwar etwas Bahricheinliches und in fich Richtiges haben mag, die aber von keinem einzigen positiven Zeugnisse unterftutt wird. Sa, wir können noch weiter gehen und fagen, die eigne Boraussehung spreche ausdrücklich dagegen. Mag man den einmuthigen Glauben der altesten Christen, daß Wunder gewöhnliche und alltägliche Begebenheiten unter allen Na-tionen seien, verwerfen; mag man nichts von der Stärke der Gründe halten, bie aus dem Umftande, daß die chriftlichen Wunder ohne Neberrafchung aufgenommen wurden, und aus dem Borhandenfein von Befeffenen und Teufelsbanuern hergeleitet werden könnten; aber man muß doch wenigstens zugeben, daß das Alte Testament viele Bunder erzählt, die in jene Kategorie nicht gehören. Die Schöpfung war ein Bunder, ebenso die Fluth und nicht minder die Zerstörung der Städte in der Ebene. Die alttestamentlichen Bunder sind in vieler hinsicht denen des Neuen Testaments ungleich; ist es nicht möglich, daß es noch eine britte von jenen beiben verschiedene Gattung giebt? Aber, sagt man, die kirchlichen Bunder find oft feltsam, erscheinen gleich auf den ersten Blick abgeschmackt und erregen einen unwiderstehlichen Bibermillen. Dies ist ein gar gefährliches Zeugniß in einer Zeit, in ber es die Menschen immer schwieriger finden überhaupt an Wunder zu glauben! Ein gar gefährliches Zeugniß für diejeningen, welche den Ton kennen, mit welchem man in dem überwiegenden Theile Europa's sich über dergleichen Erzählungen wie die von der Sündfluth, von den Thaten Simfon's, der fprechenden Efelin und den beseffenen Schweinen ausläßt! Ueberdies giebt ein großer Theil ber firchlichen Wunder nur folche wieder, wie fie von ber Bibel erzählt werden, und wenn sich ihnen manche zugesellt haben, die offen-bar als Trug erscheinen, so mag dies ein sehr triftiger Grund sein, diese

Erzählungen mit um fo größerer Borficht zu untersuchen, aber durchaus nicht, um die Behauptung zu rechtfertigen, daß fie fammt und fonders nur Geringschätzung verdienen. Die Bibel spricht von der Burucknahme der über-naturlichen Gaben weder ausdrucklich noch andeutungsweise, und wenn man auch beftrebt mar, die allgemeine Berheifung, daß diefe Gaben übertragen werden follen, nur auf die Apoftel zu beziehen, fo läßt fie boch zum Mindeften eine abweichende Deutung ebenso gut zu. Burden diese Bunder wirk-lich fortgesetzt, so fällt es sicherlich nicht schwer, die wohlthätigen Zwecke, die sie vollbringen sollen, aussindig zu machen. Sie hatten die erschlaffende Frömmigkeit anzueifern, sie waren zu unschätzbaren hilfsmitteln für die Miffionare beftimmt, welche unter den roben und ohne Nachdenken lebenden Bilden arbeiteten, die in ihren Berhältniffen und nach ihrer Geiftesverfaffung durchaus unfähig sind, die Beweise für die Religion, in die sie eintreten sollen, irgendwie richtig zu würdigen. Waren doch selbst in Europa die Rejultate der Streitigkeiten während der letzten drei Sahrhunderte keineswegs jo zufriedenstellend, daß nicht für entscheibendere Beweise, als sie die vielbeutigen Aussprüche eines fernen Alterthums bieten, noch Raum genug porhanden ware. Bu fagen, daß diese Wunder gefälfcht find, weil fie römisch= katholische seien, heißt die eigentliche Frage zur Boraussetzung machen. Der Streit zwifchen Protestantismus und Ratholicismus umfaßt eine ungeheure Menge complicirter und verschiedenartiger Argumente. Taufende von Köpfen haben diese Argumente durchforscht und bei jedem Schritt ihren protestantifchen Glauben bestätigt gefunden; taufend andre haben denfelben Beg genommen und find auf gerade entgegengesetzte Ergebniffe gestoßen. Die Frage ift, ob eine Prufung der vom Katholicismus aufgeführten Wunder nicht ein entscheidendes Kriterium oder wenigstens einen ungewöhnlich starken Beweis-grund zur Erledigung der Streitfrage an die Hand geben könne. Welcher Beweis für die Wahrheit des Katholicismus könnte strenger sein, als daß feine unterscheidenden Lehren durch Myriaden von Bundern gefront murden, daß ihn, wo er auftrat, der Geiligenschein des Uebernatürlichen umgab und alle seine Triumphe mit Ruhm umstrahlte?1) Welcher Beweis für die Un-wahrheit des Katholicismus könnte andrerseits antscheidender sein, als daß er nicht vermochte, einen einzigen von den unzählbaren Bunderfällen zu begrunden, die er aufgestellt hat, daß sie sich alle vor der forschenden Rritik in

<sup>1)</sup> So ift beispielsweise die Reliquienverehrung eine solche Streitfrage. Nun versichert Augustinus, der geistvollste und klarste unter dem Richenvätern und dazu ein Mann von unbezweiselter Frömmigkeit, feierlich, daß in seiner Diöcese zu hippo innerhalb zweier Jahre nicht weniger als siedzig Wunder durch den Leichnam des h. Stephanus vollbracht worden seien, und daß in seiner Nachbarprovinz Calama, wo man die Reliquie vorher ausbewahrt hatte, die Zahl noch ungleich größer gewesen sei. Er giebt ein Berzeichniß der ihm unzweiselhaft scheinenden Wunder, die er aus einer so großen Anzahl gewählt haben will, daß Bände erforderlich seien, um sie alle auszuzählen. In diesem Berzeichniß sinden wir nicht weniger als fünf Fälle der Todtenerweckung (De Civ. Dei XXII, 8). Diese Angabe werden wohl diesenigen, die Gibbon und Niddleton gelesen, kennen, aber der einzige Hochkirchenmann, der darauf hinweist, ist, so viel ich weiß, Ward in seinem Ideal of a Christian Church 138—140, der es nur thut, um daran die Rage zu knüpsen, daß wir jest in ganz anderm Tone von Bundern sprechen. Diese Ansicht über die firchenväterlichen Schriften hat Isaac Tailor in seinem Ancient Christianity klar und offen ausgesprochen.

Nichts auflösen, daß die Canonistrung von Heiligen, die Einführung von Gottesdiensten, der Erlaß von zahllosen Bullen und Hirtenbriefen, das Abhalten von fo vielen Feften, Schauftellungen, Prozessionen und gebotenen Pilgerfahrten die öffentliche Meinung durch die gange Chriftenheit heftig und dauerd aufregten auf Grund von behaupteten Greigniffen, die entweder gar nicht vorgekommen maren oder allzusammen ein Difverftandniß zur Folge hatten. Wenn man auch auf die Errthumer der äußersten Fehlbahrkeit alle Rudsicht nähme, so murde doch die Geschichte des Christenthums bei solcher Borausfetung eine Anzahl von Betrugereien bieten, die in den Annalen bes Menschengeschlechts mohl unerreicht dafteben. Wenn man dagegen fagt, man habe fich barüber aus andern Argumenten eine bestimmte und zweifellofe Ansicht gebildet, so erwidere ich, daß, alle andern Erwägungen, die eine folche Antwort veranlaffen dürfte, bei Seite gesetht, sie keinesfalls auf die tractarianische Bewegung, um die es fich bier handelt, eine Anwendung findet. Der Uebergang von der englischen jur römischen Rirche, den fo Biele aus Anlaß diefer Bewegung machten, mar nicht plöglich ober ohne Schwanken. Er geschah im Gegentheil langfam, beschwerlich, ftockend und unter Zweifeln. So Manche unter benen, welche ihn mitmachten, haben felbst eine Schilderung gegeben, wie fie Monate oder gar Sahre lang zwischen den entgegen-gesetten Bekenntniffen bin und her geschwankt, wie ihr Geist balb nach dieser bald nach jeder Seite neigte, während zahllose Schwierigkeiten, widerstreitende Grundsätze, Schlußweisen der mannichfachsten Art, Empfindungen jeder Ruance, die einander verwirrten und aufhoben, das Berg mit Zweifeln plagten und durch ihren Kampf ihnen zuweilen selbst das Urtheil raubten. Man hätte doch gewiß denken sollen, daß Männer in solcher Lage diese veränderlichen Speculationen, welche dem Safchen fortmährend entwischen, den Geift verwirren und ihre Farbe von jeder wechselnden Denkweise auffangen, mit Freuden dafür den verhältnismäßig festen und sichern Grund des geschicht-lichen Kriticismus würden eintauschen wollen! Und die Männer waren für eine folche Kritik trefflich ausgestattet. Es waren hervorragend Gelehrte und Alterthumsforscher, und die Bewegung mar ihrem geiftigen Gehalte nach mefentlich eine Biedererweckung der Vergangenheit. Bur Beit der Reformatiou war das Studium der Beweise und jede sichtende Forschung in den That-sachen der Bergangenheit ganz unbekannt. Als jedoch der Tractarianismus aufkam, hatten sich die Gesetze der historischen Kritik bereits zu großer Bolltommenheit entwickelt und ein höchft beträchtliches Dag des Talents in Guropa auf fich gelenkt. Befonders in der englischen Theologie maren fie bis zur höchsten Stufe vorgedrungen. Die Angriffe Boolston's und seiner Nach-folger auf die biblischen Bunder hatten Lardner und Palen mit so unerwarteter Kraft, mit fo entichiedenem Geschick und, wie man lange glaubte, mit so unwidersprechlichem Erfolge zurückgewiesen, daß alles theologische Rasonnement in diesen Kanal mundete. Und doch kann man nicht jagen, daß in der tractarianischen Bewegung die Frage der neuen Wunder irgend einen merkbaren Ginfluß geübt habe. Wie wir gefehen haben, mar Gibbon hauptjächlich aus Ueberzeugung ihrer Thatsächlichkeit zur römisen Kirche übergetreten. Vor ihm hatte schon Chillingworth unter andern auf benselben Grund hingewiesen, durch welchen er zu dem gleichen Schritte veranlaßt worden sei. Pascal hatte seine Vertheidigung des Jansenismus zum größten Theil auf das Wunder des brennenden Dornbursches geftützt; aber in Orford erregten diefe Geschichten taum eine ernftliche Aufmerksamkeit. Der geringe

Einfluß, den fie hatten, war hauptsächlich ein Einfluß der Abwehr, und das Benige, was man zu ihren Gunften geschrieben, war größtentheils im Tone einer Bertheidigung abgefaßt, als gälte es eher eine Schwierigkeit zu min-

bern als einen Glauben zu begründen. 1)

Sicher war dies ein sehr bemerkenswerthes Charakterzeichen der tractarianischen Bewegung, wenn wir auf die Verhältnisse und Leistungen ihrer Führer und auf die große Bedeutung Rücksicht nehmen, welche der Wunderbeweis lange Zeit in England in Anspruch genommen hatte. Es war namentlich bemerkenswerth, wenn wir uns erinnern, daß eine der Dauptklagen seitens der tractarianischen Partei gegen die moderne Theologie darin bestand, daß der Begriff des Uebernatürlichen geschwächt und verdunkelt sei, und daß man seine Bezeugungen entweder wegerkläre oder auf eine ferne Vergangenheit beschränke. Es scheint also, daß selbst diesenigen, welche sich des Charakters ihrer Zeit ganz bewußt sind, mitten in ihrer Opposition gegen dieselbe

von ihren Tendenzen fich nicht zu befreien vermögen.

Sehen wir über die tractarianische Bewegung hinaus, fo finden wir eine noch überraschendere Beleuchtung des herrschenden Geistes in dem ungewöhnlichen Fortschritt, welchen der offene und zum Syftem erhobene Rationalismus in den meisten protestantischen gandern gemacht hat. Das hohe Dag, in welchem fich der Protestantismus des Festlandes nach diefer Seite geneigt, wird von allen Seiten anerkannt und erwedt bei den Ginen die größten Hoffnungen, bei den Andern die größten Befürchtungen. Auch ist bemerkenswerth, daß die Bewegung sich in denjenigen Ländern am meisten kundgiebt, wo die Staatskirche mit keinem fertigen Glaubensbekenntniß und keinen festen Liturgien verknüpft ist, wo daher die Bernunft, am wenigsten von der Tradition gebunden, dem natürlichen Gange ihrer Entwickelung am freieften folgen kann. Freilich ift das Wort Rationalismus etwas unbeftimmt und umfaßt fehr verschiedene Abftufungen des Glaubens. Die fogenannten Orthodoren haben dies auch beständig in einem Tone höchster Geringschätzung hervorgehoben, aber dabei die Thatjache ganz vergeffen, wie man auch dem Protestantismus feit drei Sahrhunderten benfelben Borwnrf macht, und wie man ihn ebenso lange aus bem doppelten Grunde vertheidigt, daß erstlich Glaubenswandelungen die nothwendige Folge ehrlicher Forschung bilden und daß zweitens mitten unter den unzählichen Berfchiedenheiten im Gingelnen bennoch gewiffe Grundbegriffe vorhanden find, die den verschiedenen Getten eine wesentliche Einheit geben. Ganz dieselbe allgemeine Einheit wird man nun auch unter den verschiedenen Abstufungen des protestantischen Rationalismus finden. Sein Grundbegriff besteht in der Erhebung des Bewiffens als religiöfen Organs auf den Plat der hochften Autorität, jo daß es die beftätigende Fähigkeit ist, welche zwischen Wahrheit und Irrthum den Ausschlag giebt. Er betrachtet das Christenthum als dazu bestimmt, den sittlichen Fortschritt der Menscheit zu leiten, als eine Erkenntniß, die sich mehr und mehr veredeln und verklaren follte, fo oft der menschliche Beift in eine neue Phafe tritt und fähig wird, den Glanz des Lichtes immer weniger von Wolken umhüllt zu ertragen. Er hält die Religion nicht für eine Ausnahme von den

<sup>1)</sup> Neumann's trefflicher Gffan vor Fleury's Geschichte ift wesentlich eine Apologie ber Kirchenwunder, mabrend die Wunder der englischen heiligen, von benen wir in neuerer Zeit so viel gehört, niemals als beweisträftig gegolten zu haben scheinen.



allgemeinen Gesehen des Fortschritts, sondern vielmehr für die höchste Form ihrer Offenbarung und die früheren Systeme nur für die nothwendigen Vorftusen einer unwollkommnen Entwicklung. In seinen Augen ist das sitttliche Element des Christenthums die Sonne am himmel, sind die dogmatischen Systeme die Wolken, welche den übermäßigen Glanz ihrer Strahlen aufsangen und mildern. Das Insekt, das nur für einen Augenblick besteht, mag diese Wolken für ewig, ihre majestätischen Säulen sür unverwüstlich halten, mag wähnen, daß ihre leuchtenden Streisen die eigentliche Duelle und Mitte alles Lichtes seien. Und dennoch versehen und verändern sie sich mit jedem wechselnden Lüstschen, mischen und sondern sich, nehmen neue Formen an und zeigen andre Größenverhältnisse; die Sonne über ihnen nimmt an Glanz und Macht zu, sie werden von ihrem wachsenden Lichte durchdrungen und aufgesaugt, weichen, zergehen und schwinden, und das Auge schweift weit über die Sphäre, die sie angenommen hatten, hinaus in die Uncudlichkeit

der Pracht, die über ihnen waltet.

Es ift hier nicht der Ort, in eine kritische Untersuchung der Fehler und Berdienfte des Rationalismus einzugehn. Gin Syftem, das in einer erhabenen Verbindung alle vergangenen Formen des menichlichen Glaubens in fich vereinigt, froh triumphirend jede neue Entwickelung der Wiffenschaft annimmt, weil es gar teine bestimmte Sahne zu vertheidigen hat, und welches den menschlichen Beift darstellt, wie er nach den höchsten Bielen ringt auf einem Pfabe ewigen Fortschritts zur vollsten und durchsigten Grkeintniß ber Gottheit, kann nimmer verfehlen, eine mächtige Anziehung auf den Geist zu üben. Gin System, welches die sittlichen Fähigkeiten des Manschen zum Maßstab und zum Richter über den Glauben macht, wird immer von der größten Wirtung anf diejenigen fein, in welchen fich diefe Fähigkeiten entwickelt haben. Diese Sdee einer fortgesetzten und unaufhörlichen Entwicke-lung scheint unser Zeitalter mit unbedingter Gewalt zu beherrschen. Man tann taum ein wirklich gutes Buch anfichlagen, welchen Gegenstand es auch behandle, ohne fie in irgend einer Geftalt anzntreffen. Gie regt die Wiffenschafft bis in ihre tiefsten Tiefen auf und hat die ganze geschichtliche Literatur umgeformt. In der Theologie zumal ift ihre Bedeutung fo hervorragend, daß wohl taum eine Schule von ihrem Ginfluffe frei geblieben. Saben wir boch erft in unfern Tagen gesehen, wie jelbst die katholische Kirche sich in "einem Bersuche über die Entwickelung" mit feltsamer Anwendung der Gejete des Fortschritts zu vertheidigen sucht.

Diese Elemente der Anziehung tragen viel bei zur Erklärung der außerordentlichen Schnelligkeit, mit welcher der Rationalismus seine Fortschritte
im gegenwärtigen Jahrhundert trotz seiner häusigen Unbestimmtheit und
Dunkelheit und trotz der vielsachen Paradoren äußert, in die er verfallen ist.
Aber es bleibt immer bemerkenswerth, daß die Hauptrichtung, welche diese
Speculationen fortwährend nehmen — das eigentliche Zeichen und Merkmal
ihrer Wirkungen — der Versuch ist, die Wunder der Schrift aufzuklären.
Dies bildet in so hohem Maße das Unterscheidungszeichen des Rationalismus, daß es dei Vielen, die das Wort gebrauchen, seine einzige Vorstellung
ausmacht. Wo er auftritt, zeigt und erklärt er die vorherrschende Abneigung,
Wundergeschichten für wahr zu halten 1), greift er zu sedem Mittel der Deu-

<sup>1)</sup> Ein großer Theil der deutschen Theologen behauptet fogar, wie bekannt, grundsählich die Unmöglichkeit oder jedenfalls die Unwirklichkeit aller ergählten



tung, um sich ihrem Zwange zu entwinden. Seine Herrschaft bezeichnet also in sichtlicher Weise der Umfang, bis zu welchem diese Abneigung gegen das Wunder in protestantischen Ländern geht, und die Schnelligkeit, mit der sie

in den letten Sahren gewachsen ift.

Ber biefen Gegenftanden nur irgend feine Aufmerkfamkeit zuwendet, hat eine natürliche Neigung, die Schluffolgerungen, zu welchen er gelangt ift, dem Bemühen der eignen, unter dem Ginfluß eines freien Billens ftehenden Vernunft viel lieber zuzuschreiben, als einer in dem Charafter feiner Zeit liegenden Anlage. Es ift daher mahricheinlich, daß die Mitglieder der rationalistischen Schule im Allgemeinen nicht jugeben werden, von irgend welchen andern Erwägungen geleitet zu fein, als von denjenigen, welche fie bei ihrer Vertheidigung aufführen, und daß sie ihr System auf die sorgfältige und kriftsche Bibelforfchung grunden werden, welche Deutschland als die wahre Quelle ihrer Ansichten in's Leben gerufen. Ich kann jedoch nicht umbin, diese Forschung viel eber für die Folge als für die Urfache zu halten, und habe einen flaren Beweis dafür in der Thatfache, daß eine gang ahnliche Richtung der Ansichten in einem gang andere Rreife herricht, wo man diefe Kritik niemals geubt hat. Ich meine den Kreis der Freidenker, welche in fo großer Menge durch alle katholischen Lande zerftreut find. Wer diefer Richtung, welche auf die Literatur und die Politik unfrer Zeit einen fo großen Ginflug übt, mit Aufmerksamkeit gefolgt ift, wird wohl erkannt haben, daß fie in vieler hinficht von dem alten Boltaire'schen Geifte weit weit entfernt ift. Sie ift nicht mehr ausschließlich negativ und zerftorend, jondern im Gegentheil ftark positiv und in ihrer sittlichen Anschauung tief Sie sammelt um fich eine Reihe wesentlich driftlicher Borftellungen: Gleichheit, Brüderlichkeit, Unterdrückung des Krieges, Erhebung der Urmuth, Liebe zur Wahrheit und Verbreitung der Freiheit. Sie dreht fich um das Ideal des Christenthums und ftellt den Geist deffelben ohne sein dogmatisches System und ohne seine übernatürlichen Geschichten dar. Von lettern beiden Seiten entfernt fie fich unaufhaltjam, mahrend fie alle Rraft und Nahrung aus der driftlichen Ethik gieht.

Bon dieser Art würde nach meinem Urtheil ein Umriß jener Bewegung sein, welche eine offenbare Verwandtschaft mit dem protestantischen Rationalismus hat und mit noch rascherem und siegreichem Schritte durch ganz Europa gegangen ist. Wer nicht einsieht, daß diese Richtung die dogmatischen Formen des Protestantismus, welche einst die wirksamsten Gegner der katholischen Kirche und die Mittelpunkte waren, von welchen die aus derselben Getriebenen naturgemäß angezogen wurden, während der letzten hundert Jahre hinangeset hat, muß in der That sich gestissentlich gegen den Gang der Geschichte verblenden. Im seckzehnten und in gewissem Grade auch im siedzehnten Sahrhundert übte der Protestantismus einen herrschenden und maßgedenden Einsus auf die Angelegenheiten Europa's aus. Fast alle großen Fragen, welche den Geist der Menschen in Bewegung setzen, standen mit seinen Fortschritten mehr oder weniger in Verbindung. Er zeigte zwar viele ungehörige Streitigkeiten und manche wunderliche Ausschriebungen; aber

Bunder. So bemerkt Strauß ruhig: "Wir können sammt und sonders alle Bunder, Prophezeihungen, Engels- und Damonengeschichten u. dergl. als einsach unmöglich und mit den bekannten allgemeinen Gelegen, welche den Lauf der Begebenheiten regieren, unvereindar verwerfen." Einleitung zum Leben Jesu.



jebe feiner Secten hatte ein strenges und bestimmtes Suftem von Dogmen und übte einen machtigen Ginfluß auf die Mitglieber. Wer mit den Lehren ber römischen Rirche unzufrieden mar, fand in einem dieser Systeme fast unmittelbar das, was ihn anzog und vollkommen erfaßte, fo daß er sich in den neuen Dogmatismus mit ebenso viel Eifer versenkte, als er es bei dem atten gethan. Im letten Sahrhundert hat fich dies Alles geändert. Bon ben vielen hundert großen Denkern und Schriftstellern in jedem Fache, die fich von den Lehren und Brauchen des Ratholicismus entfernt haben, fann man kaum drei Namen von wirklicher Bedeutung und entschiedener Farbe nennen, die sich auf die Dauer den conservativen Formen des Protestantismus angeschloffen hatten. Bon allen den großen in die Religion hineinspielenden Revolutionen, welche den Glauben Taufender aus den Angeln gehoben und die Beziehungen der Gefellschaft zum Katholicismus fo tief erschüttert haben, hatten die protestantischen Kirchen keine Förderung, erhielten sie keinen merklichern Ginfluß. Es war lange Zeit eine unleugbare Wahrheit zu fagen, daß wir einen Zustand bes Chaos, des Anarchie und des Ueberganges durch-Bahrend des verfloffenen Sahrhunderts haben fich die Elemente ber Auflöfung um uns herum bedeutend vermehrt. Wohl niemals früher zeigte ein fo großer Theil der europäischen Literatur diese offene Feindseligkeit ober geringschätige Bleichgültigkeit gegen den Ratholicismus. Bange Bolkerfcaften haben feinen Berweifen Trot geboten, fein Befitthum confiscirt und jebe Seite des Staatslebens von seiner Herrschaft losgelöst. Aber mahrend ber Ratholicismus fo bis in feine Grundlage erschüttert und aufgeregt ift, Die Zeichen feines Berfalls fich uns von allen Seiten aufdrängen, mahrend die Mattigkeit und Schmäche, die er zeigt, jedem Moraliften ein ergiebiges Thema und jedem Philosophen eine Dentaufgebe bietet, hat der Protestanmus durch die Schmäche feines alten Gegners durchaus nicht gewonnen. Er hat fich zwar noch immer seinen kirchlichen Organismus und feine alten Formeln bewahrt; aber die Anziehungsfraft, die er einst besat, ist gang geschwunden. Bon den zahllosen Formen, in welche fich der Geift des Dog-matismus nach der Reformation kleidete, hat nicht eine einzige die Macht bewahrt, auf die außerhalb des Bebietes Stehenden anziehend zu wirken. Bas ber Ratholicismus verloren, hat allein der Rationalismus gewonnen, 1) und wo diefer gurudweichen muß, da schreitet der Beift der Ratholigismus Um Ende bes letten Sahrhunderts schüttelte Frankreich feine Lehnspflicht gegen das Chriftenthum von fich, versuchte alle Traditionen der Bergangenheit zu verwischen und verkündete eine neue Aera in der Religions-geschichte der Menschheit. Als es bald darauf diese Berwegenheit bereute und fich aus einer Stellung zuruckzog, die es unhaltbar gefunden, murde die Balfte ber Nation tatholifch ultramontan, die andre Balfte indifferent ober rationalistisch.2) Die große Mehrheit der continentalen Schriftsteller hat die

<sup>2)</sup> Ich brauche den Lefer kaum daran zu erinnern, wie beredt und überzeugend Macaulan diesen Punkt in seinem Effan über Ranke's Geschichte erledigt hat.



<sup>1)</sup> Italien bilbet feit den letten politischen Beränderungen und infolge der Richtung, welche diese den nationalen Sympathieen gegeben haben, vielleicht eine gewisse Ausnahme; aber auch dort sind die Eroberungen des Protestantismus in Bergleich mit demen der Freigeister nur gering. Man sagt, daß die sogenannten Plymouthbrüder, die am wenigsten dogmatisch sind, noch am meisten Ersolg baben.

Doctrinen des Katholizismus aufgegebeu und verfolgt ihre eignen Speculationen, ohne deffen Autorität die geringste Concession zu machen. Im sechzehnten Sahrhundert wurden alle jolche Personen fich einer bestimmten Form des Protestantismus angeschlossen haben; heut nehmen sie eine damals un-erhörte Stellung ein, von der man sich gar keinen Begriff hätte machen können. Die Zeit der Sektenführer ist dahin. 1) Unter sehr unwissenden Leuten mogen neue dogmatische Syfteme, wie der Mormonismus gezeigt bat. noch ihren Erfolg finden, unter den Bebildeten jedoch icheinen fie alle ihre Angiehung und Kraft verloren zu haben. Den ausgedehnten Miffionsanftalten Englands gelingt es wohl gelegentlich ein Paar vereinzelte Individuen in römisch-katholischen Ländern für den Protestantismus zu gewinnen, aber vergeblich blicken wir uns nach der Bedankenströmung um, welche in fruhern Beiten gange Theile der Gefellichaft jum Unschluß bewegte und alle großen Fragen in Europa mit ihrem Einfluß berührte. Nur demokratische und philanthröpische Anstrengungen wie die des St. Simon oder Mazzini erinnern durch ihre Bewegung einigermaßen an den Zauber, welchen die Secten bes fechzehnten Sahrhunderts übten. Die großen geiftigen Intereffen, welche Europa durchzucken, beziehen fich dagegen auf das Recht der Bolker, anf den Fortschritt der Demokratie oder auf den Rang, den die Arbeit einzunehmen Solche Fragen find jest an die Stelle der dogmatischen getreten, die einft im fechzehnten Sahrhundert den Gefichtspunkt chriftlicher Politik beftimmten und die heut im neunzehnten fast ganz einstußlos geworden find. Diefer Gegensat ift ohne Zweifel ein höchst merkwürdiger und bezeich-

Ehrliche Menschen werden sein Vorhandensein schwerlich leugnen und kluge das Auge gegen die Thatfache nicht verschließen oder Anftand nehmen, muhiam ihren Folgerungen nachzuspuren. Durch die Berbindung mit der rationalistischen Bewegung innerhalb des Protestantismus hat dieser Umftand fehr viele Schriftsteller veranlagt die frühern Formen des Proteftantismus als nur vorübergehende anzusehen und zu glauben, daß ihre fortgefette Erifteng nicht von dem ihnen beiwohnenden Leben, fondern nur von ber Macht der Gewohnheit und bes herkommens herrühre, daß der beftandige Fortschritt auf dem Gebiete des Glaubens die natürliche Beftimmung und das unausweichliche Gefet des Protestantismus bilde und daß denjenigen Rirchen das Schickfal von Lot's Weib vorbehalten fei, welche auf die Befte des Dogmatismus zurudblicken, aus der fie gekommen find. Die Annahme jedoch, die protestantischen Rirchen hatten alles religiose Leben verloren, weil fie allen Einfluß auf ihre Mitglieder verloren zu haben scheinen, beruht lediglich auf einer einseitigen Betrachtung. Ginen Schluf aber konnen wir mit größter Beftimmtheit aus der bisher befprochenen Bewegung ziehen; daß . nämlich der allgemeine Bug des Zeitgeiftes in der Richtung des Rationalismus sich bewegt, mit andern Worten, daß eine entschiedene Reigung vorhanden ift, den Beift und das sittliche Element des Chriftenthums zu mur-

<sup>1)</sup> Montalembert macht in seiner Lebensbeschreibung Lacordaire's die Bemerkung in Betress von Lammenais, daß es vielleicht kein einziges Beispiel in der Geschichte gebe, wie ein Mann von so ausgezeichneter Fähigkeit zum Sektenbildner so wenig Eindruck durch den Abfall von der Kirche gemacht und den Grund zu einer Neubisdung so vollkommen versehlt habe. Lammenais regte zwar viel gestiges Leben an, aber er ging nicht und wollte auch nicht den Weg einer Sekte gehen.



digen, die dogmatischen Syfteme hingegen und gang insbesondere die Bunber-

geichichten zu verwerfen.

Wir haben gesehen, daß diese Richtung selbst auf den Tractarianismus nicht ohne Ginfluß gewesen ift, obgleich sein Suftem zu einem Protest und Bollmerk gegen die Tendenzen der Zeit aufgestellt murde. Unter benjenigen, die man gewöhnlich orthodore Protestanten nennt, zeigte fie fich in der rafchen Abnahme der apologetischen Schule. Die Ueberlegenheit, welche diese Schule im legten Sahrhundert in England erlangt hatte, darf man sicher nicht einer allgemeinen binneigung zum Bunderglauben beimeffen. Lardner, Palen und ihr Anhang gingen nur befensiv vor und mußten daber mit den Gegnern auf dem Boden aufammenkommen, den diese Wegner gewählt hatten. Beift des Stepticismus, der fich bei der Reformation nur auf die Autorität ber Sonderkirchen oder auf die Wahrheit besonderer Schriftdeutungen bezog, nahm allmählich einen folchen Umfang an, daß er endlich das ganze Gebiet der Theologie umfaßte und eine Reihe ftarker Angriffe gegen die Bunder erzeugte. Um diefe Ungriffe gnrudtzuschlagen, bildete fich die Schule der Apologeten, und die Beidichtebucher der Religionekumpfe melben felten fo vollständige Siege als die von denfelben erftrittenen. Aber von allen englifchen Werken bes 18. Sahrhunderts in beiftischem Ginne haben nur zwei, nicht mehr, den Rampf überlebt. Der Berfuch hume's über die Bunder fann zwar gewiß in Frage gestellt und angegriffen aber keineswegs als veraltet und wirkungslos angesehen werden. Gibbon bleibt der fast gang unangefochtene Meister auf seinem Gebiete; aber fein großes Werk bezieht sich nicht direft auf die Beweise fur's Chriftenthum, wenn es auch ohne Zweifel in diefes Gebiet einschneibet. Indeffen mit Ausnahme diefer Beiden kann man sich kaum ein vollständigeres Dunkel vorstellen, als in welches die englischen Deisten gesunken sind. Woolfton und Tindal, Collins und Chubb find langst in das Reich der Schatten gestiegen und ihre Werke find der Nacht der Vergeffenheit verfallen. Bolingbroke ift jest wenig mehr als ein glangender Name und alle Schönheiten feines unvergeglichen Styls maren nicht im Stande seine Philosophie vor der Vergeffenheit zu schützen. tesbury bewahrt zwar noch eine gewiffe Stelle als einer von den wenigen Jüngern des Idealismus, die dem Einflusse Locke's widerstanden; aber seine Bedeutung ist rein hiftorisch. Seine kalten und einförmigen, wenn auch ausnehmend geglätteten Abhandlungen find einer allgemeinen Vernachläsfigung anheim gefallen, finden wenige Lefer und üben teinen Ginfluß. Der Schatten d's Grabes ruht auf allen, ein tiefes ununterbrochenes Schweigen und Die Todestälte umgiebt fie. Längft haben fie aufgehört, ein Intereffe gu wecken, Untersuchungen anzufachen oder dem Geiste Englands einen Impuls au aeben. Dies war das Ergebniß der englischen Streitigkeiten im achtzehnten Sahrhundert, bie auf der conservativen Seite hauptfächlich in einer Erörterung über die Wunderbeweise bestanden. Schon an sich bemerkenswerth wird diefer Umftand es noch mehr, im Gegensatz zu den Zuftanden in römisch-katholischen gandern. Boltaire und Rousseau gelang es nicht nur, ihren Plat zu behaupten, fondern fie trafen auch auf teinen Gegner, den Die fturmifchfte Begeifterung auf gleiche Linie mit ihnen hatte ftellen konnen. Ihre Borten riefen nicht eine einzige Widerlegung, ich möchte fast fagen nicht ein einziges Argument oder eine Kritik hervor, welche bis auf unsere Beit ein gewiffes Ansehen bewahrt hat. Diderot, Raynal und mehrere anbere Mitglieder ber Partei haben in ber frangofischen Literatur eine Stelle eingenommen, die voraussichtlich dauernd und ficher viel höher ift, ale bie,

welche irgend einer ihrer Begner erlangte.

Man hätte nun aus diesem Gegensatz schließen sollen, daß die apologetifche Schule, die mit fo fichtlichem Erfolge getront ward, fich einer großen und dauernden Beliebtheit erfreuen murde; aber diefe Erwartung follte nicht in Erfüllung gehen. In Deutschland erklärte Rant von Anfang an diefe Beife der Bernunftanmendung fur unphilosophisch; 1) in England gelang es Coleridge, fie in vollständigen Berruf ju bringen, und mit jedem Sahre tritt die Abneigung, die Bahrheit des Chriftenthums auf den Beweis von Wundern zu grunden, immer mehr an's Licht. Gine kleine Bahl von Theologen fährt zwar fort, das alte Syftem anzuwenden, und Niemand wird von ihren Bemuhungen mit Nichtachtung sprechen; fie felbft beweisen jedoch die Allgemeinheit der Bewegung in fofern fie bittere Rlage führen, daß fie in einer Bildniß arbeiten und die alte Methode von allen Geiten aufgegeben und vernachläffigt wird. 2) Ueberall findet fich die Meinung herrschend, daß Die Bertheibigung des Chriftenthums nicht eine Sache außerhalb der Religion, sondern in ihr felbft liegend sci. Der Glaube wird nicht als Ergebniß eines geschichtlichen Rathsels, nicht als die lofung eines bochft verwickelten geiftigen Problems, welche bie wenigsten Schwierigkeiten und Widersprüche bietet, sondern als die Erkenntniß fittlicher Wahrheiten durch das Gewiffen betrachtet. Mit andern Worten, die Religion wird sowohl dem Beweise als bem Befen nach für ein Gebiet gehalten, welches viel mehr ber moralischen als der intellectuellen Seite der menschlichen Natur angehört. Glaube, nicht Bernunft, ift ihre Grundlage, und diefer Glaube ift eine Art fittlicher Erkenntniß. Sedes Dogma ift die Verkörperung, der unzulängliche Ausdruck einer fittlichen Wahrheit, und ist werthlos, wenn er nicht von dieser Wahrheit durchdrungen wird. Der Fortschritt der Kritik mag die Berhaltniffe eines geschichtlichen Glaubens verschieben und verändern, das Auftommen neuer Denfweisen mag alte Bekenntniffe leblos und unthatig machen, aber der zu Grunde liegende Geift bleibt emig. Das Ideal und der Charaftertypus wird neuen Zauber gewinnen, wenn die materiellen Borftellungen einer alten Civilifation davon losgelöft find. Der Gögendienft des Dogma's schwindet dahin; das Chriftenthum, befreit von Settengeift und Intoleranz, die es entstellten, wird durch den innern fittlichen Glanz leuchten und wird erhaben über die Sphäre jeden Streites seine rechte Stellung wieder erlangen als ein Ideal, nicht als ein Spftem, als ein Charafterbild, nicht als vorgeschriebenes Bekenntnig.

Auch finden wir selbst unter den Trägern der apologetischen Schule eine entschiedene Richtung nach der Seite der Rationalisten, denen sie gleichssam halbwegs entgegenkommen, insofern sie behaupten, daß Wunder vollgültige Beweise seinen, daß sie aber nicht nothwendiger Weise die Vorstellung einer Verletung von Naturgesetzen in sich schießen, mit der sie so lange verbunden gewesen waren. Sie werden vielmehr, sagt man, durch Anwendung natürlicher Mittel, die von einer übernatürlichen Einsicht ihre Leitung erhalten, in's Werf gesetzt. Die Sdee eines höhern Eingreifens könne, so

2) S. 2. B. die beiden erften Effans in Aids to Faith.

<sup>1)</sup> Ueber Kant's Einfluß auf den deutschen Rationalismus f. Rose über den Protestantismus in Deutschland. S. 183—190.

meint man, Niemandem eine Schwierigkeit bereiten, der an menfchliche Freiheit glaubt'); denn diejenigen, welche diese Freiheit anerkennen, muffen annehmen, daß auch der Menfch eine gemiffe Macht befite, die Gefete der Materie zu leiten und zu beherrichen, daß er nach eigenem freiem Billen Wirkungen hervorrufen könne, die ohne fein Eingreifen nicht murden ftattgefunden haben, und daß diese seine Macht, die Gesetze der Natur zu seinen Zweden zu verwenden in dem Maße wächst, als seine Kenntnig davon zunimmt. Es sei selbst ein Naturgeset, daß der Geist den Stoff beherrsche. Daß ein Wesen von höherer Einsicht und Macht durch die normale Ausübung seiner Fähigkeiten Wirkungen hervorbringen könne, welche sowohl unsere Erkenntniß als unfre Fähigkeiten übersteige, sei ein im höchsten Sinne vernunftgemäßer Sat. Allgemeine Gesehe nach besondern Zwecken umzugeftalten fei die Beschäftigung und das tennzeichnende Merkmal jeder Intelligenz, und diese Macht der göttlichen Intelligenz abzusprechen hieße nur wenig vom Atheismus entfernt sein. Man wurde dadurch die Gottheit allein zu einem ftarren unthätigen Geifte im Universum machen. Daber, fo fuhr man fort, ware es durchaus bei dem Glauben an den Allwissenden nichts Unwahrscheinliches, daß er durch die Auswahl gewisser Naturgesetze, über die wir keine Kenntniß haben, alle diesenigen Thaten verrichten könne, die wir wunderbar neunen.2) Rach dieser Ansicht wurde ein Bunder im Allgemeinen von einer menschlichen That fich nicht unterscheiden, und dennoch könnte man es gang ftreng ju 3mecten bes Beweises anwenden. Demgemäß murden die Bunder von jeder Borftellung befreit merden, mit welcher fast alle

1) S. Manfel's Effan über Bunder in den Aids to Faith. 2) Bur Erlauterung Diefes Gefichtepunktes tann ich nichts Befferes thun, ale auf einen Artitel über "bas Uebernaturliche" in ber Gbinburger Review vom Oftober 1862 und auf Die bort angeführten Werke ju verweisen. Ich mable einige Stellen jenes Artitele, welche das hauptfachliche bes Beweifes enthalten : "Das Reich des Gefetes in der Natur ift zwar, fo weit wir wahrnehmen konnen, allgemein. Aber der allgemeine Begriff Des Uebernatürlichen befteht darin, ba g er vom Naturgeset abweicht und entweder über demselben fteht ober es aufhebt. Daber scheint gefolgert werden zu konnen, daß derjenige, der von der Ueber = zeugung eines bas ganze Universum beherrichenden Raturgesetes durchbrungen ift, niemals etwas Uebernaturliches anzunehmen vermag. Dann aber muffen wir die Ratur so verstehen, daß sie jede Birklamkeit in sich schlegt, die wir wirklich eintreten feben oder von der wir aus Analogieen zu begreifen im Stande find, daß fie innerhalb des Beltzusammenhanges eintreten konnen. Die Macht ber Menschen erftredt fich in Bezug auf Naturgesete, fo weit Entbedung und Bewißheit auf ber einen, Anwendung auf der andern reicht. Gine vollftandige Renntniß aller Naturgesetze murbe eine vollständige ober wenigstens eine unendlich größere Macht bedingen, als wir fie jest befigen. . . . Das Berhaltniß Gottes zu diesen Gesetzen seiner Gerrschaft, die wir Naturgesetze nennen, ist ohne Frage ein undurchdringliches Geheimniß; aber wer daran glaubt, daß sein Wille die Welt beberrscht, muß glauben, daß er sie, wenigstens in der Regel, durch Wahl und Anwendung von Mitteln beherricht, und wir haben auch feinen fichern Grund anzunehmen, daß er jemals in andrer Beise thatig ift. Zeichen und Bunder konnen, so viel wir wiffen, durch ahnliche Bermittelung hervorgebracht worden, burch Auswahl und Anwendung von Gefegen, über die wir Menfchen teine Renntnig befigen." Daß Bunder einfach durch Anwendung von unbefannten Raturgefegen ausgeführt werden, hatte ichon lange vorher Malebranche und, wenn ich mich recht erinnere, auch fcon Butler behauptet.

Streitschriften des letten Sahrhunderts fie verknüpft hatten und welche der

Richtung unferer Beit fo gang befonders widerftrebt.

So haben wir denn einen hinlänglich ausgedehnten Ueberblick über die Gefchichte der Bunder gewonnen, um zu einem allgemeinen Schluffe gelangen zu konnen. Wir haben gegeben, bag feit dem Wiederaufleben der Wiffenschaften, welches der Reformation vorangegangen und welches die Erftarrung und Unwiffenheit, in die Europa Jahrhunderte lang verfunken mar, vericheucht hat, ber menichliche Beift eine gleichformige und unveranderte Bahn in dieser Beziehung verfolgte. Das Maß, in welchem die verschiedenen Bölker und Kirchen an dieser Bewegung Theil hatten, war sehr ungleichmäßig, aber es gab kein Land in Europa, welches von dem Fortschritt unbeeinfluft blieb. Selbst die zuruckhaltenden Parteien wurden von dem Charatter deffelben ergriffen und ichließlich durch ben fortlaufenden Strom mitgezogen. Man ftellte das ganze Gewicht der Tradition und der Wiffenschaft, alle Unftrengungen confervativer Gefinnung jeder Art dem Fortschritte entgegen, und doch blieb Alles vergeblich. Bon Geschlecht zu Geschlecht murde das Gebiet des Wunderbaren enger, der Kreis des Stepticismus weiter. Bon den beiden großen Theilen dieser Borgange ist der eine vollständig untergegangen. Herenwesen, Teufelsbefeffenheit und Teufelskrankheit sind seit lange in das Reich der Fabel übergegangen. An dies Alles nicht zu glauben mar zuerft das Auszeichnende von nur wenigen vereinzelten Denkern, fpater mar es bas Merkmal ber gebildeten Rlaffen in den fortgeschrittenften Nationen; jest ift es ber gemeinfame Sinn aller Bolfoflaffen in allen ganbern Guropas. Die zahllofen Bunder, die man einft mit jeder heiligen Reliquie und mit jedem Dorfaltar in Berbindung brachte, find rasch und in aller Stille geschwunden. Sahr für Sahr wurde der Unglaube offener, selbst wenn das theologische Bekenntnig unverändert blieb. Ihre Bahl nahm fortmährend ab, bis fie endlich faft gang aufhörten, und jeder Berfuch fie wieder aufqufrischen ift mit allgemeiner und unverhohlener Geringschätzung aufgenommen . worden. Die Bunder der Rirchenväter übergeht man mit ungläubigem Spott oder mit bezeichnendem Stillschweigen. Der rationalistische Beift hat felbst den Berfuch gemacht, die in der Schrift erwähnten Bunder megguerklaren, und hat dadurch ihre Stellung in ben theologischen Syftemen mefentlich umgeandert. In allen ganbern, in allen Kirchen, in allen Parteien, unter Menschen von der verschiedenften Art und Glaubensrichtung haben wir diese hinneigung vorgefunden. Bei jedem Wolke ift ihre Ausbisdung ein Maßstab der Geistesthätigkeit geworden und ift durch die verschiedenen Schichten ber Gesellschaft in regelmäßigen Lauf getreten. Im verfloffenen Sahrhundert ift fie mit einer höchft beschleunigten Geschwindigkeit fortgeschritten, die alten Grenglinien find überall verwischt, und der Geift der Auftlärung ift das große Centrum geworden, nach welchem die Bildung Europas offenbar hinftrebt. Begleiten wir den Fortschritt der Bewegung von seinem Ursprung bis auf den heutigen Tag, so finden wir, daß er das ganze Bild und die gange Beschaffenheit der Religion vollständig verändert hat. Als er begann, murde das Chriftenthum noch als ein Syftem angesehen, das gang außerhalb des Bereiches und des Zieles menschlicher Bernunft ftehe, mar es gottlos zu forschen, zu prufen, zu unterscheiden. Bielmehr mar das Chriftenthum sichtlich vom Uebernaturlichen angeregt, blisten Bunder jeder Art und Stufe aus allen feinen Theilen beftandig hervor, ohne irgend einen Zweifel, eine Ueberraschung zu erregen. Das übernatürliche Element durchdrang die

ganze Literatur, erklärte alle Schwierigkeiten, gab allen Lehren die Weihe. Jedes ungewöhnliche Ereigniß ward ohne Weiteres auf eine übernatürliche Ursache zurückgeführt, nicht aus Vorliebe für das Unwahrscheinliche, sondern weil eine solche Erklärung viel einfacher und leichter zu glauben schien, als die dunkeln Theorieen der Wissenschaft. Heutzutage hingegen betrachtet man das Christenthum als ein System, welches die strengste Prüfung wünscht und unter vielen andern Bestimmungen auch die hat, alle Kräfte des Menschen zu beleben und anzuspornen. Die Idee des Wunders, welches sonst ein oberstächlicher Beobachter für sein wichtigstes Merkmal gehalten haben mochte, ist fast aus allen ihren Schanzen vertrieben und zuckt nur noch matt

und schwach durch die Nebel von achtzehn Sahrhunderten.

Die Ursachen dieser großen Bewegung sind sehr mannichfaltiger Art. Man kann sie dem Erfolg der Naturwissenschaft bei Erklärung derjenigen Ericheinungen, die man lange für übernatürlich hielt, und bei Bertauschung des Begriffes zusammenhängender Gefete ftatt desjenigen von launenhafter und vereinzelter Einmischung beilegen. Auch fann man fie in großem Maße der gesteigerten Strenge des Beweises zuschreiben, den man unter dem Einfluffe des neuern kritischen Beiftes verlangt, und den wichtigen Forschungen, die man erft jüngst in dem Sagenkreise verschiedener Nationen und in der Art ihrer Entftehung gemacht hat. Aber außer diefen eigentlichen Grunden jenes Wandels giebt es noch einen von ganz anderer Art. Der Verfall bes Einfluffes und der Wirkung dogmatischer Systeme, welches ein weltliches Zeitalter charakterisirt, bringt einen instinktmäßigen Widerwillen gegen das Bunder mit fich, indem er den Beift von der Klaffe folcher Begenftande entfernt, mit welchen das Wunderbare verbunden ift. Benn die Theologie einen überwiegend hervorragenden Plat in den Angelegenheiten des Lebens einnimmt und den Gegenftand bildet, auf welchen fich bie Gedanken der Menschen unwillfürlich und mit aller Kraft richten, so wird der Beift schließlich eine theologische Form annehmen und wird alle weltlichen Dinge von theologischem Standpunkte aus beurtheilen. Daber ift es in einem Zeitabschnitte, wo die Theologie fast eben so ausgedehnt auftritt als der Gebrauch des Geistes überhaupt, wo das Gesammtziel der Literatur, Politik und Kunft theologischen Interessen bient, und wo die Fantasie der Menschen von dem Gegenstande ihres beständigen Nachdenkens unaufhörlich entzündet wird, durchaus nicht überraschend, wenn der Wunderglaube ganz allgemein wird. Solche Wunder stehen in vollkommner Uebereinstimmung mit der geiftigen garbe und Atmosphäre, welche allgemein find. Die Ginbildungstraft wird fortwährend auf munderbare Begebenheiten hingelenkt und drängt ihre Vorftellungen leicht der Vernunft auf. Wenn hingegen die irdischen Intereffen auf Roften der theologischen gewachsen find, wenn in dem Fortfcritt der Civilifation die Kunft, die Literatur und die Regierung in hohem Mage verweltlicht merben, wenn ber Beift durch taufende von Ginfluffen von bogmatischen Betrachtungen abgezogen wird, und wenn die Spuren diefer Betrachtungen allmählich vermischt und unwirksam zu fein anfangen, bann erlangt man ftufenweise eine gang neue Art des Dentens. Gine weltliche Atmosphäre bildet fich um den Geift und der Magftab des Möglichen wird ein andrer. Die Menschen, welche früher in jedem Lebensereignig etwas zu ihren theologischen Begriffen ftimmendes erwarteten, über welche fie fortmahrend nachdachten, beurtheilen jest Alles vom irdifchen Gefichtspunkt. Einft ging ihr natürlicher Antrieb auf die Erklärung aller Erscheinungen

durch Wunder, jest geht er darauf aus fie durch die Wissenschaft zu erklären. Dies ift einfach das Ergebnig eines allgemeinen Gefetes der menschlichen Intelligenz, welches fich bei gabllofen Gelegenheiten im Bertebr der Gefellschaft bemahrt. Der Golbat, der Rechtstundige, der Belehrte, jeder wird von seinem speziellen Berufe eine gewiffe Form und Eigenart des Denkensannehmen, die er auf alle, felbst auf die feinem nachften Bebiete gang fernen Gegenstände ausdehnt. Ebenso wird ein Zeitalter, das in Theologie versenkt ift, Alles nach einem theologischen, das heißt wunderbaren, ein wesentlich weltliches Zeitalter alles nach einem weltlichen, das heißt rationaliftischen Standpunkte beurtheilen. Daher ift es wohl kein zufälliges Busammentreffen, wenn fich die Abnahme des Bunderglaubens überall in Begleitung jener Denkbewegung äußert, welche aus vielen Gebieten des Lebens den dogmatischen Einfluß ganz und in andern zum großen Theile entfernt hat. In der Gegenwart ift diefe Richtung so machtig geworden, daß ihr Ginfluß fich auf jeden ernftern Denker erftreckt, felbst wenn er perfonlich an der Gleichgultigkeit gegen das Dogma, aus dem fie entsprang, nicht Theil nimmt. Wem die Selbstbefreiung von den Sondereinfluffen der Erziehung und von den Birkungen, durch welche jeine Ansichten zunächst bestimmt wurden, gelingt, wird in dem allgemeinen Strome der Literatur die machtigfte Unregung für seinen Geist finden. Diese Regel hat zwar einige wenige Ausnahmen. Es giebt Röpfe von jo widerstrebendem Charakter, daß die einfache Thatfache einer gemiffen herrichaft von Anfichten oder Tendenzen in ihrer Umgebung hinreichend ift, sie zur Annahme der entgegengesetten anzuregen. Dies sind jedoch nur Ausnahmen. Bei den meisten Menschen, die fich ihre Unfichten wirklich durch unabhängiges Denken zu bilben fuchen, übt die gleichzeitige Literatur eine fo mächtige Anziehung und Herrschaft, daß fie fast unwiderftehlich wird. Infolge der Umftande, welche ich noch weiter prufen werde, bricht fie über dieselben mit einer folden Macht und Beftimmtheit herein, wie fie früher feine Literatur befaß. Der allgemeine Gedankenton, der fie durchdringt, farbt alle ihre Gedankenbildungen und beeinflußt, ja wenn fie fich diefer Birkung nicht bewußt werden, entscheidet fogar alle ihre Schlüffe. Diefer Ginfluß ift in heutiger Zeit wesentlich rationalistisch. Roch zu einer zweiten Betrachtung von großer Wichtigkeit giebt die be-

Noch zu einer zweiten Betrachtung von großer Wichtigkeit giebt die besprochene Bewegung einen natürlichen Anlaß. Wir haben gesehn, wie tief sie den Charakter der christlichen Kirchen umgestaltete, nicht nur ihre äußern Vormen und Bezeugungen, sondern auch die innere Denkweise, die religiöse Atmosphäre, den Gesichtskreis, in welchem alle Begebenheiten betrachtet wurden und in welchem alle Folgerungen sich spiegelten. Niemand kann zweifeln, daß, wenn die setzt herrschende Art über diese Gegenstände zu denken, wie sie selbst in katholischen Ländern besteht, einem Christen des zwölsten Jahrhunderts vorgekommen wäre, er eine so vollständige Umgestaltung für die unbedingte Ausschläch die meisten dieser Aenderungen der Kirche troß ihres Widerstrebens durch einen Druck von außen ausgedrungen und von der großen Menge des Klerus ganz speciell bekämpft und beklagt. Man stellte sie als das Christenthum aussehend dar. Die Lehre, daß eine Religion bestimmt sein könne, durch eine Reihe verschiedener Entwickelungsstadien zu gehen, wurde mit Nachdruck als eine undristliche verkündet. Die ideale Kirche lag immer in der Vergangenheit, und die Unveränderlichkeit oder gar der Rückstitt galt als ihre Lebensbedingung. Wir können diesen Widerstand

jest bei dem hellen Lichte der Erfahrung vor unfer Urtheil giehn. Dogmatische Systeme haben zwar eine wesentliche Abschwächung erfahren; sie üben weiter keinen bestimmenden Ginflug auf den Bang der Dinge. Berfolgungen, Religionsstreitigkeiten und Glaubenszwift, der alles Andre in sich auf-nimmt, heilige Runst und theologische Literatur, die einst das leidenschaftliche Interesse für dogmatische Fragen bekundeten, sind vorbei oder verhältnißmäßig wirkungslos geworden. Die Macht der Geiftlichkeit ift überall in Europa gering und bei jedem Bolke nach dem Mage feines geistigen Fortschrittes schwächer, jo daß die jetige Lage des Christenthums, im Ginne der Kirchengeschichte und nach der Richtschnur der großen eifrig orthodoren Lehrer der Bergangenheit gemeffen, einen Ausblick gewähren wurde, der zu tieffter Entmuthigung und Beforgniß Unlag gabe. Der Beift der Rirchenvater ift unbeftreitbar dahingewelkt. Die Tage des Athanafius und Augustin sind unwiederbringlich vorüber. Der gange Lauf bes Denkens geht nach andrer Die Streitigkeiten verfloffener Sahrhunderte klingen mit fremdem Ton in unser Ohr. Wenden wir uns jedoch von den Geschichtschreibern der Kirche zu den rein sittlichen Bezeugungen, welche das Neue Teftament so wiederholt und nachdrücklich einschaft, fragen wir, ob das Chriftenthum aufgehört hat, die lebendigen Früchte der Liebe, der Milde und des Wahrheitseifers hervorzubringen, fo gelangen wir zu einem ganz andern Schluß. Wenn es wahres Christenthum ift, mit leidenschaftlichem Mitgefühl in die dunkelften Stätten des Elends und des Lafters hinabzusteigen, jeden Winkel der Erde mit dem befruchtenden Strome einer fast unendlichen Liebe zu tranken und alle gesonderten Theile der Menschheit in den gemeinsamen Kreis eines ftarken und thatkräftigen Wohlwollens hineinzuziehn; wenn mahres Chriftenthum darin besteht, die Schranken niederzureißen oder wenigstens nach Möglichkeit zu befeitigen, durch welche Rlaffe von Rlaffe, Bolt von Bolt getrennt wird, den Krieg von feinen herbsten Wirkungen frei zu machen und das Bewuffein wesentlicher Gleichheit und achten Bruderfinnes über alle zufälligen Unterschiede zur Herrschaft zu bringen; wenn mahres Christenthum vor Allem darin besteht, die Liebe zur Wahrheit um ihrer selbst millen zu pflegen, und den Geift der Treue und Duldung zu Gunsten derer, die von uns abweichen — find diefes die Zeichen eines mahren und gesunden Chriftenthums, dann ift es nie seit den Tagen der Apostel so mächtig als jest gewesen, dann ift der Verfall der dogmatischen Systeme und des klerikalen Ginfluffes Maß und wohl auch Urfache seines Fortschritts.

## Drittes Kapitel.

## Die ästhetische, wissenschaftliche und sittliche Entsaltung des Geistes der Ausklärung.

In den vorangehenden Abschnitten habe ich hoffentlich genügend bargethan, wie mahrend der letten drei Sahrhunderte der Ginn fur das Bunderbare in Europa ftetig abgenommen hat, wie ferner die Bewegung fo allgemein gewesen ift, daß ihrem Einflusse sich keine Rirche ober Rlaffe von Bundern gang entziehn konnte, und wie endlich ihre Ursache nicht sowohl in speciellen die Frage birect berührenden Argumenten, als vielmehr im allge-meinen Geifteszustande der Gesellschaft zu suchen ift. Sierbei haben wir wie bei allen großen geschichtlichen Entwickelungen zwei Arten von Ginfluffen zu betrachten. Da giebt es zunächst gemiffe Tendenzen ober Bedingungen, die tief in der Bildung der Zeit, welche die Bewegung veranlaßt, begründet find, die den Strom der Meinungen mit unwiderstehlicher Gewalt nach einer bestimmten Richtung leiten und ein fast unbedingtes Ansehn haben, infofern es fich nur um die große Menge und um lange Zeitabschnitte handelt. Dann tritt die Birkfamkeit gemiffer Umftande und einzelner Geifter bingu, die den Fortschritt der Bewegung aufhalten oder beschleunigen, indem fie ihr zugleich in verschiedenen Ländern und Gesellschaftsklassen einen besondern Charakter verleihen und fie mit andern Bewegungen in Zusammenhang bringen, zu denen fie eine natürliche Beziehung hat. Run habe ich zu zeigen gefucht, daß zwar zahlreiche aus den Berhaltniffen der Gefellschaft entfprungene Umftande mehr oder weniger den Berfall des Bunderglaubens beeinflußt haben, daß aber zwei unter einander felbst wieder innig verbundene Ursachen über alle andern hervorragen. Die eine ist der durch die Naturmiffenschaften bemirkte Aufschwung des Sinnes für das Bejehmäßige, welcher die Menschen mehr und mehr geneigt macht, alle Erscheinungen, die ihm im eignen Leben oder in der Geschichte begegnen, lieber regelmäßigen als ungeregelten Ginwirkungen guzuschreiben; Die andre befteht in der Berminderung bes theologischen Einfluffes, welche theils durch Grunde, die in der Sache jelbst liegen, theils durch das bedeutende Wachsthum andrer Interessen veranlagt worden ift und die Menschen antreibt, die Dinge mehr nach weltlichen als nach theologischen Gesichtspunkten aufzufaffen.

Wie wir jedoch bereits einigermaßen erkannt haben und später noch deutlicher fehn merden, ift diefe Geschichte bes Bunderglaubens nur ein einzelner Theil und ein einzelnes Mertmal jener umfaffenden Bewegung, Die man in ihren neuern Stadien gewöhnlich Rationalismus ober Auftlarung Der Denfprozeß, welcher die Menschen dem Bunder entfremdet, geftaltet auch ihre Unfichten über viele andre Fragen um. Denn die Unnahme von Bundern entspringt aus einer gemiffen Vorstellung der Beltregierung, der Beschaffenheit des höchsten Befens und seiner Machtäukerungen. welche fich in allen diesen Studen mit der fortschreitenden Civilisation mehr oder weniger andert. Entweder stellt sich diese Aenderung in offenem Berwerfen des alten Glaubens dar, ober auch nur in einem Wechsel der Erklärung und der Anwendung, d. h. man verbindet neue Ideen mit alten Worten oder man läßt die alte Unficht ihrem Wefen nach allmählich fallen. Jede bestimmte Stufe ber Bildung hat auch ihre eigenthümliche und entfprechende Unficht von der Ginrichtung und Leitung des Univerfums, qu welcher die Zeitgenoffen hinneigen; und wenn auch eine Offenbarung ober eine größere Rraftanftrengung bes menschligen Genies einige unter ihnen von den Bedingungen ihrer Zeit frei macht, so wird doch der Druck der um-gebenden Einstüffe schnell genug wieder seine Macht behaupten und die Wahrheiten wirtungslos machen, die der Zeit nicht entsprechen, dis die geeignete Bildung anbricht.

In diesem Kapitel will ich nun die verschiedenen Stufen dieser Entwickelung aufweisen und zeigen, wie die Vorstellungen von dem Wesen der Gottheit und der Weltregierung angesichts der fortschreitenden Wissenschaft stetig Modisicationen erfahren, und welches die Ursachen dieser Modisi-

cationen find.

Von einer fehr großen Autorität rührt die Meinung ber, daß ber Fetischismus die natürliche Religion aller Uncivilifirten fei, und in der That wird die Annahme, daß das gemeinfame Mertmal alterer Religionsftufen in der Verehrung des Stofflichen liegt, dem man eine innere Wirksamkeit beimaß, durch ftarte Grunde unterftust. Diefer Fetifchismus in feiner roheften Geftalt, in der Anbetung gewiffer Stoffe als folder bestehend, zeigt sich auch dort noch, wenn auch in milberer und weniger verlegender Art, wo man voraussest, daß gewiffe beilige Talismane oder Zeichen an fich selbst eine Wirksamkeit besitzen, die mit der Anlage des Menschen in gar keinem Zu-sammenhange fteht. Bon dieser Art war das System der heidnischen Magie, welches gemiffen Kräutern, gemiffen Ceremonieen oder Worten eine übernaturliche Kraft zuschrieb, dem aber auch die mannichfaltigen Formen des Aberglaubens wetteifernd entsprachen, die das Chriftenthum anzunehmen fich Unter diesen war vielleicht das Zeichen des Kreuzes die älteste. Dan nahm es nicht etwa einfach als Erkennungszeichen ober als beilige Erinnerung, auch nicht blos als Sinnbild der Berehrung auf, sondern als Baffe von wunderthätiger Kraft, jo daß die Schriften der Kirchenväter von den erstaunlichen Werken voll sind, die es vollbrachte, und von der Menge von Bildern und Gemälden, die seinen Ruhm begleiteten. Go weist uns ein Schriftsteller aus dem Anfang des zweiten Sahrhunderts darauf bin, daß der Mast, ohne den man das Meer nicht befahren könne, die Form eines Kreuzes habe. Die Erde merde nur fruchtbar, wenn fie mit einem Spaten, der ein Kreuz bilde, gelockert fei. Der Körper des Menschen selbst habe diese heilige Form, insbesondere auch sein Antlit, denn Augen und



Nafe bilden zusammen ein Kreuz, worauf mahrscheinlich Jeremias anspiele, wenn er faat: Der Odem unfrer Rase ist ber Gesalbte des herrn. 1)

Ebenso seltsame und weit hergeholte Forschungen wendete man dem Taufwasser zu. Die Wirkung der Kindertause, die vielleicht schon im apostolischen Zeitalter, aber spätestens gleich nach demselben eingeführt wurde, fah man als ganz unabhängig von den etwaigen fittlichen Gigenschaften des Empfangenden wie feiner Umgebung an; nach der Meinung Giniger bewirkte fogar das Baffer allein ohne jede unmittelbare Mitwirkung der Gottheit eine geistige Beränderung, nämlich durch die diesem Elemente von der Periode der Schöpfung her übertragene Kraft.2) Die unvergleichliche Größe feiner Stellung im Universum mar ein Thema für die hinreißendfte Beredfamkeit. Als die Erde noch in der Nacht des Chaos begraben lag, ehe die himmelelichter ine Dafein gerufen worden und ehe noch ein lebendes Befen die unendliche Dede bevölkert, war schon das Waffer da in der ganzen Fülle feiner Bollendung, die ungeftaltete Erde verschleiernd, geheiligt und verherrlicht in Ewigkeit als der auserwählte Thron Gottes. Durch Waffer ichicd Gott den himmel von der Erde. Das Waffer regte fich von Lebendigem, als die Erde noch unfruchtbar und ohne Bewohner mar. Bei der Schöpfung bes Menschen, konnte es auf den erften Blick scheinen, hat wohl das Baffer feine Rolle gespielt; aber auch hier entfernte eine gereifte Betrachtung die Schwierigkeit. Denn um die Menschengestalt aus Erde zu formen, mußte der Allmächtige natürlich der lettern etwas von ihrer frühern Feuchtigkeit wiedergeben, mit andern Worten: fie mußte mit Waffer gemischt fein. 3)

hellglanzend fteht der Baum, Geschmudt in Königs Saum, Den wurdigen that Gott erfüren So heil'ge Glieber zu berühren.

So heil'ge Glieder zu berühren. Besonders wurde der Buchstabe Tau, der das Bild des Kreuzes darftellt (T), in Gegensatz zu dem unglücklichen Theta, womit der Tod beginnt (Θανατος), in Ehren gehalten.

<sup>1)</sup> Juftin Martyr, Apol. I. Augustin hielt die bei der Sündsluth umhersschwimmende Arche für ein Borbild des Kreuzes, wodurch das Tauswasser geweiht worden sei, und Beide fand in dem Stabe, den Moses über das rothe Meer ausstreckte, gleichfalls ein solches Borbild. Ein andrer scharssinniger Bibelserklärer brachte heraus, daß Jaal vom Tode gerettet wurde, weil er beim Besteigen des Berges auf seinen Schultern das "Holz des Opfers" trug. In der Kunst jedoch erscheint das Kreuz selten oder nie vor der Bision Constantin's. Aufänglich stellte man es oft mit Gemmen und Blumen reich verziert dar. Daher schreibt der h. Fortunatus:

<sup>1)</sup> Siehe die seltsame Beweisführung bei Tertullian, De Bapt. K. 5, 6, 7, u. 8.
1) Daber sagt Tertullian, De Baptismo, c. III: Auch ist das Wert der Menschenbildung nicht ohne Beigesellung des Wassers vollendet worden; der Stoff, von der Erde genommen, wurde erst durch Anseuchtung, welche die vor dem vierten Tage geschiedenen Wasser dergaden, zu seiner Fertigstellung geschieft gemacht. Aus diesem Begriff von der Heiligkeit des Wassers entsprang die Sitte des Herenschwimmens; denn man glaubte, das Wasser nehme nichts in sich auf, was von der Anwesenheit des Teusels besteckt sei, und lasse es nicht in seine Tiesen sinsten (s. Binsseld, De Conf. Mal., S. 315). Einen ähnlichen Ursprung haben wohl auch die vielsachen Legenden verzauberter Menschen, die durch Uedersahrt auf einem Klusse die frühere Gestalt wiedergewannen. Thales hatte unter den alten Philosophen das Wasser sür den Ursprung aller Dinge gehalten, und mehr als ein Kirchenvater glaubte ihn deshalb inspiriert. So sagt Minucius Felix

Bon solcher Art war die Richtung, in welcher der menschliche Geist mit stets wachsender Geschwindigkeit getrieben wurde, als Unwissenheit und geistige Erstarrung allgemeiner wurden. Dieselbe Denkweise entfaltete sich bald auf allen Gebieten der Theologie, und unzählige Zaubermittel und Amulete kamen in Gebrauch, deren bloßer Besitz den Träger gegen alle Uebel irdischer und überirdischer Art schützen sollte. Sa, man könnte es fast für fraglich halten, ob diese Form des Fetischsmus im heidenthum jemals stärker her-

vortrat als im mittelalterlichen Chriftenthum. Berlaffen die Menschen den Zustand des reinen Fetischismus, so tritt als die nachfte Borftellung, welche fie fich von der Natur der Gottheit machen, die anthropomorphistische auf, die mit der erstern eng zusammenhängt und wie fie in mehr oder minder modificirter Gestalt die Glaubensweisen fast aller uncivilifirten Bolfer durchdringt. Saben fie aufgehort der tragen Maffe Rraft und Wirksamkeit zuzuschreiben, so wird ihnen das Universum zum Wirkungefreis geiftiger Wefen, deren Natur der ihrigen vollkommen gleicht. Sie halten jede ungewöhnliche Erscheinung für die unmittelbare und abgetrennte That eines unsichtbaren Urhebers, die auf ein bestimmtes Ziel gertchtet und einer vorübergehenden Bewegung entsprungen mar. Donner, hunger und Seuchen find die Folgen einer Bornaufwallung, plötliches und großes Glud die Zeichen der Befriedigung von Geiftern. Aber gleichzeitig macht die schwache Phantafie, die den Menschen auf dieser Stufe feine Gottheit fich nicht anders als unter bem Bilbe eines nicht mahrzunehmenden Menschen porftellen läßt, es ihm auch unmöglich, die Bedanken und Erregungen ohne fichtbares Zeichen auf eine folche Borftellung zu concentriren. Denn während es noch ftreitig ift, ob die angebornen Fähigkeiten des gebildeten Menschen die des rohen übertreffen, ift so viel wenigstens gewiß, daß die geistige Atmosphäre jeder Periode so schnell und mächtig auf alle Menschen wirtt, baß lange vor dem reifern Lebensalter biefe beiden Rlaffen ebenfo verschieden in der Unlage als in dem erreichten Biffen find. Und der gebildete Menfch weiß nicht nur mehr als der rohe, er befitt auch eine Kraft des Geiftes, bes begrundeten und ausharrenden Denkens, eine Fähigkeit, feinen Beift auf das Unfichtbare beständig zu richten, und von Bilbern des Sinnlichen zu Man spreche mit dem Wilden von dem Begriffe eines unsichtbaren Befens, das man ohne Silfe eines Bildes verehre, und er wird ihn nicht zu faffen vermögen. Er wird keine Macht, keine fagbare Birklichkeit für ihn enthalten und daher auch auf fein Leben keinen Ginfluß üben. Der Botendienft ift einfach beshalb des roben Menichen gemeinfame Religion, weil seine geistige Beschaffenheit fie allein gulugt, und fie so lange in ber einen ober andern Form fortbestehn muß, als biese Beschaffenheit dauert.

Der Götzendienst kann von zweierlei Art sein. Zuweilen ift er ein Zeichen des Fortschritts. Wenn die Menschen sich dem reinen Fetischismus zu entwinden anfangen, der mahricheinlich ihre erfte Stufe bilbet, so schnitzen sie den Stoff zur Geftalt eines geistigen Wesens und schreiben ihm nur in

Thales halt das Wasser für den Ansang der Dinge und Gott für den Geist, der aus Wasser Alles gebildet, so daß des hauptphilosophen Ansicht mit der unfrigen ganz übereinstimmt. Doid spottet der Sühnfrast des Wassers mit Rachdruck und ruft im 2. B. der Fasten: O über Euch Leichtgläubige, die Ihr wähnt durch Fluswasser des Mordes trauriges Verbrechen hinwegwaschen zu können!



dieser Form einen göttlichen Charafter zu. Sie verehren zwar noch die Materie, aber der Fetischismus ist hier schon zum Anthrogomorphismus erhöht. Umgekehrt sinken aber auch Menschen, die bereits zum Begriffe eines rein geistigen Wesens gelangt waren, durch gewisse gesellschaftliche Erschütterungen, auf eine niedrigere Stufe der Bildung. Dann kommen sie ber Ginbildungetraft durch bildliche Darftellung der Gegenstände ihrer Berehrung zu hilfe und gar bald ichreiben fie diefen Darftellungen eine innere Wirtfamfeit zu.

Aus ben angegebenen Grunden ift es erfichtlich, daß auf den erften Stufen des menfchlichen Anthropomorphismus fichtbare Bilder Die Leitungs. mittel religiöser Andacht bilden und daß daber, fo lange diefe Stufen dauern, Die eigentliche Geschichte der Theologie oder wenigstens ihrer fraftaugernden und wirksamen Theile in der Beschichte der Runft zu finden ift. außer dem Reiche bes Chriftenthums giebt es taum ein Beispiel, daß bie nationale Religion nicht einen großen und beftimmenden Ginfluß auf die Kunst geübt hatte. So waren 3. B. die zwei alten Bölker, bei denen auffallender Beise die äfthetische Entwickelung keinen gleichen Schritt mit der jonftigen Civilisation hielt, die Perser und Egypter. Dies kam von ihrer Religion; denn das von den erstern verehrte Feuer war ein fo einfacher und zugleich fo erhabener Fetisch, das es die Produtte des Meifels überfluffig machte, mahrend ber funftlerifche Genius Capptens burch eine Religion gerftört wurde, die jede Neuerung als Berbrechen brandmarkte, und daher auch ben Beruf des Künftlers zur Sache des Zwanges und der Erblichkeit machte, die Ruude der Anatomie durch Berbot der Sectionen verhinderte und durch eine vollftandig ausgeführte Symbolit jeden Naturgegenftand nicht um feiner felbft willen, fondern als den Darfteller von etwas Anderem betrachten lehrte. So ragten ferner unter den Bölfern, die sich besonders wegen ihres ausgezeichneten Sinnes für das Schöne bemerklich machten, die Indier und Griechen hervor; aber ein wichtiger Unterschied findet zwischen ihnen ftatt. Die indifche Religion erhob fich immer jum Schredlichen, Unnatürlichen und Seltsamen, so daß bemgemäß auch die indische Kunft von der Natur vollftändig abwich, aller Fähigkeit einer forgfältigen Nachbildung ermangelt zu haben scheint und den einfachsten Gegenstand mit ungeheuerlichen und fantastischen Erfindungen verwebte. Die griechische Religion dagegen war faft reiner Naturalismus, und daber mar auch die griechische Runft einfach die idealtfirte Ratur und ift als folche das allgemeine Mufter geworden. 1)

Sett jedoch haben wir es vornehmlich mit chriftlicher Runft zu thun; benn diese ift es, welche am treuften die verschiedenen Stufen ber religiofen Entwickelung abspiegelt und und befähigt, nicht nur die auf einander folgenden Phajen des Glaubens, sondern auch, mas für den gegenwärtigen Zweck viel wichtiger ist, die auf einander folgenden Phasen religiöser Darftellung anzugeben.

<sup>1)</sup> S. Winkelmann, Geschichte der Kunft; Raoul Rochette, Cours d'Ar-cheologie, und die Borlefungen von Barry und Fusell. Diefes besondere Mertmal hat Rudtin in einer feiner Ebinburger Borlefungen bervorgehoben. Leffing schreibt die Unvolltommenheiten der perfischen Runft ihrer faft ausschlieflichen Anwendung auf militarische Gegenftande gu, aber dies mar felbft eine Folge ihres geringen Ansehens. Ueber ben großen Unterschied bes Schönheitsideals bei verschiedenen Nationen und seinen Ginfluß auf die Entwidelung der Runft f. einige merkwürdige Beispiele bei Ch. Comte, Traité de Législation, B. III, R. 4.



Der beständige Rückfall der alten Juden in den Gögendienst trotz der so oft wiederholten Befehle und Warnungen zeigt, wie unwiderstehlich diese Richtung einer frühen Stufe der Gesellschaft eigen ist und ward zugleich ein strafender Hinweis für die christliche Kirche, der ihr anfänglich nicht ganz verloren ging. Zwar war die Kunst mit dem Heidenthum so lange verbunden — mit seinen Gegenständen, seiner Symbolik, seinem Schönheitssinn, welche alle der alten Mythologie entstammt — so daß die christlichen Künstler, die wahrscheinlich in vielen Fällen früher heidnische gewesen waren, eine beträchtliche Anzahl alter Vorstellungen in ihr neues Gediet einführten. So vollkommen undeftritten sedoch diese Thatsache ist und so seltsam und belehrend der Gegensat, in welchem der Ton der meisten Kirchenväter gegen die heidnischen Gottheiten zu der Vereitwilligkeit steht, mit der das heidnische Villerthum in die Symbolik der Kirche zugelassen wurde, so ging man doch sast dei allen Beispielen der Aneignung höchst vorsichtig zu Werke, und der Wunsch ward überall unverkenndar, Alles zu verweiden, was zu gögendienerischer Andacht führen könnte.

Die wichtigste und wohlthätigste Wirkung heidnischer Ueberlieferungen auf die christliche Kunft zeigte sich in dem allgemeinen Charakter der letztern. Bei Griechen und Kömern hatte man es immer als eine strenge Regel sestgehalten, von den Verzierungen der Gräber jedes Bild der Trauer sernzuhalten. Die Leichenbegängnisse der Alten waren zwar von großen Schaupielen übertriebener und kunstvoller Wehklage begleitet; aber sobald die Asche in's Grad gebracht worden, war es die Aufgabe des Künstlers, alle seine Geschicklichkeit anzuwenden, um den Tod seines Scheckens zu entkleiden. Blumenkränze, bacchische Tänze, Jagden oder Käm se, die ganze Vülle überströmenden Lebens, alle Bilder der Leidenschaft oder des Jubels

wurden rings um das Grab plastisch dargestellt, während die Genien der Jahreszeiten den unvermeidlichen Lauf der Zeit andeuteten, und die Masken, welche die Ecken schmückten, das Leben als eine bloße Schauspielerrolle darftellten, dazu bestimmt, einige wenige Jahre ehrenvoll ertragen und dann

ohne Bedauern abgelegt zu werden.

Der Einfluß dieser Neberlieferung zeigte sich in höchst merkwürdiger Art am Christenthum. Zuerst war alle christliche Kunst eine Kunst der Grabdenkmäler. Die Katakomben waren die Orte der Ausschmückung, die Kapellen waren von Bildern des Todes nmgeben, der Altar, auf welchent die heiligen Mysterien geseiert wurden, war das Grab eines Märtyrers 1). Nach den Ideen des Mittelalters und selbst noch der neuern Zeit müßte man voraussetzen, daß eine unter solchen Umständen heranwachzende Kunsteinen besonders duftern und ernsten Ton angenommen haben werde, und diese Voraussetzung kann im hindlick auf die gelegentliche heftigkeit der Bersolgung nur gesteigert werden. Denn das eigentliche Altargrab, um welches der christliche Künstler seine Verzierungen ausbreitete, war oft in

<sup>1)</sup> Daher rührt der Gebrauch in der katholischen Kirche, Reliquien der Märthrer unterhalb der Kirchenaltäre zu stellen. Er wurde auch mit der Stelle in der Offenbarung in Verbindung gebracht, wonach die Seelen sich unter dem Altare Gottes besinden. In den frühesten Kirchen war unterhalb des Hochsaltares eine unterirdische Kapelle wie zur Erinnerung an die Katakomben. Ein Erlaß des Konzils von Nizaa vom J. 787 verbot die Weihung einer Kirche ohne Religuien.



größter Fulle von dem Andenken an die Leiden ichrecklichfter und mannich-fachster Art umgeben und gleichzeitig von Entfaltungen heroischer Standhaftigkeit, die das Genie des Runftlers wohl herausfordern mußten. Dazu wurden die Leidenschaften bis auf den höchften Grad augeftachelt, und fo ware es gang naturgemäß, wenn man die großen und ichrecklichen Scenen der chriftlichen Rache abgebildet hatte. Aber nichts diefer Art erscheint in den Katakomben. Mit zwei noch zweifelhaften Ausnahmen, von welchen die eine wenigstens der spätesten Periode angehort, giebt es feine Darftellungen des Mätyrerthums 1). Daniel, mitten unter den Lowen ungefahrdet, das unvollführte Opfer Sfaac's, die drei unbeschädigten Sunglinge in den Flammen und die Befangennehmung des h. Petrus find die einzigen Bilber, welche die Buth der ichrecklichen Berfolgung bezeugen. Man hatte keine Neigung, die Formen des Leidens zu veremigen, keine Aufwallung der Bitterkeit und der Klage, keinen Durst nach Rache. Weder die Kreuzigung noch ein Schauspiel aus der Leidensgeschichte, weder das jüngste Gericht noch die Qualen der Berdammten wurden jemals zur Darftellung gebracht. Man behielt die Blumenkränze bei, an denen fich das Heidenthum erfreute, und selbst einige der heitersten Bilder aus der heidnischen Mythologie, die man mit den schönsten Sinnbildern driftlicher hoffnung und mit Darftellungen

mannichfacher Beilsmunder mischte.

Diefe grundfähliche Ausschließung aller Bilder der Noth, des Leidens und der Rache, zu einer Zeit, die vor allen andern geeignet schien solche hervorzubringen, zeigt die alte Kirche in einem Lichte, welches wahrhaft rührend und, ich darf wohl hinzufügen, wahrhaft erhaben ift. Und in der That ift dieser Umstand auch von höchster Wichtigkeit in der Geschichte der Rirche. Denn, wie wir später werden sehen können, bestand schon unter den Theologen der alten Rirche eine ihm geradezu entgegengefette Richtung, die darauf ausging, Gegenstände, wie die Bollenqualen, die Bergeltung bes jungften Berichtes, turz alle finftern Seiten des Chriftenthums, die zulet in der Kirche herrschend wurden und einen höchst schadlichen Ginflug auf die menschlichen Gemuther übten, weitläufig zu beschreiben. Aber wie dies auch immer bei den gebilbeten Theologen geschehen mochte, unmöglich konnte diese Richtung wahrhaft allgemein werden, so lange die Kunft, welche damals den Ausbruck für die Empfindungen des Bolkes hergab, eine gang entgegengesetzte Richtung einnahm. Erst spät im 10. Jahrhundert zeigt sich ber volle Umschlag der Kunft. Ich habe bereits Gelegenheit genommen, von der Beliedtheit zu sprechen, in welcher die Darstellungen der Leidensgeschichte und bes jungften Berichts bamale zuerft zu fteben anfingen; ich will jest hingufügen, daß von jenem Zeitpunkt an es eine Hauptaufgabe der Runftler ausmachte, neue und schaurige Martern zu erfinden, die der fortwährenden

<sup>1)</sup> Raoul Rochette meint, es gebe nur eine einzige birecte Darftellung bes Martyrerthums, nämlich die der Sungfrau Salome, und diese gehöre einer sehr ipaten Beit des Berfalles an (Tableau des Catacombes, p. 187). Derfetbe Schriftsteller hat einige Beispiele aus ben Rirchenvätern gesammelt, in benen auf alten Bafiliten eines Märtyrerleibens gebacht wird (pp. 191 und 192); biefe find aber fehr felten, und man kann über ben Gegenfat, in welchem bie alte Runft nach diefer Richtung in febr hobem Dage gegen die des zehnten und der folgenden Sahrhunderte fteht, nicht im geringften 3meifel fein.



Betrachtung der Gläubigen in zahllosen Gemälben von den Leiden der Märtyrer auf Erden oder der Berworfenen in der Hölle vorgeführt wurden 1).

Nächstem fällt uns in der Kunst der Katakomben die darin hervortretende große Liebe zur Symbolik besonders auf. Wenn es auch einige vereinzelte Gemälde von Christus und der h. Jungfrau gab, so war doch bei Weitem die größte Zahl von Darstellungen unbedingt symbolischer Natur und ausschließlich zu Mitteln der Belehrung bestimmt. Von diesen Symbolen wurden viele ohne Bedenken dem Heidenthum entnommen. So diente z. B. der Pfau sehr häusig in der christlichen Kirche wie in heidnischen Tempeln als Sinnbild der Unsterdlichkeit. Zum Theil vielleicht wegen seiner vorzüglichen Schönheit und zum Theil wegen des unverweslichen Fleisches, das man ihm beilegte<sup>2</sup>), wählten ihn die Alten als das dem Sinne, welchen sie mit dem Phönix verbanden, zunächst verwandte Bild, so daß man bei dem Leichenbegängniß einer Kaiserin den Vogel manchmal aus der Assen bei dem Leicherden stiegen ließ. Orpheus, der alle Menschen durch seine Lieber an sich zog, ward das Sinnbild für die anziehende Macht des Christenthums. Die heidnischen Symbole, besonders die Bilder von Sonne und Mond, welche bei den Heiden als Zeichen der Flüchtigkeit des Lebens galten, schmückten auch die christlichen Sarkophage, letztere wahrscheinlich als Sinnschmücken auch die christlichen Sarkophage, letztere wahrscheinlich als Sinnschmücken auch die der Klichkeinlich als Sinnschmücken auch der Klichkeinlich a

2) Wovon Augustin sich durch Proben überzeugt haben will und was er sich

durch ein Bunder erklärt zu haben scheint.

3) S. Ciampini, Vetera monumenta I., 115, und Maitsand, On the Catacombs. Raoul Rochette dagegen scheint zuerst den Psau vielmehr als Symbol der Apotheose einer Kaiserin und dann überhaupt als das Symbol der Apotheose aufgefaßt zu haben, weil der Psau der Vogel der Juno, der Königin des

himmels, war.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> S. Rasul Rechette, Tableau des Catacombes, 192-195; Dibron, Iconographie chrétienne.

<sup>4)</sup> Orpheus wird von Eusebius aus dieser Rücksicht das Symbol Christigenannt. Die ihm gewidmete Verehrung kam wohl meistens daher, daß unter den vielen apokryphischen Weissaungen auf Christus, die in der Kirche circuslirten, einige hervorragende dem Orpheus beigelegt wurden. S. Maitland, On the Catacombs, S. 110; Raouel Rochette, Tab. des Cat., S. 138, und zu genauerer Untersuchung das große Werk von Boldetti. Osservazione sopra i Cimiteri de' Santi Martyri! (Rom 1720), I., 27—29. Phantastisch dagegen scheint mir die Zusammenstellung Rio's im Borwort zu seiner Art chrétien, S. 36, wonach das Symbol mit dem Hinabsteigen des Orpheus in die Unterwelt, um eine Seele zu retten, zusammenhängen soll. Unter den sonstigen Källen von Uebertragung heidnischer Götter in die christl. Kunst führe ich noch an das etwas dunke Bild in der Leichengruft des h. Calistus, welches nach R. Rochette den die Seele der Hingeschiedenen zum Gericht führenden Merkur darstellt s. S. 148—151), und den in den alten Kirchen oft genug, wenn auch niemals in den Katakomben vorkommenden herkules, den Augustin mit Simson identiscirt. Bergl. Marangoni, Delle Cose Gentilesche e Prosane trasportate ad uso delle Chiese (Rom 1744), S. 50 und 51. Auch die Sphinr stand nach manchen alten Christen, darunter Clemens von Alexandrien, mit ihrem Glauben in Berbindung; sie hielten dieselbe für eine Nachbildung der bibl. Cherubim, ohne ste jedoch selbst so karzustellen. Spätere Alterthumsforscher haben diese eigenthümsliche Zusammenstellung von Zungfrau und Löwe aus der Fruchtbarkeit erklären wollen, welche Egypten beim Durchgang der Sonne durch diese zigenthümsliche Zusammenstellung von Zungfrau und Löwe aus der Sruchtbarkeit erklären wollen, welche Egypten beim Durchgang der Sonne durch diese Alterthumöse. L. 45.

bilder der Auferstehung. Dasselbe kann man von den Genien der Jahreszeiten sagen 1). Aber die Genien erschienen keineswegs blos unter dieser Gestatt allein. Die Alten sahen sie als die Gebieter aller Naturreiche an und glaubten vielsach, daß über das Geschied eines jeden Menschen ein besondrer Genius wache. Diese Vorstellung verwuchs natürlich mit derjenigen von Schutzengeln 2), und die heidnischen Bilder der Genien als nachter, geslügelter Jünglinge mit liedlichen und frohen Gesichtern, wurden im ältesten Christenthum sehr häusig und gingen auch in die spätere Kunst über. Noch setzt blicken vom Gipfel des Valdachin's am St. Peter die Genien des Heidenthums auf die stolzen Geremonieen des Katholicismus hernieder. Ein oder zwei Mal ist auf den christlichen Sartophagen Christus im Triumphe mit den Wolken oder noch genauer "mit den Wassern oberhalb des Firmaments" zu seinen Füßen abgebildet, in der Gestalt eines den Schleier über das Haupt breitenden Mannes, des im heidenthum so gewöhnlichen Bildes einer Wassersthitts").

Bu diesen Symbolen, welche offenbar dem Heidenthum entnommen waren, traten noch andre, die hauptsächlich oder auch ausschließlich der Kirche selbst angehörten. So war z. B. der Fisch das gewöhnliche Sinnbild Christi, weil das griechische Wort die Anfangsbuchstaden seines Namens und seiner Würde bezeichnet<sup>4</sup>) und weil die Christen durch die Tause im Wasser wiedergeboren werden<sup>5</sup>). Zuweilen, wenn auch viel seltener, diente der hirsch demselben Zwecke, weil er das Kreuz an der Stirn trägt und nach einer alten Borstellung der unversöhnliche Feind der Schlangen ist, denen er nachjagen und Verederben bringen solls). Manche Gegenstände aus der Bibel, die einen symbolischen Charatter haben, murden beständig wiederholt. Dazu gehörte Noah in der Stellung eines Betenden, wie er die Taube an seine Brust drückt, Jonah, wie er aus des Fisches Nachen gespiesen wird, Mosses, der den Felsen schlägt, Petrus mit dem Zauberstade, die drei Jünglinge, Daniel in der Löwengrube, der gute Hirte, die Friedenstaube, der Hoffnunge, Daniel in der Löwengrube, der gute Hirte, die Friedenstaube, der Hoffnunge, anster, die Märtyrerkrone, die Siegespalme, das Schiff, welches durch die

<sup>1)</sup> Marangoni, Delle Cose Gentilesche, S. 45.

<sup>2)</sup> Alles diefes wird ausführlich bei Marangoni erörtert.

<sup>3)</sup> Daselbst S. 45; Raoul Rochette, Tab. des Cat.
4) Iχθός. Ίησους Χριστός Θεού Υτός Σωτήρ, die Anfangsbuchstaben der prophetischen Berse von der erythräischen Sibule. Aug., De Civ Dei, XVIII., K. 20. Der Delphin wurde besondere wegen seiner Zärtlichkeit gegen die Jungen gewählt.

<sup>5)</sup> Tertullian, De Baptismo, R. I: Wir Fischlein werden nach lydos, unserm

Jefus Chriftus, im Baffer geboren.

<sup>9</sup> Maury, Légendes pieuses, S. 173—178. S. auch Plin. Hist. Nat., VIII., 50. Josephus, Antiq., II., 10. Im Batican ift ein Basrelief, welches einen hirsch darzustellen scheint, während er eine Schlange angreift. Der Psalmwers "mein. herz sehnt sich nach den Wassern", welches der Neophyt gewöhnlich beim hineinsteigen in das Tauswasser sang, ist diesem Symbole beigeseltt. Das Mittelalter schried den hir chen eine Art prophetischer Kraft zu. S. auch Ciampini, De Sacris Aedisiciis, Rom, S. 44 und das sehr wunderliche Kapitel bei Arringhi, Roma Subterranea, II., S. 602—606. Man glaubte, daß der dirch den Donner so fürchte, daß er oft aus Schrecken seine Jungen vorzeitig zur Welt bringe und verband damit die Stelle: die Stimme deines Donners erschreckt mich.

Wogen nach einem entfernten hafen muhevoll fteuert, das nach dem Ziele pormarte fprengende Rok. Alle diese waren offenbar symbolisch und in

keiner Beziehung Gegenftände der Berehrung und der Anbetung. Als jedoch die ursprüngliche Reinheit der christlichen Kirche abnahm, die Auflösung bes römischen Reiches und die Invafion der Barbaren bie europäische Bildung verdunkelten, anderte sich der Charafter der Runft rasch, und obwohl viele symbolische Darftellungen weiter beftanden, zeigten boch bie Runftler eine stets machsende Neigung, ben Gegenstand der Anbetung dirett darzustellen, sowie das Bolt, dem Bilde eine ihm eigene Seiligkeit bei-

zumeffen.

Von allen Formen des Anthropomorphismus, welche die katholische Kunst entfaltet hat, ift mohl keine bem protestantischen Befühl fo miderftrebend, als die Abbildung der erften Person in der Dreieinigkeit, die man bis jest fo häufig fieht. Es ift jedoch eine fehr bemerkenswerthe Thatfache, welche besonders französische Alterthumsforscher in unserm Sahrhundert festgestellt haben, daß dieje Gemälde fammtlich verhaltnismäßig neu find, und daß fie gerade in der Periode, in welcher der Aberglaube Europa's am stärksten war, gar nicht bestanden 1). In einer Zeit, wo die religiöfen Ueberzeugungen bes Chriftenthums in ber Regel durch fichtbare Darftellungen ausgedruckt murben, wo man das Befen eines Beiftes fo wenig entsprechend auffagte, daß die Runftler auch nicht einen Augenblick Anftand nahmen, rein geiftige Wefen darzuftellen, und wo jene inftinktmäßige Ehrfurcht faft ganglich fehlte, welche Die Menfchen von gewiffen Gegenständen zurudhalt, weil fie fur die Behandlung zu feierlich und erhaben find, finden wir nicht die geringfte Reigung, Gott den Bater bildlich darzuftellen. Man malte zwar häufig Scenen, in welchen er thatig mar; aber die erfte Person der Dreieinigkeit murbe durchgehende von der zweiten erfett. Chriftus in der Rleidung und mit den Bugen, die ihm in den Darftellungen von Scenen aus dem neuen Teftamente eigen find, ift häufig mit bem Monogramm unter feinem Bilbe bargestellt, wie er den Menschen schafft, wie er Adam und Eva zur Arbeit verdammt, mit Noah fpricht, den Urm Abrahams zurudhalt oder Mofes das Gefet giebt2). Mit Ausnahme einer Sand, Die zuweilen aus den Bolten hervorgestreckt und gelegentlich mit Nimbus umgeben ift, finden wir in diefer Periode keine Spuren der Runft in Anwendung auf den Schöpfer. Zunächst könnte man glauben, daß eine rein geiftige Auffaffung der Gottheit und der haß, den der Typus Jupiter's hervorrief, die Runftler von einem derartigen Berfuche zuruckgehalten haben konne, und daß der Gnofticismus, der einen so großen Einfluß auf die griechische Kunst übte und mit Nachdruck die Göttlichkeit des alttestamentlichen Gottes leugnete, nach derselben Richtung verfuhr; aber es ift fehr unwahrscheinlich, daß diese Gründe zwischen dem fechoten und zwölften Sahrhunderte ein Bewicht hatten. Denn je mehr man diese Sahrhunderte studirt, besto offenkundiger wird es, daß damals ein allge-

2) Didron, 177—182.

<sup>1)</sup> In seinen Discours sur l'Art du Christianisme, S. 7, hat Raoul Rochette und in den Legendes pieuses bat Maury furz darauf hingewiesen; aber eine ausführliche Untersuchung blieb Didron in seinem großen Werfe Inconographie chrétienne, Hist. de Dieu, Paris 1843, vorbehalten, worin die wich-tigften Beltrage der chrift. Archäologie verzeichnet sind. S. auch Emeric David Hist, de la Peinture au Moyen Age, 19-21.

meiner und unwiderftehlicher Bug nach Bertorperung geiftiger Begriffe vorhanden war, der von Allem, was man verehrte, ein greifbares Bild zu geftalten und alle Gegenstände auf das Gebiet der Sinne zuruckzuführen fuchte. Diefer Bug, den keine Empfindlichkeit gegen das Ungeheuerliche und gegen bas Unpaffende einschränkte, zeigte fich in der Bildhauerei, der Malerei und auf den Mungen, fo daß alle alten Schranken und Unterschiede zwischen bem rechtgläubigen Gebrauch von Bilbern und dem Gögendienft dem Wefen nach durch den unwiderstehlichen Sang zur Darstellung deffen, was man anbetete, ganz hinweggeräumt wurden, und man jedem Bilde etwas von der Heiligkeit des Dargestellten beilegte. Aber trop alledem dachte Niemand daran, das höchste Wesen zur Darftellung zu bringen. In jenem Zustande der Gefellschaft verlangten die Menschen einen menschlichen Gott und koncentrirten bemgemäß ihre Aufmerksamkeit ausschließlich auf die zweite Person der Dreieinigkeit oder auf die Heiligen, indem fie die hohe Borftellung vom Bater praftifch in Vergeffenheit gerathen liegen. Gie blieb naturlich in den Bekenntniffen und theologischen Abhandlungen bestehen, mar aber eine leere Abstraktion ohne Folge, die keinen Platz unter den Borstellungen und keinen Einfluß auf die Beftrebungen äußerte. Wenn fich die Menschen von der zweiten Person der Dreieinigkeit hinwegwendeten, gefchah es nur um ihre Berehrung den Beiligen und Martyrern zu widmen. Mit Ausnahme einer, wie ich glaube, allein dastehenden Sandichrift des 9. Jahrhunderts 1) giebt es keine Abbildung vom Bater früher als im 12., und erft als die Biederherstellung der Wiffenschaften im 14. hervortrat, murden diese Abbildungen allgemein2). Bon da an bis zur Zeit des Raphacl behielt die Runft das Streben, dem Bater eine überwiegende Stellung ju geben. Anfangs mar diefer bei den Malern und Bilbhauern untergeordnet, und er murbe nur in den Beschäftigungen von geringfter Anziehungekraft3) gewöhnlich nur wegen bes Bunfches, die Perfonen der Dreieinigkeit als gleich emig barguftellen, in demfelben Alter wie der Sohn abgebildet. Allmählich jedoch nach bem 14. Sahrhundert finden wir den Bater auf jedem Gemalde alter, ehrwurdiger und bedeutsamer dargestellt, bis er schließlich die herrschende Mittelfigur wurde<sup>4</sup>), welche den höchsten Grad der Chrfurcht erweckt und sich in den verschiedenen Ländern nach dem daselbst geltenden Ideal von Hoheit zeigt.

2) Didron, S. 227—230.
3) In's Einzelne ausgeführt ift dieses bei Didron.

<sup>1)</sup> Raouel Rochette, Discours sur les Types de l'Art chrétien, S. 71.

<sup>4) &</sup>quot;Man kann also in Bezug auf Gott den Bater das Mittelalter in zwei Abschnitte zerlegen. Im ersten, welcher dem 14. Jahrhundert vorangeht, werden die Figuren von Bater und Sohn mit einander vertauscht; der allmächtige Sohn ist es, der den Bater nach seinem Bilbe und in seiner Achnlichseit hervorderingt. In dem zweiten Abschnitt nach dem 13. und bis zum 16. Jahrhundert verliert Jesus Christus die Kraft der ikonographischen Bereinigung und lätzt siese Verlegen. Seinerseits bekleidet sich der Sohn mit den Jügenzdes Baters, altert und wird runzlig wie er. Endlich seit den letzten Jahrhunderten des Christenthums dis auf unsere Tage sehen wir den Bater an Bichtigkeit wachsend. Sein Bild, welches einst die Gnostister verboten, zeigt sich erst schücktern und wie verhült unter des Sohnes Gestalt. Dann wirft er zede fremde Kleidung ab und nimmt eine besondere Gestalt. Dann wirft er zede fremde Kleidung ab und nimmt eine besondere Gestalt an; endlich gewinnt er durch Raphael und den Engländer Martin eine ernste bewunderungswürdige Physiognomie, die ihm allein angehört." Didron, S. 226.

In Stalien, Spanien und den ultramontanen Klöftern Frankreichs wurde er gewöhnlich als Papft, in Deutschland als Kaiser, in England und meist auch

in Frankreich als König dargestellt.

Bei solcher Denkart, welche die Gottheit nur in der menschlichen Gestalt vorstellte, war es äußerst natürlich, daß die Zahl der Gottheiten zunehmen mußte. Die Kluft zwischen den beiden Naturen ward durchaus nicht gefühlt und selbstwerständlich strahlte von dem göttlichen Charakter immer etwas auf diesenigen, welche in der Kirche am meisten hervorragten. Das merkwürdigste Beispiel dieser polytheistischen Tendenz zeigte sich in der Vergöttlichung der h. Jungfrau.

Die Empfängniß einer göttlichen Person oder die Offenbarung des weiblichen Geschlechts war ein Begriff der alten jüdischen Kabbalisten gewesen. Im 1. Jahrhunderte führte Simon Magus eine Frau Namens helena mit sich, die nach Ansicht der Katholiken einsach seine Geliebte war, die er aber als die Verkörperung des göttlichen Denkens verkündete. Diese Vorstellung war unter sehr vielen verschiedenen Formen dei fast allen gnostischen Sekten verbreitet. Das höchste Wesen, welches sie mit großer Eisersucht vom Gotte der Juden unterschieden und ihm gewöhnlich entgegensehren?), nannten sie den "ungekannten Vater", der unmittelbar der menschlichen Erkenntniß unzugänglich sei, der sich aber theilweise durch gewisse Aeonen oder Ausstrahlungen offenbare, unter denen sich als die hauptsächlichsten Christus und als weiblicher Geist die göttliche Weisheit oder Vernunft, die auch unter dem ungewöhnlichen Namen Prunike vorkommt, besinden. Nach einigen Sekten war diese Weisheit einsach die menschliche

den guten Geist.

9) Prunite bezeichnet eigentlich Wollust d. h. die durch ihren Fall in die Gefangenschaft der Materie gekommene Weisheit; doch herrscht über diesen Gegenstand noch ein unerhelltes Dunkel. Man scheint den Namen mit Beronice verwechselt zu haben, wie die alte driftliche Tradition jene durch das hervorskommen von Blut geheilte Frau benannt, welche zu den haupttypen der Gnostifer

<sup>1)</sup> S. hierüber Franke über die Rabbala, Maury, Croyances et Légendes d'Antiquité, 1863, S. 338, und besonders Beausobre, Hist. du Manicheisme, 1734, I., S. 35—37. Justin der Märtyrer, Tertullian, Irenäus, Epiphanius und mehrere andre Kirchenväter erwähnen die Anbetung der Helena. Nach ihnen habe Simon ausgerufen, daß die Engel im himmel um ihre Schönheit stritten und daß der Teufel sie gefangen genommen, um ihre Rücklehr zum himmel, aus welchem sie gestohen war, zu verhindern. Man hat Ursache, dies Alles für eine Allegorie von der Seele zu halten.

<sup>\*)</sup> Die meisten Gnostiker sehen den Gott der Juden oder den Demiurgen als einen unvollkommenen Geist an, der über ein unvollkommenes Moraligstem herrsche. Biele dagegen hielten die subische Keligion für das Wert des bösen Princips, des Gottes der Materie, so daß die Kainiten seden ihrer Gegner zum Gegenstand ihrer Verehrung machten, die Ophiten die Schlange geradezu andeteten. Eine theilweise Erklärung erhält die vielsache Verehrung der Schlange bei den Gnostikern durch die Thatsache, daß dieses im Christenthum als Princip des Uebels bekannte Thier in der alten Symbolik ganz anders dasteht. Es war das allzemeine Sinnbild der heilung, weil es die Haut wechselt, und erscheint als solches auf den Statuen des Aestulap und der Hier, wie überhaupt als symbolisches Wesen. So bezeichnen in den Mithragruppen, die in der spätern römischen Stulptur so häufig vorkommen, Schlange und hund alle lebenden Geschöpse. Die Schlange mit einem Kalkentopf war alkägyptisches Symbol für den auten Geist.

Seele, ursprünglich die Emanation oder Tochter Gottes, welche fich von der Quelle des Vaters entfernt und in die Materie, von der fie gefangen genommen, verliebt habe, fo daß fie jest unter dem Beiftande des ungefallenen Aeon Chriftus nach ihrer frühern Reinheit ringt. Gewöhnlicher jedoch hielt man fie für die Dersonification eines gottlichen Attribute, für einen besonbern Neon, für die Schwester ober auch nach Andern für die Mutter Christi, und

widmete ihr gleiche oder faft gleiche Berehrung. So hatte fich lange por ber vollftändigen Ausbreitung des katholischen Mariendienftes ein fehr großer Theil der driftlichen Belt gewöhnt, feine Aufmerksamkeit auf ein weibliches Ibeal, als auf eine der beiden Saupt-figuren der Anbetung, zu richten. Diese Thatsache allein bereitet schon einigermaßen den Weg für die demnächft erfolgende Erhebung der Jungfrau vor, mobei noch bemerkt merden muß, daß der Gnofticismus auf die Unschauungs. weise der Orthodoren einen fehr bedeutenden und speciellen Ginfluß ubte. Bie feine gelehrteften Renner mit zwingenden Beweisen dargethan, follte man ihn nicht als eine driftliche Regerei, sondern viel eher als ein unabhangiges Snftem der eflektischen Philosophie anfehn, bei welchem chriftliche Sbeen eine hervorragende Rolle spielten. Fast alle Retereien haben unter den Orthodoxen einen Geift des Widerwillens erzeugt, welcher zu den extremften Gegenfäten in ihren Anschauungen führte. Der Gnofticismus bagegen beeinflußte fie jo gewaltig, daß er fie anzog und absorbirte. Sene neuplatonifche Philosophie, welche die alten theologischen Unfichten jo von Grund aus beftimmte, that es meift vermittelft des Gnofticismus. scheint keine Sette afthetische Mittel höher geschätzt und geschickter angewendet zu haben. Die lieblichen Gefänge eines Bardefanes und harmonius fentten ihre unterscheidenden Lehren tief in das herz der sprischen Orthodoxie und bezauberten trot aller Berbote das Bolk in so hohem Grade, daß man sie in den sprifchen Kirchen abzusingen fortfuhr, bis der katholische Dichter Ephrem den gnostischen Beisen orthodore Verse vermählte. 1) Die apo= fruphischen Evangelien, die größten Theils einen gnoftischen Ursprung haben, boten lange Zeit den Malern Vorwürfe für orthodore Kirchen. 2) Auch ift die Annahme begrundet, daß die übereinkömmliche Form der Gefichteguge, welche man Chriftus beilegt und die fo viele Sahrhunderte den eigentlichen Gegenstand driftlicher Verehrung ausmachten, von anostischen Kunftlern

gehörte. Den Balentinianern gufolge bezeichneten die zwölf Jahre ihres Leibes die zwolf Aeonen, mahrend bas fliegende Blut die Mact ber Beisheit, die in die untere Belt hinabsteigt, andeutet. S. hieruber Maury, Croyances et Legendes Art. Veronica; über die Beisbeit, Cophia, im Allgemeinen Matter, Hist. du Gnosticisme, I., 275—278. Franck fagt in seiner Rabbala, S. 43, daß manche Gnostier auch den heil. Geift als Frau malten; aber ich glaube boch, daß sich dieses nur auf die Sophia bezieht.

<sup>1)</sup> Matter, Hist. du Gnosticisme, I., 360-362.

<sup>1)</sup> Dibron, S. 197 und 198. Den größten Ginfluß auf die Runft übte wohl unter den Apotrophen bas Evangelium des Ritodemus, welches offenbar orthodoren Urfprunge ift und, wenigstene in feinem zweiten Theile, hochft mabrscheinlich gegen die Apollinarier gerichtet war. Wir verdanten ihm die Bilber der höllenfahrt, welche in der alten byzantinischen Runft fo baufig vorkommen. Derfelbe Gegenstand, gleichfalls dieser Quelle entnommen, spielte auch in den mittelalterlichen geistlichen Schauspielen eine große Rolle. S. Malone, History of the English Stage, S. 19.

herrührt. 1) Ueberdies bilbete der Gnofticksmus die höchste Darstellung eines Umbildungs- oder Bereinigungsprozesses religiöser Joeen, welcher eine sehr hervorragende Stelle unter den die Kirche gestaltenden Mächten einnahm. Das Christenthum wurde der geistige Mittelpunkt der Welt; aber sein Triumph bestand nicht sowohl in einem Ueberwinden der mit ihm wetteisernden Bekenntnisse als vielmehr in ihrer Aufnahme und Umbildung. Alte Systeme, alte Bräuche und Bilder wurden in den neuen Glauben gepfropft, nahmen nur andre Namen und Berhältnisse an, behielten aber viel von ihrem frühern Charakter. So sammelten sich um die göttliche Weisheit in der Symbolik der Gnostiker unzählige Borstellungen aus den verschiedenen Glaubensformen der Heiden und gingen schließlich theilweise durch Malerei oder überlieserte Allegorien auf die h. Jungfrau über. Die altegyptische Vorstellung der Nacht, als der Mutter des Tages und aller Dinge mit dem Sternendiadem, der Fsis, als des Osiris oder des Erlösers Schwester, der Latona oder Mutter Apollo's, der Flora, als der freundlichen Göttlin des wiederkehrenden Frühlings, der man einst den Monat Mai weihete wie jetzt der h. Zungfrau, der Cybele, der Mutter aller Götter, deren Fest mit dem jetzigen Tage Mariä Verkündigung zusammenfällt, wurden alle mehr oder weniger mit dem neuen Sbeal in Verbindung gesett. 2)

Aber mährend der Gnosticismus als der Bahnbrecher oder Borläufer des katholischen Marienkultus betrachtet werden kann, hat derselbe seine unmittelbare Quelle innerhalb des Kreises der Kirche. Waren die ersten zwei oder drei Jahrhunderte wesentlich die Zeitalter moralischer Schätzung, so waren die beiden folgenden Jahrhunderte wesentlich Zeiten dogmatischer Begriffsbestimmungen, die hauptsächlich auf die Natur der Gottheit Christiangewendet wurden und ganz natürlicher ja sogar nothwendiger Weise zur beständigen Erhebung derzenigen führten, welche bald ganz duchstäblich als Gottes Braut angesehn wurde. Während der Nestorianischen Streitigkeiten

1) Ueber das Berhaltniß beffelben zum Gnofticiomus f. Matter, Gesch, bes Gnoftic., I., 88-98.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Eine vollständige Erörterung giebt Raoul Rochette in Types de l'Art, 9—26, und in Tableaux des Catacombes, S. 265. Die Meinung, daß der Typus Jesu von den Gnosstikern herrührt, wie nach Raoul Rochette die meisten römischen Alterthumeforscher annehmen, gründet sich dauptsächlich auf folgenden Säpen: 1. Im frühesten Christenthum waren Bilder und Bildhauerwerfe sehr verpönt und Gemälde von Christen bis auf Constantin sehr selten. 2. Die Gnostiker pflegten von haus aus die Kunst, und kleine Bilder Iesu gehörten zu den gewöhnlichsten Gegenständen ihrer Verehrung. 3. Die Gnostiker waren in Rom sehr zahlreich. 4. Sie übten auf die Kirche und besonders auf deren äststetische Entwickelung großen Einstuß. Dierzu kann man noch fügen, daß die Christien sorgfältig mieden, aus dem heidenthum Jüge zu entsehnen, die sie Zesu beilegten; wie denn Theodoret erzählt, daß ein Maler, der Jupiter zum Modell für ein Bild Christi genommen, an der Haler, der Jupiter zum Modell für ein Bild Ehristi genommen, an der Haler, der Jupiter zum Kunder des h. Gennadius, Bischosk zu Constantinopel, wieder geheilt wurde. Später gebrauchte man beidnische Bildsulen häusig für heilige. Augustin erwähnt, daß zu seiner Zeit kein autenthisches Bild von Christins vorhanden war und daß der Typus seiner Gesichtenselnen Gescherk, wissen nichts über seine äußere Erscheinung wissen. "Was für ein Gesicht er hatte, wissen wir dauf die verschiedenske Reise angegeben." De trinitate, VIII., c. 4 u. 5. Bald nachber jedoch bildete man den bestimmten Typus.

nahmen die Erörterungen über diesen Gegenstand einen nahezu physiologischen Charafter an 1), und die Feierlichkeit, mit welcher die Kirche des Neftorius Lehren verdammte, weil in ihnen eine ungebührliche Berabsetzung der Burde Maria's gefunden wurde, trieb den orthodoren Enthusiasmus in die entgegengesette Richtung. Das Koncil von Ephesus bestimmte im Sahre 431 die Art, in welcher die h. Jungfrau von den Künftlern dargeftellt werden follte2), und die überwiegende Bichtigkeit, welche Malerei und Bildhauerfunft als die Organe religiöser Borftellungen erhielten, brachte die Reize eines weiblichen Sdeals in klareres und lebendigeres Licht und gab ihm bei der monchischen Chelofigkeit und der einfamen Betrachtung sowie bei dem seltsamen Gemisch von Galanterie und Frömmigkeit, welches die Kreuzzüge begleitete, einen unwiderstehlichen Zauber. In diefer letten Periode mar es auch, wo die Lehre der unbeflecten Empfangnig zur Beltung gelangte3). Die Lilie, das Symbol der Reinheit, gesellte sich bald zu den Gemälden der Jungfrau, und als die Ansicht auffam, daß Frauen, welche von der Lilie effen, ohne Berührung eines Mannes schwanger würden, ward eine mit Lilien befränzte Base das Sinnbild ihrer Mutterschaft.

Die Welt wird durch ihre Speale beherrscht, und felten ober nie hat es

"Freu' Dich, Jungfrau, Mutter Chrifti, Die durch's Ohr empfangen hat,

Bie ihr Gabriel verkündet"; und auf einem alten Glassenster, das jest glaub' ich in einem der Pariser Museen angebracht ist, wird der heilige Geist über der Jungfrau schwebend in Gestalt einer Taube dargestellt, während ein Lichtstrahl aus dem Munde zu ihrem Ohre strömt, längs dem ein Chrisstrah niedersteigt. Langlois, Peinture sur Verre, S. 147. In dem Brevier der Maroniten lautet eine Formet: Das Bort des Baters ist durch's Ohr der Gebenedeiten eingezogen. Der h. Agobard sagt: Er ist von den himmeln gesendet aus des Baters hause herabgestiegen und durch der Jungfrau Ohr in unsre Gegend gesommen. Aehnliche Ausdrücke hatten Augustin und Ephrem schon früher angewendet. Dies war natürlich durch

1) heeren, Influences des Croisades, S. 204, 205. Gibbon bemerkt, daß biese Ansicht schon einige Jahrhunderte früher als bei den Christen unter den Mohamedanern bestanden habe. Der h. Bernhard verwarf sie als eine Neuerung. Decline and Fall, K. 2, Anmerkung.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Die dem Mittelalter so eigenthumliche Neigung dem Geheimniß der Fleischwerdung eine greifbare Form zu geben, drückte sich in seltsamer Beise durch die Borstellung einer Empfängniß vermittelft des Ohres aus. In einer Hymne, welche man dem h. Thomas zu Bedet zuschreibt, kommen die Berse vor:

ben Namen Logos veranlaßt. Maury, Legendes pieuses, S. 179, 180.

1) Augustin bemerkt in seiner Schrift De Trinitate, daß es in dieser Zeit kein autentisches Bild der Maria gegeben habe. Das Concil von Ephesus wünschte sie mit dem Christus-Kinde gemalt; daher dies die allgemeine Abbildung der Frühern Kirche war. Manche byzantinische Gemälde sollen von den in Egypten beliebten Darstellungen der Jsis, die den horus fäugt, beeinslußt worden sein. Man hat bei der Maria wie bei Christus Züge von Leiden und tieser Melancholie als den immer mehr vorherrschenden Ausdruck wahrgenommen. Dieser nahm mit dem Dunkel des Mittelalters zu und wurde durch die schwarze Karbe gesteigert, welche die mittelalterlichen Künstler der Mutter Gottes im Sinblick auf die Beschreibung im hohen Liede gegeben. Nicephorus giebt, glaube ich, die erste schriftliche Notiz von der Achnlichkeit Christi mit seiner Mutter.

S. Raoul Rochette, Types de l'Art chrétien, S. 30—39; Pascal, Institutions de l'Art chrétien.

eins gegeben, welches tiefern und im Ganzen heilfamern Einfluß übte, als die mittelalterliche Vorstellung von der h. Jungfrau. Zum ersten Male ward die Frau in ihre berechtigte Stellung gehoben, und die Beiligkeit der Schwäche erhielt ihre Anerkennung, wie die Beiligkeit des Rummers. Nicht mehr die Stlavin oder das Werkzeug des Mannes, nicht mehr mit ber alleinigen Borftellung der Riedrigkeit und der Ginnlichkeit verbunden, erhob sich in der Person der jungfräulichen Mutter das Weib in eine neue Sphare und wurde der Gegenstand ehrerbietiger huldigung, von welcher das Alterthum keinen Begriff hatte. Die Liebe murde idealisirt. 3um ersten Mal fühlte man den sittlichen Reiz und die sittliche Schönheit weiblicher Borgüge. Ein neuer Charaftertypus wurde ins Leben gerufen und eine nene Art von Bewunderung genährt. In ein rohes, unwissendes und wahnvolles Beitalter brachte diefer ideale Typus die Erkenntnig der Bartheit und Reinheit, welche den ftolzeften Bildungeftufen der Bergangenheit unbekannt mar. In den Blättern lebhafter Zärtlichkeit, die fo viele monchische Schriftsteller gu Ehren ihrer himmlischen Beschützerin hinterließen, in ben Millionen, Die in verschiedenen gandern und Zeiten nicht fruchtlos beftrebt waren, ihren Charafter nach dem Bilde derfelben zu gestalten, in jenen heiligen Jungfrauen, welche aus Liebe zu Maria allem Ruhm und aller Freude der Welt entfagten, um unter Faften und Bachen in demuthiger Liebe fich ihres Segens murbig ju machen, in dem neuen Sinne fur Ehre, in der ritterlichen hochachtung, in der Milberung der Sitten und in der Berfeinerung des Geschmackes, welche fich in allen Kreisen der Gesellschaft entfalteten, erkennen wir wie in vielen andern Erfolgen den Ginflug biefes Ideals. Das Befte, was Europa befaß, fammelte fich um daffelbe, und fo ift es ber Urfprung vieler edelften Beftandtheile unfrer Bildung geworden.

Doch der Preis und der vielleicht nothwendige Preis dafür war die Erhöhung der Jungfrau zur allgegenwärtigen Gottheit mit unendlicher Macht, aber auch mit unendlicher Herablassung. Die Legende schildert sie als die Bolldringerin seder Art von Bundern, als die Retterin aus den tiefsten Abgründen des Elends und Lasters, als die alzeit mächtige, bewährte und hilfsbereite Jussuchet der Betrübten. Die Maler stellten sie mit der göttlichen Strahlenkrone geschmuckt dar, wie sie die Menschen mit gleichen Worten wie der Sohn richtet, oder selbsst eine Stellung über ihm im himmel einnimmt. In den Gebeten wurde sie mit denselben Bezeichnungen wie der Allmächtige angeredet. 1) Eine der Art nach ähnliche und nur dem Grade nach ver-

Pascal, Chriftl. Runft, I., 250.



<sup>1)</sup> Noch heutigen Tages ist das Psalmbuch des h. Bonaventura, eine besonders durch Umwandlung des Wortes herr in herrin zur Anbetung der Jungfrau bereitete Psalmenausgabe, ein beim Bolke in Rom gebräuchliches Andachtebuch. Auf einem berühmten Frescobilde Orcagna's zu Pita wird die h. Jungfrau in vollständig gleicher Würde mit Ebristus, die Menichen richtend, dargestellt, und wer die mittelalterliche Kunst kennt, ist gewiß auf ähnliche Beispiele gestoßen. Der alte Bischof Gilbert Wassluss ließ sich zwischen der Zesus sängenden Mutter Gottes und der Kreuzigung malen und darunter die Berie sepen:

hier wird man von der Milch genährt, Die Liebeswunde dort bescheert, Ich selbst steh' in der Mitten. Bohin mich wenden, weiß ich nicht — In diesem süßen Doppellicht Möcht' ich um Beides bitten.

schiedene d. h. etwas geringere Berehrung widmete man bald auch den übrigen Seiligen, welche in Rurzem die Stellung der niedern Götter des Heidenthums erhielten und gleich diesen als allgegenwärtig verehrt wurden, aber auch gleich diesen einen besondern Bereich des Schupes inne hatten.

Während das Christenthum nach den Erfordernissen zeistigen Zustandes den Polytheismus auf solche Weise wiederbelebte, entfaltete sich die einen derartigen Zustand stets begleitende Neigung zum Götzendienst mit nicht geringerer Kraft. In der Theorie allerdings sollten die Bilder ausschließlich als hilfsmittel für die Andacht gedraucht werden; allein in der Praxis wurden sie, und zwar mit Zustimmung der höchsten kirchlichen Autoritäten, bald ihr eigentlicher Gegenstand. Wenn die Menschen sichtbare Darstellungen einsach zu dem Zwecke anwenden, daß sie dem Gesühle der Gegenwart jener, denen das Bild gilt, eine erhöhte Lebendigkeit verleißen, und wenn der einzige Unterschied, den sie zwischen den verschiedenen Darstellungen machen, nur in dem Grade der Stärke und Dauer besteht, womit diese ihrer Phantasie zu hilfe kommen, so begehen sie sicher noch keinen Gözendienst. Aber wenn weiter gegangen und an ein bestimmtes Bild die Idee innerer Kraft geknüpst wird, wenn man von einem Bilde behauptet, daß es Wunder thue und geistige Segnungen verbreite im Gegensack zu allen andern, wenn es daß Ziel langer Wallsahrten wird, seine Gegenwart allein schon belagerte Städte retten, Pest und Hunger fern halten soll, dann giebt es keinen nennenswerthen Unterschied mehr zwischen dieser Aussachtigen und dem Gözendienst. Man hat Alles gethan, um die Verehrung des Andächtigen auf das Bild selbst zu übertragen und ihm eine Wirssamseit an sich beizulegen.

In diesem wie in dem erstern Falle bewirkte die allgemeine Richtung, welche von der geistigen Verfassung der Gesellschaft ausging, im Verein mit besondern Umständen den Umschlag. In den frühesten Zeiten waren die versolgten Christen gewöhnt, die Reliquien der Märthrer zu sammeln und ihnen große Liede und Verehrung zuzuwenden, zum Theil wohl deshald, weil man glaubte, daß die Seelen der Gestorbenen freundlich um die Gräber schwebten, theils aus der ganz natürlichen und lobenswerthen Vietät, welche und zu den sterblichen Resten der Guten hinzieht.). Eine ähnliche Verehrung übertrug man bald auf die Bilder, welche als Erinnerungen an den Todten mit den Reliquien viel Aehnliches hatten; und da der Hang zum Wunderbaren, der damals so mächtig war, manche darunter mit übernatürlichen Begednissen in Zusammenhang gesetzt hatte, so betrachtete man diese als göttliche Bestätigung ihrer Heiligkeit. Zwei solche Abbildungen spielten im ersten christlichen Zeitalter eine ganz besondere Rolle. Erstilch gab es ein Gemälde, welches nach der Tradition Christins an Abgarus, den König von Edesso, unter verschiedenen andern Wundern,

<sup>1)</sup> So unterlagte das Koncil von Miberis im 34. Kanon, am Tage auf den Kirchhöfen Lichter brennen zu lassen, weil dies die Seelen der heiligen störe. S. auch die merkwürdige Stelle, die Hieronymus Contr. Vigilant. 8 aus Bigtlantius anführt. Neben dem Grade eines Märtyrers beerdigt zu werden galt in der alten Kirche als ein sehr bedeutendes Vorrecht. S. Le Blant, Inscript. chrétiennes de Gaule, II., 219—229.

<sup>2)</sup> Mit einem Briefe, welchen Gusebius ohne Bebenten für acht hielt, so wie Abbison in seinem Werke über die christlichen Erweisungen. Natürlich wird jest allgemein die Unachtheit zugegeben. Das Bild foll fich, wie das der h. Bero-

einst auch alle Belagerungsmaschinen einer persischen Armee, die Ebessa einschloß, zerstört hatte. Noch berühmter war eine Statue Christi, die in einer kleinen Stadt Phöniziens von der Frau soll errichtet worden sein, die er vom Blutsluß geheilt hatte. Eine neue Art von Gewächs war darunter ausgewachsen, die es den Saum der Bekleidung berührte und dann die Kraft erhielt, alle Krankheiten zu heilen. Diese Statue, fügte man hinzu, sei von Julian in Stücke geschlagen worden, der sein eigenes Bild auf das Piedestal stellte, von welchem es jedoch alsbald durch einen Donnerschlag herabge-

fturgt wurde 1).

Mitten in dieser Richtung fand der Einfall und bald darauf die Befehrung der Barbaren statt. Mächtige Stämme wilder Völker, die disher stets Gögendiener gewesen und auf ihrer niedrigen Bildungsstuse durchaus nicht fähig waren, sich andre als menschliche Vorstellungen von der Gottheit zu machen oder ihre Aufmerksamkeit auf die Dauer einem unsichtbaren Gegenstande zuzuwenden, und die größtentheils nicht durch persönliche Ueberzeugung, sondern auf Befehl ihrer Oberhäupter bekehrt wurden, erfüllten das Christenthum in solcher Menge, daß ihre Denkweise bald zur herrschenden in der Kirche wurde. Bon dieser Zeit an war die Neigung zum Gögendienst unwiderstehlich. Die alten Bilder wurden unter neuen Kamen angebetet und eins der wichtigsten Anliegen der apostolischen Lehren in der Praxis übertreten.

Dieses Alles geschah jedoch nicht ohne Einspruch. Während der Verfolgungszeit und als die Furcht vor Gögendienst noch mächtig war, mied man ängstlich Alles, was in diese Richtung hineinführte, und wenige Jahre vor dem ersten Koncil zu Nicäa verdammte ein im spanischen Iliberis abgehaltenes Koncil durch einen Kanon, der sehr häusig angeführt wurde, die Einführung von Bildern in die Kirche ganz und gar, "damit nicht auf die Wände gemalt werde, was man anbete"?). Im Ansang des 8. Jahrunderts entstand insolge der allgemeinen Bilderverehrung die Sette der Bilderstürmer, deren langer Kampf gegen das herrschende Uebel zwar mit großer Tyrannei und Grausamseit besteckt ist, aber doch die starken, wenn auch vereitelten Bemühungen darstellt, der Menschenverehrung des Zeitalters entgegenzutreten; und als das zweite Koncil zu Nicäa, welches die Katholiken

2) Die Katholiken behaupten, daß dieser Beichluß durch die Verfolgung hervorgerufen worden sei und die Absicht gehabt habe, die Entweihung chriftlicher

Bilder burch die Beiden zu verhüten.

nica, wunderbarer Weise in einem Tuche abgedruckt haben. Es war lange Zeit in Konftantinopel, wurde aber wahrscheinlich um 1198 nach Rom gebracht und in der Kirche des h. Sploester in Capite niedergelegt, wo es sich noch befindet. S. Marangoni, Istoria della Capella di Sancta Sanctorum di Roma (Romae 1744), S. 235—239, ein Buch, in welchem man, obwohl es eigentlich nur eine Geschichte der heiligenbilder im Lateran enthält, bennoch ausführlichere Berichte über die ältesten Wunderbilder Christi sindet als in irgend einem anderen, das ich ausgesunden.

<sup>1)</sup> Üeber diese Bilber und die Wunder, die sie thaten, und über ihre große Bebeutung während des Bilderstreites s. Maimburg, Histoire des Inconoclastes, 1686, S. 44—47; und über andre alte Wunder, die man den Bildern zuschrieb, Spanheim, Historia Imaginum, 1686, S. 417—420. Ersteres ste ein fatholisches Buch, letzteres die protestantische Widerlegung. S. auch Marangoni, Sancta Sanctorum; und Arringhi, Roma Subterranea, B. II., S. 452—460.

jest für ökumenisch halten, diese Reterei tabelte und den Bilberdienst noch viel weiter trieb als er vorher gewesen war, wurde diese Autorität bestritten und die Beschlüsse von Karl dem Großen und der gallikanischen Kirche gebrandmarkt'). Zwei oder drei berühmte Franzosen machten noch vereinzelte Anstrengungen nach derselben Richtung<sup>2</sup>).

Bei ber einen diefer Anftrengungen will ich einen Augenblid verweilen, weil sie ebenso merkwürdig als unbekannt ift und uns zugleich mit einem hauptrationalisten des Mittelalters in Berührung bringt. Bei der Schilderung ber Berfolgungen, welche die Kabbaliften im neunten Sahrhundert erduldeten, nahm ich Belegenheit zu bemerken, daß fie einen ausgezeichneten Bertheidiger in der Person eines Erzbischafs von Lion, Bamens Agobard, fanden. Gelbft ber Rame Dieses Rirchenfürsten ift jest in allgemeine Bergeffenheit getommen 3), oder wenn man fich feiner überhaupt noch erinnert, geschieht es nur in Berbindung mit dem fchimpflichften Afte feines Lebens, nämlich mit dem Antheil, den er an der Absetzung Ludwig's des Frommen hatte. jedoch, ob in dem ganzen Umfange des Mittelalters, etwa mit Ausnahme bes Scotus Erigena, Semand sich sinde, der sich innerhalb der Kirche mit folcher Ausdauer, solchem Eiser und Geschick der Entsernung des ihn umgebenden Aberglaubens gewidmet hatte. Wer den Charafter des neunten Sahrhunderts tennt, wird nur weniger Worte bedürfen, um die intellektuelle Bebeutung eines Mannes der Kirche würdigen zu können, der damals ein Werk dem Nachweise der Thorheit widmete, welche darin liegt, daß man Donner und Hagel geistigen Mächten beilegt, ein zweites der Berichtigung der Bolksausichten über Epilepsie und andre seltnere Krankheiten, ein drittes dem Beweise von der Lächerlichkeit der Ordalien und ein viertes der Auseinanderfepung, daß Bilderverehrung Göpendienft fei.

Im Anfang des letten Werkes bringt Agobard eine lange Reihe von Stellen aus ben Rirchenvätern und erften Roncilien über den rechtmäßigen Gebrauch der Bilder. Go lange man fie als einfache Andenken benute, feien fie nicht zu verwerfen. Aber diese Grenze habe die Andacht des Boltes längst überschritten. Gößendienst und Anthropomorphismus seien überall wieder aufgenommen, die Anbetung wende fich den Bilbern fur das Auge au und aller Glaube an den Unfichtbaren nehme ab. Die Menfchen erdreisteten sich das Wort "heilig" auf gewiffe Bilber anzuwenden4), indem sie dem Werke der eignen hand die Ehre erwiesen, welche Gott allein zukomme, und heiligkeit dem zuschrieben, was nicht einmal Leben habe. Auch liege für diese Praxis keine Rechtfertigung darin, daß die Anbetenden zuweilen

3) Es giebt eine Ausgabe seiner Werke in einem Bande, Paris 1605, und

<sup>1)</sup> Ueber die mit diesem Koncil zusammenhängenden Streitigkeiten f. Natalis Alexander, Hist. Eccl. saec., VIII.

<sup>2)</sup> Der berühmtefte war hindmar, ber Bifchof von Rheims. schalt diesen Pralaten heftig, weil er die heiligenbilder Puppen genannt; aber Maimburg behauptet in seiner Einleitung zur Hist. des Inconocl., daß sich in keinem Werke hindmar's dieser Ausdruck sinde.

eine in zwei Banden, Paris 1616. Ich citire nach ber erftern.

) "Daß es noch Schlimmeres giebt, was menichlich fleischlicher Glaube erzeugt, geben selbst Einfältige zu. hierber gehört die Bezeichnung ber Bilder als heiliger, weil dadurch nicht nur dem Werf von Menschenhand göttliche Berehrung zugewendet, fondern auch Wefen ohne Geele der Charafter ber Beiligfeit beigelegt wird." S. 233.

dem Bilbe felbst die heiligkeit an sich absprächen!) und sie auf die dargestellte Person allein beschränkten; denn wenn das Bild nicht göttlich sei, dürfe es auch nicht verehrt werden. Diese Entschuldigung enthalte daher nur eine Teuselslist?), mit welcher der Satan stets unter dem Borwande, die Heiligen zu ehren, die Menschen den Göhen unterwerse, welche sie verlassen hatten. Kein Bild habe Anspruch auf die Verehrung derer, die als wahre Tempel des heiligen Geistes hoch über sedwen Bilde ständen und selbst der Gottheit Vilder wären. Ein Vild sei hilslos und unbeselt, könne weder Gutes noch Vöses thun, stelle nur das Geringste am Menschen, seinen Körper, nicht aber seinen Geist dar. Sein Werth bestehe nur in der Erinnerung an die Liebe zum Todten, die es lebendig erhalte; wenn man es als mehr ansehe, werde es zum Gösenbild und müsse vernichtet werden. Histia habe daher sehr recht gethan, die kupserne Schlange in Staub zu schlagen, troz der damit verbundenen heiligen Gedanken, weil sie zum Gegenstand der Anbetung geworden mar. Auch das Comit von Allekandria<sup>3</sup>) hätten mit Recht die Einssührung biblicher Darstellungen in die Kirche untersagt, weil sie vorausgesehn, das die Darstellung des Glaubens nur eine Aenderung und auf solche Weise die Aenderung des Glaubens nur eine Aenderung der Ivdelwerder werden würde; und so könnte man selbst die Heilder vernichte, wenn bieselben zum Gegenstand abergländischer Berehrung gemacht würden 4).

gläubischer Berehrung gemacht würden4). Man wird wohl zugeben, daß solche Gesinnungen höchst merkwürdig sind, sowohl wenn man das Zeitalter, in welchem, als wenn man die Stellung des Mannes erwägt, von welchem sie ausgebrückt worden sind.

2) "Der schlaue Menschenfeind ift es, der solches betreibt, um unter dem Borwand der heitigenverehrung Göpenbilder und seine eigne Anbetung wieder

inzuführen."

<sup>1)</sup> Es könnte Jemand einwenden, er glaube nicht, daß dem Bilde, welches er verehre, etwas Göttliches innewohne, sondern er erweise ihm diese Ehre nur zur Ehre dessen, den es darstelle. Dem muß man ohne Weiteres antworten, daß, wenn es kein Gott sei, ihm auch keine Anbetung zu Theil werden dürse." 65. 237.

<sup>3)</sup> Er sant, indem er das Betragen der alerandrinischen Christen bespricht, die in den Kirchen nur das Zeichen des Kreuzes erlaubten, Folgendes: "D wie wahr ift diese Religion! Ueberall sah man nur das Kreuz, nirgends etwas dem Menschengesicht Achnliches. Und das hat gewiß Gott selbst ohne ihr Wissen so eingerichtet; denn wenn diejenigen, die eben den Gultus der Dämonen verlassen, heiligenbilder verehren sollten, so mußten sie nicht sowohl den Göhendienst aufgegeben als die Bilder vertauscht haben." S. 237.

<sup>4) &</sup>quot;Wenn der fromme König histia die eherne Schlange, die Gott hatte machen lassen, mit Recht vernichtete, weil sie eherne Schlange, die Gott hatte machen lassen, mit Recht vernichtete, weil sie das Volk in seinem Wahne göttlich zu derehren begann, so ist es noch viel richtiger, die Wilder der heiligen, die gewiß selbst ihre Zustimmung dazu geben würden, da sie auf Kosten Gottes Ehren nur mit großer Betrüdniß erfahren könnten, auf sede Weise zu zerftören, zumal hier nicht Gott sondern Menschen auf die Bilder gekommen." S. 243. "Und daß nicht etwa die trügerische List zu dem Mittel greise, vorzugeden, daß sie nicht die Bilder sondern die heiligen verehre; denn Gott spricht: Meinen Ruhm gebe ich keinem Andern und meine Ehre nicht den Bildwerken!" S. 254 und die trefsliche Stelle am Schlusse über die ausschließliche Anbetung Christi, die den Geist des reinsten Protestantismus athmet.

Rein Protestant, der eben die Andachtsstätten zu Loretto oder Saragossa besucht hat, kann die unter dem Schutze des Katholicismus verübte Gögendienerei mit kühnerer und schützer Beredtsamkeit anklagen, als dies hier der mittelalterliche heilige thut. Obwohl es jedoch sehr interessant ist, die einsamen Anstrengungen berühmter Persönlichkeiten sich über die allgemeinen Bedingungen ihres Zeitalters erheben zu sehn, so haben solche Anstrengungen in der Regel doch wenig Erfolg. Gögendienst war mit der Denkweise des Mittelalters so eng verbunden, mit der herrschenden Borstellung von der Weltregierung so übereinstimmend und paste zo genau zu der materialistischen Erklärung, die man auf alle Gegenstände anwendete, daß ihn kein Bernunstschluß unmittelbar stürzen konnte, sondern nur ein sundamentaler Wechsel in der Geistesverfassung der Gesellschaft ihn schließlich untergrub.

Es muß jedoch anerkannt werden, daß es ein Beispiel von einer großen Religion giebt, die zumeift über Menschen herrschte, welche noch nicht aus dem Zwielicht unentwickelter Bildungsstufen herausgetreten waren, und bennoch ihre Bekenner vom Gögendienft gurudhielt. Diefe Ericheinung, ber auszeichnende Ruhm bes Solam und bas merkwurdigfte Zeugnif vom Genie feines Gründers, tritt fo fehr in Widerfpruch mit ben allgemeinen Gefeten geschichtlicher Entwickelung, daß es sich wohl empfiehlt, ihre Ursachen einen Augenblick zu prufen. Da muß benn junachft bemertt werben, daß ber Enthufiasmus, durch welchen der Mahommedanismus die Welt eroberte, hauptfachlich ein militarischer mar. Die Menschen wurden zu ihm mit einem Male, ohne Bedingung, durch den Glanz der Thaten feines Anhangs hingezogen, und er erklarte unbedingten Rrieg allen Religionen, mit denen er zusammentraf. Seine Beschichte enthält daber nichts von dem Borgange allmählicher Aufnahme, Ueberzeugung, Bermittelung und Verschmelzung, die fich im Vertehr ber Chriften mit ben Barbaren vollzieht. Gin Sauptmerkmal des Roran ift ferner die außerst forgfältig und geschickt angewendete Mühe, die er fich giebt, um bem Menichen gur Vorftellung des Unfichtbaren zu verhelfen. Die ausführlichsten und zugleich lebendigften Beschreibungen find voll von mächtigem Anreiz der finnlichen Leidenschaften, welche überall, aber vornehmlich in den gandern, wo der Solam Burgel faßte, die Phantafie auf's Sochfte beeinfluffen. In feiner andern Religion, welche Bobenbienft verbietet, wird die Einbildungefraft so wenig unterdruckt 1).

Endlich erstreckte sich das Verbot von Gögenbildern auf jede Darstellung der Menschen und Thiere, mochte sie mit der Religion noch so wenig zusammenhängen<sup>2</sup>). Mahommed sah wohl ein, daß, um seine Schüler von

<sup>3)</sup> Manche unter den altesten Spriften scheinen die Beg gleichfalls als einziges wirkiames Mittel gegen den Göpendienst vorzeschlagen zu haben. In den apokrophischen Reisen des h. Johannes, die man in der Kirche verbreitete, kam eine Legende vor, daß Johannes in einem dristlichen hause sich Bild fand, es zuerst für ein Johl hielt und selbst dann, als er seinen wahren Charakter erfuhr, den Maler ftreng tadette. S. Beausodre, Hist. du Manicheisme. Eine Stelle in der Schmähschrift des Tertullian gegen hermogenes wurde ähnlich



<sup>1)</sup> Es ift gang richtig, daß Mahommed, wie Sale behauptet, die Bielweiberei nicht eingeführt hat, daß er also auch nicht aus diesem Grunde die Asiaten für die neue Religion gewinnen konnte; es ist aber ebenso richtig, daß er und seine Schüler mit größerem Geschild als andre Religionsstifter die finnlichen Leidenschaften mit den religiossen und mit zufünftigen Belohnungen in Berbindung brachten und sie so zu einem Sporn für die Frömmigkeit verwertheten.

der Anbetung von Bildern zu behüten, er fie nothwendiger Beife an ihret Berfertigung hindern muffe; und bies that er burch Gebote, bie fo ftreng und zugleich fo bestimmt waren, daß man sich ihnen nicht gut entziehn tonnte. Go bemahrte er feine Religion vor dem Gobendienft, machte fie aber auch zur Todtfeindin der Kunft. Es ist gar nicht zu sagen, wie viel letztere durch diese Feindschaft verloren hat. Mit Sicherheit lassen die Fortschritte der Bautunft bei den fpanischen Mauren, die einzige Form, die ihnen offen ftand, und vor Allem die Ausschmückung der Alhambra und des Alkazar in Sevilla. wo mit forgfältiger Bermeidung von Bilbern aus dem Thierleben, Pflanzen, Blumen, Koranverse und geometrische Figuren zu Zierrathen von ausge-suchtester Schönheit verwebt sind 1), auf afthetische Anlagen schließen, die niemals übertroffen murden.

Der Mahommedanismus opferte die Kunst; aber man kann nicht sagen, bas Chriftenthum des Mittelalters fei ihr irgend gunftig gemefen. Die eigentliche Periode, in der Darftellungen von Chriftus oder den Beiligen am meisten verehrt wurden, war gerade diejenige, in welcher es keine Runft im höchsten Sinne des Wortes gab oder wenigstens keine, die auf unmittelbare Gegenstände der Anbetung Bezug hatte. Das Mittelalter hat wohl gelegentlich Rirchen von großer Schönheit hervorgebracht, hat Mosaikarbeiten mit großem Eifer, auch im funften und dann wieder, nach Errichtung einer Schule griechischer Runftler in Monte Cassino, im elften Jahrhundert mit beträchtlichem Erfolge gepflegt2); eine ahnliche Geschicklichkeit hat es bei den goldnen Rirchenverzierungen3) und bei der Muftration von Sand-

gebeutet. Clemens Alexandrinus war ber Meinung, daß Frauen, die den Spiegel gebrauchen, gegen das zweite Gebot handeln, da fie hierdurch Bilber von sich machen. Barbeprac, Morale des Pères, V., 18.

1) S. hierüber eine schlagende Stelle aus Owen Jones in Ford's Spanien, I., 804. Bemerkenswerth ist, daß, mabrend die Berzierung durch Pflanzen in der Alhambra unvergleichliche Schonheit befigt, die Lowen, welche einen Spring. brunnen tragen und vielleicht das einzige Beispiel einer Uebertretung des prophetischen Gebotes bilben, in eine Reihe mit ben schlechteften Produtten aus der

Die Kunst seiner Gravirung auf Gold und Silber wurde im Mittelalter hauptfachlich burch die Berehrung ber Reliquien erhalten, für welche bie schönsten Werke bestimmt waren. Rouen war lange wegen seiner gabriten herrlicher Ornamente berühmt, welche jedoch die Protestanten im 3. 1562, als fie die



Beit des Nitolaus von Pija gehören.

2) Nach der Tradition ist das früheste Beispiel driftlicher Mosaikarbeit ein in der Kirche des h. Praxedes zu Rom ausbewahrtes Bild von Christus, das Petrus am Salle getragen und bem Bater bes Prarebes, Pubens, in Rom gegeben haben foll. Die ichonften Eremplare von Mosait aus bem 5. u. 6. Jahrhundert befinden sich in Ravenna, namentlich in der Kirche St. Bitale, die von ben Griechen, den großen Meiftern Diefer Runft, erbaut wurde. Ciampini, Die hauptautorität in Diesem Fache, stellt in seinem Votora Monumenta, I., 84, Kom 1690, die Meinung auf, daß man diese Kunst während der 3 Jahrhunderte vor der Errichtung der Schule zu Monte Cassino ganz vergessen gehabt habe; doch weist Marangoni dieser Periode einige schlechte Arbeiten in Mosait zu. Ist. Sanct, 180—182. Barbet de Jouy hat neuerlich ein Verzeichniß mit Beschreibung und Bitet in seinen Studien zur Geschichte ber Runft, Th. I, eine sehr interessante Untersuchung darüber herausgegeben. Ginen allgemeinen Ueberblid über den Berfall dieser Kunft findet man in der großen Geschichte von D'Agincourt.

schriften 1) an den Tag gelegt, aber die gewöhnliche Berehrung von Bildwerken, Gemälben und Talismanen hat der Kunft durchaus keine Förderung gebracht. Und diese Thatsache, die auf den erften Blick überraschend scheinen möchte, war in Wahrheit ganz natürlich. Denn der afthetische Gefchmad und das andachtige Gefühl find fo vollkommen verschieden, daß unmöglich beide zugleich den Geist zu beherrschen im Stande find und fich nur hochft selten demfelben Gegenstande zuwenden. Das Gefühl, welches eine Bilbetgallerie hervorruft, gleicht niemals einer religiofen Stimmung und in teiner Religion find die beliebten Gögenbilder derart gewesen, daß fie bem Geschmacke am meiften entsprachen2). Bielmehr waren fie in Bildern dargeftellt, welche durch ihr außerordentlich hohes Alter fich Chrerbietung verschafft hatten oder durch Legenden, welche fich an fie knupften, oder es waren fonftige Darftellungen von grob realistischem Charatter. Solzerne und bemalte Bildfäulen in Lebensgröße sind gewöhnlich die Lieblingsidole geworden; aber diefe find dem Geifte mahrer Runft so midersprechend, daß mit Ausnahme von Spanien, wo das religiose Gefühl jede andre Erwägung zuruchtrangte und wo drei sehr tüchtige Bildhauer, Juni, Hernandez und Montanes, sich mit ihrer Verfertigung beschäftigten, kaum jemals in ihnen eine hohe, niemals aber die höchste Stufe der Kunft erreicht wurde. Die einfache Thatsache, daß Abbildungen dem Gottesdienst gewidmet waren, ist daher für die Kunft eher nachtheilig gewesen als das Gegentheil. Ueberdies knüpft fich in einer götendienerischen Zeit die Ehrfurcht bes Volkes gar zu leicht an einen ganz besondern Gesichtstypus und sogar an ganz bestimmte Gesten und Gewänder, so daß jede Neuerung und mit ihr jede Berbesserung beeinträchtigt wird.

Diefe Gründe kann man auf die Runft des Mittelalters ebenso wie auf die aller andern Zeiten von offenem oder beimlichem Götenbienft anwenden. Eine andre Erwägung jedoch, die nach derfelben Richtung wirkte, ist dem Chriftenthum eigenthumlich gewesen. Ich meine die geringe Achtung ber

2) S. über diesen Gegenstand und hauptsächlich über den Einfluß mittelalterlicher Dentweise auf die Runft Ravul Rochette, Cours d'Archéologie, eins der besten Werke, das über Kunst je geschrieben worden. Es ist von Westropp übersett. Die Geschichte ber Bunder bestätigt das im Text Bermerkte. G. Marangoni, Istoria della Capella di Sancta Sanctorum, S. 77.

Stadt einnahmen, geplundert und größtentheils zerftort haben. Die verschwenderifden Sitten ber italienischen Provinzen tamen ber Goldschmiedetunft zuftatten, worin besonders Benedig berühmt wurde. Dort follen viele Juden Goldschwiede gewesen sein. Von dieser Kunst waren ursprünglich Manuer ausgegangen wie Francia, Berochio, Perugino, Donatello, Brunelleschi und Ghiberti. Didron hat ein handbuch dieser Runft veröffentlicht. Die Goldschmiede von Limoges hatten die Ehre den Schupheiligen dieser Runft, Eloi, hervorzubringen. Gravirte elfenbeinerne Diptrochen find im ganzen Mittelalter und besonders nach dem 8ten Jahrhundert gebrauchlich gewesen.

<sup>1)</sup> Biel intereffante Belehrung über die Geschichte ber Illustrationen und der Miniaturmalerei giebt Cibrario, Economia Politica del Medio Evo, II., S. 337-346. Peignot bemerkt, daß vom 5. bis 10. Jahrhundert die Miniatur-bilder auf handichriften einen hohen Grad von Bollkommenheit fowohl in der Beichnung als in ber Farbung zeigen, daß Die Zeichnung vom 10. bis zum 14. Jahrbundert ichlechter werde, aber mit dem Wiederaufleben ber Malerei fich Essai sur l'Histoire du Parchemin, S. 76. Glas- und Miniaturmalerei waren lange vor Cimabue in Gebrauch und haben mahricheinlich bie älteften Runftler fehr beeinfluft.

leiblichen Schönheit, welche die mönchische Art der Religion kennzeichnete. Unter den Griechen war Schönheit jeder Art höchster Gegenstand der Verehrung. Desonders in der Kunft wurde kein Gegenstand zugelassen, an welchem sich etwas Unschönes zeigte. Selbst Leiden wurden gewöhnlich idealisirt. Die Spuren der Seelenangst wurden mit vorzüglicher Geschilchkeit auf dem Gesicht zum Ausdruck gebracht, dursten aber niemals die Jüge so verzerren, daß dadurch die in dem Ganzen herrschende Schönheit gestört wurde. Die Glorie des menschlichen Körpers bildete den Mittelpunkt fünstkerischer Auffassung, und die Nacktheit war mit der Würde so verbunden, daß sie das Schangesühl nicht aufkommen ließ. Die Götter, sagte man mit Nachdruck, sind nackt. Sie und unfommen galt als die höchste Form der Schmeichele, weil es seine Apotheose andeutete. Die Athletenspiele, welche im Leben des Alterthums einen so ausgedehnten Platz einnahmen, trugen viel dazu bei, die Bewunderung körperlicher Stärke zu nähren und den Bilbhauern die bewundernswürdigsten Modelle zu verschaffen.

Man begreift leicht, wie günftig ein solcher Zustand der Gefühle auf die Entwickelung der Kunft gewirkt haben muß, und ebenso leicht wird man einsehen, wie widersprechend er dem Geiste einer Religion war, die Jahrhunderte hindurch die Unterdrückung aller körperlichen Leidenschaften zum Indegriff der Heiligkeit machte. In dieser hinsicht waren Philosophen, Ketzer und Heilige eines Sinnes. Plotin, welcher unter den neuplatonischen Philosophen hervorragt, schämte sich des Besitzes seiner körperlichen hülle in solchem Grade, daß er sich nicht malen lassen weil dies seine Schande verewigt hätte. Der Gnosticismus und der Manichälsmus, die in ihren verschiedenen Schattrungen durch die Kirche mehr als andre abweichende Systeme gestüßt und gehalten wurden, erklärten grundsätlich den Stoff als

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Selbst thierische Schönheit. Es ist eins der seinsten, und zugleich von Grund aus richtigsten Urtheile Windelmann's, daß die Griechen in der Regel die Volksommenheit des idealen Antliges dadurch berzustellen suchten, daß sie ihm etwas von den höhern Kormen thierischer Schönheit beigaben. Dies war namentlich bei Jupiter der Fall, dessen derer Gesichtstheil ganz entschieden löwenartig gehalten ist, während das Haar durchweg seiner Unordnung nach die Achnsichteit erhöht. Es giebt Büsten Jupiter's, die man ohne Bedenken sür Kömenbilder erklären würde, wenn Alles die auf Stirn und Haar verdeckt wäre! So erscheint beim Herkules gewöhnlich etwas Stierartiges, während beim Pan, nicht sowohl in Rücksicht aus mid Alehnlichkeit, wieder menschliche Rüge so nahe liegen, wie dies überhanpt zur Kennzeichnung des Thierischen möglich ist. Wie Raoul Rochette richtig bemerkt hat, ist dies eins der unterscheidendsten Merkunale griechischer Plastik. Die Egypter verbanden oft einen Thiersopf mit dem Menschenleibe, ohne sich irgend Mühe zu geden, daß die Unzusiammengesprigkeit nicht so auffalle; da es aber den Griechen bei allen zusammengespeten Statuen zumeist auf Schönheit ankam, wie beim Pan, deim Centauren und bei den Hermaphroditen, so ließen sie beide Raturen in ein harmonisches Ganze verschwneizen.

<sup>3)</sup> S. Leffing's Laokoon. Der Rudflicht auf file schreibt Leffing ben berühmten Ginfall bes Timanthes bei seiner Opferung der Iphigenia zu, mit dem Mantel Agamemnon's Antlig zu verhüllen, was Plinius so tunftlerisch erklart.

<sup>2) &</sup>quot;Gott ift nact". Seneca, Ep. XXXI.
4) Raoul Rochette, Cours d'Archéologie, S. 289 u. 270. S. auch Fortoul, Etudes d'Archéologie.

Hauptübel, und unter den Katharern, einer der spätesten gnostischen Selten, sollen sich Leute durch das Bemühen, die Begehrungen des Körpers unterbrücken zu lernen, todt gehungert haben 1). Manche orthodore Geilige legten ihren Hauptruhm darein, daß sie viele Jahre hindurch den eignen Leib nicht gesehn hätten; andre verstümmelten sich, um ihre Leidenschaften besser zugeln zu können, und noch andre strebten durch Geiselungen, Fasten und schreckliche Bühungen nach demselben Ziele. Alle betrachteten den Körper als etwas durch und durch Böses, seine Leidenschaften und seine Schönheit als die tödtlichsten Versuchungen. Die Kunst konnte daher bei der Herrschaft solcher Ansichten sich unmöglich zu einer Vollkommenheit entwickeln 3), und die Vorliebe für Darstellungen aus der Kreuzigung, dem Tode der Märtyrer und ben Leiden der Verdammten entfernte sie noch weiter vom Schönen.

So zeigte sich denn, daß außer dem niedrigen Zustande des mittelalterlichen Geistes im Allgemeinen auch die damals herrschende religiöse Denkweise im Besondern einen außerordentlich ungünstigen Einfluß auf die Kunst übte. Dieser Umstand erhält eine große Wichtigkeit, wenn wir die Entwickelung des europäischen Geistes nach der Wiederherstellung der Wissen-

fchaften einer nähern Drufung unterziehen.

Wie bemerkt, bildet Idalarie die natürliche Form des Gottesdienstes auf einer sehr frühzeitigen Stufe der Civilisation und eine allmähliche Befreiung von materiellen Borstellungen das fast durchgängige Ergebniß intellectuellen Fortschritts. Es ift daher natürlich, daß Nationen, die eine gewisse erreicht haben, ihre Bilder entfernen; was auch in der Regel geschehen ist. Zweimal jedoch kommt in der Geschichte des menschlichen Geistes ein hiervon abweichender Verlauf vor, zweimal ist die Abnahme anthropomorphistischer Borstellungen von einem außergewöhnlichen Fortschritt der dieselben ausdrückenden Bildwerke begleitet gewesen und der Aberglaube dadurch, daß der ästhetische Sinn über die religiöse Anschauung triumphirte, zur Kunst geworden.

Bum ersten Male geschah dies im alten Griechenland. Ueber die Geschichte der Aesthetik bei diesem Bolke besitzen wir so reichhaltiges Material, daß wir die Uebergänge in dieser Beziehung sehr deutlich bezeichnen können 3). Laffen wir diese Beränderungen bei Seite, die nur den Kunstforscher interessiren, und beschränken wir uns auf die Beränderungen, welche die religiöse Anschauung wiederspiegeln, so können wir den griechischen Götzendienst in vier bestimmte Stufen zerlegen. Die erste Stufe war eine Periode

1) Matter, Geschichte bes Gnofticismus, III., 264.

3) Eine außerordentlich berühmte Stige Diefer Bewegung f. bei Raoul

Rochette, Cours d'Archéologie, und Windelmann, Gefch. der Kunft.

<sup>2)</sup> Die Periobe, in welcher die ascetische Idee ber häßlichkeit in der Kunst am höchsten stand, war zwischen dem 6. und 12. Jahrhundert. Biele römische Mosaikarbeiten aus dieser Periode zeigen eine häßlichkeit, die man durchaus nicht der kunstlerischen Unersahrenheit allein anrechnen kann, sondern die augenscheinlich mit der Entnervung des äußersten Ascetismus dand in hand geht. S. Bitet, Etudes sur l'Histoire de l'Art, L, S. 268—279. Ueber die Kunst des Mittelatters bestigen wir außer den auf uns gekommenen Bildwerken reiche Beispiele in einem Buche aus dem 13. Jahrhundert vom Bischof Durandus: Rationale Divinorum Officiorum. Biele interessanten Belehrungen über mittelasterliche Kunst bietet der Abbé Pascal in seinen Institutions de l'Art chrétien; aber vor Allem die Inconographie chrétienne von Didron.

des Betischismus, wo robe Steine, welche mahrscheinlich Abroliten maren, da fie vom himmel gefallen fein follen, angebetet murben. In der zweiten wurden bemalte hölzerne Siguren mit wirklichen Rleidern gum Gögendienft gebränchlich<sup>1</sup>). Darnach entstand eine höhere Kunftform, die das Volk dem Dädalus zuschrieb, die aber wie die egyptische und später die byzantinische ursprünglich ftreng religiös war und sich durch starke Abneigung gegen Aenderungen auszeichnete. Dann tam die Verlode, in welcher die wachsende Geiftesbildung und das Ueberwiegen philosophischer Untersuchungen die Reistesdidung und das Uederwiegen philosophischer unterzuchungen die Nation zu wecken begannen, die religiöse Berehrung verschoben und mehr auf die philosophischen Begriffe von der Gottheit als auf die Tempelgößen angewendet wurde, und ein hoher Sinn für Schönheit, den die gereiste Bildung erzeugte, allen Theisen der Religion ein neues Ansehen und eine neue Farbe lieh<sup>2</sup>). Die Bilder wurden damals nicht zerstört, sondern man betrachtete fie allmählich nur als Verkörperungen des Schönen. Sie brachten nur wenig oder gar kein religiöses Gefühl zuwege, keinen Geist der Berehrung oder Selbsterniedrigung, sondern einen Sinn für Harmonie und Anmuth, eine Vorstellung idealer Vollkommenheit, wie sie vielleicht niemals in andern Ländern erreicht worden ist. Die Bildiaule, einst der Gegenstand ernfter Anbetung, murde nun mit dem Blicke des Kunftlers und des Kritikers angesehn. Der Tempel war zwar noch voll von Göttern, und diese Götter waren niemals so schön und jo erhaben gewesen; aber sie waren nur durch des Künftlers Meisterschaft schön, und die Verehrung, welche fie einst umgab, war geschwunden. Alles war Allegorie, Poesie und Ginbildungskraft. Die finnliche Schönheit fand ihren Typus in der nackten Benus, die naive Liebenswürdigkeit, die unangefochtene und naturliche Reuschheit in Diana. Minerva stellte mit ihrem niedergesentten Auge und ihren etwas ernftern Zügen die weibliche Bescheidenheit und Züchtigkeit dar. Geres mit ihren fliegenden Gemändern und mit der goldnen Garbe war das Sinnbild der fröhlichen Sommerzeit, ober auch, wenn fie mit aufgelöftem haar und bem Antlit voll Unruhe in Gedanken an Proserpina dastand, das Borbild der Mutterliebe. Zebe Nuance der Schönheit und, nach einer kurzen Zeit voller Erhabenheit, auch jede Form finnlicher Schmache murde auf das Bereich bes Unfichtbaren angewendet. Bachus an der Bruft einer Jungfrau, mit den weichen und garten Frauengliedern, murde gum Urbilde tadelnswerther Berweichlichung. Apollo, der Gott der Musik, und Adonis, Dianens Geliebter, ftellten die mannliche Schönheit dar, welche durch die Muse oder die erste keusche Jugendliebe gefanftigt ift, wie fie die driftlichen Maler in viel fpaterer Beit etwa im heiligen Sebastian oder Johannes darstellen. Herfules war der auserwählte Typus für die Würde der Arbeit. Zuweilen erscheint er mitten in seinen Mühfalen für die Menschheit, alle Nerven in Spannung und unter allen

<sup>2)</sup> Rach Plinius, Hist. Nat , XXXIV., 19, ift ber Bilbhauer Myron zuerft von den alten Typen abgegangen.



<sup>1)</sup> Nach Winckelmann standen hölgerne Bilbfaulen mit marmornen Köpfen, Atrolithen genannt, noch zur Zeit des Phidias. Daher entstand später die Sitte, die marmornen und bronzenen zu malen. hepne, der der griechischen Bildhauerskunft große Studien gewidmet hat, nieint, daß die Bildsaufen des Dabalus von holz waren. Opusoula Acadomica, V., S. 339. Doch scheint dies sehr zweisels haft. Pausanius erzählt von einer dem Dadalus zugeschriebenen Statue, die von Stein war.

Zeichen angestrengter Arbeit auf dem Gesichte. Dann auch wieder tritt er als halbgott in der Versammlung des Olymp auf mit gerundeten und in Rube besindlichen Musteln, so daß die kolossale und zugleich sanst harmonische Gestalt das Bild ruhiger Kraft darbietet. Zwar sinden sich in einzelnen Fällen Vorstellungen, die man als rein religiöse ansehen kann; doch auch hier mticht sich in das Ganze etwas von epikuräischer Art. So bei Jupiter, Pluto und Minos, welche dieselbe Gattung des Antliges haben und sich in der Haubt von den Ausdruck unterscheiden. Das Gesicht Pluto's wird von den Leidenschaften eines Dämon umschattet, die Stirn des Minos ist von der unerbittlichen Strenge des Richters gesaltet, und nur Jupiter zeigt das Aussehen undewölfter Ruhe: keine Sorge, keine Leidenschaft vermag die Heiterkeit dessen zu trüben, der den himmel beherrscht 1).

Auf diese Weise ging die griechtsche Göttersage allmählich in das Gebiet der Poesie über, und zwar wurde der Uebergang durch die zuerst als Gegenstände der Verehrung dienenden sichtbaren Darstellungen bewerkstelligt oder doch erleichtert. Einen ähnlichen Wechsel nun erfuhr die christliche Kunst in der Periode, in welcher die Wiederherstellung der Wissenschaften stattsand, und er solgte fast unmittelbar dem Eintritt der italienischen an die Stelle

der bnzantinischen Runft.

Es giebt wenige Gegensäße, die mehr aufsielen, als diesenigen, welche in dem Einfluß griechischen Geistes auf die Kunst wahrzunehmen sind. In der ältesten Periode seiner Geschichte hatte Griechenland die höchste Stufe der Bollkommenheit erreicht, zu welcher der menschliche Geist dieher überhaupt gelangt ist. Es hinterließ uns sene Formen von fast berauschender Schönheit, welche das Wunder und Entzücken aller sahen Beitalter geworden sind, und welche die Bildhauer aller Länder als das Sdeal ihres Strebens anerkannt haben. Schließlich jedoch versiegte die Quelle des Genius. Nicht nur die schöpferische Kraft, auch die Empfänglichkeit und Liebe für das Schöne schien ausgestorben, so das viele Jahrhunderte lang die griechische Kirche, das griechische Kaiserthum und die griechischen Künstlersich als die traurigsten hindernisse ästlerischer Entwickelung erwiesen. Bon hier gingen die Bilderstürmer hervor, um ihren grimmigen Krieg gegen die christliche Skulptur zu führen. In der griechischen Künste wurde iene Tradition von der Mißgestalt Christi gepsiegt, die für die religiöse Kunst so verhängnisvoll wie für das religiöse Gefühl verletzend wirke. In Griechen-

<sup>1)</sup> S. Windelmann und Ottried Müller.

<sup>2)</sup> Auf diesen Einsluß hat Rio in einem Buche über die Poesie der christlichen Kunft mit Recht hingewiesen. Gine Ausnahme jedoch muß zu Gunsten der griechischen Bautunft gemacht werden, welchen Italien die ersten großen Kirchenbauten zu Navenna, die Kirche des h. Bitale, welche Carl der Große in Aachen nachahmen ließ, und später die Markustirche zu Venedig und mehrere andre schöne Gebäude verdankt. Die Verbannung der griechischen Künstler während der Fonoklastenversolgung und die Handelsbeziehungen von Venedig, Pisa und Genua erklären die dauernde Einwirkung Griechenlands auf Italien das Mittelatter hindurch. Von der Geschicksichtigkeit byzantinischer Künstler in Mosaikarbeiten habe ich bereits gesprochen.

<sup>3)</sup> Thre hauptvertheibiger waren Juftin Martyr, Tertulian und Cyrillus von Alexandrien. Legterer erklärte, daß Chriftus der häßlichste unter den Menschensöhnen gewesen sei. Diese Theorie nahm Celsus zu seinen Beweisgründen gegen das Christenthum in Anspruch. Der entgegengesetze Standpunkt

land war es ferner, wo der von Grund aus falsche, auf conventionellen und keinen Fortschritt erlaubenden Säten erbaute Styl in der Malerei entstand, der so viele Jahrhunderte in Europa geherrscht hat, selbst den mächtigen Genius eines Eimadue umstrickte und erst durch Giotto und Massacio gestürzt werden sollte. Dieses war überall die Richtung im modernen Griechenlaud. Sie bildet den äußersten Gegensatz zu der einst vorhandenen und mußte merkwürdiger Weise durch die letztere und ihre alten Meisterwerke erst wieder verbessert werden. Man giedt jeht allgemein zu, daß die zunächst liegende Ursache des überwältigenden Fortschritts, den die italienische Kunst von Cimadue die auf Rasael gemacht hat, hauptsächlich in dem Ausleben der alten Stulptur liegt, deren Studium Nitolaus von Pisa gegen den Schluß des zwölften Tahrhunderts begann, während es später durch die Entdetungen in Rom aufrecht erhalten wurde.

Die römische Kirche nahm mit dem ihr gewöhnlich eignen Scharfblick an der Wiederbelebung der Kunft Theil, begünftigte ihre erste Pslege und machte sie für längere Zeit zu einer wesentlich christlichen. Man kann die Gemälde Giotto's und seiner ersten Nachfolger nicht betrachten, ohne wahrzunehmen, daß ein religiöses Gefühl sie durchdringt und mit Weihe austtattet. Zwar bekunden sie auch einen hohen Sinn für Schönheit; aber diese steht doch immer nur im Dienste der religiösen Idee und sener wird durch sie niedergehalten, beschränkt und in seinen Gedanken bestimmt. Auch liegt dies nicht allein an dem Charakter der Künstler. Wohl hatte die

wurde von hieronymus, Ambrofius, Chrifoftomus und Johannes Damafcenus eingenommen, und um ihn zu ftupen ein ausnehmend fconer Brief fabricirt, den Lentulus an den römischen Senat geschrieben haben follte, als er vor herodes das Proconsulat in Judaa führte, worin folgende Stelle vorkommt: "In dieser Zeit erschien ein Mann, der noch lebt und mit wunderbarer Kraft begabt ist, Ramens Jesus Chriftus. Die Menschen behaupten, er sei ein mächtiger Prophet, seine Schüser aber nennen ihn den Sohn Gottes. Er ruft Todte in's Leben und heilt Kranke aller Art. Er ift groß von Buchs und fein Aussehen lieblich und zugleich majestätisch, so daß man ihn bei seinem Anblid liebt und fürchtet. Sein haupthaar ist von der Farbe des Weines, bis zu den Ohren ichlicht und ohne Glanz, über die Schultern aber fällt es lodig und glanzend über den Raden, in zwei Theile nach nazaräischer Weise gestrichen. Die Stirn ist rein und glatt, das Gesicht iledenlos und von einer zarten Rothe überhaucht, der Ausdruck milbe und offen, Rafe und Mund find von vollkommener Schönheit, der Bart reichlich nach allen Seiten gehend und hat die Farbe des Kopshaars, die Augen sind blau und ftrablenb. Wenn er tadelt und warnt, ift er furchtbar, bagegen im lebren und Mahnen gart und liebreich. Die Anmuth und Majestät seiner Erscheinung find bewundrungewerth. Riemand hat ibn lachen feben, öfter aber fieht man ibn weinen. Sein Gang ift aufrecht, die Sande fcon geformt und grablienig, bie Arme von überaus großer Schönheit. Eindrudlich und ernft im Sprechen, ift er boch fparfam mit der Rede. Er ift der iconfte unter ben Denichen-Saft alle Alterthumsforicher haben aus den Bildern Des 4. Jahr. fobnen." hunderts den Schluß gezogen, daß diese Schilberung damals entstand. Dean Milman glaubt jedoch nach dem Schweigen des Johannes Damascenus und der Streitführung während des zweiten Concils von Nicka, daß sie erst einer spatern Zeit angebort. S. über die ganze Siche Emeric David, Hist, do la Peinture, S. 24—26; und Didron, Inocographie chrétienne, S. 251—276. 3ch will noch bingufugen. bag 1649 ein mertwurdiges Buch, De Forma Christi, von einem Sesuiten Bavaffor in Paris erschien, welches die Sache als noch immer streitig darftellt.

chriftliche Kunft einen heiligen in dem Monch von Fiefole, der mit jedem in der heiligengeschichte den Vergleich aushalt, der fo edel dachte, das man ihn nie ein Bort des Zornes oder der Bitterkeit aussprechen hörte, der ohne Bein das reiche Bisthum von Florenz ausschlug, den man Thranen vergießen fah, als er ben gefreuzigten herrn malte, und der tein Gemalbe begann, ohne es mit einem Gebet einzuweihen 1). Diefer Monch bilbet in ber That eine ber anziehendsten Erscheinungen in der Rirchengeschichte, und wie sich die durchsichtige Reinheit feines Charafters in seinen Berken abfpiegelte, hat er auch feinem Schüler Boggoli etwas von feiner Befinnung und, wie ich glaube, von feiner Genialität das volle Dag verliehen.

Aber in diesem wie in allen andern Fällen wurden doch selbst bie höhern Formen des Genies schließlich durch die Gesetze des Angebots und ber Nachfrage bestimmt. In der ganzen Welt herrschte eine gewiffe religiöfe Auffaffung. Diese erforderte eine fichtbare Darftellung, und ber Maler erschien, um das Bedürfniß zu befriedigen. Die Biederherftellung der Biffenschaften war in gang Europa angebrochen. Das Studium der Rlaffiker hatte allen Zweigen des Denkens einen Antrieb gegeben, hatte aber den Zuftand der Gesellschaft noch nicht in dem Grade umgestaltet, daß der alte Glaube erschüttert worden ware. Die Nacht der Unwiffenheit, welche bis jum zwölften Sahrhundert geherricht, war allerdings ichon gewichen. Neber Mangel an Geschmack und an Fähigkeit, wahre Schönheit zu wurdigen, der diese Unwissenheit begleitet hatte, mar nicht mehr zu klagen; aber die Ent-wickelung der Phantasie ging, wie dies immer der Fall ist, der Entwickelung der Bernunft voraus. Die Menschen wurden von der keuschen Schönheit der griechischen Literatur hingeriffen, bevor fie von dem Geifte der Abstraction, der freien Kritik und der hohen Philosophie, die in ihr athmet, erfüllt maren. Sie lernten die Reinheit des Style und den Reiz eines Gemaldes bewundern, ehe fie einen geläuterten Glauben und eine vorurtheilslose Philosophie zu schätzen mußten. Durch ganz Europa beftand die nächfte Birkung ber wiederauflebenden Biffenschaften in einer allgemeinen Bluthe des Schönen. Eine allgemeine Unzufriedenheit mit den beftehenden Formen bes Glaubens wurde erft viel fpater hervorgerufen. Gin materieller, finnlicher und anthropomorphiftischer Glaube entsprach noch immer dem geiftigen Buftande bes Beitalters, und daher mar die Malerei das befondre Organ religiöfer Gemuths-Alle Maler diefer Periode find ftreng religios, das heißt, fie unterwerfen die Rudfichten der Runft benjenigen der Religion. Die ichonen Geftalten, die fie malten, waren immer religiofe, und wenn die religiofe Wirtung badurch erhöht wurde, ftanden fie niemals an, ihre Werke burch die Beimischung bes Efelhaften und Schmerzlichen zu entstellen.

Nach diesen allgemeinen Betrachtungen haben wir noch den bedeutenden Einfluß Dante's hervorzuheben, der als der treueste Darfteller jener kurgen Bwifchenzeit angesehen werden fann, in welcher das erneute Studium ber heidnischen Schriften nur zur Beredlung und läuterung, aber noch nicht zur Schwächung der geltenden Theologie diente. Rein andrer europäischer Dichter erfüllte so vollkommen die heilige Aufgabe, die das Alterthum dem Sänger beilegte. In den großen Dichtungen der Briechen und Romer nahmen

STORE WILL

石器

<sup>1)</sup> Daffelbe berichtet man von dem fpanischen Bildhauer hernandez und von bem ipanischen Maler Juannes. Ford's Spanien, II., 271.

menschliche Figuren den erften Plat ein, und felbft wenn eine übernatürliche Scenerie eingeführt murde, follte fie nur die Macht der Sterblichen fteigern oder ihre fittliche Größe hervorrufen. Milton fchwebte zwar hoch über bem Reiche der Erde; aber wenn er fcbrieb, ertrugen feine religiöfen Borftellungen nicht mehr die Form greifbarer und materieller Schilderung, und felbst die größten Darstellungen geiftiger Wefen unter menschlichem Bilbe erschienen unangemeffen und unwirklich. Dagegen war bas Gedicht Dante's die lette Apotalppie. Es übte auf die Ginbildungefraft einen fehr bedeutenden Ginfluß zu einer Zeit, wo religiofe Bildwerke nicht sowohl in Begleitung des Glaubens auftraten als vielmehr beffen Befenheit ausmachten, mo ber naturliche Antrieb Jedermann veranlaßte sich seine geistigen Begriffe in greifbare Geftalten umzuwandeln und die Malerei im strengsten Sinne den normalen Ausbruck des Glaubens bildete. Raum gab es einen andern einzelnen Ginfluß, ber fich bei ber Reinigung und Belebung der Ginbildungefraft fo geltend gemacht hatte, um der chriftlichen Runft ihre Größe und religiofe Bolltommenheit in Berbindung mit einem duftern und fchrecklichen Aussehen gu "Getaucht in das Dunkel von Erdbeben und Sonnenfinfterniß" liebte es ber Pinfel des großen Dichters Bilber des Schreckens und bes Leibens zu häufen, welche alsbald in die Werke der Künftler übergingen, die Ginbildungefraft bes Boltes durchbrangen und bezauberten und eine Umgeftaltung vollendeten, welche schon lange fortgeschritten war. In der ersten Zeit nach der Periode der Katakomben verweilten die Maler meiftens bei Scenen, die sie dem Buche der Offenbarung entnommen hatten, von welchen fie aber in der Regel folche ausmahlten, die eher jede andre Empfindung als die des Schreckens einflötten. Da das Lamm, welches mehrere Sahrhunderte hindurch das beliebte Sinnbild Christi gewesen war, zuletzt von einem Concil im Jahre 692 verboten wurde 1), so kehrte das mystische Verzeichniß mit den fieben Siegeln, das neue Jerufalem mit den diamantnen Binnen und bas in fein Bild vermandelte Bethlehem beftandig wieder. Aber viele Umftande, unter benen am nennenswertheften find: ber Schreden, welchen ber Glaube, daß die Belt mit dem zehnten Sahrhunderte zu Ende gehen muffe, hervorbrachte, und der wachsende Ginfluß der Ascetit, welcher aus der den Mönchen gegebenen Erlaubniß, ihre Berfammlungen in ben Städten abzuhalten, entfprang, führten zu einer vollständigen Aenderung?). Die Rirchen mit ihren

3) Früher war ihnen fireng verboten gewesen in den Stadten zu bleiben. Selbst ber von Pfaffen regierte Theodosius erließ ein Geseh, welches er jedoch spater widerrief, daß alle Monche von Profession fich in weite Wüsten und in

Die Ginsamteit begeben follten. Cod. Theod., B. XVI, 3. R. 1.

<sup>1)</sup> Der Gegenstand dieses Conciss, welches zu Constantinopel stattsand und unter dem Namen In Trullo bekannt ist, war die Unterdrückung der allgemeinen Allegoriensucht, und ein sehr gelehter Kunstenner meint, daß es zuerst Bilder der Kreuzigung hervorries. Emeric David, klust. de la Peinture, S. 59—61. Der betressende Beschüß wurde nachmals entweder zurückgenommen oder undeachtet gelassen, da das Lamm bald wieder auftrat, obwohl es niemals seine frühere Bedeutung in der Kunst zurückrhielt, in welcher es nahezu drei Jahrhunderte nach Constantin alle andern Symbole verdrängte. Rio, Art chretien, Einleitung S. 49. Ciampini sagt, das Concis, welches das Berdammungsurtheil ausgesprochen, sei kein vom Papste sanctionirtes und daher kein rechtmäßiges gewesen. Vetera Monumenta, I., S. 28. S. auch Marangoni, Istoria della Capella di Sancta Sanctorum, S. 159.

Ornamenten, mit ihrem Aussehen überhaupt und selbst in ihren Formen ) wurden die Bilder des Todes, und die Malerei schlug rasch dieselbe Richtung ein, als Dante's Hölle der Einbildungstraft der Künstler einen neuen Abgrund von Schreckniffen eröffnete und das Vorbild, einigermaßen auch die Duelle einer Kunst wurde, welche zu glescher Zeit durch Schönheit und reine Religiösität sowie durch Furchtbarkeit und ascetisches Wesen sich aus-

zeichnete.

Diefes maren die bezeichnenden Merkmale für die erfte Periode der wiederhergestellten Runft, und fie tamen mit der geiftigen Berfaffung der Beit vollkommen überein. Nicht lange darauf begann jedoch die erneute Kraft des europäischen Geistes Wirkungen hervorzubringen, welche von viel größerem Belange mar. Ueberall zeigte fich ein Geift ruckhaltlofer Kritit, eine Fähigkeit zu feinen Abstractionen, eine Abneigung gegen ben Materialismus im Glauben und die Ascetif im handeln, ein unverhohlener Spott über Trug und Unwiffenheit an hoher Stelle, ein Abschütteln zahllofer Ceremonieen und niedern Aberglaubens, die gur Berrichaft gelangt maren, und ein gefteigerter Ginn für menichliche Burde, wodurch die baldige Beränderung in deutliche Aussicht gestellt murde. Die Bewegung offenbarte fich in dem gangen Tone der Literatur und in den wiederholten leidenschaftlichen Bemühungen, welche die Borläufer der Reformation aufwendeten, um einen mehr geiftigen Glauben zu erzielen. Sie offenbarte fich endlich mit eben fo großer Bewalt in dem rafchen Berfall aller Silfemittel der alten Reliaion. Dieje konnten den religiofen Gifer nicht langer auf fich ziehen, und da ihr inneres Leben dahinging, entarteten und verfielen fie. Die Klöfter, einft ber Schauplat munderbarer Berte accetischer Frommigfeit, murden die Gibe ber lärmenden Luft, der Ausschweifung und der Sabgier. Die beiligen Reliquien und die Bunderbilder, welche fo lange die herzen der Menge mit Schauer erfüllt hatten, murden gur Duelle profanen Sandels oder gar ichamlofen Betruges. Der Ablaß, der die Rampfe des verzweifelten Gemiffens befanftigen oder der frommen Andacht einen neuen Reiz verleihen follte, trat jett an die Stelle der wirklichen Religion. Selbst der Sit des Papstes wurde von erniedrigenden Lastern befleckt und der Batican bot das Schauspiel eines heidnischen Sofes, ohne durch heidnische Aufrichtigkeit einen Erfat zu bieten. Bohin das Auge schweifte, begegnete es Zeichen des Verfalls, der Verderbnig und der Auflösung. Denn die lange Nacht des Mittelalters ging ihrem Ende zu, und das Chaos, welches ber Auferstehung vorangeht, erreichte den Söhepunkt. Der Beist des alten Griechenlands mar aus dem Grabe auferstanden, um durch seine Bemährung das Gebäude des Aberglaubens zum Wanten und Zerfall zu bringen. Das Menschenberz erwachte unter seinem Einflusse aus dem Staube der Jahrhunderte, warf die Fesseln, die es eingeschnürt hatten, von sich und gab, im Lichte der wiedergewonnenen Freiheit ftrahlend, der Einrichtung feines Glaubens eine neue Geftalt. Die Liebe jur Bahrheit, die Leidenschaft für die Freiheit, der Sinn für Menschenwurde, welche die großen Denker des Alterthums eingeflöft hatten, belebten ein betäubtes und niedergetretenes Bolk, führten in Berbindung mit jenen

<sup>1)</sup> Nämlich durch Einführung des Kreuzes, die erste Neuerung an der alten Basiliten-Architektur, und in vielen Kirchen durch eine kleine Abweichung des aubersten Theiles von der graden Linie. Diese sollte, wie man sagt, den Bers illustriren: Jesus neigte sein haupt und gab den Geist auf.



erhabern sittlichen Lehren und mit jenen Begriffen umfassender Menschenliebe, welche den Ruhm und das Wesen des Christenthums ausmachen, ein neues Zeitalter menschlichen Fortschritts ein, welches neue Ziele, Anschauungen und Lebensbedingungen brachte, und schufen, das religiöse Leben aus den Trümmern der Vergangenheit rettend, einen reinern Glauben mit der Ver-

heißung einer ewigen Entwickelung.

Dies war die Richtung des menschlichen Geistes, wie sie in der Geschichte der Kunst sich treu abspiegelt. Als die alten katholischen Anschauungen aufhörten, verschwand die religiöse Stee aus den Werken der Malerei, und diese wurden rein weltlich, wenn nicht sinnlich, in ihrem ganzen Tone. Die Religion, einst herrin, ward nun Dienerin der Kunst. Wenn früher der Maler seine Kunst einsach zur Verschönerung und Erhöhung einer religiösen Stee verwendete, so wurde ihm setzt der religiöse Gegenstand nur zum Vorwand für die Darstellung rein weltlicher Schönheit. Er malte das Weihseines Herzens gewöhnlich als h. Jungfrau, stattete ihre Gewandung auf's Reichlichste aus und umgab sie mit allen Zeichen des Glanzes. Er sülte seine Gemälde mit nacken Figuren, mit Gesichen des Glanzes. Er sülte seine Gemälde mit nacken Figuren, mit Gesichen des Glanzes, mit allen Formen und Stellungen, welche die Leidenschaften erregen, und oft genug mit Albbildungen aus der heidnischen Göttersage. Die Hervorbringung der Schönheit war das einzige Ziel seiner Kunst, sein Werk ein weltliches, das von weltsichem Standpunkt beurtheilt sein wolte.

Es kann kein Zweisel darüber obwalten, daß diese Verweltlichung der Kunst aus der allgemeinen Denkweise, die in Europa herrschend geworden, hervorging. Der Künstler ist immer bestredt, die Vorstellungen jeiner Zeit in ein Bild zu bringen, und seine Popularität giebt Zeugnis von seinem Ersolge. In einer Periode, in welcher ein streng religiöser Glaube allgemein war und dieser sich an die Malerei als an das naturgemäße Mittel seines Ausdrucks wendete, würde ein solcher Styl unmöglich gewesen sein. Das prosane Wesen des Künstlers würde allgemeinen Ubscheu erregt haben und alles Genie eines Titian oder Michael Angelo hätte ihre Werke nicht vor Verdammung gerettet. Aber dieser Styl wurde populär, weil die Gebildeten aufhörten, in Gemälden nach der Religion zu sehen, mit andern Worten, weil die Denkweise gewichen war, welche sie einst nach materiellen Darstel-

lungen der Gegenstände ihres Glaubens hatte verlangen laffen.

Dies war die Grundursache der ganzen Bewegung. Doch sind noch zwei Nebenursachen von großer Wichtigkeit anzugeben, welche zu dem veränderten Ton in der Kunft viel beitrugen und zu gleicher Zeit ihre Bervollkommnung unberechenbar steigerten. Die eine bezieht sich besonders auf die

Farbe, die andre auf die Form.

Die eine Ursache liegt in der sittlichen Berfassung der italienischen Gessellschaft. Es war das Zeitalter der Bianca di Cappello und der Borgias. Die ganze italienische Literatur und alle italienischen Sitten waren von dem schlaffsten Charakter, was man weder verhehlte noch beklagte. Doch zeichnete sich die Unsittlichkeit in Italien besonders dadurch aus, daß sie mitten unter allen Formen des Liebreizes erwachen, von Haus aus eine Art ästhetischen Charakters annahm, sich mit leidenschaftlichem und doch feinem Sinne für das Schöne verband und die Kunst als Hauptmittel ihres Ausdrucks gebrauchte. Dies bildet ein Hauptmerkmal der spätern italienischen Malerei.

<sup>1)</sup> Deutsche Gemälbe sind oft anftößig, aber niemals sinnlich. Das ift auch Ledy, Auftlarung in Europa.



und eine Hauptursache ihrer kunstlerischen Bollendung. Denn Sinnlickkeit ist für die Malerei immer höchst günstig<sup>1</sup>), da es das wichtigste Ziel des Künstlers ausmacht, die Schönheit und Anziehungskraft des menschlichen Körpers in dem höchst möglichen Grade darzustellen. Zweimal kommt es in der Geschichte der Kunst vor, daß die Sinnlickkeit der Nation in die rationale Kunst eindrang, und in beiden Källen mit demselben Resultat. Die erste Gelegenheit bot das alte Griechenland, als Apelles aus dem wollüstigen Liebriz der Lais neue Begeisterung schöpfte und die Göttin der Schönheit in dem frischen Zauber einer Phynne oder Theodota strahlend ein Entzücken von durchaus nicht religiöser Wärme in dem Geiste der Athener aufstammen ließ. Die zweite Gelegenheit fand die italienische Kunst im 16. Jahrhundert.

Der rafche Fortschritt eines sinnlichen Geschmackes in den meiften Schulen der italienischen Runft ift eine zu bekannte Thatsache, als daß man fie beftreiten oder überfeben konnte; aber vor allen muß eine Schule besonders als die Quelle und Vertreterin diefes Gefchmackes angesehen werden. war dies die Schule der venetianischen Maler, in welcher der Charafter ihrer Biege fehr fichtbar hervortrat. Bielleicht hat es niemals eine Stadt gegeben, Die fo vollkommen dazu beftimmt ichien, die Beimath fowohl der Leidenschaft als der Kunft zu werden. Gleich der Benus des Alterthums auf ihrer mutterlichen Woge schlafend, umfaste Benedig, wenigstens in der Periode feines höchften Glanzes, innerhalb feiner Mauern alle Mittel, um das afthe-tische Gefühl auf die höchste Stufe zu erheben und um zugleich das moralifche Gefühl in den Schlaf zu lullen. Wohin das Auge fich mandte, ftieß es auf Formen von feltner, mannigfacher und beraufchender Schonheit, mahrend jeder Ton, der das Dhr traf, durch die darunter fliegenden Baffer gu einem berauschenden murbe. Die taufende von Lichtern, welche um die vergoldeten Ruppel der Marcuskirche glänzten, die Palafte von unvergleichlicher Bauart, die in ihrem eigenen fanften Schatten auf den Wällen ruhten, die langen Strafen murmelnden Baffers, auf welchen die Gondel nach bem Gejange bes Geliebten fich wiegt, und wo schwarze glanzende Augen aus ben überhängenden Balconen mit Leidenschaft hervorbligen, die harmonie blenbender Schönheiten und der schmachtende wolluftige Reig, ber das Bange durchftrömt, Alles hatte tief und verhängnigvoll auf den Charafter des Volkes gewirkt. In jeder Periode feiner Gefchichte, niemals aber fo fehr, als in

ber ganze Unterschied zwischen Swift und Don Juan. Die nadte Figur bei Ban der Werff ift elfenbeinern, bei Tizian oder Correggio ift sie wahres Leben. Die spanische Runft suchte religiös und ehrwürdig zu sein und bededte ihre Augen wie die Vergognosa zu Pisa mit den händen mitten in der sie umgebenden Verzberbis. Aber ich suchte, daß sie zuweilen durch die Finger geblickt hat. Diesen Gesichtspunkt hat dei der italienischen Kunst besonders Stendhal (H. Bense) lebbaft bervorgehoben.

<sup>1)</sup> Bielleicht ift es richtig, was die modernen Kritifer behaupten, daß der Uebergang in der griechischen Kunft von Phidias zu Praxiteles ein Verfall war. Aber das ist gewiß richtig, daß es ein Uebergang war von der Darstellung mannlicher Kraft und der mit ihr am meisten verbundenen Schönbeitösorm zur Darstellung der Schönbeit sinnlichen Charakters, von der Kunft, deren Hauptgezenstand Minerva ist, zur Kunft, welcher Benus zur Grundlage dient, oder wie die deutschen Kritifer sagen, von der Henrichten zur herrschaft des sonischen Elements. Aber dieser Berfall steht, wenn er auch wirklich stattgesunden hat, mit dem im Texte bemerkten wohl nicht in Widerspruch; denn Bildhauerei und Maserkunst haben jede

der großen Periode der venetianischen Kunst, hat es sich durch rege Würdidung der Schönheit und durch allgemeine ungezähmte und unverhohlene Ausfcmeifung hervorgethan. 1) Inmitten einer folden Gefellschaft mar es naturlich, daß eine große Schule finnlicher Runft erstand, zumal noch fo viele Umftande fie begunftigten. Benedig lag fo weit ab von den entbeckten alten Statuen, daß es von der so zu sagen gelehrten Schule der Kunft nie-mals beeinflußt wurde und daher nicht wie diese den Sinn für Schönheit anatomifchen Studien opferte; eine Runftlerichaar trat bort auf, die bem erften Range angehörte, verschwenderische Sitten verforgten fie mit gahlreichen Gönnern, die Delmalerei ward erfunden 2) und erhielt durch das Talent der venetianischen Coloristen, vielleicht auch durch den reichen handel nach dem Drient, ber das Auge an die prachtvollften Farben gewöhnte 3), ihre hochfte Bollendung, fo daß die Runft auf den verschiedensten Wegen einen vortheilhaften Einfluß erfuhr. Das Studium der nackten Gestalt, der Haupthebel griechischer Runft, den das Chriftenthum fo lange unterdrückt hatte, gelangte wieder zu Ehren, und es bildete fich eine Malerschule, die an feinem Berftandniß in der Farbengebung ihres Gleichen nicht fand und der vielleicht nur Correggio sich genähert hat. Titian war hierin wie in allen andern Beziehungen das haupt der Schule, und er nimmt zu ihr dieselbe Stellung ein wie Prariteles einst zur alten Kunft. Der Bildhauer und der Maler versenkten fich mit ihrer Runft in bas Sinnliche, verlöschten deren religiofes Geprage und erhoben fie gu hoher afthetischer Bollendung,- mahrend bei beiden auf den höhepunkt rafch der Verfall folgte. 4) Selbst in Venedig gab es

ihre eigene Bolltommenheit und der Erfolg des Künstlers hängt in hohem Grade von der Abwägung des besondern Genius seiner eigenen Kunft ab. Nun ist die Stulptur um so viel mächtiger im Ausdruck der Kraft und der mannlichen Schönheit, als es die Malerei im Ausdruck der Märme und der erregten Schönheit ist. Daber vermochte kein griechischer Meißel die Wolluft zu erreichen, die der Pinsel Titians malte, wie andrerseits die Malerei in Darstellung der Kraft vergebens mit der Bildhauerkunst wetteiserte. Die scheindare Ausnahme bestätigt nur die Regel, nämlich Vichael Angelo's, des größten neuern Bildhauers studyrturartige Fresten. Die Landschaftsmalerei ist n keinem Sinne eine Schöpfung der Sinnlichkeit, und Ruskin hat sie mit ziemlicher Beweiskraft als eine besondere Frucht des Christenthums dargestellt.

1) Ueber bie erftaunliche Lasterhaftigfeit Benedig's und die eifrigen aber nutstofen Bemühungen seiner Behörden, ihr Einfalt zu ihun f. so manche intereffante Belege bei Sabatier, Hist. de la Legislation sur les Femmes publiques.

Paris 1828.

2) Sie foll im Anfang bes 15. Jahrhunderts von Ban Eid, ber 1440 ftarb, erfunden worden fein; aber fein Anspruch ift nicht unbestritten. In Italien wurde fie um 1452 durch ben sicilianischen Maler Antoncllo eingeführt. Rio

3) In einer frühern Periode hatte die orientalische Kleidung eine andre Art Einfluß auf die Kunft. Im 13. Jahrhundert wurde sie in Frankreich Mode, und die Berzierung, insbesondere der Fensterpuz in vielen französischen Kathebralen soll genau nach ihrem Muster gehalten gewesen sein. S. die höchst interessaute Abhandlung von Thewenot über Glasmalerei. Paris 1837. So hatte zu Augustus' Zeit die Einführung indischer Gewänder mächtigen Einfluß auf die römische Kunst, über deren Arabesten sich Vitruv beklagt, weil sie das Studium griech. Nuster verdrängte. Im Mittelalter waren Venedig und Klorenz durch ihre Färbereien berühmt.

4) Prariteles foll dem finnlichen Charafter ber Benus, ber fruber zwischen

einen Vertreter der alten religiösen Schule; aber sein Einfluß vermochte nicht den Strom aufzuhalten. Die Mutter Gottes von Bellini wurde bald für die von Tizian vertauscht d. h. das Ideal weiblicher Frömmigkeit für

bas meiblicher Schönheit.

Einen weitern Ginfluß auf die Berweltlichung und zugleich auf die Bervollkommnung der Runft ubte die Entdeckung einer Menge von großen Werken heidnischer Bildhauerei. Das vollständige Berichwinden derfelben in den vorangegangenen Jahrhunderten ist leicht durch den religiösen und geiftigen Bechjel zu erklären, der den Triumpf des Christenthums theils begleitet hatte, theils ihm in rafcher Folge nachgekommen war. Die Priefter, besonders die Mönche, waren fest davon überzeugt, daß die heidnischen Göben von Dämonen in Befit genommen seien und ließen fich daher langere Beit sehr angelegen sein, sie in Stucke zu brechen, wobei denn auch die Habgier neben dem Fanatismus ihr Wejen trieb. Denn bei den alten Griechen hatte bekanntlich der Marmor noch nicht die Herrschaft wie bei uns; vielmehr waren viele Statuen aus Bronze und ein großer Theil von Meifterftucken ber berühmteften Rünftler maren fogar aus Elfenbein oder Gold. Rein Bug in der Geschichte der griechischen Staaten erfüllt uns mit größerer Bewunderung als die allgemeine Freigebigkeit, mit der man ungeheure Summen auf den Cultus der Schönheit mit hintansetzung aller andern Gegenftande verwendete, und die gemiffenhafte Sorgfalt, mit der man dieje Rostbarkeiten unter allen Wechjelfällen des nationalen Geschickes, bei Krieg, Aufruhr und Eroberung unversehrt bewahrte. Diese Erhaltung ist theils dem regen afthetischen Gefühl zu danken, das im Alterthum so allgemein war, theils aber auch jener gel-ftigen Universalität, die dem Polytheismus gewöhnlich beiwohnte und ihn felbft die Gegenstände und Brauche eines fremden Gottesdienstes mit Berehrung betrachten ließ. Dies zeigte fich besonders bei den Römern, welche bei allen ihren Groberungen die Tempel der Besiegten als die unter mannichfachen Formen auftretende hinneigung des Menschen zu seinem Schöpfer achteten. Diefe beiden Gefühle murden vom Chriftenthum zerftort. etwa 15 Jahrhunderte kannte man in demfelben die Auffaffung nicht, daß etwas Religiofes Chrfurcht, Achtung ober felbft nur Duldung verdiene, wenn es außerhalb der Kirche ftehe, und gleichzeitig vernichteten die ascetischen Theorien, auf welche ich hingewiesen, alle Empfindlichkeit für das Schone, oder wenigftens fur jene Gattung des Schonen, welches die Bildhauertunft Die bronzenen Statuen wandelte man in Mungen um, die koftbaren Metalle murden geplundert 1), der Marmor verftummelt oder unbeachtet gelaffen. Als das Chriftenthum entstand, war die Koloffalftatue des Jupiter aus Gold und Elfenbein, welche man für das Meifterftuct des Phidias und für das größte aller Kunstwerke hielt, noch in Olympia vorhanden. Unfre

1) Konftantin selbst gab bierzu bas Beispiel. S. die bewundernden Bemer-

fungen des Eusebius. Vita Const. B. III. R. 5 und 6.



verschiedenen Jealen der Schönheit sich bewegte, vollendet und besonders dem Apollo seinen weiblichen Topus gegeben haben. Phrone, die damals das haupt-muster für wollütige Schönbeit war und wegen ibres außerordentlichen Liebreizes von der Todeskrafe befreit wurde, war seine Geliebte. Sein Zeitgenosse Polykles bestärfte die senjualistische Bewegung durch Einführung der hermaphrodite in hohem Masse. Siehe Rio, Art chretien, Eins. S. 17—21; D. Müller, handbuch der Archäologie, I., S. 156—157.

letten Nachrichten über fie stammen aus ber Zeit Julian's. endeten die Ginfalle der Barbaren, der gangliche Berfall des Geschmacks nach Aufrichtung ihrer Berrichaft und jene großen Leuersbrunfte, die mehr als einmal große Gebiete verheerten, die Austilgung der alten Ueberlieferungen, indeft die meiften Statuen, welche man nach Conftantinopel gebracht hatte und die der Wuth der Monche entgangen waren, durch die Bilderfturmer, die Kreuzfahrer oder die Mahommedaner ihre Zerftörung fanden.

Gegen Ende des 12. Jahrhunderts brach, wie wir bereits gesehen haben, Nikolaus von Pisa zum ersten Mal den Schlummer der mittelalterlichen Runft durch die Vorzüge, die er den Werken des Alterthums verdankte. Damale fannte man jedoch noch fein altes Modell vom erften Range; vielmehr foll die hauptfächlichfte Borlage für fein Studium ein heidnischer Gartophag britter ober vierter Stufe gewesen fein, den man jum Grabmal der Mutter der berühmten Gräfin Mathilde verwendete, später in die Kathedrale brachte, und der jest im Campo Santo zu Pisa sich besindet. Giotto, Massacio und beren Zeitgenoffen erreichten alle ihren Triumph ohne Beihilfe irgend eines großen antifen Mufters. Wie Flarman bemertt, vermochte Poggio, der im Anfang des 15. Jahrhunderts schrieb, nur 6 Statuen innerhalb der römischen Mauern aufzugählen. Rienzi und Petrarca haben den archaologis schen Sammlungen einen gewiffen Unftog gegeben, und mahrend der zweiten Salfte des 15. Jahrhunderts riefen die Bemuhungen der Medici und einer langen Reihe von Papften, welche von der leidenschaftlichen Bewunderung Des Alterthums nach dem Wiedererfteben der Wiffenschaften unterftut murben, umfaffende Ausgrabungen hervor, welche durch die Entdedung gahlreicher Statuen belohnt murden. 1) Die Runft erhob fich fofort zu einer unvergleichlichen Stufe der Ausbildung, und ein unbegrenzter, fast allgemeiner Enthusiasmus ward in's Leben gerufen. Paul II. verfolgte zwar im Jahre 1468 die Künftler zu Rom mit großer Beftigkeit2); aber im Gangen maren feine Nachfolger warme Beschützer der Kunst und Julius II. sowie Leo X. können sogar in ihrem freigebigen Zeitalter als die freigebigsten betrachtet werben. Alle Künftler in Rom und Florenz machten die Ruinen des heid-nischen Alterthums zu ihrem Mufter. Gelbst Michael Angelo bezeichnete den Torso in Belvedere als seinen eigentlichen Lehrer. 3) Go murde der auszeichnende Enpus und Ton des Chriftenthums aus der Runft fast ganz verbannt und durch die Inpen des Beidenthums erfett.

In solcher Art trat die Bewegung auf, welche in Italien allgemein wurde, aber nicht ohne angefochten und durch eine höchst mertwürdige Reaction aufgehalten zu werden. Gerade unter dem Palafte der Medici und

<sup>1)</sup> Als diefer Impuls in Italien aufhörte, fand er burch die frangösischen Ausgraburgen in Griechenland, wofelbft im Jahre 1630 ein frangösisches Consulat er richtet murde, einigermaßen seinen Fortleiter. S. Vitel, Etudes sur l'Histoire de l'Art I. S. 94.

<sup>2)</sup> S. die Beschreibung bei Platina. 3) Weshalb er auch in der Bildhauerkunft (wie in der Malerei) in der Auffaffung des moralifchen Ausdrucks bei den Perfonen ber Schrift besonders ungludlich war. Gein Mofes, halb Soldfechter, balb Donnergott, bildet gewiß ben außerften Gegenfaß zu dem "fanftmuthigften Menschen ber Belt." Seine Ro-loffalftatue David's nach beffen Siege über Goliath (es ware ebenso richtig, die Roloffalftatue eines Lilliputaners zu machen) konnte ganz gut ein Achilles fein.

mitten unter den vorzüglichsten Sammlungen heidnischer Runft erwuchs ein großer Prediger, der die Gefahr diefer Richtung klar dnrchichaute und die volle Rraft eines überschwänglichen Benius anwendete, um ihr Ginhalt gu thun. Die Wirtung Savonarola's auf die Malerei hat ein lebender geift-voller Kunftkenner 1) so umftändlich und erschöpfend beschrieben, daß es nicht nöthig ift, länger dabei zu verweilen. Es genügt zu bemerken, daß mährend ber allerletten Jahre bes fünfzehnten Sahrhunderts eine vollständige Wiederbelebung des religiosen Standpunkts in Toscana stattfand und daß Savona= rola, der viel mehr mar als ein glanzender Redner, deutlich erkannte, daß zu ihrem Beftande eine Bereinigung mit den Tendenzen der Beit nothwendia Er ging bemgemäß baran, wie dies alle Wiederherfteller der Religion, Die Erfolg gehabt, in alter und neuer Zeit gethan haben, fic mit der Freiheit und ber Bolksherrichaft zu ibentificiren, indem er bie Medici der Ty= rannei anklagte und große Greditgenoffenschaften grundete, welche den allgemein gewordenen druckenden Bucher hemmen follten. Er versuchte die Berrichaft seiner Meinungen über das kommende Geschlecht dadurch zu sichern. daß er die erziehende Leitung der Rinder übernahm und fie zum hauptgegenftande seiner Predigten machte. Bor Allem aber glaubte er die eigentlichen Quellen des italienischen Lebens zu fäubern, wenn er die Kirchenmusik wieder belebte und die Malerei zur alten Reinheit zurückführte. Woche für Woche schleuderte er von der Kanzel die heftiasten Angriffe gegen die Künstler, welche Proftituirte im Charafter der Mutter Gottes gemalt, unter dem Deckmantel religiöser Runft der Ausschweifung ihres Zeitalters Vorschub geleiftet und ihre Burde als Lehrer der Menschheit ganglich vergeffen hatten. Da diefe Anariffe nicht von dem Fanatismus der alten Bilderfturmer ausgingen, fondern von einem Manne, der in Toscana mit die meifte Empfänglichkeit für das Schone befag, fo machten fie einen durchaus beispiellosen Gindruck. Saft alle Maler, die in Stalien an der Spite ftanden, maren zu Floreng verfammelt, und fast alle versuchten unter diefem Ginfluß Savonarola's ben religiösen Charafter der Runft wieder zu beleben. Der Wechsel zeigte fich sofort unter den italienischen Malern und die Bedeutung Savonarola's bei den Künftlern ist aus dem Betragen vieler von ihnen ersichtlich, welches fie nach dem Flammentode des großen Reformators äußerten. Botticelli marf feinen Pinfel für immer bei Seite. Baccio della Porta2) ging gebrochnen Perugino, vielleicht der größte unter allen rein reli-Bergens in ein Rlofter. giösen Malern des Katholicismus, versank plötslich in Skepticismus und wies auf feinem Todtenbette den Beiftand eines Beichtigers mit Berachtung guruck. Raphael, der alles religiofe Gefühl feiner frühern Berte von Perugino erhalten hatte, nahm sich zuerst der Rechtgläubigkeit Savonarola's dadurch thatig an, daß er fein Bildniß unter die Lehrer der Rirdje in den Fresten der Disputationen über das Sakrament stellte.

Nach dem Tode Savonarola's machte die Verweltlichung der Kunst riesenhafte Fortschritte. Selbst Raphael, der diese Richtung weniger als seine Zeitgenoffen verräth, nahm keinen Anstand, den religiösen Charakter seiner spätern Werke durch die Einführung dazu ungehöriger Bilder zu zerstören. Michael Angelo, der große Verehrer physischer Kraft, hat diesen Einfluß vielleicht am meisten bethätigt; kaum einer unter den großen Malern hat aus

2) Beffer bekannt unter dem Namen Fra Bartolomeo.

<sup>1)</sup> Rio; nach meiner Unficht die befte Partie in feinem Buche.

der Kunft die chriftliche Stimmung so vollständig entfernt, und ihm war es vorbehalten, die surchtbarsten Vorstellungen zu zerstören, mit welchen die alten Maler das Volk geschreckt hatten. Indem er das jüngste Gericht zu einer Studie der nackten Figuren benutzte und Charon mit seinem Boote darin andrachte, zerstörte er den Glauben an die Realität der Sache am wirksamften und machte sie zu einem nur dem Kunstgebiet angehörigen Gegenstande. Dies Frescobild kann man als den Gipfelpunkt der ganzen Bewegung ansehen. Es gab natürlich später noch so manche bedeutende Gemälde, selbst noch manchen religiösen Maler; aber niemals wieder hat die Malerei ihre alte und normale Stellung als Ausdruck für die religiösen Empsindungen der Gebildeten eingenommen. Die drei Perioden derselben theilen sich demnach so, daß sie im Mittelalter ausfchließlich religiös war und äfthetische Erwägungen sast ganz wegsielen, daß in der zweiten Periode beide Elemente zusammen bestanden und endlich in der dritten die religiöse Anschauung schwand und der Begriff des Schönen allein die Herrschaft hatte. Dann hatte die Kunst ihren Kreislauf geschlossen allein die Herrschaft hatte. Dann hatte die Kunst ihren Kreislauf geschlossen sinsluß auf den menschlichen Geist.

Es ift bemerkenswerth, daß ein gang ahnlicher Uebergang wie in ber Malerei um Diefelbe Zeit auch in der Architectur stattfand. Der Baumeifter bietet zwar nicht direkte Gegenstände der Anbetung, und in diefer hinficht hängt seine Kunft nicht so eng als die des Malers mit der Geschichte des Anthropomorphismus zusammen; aber andrerseits ift ber Zeitabichnitt, in welchem die Menschen nach einem sichtlich materiellen Gegenstande der Anbetung verlangen, jugleich derjenige, ba ihre religiofe Stimmung und Befinnung größtentheils von dem Imponirenden best finnlichen Gepranges abhängen. Das Chriftenthum hat drei Dinge geschaffen, welche die religiöse Dichtung immer als die Specialitäten und den Ausdruck seines religiösen Sinnes anerkannt hat, nämlich die Kirchenglocke, die Orgel und den gothifchen Dom. Die erfte foll von Paulinus, einem Bischof zu Rola in Campanien, um 400 erfunden worden sein 1). Die zweite scheint zuerst von der griechischen Kirche in Gebrauch genommen und im 7. oder 8. Jahrhundert nach bem Westreiche gebracht worden zu sein.2) Der dritte entstand unter dem Eindruck des wiedergewonnenen Sinnes für Schönheit im 12. Jahrhundert und ging dem Wiedererstehen der Malerkunft eine kurze Zeit voraus. Die neuen Bilder und Kirchen waren Veranlaffung zum Aufflammen der inbrünftigsten Andacht. Als Cimabue eine seiner berühmten h. Jungfrauen gemalt hatte, fammelte fich bas florentinische Bolt um baffelbe wie zu einem

<sup>1)</sup> Anderson, Gesch. bes handels, II. 36. Daselbst befindet sich eine sehr interessante Sammlung aus den Aften der heiligen, in welchen beitäusig auf die Glode angespielt wird; aber keine dieser Anspielungen bezieht sich auf eine frühere Zeit als das 7. Jahrhundert. Suarez, De Fide, II., K. 16. Siehe auch Colgan's Acta Sanctorum Hiberniae. S. 149.

<sup>2)</sup> Anderion I., S. 30. Früher war schon eine Wasseregel, das Hodraulicon, bekannt. Auch gab es ein Windinstrument, welches Manche zu den Vorläufern der Orgel zählen, welches jedoch fast genau der schottische Dutelsack gewesen zu sein scheint. Ich muß es leider sagen, daß Julian den schlechten Geschmack hatte es in einem Epigramme zu loben. Burney, Gesch. der Musik, II., 65—67. Eine Reihe merkwürdiger Schriften über Musikinstrumente im Mittelalter führt Coussemaker in den Annales archéologignes IV. auf. Später sind sie, glaube ich, besonders herausgegeben worden.

religiösen Feste, trug es unter Gebet und Danksagungen in die Kirche und erfüllte die Straßen mit Freudengesängen, weil sich ihm eine höhere Darstellung der religiösen Erkenntniß offenbarte. Ganz so wurden plöglich die majestätischen Dome, die salt gleichzeitig in Europa entstauden, die Anreger christicher Begeisterung; die edelsten und opferfreudigsten Bemühungen sie zu errichten traten in's Leben, so daß man sie allgemein als den lautersten Ausbruck des religiösen Zeitbewußtseins betrachtete. Daß diese Schähung eine richtige war, daß keine andern Gebäude der Welt so wunderbar den Zweck erfüllten, eine Empsindung zugleich der Sehnsucht und der Ruhe zu wecken, die Bersuchungen der Leidenschaft zu besänstigen und zu beschwichtigen, den mächtigen Aufruhr des Geistes zu beschwichtigen und um seinen Horizont eine kunstliche, überweltliche und doch eindruckvollste Atmosphäre zu schaffen, eine Kirche vorzustellen, die auf die Einbildungskraft durch dunkse Schecken und durch Bilder von seierlicher und berauschender Schönheit wirkt, wird von Allen zugegeben, die eine Kenntniß von dem Charakter und von der Weschichte der Kunst besigen. Zu allen Zeiten, wenn diese Gesühle allgemein gewesen sind, hat die gothische Baukunst hinreißende Bewunderung gefunden; wenn sie in Abnahme begriffen waren, sank auch die gothische Architectur in Ungunst und Vernachlässigung. 1)

<sup>1)</sup> Wir besitzen ein sehr schlagendes Beispiel hierfür sowohl in den Bauten als in den Urtheilen des 18. Jahrhunderts. Was wurden wir 3. B. jest zu einem Romanschreiber sagen, der von dem Münfter zu York spräche und uns, wie dies Smollett thut, versicherte, "daß die äunere Erscheinung einer alten Kathebrale bem Auge febes Menichen, ber eine Stee von Schönheit und Proportion hat, nur miffallen fonne", ber ben Dom von Durham nur als "einen machtigen, bufteen Pfeiler" beschriebe, und der bas Befenntnig ablegte, daß sich bei ihm mit bem Gedanten einer Rirche mit einem Thurm immer ber eines gepfablten Menfchen verbinde (fiebe humphren Glinter)? Go bemuht fich auch butchefon in einem der beften englischen Berte über Die Philosophie des Schonen, den Beweis zu führen, daß die alte Bevorzugung der gotbiiden vor der romifchen Ar-ditectur, mit der Allgemeinheit bes Sinnes für Schönheit nicht unvereinbar fei und fich nur irrthumlich durch hiftorische Erinnerungen gebildet habe. "Die Ergiehung tann einen gedantenlofen Gothen gu dem Glauben veranlaffen, feine Landeleute hatten die bochfte Ausbildung in der Baukunft erreicht, und eine Abneigung gegen die Römer, ihre Feinde, tann manche unangenehme Borftellung gerade mit beren Bauten verbunden und zur Berstörung berselben gereigt haben." An Enquiry concerning Beauty, II. 7. Ich sollte glauben, daß Feder, der mit ber Literatur bes 18. Jahrbunderte vertraut ift, von der fie durchdringenben Berachtung gegen die gothische Architectur überrascht sein muß; doch über das gange Mag in Diefer hinficht belehrt und erft ein vor wenigen Jahren ericbienenes höchst merkwürdiges Buch des Abbe Corbset, L'Architecture du Moyen Age jugée par les écrivains des deux derniers Siècles, Paris 1859. Dieser gelehrte Alteithumsforscher hat nachgewiefen, bag es in der letten Salfte bes 17. Sahrhunderts und mahrend bes gangen achtzehnten feinen einzigen Schriftfteller gegeben hat, von welcher religiosen Ansicht er auch fein mochte, ber von der gotbischen Architectur nicht nur absprechend, sondern auch mit der bochften und beispiellosen Berachtung geurtheilt hatte. Das Berzeichniß enthält unter Andern die Namen von Keneson, Boffuet, Molière, Fleury, Rollin, Montesquien, La Brupère, helvétius, Rouffeau, Mengs und Voltaire. Gothe wiedersetze fich eine Zeit lang dem Strome, gab ihm aber später nach. Der Dom zu Mailand wurde belendere ein Gegenftand bes Spottes. Die getbifche Bautunft fcrieb man bas mals faft allgemein den Gothen bes 5. Jahrhunderts zu, und Bifchof Barburton

Es liegt nicht in meiner Absicht die Wandelungen der Architectur ausführlich zu verfolgen oder die Stufen ihrer Verweltlichung ju zeichnen. Es genügt zu bemerken, daß sich um die Zeit, in welcher sich das Dunkel der Unmiffenheit, das über Europa gelagert mar, zerftreute, eine ausschließlich und ftart driftliche Form der Architectur bilbete, die man allgemein als besonders mit dem religiofen Beifte des Mittelalters übereinftimmend anerkannte, und in welcher fich die hohen Gesichtspunkte der Schönheit der religiosen Unschauung unterordneten. Als das moralische und geistige Chaos, welches der Reformation vorausging, allgemein war, die Malerei sich verweltlicht hatte und ganglich in die Berehrung des Schonen übergegangen mar, zeigte die Baukunft einen entsprechenden Verfall. Der alte gothische Styl mard überall verlaffen, und unter dem Ginfluffe von Brunelleschi1) bilbete fich ein neuer, ben Manche für schöner halten, von dem aber Jeder zugiedt, daß er eines religiösen Charafters ganz und gar ermangelt. Die prächtigen, heitern und im reinsten Maße gehaltenen Gebäude, die damals Mode wurden, find allerbings ausdrücklich nach dem Muster der alten Tempel gebildet, und die Schönheit, welche darin augestrebt wurde, eine rein klassische Der Kölner Dom, das lette große Werk des Mittelalters, blieb unvollendet, weil alle Kräfte Europa's sich auf die Peterskirche zu Rom concentrirten. Der Plan zu letsterem ward Michael Angelo anvertraut, der die Verweltlichung der Malerei hauptsächlich vermittelte, und der Geift, in welchem er das große Bert unternahm, drudt fich deutlich in feinem berühmten Ausspruche aus. baß er bas Pantheon in die Lufte hangen wolle.

Unter allen Gebäuden, die von Menschenhand aufgerichtet worden sind, bietet vielleicht keins dem Geschichtsscher des menschlichen Geistes ein tieferes Interesse als die Peterskirche, und gewiß giebt es keins, welches uns eine betrübendere Kunde von der Fruchtlosigkeit menschlicher Anstrengungen und von der Flüchtigkeit menschlicher Hoffnungen brächte. Dieser Dom ver-

1) Es ist wahr, daß sich in Stalien die griechischen Traditionen immer erbielten und daß das rein Gothische dort niemals eine Gerischaft wie in andern Landern gewann. Das Innere der fleinen Kirche zu Santa Maria della Spina in Pisa nach einer Zeichnung des Nicolaus von Pisa ist vielleicht das beste Muster rein italienischen Ursprungs, da der Mailander Dom von deutschen Urchtetten berrichren soll. Aber diese Thatsache bezeugt nur die große Feindseligkeit Italiens gegen das Gothische, wobei letteres immerhin von allgemein menschli-

chem Ginfluffe blieb.

nahm an, daß sie die Ibee dazu von den überhängenden Aesten ihrer Urwälder genommen hätten. Manche dagegen, unter Andern Barry, hiesten sie für eine unvollkommene Rachahmung der griechtschen Architectur. Viele Urtheile waren höchst seltsam. So hielt Dupuis die Thierkreise auf den Kathedralen sür einen Rest von der Andetung des Mithra. Ein andrer Kritiser sand eine Aehnlicksteit zwischen der Gestalt der Spisdogen und der Isseier. Ein dritter, Namens Montluisant, erklärte alle Bildhauerarbeiten auf der Vorderseite der Notre Dame Kirche zu Paris durch die Wissenscheiten auf der Vorderseite der Notre Dame Kirche zu Paris durch die Wissenscheiten der Weisen: Gott der Vater, der in jeder hand einen Engel hält, ist die Gottheit, welche den unverbrenzbaren Schwesel und das flüchtige Quesssischen der Velche den unverbrenzbaren Schwesel und das flüchtige Quesssisch ist der Stein der Weisen, der sied den den kentenden und flüchtigen Substanzen besteht, von denen die erstern letztere verzehren u. s. w. Oeuvres de St.-Foix, III. S. 245, 246. Der Wiederbeitelbung des Kathelscismus in unierem Jahrhundet verdanken wir auch hauptzsächlich die Wiederbeitelbung der gotbischen Bausunft.

dankt feinen höchsten Glang einem weltlichen und ehrgeizigen Papfte1), ber nicht einmal eine Grabschrift unter der Ruppel deffelben erhielt. Er mar bestimmt, das ewige Monument von der Herrlichkeit und von der Allgemeinheit des Katholicismus zu werden, und ift die ausdrücklichste Erinneruna feines Berfalles geworden. Die erhabenften Bedanken, welche fich an ben Beift oder bas religiofe Gefühl wenden, umschweben ihn; aber ein Gedanke den sich Niemand hatte träumen lassen, hat ihn geweiht und wird für ewige Beiten baran haften. Die heiligften Reliquien bes fatholifchen Glaubens find in feinen Mauern aufgehäuft. Der Genius eines Michael Angelo, Raphael, Bramante, Cellini, Thorwaldsen und Canova hat ihn geschmückt. arbeiten von unvergleichlicher Schönheit verkünden die größten Triumpfe chriftlicher Malerei und verbinden ihre mannichfaltigen Farben mit dem prächtigen Marmor, welcher die Ginkunfte eines Konigreichs verschlingen konnte. Unter diesem majestätischen Dom, ber wie das Sinnbild der Ewigkeit dafteht und die ftolzesten Monumente da unten winzig erscheinen läßt, ruben die Ueberreste derjenigen, die man lange Beit für die größten unter den Menschenkindern gehalten hat. bier liegen jene mittelalterlichen Papfte, welche die Leuchte der Wiffenschaft in schlimmer und umnachteter Beit hochgetragen haben, die den Gang der Nationen geführt und bestimmt, die fast als die Stellvertreter des Allmächtigen angebetet murden. Dort verweilet der englische Reisende mitten unter vielen herrlichern Gegenstände gern bei der eingegrabenen Inschrift, welche die Namen der letten Sproffen eines konialichen Stammes anzeigt, ber das Schickfal feines Landes zum Guten ober Bofen so machtig beeinflufit hat. Aber so unaussprechlich groß diese Bedanken fein mögen, jo wird fie doch alle in den Augen der Theologen die Erinnerung an Luther, an den Ablag und an die Reformation überragen. mahrend für den philosophischen Geschichtsschreiber die Peterskirche ein Intereffe von noch viel höherer Urt besitzt. Denn sie repräsentirt das Ende jenes aus einer anthropomorphistischen Bildungsftufe ermachienen Antriebes, der die Menschheit Sahrhunderte lang dazu drängte, ihre religiöfen Gefühle in finnlichen Bildern von großem, dunklem und Schrecken einflößendem Charakter auszudrücken. Gie reprafentirt den Uebergang des religiöfen in das gefthetische Element, welches das sichere Zeichen war, daß die religiöse Bedeutung der Architectur ein Ziel gefunden hatte. Das Zeitalter der Dome war vorüber und dasjenige der Preffe hatte begonnen.

Ich habe bei dieser Betrachtung der Kunstgeschichte länger verweilt, weil sie mir erstlich an sich besonders fesselnd erschien, und dann, weil sie mit vollkommner Treue die religiöse Entwickelung der Zeit darlegt. Wenn sich die Darstellungsmittel des Glaubens ganz und gar verändern, darf man voraussesen, daß auch in der Denkweise, deren Ausdruck sie sind, eine entsprechende Veränderung vor sich geht, und es kann nicht oft genug wiederholt werden, daß vor der Ersindung der Buchdruckerkunst, als alle Vorstellungen noch sehr anthropomorphistisch waren, der eigentliche Gang der Kirchengeschichte mehr in den Werken der Künstler als in denen der Theologen dargelegt ist. Die kompetentesten Richter geben es jeht zu, daß die wahren Ursachen der Reformation in der innern Umwandlung, welche die Wiederherstellung der Wissenschaften im 12. Jahrhundert durch Erneuerung der classischen Studien de

<sup>1)</sup> Julius II.

wirkte, und welche ihren Sobepunkt in der weit verbreiteten Renntniß bes Griechischen und ber platonischen Philosophie erreichte, zu fuchen find. Diefe Erneuerung brachte schließlich eine religioje Anschauung hervor, die in manden gandern ihren Ausdruck im Protestantismus, in andern in dem Borherrschen eines abgeblaßten und rationalistischen Katholicismus bei den Gebildeten fand, der von dem groben und Alles mit fich reißenden Aberglauben des Mittelalters ganglich verschieden mar. Welche von diefen beiden Formen in einem bestimmten Lande angenommen murden, hing von vielen besondern politischen oder socialen, selbst auch von geographischen Berhaltniffen ab; überall jedoch, wo die intellectuelle Bewegung fich ftarter geltend machte, trat eine oder die andre Form auf. Es ift gemiß ein merkwürdiges Bufammentreffen, daß, mahrend die Literatur des Alterthums auf folche Beife die mittelalterlichen Begriffe in hobem Mage umgeftaltete, Die alten Werke der Stulptur in einem geringern Dage einen abilichen Ginfluß auf die Runft übten, in denen jene Begriffe fich außerten. Dbmohl nun die afthetische Bewegung nothwendiger Beise fich auf die höhern Rlaffen und auf die Länder beschräufte, in welchen die Bildung am meisten vorherrschte, fo repräsentirte fie doch treu eine Richtung, die fich in verschiedenen Gestalten noch viel weiter Sie repräsentirte die ftufenweise Vernichtung der herrschaft, welche die Rirche einft über alle Bebiete des Beiftes genbt hatte, die fteigende Berschiedenheit im Glaubensbewuftsein der Gebildeten und Ungebildeten und das allmähliche Schwinden anthropomorphistischer oder gögendienerischer Bor-

ftellungen unter den erftern.

Der wichtigfte Befichtspunkt liegt jedoch hierbei, wie ich glaube, in der Art des Ueberganges, der fich in der religiofen Kunft vollzog. Der Sinn für das Schöne verminderte und absorbirte nach und nach das Gefühl der Andacht. Diese Seite des religiosen Verfalles beschränkt fich durchaus nicht auf die Geschichte der Kunft. Die Religion eines Zeitalters wird oft die Poefie bes folgenden. Um jeden lebendigen und thatkräftigen Glauben liegt eine Region der Allegoric und der Fantasie, in welche der wirkliche Glaube häufig übergeht und worin er fich noch lange nach feinem natürlichen Leben ein übertragenes und idealisirtes Dasein erhalt. Er ift zwar fo ju fagen Er wirkt nicht mehr direkt und zwingend auf die menfchlichen Er bringt mehr keinen Schrecken hervor, erweckt keine Soffnungen, keine Leidenschaften oder eine Umgeftaltung des Charafters; aber er ubt noch immer eine Art reflectirten Ginfluffes und bildet einen Theil des poetischen Schmuckes ber neuen Zeit. Er ist zur Allegorie geworden, wird im bildlichen Sinne gedeutet und mit einer hülle umgeben, die voll Fautasie und Poefie aber auch voll Anziehungefraft ift. Anstatt den Gedankenlauf zu bestimmen, folgt er ihm nun, wird durch meift hergeholte und geiftvolle Erklärungen umgestaltet und dient auf diese Weise zur Verschönerung eines Glaubeneinfteme, welches von dem ursprünglichen gang fern liegt. Die Götter des Beidenthums murden auf folche Weise aus dem Gebiete der Religion in das der Pocfie verjett. Die abenteuerlichen Sagen und die ichroffen Cape des Aberglaubens werden fo megerflart, daß fie wie anmuthige Mythen ericheinen, welche die Begriffe eines hellern Tages im Voraus anzeigen und erläutern. Gine Zeit lang glangen fie am Sorisont in fanftem, schonem Lichte, welches den Dichter begeiftert und dem neuen Syftem, mit welchem fie vereinigt werden follen, einen gewiffen Reiz verleiht; aber endlich erlischt auch diefes. Die religiösen Ideen geben gleich der Sonne unter; ihre letten

Strahlen befigen nur wenig Barme, aber fie werden gefendet, um die Schon-

heit zu bringen.

Es kann keine Frage sein, daß die fortdauernde Richtung des europäiichen Geiftes nicht blos in bem zwischen dem Biederaufleben der Biffen-ichaften im 12. Sahrhundert und der Reformation verfloffenen Zeitabschnitte, fondern auch in dem zwischen der Reformation und der Gegenwart, darin bestanden hat, alle Vorstellungen, die mit den Fetischismus oder mit dem Anthropomorphismus zusammenhängen, nach und nach aufzugeben. Die Beweise bafür treten uns von allen Seiten entgegen. Bei den Katholiken bestehen sie in der fortwährenden Zunahme des rationalistischen Elements in der öffentlichen Meinung katholischer Staaten, in der bedeutenden Bermehrung der rationalistischen Schriften und in der ftarten Abweichung des Grabes von Verehrung, welchen felbft eifrige Ratholifen in Stadten wie Paris, dem Mittelpunkte der heutigen Geistesbewegung, und in Städten wie Se-villa oder Neapel, die ihr fern liegen, den Bildern und Talismanen zollen. Bei den Protestanten außert fich dieselbe Richtung mit gleicher Kraft in der raschen Auflösung des fogenannten facramentalen Princips. Sie bekundet sich in bem stetigen und fast stillschweigend sich vollziehenden Aufgeben ber Consubstantiationolehre, welche einst mit so großem Nachdrucke als der unterscheidende Markftein des großen lutherischen Glaubens verkundet murde, die aber jest kaum noch verkundet ober wenigstens kaum noch beharrlich vertheibigt wird 1), in dem Verfall der hochfirchlichen Partei, welche im 17. Sahrhundert die überwiegende Mehrheit des anglicanischen Clerus umfaßte, die aber im 19. Jahrhundert troß des Zusammenwirkens günstiger Umstände und trot der Bemühungen eines höchft geiftvollen Führers, niemals mehr als eine Minderheit fand2), in der beftändigen Beränderung des Berhält-nifses zwischen Anglikanern und Diffentern zum Nachtheil der erstern und in der beschleunigten Entwickelung des continentalen Protestantismus nach ber rationalistischen Seite.

Die Hauptursache dieser Bewegung ist, wie gesagt, größtentheils im dem Prozeß der Erziehung zu suchen, der durch die Gesammtheit der geistigen Einslüfse bewirkt wird und die Fähigkeit sowie die Neigung erweckt, sich über finnliche Vorstellungen zu erheben und alle Secten des Glaubens in einem höhern Sinne aufzusassen. Es giebt jedoch einen besondern Zweig der

Digitized by Google

<sup>1)</sup> In Preußen und einigen andern Theilen Deutschlands find jest Calvinisten und Lutheraner in der That verschmolzen. Diese Richtung scheint schon in der Mitte des 17. Jahrhunderts ein tieses Bedürsniß geworden zu sein, und der Bischof Bedell bemübte sich sehr, sie zu kördern, worüber man in seinem Teben von Uscher intereffante Einzelheiten nachlesen kann. Ueber die neuerliche Berschmelzung der Lutheraner und Calvinisten in Deutschland und das Verhältniß zum Rationalismus finden sich lesenswerthe Bemerkungen in Amand Saintes' Hist. de Rationalisme en All magne.

<sup>2)</sup> Die Principien ber Parteien wechseln bei Beitem mehr als die Namen, so daß man nicht leicht einen ganz austimmenden Begriff von erstern in den verschiedenen Perioden geben kann. Bald nach der Thronbesteigung Wilselms III. umfahte nach Macaulay's Geschichte III. 741. die Low Church Gelstichkeit kaum den zehnten Theil des ganzen Clerus. Weber die Größe derielten in dem jestigen Streite s. interessante statistische Angaben in Conpbeare's Essay on Church Parties. Das Fehlschlagen der Bewegung giebt ihr Kührer in seinen Anglican Difficulties offen zu.

Wiffenschaft, deffen Einwirkung in dieser Beziehung so tief gehend und gleichzeitig so bestimmt ist, daß er auch eine besondere Erwähnung verdient. Ich meine die Naturwissenschaft, deren Fortschritte unfre Begriffe von der

Beltregierung umgeftaltet haben.

In der alten Kirche waren die theologischen Interessen zu absorbirend, als daß sie den rein weltlichen Studien noch Raum gelassen hätten. Wurden einmal wissenschaftliche Theorieen erörtert, so geschah es nur mit dem Zwcke, irgend eine theologische Frage zu erläutern, und der Streit wurde gänzlich nach den bestehenden Inspirationsbegriffen gesührt. Es herrschten in dieser Beziehung zwei Richtungen, die sich keineswegs ansschlossen, aber von den heutzutage eingeschlagenen einigermaßen verschieden sind die allegorische und die ftreng wörtliche. Erstere, die einst unter den jüdischen Bibelerklärern sehr populär war, beruhte auf dem Glauben, daß außer dem direkten und ossendern Sinne einer Schrifterzählung, der sich auße dem gewöhnlichen Wege der Erzesse herausstellt, es noch einen verborgenen giebt, der nur von dem gläubigen Auge oder wenigstens nur von dem durch bestimmte Lehren der Kirche geleiteten Scharssinn entdeckt werden könne. Wenn demnach der Schreiber scheindar eine höchst einsache Geschichte berichtet oder eine höchst einsache Wahrheit einschärft, so sollte doch sein eigentlicher Hauptzweck die Enthüllung eines christlichen Mysteriums gewesen sein, zu dem sich alle natürlichen Gegenstände seiner Erwähnung nur wie Andeutungen verhielten.

Diese Auffassung, welche in der neuesten Zeit von Swedenborg in der "Lehre von der Geisterverbindung" mit großem Scharfsinn systematisch entwickelt worden ist, war der Ursprung einer Menge höchst gesuchter und, wie es und jetzt erscheinen würde, alberner Schrifterklärungen, die bei den Kirchenvätern so oft vorkommen, und von denen ich schon einige anzusühren Gelegenheit gehabt habe. In der Vorausselzung, daß sie der Wahrheit entspreche, entstand eine sehr wichtige Krage über die Autorität, welche dem geschichtlichen

Sinne im Bergleich jum geiftigen zutomme.

Wie man weiß, machte Drigines das Princip der allegorischen Auslegung zur Grundlage eines freisinnigen, oft dis zur Kühnheit gehenden Systems. Da der Manichäismus die mosaische Weltbildungslehre heftig angegriffen hatte, schien ihm dieser Angriff ganz gerechtfertigt, soweit er sich gegen die wörtliche Uebersehung richtete. so daß er die Geschichte von der Schlange und von dem Baume des Lebens und der Erkenntniß in diesem Sinne ins Lächerliche zog, sie nur als Mythe wollte gelten lassen und die Behauptung aufstellte, sie könne nur als Allegorie für geistige Wahrheiten gerechtfertigt werden. 1) Origines neigte sich jedoch zu sehr nach der Seite

<sup>1)</sup> S. Beausobre, Hist. du Manicheisme, I. S. 286—288. Barbeyrac, Morale des Pères, VII. hat eine Anzahl wunderlicher Ertravaganzen in der Bibelerklärung gesammelt, zu welcher Drigines durch seine Borliebe für die Allegorie gebracht wurde. Eine der interessantelne Schriften der alten Kirche hiers über ist neuerlich in dem Spicilegium Solesmenso von J. B. Pitra abgedruckt. Sie beigt die Clavis des h. Welito, der im Ansang des 2. Jahrhunderts Bischof von Sardis gewesen sein soll, und sie besteht aus einem Berzeichnis vieler hunderte von Wögeln, Saugethieren, Pflanzen und Mineralien, die für Symbole christischer Tugenden, Lehren und Personen ausgegeben werden. Ein moderner Hochsirchenmann schreibt: ich glaube, daß ein vom Wysterium der Tause tief ergriffener Geolog, von jenem Mysterium, nach welchem durch Wasser und Veuer



der Ketzerei, als daß wir ihn wie einen Repräsentanten der Kirche betrachten können; die vorherrschende, obwohl nicht ganz deutsich bestimmte Ansicht unter den Orthodoxen scheint dahin gegangen zu sein, daß die buchftäbliche und die allegorische Erklärungsweise zugleich beibehalten werden

müßten.

Bielleicht bietet die klarste Beleuchtung dieser Lehre eine kurze Abhandlung des h. Auguftin gur Bertheidigning der Genefis gegen die Manichaer, welche sehr merkwurdig ist, wenn wir berucksichtigen, daß der Verfaffer ebenso durch sein großes Talent als durch die Bundigkeit und logische Ordnung seines Beiftes ausgezeichnet war. In diesem Berte erörtert und beantwortet Augustin ausführlich die Einwendungen, welche die Manichaer gegen jeden einzelnen Theil der sechs Schöpfungstage gemacht hatten. Nachdem er dies gethan, ftellt er den allgemeinen Grundfat auf, daß neben dem wörtlichen Ginne noch ein geiftiger porhanden fei, ber fich in die Form ber Allegorie hülle. So enthalte auch die Erzählung der sechs Schöpfungstage nicht nur eine Schilberung der ersten materiellen Weltbildung, fondern auch eine prophetische Stigge der Epochen, in welche die Geschichte der Menschen getheilt werden muffe, wobei ber fechfte Tag die Ginführung des Chriftenthums bedeute, wo Mann und Frau oder Chriftus und die Kirche auf Erden erscheinen follte. 1) Ebenso deutlich sage fie die folgenden Stufen des chriftlichen Lebens voraus. Zuerft ftromt das Licht bes Glaubens auf den Geift, ber noch in die Baffer ber Gunde verfentt ift; dann theilt das Firmament der Disciplin die fleischlichen von den geiftigen Befen; weiter wird die wiedergeborene Seele über die Gegenftande der Erde erhoben und gur Bervorbringung der Tugend vorbereitet; geiftige Wefen erheben fich den Planeten gleich nach ihren verschiedenen Ordnungen in die Sphare der Disciplin, aus ben Waffern der Versuchung entspringen die guten Werke, wie der Fisch aus bem Meere, der gereinigte Beift erzeugt feine eigene Majeftat, bis der geheiligte Gedanke fich mit der heiligen That vermählt, wie Ema mit Abam, und die Seele für den Ruhetag gerüftet ift. 2) In gleicher Weise zeige die Berdammung der Schlange jum Rriechen auf der Erde die Mahnung an, daß die Bersuchung gewöhnlich dem Stolz und der Sinnlichkeit folge. 3) Wenn es heiße, daß sie Staub zu effen verdammt sei, so deute dies mahrscheinlich auf das Lafter der Neugierde, in das Unsichtbare zu dringen. Wenn erzählt werde, daß es einst eine Zeit gegeben, da kein Regen auf die Erde fiel, fondern ein Dunft vom Erdboden feine Oberflache trantte, fo fei barunter zu verstehen, daß einst Propheten und Apostel nicht nöthig waren, weil

Christian Morals, S. 323.

1) Durch die Bermählung der Kirche mit Chriftus: Bein von feinem Beine und Fleisch von feinem Fleische bedeutet den Antheil an feiner Macht und heilig-

feit. De Genesi contra Manichaeos, I. R. 23.

3) Die Bruft bedeutet Stolz, der Magen Sinnlichkeit.



ein neues Geschöpf gebildet wird, niemals auf den abgeschmackten Gedanken gefallen wäre, daß der Erdball entweder allein durch Basser oder allein durch Keuer sich gebildet habe. Er würde nie Buskanist oder Neptunist geworden sein, sondern angenommen haben, daß die Wahrheit in der Verbindung liege. Sowoll, Christian Morals, S. 323.

<sup>2)</sup> Buch V. R. 25. Dieser Begriff von der Ehe als der Bereinigung ber wei Sauptelemente bes Lebens ist von Swedenborg in einem Buche über eheliche Zuneigung sehr schon entwickelt.

Sebermann die Duelle der Offenbarung in seiner eigenen Brust trug. Die wörtliche Erzählung sei wahr und nicht minder die geistige Bedeudung; wenn über in der ersteren sich etwas sinde, was duchstädlich übersetzt weder mit den Lehren der Kirche noch mit der Würde des Schöpfers sich vertrage, so musse die Stelle als ein Käthsel behandelt und ihr Zweck in dem geistigen Sinne gesucht werden. 1) Einige Winke in der Beschreibung hätten nur diesen Sinn; so z. B. wenn in dem zusammengefasten Schöpfungsberichte nur von einem Tage die Rede sei, während es in Wirklichkeit sechs waren, und wenn das grüne Kraut unter den geschaffenen Dingen besonders hervorgehoben wird. Solche Ausdrücke würden, wörtlich genommen, bedeutungslos oder ungenau sein, während sie doch nur die Bestimmung hätten, den Geist auf einzelne

Theile der Allegorie hinzulenken.

Von dieser Erklärungsweise, welche in dem genannten und in andern Werken der alten Kirche niedergelegt ist, unterscheidet sich die zweite von wesentlich buchstäblichem Charakter, ohne jedoch sener nothwendig zu widersprechen. Die Theologen waren gewöhnt, gewisse vorkommende Ausdrücke in irgend einer Weise zu wissenschaftlichen Theorien zu benuten, obgleich sie nur poetische oder rhetorische Metaphern oder gewöhnliche Phrasen der Unterhaltung waren, und sie als entscheidende Erklärungen zu beuten, welche alle Entwickelungen der rein welklichen Wissenschaft unwirksam machten. Das bekannteste Beispiel ist die Berurtheliung Galisäts, weil geschrieben stehe, daß "die Sonne von einem Ende des Himmels dis zum andern ihren Laufnimmt" und "die Pfeiler der Erde so sest geründet sind, daß Niemand sie verrücken kann." Indessen durfte es gut sein, ein Beispiel aus früherer Zeit von der Ausdehnung, in welcher diese Interpretationsweise angewendet wurde, zu geben.

Unter den sehr wenigen wissenschaftlichen Fragen, welche die Aufmerksamkeit der alten Kirche in hohem Maße beschäftigten, ist die Frage über die Existenz der Gegenfüßler eine der erheblichsten. Die Manichäer hatten das Glück, die rechte Exklärung zu sinden^2), was für die Kirchenväter Grund genug war, sich derselben zu widersehen. Dewohl jedoch die Leiter der Kirche ofsiziell die Antipoden einstimmig leugneten, scheint sich doch unter den weniger bekannten Christen die entgegengesetzte Meinung in beträchtlichem Maße verbreitet und die Kurcht erreat zu haben, diese könne zu einer neuen Keserei

führen.

Unter der Regierung Juftinian's, etwa um das Jahr 535, lebte in einem Kloster zu Alexandrien ein alter Mann, Namens Cosmas, dem sich damals die Blicke Vieler zuwandten. Er war in jüngern Jahren Kaufmann gewesen und als solcher viel gereist, besonders in den Gegenden von Indien und Aethiopien. Er hatte einen Namen als kühner und forschender Geist, als eine wissenschaftliche Capacität, und seitdem er sich dem religiösen Eeden gewidmet, beschäftliche Erich eifrig mit dem Berhältniß zwischen Schrift und Wissenschaft. Auf dringendes Begehren einiger theologischen Seitgenossen entichloß er sich, odwohl seine Geiundheit angegriffen war, und er, wie er selbst erzählt, an einer gewissen "Trockenheit des Magens und der Augen" litt, den Rest seines Lebens der Abfassung eines großen Werkes zu weihen, welches nicht nur dazu dienen sollte "die nichtige Kabel" von den Antipoden

<sup>1)</sup> Buch II. R. 2.
2) Beanjobre, Hist. du Manichénisme, Buch I. S. 246.

zu widerlegen, sondern auch ein vollständiges System des Universums zu

geben, wie es auf den Lehren der Offenbarung gegründet ift.

Dieses Buch heitt Topographia christiana oder "die chriftliche Anficht über die Welt." 1) Außer dem Sauptintereffe als mahricheinlich ausführlichftes Werk der alten Kirche über das Zusammenstimmen von Bibel und Biffenschaft bietet es noch höchft merkwurdige Seitenblide auf bas Leben und bie Sitten der Bolter, welche Coomas besucht hatte. Es beginnt in einem febr zuversichtlichen Tone und giebt sich als "chriftliche Topographie des Univerfums, geftüst auf Beweise aus ber h. Schrift, an welcher zu zweifeln teinem Chriften zuftehe."2) In ähnlichem Ginne tabelt bann ber Berfaffer mit großer Strenge die gefinnungeschwachen Chriften, die durch fpitfindige Fabeln der Griechen und den trugerischen Glanz blos menichlicher Wiffenschaft fich hatten vom rechten Wege ablenten laffen, indem fie nicht beachteten, daß bie Schrift über die Natur des Weltalls Ausschluffe von viel höherem Werthe und Unjehen gebe, als fie der bloge Menschenverftand, der feine Unfichten nur auf Schlußfolgerungen grunde, erlangen fonne. Ginen folden Weg versichert uns Cosmas nicht betreten zu wollen. Bielmehr berief er fich auf "das Gesetz und Zeugniß", aus dessen Blättern er ein viel richtigeres Syftem hoffte entwickeln zu können, als es die heidnische Wissenschaft je vermocht hätte.

Wir wollen das Weltspftem, welches von derartigen Bemerkungen eingeleitet wird, kurz angeben. Nach Cosmas ift das Weltall ein flaches Parallelogramm, beffen lange von Often nach Weften geht und doppelt fo groß ift ale die Breite, die man vom Norden nach dem Guden zu meffen hat. Im Mittelpunkt befindet fich die von uns bewohnte Erde, welche vom Dcean umgeben ift, der feinerseits wieder von einer zweiten Erde umgeben wird, auf welcher die Menschen vor der Gundfluth lebten, und von welcher Noa in die Arche gebracht murde. Im Norden der Belt ift ein hoher Bergfegel, um welchen fich Sonne und Mond beftandig breben. Benn fich die Sonne hinter dem Berge verftectt, ift es Nacht, wenn fie fich diesseits des Berges befindet, ift es Lag. An dem Saume der außern Erde ift der himmel befestigt. Er besteht aus vier hohen Mauern, die sich zu einer großen Höhe erheben und endlich an ein umfangreiches gewölbtes Dach stoßen, wodurch fie ein ungeheures Gebande bilden, deffen Fußboden unfre Erde ift. Gebäude theilt sich durch das Firmament zwischen der Erde und dem himm-lischen Dache in zwei Stockwerke. Auf der andern Seite des Firmaments ift fern von der Erde ein großer Ocean. Dies bedeuten die Waffer oberhalb des Firmaments, von denen die Bibel fpricht. Der Raum zwischen biefen Baffern und dem himmelsdache ift für bie Seligen beftimmt, ber amischen dem Firmament und unfrer Erde für die Engel in ihrem Charafter

ale dienende Beifter.

Der Leser wird solche Ansichten wahrscheinlich nicht für Wunder wiffenschaftlicher Erkenntniß ansehen; aber worauf es hier hauptsächlich ankommt,



<sup>1)</sup> Dieses Werk ift in der Benedictiner Ausgabe der griech. Kirchenväter, \* Paris 1706, Band II. abgedruckt. 3ch habe nach der lat. Uebersetzung bieser Ausgabe o tirt. In seiner Borrede giebt Montfaucon eine lange Reihe Stellen aus den Rirchenvätern, worin die Erifteng der Untipoden geleugnet wird.

<sup>2)</sup> Buch I. Prolog 2.

ift die Art und Beife, wie man zu folchem Ergebniß gelangt ift. zu zeigen, muffen wir einige Beweisgrunde von Cosmas angeben.

Bei bem Berichte über die feche Schöpfungstage wird, wie man fich erinnert, das gange Bert mit dem einzigen Sate abgeschloffen: Dies ift das Buch der Entstehung des himmels und der Erde. Augenscheinlich sollen diese Ausbrude Alles, mas im himmel und auf Erden ift, umfaffen. Wie aber Cosmas behauptet, murbe ber himmel die Erde umgeben und folglich auch in fich schließen, wenn die Lehre von den Antipoden richtig mare, und bemgemäß murbe es auch nur beifen: dies ift das Buch der Entstehung des himmels.1) Dieses recht einfache Argument war von einer großen Ausdehnfamkeit; benn es gab kaum einen heiligen Schriftsteller, ber nicht ben Ausdruck himmel und Erde zur Bezeichnung der gesammten Schöpfung angewendet und somit implicite behauptet hätte, daß eins das Andre nicht einschließe. Abraham, David, Hosea, Jesaias, Sacharia und viele andre biblische Namen wurden citirt. Selbft Meltizedet hatte auf diefe Beife fein Zeugniß gegen die Antipoden abgegeben. Und wenn wir auf die Sache etwas näher eingehn, jo fteht geschrieben, daß die Erde fest auf ihrer Grundlage ruhe, was zum Mindeften die Folgerung in sich schließt, daß sie nicht in der Luft schwebe, fagt ferner der Apostel Paulus, daß alle Menschen geschaffen find, auf dem Angesicht der Erde ju leben, woraus klar hervorgeht, daß fie nicht auf mehreren oder auf der Ruckfeite leben. Mit einer folchen Stelle vor Augen durfte nach Cosmas ein Chrift "von Antipoden nicht einmal fprechen.

Solche Argumente mußten als abschließende Beweise für die Unrichtigfeit der manichaischen Lehre angesehn werden. Es erübrigte nur, an ihre Stelle eine richtige Theorie zu feten. Der erfte große Lichtstrahl, ber uns bei dieser Aufgabe leuchtet, besteht in dem Umstande, daß Paulus mehr als einmal von der Erde als von einem Zelte spricht. 2) Aus dieser Bergleichung schlossen manche Theologen, zu denen Cosmas gehört, daß die Stiftshütte Moses ein genaues Abbild unfrer Welt gewesen fei. Nachdem diese Meinung Unnahme gefunden, waren die Pfade für die Biffenschaft fehr erleichtert. Auch die Stiftshutte war ein Parallelogramm zweimal fo lang von Often nach Beften als von Norden nach Guden und wie ein Zimmer oben bedeckt. 3mei bemerkenswerthe Stellen, welche in der Septuaginta falfch übersett ftehn, nach deren einer Jesaias ben himmel mit einem Gewölbe vergleichen und nach deren andrer Siob vom himmel sagen soll, er sei an die Erde geleimt, vervollständigten ben Bemeis und veranlaßten den Verfasser, ihn fast mit

der Beftimmtheit eines Glaubensfates hinzuftellen. 4)

<sup>1)</sup> Er fagt: Dies ift bas Buch ber Entftehung bes himmels und ber Erbe, als ob Alles in ihnen enthalten und Alles, was darin ift, mit ihnen bezeichnet wurde. Denn wenn nach jenen leichtfinnigen Chriften der himmel allein Alles umichlöffe, hatte er nicht die Erde mit dem himmel genannt, fondern gefagt: bies ift bas Buch ber Entftehung bes himmels. S. 126.

<sup>2)</sup> Cosmas schloß bies aus ben fantastischen Erklärungen von heb. VIII., I., II., IX., 1, 2, 11, 12, 24.
3) Diese Stellen sind Jesaias XI. 22, und hiob XXXVIII. 38.

<sup>4)</sup> So ftellen auch wir und wie Jefaias die Geftalt bes erften himmels, der am erften Tage mit der Erbe zugleich geschaffen wurde und mit der Erde bas Universum enthielt, nach Art eines Dfens vor. Und wie hiob fagt, bag ber

Man begreift leicht, wie schädlich bergleichen Syfteme ber Deutung bem wissenschaftlichen Fortschritt muffen gewesen fein. 3war gehört Cosmas schon einem Zeitabschnitte an, in welchem der geiftige Berfall begonnen batte; auch war er selbst ein Schriftsteller von nicht fehr großer Begabung, und einige der vorzüglichern Kirchenväter hatten wirklich die Angelegenheit ber Antipoden recht verftandig behandelt, indem fie behaupteten, daß fie mit ber Geligkeit gar nichts ju thun habe. 1). Aber die Grundfate, von welchen dieses Buch ein so übertreibendes Beispiel giebt, strömten von Anfang an durch die Kirche. Der Unterschied zwischen Theologie und Wiffenschaft wurde durchaus nicht erkannt. Die auf der Hand liegende Wahrheit, die fich jest fast jedem vorurtheilsfreien Studenten durch wiederholte Erfahrung aufbrangt, daß es vollständig vergebens sei, eine Bibelftelle zur Widerlegung wiffenichaftlicher Entdeckungen anzuführen oder aus der Bibel über irgend einen wiffenschaftlichen Gegenstand Belehrung schöpfen zu wollen, kam Niemandem im Traume ein2); vielmehr breitete sich die Lehre von der Inspiration genau in demfelben Berhältnig aus, wie ber Aberglaube in Guropa wuche, bis fie folieflich alle Gebiete der menschlichen Erkenntnig unterdruckte. So gefchah es, daß in der Mitte des 8. Jahrhunderts ein irischer Beiliger, Namens St. Birgilius, ber zu den Benigen gehörte, welche profane Biffen-schaften trieben, in Baiern die Existenz der Antipoden zu behaupten wagte und dadurch die ganze religiofe Belt in einen Anfall von Ingrimm verfette, welchem Bonifacius als Hauptgegner angehörte und den der Papft Zacha-rias wenigstens eine Zeit lang unterstützte. Endlich segelten die Menschen zu den Antipoden und begannen ihre theologischen Meinungen hierüber umzuändern. Aber ein ganz ähnlicher Zwift entstand wieder, als oas topernitanische System Berbreitung fand. Denn wenn auch dir Entbeckung bes Kopernikus anfänglich unbehelligt blieb, und er das Buch, welches er im Jahre 1553 darüber herausgab, dem Pabst Paul III. widmete, so drängte sich doch, sobald diese Ansichten unter den Gelehrten ein gewisses Gewicht erlangt hatten, den römischen Theologen Verbacht dagegen auf, und man

himmel mit der Erbe zusammengeleimt fei, so sagen auch wir es. Ebenso wissen wir, da der h. Schrift geglaubt werden muß, daß die Erde sich der Länge nach weiter erstrecke, wie es uns Moses lehrt. S. 129.

<sup>1)</sup> Diese liberale Ansicht hatten Bastlius und Ambrosius ausgesprochen.
2) Diese Lehre begann in einigen Wenigen während des topernitanischen Streites aufzudämmern. Diesenigen, die ihre Geschichte näher kennen lernen wollen, werden mit Interesse den Meinungsstreit lesen, den ein gleichzeitiger Schriftsteller über die Frage zwischen Galisei und der Kirche behandelt hat. Libertus Fromundus, Vesta, sive Anti-Aristarchi Vindex; Antverpiae 1534. Ich werde noch Gelegenheit haben, Formundus anzusühren und will hier nur erwähnen, daß er Prosession und Doktor der Theologie in köwen und Versasser eines Wertes über Meteorologie war, in welchem er die Weinung, die Bodin zuleht vertheidigt hatte, heftg bekännpft, daß atmosphäriche Bekännerungen durch Geister bewirst wärden. Er war im Ganzen durchaus nicht abergläubsich, nur in Betress der Rometen, deren prophetischen Sharaster er, glaube ich, mit Eiser vertheidigte, war er es. Er schried mit dem Theologen Fieni zusammen ein Buch über sie, welches ich jedoch niemals habe sinden können. Er gehört zu den Hauptvertheidigern der Undeweglichkeit unsrer Erde, und seine Werke sind voll interessanter Belehrungen über die dahingehörige theologische Anschauung. Er starb im Jahre 1653.

verurtheilte die Ansicht von der Bewegung der Erde zuerft in der Person des Kopernitus selbst und in zweien seiner Schüler1), so wie 17 Jahre

später durch die Berdammung und Ginterferung Galilei's.

Es ist wirklich wunderbar, daß die Wissenschaft bei so furchtbaren Hindernissen, welche ihr die Theologie bereitete, immer wieder aufzuleben vermochte. Auf Grund eines Systems biblischer Deutung, welches so zwingend und zugleich so wilkfürlich war, daß es mit jeder Entdeckung, die nicht mit dem Urtheil der bloßen Sinne und daher mit den volksthümlichen Ausdrücken der h. Schrift übereinstimmend, in Widerstreit gerathen mußte, geschah Alles zur Psiege eines der wissenschaftlichen Denkweise entgegengesetzen Sinnes. Die ununterbrochene Belobigung eines blinden Glaubens, die zahllosen Bundergeschichten, die kindischen Märchen, Alles erzeugte ein Zustand thörichter Unwissenschen niedrigsten Barbaren seines Gleichen fand. Neuerungen jeder Art sch man als Verbrechen an, höheres Wissen erweckte nur Schrecken und Verdacht. Zeigte es sich in der Philosophie, so nannte man es Ketzerei, in der Naturforschung Magie. Die päpstliche Würde war nicht im Stande einen Gerbert vor dem Ruse eines Magiers zu schützen?), und die herrlichen Ar-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Die erste Berurtheisung fand 1616 statt und ward durch das Buch eines Carmeliters, Namens Foscarini, zur Vertheidigung des kopernikanischen Systems hervorgerusen. Die Kardinäle von der Congregation des Inder, welche die Aufgabe haben, im Ramen der Kirche über die Rechtgläubigkeit neuer Bücher maßgebend zu urtheilen, erließen damals ein Dekret, dessen wichtigster Theil folgendermaßen lautet: Da es zur Kenntniß der h. Congregation gekommen ist, daß die falliche und der heiligen Schrift zuwider lautende Lehre des Pythagoras über die Beweglichkeit der Erde und die Undeweglichkeit der Sonne, welche auch Nicolaus Kopernikus in seinen Revolutionen der Himmelskreise und Didacus Astunica zum Diob lehren, Verbreitung sinde und von Vielen angenommen werde, wie man auß einem gedruckten Briefe ersieht, dessen Titel Letera del R. P. Maestro Paolo Foscarini sopra l'Opinione dei Pythagorici e del Copernico u. s. w. lautet, so haben wir beschlössen, daß die genannten Schriften des Kopernikus und des Didacus, damit eine solche Weinung nicht ferner zum Verderben der katholischen Wahrseit sich verbreite, bis nach ihrer Correctur, unterdrückt bleiben sollen. Ganz verboten aber sind der odige Brief des Foscarini und alle andern Schriften, welche dasselbe lehren. S. Fromundus, Anti-Aristarchus sive Orbis Terrae immobilis. In quo Decr. S. Congr. Card. 1616 adversus Pythagorico-Copernicanos editum desendur. Antverpiae 1631 p. 18.

<sup>&</sup>quot;I Sylvester II. Er was der erste Franzose, der auf dem Stuble Petri sat, der berühmte Urheber der gallicanischen Richtung, und soll der tichtigste Mathematiser und Mechaniser seine Zeit gewesen sein. Er starb im Jahre 1003. Er hat u. a. eine eigene Art Uhren ersunden und besat wie Roger Bacon einen Automaten, der ihm auf alle Fragen antwortete. Nach der Volkssage hatte er Umzgang mit dem Teufel, der ihn hinter einander auf die Kirchensise von Rheims, Ravenna und Kom erhob und ihm versprach, er würde nicht eher sterben, die er in Jerusalem gewesen, woraus Gerbert eine Verkündigung der Unsterdickeit machte. Aber sie erwies sich in diesem Sinne wie die heinrich IV. von England gegebene als Trug, und der Papst hat die hand des Todes gefühlt, während er in der Rapelle von Jerusalem in der Basilika des h. Kreuzes sungirte. Die Sage erzählt auch, daß er von Gewissensbissen karren zu legen und ihn dort zu begraben, wo gerade die Thiere stehen bleiben würden, da er in der Kirche Gottes zu ruben nicht werth sei. Um aber den Beweis zu sußeren, das seilbst der Schule

beiten eines Roger Bacon wurden mit vierzehnjähriger Einsperrung und noch manchen andern Berfolgerungen bestraft, die minder scharf aber ebenso unnachsichtig ersolgten. Dazu kommt, daß bei der überwiegenden Wichtigkeit, welche man der Theologie zuschrieb, sie alle Geisteskräfte in Anspruch nahm, die man unter andern Berhältnissen der wissenschaftlichen Forschung zugewendet hätte. Als Lord Baco seine Magna carta der menschlichen Erkenntnis entwarf, ward er empsindlich an die Starrheit des Mittelalters gemahnt. Die langsährige Berzunkenheit und Betäubung des menschlichen Geistes schien auf den ersten Blick eine Widerlegung seiner Theorie, ein Widerstuch gegen die hohe Werthschätzung, die er den menschlichen Fähigkeiten zukommen lies. Aber seine Antwort war entschlossen und bestimmt. Ein theologisches System hatte wie ein Alp auf der Christenheit gelegen, und seinem Einflusse muß man mehr als jeder andern Einzelursache die allgemeine Lähmung zuschreiben. 1)

Endlich aber kam das Wiederaufleben der Wiffenschaften, die Wiedergeburt der Naturforschung folgte ihm rasch und bewirkte eine Reihe höchst

wichtiger Umwälzungen im Reiche unfrer Gedanken.

Die erste darunter war die völlig veränderte Anschauung von der Stellung des Menschen im Universum. Dem Ungebildeten erscheint kein Sat selbstverständlicher, als daß unste Erde den großen Mittelpunkt des Weltalls bildet. Um sie scheinen sich Sonne und Mond zu bewegen und die Sterne bestimmt zu sein, ihr Firmament als unbedeutende Lichter zu schmücken. Dieser Anschauung solgte natürlich eine Reihe abergläubischer Vorstellungen, welche in dem Glauben aller alten Bildungsstufen einen ansehnlichen Platz einnehmen. Da der Mensch der Mittelpunkt aller Dinge ist, so hat auch sede auffallende Erscheinung eine Beziehung auf seine Handlungen. Sonnenfinsternisse, Kometen, Lichterscheinungen und Stürme sind alle um seinerbwillen vorhanden. Die ganze Geschichte des Universums dreht sich um ihn, und alle Ortsveränderungen und Störungen, welche vorkommen, hängen mit seinen Wegen zusammen. 2)

Die Wissenschaft, welche solche Begriffe hauptsächlich berichtigt, ist die Aftronomie; aber während einer langen Zeit diente sie mehr zur Verstärkung derselben, weil sie im Anfang mit der Aftrologie unzertrennlich war. Es ist eine höchst geistvolle und wenigstens für die Zeit der wissenschaftlichen Wiedergeburt auch höchst richtige Bemerkung von Comte, daß letzteres Studium den ersten systematischen Versuch bildet, eine Philosophie der Geschichte zu entwerfen, iusofern sie die scheindar willkürlichen Aeuherungen menschlicher Handlungsweise in das Gebiet des Gesess führt. 3) Man kann es jedoch

bigste Berzeihung finde, hielten die Ochsen an der Thur des Lateran. Sedesmal wenn ein Popst im Sterben liegt, wird das Grab Sploester's immer seuchter, und die Gebeine des alten Magiers rasseln darunter. S. Gregorovius, On the Tombs of the Popes; und die ursprüngliche Geschichte in Matthew of Westminster im Jahre 998.

<sup>1)</sup> Novum Organum.

<sup>2)</sup> Selbst Sonne und Sterne scheinen nach diesem Glauben seit dem Sündenfalle schwächer. St. Jibor, De Ordine Creaturarum. R. V. Ueber die Wirkungen der menschlichen Sünde auf die Pflanzenwelt s. S. Augustine, De Genesi, I. R. 13.

<sup>3)</sup> Ich habe bereits ben kuhnen Bersuch Peter's von Abano im Anfang bes 14. Sahrhunderts mit hilfe ber Aftrologie eine Religionsphilosophie zu begrun-

vielleicht ebenso als einen letten Rampf des menschlichen Egoismus gegen das niederdrückende Gefühl unfres Richts in der Unendlichkeit des Weltalls bezeichnen. Sicher ift es schwer eine Vorstellung zu finden, welche geeigneter mare, die Burbe bes Menfchen zu erheben, als es die ift, welche die Laufbahn jedes Ginzelnen mit bem Bange bes Beltalls verbunden und als ben Brennpunkt barftellt, in welchem die Ginfluffe der erhabenften Schöpfungen fortmährend zur Mengerung gelangen. 1) Aber trop diefer zeitweiligen Berirrung tann man doch über die fchließliche Richtung einer Wiffenschaft nicht zweifeln, welche nachweift, daß unfre Erbe nur einen unendlich kleinen Theil der Schöpfung bildet, und welche unter hinweis auf ihre Bewegung sie fowohl ihrer Stellung als ihrer Größe nach ohne feden Borzug fein läßt. Die Bichtigkeit einer folchen Entdeckung für den menschlichen Geift kann kaum hoch genug geschätzt werden. Wer unfre Erbe für den Mittelpunkt des fichtbaren Weltalls ansieht, wird ihr auch in dem sittlichen Weltenplane immer eine ähnliche Stellung zuweisen, und mit ber Unrichtigkeit des erften Sates ift auch die Inconsequenz oder Unerweislichkeit des zweiten festgeftellt. 2)

Unfrem Jahrhundert und einer neuen Epoche der Wiffenichaft mar es vorbehalten, zu ber Entdeckung des Kopernikus und des Galilet eine zweite zu fügen, welche sich zwar noch nicht vollskändig verwirklicht hat, die aber ohne Zweifel bestimmt ift einen ahnlichen machtvollen Giufluß auf alle kunftigen Glaubensinfteme zu üben; ich meine die Entdeckung der Geologie in Bezug auf die voradamitische Geschichte der Erde. Für die, welche das Unbestimmte als den höchsten Ausdruck des Unendlichen ansehen, ift die Offenbarung der Ewigkeit in den Felsen wie die Offenbarung der Unbegrengtheit in den Sternen geschrieben. Für den wiffenschaftlichen Geift hingegen befteht die michtigste Wirkung der Geologie nicht darin, daß sie den Gesichts.

ben erwähnt. Auch Cardanus ftellte Jesu das horoscop und ließ alle Geschicke bes Chriftenthums in ben Sternen geschrieben fein. Banini hatte eine ziemlich gleiche Meinung. S. beffen Leben von Durand S. 93-99. Pomponazzi verfucte die Erscheinungen der Magie aus dem Einfluß der Sterne zu erklären. G. den Artifel über ihn in der Biog. univ. Bodin ftellte in dem größten politischen Werke des 16. Jahrhunderts die Krage, oh es möglich sein Princip ber Ordnung zu entdecken, welches in der gesellschaftlichen Entwickelung herrsche, und glaubt, ein solches Princip könne nur durch die Aftrologie gefunden werden. Republique IV. 2.

<sup>1)</sup> Wie ein Dichter bies ausbrückt:

Des Rriegers Schicfal funden uns die himmel,

Die Welt wird buntet, wenn ein Delb ihr ftirbt.
2) Wie man auch über die Richtigkeit benken möge, fo kann man doch über Die vorzügliche Schönheit ber Deutung nicht verschieden benten, mit welcher Dr. Chalmero diese Schwierigkeit zu heben sucht, indem er die Parabel von dem Hirten, welcher neun und neunzig Schafe verläßt, um das verirrte zu suchen, babin beutet, daß die Gottheit die eine Welt, welche sich nicht gegen ihn empörte, zu sich zu führen suchte, als ob sie wichtiger ware benn alle treu gebliebe-3ch will noch hinzufugen, wie die Aftronomie felbft die Gefahr beleuchtet, die in einem allzu zuversichtlichen Bertrauen auf unfre Begriffe von der Bollkommenheit der Dinge liegt. Die alten Aftronomen behaupteten einftimmig, daß Die Bewegungen ber himmeletorper freieformig und gleichmäßig fein muffen, weil fie biefe Art ber Bewegung fur Die volltommnefte bielten, und Die Beharrlichkeit, mit der man an diefer Borftellung festhielt, bie Repler fie zerftorte, bildete ein haupthinderniß für die Fortschritte der Aftronomie.

freis der Schöpfung in eine unberechenbare Entfernung verfest, und alle alten Erflarungen ber mojaijden Schöpfungsgeschichte verandert und umgestaltet hat, sondern daß fie den einst allgemeinen Glauben über den Ursprung des Todes endgültig wiederlegt. Das dieses truurige Nebel wegen des Sundesfalles in die Welt gekommen, das jeder Schwerz, welcher den Leib eines geichaffenen Besens durchzuckt, jede Leidenschaft, jeder Trieb und jede Rothwendigkeit, die zu einem Leiden führt, nur die Frucht des Ungeborjams im Paradieje ift, wurde lange mit fester Bestimmtheit geglaubt und wird selbst jest noch von Bielen, die man nicht gerade als durchaus ungebildet bezeichnen fann, angenommen. Und diese Borausietung ift das große Urbild und der Mittelpunkt für zahllofe andre Glaubensansichten geworden, Grundfatz und Maßstab für die Berechnungen der Menichen und Leitstern bei all ihren Forichungen. Wenn aller Tod und aller Schmerz aus Adam's Gunde entiprungen find, fo mußte man naturgemäß jedem einzelnen Beifpiele von Tod und Schmerz eine besondre Deutung unterlegen, und menn diese größte aller irdischen Unzulänglichkeiten mit der menichlichen Geschichte zusammenhängt, so war dies natürlich bei allen kleinern Uebeln nicht minder Aber die Geologie hat jest den bestimmten Rachweis gegeben, baß bei diefen Schluffen ein tiefer Freihum unterläuft. Gie hat nachgewiefen, daß zahllofe Geichlechter vor dem Menichen diefe Erde betreten hatten, unter welchen der Tod ebenso verwüftete und haufte, daß er in die ursprüngliche Anlage der Dinge gehörte, und daß Schmerz und Krantheit, welche diese mit fich bringt, jo bekannt waren wie jest, als noch das Mastodon und Dinotherium die Belt beherrichten. Dies zu leugnen, ift jest unmöglich; es aber augeben heift eine Grundlehre der Bergangenheit aufgeben.

Eine zweite Battung von Wirkungen, welche die wiffenschaftlichen Entdeckungen geubt haben, ließ an die Stelle von übernatürlicher Einmischung von Stufe zu Stufe den Begriff des Gejetlichen treten. Auf dieje Bandelung habe ich mich schon mehr ale einmal gelegentlich bezogen, aber ich hoffe beim Lefer Berzeihung zu finden, wenn ich noch einmal turz darauf zuruckkomme, um den Umfang und Charafter dieses Umschlages genauer anzugeben. Bu den besondern Merkmalen des Ungebildeten gehört es, daß feine Reugierde und noch mehr feine religiofe Empfindung nur fehr felten von folchen Erscheinungen angeregt wird, die für das Auge in die Reihe der Naturgesetze fallen, mahrend er von allem ungewöhnlichen Augenichein ftark getroffen 3mar besitt der Ausdruck Naturgeset für den ungebildeten Menichen nur eine fehr unbestimmte und schwache Bedeutung, weil er von dem engen Zusammenhange zwischen den verschiedenen Erscheinungsarten keinen Begriff hat, und weil er felbst diejenigen, welche ganz normal find, häufig der Wirfung besondrer Beifter, die auf diesem Bebiete berrichen, zuschreibt; aber noch jest erkennt man gewöhnlich gewisse Erscheinungen als in regelmäßiger Folge auftretend an, während man andre für willfürlich halt und fie dem göttliden Gingreifen in's Besondre zuschreibt. So hat man viel längere Zeit Rometen, Meteore und Lufterscheinungen mit religiösen Ideen verbunden als die Sonne und die Sterne. Ebenso hat man auch Glücksspiele schon fehr früh verboten, nicht nur weil aus ihnen viele Uebel hervorgeben, fondern als eine Art Gottesläfterung, durch welche man fich bei geringfügigen Beranlaffungen auf das Urtheil des Höchsten beruft. 1) Da der Mensch nicht im

<sup>1)</sup> S. den klaren Gesichtspunkt, den hierüber Barbeprac in feinem Buche:

Stande war zu berechnen, wie der Burfel fallen werde, glanbte er, daß dieser von einem göttlichen Auftrage gerichtet werde, und so wurde das Loos-werfen ein Lieblingsmittel, um in den Rathschluß der Gottheit zu dringen. 1)

Aus dieser Gewohnheit, religiöse Gefühle hauptsächlich mit dem abnormen zu verbinden, entsprangen zwei sehr wichtige Folgen, die eine für die Wissentchaft, die andre für die Theologie. Denn so lange man ungesehlich und willkürlich erscheinende Vorkommnisse für dierdeinende Vorkommnisse sur die einer Missentschaftlichen Erklärung hintertrieben; denn sie mutten als unehrerbietige Eingrisse in die göttlichen Erklärung hintertrieben; denn sie nuchten als unehrerbietige Eingrisse in die göttliche Phätigkeit betrachtet werden, und wenn sie Exsolg hatten, die Duellen religiöser Erregung vermindern. Dann aber ist es auch klar, daß die Vorkellung von Gott auf einer frühern Bildungsstuse wesentlich anders sein muß als auf einer spätern. Das Bewußtsein der göttlichen Allgegenwart wird in einer ungebildeten Zeit mit der Vorstellung des willkürlichen und außergeseslichen Thuns verknüpft, in einer gebildeten mit der Vorstellung des ebenmäßigen und unverdrüchlichen Gesetze. Die Formen der religiösen Empsindung sind anders, und so sind es auch die Begrisse von Gott, um welche sie sich drehen. Hier der Begriss der Einmischung, des Wunderbaren, der Aenderung und der Laune, dort der Begriss des Gesetlichen, Unveränderlichen; der Begriss der Vorsehung und der flutslichen Vollkommenheit.

Die erste Wissenschaft, die sich in dem von mir soeben besprochenen Zeitabschnitte zur Vollkommenheit aufschwang, war die Aftronomie, welche schon frühzeitig eine große Bedeutung wegen der wiederbelebten Aftrologie erlangte, die im 14. Jahrhundert durch das erneute Studium der Werke aus dem heidnischen Alterthum und vielleicht noch mehr durch den mächtigen Einstuß des arabischen Geistes auf das Christenthum zu neuem Flor gelangte. Das große Werk des Kopernikus, das sast gleichzeitige Auftreten von Kepler, Galilei und Tycho de Brahe, die Ersindung und rasse Verbesserung des Fernrohrs brachten bald den Begriff vom Naturgeset in dassenige Gebiet, welches so lange die besondre Domäne des Aberglaubens gewesen war. Die Wirbeitheorie des Cartesius hat zwar nach setziger Ersenntniß keinen wissenschaftlichen Werth, aber, wie man mit Recht bemerkt hat, einen um so höhern

De la nature du Sort, Amsterdam 1714 gegeben hat, wobei er selbst mit einem holländischen Gelehrten in heftigen Streit gerieth. Der erste Schriftsteller, welder, so viel ich weiß, klar und folgerichtig nachwies, daß Loose nur durch das natürliche Gesetz bestimmt werden, war ein puritanischer Geistlicher Namens Gataker in einem Werke On the Nature and Use of Different Kinds of Lots, kondon 1619, ein sehr verständiges Buch, das auch von großer Gelehrsamkeit stroke.

<sup>1)</sup> Daber war der Ausbruck Sortes für Orakel gebräuchlich; und daher stammen auch Worte wie sortilegi und sorcerers.

<sup>2)</sup> So fagt De Maistre, indem er von den Alten spricht: Ihre Physik ist saft gleich Rull; denn nicht nur legten sie keinen Werth auf die Experimente, sondern sie verachteten sie und knüpften daran einen gewissen Begriff der Gottslosigkeit, und diese wirre Idee stammte von sehr weit. Soirées de St. Pétersbourg, V. und das ist der wahre Geist des Aberglaubens. Bei den Erdbeben bemerkt Cosmas: wenn die Erde bewegt wird, so sagen wir nicht, daß dies vom Binde geschähe, denn wir gedenken nicht wie jene der Fabeln, sondern auf Gottes Besehl, und durchforschen nicht neugieriger Weise diese Sache, da doch David in der Schrift sagt: der auf die Erde blickt und sie erzittern macht u. s. w. S. 115.

für die Entwickelung des Geistes, weil sie den ersten Versuch bildete, ein System des Weltalls auf Grund des Naturgesetzes ohne Vermittelung von geistigen Factoren aufzustellen. 1) Früher wurden die verschiedenen Bewegungen der himmelskörper meist als getrennt angesehen und rührten nach dem Bolksglauben gleich den Luftveränderungen von Engeln her. 2) Im Talmud wird jedem Stern und jedem Element ein besondere Engel zugetheilt, und ähnliche Vorstellungen gingen durch das ganze Mittelalter. 3) Der Glaube an das Vorhandensein einer Menge von einander getrennter und milltürlicher Naturerscheinungen unterstützte natürlich den Glauben an Engel, und anderzeits veranlaßte die Verbindung der Engel mit den Erscheinungen, welche sich beständig der Ansmerksamseit aufdrängten, eine lebhafte Vorstellung, daß Engel gegenwärtig sein, wovon zahllose Legenden Kunde geben. Dies Alles schwand vor dem Genius von Descartes und Newton. Die herrschaft des Gesebs wurde als das höchste anerkannt, und die Vorstellungen, welche aus den frühern Begriffen von dem System des himmels erwachsen waren,

erblichen und schwanden dahin.

Aber noch lange Zeit blieben die Rometen eine Zuflucht für den untergehenden Aberglauben. Ihre Geltenheit, das Abweichende ihrer Laufbahn, die Schwierigkeit ihren Charakter zu bestimmen, die Größe und Kurchtbarkeit ihres Aussehns hatten sammtlich dazu beigetragen, den Menschen eine außerordentliche Meinung von ihrem übernatürlichen Charafter einzuprägen. Bon den älteften Zeiten an fah man in ihnen Borlaufer des Unglucks, und da man sich gewöhnt hatte, sie in diesem Lichte zu betrachten, sammelte man auch bald eine Menge von Beweisen, um diesen Glauben zu unterftüten. wies nach, daß dem Tode von Cafar, von Conftantin dem Großen, Carl V. und ähnlichen Rometen vorangegangen waren. Gbenfo follte es befannt gewesen sein, daß vor dem Einfall des Xerres in Griechenland, vor dem peloponnesifchen Kriege, vor dem Burgerfriege zwifchen Cafar und Dompejus, vor dem Fall Jerusalems, vor dem Einfall Attila's und einer großen Zahl fclimmer Nothftande und Krankheiten, welche den Menschen beimgefucht, Rometen erschienen maren.4) Biele hundert Källe murden zu diesem 3mecte gefammelt, welche Beweise in Fulle lieferten und felbft einigermaßen ftentische Beister von der Wahrheit überzeugten, da damals die Uebernatürlichkeit der Rometen mit den herrichenden Begriffen von der Regierung des Weltalls übereinstimmte und daher im Voraus mahrscheinlich erschien. Manche Theologen versuchten zwar bei aller Anerkennung des verhängnifvollen Charafters diefer Erscheinungen sie einigermaßen rationalistisch zu erklären. Demgemäß waren die Cometen Maffen schadlicher, nach einigen aus der Erde, nach

4) Den aussührlichsten Nachweis von dem prophetischen Charafter der Rometen habe ich bei Raro de Cometis 1578 gefunden. Der Verfasser war ein

ipanischer Argt.

<sup>1)</sup> Dies war ursprünglich eine Bemerkung St. Simon's, aber Comte und einige seiner Schüler haben sie zu größerer Anwendung gebraucht. S. Littré, Vie de Comte.

<sup>2)</sup> Roccamora, De Cometis, S. 17. St. Fidor, De ordine Creaturarum.
3) Maury, Legendes pieuses, S. 17—18. Auf alten driftlichen Gemälben und Bilbfäulen sieht man zuweilen Engel mit Sternen, besonders dem von Bethlehem, in der hand. S. 3. B. ein fehr altes Basrelief um den Chor von Notre Dame zu Paris.

andern vom himmel ftammender Dunfte, welche die Atmosphäre verpefteten und dadurch Seuchen erzeugten. Namentlich wurden die Könige von ihnen heimgesucht und zu Grunde zerichtet; aber dies komme blos daher, weil einer-feits ihre Anstrengungen, andrerseits ihre verschwenderischen Sitten sie mehr als andre Menschen schwächten. 1) Gewöhnlich jedoch hielt man die Rometen einfach für übernatürliche Warnungen, welche auf fünftiges Unglück hinweisen follten. Zwei bis drei große Männer gaben sich vergeblich Mühe diesen Glauben zu erschüttern. So schrieb Varacelsus während eines allgemeinen durch einen großen Kometen veranlaßten Schreckens mit Nachdruck gegen diese beliebte Borftellung<sup>2</sup>), welche er aus theologischen Gründen als eine Art Fatalismus bekämpfte, der mit dem Glauben an die Borsehung sich nicht vertrage. Bei einem ähnlichen allgemeinen Schrecken machte Bayle i. S. 1680 ähnliche Anftrengungen; aber um dem Geifte des Zeitalters zu entsprechen, ging er nicht von einem theologischen, sondern von einem philosophischen Gesichtspunkte aus. Mit vollendeter Kunft erörterte er die Schwäche einer Schlußfolgerung, welche auf willkürlich zusammengestellten und zufälligen Bortommniffen beruhe, und machte den Gegenftand gum Inhalt eines trefflichen Buches über die allmähliche Befestigung abergläubischer Neberzeugungen. 3) Aber sowohl die Theologie wie die Philosophie erwiesen sich machtlos, bis die reale Wissenschaft auftrat, um ihnen beizustehen. Hallen sagte die Revolution der Kometen voraus, und mit Einem Male gehörten fie dem Bebiete des Befetes an, und eines der alteften menfchlichen Vorurtheile mar zerstört.

Der Fortschritt, welcher in der Aftronomie ftattfand, bildet nur einen einzelnen, wenn auch vielleicht den bedeutsamften Fall unter allen, welche das Feld der Wiffenschaft im siebzehnten Sahrhundert erfahren hat. fetten die rafchen Groberungen des neuen Geiftes die Idee des Naturgefetes an die Stelle derjenigen einer übernatürlichen Vermittelung und überzeugten bie Menschen, daß auch dort eine natürliche Lösung vorhanden sein muffe, wo man eine bergleichen nicht auffinden konne. Die Schriften Baco's find zwar, nach meiner Ansicht, theils aus Nationalstolz, theils durch zu rasche Annahme seiner absprechenden Urtheile über die Zeitgenossen gar sehr überfchatt worden4), haben aber mehr als jede andre Ginzelurfache für die Be-

<sup>1)</sup> Moccamora, De Cometis, Rom 1670, 238-239. 2) In einem Briefe an Zwingli.

<sup>2)</sup> Und von diesem hauptgegenftand aus wird es zu einer der beften Abhandlungen über das Berhaltniß zwlichen Religion und Sittlichkeit. Bei aller Bewunderung für das "Kritische Wörterbuch", welches immer als eins der erftaunlichsten Monumente der Gelehrsamkeit und des kritischen Scharffinnes wird betrachtet werden, welches ein Einzelner ber Welt hinterlaffen, muß ich boch fagen, daß Baple's eigenthumlicher Genius noch glanzender in dem Contrainsles d'entrer, in manchen seiner Pensées diverses sur les Comètes und in awei

ober dret seiner Nouvelles Lettres zur Erscheinung kommt.

4) Das Zeitalter Baco's war ficher nicht so finster und unwissend, wie er es immer darftellte. Denn wenn man daran denft, daß eedie Zeit eines Ko-pernitus, Galilei, Tycho de Brabe, Keplerund Gilbert war, fo wurde man fchwerlich noch einen ausgezeichnetern Namen zu nennen im Stande fein. Man muß einen großen Theil ber miffenschaftlichen Erwedung in Guropa Diefen großen Mannern aufchreiben und tann Baco wegen feiner Darftellung nur damit entschuldigen, baß er trop feines großen Genie's ihre Entbedungen zu wurdigen gang unfahig

wegung geleistet und in England wenigstens sast Alles. Die Chemie löste sich aus den Fesseln der Alchymie, wie sich die Astronomie von denen der Astrologie befreit hatte. In Toscana wurde die Akademie del Cimento 1657, in London die Royal Society 1660, in Paris die Akademie der Wissenschaften 1666 errichtet. Die vielen verschiedenen Wissenschaften, die man gleichzeitig psiegte, reinigten nicht nur viele einzelne Naturgebiete vom Aberglauben, sondern wirkten auch gemeinschaftlich auf die Hervorbringung eines allumsassenden Naturgesetzes hin, brachten in den Köpsen der Mentgen die Allgegenwart Gottes mehr mit dem Begriffe der Ordnung als des Bunders in Zusammenhang und gewöhnten sie, mit bewundernder Ehrfurcht den Beweis eines Planes, der sich in dem kleinsten Thierchen und in dem kutzledigsten Eintagswesen eutsaltet, wie den einer allwaltenden Vorsehung zu sinden, welche auch dem niedrigsten Geschöpfe ein Gebiet des Glückes bereitet.

Ein sehr michtiges Ergebniß dieser Beränderung bestand darin, daß die theologischen Systeme viel von ihrem herben und düstern Charakter verloren. So lange die Menschen ihre Begriffe von der Gottheit den Betrachtungen des Unregelmäßigen entnahmen, concentrirte sich ihre Ausmerksamkeit hauptjächlich auf Unglücksfälle, weil diese meist Ausnahmen sind, während die Duellen des Glückes im Allgemeinen die Regel bilden. Ausgerdem gehört es zu den unliedsamsten Merkmalen der menschlichen Natur, daß sie stets mehr durch den Schrecken als durch die Dankbarkeit erregt wird. Daher lehnte sich der Gottesdienst unser Vorsahren besonders an Stürme, Epidemieen, Hungersnoth und Tod, die man als Leiden der Strafe ansah und demgemäßkaft wahnsinnig fürchtete. Alle Seiten des Glaubens nahmen eine hiermit übereinstinmende Färdung an, dis der elende Justand des Menschen und die schrecktiche Jusunit, die seiner harrte, die Hauptideen der Theologie wurden. Aber was auf einer frühen Bildungsftuse ganz natürlich war, siel bald weg, als die neue Wissenschaft ihre Herrschaft über die theologische Entwicklung ausdehnte, weil sich nun die Aufwerkspakeit der Menschen vornehmlich auf jene vielsachen Erleichterungen richtete, die das Wohl aller geschaffenen Wesen bezweckten, während der einst von den Unställen des Lebens hervorgerusene Schrecken sich wenigstens sehen

war. So verwarf er bis zulett das kopernikanische System, diese größte Entbedung seiner Zeit. Die wichtigen Entdeckungen Gilberts in Betrest des Magneten behandelte er nicht nur ungläubig, sondern sogar mit höchst anmaßlicher Berachtung. Wenn wir seinen Einstuß richtig abmessen wollen, so müssen wir seinen Einstuß richtig abmessen wollen, so müssen wir sin Erwägung nehmen, daß dieser sicherlich nicht eher über Englands Grenzen hinausging, die jene Vereinigung englischen und französischen Geistes stattsand, die der französischen Revolution unmittelbar vorausging. Dann erst übte seine Phisosophie einen sehr großen und beilsamen Einstuß auf den Continent, ohne daß jedoch Europa die dahin geschlummert hätte. Selbst in Großtriannien war Vaco auf die große Schule der Literatur und Wissenschaft jenseits des Tweed von keiner sehr merklichen Wirkung. Trennten sich doch sogar in England, wo er fast allmächtig gewesen, die zwei größten Wänner von seinen Schülern. Die ganze Wethode und geistige Natur Newton's war der baconischen entgegen, und wie des erstern Biograph David Brewster sehr überzeugend behauptet, hat Newton seinem Borgänger durchaus nichts zu verdanken, während harway ausdrücksieine große Enibedung der Lehre von den Endursachen verdankt, welche Baco als unfruchtdar, gleich einer Gott geweihten Jungsrau, die nichts hervordringen kann, bezeichnete.

. war, daß fie das Ergebniß allgemeiner mit bem ganzen Spftem des Erdballs verwebter Gefete feien, von denen viele vor Erichaffung des Menfchen in

Thätigkeit gewesen waren.

Eine weitere Folge des wiffenschaftlichen Fortschritts, auf die ich wegen ihres Einflusses auf die philosophischen Ansichten aufmerksam machen möchte, ift das rafche Entstehen einer morphologischen Beltauffaffung. Rach den großen Philosophen des 17. Sahrhunderts war unser Weltall ein ungeheurer und verwickelter Mechanismus, der durch das fchopferifche Berde der Gottheit in allen Theilen in's Dafein gerufen und zu Ende gebracht murde. Im letten Sahrhundert hingegen und noch mehr in dem gegenwärtigen ist durch den Fortschritt der Chemie, durch die Lehre von der Wechselwirkung und der Ungerftorbarkeit aller Krafte fowie durch die Entbeckungen der Beologie diefe Auffassung bedeutend verändert worden. Ohne auf solche Fragen einzugehen wie die der Beränderlichkeit der Gattung, worüber man noch schwankt und die 3u erörtern der Verfasser bieser Schrift durchaus nicht competent ist, darf man boch wohl annehmen, daß in einem großen Theile der Wiffendzweige die Borftellung beftändiger Umbildung und eines fortwährenden Hebergangs von einfachen zu ausgebildeten Formen unter dem Ginfluß des Naturgefetes herrschend geworden ift. Die Welt selbst, dafür sprechen viele Gründe, war einstmals nur ein Dunft, der sich allmählich verdichtete und festigte, so daß ihr gegenwörtiger Buftand die ftetigen Gutwickelungen zahllofer Beitalter bar-Diefe Auffassung, welche das Universum nicht als Mechanismus, sondern als einen Organismus betrachtet und seine Berbindungen wie seine Bermandtichaften als Ergebniffe ftufenmäßiger Entwickelung von innen, und nicht ale Wirkungen von außen, ift fo neu und auf den erften Blick fo überraschend, daß noch jest Biele mit Entjegen bavor zuruckichrecken, weil fie meinen, dadurch werde die Grundlage einer Borjehung zerftort und die Unnahme einer höchsten Intelligen; fast geleugnet. Man kann jedoch wohl sicher behaupten, wie ich glaube, daß solche Befürchtungen fast ganz unbegründet sind. 1) Daß die Materie vom Geiste beherricht wird, daß die Hervorbringung wie die Gestaltung des Universums von einer Beisheit ausgeht, bleibt ganz unangefochten, mogen wir die Schöpfung als die Folge eines einzelnen und augenblicklichen Willensaftes oder einer langfamen, zusammenhängenden und gesehmäßigen Entwickelung ansehen. Die Beweise einer durchgehenden und zur Offenbarung gelangenden Intelligenz, welche zugleich ordnend und verbindend wirft, bleiben unberührt, und fein denkbarer Fortschritt der Wiffenschaft kann nach dieser Richtung hin zerftörend wirken. Benn die berühmte Unnahme, alles thierische und pflanzliche Leben fei die Brucht einer natürlichen Entwickelung aus einem einzigen Lebensteime, eine ausgemachte Wahrheit mare, fo kann man fich doch noch immer auf die Beweise einer in der abgemeffenen und fortgeschrittenen Entwickelung herrschenden Intelligenz berufen, auf jene ausgezeichneten Formen, die den Produkten eines blinden Bufalls fo fehr widersprechen, auf die offenbare Auswahl der außern Umgebung jum Bortheil des lebenden Beichopfes und auf die Auswahl des lettern im Verhältniß zu der außern Umgebung. Nur das Argu-

<sup>1)</sup> S. die Bemerkungen über die Verträglichkeit morphologischer Anschaungen mit der Lehre von den Endursachen bei Whewell, History of Scientific Ideas.



ment von der Vorsehung wurde sich ändern und eine neue Form nöthig machen, aber es wurde ebenso überzeugend sein als früher. Es durfte sogar vielleicht nicht zu viel gesagt sein, daß in demselben Maße, in welchem man diesen Begriff einer allgemeinen Entwickelung ersaßt auch die wissenschaftliche Lehre von einer Versehung sich befestigen und die Grundung eines künftigen

Fortschritt erstarken wird.
Die Wirkungen dieses Prozesses, der sich nunmehr in den Naturwissenschaften vollzieht, zeigt sich recht deutlich auf dem benachbarten Felde der Geschichte in der so zu sagen morphologischen Betrachtungsweise, d. h. in der Neberzeugung von einem Gesetze der Ordnung und stetigen Umbildung, der unsre speculativen Ansichten hingegeben sind, und deren Grund wir in der allgemeinen Geistesversassung der Gesuschaft suchen müssen. Da der Hauptzweck dieses ganzen Buches in der Erläuterung des Charakters und Fortschrittes einer derartigen Auffassung besteht, so brauchen wir dabei hier nicht zu verweilen, sondern einsach darauf hinzuweisen, um ihren Zusammenhang

mit den Entdeckungen der Wiffenschaft zu zeigen.

Man wird bemertt haben, daß in diefem wie in den meiften andern Ballen der Ginfluß der Naturwiffenschaft auf die philosophischen Unfichten nicht in einem unmittelbaren logischen Nachweise bestand, der einen alten Glauben beseitigte, sondern vielmehr in dem anziehenden Ginfluffe einer neuen Analogie. Wie ich schon zu fagen Gelegenheit fand, beweift eine unparteiische Prüfung dieser großen Urtheilswandelungen, daß fie in der Regel nicht die Folge directer Argumente waren, wie sie von Polemikern beigebracht und in Bekenntnisschriften aufgeführt find, fondern aus dem Gefühl der Unverträglichkeit und des Widerspruchs zwischen den alten Glaubenslehren und dem sonstigen Inhalt unfres Biffens hervorgingen. Jedermann mifcht die verschiedenen Gattungen seiner Ideen unter einander. Immer muß zwischen benselben eine gewiffe Berührung, Bufammengehörigkeit und Analogie stattfinden. Das allgemeine Maß des Fürwahrhaltens bestimmt den Glauben und ift seinerseits mannichfaltigen Gebieten entnommen. Daher geschieht es immer, daß mit dem Fortschritt der Forschung, wenn eine neue Begriffsreihe innerhalb der Naturwissenschaft auch eine neue Anschauung von dem Verhaltniß der Gottheit zu den Menschen erwectt, Diefe Begriffe oder wenigstens etwas ihnen Entsprechendes fofort auf die Theologie übertragen werden, welche eine andre Unichauung bot.

Es muß jedoch anerkannt werden, daß gewisse Einstüffe der Naturwissenschaften sehr zu beklagen sind, weil sie weder aus logischen Gedankenreihen noch aus berechtigten Analogieen, sondern aus Misverständnissen entspringen, welche tief in unserm Glauben verborgen sind, oder aus Tauschungen, in die sich unser Geist gar zu leicht verleiten läßt. Die Macht der Ueberzeugung, welche die Naturreligion aus den unzähligen Anzeichen einer schöpferischen und ordnenden Weisheit durch die Entdeckungen der Wissenschaft gewonnen hat, kann kaum groß genug angesetzt werden. 1) Auch kann

<sup>1)</sup> gaplace, ber mehr als jeber Andre aus den Argumenten ber Bahricheinlichkeit ein Syftem gemacht hat und gewiß nicht einer Unterordnung der Biffenschaft unter die Theologie geziehen werden kann, führt den Beweis einer Borlebung aus den Bewegungen der Planeten mit folgenden fast verzückten Ausdrücken: So außerordentliche Erscheinungen sind nicht aus unregelmäßigen Ursachen herzuleiten. Wenn man die Wahrscheinlichkeit in Zahlen ausdrücken will,



vernünftiger Beise nicht in Frage geftellt werden, daß eine nach allen Seiten burch die vermittelnde Wirksamkeit fefter Naturgefete beherrschte Welt einen höhern Grad vorjehender Beisheit vorausfett, ale ein Chaos gufälliger Ginfluffe, die von Zeit zu Zeit aus ben vereinzelten Aften einer geiftigen Ginmischung hervorstrahlen. Aber so allgemein wird noch die Vorstellung einer göttlichen Thätigkeit von der des Wunders eingeengt, daß jede Entdeckung, die seltne Naturerscheinungen in den Kreis des Ratürlichen stellt, für Viele den Anschein von Erreligiöfität hat, welcher noch durch den Umftand ver-ftartt wird, daß, mahrend die Naturwiffenschaft das Studium von Gefeten als die Grenzen ihrer Forschung anerkennt, selbst miffenschaftliche Manner zuweilen vergeffen, daß Gesetze entdecken noch nicht das Problem der Ursachen Benn alle Bewegungen der himmelekorper auf die herrschaft der Gravitation zuruckgeführt find, ift deshalb die Gravitation felbft noch immer ein unlösliches Problem. Woher es tommt, daß Körper fich anziehn, wiffen wir nicht, und werden es vielleicht nie miffen. Die Biffenschaft fann viel Licht über die Gesetze verbreiten, welche auf die Entwickelung des Lebens einwirken; aber was das Leben ist, mas seine letzte Ursache ist, sind wir durchaus nicht im Stande zu sagen. Der menschliche Geist, der den Lauf des Kometen versolgen und die Schnelligkeit des Lichtes messen kant sich bisher unfähig erwiesen, die Eristenz des kleinsten Insekts oder das Wachsthum der geringsten Pflanze zu erklären. Im Ordnen der Erscheinungen, im Beftimmen ihrer Folgen und Analogieen find feine Leiftungen bewundernswerth gewesen, in der Entdeckung der Endursachen hat er sich gang ohne machtig gezeigt. Gin undurchdringliches Geheimnig beckt die Wurzel aller bestehenden Dinge. Der letzte Grund, die dynamische Kraft, die belebende Potenz, die wirkenden Ursachen jener Reihenfolge, die wir mit dem Namen Naturgesetz bezeichnen, spotten unsern angestrengtesten Forschungen. Sier ist das Stalpirmesser des Anatomen und die Analyse des Chemiters machtlos. Das Mikroskop, welches die Spuren einer Alles durchdringenden und Alles ordnenden Intelligenz in dem winzigsten Rügelchen enthült und eine Welt organifirter und lebender Wefen in einem Bischen Staub entfaltet, bietet für diefes Problem keine Lösung. Wir miffen nichts oder fo gut wie nichts von dem Verhältniß des Geiftes zur Materie, sei es an uns selbst oder an der Belt um uns her, und die Annahme, der Fortschritt der Naturwiffenschaft werde den Begriff einer ersten Ursache aus der Schöpfung durch natürliche Erklärungen verdrängen, heifit das Gebiet und die Grenzen, welche ihr gesett sind, ganz verkennen. Auch muß man zugeben, daß ebenso wie der gesteigerte Sinn für das

Auch muß man zugeben, daß ebenso wie der gesteigerte Sinu für das Geset Bielen als Ableugnung der Wirklichkeit oder wenigstens der Beständigkeit eines göttlichen Waltens erscheint, eine vermehrte Kenntniß der vielkachen Wirkungen des Stoffes nicht selten zu einer Ableugnung der Existenz des Geistes führt. Jener oft genannte Wathematiker, welcher behauptete, die Seele müsse eine Ausdehnung haben, und der Geigenspieler, der überzeugt war, sie müsse karmonie sein, sind kaum übertriebene Beispiele der Richtung, welche sich saft bei Allen kundthut, die einseitig alle Erscheinungen des Bestehenden erklären wollen. Fast sebe Wissenschaft, die neu entstand, hatte mit zwei großen hindernissen zu kämpfen, mit dem

so fann man mehr als zweihunderttausend Milliarden gegen Gins wetten, daß fie nicht die Wirkung eines Zufalles sind. Système du Monde, t. v. c. 6.



gedankenlosen Unglauben berjenigen, welche das Neue für gleichbedeutend mit dem Falschen halten, und mit der zügellofen Begeifterung derjenigen, welche mahnen, wenn fie irgend eine neue Reihe unerklarter Entbedungen ber Menschheit unbestimmt und halb erschließen, ihr dadurch eine allgemeine Lösung für Alles zu bieten. Man weiß, daß die Wahrheit der großen Entbedung harven's erft nach langen Sahren eines hartnäckigen Unglaubens ber medicinischen Welt einleuchtend murbe; aber ihre erfte Folge mar eine Schule, welche den Menschen einfach als hydraulische Maschine ansah und bas Princip jeder Krankheit im unvollständigen Blutumlauf fand 1). Daffelbe hat sich Sene Liebe zur Analogie, welche die Menschen dabin immer wiederholt. führt, alle Erscheinungen mit heißem Bestreben auf eine einzige Ursache zurudzuführen, hat zwar die herrlichsten Entdedungen veranlaßt, ift aber auch durch die von ihr hervorgerufenen mangelhaften Eintheilungen eine der reichhaltigften Quellen menschlichen Irrthums geworden. Gegenwärtig, wo das Studium der Gesetze der Materie außerordentlich zugenommen und das Berhältniß zwischen Geist und Körper mit besonderer Berücksichtigung der Functionen des letztern untersucht wird, braucht man sich nicht zu wundern und zu fürchten, wenn eine fo gewaltige hinneigung zum Materialismus bavon die Folge ift.

Sieht man feboch von diefen unrichtigen Folgerungen ab, fo zeigt fich, daß neben den allgemeinen Wirkungen des intellectuellen Fortichritts auf die theologischen Ansichten, welcher die Menschen zu leichterer Erfassung des Unfichtbaren befähigt, und fie fo vom Gögendienst befreit, welcher fie befähigt, ihr Steal geiftig und hoch zu fassen und fich vom Anthropomorphismus zu entfernen, jene besondre Art von Fortschritt durch die Naturwiffenschaft einen entichiedenen und eigenthumlichen Ginfluß geubt hat, den man theils als logisch aber noch mehr ale analogisch bezeichnen fann. Sie hat die frühere Auffassung des Menschen vom der Stellung unfrer Erde zum Weltall und von dem Berhältnig ihrer verschiedenen Katastrophen zu unfrer Geschichte Sie hat durch das Bewuftfein des Gesehmäßigen die Neigung zum Bunderglauben verdrängt und bie Menfchen gelehrt, Gott mehr mit bem Begriff des Normalen als des Abnormen zu verbinden. Sie hat in hohem Grade dem Miggeschick den Charafter einer Strafe genommen, die Beweise ber göttlichen Liebe bis in's Unberechenbare vermehrt und gleichzeitig den Begriff eines geregelten Fortganges gepflegt, der von der materiellen

Welt auch auf die geistige übergegangen ift.
Dies find ihre Haubtwirkungen auf den

Dies sind ihre Sauptwirkungen auf den Glauben. Sie hat aber auch einen beträchtlichen Einfluß auf die Systeme der Bibelerklärung geübt, welche diesem Glauben zum Ausdruck diente. Der erste große Impuls zu einer rationalistischen Kritik der Bibel wurde wahrscheinlich durch den Widerspruch gegeben, der zwischen Galitäi's Entdeckung und der Schrift sich äußerte, wie letztere von der großen Menge der Theologen, die sich nach Cosmas' Manier richteten, ausgelegt wurde. Neue Intssachen waren entdeckt, die eine neue Erklärungsart forderten, und so begann man sein kritisches Vermögen auf die heilige Schrift anzuwenden, um sie in Uebereinstimmung mit Ansichten zu bringen, die man unabhängig von ihr durch die Vernunft gewonnen hatte. Zede neue wissenschaftliche Entdeckung, die auf eine biblische Frage

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Lemoine, Le Vitalisme de Stahl, S. 6.

Bezug hatte, jede neue Gedankenreihe, welche ber Fortschritt ber Civilisation

erwedte, brachte die Wiederholung deffelben Borgangs.

Das altefte ausgeführte Beifpiel einer folden Erklarungsweise gab wohl der französische Protestant La Penrère in seinem Buche Systema Theologicum ex Prae-Adamitarum Hypothesi pars I., welches 1655 erichien 1). Der Berfaffer, der zwar die Sphare bes Wunderbaren zugab, fte aber zu beschränken suchte, fand in der gewöhnlichen Lehre von der Erbfunde auffallende Schwierigkeiten und gemiffe Wiberfpruche zwischen ber Biffenschaft und den Behauptungen des Alten Teftaments, welche er dadurch zu lösen suchte, daß er die biblische Geschichte ganz außerhalb des allgemeinen Bereiches der menschlichen Angelegenheiten stellte. Er behauptete, Abam fei nicht der Bater des Menschengeschlechts, fondern nur der Stammvater der Juden gewesen, die ganze vorsündfluthliche Geschichte nur die eines einzigen So könne man das Alterthum der orientalischen Bölker zugeben und fich die Sauptschwierigkeiten der Fluthgeschichte lofen. Die Annahme, daß Tob, Krankheit und Leiden die Folgen des Sundenfalles gewesen seien, beruhe auf einem Migverftandniß. Abam habe fich durch diefe That nur geiftige Strafen zugezogen, welche auf die Juden übergegangen seien. "An dem Tage, da Du davon iffest, mirst Du fterben" konnte uicht wörtlich gemeint fein, weil es fich nicht wortlich erfüllt habe; ebenfo wenig ber Fluch über die Schlange, weil die Bewegung der Schlange auf dem Erdboden gerade von ihrer Gestalt bedingt werde. Das Vorhandensein von Menschen außer der Familie Adam's sei schon in manchen Stellen dunkel angedeutet, aber ausbrücklich komme es in der Geschichte Rain's vor, der sich fürchtete fortzuwandern, da ihn die Menschen tödten könnten, mahrend er nach der vulgaren Anficht doch faft allein in der Welt lebte?). Die Vermischung ber Sohne Gottes und ber Tochter der Menschen deute auf die eheliche Gemeinschaft zwischen zwei Stämmen. Die Fluth, als eine allgemeine angesehn, jei eine pure Unmöglichkeit; aber durchaus nicht überraschend, wenn man fie als theilweise Ueberschwemmung nehme.

Indem La Penrere zur Geschichte einer spätern Zeit übergeht, leugnet er Moses als Berfasser des Pentateuch. Zur Begründung dieser Ansicht beruft er sich auf den Tod Moses' und anticipirt mehrere jener genauern kritischen Einsichten, welche in der Gegenwart zu so großer Bedeutung gelangt sind. Der Ausdruck "dies sind die Worte, welche Moses jenseits des Jordans gesprochen hat", die Erwähnung der Stadt, die "dis auf den heutigen Tag Jair" heißt, die eiserne Bettstelle des Dg, die man noch in Rabbath sehe, die Schwierigkeiten in der Besiegung der Joumäer und ein Paar andere Stellen zeigen, daß die Zusammentragung dieser Bücher lange Zeit nach

1) Der zweite Theil ift gar nicht erschienen.

<sup>2)</sup> Einige von La Penrere's Argumenten hierüber sind auffallend weit hergeholt. So fragt er, warum Abel die Schafe gehütet habe, da er noch keine Räuber zu fürchten hattee, und woher Kain die Waffe nahm, um damit seinen Bruder zu idden. Die Eristenz eines nichtadamitischen Menschenstammes wurde gegen Ende des vorigen Jahrbunderts sehr lebhaft von einem excentrischen Mitgliede des irischen Parlamentes, Namens Dobbs, in einem Buche A Short View of Prophecy versochten. Auch in Amerika sand Begründung der Regeristlaverei seine Versechtiger. Die Reger stammen nach Dobbs aus einem Liebesbandel zwischen Eva und dem Teufel.

Mofes geschehn sei, mahrend gemiffe Beichen chronologischer Verwirrung, die fie beweisen, es mahrscheinlich machen, daß fie nicht gleichartige Beftandtheile bilden, sondern durch Berschmelzung verschiedener Urkunde entstanden sind. Man muß ferner beachten, daß fie eine metaphorische und hnperbolische Sprache gebrauchen, welche gelegentlich Migverftandniffe hervorrief, infofern einzelne Beispiele einer Vorsehung und Leitung als absolute Bunder gedeutet wurden. So ift es 3. B. mit der Wolle der jüdischen Schafheerden, welche für den Bedarf an Kleidern in der Bufte völlig ausreichte, und mit der Berficherung, daß die Rleider der Seraeliten nicht veralteten; beides fei nur Berficherung, daß die Rietoer ver Inuriten mag, dernetting, die fie vierzig ein emphatischer Ausdruck für die außerordentliche Borsehung, die fie vierzig war allem Manael schützte. Dabei leugnet La Penrère nicht, daß die Geschichte Seraels voll von Wundern ift, aber er behauptet fest, diese Bunder feien nur örtliche gewesen und ihr Bervorrufen hätte niemals den allgemeinen Lauf des Universums geftört. Die Verlängerung des Tages auf Josua's Befehl wurde nicht durch eine Störung in dem Laufe der Erde oder Sonne bewirtt, mar vielmehr nur ein Luftphänomen, wie es sich zuweilen in den arktischen Regionen zeigt. Die Finsterniß bei der Kreuzigung Christi war gleichfalls örtlich, und so war auch das Zurückweichen des Schattens auf dem Sonnenzeiger unter Histia nicht die Folge einer Unterbrechung in der Ordnung der himmelekorper; ebenso war das Licht, welches über der Krippe des Christkindes ftand, nur ein Meteor, da ein Stern unmöglich genau ein Saus zu bezeichnen vermochte.

Der Verfasser dieses interessanten Buches murde bald nach deffen Erscheinen römisch-katholisch und widerrief demgemäß seine Ansichten: aber die Schule der Bibelerklärung, zu der er vielleicht als erfter den Grund gelegt hat, ift bis auf den heutigen Tag in Thätigkeit. 'Shre Gefchichte in's Einzelne zu verfolgen gehört nicht in den Plan dieses Werkes. Es genüge die Bemerkung, daß es zwei natürliche Theorieen giebt, durch welche man die Entstehung der Religion zu erklären suchte, und daß jede derselben in ihren Beiten und gandern und unter gewiffen Berhaltniffen des Denkens eine ungemeine herrschaft ausgeübt hat 1). Die erfte Methode, welche die Religionen aus befondern und vereinzelten Urfachen herleitet, hatte unter den Alten Euhemerus zum hauptreprafentanten, welcher bie Meinung aussprach, bie heidnischen Gottheiten maren ursprunglich berühmte Ronige gemefen, die man entweder infolge der freiwilligen Berehrung des Bolkes oder durch bie geschickten Magregeln der herrscher vergötterte2), und welcher durch fein von Ennius überfettes Werk fehr viel zur Berbreitung bes Stepticismus beigetragen haben foll, der in der romischen Welt dem Entstehn des Chriftenthums voranging. Bu diefer Art von Rritit gehören auch alle Berfuche, die Bunder durch Betrugerei oder durch optische Täuschungen, durch Migverftandniß gewiffer Naturerscheinungen oder durch irgend einen andern vereinzelten Umftand zu erklaren. Die zweite Methode, welche man die mythische nennt und welche unter den Alten von den Pythagoraern, Neuplatonikern und Gnoftifern angenommen wurde, betrachtet die verschiedenen dogmatischen Spfteme ale Berkörperungen religiofer Gefühle oder bedeutsamer fittlicher

<sup>1)</sup> Siehe Denis, Hist. des Idées morales dans l'Antiquité.
2) Lode nimmt in seinem Treatise on Government vollständig die Theoriedes Euhemerus über den Ursprung der heidnischen Gottheiten an.

Begriffe, welche unter den Menschen allgemein verbreitet sind, oder als die Mittel zu einer greifbaren und so zu sagen materiellen Form für die Beftrebungen der Kreise, in denen sie entspringen. So suchen die Anhänger dieser Schule, während sie gern zugeben, daß besondere Umstände einen michtigen Einsluße auf den Ursprung der Ansichten haben, die eigentliche Ursache in der allgemeinen geistigen Atmosphäre, welche zur Gerrschaft gelangt ist. Sie behaupten nicht, im Einzelnen erklären zu können, wieso dieses oder jenes Bunder Glauben erhielt, aber sie erklären, daß bei einem gemissen der jenes Beinder Glauben erhielt, aber sie erklären, daß bei einem gemissen hält, und daß der allgemeine Charafter dieser Erscheinungen sich nach der vorwaltenden Disposition bestimmt. Die erstere dieser Schulen war im 17. und 18. Sahrhundert gewöhnlich und wurde besonders von Nationen, wie die alten Kömer oder die neuen Engländer und Franzosen begünstigt, weil diese alle sich durch eine Neigung zu genauen und bestimmten Schlußssolgerungen auszeichnen, während die andre in umserm Jahrhundert und in

Deutschland zur größten Bedeutung gelangt ift.

Man muß jedoch zugeben, daß die Geiftestraft, welche bei der naturlichen Erklärung der Wundererscheinungen fich entfaltete, in keinem Berhaltniß zu derjenigen fteht, welche die rein auflofende und gerftorende Rritit an den Tag legte. Spinoga, deffen grundliche Runde nicht nur ber hebraifchen Sprache, fondern auch der rabbinischen Ueberlieferungen und der judischen Unichauungs- und Ausbrucksweise, ihn für eine folche Leiftung besonders befähigte, gab in seinem Tractatus Theologico-Politicus 1) das Beispiel nach dieser Richtung, und bald darauf eilte Deutschland mit aller Macht auf dieselbe Bahn. Worauf indeffen der unparteiische Beobachter besonders aufmerkfam werden muß, ist der Umftand, daß diese Urt Kritik, wenigstens in den bei weitem meiften Fällen, aus der kaum verhüllten Absicht angewendet wird, die Bibel in Uebereinstimmung mit Begriffen zu preffen, welche gang unabhängig davon fich gebildet haben. Bur Forderung folder Grundfate haben Leffing und Kant das Meifte gethan. Erfterer erklart mit Nachdruck, baß keine Lehre zur Schrift gehörig angesehn werden durfe, die mit der "Bernunft" nicht in Ginklang ftehe, ein Ausdruck, der in den Schriften der neuen deutschen Kritifer wohl als gleichbedeutend mit dem allgemeinen Ziele bes modernen Denkens betrachtet werden kann2). Die Ansicht Kant's ift noch deutlicher ausgeführt. Nach ihm³) muß jedes dogmatische System oder, wie er es bezeichnet, jeder "Kirchenglaube" als das Behikel oder die

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Spinoza mar meines Wiffens der erste Schriftsteller, welcher die mögliche oder wahrscheinliche Fälschung gemisser Stellen des Alten Testaments durch Einschiedung salscher Bocalpunkte aussührlicher besprochen hat. Weitere Forschungen find hierüber fürzlich von Dr. Wall in Qublin in einem Werke über "hebräische Interpolationen" gemacht worden. Manche Bemerkungen Spinozas über Ausdruckweise und Offenbarungsbegriffe der Föraeliten sind noch heute lesenswerth; sonst aber ist der Werth jener Abhandlung, wie mir scheint, mehr ein historischer.

<sup>3)</sup> S. über Leifing's Ansichten ben klaren Ueberblick von Amand Sainte in Hist. critique du Rationalisme en Allemagne. Strauß giebt in der Einleitung zu feinem Leben Jeiu ein lebendiges Bild von den Fortschritten des Rationalismus in Deutschland, und die Urt, wie er dabei die Wunder behandelt, zeigt recht deutlich, welch umfangreichen Gebrauch die deutsche Kritik von dem Worte "Vernunft" macht.

<sup>3)</sup> S. seine "Religion innerhalb der Grenzen der Bernunft".

Hülle der "reinen Religion", d. h. derjenigen Denkweise betrachtet werden, welche die natürliche Religion bildet. Der Kirchenglaube ist nothwendig, weil die meisten Menschen unfähig sind, einen rein sittlichen Glauben anzunehmen, der nicht durch gröbere Bestandtheile so zu sagen etwas Materielles, Körperliches erhält. Aber als Substitut der reinen Religion muß er doch stets in Kücksicht auf diese erklärt werden, das heißt: alle Lehre und Geschichte der Schrift muß man als dazu bestimmt ansehn, irgend eine sittliche Wahrheit auszudrücken, und keine noch so natürliche Erklärung als richtig, wenn sie mit unserm Gesüble für Recht in Streit geräth.

Die Angabe dieses kantischen Gesichtspunkts mag den Leser erinnern, daß ich bei dem Nachweis der Gesetze des religiösen Fortschrittes bisher nur eine Seite der Frage in Betracht gezogen habe. Ich habe gemiffe bedeutende geiftige Anläffe geprüft, die auch zu intellectuellen Aenderungen geführt, aber die Gesetze der sittlichen Entwickelung noch ganz außer Augen gelaffen. Wollen wir dieje Lucke ausfüllen, so begegnen wir zunächst einer Schule, welche zwar zugiebt, daß das eigentlich Wefentliche in aller Religion die Moral ift, die aber zugleich leugnet, daß nach dieser Richtung ein Fortschritt ftattfinden kann. Nichts, fagt fie, ift fo unveränderlich als die Sittenlehre. Der Unterschied zwischen Recht und Unrecht mar von jeher bekannt, und hierüber konnen unfre Begriffe nicht erweitert werden. Wenn man jedoch unter dem Worte Moral nicht blos die Scheidung von unbedingt tugend. haften und ebenso lafterhaften handlungen, fondern auch das Sbeal, den herrschenden Makstab für das Vorzügliche versteht, so bietet sie sicher einen nicht minder beständigen Fortschritt wie die Einsicht dar, und kann man wohl auch annehmen, daß diefer Fortschritt einen gleich großen Ginfluß auf die Besellschaft geubt hat. Es ift eine der geläufigsten Thatsachen, daß gewiffe Tugenden höher stehen als andre und manche darunter ausschließlich einer recht entwickelten Bildung angehören 1). Daß z. B. die Wahrheiteliebe eine Tugend ift, wird als Gat an fich betrachtet mahricheinlich in jedem Zeitalter gleich gern anerkannt worden fein; allein ein großer Unterschied zeigt sich, wenn wir ihn in seiner Anwendung prüfen. Auf einer niedrigen Culturftufe, da man noch harmlos dem unbeugfamen Parteiführer alle mög= lichen Tugenden zuschreibt, hat die höhere Tugend, durch welche sich der Mensch veranlagt sieht, wenn Parteiletdenschaft und Sektengeist um ihn toben, jede Meinung gemiffenhaft zu prufen und gleichsam eine eklektische Bahn zu verfolgen, durchaus keine Geltung, ift vielmehr gar nicht einmal möglich. Sie wird felbst jest nur von fehr Wenigen gewürdigt, welche die Bohen bes Gedankens erreicht haben, und von der großen Menge nur in bem Mage, in welchem fie fich bem Gedankengange jener Benigen ju nabern So ift ferner ohne Zweifel das Streben nach Tugend um ihrer selbst willen ein höherer Grad von Bollkommenheit als daffelbe Streben in hoffnung auf Lohn oder Furcht vor Strafe; aber diefer Begriff uneigennupiger Tugend ift faft ausichließlich den höhern Rlaffen gebildeter Zeitalter eigen, und je mehr wir die Leiter der Erkenntnift herabsteigen, defto nothwendiger wird es, das Syftem von Lohn und Strafe anzuwenden.

Auch die Humanität scheint der Theorie nach eine unveränderliche Tugend zu sein, in der Praxis hingegen finden wir sie in beständigem Wechsel.

<sup>1)</sup> Dies hat der Erzbischof Whately ich glaube in seinen Annotations to Bacon gut ausgeführt.



Stiertampfe, Barenheten, Sahngefechte und eine Menge berartiger Unter-haltungen gehörten einft jum Lieblingszeitvertreib in Curopa, murden von allen Klaffen, felbst von den vornehmsten und humansten aufgesucht und von aller Welt als gang erlaubt angesehn 1). Menschen von höchst vortrefflicher Gefinnung ergötten sich bekanntlich baran. Satte fie Semand barbarisch gescholten, fo wurde man feine Ansicht nicht nur lächerlich sondern geradezu unbegreiflich gefunden haben. Es war gar kein Zweifel, gar kein Streit darüber<sup>2</sup>). Aber allmählich ging durch den ftillen Drang der Bildung eine tiefgehenbe Beränderung in der öffentlichen Meinung vor. Sie war die Wirkung nicht eines plöglichen Zuwachses der Wiffenschaft oder eines beftimmten Denkprozeffes, fondern nur einer allmählichen Erhöhung des fittlichen Standpunktes. Unterhaltungen, die nicht allgemein waren, gingen von ben Frauen auf die Manner, von den höhern auf die niedern Rlaffen, von den Tugendsamen auf die Lafterhaften über, bis schlieglich die Wejetgebung zu ihrer Unterdrückung einschritt und man einen Schauder ber Ent-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Eine vollständige Uebersicht des Umfanges, bis zu welchem man diese Bergnügungen in England trieb und variirte, befindet sich in Strutt, Sports and Pastimes of the English People. Sir Thomas More pflegte sich jeiner Geschicklichkeit im Werfen bes cock stele zu rühmen und noch gang neulich bat Canning die Stierkampfe mit großer Barme, Bindham mit fast leibenschaft-lichem Eifer vertheidigt.
2) Wie Macaulan mit einer bezeichnenden Antithese sagt: "Benn die Puri-

taner die Stierhepen unterdrückten, so geschah es nicht, weil die Stiere dadurch gequalt wurden, sondern weil die Buschauer daran Bergnügen fanden". Der lange vergebliche Krieg, den die Papste gegen die spanischen Stiergesechte führten, bildet einen fehr intereffanten Abschnitt der Rirchengeschichte; aber feinen Ursprung muß man in der Menge der getödteten Menichen fuchen. Gin alter Theologe erzählt, daß in der Stadt Concha ein Stier, der fieben Menichen getödtet hatte, Gegenstand der höchsten Verehrung wurde, und das Bolf über ihn so voll von Bewunderung war, daß man ein Bild von ihm, welches diese That darftellte, auf dem Marktplat aufstellte. Concina, De Spectaculis, S. 283. Die Schriftfteller, welche die spanischen Stierkämpse tadelten, stellten sie besonders den italienischen gegenüber, bei welchen der Stier an einen Strick gebunden wurde und sie daher unschädlich machte. S. 285. Pius V. untersagte sie 1567 bei Strafe der Ercommunication. Geegor XIII. hob das Berbot 1575 auf, untersagte aber die Anwesenheit der Geistlichen dabei und ließ die Kämpfe nicht an Feltstagen stattsinden. Nachdem einige spanische Theologen sehr viel dafür gethan, beftatigte Sirtus V. 1586 die vorausgegangene Bulle. Endlich befeitigte 1596 Clemens VIII. auf Einspruch des spanischen Königs und des migvergnügten Bolkes alle Verbote für Spanien, soweit fie nicht die Mönche betrafen, und machte nur Vorsicht zur Bedingung. Sest spielen die Thierkampse in der Regel eine Unterhaltung für Festtage und einen Theil ihrer Feier, besonders zu Ehren der Mutter Gottes! Umftandlichen Bericht über diefen Gegenftand findet man bei Thesauro, De Poenis Ecclesiasticis, Rom 1640, und bei Concina, De Spectaculis, Rom 1752. Unter den Gegnern der Stiergefechte in Spanien befand fich der große Jesuit Mariana. Seltsam hat das vielleicht blutigste Stiergefecht zu Rom im Coloffeum stattgefunden, bei welchem die römischen Abligen in die Arena fliegen und achtzehn von ihnen getödtet wurden; doch war damals ber Papft in Avignon, Cibrario, Economia Politica, I., S. 196—197. Michelet hat die Bemerkung gemacht, daß, mährend die Stierkämpfe lange in Rom, in Romagna und in Spoleto höchst populär waren, sie in Neapel trop der langen herrichaft der Spanier niemals Burgel faßten.

ruftung fühlte, wenn man fie noch irgend wo veranstaltet sab. Die Geschichte der Abschaffung der Folter, die Geschichte der Strafen, die Geschichte ber Behandlung im Rriege Befiegter, die Gefchichte der Sclaverei, fie alle bieten uns Beispiele des handelns, welche in einem Zeitalter als vollkommen recht und naturgemäß galten und in einem andern als ohne Weiteres für schrecklich inhuman verpont murden. Bei jedem diefer Falle mar der Bechfel viel weniger die Folge irgend eines Prozesses der Ueberlegung als vielmehr einer gemiffen Forderung des Gefühles und des damit zusammenhängenden sittlichen Urtheils, und wenn wir in einem Lande Sitten finden, welche den in England vor einem Sahrhundert gebräuchlichen ganz und gar gleichen, jo schließen wir daraus mit Bestimmtheit, daß dieses Land noch nicht die ganze Sohe der Bildung erstiegen hat. Das Gefet der Ehre, welches den sittlichen Standpunkt jedes Beitalfere querft abspiegelt und fpater auf ihn gurudwirkt, ift höchst mandelbar. Der gange Typus der Tugenden ift bei einem roben und friegsliebenden Bolfe von dem eines verfeinerten und friedliebenden unterschieden, und der Charatter, welchen erfteres bewundern murde, wird von dem lettern verachtet. Dies ift in fo hohem Grade der Fall, daß jede nachste Schicht ber Bildung auch eine beftimmte Beranderung des fittlichen Enpus mit fich bringt. Gin fehr bedeutender Geschichtsschreiber fagt: "Benn der Alterthumsforscher das Zeitalter eines Monuments aus der Form feines Capitale nachzuweisen vermag, fo fann mit noch viel größerer Sicherheit ber philosophische Geschichtsschreiber eine sittliche Handlung, eine herrschende Leidenschaft oder eine gemiffe Denkweise einer bestimmten Periode zuweisen und behaupten, daß fie in der vorhergehenden oder folgenden Zeit unmöglich In der Zeitfolge der Kunft sind zwar dieselben Formen gemefen maren. manchmal wiederholt worden, im fittlichen Leben ift aber eine folche Wiederkehr unmöglich; die Begriffe find in dem Verhängniß der Zeit unabanderlich an ihre Stelle gebunden 1)".

Eine auffallende Ausnahme von diesem Gesete macht jedoch das gelegentliche hervortreten eines Phanomens, welches man als moralisches Benie bezeichnen tann. Es erscheinen von Beit zu Beit Menschen, welche zu bem moralischen Buftande ihrer Beit ganz baffelbe Berhältnig einnehmen, wie geniale Menschen zum geiftigen Buftande. Gie anticipiren den fittlichen Standpunkt eines spätern Zeitalters, fie geben Begriffe felbstlofer Tugend, Menschenliebe und Aufopferung von fich, welche in gar feinem Verhaltniß gu dem Beifte ihrer Beit gu fteben icheinen, fie icharfen Pflichten ein und verrathen Beweggründe des Handelns, die den Meisten allesammt grillenhaft vorkommen. Aber die Unziehungskraft ihrer Borzüge wirkt machtig auf die Zeitgenoffen. Der Enthustasmus entzündet sich, eine Schaar von An-hängern bildet sich, und Biele werden frei von dem sittlichen Zustande ihrer Doch bleibt die Wirkung einer folchen Bewegung nicht in ganzer Fulle bestehn. Der erfte Enthusiasmus verraucht, die Umftande des Dafeins gewinnen wieder ihre Macht, der reine Glaube erhalt materialiftisch grobe Buthaten, die feiner Natur fremd find, er wird verschoben und verrentt, bis feine Grundzüge fast unkenntlich geworden. Sittliche Lehren, die ihrer Zeit nicht entsprechen, find fo lange unwirksam, bis die ihnen gemäße Bildung anbricht, oder höchstens rinnen fie ichwach und schwer durch die angehäuften

<sup>1)</sup> Michelet.

Dogmen, um wenigstens einigermaßen die Ankunft des Zuftandes vorzu-bereiten, den fie fordern.

Es wird aus den vorausgegangenen Erwägungen nicht schwer sein, auf die Beziehungen zwischen den dogmatischen Syftemen und den fittlichen Grundsagen zu schließen. In einer rohern Beit, wenn die sittliche Kraft ober der Ginn fur das Recht noch zu schwach find, das Betragen zu leiten, treten dogmatische Spfteme vermittelnd auf, um die Menschen mit benjenigen Beweggrunden des handelns zu versehen, welche ihrer Bildungsftufe angemeffen find, und erweisen sich ausreichend, um unter ihnen eine Rechtschaffenheit aufrecht zu erhalten, welche fonst nicht zur Neußerung kame. Aber die Bildung eines Moralspftems ift gewöhnlich der erfte Schritt im Berfall ber Religionen. Dann hört die Theologie auf, den Grund der Sittenlehre auszumachen, finkt zu einer untergeordneten Stellung, und die hauptquelle ihrer Macht ist verstopft. Bei den Religionen Griechenland's und Rom's wurde Diefe Trennung der zwei Theile des religiojen Gebietes in fo hohem Maße vollzogen, daß ichlieglich die Ginschärfung der Sittlichkeit ausdrucklich und ausschlieglich den Philosophen oblag, indeß die Priefter nur mit Wahrsagen und Opfern zu thun hatten.

Sodann enthält jeder geschichtliche Glaube, da er in fehlbaren Menschen feine Ausleger findet, auch gewiffe Legenden und Lehren, die unferm Recht-Denn unfer höchfter Begriff ber Gottheit befteht in finne widersprechen. fittlicher Bollfommenheit, und bemgemäß sprechen sich auch die Menschen nach ihrem Dafiftabe bafür in ihren religiöfen Doctrinen aus. diefer Maßstab anfänglich sehr gering und unsicher ift, so zeigen auch die alten Dogmen eine entsprechende Unzulänglichkeit und hindern durch ihre festen und anerkannten Formeln ernstlich die moralische Entwickelung der Gesellschaft, bis endlich der Widerstand so drängend wird, daß sie nachgeben muffen, d. h. daß fie entweder gewaltsam beseitigt werden oder man fie

allmählich als veraltet anfieht.

Nur ein einziges Beifpiel giebt es, daß eine Religion durch die Bildung nicht eine natürliche Schwächung davontrug, und dieses Beispiel ist das Chriftenthum. In allen fonstigen Fällen ist der Verfall der dogmatischen Unschauungen gleichbedeutend mit einer vollftandigen Vernichtung der Religion; benn wenn auch mit diefen Anschauungen gewiffe unzerftorbare Glemente sittlicher Bahrheit gemischt sein mögen, so haben diese doch nichts Unterscheidendes und Auszeichnendes an sich. Die sittlichen Wahrheiten verschmelzen mit neuen Spftemen, die Menschen, die fie augerten, erhalten ihren Dlat mit vielen Andern in bem großen Pantheon der Geschichte, und die Religion, die ihre Aufgabe erfüllt hat, welkt dahin und verwittert. Aber das große Unterscheidungszeichen des Christenthums, der bedeutsame sittliche Beweis feiner Göttlichkeit besteht darin, daß es der moralischen Entwickelung Europa's als Quelle gedient und diefe Aufgabe nicht fowohl durch Ginschärfung einer möglichst reinen Sittenlehre als vielmehr durch die Anzichungstraft und die zum Nacheifer anspornende Macht eines vollkommenen Ideals erfüllt hat. Der sittliche Fortschritt der Menschen kann nie aufhören, ausdrücklich und intensiv chriftlich zu fein, so lange er fich in beständiger Annaherung zu dem Charafter bes Stifters des Chriftenthums außert. Es giebt in ber That nichts Bewundernswürdigeres in der Geschichte des Menschengeschlechts als den Weg, auf welchem dieses Ideal durch die Sahrhunderte gegangen, da es bei jedem Fortichritt der Bildung neue Macht und Schönheit gewann

und feinen wohlthätigen Ginfluß durch alle Gebiete des Denkens und Thuns verbreitete. Zuerst suchten die Menschen die Göttlichkeit, welche fie empfanden, in haarscharfe dogmatische Definitionen zu fassen. Die Streitigkeiten der Somousianer, der Monophysiten, der Nestorianer und Patripaffianer nebft vielen Andern, deren bloge Namen heut schon fremd und fern klingen wurden, erfüllten dazumal die Rirche. Dann tam die Periode der fichtbaren Darftellungen. Das Tuch der Beronica, das Bild von Edeffa, das Kreuz bes Nikobemus, die Gemälde des heiligen Lukas 1), das Bildnig von Engels Sand, welches noch jest im Lateran angebetet wird, die ungahligen Bifionen, von denen die Beiligen melden, beweisen den Gifer der Menschen, ihr Ideal als greifbares und lebendiges Bild zu erfaffen. Diefem Zeitalter folgte bas ber geschichtlichen Beweise, das Zeitalter von Gebonde und feiner Schule. Aber im Verlauf der Jahrhunderte entkleidete fich das sittliche Ideal immer mehr von allen dogmatischen Sullen, murde feine Göttlichkeit an feiner Bollkommenheit erkannt, und ohne Uebertreibung kann man fagen, daß dies niemals mit folder Gewalt und Allgemeinheit geschehn ift als in der Gegen-Darin liegt das durchaus Einzigartige dieses Phanomens in der Geschichte, deffen Bedeutsamkeit Niemand verkennen wird, der in dem hochften Ausbruck aller Vortrefflichkeit auch die höchfte Offenbarung Gottes erblickt.

Ich hoffe auf die Nachsicht des Lefers, daß ich diefe Auseinandersetzung, die ich gern fürzer gefaßt hatte, etwas länger ausgedehnt habe, da ja die Befchichte der Aufklärung ebenfo in einer fittlichen wie in einer intellectuellen Entwickelung besteht und jeder Begriff von ihr, der die erftere Seite über-fieht, nothwendig mangelhaft und falsch sein muß. Auch kann nach meinem Urtheil nichts irriger oder oberflächlicher sein als das Rasonnement derjenigen, die in dem moralischen Element bes Chriftenthums gar nichts Besonderes und Eigenartiges finden. Die Methode diefer Schule, als beren Borbild Bolingbrote angesehn werden tann, geht dahin, ans den Schriften verschiedner heidnischer Autoren gewiffe vereinzelte Stellen zu sammeln, welche Lehren enthalten, die das Chriftenthum einschärft, und die Aufgabe für um fo vollkommener gelöft zu halten, je reicher die Ausbeute geworden. Aber die mahre Ursprünglichkeit eines Spftems der Sittenlehre hangt nicht sowohl von den Elementen ab, aus denen es besteht, als vielmehr von der Art, wie fie in ein harmonisches Ganze gebracht wurden, von dem verhältnismäßigen Werthe, ber ben verschiedenen Eigenschaften zugeschrieben wird, um es mit einem Worte zu fagen, von dem Charakterinpus, den fie gemeinschaftlich bilben. Nun ift es aber gang ficher, daß der chriftliche Enpus nicht nur dem Dage, fondern auch der Art nach von allen heidnischen abweicht.

Wenden wir die genannten Principien auf die geschichtlichen Umwandlungen im Christenthum an, so liegen schon in der Natur der Sache drei verschiedene Arten derselben. Zuerst verschwinden allmählich diesenigen Lehren, welche unserm sittlichen Gefühle wiederstreiten. Dann nimmt der Einfluß

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Wie Lami und Lanzi gezeigt haben, ift diese Legende mahrscheinlich aus einer Namensverwechslung entstanden, da man vielsachen Grund hat, einen storentinischen Mönch Namens Lucas für den Haupturheber der "Gemälbe des h. Lutas" zu halten. Sie sind jedoch nicht alle von einer Hand, auch nicht aus ganz derselben Zeit, obwohl offenbar demselben Vorbilde entnommen. Andre batten sie sür byzantinische Malereien, die in der Zeit der Bilderstürmer und Kreuzsahrer nach Stalien gebracht wurden.

folder Ceremonien oder rein speculativen Dogmen ab, die, ohne gegen das Gewissen zu sein, doch ganz und gar außerhalb seiner Sphäre liegen. Endlich tritt an die Stelle der Kurcht vor Strafe der Sinn für das Rechte als

Sauptmotiv der Tugend.

Ich behalte mir die Betrachtung der ersten dieser drei Aenderungen für das nächste Kavitel vor, worin ich die Ursachen der religiösen Verfolgung untersuchen und die Geschichte einer langen Reihe sittlicher Irrungen auf dem Gebiete der Theorie nachzuweisen bestredt sein werde, die große sittliche Uebelstände in der Praris zur Folge hatten. Die zweite Aenderung ist so in die Augen springend, daß wir nicht lange bei ihr zu verweisen brauchen. Wer unbefangenen Sinnes die Geschichte betrachtet, muß den Unterschied zwischen der Werthschäung, wie sie heutzutage den rein speculativen Dogmen oder den ritusmäßigen Handlungen gezollt wird, und wie dies früher der Fall war, sosort wahrnehmen. Prüfen wir die Kirche des vierten und fünsten Sahrhunderts, so sinden wir sie fast ausschließlich mit genauster Abwägung der Frage über die Art des Zusammenbestehens der beiden Naturen in Christo beschäftigt; solgen wir ihr im Mittelalter, so ist sie ganz von retigiösen Formen und Vilgersahrten in Anspruch genommen. Seit der Resormation sinden wir sie aus einem solchen Zustande durch die Macht der Bildung sich befreiend; aber immer noch bleibt ein speculatives Dogma, das vom Sacrament, welches zur Sittenlehre keine Beziehung hat, eine Hauptsande, und immer noch ist ein practischer Brauch, wenigstens auf dem Feste lande, gleichsalls eine solche Hauptschape erscheinen derartige Gegenstände der großen Mehrzahl der Laien wie Kinderei, da sie keinen Bezug zur Sittenlehre haben.

Die dritte Aenderung erfordert eine forgfältigere Beachtung, weil sie die Geschichte des religiösen Terrorismus in sich schließt, eine Geschichte des

<sup>1)</sup> In Frankreich besonders war die Versolgung aus diesem Grunde eine sehr surchtbare. So erzählt Bodin, daß die Behörden von Angers 1539 diejenigen lebendig verdrennen ließen, die man übersührte, am Freitag Fleisch gegessen zu haben, wenn sie ohne Reue blieben, und sie aushängen ließen, wenn sie Buße thaten. Demden des Sorciers, S. 216. In England sah man die Sache ganz eigenthümlich an. Theils weil die anglicanische Kirche sich eng an die Kirchenväter hielt, theils weil England ein Land des Weeres ist, beförderte man nicht nur die Fasten, sondern gedot sie streng. Eine lange Reihe von Gesesen und Proclamationen erschien in diesem Sinne zwischen lange Reihe von Gesesen und Proclamationen erschien in diesem Sinne zwischen 1548 und der Restauration, welche den Fleischgenuß an Mittwoch und Freitag und während der ganzen Fastenzeit verbot "in Andetracht, daß würdige und fromme Enthaltsankeit ein Mittel zur Tugend und zur Unterwerlung des Leibes unter den Geist ist, und der ohndere in Andetracht, daß Fischer und wer sonst Seehandel betreibt dadurch mehr beschäftigt werden". Sin Verzeichniß dieser Gesehandel betreibt dadurch mehr beschäftigt werden". Ein Verzeichniß dieser Gesehandel betreibt dadurch mehr beschäftigt werden". Sin Verzeichniß dieser Gesehandel betreibt mit Sinige gute Bemerkungen über die Reigung der Theosogen den Irrthum strenger zu verdammen als die Unstitlichseit, am strengsten aber diesienigen Irrthümer, welche rein speculativer Natur sind, giedt Bayle, Pensess diverses, 199. Er sagt: "Wenn ein Ooctor der Sordonne die Kübnheit hatte über das Geselmniß der Fleischwerdung Christi auch nur im Entserntesten zu schwansen, so legnügte man sich zu Graen Woral vorzutragen, wie der berüchtigte Escodar, so begnügte man sich zu sagen, daß dies nicht wohlgethan sei, und man ließ vielleicht über sein Buch die Censur ergehen.

tiefften und traurigsten Interesfes fur Alle, welche ben geiftig fittlichen Fort-

fchritt Europa's jum Gegenftand ihrer Studien machen.

Es ift nicht mahrscheinlich und vielleicht nicht einmal munichenswerth, daß sich gegenwärtig Jemand einen vollständigen Begriff von der zukunftigen Strafe machen kann, wie sie von den alten Kirchenvätern gelehrt und von den mittelalterlichen Prieftern ausgebildet und entwickelt wurde. Diefes Dogma ift jest fo fehr in den hintergrund gedrängt, fo umgestaltet, gemildert und durch Interpretation anders gedeutet, daß von feinem alten abstoßenden Charakter faum noch ein Schatten geblieben ift. Es genügt zu fagen, bag man allgemein glaubte, ewige Berdammniß mare bas Loos, welches der Allmächtige für eine ungemein große Bahl feiner Beichöpfe bestimmt hatte, und daß diefe Berdammniß nicht nur in der Entziehung gewiffer außerordentlichen Segnungen, fondern auch in der Auferlegung der ichauderhafteften Qualen Es giebt vielleicht teinen argern Schmerz fur den menfchfich fundgabe. lichen Körper als der durch Feuer verursachte, und ein solcher ist nach der Berficherung der alten Rirchenvater die emige Beftimmung einer ungeheuren Menge von Menschen. Das Dogma wurde im wörtlichsten und ftrengften Sinne festgehalten. In den zwei ersten Bertheidigungeschriften für den driftlichen Glauben wird es ausdrucklich verfochten. Die Philosophie, sagte man, hat die Menschen zwar zuweilen in den Stand gesett, Körperqualen als ein vorübergehendes Uebel zu verachten; aber das Chriftenthum zeige eine Bufunft, vor der felbft das fefteste Berg ergittern mußte, da feine Strafen nicht minder ewig als martervoll maren 1). Drigines und fein Schuler Gregor von Nyffa wichen allerdings, wenn auch nur ichuchtern, von der herrschenden Ansicht ab und neigten fehr zur bildlichen Erklärung und zum Glauben an die schließliche Erlösung Aller<sup>3)</sup>; doch ftánden fie mit ihrer Meinung vereinzelt da. Mit diesen zwei Ausnahmen haben alle Kirchenväter die Emigkeit der Söllenstrafen verkundet und lettere im wortlichen Sinne als die Wirkung des Feuers auf einen empfindungsfähigen Rörper befinirt3). Wendeten die Seiden ein, daß ein Körper doch nicht für immer in einer wirklichen Flamme unzerstört verharren könne, so wurde mit den Beispielen des Salamander, des Afbest und Bulfan geantwortet und auf die Allmacht Gottes hingewiesen, die ficher beftandig malte, um die Qualen des Todten zu verlängern4).

3) Eine lange Reihe von Citaten, welche bies nachmeisen, findet man bei Swinden, On the fire of Hell, Loudon 1727, und in Horberry's Enquiry con-

cerning future Punishment, Condon 1744.

<sup>1) &</sup>quot;So nennt auch Epikur alle Schmerzen und Plagen, wenn sie mäßig auftraten, nicht beachtenswerth, und wenn sie heftig sind, ichnell vorübergehend. Wir aber, die wir uns unter dem allsehenden Auge Gottes und von ewiger Strafe bedroht wissen, ftreben mit Recht nach voller Unschuld wegen der Größe unfres Bewußtseins und der Qualen, die nicht nur von Dauer sondern unendlich sind. Tertullian, Apol. XIV.

<sup>2)</sup> Die Ansichten bes lettern Kirchenvaters hierüber, die noch fehr wenig bekannt sind, hat Dalläus in seinem gelehrten Buche, De Poenis et Satisfactionibus, Amsterdam 1649, sehr deutlich auseinandergesetzt, IV., 7. Ueber Drigines' bekannte Meinung f. IV., 6.

<sup>4)</sup> S. die weitläufige Begründung bei Augustin. De Civit. Dei, XXI., 1—9. Minutius Felix behandelt denselben Gegenstand in folgender etwas grimmigen Stelle: "Selbst König Jupiter schwört gewissenhaft bei den wilden Strömen

Wir können als gewiß annehmen, daß diese Theorie weder in ber altesten Kirche noch in einer andern Zeitperiode allgemein geglaubt wurde. Es muß Taufende gegeben haben, die überzeugt maren oder menigftens betannten, es gabe außer der Kirche tein Beil, und vom Beil ausgeschloffen zu fein hieße ebenso viel als in einen Abgrund von Flammen gefturzt werden, und die dennoch beim Andenken an die heimgegangene heidnische Mutter wenn nicht das Gefühl einer unbestimmten hoffnung doch zum mindesten nicht den Stachel der Berzweiflung empfanden. Es muß Tausende gegeben haben, die zwar vielleicht mit jenem Kirchenvater dafür eintraten, daß die edelsten Handlungen der Heiden nur "alänzende Laster" wären, und die dennoch die Blätter der großen Geschichteschreiber ihres Vaterlandes mit Gemuthebewegungen lasen, welche zu einer jolchen Theorie doch nicht gerade übereinstimmend sich verhielten. Und gerade die sittlichen Vorstellungen solcher Versonen waren es, die nicht am wenigsten durch Betrachtung des milden und duldsamen Charafters Sesu entwickelt murden. Aber biese Lehre hatte nun einmal das theologische Gepräge der Zeit, und wenn sie noch nicht in die Runft eingeführt worden, fo glaubte man doch an fie mit einer Barme, die wir gar nicht nachempfinden fonnen; benn fie ward mitten unter Berfolgungen und Streitigkeiten verfündet und brach mit aller Lebendigkeit bes Neuen in den Geiftern hervor. Das Judenthum hatte nie etwas Aehnliches gehabt. Man scheint jett allgemein der Ansicht zu fein, daß die Lehre von einem zufünftigen Leben, welche fo oft ale ber Mittelpunkt aller religiöfen Borftellungen bezeichnet worden, in der levitischen Offenbarung entweder gar nicht enthalten oder nur so schwach angedeutet war, daß das Bolk sie nicht fassen konnte<sup>1</sup>). In der Zeit des Exils erhielten die Suden von ihren Lehrern zwar einen Begriff davon, aber auch dieser war sehr unbestimmt, und die Sadducäer, welche von dieser neuen Lehre nichts wissen wollten, erfuhren deshalb keinerlei Berdammniß. Es ift jogar wahrscheinlich, daß das auserwählte Bolk weniger klare und richtige Kenntnisse vom zukunftigen

und dem finstern Schlunde; benn er schauert zurud vor der ibm und seinen Anbetern drohenden Strafe. Und diese Qualen baden weder Maß noch Ziel. Ein darauf wohl berechnetes Keuer verbrennt die Glieder und stellt sie wieder her, wie etwa der Blig die Körper berührt, ohne sie zu verzehren. So wie die klammen des Aetna und Besuv, und wo sonst unterirdische Keuer vorhanden, fortbrennen ohne gestillt zu werden, so wird auch jenes strasende Feuer nicht durch die Leiber der Brennenden befriedigt und zum Erlöschen gebracht, sondern

sindet ewige Rahrung an ihren Martern". Octavius, c. XXXV.

1) Unter andern alten Geistlichen Englands haben Barrow und Berkeley hierauf hingewiesen; aber erst Warburton hat bekanntlich daraus in seiner "göttlichen Sendung" die Grundlage seiner eigenthümlichen Beweisschurung für den himmlischen Ursprung der sevitischen Religion gemacht, der gerade daraus herworgehe, daß letzter seine Offenbarung der Unsterblichkeit enthalte. Eine entzgegngesetze Anwendung von dieser Koatsache, die er genau der Aussührung Barburton's entnabm, hat der Erzdische, die er genau der Aussührung Barburton's entnabm, hat der Erzdischof Bhately in seinen Essays on the Peculiarities of the Christian Religion gemacht, indem er darauf den gelungenen Beweis von der Göttlichkeit nicht des Judenthums sondern des Christientbums gründete. Beide Schriftsteller kamen darin überein, daß die bekannte Stelle im Hobo sich nicht auf die Auferstehung beziehe. Aus andern Gesichtspunkten haben Chubb, Boltaire, Strauß u. A. die Krage behandelt. Ueber die Kortbildung der Lebre bei den Juden s. Mackay Religious Developement of the Greeks and Hedrews, II., 286—297.

Digitized by Google

Leben besaff als jede andre mäßig civilisirte Nation des Alterthums. Unter den alten Bolksüberlieferungen der heiden finden fich wohl einige schwache Spuren einer Söllenlehre, die Pythagoras 1) und befonders Plato ausgebilbet haben foll, welcher mehr als andere Philosophen des Alterthums den Begriff ber Guhne entwickelt hat2); aber diefe Neberlieferungen hatten zur Beit ber Entstehung bes Chriftenthums auf die Ueberzeugung der Menichen wenig oder nar keinen Ginfluß, entbehrten auch der Merkmale, welche die Kirchenlehre an fich trug. Denn unter ben Beiden hatte die Unnahme Beltung, daß einftige Qualen nur des Schuldigen marteten, der ein Berbrechen ber höchsten und seltensten Art begangen hatte. Es waren Missethäter wie Tantalus, Sijnphus oder Frion, die man als Beispiele mählte, und außer in den Mufterien 3) scheint die Angelegenheit nie besonders ernft genommen Es war die unterscheidende Lehre chriftlicher Theologen, worden zu fein. daß Leiden, welche keine Phantasie grausamer ersinnen kann, das traurige Loos von Millionen, und zwar von höchft mohlwollenden und heldenmuthigen Menschen sein murden. Dag religiofer Srrthum felbst zu den fclimmften Berbrechen gehöre, mar vor der Reformation allgemeine Satzung in der Können wir uns mundern, daß fo Manche fich weigerten, fie als ein Evangelium hinzunehmen?

Folgen wir diesem traurigen Dogma bis in's Mittelalter, so sindet sich die Vorstellung einer Strase vermittelst des Feuers im buchstäblichen Sinn noch mehr ausgebildet. Inzwischen war noch die Lehre vom Fegeseuer selbst sür die Begnadigten hinzugekommen. Dhne weiter auf eine Untersuchung des Ursprungs dieser Idee einzugehn, will ich nur sagen, daß sie die natürliche Kortsehung zu dem System der Buse bildete, daß schon die heidnischen Dichter ähnliche Vorstellungen hatten, welche Virgil zu seiner berühmten Schilderung des Schattenreichs anwendete, daß ferner die Manichäer die Erwartung eines eigenthümlichen Reinigungsprozessen anch dem Tode ausprachen<sup>4</sup>), und daß auch einige Kirchenväter angenommen zu haben scheinen, am Tage des Gerichts müßten alle Menschen durch Feuer hindurchschreiten und Rechtgläubigen unversehrt daraus hervorgehn, die Vösen aber und die Wahngläubigen darin verbrennen würden<sup>5</sup>). Beitäusig hat diese Lehre den Terrorismus der ewigen Strasen vielleicht gerade einigermaßen gemildert, da

2) Daf. 104-106.

3) Ueber die Stelle, welche die Darftellung des Tartarus in den Mufterien

einnahm, f. Magnin, Origines du Théâtre, I., 81-84.

<sup>1)</sup> Denie, Histoire des Idées morales dans l'Antiquité, p. I., 18-19.

<sup>4)</sup> Die Manichaer sollen geglaubt haben, daß die Seelen der Singeschiedenen in der Sonne geläutert würden, daß sie sich dann in den Mond zu den Engeln aufschwängen und die Mondphasen durch Zunahme oder Verringerung der Zuschen bewirkt würden. Beausobre, Histoire critique du Manicheisme, I., S. 243—244.

<sup>5)</sup> Dalläus, De Poenis et Satisfactionibus, IV., 9. Unter den Alten hatten Manche die Borftellung, daß die Pforte zur Unterwelt aus Feuer bestehen. Gerodot erzählt im 92 Kap. des fünften Buches eine seltsame Geschichte von Periander, dem Tyrannen von Korinth, der einst den Schatten seines Weibes anrief; aber sie mochte ihm nicht antworten, weil es ihr zu kalt war, da ihr die in's Grab mitgegebenen Kleider nichts nützen, welche nicht verbrannt worden waren.

fie die Zahl der dazu Berurtheilten verringerte, mahrend fie freilich eine furchtbare Qual fast allen Menschen nach ihrem Tode androhete. Außerdem find auch ihre Vortheile in Bezug auf den Koftenpunkt in die Augen fallend

und nicht zu leugnen.

Mur ein einziges Beispiel im gangen Mittelalter giebt es, fo viel ich weiß, und zwar ein recht hervortretendes aus dem zehnten Sahrhundert, daß ein Theologe den Fußftapfen des Drigines folgte, indem er gleichfalls das Höllenfeuer bildlich erklärte. Dieser Theologe war Scotus Erigena, ein sehr bedeutender Mann, der, wie sein Name bekundet 1) und seine Zeitgenoffen bestätigen, von Geburt ein Frlander war, und, wie es scheint, ben größten Theil seines Lebens auf der Banderichaft zubrachte, wodurch seine Landsleute von jeher berühmt waren. Sein tiefer Berftand, fein großes und mannigfaches Genie und feine Kenntniß des Griechischen verschafften ihm bald einen ungewöhnlichen Ruf. Lettere mar damals äußerst selten; aber in den irischen Klöstern mar fie noch langere Zeit gepflegt worden, nachdem fie aus den andern Pflanzstätten Guropas bereits geschwunden mar. Scotus legte fich mit folchem Gifer auf die beiden großen Snfteme der griechischen Philosophie, daß ihn Ginige hauptsächlich als den letten Repräsentanten bes Neuplatonismus und Andre als ben Begrunder bes Scholafticismus angefehn haben2). Er entfaltete bei allen Fragen eine besondere Migachtung der Autorifat und einen Beift des fuhnften Freifinns, den er gleich Drigines, mit deffen Werken er mahrscheinlich fehr vertraut mar, durch eine reichliche Anwendung von Allegorien verfocht. Bu den Lehren, welche er anzweifelte und daher in allegorischem Sinne behandelte, gehörte auch die vom höllenfeuer 3).

Scotus ftand jedoch hoch über feinem Zeitalter; denn die materiellen Begriffe des Mittelalters stimmten zu gut mit dem materiellen Dogma, fo daß bei dem religiösen Terrorismus, der dem 12. Jahrhunderte folgte, diefes Dogma seine volle Ausbildung erhielt. Es schien in jener Zeit, als bildeten die Bollenqualen die Bauptfache in der Religion und den fortmährenden Graenstand des menschlichen Nachdenkens. Aller Geift ward in Europa aufgewendet, um fie zu schildern. Alle Literatur, alle Malerei, alle Beredt-famkeit drehte fich um dieses schreckliche Thema. Durch die Feder Dante's und ben Pinfel Orgagna's, burch bie Bemalbe, die jede Rirche fcmuckten, und durch die Predigten von jeder Kangel, mard ber betäubende Schrecken genährt. Die Seiligen wurden oft in Bisionen dargestellt, wie sie die Foltern der Verdammten schauten und wie fie das Schauspiel wieder erzählten, deffen Bengen fie gemefen maren. Man liebte die Ergablungen über jene Millionen, die in dem duftern Lichte der ewigen Flammen gefehen wurden, wie sie sich

<sup>1)</sup> Scoti hießen zuerft die Irlander; spater nahmen die Schotten diese Bezeichnung an und behielten fie schlieflich allein. Erigena bedeutet geboren in Erin, dem speciellen Namen von Frland. Gine interessante Notiz über Scotus Erigena findet sich in Matthew of Westminster, 880.

1) Guizot betrachtet ibn im Lichte des erstern, St. René Taillandier in seiner wissenschaftlichen Abhandlung über Scotus im Lichte des letztern.

<sup>1)</sup> Ueber die Unsichten des Scotus, besonders diejenigen von der Solle fiebe Taillandier, Scot. Erigene, S. 176-180. Ampère, Hist. litéraire de la France, III, S. 95. Alexandri, Hist. Eccles, VI., S. 361 - 363. Rach dem lepten Schriftfteller glaubte Scotus an leibliche Qualen fur ben Teufel, aber nicht fur die Menfchen.

in jeder Art höllischer Leiden wanden, wie sich die Augen in unaussprechlicher Bergweiflung rollten, wie bie Glieder gerschlagen und verftummelt ichmeralich zuckten und bei der Wiederholung immer fürchterlicher zu leiden schienen, während die Gepeinigten vergebens um Gnade zu einem mitleidslofen himmel hinaufschrieen. Graufenhafte Geftalten von ichrecklichem Unfehn und phantastischer Form schwebten rings umher, indem sie ihrer mitten in ihren Qualen spotteten und sie in Kessel von siedendem Schwefel warfen oder noch andre ausgefuchtere Martern erfanden. Dabei ftromte fortwährend eine schreckliche Maffe, welche die Wogen des Feuers nahrte und verftartte; da gab es feine Raft, feine Erleichterung, feine Soffnung. Der Charafter ber Koltern war immer wieder ein anderer, und für keinen Augenblick verloren fie etwas von ihrer Schärfe für den Sinn. Zuweilen, jo fagte man, behielten die Flammen ihre Stärke mährend sie ihr Licht verloren, eine Decke bichter Finfternig umgab dann den Schauplat, aber das unaufhörliche Angst-

geschrei gab Zeugniß von den Qualen, die sich darunter bargen 1). Es ist nutlos, den Gegenstand in's Einzelne zu verfolgen. mögen wohl die ichauervollen Bilder, welche in den Predigten und Legenden jenes Zeitalters aufgehäuft worden find, wiederzugeben. Wir find ferner im Stande, die unablässige Emfigkeit zu beurtheilen, mit welcher die katho-lischen Priefter aus den schlimmften Sandlungen menschlicher Tyrannei und aus den dunkeln Tiefen ihrer eigenen Ginbildungstraft neue Formen von Qualen erfannen, um fie dem Schöpfer zuzuschreiben. Aber wir werden uns nie wieder in die ungemeine Lebendigkeit verfeten konnen, mit welcher man an diefe Borftellungen glaubte, oder in den Bahn und das Glend, das fie hervorbrachten. Denn es mar die Zeit einer unbedingten und ununterbrochenen Gläubigkeit; es war die Zeit, da noch keine jeuer Zerstreuungen, die uns heut in Anspruch nehmen, den Geift abzogen, sondern wo die Theologie den einzigen Brennpunkt bilbete, in meldem sich die Strahlen der Phantasie sammelten. Es war ferner die Zeit, wo man die moderne Tendenz, Schreckbilder zu mildern oder zu meiden, noch gar nicht kannte, wo bei allgemeiner Ertödtung der Bernunft jeder Ginfluß fich geltend machte, Die Einbildungsfraft zu erhigen. Wohin der Andachtige fcaute, ftieß er auf neue Formen von Qualen, die man ihm fo speciell ausmalte und mit folder Rraft und Bedeutung einschärfte, daß fie dem Geifte fortmährend vorschweben und jeden natürlichen Trieb zum Schöpfer ertödten mußten. Wie konnte es auch anders fein? Satte man doch den Menschen vorhergesagt, der Schöpfer habe durch sein allmächtiges und nur von seinem Belieben abhängiges Werde zahllose Millionen von Wesen in's Dasein gerufen, die er zu ewiger und unaussprechlicher Qual bestimmt wußte, er habe Millionen in solche Lage gebracht, daß diese Folter für sie unvermeidlich wurde, er habe selbst den Plat für ihre Qualen vorbereitet und das unauslöschliche Feuer dazu angezündet, und er habe endlich, indem er ihr Leben in's Ewige fich fortsegen laffe, damit fie auch ewig ungludlich feien, die Betrachtung ihrer Leiden au

<sup>1)</sup> Swinden giebt die Einzelheiten von vielen dieser Visionen in ihrer vollen Starte, ebenso Plancen, Dictionnaire infernal, Art. Enfer. Dean Milman in feiner Geschichte Des lateinischen Christenthums erwähnt Diefe Leidenschaft fur Ausmalung der bolle, bie von ber Beit Gregor's bes Großen berzustammen icheint, mit feiner gewohnten Berechtigfeit.



einem wescntlichen Theile der Seligkeit bei den Erlösten bestimmt.). Niemals sind von andern Religionslehrern solche Säte ausgesprochen worden, und so lange man fest an ihnen hielt, konnten die wohlwollenden Borschriften, die milden und edeln Ibeale des Neuen Testaments unmöglich von Einsluß sein. Diese zwei Dinge stimmten einmal durchaus nicht zusammen. War der Glaube an die göttliche Güte zerstört, so stürzte das ganze Gedäude der natürlichen Religion zusammen. Bon dieser Zeit an wurde nothwendig die Religion von der moralischen nach der dogmatischen Nichtung gedrängt und zu einem kunstlichen Bau von Reliquien und Geremonien, von Leichtgläubigseit und Verfolgung, von Ascetif und Terrorismus. Sie gipfelte vollständig im Priester, der sie hauptsächlich durch Einschüchterung aufrecht hielt.

Ich habe bereits bei der Darlegung des Zauberwefens den Ginfluß dieses Glaubens auf die Einbildungstraft nachgewiesen, zu deren Kranthaftigkeit er mahrscheinlich mehr als alle sonstigen moralischen und geistigen Einwirkungen beigetragen hat. Ich werde später noch seinen Einfluß auf die Geschichte der Erkenntniß in Europa berühren, auf die Aengstlichkeit und Unredlichkeit der Forschung, auf das Migtrauen ja fogar auf den bag, den er gegen alle wiffenschaftliche Wahrheit verbreitete. Hier habe ich jedoch eine noch traurigere Wirkung zu verzeichnen. Es gehört zu den Thatsachen, welche die tägliche Beobachtung lehrt, daß die fortwährende Betrachtung von Leiden, insbesondere wenn diese Betrachtung ohne alles Mitleid ftattfindet, das Wohlmollen abschwächt und die Gemüthsseite der Menschlichkeit zerftört. Der Sat bewährt fich felbft bei folden, welche, wie die chirurgischen Operateure, den Schmerz nur als zum Seilmittel gehörig ansehn. Was anfangs unangenehm berührte, wird bald gleichgültig, die Gleichgültigkeit wird Intereffe und diefes fteigert fich allmählich zu wirklichem Wohlgefühle. die Anekoten, die man von Chirurgen ergahlt, welche an den Operationen ihrer Kunst das ausgesuchteste Vergnügen fanden, und von Personen, die wegen ihrer nicht zu unterdrückenden Freude beim Unblick von Leiden diese tadelnswerthe Seite zum Nugen der Menschen zu verwerthen beichloffen und die unerschrockenften Operateure in den Lazarethen murden. Run ift es ziemlich gewiß, daß auf diefer Gemuthseite der Menschen bei Beitem die meiften guten Thaten in der Belt beruhen, besonders aber das Ideal und ber Magftab, welche die Menschen beherrichen. Es giebt zwar ohne Zweifel auch Perfonen, die aus Pflichtgefühl ausnehmend wohlwollend find, mahrend ihr Temperament gang und gar unempfindlich bleibt. Man hat felbft Falle, in denen das thätige Wohlwollen mit der Unempfindlichfeit des Temperamente machft, weil erfteres fich bei Betrachtung der Leiden jum 3mede ihrer Abhilfe heranbildet und nach Butler's Worte "thätige Gewohnheiten durch Wiederholung gestärkt und nur leidende Gindrucke badurch geschwächt werden". Aber die überwiegende Mchrheit wird in diesen Angelegenheiten von der Gemuthebewegung geleitet. Thre Richtschnur und ihre Sandlungeweise hangt von der Lebendigkeit ihrer Gefühle ab. Und fo wird man fich bas Ergebniß der Betrachtungen, zu denen das Mittelalter Beranlaffung gab, leicht benten können. Ein Freskogemälde im großen Kloster zu Pavia kann man etwa als das Sinnbild jener Zeit ansehn. Es stellt einen Mönch vor, der mit

<sup>1)</sup> Der beisige Thomas von Aquino sagt: "Die Seligen im himmelsreiche werden die Qualen der Berdammten schauen, um sich ihrer Seligkeit desto mehr zu erfreuen. Summa Suppl. quaest., XCIV., 1.

gefalteten Sänden und mit dem Ausdruck peinigenden Schreckens auf dem Gesichte sich über das Thal der Erscheinung hinftreckt, wo die Leiden der Berdammten sich entsalten, während die darüber besindliche Inschrift den einzigen Gedanken, der ihn beunruhigt, zum Ausdruck bringt: Wer hält mich,

daß ich beim Tode nicht hier hinabsteige?

Bei foldem Zustande der Gedankenwelt erwartet man mit Recht, daß die unmittelbare und mächtige Wirfung des Höllenglaubens eine allgemeine Gleichgültigkeit gegen menschliche Leiden oder gar einen hang zu barbarischem Treiben hervorrufen mußte. Und doch erschöpft diese Borftellung noch nicht das gange Maß der Wirkungen. Denn die Menschen verweilten nicht nur fortwährend bei diefen ichauervollen Bildern, fondern fie verbanden damit auch fortmährend freudigen Dank. Sie glaubten, die Wahrheit des Chriftenthums ichließe die ewige Folter eines großen Theils der Mitgeschöpfe in fich, und hielten es dabei fur eine fcmere Gunde, den Wunfch ju hegen, daß das Chriftenthum hierbei irre. Sie hatten mit folder Emfigkeit febe rhetorische Wendung ber Schrift, die ju diefer Lehre ftimmte, aufgefucht und mit fo emporender Buchftablichkeit überfett, daß fie felbst auf das Festeste an bas ewige und ftoffliche Keuer wie an eine Hauptwahrheit ihrer Religion glaubten und überzeugt maren, daß nach dem Ausdrucke jenes anglikanischen Beiftlihen "die im Evangelium geschilderte Hölle mit ihrem eigenthümlichen Wefen in keiner andern Religion angetroffen werde, welche bestanden habe oder noch bestehe"1). Da sie sich gewohnt hatten, die Sprache der Parabel als die Sprache der Geschichte anzusehn, so hielten fie es schlieflich für das wirkliche Steal aller Glückseligkeit, für immer in Abraham's Schoofe zu ruhen und die Söllenqualen der Bruder in Emigfeit zu betrachten. Augustinus erklärten sie als den Endzwick der Religion "das Gleichwerden mit dem Gegenstande der Anbetung", und diesen Gegenstand, die Gottheit, stellten sie sich vor, als beschränke fie ihre Liebe auf einen kleinen Theil der Beschöpfe, indeß sie den ganzen übrigen Theil der schrecklichsten und immer mahrenden Bein überlaffe.

Nun ift es ohne Zweifel mahr, daß derartige Lehren, wenn ein ftarker Glaube an fie vorhanden ift, fich jur Berfcheuchung des religiöfen Indifferentismus fehr mirkfam erweisen, der sonst dem Menschen so gewöhnlich ift. Sie erwecken großen Gifer, großen Opfermuth und Aufrichtigkeit der Bor-Lonola, der mit tiefem Scharffinn die Quellen des Enthusiasmus ftudirt hatte, überwies bei den geistlichen Uebungen einen ganzen Tag dem Nachdenken über die ewige Verdammnig, und in den meiften großen religiöfen Erweckungen hat diefe Lehre eine hervorragende Stelle eingenommen. ift es durchaus mahr, daß einige glanzende Beispiele vorhanden find, wo durch die Wirkung dieses Glaubens Missionsprediger zu fo heldenhaftem und uneigennützigem Gifer getrieben murden, bag ihre Lebensgeschichten zu ben erhabenften Blättern im ganzen Gebiete der Biographie gehoren. ebenso kann keine Frage sein, daß trot diefer Wirkung auf einzelne besonders edle Naturen er geeignet ift, in den weitaus meiften Fällen Charafterharte, Gleichgültigkeit und Unempfindlichkeit gegen die Leiden Andrer zu verbreiten und fo die Menschenwurde tief herabzudrucken. Wenn man bis ins Einzelne die Bestimmung jo vieler Menschen zu ausgesuchten Foltern zum Gegenstande

<sup>1)</sup> Swinden, S. 129.

gewohnheitsmäßigen Denkens und Vorftellens macht, fo wird man nothwendigerweise bei den Meisten eine fortschreitende Gleichgültigkeit gegen menschliches Leiden und bei Manchen fogar die Anlage zur positiven Freude daran erwecken. Wenn man ferner die Menschen versichert, daß diese Leiden gu der Offenbarung gehören, welche fie als eine Botichaft bes Beile angufehn verpflichtet feien, fo veranlagt man fie, jedes Gefühl des Mitleids zu unterdrucken und ihre Unempfindlichkeit bis jur Tugend zu erheben. Fügt man schließlich hierzu noch, daß jenes Wesen, welches das Sbeat ihres Lebens bildet, seine Liebe nur auf die Glieder einer einzigen Kirche beschränkt, daß es diejenigen zu emiger Folter bestimmt hat, welche nicht innerhalb biefer Schranten ftehen, daß aber feine Rinder dieje Qualen in einem Buftande ungeftorter Seeligkeit anschauen werden, jo bereitet man allen Arten von Berfolgungen gegen die außerhalb Befindlichen den Beg. Ber dieje Lehre am vollftandigsten zur Ausführung bringt, muß entweder der unglücklichste oder ber gefühlloseste Mensch seine. Reine irgend mögliche Aussicht auf das eigene Beil vermochte einen mirklichen Menschenfreund, der dem Untriebe feines Wohlwollens folgt, mit dem Gedanken zu verföhnen, daß zum ewigen Feuer beftimmt fei, wer außerhalb feines Glaubens fich befinde. Seder mahrhafte Menschenfreund wurde viel lieber wunschen, mit allen Andern in den Schlaf der Bernichtung zu sinken, als daß dieser furchtbare Umstand einträte. Als daher diese Lehre lebhaft bethätigt und unbedingt anerkannt wurde, mußte von zwei Wirkungen jedenfalls die eine sich äußern. Entweder es mußte ein überaus großes Mitleid entstehen, welches das angerfte Unglucksgefühl in sich schloß und zu dem höchsten Seldenmuth anstachelte, oder eine unbedingte Unempfindlichkeit und eine entichiedene Reigung, den Reter leiden zu laffen. Es bedarf keiner tiefern Kenntniß der menschlichen Natur, um zu begreifen,

daß der Geist eines Torquemada gewöhnlicher ist, als der eines Xavier. Und daß dies wirklich eintraf, muß Jeder, der sich nicht gestiffentlich gegen die Geschichte des Christenthums verblendet, ohne Weiteres zugeben. Ich habe von jenem Schriftfeller gesprochen, der im zweiten Sahrhundert mit großem Nachdruck die Lehre von der ewigen Feuerstrafe als ein Mittel der Ginfchuchterung verbreitete. In einem andern Berke zeigte er fehr flar den Ginfluß den fie auf feinen eigenen Charafter hatte. Er hatte eine Abhandlung geschrieben, worin er die Chriften feiner Zeit von dem Besuche der öffentlichen Schauspiele abmahnte. Er hatte über den Gegenstand viele Beweise, darunter manche von wirklicher Bedeutung und andere von höchster Bunderlichkeit gesammelt; aber er erkannte, daß es zum Nachdruck seiner Ermahnungen für die Mehrzahl der Lefer nöthig mare, ihnen etwas Unziehendes im Gegensat dazu in Aussicht zu ftellen. Demgemäß erzählte er im weitern Verlaufe, wobei fein Styl einen reichern Glanz und eine wärmere Beredtsamkeit annahm, als er diefes ebenburtige Thema berührte, daß ihnen ein Schaufpiel von jo bezaubernder und anziehender Urt vorbehalten fei, daß dagegen die frohlichsten Feste der Erde gur Geringfügigkeit herabsanken. Dieses Schauspiel bilbeten die Todesqualen ihrer Mitmenichen, wenn fie unter den Foltern der Hölle sich frümmten. "Wie groß, so rief er, wird Diefes Schaufpiel fein! Die werbe ich bewundern! Bie werde ich frohlocken! Bie werde ich mich freuen! Bie werde ich triumphiren, wenn ich fo viele berühmte Könige, die man einft in den himmel geftiegen mahnte, mit ihrem Botte Jupiter in der tiefften Finfterniß der Bolle werde achzen horen! Dann werden die Soldaten, welche Chrifti Namen verfolgt haben, in einem fürchter-



lichern Feuer brennen, als irgend eines war, welches sie für die heiligen angezündet hatten. Dann werden die helden des Trauerspiels wegen ihres eigenen Unglücks mehr Jammerruse ausstoßen, als da sie die Theater davon wiederhallen ließen, während die helden des Lustspiels ihre Talente besser zeigen werden, wenn diese durch die hitse geschmeidiger geworden sind. Dann wird der Cirkusrenner in seinem Flammenwagen ganz roth anzusehen sein, und die Gladiatoren wird man nicht von Speeren sondern von Feuerspießen durchbohrt sehen. Mit derartigen Schauspielen verglichen und mit solchen Triumphen, was kann da ein Prätor oder Conjul, ein Duästor oder Pontiser darbieten? Und doch genießen wir die Schauspiele schon setzt, da der Glaube sie uns nahebringen und die Phantasse vergegenwärtigen kann").

Ich habe diese traurige Stelle angeführt nicht sowohl als Beispiel der Ausschreitung von Seiten einer franthaften Stimmung, welche Die Berfolgung noch verbittert hat, ale vielmehr zur überraschenden Beleuchtung des Einfluffes, den eine gewiffe Art von Glaubensrichtung auf die Gemuthseite der Menschen übt. Denn wenn wir die Geschichte Europa's, die man die pfnchologische nennen fann, näher betrachten, fo treffen wir beftandig Biderfprüche, die ohne folche Erwägungen gar nicht zu erklären find. Parteien bekennen, daß die chriftliche Religion dazu bestimmt war, eine Religion der Menschenfreundlichkeit zu werden, und immer hat man die Liebe als das enticheidende oder wesentliche Merkmal feiner mahren Bekenner bargeftellt. Und in der That hat sie auch vielleicht mehr als jede andre zur Belebung des Gefühle, gur Beforderung des Mitleide und gur Aufftellung eines Ideals der Lanterkeit und Liebe beigetragen. Aber mahrend der wunderbare Ginfluß des Christenthums in dieser Beziehung von Allen anerkannt worden ist, welche die Lehren der Geschichte beherzigt haben, mährend in seinem Grunder die religiöfen Gemüther jedes Landes und jeder Glaubensrichtung die Berkörperung des höchsten Steals von Mitgefühl und Reinheit, welches der Beift nur erfassen fann, ju finden jugeben, ift es eine ebenjo menig bestreitbare Wahrheit, daß die chriftliche Priesterschaft Sahrhunderte lang, wenigstens gegen diejenigen, die von ihren Unfichten abmichen, eine Politit der Gefühllosigkeit und des Mangels an reger Menschlichkeit verfolgte, welche selten erreicht und vielleicht niemals übertroffen worden ift. Von Julian an, welcher die Bemerkung gemacht hat, daß wilde Thiere nicht fo graufam feien als erzurnte Theologen, bis auf Montesquieu, welcher die Unmenichlichkeit der Monche als ein pinchologisches Phanomen erörterte, ist diese Thatsache niemals geleugnet worden. Die Mönche, die Inquisitoren und die Geist-lichen des Mittelalters überhaupt bieten einen Typus, der besonders scharf hervortritt und sich in vielen Beziehungen als überaus edel, zugleich aber auch durchgehend von jeder natürlichen Liebe entblößt kennzeichnet. In Eifer, Muth, Ausdauer und Opferfähigkeit überschritten fie bei Weitem das Durchschnittsmaß der Manschheit; aber ebenso bereit wie sie waren zu leiden, waren fie es auch, leiden zu laffen. Es waren Menschen, die ihr Tedeum über die Opfer der Albigenfer wie über die der Bartholomansnacht fangen, die Rreuzzüge und Religionskriege hervorriefen und anstachelten, die über ein Blutbad jauchzen konnten und jeden Nerv anspannten, um den Kampf zu verlängern, die über Glaubensmattigkeit trauerten, wenn der Gifer der Krieger nachzu-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Tertullian, De Spectac., c. XXX.

geben begann, und die Leiden, welche fie bewirkt, mit einer Genugthuung betrachteten, die ebenso erbarmungslos wie selbstlos war. Es waren Menschen, welche die Anreger und die Ansührer jener schrecklichen und reichen Verfolgungen unter sich zählten, die falt jede Provinz Europa's mit dem Blute der Juden und Keper besleckten und überall eine kalte, unbarmherzige und wohl überlegte Barbarei an den Tag legten, wie sie in der Geschichte der

Menschheit nicht wieder vorkommt 1).

Nun muß man doch wohl annehmen, wenn eine folche Richtung unter Menschen geläufig wird, die ohne Frage vom strengsten Pflichtgefühl geleitet werden, daß dieselbe mit einem angenommenen Princip oder mit der herrschenden fittlichen Atmosphäre zusammenhängt. Sie muß auf einer Boraussetzung aeistiger oder logischer Art und jugleich auf einer Boraussetzung der Gemuthsrichtung beruhen. Unter der erstern verstehe ich gewiffe Grundfate oder Schluffe des Berftandes, welche die Menfchen zu dem Glauben veranlaffen, daß fie zur Verfolgung verpflichtet seien. Unter der zweiten verstehe ich eine Richtung oder Reigung des Gefühls, die mit dem Besen der Verfolgung übereinstimmt, den natürlichen Widerwillen gegen dieses Verfahren beseitigt und die Menschen für jede Schlußfolgerung empfänglich macht, deren Ziel die Verfolgung bildet. Ueber die logischen Voraussetzungen werde ich im folgenden Kapitel weitere Untersuchungen anstellen. Bu den wichtigften Boraussetzungen in Bezug auf das Gemuth gehört meiner Meinung nach die Lehre von der zufünftigen Welt. Diese Lehre hatte die natürliche Folge, daß Menschen, deren Leben in vieler Beziehung Beispiele der ebelften Tugend zeigt, bennoch für Sahrhunderte als Bunder der Barbarei hervorragten und fich gegen die Leiden aller anders Glaubenden unbedingt gleichgültig bewiefen. Und nicht nur gegen Reger richtete sich diese Unmenschlichkeit, mehr oder weniger druckte fie fich in dem ganzen Straffystem der Zeit aus. Gin schlagendes Beispiel dafür besitzen wir in der Geschichte der Folter. Im alten Griechenland murde diefe außer in Fällen bes Berrathes niemals angewendet. Auch im alten Rom war fie trot der bekannten Sarte des Bolkes in den beften Beiten ausschließlich auf die Sklaven beschränkt. Dagegen mar ber Bebrauch, den das mittelalterliche Chriftenthum von ihr madite, von jolcher Ausdehnung, wie sie wahrscheinlich keine frühere Periode aufweisen kann, und in Fällen, welche zu der Gerichtsbarkeit der Geistlichen gehörten, fand sie bei allen Klaffen der Gemeinde Anwendung?). Dabei ift nicht

<sup>1)</sup> Wir werden in dem folgenden Kapitel zahlreiche Beispiele bringen. hier genüge die Erinnerung, daß der Gebrauch des langsamen Feuers bei der Berbrennung von Kehern in vielen Districten die Regel war. In dem interessanten Buche Scaligerana, einer Wiedergabe der Unterhaltungen Isoseph Scaliger's mit dem in seinem hause wohnenden Freunde, kommt eine schauervolle Beschreibung einer dieser hinrichtungen in Guienne vor: "Ich war etwa sechszehn Jahre alt, als ich einen Jacodiner verdrennen sah, welcher den Papisten den Mund schloß; man degradirte ihn und verdrannte ihn bei langsamem Fener, indem man ihn mit nassen Stricken an den Galgen unter der Schulter band, und daß Feuer sonnten legte, daß er halb verdrannt war, ehe er den Geist aufgab." Art. Heretici. S. auch art. Sorciors und Cousin's Bericht über die hinrichtung Banini's.

2) In Källen der Ketzerei und des Hochverraths; doch waren erstere natür-

<sup>2)</sup> In källen der Reperei und des hochverraths; doch waren erstere natürlich viel gewöhnlicher. Eine alte Quelle hierüber sagt: "Beim Verbrechen der Keperei sollen alle gefoltert werden, die man beim Verbrechen des hochverraths sollern kann, da die Verlezung der göttlichen Majestät viel schlimmer ist als die

Digitized by Google

sowohl die teuflische Grausamkeit auffallend, welche der mittelalterlichen Folter eigen war, als vielmehr die außerordentliche Mannichfaltigkeit, die so zu sagen künstlerische Geschicklichkeit, die man entsaltete. Diese deweist einen Zustand der Denkart, dei welchem die Menschen lange und sorgkältig alle Formen des Leidens in Erwägung zogen, die verschiedenen Arten der Folter verglichen und zusammenstellten, die sie endlich vollendete Meister ihrer Kunst wurden, alle Duellen des höchsten Scharssinns für diesen Gegenstand erschöpft und ihn mit allem Eiser einer Leidenschaft versolzt hatten. Das System ward durch die Denkweise des Mittelalters gezeitigt, von den Inquisitoren odoptirt und burch ihren Scharssinn dis zur Vollendung gedracht.). In sedem Gesängnis standen Erucifix und Folter neben einander, und fast in allen Ländern geschäh die Ausbedung der Tortur infolge einer der Kirche entgegengesetzten Bewegung und von Männern, die sie verslucht hatte. In England zwar hatte die Tortur nie einen gesetzlichen Boden, wenn man sie gleich besonders in Kirchensachen oft genug anwendete?); allein fast jedes andre Land dient dem von mir aufgestellten Sahe zum Beleg. In Frankreich war wohl Montaigne, der erste französische Septiter, auch der erste ausgezeichnete Gegner der Folter; Charron und Bayle nahmen den Gegenstand bald nachher wieder auf; dann ward sie von Boltaire, Montesquieu und den Encyclopädisten vertreten, die sie schließlich triumphirte, als die Kirche durch die Revolution erschüttert worden war 3). In Spanien kan die Tortur unter Karl III. außer

ber irbijden. Daher können Ebelleute, Solbaten, Kührer, Doktoren und Alle, die durch irgend eine Ausnahmestelle hervorragen, bei diesen beiden Berbrechen gesoltert werden. Wenn daher Jüngere bis zu 25 Jahren wegen des Verdachtes der Keperei und des hochverrathes gesoltert werden können, so darf man auch Menichen unter 14 Jahren deshalb auf furchtbare Weise zuchtigen." Suarez

be Paz, Praxis Ecclesiastica et Saecularis, 1619, S. 158.

2) Ueber die Ausbehnung ihres Gebrauches unter der Königin Maria von Seiten der Katholiken in den Prozessen gegen Protestanten s. Strutt, Manners of the English People, III., S. 46, und von Seiten der Protestanten gegen katholische Priester Halam, Const. Hist., I., S. 159, dazu Beispiele dei Milner, Letters to a Predendary. Die Bischöfe Grindal und Core geben die Unswendung der Tortur gegen die katholischen Priester an die Hand. Froude, Hist. VII., S. 418, 419. S. auch Barrington, On the statutes, S. 80 und

440, 441.

3) Schon 1780 ward die Tortur in einem französischen Departement abgeschafft, und zwar geschah biefe Maßregel als eine Concession gegen die revolutionare Partei. Ganz wurde jedoch die Folter erst nach dem Siege der Revolution durch einen der frühesten Atte seitens der Demokraten abgeschafft.

<sup>1)</sup> Der außerordeniliche Scharfsinn, den die mittelalterliche Folter entfaltete. und ihre Ausdehnung durch die Geistlichkeit wird in einem Artikel von Villegille nachgewiesen dei Lacrvir, le Moyen Age et la Renaissance, Paris 1848, III. Die Originalwerke über den Gegenstand sind sehr zahlreich und bieten ein großes aber schwerzliches Interesse. Das vollständigste ist vielleicht der Tractatus de Questionibus von Marsilius, einem Advokaten in Bologna, 1529 und 1537. Marsilius rühmte sich der Ersinder jener Folter zu sein, bei welcher der Gefangene alles Schlases beraubt wurde, was hauptsächlich im Kirchenstaat gedräuchlich war. S. Chartaria, Praxis Interrogandorum Reorum, Rom 1618, S. 198. Außerdem sindet man umftändliche Beschreibungen über den Charafter der Foltergatungen bei Simancas, De Catholicis Institutionibus, bei Epmericus, Diroctorium Inquisitorum, und in vielen andern von ihnen citirten Werfen.

Gebrauch und zwar bei einer jener feltnen Gelegenheiten, mo die Regierung in directer Opposition zur Rirche ftand 1). In Stalien mar Beccaria, der Freund von Selvetius und Solbach und der anerkannte Vertreter Rouffeau'icher Grundfate, entschiedenster Gegner der Tortur2). Bon Morellet übersett, von Boltaire und Diderot erläutert und von dem gangen Gewicht der französischen Philosophen unterstügt, durchflog Beccaria's Werk triumphirend unsern Erdtheil und beschleunigte dadurch die von ihm hervorgebrachte Bewegung um ein Bedeutendes. Unter dem Ginfluffe diefer Bewegung ichaffte die Kaiferin von Rugland in ihrem Reichsgebiete die Folter ab und begleitete diefe Aufhebung mit einem Toleranzedikt. Unter demfelben Ginfluffe that Friedrich von Preußen, deffen Anhänglichkeit an die Grundfate der Philojophie allgemein bekannt war, denselben Schritt, und seinem Beispiele folgte sofort der Herzog Leopold von Toscana. Und hierin liegt auch für jeden Denkenden nichts Ueberraschendes. Die Bewegung, welche bie Cortur beseitigte, war viel weniger eine geiftiger Ueberlegung als gemuthlicher Er-Sie bewies viel meniger eine neue Entbeckung des Verftandes als eine gewachsene Rraft des Mitgefühls. Fragt man, welche ausdrücklichen Beweise für den Gegenstand angegeben werden konnen, fo murde man fcmerlich einen beibringen, der nicht allen Rlaffen in jedem Abschnitt des Mittelaltere vollkommen einleuchtend gewesen mare?). Daß muthige Verbrecher manchmal entwischten und ichuchterne Personen zeitweise fälschlich ihre Schuld selbst erklärten, daß die Unschuldigen häufig eine furchtbare Strafe erdulden mußten und der sittliche Eindruck der gesetzlichen Entscheidungen bedeutend abgeschwächt wurde4), waren Argumente, welche nebst ähnlichen im 11. und 12. Jahrhundert ebenso wie heute als unleugbare Wahrheiten galten.

S. Loifeleur, Sur les Poines. Außer in den Essays von Montaigne wurde fie in Charron's Sagesse, in Bayles Contrains — les d'Entrer und in vielen

Schriften Boltaire's und feiner Zeitgenoffen verurtheilt.

2) Ueber den Ginfluß Beccaria's f. Loifeleur, S. 335-338. Morellet's

Ueberfepung erschien mabrend eines halben Sahres in fieben Auflagen.

3) Bielleicht mit Ausnahme der Lehre vom Gesellschaftsvertrag, auf den Beccaria einen so großen Nachdruck bei seinen Schluffolgerungen lezte. Ich glaube jedoch nicht, das dieser Punkt auf die Umwandlung viel Einfluß gehabt hat.

<sup>1)</sup> Budle's Gcsch., II., S. 140, Anmerk. Luis Vives, ein ziemlich berühmter spanischer Philosoph, hatte schon in der ersten hälfte des 16. Jahrhunderts in seinen Bemerkungen zu Augustin gegen die Tortur protestirt. Heftig bekämpst wurde er deshalb vom Bischof Simancas in einem höchst merkwürdigen Buche: De Catholicis Institutionibus ad praecavendas et extirpandas Haereses, 1569, auf welches ich noch zurückzukommen Gelegenheit haben werde. Dieser bemerkt u. a.: "Die apostolischen Inquisitoren pstegen die Angeklagten sehr häusig zu foltern", vertheidigte diese Praxis sehr lebhaft auf Grund theologischer Säpe, und giebt eine sehr lebendige Schliberung der verschiedenen Koltergattungen, welche bei Kepern angewendet wurden, S. 297—309. S. auch über diesen schlen schaubervollen Gegenstand Lovente, Hist. of Inquisition. Simancas bemerkt, daß die Berbrecher in den übrigen Ländern öffentlich; in Spanien dagegen heimlich gesoltert wurden, S. 305.

<sup>4)</sup> Es ist bemerkenswerth, daß Augustin das Unangemessene der Tortur klar erkannte und mit seiner gewöhnlichen Kraft und Entschiedenheit bezeichnete: "Wenn es fraglich ist, ob Jemand schuldig sei, wird er gesoltert und erleidet für das ungewisse Verbrechen die gewissesten Strasen." De Civ. Dei, XIX., 6. Dennoch hielt er sie für nothwendig.

geschah die Umwandlung nicht durch solche Beweise. Bielmehr schaffte man die Tortur ab, weil mit dem Fortschritt der Civilisation das Mitgefühl der Menschen fich erweiterte, die Empfänglichkeit für die Leiden Andrer erhöht, das Urtheil milder, die That edler murde. Gelbst einen Schuldigen den Schrecken der Folter zu unterwerfen ichien hart und barbarisch, und aus diesem Grunde ichaffte man fie ab. Die Beseitigung gehörte zu jener großen Bewegung, durch welche auch die wilden Vergnügungen aufhörten, die Rohheiten gemildert und die Sitten aller Rlaffen verfeinert wurden. Nun ift es gang ficher, daß Alle, die das ewige Leiden wirklich wie die gerechte Strafe für die Unart eines Kindes ansehen, unmöglich die Cortur mit dem gleichen Grade und der gleichen Art von Widerwillen wie die weniger orthodoren Gefährten betrachten konnten. Gbenfo ficher ift es, daß eine Beit, wo die Religion so beständig bei den Legenden der Märtyrer, bei den Qualen der Berdammten weilte und die Phantasie stets mit der Aufstellung neuer und grauenhafter Marterwerkzeuge beschäftigte, auch dem Systeme der graufamften Falter vorzugsweise gunftig fein mußte. Und nun mußte wiederum dieselbe Geistcerichtung, welche gegen die Ausübung der Folter ankämpfte, auch die mittelalterliche Lehre von der zukunftigen Strafe angreifen. beide aus demfelben Zuftande der Gefellichaft entsprungen maren und zugleich

in Bluthe famen, mußten fie auch gleichzeitig absterben.

Es ift eine Bahrheit, daß in jedem Zeitalter die Strafgefete in hohem Mage abhängig find von der Anficht des Boltes über die Schuld. Philosophen haben viel über den rein präventiven Charafter der gesetzlichen Strafen geschrieben; aber es bedarf teiner großen Geschichtstunde, selbst keiner besondern Kenntnig der menschlichen Natur, um darzuthun, daß es einen auf foldem Grunde abgefaßten Coder gar nicht giebt. Es ist gewiß richtig, daß alle Handlungen, welche die Moral verwirft, nicht in den Bereich der geschgeberischen Thätigkeit fallen, und daß man dies um so mehr ein-sieht, je weiter die Civilisation vorschreitet.). Es ift ferner wahr, daß auf einer geringen Stufe der Kultur die Strenge der Strafen größtentheils von der herrschenden Unempfindlichkeit gegen das Auferlegen von Leiden herrührt. Es ist sogar richtig, daß die besondre Auffälligkeit oder Gefährlichkeit eines Berbrechens die Menschen veranlaßt, es zeitweise mit Strafen zu vergelten, die in gar keinem Verhältniß zu seiner sittlichen Verwerflichkeit steben. Aber unmöglich tann man bei Prufung der Straffnsteme überfehn, daß fie ihre Birfung nur fo lange zu behalten vermögen, als fie im Wefentlichen mit dem Boltsbewuftsein von der Größe der Schuld übereinstimmen. Insofern jedes Syftem mildernde Umstände und verschiedene Strafmaße zuläßt, bestätigt fich diefer Sat mittelbar, und jedes Urtheil, das durch die Deffentlichkeit geht, ift seinem Wesen nach eine Berufung auf den idealen Maßstab. Nennt man die Strafe übermäßig, fo erklart man damit, daß fie größer fei als die Schuld; nennt man fie mild, fo meint man, lettere überrage bie Strafe. Selbst wenn man das Befet nur als Praventivmagregel betrachtet, muß es

<sup>1)</sup> Das Beftreben aller Strafinfteme, welche unter dem Einfluß von Geiftlichen bearbeitet worden find, den Gesetscoder mit der Sittenlehre in Uebereinstimmung zu bringen und die Strasen so viel als möglich mit dem Charakter der Sühne auszurüsten, ist wohlbekannt. Unter den neuern Beisptelen steht Schweden vielleicht voran. S. über dessen gegenwärtigen Zustand das hervorragende Buch von Laing.



doch nothwendigerweise die herrschende Ansicht über die Schuld abspiegeln, wenn es nicht mit der öffentlichen Meinung, die feiner Ausführung zu Grunde liegen muß, in Collision gerathen foll. Go bestrafte man gegen Ende des vorigen Sahrhunderts Pferdediebstahl fo gut wie Mord mit dem Tode. Im lettern Falle fprachen die Geschworenen bereitwillig die Berurtheilung aus, das Publifum fanctionirte das Urtheil, und das Gefet mar somit in Wirksamkeit. Im andern Falle wurden die Verbrecher fast immer freigesprochen, und murden sie einmal hingerichtet, so fühlte sich die öffentliche Meinung beleidigt und beunruhigt. Der Grund hiervon mar, daß die Menschen die Tödtung als Strafe mit der Schuld des Mörders in Uebereinstimmung fanden, aber weit über das Dag hinausgehend beim Diebe. In dem Fortichritt der Bildung liegt die beftändige Neigung, die harten der Strafe zu milbern, weil die Menschen fich eine lebhaftere Borftellung von den zugefügten Leiden zu machen lernen und daher empfänglicher fur bie Entschuldigungsgrunde werden. Wird aber eine folche Lehre in Betreff ber gerechten Bergeltung für das Berbrechen, wie ich fie oben anführte, geglaubt und anerkannt, so mun sie unvermeidlich die Wirkung haben, den Kortschritt

zu hemmen.

Solche Wirkungen mußte natürlich damals die volksthümliche Lehre von der zukunftigen Strafe äußern, die im ganzen Mittelalter und mahrend des 16. und des größern Theils des 17. Sahrhunderts herrschte. Wie vollständig Diefe Lehre übermunden ift, muß Sedem angenscheinlich werden, der fich der Mühe unterzieht, die alte theologische Literatur mit der neuern Lehre zu vergleichen. Die abschreckenden Bilder eines stofflichen Keuers zu einer endlosen Folter, die einst so sorgfältig ausgeführt und so beständig eingeschärft wurden, haben in einigen wenigen unbestimmten Aussprüchen über die Berdammniß und in der allgemeinen Versicherung von zukünftiger Ausgleichung der Unzuträglichkeiten im Leben Erjat gefunden, und eine aus der moralischen Unlage erwachsene Lehre, welche ein Element jeder mahrhaft fittlichen Religion bildet, ift fo ftillschweigend an die Stelle jener andern Lehre getreten, welche die größte aller fittlichen Schwierigkeiten darbietet. Die Emigkeit der Strafe wird zwar noch von Vielen eifrig erfochten, aber die Natur diefer Strafe, worüber einst die bedeutsamften Streitigkeiten bei jeder Erörterung über diefen Gegenstand geführt wurden, ift jest vollständig daraus geschwunden. Die tuchtigften Theologen betrachteten einft ihre Lehre als eine folche, Die man wohl vertheidigen könne, die aber auf den ersten Blick, so aufgestellt, das Gefühl beleidigen muffe. Leibnit führte den Beweis, daß Beleidigungen gegen ein unendliches Wesen auch eine unendliche Schuld bewirkten und baber eine emige Strafe verdienten. Butler tam zu dem Schluffe, daß aus ber Analogie der Natur die Vermuthung vielen Grund habe, die Strafe der Berbrechen moge mohl außer allem Berhaltniß zu unfrer Borftellung von der Schuld fteben. Beide beweisen gerade durch ihre Vertheidigung, daß diefe Lehre eine peinliche Schwierigkeit mit fich führe. Wie man jedoch gegenwartig in ber Regel annimmt, bietet die Lehre fo menig Schwierigkeit, daß jedes System ohne sie offenbar unvollkommen sein wurde, und demgemäß hat fie feit lange ihre Stelle unter den sittlichen Beweisen für das Chriftenthum erhalten.

Diese stufenmäßige und ftill vor sich gehende Bendung der Bolksbegriffe ist ohne Zweisel hauptsächlich der Gewohnheit zuzuschreiben, sittlich geistige Bahrheiten lieber aus dem eigenen Rechtssinn als aus einer überlieferten Lehre herzuleiten, welche den Berfall der dogmatischen Theologie begleitete und sich zuerst im 17. Jahrhunderte zur Geltung brachte. Descartes, werlcher die Moralphilosophie vor Allen wiederbelebte, kann als ihr erster Begründer angesehn werden; denn die Methode, die er bei metaphysischen Untersuchungen anwendete, wurde dalb bewußt oder undewußt auch auf moralische Gegenstände angewendet. Als die Menschen nach richtigen Begriffen von Recht und Unrecht suchten, singen sie an, mehr ihr moralisches Gesühl als die Bücher der Theologen zu befragen, und gingen bald so weit, dieses Gesühl oder Vermögen zum höchsten Schiederichter zu machen und alle Theologie damit in Uebereinstimmung zu bringen. Gleichzeitig sahen sich die Theologen durch den großen Zuwachs weltlicher Einslüsse und turch die beschletunigte Folge von Neuerungen veranlaßt, sich leichter dem Drange der Zeit zu fügen.

Aber außer dieser allgemeinen rationaliftischen Bewegung übte nach meiner Ansicht noch ein zweites Streben wefentlichen wenn auch geringern Einfluß auf die Umwandlung, und fie hängt gleichfalls mit Descartes' Namen zusammen. Ich meine die Reigung, fich von der Seele einen rein geiftigen Begriff zu machen. Die verschiedenen Wirkungen, welche eine fpiritualiftische und andrerseits eine materialiftische Philosophie auf alle Gebiete des Dentens geübt hat, gehören zu den intereffantesten Erscheinungen der Geschichte. Die Alten, mindestens die noch am meiften spiritualiftischen Schulen, hielten allgemein das Bejen der Geele für eine außerft feine Fluffigkeit oder für eine vom Körper gang unterschiedene Substanz, und nach dieser sowie nach einer schon lange vorher herrschenden Ansicht bedingte diese ausnehmende Feinheit das Wejen der Unförperlichkeit. Man nahm nämlich an, daß die Seele von einer gegenüber ben fie umgebenden Dingen ganzlich verschiedenen Art fei: einfach, unauflöslich und frei von den Bedingungen des Stoffes. Manche Platoniter streiften fehr nahe an die moderne Idee einer Seele, oder erreichten sie vielleicht schon, wonach dieselbe ein Wesen von rein intellectueller Art ift; aber die allgemeine Meinung mar wohl die angegebene. Diese ausnehmende und, wie man fie nannte, unkörperliche Natur der Seele wurde von den Alten sehr betont, weil sie ihnen den Hauptbeweis für die Unsterblichkeit lieferte. Wenn der Geist nur eine Function der Materie, das Denken "nur ein physisches Produkt des Gehirnes" bildet, jo erscheint es natürlich, daß mit ber Auflöfung des Körpers auch die Bernichtung des Nun giebt es allerdings einen Inftinkt im Menichen, Individuums eintritt. die ihn auf ein zukunftiges Gebiet hinweift, in welchem die Ungerechtigkeiten des Lebens berichtigt und die Kette der Liebe, die der Tod zerriffen, auf's Neue in einander geschloffen werden foll, ein Glaube, der mit unfrer fittlichen Natur so eng verbunden ift, daß er selbst die hartesten Stoße des Mate-rialismus überdauern durfte; aber für Köpfe, in denen das logische Element vorherrscht, wird das aus der Psychologie entnommene Argument immer die höchste Befriedigung hervorbringen. Daß im Menschen ein untheilbares, mit seinem Körper eng verbundenes und doch von demselben wesentlich unterschiedenes Befen vorhanden ift, mar der Sat, auf welchem Socrates feine hauptsächlichste hoffnung in den letten Stunden des Lebens und Cicero im Schatten des Alters gründete, wie denn auch die ganze Sittenlehre der platonischen Schule auf dieser Unterscheidung beruhte. Der Mensch bildet nach ihrer trefflichen Symbolik die Grenzlinie, an welcher die Welt des Beiftes und die Welt der Materie fich berühren. Ge liegt in feiner Macht, auf den Schwingen der Seele zur Gemeinschaft mit den Göttern emporzufteigen oder durch die Schwere des Körpers auf die Stufe des Thieres heradzusinken. Die Seele hat die Bestimmung aus einem Zustande in den andern überzugehn; all ihr Wissen ist nur Erinnerung und ihre zukünstige Stellung bestimmt sich aus ihrer gegenwärtigen Richtung. Die Seele des Menschen, der nur nach Lugend strebt, den Auswahd und die Leidenschaften der Erde verachtet, wird einst von der Knechtschaft der Waterie befreit werden und unsichtbar und sesselsos in vollkommener Selizseit den vollen Genuß der Weitseheit haben. Dagegen wird die Seele dessenigen, der seine Hauptlust im Körperlichen sindet, nach dem Tode von einem neuen Körper umschlossen werden, seine Strafe in physischen Leiden erhalten, oder dem menschlichen Auge sichtbar auf der Erde erscheinen in der Form eines Geistes, um die

Ueberlebenden mitten in Freuden zu ichrecken 1).

Dies waren die Anfichten, an welchen die Schule Plato's, des geiftigften aller alten Philosophen, fefthielt. 208 bas Chriftenthum auftrat, mar feine erste Richtung solchen Vorstellungen sehr gunstig, da es zu den Wirkungen jeder großen sittlichen Begeisterung gehört, die Menschen über die Begehrungen des Körpers zu erheben, dem Geiste ein übersinnliches Ideal zu bieten und den Widerstreit, von welchem sich die menschliche Natur beunruhigt sieht, mit allem Rachdruck zu betonen. Demgemäß finden wir, daß die Kirche in ihren frühern und beffern Tagen fich befonders mit der Philosophic Plato's verband, mahrend im Mittelalter Ariftoteles zur herrschaft gelangte, und daß ebenso die vergeistigende Bewegung, welche der Reformation voranging, vom Platonismus begleitet mard. Es gab jedoch zwei Lehren, welche eine entgegengesette Richtung veranlaßten. Die Heiden behaupteten die Unkörper-lichteit der Seele, weil sie glaubten, daß der Körper für immer zu Grunde gehe, mahrend manche Chriften, weil fie den lettern Sat leugneten, die barauf beruhende Unterscheidung zu verwerfen geneigt waren. Vor Allem jedoch wurde der feste Glaube an die Höllenstrafe des Keuers und die große Bedeutung, welche diese Lehre bald erlangte, der Grund einer materiellen Anschauung. Die Kirchenväter waren fruhzeitig in ihrer Ansicht über ben Gegenftand getheilt2). Die eine Partei, zu welcher die tuchtigsten und besten gehörten, behauptete, es bestehe im Menschen eine unkörperliche Seele, die

<sup>1)</sup> Diese Theorie ist im Phädon entwickelt. Die Griechen hatten eine ungebeure Furcht vor Tobten und daher auch eine starke Disposition, Geister zu sehn.
2) "Richt einer von ihnen hatte dieselbe Ansicht wie die Mehrzahl der Christen heutigen Tages, daß die Seele volltommen einfach, von alem Körperstichen, von jeder Korm und Ausdehnung frei sei. Im Gegentheil bestimmen sie alle als etwas Körpersiches, wenn auch in der Art und Beschaffenheit von den Körpern der irdischen Sphäre Berschiedenes. Sie hatten jedoch zwei verschiedene Ansichten darüber. Einige meinten, die Seele enthalte den Geist und zugleich einen sehr zurten Körper, in welchen dieser gehült sei. Die Schule Plato's, wozu Cemens, Origines und deren Anhänger gehören, nimmt auch die platonische Lehre von der Seele an und erklärt dieselbe für höchst einsach an sich, aber stets mit einem seinen Körper bekleidet. Die Andern dagegen, die sich von Plato seiner nichten und seine Philosophie für christliche Grundsäpe schädich erachten, verwerfen diese Lehre und behaupten, die Seele sei ganz und gar nur ein sehr seiner Körper". S. Mosheim zu Cudworth's Intell. System, S. 325. Halam sagt in seiner Literaturgeschichte: Die Kirchenväter mit sast alleiniger Ausnahme von Augustin sehrten die Körperlichkeit der denkenden Substanz.

jedoch unwandelbar mit einem zarten, geschmeidigen, aber empfindlichen und dem Auge sichtbaren Körper verbunden sei. Origines fügte hinzu, die Gottbeit allein vermöge als reiner Geift, ohne Verbindung mit einem Stoffe zu eristiren ). Die andre Schule, als deren Hauptvertreter Tertullian angesehn werden kann, leugnete durchaus das Vorhandensein eines unkörperlichen Elements im Menschen, erklärte die Seele einsach für einen zweiten Körper und begründete diese Lehre hauptsächlich mit der Vorstellung von zukunstiger Strafe<sup>2</sup>). Erscheinungen waren dazumal nicht selten. Tertullian erwähnt eine Krau, die eine Seele gesehn, welche sie als "eine durchsichtige, leuchtende Kigur ganz in der Form eines Menschen" beschrieb<sup>3</sup>). Der h. Antonius sah die Seele Ammon's in den Himmel auffahren. Die Seele eines Indischen Eremiten, Namens Markus, ward in einem Tuche in den Himbischen Auch sah man häusig Engel, von denen man übrigens allgemein glaubte, daß sie mit den Töchtern der vorsündsluthlichen Menschen vermählt geweien seine.

Unter dem Einflusse der mittelalterlichen Denkweise wurde jeder geistige Begriff materialisirt, und was man in frühern und in spätern Zeiten als sinnbildliche Bezeichnung ansah, betrachtete man damals als Ausdruck für Thatsachen. Die Ueberzeugungen des Bolkes kamen alle aus der Malerei, der Bildhauerkunst oder aus Geremonieen, welche zu den Sinnen sprachen, so daß man Alles auf greisbare Gebilde zurücksührte<sup>4</sup>). Der Engel des jüngsten Gerichts wurde immer abgebildet, wie er die Seelen auf einer wirklichen Wage wiegt, indeß der Teufel sich an die Schalen hängt, um das Gleichgewicht zu stören. Zuweilen ward die Seele als geschlechtsloses Kind dargestellt, welches aus dem Munde der Leiche heraussteigts). Vor Allem jedoch deengte und fesselte die Lehre vom Fegfeuer die Phantasie. Sede Kirche wimmelte von Gemälden, welche die Seele dersenigen darstellten, die buchstäblich mit ihrem Körper in den Tod gegangen waren und sich nun mit schaurigen Zuckungen in wirklichem Feuer krümmten. Beide Lehren hingen genau mit einander zusammen und unterstützten sich gegenseitig. Wer an eine körperhaste Seele glaubt, glaubt auch leicht an leibliche Strase. Wer an letztere glaubt, wird sich auch das Wesen der Leidenden gern verleiblichen.

Sedoch finden wir schon geraume Zeit vor der Reformation auf Seiten einzelner Schriftsteller sichtliche Zeichen des Bestrebens, sich reinere Vorftellungen von der Seele zu bilden. Die pantheistischen Schriften, welche aus der Schule des Averroes hervorgingen, belebten die alte stoische Vorftellung einer Natursele und lenkten die Ausmerksamkeit auf das große

<sup>1)</sup> Cudworth, III., 118. Derfelbe Kirchenvater gründete seine Seclenlehre meistens auf Erscheinungen. S. 330.

<sup>2)</sup> Die Körperlickeit der Seele geht schon aus dem Evangelium hervor. Denn dort wird eine in der Unterwelt im Feuer bestraft und verlangt siehentlich von dem Finger einer glücklichern den Trost des Thaues. De Anima, K. VII.
3) Daselhst K. IX. Ich muß bemerken, daß dieses Buch von Tertullian

<sup>3)</sup> Daselbst R. IX. Ich muß bemerken, daß dieses Buch von Tertullian geschrieben wurde, als er schon zu den Montanisten gehörte; doch ist kein Grund anzunehmen, daß dieses in Bezug auf seine Plychologie etwas zu sagen hat.

<sup>4)</sup> S. Maurh, Légendes pieuses, 125—127.

5) Daselhtt S. 124. Ein Beispiel hierzu liegt im Triumph bes Todes von Orgagna in Pisa vor. In der griechischen Kirche wurden die Seelen der Geiegneten zuweilen als Kinder dargestellt, welche die Hand des Allmächtigen umfaßt. Didron, Iconographie, S. 216.

Rathsel von der Berbindung der stofflichen und der geistigen Belt. Die Annahme eines alldurchdringenden Geistes, welcher "im Steine schlaft, im Thiere träumt und im Menschen wacht"1), der Glaube an ein verborgenes Lebensprincip, welches die verschiedenen Formen des Organismus hervorbringt und nur die Regung des göttlichen in Allem gegenwärtigen Wefens ift, Diefer Glaube, der unter den Speculationen des Alterthums einen fo vornehmen Plat eingenommen hatte, kam wieder zum Vorschein und wurde vielleicht durch den raschen Fortschritt des Musticismus, diefer fo zn fagen driftlichen Form des Pantheismus noch verftärtt. Anfangs in Berbindung mit gemiffen guruckgebliebenen Traditionen des Gnofticismus, trat der Myfticismus im dreizehnten Sahrhundert in der Secte der Begarden, besonders in den Lehren des David von Dianant, Ortlieb's und Amaury's von Bene hervor, und erlangte im folgenden Jahrhundert unter der Leitung der Eckart, Tauler, Suso und Ruysbroek in Deutschland eine außerordentliche Popuslarität, wozu sowohl die durch den schwarzen Tod verstärkte religiöse Richtung als auch die Reaction gegen die übermäßige Trockenheit der Scholastik bei-trug<sup>2</sup>). Die Schriften von Dionysius dem Areopagiten, welche von jeher die Bibel des Myfticismus bildeten und zum Theil von Scotus Erigena übersett worden waren, sowie einige Werke von Scotus felbst gelangten zu plöglicher Gunft und gaben fast allen Klassen theologischer Denker einen neuen Sporn. Auf Seiten der Philosophie hatte diese Denkerregung eine Reihe von Forschungen zur Folge, die sich in interessanten Untersuchungen über die erste Ursache des Lebens der Materie äußerten. Die Theorie der selbstständigen Zeugung, welche Lucrez einem großen Theile seines Systems zu Grunde gelegt und welcher die Philosophen des achtzehnten Sahrhunderts so viel Nachdruck gaben, wurde angelegentlich versochten3) und das ganze Geheimniß der Zeugung mit einer Zuversicht behandelt, welche ein Lächeln ablockt4), aber zugleich eine gewiffe Wehmuth, wenn wir bedenken, wie fehr diese großen Fragen der Natur und des Lebensanfangs, die fast den Grund

1) Schelling.
2) S. Schmidt, Études sur le Mysticisme allemand du XIV. siècle in den Mémoires des Sciences Morales et Politiques de l'Institut de France. t. II.

4) So behandelt Melanchthon im zuversichtlichsten Tone die wichtige Frage von der Berschiedenheit der Geschlechter: "Die Männlichen, sagt er, werden mehr im rechten Theile des Mutterleibes und von einem Samen, der mehr von rechts herkommt, erzeugt; die Beiblichen auf der linken Seite". De Anima, S. 420. Diese Theorie rührt, so viel ich weiß, von Aristoteles her, und wurde

nachmals häufig wiederholt.

<sup>3)</sup> Die folgende Stelle aus Vives ist sowohl wegen der genauen Anschauung, die sie von den damals herrschenden Begriffen über die Urzeugung giedt, als auch wegen der höcht sonderbaren Ansicht über die Mäuse interessant: "Bon dem Lebendigen dat das eine z. B. Fliegen, Flöhe, Ameisen, Bienen, die alke auch ohne Eeldecht sind, eine Urzeugung. Andres geht aus der Mischung der Geschlechter hervor, wie der Mensch, das Pferd, der hund und der Löwe. Manche haben eine zweiselhafte Erzeugung, z. B. die Mäuse; denn einige von ihnen entstehen aus dem Schmut, andre aus der geschlechtlichen Berbindung". De Anima, B. I. Ban helmont gad, wie bekannt, ein Recept zur hervordringung von Mäusen. Augustin, der sich große Mühe gab, verschiedene Einwendungen gegen die Güte der Borsehung zu wiederlegen, nimmt wunderlich genug die Mäuse als ein undurchdringtiches Geheimniß aus, welches der Glaube allein ersassen De Genesi contra Manicheos, K. XVI.

aller realen Wissenschaft ausmachen, unser Forschungen spotten, und wie vollständig die lauten Verheißungen des letzten Jahrhunderts in dieser Beziehung unerfüllt geblieben sind. Von den Untersuchungen über den Ursprung der Seele schritt man natürlich zur Prüfung ihres Bezens. Mit allem Ernst versolgte man unter dem Beistande heidnischer Schriftsteller derartige Fragen, und die Schlüsse, zu welchen die verschiedenen Schulen dabei gelangten, mußten, wie dies immer der Fall ist, einen sehr umfassenden Einsluß auf die theologischen Vorstellungen üben. Ich kann nicht zweiseln, daß Descartes schließlich mit seiner Behauptung, daß das Denken das Wesen der Seele sei und die denkende Substanz ihrer Art nach sich völlig vom Körper nnterscheide, daß von ihrer Natur die Materie durch keine einzige ihrer Formen oder Eigenthümlichkeiten auch nur die leiseste Andeutung bieten könnne, sehr wiel zu jener Geistesrichtung beigetragen hat, welche die Nenichen sich mit natürlicher Berachtung von Geistererscheinungen, sichtbaren Dämonen und Fegeseuern wegwenden ließ 1). Es ist wahr, daß die cartesianische Lehre bald einigermaßen getrübt wurde, schließlich aber zerstörte sie für immer die alte Vorstellung eines innern Körpers 2).

Von der Zeit Descartes' an ift, wie man wohl sagen kann, die Lehre vom materiellen Fegseuer in beständigem Sinken geblieben<sup>3</sup>). Die Skeptiker des siedzehnten und achtzehnten Jahrhunderts behandelten sie mit großer Berachtung, und in England scheint der letzte große Streit darüber in der ersten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts den Schluß gemacht zu haben. Swinden, Whiston, Horberry, Dodwell und in Amerika Jonathan Edwards erörterten sie aus verschiedenen Gesichtsvunkten<sup>4</sup>) und bestätigten den raschen

2) Eine mit der Lehre der Kirchenväter ziemlich ähnliche wurde neuerlich auf die Körper der Gesegneten in zwei sehr geistvollen amerikanischen Büchern angewendet. Es find Religion of Geology und Lectures on the Seasons von hitchcod. Der Versaffer bediente sich dabei der Theorie Reichenbach's über das odische Licht.

<sup>1)</sup> Die scharse Grenze, welche Descartes zwischen Körper und Seele zu ziehen suchte, erklärt seine Lehre von den Thieren, die man oft sehr misverstanden hat. Nach ihm ist das Denken das Wesen der Seele, alles Nichtbenken, wie Leben und Emsindung, Wesen des Körpers. Indem er den Thieren die Seele absprach, nahm er ihnen auch das Denkvermögen, ließ ihnen jedoch alles Uebrige. Diese Unterscheidung würden jest nur sehr Wenige in ihrer vollen Strenge aufrecht balten, und Stahl gab der Psuchologie eine ganz abweichende Richtung durch seine dem Aristoteles entnommene Lehre, daß die Seele das Princip des Lebens enthält, also Alles, was lebende Körper von todten unterscheidet. So begründete er die animalische Psuchologie und verdand sie eng mit der heilfunde. Maine von Biran hat dies in seinen Nouveaux Rapports physiques et morales klar dargelegt, während Tissot, Boullier, Charles und Lemoine gegenwärtig die Stahl'sche Richtung in Frankreich erneuern.

<sup>3)</sup> Descartes brückt die Meinung seiner Zeitgenossen bierüber so aus: "Dbwohl die allgemeine Ansicht der Theologen dahin geht, daß die Berdammten vom höllenfeuer gequält werden, so wollen sie doch damit nicht sagen, daß sie durch eine ihnen von Gott eingeprägte falsche Idee, durch ein gleichsam verzehrendes Feuer hintergangen sind, sondern sie nehmen ein wirkliches Feuer an, weil "wie der Geist eines lebenden Menschen, odwohl nicht körperlich, doch vom Körper seftgehalten wird, so auch Gott in seiner Allmacht ihm nach dem Tode körperliche Schmerzen des Feuers bereiten kann". Reponses aux six Objections.

<sup>4)</sup> Dies war meines Wiffens die lette große Streitigkeit über das Lokal der

Fortschritt des Skepticismus. Gegen Ende des Jahrhunderts war die Lehre geschwunden; denn obwohl keine ausdrückliche Widerrufung oder eine Aenderung des Dogmas Statt hatte, schloß man es doch vom Volksunterricht aus, wenn es gleich noch jest unter den ungebildetsten Diffenters und in den römisch-katholischen Handbüchern für die Armen ein kümmerliches Dasein fristet.

Ich habe bei diefer wahrhaft entpörenden Lehre länger verweilt, weil sie, wie ich glaube, einen höchst wichtigen Ginfluß auf die Denkweise und den Charaftertypus der Vergangenheit übte. Ich habe zu beweisen versucht, daß ihre nothwendige Wirfung sich in einer Abschwächung und Ertöbtung des Mitgefühls äußerte, in der Berstärkung der menschlichen Anlage, Schmerzen zu bereiten und in einer bedauernswerthen Berzögerung des civilisatorischen Der Hauptsache nach ift fie jest geschwunden und mit ihr ber Charaktertypus, zu bessen Bildung fie so viel beigetragen hat. Statt des alten strengen Inquisitors, der in seiner Härte so unbeugsam, in seinem Unternehmen so heroisch, in der Verfolgung so unbarmherzig war, statt der Menichen, welche die abichreckendften Folterqualen erfannen und vermehrten, welche die wildesten Kriege anstachelten und zur größten Erbitterung trieben, jebes Land mit dem Blute Unschuldiger trankten, statt diefes kirchlichen Charaftertypus gemahren wir eine fast weibische Empfindsamteit und eine faft tranthafte Abneigung gegen das Auferlegen von Strafen. herrschende Charakterzug des modernen Christenthums besteht in der von ihm entfalteten unbegrengten Menschenfreundlichkeit. Diefe ift fur unfer Sahr. hundert, mas der Ascetismus für das Mittelalter war, für das sechszehnte und siedzehnte Sahrhundert die polemische Erörterung. Die Gemüthseite der Humanität, die Menschlichkeit in der Zucht war nie so entwickelt, und diese Entwickelung ift, wenigftens beim Protestantismus, wo fie am ftarkften bervortrat, immer von den Geistlichen geleitet und repräsentirt worden. haben ihre Gegner fast ebenso wie ihre Bewunderer zugestehn muffen. Eine gewiffe schwache und frauenartige Sentimentalität im Denken wie in der Sittlichkeit bilbet den hervorragendsten Zug ihres Charafters, bei dem der Satyrifer vor Allem zu weilen pflegt. Db diese Eigenschaft, wenn man sie richtig zergliedert, so zu migachten ift, wie es gewöhnlich geschieht, kann fraglich fein; jedenfalls wird fein Menich baran benten, fie einem Geiftlichen aus der Schule der Torquemada, Calvin oder Knor zuzuschreiben.

Die Aenderungen, welche von Zeit zu Zeit in den Charaftertypen der verschiedenen Bekenntniffe stattsinden, sind zwar oft genug sehr offenbar und bilden eines der ausgiedigften Sismittel der Geschichte; aber sie entziehen sich naturgemäß einem directen logischen Nachweise. Der Schriftsteller kann nur die allgemeinen Eindrücke, die er aus dem Studium der beiden zu versgleichenden Perioden entnommen hat, dem Urtheile derjenigen unterbreiten, deren Studien sich mit den seinigen berühren. Benn ich daher zum Beschlusse

Hölle, welches einft als sehr wichtig behandelt wurde. Nach der dem h. Thomas nachgesprochenen Ansicht lag sie im Mittelpunkt der Erde. Whiston hingegen, ein Leugner der ewigen Hollenstrafe, seste sie in den Schweif eines Kometen; während Swinden, dessen Buch viel Aussehn erregte und in's Französische übersetzt ward, die Sonne für die hölle hielt. Nach Plancey's Dict. infern. war dies nicht nur der Glaube einiger alten Theologen, sondern rührten die Fleden an der Sonne auch von der Menge der dort befindlichen Seelen her.

noch auf den in die Augen springenden Gegensat hinweise, den die Geschichte der Strafen in den beiden Perioden theologischer Entwickelung bietet, fo foll dies mehr zur Beleuchtung als zu einem Beweise dienen. Wir haben gesehn, daß die Bolksmeinung über die Angemeffenheit der Strafen fur bestimmte Berbrechen mit der verschiedenen Unsicht über die Schuld wechseln muß. Wir haben ferner gesehn, daß die Abschaffung der Tortur aus einer fast ganglich den Gegnern der Kirche beigumeffenden Bewegung entsprungen ift, und daß fie viel weniger die Folge einer bestimmten Schluffolgerung als einer gemiffen durch die Civilisation hervorgebrachten Empfindungsweise war. Balb jedoch theilte fich der Impuls, den Voltaire, Beccaria und die Revolution mittheilten, den orthodoren Kreisen mit und erlangte erst durch sie seine volle Wirksamkeit. Die Lehre von einem im wörtlichen Sinne zu nehmenden Feuer hörte faft überall auf, Annahme zu finden, und es zeigte fich aller Orten eine machsende Empfindlichkeit gegen die ungebührliche Strenge der Strafen, fo daß man in den meiften gandern, befonders aber in England, keinem Gegenstande ein ernfteres Intereffe zuwendete. Soward that den erften Schritt. Das Leben diefes großen Diffenters, der über 40,000 Meilen zu Werfen bes Wohlthuns reifte und zulett auf frember Erde als Märtyrer für feine Sache ftarb, bietet ein Bild reiner und fruchtbarer Menschenliebe, wie es sich vielleicht nicht zum zweiten Male in ber Geschichte der philanthropischen Bestrebungen findet. Nicht nur in England sondern in gang Europa lenkten feine Bentühungen die öffentliche Meinung auf den Zustand der Gefängniffe und bewirkten darin eine Ummalzung, deren Folgen nie ermeffen werden können. Bald darauf erfolgte die Milderung des Strafgesetzes. In England hatte die Strenge deffelben einen beispiellosen Grad, und da die schweren Berbrechen hier befonders gahlreich maren, fo kamen wohl nirgends in Europa jo viele hinrichtungen vor. Sa, der Oberrichter unter Beinrich VI., Fortescue, bezeichnet diese Thatsache mit sonderbarer Selbstaefälligkeit als einen vollaultigen Beweis für die Ueberlegenheit seiner Landsleute. In England, sagt er, werden in einem Jahre mehr Menschen gehängt als in Frankreich mährend sieben Jahren, weil die Engländer beffere Bergen haben. Aehnlich ift es bei den Schotten, welche niemals einen Raub magen, fondern nur Diebstähle begehen 1). Unter der Regierung heinrich's VIII., als man den Berfuch machte, den größten Theil England's in Weideland umzuwandeln2) und die Unterdrückung der Klöfter eine Sauptquelle der Wohlthätigkeit verftopfte, fo daß fehr Biele hilflos in die Welt zerftreut murden, foll nach hollingified die Bahl der hinrichtungen auf die erstaunliche Sobe von 12,000 d. h. bis auf 2000 im Jahre geftiegen fein3). Das Armengeset unter Elijabeth milberte das Uebel bis zu einem gewiffen Grade, aber immerhin betrugen am Ende ihrer Regierung die jährlichen hinrichtungen noch etwa 4004). In der Mitte des achtzehnten Sahrhunderts jedoch waren sie trot der großen Vermehrung der Volkszahl auf

3) Barrington, 461—462. Diefe Schätzung icheint fehr übertrieben.

4) Gbend.

<sup>1)</sup> Barrington, On the Statutes, London 1769, S. 461.

<sup>2)</sup> Thomas More giebt in seinem Utopia, Buch I., eine Schrecken erregende Schilderung von dem Sammer und den Berbrechen, die aus ten durch diese Aenderung nöthig gewordenen Vertreibungen hervorzingen. Er spricht von zwanzig Menschen, die man auf einen Galgen hangte.

meniger als ein hundert gefallen 1). Rurze Zeit vorher erhob Bifchof Berkelen. der den von Thomas More in feinen "Utopien" und von Cromwell in einer feiner Reden gelegten Spuren folgte, feine Stimme gu Bunften eines Erfages der hinrichtung durch andre Strafen2). Doch murbe mahrend ber gangen Regierungszeit Georg's III. bas Strafgefet verschärft und bis gu einem foldem Punkte der Strenge gebracht, daß, als Romilly feine Laufbahn begann, die Bahl der Capitalverbrechen feine geringere als 230 mar 3). Erft am Schluffe des vorigen und am Anfang des jetigen Sahrhunderts anderte sich dieser Zustand der Dinge. Mann fann die Reform sowohl in England als im übrigen Europa schließlich auf die Schule Voltaire's zuruckführen, deren Repräsentant Beccaria war, da der von seiner Abhandlung "über Berbrechen und Strasen" gegebene Anstoß ein allgemeiner war und bie erste größere Bestrebung bildete, in das Strafgesetz einen Geist der Menschenfreundlichkeit zu hauchen und es zum hauptziel der Gesetzgebung zu machen, daß es fo wenig als möglich Leiden verhänge. Beccaria hat fich besonders mit jener großen Angelegenheit der Abschaffung der Todesstrafe identificirt, die langfam aber ftetig ihrem unverfehlbaren Triumphe entgegengeht. In England murde das philosophische Element der Bewegung in edler Weise von Bentham vertreten, der an Geift ficher über Beccaria ftand und deffen Einfluß zwar nicht jo groß aber doch auch ein europäischer war. Wir mögen jedoch diesen großen Denkern ihr volles Verdienst zusprechen, so fann doch darüber tein Zweifel herrschen, daß die Begeifterung und Stute, welche Kamilly, Mackintosh, Wilberforce und Brougham in den Stand fetzten, ihre lange Reihe von Reformen im Parlamente durchzubringen, in fehr hohem Grade den unermudlichen Bemühungen der Evangeliumsverkunder zu danken war, die mit einem durch keinen Migerfolg zu erschütternden Wohlwollen und mit einer zuweilen bis zur Schmäche gehenden Nachsicht gegen das Verbrechen ihr ganges Gewicht in die Wagschale der Philanthropie Der Gegensat zwischen der Stellung dieser Mustifer in der Berftorung der schlimmsten Sarten in den alten Gesethüchern und Stellung, welche die mittelalterliche Beiftlichkeit dazu eingenommen hatte, ift höchst merkwürdig. Parteiganger werden hierbei nur den Unterschied awischen wetteifernden Rirchen mahrnehmen; aber der ehrliche Geschichtsforscher wird gemiß im Stande fein, die veranderten Charafterthpen zu erkennen, welche die Civilization hervorgebracht hat, während er in dem Unterschiede, der unzweifelhaft nach diefer Richtung zwischen Protestantismus und Ratholiciemus befteht, eine Folge ber gang verschiedenen Grade von Rraft finden wird, welche biese Religionen anwenden, um den Geist zu so erniedrigenden und verhärtenden Vorstellungen, wie ich sie dargestellt, zu bringen.

Man hat gejagt, die Richtung des religiofen Denkens fei gegenwärtig "nur dahin gerichtet, die Bibel und das Gemiffen mit einander ju vereinigen". Diese Bewegung kann beklagt, aber fie kann wohl kaum übersehn

<sup>1)</sup> Barrington fagt, dies fei geschehn, als er sein Buch schrieb, nämlich im 3. 1766.

<sup>2)</sup> Er fragt, ob wir denn nicht fo gut wie andre Bolfer Beschäftigung für unfre Berbrecher erfinnen konnten, und ob Rnechtschaft, Retten und barte Arbeit für eine Reihe von Jahren nicht abschreckender und angemeffener für Uebelthäter erschienen als selbst der Tod. Querist., Nr. 54.

8) S. Romilly's Leben in Betreff vieler statistischer Angaben hierüber.

Von Geschlecht zu Geschlecht wird die Macht ber und geleugnet merden. sittlichen Gesichtspunkte gewaltiger, die ihnen entgegenstehende Lehre schwächer und fiecher, fo daß fie mit ihrem Ginfluffe allen Glemente der Theologie beherrschen und umwandeln. Die Gleichgültigkeit der meiften Menschen gegen die dogmatische Theologie ist heut fo hervortretend, und die Furcht, mit Formeln zu thun zu haben, die nicht länger auf allgemeine Ueberzeugung beruhen, ift bei Manchen so ftark, daß im Allgemeinen eine Untersuchung des Bekenntniffes nur noch höchst selten vorkommt, wiewohl der Wechsel deffelben um fo tiefer geht. Man behalt zwar die alten Worte bei, aber fie bieten dem Geift nicht mehr diefelben Bilder und üben auf das Leben nicht mehr den alten Ginfluß. Die Denkweisen und die Charattertypen, welche jene Denkungsart hervorrufen, sind wesentlich und ganz allgemein umge-wandelt. Die ganze geistige Atmosphäre, die Beschaffenheit des Lebens, Alles, wosur man sich begeistert und seine Phantasie walten läßt, ist anders geworden. Die Erkenntniß bes Menschen bewegt fich unter dem Ginfluß bestimmter Gesetze vorwärts nach einer gegebenen Richtung, und die Ansichten. welche in einem gewiffen Zeitalter im Schwunge und in Birkfamkeit find, sind die, welche mit seinem geistigen Zustande in Ginklang fteben. Beschaffenheit einiger dieser Gesetze und die Richtung, welcher die allmählichen Umgestaltungen zustreben, habe ich hier nachzuweisen gesucht. Wenn durch den Unblick eines beständigen Bechsels, den eine folche Untersuchung dar-bietet, Manchen alle Grenzsteine der Bergangenheit sich zu entrücken scheinen follten, so wird ihnen folgende Erwägung gewiffermaßen als Entschädigung Da man es allgemein als Thatsache zugiebt, daß das Chriftenthum bestimmt war, Wohlwollen, Liebe und Mitgefühl zu schaffen, und dies mithin unendlich ficherer ift, als daß irgend ein einzelnes Dogma zu feinem Wefen gehört, so besitzen wir in dem Wachsthum dieser sittlichen Eigenschaften den vollftandigften Beweis für den Triumph der Absichten feines Grunders.

## Piertes Kapitel. Ueber Verfolgung.

## Erster Theil. Die Anläffe ber Berfolgung.

Bedenkt man, daß der Gründer des Christenthums alle menschlichen Pflichten in die zwei Vorschriften der Liebe zu Gott und der Liebe zu den Menschen zusammengefaßt, daß er die zweite Borschrift durch eine Parabel erläuterte, welche die Gesinnung allgemeiner humanität darftellt und alle Feindseligkeiten des Sektenwesens aufhebt, fo erscheint die Geschichte der Berfolgung in der chriftlichen Kirche so überraschend als traurig. Als im 18. Sahrhundert die Gemüther der Menschen zum ersten Male diesen Gegenjat wahrhaft empfanden, erklärte man sich ihn gewöhnlich dadurch, daß man ber Beiftlichkeit Beweggrunde des Eigennutes unterschob, fo daß in allen Schriften Voltaire's und feiner Schule Scheinheiligkeit als die regelmäßige Begleiterin der Verfolgung auftritt. Diese Vorstellung kann jest als vollftändig überwunden betrachtet werden. Wenn es auch unzweifelhaft wahr ift, daß manche und felbst einige der heftigften Berfolgungen aus rein felbstfüchtigen Beweggrunden entsprungen sind, so giebt man doch fast all-gemein zu, daß diese bei Weitem nicht zur Erklärung der Thatsachen hinreichen. Die Scheiterhaufen, die Foltern, die Einkerkerungen, die Vermögensentziehungen und die Verstümmelungen, die langen Kriege und die noch langeren Feindseligkeiten, welche so viele Jahrhunderte hindurch die Polemik großer theologischer Körperschaften begleiteten, sind hauptsächlich von Männern veranlaßt worden, deren Leben einer unbedingten hingebung an das, was fie für wahr hielten, gewidmet war und beren Charakter unter der feindlichften und genauesten Beurtheilung unangefochten blieb. In ihren schlimmsten Thaten waren die Berfolger nur der Ausdruck und die Darstellung des Strebens, welches in einem großen Theile ber Befellschaft lebte, und Diefer Theil war in der Regel der ernftefte und von Selbstfucht entfernteste. Auch hat man nach einer leidenschaftslofen Prüfung bes Gegenstandes gefunden, daß die Verfolgung unausgeset mit dem Glauben an eine gewiffe Rlaffe von Lehren verbunden war, mit ihren Schwankungen gleichzeitig in Schwanten gerieth und daher mit gutem Grunde als die Folge ihrer Birkungen auf das Leben angesehen merden fann.

In dem vorigen Kapitel glaube ich Einiges zur Lösung dieser Schwierigfeit beigetragen zu haben. Ich habe gezeigt, daß die naturgemäße Wirkung einer gewissen Klasse von Ueberzeugungen auf den Charakter die Erweckung einer entschiedenen Gleichgülkigkeit gegen die Leiden dersenigen bildete, die außerhalb der Kirche standen, und daß sie solgerichtig den Widerstand entfernte gegen die Verhängung von Leiden, der eines der hauptsächlichsten Erhaltungsmittel der Gesellschaft bildet. Test habe ich den Ideengang zu zeichnen, der die Menschen glauben ließ, daß die Verfolgung ihre Pflicht sei, und den Prozeß aufzuweisen, durch welchen diese Ideen wieder schwanden. Die Aufgabe ist peinlich, weil die Lehren, die ich anzugeben habe, unsrem sittlichen Gesühle auf Sochste widerstreben und weil in einem Zeitalter, welches sie nicht mehr theilt, die bloße Angabe schon hinreicht, die Empsindungen Vieler zu verletzen, während doch eine klare Ansicht ihrer Beschaffenheit und ihres Einflusses zum Verständniß der Vergangenheit unbedingt noth-

wendig ift.

Zwei moralische Gefühle scheinen allgemein unter den Menschen zu sein und als die Kernpunkte betrachtet werden zu muffen, um welche fich alle religiösen Syfteme bilden. Es ist einerseits das Befühl der Tugend, welches die Menichen anleitet, mit gewiffen Handlungen, die fie ausführen wollen, die Idee eines Verdienstes zn verknüpfen; andrerseits das Gefühl der Sunde, welches fie belehrt, daß ihr Verhältniß zur Gottheit nicht das des Anspruches sondern der Bitte ift. Wenn auch gewiffermaßen einander widerftreitend, bestanden fie doch fast immer in religiofen Beiftern gusammen, und man kann sie als die hervorragenden Elemente in der sittlichen Entwickelung jedes Zeitalters und Glaubens verfolgen, obwohl ihre verhältnismäßige Wichtigkeit durchaus nicht übereinkommt. Es giebt Zeiten, in benen der Sinn für Tugend, andere, in denen das Gefühl der Sünde die Hauptquelle der Religion Dies mag jum Theil den Verschiedenheiten in den ursprunglichen Anlagen der verschiedenen Stämme oder den Ginfluffen der umgebenden Natur zuzuschreiben seien, die auf den Geift so frühzeitig wirken, daß man fie von der eigenen Richtung kaum noch zu unterscheiden vermag; in hobem Maße jedoch haben gewiß auch politische und geiftige Verhältniffe Antheil Wenn Wohlstand, Sieg und Macht lange Zeit fortfahren ftolz einherzuschreiten, und die Tugenden, welche am meiften gur politischen Größe beitragen, wie Tapferkeit und Selbstgefühl, gepflegt werden, dann wird der Sinn für Menschenwürde das erste Prinzip der Moral und jedes ihm entgegenftehende Syftem zum Aergerniß. Wenn dagegen ein Religionsfpftem vor einem leidenden oder von einem in ausgezeichnetem Mage religios geftimmten Volke herrührt, so wird sein Charakter von ganz andrer Art sein. Es wird die Umftande, die ihm feine Entstehung gaben, zum Theil an der Stirn tragen, es wird von Gefühl, Demuth und Gemutheleben voll fein, es wird die Menschen veranlaffen, einem erhabenen Ideale nachzustreben, das Bewiffen mit reigbarer Mengstlichkeit zu befragen, die Beweggrunde ihres Thung mit scrupuloser Sorgfalt zu erforschen, der eigenen Kraft zu mißtrauen und fich der Gulfe von Außen in die Urme zu werfen.

Run ftügten sich unter allen Systemen, welche die Welt gekannt, die philosophischen der alten Griechen und Römer am meisten auf den Sinn für Tugend, das religiöse des Christenthums auf das Gefühl der Sünde. Die erstern nahmen die Majestät der auf sich selbst stehenden Humanität zum Ideal, die letztere das Versenken des Menschen in die Gottheit. Man

kann unmöglich auf die feierliche Schönheit einer griechischen Statue feben oder eine Seite in Plutarch lefen, ohne mahrzunehmen, wie vollständig bie Ibee bes Bortrefflichen mit der des Stolzes verbunden mar. Ebenfo menig kann man das Leben eines driftlichen Beiligen oder das Gemälde eines alten driftlichen Runftlers prufen, ohne zu bemerken, daß die herrschende Borstellung Selbstverleugnung und Mißtrauen zu fich felbst war. In den frühesten und reinsten Tagen der Rirche gab sich dies hauptsächlich in dem zur Regel gewordenen frommen Zuge und in der höhern und zartern sittlichen Auffaffung, die ihn begleitete, kund. Damals bestand das Chriftenthum viel mehr in Gefühlsweisen als in Erkenntnigfagen. Erft gegen bas britte Sahr-hundert wurden die moralischen Gefühle, die es zuerst ausmachten, in eine ausgearbeitete Theologie umgesett und infolge davon nothwendig jum Schlechtern umgewandelt. Ich fage nothwendig, weil ein Dogma nie den entfprechenden und treu wiedergebenden Ausdruck einer Empfindungsweise bilden Während daher der Sinn für Tugend und das Gefühl der Sünde immer aufammen in jedem religiöfen Bemuthe, wenn auch in verschiedenem Grade, Platz hatten, murden fie durch den dogmatischen Ausbruck unter den Bezeichnungen der Rechtfertigung durch den Glauben und der Rechtfertigung durch Werke einander geradezu entgegengesett und mahrend beide Lehren anfänglich aus sittlichem Streben erwuchsen, entwickelte fich fchlieflich febe eingeln zu Folgerungen, denen diefes Streben sich entschieden widersett. Rach der einen Lehre bildeten die Menschen jene Theorie, welche das ganze Syftem des ausgeführten Taufches vermandelt, mahrend das Berhältniß der Demuth und des Miktrauens zu fich felbst, welches durch die Gefühlstiefe des erweckten Bemiffens hervorgerufen worden mar, sich bald in eine Lehre umfette, ber aufolge alle Tugenden und alle Frömmigkeit der Seiden nichts Gott Wohl gefälliges oder den Richterspruch ewiger Berdammniß Abwehrendes enthielten.

Indem wir jedoch die Stellung betrachten, welche die Menschen nach der frühern Kirchentheologie zum Allmächtigen einhielten, haben wir noch ein andres wichtiges Glement zu prüfen, ich meine die Vorstellung von der Erbfünde. Dem gebildeten Menschen, welcher die Frage in abstracter Weise betrachtet, kann kein Sat jelbstverständlicher erscheinen, als daß Seder nur für diesenigen Handlungen verantwortlich gemacht werden könne, an deren Bollbringung er selbst einen Antheil hat. Das Miggeschiek des Ginen kann wohl auch auf einen Andern fallen, aber die Schuld erscheint als etwas ganz Und doch ift andrerseits nichts fichrer, als daft die Borftellungen somohl erblicher Schuld als erblichen Verdienstes den Glauben und die Institutionen aller Völker durchdrungen und sich unter den mannichfaltigsten Berhaltniffen dem Beifte mit einer Zähigkeit eingeprägt haben, welche erft jest abzunehmen beginnt. Wir finden fie in allen Systemen alter Strafgesetze, welche die Kinder in den Untergang des schuldigen Baters einschließen, in jeder Erzählung von Flüchen, die durch besondere Familien oder besondere Nationen hindurch gegangen sind, in jeder erblichen Aristokratie und in jeder Legende von alten Gundenfällen. Alle diefe beruhen auf ber Idee, daß in dem Berdienst oder in dem Fehltritt des Menschen etwas liegt, mas auf die Nachkommen gang abgesehen von ihren eigenen Sandlungen nachwirkt. Bielleicht mare es übereilt, mit voller Zuversicht ein bestimmtes Befet von den Beziehungen dieser Idee zu den verschiedenen Berhaltniffen der Gefellichaft aus der Geschichte des Chriftenthums nachweisen zu wollen; aber fo weit mir ein Urtheil haben, scheint fie am meisten in denjenigen Zeitaltern wirksam In dem vorigen Kapitel glaube ich Einiges zur Lösung dieser Schwierigfeit beigetragen zu haben. Ich habe gezeigt, daß die naturgemäße Birkung einer gewissen Klasse von Ueberzeugungen auf den Charakter die Erweckung einer entschiedenen Gleichgültigkeit gegen die Leiden dersenigen bildete, die außerhalb der Kirche standen, und daß sie folgerichtig den Widerstand entfernte gegen die Verhängung von Leiden, der eines der hauptsächlichsten Erhaltungsmittel der Gesellschaft bildet. Tetzt habe ich den Ibeengang zu zeichnen, der die Menschen glauben ließ, daß die Verfolgung ihre Pflicht sei, und den Prozeß aufzuweisen, durch welchen diese Ideen wieder schwanden. Die Aufgabe ist peinlich, weil die Lehren, die ich anzugeben habe, unstrem sittlichen Gesühle auf Döchste widerstreben und weil in einem Zeitalter, welches sie nicht mehr theilt, die bloße Angabe schon hinreicht, die Empsindungen Vieler zu verletzen, während doch eine klare Ansicht ihrer Beschaffenheit und ihres Einslusses zum Verständnis der Vergangenheit unbedingt noth-

mendig ift.

Zwei moralische Gefühle scheinen allgemein unter den Menschen zu sein und als die Rernpunkte betrachtet werden zu muffen, um welche fich alle reli-Es ift einerseits das Gefühl der Tugend, welches giöfen Syfteme bilden. die Menichen anleitet, mit gewiffen Sandlungen, die fie ausführen wollen, die Idee eines Berdienstes gn verknüpfen; andrerseits das Gefühl der Gunde, welches fie belehrt, daß ihr Verhältniß zur Gottheit nicht das des Anspruches sondern der Bitte ist. Wenn auch gewiffermaßen einander widerstreitend, bestanden fie doch fast immer in religiofen Beiftern zusammen, und man fann fie als die hervorragenden Elemente in der fittlichen Entwickelung jedes Zeitalters und Glaubens verfolgen, obwohl ihre verhältnißmäßige Wichtigkeit durchaus nicht übereinkommt. Es giebt Zeiten, in denen der Sinn für Tu-gend, andere, in denen das Gefühl der Sunde die Hauptquelle der Religion Dies mag zum Theil den Verschiedenheiten in den ursprünglichen Anlagen der verschiedenen Stämme oder den Ginfluffen der umgebenden Natur auguschreiben seien, die auf den Beift fo fruhzeitig mirten, daß man fie von der eigenen Richtung kaum noch zu unterscheiden vermag; in hohem Maße jedoch haben gewiß auch politische und geiftige Verhältniffe Antheil Wenn Wohlstand, Sieg und Macht lange Zeit fortfahren ftolz einherzuschreiten, und die Tugenden, welche am meisten zur politischen Größe beitragen, wie Tapferkeit und Gelbftgefühl, gepflegt werden, dann wird ber Sinn für Menschenwurde das erfte Pringip der Moral und jedes ihm entgegenstehende Suftem jum Aergerniß. Wenn dagegen ein Religionsspftem vor einem leidenden oder von einem in ausgezeichnetem Mage religios geftimmten Bolfe herrührt, fo wird fein Charafter von gang andrer Art fein. Es wird die Umftande, die ihm feine Entstehung gaben, zum Theil an der Stirn tragen, es wird von Gefühl, Demuth und Gemutheleben voll fein, es wird die Menschen veranlaffen, einem erhabenen Ideale nachzustreben, das Bewiffen mit reizbarer Aengftlichkeit zu befragen, die Beweggrunde ihres Thuns mit scrupulofer Sorgfalt ju erforschen, ber eigenen Kraft ju mißtrauen und fich der Gulfe von Augen in die Arme zu werfen.

Run ftützien sich unter allen Systemen, welche die Welt gekannt, die philosophischen der alten Griechen und Römer am meisten auf den Sinn für Tugend, das religiöse des Christenthums auf das Gefühl der Sunde. Die erstern nahmen die Majestät der auf sich selbst stehenden Humanität zum Ideal, die letztere das Versenken des Menschen in die Gottheit. Man

kann unmöglich auf die feierliche Schönheit einer griechischen Statue sehen oder eine Seite in Plutarch lesen, ohne mahrzunehmen, wie vollständig die Sbee bes Vortrefflichen mit der des Stolzes verbunden mar. Ebenfo menig kann man das Leben eines driftlichen Beiligen oder das Gemalbe eines alten chriftlichen Künstlers prüfen, ohne zu bemerken, daß die herrschende Vor-stellung Selbstverleugnung und Mißtrauen zu sich selbst war. In den frühesten und reinsten Tagen der Kirche gab sich dies hauptsächlich in dem zur Regel gewordenen frommen Buge und in der höhern und gartern fittlichen Auffaffung, die ihn begleitete, fund. Damals bestand das Chriftenthum viel mehr in Gefühlsweisen als in Ertenntnissätzen. Erft gegen bas dritte Sahrhundert wurden die moralischen Gefühle, die es zuerft ausmachten, in eine ausgearbeitete Theologie umgesett und infolge davon nothwendig jum Schlechtern umgewandelt. Ich fage nothwendig, weil ein Dogma nie den cit-fprechenden und tren wiedergebenden Ausdruck einer Empfindungsweise bilben Während daher der Sinn für Tugend und das Gefühl der Sunde immer zusammen in jedem religiösen Gemüthe, wenn auch in verschiedenem Grade, Plat hatten, murden fie durch den dogmatischen Ausbruck unter den Bezeichnungen der Rechtfertigung durch den Glauben und der Rechtfertigung durch Werke einander geradezu entgegengesett und mahrend beide Lehren anfänglich aus fittlichem Streben erwuchsen, entwickelte fich schließlich jede eingeln zu Folgerungen, denen diefes Streben fich entichieden widerfest. ber einen Lehre bildeten die Menschen jene Theorie, welche das gange Syftem des ausgeführten Tausches vermandelt, mahrend das Berhältniß der Demuth und des Migtratiens zu fich felbft, welches burch die Gefühlstiefe des erweckten Gemiffens hervorgerufen worden war, sich bald in eine Lehre umsetzte, ber zufolge alle Tugenden und alle Frömmigkeit der Beiden nichts Gott Bohl gefälliges oder den Richteripruch ewiger Berdammnift Abwehrendes enthielten.

Indem wir jedoch die Stellung betrachten, welche die Menschen nach ber frühern Kirchentheologie zum Allmächtigen einhielten, haben wir noch ein andres wichtiges Glement zu prüfen, ich meine die Borftellung von der Erbfünde. Dem gebildeten Menschen, welcher die Frage in abstracter Weise betrachtet, fann tein Sat felbftverftandlicher ericheinen, als daß Jeder nur für diejenigen handlungen verantwortlich gemacht werden könne, an deren Bollbringung er felbst einen Untheil hat. Das Miggeschick des Ginen kann wohl and auf einen Andern fallen, aber die Schuld erscheint als etwas ganz Und doch ift andrerseits nichts fichrer, als dan die Borftellun-Verfonliches. gen sowohl erblicher Schuld als erblichen Berdienstes den Glauben und die Institutionen aller Bölker durchdrungen und sich unter den mannichsattigsten Berhaltniffen dem Geifte mit einer Zähigkeit eingeprägt haben, welche erft jest abzunehmen beginnt. Wir finden fie in allen Syftemen alter Strafgejete, welche die Kinder in den Untergang des schuldigen Baters einschließen, in jeder Erzählung von Flüchen, die durch besondere Familien oder besondere Nationen hindurch gegangen sind, in jeder erblichen Aristokratie und in jeder Legende von alten Gundenfällen. Alle diefe beruhen auf der Idee, daß in dem Verdienst oder in dem Fehltritt des Menschen etwas liegt, mas auf die Nachkommen gang abgeschen von ihren eigenen handlungen nachwirkt. Bielleicht mare es übereilt, mit voller Zuversicht ein bestimmtes Befet von den Beziehungen diefer Idee zu den verschiedenen Berhaltniffen der Gefellschaft aus der Beschichte des Christenthums nachweisen zu wollen; aber fo weit wir ein Urtheil haben, scheint fie am meisten in denjenigen Zeitaltern wirksam

zu fein, wo die Civilifation noch fehr niedrig ift, und im Ganzen abzunehmen, wenn auch keineswegs stetig und dauernd, wo der geistige Fortschritt In der Geschichte jeder Nation scheint es eine Periode gu sichtbar wird. geben, wo Strafen, welche das unschuldige Kind mit den schuldigen Eltern treffen, als ganz natürlich angesehen werden, und eine zweite Periode, wo man fie als offenbar ungerecht verwirft. Wir finden jedoch, daß an einem Wendepunkte des Mittelalters, als die Nacht der Barbarei ichon zum Theil gewichen mar, fich ein großes aristofratisches Spftem ausbilbete, welches mahrscheinlich mehr als jede einzelne Veranlaffung dazu beitrug, die Lehre vom angeerbten Verdienst zn befestigen. Denn das Wefen der Aristofratie besteht darin, die Quelle der Ehre von den Lebenden auf die Todten zu übertragen und die Berdienste der erftern nicht sowohl von dem eigenen Charafter und den eigenen handlungen als vielmehr von den Thaten und der Stellung der Vorfahren abzuleiten; und da eine große Ariftotratie niemals vereinzelt befteht, sondern ihre Verzweigung in vielerlei Spharen dringt, ihr focialer Einfluß alle Bezichungen der Gesellschaft bestimmt, jo gewöhnen fich die Menschen unmerklich an einen Magstab des Urtheile, dem fie fonst gang fern geblieben maren. Wenn auf dem Gebiete der Religion die rationaliftifche Lehre vom persönlichen Verdienft und von der persönlichen Schuld jemals vollständig die theologische Lehre ber erblichen Berdienfte oder Gunden verdrängen follte, fo wird, glaube ich, diese Umwandlung meift durch den Triumph der demofratischen Principien auf dem Gebiete der Politik veranlagt werden.

Der Ursprung dieser weitverbreiteten Gewohnheit, die Menschen nach ben Thaten ihrer Borfahren zu beurtheilen, gehört zu den dunkelften Streitpuntten der Philosophie. Manche haben hierin eine schwache und entftellte Uebertragung des Sundenfalles gefunden, andere haben fie der Berwechslung von Miggeschick und Schuld, die in den alten Religionen fo jehr hervortritt, zugeschrieben. Bum Theil durch die Borftellung, daß Ereigniffe, welche den Menschen zustoßen, nicht das Ergebnift allgemeiner Gesetze, sondern vereinzelter handlungen jeien, welche auf bestimmte Zwecke gerichtet waren, bildeten bie Menichen fich ein, wo fie Leiden faben, auch Schuld voraussetzen gu Sie bemerften, daß die Wirfungen eines ungerechten Krieges noch lange fortbauerten, nachdem diejenigen, die ihn hervorgerufen, dahin gegangen waren, daß Tugend oder Lafter, Beisheit ober Thorheit auf Seiten ber Eltern, häufig die Schickfale ber Kinder beftimmen, und daß jedes Zeitalter wahricheinlich auf das Geschick des folgenden mehr Ginfluß habe als auf das Sie glaubten etwas wie übertragenes Leiden mahrzunehmen und und schlossen baraus, es musse auch etwas Aehnliches wie eine übertragene Schuld geben. Nächstdem läßt der Patriotismus, das kirchliche Bewußtsein und jeder Einfluß, der die Menschen in Corporationen verbindet, fie bis zu einem gewiffen Grade in der Vergangenheit leben und fich mit den Sandlungen der Verstorbenen solidarisch machen. Der Patriot fühlt Stolz oder Scham, fehr ahnlich wie er fie bei eignen Thaten empfindet, durch diejenigen feiner Vorfahren. Damit in Zusammenhang steht die beständige Neigung, auf welche man bereits aufmerkjam gemacht hat, wenn man vom Menichengeschlecht redet, zu vergeffen, das man hiermit eine metaphorische Redeweise gebraucht und ihm eine wirklich objective Existenz beizumeffen, die fich von derjenigen der lebenden Menichen unterscheidet. Und endlich kommt dazu noch jene rudwärts gekehrte Phantafie, welche bei manchen Bolkern jo mächtig ift unter allen aber fich mehr oder weniger entfaltet und fie veranlaßt, die Bergangenheit mit allem Zauber der Poefie zu bekleiden, fie als das goldne Beitalter und mit dem eignen unvergleichlich darzustellen und sich einzubilden, daß irgend ein großes umwälzendes Ereigniß eingetreten fein muffe, um fie

zu verdunkeln.

Diefe und ahnliche Betrachtungen find oft von benen zugezogen worden, welche über den Urfprung der Vorstellung von der Erbfunde geschrieben haben. Gludlicherweise jedoch ift eine folche Untersuchung für meinen 3med unnöthig, da er einfach fich darauf beschränkt, den Ausdruck diefer allgemeinen Vorftellung in der Dogmatit zu beftimmen und ihren Ginfing auf die Praxis zu verfolgen. Der Ausdruck ift jo deutlich wie nachdrucksvoll. einmuthigen Glauben der alten Rirche gemäß waren alle außerhalb des Chriftenthums Stehenden zu ewiger Verdammnig bestimmt nicht blos megen ihrer eignen Schuld, fondern auch für die von Abam ererbte Sunde, fo dan felbst das neugeborne Rind der Verdammnin unterworfen blieb, bis die

Taufe es mit der Kirche vereinte.

Jene Ansicht, die einst ein Theologe so malerisch ausdrückte, indem er fagte, daß unzweifelhaft Rinder auf dem Boden der bolle umberfrochen, die noch feine Spanne groß feien, gehört nicht gerade zu denen, bei welchen man gern länger verweilt. Und doch mard sie von der alten Kirche mit Zuversicht verfochten, und wenn sie auch in Zeiten der Ruhe einigermaßen unwesentlich ward, so icharfte man fie um so unzweideutiger ein, wenn irgend ein Reter fie zu bestreiten wagte. In einer jo frühen Zeit, daß sie gar nicht mehr naher angegeben werden fann, wurde die Rindertaufe von der Kirche eingeführt, nahmen fie die Sectirer wie die Orthodoren an, hielt man fie allgemein für das Mittel der Sündenvergebung, und die ganze Körperschaft der Kirchenväter sprach es ohne Ausnahme und ohne Bedenken aus, daß alle Rinder, die ungetauft fturben, vom himmel ausgeschloffen seien. In dem Falle, mo Ermachsene ohne Taufe blieben, ließ man einige Ausnahmen gu 1); allein die Berurtheilung der Kinder geschah unerbittlich. Der gelehrte englifde Berfaffer der Geschichte der Rindertaufe berichtet, daß er vor hindmar, der im neunten Sahrhundert Erzbischof von Rheims war, mit Ausnahme eines Zeitgenossen des h. Augustin, Namens Bincentius, der aber seine An-sicht als ketzerisch schwell widerrief, kein einziges Beispiel von einem ortho-doren Mitglied der Kirche habe finden können, welches die entgegengesetzte Meinung ausgesprochen batte. 2) Bur Beit Diefes Rirchenfürften magte ein Bifchof, der mit feiner Beiftlichkeit und mit dem Bolke Streit hatte, die Taufe in feinem Sprengel zu verbieten, und Hinckmar drückte unter ftrenger Berurtheilung diefer Sandlungsweife die Soffnung aus, daß fie nicht an den

<sup>1)</sup> Das Märthrerthum, Bluttaufe genannt, war eine hauptausnahme. Einige liegen auch mit hinweis auf das Beifpiel vom befehrten Rauber eine "Taufe ber vollkommnen Liebe" zu, wenn eine Waffertaufe nicht zu erlangen mar. Diefe bestand naturlich aus außerordentlichen Glaubenserercitien. Auch Ratechumenen, die in der Zeit der Borbereitung zur Taufe ftarben, gehörten nach Momfen zu den Erlöften. S. Lamet und Fromageau, Dict. des Cas de Conscience

<sup>2)</sup> Wall, History of Infant Baptisme II, 211. Thomas von Aquino beutet fpater einmal auf die Doglichfeit der Erlofung bei Rindern bin, Die im Mutterleibe gestorben waren, indem er sagt: Go viel wir wiffen, hat Gott Dittel, fie gu retten.

Rindern heimgesucht wurde, die gestorben waren, mahrend das Berbot in Rraft war. Dit diefer Ausnahme scheint die Ginftimmigkeit eine vollstandige gewesen zu sein. Einige von den griechischen Kirchenvätern hatten zwar die Vorstellung von einem besondern Plate, der für ungetaufte Kinder bestimmt sei und weder Leiden noch Freuden biete, während die lateinischen aus der Erbfunde ben Schluß zogen, daß jene zu einer Stellung ber Qual herabsteigen mußten; aber beide tamen darin überein, daß ihnen die Erlöfung abgebe. Die Lehre mar in der Rirche fo fest gewurzelt, daß felbst Pelagius, einer der aufgeklärtesten Beifter feiner Zeit, der die Thatfachlichkeit der Erbfunde gang leugnete, die Kindertaufe beibehielt, anerkannte, daß fie gur Bergebung der Sunden diene, und ihre Nothwendigkeit nicht zu leugnen magte. diefen Puntt mard er von feinen Begnern am meiften in die Enge getrieben, und Augustin sagt, er sei zu der fast verzweifelten Auskunft gedrängt worden, daß er die Taufe für nothwendig erklärte, um die Schuld der Berdrieglichfeit an den Kindern abzuwaschen!1) Als man einmal dem heiligen Auguftinus in Betreff ber Folgerungen biefer Lehre icharf zusette, fah er fich ju ber Anerkennung genöthigt, daß er nicht in ber Lage fei dogmatifch versichern zu können, daß es für diese Kinder besser gewesen wäre, nicht geboren zu sein, aber zu gleicher Zeit leugnete er mit allem Nachdruck, daß ein besondrer Plat für fie bestimmt mare, und in einer feiner Reden gegen die Pelagianer erklärte er bestimmt, daß sie in ein ewiges Höllenfeuer niedersteigen. 2) Drigines und ein großer Theil der egyptischen Schule erläuterte die Lehre durch die Theorie von der Praexisten3.3) Augustin sette fie mit der beigemeffenen Gerechtigkeit in Berbindung und behauptete, Gunde und Tugend murden gleich angerechnet4), welche Unficht allgemeine Annahme gefunden zu haben icheint. Unter den Schriften der Kirchenväter giebt es menige, die lange Beit hindurch ein größeres Unsehen besaffen, als die kurze Abhandlung "über den Glauben", eine der flarften und wirkfamften Ueberfichten des firchenväterlichen Religionssnstems, welche bis gur Zeit des Eramus allgemein dem heiligen Augustin zugeschrieben murde, obwohl jest erkannt ift, daß fie im Anfang des 6. Jahrhunderts von Fulgentius geschrieben wurde. 5) In dieser Abhandlung finden wir folgende fehr deutliche Beftimmung über jene Lehre: "Sei versichert, schreibt der Beilige, und zweifle nicht, daß nicht nur Menichen, die den Gebrauch ihrer Vernunft erlangt haben, sondern auch kleine Rinder, die im Leibe ihrer Mutter zu leben begannen und dort ftarben, oder die eben geboren aus der Welt geschieden find, ohne das Sacrament der beiligen Taufe im Namen des Baters, des Sohnes und des h. Geistes empfangen zu haben, durch die ewige Folter eines unauslöschlichen Feners gestraft werden muffen; benn obgleich fie aus eigenem Billen feine Gunde begangen haben, jo tragen sie doch die Verdammnin für die Erbsünde mit sich durch

fichten bierüber findet.

<sup>1)</sup> Wall I., 282 und 283. Es ift erfreulich zu erfahren, daß Augustinus bei Widerlegung Diefes Arguments ausbrudlich das Schreien ber fleinen Rinder für nicht fündig und baber der ewigen Verdammniß nicht schuldig erklärt.
2) Dafelbft II., 192—206, wo man einen allgemeinen Ueberblid seiner An-

<sup>3)</sup> hieronym. Epiftel II., 18.

<sup>4)</sup> Eviftel 28. 5) Er war um das Jahr 467 geboren. (Biog. Univ.)

Edition 5

ihre fleischliche Empfängniß und Geburt".1) Man erinnere sich, daß diese Heiligen mit der Behauptung, daß Kinder, die nur einen Augenblick gelebt, wegen eines vor vier Jahrtausenden genossenen Apfels dem ewigen Höllenfeuer preisgegeben seien, zugleich die Erklärung aussprachen, Geburt und Tod dieser Kinder seien unmittelbare, persönliche und unerforschliche Thaten der Gottheit.

Das ganze Mittelalter hindurch stoßen wir auf den Einfluß dieser Lehre in den unzähligen abergläubischeu Gebräuchen, die man als stellvertretend für die regelmäßige Taufe ersann. Nichts ist seltsamer und zugleich rührender als die Erzählungen von den vielen Mitteln, durch welche die schreckbetäubten Mütter dem schrecklichen Spruche ihrer Kirche zu entrinnen suchten. Manchmal sprengte man das Taufwasser auf den Leichnam, ein ander Mal wurde das todtgeborne Kind getauft in der Hossman, der Allmächtige werde die Eeremonie zurückdatiren; hier rief die Mutter den heiligen Geist an, er möge mit seiner unmittelbaren Gewalt das erwartete Kind reinigen, dort empfing sie die Hosstie oder die Absolution, welche sie zum Heil ihres Kindes verwendete. Diese und viele ähnliche Gebräuche<sup>2)</sup> setzten sich durch das ganze Mittesalter aller Bemühungen, sie auszurotten, spottend fort, und der strengste Tadel vermochte das Volk nicht zu überzeugen, daß sie gänzlich wirkungsloß seien. Denn die Lehre der Kirche hatte das Mutterherz mit Beängstigungen gepeinigt, die selbst für jene unterwürsige Zeit zu quälend waren, als daß

Allen noch schrecklicher scheint es jedoch, wenn der Taufe entbehrend In der Geheuna Grund der zarte Sprößling gestürzt wird, Der durch ein hartes Geschick aus der Mutter Schofe entlaffen Zum Berderben nur eilt, für die Flammen ewig beschieden.

Un die Schwester Fuscina.

Andre Zengnisse der spätern Kirchenväter s. b. Natalis Alexander, Historia ecclesiast. V., 130—131.

<sup>1)</sup> De Fide § 70. So schreibt auch der beilige Isidorus: Für die Ursünde allein erleiden in der Hölle die neugeborenen Kinder ihre Strafen, wenn sie nicht durch die Taufe erneuert worden sind. Avitus, der eine poetische Geistesrichtung hatte, bringt diese Lehre in folgende Berse:

<sup>2)</sup> Eine vollständige Aufzählung aller diefer seltsamen Formen des Aberalanbens giebt das Kapitel "Taufe" in Thiers' Superstitions sowie der treffliche Aufsat von Lacroix im ersten Bande von Le Moyen Age. Wir können und jest kaum noch eine Vorstellung davon machen, wie sehr sich damais das Interesse dem ungedverenn Fötus zuwandde; aber wir dürfen nicht vergessen, daß außer der Taufe noch zwei Gegenstände in der alten Kirche vielsach erörtert wurden und eine beut ungekannte Begriffereihe hervordrachten. Erstlich galt es der Krage, welche namentlich von den Nestorianern aufzeworsen wurde, zu welcher Zeit Christi Gottbeit mit dem Kötus im Mutterleihe sich vereinte, wodurch die seltsamsten philosophischen Unterluchungen die Kirche erfüllten. Dunn gehört es zu ibren ältesten Bestrebungen, die Sitte zu vertilgen, der zusolge man das Kind im Mutterleibe, ohne etwas Unrechtes darin zu sinden, tödtete. Tertullian, nach Kap. 9 seiner Appsogie, und der Berf. des Barnadasbrieses scheinen diese heidnische Praxis zuerst bekämptt zu baben. Sin andrer Beweis von der Werthbaltung der Taufe ist der Glaube an körperliches Leiden, als an eine Kolge ihrer Bernachlässigung. Wie Somnambule ihr Leiden durch trunkene Priester, die site getauft, erhalten haben sollten, so wurde auch der Beitstanz, der 1375 in den Mittelalters S. das Leben der Geistlichen bedrohte. S. heefer, die Epidemieen des Wittelalters S. 150.

man sie ertragen mochte. Schwache und abergläubische Frauen, die sich niemals eine Aussehnung gegen die Lehre ihrer Geistlichkeit beisommen ließen, konnten wegen der ewigen Berdammniß ihrer Sprößlinge keine Ruhe sinden und suchten vergebens dem Disemma dadurch zu entgehen, daß sie ihre abergläubischen Sandlungen vervielsältigten oder ihnen mehr als die Wirkungen einer rechtgläubigen Ordnung beilegten. Aber die Wachsamkeit der Theologen war unermüdlich. Alle jene Silssmittel, durch welche die unglücklichen Mütter sich selbst zu überreden versuchten, daß ihre Kinder wohl gerettet sein möchten, wurden von den Concilien mit dem Banne belegt, wie die ausbewahrten Beschlüssen.

Endlich kam die Reformation. Wir muffen bei Beurtheilung des Charakters dieser großen Bewegung sorgfältig ihre unmittelbaren Zwecke und ihre ichlieflichen Birkungen icheiden. Der Antrieb, zu bem fie theilweise den Anlag und theilmeife die Folge bildete, endete gulegt in der Berbreitung eines rationaliftischen Geiftes, den keine Rirche, so reactionar oder dogmenreich fie auftrat, auszuschließen im Stande mar. Das Befen diefes Geiftes besteht darin, daß er bie Glaubensartitel des perfonlichen Betenntniffes aus den Grundfaten der allgemeinen Religion, aus den Bedurfniffen, Beftrebungen und fittlichen Gefühlen erklart, welche der menschlichen Natur eingepflanzt zu fein icheinen. Mit andern Worten, er leitet die Menichen dazu, Bahrheit und Tugend nicht nach den Lehren der Ueberlieferung zu beurtheilen, sondern nach dem Lichte der Vernunft und des Gewiffens, und wo er keinen ausdrucklichen Bechsel des Bekenntniffes hervorgerufen hat, da hat er zum Wenigften eine Aenderung in ben Glaubenevorftellungen hervorgerufen. Lehren, welche unfer Rechtsgefühl beleidigen, find durch ihn allmählich außer Geltung gekommen, oder wenn man sie noch anwendet, geschieht dies in so farbloser und umschriebener Ausdrucksweise, mit so vielen Bedingungen und Ausnahmen, daß ihre ursprüngliche Kraft fast ganz verloren ift. Damit ift jedoch nur die schließliche, keineswegs die sofortige Wirkung der Reformation angegeben, und die meisten Reformatoren hatten von der ersten keine Ahnung. Sie beabsichtigten vielmehr die Herftellung eines Religionssystems, welches wesentlich ebenso dogmatisch bestimmt und ausschließend sein sollte, als das zu verdrängende, nur daß es die Lehre der vier erften Sahrhunderte getreuer darstellte. Die Wiedertäuferfrage régte so viele Excesse auf und entartete so häusig in Unordnungen, daß man sie kaum noch als Anlaß zum religiösen Denken betrachten kann, aber fie hat doch schließlich die Aufmerksamkeit ber Theologen auf die Kindertaufe hingelenkt. Das tridentinische Concil verkundete sehr bestimmt Rom's Lehre. Es erklärte die unbedingte Nothwendigfeit der Taufe gur Erlöfung, fügte gur Beseitigung jeder Spitfindigfeit die Angabe hinzu, daß die Taufe mit wirklichem Waffer geschehen müffe<sup>1</sup>), und schloß mit der gewöhnlichen Formel der Berkluchung. Unter den Protestanten machten sich zwei entgegengesette Richtungen geltend. Bu den hauptzielen der Reformatoren gehörte die Bekampfung oder Ginschränkung der Lehre, daß den Ceremonieen unabhängig von der Gefinnung der Person ein in ihnen selbst liegendes Berdienst innewohne, eine Lehre, die natürlich durch

<sup>1)</sup> Biele Streitigkeiten erregte im Mittelalter der Kall mit einem Juden, der in einer wasserlosen Buste, da man ihn für sterbend hielt, mit Sand getauft worden war. Auch gab es Fälle, daß Krauen ihre Kinder mit Wein tauften. S. Spezielleres bei Thiers, Traité des Superstitions.

die Kindertaufe mehr als durch jeden andern Gebrauch begünstigt wurde. Andrerseits lehrte der Protestantismus noch nachdrücklicher als der Ratholiciomus den Sat der angerechneten Rechtfertigung und war daher noch mehr in der Richtung, auch den Satz von der zugerechneten Schulb festzuhalten. So erklärten denn die Lutheraner in der Augsburger Confession die unbedingte Nothwendigkeit der Taufe ganz ebenso feierlich wie die Theologen von Trident'), gingen sogar größtentheils noch über den Katholicismus hinaus; benn viele lehrten ausbrudlich, daß die der Urfunde gebuhrende Strafe das "ewige Sollenfeuer" fei, mahrend die romifche Rirche die Borftellung von einem dritten Orte niemals förmlich verwarf, wie ihn die griechischen Bäter zuerst bezeichnet, einige Scholastiker aufgenommen und die Katholiken um die Reformationszeit ganz allgemein anerkannt hatten2). Calvin hatte in manchen Beziehungen den ungetauften Kindern gegenüber mehr Nachsicht als Luther's Schüler, ba er ben Grundfat aufstellte, Rinder von Glaubigen feien ohne 3meifel gerettet, die Absicht der Taufe habe dieselbe Wirkung wie die Geremonie, und obwohl man die Kindertaufe beibehalten müffe, fo könne man doch die Stelle in dem Zwiegespräch mit Nicodemus, die früher allgemein darauf gedeutet worden fei, auch in einem andern Sinne erklären-3). dieje Sate entsprangen einfach aus dem Biderftreben Calvin's und feiner Nachfolger, der Geremonie eine besondre Wirtsamkeit beizumeffen, und keineswegs aus dem fittlichen Widerftreben gegen die Lehre von der Erbfunde. Keine Schule erklärte mit mehr Beharrlichkeit und Nachdruck die außerfte Verworfenheit der menschlichen Natur und die Verdammniß, die an dem bloßen Besitz dieser Natur geknüpft sei, sowie das ewige Verderben der großen Mehrzahl aller Kinder. Einzelne unter den schwärmerischen Verfechtern der Verdammungslehre laugneten fogar das allgemeine Seligwerden getaufter Kinder, da fie meinten, der Allmächtige könne manche davon zum Berberben bestimmt haben. Alle aber kamen darin überein, daß die Kinder, welche felig werden, dies nur der Berbindung mit dem Chriftenthum und nicht ihrer Unschuld verdankten. Alle erklärten, das Kind komme in Schuld

3) Rach Wall war Calvin der erfte Theologe, der die Stelle "Es fei denn, daß Einer aus Baffer und Geift geboren ift" nicht auf die Taufe bezog. (II., S. 180.) Jeremias Taylor unterftupte Calvin's Meinung nachtrucklich in feiner Schrift Liberty of Prophesying § 18: "Wasser und Geist bedeuten hier daffelbe, 10 daß unter Wasser die Wirkung des Geistes, der die Seele faubert und lautert du verstehen ist, wie schon aus der Parallelstelle hervorgeht, an der Christus mit

Geift und Feuer taufend genannt wird.

<sup>1)</sup> Art. II. und IX.

<sup>2)</sup> Wall. Die Borftellung eines Limbo war so verbreitet, daß nach Sarpi die tridentinischen Kirchenväter eine Zeit lang in Zweifel waren, ob fie den lutherischen Sat, daß ungetauste Kinder zum ewigen Feuer verdammt seien, nicht als keperisch verdammen sollten. Bei Pascal finden wir jedoch benselben Sat in sehr zuruditogender Form angegeben: "Bas ist den Regeln unfrer elenden Gerechtigkeit mehr zuwider als die ewige Berdammnig eines willenlosen Kindes wegen eines Berbrechens, daran es fo wenig Theil zu haben scheint wie an einem fechs tausend Jahre vor seiner Geburt geichehenen? Gewiß stößt uns nichts barter ab als diese Lehre, und doch bleiben wir ohne dieses unbegreislichste Mysterium uns selbst unbegreislich? Penses III. § 8. Wahrscheinlich jedoch war die emporende Seite der Lehie in der Reformationszeit nabezu im Berschwinden begriffen; denn schon im zwölften Jahrbundert hatte der h. Bernhard gesagt: Richts breunt in der holle als der eigne Wille.

getaucht zur Welt und unter dem Urtheilsspruch ewiger Verdammniß. Sonathan Edwards, der wohl ebenso der befähigteste Vertheidiger des Calvinismus war, wie er mit als der unerschrockenste galt, widmete diesem Gegenstande alle Mittel seines großen Scharsspines. Kein früherer Schriftsteller hat die Argumente Augustinis, welche dieser mit dem Tode der Kinder und den sie begleitenden Qualen verband, lichtvoller entwickelt; aber seine Hauptbeweise für die Beziehungen der Gottheit zu ihren Geschöpfen sind jenen Blutscenen entnommen, da die Straßen Kanaan's von der Menge der Erschlagenen starrten und Israel's Schwerdt sich beständig im Blute seiner Kinder badete').

In soweit scheint also die Reformation wenig oder gar nicht verändernd gewirkt zu haben. Die katholische Lehre, so rauh und abstoßend fie auftritt, fteht durchaus nicht in unvortheilhaftem Gegenfat zu derjenigen der zwei Sauptbegrunder des dogmatischen und conservativen Protestantismus. einer Zeit, wo die Fluth der Leidenschaften hoch ging und alle Neigung vorhanden war, die Kluft zwischen der katholischen und der reformirten Kirche zu erweitern, wo also jedes Streben der Auflehnung gegen die katholische Lehre von der Erbfunde fich deutlich hatte außern muffen, ward diefe Lehre in allen wesentlichen Stucken vollkommen acceptirt. Fragen in Betreff der Sakramente, des Kirchenregiments, des Sinnes von gewiffen Schriftstellen, der rechten Ordnung und Unterordnung von gewiffen Theilen der theologischen Snfteme wurden mit dem unermudlichften und heftigften Gifer erörtet. Bang Europa war in Zuckungen durch den Streit gerathen und ein wahrhaft leidenschaftlicher Enthusiasmus mach geworden. Aber der ganze Nachdruck und alle Energie dieses Enthufiasmus erschöpfte sich im Bereiche der Dog-Es war nicht die Empörung der Vernunft, die ihr oberftes Ansehen auf dem Gebiete des Denkens beanspruchte, nicht die Auflehnung der sittlichen Mächte gegen Lehren, die mit den ihrigen in Widerstreit ftanden, oder, wenn folche Elemente bestanden, so waren sie verborgen und unkenntlich, so daß ihre Stellung in dem erften Auflodern des Protestantismus gang untergeordnet erscheint. Der Reim des Rationalismus war allerdings ausgestreut worden, allein es gehörte mehr als ein Sahrhundert zu feiner Entwickelung. Es gab keine Spikfindigkeit der Deutung, die mit den Formeln des Abendmahls zusammenhing, welche nicht unvergleichlich mehr Interesse erregte als Die wichtigften Fragen der Sittlichkeit. Das Gewiffen war das lette Tribunal, an welches fich die Menschen als oberfte Richtschnur des Glaubens gewendet haben murden. Man hegte große Zweifel darüber, bis zu welchem Grade geschichtliche Autoritäten zu schäßen seien, aber daß die letzte Grundlage der Theologie eine geschichtliche fein muffe, ftand außer Zweifel.

Diese Angabe hat aber zwei hervorragende Ausnahmen. Zwei Theologen, die in ihren Meinungen und Verhältniffen weit aus einander gingen, wurden trotzdem durch denselben rationaliftischen Geist bewegt, hatten sich gewöhnt, ihre Begriffe von Wahrheit und Tugend nach den Entscheidungen ihrer Vernunft und des eignen Gewissens zu bilden und mit Hintansetung aller übernlieferten Auslegungen ihren Glauben nach ihrem Sdeale zu formen. Diese Theologen waren Socinus und Zwingli, die man als die Vertreter des Rationalismus in der ersten Periode des Protestantismus ansehen kann.

<sup>1)</sup> S. Jonathan Edwards "über die Urfunde", eines der empörendften Bucher, welche jemals aus der Feber eines Schriftfellers gefloffen find.



Die Pflangftätte des Geiftes in Vicenza, zu deren Begründung galius Socinus beigetragen hatte und deren Denkresultate sein berühmter Neffe in Gemeinschaft mit andern Italienern durch den größten Theil Europas verbreitete, bildete das natürliche Ergebniß einer langen Reihe von Umftänden, welche bereits Jahrhunderte in Italien gewirft hatten. Der große Bohlftand der dortigen Republiken, ihre gewerblichen Beziehungen zu Menschen jeder Nation und jeden Glaubens, die zahllosen Erinnerungen an das heidenthum, welche über das Land verbreitet find, und die hohe afthetijche Entwickelung, welche dort allgemein herrichte, hatten gemeinsam, wenn auch in verschiedener Beife und Stufe, dazu beigetragen, eine hochft ungewöhnliche Neigung zu geiftigen Bestrebungen und eine ebenso seltene Sabigteit ihrer Körderung zu erzeugen. Alls nach dem Falle Konftantinopels griechische Belehrte fich in die Berbannung getrieben faben und die Saaten einer geistigen Erneuerung mit sich führten, war Italien mehr als jedes andre Land der Mittelpunkt, von welchem sie angezogen wurden. In den italienischen Fürsten fanden fie die freigebigften und die urtheilefühigften Bonner und in den italienischen Universitäten geiftesverwandte Freiftatten. Damals maren Padua und Bologna die großen Mittelpunkte für Freidenker. Gine Reihe von Professoren, unter benen Pomponatius der hervorragenoste gemesen zu fein icheint, hatten an diefen Universitäten Speculationen, die denen des achtzehnten Sahrhunderts an Rühnheit gleichkamen, gepflegt und einen fleinen aber fähigen Kreis von Schülern gewöhnt, theologische Fragen mit dem furchtlosesten Eingehen zu prüfen. Sie behaupteten, es gebe zwei Denkgebiete, das Gebiet der Vernunft und dasjenige des Glaubens, die von einander ganglich verschieden seien. Als Philosophen und unter Leitung der Bernunft entwickelten fie Lehrftyme des fühnften und rudhaltloseften Gfepticismus; als Katholifen, unter dem Ginfluß des Glaubens, bauten fie in allen Lehren auf ihre Kirche 1). Daß fie gewiffe Lehrfate als Wegenftande des Glaubens anfahen, verhinderte fie durchaus nicht, diefelben auf Grund der Bernunft zu verwerfen, und die vollständige Scheidung dieser beiden

<sup>1)</sup> S. über das Leben von Pomponatius Matter's Histoire des Doctrines Morales des trois derniers Siècles, I., 51—67. Er war 1462 in Mantua geboren und starb 1524. Sein Hauptwerf ist das über die Unsterblichseit der Seese. Leo X. war sein Gönner. Vanini bemerkt, das Pomponatius seine Seele von Averroes empfanzen babe. Im siedzehnten Jabrhundert giedt es wanch ichsagendes Beispiel einer solchen Irrung der philosophichen und der theologischen Gesichtspunkte. So war Charron, der als Philosophie eines der steptischsten Bücher seiner Zeit schried, ein Priester und zugleich Versassen, der sein ganzes Leben der Vertheidigung der Kelizion widmete, bekannte sich gern zu Montaigne's Pyrrhonismus, behauptete sehr nachbrücklich die Eitelkeit aller Philosophie und iprach der Vernunft die Kähigseit ab, auch nur die Grundlinsen der Moral sestzustellen. Sine äbnliche Setellung nimmt Huet, Bischof von Avranches, in s. Traité phil. de la faiblesse de l'esprit humain ein. Vaple (Képonses) und Leidnig (La Foi et la Raison) geben über diese Schule vielsache Belehrung. S. auch Cousin's Verf über Pascal. In unster Zeit haben Lammenais (Essai sur l'Indisserence) und einigermaßen auch Dr. Newmann ähnliche Behauptungen ausgestellt. Luther selbst behauptete, daß etwas theologisch wahr und philosophich salsche kein könne, was sedoch die Sorbonne als gottlos bekämpste. S. Amand Saintes, Hist. du Rationalisme en Allemagne. S. 29.



Ordnungen von Ideen befähigte fie, ihre Ertenntniftbeftrebungen in einer Beise zu verfolgen, die rein weltlich war, und mit einem Muthe, den man fonft nirgende fand. Gelbft im Ratholicismus tonnte ein Dugliemus biefer Art nicht lange fortbefteben, mit dem Protestantismus mar er jedoch gang unvereinbar, da dieser doch einräumte, daß er das persönliche Urtheil zu seinem Glaubensgrunde mache. Der Glaube, insofern er als blindes Gelten-lassen betrachtet wird, verschwand aus der Theologie und die Ideenreihen, welche die Bernunft feftfette, blieben allein befteigen. Infolge alles deffen beschränkte fich die Reformation in Stulien fast nur auf einen kleinen Belehrtenfreis, der aber feine Grundfage bis zu den außerften Grenzen aus-dehnte, und dies mit unbeugfamer Logit, mit Beifeitefetung der Neberlieferung und ihrer Schluffe, por Allem aber mit einem weltlich gefinnten Beifte that, der bis dahin ohne gleichen war. Mit den befondern Lehrfagen, die mit Socinus' Namen verknüpft find, haben wir uns hier nicht gu beschäftigen, da die theologische Methode etwas Anderes ift als die theologifchen Sate. Soviel leuchtet jedoch genügend ein, daß obwohl Socinus viel größern Nachdruck auf die Autorität der Offenbarung legte als feine Rachfolger, doch feine vorherrschende Richtung dahin ging, die überlieferten Sabe den Forderungen der Vernunft und des Gemiffens unterzuordnen, und daß sein ganzes Juterpretationssystem aus dieser Richtung hervorging. Ebenso klar ift es auch, daß dieser Geist ihn antrieb, die orthodoxen Lehren von der Sündhaftigkeit des Irrthums und von der Erblickkeit der Schuld mit unberechtigter Strenge abzuweisen 1).

Es mag auf den ersten Blick als ein seltsames Paradoxon erscheinen, wenn man Zwingli's Laufbahn auch nur einigermaßen mit der bes Socinus in Paralelle stellt. Der kuhne, und dabei so einfach gesinnte Paftor von Zürich, der mit gleich unerschütterlicher Ruhe den Glanz der Volksthümlichfeit und die Stürme des Rampfes ertrug und endlich auf dem Schlachtfelde ftarb, bildet in den meiften Studen einen auffallenden Wegenfat zu dem furchtiamen Staliener, der fein Leben damit zubrachte, von hof zu hofe und von einer Universität zur andern zu gehen, der sich vor jeder Opposition und Offenkundigkeit mit verzagter Borsicht hütete, und der beinahe verstohlen dem Geifte weniger Freunde, die ihm fein gebildetes Befen gewonnen hatte, die großen Grundsätze religiöser Duldung einflöfte. Auch möchte wohl der Gefinnung Zwingli's nichts ferner ftehen als die fogenannte Lehre des Socianismus, wie denn ebenso die Borausfetzungen beider Reformatoren nicht die mindeste Aehnlichkeit haben. Dennoch kann, glaube ich, nicht bezweifelt werden, daß die vorherrichende Meinung Zwingli's gleichfalls darauf gerichtet war, alle Glaubenefate nach den aprioriftischen Begriffen der Bernunft und des Gemiffens auszulegen. Dbmohl ein Mann von mehr als gewöhnlicher Befähigung, hatte er doch keine großen Ansprüche auf Gelehr-famkeit, was sich schon so manchmal in Zeiten, da man mit der Ueberlieferung zu brechen versuchte, als entschiedenen und höchst wichtigen Vorzug ermiefen hat. Die Richtung feines Geiftes zeigte fich fchon frühe in ber Stellung, welche er beim Abendmahlsftreite einnahm. Es gab feinen Begenftand, in welchem fich die Reformatoren fo schwankend zeigten, keinen, ber es ihnen fo schwer machte, fich vom alten Glauben zu trennen. Die Stimme

<sup>1)</sup> Reander, Dogmengeschichte II, 657, 658.

der Bernunft sprach klar nach der einen Seite, das Gewicht der Tradition neigte fich auf die andre, und das Wort der Schrift mar der beiderfeitigen Auslegung fabig. Luther ging niemals über die Conjubftantiation hinaus, erft nach langen Schwankungen gelangte Calvin zu feinen endlichen Gefichtspuntten, und von den englischen Reformatoren tann man taum fagen, daß fie zu beftimmten Schluffen kamen. Zwingli allein erklärte fich von vornherein mit vollkommener Buversicht für die Lehre, die einzig mit dem Beugniß der Sinne übereinstimmt, sette fie in Worten von durchsichtiger Beftimmt-heit fest und blieb ihr mit unerschütterlicher Beharrlichkeit treu. Diefelbe Richtung zeigte fich noch viel beutlicher in feinen Enticheidungen über diejenigen Puntte, bei welchen die Ueberlieferung mit dem Bewiffen in Biberfpruch steht. Es ift gewiß eine höchst merkwürdige Thatsache, daß in dem Beitalter von Mannern wie Luther und Calvin, wie Melanchton und Erasmus, Zwingli, der vielen feiner Zeitgenoffen an intellectueller Befähigung weit nachstand, fast allein die rationaliftische Lehre des fiebzehnten Sahrhunderts von der Unfündlichkeit des Irrthums und von der ihm zu gemäh-renden Duldung vorausverkundete. In Betreff der Erbsunde trennte er sich mit gleicher Ruhnheit von den andern Führern der Reformation, indem er fie für nichts weiter als eine Krankheit oder eine schlimme Richtung erklärte, die durchaus feine Schuld in fich ichliefe 1).

In solcher Weise wurden zwei Führer der Reformation durch den rationalistischen Sharakter ihres Geistes veranlaßt, den Begriff der ererbten Schuld und die damit zusammenhängende Lehre hinsichtlich der ungetauften Kinder aufzugeben. Wenn der Lauf der Meinungen seitdem in derselben Richtung gegangen ist, so verdanken wir dies durchaus nur der weitern Ausbreitung rationalistischen Geistes und keineswegs irgend einer thätigen Propaganda oder bestimmten Argumenten. Die Menschen kamen instinctmäßig und fast ohne Bewustsein dazu, alle Lehren nach ihrem intuitiven Rechts-

<sup>1)</sup> Reander, Dogmengeschichte II., 658 f. Boffuet griff biefe Borftellung Bwingli's, vor ber ibm schauberte, mit heftigkeit an, weill, wie er klagend be-merkt, bei Boraussegung ihrer Richtigkeit "die Erbfünde über Riemand, nicht einmal über bie Kinder ber heiben Berdammniß bringe." Variations protestantes II., c. 31. Boffuet's Bemerfungen find befonders beachtenewerth wegen der großen Beftimmtheit, mit ber er die Allgemeinheit des Glaubens an den Fluch der Erbfünde in allen Theilen der driftlichen Kirche behauptet. Er hat jedoch die Lehre Zwingli's ein wenig übertrieben. Der Reformator hat allerdings Die Urfunde für eine bloße Krankheit und nicht für eine eigentliche Sunde Aus feiner Abhandlung über die Taufe hat man ihm die Meinung gugeschoben, daß er bie beidnischen Kinder für selig erachte. Jedoch erklarte er selbst 1526 in einem kurzen Aufsat über die Urfunde, worin er von dem Migver-ständnig des frühern Berkes spricht, daß er zwar den Ausdruck Sunde hier nur in figurlichem Sinne fur unfre urfprungliche Rrantheit gebraucht hatte, auch gang überzeugt fei, daß diese Rrantbeit an fich fein Chriftfind gur Berdammnig bestimme, aber nicht in demielben Grade für gewiß nebme, daß fie diefe Wirkung an heidnischen Kindern nicht habe. Seine Reigung jedoch zu Diesem Glauben war febr groß. So jagt er S. 28: "Bon den Christindern bin ich gewiß, daß fie durch die Ursunde die Seligkeit nicht einbugen, von den andern nicht gang fo, obwohl ich aufrichtig gestehe, daß es empsehlenswerther scheint, auch über die Rinder der heiden nicht vorschnell abzusprechen, sowie über diejenigen, die das Wert des Gefetes thun nach bem ihnen mit dem Finger Gottes eingeschriebenen Wefege."

Ordnungen von Ideen befühigte fie, ihre Ertenntniftbeftrebungen in einer Beise zu verfolgen, die rein weltlich war, und mit einem Muthe, den man fonft nirgends fand. Gelbft im Ratholicismus tonnte ein Dualismus diefer Art nicht lange fortbefteben, mit dem Protestantismus mar er jedoch gang unvereinbar, da diefer doch einräumte, daß er das perfonliche Urtheil gu feinem Glaubensgrunde mache. Der Glaube, infofern er als blindes Geltenlaffen betrachtet wird, verschwand aus der Theologie und die Ideenreihen, melche die Vernunft festjeste, blieben allein besteten. Infolge alles deffen beschräntte fich die Reformation in Italien fast nur auf einen kleinen Belehrtenkreis, der aber feine Grundfage bis zu den außerften Grenzen aus-dehnte, und dies mit unbeugsamer Logik, mit Beiseitesetung der Neberlieferung und ihrer Schluffe, vor Allem aber mit einem weltlich gefinnten Beifte that, der bis dahin ohne gleichen war. Mit den besondern Lehrfaten, die mit Socinus' Namen verknüpft find, haben wir uns hier nicht zu beschäftigen, da die theologische Methode etwas Anderes ist als die theologifchen Sage. Soviel leuchtet jedoch genügend ein, daß obwohl Socinus viel größern Nachdruck auf die Autorität der Offenbarung legte als seine Nachfolger, doch seine vorherrschende Richtung dahin ging, die überlieferten Sätze den Forderungen der Vernunft und des Gewissens unterzuordnen, und daß sein ganzes Juterpretationssystem aus dieser Richtung hervorging. Ebenso klar ift es auch, daß dieser Geist ihn antrieb, die orthodoxen Lehren von der Sündhaftigkeit des Irrthums und von der Erblickkeit der Schuld mit unberechtigter Strenge abzuweisen 1).

Es mag auf den ersten Blick als ein seltsames Paradoxon erscheinen, wenn man Zwingli's Laufbahn auch nur einigermaßen mit der des Socinus in Paralelle stellt. Der kuhne, und dabei fo einfach gefinnte Paftor von Zürich, der mit gleich unerschütterlicher Ruhe den Glanz der Volksthumlichkeit und die Stürme des Rampfes ertrug und endlich auf dem Schlachtfelde ftarb, bildet in den meiften Studen einen auffallenden Gegensat zu dem furchtsamen Staliener, der fein Leben damit zubrachte, von hof zu hofe und von einer Universität zur andern zu gehen, der fich vor jeder Opposition und Offenkundigkeit mit verzagter Borficht hutete, und der beinahe verftohlen dem Beifte weniger Freunde, die ihm fein gebildetes Befen gewonnen hatte, die großen Grundfate religiöfer Duldung einflößte. Auch möchte wohl der Gefinnung Zwingli's nichts ferner ftehen als die fogenannte Lehre bes Socianismus, wie denn ebenfo die Vorausfetzungen beider Reformatoren nicht die mindeste Aehnlichkeit haben. Dennoch fann, glaube ich, nicht bezweifelt werden, daß die vorherrschende Meinung Zwingli's gleichfalls darauf gerichtet mar, alle Glaubensfätze nach den aprioriftischen Begriffen der Bernunft und des Gewiffens auszulegen. Dbwohl ein Mann von mehr als gewöhnlicher Befähigung, hatte er boch feine großen Unipruche auf Gelehrfamkeit, was sich ichon so manchmal in Zeiten, da man mit der Ucberlieferung zu brechen versuchte, als entichiedenen und höchft wichtigen Vorzug erwiesen hat. Die Richtung feines Beiftes zeigte fich fcon fruhe in ber Stellung, welche er beim Abendmahloftreite einnahm. Es aab teinen Begenftand, in welchem sich die Reformatoren so schwankend zeigten, keinen, der es ihnen fo schwer machte, fich vom alten Glauben zu trennen. Die Stimme

<sup>1)</sup> Neander, Dogmengeschichte II, 657, 658.

der Bernunft sprach klar nach der einen Seite, das Gewicht der Tradition neigte sich auf die andre, und das Wort der Schrift war der beiderseitigen Auslegung fähig. Luther ging niemals über die Consubstantiation hinaus, erst nach langen Schwankungen gelangte Calvin zu seinen endlichen Gesichtspunkten, und von den englischen Reformatoren kann man kaum sagen, daß sie zu bestimmten Schlüssen kamen. Zwingli allein erklärte sich von vornherein mit vollkommener Zuversicht für die Lehre, die einzig mit dem Zeugnis der Sinne übereinstimmt, setzte sie in Worten von durchschilger Bestimmtheit fest und blieb ihr mit unerschütterlicher Beharrlichkeit treu. Dieselbe Richtung zeigte sich noch viel deutlicher in seinen Entscheidungen über diezenigen Punkte, bei welchen die Ueberlieserung mit dem Gewissen in dem Zeitalter von Männern wie Luther und Calvin, wie Melanchton und Erasmus, Zwingli, der vielen seiner Zeitgenossen an intellectueller Besähigung weit nachstand, fast allein die rationalistische Lehre des siedzehnten Sahrhunderts von der Unsündlichkeit des Irrthums und von der ihm zu gewährenden Duldung vorausverkündete. In Betreff der Erhsünde trennte er sich mit gleicher Kühnheit von den andern Kührern der Reformation, indem er sie für nichts weiter als eine Krankheit oder eine schlimme Richtung erklärte, die durchaus keine Schuld in sich schließe 1).

In solcher Weise wurden zwei Führer der Reformation durch den rationalistischen Charakter ihres Geistes veranlaßt, den Begriff der ererbten Schuld und die damit zusammenhängende Lehre hinsichtlich der ungetauften Kinder aufzugeben. Wenn der Lauf der Meinungen seitdem in derselben Richtung gegangen ist, so verdanken wir dies durchaus nur der weitern Ausbreitung rationalistischen Geistes und keineswegs irgend einer thätigen Propaganda oder bestimmten Argumenten. Die Menschen kamen instinctmäßig und fast ohne Bewußtsein dazu, alle Lehren nach ihrem intuitiven Rechts-

<sup>1)</sup> Reander, Dogmengeschichte II., 658 f. Bosset griff diese Vorstellung Zwingli's, vor der ihm schauderte, mit Heftigkeit an, weis, wie er klagend bewerkt, dei Borausseyung ihrer Richtigkeit "die Erhsünde über Niemand, nicht einmal über die Kinder der Heiden Verdammniß bringe." Variations protestantes II., c. 31. Bosset's Bemerkungen sind besonders deachteneverth wegen der großen Bestimmtheit, mit der er die Allgemeinheit des Glaubens an den Fluch der Erhsünde in allen Theilen der christlichen Kirche behauptet. Er hat jedoch die Lehre Zwingli's ein wenig übertrieden. Der Resormator hat allerdings die Ursünde für eine bloße Krankheit und nicht für eine eigentliche Sünde erklärt. Aus seiner Abhandlung über die Tause hat man ihm die Meinung zugeschoben, daß er dhe beidnischen Kinder für selig erachte. Jedoch erklärte er selbst 1526 in einem kurzen Aussap über die Ursünde, worin er von dem Vizverständniß des frühern Werfes spricht, daß er zwar den Ausdruck Sünde hier nur in sigürlichem Sinne für unsre ursprüngliche Krankbeit gebraucht hatte, auch ganz überzeugt sei, daß diese Krankbeit an sich kein Ghristsind zur Verdammniß bestimme, aber nicht in demielben Grade für gewiß nedme, daß sie diese Wirkung an heidnischen Kindern nicht habe. Seine Reigung sedoch zu diese Wirkung anz sehr groß. So sagt er S. 28: "Von den Ehristsindern bin ich gewiß, daß sie durch die Ursünde die Seligkeit nicht einbüßen, von den andern nicht ganz so, odwohl ich aufrichtig gestehe, daß es empsehlenswerther scheint, auch über die Kinder der Heises diese kun nach dem ihnen mit dem Kinger Gottes eingeschriebenen Geses."

gefühl zu beurtheilen und diejenigen, welche eine folche Prüfung nicht bestehen konnten, zu verwerfen, wegzuerklären oder zuruckzudrängen, jo imponirend auch das Ansehen sein mochte, welches fie bestätigte. Diese Methode zu urtheilen, die einst sehr selten war, ift jetzt ganz allgemein geworden. In jedem Zeitalter mird ihr Sieg offenkundiger, und gange Bebiete der Theologie find vor ihrem Einfluffe gewichen oder durch ihn in helleres Licht gestellt worden 1). Welch große Veränderung in der Lehre von den ungetauften Kindern vor sich gegangen, muß jedem ersichtlich werden, der in Erwägung zieht, wie völlig bas alte System aus dem Boltsunterricht gewichen ift und welch allgemeinen und starken Widerwillen schon die einfache Angabe erregt. Einft galt feine Wahrheit wie felbstverständlich, heut murde man es mit Abicheu und Entruftung betrachten; und wenn wir noch einen weitern Beweis für die Ausdehnung des Umichwungs fuchen, fo finden wir ihn in ber Stellung, welche Quafer und Baptiften im Chriftenthum einnehmen. ber alten Kirche murde faum eine andre Sette mit entichiedenerem Abicheu betrachtet worden sein oder mit größerer Bestimmtheit als außerhalb des Bereiches der Seligkeit ftebend gegolten haben. Es ist keine Uebertreibung, daß die Empfindung des Abschens, womit man heut auf die Bielweiberei ber Mormonen blickt, nur ein ichwaches Bild von demjenigen giebt, den die Rirchenväter gegen Alle bezeugt haben wurden, die ihre Kinder grundfätlich der für die Geligkeit so nothwendig gehaltenen Taufe entziehen. Quafer und Baptiften haben unter uns ihren Platz bei ben geachteften Richtungen der Kirche, und in den Augen fehr vieler Proteftanten find die Eigenthümlichkeiten der letzteren wenigstens nicht wesentlich genug, um irgend ein Gefühl des Widerwillens zu rechtfertigen oder auch nur das herzlichfte Bufammenwirten auszuschließen. Denn eine große Veranderung hat fich ftillschweigend im Christenthum vollzogen; ohne Streit und Wirnig ift eine alte Lehre aus den Ueberzeugungen der Menichen geschwunden.

Aber die Wirkung der betrachteten Lehre beschränkte sich nicht auf die ungetausten Kinder, sondern erstreckte sich auf alle herangewachsenen, die anferhalb der Kirche standen. Wenn das ganze menschliche Geschlicht unter einem Verdammungsspruche lebte, der nur durch Verbindung mit dem Christenthum zu entsernen war, und wenn dieser Spruch so entscheidend wirkte, daß sogar die Kinder sich ihm nicht entziehen konnten, so war es natürlich, daß die erwachsenen heiden, welche zu der Schuld Anderer noch die eigenen Nebertretungen sügten, schließlich dem Verderben anheimfallen mußten. Und die Kirchenväter, welche die alten Systeme der Theologie ausbauten, schreckten dabei in der That vor keiner Folgerung zurück. Als noch die christliche Kirche nur einen sehr winzigen Bruchtheil der Gesenthum hervorgegangen waren und in diesem ihre Angehörigen zählten, mit denen sie durch die engsten Bande der Dankbarkeit und Liebe verknübst waren, lehrte

<sup>1)</sup> Chillingworth behandelte den Gegenstand mit dem ihm eignen gesunden Sinne in Religion of Protestants. Er sagt Kap. VII.: "Gott wird gemiß mit den ungetauften Kindern nicht unbillig versahren; wie er aber in jedem einzelnen Kalle mit ihnen versahren wird, geht und nichts an, so daß wir uns deshald nicht viel zu iorgen brauchen". Jeremias Taylor verwarf entschieden sowohl die Urfünde im Sinne der übertragenen Schuld als auch die Verdammniß der Kinder, welche man daraus herleitete.



der größte Theil der Bater mohl erwogen, daß die ganze Seidenwelt zu jenem Buftande der Guhne verdammt fei, den fie ohne Unterlaß als eigentliches und unauslöschliches Brennen bezeichneten. Gine folche Lehre mußte zu jeder Beit und unter allen Umftanden unaussprechlich verlegend erscheinen, fie muß es aber besonders, wenn wir bedenken, daß der Bekehrte, der sie annahm, der für sein eigenes Seil bedacht das System bekannte, zu dessen Glücksbotschaft sie nach seiner Meinung gehörte, der ewigen Verdammniß seiner Mutter, die ihn geboren, des Baters, auf dessen Knieen er gespielt, der Freunde, die mit den glücklichen Sahren seiner Rindheit und reifern Jugend verknüpft maren, zustimmen mußte sowie berjenigen aller Baterlandsgenoffen, holden und Beisen, welche durch Brispiel oder Borichrift zuerst eine sittliche Begeisterung in feiner Bruft entzündet hatten. Alle diese verurtheilte wegwehend ein einziger Spruch. Und nicht fie allein umfaßte die Verdammniß. Die Fregläubigen, wie unwesentlich auch ihr Frethum fein mochte, traf basselbe furchtbare Geschick. Die Kirche war nach dem Lieblingsbilde der Kirchenväter, eine einsame Arche, die auf einem grenzenlosen Meere des Ber-derbens einherschwamm. "So Jemand außerhalb der Arche Roa's der Sündfluth entrinnen konnte, schrieb der h. Cyprian, möchte auch der entrinnen, der außerhalb der Kirche fteht". "Dhne bieses haus, sagte Drigines, d. i. ohne die Kirche giebt's feine Seligkeit". Und der h. Augustinus: "Reiner kommt zur Seligkeit und zum ewigen Leben, es fei denn er habe Chriftum zu feinen Saupten, und Niemand kann Chriftum zu feinen baupten haben, es jei benn, daß er in feinem Leibe, ber Rirche, mohne"1). "Saltet nur recht fest baran und zweifelt nicht, fügte Fulgentius hingu, daß nicht nur alle Beiden fondern auch alle Juden, Reger und Schismatiker, Die außerhalb ber tatholischen Rirche vom Leben scheiden, in's emige Feuer wandern muffen, das fur den Teufel und feine Engel bereitet ift"2). Man hielt diefe Lehre für fo wichtig und zugleich unfraglich, daß das Concil von Karthago im vierten Sahrhundert fie jedem Bijchof als eine der Prufungsfragen vorzulegen beichloß, ehe er die Beihen erhalten fonnte3).

für einen Teufel. Octavius, c. XXVI.

2) Do Fido § 81 und noch bestimmter § 22: Denn Reinem, der nicht die Einheit der katholischen Kirche festhält, wird die Taufe oder das reichste Almosen oder auch der Tod für Christi Namen zur Seligkeit verhelfen, so lange er in der kezerischen oder schieden Berworfenheit verharrt, die zum Tode führt.

<sup>313</sup> Ich entnehme diese Anführungen dem Werke Palmer's über die Kirche, I., 11—12, wo sich viele Beispiele gesammelt sinden. Palmer behauptet, daß die Kirchenväter über dem Gegenkand einer Stimme seien, während Barbeyrac nachweist, daß wenigstens die zwei frühesten, Justin der Märtryrer und Clemens der Alexandriner die mögliche Selizskeit der heiden zuließen (Morales des Pères, XI., § 11), und daß ersterer ausdrücklich Sokrates und heraktit Christen in den Augen Gottes nennt. S. auch Tennemann's handbuch der Geschichte der Philosophie, Th. I. Ich surchte sedoch, daß die große Mehrzahl der Väter undedenklich die andre Meinung theilt. Minucius Velir hielt den Dämon des Sokrates für einen Teufel. Octavius, c. XXVI.

<sup>3)</sup> Palmer on the Church, I., 13. Ebenfo die Synode von Zerta i. 3. 412: "Ber von der katholischen Kirche getrennt ist, wird, wenn er sich auch noch so unschuldig in seinem Wandel dunkt, wegen des Verbrechens allein, daß er von der Gemeinschaft Christi getrennt ist, des Lebens nicht theilhaft, sondern bleibt unter dem Zorn Gottes". Diese Vehauptung soll von Augustin herrühren. S. hawarden, Charity and Truth, 39—40.

Diefe Lehre hat größern Ginfluß auf die Geschichte der Menschen geubt als vielleicht jede andre speculative Ansicht. Wie verschieden fie von den Borftellungen ift, zu welchen die großen Lehren des Alterthums gelangt waren, muß Jedem in's Auge fallen, det ihre innige Liebe jur Lehre von der Unfterblichkeit der Secle kennt, ihre ruhige Betrachtung des herannahenden Tobes 1) und die hoffnung, mit der fie in die Butunft blieften. Niemals werden die Menschen jenen edlen Griechen vergeffen konnen, der von einem ungerechten Richterspruche getroffen die theuersten feiner Schüler um fich sammelte und nachdem er fich mit ihnen über die Unfterblichkeit der Geele und den Lohn der Tugend sowie über die Bute der Botter unterhalten, mit mildem lächeln den Todesbecher nahm und dahinschied, indem er dem Gott ber Benefung dankte, der ihn von der Krankheit bes Lebens geheilt. Daß "der Gerechte beim Tode Zuversicht haben durfe"2) und derjenige, der wenn auch nur unvolltommen doch ernftlich feine Pflicht zu erfüllen versucht, jenfeits des Grabes nichts zu fürchten brauche, mar im Alterthum der Troft aller edelften Beifter gewesen. Daß das fühne, feffellofe und unparteifiche Forschen nach Wahrheit zu den besten und daher auch zu den unschuldigsten Beschäftigungen der Menschen gebore, war ein Glaube, der alle Philosophicen der Vergangenheit durchdrang. Auch waren es nicht einzig und nicht vorzugsweise die Saine Athens, mo dieje Gefinnung fich offenbarte. Man follte nicht vergeffen, daß der Aufgeklarte den höchften Ausdruck feines Glaubens in jenen Worten des Propheten fand, daß der alleinige Dienst, den der Allmächtige verlange, nur in einem Leben der Gerechtigkeit, der Liebe und Demuth bestehe, in der Lehre des Beisen, der alle menschlichen Pflichten in der Furcht Gottes und in der Befolgung feiner Gebote gujammenfaßte, des Apostels, der die mahre Religion in der Milde und Lauterkeit des Ginnes fand, und des noch größern Cehrers, der verkundete, daß die wahre Gottesverehrung allzumal geiftiger Natur fei, und der das jungfte Bericht als eine Unterscheidung der Menschen nach ihren Thaten, nicht nach ihren Meinungen ichilderte.

Wie dem aber auch sein mag, die Lehre von der Seligkeit durch die Kirche allein ward erst dann mit Einstimmigkeit angenommen, als das Christenthum zum ersten Mal von seiner sittlichen in die dogmatische Richtung

<sup>1)</sup> Ich kenne nichts Traurigeres in der Welt als ein Wort Luther's hierüber in den Tischreden: "Es wäre für einen Christen ein leichtes und frobes Ding, den Tod zu dulden und zu überwinden, wenn wir nicht wüßten, daß er von Gottes Jorn kommt; das macht ihn so ditter Cin Heide aber stirbt ruhig hin; er weiß und fühlt dabei nichts von Gottes Jorn, sondern meint, dies sei das Ende der Katur und natürlich. Der Episuräer sagt, es geite nur, eine schlimme Stunde zu überdauern". Ein ausgezeichneter Alterthumsforscher der Gegenwart bemerkt bei einem Bergleiche der heidnischen und der mittelasterlichen Darstellungen des Todes: "In der heidnischen Gesellschaft, so sehr sie auch aus Sinnlichkeit und Jügellosigkeit zusammengeset war, hütete man sich wohl, den Tod als etwas Höhliches darzustellen; es scheint, daß nicht einmal das Skelett damals zum Sinnbild der unerditslichen Gottheit diente. Als aber das Christenthum die Welt erobert hatte und eine ungläckslige Ewigkeit die Strase der hienieden begangenen Verdrechen bilden sollte, wurde der Tod, der den Alten so gleichgültig erschienen, etwas in seinen Kolgen für den Christen so Kurchtbares, daß man sie ihm stets in traurigen Wildern vor Augen halten mußte". Zubinal, Sur les Danses des Morts, p. 8.

trat, und diese brachte ans zwei Beranlaffungen unschätzbares Wohl über die Menschheit. Als das Christenthum noch gegen die ichrecklichsten Berfolgungen und zugleich gegen die roben Borstellungen eines Zeitalters kampfen mußte, welches die Idee feiner erhabenen Reinheit nur theilweise zu erfaffen vermochte, murbe dieser Terrorismus der Lehre ein hilfsmittel, das zwar mit dem Geifte einer fo menschenfreundlichen Religion nur wenig harmonirte, aber um jo wunderbarer zn der Zeit ftimmte und machtig genug mar, den Martyrer mit unbeugsamem Muthe zu ftarten und den Zweifler unaufhaltfam in die Arme der Kirche ju treiben. Und als dann fpater die herrschaft des neuen Glaubens offenbar geworden war, ichien es eine Zeit lang, als wenn seine verwaltende und feine organisirende Thätigkeit durch die zahllosen Secten, die ihn fvalteten, vernichtet werden fonnte. Der hang jur Allegorie und der Beift des Eflefticismus, der die befehrten Morgenlander tennzeichnete, die natürliche Spitfindigkeit des griechischen Wefens und noch mehr die ftreitbare Philosophie des Ariftoteles, welche die griechischen Keter in die Rirche brachten und der Neftorianismus in der großen Schule von Edeffa fortpflanzte1), hatte jo viele giftige Streitpunkte zu Wege gebracht, bag das ganze Kirchengebäude aus den Fugen gerückt schien und eine geistige Anarchie drohete. So empfindlich man für die Bedeutung des Dogmas war, hatte sich doch der Begriff einer maßgebenden Kirche noch nicht völlig ausgebildet, jo daß man in drei Sahrhunderten etwa neunzig verschiedene Abweichungen berechnete2). Fragen wie die von dem zwiefachen Auftreten des h. Geiftes, dem richtigen Tage der Ofterfeier, der Beschaffenheit des Lichts auf dem Berge Tabor, oder von der Eriftens zweier unabhöngiger und doch mit einander vollfommen übereinstimmender Billensrichtungen in Chrifto, murden mit einer Site erörtert, welche die Annahme Butler's fast zu rechtfertigen icheint, daß Gemeinschaften jo gut wie Einzelne den Berftand verlieren können. Aber auch hierbei übte wieder die Lehre von der ausschließenden Seligkeit einen entscheidenden Einfluß. Go lange fie aufrecht erhalten und geglaubt wurde, mußten die Abweichungen des perfonlichen Urtheils einen fehr ungleichen Kampf mit der Einheit der Autorität eingehen. Die Menschen konnten nicht lange mitten in dem Biderftreite entgegengesetter Argumente verbleiben; sie konnten das Mag von Zweifel nicht ertragen, welches die nothwendige Begleitung des Streites ift. Alle Parteiungen der Chriftenheit neigten fich bald einem einzigen oder zweien Mittelpunkten zu, und es befeftigte fich ein geiftiger Delpotismus, der allein im Stande war, die fturmischen Elemente der mittelalterlichen Gesellschaft zu beherrschen und zu mäßigen, den wildeften Tyrannen einen moralifchen Zügel anzulegen, das große Welt der Aufhebung der Sklaverei in Europa durchzuseten und dem Christenthum ein folches Daß reiner und geiftiger Babrheit einzuhauchen.

2) Middleton's Freie Forschung, Ginl., S. 86.



<sup>1)</sup> Es ist bemerkenswerth, daß Aristoteles, den die Scholastiker fast auf gleiche Stuse mit den Kirchenvätern stellten. diese Stellung nur den alten Kepern verdankt, daß die Einführung seiner Philosophie ansänglich sortwährend von einer Junahme der Keperei begleitet war, welche die Kirchenväter sast ohne Ausnahme unzweideutig verdammten. S. darüber viele interessante Nachweisungen bei Allemand Lavigerie, Ecole chrétienne d'Edesse (Thèse présentée à la Faculté des Lettres de Paris, 1850).

als für die Vorbereitung der Menschen auf die höhere Stufe, welche folgen

follte, nöthig war.

Alles dies geschah durch die Lehre der ausschließenden Seligkeit. in der Reformationszeit die alte Kirche nicht mehr mit dem geistigen Zustande Europa's in Einklang ftand, als der Geift der Auflehnung über alle Gegen-ftände und in allen Landern fich kundthat, blieb jene Lehre fast durchweg unangefochten, und hatte trot des unberechenbaren Mages von Seelenleiden wenigstens die Wirkung, die Anarchie des Ueberganges rasch zu beenden. Die hartnäckigkeit, mit der fie von den Reformatoren beibehalten murde, ift natürlich zum Theil eine Folge der Schwierigkeit, den Beift alten theologischen Borstellungsweisen zu enfwinden; aber noch mehr, glaube ich, lag ihre natürliche hinneigung zu folchen Dogmen an dem damaligen Buge, die Natur und die Werke des Menichen zu unterschäten. Daher maren fie in der That über wenige Dinge so einstimmig wie hierüber. "Die Lehre von der Seligkeit durch die Rirche, schreibt ein gelehrter Schriftsteller ber Wegenwart, wurde von allen Lutheranern und Reformirten fowie von den aus ihnen geschiedenen Secten ebenso festgehalten, als von benen, die ber römischen oder einer andern Kirche angehörten. Luther lehrt, daß nur in ihr Sundenvergebung und Beilung zu erlangen fei, und Calvin fagt: "Nur am Bufen ber Kirche ift auf Sundenerlaß und Seligkeit zu hoffen". Die fächsische Confession, welche 1551 der tridentiner Synode überreicht ward, ebenso die helvetische, die belgische und schottische bekennen allzumal, daß in der Kirche allein Seligkeit zu finden sei. Die 1647 zu Westminster versammelten vresbnterianischen Geiftlichen erklären in ihrer "demuthigen Benachrichtigung in Betreff eines Glaubensbekenntniffes: Die fichtbare Rirche, Die fich nicht wie früher unter dem Gesette auf eine Nation beschränft, fondern durch das Evangelium die katholische und allgemeine ift, besteht aus Allen in der Welt, die der mahren Religion angehören, außerhalb deren es fein gejetmäßiges Mittel der Seligkeit giebt". (K. 25.) Die Independenten gehen von derfelben Borausjegung aus 1). Auch die Stellung der anglikanischen Rirche war hiervon durchaus nicht abweichend. Das athanasische Bekenntnig erhielt von ihr einen Chrenrang unter ben Formeln, und die Lehre, welche dieses Bekenntnig ausdrücklich betont, ward in verschiedene Kirchengebete aufgenommen und in langer Aufeinanderfolge von ihren Beiftlichen2) eifrig verfochten. Unter den Führern der Reformation wies es Zwingli, und er allein, offen und unzweideutig ab. In einem Glaubensbekenntnig, welches er unmittelbar vor seinem Tode niederschrieb, und welches eine wichtige Epoche in der Beschichte des menschlichen Beistes bezeichnet, schilderte er in prächtigen Worten "jene einstige Versammlung aller Beiligen, Belben, Gläubigen und Tugendhaften", in der sich Abel und Henoch, Roah und Abraham, Ssaak und Sacob zu Sokrates, Aristides und Antigonus, zu Numa, Camillus, hertules und Thejeus, zu den Scipionen und Catonen gejellen würden, und jeder redliche und lautre Mensch, der jemals gelebt, mit jeinem Gotte vereint leben durfte3). In unfrer Zeit, wo die Lehre von der aus-

<sup>1)</sup> Palmer, Bon ber Rirche, I., 13. 2) Ginen großen Theil ber Belege biergu findet man bei Palmer. 3) Diefe Stelle giebt Boffuet, Variations protostantes, II., c. 19, vollftandig. Das ursprüngliche Bekenntniß bat Bullinger 1536 mit einer sehr lobenden Borrede veröffentlicht.

schließlichen Seligkeit selten etwas Andres als Lächeln erregt, scheint eine solche Sprache nur natürlich, aber als sie zum ersten Mal geäußert ward, erweckte sie auf allen Seiten Staunen und Entrüstung. Als Luther das las, sagte er, daß er an der Seligkeit Zwingli's verzweiseln müßte; Bossuet sührte die Stelle in seinen Beschuldigungen des Schweizerischen Reformators als Gipfelpunkt ohne jeden Commentar an, als wenn sie an sich schon hinreichend wäre, ihren Verfasser dem Unwillen und der Verachtung der Nach-

Ich will nun hieran eine Untersuchung der entfernten Folgen knüpfen, welche mit der Lehre von der ansichlieglichen Geligkeit zusammenhängen, um die Berbindung zwischen ihrem Berfall und einigen andern bemerkenswerthen Bugen der rationalistischen Bewegung in helleres Licht zu feten. Bunachst ift es offenbar, daß die angegebenen Borftellungen mit unferem natürlichen Gefühl für das Wahre und Rechte, mit allen Schlußfolgerungen derjenigen großen Lehrer, die ihre Sätze aus der eignen sittlichen Natur entwickelten, in so directem Widerspruch stehen, daß sie eine fortwährende Gegnerschaft zwischen der dogmatischen Theologie und der natürlichen Religion veranlassen Wenn der Frieden in der Rirche lange ungeftort geblieben, wenn die Aufmerksamkeit der Menschen nicht gerade mit besonderem Interesse dog-matischen Fragen zugewendet ist, wird das Gewissen unmerklich auf den Glauben einwirten und feine mahre Befchaffenheit verdunkeln oder gang verlöschen. Instinktmäßig versuchen die Menschen ihn wegzuerklären, seine Macht zu schwächen und sein Nebergewicht zu mindern. Wenn jedoch die Bewegung bes Streites die Lehre recht lebhaft dem Beifte in Erinnerung bringt und die Aufregung der Gehde die Emporung des Gemiffens jum Schweigen bringt, wird sich die Theologie mehr und mehr nach derselben Richtung entwickeln, bis die eigentlichen Umriffe der natürlichen Religion wieder in Bergeffenheit kommen. Go finden wir, daß die Lehre von der Borherbeftimmung, die man gewöhnlich auf Calvin zuruckführt, obwohl fie im Befentlichen schon von Augustin verfochten murde, ihre Aufnahme haupt-fächlich der ihr vorausgegangenen Einwirkung der Lehre von der auschließenden Seligkeit verdankt. Denn der einzige Einwurf gegen die philosophischen und andern Grunde, den der Calvinist machen kann, und der für die große Mehrheit der Menschen immer etwas Entschiedenes hat, ift der aus der Sittlichkeit hergenommene Ginmurf. Diefer allein fest Die Menschen in den Stand, jenen verwickelten Knoten von Beweisen über den freien Billen, über das Vorhermiffen und die Pradeftination zu durchhauen, in welchem fich die größten Geifter des Alterthums und der Neuzeit erfolglos verfangen haben und den die tuchtigften Metaphyfiter als unentwirrbar bezeichnen. Man nehme das moralische Argument hinweg, man überzeuge die Menschen, daß die der Gottheit zugeschriebenen Eigenichaften der Gerechtigkeit und Gnade völlig von benen verschieden find, welche unter den Menschenkindern bestehen, daß es Eigenschaften seien, die wir durchaus nicht begreifen können und die gang wohl vereinbar seien mit handlungen, die wir als hochst ungerecht und erbarmungelos bezeichnen murden; man fage ihnen, daß die Schuld und die persönliche That ganz unabhängig von einander bestehen können, daß Millionen Kinder für einen Augenblick in's Leben gerufen wurden, um in einen Ort der Qual gefturzt zu werden, daß ganze Nationen leben, fterben und wieder auferstehen, um eine niemals endigende Strafe zu erleiden, weil fie nicht an eine Religion geglaubt, von der sie nie gehört hatten, oder weil

Digitized by Google

melt preiszugeben.

Taufende von Jahren, ehe fie in's Dafein traten, ein Verbrechen begangen murbe; man überrede fie, daß dies Alles zu einem übernaturlichen, vollkommenen und sittlich unanfechtbaren Plane gehöre, und es giebt keinen denkbaren Abgrund, zu welchem eine jolche Lehre nicht führt. Denn man hat dann die Grundbegriffe von Recht und Unrecht vernichtet, welche der Schöpfer in jedes Berg gegraben, man hat das Licht des Bewiffens verlöfcht und die Menichen gelehrt, die innere Stimme als einen lugenhaften Zeugen zu ersticken und es für tugendhaft zu halten, daß man ihr ungehorsam sei. Aber auch dieses giebt noch nicht den ganzen Umfang des Uebels. Die Lehre von der ausschließlichen Seligkeit vernichtet nicht nur den fittlichen Ginmand gegen jenes ichreckliche Spftem des religiojen Fatalismus, welches Auguftinus und Calvin errichtet haben, es drangt jogar unmittelbar dazu hin durch die Lehre, daß das ichliegliche Loos der ungeheuren Mehrheit der Menichen ganglich ohne Ruckficht auf ihren Willen beftimmt wird. Millionen sterben als Rinder, Millionen leben und fterben in heidnischen gandern, Millionen bewegen fich in Gesellschaftstreisen, die ihnen keine Gelegenheit zu theologischen Untersuchungen darbieten, und Millionen endlich find von den Vorurtheilen der Kindheit so eingenommen, daß unmöglich eine geiftige Anstrengung fie von der Kette erlösen kann. So finden wir denn, daß die Theorie der Bor-herbestimmung ursprünglich nichts weiter als eine Entwickelung der Lehre von der ausschließlichen Seligkeit war. Der heilige Auguftinus erläuterte fie durch das Beispiel einer Mutter, die zwei Kinder befag. Sedes berfelben ift an fich nur "ein Klumpen der Berdammnig", keines hat jemals eine fittliche handlung ausgeführt. Die Mutter erdrückt das eine, und es ftirbt ungefauft; das andre wird getauft und wird felig.

Aber die Lehre des Augustinus und des Ambrosius scheint niemals in der alten Kirche zu solchen Ertremen getrieben oder mit solcher Bestimmtheit festgestellt worden zu sein, als dies nachmals von den Reformatoren geschah.). Der milde und schafssinnige Erasmus erkannte bald hierin eines von den Hauptübeln der Resormation und schrieb eine Abhandlung zur Vertheidigung des freien Willens, die Luthern eine der unzweideutigsten und sicherlich im ganzen Gebiete der Theologie empörendsten Erklärungen des Fatalismus entlockte. "Der menschliche Wille, sagt Luther, gleicht einem Lastthier. Besteigt es Gott, so zieht und geht es wie Gott will; besteigt es der Teusel, so zieht und geht es wie der Teusel will. Auch kann es sich den Reiter nicht auserwählen, den es vorzieht, oder sich ihm übergeben, sondern der Keiter ist es, der sich um seinen Besits bemüht"<sup>2</sup>). "Das ist des Glaubens Gipfel,

2) So fagt der Pfalmift: "Ich bin wie ein Zugthier und immer um Dich.

<sup>1)</sup> Die Lehre von der doppelten Vorherbeftimmung wurde jedoch im neunten Jahrbundert von dem Mönch Gottschalk vertheidigt, welchem hinkmar, Erzbischof von Rheims, im theologischen, Scotus Erigena im freigestitgen Sinne entgegentrat. Einen Bericht über diesen einft berühmten Streit giebt das gelehrte Wert von René Taillandier, Scotus Erigena und die scholastische Philosophie, 51—58, und die Ansicht eines Zeitgenossen über Gottschalk ein Brief von Amulo, Erzbischof von Lion und unmittelbarer Vorgänger Agobard's, der des Leptern Werken vorgedruckt ist. Darnach bekauptete Gottschalk nicht nur die Grundfäge der Verdammniß und einseitigen Erlösung, sondern auch das Jauchzen und Jubeln des Allmächtigen über die Vernichtung der zur Verdammniß Vestimmten. Gottschalk wurde zur Entsehung des Priesteramtes, zu Kerker und Geiselung verurtbeilt. Liorente, Gesch, der Inquis. I., 20.

inne zu werden, daß der allgnädig ift, der so menige errettet und so viele verdammt; daß der gerecht ift, der nach seinem Wohlgefallen und nothwendig zur Berdammniß geschickt macht, so daß er sich, wie Erasmus sagt, an den Qualen der Bösewichter zu ergößen und mehr Haß als Liebe zu verdienen scheint. Wenn durch irgend eine Anstrengung der Vernunft zu begreisen wäre, wie Gott gnädig und gerecht sein kann, da er doch so viel Zorn und Ungerechtigkeit an den Tag legt, so würde kein Glaube nöthig sein"). "Gott sieht nichts dem Zusal Unterworfenes voraus, sondern er sieht und ordnet alle Dinge voraus und vollführt sie durch einen unveränderlichen, ewigen und wirkungsvollen Willen. Vor seinem Donnerkeil sinkt der freie

Bille zerschmettert in den Staub"2).

So lauteten die Ansichten der größten unter den Reformatoren. Die Lehre Calvin's und seiner Schule war nicht weniger deutlich. Nach ihrer Ansicht war der Sündenfall mit allen seinen Folgen viele Zeitalter vor der Schöpfung vorausbestimmt und selbst die nothwendige Folge dieser Borherbestimmung. Der Allmächtige, so lehrten sie, entschied unwiderruslich über das Geschick sedes Einzelnen lange bevor er ihn in's Dasein rief, und hat Millionen für seinen Haß und für die ewige Verdammniß bestimmt. Zu diesem Zwecke gab er ihnen das Dasein, zu diesem Zwecke entzieht er ihnen den Beistand, der allein die Verderbtheit der Natur, womit er sie ausgestattet, bessern kann. Er will sie während ihres Lebensganges hassen und nach dem Tode in die folternden Qualen eines unauslöschlichen Feuers stürzen, will ihren Jammer ohne Mitleid durch die unendlichen Zeitalter der Ewigkeit bevbachten 3).

Benn dagegen Satan darauf sist, will und geht es, wohin Satan will; und es hat nicht die Wahl, wohin es laufen und wen es suchen möchte, sondern die Reiter selbst streiten darum, es zu erlangen und zu besitzen". Ueber den ge-knechteten Willen, I., 24.

1) Ebend., 23.

<sup>2) &</sup>quot;Daher ist auch dieses dem Christen höchst nothwendig und heilsam, daß Gott nichts von ungefähr voraus weiß, sondern weil er Alles als unveränderlich, ewig und nach seinem unsehlbaren Willen voraussseht, vorbereitet und vollzieht." Auch Melanchthon äußerte in der ersten Ausgabe seiner Gemeinsähe äußerst prädeftinistisse Ansichten, ließ sie aber in spätern Ausgaben fort. Luther sagte im Alter, er könne keines seiner Werke mit voller Befriedigung wiederlesen, ausgenommen vielleicht den Katechismus und das Buch über den geknechteten Willen.

In Hamilton's Effans befindet sich ein vollständiges Referat davon.

1) Ueber Calvin's Ansichten s. besonders sein Werk über die ewige Prädestination Gottes und Christl. Institut., III., c. 21—23. Aber vieleleicht giedt Beza davon das klarste und eindringlichte Inhaltsverzeichniß in seinem Buche über die ewige Prädestination Gottes gegen Sedastianus Castellio. Die angegedenen Einwendungen gegen die moralische Correctheit seitens des rationalistischens Gegners setzen die Ungeheuerlichkeiten der calvinistischen Lehre in's hellste Licht. Beza besteht besonders auf der Unredlichkeit, die in der Anklage liege, die Calvinissen unterichoben Gott solchen daß gegen die Menschen, daß er sie zur Vernichtung bestimme, während doch Gott sie aus freier Machtvollkommenheit zur Vernichtung und demgemäß erst zu seinem Dasse vorauserwähle. Sin andere Punkt, dei dem besonders Jonathan Sdwards verweilte, geht darauf aus, daß in der Bestrafung freiwilliger Uebertretungen niemals eine Ungerechtigkeit liegen könne. Seit Adam sei der Menschen Wille so verderbt, daß sie unvermeidlich verdammt werden müsten ohne Gottes Bei-

Es ist unnöthig, einer solchen Lehre noch eine Erklärung beizufügen. Daß fie die Gottheit zum unmittelbaren Urheber der Gunde macht 4), all unfre Begriffe von Gerechtigkeit und Liebe verkehrt, daß ihre bloge Biedergabe unfäglich verletzend und empörend ift, kann felbst von ihren wärmsten Bertheidigern nicht geleugnet werden. Und in der That, wenn wir diese Lehre mit den undern in diefem Rapitel betrachteten vergleichen, kann man das Gange ale ohne Gleichen in der religiofen Geschichte der Menschheit betrachten. In unfrer Zeit haben fich bergleichen Gate vom Lichte des Tages guruckgezogen und werben nur in den unbekannten Schriften unbekannter Männer gefunden. Seit Sonathan Edwards haben fie keinen Bertreter von unbezweifeltem Beift gehabt, und fein hervorragender Schriftsteller fonnte es ohne ernstlichen Berluft seines Rufes magen, fie offen zu vertheidigen. Gine folche Sprache, wie fie von Männern wie Luther, Calvin und Beza über biefen Gegenstand geführt murde, mahrend sie auf dem Sobepunkt ihrer Volksbeliebtheit ftanden, murde jest augerhalb eines kleinen und einfluglosen Rreifes keinen Augenblick geduldet werden. Der Beift der Aufklarung bat alle unfre Denkgewohnheiten fo durchzogen, daß jede Lehre, welche unfrem fittlichen Gefühl widerftrebt, einen lebhaften und ftets zunehmenden Widerwillen erweckt; und da die Lehre von der ausschließlichen Seligkeit, die den Beift für die Lehre der Berdammniß vorbereitete, nicht mehr Anerkennung findet, so erscheint auch die letztere besonders empörend.

Ein andres Gebiet von hoher Wichtigkeit, auf welches die Lehre vonder ausschließlichen Seligkeit großen Einfluß geübt hat, ift das Verhältniß zwischen den Sätzen des Glaubens und der Moral. Die ältern Theologen legten alle ohne Ausnahme den Dogmen eine in ihnen selbst liegende Kraft bei, die von ihrer Wirkung auf das Leben ganz unabhängig sei. So haben wir bereits Gelegenheit gehabt zu der Bahrnehmung, daß in der alten Kirche keine Streitfrage sur so wichtig erachtet wurde als die in Betress des Zusammenhanges zwischen den beiden Naturen in Christo, und daß in der Reformationszeit die Anerkennung oder Verwerfung der Transpubstantiation zum Zeichen der Rechtgläubigkeit oder Ketzerei gemacht wurde. Auf der andern Seite ist der Politiker in einem weltlichen Zeitalter geneigt, die religiösen Systeme einzig nach ihrem Einfluß auf die Handlungen der Wenschen zu schätzen. Er sieht, daß religiöse Streitigkeiten oft die gesellige Ordnung verrückt, ein unübersteigliches Hinderniß für die Bermischung der verschiedenen Elemente einer Nation bereitet, lange und blutige Kriege hervorgebracht und einen reichen Theil von Geist und Strebsamkeit solchen

ftand, den er jedoch in den meiften Fällen nicht zu leisten beschloffen habe. Das Berhängniß bestehe also nicht in dem Zwange zu gewiffen handlungen als vielmehr in der Einrichtung der menschlichen Natur, Bunsche in einer bestimmten Richtung hegen zu muffen.

<sup>1)</sup> Die Calvinisten protestiren zwar oft gegen diesen Schluß, aber er ist fast selbstverständlich und wird vou dem tüchtigsten Vertreter der Schule zugegeben: "Bersteht man unter dem Urheber der Sünde den, der sie zuläßt oder nicht hindert und zugleich den Tenker der Ereignisse zu weisen, heiligen und herrsichsten Zielen, welche der Sünde, die man zugelassen oder nicht gehindert hat, sicherlich und unsehlbar folgen müssen, so leugne ich nicht, daß Gott der Urheber der Sünde isse. Jonathan Edwards, Willensfreiheit, S. 369. Mit dem Sündenfalle Adams, dessen Wille nicht ganz verderbt war, hat es natürlich seine besondere Bewandniß.

Unternehmungen entzogen haben, die für die Wohlfahrt der Gefellschaft am heilfamften find. Er betrachtet dies als die fchlimme Seite des theologischen Forschens, welche durch die herrschaft über die Leidenschaften der Menschen. durch den hohen Sinn für Pflichterfüllung, den es einflößt, durch die Eröftungen im Leiden und die Starte der Menschenliebe aufgewogen wird. Sein 3mect ift baber, ein Suftem zu ermuthigen, in welchem ber fittliche Zwang so groß als möglich, das dogmatische Element hingegen schwach und gering sein soll.

Awischen beiden nimmt der Rationalift eine Mittelftellung ein. Gleich dem alten Theologen leugnet er, daß der Magftab für die Borguge der Theologie nur in der Nütlichkeit begründet ift, und gleich dem Politiker, daß ein Dogma an fich eine innere Birtfamteit befite. Er glaubt es bazu beftimmt, auf die empfindende und anregende Seite der menfchlichen Natur entwickelnd einzumirten, halt es fur ein Mittel, dem Geifte gewiffe Principien juguführen, bie er fonft gar nicht in fich aufnehmen wurde, und meint, wenn es feinen 3wect erfullt, muffe es auch feine Bedeutung verlieren. Auf den frubern Stufen ber Gefellichaft ift es den Menschen niemals geglückt, fich einen reinen geistigen und sittlichen Begriff von der Gottheit zu bilden, und des-halch machten fie sich Bilder, die sie anbeteten. Dadurch wurde der Begriff von Gott gefälscht und erniedrigt; aber der sittliche Ginfluß der Anbetung hat Golf gestalten, und so ift ein großes Uebel der Preis für eine unschätz-bare Wohlthat geworden. Sobald jedoch die Menschen mit der steigenden Ewilisation die Fähigkeit erlangen, sich reinere und sittlichere Vorstellungen zu bilden, wird Bilderdienst zu einem vollskändigen Uebel, und man giebt ihn daher ganglich auf. Gang aus demfelben Grunde kann aber wieder eine rein fittliche Religion, die fich an den uneigennütigen Sinn der Pflicht und an die Ertfenntniß unfrer hohern Natur wendet, auf einer fruhern Stufe ber Gefellschaft nie von Wirkung sein. Daher wird ihr Materielles beigegeben, wird fie mit zahllosen Geremonieen, ausgearbeiteten Bekenntniffen, mit Pflichten, die zu sittlichen Gefühlen gar keine Beziehung haben, mit kirchlichem Beiwerk und mit einer Fulle von Legenden verbunden. Durch all diefes Außenwerk bringt bas sittliche Grundwefen bis zur Menge hinab und bereitet steingeinbert betigt van stufen der Entwickelung vor. Allmählich verflüchtigen sich die Bräuche, verringert sich die Zahl der Glaubenslehren, an Stelle des kirchlichen tritt das sittliche Ideal des Lebens und des Charattere, die dogmatischen Begriffe bekommen eine gesteigerte Dehnbarteit, und endlich ift die Religion umgewandelt und erneut, indem fie nach allen Seiten den reinen Geift wiederstrahlt, von dem fie ursprünglich erzeugt marb.

Es ift offenbar, daß nach diesem Gesichtspunkt ein gemiffer Widerstreit zwischen den dogmatischen und den sittlichen Elementen eines religiösen Syftems befteht, und daß ihr Einfluß fich verhältnitmäßig am meiften nach dem Grade der Civilifation richtet, da ein gewiffes Maß dogmatischen Druckes, welches in dem einen Zeitalter von großem Segen ift, in dem andern gum Nun ift aber eine ber begreiflichsten Folgen von ber großen Uebel wird. Lehre der ausschließlichen Seligkeit die beständige Unterordnung der moralischen unter die dogmatische Seite der Religion. Giebt es einen katholischen Glauben, "ohne den man nicht selig werden kann", so ift es ganz natürlich, daß auch die Menschen "vor allen Dingen" es für nothwendig halten, ihn zu bewahren. Wenn das reinste sittliche Leben den Irrthum nicht gut machen kann, mahrend ein wahrer Glaube viele Mittel besitzt, die Schuld auszulöschen, so wird sich der Geist doch lieber zu der dogmatischen als zu der practischen Seite wenden. Der Umfang, in welchem diese Richtung in der Kirche Rom's zur Erscheinung gekommen, ist bekannt. Protestantische Streitschriften enthalten lange und vollkommen beglaubigte Reihen berühmter Charaktere, die mit jedem Verbrechen besteckt waren und dennoch zu den Lieblingen der Kirche gehörten, die an ihren Vorschriften mit voller und rechtgläubiger Jähigkeit hingen, jeden Vorwurf des Gewissens durch Absolution beruhigten und schließlich durch Beschenkung eines Klosters, durch Unterwerfung unter eine Buße oder Leitung einer Versolgung gegen Ketzer alle Verbrechen ihres Lebens ausgetilgt zu haben sich einbildeten. In der protestantischen Welt erscheint diese Verbindung von Frömmigkeit und Unsttlichkeit, die man nicht mit Heuchelei verwechseln dars, seltner. Ein Lebenslauf wie der von Benvenuto Cellini, worin die wildesten Verbrechen mit Ausbrüchen hinreißender und siegreicher Frömmigkeit wechseln, wird hier wohlkaum gefunden; doch wäre es übereilt zu sagen, das Uebel sei ganz undekannt. Die Hartnäckseit, mit welcher protestantische Nationen an den rechtgläubigen Sätzen der Reformation hängen, kann wohl kaum zu der Volksmoralität in ein bestimmtes Verhältniß geset werden, und Schweden, welches unter allen protestantischen Staaten durch seine fortgeselte Wesetzebung gegen Andersgläubige hervorragt, gilt auch als dassenige Land, in welchem die unehelichen Geburten unter dem Volke zu einer anstößigen Höhe emporsteigen is.

Dies sind die Widersprüche, welche aus der Lehre von der ausschließlichen Seligkeit unter denjenigen erwachsen, die keinem hohen Range der Heiligkeit angehören, sondern froh sind für die Befriedigung ihrer Leidenschaften durch emsige Pflege dessen, was sie für die wichtigere Seite des Glaubens halten, einen Freibrief erkaufen zu können. Eine viel allgemeinere und für die Geschichte der Menschheit viel gefährlichere Richtung entfaltet sich bei denjenigen, deren Eifer vollkommen uneigennützig ist. Ueberzeugt, daß kein Unglück so groß sein kann als Ketzerei, und daß der Ketzer zu ewigem Elend verdammt ist, haben sie ihren Glauben in der Regel durch Trug und Unwahrheit unterstützt. Daß sie dies thaten, ist ganz natürlich.

<sup>1)</sup> S. Laing's Schweben, S. 108—141, wo diese Krage aussührlich behandelt wird. Doch ift dies eine bloße Wortfrage. Die folgende Stelle desselben Schriftstellers ist weniger beweissähig, aber nichts desto weniger belehrend: Das schweizer Bolt dietet dem Nationalphilosophen das unerwartete und höchft merkwürdige Phänomen von außerordentlicher Sittlichkeit im Handel und Wandel und zugleich von ungewöhnlicher Ireitzissität: An der Spiße der Moral, nicht nur durch Mangel an großen Vereitzissität: An der Spiße der Moral, nicht nur durch willige Besolgung des Gesehes, durch Redlichkeit und Treue gegen eingegangene Verpstichtungen, durch Aufrichtigkeit, Näßigkeit, Kleiß, Ordnung, gute Regierung. nüßliche Einrichtungen, allgemeinen Bohlstand und Behagen; aber auf der untersten Sprosse der religiösen Gesühle. Gebräuche und Kenntnisse besonders in den protestantischen Kantonen, wo Wohlstand und Sittlichkeit im Verhältniß zu den katholischen in umgekehrter Proportion zur Religion stehen. Es ist ein merkwürdiger socialer Staat, vielleicht dem altrömischen ähnlich, wo sich auch Sitte und gesellige Tugend ohne die hilfe des reliziösen Einslusses erhielten. Notes of a Traveller, S. 146—147. Nach Dr. Arnold ist hier die Vorstellung von der Ueberlegenheit des Wohlstandes in protestantischen Kantonen sehr übertrieben, da sie nur theilweise besteht.

welches auch immer die Grundlage des Sittengesetzes sein mag, so giebt es doch ficher in den Augen der bei Beitem größern Mehrheit gemiffe überwiegende Rudfichten, welche eine Ausnahme von feiner Berbindlichkeit rechtfertigen. Trifft einen, der auf dem Krankenbett liegt und zwischen Leben und Tod fcmebt, ein großes Ungluck, und der Argt erklart, daß die Kenntnignahme von diefem Ungluck der fichere Tod des Leidenden fein murbe, und Berheimlichung allein durch Unwahrheit zu erreichen mare, fo durften nur sehr wenige Moralisten einen solchen Trug verdammen. Wenn der eifrigste Gegner des "frommen Betruges" einen Meuchelmörder bei der Verfolgung eines unschuldigen Menschen trafe und im Stande ware den Verfolger irre zu führen und dadurch den Flüchtigen zu retten, jo kann man dreift vorausfagen, daß er sich ohne Gewissensbisse der Lüge bedienen mürde. Es ist nicht leicht solche Fälle mit Gründen zu rechtsertigen oder eine bestimmte Linie zwischen verbrecherischer und unschuldiger Unwahrheit zu ziehen; daß es jedoch folche Umftande giebt, welche ben Erug rechtfertigen, ift ftets von der allgemeinen Meinung der Menschen zugegeben und von den bedeutendften Sittenlehrern mit Bestimmtheit erklart worden 1). Wenn daher Jemand glaubt, daß diejenigen, welche einen irrigen Glauben annehmen, zur Ber-dammniß bestimmt find, wenn er dies nicht nur glaubt, sondern als lebendige und wirksame Wahrheit bethätigt, und wenn er dann erkennt, daß er, fei es durch unmittelbare Luge oder durch Unterdrückung oder Berkehrung der Bahrheit die Beweise für seinen Glauben vermehren könne, so findet er gewöhnlich die Versuchung unwiderstehlich. Allein es giebt zwei fehr wichtige Unterschiede zwischen beu erwähnten angenommenen Fällen und den frommen Betrügereien der Theologen. Erstere sind die Folgen einzelner sittlicher Urtheile, mahrend die lettern in ein System gebracht und zu der Würde einer gefetmäßigen Lehre erhoben worden find. Erftere entspringen ferner aus Umständen, die jo außerft jelten und ausnahmsweise vorkommen, daß fie taum einen merklichen Ginflug auf die allgemeine Bahrheiteliebe derjenigen Personen üben können, die ste ausspricht, mahrend lecktere zur Gewohnheit der Lüge hinführen. Die Kirchenväter haben als einen bestimmten Lehrsats aufgeftellt, dag der fromme Befrug entschuldbar und felbft lobenswerth fei 2), und wenn fie dies auch nicht gethan hatten, fo murde fie doch die Praxis

<sup>1)</sup> So stellt, um katbolische Quellen zu übergeben, Jeremias Taylor im Doctor Dubitantium, B. III., K. 2, mehrere Källe zu rechtsertigender Lüge auf.

2) S. hierüber die in Middleton's Free Enquiry gesammelten Källe, die selftsamen Lobreden gewohnbeitsmäßiger Lügen in Chrysostomus' Priefterschaft, die Bemerkungen von Coleridge in The Friend und von Maury, Croyances et Légendes, S. 268. Der heilige Augustinus macht hier eine Ausnahme. In seiner Abhandlung gegen die Lüge vekimpst er heftig diese Richtung und verdammt besonders die Priecillianisten, bei welchen sie sehr häusig vorgekommen zu sein scheinen, so wie gewisse Katholisen, die sich für Pricillianisten ausgeben zu dürfen glaubten, um die Geheinmisse dieser Sekte zu erlauichen. Die empörendste Seite dieses Glaubens liegt in der Ansicht, daß Keper durch Verbrechen so ties steben, daß sie kein Recht auf Sittlichkeit haben, eine Lieblingslebre in katholischen Ländern, wo est keine protestantische oder skeptiche öffentliche Meinung giebt. So sagt der spanische Bischos Simancas, De Catholicis Institutionibus, S. 365: "Zur Strafe der Ketzer gehört auch, daß ihnen keine Treue zu halten ist. Denn wenn dies schon bei Tyrannen und Käubern geschieht, welche den Körper tödten, wie viel mehr bei denen, welche die Seele tödten".

dazu als zu einer nothwendigen Confequenz der Lehre von der ausschließlichen Geligkeit geführt haben. Durch diese mard die gange kirchliche Literatur unmittelbar mit bem Beifte ichamlosefter Lugenhaftigkeit beflectt. Das Beibenthum mußte bekampft werden; daher schmiedete man Prophezeiungen auf Chriftus von Orpheus und den Sibyllen, vermehrte die Wunder in lugenhafter Beife und überschüttete mit unaufhörlichen Berleumdungen Alle, die, wie Julian, dem Glauben entgegentraten. Reger mußten überführt werden; daher wurden Ginschiebungen in alte Schriften vorgenommen ober auch gang neue Erdichtungen den erdichteten Evangelien entgegengeftellt. die Berehrung von Reliquien und das Monchinftem eingeführt; darum mußte man auch den Gebeinen der Beiligen oder den Gebeten der Ginfiedler unzählige Bunder zuschreiben und fie von den ausgezeichnetften Kirchenvätern feierlich bestätigen laffen 1). Die Richtung beschränkte sich nicht auf jene orientalischen Bolter, welche bes Sinnes für die Bahrheit immer fast gang ermangelten, fie fiegte überall, wo man por Allem auf die Wichtigkeit bes Dogmas hielt. Sie mard von Geschlecht zu Geschlecht allgemeiner und zog fich weiter, bis der Sinn und die Liebe zur Bahrheit aus dem Geifte der Menschen ganzlich geschwunden zu sein schienen.

Daß dies tein übertriebenes Bild von dem Zuftande ift, bis zu welchem das Mittelalter es brachte, ift Allen befannt, die nur irgend welche Befanntschaft mit der Literatur deffelben erlangt haben; denn mahrend diefer Periode ber Finfterniß maren in Europa Priefter und Monche die einzigen Lehrer, und fie glaubteu ganz aufrichtig, daß kein Uebermaß von Lüge tadelnswerth sei, wenn es zur Erbauung des Bolkes beitrage. Sie verfolgten nicht nur mit den gröblichsten Berleumdungen jeden Feind des Glaubens, umgaben nicht nur jeden Seiligen mit einem Glorienschein ihrer handgreiflichen Erdichtung und erfanden Myriaden von Wundern, um die Frommigkeit zu beleben; fondern fie übertrugen auch die Gleichgültigkeit gegen das Bahre, Die fie fich in der Theologie zu eigen gemacht, auf alle andern Gegenftande. Alle ihre Schriften, besonders die Geschichtschreibung, murden zu Geweben ausschweifender Fabeln, die so abenteuerlich und zugleich so verwegen waren, daß fie fich in den folgenden Sahrhunderten zu Wundern geftalteten. dieselben Manner, welche diese Erdichtungen weithin über das Chriftenthum ausbreiteten, lehrten gleichzeitig, daß Leichtgläubigkeit eine Tugend, 3meifelsucht ein Berbrechen sei. Go lange man die Lehre von der ausschließenden Celigfeit glaubte und verwirklichte, mar es für den Frieden der Denfchen unumgänglich, der Wahrheit, die fie zu haben meinten, unbedingt gewiß zu fein; um diese Gewifiheit zu erreichen, mar es nothwendig, die gegnerischen

<sup>1)</sup> Nachdem die letzte Anmerkung geschrieben worden, hat Dr. Newmann diesen Gegenstand ziemlich ausstübrlich in seiner Apologia pro Vita sua erörtert. Ich sinde dadurch jedoch an dem Gesagten nichts zu verändern. Dr. Newmann bemerkt Andang, S. 77: "Die griechischen Bäter lehrten, daß eine Unwahrbeit keine Lüge zu sein brauche, wenn es eine gerechte Sache beträse. Augustin batte eine andre Anslicht und bleibt bei aller Besorgniß, ob man ibn auch richtig verstehe, immerbin der Lehrer jener großen und allgemeinen Meinung, daß Unwahrheiten Lügen sind, und daß es keine gerechte Sache der Unwahrheit gebe . . . . Bur gerchten Sache machen die griechischen Kirchenväter die Selbsterhaltung, die Beholthätigkeit, Eiser für Gottes Ehre und dergleichen". Es ist klar genug, daß Lesteres Alles einschließt, was man gewöhnlich mit frommem Betruge bezeichnet.

Argumente zu unterdrücken; und um dies letztere Ziel zu erreichen, war es nothwendig, daß kein forschender oder zweiselnder Geist in Europa bliebe. Daher war die Angewöhnung schrankenloser Leichtgläubigkeit die natürliche Folge von jener Lehre ausschließlicher Seligkeit, und sie erzeugte nicht nur naturgemäß einen überreichen Ertrag von Lügen, sondern war an sich schon die Verneinung jedes Wahrheitsgefühls. Denn der Mensch, der wirklich die Wahrheit liebt, kann unmöglich zu einem Stande befriedigter Gläubigkeit sinken. Er wird immer innehalten, ehe er sich zur Annahme einer zweiselhaften Behauptung versteht, wird sorgfältig die einander entgegenstehenden Argumente abwägen, mit gewissenhafter Bedachtsamkeit jede Erzählung prüsen, sich von jedem Vorurtheil sen zu halten suchen und mit Vorsicht dem Wahrscheinlichen die Autorität des Gewissen zuzuschreiben vermeiden. Dieses sind die Merkmale des Wahrheitsstrebens, und je nachdem ein Lehrsstem zusammenstimmt.

Wir haben gesehen, daß es drei Wege sind, auf welchen die unlösliche Verbindung der Seligkeit mit einer besondern Form des Glaubens die undedingte Gleichgültigkeit gegen die Wahrheit und eine schrankenlose Leichtgländigkeit hervorrief oder wenigstens förderte, wodurch sich die Zeiten der herrschenden Theologie auszeichneten. Sie vervielfältigte die zu einem übermäßigen Umfange die frommen Betrügereien, welche man ohne Gewissensftrupel in's Werk seite, weil man sie für unschätzbare Quellen des Segens für die Menschheit hielt. Sie machte jene Art von Lügen allgemein, die man unter dem Namen von Entstellung begreift und die hauptfächlich auf der Unterdrückung aller abweichenden Thatsachen beruht, und beseitigte den Ernst der Unterzuchung, der das wesentliche Merkmal der Wahrheitsliede und das einzige Bollwerk gegen die Schäden des Irrthums ist. Es gab aber noch einen andern Weg, der mit dem genannten zwar sehr eng zusammenhänat, aber doch wieder von so besonderer Art ist, daß er eine eigene

Betrachtnahme verdient.

Liebe jur Wahrheit schließt nach genauer Worterklärung den Entschluß in sich, ihr unter allen Umftanden so nahe als möglich zu kommen, oder mit andern Worten, bei der Unmöglichkeit eines ftrengen Nachweises das bei den gegebenen Momenten Wahrscheinlichste zu glauben. In dieser Beziehung ift zwischen dem speculativen und practischen Leben ein bedeutender Unterschied. Ber nach Bahrheit forfcht, ift genothigt, dem zu folgen, mas feinem Geifte das Gewicht der Wahrscheinlichkeit aufdrängt; in der Praxis hingegen ift es zuweilen weife, feine Dagregeln fo zu nehmen, daß man die am wenigften wahrscheinlichen Zufälle im Auge behält, da man nicht nur die beziehungs= weisen Wahrscheinlichkeiten bes Erfolges, welche die verschiedenen Maßnahmen gemähren, sondern auch die Größe der Folgen überhaupt in's Auge faffen muß, die möglicherweise entstehen können. Go betrachtet man mit Recht benjenigen als vorsichtig, der fein Saus gegen Seuer verfichert, obwohl boch ein entschiedener unersetter Schaden die mahrscheinlichfte Folge feiner Sandlungsmeife ift, weil der Berluft, den er in den mahricheinlichern Fällen erleiden muß, im Berhältniß zu dem fehr großen Bortheil der Berficherung in dem unmahricheinlichen nur ein unbedeutender ift. Aus diefer Ermägung leitete Pagcal, der mit Fermat der Begrunder einer fo zu jagen miffenschaftlichen Behandlung der Möglichkeiten mar, ein fehr geiftvolles Argument gur Bertheidigung feiner theologischen Meinungen her, welches nachmals der englische

Sie behaupteten nämlich, wenn eine Mathematiker Craia annahm 1). Religionelehre unendlichen Lohn verheiße und unendliche Strafen androbe, jo werde der Beife fie mit hingabe der Gegenwart zu der feinigen machen, nicht nur in dem Falle, daß das Uebergewicht der Bahrscheinlichkeiten zu ihren Gunften ausschlägt, sondern auch, wenn er ihre Bahrheit fur höchft unwahrscheinlich halt, fobald fich nur die Bahrscheinlichkeiten gegen fie nicht in's Unendliche fteigern. So lange man nun ein folches Argument einfach zu dem Zwede geltend machte, die Menschen zur Ginhaltung bestimmter Sandlungsweisen zu veranlaffen, hat es keinen nothwendigen Zusammenhang mit der Sittlichkeit und darf nur nach Gründen der Klugheit beurtheilt Bang anders aber geftaltet fich die Sache, wenn man unter Unmerden. nahme Des am wenigsten wahrscheinlichen Falles die Anerkennung einer Rirche verfteht, die als erfte Bedingung der Zugehörigkeit einen unbedingten und tiefempfundenen Glauben an die Bahrheit ihrer Lehren fordert. Ift diefes der Fall, jo fann Pascal's Argument nur den Sinn haben, daß fich die Menschen durch die Kraft ihres Willens zwingen follten, an das zu glauben, was fie durch die Rraft der Vernunft nicht glauben, daß fie alle Unftrengung, ihre Aufmerksamkeit der einen Seite zu entziehen und fie der andern ganglich zuzuwenden, aufbieten, die umkehrenden Ginfluffe ihrer Leidenschaften zu Silfe nehmen jollten, um jo schließlich das Ergebniß ihres Urtheils zu ver-Auch ist dies nicht die bloße Speculation eines vereinzelten Mathematikers, sondern ein Grundsat, nach dem fortwährend in jeder Gesellschaft, welche der in Betracht gezogene Glaube beherrscht, gehandelt wird. Trugichluffe und mangelhaftes Raisonnement haben in der Geschichte menichlicher Errthumer eine verhaltnigmäßig geringe Stelle, die Ginmischung des Willens ift immer die Hauptursache der Täuschung gewesen. gunftigsten Umftanden konnen wir une nur unvollständig gegen ihren Ginfluß schützen; wo jedoch die Lehre der ausschließlichen Seligkeit herrscht, wird die Täuschung zum System gemacht und zur Tugend gestempelt.
Sicher ist es unmöglich, welche Meinung man auch sonst über die all-

Sicher ist es unmöglich, welche Meinung man auch sonst über die allgemeinen Tendenzen der letzten drei Jahrhunderte haben mag, die außerordentliche Verbreitung eines Geistes der Wahrheit zu leugnen, der sich
sowohl in der gesteigerten Nichtduldung des Falschen als auch in der vermehrten Vorsicht gegen das Zweiselhafte kundgiedt. Es ist dies eine von
den Folgen der fortschreitenden Civilisation überhaupt, in welcher alle geistigen
Einstüffe zusammenlausen; aber man kann sagen, daß die Verbesserung
hauptsächlich von den Schriften der großen weltlichen Philosophen des siedzehnten Jahrhunderts datirt. Die Philosophen zerstörten die alte Denkungsart nicht vermittelst einer unmittelbar polemischen Erörterung, sondern durch
Einsührung einer Methode zu untersuchen und einer Richtschnur für alles
Trefsliche, die sich mit jener Denkungsart nicht vertrugen. Sie lehrten die
Menschen, die Leichtgläubigkeit für etwas Unwürdiges zu erachten, gegen die
eigenen Vorurtheile einen schonungslosen Krieg zu sühren, den Aussprüchen
der Vergangenheit nicht zu vertrauen und mit vorschtiger Prüfung die
Grundlage ihres Glauben zu zergliedern. Sie lehrten sie vor Allem, die
Liebe zur Wahrheit um ihrer selbst willen, worin vielleicht die höchste Eigen-

<sup>1)</sup> In einem sehr interessanten Buche über die mathematischen Grundsfäpe der driftlichen Theologie. London, 1699.



schaft der Menschheit liegt, zu pslegen, sie, die allein den Geist von den zahllosen Einslüssen befreien kann, die ihn knechten, und die seine Schritte durch das Labyrinth menschlicher Systeme leitet, die vor dem Opser keiner liebgewordenen Lehre und keines alten Bandes zurückschreckt, und die, weil sie in sich selbst den Wiederschein der Gottheit erkennt, auch in sich selbst ihren Lohn findet.

Der hervorragende Plat, den Baco, Descartes und Locke in der Beschichte des menschlichen Geiftes erlangt haben, hängt viel weniger mit der Uriprünglichkeit ihrer Lehren oder Methoden, als von ihrer Geschicklichkeit, fie zu entwickeln und zu verbreiten, zusammen. Lange vor Descartes hatte Augustinus das Cogito ergo sum entdeckt; was aber Augustinus als eine bloke Phraje oder höchstens als eine flüchtige Eingebung hingeworfen hatte, verwandelte Descartes in die Grundlage einer großen Philosophie. Ein halbes Sahrhundert vor Baco hatte Leonardo da Binci das Nebergewicht der inductiven Methode aufgestellt und ihre Principien klar auseinandergesett; aber selbst wenn Leonardo jein Werk veröffentlicht hätte, kann man doch mit Beftimmtheit behaupten, daß die großartige Entwickelung Baco's nothwendig war, um diefe Methode in der Wiffenschaft zur herrschenden Geltung ju bringen. Jeder diefer drei großen Manner griff mit umfaffender Geschicklichkeit und munderbarem Erfolge einen intellectuellen Fehler an, welcher in der Burgel der alten Denkweise felber liegt. Descartes lehrte, daß der Beginn alles Wiffens die Verwerfung jedes frühern Vorurtheils fei und der feste Entschluß, jede Meinung der Prufung des eigenen Urtheils zu unterwerfen. Locte lehrte die Nothwendigkeit, die Grenzen der menfchlichen Erkenntniß ausfindig zu machen, und gab durch seine Lehre in Betreff der angeborenen Ideen und vor Allem durch feine meifterhafte Bergliederung des Enthufiasmus den Anfichten derjenigen einen Todesftoß, die eine gewiffe Art geiftiger Erscheinungen ganglich ber Gerichtsbarkeit der Bernunft entziehen wollten 1). Baco, deffen Riejengeift fich über alle Gebiete schweifend ausdehnte, war vorzüglich berühmt wegen seiner Eintheilung der Idole oder verkehrten Ginfluffe, die auf den Geift mirten, und wegen feiner beftandigen Forderung, die Theorie durch Entgegenhaltung der Thatsachen zu rectificiren. Auch Descartes hatte außer dem umfassenden Werthe seiner Schriften an sich das ungeheure Verdienst, mehr als irgend ein früherer Schriftsteller die Philosophie von der äußern Gelehrsamkeit zu scheiden und fie auch für den gemeinen Mann zu einer höhern Inftanz ber Denkkraft zu machen. 3war hatten schon die Scholaftiker die philosophische Begriffserklärung die zu dem denkbar höchsten Punkte der Bollkommenheit ausgebildet; aber sie hatten

<sup>1)</sup> Ein sehr befähigter französischer Kritiker (Littré) hat die Bemerkung gemacht, daß die mit dem Fortgang der Civilifation gleichen Schritt haltende Richtung, statt der Lösungen durch Wunder rein psychologische zu setzen, durch einen Vergleich des Orestes mit Hamlet schlagend belegt wird. Das Süset beider Stücke ist wesentlich ein gleiches — ein ermordeter König, ein swischen der Psiicht gegen den todten Vater und der gegen die lebende Mutter wahnsinnig hin und her getriebener Sohn; aber während es der Greche sur nothig hielt, die Furien in Scene zu setzen, um die Geisteserregungen des Orest zu motiviren, sand der Engländer die Gemüthsbewegungen in ihrem natürlichen Spiel und Kampf ganz außreichend, um die Leiden hamlet's zu erklären.



dabei einen fo pedantischen und eintönigen Styl der Untersuchung gebraucht, der fo voll mar von fubtilen Unterscheidungen und endlosen Biederholungen, daß bis auf die höchft geduldigen Sochschüller Alle von ihren Berken abge-ftogen wurden, zumal ihre unabläffige Berufung auf Autoritäten und der Umftand, daß sie nur lateinisch schrieben, die wenig Unterrichteten von der Erörterung ausschloffen. Das große Unsehen, welches akabemische Borlefungen um die Beit der Reformation erhielten, trug, glaube ich, fehr viel zur Einführung eines einfachern und volksthumlichern Styles bei. Wohl zur Einfuhrung eines einfachern und volksthümlichern Styles bei. Bohl mehr als sechszig Jahre vor Descartes' Werk über "die Methode", hatte Ramus') in seiner Dialektik das Beispiel dazu gegeben, ein philosophisches Werk in französischer Sprache zu veröffentlichen, und Bruno hatte einige seiner träumerischen Speculationen italienisch kirchen feiner traumerischen Speculationen italienisch hingeworfen; aber feiner von beiden hatte die genügende Befähigung, eine neue Epoche in der Geschichte der Philosophie zu bilden, und ihr Ende mar nicht dazu eingerichtet, Rachahmer zu erwecken — da der erstere von den Ratholiken in der Bartholomausnacht ermordet, der lettere vom Papfte in Rom lebendig verbrannt Descartes war mehr als jeder Andre Begründer deffen, mas man den demokratischen Charakter in der Philosophie nennen kann, und dies ift nicht das geringfte feiner Berdienfte. Locte's und Baco's Ginfluß dagegen machte fich besonders als Correctiv gegen die alte Reigung zu Erdichtungen geltend, da in beider Philosophie ein gewiffer Charatter von Phantafielofigfeit herrschte, der dem Geifte Locke's vollkommen entspricht, aber bei Baco febr auffallend ift, da unter feinen großen Anlagen die Ginbildungetraft einen faft unverhältnigmäßig überwiegenden Rang einnimmt. Daß dieses Bepräge der baconischen Philosophie gegenwärtig einen entschieden nachtheiligen Ginfluß auf ben englischen Beift übt, infofern es eine übermäßige Abneigung gegen höhere Abstractionen und gegen alle diejenigen Speculationen hervorbringt, welche nicht nnmittelbar zu praktischen Refultate führen, ift von vielen Schriftstellern des Continents und von wenigstens dreien der bedeutendften in England3) behauptet worden.

Es ist allerdings ganz richtig, daß Baco hierin niemals so weit als mancher seiner Schüler ging. Er hat niemals den Nuten zum alleinigen Zweck des Wissens gemacht, oder wenigstens niemals den Nuten auf äußere Bortheile beschränkt. Er hat in der edelsten Sprache das Uebergewicht der abstracten Wahrheit über alle Früchte der Ersindung<sup>4</sup>) ausgesprochen und

<sup>1)</sup> Petrus Ramus, eigentl. Pierre la Ramée, bekümpfte in seinen Institutiones dialecticae und Animadversiones in dialecticam Aristotelis, Paris 1543, das auch von ber kath. Kirche als unantastbar gehaltene Ansehen des Aristoteles und trat 1568 in heibelberg zur resormirten Kirche über.

Unm. des Uebers.

3) Giordano Bruno bestritt die Transsubstantiation (die Berwandlung bes Brodes und Weines in den wirklichen Leib und das wirkliche Blut Jesu), die Heiligkeit der Jungfrau Maria und viele Arten des im 16. Jahrhunderte noch geltenden Aberglaubens.

<sup>3)</sup> Coleridge, Budle und Mill.
4) "Aber (um die ganze Wahrheit zu sagen) ebenso wie wir dem Eichte tief verpflichtet sind, weil es uns befähigt, unsern Weg anzutreten, Kunste zu treiben, zu lesen, einander zu unterscheiben, und dennoch der Anblick des Lichts an sich vorzüglicher und schöner ist als sein mannichsattiger Gebrauch, so ist auch sicherlich die eigentliche Betrachtung der Dinge wie sie sind, ohne Aberglaube

würde niemals diejenigen Speculationen nutlos genannt haben, die den intellectuellen Charafter eines Zeitalters bilden. Doch auf der andern Seite muß man auch anerkennen, daß der allgemeine Ton seiner Schriften, der außerordentliche Nachdruck, den er auf den Werth der Experimente und vor Allem auf das Verhältniß seiner Philosophie zu der materiellen Wohlsahrt legt, eine Richtung bezeugt, die sich ganz naturgemäß zum beschränktesten Nüglichkeitsprincip entwickelte. Diesenigen, welche die Naturwissenschaft einfach zur Dienerin des äußern Wohlbehagens machten, waren ganz in demselben Sinne Schüler Baco's, als Condillac und seine Nachsolger die Schüler Locke's waren: sie gaben nicht gerade genau die Lehren ihres Meisters wieder,

aber fie vertraten die allgemeine Richtung feiner Cehre.

Wie man jedoch auch immer über den jetigen Einfluß der inductiven Philosophie auf den englischen Geist denken mag, so kann doch kein Zweisel darüber sein, daß sowohl sie als auch Locke's Versuch für die mittelalterliche Art zu denken, in Betracht des grübelnden Charakters, den diese entfaltete, von tödtlicher Wirkung gewesen sind. Indem sie das Gebiet der Sinne erweiterten, die Ersahrung zum schließlichen Beweise sür die Wahrheit machten und die Abwege der Theoretiker in hohem Grade in Verruf brachten, thaten sie der überströmenden Phantasie in Europa Einhalt, verliehen den ausschweisenden Erdichtungen, die man so lange angenommen, ein Anschen von Lächerlichkeit, und lehrten die Menschen sowohl ihre Ueberlieferungen als auch ihre Gemüthsbewegung einem Prüfstein zu unterwersen, der sie vielsach ihrem scheindaren Geheinniß entkleidete. Die Schriften Locke's und Baco's waren es, aus denen Voltaire und seine Nachsolger jene Brundsätze zogen, welche die stolzesten kirchlichen Bauten zertrümmerten, und gegen diese Philosophen wendeten die tüchtigsten Versechter der mittelalterlichen Theologie ihre bitterste Feindselichkeit 1).

Auf diesem Bege haben die großen Cehrer des 17. Jahrhunderts, die selbst wieder nur die obersten Bertreter ihrer Zeitrichtung waren, den Geist der Menschen für eine unparteiische Forschung gebildet, den Bann, welcher sie so lang gesesselt hatte, zerbrochen und eine leidenschaftliche Liebe für die Bahrheit erzeugt, welche alle Zweige des Bissenst umgestaltet. Auf diesen damals gegebenen Anstoß ist die große kritische Bewegnng zurückzusühren,

und Täuschung, ohne Irrthum und Berwirrung, an sich mehr werth als alle Produkte der Entdeckungen." Novum Organon.

<sup>1)</sup> So versichert uns de Maistre, der große Apostel des modernen Ultramontanismus, daß "in dem Studium der Philosophie die Verachtung Lock's der Ansang der Beisbeit" sei, und daß "der Versuch über den menschlichen Verkand ganz sicher, man möge es seugnen oder zugeben, das Höchste ist, was unbedingter Mangel an Geist und Styl Verderbliches hervordringen kann". Soirées de St. Pétersbourg, sme Entretien. Baco nennt er mit aller Ruhe "einen Sharlatan", und indem er von seinen größten Werken spricht, sagt er: "Das Buch von dem Werth und der Zunahme der Wissenschaft eist also ein vollkommen nichtiges und verächtliches. Was das Novum Organon betrifft, so ist es noch viel verdammlicher, weil abgesehen von den besondern Irthümern, davon es wimmelt, der allgemeine Zweck des Werkes es eines Vedlam würdig macht". Kxamen de la Philosophie de Bacon. In derselben Art, wenn auch in ganz andrer Sprache, hat auch die Partei der Tractarianer und besonders Or. Newman sowen sinductive Philosophie Baco's gehechelt.

welche alle Geschichte, alle Wiffenschaft, alle Theologie erneuert hat und in die dunkelsten Schlupfwinkel eingedrungen ift, um alte Borurtheile zu zerftören, Täuschungen zu entfernen, die mannichfaltigen Theile unfres Wissens in die rechte Ordnung zu bringen und Ziel und Charafter unfrer Sympathien völlig zu verandern. Aber dies murde Alles ohne die Berbreitung eines aufflarenden Beiftes, welcher die Borftellung von der Straffalligkeit des Irrthums ichwächte oder gang zerftorte, unmöglich gewesen fein. Denn wie wir gejeben haben, jammeln fich überall, wo die Lehre von der ausichlieflichen Seligkeit allgemeiner geglaubt und verwirklicht wird, verwandte Denkweisen, welche dem Geifte der Forschung geradezu entgegen und mit dem menichlichen Fortichritt unbedingt unverträglich find. Gine Gleich= gultigfeit gegen die Bahrheit, ein Geift der blinden und zugleich willfährigen Leichtgläubigfeit wird dann gefordert, welcher jede Art von Ginbilbungen vermehrt, mit der Prufung ben Begriff der Gefahr und Schuld verbindet, die Menschen dazu führt, Unparteilichkeit in Urtheil und Nachdenken, Diefe eigentliche Seele der Bahrheit, als etwas Unbeiliges zu betrachten, und alle Kähigkeiten jo abschwächt, daß in jeder Beziehung eine allgemeine Erstarrung erzeugt wird. Denn die verschiedenen Elemente unfres Biffens find unter einander fo eng verknupft, daß es unmöglich ift, fie in gesonderte Abtheilungen zu scheiden und in der einen den Geift der Leichtgläubigkeit vorherrschen zu laffen, mährend die andern ein Geift der Untersuchung belebt. 3m Mittel= alter befaß die Theologie die oberfte Gerrschaft, und der Geift diefer Theologie war unbedingte Gläubigkeit, welche fich rafch durch alle Formen des Denkens verbreitete. Im 17. Jahrhundert mar der Vorrang der Theologie nicht mehr fo entschieden, und die großen weltlichen Schriftsteller brachten eine Liebe zur Unparteilichkeit und freien Forschung mit, welche von der Naturwiffenschaft und Philosophie schnell in die Theologie überging und alle jene Lehren, welche derfelben widerftritten, befeitigten oder wenigftens milberten. Zwischenraum, der zwischen den Schriften von Baco und Locke liegt, geschah es, daß Chillingworth jum erften Mal oder beinahe jum erften Mal in England die unbedingte Unfträflichkeit eines rechtschaffenen Irrthums lehrte. In demfelben Zwischenraume bildete fich auch jene Schule der Freidenker, welche von dem Genius eines Taylor, Glanvil und hales umftrahlt und gum eigentlichen Mittelpuntt und zur Pflanzstätte religiofer Freiheit geworden Bwischen denselben Schriften endlich geschah es, daß der Abschnitt De Haeretico comburendo (über die Berbrennung des Regers) aus dem Gefet buch geftrichen und der Boden Englands zum letten Male mit dem Blute des Ungläubigen beflect murde!

## Piertes Kapitel. Neber Nerfolgung.

## 3weiter Theil. Die Geschichte ber Berfolgung.

Die Erwögungen, die ich in dem ersten Theile dieses Kapitels herangezogen habe, werden hinreichend gewesen fein, um die schädlichen Wirkungen au zeigen, welche die Lehre des Ausschluffes von der Seligkeit hervorbrachte. Wir haben jedoch noch eine Folge zu prüfen, vor der alle andere zur Unbedeutendheit herabsinken. Ich meine natürlich die religiöse Verfolgung. Dieses Nebel, vielleicht das furchtbarste, welches der Menich dem Menschen zugefügt hat, ist das unmittelbare praktische Resultat der Grundsätze, die wir bisher von ihrer speculativen Seite betrachtet haben. Wenn die Menschen mit ftarker und wirksamer Ueberzeugung ihre eigne Unsicht in einer ftreitigen Frage für mahr und über alle Möglichkeit des Irrthums erhoben halten, wenn fie ferner glauben, daß die Bekenner andrer Neigungen die Verurtheilung des Allmächtigen zu ewigem Glend zu erwarten haben, dem fie bei derjelben fittlichen Haltung aber bei anderem Glauben würden entgangen sein, fo merden fie fruher ober fpater Verfolgung bis zur außerften Grenze ihrer Machtbefugniß eintreten laffen. Spricht man zu ihnen von dem körperlichen und geistigen Leiden, welches die Verfolgung erzeugt, oder von der Aufrichtigkeit und dem felbstlofen Beldenmuth ihrer Opfer, fo erwidern fie, daß alle folche Argumente ihren Grund nur in der Unzulänglichkeit fanden, mit ber man ihren Glauben auffaffe. Welches Leiden, von Menschen verhängt, fann mit der emigen Dein aller berer verglichen merden, melche dem Glauben der Reter anhangen? Welchen Unipruch können menichliche Tugenden auf unfre Schonung haben, wenn ber Allmächtige das bloge Bekennen eines Brrthums als Verbrechen niedrigfter Schändlichkeit bestraft? Wenn ihr einem Bahnsinnigen begegnetet, der in feiner Rafcrei der Menge um fich ber einen durch Qualen verschärften und verlängerten Tod brächte, würdet ihr euch nicht berechtigt fühlen, ihn mit allen euch zu Gebote stehenden Mitteln auf seinem Wege aufzuhalten, iudem ihr ihm felbst das Leben nähmet, wenn ihr eure Absicht nicht anders erreichen konntet? Wenn ihr nun gar mußtet, daß diefer Mensch nicht zeitlichen sondern ewigen Tod verbreite, wenn er nicht ein blos gefährlicher Wahnfinniger mare, der für fein Betragen nichts kann, sondern

einer, bei dem es, wie ihr glaubt, die abscheuliche Berbrechergesinnung in fich ichließt, wurdet ihr dann nicht mit noch weniger Strupel und Bogern handeln?1) Grunde der Opportunität werden wohl unter Umftanden Menichen von der Berfolgung gurudhalten, ihnen aber nie das Princip der Duldung einflößen. Bunachft merben biejenigen, welche den Gottesbienft bes Rebers für einen entichieden feindseligen Act gegen die Gottheit halten, fich immer geneigt fühlen, diesen Act wo möglich zu hintertreiben, wenn sie auch die Gesinnung nicht umandern konnen, aus der er entspringt. Dann werden fie auch bald bemerken. daß die Ginmischung des weltlichen herrschers einen fast eben so großen Einstuß auf den Glauben als auf das Bekenntnig üben kann. Denn obgleich es in der That eine bestimmte Ordnung und Folge in der Geschichte der Glaubensmeinungen giebt, jo gut wie in den verschiedenen Stufen der Civilisation, welche jene abspiegeln, und diese Reihenfolge nicht ganz aufgehoben werden kann, so ift es doch nicht minder wahr, daß der Mensch ihren Lauf sehr beschleunigen, aufhalten oder verändern kann. In neun und neunzig Fällen unter hundert werden die Anfichten der Leute hauptfächlich durch Erziehung gebildet, und eine Regierung kann beftimmen, in welche Sande die nationale Erziehung gelegt, welche Gegenstände fie um-faffen und zu welchen Grundsaten fie hinführen foll. Die Ansichten ber großen Mehrheit folcher, die fich von den Borurtheilen ihrer Erziehung befreien, find größtentheils die Ergebniffe der Lecture und der Beiprechung, und eine Regierung tann alle Bucher verbieten und alle Lehrer entfernen, welche den von ihr anerkannten Lehren entgegen find. Bewiß wird die einfache Thatsache der Verbindung gewiffer Strafen mit dem Bekenntniß bejondrer Meinungen und ber Belohnung fur bas Betennen entgegengefetter Meinungen ebenso viele Bekchrte und heuchler machen. Denn Jeder, der den Prozeß aufmerkjam beobachtet, den die Bildung von Glaubensmeinungen durchmacht, muß gewahren, daß felbst, wenn eine Kette von Gründen ihrer Annahme vorausgegangen ift, sie sich dennoch gewöhnlich nicht aus reinen Bernunftichluffen, fondern aus der Thätigfeit gabllofer verandernder Ginfluffe entwickelt haben, welche unfer Urtheil beständig ablenken. Bu den mächtig-ften Ginfluffen gehört der Gigennut. Wenn Semand eine gewiffe Raffe von Lehren ernstlich anzunehmen municht, entweder um einem bestimmten Bekenninig anzugehören, oder den Freunden zu Liebe, oder um Rube des Beiftes zu erlangen, oder um Carriere zu machen, ober um feine Leiden-ichaften zu befriedigen, oder um jenen Ruf zu erlangen, der zuweilen mit dem Bekenntniß gemiffer Meinungen verbunden ift, fo wird er in der Regel seine Absicht erreichen. Er mag fest entschlossen sein eher jedes Opfer zu bringen, als etwas zu bekennen, was er nicht glaubt, so werden seine Wünsche doch ihren Gegenstand mit einer magnetischen Kraft ausrüsten, deren er sich vielleicht ganz unbewußt bleibt. Er wird nicht daran denken auszumitteln, was mahr ift, fondern auszumitteln, ob er gemiffe Meinungen ohne Strupel als mahr behaupten kann. Er wird unmerklich feine Aufmerkfamkeit den

<sup>1)</sup> Wie der h. Thomas von Aquino fagt: "Benn Falschmunger oder andre Missethäter durch weltliche Fürsten mit Recht sofort dem Tode überliefert werden, so können Reger, sobald sie der Regerei überführt sind, gleichfalls ohne Weiteres nicht nur ercommunicirt, sondern mit Recht auch getödtet werden. Summa, p. II., qu. XI., art. III.

Einwänden auf der einen Seite entziehen, um fie mit unverhältnismäßiger Stärke auf die andre Seite zu richten. Er wird zwar jedem Schluß einen Beweisgrund vorangehen laffen, aber die Beschaffenheit dieses Grundes wird von der geheimen Neigung seines Willens bestimmt werden. Wenn daher eine Regierung auf die Bunsche eines Volkes einwirken kann, kann sie auch einen beträchtlichen Einsluß auf deffen Gedankengang ausüben.

Derartig find manche Argumente, mit welchen der Berfolger auf den frühern Stufen chriftlicher Geschichte seine Handlungen mag vertheidigt haben. Und sicherlich hat die Erfahrung späterer Zeiten seine Ansicht vollkommen bekräftigt, indem sie zeigte, daß bei den großen Kämpsen zwischen Nachweis und Berfolgung lettere beftanbig Siegerin geblieben ift. Die Berfolgung vertilgte das Chriftenthum in Sapan, vernichtete die ichonen Aussichten der Albigenfer und lofchte jede Spur des Protestantismus in Spanien aus. Frankreich ist scheinbar noch jest und war lange in Bahrheit der erfte Borkampfer des Ratholicismus; aber das eigentlich katholische Wefen Frankreichs datirt hauptsächlich von dem Gemekel der Bartholomäusnacht und dem Widerruf des Edictes von Nantes. England wird mit Recht für den Grundpfeiler des Protestantismus gehalten, und doch blieb das englische Volk lange zwischen den beiden Glaubensformen unentschieden schwankend, bis die gefcicte Politif und die Zwangsgesetze der Elisabeth seinem Banken maßgebenden Ginhalt thaten. In der Reformationszeit verbot fast jede Regierung Die eine dieser beiden Religionen, und mährend die Mitglieder der Staatsreligion anfänglich nur eine schwankende Mehrheit bildeten, ja zuweilen nicht einmal diefe, bewirften wenige Zeitalter eine wesentliche Nebereinstimmung, ohne daß das allgemeine Verlaffen ber Zwangspolitif und die Freigebung jeder Dietuffion das Berhältniß von Protestanten und Ratholifen merklich geändert hätte.

Vor so weit verbreiteten und offenbaren Thatsachen wie diese können Die wenigen Ausnahmen, die fich anführen ließen, tein großes Gewicht haben, und felbst biefe Ausnahmen wird man bei forgfältiger Prüfung oft viel meniger begründet finden, als man es vorausgesett hat. Go wird g. B. der Fall mit Irland fortwährend angeführt. Die irischen Ratholiken, jagt man uns, wurden zuerst einem Spftem offenbarer Plünderung und dann einer lange ausgeführten gesetlichen Verfolgung unterworfen, die sie zum Abfall von ihrem Glauben veranlaffen follte. 1) Alle Wege der Ehre und Wohlfahrt maren im ausschließlichen Befit ber Protestanten, mahrend Feffeln jeber Gattung die Katholiken in allen Lebensbeziehungen hemmten. Aber dieje klammerten fich nur um fo fester an ihren Glauben, je mehr die Sturme gegen ihn ankampften. Der jehr scharffichtige Beobachter Arthur Young er-Karte beim Abschaffen der Strafgesege, daß das beziehentliche Verhältniß der Ratholiken zu den Protestanten fich durchaus nicht vermindert hatte - eber im Gegentheil — und das felbst diejenigen, welche nicht diejer Anficht waren, das Zugeftandniß machten, es murden nach dem Maagftabe der bis bahin vorgekommenen Bekehrungen noch 4,000 Sahre erforderlich fein, um Irland protestantisch zu machen. Im irischen Parlament ward constatirt,

<sup>1)</sup> Die Ginzelheiten f. bei Parnell, Penal Laws. Man läßt bie "Strafgefete" gewöhnlich vom Bertrage von Eymerick datiren, aber die gesetlichen Rampfe gegen ben irtichen Ratholicismus begannen mit Glifabeth.

Ledy, Aufflarung in Guropa.

daß ein und fiebzig Sahre des Straffpftems nur einen Erfolg von 4,055

Bekehrten gehabt hatten.

Dieser statistische Nachweis scheint beim ersten Anblick ein außerst zwingendes Argument darzubieten, aber er läßt das wichtigste Element der irischen Rirchengeschichte ganglich außer Acht. In Irland bezeichnete der alte Glaube Die Grenzscheide zwischen zwei Bolksftammen, er mar bas Enmbol bes Nationalgeistes und murbe burch alle Leidenschaften eines großen patriotischen Rampfes aufrecht erhalten, fo daß fein Fortbestehn einfach die Lebensfähigkeit eines politischen Gefühls bezeugt. Als jedes andre Bolt des Rordens den Ratholicismus verließ, behielt ihn das irifche aus Antipathie gegen feine Bebruder, und der bewegende Geift bei jeder größern Emporung mar hauptfächlich politischer Art. Bon allen Aufftanden gegen die englische Gewalt war der von 1640 wohl der leidenichaftlichste und racheglubenoste. Bei diesem Aufftande blieb nur ein Engländer von Auszeichnung durch die Feindseligteit, welche man fonst gegen seinen Stamm außerte, unberührt. mit der achtungsvollften und felbft mit liebender Ergebenheit behandelt, und als er ftarb, mit allen Ghren zu Grabe getragen, die das Rebellenheer ermeifen fonnte. Und diefer Englander mar gerade ein Geiftlicher, nämlich der Bi-Schof Bedell, vertrauter Rath eines Sarpi und de Domini und Begrunder des Profelntenwesens in Frland. 1)

Einen folchen Geift entfalteten die katholischen Irlander mitten in einer ihrer heftigften Emporungen, und gewiß wird Niemand, der mit der Beschichte Frland's seit seiner Berbindung mit England bekannt ist, auf den Einfall kommen, daß die Abschaffung des Berfolgungsgesetzes ihren Eifer irgendwie gemildert habe. Während sich ihr Ginfluß im Staatsleben unverhältnifmäßig vermehrt hat und ihre Bahl mit einer Schnelligkeit gewachsen ift, welche nur durch die schreckliche Hungersnoth und die Auswanderung unterbrochen wurde, bei der fich ihre Reihen um mehr als den zehnten Theil verminderten, ift der Seftengeift, der fie bewegt, in beftändiger Steigerung ficht-Man fann wohl in Bahrheit fagen, daß von allen civilifirten gandern Trland dasjenige ift, in welchem die öffentliche Meinung am regelmäßigsten von theologischen Erwägungen geleitet wird, und in welchem man die wichtiaften weltlichen Intereffen mit der größten Confequeng den Streitigkeiten einer eifersüchtigen Beiftlichkeit unterordnet. Die Urfachen diefes beklagens. werthen Buftandes habe ich hier nicht zu untersuchen. Es genügt die Bemertung, daß er trot der Aufhebung der Berfolgungsgesete befteht. es eine weltliche Frage, an der fich die irischen Ratholiken mit lebhaftem und aufrichtigem Gifer betheiligten, fo mar es ber Rampf für die Abschaffung ber Union. Gine lange Reihe von Jahren hindurch beharrten fie bei diefem Rampfe mit einer Bereinigung von Enthusiasmus, Ausdauer und Gelbft-

verleugnung, wie fie felten bei einem politischen Streit bewiesen worden find,



<sup>1)</sup> Die höchft intereffante Biographie Bebell's, die sein Schwiegersohn Alexander Clogy 1641-42 versaßte, und welche den Grund zu Burnet's Erzählungen bildete, ist nach der handschrift des britischen Museums 1862 gedruckt worden. Wir haben ein beluftigendes Beispiel von dem unnachgiebigen Protestantismus Bedell's in der Thatsache, daß, als die ihn gefangen haltenden Insurgenten ihm die Erlaubnig ertheilten, mit seinen Freunden den anglicanischen Gottesdienst besiebig abzuhalten, er die Erlaubniß benutte, um noch am 5. November den Bustag zu feiern.

und gründeten ihren Anspruch unablässig auf den großen Grundsat, daß die Regierungsform in jedem Lande durch die Mehrheit seiner Bewohner bestimmt werden müßte. Aber kaum war dieses Princip mit der Kirche in Widerspruch gerathen, kaum hatte sein Triumph die Sicherheit des Vaticans bedroht und dem Papste zwei Provinzen abgerungen, als sich dies Alles änderte. Die Lehre eines Davis und D'Connell war mit einem Male vergessen. Das Band, welches die irischen Katholiken so lange mit dem Liberalismus vereinigt hatte, war zerrissen, und die ganze Partei beeilte sich mit einem Eifer, der lächerlich sein wurde, wäre er nicht so bemitseibenswerth, um sich mit den reactionärsten Politikern Europa's zu verbinden und die Grundsätze, die sie so lange und so begeistert versochten, wieder zu verlassen

und in den Staub zu treten. Diese Betrachtungen zeigen, daß die gewaltige Energie des irischen Katholicismus nicht ganglich der religiofen Berfolgung zugeschrieben werden Gine durchaus gleiche Ginfchränkung tann man auf den Fall mit den enalischen Diffenters anwenden. Die anglikanische Rirche, so fagt man guweilen, verfolgte mit großer Graufamkeit diejenigen, welche fich von ihrem Rirchenregiment lostrennten, und doch murben die Diffentere fo machtig, daß fie nicht blos die Kirche, sondern auch die Krone zertrummerten und den König wie den Erzbischof von Canterburg auf's Schaffot brachten. Aber dies ift eine offenbare Entstellung. Der äußerst sklavische Sinn, welchen die englische Rirche gegen die graufamften herrscher bezeugte, und die fclimme Berfolgung, welche sie gegen alle zuwiderhandelnden Gemeinschaften übte, hatten vereint den Puritanismus jum Vertreter und Abzeichen der Demokratie gemacht. Die Empörung war einfach der Ausbruch des politischen Liberalismus, durch die Erbitterung der Diffenters wohl verstärft aber keineswegs hervorgerufen. Sie offenbarte viel mehr den haß gegen die politische Dyrannei als den Haß gegen die bischöfliche Kirche. Nach zwei oder brei Perioden des Schwankens trat eine neue ein, in welcher die Kirche von England sehr gedrückt war und die Toleranzakte erlassen wurde, die, wenn auch in der Theorie mangelhaft, doch allen Klaffen der Diffenters ein reiches Maß praktischer Freiheit gewährte. Nach der Behauptung, daß die Verfolgung das System, gegen welches sie gerichtet ist, nur stärken kann, hatte man von jener Afte eine Berminderung oder wenigstens eine Erschlaffung der Grundfate auf Seiten der Diffenters erwarten follen. Aber das Ergebnig mar gerade entgegengefest. Um die Beit als die Afte erlaffen wurde, schätte man die Diffenters auf etwas mehr als den drei und zwanzigsten Theil der Be-völkerung von England; kein ganzes Sahrhundert später ichate man fie auf ben vierten Theil. 1) hinfichtlich des Gifere konnen die Methodiften ben Bergleich mit den Puritanern aushalten, und wenn fich die Feindseligkeit zwischen den Mitgliedern der anglikanischen und derjenigen der diffentirenden Rirche gemildert hat, so liegt der Grund hiervon nicht in der Heranziehung der lettern durch die erftere, sondern umgekehrt in der Durchdringung der anglikanischen Kirche von den Lehrmeinungen der Diffentere.

Die angegebenen Argumente scheinen mir nicht etwa zu beweisen, baß die Verfolgung etwas Gutes ist ober daß sie auch nur den Zweck, zu welchem man sie anwendet, immer erreichen kann, aber daß sie thatsächlich einen un-

<sup>1)</sup> S. die Anmerkung in Budle's Geschichte der Civilisation, I. 385.

geheuren Einfluß auf den Glauben der Menschen geübt hat. Die zwei Hauptursachen religiöser Beränderungen scheinen das zeitweilige Auftreten großer Lehrer und der Stufengang der Bildungsphasen zu sein. Die eine bient dazu, den Samen religiöfer Wahrheiten weithin auszustreuen, die andre forgt für die Umgestaltung der Atmosphäre, in welcher die Saaten sich gelegentlich entwickeln. Bahrend jedoch diefes Gefet eine beständige Umwandelung der Meinungen bewirft, welche von der ganzen Gemeinschaft mehr oder weniger empfunden wird, läßt es einer Menge von geringern Ginfluffen freies Spiel, welche gleichzeitig einen beträchtlichen Umschwung in dem inneren Glauben und einen noch größern in dem außern Bekenntnig veranlaffen. Unter diesen Ginfluffen ift wohl die Ginmischung der Regierung am machtigften, viel mächtiger gewiß als eine unmittelbare polemische Erörterung. Millionen frommer Katholiken und Millionen frommer Protestanten würden noch in diesem Augenblick ihr jetiges Bekenntnig entruftet von sich weisen, wenn die Schranke der Gesetze nicht ware, welche frühere herrscher erlassen haben; und fo giebt es taum ein gand, in welchem der herrschende Glaube nicht einer vergangenen Gefetgebung zuzurechnen ift. Aber fur meine Beweisführung ift es eigentlich nicht von Belang, ob dies fich fo verhalt oder nicht; denn fo entschieden der Lefer auch den Ginflug der Verfolgung leugnen mag, so ist sie doch sicher bis auf die neuere Zeit für etwas Unanfechtbares gehalten worden. Ebenfo ficher ift es, daß in Zeiten, wo die Lehre von der ausschließenden Seligkeit völlige Anhahme findet, der Glaubenseifer sich dermagen fteigert, daß der herrscher auch nicht einen Augenblick die Richtigkeit seines Glaubens in Frage stellen wird. Wenn nun Menschen fest überzeugt find, daß das höchfte aller möglichen Ziele in der Förderung ihrer Glaubensintereffen besteht, und daß sie durch Anwendung von Gewalt dieses Ziel am vollständigsten erreichen können, so wird sich natürlich das Maß ihrer Berfolgung nach dem Mage ihrer Macht und ihres Eifers richten. 1)

Dies sind die allgemeinen logischen Voranssetzungen der Verfolgung, welche zur Genüge alle Härte berselben erklären, ohne auf den Verfolger irgend ein niedriges Motiv zu laden. Es giebt jedoch noch eine andre Beziehung, welche einen sehr wichtigen Einfluß nach derselben Richtung übte — nämlich das Beispiel der jüdischen Gesetzen. Lesen wir setzt von solchen Scenen wie den Meteleien in Kanaan, dem Abschlächten der Baalspriefter oder den gewaltsamen Reformen Josia's, so werden sie sich unserm Geiste wohl kaum als solche darftellen, die irgend eine bestimmte Anwendung auf die Gegenwart haben. Wer sie nicht als natürliche Produkte einer mangelhaften Einissiation betrachtet, wird sie wenigstens als zu einer vollkommen ausnahmsweisen Verfassung gehörig ansehn, daß sie von den gewöhnlichen Bedingungen des geselligen Ledens gänzlich ausgeschlossen werden müssen. Aber in der alten Kirche und im sechzehnten Jahrhundert sah man sie in einem ganz andern Lichte. Die Beziehung einer eingeführten Religion zum Staate entnahm man hauptsächlich dem alten Testamente. Die Syna-

<sup>1)</sup> Diese Ansicht hat schon Charles James For ausgesprochen. "Die alleinige Grundlage ber Toleranz, sagte er, ist ein Grad von Stepticismus, und ohne diesen kann jene nicht besteben. Denn wenn Jemand an die Errettung der Seelen glaubt, muß er auch bald auf die Mittel dazu denken, und kann er durch Vernichtung des einen Geschlechts viele zukunstige vor dem höllenseuer retten, so ist es seine Psticht dies zu thun., Rogers, Rocolloctions, S. 49.



goge galt als Typus der chriftlichen Kirche, und die Politik, welche in jener empfohlen wurde, galt zum Mindesten als tadellos in der andern. Nun war aber das levitische Gesetbuch der erste Codex religiöser Berfolgung, der je unter den Menschen erschienen war. Es erklärte den Götzendienst nicht für einen einsachen Srethum, sondern für ein Berbrechen, und zwar für ein

Berbrechen, das mit Blut gefühnt werden mußte.1)

Die Meinungen der Kirchenväter waren hierüber getheilt. Diejenigen, welche schrieben, als heiden oder Keter die herrschaft besahen, waren die Borkämpfer der Duldung. Diejenigen, welche zur Zeit der kirchlichen Gewalt schrieben, neigten sich gewöhnlich zur Verfolgung. Tertullian war während der heidnischen ich gewöhnlich zur Verfolgung. Tertullian war während der heidnischen ich derheidere Stellen, welche, wenn auch weniger und wollständigen Duldung, und verschiedene Stellen, welche, wenn auch weniger entschieden, doch dieselbe Richtung hatten, gingen in Zeiten der Bedrängniß von andern Kirchenvätern ans. 4) Es muß jedoch erwähnt werden, daß Lactantius unter der Regierung Constantin's die Unbilligkeit der Verfolgung mit solcher Entschiedenheit wie nur irgend ein früherer Schriftsteller behauptete<sup>5</sup>), und daß ebenso die spätern Kirchenväter, wenn sie auch die mit-

E SEMANTAL

<sup>1)</sup> Ueber den Einstüg dieses Gebotes auf die christliche Verfolgung, s. Bayle, Contrains-les d'entrer II. K. IV. und einige schlagende Bemerkungen bei Renan, Leben Jesu, S. 412—413, wozu ich noch die solgende Stelle aus Simancas als Belag anführen will: "Die hartnäckigen Keper müssen öffentlich im Angesicht des Volkes verbrannt werden, und zwar psiegt dies außerhalb der Stadtthore zu geschehen, wie einst nach Deut, K. XVII. eine Göpendienerin zu den Thorcn der Stadt geführt und mit Steinen getödtet wurde." De Cathol. Instit. S. 375. Laylor sagt bei Ansührung diese Arguments sehr fein: Christus habe dadurch, daß er seinen Aposteln nicht ersaubte gleich Elias auf die Ungläubigen Feuer heradzuschwören, deutlich seine Trennung von der Undulbsamkeit des Judenthums bezeichnet. Liborty of Prophesying 22.

<sup>2)</sup> Apol. K. XXIV.

<sup>3)</sup> Un Auxentius.

<sup>4)</sup> Der Lefer kann in Whithy's Gefehen gegen die Reper ein vollständiges Berzeichniß der Stellen finden, die der Toleranz der Kirchenväter gunftig sind. Die andre Seite der Frage haben u. A. Palmer, über die Kirche, Muzgarelli, Simancas, Paramo und alle andern Schriftsteller der Inquisition entwicklt. Eine nach meiner Ansicht unparteiliche Behandlung des Gegenstandes bietet Milman in seiner Gesch. des Christenthums. S. auch Blacktone's

Commentarien IV. R. 4.

<sup>5)</sup> Inst. V. K. XX. Lactantius bekehrte sich während der Berfolgung Diocletian's zum Christenthum, aber er scheint sast sicher seine Institutionen der Hauptsache nach zu Tredes mährend der Regierung Constantin's geschrieben oder wenigstens veröffentlicht zu haben, und er hat nie die ausgesprochenen Grundsäse der Dusdung verleugnet. Dies war um so rühmlicher, als er den Sohn Constantin's erzog und daber in besondre Bersuchung kam den Arm der Macht zu gebrauchen. Ungsücklicher Weise besaß dieser sehr beredte Schriftsteller, sicherlich einer der tüchtigsten in der alten Kirche, wegen seiner Reigung zum Paradoren verhältnismäßig geringen Einsluß. Er behauptete, kein Christ dürse sich auf Krieg einsassen oder ein Bluturtheil vollziehen; er war einer der efrigsten Versechter der Ansicht, daß Gott der Bater eine Gestalt habe, (eine Streifrage, die Origines erhob) und man beschuldigte ihn, daß er die Persolichsteit des heiligen Geistes leugnete. "Lactantins, sagte Heronymus, ist gleichsam ein Strom ciceronischer Beredsamkeit; o hätte er doch verstanden unsere Sache so zu befestigen,

bern Formen des 3manges vertheidigten, felten ober nie die Töbtung als Strafe für Reberei verlangt haben. In diefer Beziehung icheinen fich Die Orthodoren eine Zeit lang ehrenvoll vor den Arianern ausgezeichnet zu haben. Bei einer Gelegenheit unter ber Regierung des arianischen Kaifers Balens wurden nicht weniger als achtzig tatholijche Beiftliche in einem Schiffe auf

der See eingesperrt und verrätherisch verbrannt. 1)

Sobald jedoch die Kirche unter Conftantin die burgerliche Gewalt erlangt hatte, murde der Druck als allgemeines Princip angenommen und sowohl gegen Juben als gegen Keter und Geiben zur Anwendung gebracht. Die ersten waren damals besonders wegen einer lebhaften, zu den Zuden neigenden Bewegung, welche ein ober zwei Regereien und mancherlei Abfall veranlafte, in Verruf gekommen und wurden angeklagt, "mit Steinen und andern Beichen der Buth" diejenigen, welche ihren Glauben verlaffen hatten, zu befturmen. Conftantin hintertrieb diefe Uebelftande durch ein Gefet, in welchem er jeden Juden zum Flammentode verdammte, der einen zum Chriften Bekehrten mit Steinen werfe, und gleichzeitig den Uebertritt eines Chriften zum Judenthum mit Strafe belegte. 2) Gegen die arianischen und donatiftischen Reter waren seine Magregeln noch energischer. Ihre Kirchen wurden zerftört, ihre Versammlungen verboten, ihre Schriften verbrannt und Alle, die dergleichen Schriften verbargen, mit dem Tode bedroht. Einige Donatiften murben auch mirtlich jum Tobe verurtheilt, doch ward die Genteng nicht vollzogen, und alles Blut, welches damals vergoffen wurde, scheint auf Rechnung der ühermäßigen Unruhen von Geiten der Circumcellionen, einer donatiftischen Gefte, zu kommen, beren Grundfate und Sandlungen mit ber Rube des Staates wohl nicht vereinbar gewesen sein mögen. 3)

Die Politik Conftantin's gegen das Beidenthum, beren hauptzuge ich

1) Socrates IV, R. 16. Auch die Donatisten waren eifrige Verfolger, und Neftorius zeigte seine Gesinnung deutlich genug, als er zum Raiser sprach: "gieb mir die Erde rein von Regern, und ich will Dir den himmel geben." Die fpanifchen Arianer icheinen die nachdrudliche Undulbfamteit erzeugt gu haben, Die

fich nachber in Spanien von Geschlecht zu Geschlecht fortpflanzte.
2) Cod. Thood. XVI. tit 8. Den Abfälligen foll "die verdiente Strafe treffen." Spater bestimmte Constantius die Bermögensconfiscation als diese Strafe. Ein Jube, ber eine Christin heirathete, verwirkte sein Leben. S. über diesen Theil der Gesetzgebung Bedarride, Gesch. der Juden S. 16—20.

3) Milman, Gesch. des Christenthums II., 372—375. S. auch eine Neber-

wie er die des Gegnere gerftort hat!" Briefe II. 14. Die Berke des Lactan-tius wurden im 5. Jahrhundert durch ein Concil verdammt, dem der Papft Gelafius vorftand. S. Alexandri Hist. Ecclesiastica (Paris 1699), IV. S. 100-103. Ampère, Hist. litteraire de la France I. S. 218 -223. Bon ben eigenthumlichen Borftellungen bes Lactantius tamen fpater unter ben Balbenfern einige gum Borfchein.

ficht dieser Magregeln bei Palmer, Ueber die Kirche II, 250. Das erfte auf uns gekommene Gefet, in welchem die Todesftrase mit dem einfachen Bekenntnis einer Reterei verknüpft wird, ift Geset 9, Ueber die Reter, im Cod. Thood. Es rubrt von Theodolus dem Großen ber und war nur auf einige manichaische Setten anwendbar. Es ift bemerkenswerth, weil wir darin auch zum ersten Dale den Titel "Glaubensinguisitoren" antreffen. Optatus vertheidigte unter Conftantin die Niedermegelung der Donatisten auf Grund des alten Testamentes. S. Milman.

bereits in einem frühern Rapitel angedeutet habe, ift in tiefes Dunkel gehüllt. Während der ersten Sahre seiner Regierung, als die Wacht des Christenthums noch sehr zweiselhaft und der Seide Licinius noch sein Witkaifer war, bewies er gegen die Anhänger des alten Aberglaubens merkliche Duldung, und als fein Gefet gegen die geheimen oder magifchen Opfer einen übermaltigenden Schreden unter ihnen verursachte, fuchte er den Gindruck durch eine Proklamation zu verwischen, in welcher er mit ausdrücklichen Worten den Dienst in den Tempeln gestattete. 1) Außerdem behielt er noch ben alten kaiserlichen Titel eines Pontifer Maximus2) bei, und scheint fich durchaus nicht den Functionen entgegengestellt zu haben, welche damit verbunden Mis jedoch feine Stellung eine feftere murbe, und befonders nach dem Tode des Licinius im Sahre 324, anderte er allmählich feine Politik. Indem er den Prafecten und Statthaltern verbot, den Gogenbildern irgend welche Ehrerbietung zu zollen, legte er die Regierung der Provinzen in chriftliche Sande. 3) Um 330 ging er noch weiter und verbot, wenn wir dem einmuthigen Beugniffe der Rirchengeschichtschreiber glauben, den Götterdienft in den Tempeln. Der Erlaß darüber ift zwar nicht bis auf uns gekommen; allein das Berbot wird ausdrucklich und unzweideutig von beiden Gufebius, von Sozomenus und Theodoret angeführt4), und Libanius erzählt uns, daß die Strafe für den Verkehr mit den alten Göttern in Sinrichtung bestand. 5) Eusebins erwähnt einige Tempel, welche um diese Zeit geschlossen wurden, und spricht von ähnlichen Maßregeln als sehr gewöhnlichen; aber von derfelben Beit haben wir auch beftimmte Beifpiele einer Bulaffung des beidniichen Cultus in vielen und mahrscheinlich die große Mehrzahl bildenden Provinzen des Reichcs, Beispiele von Tempelweihungen und von ungestörter und unverheimlichter Ausübung der Ceremonieen. 6) Nur wenn wir die

au fallen.

<sup>1) &</sup>quot;Bügt dazu öffentliche Altare und Tempel, und feiert eure gewöhnlichen Befte; benn wir verbieten nicht, daß die Pflichten eines alten Gebrauchs bei hellem Lichte erfüllt werben." Cod. Theod. IX. tit. 16, Rap. 1 und 2.

<sup>3)</sup> Der erste Kaiser, der ihn verschmäßte, war Gratian. S. 30simus, Buch IV.
3) Eusebius, Leben des Conft. B. II. Kap. XLIV. XLV.
4) Ders. B. II. R. XLIV. XLV. und B. IV. K. XXIII., Theodoret, B. VI. K. XXII.; Sozomen, B. III. K. XVII. Gusebius wiederholt seine Behauptung immer und immer wieder. S. Milman, Geschichte bes Chriftenthums II., 460-464.

<sup>5)</sup> Indem er von feiner Jugend ergablt, bemerkt Libanius in feiner Autobiographie II., 11: "Er weilte mehr bei ben Gottern als bei ben Denichen auf Erden, obgleich nach dem Gesetze Todesftrafe darauf ftand. Aber indem er mit jenen sein Leben verbrachte, spottete er des ungerechten Geseges wie des gottlofen Gesegebers. "Doch in seiner Rede für die Tempel sagt er ausdrücklich, Constantin habe den Göttercultus nicht gestört. Es ift schwer diese Stellen mit einander und lettere mit ben Angaben bes Gufebius gu vereinigen; aber ich glaube, daß thatsachlich das Gesetz gemacht war, daß man es jedoch im Allgemeinen unwirffam liek.

<sup>6)</sup> S. hierfur eine Menge von Beispielen bei Beugnot, Decadence du Po-Aber es ift lacherlich von Conftantin ale einem Apostel der Tole: ranz zu sprechen wie Beugnot thut. "Die Nachslicht ist, wie Burke einmal sagt, die Schwäche der Tyrannei, nicht die Erklärung der Freiheit." Eins von den Toleranzgesepen Constantin's scheint später als das Berbot der öffentlichen Opser

außerordentliche Schlaffheit bei handhabung der Gefete in diesem Abschnitt ber römischen Geschichte mit in Rechnung ziehen, können wir die Stellung ber römischen Beiben richtig murbigen. Die Regierung mar ihrem Glauben entschieden feindlich gefinnt, aber burch ihre große Bahl noch in Schraufen gehalten; daber ging die Politif im Allgemeinen dabin, ihre ftaatliche Bichtigkeit allmählich zu untergraben und durch scheinbar gegen die Magie gerichtete Gefete diejenige Secte des Cultus zu unterdrucken, welche zwar nicht einen wefentlichen Bestandtheil von ihm bildete, die man aber als den religiofen Lurus des Beidenthums bezeichnen fann. Undre und ftrengere Befete murden entworfen, blieben aber vorbehalten, ober menigftens hing ihre Ausführung von politischen Umftänden oder von der Neigung der Statthalter So machte Conftantius Bejete, die jede Art von heidnischem Gultus beftimmt unterfagten 1), und doch ift nichts ficherer, als daß derfelbe bis gur Beit des Theodosius fortdauerte. 2)

Es bedarf teiner einzelnen Aufzählung der Berfolgungsgesete aus bem erften Jahrhundett der kirchlichen Macht; auch würde ein solches Geschäft bis zur Unerträglichkeit ermuden, wenn man die Thätigkeit bedenkt, die in diesem Zweige der Gesetzgebung entfaltet wurde. Der Theodofianische Coder, der unter dem jungern Theodofius zusammengestellt ward, enthält nicht meniger als feche und fechzig Erlaffe gegen Reter, ungerechnet viele andre gegen Beiben, Juden, Abtrunnige und Magier. Es genugt zu fagen, daß urfprunglich die arianischen Magregeln etwas schärfer als die katholischen gewesen zu fein scheinen, daß fich aber der Spielraum und die Strenge der lettern ftetig vermehrten, bis fie zu einem Punkte gelangt waren, der fich wohl kaum noch überschreiten ließ. Zuerst wurden die Heiden ihrer Aemter im Staate be-raubt, dann wurden ihre heimlichen Opfer unterdrückt und schließlich die Tempel zerftört, ihre Bilder zertrummert und der ganze Cultus verdammt. 3) Die Ausführung diefer Magregeln in den Provingen mar die lette, Die schwierigste und die traurigste Scene des Dramas. Denn in jenen Tagen, wo Berkehrsmittel fehr fparlich und Unwiffenheit fehr allgemein mar, konnte eine religiose Bewegung ihre vollständige herrschaft in den Städten gewinnen, während die Landleute ihr Entstehen kaum bemerkten. In ihren ftillen Schlupfwinkelu murden die Erregungen des Wechsels felten verspürt, sie fuhren mit unwandelbarem Vertrauen fort, die alten Götter zu verehren, als

3) S. die Befete über die Tempel.

<sup>1)</sup> Cod. Th. XVI, 10, 2-4. Die Ausbrude in einem diefer Gefete beuten darauf, daß Conftantin eine ahnliche Berfügung gemacht hatte: "Der Aberglaube foll aufhören und der Wahnfinn der Opfer abgeschafft werden. Denn wer gegen das Gefetz unfres Baters und göttlichen Fürsten, fo wie gegen diesen Befetzl Opfer darzubringen wagen follte, gegen den foll die gebührende Strafe und das gegenwärtige Gefetz angewendet werden." Gine vollftandige Besprechung bieses befremdenden Gegenftandes f. bei Milman, Gefch. des Chriftenthums, und bei Gibbon, Kap. XXI.

<sup>2)</sup> So fagt der heibe Zosimus ausbrudlich, daß beim Beginn der Regierung des Theodosius feine Glaubensgenoffen noch in den Tempeln beten burften. Die Geschichte ift vielfach eine Wiederholung ber Berfolgungen, welche die Chriften felbft erdulbet hatten. Im Allgemeinen durften fie ihren Gottesdienft halten, aber von Zeit zu Zeit brach durch den Unwillen des Bolfes ober den Berdacht der Raifer plöplich eine furchtbare Verfolgung aus.

ein neuer Glaube die gebilbeten bereits um fein Banner geschaart hatte, oder als die Zweifelsucht den Glauben der Bergangenheit auflöste. Biele hatten wahrscheinlich die Existenz des Christenthums kaum geahnt, als der Erlaß erschien, welcher ihre Tempel zur Zerstörung verurtheilte. Libanius, welcher als Minister Julian's, einen noch bemerklichern Geist der Duldung als sein Herr an den Tag gelegt hatte, vertheidigten die Sache der Landleute mit Muth, Würde und Nachdruck. Der Tempel, sagte er, ist ihnen das wahre Auge der Natur, das Sinnbild und Zeichen einer gegenwärtigen Gottheit, der Trost in allen ihren Bedrängnissen, die heiligste aller ihrer Freuden. Würde er zerstört, so vernichtete man ihre theuersten Beziehungen. Das Band, welches sie mit den Todten verknüpfte, wurde dann zerrissen. Die Poefie des Lebens, der Eroft der Mühen, die Quelle des Glaubens ginge dahin. 1) Aber diese Borftellungen blieben wirkungslos. Unter Theodofius bem Großen wurden alle Tempel bis auf den Grund niedergeriffen und alle

Arten heidnischer und tegerischer Berehrung unbedingt verboten. 2)

Derartig war der Verfolgungsgeift, den die Chriften im vierten und fünften Jahrhundert entfalteten. Es ift ebenso wichtig wie interessant wahrzunehmen, wie sehr er die Folge theologischer Entwickelung gewesen ist, und welchen Stusengang diese Entwickelung genommen hat. Die würdigen Proteste, welche einst die verfolgten Kirchenfürsten gegen die Versolgung eins gelegt, bilden in der That einen auffallenden Gegensatzu den ermähnten Maßregeln; aber unglücklicher Weise bringen neue Verhältniffe neue Ansichten hervor, und wenn die Richtung des Willens sich ändert, zeigt sich auch bald ein Beranderung im Urtheil. Doch muß man fo gerecht fein zuzugeben, daß die Berfolgung nur die logischen Exponenten von Grund-jägen waren, die schon vorher in der Kirche bestanden hatten. Diese Grundjäße bestanden in der Lehre einer Seligkeit mit Ausschließung, in der Borstellung von der Strafbarkeit des Irrthums und von der Autorität der Kirche. Es ist ferner höchst bemerkenswerth, daß schon vor Constantius einige Theologen ihre Versahrungsweise gegen Keter von den Strasbestimmungen des levitischen Gesetz berzuleiten begonnen hatten. Den Ketzer zu excommuniciren hieß nach ihnen, ihn zu ewiger Verdammniß bestimmen, und sie waren berechtigt, eine jo schauderhafte Strafe über die Empörer gegen ihre Autorität zu verhängen, weil ja der alte Gößendiener mit dem Tode bestraft worden war. 3) Bon einem solchen Grundsage bis zur Verfolgung

<sup>1)</sup> Für die Tempel.
2) Doch follen ungeachtet dieser Gesetze die Novatianer — wahrscheinlich wegen des höchst geringen Unterschiedes von den Orthodoren — bis zum Jahre 525 die Erlaubniß gehabt haben, ihren Gottesdienst abzuhalten, da dann der Bischof von Rom ihre Unterdrückung durchsetze. Taylor im Widmungsbriese zu Liberty of Prophesying.

<sup>3)</sup> Auch laffet die, welche den Bischofen und Prieftern nicht gehorchen, nicht "I Auch lasset die, welche den Bischöfen und Prieftern nicht gehorchen, nicht in dem Mahne, daß sie auf dem Wege des Lebens und des heiles sich besinden, denn Gott der herr- sagt im Denteronomium: "Und der Mann, der vermessen handelt und auf den Priester oder Richter nicht hört, welcher in jenen Tagen sein wird, der soll sterben, und das ganze Volk wird es hören und sich sürchten und nicht mehr freveln." Gott hat geboten die zu tödten, welche den über sie zur Zeit gesetzen Priestern oder Richtern nicht gehorchen würden. Damals geschah es mit dem Schwerte, als die Beschneidung des Fleisches noch stattsand,

war nur ein Schritt. Die Borberfage maren bereits vorhanden; es erübrigte

nur noch, den nahe liegenden Schluß zu ziehen.

Dan tann wohl nicht weiter daran zweifeln, daß durch folche Dentweife der Beift der Rirchenführer für Lobsprüche volltommen vorbereitet mar, wie fie Eufebine unaufhörlich an die Berfolgungeedicte Conftantin's verfchwendet, und daß fie einen getreuen Ausbruck ihrer Gefinnungen bildeten. Aber ber Schriftsteller, der bestimmt mar, das gange Berfolgungsinftem zu befeftigen, allen Bertheibigern beffelben bie Beweise bafur ju liefern und biefem Die Beihe eines Namens zu geben, der lange Beit jede Bertheidigung der Gnade zum Schweigen brachte, und der jedem Verfolger zum Ruhme und zum Losungswort diente, war unfraglich Augustin, auf welchem mehr als auf jedem andern Theologen — vielleicht felbst mehr als auf Dominicus und Innocenz — die Verantwortlichkeit für diesen furchtbaren Fluch laftet. Senfualismus und zugleich der manichäischen Lehre ergeben, Philosoph und Theologe, ein Beiliger von der garteften und ausgefuchteften Frommigkeit und dabei eine Stute der graufamen Verfolgung, bietet diefer Rirchenvater burch fein Leben bas feltsame Beispiel der Bereinigung widerfprechendfter Glemente bei der Entwickelung eines einzelnen Geiftes, und der Birkung des Geiftes auf die unvereinbarften Intereffen. Beder die ungezügelten Leidenschaften seiner Jugend, noch die Ausschweifungen der Regerei, der er fo lange anhing, maren im Stande den Glang feines majeftatifchen Beiftes zu truben, der felbst damals über das ganze Gebiet des Wiffens fich ausdehnte und aus den ungunftigften Rreisen neue Elemente der Kräftigung in fich aufnahm. In den Armen der feilen Schönheiten von Karthago lernte er die Saiten der Leidenschaft mit vollendetem Geschick berühren, und die Spitfindigkeiten der perfifchen Philosophen, die ichwierigen Rathfel vom Urfprung des Bofen und vom Befen der Seele, die er vergebens zu lojen fuchte, gaben ihm einen Sinn für die Dunkelheit, die den Menichen umgiebt, welche jeden Theil seiner Lehre farbte. Das Gewicht und der Umfang seines Geiftes, feine Menschen- und seine Bucherkenntniß, ein gewisses Aroma der Beilig-keit, welches allen feinen spätern Schriften einen unaussprechlichen Reiz verlieh, und ein gewiffer Charafter des Ungeftums, welches über jedes hinderniß fiegte, machte ihn bald zum geiftigen herrscher in der Rirche. Un der Ausbildung ihrer Formeln mögen wohl Andre reichern Theil haben — feiner aber hat feit den Tagen der Apostel ihr ein größeres Mag feines Beiftes eingeflößt. Er machte es fich gur Aufgabe, ihre religiöfen Lehrfate mit unbeugfamer Beftimmtheit aufzuzeichnen, ihre Grundfate bis zu allen ihren Folgerungen erschöpfend zu entwickeln und ihre verschiedenen Theile in ein maggebendes und übereinstimmendes Bange zu bringen. Da er feinen Zweifel duldete, fo schreckte er auch vor der unerquicklichsten Folgerung nicht gurud; es ichien ihn mit Freude zu erfüllen, wenn er die menfchlichen Triebe

aber jest, da die geiftige Beschneidung unter Gottes Dienern begonnen hat, werden die Bermessene mit Verbannung aus der Kirche getödtet. Denn ohne diese können sie nicht leben, da das haus Gottes nur eines ist und nur in ihr die Seligkeit zu finden. Spyrian's Briefe, B. I. Br. 11. Daß Groommunication eine schäftere Strase als Tod, und die Kirche, welche erstere verhängen kann, auch mit dem andern zu strasen berechtigt sei, bildete eins von den Argumenten Bellarmin's zu Gunsten der Versolgung und fand eine Entgegnung durch Taylor im 14. Abschnitt seiner Liberty of Prophosying.

in den Staub trat und an die unterwürfige Annahme der empörendsten Grundsätze gewöhnte. Er war der begeisteriste Vertheidiger aller jener Lehren, welche aus einer Dentweise erwachsen, die zur Versolgung führt. Niemand hat so vollständig die körperliche Beschaffenheit der Höllenqualen auseinandergesetz, Niemand sich so tief in die Philosophie der Vorherbestimmung versenkt, und nur sehr Benige haben mit solchem Nachdruck die Verdammung dert Ungetausten geschildert. Eine Zeit lang schrak er vor der Versolgung zuruck und verdammte sie sogar; aber bald erkannte er in ihr die nothwendige Folge aus seinen Grundsätzen. Er nahm seine Verdammung zurück, stürzte sich mit seinem ganzen Genie in den Gegenstand, kam immer und immer wieder darauf zurück und wurde der Urheber und Vertreter religiöser

Unduldsamkeit. 1)

Wie seltsam war die Bestimmung dieses Mannes! Seine berühmtesten Zeitgenofsen verloren in wenigen Jahrhunderten ihre Bedeutung. Die Namen blieben zwar noch in Ehren, die Werke wurden von gelehrten Mönchen noch gelesen, aber die veränderte Gesinnung und Empsindung entzog ihnen bald die Theilnahme der Menschen. Nur durch die Macht seines Genie's schritt Augustin mit ungeschwächtem Sinstusse den Gang der Jahrhunderte; aber er überlebte sie nur, um das Losungswort der unvereinbarsten Glaubenslehren, der Besörderer der besten und zugleich der verwerslichsten Empsindungen unstrer Natur zu werden. Aus seiner Lehre in Betress der beigemessenen Gerechtigseit, in Betress der Borherbestimmung und der guten Werke nahmen die Protestanten ihre mächtigsten Bassen. In der starren Unduldsamkeit seiner Sätze, in der Erhöhung der Autorität und in dem beherrschenden Wesen seines Geistes erkannte der Katholicismus sein genauestes Borbild. Beide Richtungen fanden in seinen Schriften den reinsten Ausdruck ihrer religiösen Gesinnungen, und beide schriften den reinsten Ausdruck ihrer religiösen Gesinnungen, und beide schriften ihre Unduldsamkeit mit seinem Namen.

Die Beweisgrunde, mit welchen Augustin die Verfolgung unterstützte, waren meist die von mir bereits angegebenen. Einige darunter waren der Lehre von der ausschließenden Seligkeit, andre dem Vordilde des alten Testaments entnommen. Es wäre nur barmherzig, so lautete seine Behauptung, Ketzer zu bestrasen, und geschähe es auch mit dem Tode, wenn sie oder Andre dadurch von den ewigen Leiden errettet würden, die des Unbekehrten warten. Die Ketzerei wäre in der Schrift wie eine Art Gebruch beschrieben, es wäre die schlimmste Art von Mord, ein Mord der Seelen, zugleich eine Art Gotteslästerung, und müßte daher aus allen diesen Gründen bestrast werden. Benn das neue Testament keine Beispiele enthielte, das die Apostel Gewalt angewendet hätten, so wäre dies nur deshalb der Kall, weil zu ihrer Zeit kein Fürst sich zum Christenthum bekannt habe. Aber hatte nicht Elisah mit eigner Hand die Propheten Baal's geschlachtet? Berstörten nicht Geseich, Sosiah, der König von Niniveh und Nebukadnezar nach seiner Bekehrung mit Gewalt den Götzendienst in ihren Gebieten? Und wurden sie nicht ausdrücklich wegen dieser ihrer Frömmigkeit gelobt? Auch scheint der heilige Augustinus mit der Anwendung der Worte:

<sup>1)</sup> S. feine Retract, II. R. V. Gpistel XCIII. CXXVII. CLXXV.; Contra Gaudentium, R. XXV., Contra Epist. Parmeniani, R. VII. Biele andre Stellen hierüber finden fich in seinen Schriften zerstreut.



3minge fie hereinzutreten auf religiofe Berfolgung den Anfang gemacht

au haben. 1)

Es ift jedoch bemerkenswerth, daß Augustin trop seiner Befürwortung ber gegen die Donatisten ergriffenen Magregeln und trot feiner Behauptung, Regerei fei das folimmfte aller Berbrechen und muffe daher gemag Diefer Furchtbarkeit beftraft werden, dennoch mit liebenswürdiger Inconfequenz die Todesftrafe durch vielfache Bemühungen zu hintertreiben fuchte. Als Bischof empfahl und gebot er fogar ben Regierungen, die Strafe auf Berbannung einzuschränken, er drohte, daß im Falle der Beigerung die Bischöfe mit dem Angeben der Reter aufhören wurden und arbeitete nicht ohne Erfolg an der Lebensrettung fur Ginige, die bereits jum Tode verurtheilt maren. 2) dieser hinficht bietet die Behandlung der Reger und der heiden einen mertwürdigen Gegenfat. In einer Stelle, welche in einem feiner Briefe an die Donatisten vorkommt, erhalten wir von Augustin über zwei schlagende Thatsachen Nachricht, nämlich daß Jeder sich Todesstrafe zuzog, der die noch wenige Sahrhunderte früher im Reiche allgemein gebräuchlichen Riten ausubte, und daß zweitens diefes Urtheil in der driftlichen Rirche einftimmigen Beifall fand. 3)

Das Widerstreben des geistlichen Standes, der Tödtung von Ketzern seine Zustimmung zu ertheilen, ging lange Zeit Hand in Hand mit dem ernstesten Bestreben ihren Gottesdienst gewaltsam zu unterdrücken und ihre Lehrer aus dem Reiche zu bannen. Die erste hinrichtung von Ketzern, an welcher sich Geistliche betheiligten, scheint im Jahre 385 vorgekommen zu sein, als einige Priscillianisten auf Anstisten der beiden soust unbekannten Bischöse Ursatus und Inhaisen auf Anstisten. Ambrosius, der mit am thätigsten in der Sorge für Unterdrückung des jüdischen und des heidnischen Gultus war, legte doch gegen diesen Act bündigste Verwahrung ein, und Martin von Tours verurtheilte ihn mit fast leidenschaftlicher Heftigkeit als ein grausames Verbrechen und wollte mit den schuldigen Bischösen gar keine Gemeinschaft haben. 4) Die Entrüstung, welche der Fall erregte, kam vielleicht nicht so

<sup>1)</sup> Briefe, I., an Bonifacius.

<sup>2)</sup> S. besonders Br. CLVIII—CLX. Andrerseits begründet Augustin das Recht, Rezer zu bestrassen, mit der Größe des Verdrechens, welches alle andern überrage. Gegen Gaudentius I. c. XIX. Er stellt Rezerei mit Gotteslästerung auf eine Stuse und behauptet, daß für letztere der Tod die gerechte Strase sei. c. CV. Als anwenddare Vorbilder führt er die härtesten Versolgungen aus dem A. T. an, und vertbeidigt das Todesurtheil Constantin's gegen einige Donatisten auf Grund des Nechts, odwohl er die Richtvollziehung des Urtheils auf Grund der Gnade belobt. Gegen Parmenianus I. c. VIII. Seine Ansicht scheint also im Allgemeinen dahin gegangen zu sein, daß Ketzer eigentlich den Tod verdienen, die Rechtzläubigen indeh nicht strenge Gerechtigkeit üben solllen. Aber da er hin und herschwantte, so sinden die gemäßigten und die heftiasten Versolger ihre Stüppunkte bei ihm. Religiöse Freiheit versluchte er mit Nachdruck. "Denn was ist schlimmer, der Tod oder die Freiheit zu irren?" Br. CLVI.

<sup>3)</sup> Denn wer von uns oder Euch lobt nicht die von den Kaisern gegen die Heibenopfer erlassenen Gesetze? Und dort ist doch eine viel strengere Strafe sestgesett. Auf jenen Frevel steht nämlich der Tod. Br. XCIII. Gibbon, Kap. 28.

<sup>4)</sup> Ampère, Französische Literaturgeschichte I., 310 und 320; Milmann, III.,

wohl daher, daß Reger den Tod erlitten, als von dem Antheil, den die Bischöfe an der Berhandlung gehabt; denn feit alter Zeit mar in der Rirche die Ansicht verbreitet, deren Hauptvertreter Tertullian und Lactantius waren, daß ein Chrift unter teinen Umftanden den Tod feines Mitmenschen veranlaffen durfe, weder durch Anbringung einer Rlage, noch durch feine Thätigkeit als Richter, Soldat oder Scharfrichter. Als der Triumph des Chriftenthums erreicht war, wurde es natürlich nothwendig, diese Regel — die in ihrer vollen Berbindlichkeit niemals allgemeine Annahme gefunden hatte in Bezug auf gaien nachzulaffen, aber für die Berhaltniffe der Priefter erhielt fie sich weiter. Alle Geiftlichen, welche der burgerlichen Gewalt einen Sträfling übergaben, ohne die Richter anzugehen, ihn nicht mit dem Tode ober mit Verftummelung zu beftrafen, wurden eines groben Vergebens für schuldig erachtet und deshalb kirchlichen Rügen unterworfen. Anfänglich war diese Regel der Ausdruck reiner Menschenliebe und dazu beflimmt, den Angeklagten das Leben zu retten, zulett aber artete fie in eine Form häßlichfter heuchelei aus. Bonifacius VIII. beftimmte, daß ein Bischof Strafbare unangefochten überantworten jolle, wenn er auch sicher ware, daß seine Bermittelung keine Beachtung erfahren werde. Diefelbe Form der Furbitte murde später auch von den Inquisitoren gebraucht, obwohl fie felbst den Reter zum Tode verurtheil und Innocenz VIII. alle Behörden mit dem Banne belegt hatte, die ihr Urtheil umanderten oder um mehr als feche Tage deffen Bollzug auffchoben. 1)

Während der zweiten hälfte des vierten Jahrhunderts waren es besonders zwei Ursachen, die zur vermehrten Strenge in der Verfolgung beitrugen. Erstlich der große Fortschritt in der Gemeinsamkeit des Verfahrens auf Seiten des Klerus, wie sie sich in der Menge von Concilien zeigte. Ein großer Theil der letztern, unter andern die zu Ephesus und Konstantinopel, die als ökumenisch betrachtet wurden, riesen die bürgerliche Macht auf, die Ketzer zu verbannen oder in andrer Weise zu strasen?), und ihre Beschlüsse übten beträchtlichen Einfluß auf die Regierung. Die andre Ursache war die Einführung und das schnelle Wachsthum des Mönchsssstem welches eine Körperschaft in's Dasein rief, die an Selbstverseugnung, Aufrichtigkeit des Strebens und damit verbundenen erbarmungslosen Fanatismus nie sleben übertrossen worden ist. Indem sie jedes Band des Vaterlandes und der Kreundschaft aufgaben, allem Lurus und meist auch dem entsacten, was man

<sup>60;</sup> Taylor, Freiheit des Wahrsagens, Absch. 14. Dabei war St. Martin in der Vernichtung der heidnischen Tempel sehr thätig und durchzog zu diesem Seschäft seinen Kirchsprengel gewöhnlich an der Spipe einer vollständigen Armee von Rönchen. S. Gibbon.

<sup>1)</sup> Diese Geschichte beschreibt Thadeus von Trautsmannsdorff in dem sehr merkwürdigen Buche La Tolérance ecclésiastique et civile. Der Verf. war Canonicus in Osmüß und später Bischof von Königsgräß in Böhmen. Das Wert erschien 1783 sateinisch zu Pavia und wurde 1796 in's Französische übersetzt. Es gehört zu den denkwürdigsten Schriften, die zu Gunsten der Duldung ein Priester im 18. Jahrhundert geschrieben. Ueber die Form, welche die Inspitioren bei der Vermittelung anwendeten, s. auch Limborch, Historia inquisitionis, S. 365—367, 372.

sitionis, S. 365—367, 372.

2) Ueber den Einfluß der Concisien s. Palmer, On the Church, II., 333;
Mazarelli, Sur l'Inquisition.

für ein nothwendiges Erforderniß des Lebens halt, indem fie fich den Leib geißelten und zerfleischten, in Schmut, in Einsamkeit und Verlaffenheit lebten, halbverhungert und halbnackt durch die Wuften wanderten, wo die wilden Thiere allein ihre Gesellschaft bilbeten, verloren die alten Monche faft jedes naturliche Gefühl und entledigten fich, so weit das überhaupt mogtich ift, der Bedingungen bes Menschenlebens. 1) Ehrgeig, Bohlftand und Bemachlichkeit, alle Triebfedern, Die den Menichen am entscheidenften be-ftimmen, waren fur fie Worte ohne Sinn. Rein Lohn vermochte fie zu beftechen, teine Befahr zu ichrecken, feine Zuneigung zu bewegen. Gie hatten gelernt, mit leidenschaftlicher Liebe das Miggeschick zu erfaffen. Gie fanden ein graufames Bergnugen an der Bermehrung widerwartiger Bugubungen, an der Berhöhnung jedes naturlichen Begehrens. Ihre von felbstauferlegten Leiden tranthaft gewordene Phantafie bevölkerte die Ginfamkeit mit gleichdenkenden Geiftern und trug fie nach Belieben über den Gefichtofreis des Grabes hinaus. Die Intereffen ihrer Kirche zu fordern mar die einzig übrig gebliebene Leidenschaft, und ihr zu huldigen gab es tein Leiden, bas fie nicht bereit gewesen maren zu erdulden ober zuzufugen. Die heidnischen Geschichtichreiber haben uns von dem Gifer, den fie bei der Berftorung der Tempel an den Tag legten, eine lebendige Schilderung gegeben. Buweilen leitete ein Bischof das Unternehmen, welchem sich die burgerlichen Behörden entzogen, und es ist vorgekommen, daß ein Prälat, Namens Marcellus, im Kampfe mit den Bauern, welche die Altare ihrer Götter mit verzweifeltem Muthe vertheidigten, den Tod gefunden hat. Benige Jahre folden Gifers genügten, um das Beidenthum als beftimmtes Suftem im gangen Reiche zu fturgen.

Rach der Unterdrückung des heidenthums im römischen Reiche trat eine Periode von vielen Jahrhnnderten ein, während welcher die religiöse Versolgung nur sehr selten war. Der Grundsat wurde allerdings vollständig gebilligt und kam auch, wenn es die Gelegenheit erforderte, zur Anwendung; aber kaum irgendwo zeigten sich Ketereien, und die wenigen, welche auftauchten, waren höchst unbedeutend. Einzelne Ketzer, deren Lehre in die Anflage wegen Zauberei verslochten wurde, zwei oder drei, die Alexius Comnenus verbrennen ließ, ein Paar mehr, welche im Anfang des elsten Jahrhunderts in Frankreich den Feuertod erlitten, und hier und da ein Catharer oder Sectirer, dem dies in Köln<sup>2</sup>) oder in Italien begeanete, scheinen nabezu

<sup>1)</sup> S. verfch. Stellen bei hieronymus.

<sup>2)</sup> S. die Kirchengeschichte von Natalis Alexander VII. 337. Simancas vermochte nur folgende gesammelte Källe anzugeden: "Die Strafe des Feuers dei Gottlosen und Kepern ist sehr alt, wie aus den Acten des Concilis von Chalcedon sattsam hervorgeht. Denn dort hat nach dem Berichte ein Bischof aus Alexandrien gesagt, das Eutyches, sosern er anders als die Kirche lehrt, nicht nur bestraft, sondern mit Feuer bestraft werden muß. Auch hat man den Keper Anatolius lebendig verbrannt, wie Nicephorus im Buche XVIII. Kap. 4 seiner Kirchengeschichte angiedt. So nieldet ferner Gregorius im 1. Buche seiner Dialoge, daß zu Rom der Magier Basslius verbrannt worden sein, und lobt dies. Auch die Lemplarier sind wegen gottloser und verbrecherischer Lehre verbrannt worden. Jonaras berichtet von einem Keper Basslius, der unter Alexius Comenus nach Beschluß der Gemeinde den Feuertod ersitt, was auch sonst schon bei Kepern vorsam, wie Paulus Aemilius im 6. Buche seiner Geschichte der Franken erzählt. Und edenso ist es nach den Gesen der Sieller und der Spanier angeordnet." De Catholicis Institutionibus, Romae 1575. S. 363 und 364.

die ganze Summe der in mehreren Jahrhunderten wegen Reperei hingerichteten auszumachen, ehe die Albigenser auftraten. Der Katholizismus mar damals mit dem geiftigen Bedürfniß Europa's in voller Uebereinstimmung. Es war keine Tyrannei; denn die geiftige Freiheit, die er gemährte, ftand völlig in Berhaltniß zu bem, was das Bolf brauchen konnte. Er bildete nicht eine Secte oder einen einzeln baftebenden Ginfluß, der in der Mitte Europa's wirkfam war und eines unter den Gewichten in der Bagichale der Macht darftellte, fondern vielmehr eine Alles durchftrömende Rraft, welche das ganze Spftem der Gefellschaft befeelte und belebte. Damals zeigte fich eine gemiffe Einheit des Typus, welche nie wieder hergestellt worden ift. Die Körperschaften und Zünfte, das Lehnswesen und das Königthum, die geselligen Sitten des Volkes, seine Gesetze und Bestrebungen, ja selbst seine Unterhaltungen erwuchsen aus firchlichen Lehren, verkörperten firchliche Dentweisen, entfalteten diefelben allgemeinen Tendenzen und boten gabllofe Berührungs- und Bergleichungspunkte. Das Alles ftimmte harmonisch in ein-Die Kirche war das eigentliche Berg des Chriftenthums, und der Beift, der ihr entströmte, durchdrang alle Beziehungen bes Lebens und gab auch denjenigen Ginrichtungen, die er nicht geschaffen, feine Farbe. einem folden Buftande ber Bejellichaft waren Regereien fast gar nicht moglich. Denn mahrend die besondre Form, die eine Keperei annimmt, von Berhaltniffen abhangig sein kann, welche ihrem Urheber eigenthumlich find, beweisen Dafein und Erfolg keterischer Lehren immer, daß die in ihrer Zeit herrschende Gedankenrichtung und der herrschende Mafftab des Wahrscheinliches in Abweichung begriffen sind von denen der Orthodoxie. eine Kirche den Grad von Macht befitt, daß fie den Geifteszustand des Zeitalters bestimmt und den Standpunkt angiebt, von welchem aus jede Frage betrachtet werden muß, wird fie fich immer in unbeftrittenem Unfehn befinden, wird fie die allgemeinen Bolksvorftellungen fo genau abspiegeln, daß fie feine Schwierigkeiten im Einzelnen ernftlich beunruhigen werden. herrschaft hatte der mittelalterliche Ratholicismus vollftandiger erreicht als irgend ein andres Spftem vor oder nach ihm, und die darauf beruhende Bildungöftufe gehörte zu den wichtigften Entwickelungsabschnitten der Ge-sellschaft. Indem er die widerstrebenden und anarchischen Elemente nach dem Falle des römischen Reiches vereinigte, dem Christenthum den Begriff eines Bundes einflößte, deffen Ginheit ftarker als die Trennungen der Nationalität und deffen moralisches Band umfaffender ift als das der Gewalt, indem er das Stlaventhum zum Lehnssystem ermilberte und den Weg zur endlichen Emancipation der Arbeit vorbereitete, legte der Katholicismus den wahren Grund zur neuern Bildung. Gelbst die bewundernswerthefte unter allen Gestaltungen, brachte sein Einfluß ein weites Net politischer, gemeindlicher und gesellschaftlicher Organismen hervor, welche fast jeder modernen Bildung einen reichen Schat an Material geliefert haben.

So bewundernswürdig und nutbringend aber diese Stufe auch in vielen Beziehungen geworden ist, so offenbar vorübergehend war sie auch. Sie konnte nur durch die Unterdrückung alles kritischen Geistes, nur durch vollständige Auslösung des Forschungstriebes bestehn. Sie hing mit Vorstellungen von der Regierung des Aus, von der Geschichte der Vergangenheit und von der Aussicht auf die Zukunst zusammen, welche grundfalsch waren und daher nothwendigerweise bei fortschreitendem Wissen untergehen mußten. Sobald die Wiedererweckung der Wissenschaften ihren Ausang nahm, die

ersten Pulsschläge eines intellectuellen Lebens sich fühlbar machten, begann auch der Zersetzungsprozes. Bon diesem Augenblick an wurde der Katholicismus, der eine unmögliche Unbeweglichkeit anstredte, zum Princip des Rückschritts. Bon diesem Augenblick an jetzte er alle Hispanitel, welche ihm seine Stellung und seine großen Dienste verschafft hatten, in Bewegung, um den Fortschritt des menschlichen Geistes zu hemmen, die Ausbreitung des Wissens zu verhindern und die Fackel der Freiheit in Blut auszulöschen. Es geschah im Laufe des zwölsten Jahrhunderts, daß dieser Bechsel sichtbar wurde, und beim Beginn des folgenden Jahrhunderts war das System der Unterdrückung reif geworden. Im Jahre 1208 führte Innocenz III. die Inquisition ein. Im Jahre 1209 eröffnete de Montfort die Riedermegelung der Albigenser, und 1215 verpslichtete das vierte Concil des Lateran alle Herrscher, "insofern sie als gläubig gelten wollten, öffentlich den Schwur zu leisten, daß sie ernstlich mit voller Anwendung ihrer ganzen Macht darauf hin arbeiten wollten, aus ihrem Gebiete alle diesenigen auszurotten, welche

von der Kirche als Reter gebrandmarkt murden."1)

Es liegt in der Sache felbst und wird von der Geschichte mit reichhaltigen Zeugniffen belegt, daß die Scharfe, welche die Theologen gegen abweichende Meinungen entfalten, hauptfachlich von dem Grade abhangt, in welchem die dogmatische Seite ihres Systems ausgebildet ift. "Siehe, wie diese Christen sich lieben", war der gerechte und zutreffende Ruf der Heiden im erften Sahrhundert. "Es giebt kein Thier, das so wild ware, als es die Chriften sind, wenn sie im Glauben von einander abweichen", war der ebenso zutreffende und mohl nicht minder berechtigte Ausruf der Beiden im vierten Sahrhundert. Und die Urfache diefes Unterschiedes ift offenbar. erften Jahrhundert gab es genau genommen gar keine Theologie b. h. kein Spftem ausgearbeiteter Dogmen, welche von Seiten der Autorität dem Bemiffen eingeredet worden maren. Beder die Beschaffenheit der Verbindung beider Naturen in Chrifto, noch die Lehre von dem Berfohnungsopfer, noch der Umfang der kirchlichen Autorität war damals genau festgestellt, und alle Rraft des religiofen Gefühls wendete man der Berehrung eines fittlichen Ideals und der Ausbildung sittlicher Anlagen zu. Aber im vierten Sabrhundert beschäftigten sich die Menschen mit ungahligen subtilen und unbedeutenden theologischen Fragen, denen fie eine höhere Bichtigkeit beimaßen und die ihren Geift in großem Mage von sittlichen Erwägungen abzogen. entschieden homousianer und homoiusianer in andern Punkten sich entgegen waren, darin kamen fie vollkommen überein, daß die Unhänger des falfchen Bounmöglich in den himmel kommen könnten, und daß felbst die denkbar höchften Tugenden, mit Srrthum verbunden, eitel waren. Im zwölften Sahrhundert, wo die Verfolgung auf's Neue anfing, hatte sich das dogmatisch

<sup>1)</sup> Dieses Concil wird in der römischen Kirche für ökumenisch gehalten und hatte deshalb und weil es die Lehre von der Transsubstantiation zuerst festseste eine sehr große Bedeutung. Seinem Beschlusse über Bersolgung aber war das Concil von Avignon schon im Jahre 1209 vorangegangen, welches alle Bischöfe anbielt, die dürgerliche Gewalt zur Ausrottung der Reper anzurusen. S. Rohrbacher, Hist. de l'Eglise catholique XVII, 220. Die Bulle Innocenz des Dritten bedrobte jeden Kürsten, der die Austreibung der Keper aus seinem Reiche verweigerte, mit Excommunication und Berlust des Landes. Siehe den Text der Bulle bei Eymericus, Directorium Inquisitorum S. 60.



firchliche Element durch die ungemeine Entwickelung der kirchlichen Ceremonieen noch bedeutend verftartt, und in gleichem Mage war die heftigkeit des Rampfes dafür dem Gewiffen entruckt worden. Das Widerstreben Blut zu vergießen, welches die Kirchenväter fo ehrenvoll ausgezeichnet hatte, war ganzlich vorüber, wenn man nicht noch in dem Wortspiel eine letzte Spur bavon finden mag, wonach bie Kirche die Ausführung ihrer Spruche ben weltlichen Behörden überließ, denen jedoch, wie wir gefehen, der Aufichub diefer Ausführung auf langer als feche Tage bei Strafe des Bannes verboten war. Fast gang Europa wurden manch Sahrhundert hindurch mit Blut überschwemmt, welches auf unmittelbares Anstiften oder doch mit voller Billigung der geiftlichen Spigen und unter dem Drucke einer öffentlichen Meinung vergoffen murde, die der katholische Rlerus leitete und die den rechten

Mafftab feines Ginfluffes abgab.

Daß die Kirche Rom's mehr unschuldiges Blut vergoffen hat als irgend eine andre Institution, die je unter Menschen bestand, wird tein Protestant, der eine zum Urtheil berechtigende Renntniß der Geschichte besitzt, in Frage Die Urkunden von vielen ihrer Verfolgungen find allerdings heut-Butage so spärlich, daß man sich unmöglich eine erschöpfende Borftellung von der Menge ihrer Opfer machen, und daß sicherlich die lebhafteste Phantafie die Leiden derselben sich nicht entsprechend vergegenwärtigen kann. Liorente, welcher zu den Archiven der spanischen Inquisitoren freien Zutritt hatte, versichert uns, daß durch dieses Tribunal allein mehr als 31,000 Personen verbrannt und mehr als 290,000 zu weniger harten Strafen, als der Tod ist, verurtheilt murden 1). Die Zahl derer, welche allein in den Nieder-landen unter der Regierung Carl's V. ihrer Religion wegen hingerichtet worden find, wird von einer vorzüglichen Quelle auf 50,000 gefchatt'), und wenigstens halb so viele kamen unter seinem Sohne um3). Wenn wir nun

2) Sarpi, Hist. of Council of Trent. Grotius fagt 100,000.

<sup>1)</sup> Lorente, Hist. de l'Inquisition, IV., S. 271, 272. In dieser Bahl sind diesenigen nicht einbegriffen, welche durch die Zweiganstalten der spanischen In-quisition in Merico, Lima, Carthagena, den beiden Indien, Sictlien, Sardinien, Dran und Malta umgekommen sind. Llorente, der selbst eine Zeit lang Secretär der Inquisition war und mahrend der frangofischen Occupation zu allen geheimen Papieren bes Tribunals Zutritt hatte, wird immer die erfte Quelle bleiben. Dennoch mochte man, was auch wahrscheinlich ift, sehr gern annehmen, daß diese Zahlen übertrieben find, und Prescott hat auch wirklich zwei oder drei Beispiele von Uebertreibung in den Berechnungen entdectt, auf welchen jene beruhen. Ferdinand und Nabella, III., 492 und 493. Aus Mariana, De rebus Hispaniae, XXIV., 17, erhellt, daß unter Torquemada allein von der spanischen Inquifition 2000 Perfonen verbrannt murden. Gin alter Geschichteschreiber, Ramens Bernaldeg, spricht von 700, welche zu Sevilla zwischen 1482 und 1489 verbrannt wurden, und eine über Thur der Inquisition von Sevilla befindliche Inschrift vom Jahre 1524 giebt an, daß seit der Vertreibung der Juden 1492 nahe an 1000 Personen verbrannt worden find. Llorente, I., 273—275.

<sup>3)</sup> Am 16. Februar 1568 verdammte ein Urtheils vruch bes heiligen Gerichtes alle Bewohner der Rieberlande als Reper jum Tobe. Bon biefer allgemeinen Verurtheilung wurden nur wenige besonders nambaft gemachte Personen ausgenommen. Gine Proclamation des Königs, gehn Tage ipater datirt, bestätigte Diesen Beschlug der Inquisition und ordnete seine sofortige Aussubrung an. Drei Millionen Menschen, Manner, Frauen und Rinder wurden auf biefe Beise in drei Zeilen zum Schaffot verurtheilt. Motlen's Rise of the Dutch Republic, II., S. 155.

au diesen merkwürdigen Beispielen noch die unzähligen weniger hervortretenden hinrichtungen, die stattgefunden haben, zählen, von den Opfern Karl's des Großen an dis zu den Freigeistern des 17. Jahrhunderts, wenn wir uns vergegenwärtigen, daß nach Aussendung des Dominikus der Umfang der Berfolgung sich saft über die ganze Christenheit erstreckte, und daß ihr Triumph in vielen Gegenden so vollständig war, daß er jedes Denkmal des Kampses zerförte, so muß auch der verhärtetste Sinn sich mit Abscheu von diesem Schauspiel abwenden. Denn diese Grausamkeiten wurden nicht in den kurzen Parorysmen einer Schreckensherrschaft oder von den Händen undekannter Sektensührer verübt, sondern sie wurden durch eine siegende Kirche mit allen Umständen der Feierlichkeit und der Ueberlegung verhängt. Auch starben die Opfer nicht eines schnellen und schwerzlosen Todes, sondern unter Dualen, welche forgfältig ausgesucht zu den schwerzlichken gehören, welche der Mensch nur erdulden kann. Gewöhnlich wurden sie lebendig verbrannt. Nicht selten aber geschah dies bei langsamem Feuer<sup>1</sup>). Sie verbrannten bei lebendigem Leibe, nachdem ihre Standhaftigkeit die Probe der qualvollsten Martern bestanden hatte, die ein ersindungsreicher Kopf nur hatte ersinnen können?).

2) Von der Folter habe ich im vorangegangenen Kapitel gesprochen und will nur noch hinzufügen, daß Innocenz IV. diese Untersuchungsweise ausdrücklich in einer Bulle anordnete, welche also beginnt: "Auch soll die Behörde gehalten sein, alle Reper als Käuber, Seelenmörder und Diebe der Sacramente Gottes und des dristlichen Glaubens durch Folter die auf den Tod zu zwingen, daß sie die eignen Irthümer gestehen und die Kepereien Andrer verrathen". Aehnlich die Bulle Clemens' IV. Und so bestimmten die Inquisitoren, daß auch der geständige Keper zur Entdedung der Mitschuldigen gesoltert werden solle. In der Regel durfte sie nicht wiederholt, aber 3 Tage fortgesept werden. S. Eymericus, S. 314. Paramo, ein sicilianischer Inquisitor meint, die Inquisition gieße gleich dem frommen Samariter den Wein gesunder Strenge und das Del der Gnade

<sup>1)</sup> Dies hatte unter Anderm den Rugen, daß der Geopferte mehr Zeit zur Reue fand. Folgende erbauliche Anekdote erzählt Eymericus: "In der katalonischen Stadt Barchinon waren drei Keper, welche keine Buße thun wollten — odwohl sie keinen Rückall zeigten — und daher dem weltlichen Arm übergeben wurden. Der eine, ein Prietter, hatte schon auf einer Seite zu brennen augeschangen, als er rief, man sollte ihn herausziehen, da er reuig abschwören wolle. Und so geschah es. Ob das aber gut oder schlecht war, weiß ich nicht". Directorium Inquisitorum, S. 335. Castellio vermerkt aus seiner Zeit die dittern Klagen mancher theologischen Eiserer, "wenn sie Zemanden hängen und nicht am langsamen Keuer verbrennen sehen". Vorrede von Martin Bellius in Cluten's De Haereticis persequendis. Ein schreckliches Beispiel, allerdings durch erschwerende Umstände herbeigeführt s. dei Sessa des gleichel, allerdings durch erschwerende Umstände berbeigeführt si. dei Sessa des gleichel, allerdings durch erschwerende um 1368 Inquisitor in Aragonien war. Sein Directorium erschien schon 1503 in Barcelona, ist oft wiedergedruckt und mit den Commentarii von Pegna lange ein Wegweiser der Inquisition gewesen. Sein bewundernder Biograph saßt seine Ansprüche an die Radwelt in die tressend Sentenz zusammen. "Schließlich ist es sein greicher Ruhm, von eistrigem hasse gegen die Keper ersüllt gewesen zu sein". Neben dem Werthe des Buches, insofern es auf die frühern Stusen der Inquisition Licht verbreitet, besigt es auch den, daß es die gleichzeitigen Kepereien im deutlichsten Lichte zeigt. Die Meinungen des Averroes habe ich nirgends so zusriedenstellend beurtheilt gefunden. In der kurzen Stizze in jener Vorrede sehe man noch die umständliche Lebensbeschreibung von Eymericus bei Touron, Histoire des hommes illustres de l'ordre de St. Dominique.

Dies waren die körperlichen Leiden, welche man über Menschen verhängte, die ihre Vernunft zur Erforschung der Wahrheit zu gebrauchen magten; aber welche Sprache vermag zu beschreiben und welche Einbildungetroft zu erfaffen die geiftigen Leiden, die noch hinzutraten? Denn in jenen Tagen waren die Glieder einer Familie unter einander uneins. Bahrend der Strahl de Ueberzeugung das eine Glied traf, ließ er die andern unberührt. Die Opf der Keterei waren nicht wie die Opfer des Herenwesens alleinstehende g aberwitige Frauen, sondern gewöhnlich Manner, die in der Mitte est thätigen Lebens, oft auch in der erften Bluthe jugendlicher Begeiftets ftanden, und die fie liebend umgaben, waren fest überzeugt, daß ihre ir en Qualen nur das Vorfpiel späterer Qualen der Ewigkeit bildeten 1). Ludien nur das Vorspiel spaterer Qualen der Emigreit bilderen ... mit-traf besonders die zarten Frauen, welche die Leiden Andrer am ftarkf. Mit-empfinden, und um deren Geist der Klerus am erfolgreichsten sei was gesponnen hatte. Es ist schauderhaft und entspilich daran zu der was die Wouter was das Weis die Schwester die Joseph daran zu der Keepers die Mutter, mas das Weib, die Schwefter, die Tochter eines fol der ihr durch diefe Lehre gelitten haben muß. Gie fah den Körper bechmerzen theurer war als das Leben, verrenken, sich winden und ungen, bis es erbeben; fie fah das langjame Feuer von Glied zu Glied ff Angftichrei ihn zu einem todten Klumpen geballt hatte, und wenn deroete man ihr verhallt und der gefolterte Leib zur Ruhe gekommen wollen und nur ein, daß dies Alles dem Gotte, dem sie diene, ein Wh alle Ewigkeit ein schwaches Bild der Leiden sei, die Er dem Todterchoruck zu geben. zufügen werde. Nichts sparte man, um dieser Lebeltar gemalt. Sie erscholl von jeder Kanzel, sie war über igertarn mar, u spanische Reger wurde in die Flammen gestürzt melartern war, um die voller Darftellungen des Teufels und schauderheidammung zu mahnen, Sch nur einen kleinen Theil Zuschauer bis zum allerletten Augenblicke an

die seiner wartete. Dies Alles ift fehr schaurig, bilbet od's hervorgerufen hat. Denn des Sammers, welchen der Berfolgungsgein Muthes zu urtheilen, mußte nach dem gewöhnlichen Maßstabe meniem Golgstoß zu bekennen magte, es für Jeden, der seine Grundsäte Bekenntniß allein das heil ihrer Biele geben bie aben bie den bie bei ihrer Biele geben, die zwar durch ein foaren, die aber tropbem im hinblid Seele erlangen zu können überzegerlaffenheit ihrer Rinder davor zuruck auf die eignen Leiden oder aufeiner langen Kette heuchlerischer Formen und

ichrectten 2), die also ihr Leben v

verglich er fie mit bem Stiftszelt, wo ber Stab in die wunden gander. Der Gnade) neben einander liegen. De origin. Inqu.

Aaron's und das Man S. 153. folgende Stellee Geführter und Berleiteter haft es vorgezogen durch graufame vom bofen Kartern ber bolle wie durch zeitliches Feuer leiblich gestraft zu und emige Gehör zu geben einem heilsamen Rathe und von verdammunges werben.

werdern und peftilenzialiichen Irrthumern zurudzukommen". wur bes reuelosen wurd Gs war die unwandelbare Regel, sammtliches Eigenthum des reuelosen Ceperd einzuziehen, eine Regel, die Paramo mit dem Grundsat rechtfertigt, das Berbrechen des Reperd sei ein so großes, daß ein Fleden davon auf alle seine Rormanden bei Regen bei ein fo großes, daß ein Fleden davon auf alle seine Berwandten falle, wie denn auch der Allmächtige, den er läfternd ben erften Inquisitor nennt, nicht blos Adam sondern auch bessen Rachtommenschaft bas

bewußter Lügen hinbrachten und schließlich mit einer durch gewohnheitsmäßige Täufchung entwürdigten Gefinnung hoffnungelos und angftvoll in's Grab fanken 1). Dazu muffen wir uns vergegenwärtigen, daß ber fich in Thaten umftandlich erzählter Verfolgung offenbarende Geift oft über einen viel weiter reichenden Kreis seinen Ginfluß erftreckte und Leiden von vielleicht nicht so qualendem aber desto umfassenderem Charakter erzeugte. Wir haben 'ns jene schrecklichen Meteleien in's Gedachtniß zu rufen, welche vielleicht e fürchterlichsten waren, die die Welt gesehen, die unter den Albigensern, ein Papft angezettelt hatte, oder das Gemetel der Bartholomäusnacht, welches ein Papft feierliche Dankgebete zum himmel fandte. Wir haben u jene Religionstriege in's Gedächtniß zu rufen, die sich ein Jahrhundert nadem andern mit kaum verringerter Buth erneuerten und aus Syrien ein Blutacker machten, die schönsten Länder Europa's überschwemmten, den Wolnt vieler edlen Nationen zerftörten, ihren Geist lähmten, und die in waren seindsligkeiten säeten, welche zwei Jahrhunderte nicht im Stande vergessez auszusäten. Auch durch wir die verhärtende Wirkung nicht vergessez auszusäten.

ieber topelde das Gemuth der Buichauer erfahren haben muß, die bei hen Hochzeit in Spanien mit der öffentlichen hinrichtung von

Paradies en waren mit v habe. So blieben die Kinder von Regern gang verlaffen und bundert hinrer Matel behaftet, ber im funfzehnten und fechezehnten Sabr-Der Gedante, fie aller Liebe, aller Theilnahme und hoffnung ju berauben. Der Gedante, nie duer Lede, auer Leitlachme und Hoffnung zu berauden. Ehrlosigkeit vere Theuersten voraussichtlich einem Leben der Noth oder der Erbeiligeiner solchen Katastrophe vorzubeugen, der stärkfte Anlah weilen einsach als Negel erklärt auch die Reperprozesse gegen Verstorbene, unrichtiger. Sie hatten so häusig anordnete. Protestanten sehen diese zusän berauben. "Mit Rech einer odnumächtigen Bosheit an. Aber nichts ist gangen, 1. damit ihr And Paramo, wird gegen verstorbene Keper vorgeselben der Hoffvorbenen Geben der hinge, perdommt merde 2. damit ihre Güter von Giscus den Erben ber hinge verdammt werde, 2. damit ihre Guter vom genommen werden. De Orig nen oder sonstigen Inhabern berselben weg-Eine Bulle Innocens III. antorprogressu Sanctae Inquisitionis, S. 598. der Bater heimgesucht werden, und ber göttlichen Gerichtes, ur Einziehung ber Güter eines Kepers ber Bater heimgesucht werden, und bereichte Binder oft für die Sünden ber's IV. Enmericas S 58 59 64 berlichem die Kinder oft für die Gunden ber 8 IV. Eymericus, S. 58, 59, 64. Othat dies wieder eine Bulle Alexan-buch des Kirchenrechtes giebt ein lebendighe Stelle aus einem alten Lehr-Retterfinder. Auch die Ginder ban Calandighe Stelle aus einem alten Lehr-Reperfinder: "Auch die Rinder der Reger weilld von der Grausamkeit gegen Erbe anzutreten, daß fie auch nicht einen Bellerechtlich fo unfähig des Baters follen vielmehr in fteter Roth und Entbehrung b ihm erhalten konnen. Sie Majeftateverbrecher, fo daß ihnen nur das nadte emen, wie die Rinder der ihnen aus Mitfeid läßt, und daß ihnen dieses Leben zwerbleibt, welches man Seodoch war vorgesehen, daß Kinder, die ihre Eltern verriethen, b. Benedig 1519. Aeber Die aus folchen Begriffen hervorgebenden Gefete f. Presterbe bebielten. Fordinand

1) Bevor die Inquisitoren in einem Orte an's Bert gingen, ereinen Aufruf, ber unter gewiffen Bedingungen benjenigen Berzeihung gem fle Die ihre Repereien innerhalb breißig ober vierzig Tagen befannten und wibe riefen. Mariana fagt, daß nach der ersten Einführung der Inquisition in An-dalusien jener Aufruf 17,000 Biderrufe zur Folge gehabt habe. De Rebus

Retern bewirthet wurden, oder die man auf den großen Plat von Toulouse hinlud, um den Kämpsen zuzusehen, welchen vierhundert Heren in den Flammen ausgesetzt waren. Rechnen wir dazu die Mannichsaltigkeit in den Formen der Leiden und alle ihre Erschwerungen, bedenken wir, daß die Opfer der Versolgungen in der Regel ganz unschuldige Menschen waren, die schon durch ihre Todesart bewiesen, daß sie mit überragenden und heldenhaften Tugenden ausgestattet, erwägen wir ferner, daß dies Alles nur einen Theil jener großen Verschwörung dildete, die Entwickelung des menschlichen Geistes auszuhalten und den Geist unparteiischer und rückhaltloser Forschung zu zerschren, den alle neuern Untersuchungen als die erste Bedingung des Fortschritts wie der Wahrheit erweisen, so kann es sicher nicht übertrieden genannt werden, wenn man sagt, die Kirche Kom's habe ein größeres Maß unverdienten Leidens gebracht als jede andre Religion, die überhaupt unter den Menschen geherrscht hat. Um das Bild zu vervollständigen, muß nur noch hinzugesügt werden, daß dies Alles im Namen des Lehrers geschah, der gesprochen hat: "Daran sollen alle Menschen erkennen, daß ihr meine Sünger

feid, daß ihr einer den anden liebet".

Aber während die übertriebene Grausamkeit der Verfolgung seitens der römischen Kirche vollständig zugegeben wird, kann nichts kalicher und unaufrichtiger sein, als wenn man die Verfolgung als einen ihr allein angehörigen Makel darstellt. Sie verfolgte, so weit nur die Macht ihres Klerus reichte, und diese Macht war sehr groß. Die Verfolgung, deren jede protestantische Kirche schuldig geworden ist, hotte dieselbe Richtung zu ihrer Richtschunr; aber der geistliche Einsluß war in protestantischen Ländern verhältnismäßig schwach. Die protestantischen Versolgungen waren niemals so blutig als die der Katholiken; aber der Grundsat wurde ganz so streng sestgebalten, ganz so beharrlich ausgesührt und von der Geistlichkeit ganz so hartnäckig versochten. In Deutschland verboten zur Zeit des Protestes von Speier, als der Name Protestant angenommen wurde, die lutherischen Fürsten unbedingt die Feier der Messe in ihren Gebieten. In England wurde schon unter Sduard VI.1 eine ähnliche Maßregel zum Geset erhoben. Bei der Thronbesteigung Elisabeth's, noch bevor die Katholiken irgendwelche Anzeichen des Migvergnügens gegeben hatten, ward ein Geset erlassen, melches seden andern Gottesdienst als den des ofsiziellen Gebetbuches verbot und sür dreimalige Ucbertretung lebenslängliches Gesängniß bestimmte; dazu legte ein andres Geset Zedem, der den anglikanischen Gottesdienst versäumte, eine Geldstrassauf. Die Presbyterianer ersuhren eine lange Reihenfolge von Regierungen hindurch Gesängniß, Brandmartung, Verstümmelung, Geizelung und Pranger. Viele Katholiken wurden unter falschem Vorgeben gesoltert und gehenkt. Wiedertäufer und Arianer wurden lebendig verdrannt<sup>2</sup>). In Irland wurde

<sup>1)</sup> Hallam, Const. hist.
2) A. d. D. 1562 erschien ein Geset, daß Alle, die einen Grad an der Universität oder die Ordination erbalten hatten, alle Rechtsanwälte und Magistratspersonen den Suprematseid leiften mußten, wenn sie nicht Geld- oder Gesfängnißstrase nach Königs Belieben erleiden wollten; weigerten sich nach drei Wonaten der wiederholten Aufsorderung nachzukommen, so wurden sie wegen Hochverrath zum Tode verurtheilt. Nun mag wohl die Unzufriedenheit der Katholiken ein sehr triftiger Grund gewesen sein, den Suprematseid denjenigen auszuerlegen, die für die Zukunft ein Amt von Wichtigkeit beauspruchten, mit

die Religion der übergroßen Mehrheit des Bolkes geächtet und in den Bann gethan, und als im Sahre 1626 die Regierung fich nur ein wenig geneigt zeigte, ihr eine theilweise Erleichterung zu gewähren, versammelten sich fast alle protestantischen Bischöfe Irland's unter dem Borfite Ufber's, um gegen jede Nachficht in einer feierlichen Resolution Protest zu erheben. Religion der Papisten, sagten fie, ist abergläubisch, Lehre und Bekenntniß derselben sind irrig und ketzerisch; ihre Kirche in beiden Beziehungen abtrünnig. Daher ist es eine furchtbare Sunde, ihnen Duldung zu gewähren oder zu erlauben, daß fie ihre Religion frei ausüben und ihren Glauben fo wie deffen Lehrsäte bekennen durfen"). In Schottland herrschte fast während des ganzen Zeitraumes, in welchem die Stuarts auf dem Thron von England saffen, eine Berfolgung, die an Grausamkeit fast mit seder wetteifern konnte, welche die Geschichte verzeichnet hat, und zwar murde fie von der englischen Regierung auf Unftiften ber schottischen Bischöfe und unter Billigung der englischen Kirche gegen Alle gerichtet, welche das Spiscopat verwarfen. Ward in einem Saufe eine Versammlung abgehalten, so mar ber Prediger der Strafe des Todes verfallen. Geichah dies im Freien, fo erlitten mit dem Geiftlichen auch die Mitglieder baffelbe Schickfal. Presbyterianer murden wie Berbrecher über die Berge gehett. Man fcnitt ihnen die Ohren ab, brandmarkte fie mit glühendem Gifen, renkte ihnen mit den Daumidrauben die Finger aus einander, gerbrach ihnen die Schenkelknochen in den spanischen Stiefeln und peitschte ihre Frauen öffentlich durch die Strafen. Bange Schaaren murben nach Barbados verwiesen, muthende Soldaten murden gegen fie losgelaffen und angefeuert, an ihnen allen Erfindungsgeist im Foltern zu üben 2). Auch waren es nicht nur die britische

andern Worten die Ratholifen von folden Aemtern auszuschließen; aber ein Gefet mit rudwirkender Kraft zu erlaffen, das fast jeden gebildeten Katholiken, der einen Gid verweigerte, welcher fich mit den Lehren feiner Rirche unbedingt und bekenntnigmäßig nicht vertrug, der Todesftrafe überwies, war eine fo verheerende Magregel der Verfolgung, wie fie nur die Geschichte tennt. Und dies geschah viele Sahre vor der Bulle, welche Elisabeth zur Absezung verurtheilte. Die Migverständnisse, welche Unwissenheit und noch etwas Schlimmeres um diese Sache woben, sind von Hallam und Macaulay so völlig beseitigt worden, daß ich nur noch eine einzige Bemerkung zu machen habe. Die wichtigfte Bertheidigung der Glifabeth'ichen Politik gegen die Ratholiken veröffentlichte Bifchof Bilfon in f. Christian Subjection, 1585. Darin werden die Zwangsgesetze offen auf Grund der unbedingten Berwerflichkeit der Duldung gerechtfertigt. S. 16—29. Aber man verbot nicht blos das laute Bekenntniß des Frethums; vielmehr verwirft der Bifchof eine folde Unterscheidung mit Unwillen. Rein Bintel ift fo verborgen, sagt er zu den Katholiken, kein Gefängniß so abgeschloffen, daß eure Gottlosigkeit dort lästern, Andre ansteden und euren Trop bestärken durfte. Ift eure Religion gut, warum sollte sie der Kirchen entbehren? Schadet sie, wozu follte fie dann auch nur Kammern haben? Gin driftlicher Fürst darf eurem falichen Glauben nicht verzeihen oder Nachsicht schenken". S. 26. S. auch über bie Pflicht der Intolerang C. 16-29. Milner hat in seinen Lettres to a Pre-bendary bieruber viele Belege gesammelt. Biel Wahrheit und herbe Beredsamfeit liegt auch in dem Spott eines alten verfolgten Puritaners, der den Anglikanismus die Kirche nennt, "welche in dem Blute der Mutter gepflanzt ift".

<sup>1)</sup> Efrington, Usber's Leben, I., 72.
2) Ueber die Umftände der Verfolgung in Schottland, s. Wodrow's Geschichte, und eine Zusammenstellung der Gesetz gegen die Nonconformisten in England in Neal's Gesch. der Puritaner II., 695—696.

Regierung und die eifrigen Bertheidiger ber bischöflichen Berfaffung, welche einen folden Geift verriethen. Als die Reformation in Schottland triumphirte. gehörte zu den erften Früchten derfelben ein Geset, welches jedem Priefter das Berrichten und jedem Andächtigen das Hören der Messe untersagte, wobei auf die erste Zuwiderhandlung Einziehung der Güter, auf die zweite Berbannung und auf die dritte der Tod ftand ). Daß die Königin von Schottland die Erlaubnig erhiclt, in ihrer Privattapelle die Meffe zu hören, wurde offen als ein unerträgliches Uebel getadelt. "Eine Meffe, rief Knor aus, ist für mich schrecklicher als das Landen von 10,000 bewaffneten Feinden an jeder Stelle des Reiches"2). Als in Frankreich die Regierung in gewissen Städten den Protestanten eingeräumt wurde, benußten sie ihre Bewalt jofort, um den tatholischen Gottesbienft durchaus zu unterbrucken, keinen Protestanten eine Hochzeit oder ein Leichenbegängniß ansehen zu laffen, bei welcher ein Priefter fungirte, alle gemischten Chen zu beseitigen und mit Anwendung aller Gemalt diejenigen zu verfolgen, die ihren Glauben verlaffen hatten3). In Schweden verbrannte man alle mit einem Male, die von irgend einem Artikel der augsburgischen Confession abwichen 4). In der protestantischen Schweiz ertränkte man zahlreiche Wiedertäuser, starb der Freigeist Gentilis durch das Beil, Servet und ein zum Judenthum Bekehrter im Feuer<sup>5</sup>). In Amerika verbrannten die Ansiedler, welche durch Berfolgung aus der Beimath vertrieben worden waren, nicht nur die Ratholiten, sondern fie verfolgten auch die unschuldigfte aller Getten, die Duater, mit graufamer Strenge 6). Wenn holland etwas dulbfamer mar, fo bemerkte man ichon längft, daß die Freiheit dort ungewöhnlich groß und die der Beiftlichkeit zugeftandene Macht ungewöhnlich gering mar?). Noch 1690 wurde zu Amfterdam eine Synode abgehalten, welche zum Theil aus hollanbifden, zum Theil aus frangöfischen und englischen Geiftlichen beftand, welche die Berfolgung nach Holland getrieben hatte, und in ihr die Lehre, daß die Obrigkeit kein Recht habe, Ketzerei und Götzendienst mit weltlicher Gewalt zu unterdrücken, einstimmig als "falsch, anftobig und verderblich" bezeichnet8). Mis Descartes nach holland tam, richtete die reformirte Geiftlichkeit gegen ihn alle Kraft ihrer Feindseligkeit, und unter der Beschuldigung des Atheismus versuchte sie die bürgerliche Gewalt gegen den Urheber der erhabensten aller neuern Beweise von dem Dasein Gottes aufzuregen 9). Das Recht der welt-

2) DicCrie, Rnor' Leben, 1840, S. 246.

4) Macaulan, Effane, II., 140; Laing's Schweden.

6) S. die Geschichte bei Bancroft.

7) Temple, über Die Bereinigten Staaten.

8) Bayle, Art. Augustin, Anmerkung H. S. auch über die allgemeine Un-

<sup>1)</sup> Budle, Gesch., II., S. 231. McKenzie, Schottland's Gesete.

<sup>3)</sup> Biele Beispiele davon find gefammelt bei Budle, I., 509-523.

<sup>5)</sup> Die religible Politit ber schweizer Protestanten hat neulich Barni fehr gut auseinandergeset in seinem bochft intereffanten Berte: Die Martyrer bes freien Gedankens.

bulbsamkeit der holländischen Geiftlichen Hallam, Gesch. der Lit., III., 289.

9) Biog. univ, Art. Descartes; Boltaire, Lettres philosophiques, XIV. Betrachten wir die Schriften des Descartes, so ist dies vielleicht die verkehrteste Beschuldizung, die man je gegen einen Philosophen erhoben hat, mit Ausnahme der einen, deren Opfer Linné war. Einige gute Leute in Schweden wollten nämlich, wie man sagt, sein botanisches System unterdrückt wissen, weil es auf

lichen Behörde, Reperei zu bestrafen, verfochten die helvetischen, schottischen, belgischen und fachfischen Bekenntniffe1). Luther vertrat es in einer Antwort an Philipp von heffen ausdrucklich2); Calvin, Beza und Jurien schrieben alle ganze Bucher über die Gesehmäßigkeit der Verfolgung. Anor berief fich auf das alte Teftament, um zu erklären, daß die der Abgötterei Ueberführten zum Tode verurtheilt werden durften3). Cramner und Riblen jo wie vier andre Bischöfe bildeten unter der Regierung Eduard's VI. die Commission zur Aburtheilung und Berdammung der Biedertäufer. Die beiden einzigen Ausnahmen von diesem Geifte unter den Führern der Reformation scheinen Zwingli und Socinus gemacht zu haben. Ersterer war immer der Berfolgung abgeneigt4). Der andre war ein so ausdrücklicher Apostel der Duldung, daß diefelbe lange Zeit für eine hauptlehre feiner Sette angesehen wurde 5). Mit diesen Ausnahmen vertheidigten die vorzuglichsten Refor-

der Entdeckung der Pflanzengeschlechter beruhe und daher geeignet sei, den Geift ber Tugend zu entzunden. Gioja, Filosofia della Statistica, II., 389.

1) Palmer, über die Kirche, I., 380.

2) Und ebenso in der Antwort an die Wittenberger Theologen. Früher hatte er, da feine Uebersepung bes neuen Teftamentes geachtet wurde, die Duldung verfochten. Gine vollftandige Darlegung feiner Anfichten f. in Benry's Leben

Calvin's, II., 252—242.

3) McCrie's Leben Anor', S. 246. In feiner Apellation entwidelte biefer große Apostel bes Morbes feine Gesichtspuntte am vollständigften: Riemand, der das Bolt gur Abgötterei verführt, follte von der Todesstrafe befreit bleiben. Die Stamme Israel's verhängten fie gegen ben Stamm Benjamin für eine geringere Sünde. Und so muß es in jeder Provinz und Stadt des Reiches geschehen, deren Bolt und Behörde Jesus Christus und sein Evangelium zu vertheidigen feierlich angelobt haben, wie dies neulich unter Eduard in England geschah. Und es ist dies nicht nur gesetlich, an solchen Orten das Unternehmen, bie wahre Religion zu untergraben, mit bem Tobe zu ftrafen, sondern Bolf und Behörde muffen es thun, wenn sie nicht den Born Gottes auf sich laden wollen. Da nun Guch, Mylords, Gott mit dem Schwerte der Gerechtigkeit bewaffnet hat und fein Gefet nachdrudlich befiehlt, Göpendiener und falfche Propheten mit dem Tode zu bestrafen, Ihr aber gesett seid über die Unterthanen wie ein Bater über die Rinder zu herrschen, und mit mir Tausende berühmter, frommer und gelehrter Manner Gure Bischöfe und ben gangen Pobel ber papistischen Beiftlichkeit des Mordes, der Abgötterei und Gottesläfterung anklagen, fo geziemt es Eurer Ehren in so wichtiger Sache wachsam und fürsorglich zu sein. Die Frage betrifft nicht irdische Dinge, sondern Gottes Ruhm und das heil Eurer Seelen. Knor' Werke nach Laing's Ausg., IV., 500—515. Im Jahre 1572 bestürmten beide häuser die Königin Elisabeth, Maria von Schottland mit dem Tode zu beftrafen, indem fie unter Andrem anführten, fie habe das Bolk Gottes zum Göpendienst verleiten wollen und nach dem alten Testament mußten Alle, die dies thaten, getodtet werden. Froude's Gefch. England's, X., 360-362.

4) Dies wird von hallam und andern Schriftftellern bemerkt. 5) So nennt 3. B. Jurieu, der große Gegner Bossuet's und der vorzüglichste frangofifche Beiftliche Bolland's (er war Paftor in Rotterdam), gewiß einer ber ausgezeichnetften Protestanten feiner Beit, Die allgemeine Duldung Dieses Dogma der Socintaner ihren gefährlichsten Grundsatz, weil es das Christenthum untergräbt und den religiösen Indisferentismus herstellt". Droits des deux Souverains en matière de Religion, la Conscience et l'Expérience, S. 16. Dies Werk erschien anonym und war eine Erwiderung auf Baple's Contrains les d'entrer mit dem unnöthigen Zwede nachzuweisen, daß die französischen



matoren alle die Verfolgung, und faft in jedem Lande, wo ihre gerühmte Reformation den Sieg davon trug, ist der Erfolg hauptsächlich dem Zwange zuzuschreiben 1). Als Calvin den Servet wegen dessen Ansichten über die Dreieinigkeit verbrennen ließ, wurde diese That, die nach den Worten eines großen neuern Geschichtschreibers "von so erschwerenden Umständen wie kaum je eine Hinrichtung begleitet war"<sup>2</sup>), von allen Richtungen des Protestantismus nahezu einstimmig gutgeheißen <sup>3</sup>). Melanchthon, Bullinger und Farel drudten fchriftlich die lebhafte Billigung bes Berbrechens aus. Beza vertheidigte es in einer ausführlichen Abhandlung. Nur ein einziger namhafter Mann wagte es offen zu bekämpfen, und dieser Mann, der als der erste erklärte Vorkämpfer einer vollen religiösen Freiheit angesehen werden kann, war zugleich einer der hervorragendsten Vorläufer des Vernunftglaubens. Er schrieb unter dem Namen Martin Bellius; sein wirklicher Name aber war Chatillon oder Castellio, wie er gewöhnlich lateinisch genannt wurde 4). Castellio mar ein Franzose und ein Gelehrter von bedeutenden Kennt-

Protestanten die dulbfamen Grundfage biefes großen Schriftstellers verworfen

3) S. die Sammlung von Zuftimmungen bei Beza, De Haereticis; Renzie, Leben Calvin's, 79-89, und die Bemerkungen bei Coleridge, Notes on

English Divines, I., 49.

<sup>1)</sup> Ich empfehle folgende Stelle der besondern Beachtung meiner Lefer: "Rann man leugnen, daß das heidenthum in der Welt durch die Autorität der römischen Raifer gefallen ift? Dan fann ohne Berwegenheit behaupten, daß es noch bestehen wurde und brei Viertel von Europa noch heiben maren, wenn Constantin und seine Nachfolger nicht ihr Ansehen zur Abschaffung bes heibenthums verwendet hatten. Aber welcher Wege hat sich boch Gott in diesen letzten Sahrhunderten bedient, um im Occident die mahre Religion wiederherzuftellen! haben nicht die Ronige von Schweden, von Danemart und England, die oberften Gewalten ber Schweig, ber Niederlande, ber beutschen Freiftabte, Die Rurfürften und andre Souveraine bes Reiches ihre Autorität geltend gemacht, um ben Papismus zu fturzen? . . . Man muß in der That fehr verwegen sein, um Bege, deren sich die Vorsehung beständig zur Gerstellung der wahren Religion bedient hat, zu verdammen; mit Ausnahme der Stiftung und Erhaltung des Christenthums, wobei Gott ein sichtbares Wunder gewollt hat und daher die Richteinmischung der weltlichen Wacht, mit Ausnahme dieser einen Stelle in der Geschichte der Rirche fieht man überall, daß Gott die Autorität eintreten läßt, um die mahre Religion zu begrunden und die falfchen zu untergraben". Droits des deux Souverains, S. 280—282.
2) Hallam, Literaturgesch., I., 554.

<sup>4)</sup> Ursprünglich bieß er Chatillon oder Chateillon, was er, nach der Weise des Zeitalters, in das lateinische Castellio übertrug. Da ihn jedoch beim Beginn seiner Laufbahn Mancher aus Migverständniß Castalio nannte, war er von dem Namen so entzuckt, weil ihm die Erinnerung an die castalische Quelle eine gute Borbedeutung für feine literariiche Lufbabn ichien, daß er ihn beibehielt. S. Ausführliches über sein Leben bei Baple, Art. Castalio, und bei henry, Leben Cal-vin's, eine kurze Notiz in hallam's Literaturgesch. I., 557. Außer den im Text genannten Werfen rubren von Caftalio eine Uebersepung ber Dialoge bes berühmten Socinianers Ochino und eines anonymen Buchs aus der myftischen Schule Tauler's, eine Ausgabe der sibyllinischen Gedichte, wovon die Borrebe auch in der neuen Ausgabe von Alexander, Paris 1846, steht, eine Bertheidigung feiner Bibelübersetung, welche lettere feine große Leiftung gewesen zu fein scheint, und einige fleinere Effans oder Zwiegesprache.

niffen sowie ein Rritiker von noch bedeutenderer Rühnheit. Ginft der Freund Calvin's, hatte er zu Genf eine Professur bekleidet; aber die Bührer der Reformation nahmen bald an dem heraussordernden Geiste, den er nach allen Richtungen bekundete, ein Aergerniß. Frühzeitig mit Bibelfritik be-schäftigt, hatte er die Bibel in's Lateinische übersetzt und war im Laufe feiner Arbeit zu dem Schluffe gelangt, daß das Hohelied Salomon's einfach ein judisches Liebeslied fei und die demfelben unterlegte allegorische Bedeutung auf reiner Ginbildung beruhe 1). Ein noch schlimmeres Bergeben bildete in den Augen der Genfer Theologen feine nachdruckliche Burudweifung der calvinistischen Lehre von der Prädestination. Er bekampfte fie nicht sowohl durch eine Reihe von Beweisgrunden oder burch Anrufung von Autoritäten, als vielmehr wegen ihres offenkundigen Widerspruchs mit unfrem Rechtsgefühl, und er entwickelte ihre fittliche Barte in einer Beife, die Beza'n einen Strom von mahrhaft rafenden Schmähungen entlockte. Aus Genf vertrieben, erhielt er gulett eine Professur zu Bafel, woselbst er den Mord des Servet angriff und zum erften Mal im Chriftenthum die Pflicht unbedingter Duldung predigte, die er mit der rationalistischen Lehre von der Nichtstrafbarkeit des Frethums begrundete. Der Zweck der Glaubenslehren, fagte er, befteht in der Befferung der Menfchen, und diejenigen Dogmen, die hierzu nicht beitragen, find durchaus ohne Belang. Die Geschichte der Dogmen wollte er als eine Reihe von Entwickelungen betrachtet wiffen, Die zur sittlichen Bervollkommnung der Menschen führen follten. Gang zuerft war die Bielgötterei herrschend. Da fam Chriftus und bewirkte die Dbmacht des Monotheismus, in welchem Juden, Türken und Chriften gusammenftimmten. Auch führte das Chriftenthum einen befondern Charaftertypus ein, deffen Sauptzuge Menschenliebe und Wohlthätigkeit maren. Die Fragen über die Dreieinigkeit, über die Borherbeftimmung und die Gakramente find in ein großes und vielleicht undurchdringliches Dunkel gehüllt, haben keinen Einfluß auf die Sittlichkeit, und man follte daher auch gar nicht auf ihnen bestehen. "Erörterungen über den Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium, über die Gundenvergebung und Gnade oder über die angerechnete Rechtfertigung fommen mir por wie Erörterungen darüber, ob ein Fürst zu Pferde oder zu Wagen, weiß oder roth gekleidet kommen werde"2). Wegen folcher Fragen zu verfolgen fei lächerlich, und leider nicht nur lächerlich, fondern auch graufam. Denn wenn des Chriftenthums Endziel die Ber-

2) Der Commentar Beza's dazu lautet: "Was baben wohl je die Pforten ber hölle Gottsoseres oder Teuftischeres als solche Ruchlosigseit ausgedinstet." De Haereticis a Civili Magistratu puniendis: Libellus adversus Martini Bellii farraginem et Novorum Academicorum sectam, 1554, S. 58.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Worans er den ziemlich unbesonnenen Schluß zog, daß es nicht in der Bibel beizuhalten sei. ""Ich für meinen Theil", sagte Niebuhr, als ein junger beutscher Paftor seine Bedenken ausdrücke, was jener für ein bloßes Liebeslied hielt, "ich wurde die Bibel gerade für etwas Unvollkommenes halten, wenn fie nicht auch einen Ausdruck für die tieffte und ftartste Leibenichaft des Menschen enthielte". Die Geschichte ber Nebersepungen bes Sobenliebes murbe lang und feltfam ausfallen, wenn man fie von der Auffaffung der judiichen Rabbaliften an, welche den himmel als die Ginigung des Menschen mit Gott durch die Liebe und den Tod ale ten "Rug Gottes" betrachteten und das Sobelied ale bochften Ausdruck diefer transcendentalen Ginigung fcatten, bis auf die etwas abenteuerlichen Kritiken eines Renan verfolgen wollte.

brettung eines Geistes der Bohlthätigkeit ift, so musse die Berfolgung seinen äußersten Gegensat bilden, sowie hinwiederum eine Religion, deren wesentliches Element die Berfolgung bildet, ein Fluch für die Menschheit sein

muffe1).

So neue und überraschende Gesinnungen wie diese, die einem Schriftsteller von so beträchtlicher Auszeichnung angehörten, erregten große Aufmerksamkeit und zugleich großen Unwillen. Calvin und Beza erwiderten mit Ausdrücken heftigster Schmähung. Calvin besonders verfolgte Castellio, als dieser Genf verließ, mit unermüdlichem Hasse, bemüthe sich sehr, seine Verdannung aus Basel zu bewirken, bezeichnete ihn in der Vorrede zu einer Ausgabe des neuen Testaments? als "einen, der von Satan erwählt sei, die Nichtbenkenden und Gleichgultigen zu täuschen", und versuchte seinen Charakter durch die gröblichsten Verleumdungen zu beslecken. In der Freundschaft mit Socinus fand Castellio einen Ersat für den allgemeinen Hassellen Gegenstand er bildete, und scheint sich den Lehren seines Freundes sehr genähert zu haben. Von Protestanten wie von Katholiken geschieden, waren seine Lebenshoffnungen vernichtet, er versank in einen Zustand vollständigen Mangels und soll wirklich beinahe dem Verhungern auszesetzt gewesen sein, als der Tod ihn von seinen Leiden befreite. Einige freundliche Aussprüche von Montaigne3), der sein Ende als eine Schmach für die Menschheit bezeichnete, haben diesen ersten Apostel der Duldung einigermaßen der Vergesschnete, haben diesen ersten Apostel der Duldung einigermaßen der Vergesschnetet entrissen.

Einige Sahre nach der Ermordung Servet's erklärte Beza in einem Berichte über die Umftände derselben, daß Castellio und Socinus die Einzigen waren, die sich ihr widersett hätten4); und wenn diese Angabe auch

zwei angehören, zu Gunften der Duldung.

<sup>1) &</sup>quot;Wer möchte nicht glauben, daß Christus irgend ein Moloch oder eine Gottheit dieser Art sei, wenn er verlangt, daß ihm Menschen geopfert und lebendig verbrannt werden? Wer möchte Christo unter der Bedingung dienen, daß er bei einer Meinungsverschiedenheit mit densenigen, welche die Gewalt über die Andern haben, auf Christi eigenen Besehl grausamer als in dem Stier des Phalaris lebendig verbrannt werde, wenn er ihn auch mitten in den Klammen mit lauter Stimme rühmt und mit vollem Munde an ihn zu glauben erklart?" Borrede von Martin Bellius zu Joachim Cluten's De Haeriticis persequendis, 1610. Dieses Wert besteht in einer Saumlung von Stellen, von denen Castalio

<sup>2)</sup> S. Bayle und henry. Als Castellio seine Bibelausgabe veröffentlichte, brachte er in der Borrede einen begeisterten Aufruf für die Duldung an, den Cluten wiedergiebt. Calvin beschuldigte ihn unter Anderem, er babe sich holz zum Feuern gestohlen, was sedoch feierlich widerlegt wurde. Bayle hat viele Rachweise gesammelt, daß Castellio ein Mann von fleckenlosen Charakter, vorzüglicher Beliebtheit und Liebenswürdigkeit und höchst eupfindlich gegen die Angriffe war, deren Ziel er bildete. Castellio selbst veranstaltete eine Sammlung der von Calvin gegen ihn gebrauchten Bezeichnungen in einer kleinen Schrift, die er gegen ihn schleuderte: "Du neunst mich nach einander den Gotteslästerer, Berleumder, Bösewicht, bellenden hund, voll Unwissenbeit und Restialität, ichmustigen Berderber der heiligen Schrift, Spötter Gottes, Verächter alter Religion, unverschämt, unreinen hund, ruchlos, obscön, verkehrten und verrenkten Geistes, Vagaabond, Spitzbuke, und dies thust Du Alles reichlicher, als es von mir besprochen wird, in einem Schrischen von zwei sehr kleinen Blättern.

<sup>3)</sup> Effan's, I., 34. 4) Beza, Leben Calvin's.

nicht wörtlich zu nehmen ift 1), fo übertreibt fie doch die Einstimmigkeit, welche man dabei an den Tag legte, nur sehr wenig. Bergegenwärtigen wir uns das Blosftellende und den erschwerenden Charafter diefer hinrichtung, fo beweift wohl die allgemeine Billigung deutlich, daß der Beift des ursprünglichen Protestantismus nicht nur ebenso unduldsam war wie der des Katholicismus, was eine unbeftreitbare Thatfache ift, sondern daß er auch ebenso wenig vor den äußersten Folgen zuruckschreckte, zu denen Unduldsam-teit führt. Sie beweist wohl, daß die vergleichsweise Milde protestantischer Berfolgungen viel mehr durch die fie begleitenden Berhältniffe als durch das Gefühl einer harte, welche in der Berbrennung des Regers liege, bedingt Man wird jogar zugeben muffen, daß zwar die Berfolgungen Rom's unzweifelhaft an Größe Alles übertrafen, daß sie aber unter gemiffen Ge-sichtspunkten von den protestantischen nicht zu ihrem Nachtheil abstechen. Der Katholicismus war eine alte Kirche. Er hatte sich zum großen Theil seinen Einfluß erworben durch umfassende Dienste, die er der Menschheit geleistet, beruhte ausdrücklich auf dem Princip der Autorität und vertheidigte fich demgemäß gegen Angriffe und Neuerungen. Dag eine fo gestellte Rirche jedes Streben nach einem reinern Suftem in Blut zu ertranten verfuchte, war freilich ein fürchterliches aber nicht gerade ein unnatürliches Berbrechen. Sie konnte auf die unschätharen Segnungen hinweisen, die fie der Menfch-heit erwiesen, auf die Sklaverei, die fie vernichtet, auf die Civilisation, die fie begründet, und auf die vielen Geschlechter, die fie ehrenvoll bis jum Grabe geführt hatte. Sie konnte zeigen, wie vollftändig ihre Lehren mit der ganzen gesellschaftlichen Einrichtung verwoben maren, welch furchtbare Folgen der Verwirrung ihre Zerstörung begleiten mußten, und wie durchaus unverträglich mit ihnen die Anerkennung des perfonlichen Urtheils fei. Solche

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ausreichend wiederlegt von Beza felbst in feiner Antwort an Castellio, da er die Gegner der Berbrennung Servet's, die er Boten des Teufels nennt, als eine gange Sette bezeichnet. Er nennt auch zwei oder drei Schriftsteller ausdrücklich, von denen Cleberg der vorzüglichste gewesen zu sein scheint. Ich habe das Werk deffelben nicht finden konnen, aber Beza ftellt ihn als unbedingten Gegner aller Verfolgungen dar, der die entschiedene Unfträflichkeit des ehrlichen Errthums zu Grunde legt und biefe lettere wieder auf der Unmöglichkeit grundet, fich religiofer Bahrheiten mit Sicherheit zu bemachtigen, da Diefelben immer ftreitig seien. Folgende für seine Zeit äußerst bemerkenswerthe Stelle führt Beza an: "Ueber Streitpunkte kann man nicht aburtheilen, sonst wären fie eben nicht ftreitig". "Muß Gott nicht den lieben, der feinen Glauben gewiffenhaft vertheidigt, und nicht dem verzeihen, ber dabei irrt?" Auch hallam hat drei bis vier gleichzeitige Brochuren für die Duldung, unter denen die eines Acontius am bedeutendsten gewesen zu fein scheint, berausgefunden. Rach ihm find darin "vielleicht querft die Grundartitel bes Chriftenthums auf eine fleine Bahl gurud. geführt. Bu den nicht dazu gehörigen rechnet er die leibliche Gegenwart des Lerrn im Abendmahl und die Orcieinigkeit". Acontius war in Trident geboren. Er neigte fich jum Socianismus, flob nach England und befam von Elifabeth In einer anonymen frang. Geschichte bes Socianismus mit beeine Penfion. beutender Quellenforschung von 1723, die man Guichard ober Lamy zuschreibt, wird über ihn aussührlich berichtet, S. 261—264. In einigen dieser Werke vernuthete man die Feber des Socinus selbst, 3. B. in dem von Bellius; so auch in einem Berte, welches man jest einem Minos Celfus guschreibt, von dem man sonst kaum etwas weiß, als daß er gleich Socinus in Siena geboren ist. S. Biog. univ, Art. Servetus und Celfo.

Erwägungen wurden fie zwar nicht tadellos machen, aber doch ihre Schuld wenigstens mildern. Aber was follen wir von einer Kirche fagen, die erft von gestern stammte, noch keine Verdienste aufzuweisen, noch keine Ansprüche auf Dankbarkeit hatte, von einer Rirche, welche ichon ihrem Glaubensbekenntniß nach die Schöpfung persönlichen Urtheils und der That nach aus ten Intriguen eines verderbten Hofes hervorgegangen war, und die tropdem mit Gewalt einen Gottesbienst unterdruckte, ber fo Vielen zu ihrer Seligkeit für unentbehrlich galt, und mit all ihren Organen und aller Energie diejenigen verfolgte, die der Religion ihrer Bater anhingen? Was follen wir von einer Religion fagen, die höchftens ein Viertel der chriftlichen Welt umfaßte und schon von dem ersten Ausbrechen ber perfonlichen Urtheile in gahllofe Sekten gespalten murde und tropbem so voll mar vom Beifte des Dogmatismus, daß jede diefer Setten ihre Unterscheidungslehren mit berfelben Buverficht behauptete und mit derfelben ruckfichtslofen heftigkeit Verfolgungen ubte, wie eine Kirche, die durch die Huldigung von mehr als zwölf Jahrhunderten ehrwürdig war? Was follen wir von Männern fagen, die im Namen der Glaubensfreiheit ihr Land mit Blut überftrömten, die oberften Grundfate der Vaterlandsliebe mit Fugen traten, da fie Fremde zu Silfe riefen, eine offene Freude über das Unglud ihres Landes außerten, und bie nach endlicher Erreichung ihres Zweckes fofort eine ebenso unbedingte Glaubenstyrannei einführten, wie biejenigen, welche fie gestürzt hatten? Bon folcher Beschaffenheit war die Stellung, welche der Protestantismus länger als ein Sahrhundert hindurch unverändert zeigte, und so streng und so allgemein war seine Unduldsamkeit, daß man wohl mit Recht behaupten kann, eine gewiffe Zeit habe der romisch-fatholische Glaube mehr Beispiele von theilweiser Duldung aufzuweisen als der orthodor-protestantische. Obgleich nichts so ungemein thöricht sein kann, als die Darstellung der Inquisition wie einer mit der Kirche in gar keinem Zusammenhange stehenden Einrichtung, während sie doch von einem Papste geschaffen und in den Hauptländern Europa's von den Herrschern eingeführt wurde, welche der Kirche am meisten ergeben waren, aus Geistlichen sich zusammensette, der Bestrafung kirklicher Bergehen galt und sich in jedem Lande nach der Stärke des katholischen Bewußtseins entwickelte, auch lange als das hauptbollwerk des Katholicismus angesehen wurde — obgleich alle von ihr verübten Graufamkeiten ohne Zweifel auf die blutbefleckte Kirche fallen, von der fie in's Leben gerufen ward — so ist es dennoch mahr, daß der und jener Papst ihre Strenge zu mäßigen suchte und die Ausschreitungen eines Torquemada mit Ausdrücken tadelte, die immerhin etwas von evangelischer Milde an sich tragen. Erasmus war allezeit bestrebt, die Berfolgung zu mildern, und Erasmus lebte und starb in Seelengemeinschaft mit der Kirche. Thomas Morus war zwar felbst ein Verfolger, aber er gab doch menigftens die grundfätliche Herrlichkeit der Toleranz zu und pries fie in seiner Utopia. Hopital und Lord Baltimore, der katholische Gründer von Maryland, waren die beiden erften Gefetgeber, welche mahrend ihrer Amtsführung unablaffig die religiofe Freiheit aufrecht hielten, und Maryland verblieb die einzige Zuflucht für alle unterdrückten driftlichen Setten, bis es den Puritanern glückte, die katholische Regierung zu fturzen, und fie niedriger Beise das ganze Strafgeset gegen biejenigen in Ausübung brachten, von denen fie einst so ebel und großmuthig aufgenommen worden waren. Aber unter den Protestanten, so kann man, glaube ich, mit Sicherheit behaupten, fam fein Beispiel konfequenter

Bertheibigung ober Ausübung der Toleranz im 16. Jahrhundert vor, ohne von allen Seiten von der Geistlichkeit heftig angegriffen zu werden 1), und kaum eines bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts. Selbst noch am Schlusse des 17. Jahrhunderts konnte Bossuch behaupten, daß das Recht der weltlichen Behörden, den Glaubensierthum zu bestrafen, zu den Punkten gehöre, in denen beide Kirchen übereinkämen, nnd er fügte hinzu, daß er nur zwei Körperschaften von Christen kenne, die es bestritten, nämlich die Socinianer und die Wiedertäuser<sup>2</sup>).

Man hört oft sagen, der Protestantismus habe in seinen ältesten Stadien verfolgt, weil er etwas von den römischen Grundsägen geerbt hatte, die Verfolgung stimme aber ganz und gar nicht zu seinem Charakter und sei darum von ihm mit der Zeit aufgegeben worden. In gewissem Sinne ist dies unzweiselhaft richtig. Der Protestantismus hat die Lehre der Verfolgung ebenso von Rom überkommen wie das Athanasianische Bekenntnis oder wie irgend einen andern Theil seiner Glaubenslehren. Der Grundsat des freien persönlichen Urtheils verträgt sich mit dem der Verfolgung sowenig wie mit dem der ausschließlichen Seligkeit und mit der allgemeinen Praxis aller Sekten des ältesten Protestantismus gegen den Irrthum. Soll sich der Mensch seine Glaubensmeinung nach eigenem Ermessen bilden, ist

<sup>1)</sup> Sollte diese Sprache einen Lefer stutig machen, so empfehle ich seiner Beachtung solgende Stelle aus einem Geschichtschereber, der seine Ausdrück immer recht sorgsältig abzuwägen psiegte: "Am Ende des sechzehnten Jahrunderts war der einsache Sat, daß Menschen deshalb, weil sie abweichende Glaubensansichten hegten oder äußerten, nicht lebendig verdrannt oder sonstwie getödtet werden sollten, schon an sich eine Art von Reperei, und obwohl Viele von seiner Wahrheit im Gerzen überzeugt sein mußten, war die protestantische Kirche von seiner Marrsennung dennoch ebenso weit entsernt als die römische. Noch Niemand hatte gewagt, sur das allgemeine Recht auf Gottesdienst einzutreten, und es wurde auch thatsächlich selten oder nie in protestantischen Ländern den Andängern Rom's gewährt, obgleich die Hugenotten Strönze Blutes vergossen, um sich selbst dieses Vorrecht zu sichern". Hallam, Literaturgesch, I., 559. An einer andern Stelle sagt derselbe einsichtsovlle Geschichtscher: "Berfolgung ist die ursprüngliche Todtsünde der reformirten Kirche, und je mehr man über sie lieft, beito mehr wird der Ester jedes Redlichen für ihre Sache abgefühlt. Const. Hist., I, Kap. 2.

<sup>1) &</sup>quot;Die Lehre unfrer Reformirten gestattet auch in gewissen Fällen die Zustucht zum weltlichen Arm, und unter den Disciplinarartikeln der Genfer Kirche sindet man die Verpslichtung der Geistlichen, die Unverbesserlichen, welche die geistlichen Strafen verachten, und besonders diesenigen, welche ohne Unterscheidung neue Lehrsäge verkünden, der Behörde zu überliefern. Und noch heute bleibt dersenige unter allen calvinistischen Schriftstellern, welcher der römischen Kirche am empfindlichsten die Grausamkeit ihrer Lehre vorhält, mit ihr im Grunde am einverstandensten, da er die Anwendung des weltlichen Schwertes in Sachen der Religion und des Gewissens erlaubt (nämlich Jurieu, f. dessen den Art. Aap. 22—23 2c.); was auch nicht in Zweisel gezogen werden kann, ohne die öffentliche Gewalt zu schwächen und gleichsam lahm zu legen. So giedt es benn keine gefährlichere Täuschung als das Leiden für ein Merkmal der wahren Kirche auszugeben; und ich kenne unter den Christen nur die Sociaianer und Wiedertäuser, die sich demselben widersehen. Variations protestantes, B. X, Rap. 56. Die Wiedertäuser jedoch waren nicht immer so dulbsam, und einer der frühesten Sammelruse der Insurgenten von Münster lautete: Alle nicht Wiedersgetzussen sollen sterben wie Geieden und Gottlose! Seledan, Wuch X.

die Verwirklichung des eignen Urtheils seine Pflicht und sein Recht, so ift es ungereimt, im Boraus die Schluffe zu bestimmen, zu denen er gelangen foll, einen ehrlichen Irrthum als verbrecherisch zu brandmarken und die Unparteilichkeit oder den Zweifel als eine Beleidigung gegen die Gottheit zu tadeln. Und doch thaten dies im sechzehnten und siedzehnten Sahrhundert fast alle Protestanten, thun sie es zum großen Theil noch jett, und ist die Berfolgung aus einer folden Auffassung von der Strafbarkeit des Errthums bervorgegangen. Nichts tann irriger fein, als die Berfolgung wie eine Waffe darzustellen, die man nur im Augenblicke des Kampfes gebraucht habe, als den Ausbruch natürlicher Entruftung oder als die unüberlegte Gewohnheit einer alten Tradition. Sie war vielmehr unter den frühesten Protestanten eine ausdrucklich bestimmte Lehre, die, in ausführlichen Abhandlungen geordnet und mit einem großen Theil der angenommenen Theologie verknüpft, von den erleuchtetften und scharflichtigften Gottesgelehrten entwickelt gegen die unschuldigften wie gegen die gefährlichsten Getten eingeicharft wurde. Es war die Lehre der Bluthezeit des Protestantismus, von benjenigen gepredigt, die mit Recht für feine größten Guhrer gehalten merden. Sie machte fich am fichtlichften bei den Rlaffen geltend, die am tiefften in feinen dogmatischen Gehalt eingedrungen maren. Die Anhänger ber bischöflichen Verfaffung rechtfertigten fie gewöhnlich durch Berufung auf den h. Anguftin, Calvin und die schottischen Puritaner burch Berufung auf das alte Teftament; doch bildet bei beiben Theilen der Glaube an die ausschließliche Seligkeit und an die Strafbarkeit des Irrthums den entscheidenden und maßgebenden Grund, und in allen Ländern bezeichnet die Morgenröthe der Toleranz den Beginn der Aufklärung, welche die Dogmen nur als Beförderer einer fittlichen Gefinnung betrachtet, und indem fie ihren Werth lange nicht mehr fo hoch ftellt, auch ihren Charafter vereinfacht und ihre Bahl verringert.

Die ausgeführten Belege werden wohl hinreichend gezeigt haben, wie wenig religiöse Freiheit dem Protestantismus als Glaubensinstem betrachtet zukommen. Soll auch daraus hervorzugehen icheinen, daß der Einfluß der Reformation auf ihren Fortschritt nur gering war, so wurde man mit einem folden Schluffe gang und gar irren; denn wenn diefer Ginflug auch nur sehr mittelbar wirkte, so war er deshalb um nichts weniger mächtig. Der Reformation hauptsächlich ist das Sichtbarwerden des rationalistischen Geistes zu danken, der schließlich die Verfolgung beseitigte. Durch die Ereignisse, welche eine Folge der Reformation waren, traten die Anhänger verschiedener religiöser Bekenntniffe in so enge Berbindung mit einander, daß es im Intereffe eines großen Theils der Mitglieder jeder Kirche lag, die Duldung zu vertheidigen. Ferner bekampfte man bei der Reformation die Lehre vom Cölibat der Priefter, und die Prediger der neuen Kirchen wurden in innigere Gemeinschaft mit dem Publikum gezogen, wodurch fie in Berhältniffe traten, Die zur Entwickelung menschenfreundlicher Gefinnungen viel geeigneter maren als diejenigen der katholischen Geiftlichen, mahrend die Verbindung gelehrter Renntniffe und edelmännischer Freiheit mit der Lauterkeit und Würde eines Religionslehrers — in England wenigstens — das Gepräge eines Standes bildeten, der fich felten mit Fanatismus beflectt und im Bangen genommen wohl den höchsten und zugleich anziehenoften Gipfel erreicht bat. Außerdem brachte die Reformation eine Angahl von Rirchen hervor, die fo viel Biegfamteit befagen, daß fie fich den Erforderniffen der Beit anzupaffen vermochten, mährend der Katholicismus noch jest der verbitterte Gegner der Duldung geblieben ist. Der Einfluß der ersten drei Thatsachen ist, denke ich, augenfällig genug. Eine kurze Nebersicht der Geschichte der Duldung in Frankreich und derjenigen in England wird die vierte Thatsache klar legen.

Um ein Verftandniß von der Beschichte der Glaubensfreiheit ju gewinnen, muß man zwei verschiedene Gattungen von Thatsachen in Betracht giehen. Es giebt eine Reihe geistiger Beranderungen, welche die Bor-stellungen aufheben, auf denen die Berfolgung beruht, und es giebt wieder eine Reihe politischer Begebenheiten, die jum Theil in Folge jener Beränderungen ftattfinden, aber auch auf ihren Grund machtig guruckwirken. Die intellectuelle Grundlage ber Duldung in Frankreich ift in jener großen ffeptischen Bewegung zu finden, welche am Schluß des fechzehnten Sahrhunderts ihren Anfang nahm und endlich in der Revolution zum Siege In feinem andern Lande ift diefe Bewegung fo machtig gewefen, und dies beruht nicht nur auf der großen Sähigkeit ihrer dortigen Leiter, fondern auch auf der eigenthumlichen Thatfache, daß die drei erften Suhrer auch drei gang verschiedene Beiftebarten darftellten und daber auf drei verichiedene Seiten der Gesellichaft einwirkten. Der Stepticismus des Montaigne mar der eines Weltmannes, der Stepticismus des Descartes mar der eines Philosophen und der des Banle mar der Stepticismus eines Gelehrten. Montaigne blickte mit unparteiischem Auge auf die unendliche Mannichfaltigkeit der Ansichten, die mit gleicher Zuversicht von Menschen gleicher Fähigkeit vertreten murben, und da er Alles mit einem ftart ausgeprägten, weltlichen und etwas oberflächlichen Verftande beurtheilte, gelangte er zu dem Schluffe, daß es ein vergebliches Bemühen wäre, zu bestimmen, mas mahr fei, daß eine folche Aufgabe bie Grenzen menschlicher Befähigung überschrifte, und es die Sache eines Beifen ware, sich mit gleichmuthiger Seele zwischen den entgegengeseten Glaubensrichtungen im Gleichgewicht zu erhalten. Als eine Folge davon lehrte er zuerst oder fast zuerst in Frankreich die Unsträflichkeit des Irrthums und die Verwerflichkeit der Verfolgung. Descartes hatte ein viel größeres Vertrauen zu den menschlichen Fähigkeiten, aber auch ein viel größeres Mißtrauen gegen die gewöhnlichen Urtheile der Erfahrung. lehrte, daß der Beginn alles Wiffens unbedingter und allumfaffender Zweifel sei, daß alle Eindrücke der Kindheit, alle Folgerungen der Sinne, alle sogenannten Lebensaxiome weggeworfen und aus der bloßen Thatsache des Bewuftseins das ganze Schema des Wissens entwickelt werden muffe. Gleich vielen der größten Philosophen trug Descartes fein Bedenken, seine Grundfate auf das praktifche Leben anzuwenden; aber nicht meniger bedeutend waren sie in ihren Nachwirkungen. Der Zweifel, den er zum Beginn des Wiffens machte, und der rein vernunftmäßige Prozeß, durch den er schließlich verscheucht wurde, waren beide mit einem Snfteme unverträglich, welches den Zweifel für eine Sunde erachtete und Ueberzeugungen mit Silfe des Feuers aufnöthigte.

Der Geift Bayle's wich von dem seiner Vorgänger sehr wesentlich ab und stand in der That in manchen Beziehungen fast einzig da. Es hat viele größere Männer gegeben, aber vielleicht keinen, der durch Kenntnisse und Kähigkeiten, ja selbst durch seine Mängel so erstaunlich zu einem vollendeten Kritiker geschaffen war. Mit tiesem und vielseitigem Wissen verband er in sast unvergleichlichem Maße jene seltne Fähigkeit, auf den Standpunkt des Systems, das er erörterte, einzugehen und dessen Beweisgründe zu

entwickeln, wie fie nur der geschickteste Anhanger entwickelt haben murbe. Aber mahrend er im höchsten Grade jene Runde und jene philosophische Durchbringung befaß, die den geheimen Urfprung eines vergangenen Glaubens offenbaren, schien er fast ganglich jeder schöpferischen Rraft zu entbehren und fich fast ganz gleichgültig gegen die Ergebniffe der Erörterung zu verhalten. Er bestritt nichts und bestand auf nichts. Raum daß er für etwas eine ernstliche Bevorzugung äußerte. Es mar seine Freude, die Argumente vieler uneiniger Lehrer zusammenzustellen, mit der ausgesuchtesten Geschicklichkeit zu zerlegen und zu erklären, und fie bann zu entwickeln, bis fie fich gegenfeitig aufhoben. Sein Genie war niemals so deutlich, als wenn er die Trummer einander entgegengesetter Spfteme beleuchtete und die zerftreuten Denkmäler des menschlichen Geiftes aufgrub, um ihre Nichtigkeit und ihre Eitelkeit blos-In diefer weiten Schatkammer tiefer Gelehrsamkeit, aus der Boltaire und alle nachfolgenden Meifter ihre ausgesuchtesten Waffen holten, liegen die wichtigften und die unbedeutenoften Thatfachen, die erhabenften Speculationen, zu denen fich der Mensch erheben kann, wie die alltäglichsten Unekoten aus dem literarischen Lebenslauf maffenhaft und mit aller Fronie ber Busammenstellung neben einander gehäuft, mit demjelben fühlen aber sorgsamen Intereffe behandelt und mit demselben sardonisch ertödtenden Kächeln erörtert. Wohl nie hat es ein Buch gegeben, das klarer die Eitelkeit menschlicher Systeme oder die auflösende Macht einer erschöpfenden Untersuchung nachgewiesen hätte. Solch einen Schriftsteller konnte nichts mehr empören als die ausschließende Bergötterung beftimmter Meinungen oder die gewaltthätige Unterdrückung irgendwelcher Bestandtheile des Wissens. Geistige Freiheit war der einzige Gegenstand, der seine kühle Natur zu einer Art Begeisterung entstammen konnte. In Allem, was er schrieb, blieb er ihr ernster, unerschütterlicher Anwalt, und dieselbe Leidenschaft stößte er den Gelehrten und Forschern ein, die zu seiner Schule gehörten. Er hatte auch das Berdienst, mehr als irgend ein früherer Schriftsteller beizutragen, daß der Zauber sich löste, der durch Augustin so lange um die Theologie gebreitet war. Der herbe Artikel über das Leben dieses Heiligen mar als Vorspiel zum Angriff gegen seine Ansichten sehr gut angelegt.

Aber während die ungemeine Gelehrsamkeit und die außerordentliche Tüchtigkeit des Bayle'schen Wörterbuchs es zu einem der wichtigsten Vorarbeiten für Glaubensfreiheit machen, hat sich derselbe Schriftsteller in einem zweiten Werke noch unmittelbarer auf die Besürwortung der Toleranz gelegt. Ich meine die Abhandlung über den Tert "Zwinge sie einzutreten", worin er ausnahmsweise die negative und zerstörende Kritif, woran er sich sonst ergöte, aufgab und die Grundlage des Vernunstglaubens zu beleuchten unternahm. Dieses Buch kann, glaube ich, ohne Uebertreibung einer der werthvollsten Weiträge zur Theologie im siedzehnten Sahrhundert und mehr als jedes andre Werk die Grundlegung des modernen Kationalismus genannt werden.). Während hier das berühmte Argument von Tillotson gegen die Transsubstantiation schon so entschieden auftritt, wie bei diesem, und das berühmte Argument von Chillingworth über die Unentbehrlichseit des eignen Urtheils selbst als Basis einer unsehlbaren Kirche so entschieden wie bei

Ledy, Mufflarung in Guropa.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Baple, ber hinsichtlich seiner Schriften sehr furchtsam war, veröffentlichte baffelbe unter dem Titel Contrains — les d'entrer, traduit de l'Anglais du Sieur Jean Fox de Bruggs, par M. I. F. à Contorberry, chez Thomas Litwel.

Digitized by Google

letterem, werden die hauptgrundfage von Rant's großem Werk über die Beziehungen der Bibel zu den sittlichen Anlagen vollständig vorweggenommen und in einem Style entwickelt, ber fich ebenfo durch feine Rlarheit wie der des deutschen Philosophen durch jeine Dunkelheit auszeichnet. An der Spite Diefes Wertes leugnet Baple jede Absicht, auf eine fritische Untersuchnug des Sates eingehen zu wollen, den er zum Motto genommen. Seine Biderlegung von der Bibelbeutung, daß die Verfolgung berechtigt fei, beruht nicht auf einer einzelnen Kritik, sondern auf einem großen und allgemeinen Grundsat. Gewiffe geiftige und fittliche Bahrheiten find unter den Menichen gang und gabe, und da sie unfre frühesten und lebhaftesten Anschauungen ausmachen, so tonnen fie ohne vollständigen Stepticismus nicht angezweifelt werden 1). 3. B. enthalt der Grundfat, daß das Gange größer ift als ein Theil, die hochfte Art von Gewißheit, zu der wir nur gelangen können, und feine Botichaft, die mit dem Anspruch einer Offenbarung auftritt, kann in Widerspruch mit jenem Annahme erhalten. Denn die Gewißheit einer solchen Offenbarung und die Richtigkeit einer folchen Bibelübersekung muffen erft durch Schlußfolgerungen festgeftellt werden, und eine Schlußfolgerung fann nie jo an fich felbstverftandlich sein wie ein Axiom. Gbenjo find die Grundunterschiede zwischen Recht und Unrecht dem Geifte jo beftimmt eingepragt, daß fie als endgültige Beweife für alle ethischen Lehrfate aufgeftellt werben tonnen. Reine positive Berfügung fann fie kaffiren, keine Erklarung einer göttlichen Runde, die mit ihnen in Widerspruch fteht, als richtig anerkannt Die Anschauung, durch welche wir einsehen, mas Recht und Unrecht, ift klarer als jede Rette geschichtlicher Grunde, und ware die Thatigkeit der sittlichen Anlagen aufgehoben, so befähen wir — die Wirklichkeit einer Offeubarung augegeben — tein Mittel ber Entscheidung über die Quelle, welcher diese Offenbarung entströmt ift. Behen wir daber an die Beurtheilung einer moralischen Borschrift, so muffen wir fie so viel als möglich von allen Nebenumftanden trennen, die mit unfern Leidenschaften und Vorurtheilen in Berbindung ftehen, und haben wir fie fo auf ihre einfachste und abstractefte Formel zurudgeführt, fo muffen wir fie ohne Zögern verwerfen, wenn fie bem fittlichen Gefühle widerftrebt. Wir muffen dies felbft bann thun, wenn wir keinen andern Sinn (ber Stelle) herausbringen können. Diefer Regel muß es hochft unfittlich erscheinen, die Menschen gum Betenntniß einer Religion zu zwingen, an die fie nicht glauben, und demgemäß fann ein folder Bang von der Gottheit nicht vorgeschrieben fein. And mare dies nicht weniger unvernünftig als es unfittlich ift. Denn eine ber erften und bekannteften Folgen der Verfolgung bildet die Verhinderung eines Vergleiches der Meinungen unter vielen Klaffen, welcher zur Auffindung der Bahrheit unbedingt nothwendig ift. Wir glauben vielleicht, daß unfre Nebenmenschen in einem verdammlichen Irrthum befangen find, aber fie glauben daffelbe

1) Eine ausführliche Entwidelung enthält bas erfte Kapitel.

<sup>2) &</sup>quot;Ohne Ausnahme muß man alle Sittengesetze bieser natürlichen Borftellung von Billigkeit unterordnen, welche so gut wie das metaphysische Licht Zeden, der auf die Welt kommt, erleuchtet". Und daßer schließt er auch, "daß jeder besondere Glaubenssap, mag man ihn als in der Schrift enthalten ausstrechen, oder mag man ihn in andrer Weise aufstellen, falsch ift, wenn er von den klaren und bestimmten Begriffen des natürlichen Lichtes, namentlich in Betreff der Moral zurückgewiesen wird". R. I.

Bir mögen von der Bahrheit der Meinungen, in denen man uns unterrichtet hat, feft überzeugt fein, aber wir miffen auch, daß jede neue' Forichung in das Gebiet des Borurtheils einschneibet, und daß, je mehr sich ber Horizont unfres Beiftes erweitert, wir es um fo nothwendiger finden, fowohl unfre Grundfate als auch unfre Beweisführungen noch einmal ju untersuchen. Und in der That, wenn wir die Schmache unfrer gabigteiten, den Grad, in welchem unfre Begriffe durch die Atmosphäre, in der wir leben, gefarbt werden, und vor Allem die Unendlichkeit des Wefens betrachten. welchem wir nachftreben, fo werden wir unmöglich von dem Argwohn frei bleiben, daß alle unfre Borftellungen hierüber parteiisch und verwirrt fein muffen, daß unfre Berfuche, die religiofen Meinungen nach unbedingter Bahrheit und Unwahrheit einzutheilen, durchaus eitel find, daß verschiedene Menschen nach dem Mage ihrer Fähigkeiten einen schwachen Lichtstrahl von ben verschiedenen Seiten ber göttlichen Natur erhalten, und daß Niemand ein Recht hat, fich allein einen fo hohen Befit vollkommener Wahrheit gu-zuschreiben, daß er seine Ansichten burch Bergleichung mit denen felbst der unwiffenften Menschen nicht ausbeffern und erweitern mußte.

Es ist für meinen Iweck unnöthig, die Beweise im Einzelnen anzugeben, aus denen Bayle diese Grundsätze entwickelte, oder die vielen bedeutsamen Folgerungen anzugeben, die er aus ihnen zog. Das Bemerkte wird hinreichend sein, um den allgemeinen Charakter seiner Bertheidigung der Toleranz zu bezeichnen. Es wird zeigen, daß Bayle so gut wie Montaigne und Descartes tolerant war weil er den Bernunftglauben zu Grunde legte, und vernunftgläubig, weil er zweiselte. Fest überzeugt von der Schwäcke unsprer Fähigkeiten und von der Unvollkommenheit aller dogmatischen Systeme, beschloß er, diese Systeme den Lehren der natürlichen Religion unterzuordnen, und legte daher gegen ein Versahren, welches einen nicht vorhandenen Grad von Sicherheit voraussetzt und den Ansprüchen des Gewissens widerstreitet,

Berufung ein.

Die geistige Bewegung, welche diese drei Schriftsteller darstellten und in hohem Maße veranlaßten, spiegelte sich deutlich ab in der Politik der zwei weisesten, wenn nicht größten Gerrscher, die Frankreich se besessen hat. Durch das Edict von Nantes führte Heinrich IV., dessen theologischer Eiser bekanntlich sehr schwach war, seierlich den Grundsat der Duldung ein. Durch den Eintritt in einen Krieg, in welchem seine Verbündeten hauptsächlich aus

<sup>1) &</sup>quot;Jeder Mensch, der ersahren hat, daß er dem Irrthum ausgesetzt ist, und der die Unrichtigkeit von Annahmen, die er für glaubwürdig gehalten hatte, mit dem Alter erkennt oder zu erkennen meint, muß immer geneigt sein, diesenigen anzuhören, welche ihm Belebrungen selbst in Sachen der Religion bieten. Ich nehme die Christen hiervon nicht aus und bin überzeugt, daß, wenn eine Flotte von Australien mit Lenten zu uns käme, die uns den Wunsch zu erkennen gäben, mit nus über die Natur Gottes und den ihm von den Wenschen gebührenden Dienst zu verhandeln, weil sie vernommen, daß wir darüber verdammungswerthe Irrthümer haben, wir recht daran thun würden, sie anzuhören, nicht nur weil dies ein Mittel böte, sie von den Irrungen zu befreien, in welchen wir sie befangen glaubten, sondern weil wir auch von ihren Einsichten Gebrauch machen könnten, und weil wir uns von Gott eine so umfangreiche und so unendliche Borstellung machen müssen, daß wir annehmen dürsen, er werde unser Kenntnisse in's Unenbliche erweitern auf Stusen und Orten, deren Zahl unendlich sein wird". Theil I, Kap. 5.

Protestanten, seine Gegner aus Katholiken bestanden, gab Richelieu den Sympathieen seines Bolkes eine neue Richtung, zog er Grenzlinien, welche mit dem alten Settengeift unverträglich maren, und brach er die Bahn gur allgemeinen Verweltlichung der Politik. Die Reaftion, welche unter Ludwig XIV. ftattfand, brachte zwar unerträgliche Leiden, hatte jedoch ichließlich, und zwar zum Theil gerade infolge diefer Leiden, die Birtung, den Fortschritt zu besichleunigen. Die Dragonnaden und der Biderruf des Goitts von Nantes bildeten die hervortretenoften Begebenheiten eines Zeitabschnitts, der für Frankreich ausnehmend unheilvoll mar, und die Birkungen jener Dagregeln auf den frangofischen Bohlftand zeigten fich jo rafch und verhängnifvoll, daß der Unwille des Bolfs bis jum höchsten Puntte muchs. Der Berfall der frangofischen Armee, die Besteuerung, welche die Nation zu Grunde richtete, die Lahmung der Industrie, die Geiftestyrannei und die fast flofterliche Strenge des hofes hatten gemeinfam jum Anschwellen der Unzufriedenheit beigetragen und hierdurch, wie oft zu geschehen pflegt, das Bollgewicht des Unwillens gegen jeden einzelnen Bestandtheil des Drudes gerichtet. Der Gegendruck außerte fich in den wilden Ausschreitungen der Regentichaft, beren Zeit in vieler Sinficht eine hochft auffallende Aehnlichkeit mit der Regierung Karl's II. in England hat. In beiden Fallen erzeugte die Res action gegen aufgedrungene Strenge Die zugellofeste Sittenlofigkeit, in beiben Fällen fteigerte fich dieje durch den Verfall der theologischen Begriffe, auf welchen die Sitte damals allgemein beruhte, in beiden Fallen leitete der hof die Bewegung, und in beiden Fällen endete fie in einer Revolution, welche auf Seiten der Religion Duldung und auf Seiten der Politik eine organische Beranderung hervorrief. Daß Lafter fich oft als Erlofer des Beiftes bewährt haben, ift eine fehr demuthigende, aber auch gleichzeitig eine der unfraglichsten Thatsachen in der Geschichte. Das besondere Uebel der Unduldsamkeit ist, daß sie die heiligsten Seiten unfrer Natur umwindet und endlich mit dem Pflichtgefühl fo vermachft, daß "Gemiffenhaftigfeit, welche jonft jedes Laster zügelt, hier zu deffen Beförderer mird", wie sehr schon gesagt worden ist 1). Schon ein paar Male im Berlauf der Geschichte hat ihre Beseitigung eine vollständige Auflösung der sittlichen Grundsätze, durch welche Die Befellichaft besteht, mit fich geführt, und die Biege der Glaubensfreiheit ist von den schlimmsten Leidenschaften der Menschen bin und ber bewegt worden.

Als das Chaos der Sitte, welches auf den Tod Ludwig's XIV. folgte, faft allgemein, als jeder Glaube der Bergangenheit zernagt und verderbt war, und er in seiner Entartung nur noch aus leeren Namen und nichtigem Werglauben bestand, nahm unter der Leitung von Boltaire und Rousseuine große Geistesbewegung ihren Anfang, welche berusen war, den Bau der Sitte neu aufzurichten und nach einem kurzen aber heftigen Kampse mit der bürgerlichen Gewalt eine vollständige Gerrschaft auf dem Continent erlangte. Das Ziel dieser Schriftseller bestand nicht in der Begründung eines neuen Systems der positiven Religion, sondern vielmehr in der Entsernung der Systeme, welche damals bestanden, und in dem Nachweis der Zulänglichkeit der natürlichen Religion für die Bedürfnisse der Menschen. Die erstere dieser Aufgaben nahm besonders Boltaire in die Hand. Die andre

<sup>1)</sup> Grattan.

mar dem Geifte Rouffeau's entsprechender. Beide Schriftsteller übten einen großen Ginfluß auf die Entwickelung der Tolerang; aber ihr Einfluß war, wenn nicht entgegengesetter, doch wenigstens fehr verschiedener Art. Boltaire war alle Zeit der unbeugsame Gegner der Verfolgung. Wie mächtig auch der Verfolger, wie unbedeutend das Opfer war, immer fchleuderte er diefelbe vernichtende Beredtfamkeit gegen das Berbrechen, fo daß fich die Ent-ruftung Europa's bald über dem Bedrücker fammelte. Der furchtbare garm, mit welchem fein bittrer Spott und fein Schmaben den Mord eines Calas rachten, der großartige Traum im Philosophischen Borterbuch, worin er die Geschichte der Verfolgung von den hingeschlachteten Kanaanitern bis zu den letten, auf dem Scheiterhaufen umgebrachten Opfern fkizzirte, das unvertilgbare Brandmal, welches er den Verfolgern aller Zeiten und Bekenntniffe auf die Stirn drückte, waren lauter Zeugniffe des tiefen und erregten Ernftes, mit dem fich Boltaire feiner Aufgabe unterzog. Bei andern Anläffen konnte ein Scherz, ein Einfall ihn oft vom Gegenstande abziehen. Benn er jedoch die Intoleranz angriff, gebrauchte er zwar auch jede Baffe, aber er gebrauchte fie mit ber gangen zusammengehaltenen Energie einer tiefen Ueberzeugung. Der Erfolg entsprach seinem Eifer. Der Geift der Unduldsamkeit sank vernichiet hin vor seinem Genius. Wohin nur sein Einfluß gelangte, lähmte er den Urm des Inquisitors, zerbrach er die Kette des Gefangenen, öffnete er weit die Thure des Gefangniffes. Im Lichte seiner vernichtenden Fronie erschien die Verfolgung nicht nur verbrecherisch, sondern auch widerwärtig, so daß sie seit seiner Zeit sich immer der Be-obachtung entzog und ihr Gesicht unter andern Namen versteckte. Er starb mit Zurudlaffung eines Rufes, der zwar durchaus nicht makellos ift, aber nachbem er mehr zur Vernichtung des größten Fluches der Menschheit geleiftet hatte, als irgend ein andrer unter den Sterblichen.

Rouffeau besaß wahrscheinlich ein ebenso starkes Gefühl für das Unheil der religiösen Verfolgung wie Voltaire, aber durch einen merkwürdigen Ideengang rechtsertigte er ihre schlimmsten Ausschreitungen. Er begriff sehr gut, daß die Intoleranz der Vergangenheit nicht einem zufälligen Umstande oder einem Beweggrunde der Selbstsucht zugeschrieben werden könne, sondern daß sie das natürliche Erzeugniß der Lehre von der ausschließenden Selizseit sei. Er behauptete, Gegenseitigkeit wäre die Bedingung der Toleranz, den herrschende Partei sei nur dann im Rechte dei Bewilligung der Toleranz, wenn eine vernunftgemäße Wahrscheinlichkeit vorhanden sei, daß sie auch dann bestehen würde, wenn die gegenseitige Stellung der Parteien sich änderte. Aus diesen zwei Grundsähen schloß er auf die Nothwendigkeit einer weit umfassenden Intoleranz. Er sprach es hiermit denen gegenüber, welche an die Lehre einer ausschließenden Seligkeit glaubten, aus, daß sie die offenbare Pflicht hätten, Aus zu verfolgen, die von ihnen abwichen. Er sprach es den Philosophen gegenüber aus, daß die Verbannung aller derzenigen nothwendig sei, welche an der Lehre von der ausschließenden Seligkeit sestlichen, weil sich dieser Grundsah mit der Ruhe der Gesellschaft nicht vertrage<sup>1</sup>). Diese Weinung war sehr natürlich zu einer Zeit, in welcher der

<sup>1) &</sup>quot;Diejenigen, welche bürgerliche und religiöse Intoleranz scheiden, sind nach meiner Meinung im Irthum. Diese beiden Arten der Undulbsamkeit sind untrennbar. Es ist unmöglich, in Frieden mit Leuten zu leben, welche man für verdammt hält; sie zu lieben hieße ja Gott, der sie straft, hassen: man muß sie

Berfuch unbedingter Duldung kaum jemals gemacht worden war, und in ben Schriften eines Antors, der wesentlich Theoretiter war. Wir wiffen jest, bag Glaubensfreiheit einen wunderbaren Ginfluß auf die Burudführung ber Glaubensmeinungen bis zu ihrem rechten Rage bat, daß fie unwandelbar und wirtfam die Lehren mobificirt, welche fur die Gefellichaft gefährlich icheinen, und daß fie ihre Ueberzeugungen machtig verandert, mabrend fie bie Bekenntniffe unberührt läßt. Dies war es, mas Rouffeau nicht begriff, und feine Blindheit theilten viele feiner Zeitgenoffen. In der frangofischen Revolution finden wir namentlich diefe beiben Richtungen fortwährend fich offenbarend, die ftarte Liebe zur religiöfen Freiheit und zugleich eine entichiebene Reigung zur Intolerang. In jenem ebelmuthigen Erlaffe, welcher mit einem einzigen Rederstrich alle burgerlichen Ungleichheiten der Protestanten und Juden beseitigt, besitzen wir ein glanzendes Beispiel der erstern; in der Berbrennung, der Beraubung und leider auch häufigen Ermordung katholischer Priefter ein trauriges Beispiel der lettern. Jedoch muß man zur Ent-schuldigung dieser Ausschreitungen hinzufügen, daß sie unter den Zuckurgen der wildeften Aufregung bes Bolfes stattfanden, als die Beifter der Menfchen durch eine graufame und lange fortgesette Tyrannei bis zum höchsten Grabe erbittert worden waren, als der Beftand des Staates felbft von fremben Eindringlingen bedroht murde und die große Menge der Priefter in offene Emporung gegen die Freiheit des Baterlandes gerathen mar. Auch muffen wir uns erinnern, daß die Priefter bis zu allerlett fich fur die unversöhnlichen Feinde der religiösen Freiheit erklart hatten. Jedenfalls gewann ber Geift der Duldung bald wieder die Herrschaft, und als fich die Elemente der Revolution endlich zu einer geregelten Regierung gesammelt hatten, fah sich Grantreich in Besitz eines Maßes von Religionsfreiheit, welches in teinem andern katholischen Lande jemals erreicht worden ist, und welches in ben fortgeschrittenften protestantischen gandern kaum feines gleichen gefunden hat. Da diefe Freiheit aus der gesellschaftlichen und geiftigen Lage entsprang, welche in der Revolution erlangt worden war, so war fie von keinem politifchen Ungefähr abhängig, und die lange Rette politischer Umgeftaltungen, die fich durch die lette Salfte des Jahrhunderts zog, hat fie nur beftartt und entwickelt.

Der Schluß, der aus diefer Stizze zu ziehen ist, lautet, daß die Zunahme der Religionsfreiheit in Frankreich immer im Gegensatz zur Kirche geschah, und daß der Triumph jener einen Maßtab für das Sinken dieser bilbete. In unserm Jahrhundert ist jedoch ein Mal der Versuch gemacht worden, und zwar von Lammenais, den Katholicismus mit dem Fortschritt der modernen Bildung in Einklang zu bringen. Dieser Versuch wurde duse der gegelten sich ihm Umstände bei, die ihn in mancherlei Beziehungen begünstigten. Sein Ausgang ist höchst lehrreich. Er zeigt sich darin, daß ihn die bedeutendsten neuern Versechter des Katholicismus aufgeben. Er

Digitized by Google

burchaus bekehren oder foltern . . . Man muß alle Religionen dulben, welche die andern dulben, so lange ihre Glaubenslehren den Pslichten des Bürgers nicht zuwider sind; wer aber wagt zu behaupten, daß es außer der Kirche kein heil giebt, muß aus dem Staatsverdande entfernt werden, wenn der Staat nicht die Kirche selbst und der Fürst nicht das Oberhaupt derselben ist. "Contract Social, Buch IV, Kap. 8.

zeigt sich noch augenfälliger in der feierlichen und von der Bollmacht ausgebenden Berdammung der religiofen Freiheit durch einen Papft, der ihn mit Recht dem zunehmenden Geist des Rationalismus zuschrieb. "Bir tommen nun, schrieb Gregor XVI., zu einem andern höchst fruchtbaren Grunde der Nebel, die in beklagenswerther Beise die Kirche jest heimsuchen, nämlich zum Indifferentismus oder der verderblichen Ansicht, welche durch die Arglift Boswilliger überall ausgeftreut wird, wonach man die emige Seligkeit bei jedem Glaubenebekenntniß erlangen fann, wenn fich die Sandlungeweife nur nach den Regeln des Rechts und der Chrlichkeit richtet . . . Aus dieser schädlichen Quelle des Indifferentismus fließt jene thörichte und irrige Meinung oder vielmehr jener Bahn, welcher verlangt, man folle für Seder-mann die Gewiffensfreiheit proklamiren und ficherstellen. Diesem allerverderblichsten Irrmahn bereitet den Weg jene volle und zügellose Freiheit des Glaubens, die zum Schaben der religiösen und bürgerlichen Regierung jest weit und breit sich ausdehnt und die Einige mit der außersten Schamlosigkeit als einen Segen für die Religion hochgestellt haben. Aber Augustin sagt: "Bas ist tödlicher für die Seele als die Freiheit des Irrthums?" . . . Auch entspringt hierans jene fluchwürdige und nicht genug zu verabscheuende Frei-heit, alle Bucher veröffentlichen zu durfen, die dem Bolke zusagen und die so Manche mit größtem Eifer verbreiten und befördern . . . Und doch giebt es leider Menichen, die in der Unverschämtheit so weit gehen, daß fie keck behaupten, der Fluth von Irrungen, welche dieser Quelle entströmen, würde reichlich entgegengewirkt burch eine gelegentliche Schrift, welche mitten im Nebermaß des Frevels die Religion und die Wahrheit vertheidigt . . . Welcher vernünftige Menfch wird benn geftatten, daß das Gift öffentlich verbreitet und verkauft werbe, ja daß man es trinke, weil es ein Beilmittel giebt, burch welches feine Wirkungen möglicher Weife könnten aufgehoben werden?"1)

Bergleichen wir die Geschichte der Duldung in England mit der so eben stizzirten, so werden wir manche auffallende Aehnlichkeit wahrnehmen, aber auch einige Unterschiede, welche sehr glücklich die Art der Ueberlegenheit kennzeichnen, welche der Protestantismus über den Katholicismus hat. Unter Protestanten wie unter Katholiken war der Fortschritt des Vernunftglaubens, wie gesagt, die nothwendige Vorbedingung für den Sieg der Toleranz. So lange die Menschen glaubten, wer gewisse Lehren verwerfe, sei von der Selzskeit ausgeschlichen, blieben sie bei der Verfolgung. Als die Zahl der für sundamental gehaltenen Sätze noch sehr groß war, war auch die Verfolgung sehr arg; als aber der Fortschritt der Freigeisterei diese Zahl verminderte, erweiterte sich in gleichem Verhältniß das Gebiet der Duldung, und als gar die Regierung in die hände von Kreisen gerieth, welche an die ausschließende Seligkeitslehre nicht glaubten oder sie doch nicht bethätigten, hörte die Verfolgung ganz auf. Undre Einstüffe, z. B. der Widerstreit des Intersselzes, der politische Fortschritt, die Milberung der Sitten, oder die wohlwolende Gesinnung einzelner Geistlichen berührten ohne Zweisel die Bewegung auch; aber ihre Wirkung war so nebensächlich, daß man im Allgemeinen mit Sicherheit behaupten kann: Wie die ausschließende Seligkeitslehre die Quelle der ausgegebenen erschreckenden Menae von Leiden war, so war der Vernunfte

<sup>1)</sup> Die Bulle wurde am himmelfahrtstage 1832 in der großen Marienkirche verlesen und ift vollständig bei Lammenais, Affaires de Rome, S. 318-357 zu lesen.

glaube, der jene Lehre zerftorte, der Magftab für die religiofe Befreiung. So ift es ferner mahr, daß auch in protestantischen so gut wie in katholifchen gandern die große Dehrheit der Beiftlichen erbitterte Seinde der Bewegung waren, daß fie Schanze für Schanze mit verzweifelter hartnädigkeit vertheidigten, und daß manch ruhmreicher Sieg der Duldung ein Denkmal ihrer Niederlage bildet. Aber bei diefem Punkt trennt fich die Geschichte ber einen Religion von der Geschichte der andern, und zwei fehr wichtige Unterichiede bezeugen die Ueberlegenheit des Protestantismus. Bunachst ift er fo biegfam, daß er im Stande war, fich mit einer Richtung aufrichtig zu verbinden, der er lange Widerftand geleiftet, mahrend die Rirche Rom's noch jest ihre Rrafte in vergeblichen Anftrengungen erschöpft, einem Geifte, ben fie mit fich nicht in Einheit bringen tann, Stillftand ju gebieten. Dann ift, wie bereits bemerkt, die Toleranz, wenn fich auch manche von Proteftanten ausgesprochenen Lehrfate mit ihr nicht vertragen, doch im Wefentlichen ein achtes Erzeugniß des Proteftantismus; denn fie bildet die unmittelbar logische und unvermeidliche Folgerung aus der verlangten Unwendung des eignen Urtheils. Sind die Menschen dazu gelangt, die gahllosen Unterschiede zu würdigen, welche ein folch felbstständiges Urtheilen nothwendig bewirfen muß, die in der Natur der Sache begrundete Kehlbarkeit ihrer Bernunft, den Grad, bis zu welchem der Wille die lettern verdrehen kann, einzusehen, und haben fie dazu noch die Bahrheiteliebe gewonnen, welche die beständige Berufung auf das eigne Urtheil schließlich mit sich bringt, so werden sie sich auch nie wieder einfallen lassen, das mit einer ehrlich gemeinten Schluffolgerung eine Schuld verbunden oder durch die Gewalt eine gewiffe Urt von Beweisen unterdrückt werden konne. Als im fiebzehnten Sahrhundert die Streitigkeiten mit dem Ratholicismus das Grundprincip des Protestantismus hatten flar hervortreten laffen und der höchfte Genius der europäischen Menschheit noch in den Ranalen der Gottesgelahrtheit feine Bahn fuchte, zeigte fich diefe Wahrheitsliebe in den Meifterwerken englischer Theologen in einem Maße, wie es nur fehr wenige Gebiete der Literatur erreichten. Damale entwickelte Sooter mit feiner majeftätischen Beredtsamkeit die unwandelbaren Grundlagen eines emigen Gesetzes, trat Berkelen, der größte neuere Meifter im sorratischen Dialog, für die Ansprüche des freien Gebankens gegen diejenigen ein, die fich vergeblich eines befondern Gigenthumsrechts darauf rühmten, und verfolgte mit derfelben scharf einschneidenden Logik die Sophismen, welche in den Mode gewordenen Gemeinplätzen wie in den dunkelften Schlupfwinkeln der Metaphysik versteckt lagen. Damals 30g Chillingworth mit muthig fefter Sand die Grenglinie zwischen Gewißheit und Bahrscheinlichkeit, entfernte aus der Theologie die alte Borftellung vom Glauben, als mare er eine ohne Silfe der Vernunftthätigkeit geschehende Buftimmung, und lehrte, daß er vielmehr ftets genau "in Berhaltniß zu der Glaubwürdigkeit seiner Beweggrunde" ftehen muffe. Solche Manner wurden die mahren Begrunder der Glaubensfreiheit, felbft wenn fie zu ihren Gegnern Ihr großberziges Vertrauen auf die Macht der Wahrheit, ihr unaufhörlicher Rampf gegen die Herrschaft des Vorurtheils, ihr weitgebender Einblick in die Gesetze und Schranken der Vernunft, ihre feurig begeifterte Liebe gur Wiffenschaft, die Sobeit und Burde ihrer Gefinnung brachten gemeinschaftlich in England eine Art des Denkens hervor, die im wesentlichen Gegenfatz zur Berfolgung ftand und ihre Schriften zur unverfieglichen Quelle machten, aus welcher noch jetzt die helbenmüthigsten Naturen Kräftigung

schöpfen. Eine Nation konnte von der richtigen Schätzung religiöser Streitigkeiten nicht mehr fehr weit entfernt sein, wenn fie mit Milton daran fest-zuhalten gelernt hatte, daß "der Glaube beim gesunden Menschen nur das im Berden begriffene Wissen sein, und daß, "wenn man etwas glaubt blos weil's der Pastor sagt, oder weil es die Versammlung beschlossen hat, ohne einen andern Grund zu wissen, dieser Glaube möge immerhin wahr sein, dennoch selbst die Wahrheit, die man besitzt, zur Ketzerei werde". 1) Sie konnte von der Glaubensfreiheit nicht mehr fern jein, wenn fie das Wort von Chillingworth zu bem ihrigen machte: "Wenn die Menschen ihr Möglichftes thun, um fich von jedem Srrthum zu befreien, und doch aus menfchlicher Schwäche dies Ziel verfehlen, so bin ich von Gottes Gute so tief überzeugt, daß, mögen auch alle Irrthumer sammtlicher so beschaffener Proteftanten in mir allein zusammenkommen, ich davor nicht in dem Dage guructschrecken murde, wie vor dem Gebote um Bergebung für fie."2)

Bis zur Zeit der großen Revolution scheint in England keine allgemeine Bewegung ju Gunften der Religionefreiheit ftattgefunden ju haben. Erft die Tyrannei eines Laud hatte die Meisten mit Abscheu vor dem von ihm befolgten Syftem erfüllt, erft die rafch auf einer folgenden Bechfelfalle der Politik hatten alle Parteien die Bitterkeit der Verfolgung erdulden laffen, und durch den Sturz der alten Regierungsform waren zum Theil die tuchtigften Manner England's an's Ruber gekommen. Es hatte in ber That feltsam zugeben muffen, wenn diese wichtige Frage zu einer Zeit unberührt geblieben mare, als Cromwell die Bermaltung und Milton den Geift England's führte, und als die freiheitliche Begeifterung durch alle Theile des Reiches gezogen mar. Die Katholiken wurden freilich rudfichtslos geachtet, Drogheda und Werford sprechen nur allzu deutlich fur das Licht, in welchem man fie betrachtete. Die Kirche England's oder, wie man fie damals nannte, das "Pralatenthum" wurde gleichfalls auf dem Wege der Gesetzgebung unterdruckt; aber bis auf diese Ausnahmen herrschte sehr ausgedehnte Dulbung. Es herrschte in dieser hinsicht zwischen Independanten und Presbyterianern eine Meinungsverschiedenheit. Erftere, und unter ihnen Gromwell felbft, munichten die weitefte Gemiffensfreiheit über alle Chriften verbreitet, mit Ausnahme der Tolerang für "Papft- und Pralatenwirthschaft", erreichten auch 1653 ihr Biel, bas Parlament zu einer dahingehenden Bill zu bestimmen. Bon den Independenten unterftütt, ging Cromwell noch weiter und gab den Juden auf's Neue das Recht, sich in England niedergulaffen, geftattete ihnen die Feier ihres Gottesdienstes und schützte ihre Person vor Beleidigungen. Die Presbyterianer ihrerfeits arbeiteten bestandig darauf hin, die Magregeln des Protectors zu hintertreiben. Sie ftrebten darnach, daß nur Diejenigen Duldung erhielten, welche die "Fundamentalfage" des Chriftenthums annähmen, und entwarfen ein Berzeichniß diefer Fundamentalfäte, welche einen ebenjo ausgeführten und ausschließenden Prüfungseid bildeten wie die Artikel der Kirche, die sie überwunden hatten.3)

<sup>1)</sup> Areopagitica.

<sup>3)</sup> Religion ber Protestanten, G. 44. (Ausg. von 1742).
3) Gine vollständige Angabe enthalt Real's Geschichte ber Puritaner. Die Presbyterianer versuchten 1648, das Parlament zur Annahme eines Gesetzes zu bewegen, nach welchem Jeder, der beharrlich gegen die in der Lehre von der Dreieinigfeit und von ber fleischwerdung enthaltenen Gape polemifirte, mit bem

Rur Barter mar trop feines Ansipruchs, daß allgemeine Duldung "ein Seelenmord" fei,1) und obwohl er die Politik der Independenten lebhaft betampfte, im Gangen genommen etwas freifinniger als feine Religionsgenoffen, und man muß zu seiner besonderen Ehre daran erinnern, daß er den Inden gewährten Emancipation seinen Beifall zollte, während die

meiften Presbnterianer unter Prynne's Leitung fie angriffen.

Die brei hauptschriftsteller, welche damals den Bug der Duldung vertraten, waren Harrington, Milton und Taylor, von benen der erfte bejon-ders die politische, die beiden andern die theologische Seite in's Auge fasten. Unter ihnen ift der Politifer, wie anerkannt werden muß, von dem umfaffendften Gefichtspuntte ausgegangen. Er begriff fehr flar, daß politische Freiheit nicht bestehen kann, mo es teine unbedingte religiose Freiheit giebt, und daß religiose Freiheit nicht in bloger Duldung befteht, fondern eine vollftandige Beseitigung aller aus der Religion hergeleiteten Schranken umfaßt. hierin hat er allein unter feinen Zeitgenoffen die Lehren des neunzehnten Sahrhunderts anticipirt. Er schreibt: "Bo volle burgerliche Freiheit herrscht, umfaßt fie auch die Gewiffensfreiheit; wo lettere zur vollen Geltung tommt, umfaßt fie auch die burgerliche Freiheit".2) "Bolle und gange Bemiffensfreiheit besteht dort, wo jeder nach den Borschriften des eigenen Gewiffens seine Religion ausüben tann, ohne seiner Beforderung oder seiner Verwenbung im Staate dadurch ein hinderniß zu bereiten".3)

1) "Papfithum, Mahomedanismus, Unglaube und Seidenthum find die Bege zur Berdammniß; nun aber ift die Freiheit fie zu predigen und einzuführen das Mittel, aus den Menschen Papisten, Mobamedaner, Ungläubige und Seiden zu machen. Also ist diese Freiheit der Weg zur Verdammniß". Holy Common-

Tode, und Alle, die Propaganda für den Papismus, für die Arminianer und Antinomianer, für Baptiften oder Quater machten, mit lebenslänglichem Rerter geftraft werden follten, falls fie nicht Burgen bafur ftellen konnten, daß fie es nicht wieder thun wurden. Real, II., 338-340. Die Schotten waren in ihren Bemuhungen, die Gewiffensfreiheit zu unterdruden, unerschöpflich, und im Jahre 1645 richtete ihr Parlament an das englische eine Abreffe, worin "das Parlament jenes Königreiche feine Ueberzeugung ausspricht, daß die Frommigteit und Weisheit beider ehrenwerther häuser niemals Getten oder Absonderungen dulden werde, welche dem feierlichen Bertrage des Convenant entgegen find", und gleichzeitig erließ es eine feierliche "Erklärung wider die Toleranz gegen Sektiger und wider die Gewiffensfreiheit". Das. 211—222. Ju den Meinungen, welche die Anabaptisten ausheckten, gehört die von einem Schlafe der Seele zwischen Tod und Gericht, wogegen Calvin ein Buch mit dem barbarischen Titel Psychopannychia schrieb. Eine so harmlose Vorstellung sollte mit zu benen gehören, beren beftanbiges Fefthalten Die Presbyterianer i. 3. 1648 burch Gefängniß auf unbeftimmte Zeit geftraft seben wollten. Real II, 339.

wealth, zweite Borrede.

2) Politische Aphorismen 23—24.

3) Spstem der Politik. K. VI. Sehr ähnlichen Stellen begegnen wir in f. Dceana und eigentlich in allen Schriften harrington's. Die folgende scheint mir ein fehr bemerkenewerthes Beispiel politischer Borausficht: "Benn man fagt, in Frankreich gebe es theilweise Gewiffensfreiheit, fo ift es ebenso flar, bag biese Freiheit im Sinken begriffen ift, so lange die hierarchie fich halt, und daß sie auch die Monarchie fturgt, wenn fie je die hierarchie fturgen follte. Da-ber werden Monarchie und hierarchie gegen fie bereit steben, sofern sie ihr wahres Interesse erkennen". System der Politik, K. VI.

hat jedoch harrlington die Rechte des Gewissens vom umfassendsten Standpunfte aus angesehen, so war Milton ficher berjenige Borfechter ber Suche, der fie am meisten zu fördern vermochte, sowohl durch feine hohe Stellung als auch weil er die betreffenden Ansichten in einem Tractat zur Anschauung brachte, der wohl den höchsten Punkt bezeichnet, zu dem die englische Beredtsamkeit jemals gelangt ift. Das verlorene Paradies ist gewiß taum ein ruhmlicheres Denkmal von Milton's Genius als die Areopagitica. Rann man fie schon gegenwärtig, wo die Sache, für die fie geichrieben wurde, längst gesiegt hat, nicht ohne Erregung lefen, so muß fie ohne Zweifel bei ihrem ersten Erscheinen einen mächtigen Ginfluß auf die erwachende Bewegung der Freiheit geübt haben. Milton vertheidigte die Tolerang aus mancherlri verschiedenen Grunden. Bur Stupe ber Bahrheit hielt er die Verfolgung für gang überfluffig; "benn die Bahrheit kommt bem Allmächtigen an Starke fehr nahe. Sie bedarf keiner Polizei, keiner Mittel ber Lift und des Privilegiums, um zum Siege zu gelangen. Das find nur die Behelfe und Schutwälle, die der Srrthum gegen ihre Macht anwendet".1) Aber nicht blos unnöthig ist die Verfolgung zum Schutz der Wahrheit, sondern sie hat auch die traurige Wirkung, daß sie der Auffindung derselben hinderlich ist, und wenn sie daher zur Zeit, wo es keine Unsehlbarkeit giebt, zur Anwendung kommt, so läßt sie Niemand mit Ruhe sich entscheiden. Denn die Wahrheit ist weit und breit in kleinen Theilen unter den Menschen zerstreut, in jedem System mit den Schlacken des Irrthums gemischt, von teinem Ginzigen erschöpfend begriffen und nur gradweise durch forgfältige Bergleichung und Berbindung entgegengesetzter Lehrgebäude zu entdeden.2)

Einige unter diesen Systemen zu unterdrücken, die Stimme des Beweises zu ersticken, die Presse zu verbieten und zu ächten oder sie zu zwingen, daß sie nur die Meinungen einer einzelnen Richtung zum Ausdruck bringe, beißt das einzige Mittel vernichten, welches wir besitzen, um zur Wahrheit zu gelangen. Denn da die Schwierigkeit, Irrthumer zu vermeiden, selbst nuter den günstigsten Umständen sehr groß ist, so läßt sich annehmen, daß nur sehr wenige Grundsätze sestgehalten werden mussen, und daß der Irrthum, der nicht sundamental ist, gesetzlich nicht unterdrückt werden darf. Alle Unterschiede, welche Protestanten von einander trennen, beziehen sich auf Fragen, welche nichts mit der Seligkeit zu thun haben, und daher sollten alle Richtungen — Socinianer, Arianer und Wiedertäufer so gut wie die

<sup>1)</sup> Aroopszitics.
2) "Einst fretlich kam die Wahrheit mit ihrem göttlichen Meister zur Welt in vollkommener Bildung und gar herrlich anzuschauen. Als Er aber zum Himmel stieg und seine Apostel nach Ihm zur Ruse giugen, erhob sich ein böses Geschlecht von Betrügern, welche, gleichwie vom egyptischen Typhon und seinen Mitverschwornen die Sage gebt, daß sie mit dem guten Dsiris versuhren, die bolde Gestalt der jungfräulichen Wahrheit in tausend Stück zerschlugen und diese in alle vier Winde zerstreuten. Seit jener Zeit gehen nun die betrübten Freunde der Wahrheit, welche hervorzutreten wagen, gleich der Jsis, die sprzsam nach dem zerstückelten Körper des Osyris sucht, din und her, um sie gliedweise zu erforschen, dis sie sie wieder aufgesunden haben. Wir alle, meine Herren Witzlieder beider Häuser, haben sie die zieht noch nicht gefunden und werden sie nicht eher sinden, dis ihr herr und Weister wiederkommt." Areopagitica.

übrigen geduldet werden.<sup>1</sup>) Die Katholiken jedoch schließt Milton mit Härte auch von dem geringsten Maße der Duldung aus und giebt dafür einen höchst merkwürdigen Grund an. Die hinterlistige Politik ihrer Priesterschaft mochte, wenigstens für jene Zeit, einen annehmbaren Grund dazu darbieten, aber Milton leugnet ausdrücklich, wiewohl er offenbar davon überzeugt gewesen ift, seine Entscheidung hierauf zu begründen. Seine Ausschließung der Katholiken ruhet auf einem hanz bestimmten religiösen Grunde. Der Eultus der Katholiken ist gögendienerisch, und das Alte Testament verbietet

die Duldung des Götendienftes.2)

Der lette Name, den ich genannt, ist Taylor, dessen Freiheit zu weissagen ohne Frage mit Ausnahme der Schrift über die Religion der Protestanten den bedeutendsten Beitrag der anglikanischen Kirche zur Duldung bildet.<sup>3</sup>) Man wird sie schwerlich lesen können, ohne zu einer un- überwindlichen Neberzeugung zu gelangen, daß sie die aufrichtige Meinung des Urhebers ausdrückt. Die frei-geistigen Grundsätze, welche in allen seinen Schriften mehr oder weniger zum Vorschein kommen, dienen auch dieser zur Stütze der Beweise, und ihr besonders nachsichtiger Ton gegen die Katholiken, die erste Besürwortung ihrer Ansprücke auf Duldung.<sup>4</sup>) die man von einem so entschiedenen Protestanten, wie es der Versasser Warnung vor dem Vapstthum war, kaum erwartet haben würde, waren sicher nicht geeignet, die Puritaner günstig zu stimmen. Außerdem ist das ganze Buch von einer Wärme und Innigkeit des Wohlwollens belebt, von einer das Urtheil sir die Milde zünstig stimmenden Universalität der Gesinnung, die wohl schwerlich eine gemachte sein konnte. Auch bildete sie wirklich zu allen Zeiten den liebenswürdigsten Charakterzug Taylor's. Schon seins styl, der dem Rauschen

3) Chillingworth gab feine Religion der Protestanten 1637, ein Jahr por seiner Ordination heraus. Lepterer Schritt machte ihm nachher viele

Strupel.

<sup>1)</sup> S. seinen 1613 erschienenen Tractat über wahre Religion, Regerei, Schisma und Duldung. Er scheint jedoch die Regerei des Socinianismus nicht ganz in demselben Sinne genommen zu haben, wie man fie jett verstebt.

nicht ganz in demfelben Sinne genommen zu haben, wie man sie jest versteht.

2) "Bas die Duldung ihrer (der Katholisen) Religionöübungen betrifft, so antworte ich, angenommen ihre staatliche Thatigseit wäre unschällich, daß die Toseranz entweder eine öffentliche oder private ist, und daß die Ausübung ihrer Religion, als einer gösendienertichen, in keiner dieser beiben Beziehungen gebuldet werden kann. Würde sie öffentlich sein, so gäbe sie den gewissenhagten Ausübauern nothwendig ein schmerzliches und unerträgliches Aergerniß; geschähe sie im Geheimen, so enthielte sie eine schwere Lästerung Gottes, der sich gegen alle Arten don Gögendienst, auch wenn er verborgen geübt wird, erklärt. Ezech. VIII, 7 und 8, 12 u. a. Auch geht aus dem ganzen Kapitel hervor, daß Gott dom geheimen Gögendienst nicht weniger als vom offenen verletzt und veranlaßt wird, deshalb über das ganze Land sein Gericht zu bringen und zu beschleunigen". Das. — Man kann mit großer Wahrscheinsichkeit annehmen, daß diese Stelle nach der Restauration geschrieben worden ist, als der Katholicisnus eine ernste Drohung für England's Freiheit geworden war, und daher mehr dem Politiker als dem Theologen angehörte.

<sup>4)</sup> Abschn. 22. Er fordert unbedingte Duldung für sie, ausgenommen natürlich, wenn sie solche Eehren öffentlich predigten wie die Nichtverbindlickkeit der Treue gegen Keper, oder das Recht des Papstes, Unterthanen von ihrem Eide qu entbinden, oder die Erlaubniß für das Bolk, einen kegerischen Fürsten zu tödten.

eines tiefen See's gleicht, welcher sich in der Sonne spiegelt, von einer mit dem Gesühl stets harmonisch gestimmten Phantasie so reichlich gefärdt ist, sich in süsem Tonfalle wiegt und von liedlich mannichsachen Melodieen wiederhallt, giedt und ein Abbild seines Charakters, insosern gelegentlich auch dieser einen gewissen Mangel an Kraft und Selbstüdereinstimmung, eine gewisse is an Schwäche grenzende Undestimmtheit verräth. Die Argumente, auf welche er seine Sache kützte, sind sehr einfach. Er glaubte, daß der größte Theil theologischer Anstiellungen nicht klar aus der Bibel hergeleitet werden könnte und daher auch nicht nothwendiger Weise selse hergeleitet werden könnte und daher auch en Beile sehren, welche mit Gewisheit sestgestellt werden können und daher alle Fundamentalsätze enthalten. Alle Frethümer in Betrest darüber hinausgehender Fragen berührten die Seligkeit nicht und müßten demgemäß auch geduldet werden. Insoweit also Taylor ein Skeptiser war, war er auch ein Kationalist, und insoweit also Taylor ein Skeptiser war, war er auch ein Kationalist, und insoweit er ein Rationalist war, war er ein Vorsämpfer der Toleranz. Unglücklicherweise sür seinen Kunssische er die Freihe der Beissaung, dessen Stundsätze er bis zu einem gewissen Matse wieder aufgab, als seine Kirche wieder die Uedermacht gewonnen hatte. 1)

Bährend der ganzen Zeit der Restaurationsepoche hatte die. Bewegung der Toleranz bestanden. Der hohe Grad von Septicismus, der im Lande um sich griff, ließ die herrschende Klasse mit verhältnihmäßiger Gleichgültigkeit auf Lehrunterschiede blicken, und die allgemeine Annahme der Grundsätzeines Baco und Descartes von Seiten der ersten Schriftsteller beschleunigte die Bewegung, welche sich selbst dort, wo es am wenigsten zu erwarten war, zu zeigen begann.<sup>2</sup>) Der Ausdruck dieser Bewegung in der anglikanischen Kirche ist in der Schule der Freigeister zu suchen, welche genau den Spuren von Chillingworth solzte. Gleich den Independanten und Preschyterianern der Republik, gleich den meisten Gegnern von Servet's hinrichtung bezründeten die Mitglieder dieser Schule ihre Bertheidigung der Toleranz mit dem Unterschiede zwischen Fundamentals und Richtsundamentalleren, und das Maß, in welchem sie erstere einschränkten oder ausdehnten, hing hauptssählich von dem ihres Skepticismus ab. Glanvil, der vielleicht der entsichtenste unter diesen Schriftsellern war, predigte in seiner Abhandlung über die Eitelkeit des Dogmatisseren einen fast allseitigen Scepticis

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Worüber Coleridge, nach meiner Meinung ein wenig zu streng, folgendes bemerkt: "Hätte Feremias Taylor nach der Restauration nicht thatsächlich seine Meinung widerrusen, hätte er nicht, sobald als die Kirche ihre Macht wiedersgewonnen, den Grundsas der Toleranz in niedrigster Weise geseugnet und verworsen und seine Proklamirung desselben als eine "Kriegslist" bezeichnet, indem er für seinen küberalismus um Berzeihung bat und sich, wahrscheinlich sauz ungerechtsertigt, der Falscheit, des Berraths und der heuchelei bezüchtigte, wäre sein Charakter als Mensch fast sledenlos gewesen." Notes on English Divines, I, 209.

<sup>2)</sup> So beispielsweise im Quäkerthum, jener seltsamen Form von verkehrtem Rationalismus, welche Lehren von einer die nationale Unabhängigkeit durchaus umftürzenden Tendenz enthält und stellenweise ganz ungewöhnliche Ausschreitungen im Betragen hervorruft, und andererseits in den unzweideutigsten Ausdrücken die unbedingte Wirkungslosigkeit bloßer religiöser Ceremonieen sowie die in jeder Kirche zu erlangende Seligkeit und das Unrecht jeder Art von Verfolgung bebauptet.

mus und schritt dann folgerichtig zur Vertheidigung einer fast allseitigen Toleranz. Er entwarf ein Berzeichniß nothwendiger Glanbensartikel, welches von solcher Beschaffenheit war, daß es fast Niemanden ausschloß, und behauptete, daß kein Mensch für Irrhümer bestrakt werden sollte, die nicht fundamental wären. Die Wirkungen dieser Richtung zeigten sich bald in den Gesehen, und im Jahre 1677 entzog man der Kirche das Necht, Keher

bem Tobe zu überantworten. So erhellt benn, daß die erfte Stufe ber Dulbung in England bem Beifte des Stepticismus ju verdanken mar, der in die Lehre von der ausschließenden Seligkeit Brefche marf. Dabei ift jedoch noch besonders hervorzuheben, daß die berühmtesten Vertheidiger der Toleranz Manner von ernfter Unbanglichkeit an die positive Religion maren, und daß die Schriften, in welchen fie ihre Beweisgrunde ausführten, noch jest gn ben Klaffischen ber Rirche gehören. Die Religion der Protestanten und die Freiheit ber Beiffagung gahlt man mit Recht zu ben Schriften, welche dem Anslifanismus zur größten Ehre gereichen, und Glanvil, Dwen und Sales find noch jest ruhmvolle Namen in der Theologie. Dies ift recht auffallend im hinblick auf den vollen Skepticismus derjenigen, welche in Frankreich eine entsprechende Stellung einnahmen. Aber ein zweiter Umftand erhöht den Contraft noch beträchtlich. Gerade zur Zeit, als bas Princip ber Dulbung querft in England durch Berbindung des ffeptischen Geiftes mit dem des Chriftenthums in Aufnahme tam, mar der größte damals lebende antichriftliche Schriftsteller Sobbes, der vielleicht am unbeugfamften fur Die Berfolgung kampfte. Sein leitender Grundfat ging dabin, daß die burgerliche Macht, und zwar sie allein, das unbedingte Recht besitze, die Religion eines Volkes zu bestimmen, und daß es demgemäß wesentlich ein Att der Auflehnung fei, wenn man fich weigere, es bei biefer Religion bewenden zu laffen.

Aber während so der rationalistische Geist innerhalb der Kirche festen Boden gewann, fand er einen mächtigen und ihn gewöhnlich überwindenden Wiberfacher in dem dogmatischen Geifte, der feine Vertretung in der großen Mehrheit des Klerus hatte und mit besonderer Starke von Orford aus fic Tanlor wich, wie mir gefehn haben, vor der Uebermacht der In-Glanvil gerieth in großen Migcredit, dem er fich, nur durch die Behauptung, daß es Bererei gebe, einigermaßen entwinden tonnte. wurden gwar nicht mehr mit dem Tode beftraft; aber mahrend der gangen Regierung Karl's II. und des größten Theils der Regierung Jakob's erlitten doch die Diffenters alle minder schweren Arten von Berfolgung. Endlich beschloß Jacob, durch die Strafgejete, welche seine Glaubensgenoffen unterbrudten, aufgebracht, höchsteigenhandig die Tolerang vorzuschreiben. that es nur in Ruckficht auf die Wohlfahrt seiner eigenen Rirche und durchaus nicht aus Liebe zur Duldung überhaupt, wie man mit großer Gewißheit aus der Thatfache ichließen kann, daß er felbst einer der unnachsichtigften Nicht unmöglich jedoch und, wie ich glaube, gar Verfolger gewefen war. nicht unmahrscheinlich ift es, daß ihm ein folches Daß von Tolerang willkommen gewesen mare, welches die Römischkatholischen emancipirte, ohne daß er das Wagnif unternommen hatte, eine katholische herrschaft einzuführen. Die Folge ift zu befannt, als daß man fie hier zu wiederholen brauchte. Jeder gebildete Englander weiß, daß die große Mehrheit der Geiftlichen tros ihrer Lehre vom leidenden Gehorsam und Taplor's wohlbekannter Entscheidung,

daß man fich felbft einem ungefetmäßigen Befehle fügen muffe, die Ber-lefung der königlichen Borfchrift verweigerte, daß ihre Saltung ihnen die Liebe des Boltes verschaffte und den Sieg der Revolution beschleunigten, daß sie bald darauf untluger Beise fich der von ihnen hervorgerufenen Bewegung entzogen und fich ihr widerfetten; wie fie dadurch nach Vollendung der Revolution in ein Verhaltniß fast einzig dastehender politischer Ohnmacht fanken und die Folge diefer Dhumacht die Tolerangatte bildete, welche, fo nnwollfommen fie nach unfern jetigen Begriffen auch mar, mit Recht ale bie Magna Charta der religiofen Freiheit betrachtet wird. Ihre Vertheidiger gehörten zu derfelben Rlaffe wie die Bertheidiger der Tolerang, die ihnen vorangegangen waren. Somers und die anderen Kührer der Whigs waren Mitglieder der anglikanischen Rirche. Locke mar im Dunkte der Religion der erflarte Schuler von Chillingworth, in der Politif der oberfte Bertreter von harrington's Grundfagen, und so vertheidigte er aus dem zwiefachen Grunde der Heiligkeit einer rechtschaffenen Ueberzeugung und der Gefahr, das Macht-gebiet der burgerlichen Behörde zu erweitern, die Toleranz gegen die Theologen von Oxford1). Bahrend die Toleranzakte und die Einführung der schottischen Rirche allen Protestanten wirksame Cultusfreiheit bot, führte die Abschaffung ber Cenfur die Freiheit der Discuffion herbei. Go war die Schlacht ge-Die Intolerang ward zur Ausnahme und zu etwas Unregelmäßigem, und es war nur noch eine Frage der Zeit, wie bald sie aus ihren letten Verschanzungen murde vertrieben werden.

Bir haben gesehn, daß der Geist der Intoleranz ursprünglich in der Kirche Rom's und in den reformirten Kirchen von gleicher Stärke war und daß sein Erlöschen sowohl in katholischen wie in protestantischen gandern der rationalistischen Denkungsweise entsprang. Wir haben gesehn, daß auf beiden Seiten die Beiftlichen die unermudlichen Begner biefer edelften aller civilijatorischen Eroberungen waren, und daß ihnen nur durch eine lange Reibe von Revolutionen gegen die Kirche schließlich das Schwert aus der Hand Bir haben weiter gefehn, daß, mahrend bei ber Bergewunden wurde. faffung der römischen Kirche eine Bewegung, die gegen fie gerichtet war, unausbleiblich zu einer gegen das Chriftenthum gerichteten murde, die große Geschmeidigkeit des Protestantismus den rationalistischen Grundfaten freien Spielraum der Thatigkeit innerhalb feines Bereiches gewährte. Indem sie immer mehr und mehr ihrem dogmatischen Charakter entsagten und sich den Bedürfniffen des Zeitalters anbequemten, haben fich die reformirten Rirchen bäufig mit den gewagtesten Speculationen in Nebereinstimmung und in den meiften Fällen mit dem Geifte der Duldung in das innigfte Bundniß gesett. Benn ein Land, welches fich romifch fatholifch nennt, in Bahrheit tolerant ift, fo fann man daraus mit faft unbedingter Gewißheit foliegen, daß ber sociale und geistige Einfluß der Kirche dort verhältnißmäßig nur ein geringer ift; aber England und Amerika beweisten auf bündige Art, daß ein Wolk sehr tolerant und zugleich durch und durch protestantisch sein kann. Wenn in einem römisch katholischen Lande das menschliche Nachdenken seinen Weg mit ungeschwächter Rraft über bie bochften Gegenftande verfolgt, jo wird ber Freidenker fofort von den Neberlieferungen, dem Gottesbienfte und den

<sup>1)</sup> Sein Gegner war der Archidiaconus Proaft, deffen Flugschriften in der Universität gedruckt wurden.

moralifirenden Einfluffen seiner Rirche geschieden, aber Deutschland hat es bereits gezeigt, und England beginnt es zu zeigen, daß die kuhnften Forschungen mit einem protestantischen Gottesbienft verträglich find und in einem protestantischen Glauben Glemente der Berbindung zu finden vermögen. Und diese Thatsache bildet ein höchst gunstiges Borzeichen für die Zutunft des Protestantismus. Denn es giebt kein theologisches Gegenmittel gegen die Fäulniß. Sede auf den Grund gehende geistige Beränderung, welche das menschliche Geschlecht bis jest erfahren, hat immer eine gewiffe Modification auf allen Gebieten des speculativen Glaubens hervorgerufen. Bieles, was der einen Bildungsstufe angemessen ift, wird auf der andern unnüts oder gar gefährlich. Das sittliche Element einer Religion richtet sich nach Gefühlsarten, welche in ihren Grundbestandtheilen von der Zeit unversehr bleiben, aber die Begriffe des Verständnisses, welche damit verbunden find, erhalten Ion und Farbe von der geiftigen Atmosphäre der Zeit. Der Proteftantismus macht zwar als dogmatisches Syftem feine Proselyten, aber er hat sich fähig erwiesen, mit dem herrschenden Rationalismus zu verschmelzen und ihn zu weihen. Bergleicht man die Reihe von Lehren, die ich in diesem Rapitel überblickt habe, mit den gewöhnlichen Lehren der modernen Beiftlichen, so wird die Beränderung genügend ersichtlich. Alle die Begriffe in Betreff der Berdammung ungetaufter Kinder ober der Geiden und Reter, welche einft in der Beschichte des Chriftenthums eine fo große Rolle fpielten, find rasch außer Glauben und Wirksamkeit gekommen, wenn fie nicht schon offen geleugnet werden. Auch der Verfolgung ift es nicht anders ergangen Sahrhunderte lang hat sie die protestantische Geistlichkeit als Pflicht gepredigt, als fie aus diefer ihrer Stellung gedrängt worden, hat fie fast unausgeset die minder herben Seiten berselben verfochten, indem fie ihr andre Namen Endlich fiel auch dieses fort. Noch vor wenigen Sahren wurden jechs Frauen aus Schweden verbannt, weil fie den römisch katholischen Glauben angenommen hatten 1); aber ein ichlagendes Beispiel bewies balb, wie unverträglich mit dem Protestantismus des neunzehnten Sahrhunderts folche Magregeln maren. Gine von mehreren der hervorragenoften Gegner bes Ratholizismus in England verfaßte und vom Erzbischof von Canterbury unterzeichnete Abreffe protestirte gegen diesen Att, als gegen eine Verhöhnung der ersten Grundsätze des Protestantismus.

Die Geschichte, welche ich in diesem Kapitel verzeichnet habe, führt naturgemäß zu einigen Betrachtungen über die schließlichen Folgen der rationalistischen Forschungsmethode im Unterschiede zu dem Systeme des Zwanges. Die Frage, welches die Wahrheit sei, hat gewiß keine Aussicht, so rasch eine Antwort zu erhalten; aber die Frage, welches der Geist der Wahrheit sei, kann mit viel größerer Aussicht auf Zustimmung erledigt werden. Unter dem Geiste der Wahrheit verstehe ich jenes Verhalten des Denkens, wobei die Menschen, die ihre Fehlbarkeit erkennen und vor allen Dingen zu entbecken wünschen, was wahr sei, zwischen streitenden Argumenten entscheiden

<sup>1)</sup> Annuaire des Deux Mondes, 1858, S. 463. Im vorigen Jahre machte die bortige Regierung einen Bersuch, die heftige Intoleranz des schwedischen Gesetzs zu mildern; aber das Gesetz, welches in den häusern der Bürger und Bauern Annahme fand, wurde in denen des Abels und der Geistlichkeit verworfen. Eine geringe, nur unglücklicher Weise gar zu geringe Aenderung wurde im Jahre 1860 bewirkt.



Sobald fie beutlich eingesehen haben, daß die Bernunft, und zwar die Vernunft allein, ihre Meinungen bestimmen muß, daß sie nicht eher der Bahrheit beffen, mas ihnen gelehrt worden, sicher sein können, bis sie so-wohl die Beweise geprüft, als auch gehört haben, mas sich dagegen einwenden lagt, und daß jeder Ginfluß, ber bem Willen Gewalt anthut, nothwendig zum hinderniß für die Untersuchung wird, geht auch die ganze Theorie der Berfolgung mit einem Male zu Grunde. Denn die Absicht des Berfolgers ift, von den Elementen der Erörterung einen Theil zu nnterdrücken, d. h. eben das Urtheil durch einen andern Ginfluß, als den der Vernunft, zu bestimmen und die Freiheit der Forschung, welche die einzige Methode bildet, die wir zur Erreichung der Wahrheit besitzen, abzuwehren. Der Verfolger kann nie sicher sein, daß er nicht sowohl den Frethum, als vielmehr die Bahrheit verfolgt, aber er kann jedenfalls ficher fein, daß er den Geift der Bahrheit unterdrückt. Und es ist in der That keine Uebertreibung, daß die von mir angeführten Lehren die geschickteste und zugleich erfolgreichste Berschwörung gegen diefen Beift bilden, der immer unter den Menschen gewaltet hat. Bis zum fiebzehnten Sahrhundert wurde jede geiftige Empfänglichkeit, welche die Philosophie zu einer gehörigen Untersuchung fur wesentlich erklart, fast allgemein als Sunde gebrandmarkt, mahrend ein großer Theil der für den Geift verderblichften Gebrechen gefliffentlich als Tugenden eingefcharft wurden. Es war eine Gunde, die Meinungen zu bezweifeln, die einem in der Kindheit waren eingeprägt worden, ehe man sie noch einer Prüfung unterzogen. Es war eine Tugend, an ihnen mit unerschütterticher und gedankenlofer Gläubigkeit festzuhalten. Es mar eine Sunde, jeden Einwand gegen diese Meinungen zu vermerken und ihn bis zu seinen allseitigen Folgerungen zu entwickeln, eine Tugend, jeden Einwand als eine Eingebung des Teufels zu ersticken. Es war jündhaft, mit gleichbemessener Aufmerksamkeit und parteiloser Gesinnung die Schriften auf beiden Seiten des Streites zu ftudiren, fundhaft, dem Lichte ber Erkenntnig, wohin es auch führen möge, entschloffen zu folgen, fündhaft, auf der Waage des Zweifels zwijchen ftreitenden Unfichten zu verweilen, fündhaft, nur feine beschränkte Buftimmung nicht entscheibenden Beweisgrunden zu ertheilen, fundhaft, auch nur die fittliche oder geiftige Borzuglichkeit der Begner anzuerkennen. einem Worte, es giebt kaum eine Disposition, welche die Liebe zur abstracten Bahrheit kennzeichnet, es giebt kaum eine Regel, welche die Vernunft als nothwendig zu ihrer Erlangung lehrt, die nicht Sahrhunderte lang von den Theologen als eine Lästerung des Allmächtigen gebrandmarkt worden wäre. Durch die Unterdruckung jedes Buches, welches zu Erörterungen führen konnte, durch Berbreitung zügelloser Gläubigkeit über alle Gebiete der Er-kenntniß, und vor Allem durch furchtbar grausame Berfolgung Aller, die von ihrer Meinung abwichen, gelang es ihnen lange Zeit, die Thätigkeit des Beiftes in Europa faft gang jum Stehen zu bringen und die Menfchen ju überreden, daß ein fritischer, unparteiischer und forschender Geift die follimmfte Form des Lafters sei. Aus dieser schrecklichen Lage ward Europa endlich durch die intellectuellen Ginfluffe geriffen, welche die Reformation herbeiführten, durch die Lehren jener großen Philosophen, welche die Bedingungen der Forschungen klar auseinandersetten, und durch jene kuhnen Neuerer, welche angesichts ber Scheiterhaufen eines Bruno und Vanini dennoch die Lehren der Vergangenheit geradezu herauszufordern magten. Dadurch wurde der Geift der Philosophie oder der Bahrheit gehoben, und der Geift des Dog-

Digitized by Google

matismus mit all seinen Folgen in gleichem Maaße geschwächt. So lange letzterer die undestreitbare Herzichaft besah, war die Verfolgung grausam, allgemein und unangesochten. Als aber der erstere an Macht gewann, wurde die Sprache des Anathema minder gedieterisch. Ausnahmen und Einschränkungen wurden zugelassen, der strenge Wortsinn nicht länger erfüllt und die Verfolgung eine mattere. Sie veränderte ihren Charakter, zeigte sich mehr in der allgemeinen Richtung, als in offenen Thaten, sie wurde zur Vertebtdigung gezwungen, surchtsam und ausweichend. Im ersten Zeitalter verbrannte der Versolger den Keher, im folgenden quälte er ihn mit Statzgesen, in einem dritten schloß er ihn von Stellen mit Einkunsten und Würden aus, in einem vierten unterwarf er ihn dem Banne aus der Gesellschaft. Sede Stufe der fortschreitenden Duldung bezeichnet eine Stufe in der Abnahme des Dogmengeistes und in der Zunahme des Geistes der

Bahrheit.

Ift es mir nun geglückt, den Leser mit den angegebenen Argumenten überzeugt zu haben, so wird es ihm auch deutlich geworden sein, daß die Lehre von der ausschließenden Seligkeit einen Punkt bezeichnet, von welchem zwei völlig verichiedene Spfteme anseinandergeben. Mit andern Worten, diejenigen, welche dieje Lehre verwerfen, können dabei nicht ftehen bleiben. Sie werden unvermeidlich ju einer Reihe von Lehren weitergeführt und ju einer allgemeinen Auffaffung der Religion, die fich grundfatlich von der Auffaffung der Anhänger jener Lehre unterscheidet. Naturlich fpreche ich nur von folchen, welche an der einen oder andern Meinung mit wirklichem Ernste halten. Bon diesen kann man nach meinem Dafürhalten in Bahrheit sagen, daß sie je nach ihrem Berhältniß zu dieser Lehre in verschiedene Klassen mit verschiedenen Charaktertypen, verschiedenen Maßstäben der Gute und verschiedenen Begriffen von dem gangen Wefen der Theologie auseinander-Ber mit voller Ueberzeugung an die Lehre von der ausschließenden Seligkeit glaubt, wird in der Regel das dogmatische Element der Religion über das moralische ftellen; er wird den frommen Betrug oder andere unfittliche handlungen, welche feinen Glaubenslehren zur Stute dienen, rechtfertigen, oder wenigstens sehr glimpflich tadeln; er wird die Menschen hauptfächlich nach ihrem Glauben, nicht nach ihren Thaten beurtheilen; er wird größeren Werth auf die Pflichten legen, welche aus dem Rirchensufteme erwachsen, als auf die, welche aus der moralischen Natur der Menschen entspringen; er wird die Gewißheit, welche für feinen Frieden nothwendig ift, dadurch erlangen, daß er alle feinem Glauben widersprechenden Argumente ausschließt, und wird vor Allem eine beständige Borliebe fur die Berfolgung an den Tag legen. Undrerfeits werden bie Menschen, welche von dem Geifte einer ernften und unparteiischen Untersuchung erfüllt find, diese Disposition ichlieflich immer noch höher ichagen, als jede specielle Lehre, zu welcher die felbe führen mag; fie werden die Nothwendigkeit eines vorschriftsmäßigen Glaubens leugnen und deffen fittliche Seite weit über die dogmatische seten; fie werden jeder Kritif, die ihrem Glauben Schranken fest, freien Spielraum gewähren und Andre nach ihren Thaten, aber durchaus nicht nach ihrem Bekenntnift ichaken. Die erftere Diefer beiden Richtungen ift wefentlich römisch fatholisch, die andere ist wesentlich rationalistisch.

Man wird, denke ich, nicht bezweifeln können, daß feit Descartes der höhere Gedankengang in Europa sich beständig nach dieser Richtung geneigt hat, und daß früher oder später der Geift der Wahrheit im Christenthum

wird angesehen werben, wie er von den Philosophen des alten Griechenlands ift angesehen worden, als die erhabenfte Form der Tugend. Indeß find wir von diefem Puntt noch weit entfernt. Gine Bahrheiteliebe, die ernftlich entschloffen ift, kein Borurtheil zu schonen und niemals nach Gunft zu verfahren, die vielmehr ftolz darauf ift, jeden Schluß auf die Vernunft oder das Gewiffen zu ftugen und jeden unberechtigten Einfluß abzuwehren, gehört bei bem einen Geschlecht nicht gerade zu den Alltäglichkeiten, bei bem andern zu den Seltenheiten, und ift noch weit entfernt, den treibenden Beift bei allen benjenigen zu bilben, die fich ganz laut ihrer Borurtheilslofigkeit ruhmen. Und doch ift es dies Biel, dem wir beständig näher rucken, fo daß es feit dem Siege des Chriftenthums wohl niemals zuvor eine Zeit gegeben hat, in welcher die Menschen so wenig nach ihrem Glauben beurtheilt worden find und man selbst die Kirchengeschichte mit solchem Ernst und solch peinlicher Unparteilichkeit geschrieben hat. Auf politischem Gebiete ift der Sieg ein faft vollendeter, auf dem socialen schreitet, trothem die Bermischung der religiösen Gemeinichaften noch febr unvollkommen ift, der Religionswechsel eines Familienmitglieds noch häufig genug einen Bruch berbeiführt und zahlreiche Berfolgungen fleinlicher Art veranlagt, die Berbefferung rafch und von Grund aus vormarts. Die heftigen Schmabungen, mit welchen fich einft Protestanten und Katholiken befehdeten, find jetzt größtentheils auf einen kleinen auserlesenen Kreis der janatischen Anhanger beider Bekenntniffe befchrankt, und man giebt unter Gebildeten im Allgemeinen gu, daß berjenige, ber aus Pflichtgefühl und unter schweren Seelenleideu mit der Religion wechselt, nicht ale ber Schuldigfte angesehen werden darf, wenn er auch den Glauben seiner Tabler abgelegt hat. Wenigstens ist dieses seit der Zeit, daß der Ausdruck "Abtrünniger" und Ungläubiger als Bezeichnung für den schwerften Berbrecher und Abfall allgemein als schlimmste Sünde galt, viel beffer geworden. Schon hat unter denfelben Ginwirkungen die Erziehung auf den Universitäten in hohem Maße ihren alten ausschließenden Charakter verloren, und nachdem Mitglieder von verschiedenem Bekenntniffe in ihren Mauern Zulaß gefunden, tommen Menschen gerade zu der Zeit mit Bertretern von mehr als einer Glaubensrichtung in Berührung, wo fle fich folieflich entscheiden, welcher Art von Glauben fie angehören wollen. Man fann nach meiner Anficht darüber gar nicht in Zweifel jein, daß dieselbe Bewegung am Ende auch die früheren Stufen ber Erziehung von Grund Wenn das eigene Urtheil die einzige Richtschnur aus umgeftalten muß. bildet, nach der wir unfern Glauben zu beftimmen haben, fo ift es natürlich auch die Pflicht des Erziehers, diefes Urtheil fo eindrucksvoll zu machen und es gleichzeitig fo unbeirrt ju erhalten, als es nur möglich ift. Giu ausgeführtes Spftem von Vorurtheilen bem noch unentwickelten Beifte bes Rindes einzuprägen und diefe Vorurtheile mit feinen heiligften Ideenverbindungen zu verflechten, mare gewiß dem gangen Geifte der Denkfreiheit zuwider. Ein Vorurtheil mag Bahres oder Unwahres enthalten, jedenfalls ift es, fofern das eigne Urtheil unter verschiedenen Meinungen zu entscheiden hat, in Betreff diefes eignen Urtheils vom Uebel, befonders wenn es an das Gefühl appellirt. Zwar ift es nicht die alleinige Bestimmung des Menschen, nach Bahrheit zu forschen; es mag nothwendig fein und ift es auch ohne Zweifel oft genua. bem Kinde für andre 3mede gemiffe Meinungen einzuflößen, die es später einer nochmaligen Betrachtung zu unterwerfen haben wirb. Dennoch ift es offenbar, daß Diejenigen, welche diefe Lehre des felbstständigen Urtheils, fo

Digitized by Google

wie ich sie eben auseinandergesett, zu würdigen wissen, den Bunsch theilen werden, daß solcher Meinungen nur wenige seien, daß sie nur so leicht als möglich im Geiste ihre Stätte nehmen und so weit als möglich von den

ewigen Grundfagen ber Sittlichkeit getrennt feien.

So erscheinen in der Gegenwart die allgemeinen Umriffe der Bewegung, die man leider nicht ohne das Gefühl betrachten tann, daß der Protestantismus eines Chillingworth viel weniger eine zu erreichende Wirklichkeit, als ein Ideal ift, dem wir, wenigstens in heutiger Zeit, uns nur in sehr un-vollkommener Beise nähern können. Die weit überwiegende Mehrheit der Menschen befindet fich noch immer in der Nothwendigkeit, ihre Meinungen von der Autorität annehmen zu muffen. Dabei ift es unwesentlich, ob fie dies ausdrudlich, wie die Katholiken, oder unbewußt, wie die Protestanten, thun. Sie haben weder Zeit noch Gelegenheit, felbst zu prufen. Man unterrichtet fie in bestimmten Gagen über ftreitige Fragen, als maren es ausgemachte Wahrheiten, in einer Zeit, wo fie felbft noch keines Urtheils fähig find, und wendet alle Mittel an, um den Eindruck zu verstärken. Und dies ift dann der wahre Ursprung ihres Glaubens. Erst nachdem lange Sahre in Seelentampfen verlaufen, vermögen fie das unschätbare But eines fichern ungefeffelten Beiftes zu erlangen. Noch immer ift die Fabel der Alten 1) eine Wahrheit. Noch jett fitt das Weib an der Pforte und reicht Sedem, der eintritt, einen Kelch, aus welchem ein Gift durch alle Abern sich verbreitet, um ihnen für immer anzuhaften. Bohl mag dann die Dent-traft durch die Bolken des Vorurtheils hindurchdringen. In den Augenbliden ihrer Stärke mag fie fich fogar ihrer Freiheit erfreuen und mit ihr triumphiren; doch lange noch werden die Vorstrellungen der Rindheit im Beiste verborgen guruckbleiben, um in jeder Stunde der Schmache wieder zu erscheinen, wenn die Spannkraft der Vernunft schlaff und die Macht der alten Ideenverbindungen vorherrichend geworden ift. 2) Es hat nichts Ueber-

<sup>1)</sup> Cebes. 2) Diefer hochft ichmergliche Borgang, welcher in allen religiöfen Lebens-befchreibungen einen fo wichtigen Plag einnimmt, icheint ju einem außerft mertwurdigen und dunkeln Gebiete geiftiger Erscheinungen ju gehören, welches man erft feit wenigen Sahren ernftlich durchforscht, und welches die Psychologen "verborgenes Bewußtfein", die Physiologen "unbewußte Gehirnthatigkeit" ober "auf das Gehirn reflectirende Thätigkeit" nennen. Daß gewisse Thatsachen so verborgen im Geiste bleiben, daß sie nur durch einen starken Willensakt in die Erinnerung jurudgerufen werden tonnen, tann man taglich erfahren, aber es fteht gegenwärtig volltommen feft, daß eine Menge von Begebenheiten, welche so vollftandig vergeffen worden find, daß teine Anftrengung fle wiederzubeleben vermag, und felbft ihre Anfuhrung teine Erinnerung wachruft, nichtsbeftoweniger im Gedachtniß fo gu fagen eingebettet liegen und unter gewiffen phofischen Bedingungen mit großer Lebhaftigkeit reproducirt werden. Dies ift besonders die Folge mancher Krankheiten. Go hat man beispielsweise ben Fall bei einer un-wiffenden Frau verzeichnet, die im Delirium gewiffe Borte wiederholte, welche als hebraifche und chaldaifche erfannt wurden. Als fie gum Bewußtfein gurud: tehrte, wußte fie nichts von diefen Worten und hatte teinen Begriff von beren Sinne, auch tonnte fie fich, ale man ihr fagte, daß fie hebräisch und chaldaifc waren, durchaus nicht bestinnen, wie fle dazu gekommen sei. Eine prüsende Musterung ihres früheren Lebens stellte heraus, daß sie als junges Mädchen bei einem Geiftlichen gedient hatte, der gewöhnlich hin- und hergehend diese Sprache

raschendes, daß nur sehr Wenige den Muth und die Ausdauer besitzen, diesen Seelenkampf einzugehen. Die ungeheure Mehrheit prüft entweder die ererbten Meinungen niemals, oder prüft sie so vollständig unter dem herrschenden Einsluß des durch Erziehung eingesogenen Vorurtheils, daß sie Alles, was man sie einst gelehrt hat, für unbestritten richtig hält und sich dessen Verwerfung nur aus einer Blindheit des Urtheils zu erklären weiß. Unter den Wenigen, zu denen ein Schimmer höherer Einsicht gedrungen, vermag ein großer Theil den Widerstreit nicht zu ertragen, welchem alte Vorstellungen,

las. Die Worte waren also im Geifte verborgen, die Krankheit hatte sie wieder hervorzerufen, und als die Rrantheit vorüber mar, murden fie vergeffen. penter, Human Physiology, S. 503. Man fagt, daß eine augenblickliche Erinnerung an manche längst vergessen Borfälle des Lebens das letzte Zeichen von Bewuftfein vor der Befinnungelofigfeit bildet, welches dem Ertrinken vorangeht. Aber nicht nur werben im Gedachtniß Thatsachen aufbewahrt, von benen wir kein Bewußtsein haben, der Geist selbst verfährt fortwährend so, daß er mechanisch Gedankenreihen verfolgt, ohne daß wir ein Bewußtsein davon haben. So hat man schon oft beobachtet, daß ein Gegenstand, der am Abend verwickelt und verworren erscheint, mahrend bes Schlafs zur Rlarbeit und Ordnung gelangt. So wiffen Schulknaben, bag vor dem Schlafengehn auswendig gelernte Berfe viel beffer behalten werden, als zu jeder andern Zeit gelernte. Go verbinden fich ferner im Laufe der Erinnerung zwei Thatsachen mit einander, die foust gar feinen Zusammenhang zu haben scheinen, bis eine forgfältige Untersuchung beweift, daß irgend ein vergeffenes Bebindungsglied eriftirt, welches der Geift verfolgt hatte, beffen wir une fonft aber gar nicht bewußt gewesen fint. folderlei Thatsachen hangt das Wiedererwachen von Meinungen, Dentweisen und Gefühlen gusammen, die einer frühern Epoche unfere Geiftes angehören, welches oft in mechanischer Beise ohne alles Bollen por fich geht. Besonders bäufig tritt es ein ober wird wenigstens offenbar bei Ohnmachten, Rrantheiten, und vorzüglich im Schlafe. Maury, ber diesen Gegenstand mit gewohntem Geichid untersucht hat, weift eine im Schlafe febr gewöhnliche Spperäfthesie nach, so daß mabrend deffelben nicht nur Thatsachen, sondern auch vergangene Dentprozesse sich vergegenwärtigen, und ein Träumer oft unter die herrschaft von Lastern gerath, denen er einst unterworfen war, die aber im Wachen selten ober nie über ihn kommen. Gewiß hört diese mechanische Geiftesthätigkeit nicht auf, wenn wir geschäftig benten, aber ber auf folche Beife hervorgebrachte Gebantengang wird durch die Vernunft so umgeftaltet, daß wir und ihrer Erifteng nicht bewußt find. Dennoch ift fie vorhanden und bildet oder beeinflußt unfre Geelenrichtung. Man fann biefen geheimnifvollen Gegenftand nicht betrachten, ohne au der Annahme zu gelangen, daß der Spruch: "Gewohnheit ift die zweite Natur" mehr als eine Metapher bedeutet, daß die Bernunft enger mit dem Billen zusammenhängt, als man allgemein glaubt, und daß der Ursprung der Meinungen, die wir der bloßen Bernunft zuschreiben, verwickelterer Art ist. Diefer wichtige Punkt wurde zuerst von Leibnitz gelegentlich bemerkt. Nachher icheint er bis auf die neueste Zeit, soweit er nicht mit Stahl's Animismus zusammenhängt, unberücksichtigt geblieben zu sein. hamilton hat ihn in seinen Effane vom pfnchologischen, Lancod (The Brain and the Mind) und Carpenter (Human Physiology 799-819) haben ihn vom medicinischen Standpunkt aus behandelt. Morell hat fich feiner, indem er den Spuren Stahl's folgte, in der Mental Philosophy jur Erflärung ber Erzeugungsgesetze bedient, indem er die Bildung des Fotus der unbewußten Seelenthätigkeit zuschrieb, und Maury hat in Le Sommeil et les Reves ihren Busammenhang mit ben Ericbeinungen bes Schlafes nachgewiesen. S. auch de Quincey's Opium - Eater, S. 259-261, Tissot, Sur la Vie und Saisset, L'Ame et la Vie.

und vor Allem die alte Lehre von der Schuld des Irrthums eine fo besondere Berbigfeit verleihen; fie unterdruden die Stimme der Bernunft, wenden fich vom Pfade der Erkenntniß ab und erkaufen fich ihren Seelenfrieden auf Roften der Bahrheit. Dies ift in der That gegenwärtig das verhängnißvollste aller Hindernisse der Forschung. Erst als die alte Welt in das Chaos zuruckgefunken war, sprach die Stimme der Gottheit: "Es werde Licht!" und in der Ordnung der Erkenntniß muß wie in derjenigen der Natur Auflöfung regelmäßig der Bildung vorangeheu. Es giebt in der Geschichte der Forschung einen Zeitabschnitt, in welchem alte Meinungen erschüttert oder zerftort find, mahrend neue Meinungen fich noch nicht gebildet haben, eine Beit des Zweifels, des Schreckens und der Finsterniß, da die Stimme des Dogmatikers ihre Macht noch nicht verloren hat und die Phantome der Bergangenheit den Geift noch umschweben, eine Zeit, da jede Landgrenze dem Gesichte verhüllt und jeder Stern verdeckt ift, da die Seele hilflos, ohne Steuer, dem zerftorenden Sturme entgegentreibt. In Diefer Periode bes Neberganges besitzen die Versuche, die Vernunft zu unterdrücken, eine furchtbare Gewalt. Da ftoft die Ruhe der vergangenen Sicherheit mit den fieberhaften Parorismen zusammen, welche die Forschung begleiten, und der Beift ift am leichteften geneigt, den Pfad der Wahrheit zu verlaffen. so viel bequemer, anzunehmen als zu prufen; es ist so viel weniger mubevoll, zu glauben als zu zweifeln, und es liegt ein folcher Reiz in der Rube des Vorurtheils, die kein Mifton in der Harmonie des Glaubens ftort; es ist ein so tief einschneidender Schmerz, wenn liebgewordene Träume verscheucht und alte Ueberzeugungen aufgegeben werden, daß es nicht überrascht, Menschen ihr Auge vor dem unwillkommenen Lichte verschließen zu sehn. Daher die hartnäckigkeit, mit welcher Syfteme, die längst widerlegt worden, sich noch immer zeigen; daher die schwankende Aengstlichkeit, welche die Forschungen der Meisten kennzeichnet, und die Gleichgültigkeit gegen die Wahrheit, die Bergötterung des Vorurtheils, welche die ichonen Verheifzungen fo Bieler wieder verdunkeln.

In unfrem Zeitalter sind diese Kämpse über einen sehr weiten Kreis verbreitet und werden von Menschen verschiedener Grade der Einsicht gefühlt. Eine solche Thatsache muß jedoch, wie sie die Verwirrung und Haltungslosigkeit eines großen Theils der Tagesliteratur erklärt, zugleich die Last jedes einzelnen Forschers wesentlich erleichtern. Ist ihm ihm doch die große Mehrbeit der tüchtigsten Geister unsres Jahrhunderts vorangegangen, deren Genius ihm den Psad beseuchtet. Die Hand zahlreicher Gleichgefinnten ist zu seiner Hilfe ausgestreckt, und die Verwüstung um ihn her wird seinen Weg ehnen. Wer mit dem Glauben, daß die Forschung nach Wahrheit den Gott der Wahrheit niemals beleidigen kann, seinen Weg mit unnachgiediger Energie versolgt, kann wohl mit Grund hoffen, daß er Andern im Kampse zum Licht den Weg bahnen und nach seinem Theile zu jener Bollendung beitragen wird, wo der durch Bekenntniß ausgesprochene Glaube sich den Anforderungen der Zeit angepaßt hat, die alte Thrannei gebrochen und die Gesehlosigkeit des Ueberganges geschwunden ist.

## Fünftes Kapitel.

## Die Secularisirung der Politik.

Die Beispiele, welche ich im vorangehenden Kapitel zusammengestellt, werden genügt haben, um die Beschaffenheit der rationalistischen Bewegung, sowie den Prozeß ihrer Entwicklung klar zu machen. Erstere suchte ich durch Musterung einer langen Reihe von theologischen Borstellungen, welche durch die Bewegung geschwächt oder umgestaltet wurden, in's rechte Licht zu stellen. Zur Erklärung des letztern habe ich nachgewiesen, wie die wichtigkten Beränderungen weit weniger das Ergedniß directer Erörterungen, als die Wirkung der herrschenden Denkweisen waren, die ihrerseits aus dem Vereinigungspunkte höchst mannichsacher theologischer Einstüssen dem Vereinigungspunkte böchst mannichsacher theologischer Einstüssen die jetzt zu thum Gelegenheit fand, das Verhältniß der rationalistischen Bewegung zu der politischen und ökonomischen Geschichte Europa's anzugeben, oder, mit andern Worten, zu zeigen, wie einerseits die theologische Entwickelung die politisch wirthschaftlichen Theorieen umgestaltet und wie andrerseits die hierdurch hervorgerufenen Tendenzen wieder auf die Theologie zurückgewirft haben.

Ehe wir jedoch dieses Feld betreten, durfte es nicht ganz überflüssigein, den Leser nochmals auf das Hauptprincip hinzuweisen, durch welches diese Art von Schilderungen erst ihre rechte Bedeutung erhält. Es besteht darin, daß die speculativen Ansichten, welche eine große Zahl von Menschen zu den ihrigen macht, nicht durch Argumente, auf denen sie beruheten, angenommen werden, sondern infolge einer vorausgehenden Disposition für solche Ansichten. Diese Disposition hängt bei vielen Personen gänzlich von den Umständen ihrer Stellung ab, d. h. von den Ideenverbindungen der Kindheit, der Familie oder des Vortheils, und ist von solcher Beschaffenheit, daß sie gar keine Beweisgründe nöthig hat. Bei Andern hängt sie hauptsächlich von dem Charakter des Geistes ab, der sie veranlaßt, die eine Gattung von Beweisen eher als die andre gelten zu lassen. Dieser Charakter des Urtheils it seinerseits wieder das Resultat theils natürlicher und angedorener Eigenthümlichkeiten, theils des Zusammenwirkens von Einslüssen, welche den Geist bestimmen. Denn dieser ist nicht etwa ein unthätiges Gefäß für das Wissen, sondern er nimmt in sein eigenes Wesen die empfangenen Ideen auf und verarbeitet sie darin. Bei einer gesunden Versassung bringt zunehmendes Wissen auch eine Zunahme der geiltigen Kähigkeit zuwege, und jedes einzelne

Gebiet bes Studiums umfaßt nicht nur eine vereinzelte Bereicherung bes Wiffens, fondern bewirtt auch eine eigene Art und Richtung des Urtheils. Alle Geifter werden mehr oder weniger von dem, was die Shemiker die Gesetze der Wahlverwandtschaft nennen, beherrscht. Gleiches gesellt sich naturgemäß zu Gleichem. Die vorherrschende Leidenschaft jedes Menschen giebt bem ganzen Buge feines Dentens die garbe, fo daß er bei jedem Begenftande, den er pruft, fich inftinctmäßig derjenigen Seite zuwendet, welche

mit feinem Lieblingoftreben am meiften übereinftimmt.

Berhült sich dies fo, dann wird auch natürlich die Politit, die eine so bedeutsame Stelle im Gebiete des Geiftes einnimmt, zu allen Zeiten einen beträchtlichen Einfluß auf die Gedankenwelt üben, von der die religiösen Meinungen ausgehn, und die allgemeine Neigung, das Feld der Theologie einzuschränken, von einer Berweltlichung der Politik begleitet sein. In diesem Rapitel will ich die Stufen einer berartigen Verweltlichung und die fleinern Aenderungen, bie damit im Zusammenhang ftehn, einer Prufung unterziehn. Der Gegenstand wird naturgemäß in zwei Theile zerfallen. Erst werden wir febn, wie die theologischen Intereffen allmählich aufhörten, ein Sauptziel der politischen Combinationen zu bilden, und dann, wie mit der Be-seitigung des göttlichen Rechts der Könige und mit der Aufstellung eines Gefcufchaftevertrages die Grundlage der Autorität zu einer weltlichen ge-

macht wurde.

Neberbliden wir den Lauf der Geschichte im Großen und prufen wir die Sauptbeziehungen der menschlichen Gefeuschaft, fo ftellen fich uns Religion und Baterlandeliebe als die zwei wichtigften fittlichen Ginfluffe dar, denen fie unterworfen gewesen ift, und die besondern Umbildungen, sowie die gegenseitige Wirkung dieser beiden Triebfedern als die fast alleinigen Urheber der moralischen Geschichte des Menschengeschlechts. Mehrere Sahrhunderte vor Einführung des Chriftenthums war die Baterlandsliebe in den meiften gandern das vorherrschende Moralprincip, mahrend die Religion eine ganz untergeordnete Stellung einnahm. Faft alle Beispiele heroischen Opfermuthes und begeisterter hingebung an ein uneigennütziges Ziel, welche das Alterthum darbietet, entiprangen bem Geifte ber Baterlandeliebe. Decius und Regulus, Leonidas und Harmodius sind die heidnischen Gegenstücke zu den Märtyrern des Chriftenthums 1). Auch ward diefer Geift nicht nur in den großen Krifen der Nationalgeschichte erzeugt. Der Stolz des Patriotismus, das Bewußtsein der Würde, welches er einflößt, das einigende Band der Sympathie, welches ein gemeinsames Ziel hervorbringt, die Energie und Schnellkraft des Charakters, diese Erzeuger großer Unkernehmungen, offenbarten sich durchgehends bei den leikenden Nationen des Alterthums. Der Geift der Baterlandsliebe durchdrang alle Stände. Er bilbete einen ganz ausgeprägten Charaftertypus und murde zur Quelle für viele Tugenden, wie für viele Laster.

Suchen wir nach einer Schätzung des sittlichen Zustandes in einer folden Phase der Gesellschaft, so muffen wir ihn in mancher Beziehung sehr hoch

· Digitized by Google

<sup>1)</sup> Es ift bemerkenswerth, daß die erfte Entwickelung der Stulptur, welche bei faft allen andern Nationen religiöfer Urt war, bei ben Romern fich von patriotischem Charafter zeigte, da man zu Gegenftänden der Darstellung nicht Götter, sondern die wirklichen Jbeale der Nation, die Geroen Rom's, wählte. S. Ottsr. Müller, handbuch der Archäologie I., 251—2.

ftellen. Die Baterlandsliebe hat fich stets als vorzüglichste Stärkung der Menscheit bewährt, und alle ftrengern und rauhern Tügenden gelangten durch ihre Macht bis zum höchsten Grade. Rein andrer Einfluß verbreitet fo viel beharrliche Lapferteit, welche ebenfo weit entfernt ift von Schwäche und Feigheit, wie von fieberhafter und trankhafter Aufregung. Bölkern, welche lange von einem ernsten und ununterbrochenen politischen Leben durchftrömt worden, schlägt der Puls hoch und gleichmäßig, bildet fich die Selbsthilfe zur Bewohnheit aus, welche die Menschen mit ruhiger Unerschrockenheit den Gefahren gegenüber erfüllt und fie eine gewiffe Mäßigung bes Temperaments mitten unter ben gefährlichften Bechfelfallen bewahren läßt. Eine Fähigkeit zu vereinter That, zur Aufopferung, zu lange anhal-tender Anftrengung wird allgemein. Es bildet fich ein hoher, wenn auch zuweisen etwas launenhafter Maßstab der Ehre, und eine strenge Sitten-einfalt wird gefördert. Es ist anzunehmen, daß in den besten Zeiten der alten flaffifchen Republiken Die Leidenschaften der Menschen fo regelmäßig gezügelt, der Nationalgeschmack so einfach und keusch, und die Thaten des helbenmuths fo häufig und großartig waren, wie in den herrlichsten Perioden der spätern Geschichte. Niemals find die Menschen mit majestätischerer Burde durch das Leben, niemals mit unerschütterlicherer Ruhe in den Tod gegangen. Die volle Erhabenheit des alteu klassischen Typus ist niemals wieder erneuert worden; aber der Beift, der ihn bildete, hat noch oft über die fieberhaften Kämpfe des modernen Lebens gewaltet und der Gesellschaft einen Heroismus und eine Tapferkeit eingeflößt, die sich als die unveränderlichen Vorläufer jedes erneuten Geifteslebens bewährt haben.

Dies Alles kam bei Bölkern zum Borschein, welche im religiösen Gestühl entschieden zurückstanden und ihre Religion zu einer rein staatlichen Function erniedrigt hatten. Die uneigennützige Begeisterung der Vaterlandsbliebe hatte sie ergriffen, beseelte sie und brachte die edelsten sittlichen Anlagen

zu regelmäßiger Thätigkeit.

Aber dieses Bild hat seine traurige Kehrseite. Wenn die Ausbildung der Römer die rauheren Tugenden zu einem sehr hohen Grade entwickelte, so blieben die zarteren um so auffallender unentwickelt. Die sanfte Empfindung ward gewöhnlich unterdrückt. Leiden und Krankheit sand wenig Theilsnahme und Beistand. Der Stlave, der Gesangene, der Sieche und Histosumen mit kalter Gleichgültigkeit behandelt oder gar mit undarmherziger Grausamkeit. Krankenhäuser und Jusuchtsorte für Leidende kannte man nicht. Das Schauspiel von Schmerz und Tod gehörte zu den Schwelgereien aller Klassen. Eine fast völlige Ertödtung der seinern Empfindungen war die Volge dieses allgemeinen Eultus der Krast. Das Dasein der Götter wurde zwar anerkannt, aber die Ideale des Vortresslichen suchte man nicht auf den höhen des Olymp, sondern in den Annalen der römischen Geldenthaten. Es gab keinen Sinn für das über dem Menschen Stehende, keinen Begriff der Sünde, keinen Wunsch, sich über die Erdendinge zu erheben; Stolz galt als die größte Tugend, Demuth als verächtlichste Schwäcke. Da die Wohlsahrt des Staates das höchste Ziel selbstverleugnender Hingabe bildete, so wurden auch Tugend und Laster oft nach diesem Maßtab gemessen und der Einzelne in der Regel dem Ganzen geopfert.

Aber der größte Mangel, den die alte Art von Baterlandsliebe erzeugte, war wohl die enge Beschränktheit des Mitgefühls. Außerhalb des Kreises der eignen Nation wurden alle Menschen mit Verachtung und Gleichgültig-

keit, wenn nicht gar mit unbedingter Feindseligkeit angesehn. Eroberung war die einzige anerkannte Form des nationalen Fortschritts, und die Intereffen der Bölker murden demgemäß als einander geradezu widerftreitend betrachtet. Die Stärke der Liebe, die der Mann gu feinem Baterlande empfand, bildeten einen Maßstab für den Saß, welchen er gegen die außerhalb deffelben Befindlichen hegte. Die Begeisterung, welche die edelften Engenden in ben Schranken des eigenen Rreises hervorbrachte, war die unmittelbare und reiche

Quelle heftiger Feindschaft zwischen den Nationen unter einander. In Judaa nahm das Institut der Religion einen bedeutsamern Plas ein, als unter den Griechen und Römern, aber fie war mit den nationalen Interessen unlöslich verknüpft, und die Anhänglichkeit an sie war in Wirk lichkeit nur eine Korm und eine Seite der Vaterlandsliebe. Wie man auch darüber denken mag, ob ein zukunftiges Leben zu den Elementen der mosaischen Diffenbarung gehören sollte, jo kann doch keine Frage sein, daß die haupttriebfedern, welche diese Offenbarung bot, dem patriotischen Gebiete angehörten. Der Gultus feiner Religion follte bem Bolte jum Mage feines nationalen Glückes werben. Wenn fein Glaube in ftarken und hellen Flammen fich entzündete, mußke jeder Feind seinen Waffen unterliegen; wenn aber der Götzendienst seine Opfer entheiligte, umgab eine feindliche Armee den Berg Moria. Alle Ueberlieferungen feiner Religion waren mit glanzenden nationalen Triumphen verbunden. Die Befreiung aus Egypten, Die Eroberung Kanaan's und die Riedermetelung feiner Bewohner, die Thaten feiner begeifterten Rrieger, welche die Ketten eines fremden Berrichers gerbrochen hatten, die Bernichtung der affyrischen Kriegsheere, waren lauter Erzählungen, die im Geiste der Fraeliten die Begriffe von Kirche und Staat mit einander verwebten. Der Sectengeift ober eine Anhanglichfeit, nicht an abstracte Principien, sondern an eine bestimmte und organisirte Rircheneinrichtung, fteht dem Beifte der Baterlandeliebe wesentlich nabe, bezieht fich nur auf ein andres Biel und wird ihm baber in den meiften Sallen gum Biderfacher. In Judaa maren Patriotismus und Sectengeist mit einander verbunden, einer verftartte ben andern, und die ausschließende Unduldsamfeit, welche beide zur Folge haben, beftand mit doppelter heftigkeit.

So war der Zustand der heidnischen und der judischen Welt, als die erhabene Lehre einer allgemeinen Berbruderung den Menschen gepredigt Nach achtzehn Sahrhunderten ftehen die Menschen erft beim Anfang ihrer Berwirklichung, mahrend fie zur Zeit ihrer ersten Berkundigung

den theuersten Vorurtheilen der Zeit geradezu entgegengesett war.

In Judaa durchbrang der Geift ausschließender Vaterlandsliebe nicht nur die nationale Gesinnung, sondern er zeigte sich in jener Zeit auch als ein sehr wirksames Princip der Sittlichkeit. Im römischen Reiche war der Patriotismus wenig mehr ale ein intellectueller Begriff; Die Befellichaft befand fich im Zuftand moralischer Auflösung, und uneigennützige Begeifterung war außerst selten. Das Schickfal der jungen Kirche mard durch diese Berhältnisse wahrscheinlich in nicht geringem Grade bestimmt. In Judaa fand fie unwillige Verwerfung, im römischen Reiche wunderbaren Triumph: aber fie konnte nur triumphiren, wenn fie fich unter dem Ginfluffe des Sectengeiftes umgeftaltete. Die Sucht nach dem Materiellen und Augenfälligen, ber man fich damals nicht entziehen konnte, welche alle Lehren der Rirche mit einem forgfältig ausgebauten Spftem aberglaubischer Brauche umgab, bazu beftimmt, auf die Sinne unterjochend zu mirken, und welche die fchlichten

Sätze der Moral in ein verwickeltes Bekenntnis wandelte, war auch auf ihr Regiment von starkem Einfluß und machte dasselbe zu einer ganz centralisiten Monarchie, durchzogen von einem Geiste der Ausschließung, der jenem der alten römischen Republik sehr ähnlich wurde. Rur war der Sectengeist noch viel stärker und aufbrausender, als die erbittertste nationale Gesinnung. Betrachtete der alte Patriot die Völker, die sich außerhalb seiner Marken befanden, mit Gleichgültigkeit oder mit Eisersucht, so erklärte der Priefter Saden der kein Weiwere neuwer für einen Rechanken.

Teden, der seine Meinung verwarf, für einen Verbrecher. Biele Jahrhunderte von dieser Zeit an blieb der Katholicismus, als kirchliche Berfassung betrachtet, der unbestrittene Gebieter Europa's, die nationalen Gesinnungen traten kaum jemals in Widerstreit mit seinen Interessen, und der Gesammtverlauf aller Begebenheiten wurde von der Theologie bestimmt. Als man aber das erste Wehen des rationalistischen Geistes in Europa verspürte, als unter dem Ginssunssische Debeutung fraglich Interessen abzunehmen ansingen, und ihre überwiegende Bedeutung fraglich wurde, machte sich eine neue Richtung geltend. Die Interessen der Kirche wurden denen des Staates untergeordnet und die Theologie aus einem Gebiete der Politik nach dem andern verbannt, die das ganze Regierungssyssen

als ein weltliches baftand.

Der Zeitraum, in welchem die politischen Angelegenheiten am vollständigsten von theologischen Erwägungen geleitet wurden, ist unbestreitbar die Periode der Kreuzzüge. Es war keine politische Befürchtung in Betress europäischen Gleichgewichts, sondern eine mächtige Glaubensbegeisterung, welche die Glieder des Christenthums nach der Stadt hinrief, die einst die Wiege und jetzt zugleich das Sinnbild ihrer Religion war. Bon religiösem Siege und jetzt zugleich das Sinnbild ihrer Religion war. Bon religiösem Siere wurden damals alle Interessen verschlungen, alle Stände beherrscht, alle Leidenschaften unterworfen und gefärbt. Seine Allgewalt beschwichtigte nationale Feindseligkeiten, die Intriguen der Staatsmänner und die Eistersucht der Könige. Nahe an zwei Millionen Menschwelben sollen der Sache geopfert worden sein. Vernachläsigte Regierungen, erschwölkerte Länder gab man freudig als Preis für den Ersolg. Nie zuwor hatte die Welt so volksbeliebte Kriege gesehn, wie diese, welche die unheilvollsten und zugleich von Selbstsucht entserniesten waren.

Lange vor dem Greigniß der Reformation waren Kriege wie die Kreuzzüge zur Unmöglickeit geworden, hatte sich das Uebergewicht der weltlichen Politik schon wesentlich verstärkt. Jum Theil kam dies von der bessern Sinrichtung der bürgerlichen Herrichgaft, welche manche Dienste, die sonst die Kirche der Gesellschaft geleistet hatte, überstüsssig machte. So vermittelte und verkündete im elsten Jahrhundert, als die allgemeine Duldung der Privatkriege einen Justand der Anarchie herbeigeführt hatte, der alle Lebensverhältnisse einen Justand der Anarchie herbeigeführt hatte, diese erste wirksime Schranke gegen die Geselsosigkeit unter den Baronen. Ihre Bischöfe wurden die Schiedsrichter in sedem Streite, und es gelang ihnen in hohem Maße, die Judtlosigkeit jenes Zeitalters zu mäßigen. Als aber diese Ziel theilweise erreicht und die königliche Macht beselstigt war, kam der Gottestriede, troß vieler Versuche, ihm neues Leben 1) einzuhauchen, rasch außer

<sup>1)</sup> Er ward als ein Theil des allgemeinen Gesetzes der Kirche im Jahre 1179 durch Alexander III. bestätigt. S. Ducellier, Hist. des Classes Laborieuses en France, S. 87—89 und 127—128.



Uebung, und die Bewahrung des Friedens ging von der geistlichen auf die bürgerliche Herrschaft über. Es ift dies nur ein einzelnes Beispiel von dem Prozesse, der sich während der letztern Hälfte des Mittelalters unausgesetzt vollzog. Die Kirche hatte früher fast jedes Geschäft der bürgerlichen Berwaltung wegen der Machtlosigkeit der Laienherrscher ausgesührt, und erst die Fortschritte auf Seiten der weltlichen Herrschaft befreite die Geistlichen In

gewiffen Pflichten, entzog ihnen aber auch eine Quelle ber Macht. Aber abgesehn von der Berminderung des Einstuffes, die aus der angegebenen Ursache entsprang, fand die Kirche Sahrhunderte lang auch einen eifrigen Gegner in der Gewalt des Königthums. Die berühmte Gefchichte des Inveftiturstreites und die ebenso merkwurdige, wenn auch minder befannte, Berordnung bes Sahres 1319, welche alle Bifchofe aus bem Parifer Parlamente ftieß, find schlagende Beispiele der Thatfraft, mit welcher man den Streit führte. Sein Ausgang wurde hauptsächlich durch den Aber-glauben des Bolfes bestimmt. In einem von Grund aus abergläubischen Zeitalter vermochte weder Geschicklichkeit noch Entschloffenheit den Birkungen eines Bannes oder Interdicts zu widerstehn, und die nahmhafteften Monarchen des Mittelalters erlagen diefer Macht. Aber schon langere Zeit vor der Reformation mar ihre Furchtbarkeit fehr gefunken. Der raiche Aufschwung der gewerblichen Rlaffen, die zu allen Zeiten von theologischen Tenbengen entfernt maren, das Wiederaufleben eines Beiftes fühner und feffelloser Forschung und das Mißtrauen, welches sich die Kirche burch die papstlichen Gifersuchteleien und durch die Berberbtheit der Klöfter zuzog, waren die Hauptursachen der Emancipation. Die Reformation mar erft möglich geworden, als ber alte Aberglaube vom Beifte des Zweifels gefcmacht und durch die Beimischung weltlicher Interessen auf ein verringertes Maß gebracht Die Könige benutten freudig die Gelegenheit, die Bügel des Papftthums von sich zu werfen. Die Patrioten empörten sich gegen die Ober-hoheit einer fremden Macht, und die Laienstände hießen einen Wechsel willkommen, durch welchen ihnen der Druck des Klerus erleichtert wurde.

Ein Bergleich der durch die Reformation hervorgerufenen Religionstriege mit den Kreuzzügen zeigt deutlich die große Beränderung, welche mit dem Geiste Europa's vorgegangen war. Die Kreuzzüge waren von rein religiösem Charakter gewesen. Sie zeigten einzig die Begeisterung des Bolkes für dogmatische Interessen und erhielten sich länger als zwei Sahr-hunderte durch Anstrengungen beispielloser Opferfreudigkeit. In den Religionskriegen der Reformationsepoche dagegen hielten sich welkliche und kirchliche Elemente sast ganz das Gleichgewicht. Das Ziel, welches nan im Auge hatte, war politische Macht, aber Berschiedenheit des religiösen Glaubens bildete die Grenzlinien, welche die seindlichen Lager von einander trennten, und erzeugte den Enthusiasmus, welcher den Kamps aufrecht hielt. Der theologische Geist war nur in Verbindung mit politischem Ehrgeiz im Stande, Europa mit Blut zu überschwennen. Aber noch bildete dogmatische Gleichheit den Grund der Verbindung, und alles Zusammenwirken mit

Regern galt als Sünde.

Diese Glaubensepoche erhielt sich länger als ein Sahrhundert nach der Reformation. Sie entschwand unter dem Eindrucke der fortschreitenden Bildung, aber nicht früher, als dis das Ministerium Richelieu an's Ruder kam; denn obgleich Franz I. mit den Türken ein Bündniß geschlossen und noch einzelne andere Herrscher eine ähnliche Gleichgültigkeit gegen die haupt-

fächlichsten Glaubensunterschiede an den Tag gelegt hatten, war doch ihre Politik selten von Erfolg begleitet. Selbst am Ende wurde die Beränderung nur mit großer Schwierigkeit erreicht, so daß es in Italien, Spanien Deutschland und den Niederlanden von Schriften wimmelte, welche das Bündniß zwischen Frankreich und Schweden nur wenig glimpslicher als einen Abfall vom Chriftenthum bekämpften. Ein Buch unter dem Titel Mars Gallicus, welches im Sahre 1635 erschien und den Pseudonym Alexander Patricius Armacanus führte, zeichnete sich befonders als bündigster Beweis von der Sündhaftigkeit der Allianzen mit Repern aus, und bezeichnet die Morgenröthe des Ruhmes eines Mannes, der bestimmt mar, einen tiefgehenden und beständigen Ginfluß auf das Geschick der Kirche zu üben. Jausen hieß der Mann, der sie geschrieben hatte und ihr feine Beforderung zum Bischof von Ppern verdankte1). Aber der Genius eines Richelieu, von den intellectuellen Ginfluffen seines Zeitalters unterflutt, fiegte schließlich über jede Schwierigkeit, und der weftphälische Friede gilt mit Recht als Abichluß für das Zeitalter der Religionstriege. Der Einfall Ludwig's XIV. in holland war zwar nahe daran, ein Religionstrieg zu werden, und der Fanatismus hat mehr als einmal andern Kämpfen der Neuzeit seine hilfe verliehen2); aber Rriege wie diefe, welche einft Europa zerütteten, find faft unmöglich geworden. Unter allen Elementen der Bereinigung und der Abstoßung, welche das Verhältniß der Nationen regeln, sind dogmatische Interessen, welche einst die Oberhand hatten, kaum noch vorhanden. Unter allen möglichen Befahren, welche den Befichtsfreis verdunkeln, scheint keine unwahrscheinlicher, als ein Bundniß, welches fich auf dem Grunde eines gegemeinschaftlichen Glaubens bildete und bestimmt wäre, über den Kreis seines Einflusses hinauszugehen. Solche Bündnisse bildeten einst die ernsteste Thätigkeit der Staatsmanner; jest eristiren sie nur noch in den Speculationen der Ausleger des Propheten.

Auf diese Beisc hat sich im Laufe weniger Jahrhunderte die auswärtige Politit aller civilifirter Bolter vollständig und endgultig facularifirt. die man einst als natürliche Pflicht betrachtete, find heut geradezu unmöglich geworben; Alliangen, die einft fur fcmere Gunden gehalten murden, find jest gewöhnlich und unangefochten. Was einft den Mittelpunkt bildete, um bas fich alle andern Intereffen drehten, ift zurudgetreten und geschwunden, und eine Grundveranderung im Thun ift ein Beweis für die gründliche Ummandelung bes Glaubens.

Ich habe ichon auf den Berfall der religiofen Berfolgung hingewiesen, welche so lange das hauptfächlichste Kennzeichen und Maß für den Ginfluß der Kirche auf die innere Politik der Bolker gewesen ift. Die Inquisition bietet jedoch noch eine andere Seite, auf die ich noch keinen Bezug genommen habe, weil sie erst zu unserem jetzigen Kapitel gehört, nämlich ihre häufig seindliche Stellung zur bürgerlichen Gewalt.

Vor dem dreizehnten Sahrhundert war die Gerichtsbarkeit über Reterei zwischen dem Bischof und der burgerlichen Behörde getheilt. Die Kirche verfundete, daß fie ein ichrecklicheres Berbrechen fei als jedes burgerliche Ber-

<sup>1)</sup> Avis aux Refugiez S. 56, Ausg. von 1692.

<sup>9) 3.</sup> B. der neuerlichen Invafion der Spanier in Marocco. Ueber den religiösen Charatter, den Ludwig XIV. der Invasion in Holland zu geben suchte, i. Michelet: Louis XIV.

gehen und daß ihre Bestrafung der Größe diefer Abscheulickeit angemeffen sein muffe. Der Bischof klagte den Ketzer an, die burgerliche Behörde führte den Prozest und sprach die Verurtheilung aus. In der erften Salfte bes Mittelalters murde diefes Verfahren, welches man dem Coder des Theodofius entnommen hatte, ohne Schwierigkeit beftätigt. Die weltliche Regierung fehr unterwürfig, Regerei faft unbekannt, und wenn ein-Fall über ihn cin vortam. wurde gewöhnlich wie Zauberei abgeurtheilt. Als sich jedoch am Schlusse des zwölften Sahrhunderts ein Beift der Auflehnung gegen die Rirche weithin verbreitet hatte, erkannten die Papfte, daß ein energischeres Spftem erforderlich fei, und unter den au diefem Behufe entworfenen Magregeln fteht die Inquifition vorn an, welche nicht nur auf Unterdrückung der Reterei, sondern auch auf Erweiterung

des Gebietes der kirchlichen Gerichtbarkeit berechnet mar.

Dieses neue Tribunal<sup>1</sup>) ward den beiden religiösen Orden der Dominitaner und Franziskaner übergeben, und zu ihrem ersten Ziel machten sie die alleinige Führung der Ketzerprozesse. Der Bischof des Kirchsprengels hatte immer eine gewisse Stellung in dem Gerichtshof des Ortes; aber diese war in der Regel wenig mehr als ein Ehrenamt, welches dem Amte des Oberhauptes der Inquisition gänzlich unterstand. Das eigentlich weltliche Gonvernement stellte nur einen "Assesson" und einige vom Inquisitor selbst bernsene untergeordnete Beamte und hatte nur die Aufgabe, die hinrichtung dersenigen zu vollziehen, welche die geistlichen Mitglieder verurtheilt hatten. Ein Orittheil der eingezogenen Güter gehörte dem Distrikt, in welchem der Prozeß stattfand, und er hatte dasur sehörteits die Erhaltungskoften sür die Veseangenen zu tragen. Zur Krönung des Ganzen besaß die Gesellschaft einen Mittelpunkt in dem zu Kom angestellten Generalinquisitor, mit welchem sich alle Zweige des Gerichtshoses in fortwährendem Einvernehmen zu halten hatten.

Selbstverständlich war diese Einrichtung, abaefehn religiösen Bichtigkeit, auch von fehr großer politischer Bedeutung. trug auf die Beiftlichkeit einen Zweig ber Berichtebarkeit, ben man bis bahin immer als zur weltlichen Herrschaft gehörig angesehn hatte, und führte in jedes Land, wo sie Anerkennung sand, eine Körperschaft ein, welche bei ihrer außerordentlichen Macht völlig von einer auswärtigen Macht abhing. Die Inquifitoren fanden bald einen vielvermögenden, wenn auch etwas eigenwilligen Freund an dem Kaiser Friedrich II., der 1224 in Padua vier Ebicte erließ, in welchen er sich ihren Beschützer nannte, alle hartnäckigen Reter zum Feuertode und die bußfertigen zu lebenslänglichem Gefangniß beftimmte, auch die Untersuchung des Verbrechens den Geiftlichen übertrug und nur die Berkundigung des Berdammensurtheils dem weltlichen Richter In der ersten Sälfte des dreizehnten Jahrhunderts wurde ber vorbehielt. neue Gerichtshof in der Lombardei, in den Marken, in der Romagna, in Toskana, auf den Balearischen Infeln, in Arragonien und in mehreren Städten Frankreich's und Deutschland's eingeführt. In Neapel hingegen setzte ihm die Feindschaft zwischen König und Papst sowie der herrschende Volksgeift feinen Riegel vor. Auch in Benedig widerfetten fich die Behör-

<sup>1)</sup> Das Berhältniß der Inquisition zur weltlichen Macht ist von Sarpi in einer turzen Schrift, welche den Titel Discorso dell' Origine dell' Uffizio dell' Inquisitione führt und der ich genau gesolgt bin, sehr gut dargestellt worden.



ben lange seiner Einführung und ließen die Ketzer auf die Initiative des Bischofs nach dem Mehrheitsbeschlusse des Obersten Rathes und dem Urtheilsspruche des Dogen verbrennen, die die Regierung im Jahre 1289 nachgab und die Inquisition mit einigen geringen Beschränkungen zu Gunsten der weltlichen Macht zuließ!). In Spanien nahm sie durch die Verbindung einer sehrs fatrk ausgeprägten katholischen und einer ebenso starken nationalen Gesinnung eine etwas eigenthümliche Gestalt an. Dier wie überall war sie eine wesentlich firchliche Institution, die unter ausdrücklicher Gutheißung des Papstes geschaften, ausgedehnt und verändert wurde; aber der Großinquisstor und der Oberste Rath waren vom Könige angestellt und der Papst hatte nur das Bestätigungsrecht, wie denn die berüchtigte Verfolgung des Antonio Verez, der mit der Vernichtung der Freiheiten in Arragonien endete, ein wenn auch vereinzeltes Beispiel darbietet, daß sie auch als blos politisches Werzeug gebraucht wurde?). Zuerst war ihre Gerichtsbarkeit auf das Land beschränkt, und viele Seeleute von verschiedener Religion hatten sich zu dem spanischen Seewesen begeben; aber im Jahre 1571 stellte Sixus V. auf Ersordern Philipp's II. einen besondern Inquisitor über die Klotte an'd, welcher alsbald ihre Rechtzläubigseit herstellte. Durch den spanischen Einslus wurde diesem Gerichtshof die Ausstra gegeben.

In der Legende vom heiligen Dominicus heißt es, seine Mutter habe um die Zeit ihrer Niederkunft geträumt, daß aus ihrem Leibe ein Hund hervorgehen werde, welcher eine die ganze Welt in Flammen setzende Brandsfacel trage, and sicherlich hat der Ersolg der Inquisition dieser Vorbedeutung nahezu entsprochens. Imei dis drei Jahrhunderte hindurch bildete ihre Ausbreitung das Hauptziel der päpstlichen Politik; sie war dasselbe, was im vorangegangenen Zeitalter der Investitussischen Warschlichen Gerrschsucht hüllte, und während dieser langen Zeit gab es wohl keinen einzigen Papst, der sie nicht ansbrücklich gepriesen hätte. Allein obgleich kein Zweisel darüber sein kann, daß die Ketzerei hierdurch einen tödtlichen Streich erhielt, dürste es doch fraglich sein, ob die Japstliche Politik sich hierbet im Ganzen nicht als kuzsschichtig erwies, da die Inquistion wahrscheinlich viel zur endlichen Verweltzlichung der Politik beigetragen. Ehe man sie eingeführt, hatte Niemand daran gezweiselt, daß die Untersuchung und Vestrafung der Ketzerei zu den obersten Pstichten der weltslichen Regierung gehören, während durch die Ingest

<sup>1)</sup> Sarpi, S. 48-57. Ausgabe von 1639.

<sup>2)</sup> Diese interessante Episode ist erft neuerlich von Mignet in einem lesenswerthen Buche, Antonie Perez, untersucht worden. Zu den Beschuldigungen, die man gegen Perez erhob, gehörte, daß er in einem Augenblicke der Leidenschaft ausgerusen habe: "Wenn Gott der Bater gewagt hätte, ihm zu sagen, was der König gesagt, so würde er ihm die Nase abgeschnitten haben". Hierauf erklärten die Inquisstoren, er habe sich "der Kegerei der Antropomorphisten und der Walbenser schuldig gemacht, welche dem Bater leibliche Glieder zuschrieben".

<sup>3)</sup> Paramo, De Origine Inquisitionis, 224 – 226. Dies gehörte wohl auch

zu den beiläufigen Ursachen des Berfalls der fpanischen Flotte.

<sup>4)</sup> Zwar wurde die Inquisition erst nach dem Tode des heil Dominicus organisirt, aber er war doch der Haupterwecker der Verfolgung. Sein Orden vertrat das Princip, weshalb demselben auch fast selbstverständlich die Inquisition übertragen wurde.

quisition diese beiden Bereiche unmerklich von einauder getrennt wurden. Die Feststellung der Reperei wurde den weltlichen herrschern einigermaßen entzogen, und durch eine sonderbare Verkehrung machte man dieselbe Lehre von der Incompetenz der lettern in religiöser Beziehung, die man später zu Gunften der Duldung in Anspruch nahm, damals für die Inguisition geltend 1). Auch war der neue Gerichtshof nicht nur von der weltlichen Regierung getrennt; er ftand zu ihr häufig genug im Gegensat. Seine Gin-richtung war schon an fich ein Eingriff in die Gerichtsbarkeit der burgerlichen Behorbe, und es fanden fortmahrend Mighelligkeiten megen ber genauen Grenglinie feiner Autorität ftatt. Bo man ihn anerkannt hatte, mar er ohne allen Ginfpruch Richter über die Reterei und einen großen Theil firchlicher Nebertretungen, und eine unter den lettern, nämlich der Digbrauch ber Beichtwäter gur Berführung der Bugenden, nahm einen fehr hervorragenden Plat in den hierüber handelnden Schriften ein2). Auch das Berenwejen gehörte gewöhnlich, wenn auch durchaus nicht immer, zu seinem Bereiche, nur daß sich die Behörden zuweilen weigerten, seine Urtheilssprüche in Boll-zug zu setzen. Wucher war nach dem Urtheil der Geistlichen ein kirchliches Bergeben, mahrend die Gesetzgeber den Prozest darüber der Inquisition nicht überlaffen wollten. Meineid, Bigamie und mehrere andere Berbrechen gaben zu ähnlichen Streitigkeiten Beranlaffung.

Burde der weltlichen Regierung auf diese Beise das Gebiet der Berfolgung einigermaßen entzogen, so erregte die übertriebene Strenge des Tribunale, welchem daffelbe zugefallen war, einen allgemeinen Unwillen unter Darin machte Spanien freilich eine Ausnahme. In diesem Lande war die Inquisition als der besondere Ausdruck der Nationalreligion durchweg beliebt, und man betrachtete die Verbrennung der Juden und Reger bald in dem doppelten Lichte einer religiösen Feier und eines Schaugepränges oder einer Bolksbeluftigung, die dem nationalen Beichmacke höchlichft entfprach3). In andern gandern dagegen, namentlich in Stalien, erregte fie große Feindschaft. Als die Spanier fie den Neapolitanern aufzudrängen verluchten, brach eine fo allgemeine Emporung aus, daß felbst spanischer Gifer von dem Unternehmen guruckstand. Dber- und Mittelitalien baumten fich mit Ingrimm unter dem Joche. Fürchterliche Tumulte entstanden aus biefer Beranlaffung und drohten beinahe die Berftorung Mailand's im Sahre 1242, die Parma's im Jahre 1279, und auch in vielen andern Stadten

1) Höchft belehrend ift die Stelle bei Sarpi, S. 89 und 90.
2) S. 3. B. die erschöpfende Erörterung bei Carena, De Officio S. Inquisitionis, 135—161. Die drei Päpste Paul IV., Pius IV. und Gregor XV. hielten den Erlaß von Bullen bierüber für nöthig, und wer die Schriften von Sanchez oder Ders durchblättert hat, wird sich darüber nicht wundern.
3) Dies geht schon zur Genüge aus der Jahreszeit hervor, in welche man die hinrichtungen verlegte, sowie aus allen Beschriedungen derselben. Ich will ieden hinruffuen der hab est noch ein iehr worknürklied gleichteites Man Ern iner

jeboch hinzufugen, daß es noch ein fehr mertwurdiges gleichzeitiges Gemalde jener Schauspiele giebt. Es ftellt die hinrichtung, ober vielmehr die Prozession zum Scheiterhaufen von einer Anzahl Juben und Judinnen vor, welche 1680 in Madrid während der hochzeitssestlichkeiten Karl's II. vor dem Könige, seiner Braut und dem Sofe und Clerus in Madrid verbrannt murben. Plat war wie ein Theater hergerichtet und von Damen in hoffleibern bicht gebrangt; ber König faß auf einem erhöhten Site, umgeben von den hauptmit-

fanden geringere Unruhen statt<sup>1</sup>). Obwohl die Väpste alles Mögliche gethan hatten, um das heilige Officium mit religiösen Reizen auszuftatten, obwohl sie den Beamten desielben gleichen Ablaß wie einst den Kreuzsahrern gewährten und einen Ablaß für drei Jahre Allen, die, ohne Inquisitoren zu sein, einen Keizer zur Berurtheilung brachten, obwohl ferner der Bannspruch gegen alle diesenigen geschleudert wurde, welche den Inquisitoren ein Sindernis dei Erledigung ihrer Amtspflicht in den Weg legten, blieb der Widerstand der Italiener dennoch Jahrhunderte lang undezähmt. So sinden wir im Jahre 1518 den Umstreis von Brestia durch die Verurtheilung einer Anzihl von Wenschen wegen Zauberei in so heftig gährender Aufregung, daß die Regierung dieselbe nur mit großer Mühe durch Ausbehung der Todesurtheile zu beschwichtigen vermochte. Ein ähnlicher Ausbruch sand zu Mantua im Jahre 1568 statt, und selbst in Kom wurden beim Tode Paul's IV. die Gesängnisse der Inquisition mit Gewalt gesprengt und ihre Archive von einem wüthenden Housen verbrannt<sup>2</sup>).

Alle diefe Borgange gehören mit zur Geschichte der weltlichen Richtung in der Politik; denn fie trugen alle dazu bei, daß der Geift der Berfolgung

1) Sarpi, S. 60. Gregor IX. machte die Zulassung der Inquisition zur unerläglichen Bedingung bei seinen Bündnissen mit den Freistädten. Ein Mönch, der Bruder Johannes von Bincenza, scheint am glücklichsten in Ber Förderung dieser Institution in Italien gewesen zu sein. Er nannte sich selbst einen Apostes, nicht der Verfolgung, sondern des Friedens, versöhnte viele Feinde und verbrannte 60 Katharer bei einer einzigen Gelegenheit auf dem Marktplatz zu Berona. Sismondi Hist. de la Liberte I. S. 108, 109.

3) Sarpi, S. 80. Elorente, Hist, de l'Inquisition II. S. 272. Diese Richtung des italienischen Geistes hatte das geringe Maß von Blutvergießen zu Kom durch die Inquisition zur Volge. Mir sind in der That nur 5 Beispiele von lebendig Berbrannten daselbst gegenwärtig; das Beispiel des pantheistischen Philosophen Bruno, des Bruders von Du Chesne, dem Geschichtsschreiber der Bersolgung in den Niederlanden, eines Kepers, der bei Scaliger vorkommt, des berühmten Arnold von Brescia, der unter dem Deckmantel "politischer Kepereien" verbrannt wurde und des Aonio Palerio, des nahmhasten Versassers von "den Bohlthaten des Todes Christi", welcher die Lehre von der Rechtsertigung durch dem Glauben, die im 16. Jahrhundert so große Ausmerksankeit auf sich zog, vertheidigte.

gliebern der Aristokratie, und Bischof Valderes, der Großinquisitor, präsidirte der Scene. Der Maler dieses höchst bedeutenden, in der Galerie zu Madrid befindlichen Bildes, war Franzesco Rizzi, der im Jahre 1685 starb. Er sucht den Beschauer gegen die Juden dadurch einzunehmen, daß er ihnen, wie dies gewöhnlich geschah, übergroße Rasen giebt. Diesen Kunstgriff gebrauchen alle alten Maler mit Ausnahme von Juannez, der in seinen neutestamentlichen Bildern nicht blos den schlechten sondern auch den guten Charakteren ein derartiges Merkzeichen giebt und wegen seiner unparteisschen Rasenvertheilung die böchste Achtung verdient. Lorenze erwähnt diese Autodase, aber nicht das Bild. Gesch. der Inquisition III, 3 und 4. Unter den Opfern des Jahres 1680 befand sich der jüdisches Mädchen von kaum 17 Jahren, deren außerordentliche Schönheit Alle, die sie sahen, mit Bewunderung erfüllte. Als sie zum Scheiterbausen sichritt, ries sie der Königin zu: "Große Königin, vermag Eure Gegenwart mir nicht in meinem Jammer zu helsen? Erwäget doch meine Jugend, und daß ich für eine Religion büße, die ich mit der Muttermilch eingelogen dabe". Die Königin wendete ihre Augen ab. Limborch, Geschichte der Inquissition, Kap. XI.

gebrochen und von der burgerlichen Regierung eutfernt wurde. So lange jedoch dogmatische Interessen im Bordergrunde standen, mußte die Bersolgung in einer oder der andern Gestalt fortbestehn. Man wird aus dem vorigen Kapitel ersehn haben, wie dieser Borrang allmählich aufhörte, und wie im Zusammenhange damit die Meuschen davon zurücksamen, diesenigen zu verbrennen und einzukerkern, welche einem andern Glauben folgten.

Aber so wichtig diese Epoche in der Verweltlichung der Politik auch war, immer wurde noch eine literarische Censur gegen tegerische Schriften geübt, und das Suftem religiöfer Berbote dauerte fort. Erftere gehörte einer fehr alten Praris bei Streitschriften auf dem Gebiete des Glaubens an. Unter den Seiden machte es sich Diocletian zur besondern Aufgabe, christ-liche Bucher zu verbrennen, und Julian, der zwar nicht ganz denselben Beg einschlug, ftrebte boch nach demfelben Biele, indem er den Chriften die Mittel ber Belehrung entzog, durch welche fie ihren Glauben auszubreiten vermochten'). In gleicher Weise verdammten auch die ältesten Concilien fortwährend die Bucher der Reter, mahrend die weltliche Macht nach ihrem Spruche verfuhr und die Schriften vernichtete. So ordnete Conftantin die Vernichtung ber arianischen Schriften an, nachdem das Concil von Nicaa fie verdammt hatte. Arcadius unterdructte gemäß ber Entscheidung des Concils von Conftantinopel biejenigen des Eunomius. Theodofius verbot nach dem Concil von Epheius die Werke des Nestorius, und nach dem Concil von Chalcedon die des Gatiches 2). Zuerst betrachtete man die Ausführung des Urtheils als Borreckt des weltlichen herrschers und überließ der Rirche nur die Verdammung; aber fcon im Sahre 443 finden wir, daß der Papft Leo die Bucher der Manichaer aus eigener Machtvollkommenheit verbrennen läßt 3). Das ganze Mittelalter hindurch blieb dieser Gebrauch natürlich bestehen, und es gelang der Inquisition, fast die ganze ketzerische Literatur vor der Reformation zu zer-ftoren; bis endlich in der Zeit der Wiederherstellung der Wifsenschaften diese Magregeln da und dort auf Widerftand ftiefen. Als beispielsmeife im Jahr 1510 die Theologen von Köln, besonders vertreten durch einen Inquisitor Namens hoogftraten und unterftutt durch die Bettelorden, nach einigem Bogern in der Beiftimmung feitens der Parifer Universität die gesammte Literatur der Juden, mit Ausnahme des Alten Testaments, zu vernichten fuchten, proteftirte Reuchlin, einer der größten Renner des Bebraifden gu feiner Zeit, gegen diese Magregel, und da ihn deshalb ein getaufter Jude, Namens Pfefferkorn, der zuerft eine folche Bernichtung angerathen hatte, in heftigem Tone angriff, antwortete er mit einem Werke, worin er bie philosophische und geschichtliche Bedeutung der judischen Literatur eifrig verfocht und die Bichtigkeit ihrer Erhaltung nachwies. Bald ftellten fich bie tüchtigsten Kräfte in Deutschland auf seine Seite, und ba die weltliche Behörde sowohl als viele ausgezeichnete Geistliche fich bei dem Streite bethei-

3) Giannone, Ist. di Napoli.

<sup>1)</sup> Julian verbot nicht, wie zuweilen behauptet wird, den Chriften das Studium der Glassifter, sondern er verbot ihnen nur den Unterricht darin, weil er es für lächerlich hielt, daß diejenigen, welche die alten Götter verachteten und verwarfen, die Geschichte von deren Thaten erläutern sollten. S. feinen Brief an Jamblichus.

an Jamblichus.

2) Sarpi S. 192, 193. Milton giebt eine allgemeine Uebersicht der Geschichte der Censur in seiner Areopagitica.

ligten, ward er für längere Zeit zu bem hervortagenbsten in Europa und endete mit der Unterlassung der beabsichtigten Maßregel. Die Entstehung der Reformation diente indeh zur Verstärfung der Strenge bei der Eensur.

— Das Shstem der Schrifterianbniß folgte sast unmittelbar auf die Ersindung der Buchdruckerunst, und im Jahre 1559 ertieß Paul IV. den Index Expurgatorius. In England hatte die Convocation die Aufgabe, Censur zu üben, die Sternkammer, keterische Werke zu unterdrücken. In England dass, daß es während der Feindseligkeiten zwischen Krantreich und Spanten im Interesse des seitern Landes lag, die Niederlande zur Jusuchtsstätte der französischen Flüchtlinge zu machen, die hier gewöhnlich unzühlige aufrührerische Schriften herausgaben, welche gegen die französische Regierung gerichtet waren, aber auf das Land, in welchem sie erschienen, einen sehr nachdrücklichen und günstigen Einstaß übten. Als das spanische Soch gebrochen worden, erwarb sich Holland zugleich den Ruhm einer ebenso freien religiösen Presse. Mit Ausnahme dieses Landes und einiger italienischen Städte gab es kaum och Beispiele vollkommmer Freiheit in der religiösen Publicifits, dis die Revolutionen, zuallererst die englische und dann die französische, den großen Grunddig aufstellten, der rasch zu einem allgemeinen wurde, daß die theologischen Schriften allesammt gar nicht vor das Forum der Gesetzeer gehörten.

Die ältesten Vertheidiger der Toleranz betrachteten es als ausgemachte Bahrheit, daß jedes Bolf nach seiner nationalen Anlage irgend eine bestimmte Form des religiösen Glaubens annehmen und nach dessen Borschriften mit derselben Folgerichtigkeit, die man vom Einzelnen erwartet, seine Handlungsweise bestimmen müsse. Diese kinchenstaalliche Theorie, die lette Spur des alten theologischen Geistes, welcher die frühern Stufen der Ibvilisation kennzeichnet, herrscht noch in vielen Ländern; in der allernenken Zeit sedoch hat man sie dei allen Nationen, welche sich der politischen Richtung der Gegenwart angeschlossen, erschüttert oder beseitigt. Die Vertreter der politischen Seite verlangten, indem sie der Theorie eine ganz bestimmte Verm gaben, daß jedes Volk eine einzige Form der Religion unterstützen und zu der seinigen machen, sede andre dagegen ganz außer Kenntnisnahme des Staates setzen sollte, und daß die Herrscher und Vertreter des Staates ausschließlich diesem gegebenen Glauben angehören müßten. Diese Theorie ist in neuerer Zeit nach fortgesetzen Niederlagen zwar zugestutzt und modiscirt worden; wer ste aber die du Lage, wo sie zum Siege gelangte, zurüdversolgen und der Reihe von Argumenten nachgehn will, welche die Torzpartei seit länger als einem Tahrhnubert selfhält, kann sich überzengen, daß ichren Sinn nicht übertrieben habe.

Diejenigen europüischen Völker, welche in ihrer Politik die geistigen Tendenzen der Gegenwart am vollständigkten zum Ausdruck bringen, sind unfraglich Frankreich und England, und gerade dei diesen Nationen ist jene Theorie mit Erfolg bekämpft worden. Nach verschiedenen kleinen Schwentungen verkundete ichließlich das französische Volk im Jahre 1830 als Grundlage seiner Constitution das Princip, daß von Frankreich keine Staatsreligion anerkannt werde, und zum Belege dieser Bestimmung haben wir unter Ludwig Philipp einen Protestanten gesehn, der die Jügel der Regierung sührte, und einen Juden in der provisorischen Regierung von 1848. Eine vollskändigere Lossagung von der alten Lehre kann man sich nicht denken, und

fie ftellt Frankreich, wenigftens nach diefer Richtung bin, an die Spite bes

modernen Liberalismus 1).

Biel allmählicher ift der Fortschritt der Bewegung in England gewesen, wo er die stetige Zunahme der rationalistischen Principien unter den Staatsmännern darstellt. Der erste große Schritt geschah mit der Unterdrückung des Alerus, welche der Revolution folgte. Die Errichtung der schottischen Rirche, mögen wir das in ihr liegende Princip oder die große Wenge von Berfolgungen, denen sie ein Ende bereitete, in Betracht ziehn, war unzweisehaft eine der hervortretendsten Riederlagen, welche die englische Kirche je erlitten. Tängere Zeit gelang es indessen der Geistlichseit, die Bewegung zurückzuhalten, die erst einen frischen Antried durch das irische Parlament erhielt und unter den Verlegenheiten der irischen Politik zum vollen Siege

aelangte.

Was man auch sonst von der Integrität des irischen Parlaments wäh rend der turgen Beit, in welcher es eine unabhängige Autorität übte, halten mag, fo giebt es doch taum eine abgeschmadtere Beschuldigung, als die bes Fanatismus, welchen man ihm zuweilen vorwirft. Wenn wir es mit dem Maßstabe der Gegenwart messen, so wird es natürlich sehr mangelhaft erscheinen; aber bei einem Bergleich mit den Gesetzgebungen seiner Zeit, und hauptsächlich in Rücksicht auf die besondern Bersuchungen, denen es ausgefett war, wird unfer Urtheil gang anders lauten. Man tann fich taum einen gesetzgebenden Rorper benten mit ftarterer Berleitung gur Annahme einer Gektirerpolitik. Bor 1793 ward es ausschließlich von Protestanten gewählt. Die Regierung hatte jenes beschränkte Burgfledensustem geschaffen und eifrig festgehalten, welches immer dahin neigt, das Privatinteresse zu leitenden Triebseder in der Politik zu machen, und das überwiegende Borrecht der Protestanten auf fast alle Stellen, mit benen Einnahmen und Wurden verbunden waren, ließ das ftrengste Torospstem in ihrem natürlichen Intereffe liegen. Es gab in Srland taum eine öffentliche Meinung, und die Ratholiken waren durch die fortgesetzte Bedrückung so abgestumpst, daß fie auf die Gesetzgebung keinerlei Ginfluß üben konnten. Unter folden Umftanden bewilligte ihnen das irijche Parlament, welches fie bereits ju ben Aemtern im Magistrat, in der Jury und zu verschiedenen geringern Rechten zugelaffen hatte, schließlich auch das freie Wahlrecht, welches in einem Lande, mo fie die weit überwiegende Dehrheit des Bolkes bilbeten, und mo jebe Reform des Parlameuts und jede Vermehrung der Jugendbildung ihr Intereffe verftärken mußte, nothwendiger Beise eine vollständige Emancipation in fich folog. Es ift ferner bemerkenswerth, daß der Liberalismus bes irischen Parlaments immer in geradem Berhältniß zu seiner politischen Unabhangigkeit ftand. Als die Ereigniffe des amerikanischen Rrieges ihm jenes ftarke nationale Bewußtsein eingeflößt hatten, welches die Unabhängigkeitserklärung des Sahres 1782 hervorrief, wurde die Richtung zur Tolerang Faft alle jene großen Redner, welche um die Periode feines Schluffes den Glorienschein so unfterblicher Beredtsamteit marfen, maren

<sup>1)</sup> Um eine klare Uebersicht der Entwickelungsftusen in dem Secularisations, prozesse Frankreich's zu gewinnen, sehe man das über den Gegenstand versagte Memoire vom Abbé Lacordaire, welches Lammenais in seinen Affaires de Rome, S. 37—89, wiedergiebt.

Bertheidiger der Emancipation, und fast alle Gegner seiner gesetzgeberischen Unabhängigkeit waren zugleich Feinde der Toleranz.

Das irische Parlament war zwar eine Körperschaft, die fich sehr häufig von unfittlichen Beweggrunden beherrschen ließ, wenn auch wohl nicht mehr als das englische Parlament zur Zeit Watpole's; auch that es fich in seinem Tone und in feiner Politik durch eine Rücksichigkeit hervor, welche im hindlick auf das ungewöhnliche Daß von Genie, das es erzeugte, um fo auffallender erscheint. Aber es war, fo lange die Periode seiner Unabhängigteit dauerte, wahrscheintich freier von religiofem Fanatismus, als jede andre Bolksvertretung, die je in dem Bereinigten Königreiche ihre Sitzungen ge-halten. Daß es die Maßregel von 1793 durch Zulaffung der Katholiken in's Parlament vervollständigt haben wurde, wenn die Regierung sie unter-ftügt oder sich ihr nur nicht widersett hätte, ift mit fast unbedingter Gewiß-beit anzunehmen. Der Widerstand der Minister hintertrieb das Gefet, und bie Zuruckberufung des Lord Fixwilliam vereitelte die Hoffnungen der Katholiten und war eine von den hauptjächlichften Beranlaffungen der Rebellion Aber obwohl damals die Emancipation nicht durchging, versetzte das Parlament Frland's bennoch dem Torpprincip einen tödtlichen Streich, indem es das Collegium von Maynooth ftiftete, ein entschieden katholisches Inftitut, welches fich die Erziehung der tatholischen Priefter zur Aufgabe machte 1).

Die Union war im Ganzen genommen der Bewegung fehr ungünstig. Die Ratholiken von bem Parlament eines Reiches auszuschließen, in welchem fie nur eine geringe Minderheit bildeten, schien keine fo auffallende Ungerechtigkeit, als fie von dem Parlament eines Bolkes auszuschließen, deffen große Mehrheit fie bilbeten. Das Nationalgefühl, welches die irländischen Protestanten wünschen ließ, ihre Landsleute zu emancipiren, konnte auf ein englisches Parlament nicht mit berselben Stärke wirken, und die evangelische Bewegung, deren Urheber Wesley war, und die sich im Allgemeinen den

<sup>1) 3</sup>ch möchte hier bie Bemerkung machen, daß ein Irkander und zugleich ein Geiftlicher, namlich ber Bifchof Bertelen, fo viel ich weiß, ber erfte Protestant war, der die Zulassung der Katholiken auf einer protestantischen Universität vorichlug. Er beantragte ihre Zulassung an derjenigen zu Dublin, ohne daß daran die Bedingung geknüpft werde, die Kirche oder gewisse theologische Vorlesungen zu besuchen, und machte dabei die Bemerkung, daß die Zesuiten bei ihren Collegien zu Paris ebenso gegen die Protestanten gehandelt hatten. Querist, No. 291, veröffentl. 1731. Schon 1725 fanden über die Duldung in Frland viele Controversen ftatt, die ein Geiftlicher, Namens Songe, burch eine Predigt vor dem irifden Parlamente veranlagte, in welcher er die volle Dulbung der Katholiken als Chriftenpflicht bezeichnete und die Grundfage ber Glaubenefreiheit mit großem Nachbrud verfundete. Das Parlament ließ bie Predigt bruden. Gin gemiffer Radcliffe befampfte, und Beaver vertheidigte fie. Auch Songe erließ eine Erwiderung. Diefer ganze Streit, der vollftandig vergeffen in dem großen Chaos irifder Blugichriften begraben liegt, und beffen Urfunden in fpatern Jahren bis auf den Berfaffer Diefer Schrift vielleicht tein Menfch gelefen hat, ift immerbin ber Beachtung feitens berjenigen werth, welche den Lauf der öffentlichen Meinung in Irland ftudiren. Bielleicht die beredtefte Bertheidigung der Toleranz, die man feit einem Jahrhundert in England geschrieben, ift die Antwort des irischen Priefters D'Learn auf Besley's Fürsprache für die Strafgeseye; aber D'Learn iprach bamals pro domo.



Ansprücken der Ratholiken miderfette, batte die englische Gesellichaft bereits in hohem Grade durchdrungen, als fie bann noch bis nach Irland gelangt war. Angerbem hatte bier ein grundlicher Umichlug ber öffenelichen Meinung fintigefunden: Der reim nationale und meitliche Geift; ben das irifche Poo lament genährt hatte, ging mit seinem Organe under. An: die Stelle der Baterlandsliche trat ein Geift des Sektenmesens, und dieses Uebel mucheck fo lange, bis es aus Irland ein Land gemacht hatte, worin man den Pfuffen am meiften ergeben mar. Diefe Urfachen erklaren hinlanglich die mehr als funfundemangigjährige Bergögerung eines Gutes, das 1796 faft fchan er reicht schien. Andrerseits machte die Bhigpartei, welche fich zur Bertretum der weltlichen Bewegung aufgeschwungen hatte, und die eine überaus große Wenge von religiösen Freidenkern in fich schloß!), unaufhörliche Fortichritte, und ihr Organ, die Edinburgh Review, gehörte mehrere Sahre ju ben mächtigften Geiftesfactoren in England. Bu gleicher Zeit gab die Agetation D'Connell's den Foederungen der Ratholifen einen neuen und gebieterischen Ausbruck, und D'Connell war fo klug, die Ansprüche der Diffenters fa nach drudlich wie die feiner Glaubensgenoffen zu vertheibigen. Endlich mar ber Sieg vollständig. Man ließ bie Diffentere jum Parlamente gu, und bie Glaubenseinheit, die man fo lange aufrecht erhalten hatte, war geriffen. Aber noch immer kampfte man gegen jebe Stufe der Emancipation mit Ungeftum. Die Ratholiten wurden eingestandenermaßen nur aus Funkt vor einer Revolution zugelaffen, und die Afte in so misgunftiger und unangenehmer Beise abgefaßt, daß fie alle Dantbarleit und viele Bobithaten, die fie fonft zu Wege gebracht hatte, im Reime zerftorte. Selbft dann verftrich noch manches Sahr, ehe die Suden emancipirt wurden. Die Angriffe gegen den fektirerischen Charakter der Universitäten und dessen theilweise Aufhebung ftellt die lette Stufe der Bewegung dar, melde zuerft mit ber Bertheidigung der Toleranz begonnen hatte.

Gine nothwendige Folge Diefer Bewegung bestand darin, daß die Geiftlichkeit, als ein Banges, fich mit dem Ruckfchritt oder doch mit dem Stillftand in der Politik vereinigte. Während des Mittelalters war fie der Urheber fast jeder fortschrittlichen Bewegung gewesen; aber in der neuern Zeit, wo der Strom fich geradezu gegen ihre Intereffen wendet, ift fie naturgemaß jum Berold ber Begangenheit geworden. Gleichzeitig und infolge berfelben Ursachen ift ihr politischer Ginfluß in beständige Abnahme gekommmen. In England war der erfte größere Schlag gegen ihre Macht die Aufhebung der Klöster. Fuller hat die Zahl der Bischöfe und Prioren, welche burch diese Magregel ihren Sit im Saufe der Lords verloren haben, auf fiebenund zwanzig, Lord herbert auf achtundzwanzig und Sir Edward Cote auf neunund zwanzig berechnet 2). Unter ber Regierung Geinrich's III. hatten die geiftlichen Peers die halfte des Oberhaufes gebildet, am Anfang des achtzehnten Inhehunderts bildeten fie nur ein Achtel, und in der Mitte des neunzehnten Sahrhunderts nur ein Bierzehntel 3). Seit dem Beginne des achtzehnten Jahr hunderts hat tein Geiftlicher ein wichtiges Amt im Staate bekleidet 4), und dieselbe Beränderung ift fast bei jeder andern Nation in Guropa eingetreten.

<sup>1)</sup> S. hierüber einen intereffanten Brief bei Southen in Blanco White's Leben I., 310.

Joyce, Hist. of English Convocations, S. 449.
 Buckle, Hist. of Civ. I., 380 und 381.
 Dafelbft.

Denjenigen, welche die große Wahrheit würdigen gelernt, daß ein gründlicher Umichlug in der Politik nothwendig mit einem entiprechenden Umschwunge der geistigen Verfaffung einer Gesellschaft im Zusammenhang stodt, mird ber foeben geschilderte Entwidelungsgang einen entscheidenden Beweiß für den abnehmenden Ginfluß der dogmatischen Theologie bieten. Das geoße Gebiet der Gedanken und Thaten, welche man mit dem Namen Politik begreift, ward einst von ihrer Macht vollständig geleitet. Jest befreit es fich ichleunig, allgemein und vollständig von ihrem Ginfluffe. Diejenigen Rlaffen, welche von bem Geifte befondrer Glaubenslehren am meiften durchdrungen find, waren einft die hauptleiter der Politik Guropa's. Sie bilden eine gefturzte und fleinmuthige Minderheit, beren beliebtefte politische Grundfage fast allgemein aufgegeben find, die ohnmächtig und erfolglos gegen den übergreifenden Geift der Zeit ankampft und beren Ideal nicht in der Bukunft. fondern in der Vergangenheit liegt. Es ift augenscheinlich, daß eine Regierung niemals in Wirklichkeit einer Gifenbahngefellschaft ober einem literarischen Girkel gleichen kann, der seinen Einfluß nur auf weltliche Ange-legenheiten erstreckt. So lange sie das System der Erziehung bestimmt, welches unter ihren Unterthanen beftehen foll, fo lange fie den Unterricht in besondern Lehrmeinungen fördern oder unterdrücken kann, so lange ihre auswärtige Politik sie mit Regierungen in Widerstreit bringt, welche die Aufrechthaltung gemiffer religiöfer Spfteme uoch immer zur hauptaufgabe ihrer Politik machen, wird fie nothwendig einen überaus großen Ginfluß auf den Glauben üben. Sie kann unmöglich ohne Einfluß jein, und es wird fower halten, die Grenzen zu bestimmen, innerhalb deren fie diefen Ginfluß geltend machen darf. Wenn die Männer, aus denen fie befteht, oder die öffentliche Meinung, von der fie bestimmt werden, von der tief innern Aeberzengung durchdrungen sind, daß die Verbreitung eines gewiffen Lehrspstems das unvergleich höchste menschliche Intereffe bilbet, daß die Unterstützung eines solchen Betriebes die hauptaufgabe ausmacht, für welche sie in der Belt hingestellt find, und daber ber herrschende Trieb ihres Lebens fein muß, so ist es für solche Männer, als Politiker, geradezu unmöglich, einer Gin-wischung in die Theologie zu widerstehen. Menschen, welche von einer Leidenschaft beherrscht werden, werden ihr unabwendbar frohnen, wenn sie die Macht dagn haben. Menfchen, die das Glud Andrer aufrichtig munichen, werden ficher alle Mittel, welche fie besitzen, anwenden, um Interessen zu fordern, die nach ihrer Ueberzeugung zu den allerhöchsten des Menschen gehören. Bermöchten fie furchtbare phyfifche Leiben vom Allgemeinen fernzuhalten, indem sie der Erziehung eine gewisse Richtung geben, so würden sie sich sonder Zweisel ihrer Macht dazu bedienen. Wären sie dessen sicher, daß die ichwersten Leiden die Folge der Abweichung von einer bestimmten Art von Lehrsagen ift, fo murben fie nicht umbin konnen, darauf in ihren Gefeten Rudficht zu nehmen. Das ift ein Schluß, den wir natürlicher Weise aus der Beschaffenheit des menschlichen Geiftes ziehn, und der in der Ersahrung eine höchst reichliche Bestätigung findet 1). Um die Bedeutung gewisser

<sup>1)</sup> Dies ist sehr deutlich in einem der besten neuern Bücher bemerkt, welches wertheidigung der Torytheorie geschrieben worden: "Auf dem Punkte, wo der Protestantismus fehlerhaft wird, wo er die erste Farbe der Freigeisterei animmt und mit dem Unglauben hand in hand geht, indem er sich der zur Seligsteit nothwendigen objectiven Wahrbeit in der Religion überhebt, nimmt

Meinungen festzustellen, durfen wir uns nicht auf jene Ausnahmen bes Geiftes beschränken, die ben Charafter ihrer Zeit erfatzt und ihr Leben dumit zugebracht haben, unter Versuchen voll Arbeit und Mühe, ihrer Ueberzeugung einen Ginklang mit jenen Anfichten abzuringen. Wir muffen vielmehr die Stellung beobachten, welche große Menschenklaffen, die unter benseiben Grundsagen, aber in verschiedenen Zeiten und Umftanden leben, naturgemäß und fast unbewußt einnehmen. Wir besitzen in unserem Falle reichliche Mittel zur Beurtheilung. Wir nehmen den allgemeinen Con wahr, ben die Beiftlichkeit der verschiedensten Bekenntniffe über politifche Wegenftande anschlägt, den die religiöfen Tagesschriften und die Politifer einhalten, Die jenen Theil der Gemeinde vertreten, der fich am meiften mit der bogmatischen Theologie beschäftigt. Wir sehen ihre Richtung von ben Rich tungen des Zeitalters getrennt und denfelben entgegengesett. Die Geschichte lehrt uns, daß jene einst in der Politik die herrschende war, daß sie unauf-hörlich schnell in Verfall kam, und daß sie am schnellsten und beständigsten in denjenigen gandern verfiel, in benen die Entwickelung des Beiftes fic am thatigften zeigt. In gang Guropa ift die Beiftlichkeit jest mit einer torystischen Politik der Reaction und der hemmnisse vereinigt. In ganz Europa besinden sich die Organe, welche dogmatische Interessen vertreten, in fortbauerndem Gegensatze zu den fortschrittlichen Tendenzen rings umber und finken rasch in Berachtung. In jedem Cande, wo sich ein stantes politisches Leben zeigt, ift auch die Berweltlichung der Politik die Kolae. Jede Stufe dieser Bewegung ift von benjenigen eingeleitet worden, die fich zur dogmatischen Theologie am gleichgültigsten verhalten, und jede fand ihre Gegner unter denen, welche sich mit der Theologie am meisten beschäftigen ).

Und indem ich diese Worte niederschreibe, kann ich unmöglich jenes große Problem übergehn, dem sich eben jett alles Nachdenken der Politiker zuwendet, nämlich den unaufhaltsamen Berfall der einzigen Theokratie im neuern Europa, des großen Urbildes und Bertreters einer Berbindung von Politik und Religion. Dieser Thron, dem die unweränderliche Kirche das Gepräge ihrer Dauer aufgedruckt zu haben schien, der so viele Jahrhunderte der Anarchie und Berwirrung hindurch der Sinai eines schützenden und strasenden Gesess gewesen war, dem politischen Systeme Europa's zum Mittelpunkt und Vorbild diente, und als der Nachfolger des kaiferlichen Rom's, als der Erbe eines doppelten Antheils von seinem Geiste, die einzige

er auch in demselben Maße den Anschein der Feindseligkeit gegen die Verbindung von Kirche und Staat an." Gladstone, on Church and State, S. 188.

<sup>1)</sup> Der Beweis von der Verweltlichung der Politik, den die Stellung der sogenannten religiösen Presse bietet, ist nicht auf England und Krankreich besichränkt. Die folgende merkwürdige Stelle hat ein höchst competenter Beobachter im Jahre 1858 geschrieben, als Oesterreich der Mittelpunkt des religiösen Despotismus zu sein schien. "Die kleinlichten Interessen haben in der periodischen Presse zahlreiche Organe und machen alle gute Geschäfte. Die Religion, diese erste und oberste Interesse, besigt nur eine kaum merkliche Zabl, die sich mit Mühe erhält. In dem katholischen Desterreich kommt auf 135 Zeitschriften nur eines, welches den Interessen des Christenthums gewidmet ist, und dieses läst in Rücksicht auf Rechtgläubigkeit viel zu wünschen übrig... Die Wahrheit ist, das die soffentliche Meinung ebenso entschieden als das öffentliche Interesse ausgehört haben, in Europa christlich zu sein." Bentura, Le Pouvoir chrötien politique, S. 139.

Macht fchien, welche ben Wechselfallen der Politit nicht unterliege, der Regenbogen über der Fluth, der ruhig über fo viel Sturm und Wandel dafteht diefer Thron ift in unfern Tagen in einen Zuftand hoffnungslofer Berlebtbeit gefunten und verdankt den Reft feines Dafeins nur noch dem Geftand. niß seiner Ohnmacht. Bon den Bajonneten einer fremden Macht unterftust, und nach eigenem Bekenntniß unfähig, fich felbst zu erhalten, hat er aufgebort, ein lebendiger Organismus zu fein, ift feine Bedeutung nur noch die Bedeutung des Todes. Es hat eine Zeit gegeben, da die Stimme, Die vom Batican erscholl, Europa in seinen Grundvesten erschütterte und die ftolzeften Armeen in die Bufteneien Sprien's zu entsenden vermochte. hat eine Zeit gegeben, da alle Tapferkelt und das ganze Ritterthum der Chriftenheit bem Banner ber Rirche auf jegliches Feld und gegen jeden Feind gefolgt mare. Sett murben ihrem Aufrufe hochftens ein Paar hundert Franzosen, Belgier und Stländer entsprechen. Ihr erhabenes Alter, die Chrfurcht, die ihr Haupt umgiebt, das Andenken an den unvergleichlichen Einfluß, den sie geubt, der Genius, der ihre Vergangenheit geweiht hat, die unzweifelhaften Tugenden, die ihre Herrscher entfaltet, Alles ift nicht im Stande gewesen, das papftliche Regiment por einem Kalle zu bemahren, der ohne jeden Erjat, ohne jede hoffnung ift. Reformen wurden tuhn unternommen, dienten aber nur zur Befchleunigung des Untergangs. Politik der Hemmung ward versucht, aber sie konnte den Fortschritt des Berfalls nicht aufhalten. Seit nahezu einem Jahrhundert ist die Kirche unter jedem Berricher und unter jedem politischen Systeme unaufhaltsam in beftandig ichnellem Ginten geblieben. Endlich verlangten die Ginfluffe, welche fo lange an ihr genagt hatten, volle Wirkung. Sie fiel vor der Revolution und ist seitdem nicht mehr im Stande, sich ohne die Stütze einer fremden Armee zu erhalten. Das Princip ihre Lebensfähigkeit ift geichwunden.

Reine menschliche Feder kann die Grabschrift der Kirche schreiben; benn keine Phantasie vermag sich eine der Wirklichkeit entsprechende Vorstellung ihres Glauzes zu machen. In den Augen derzenigen, welche die Größe einer Herrschaft nicht nach der Ausdehnung ihres Gebietes oder nach der Tapferkeit ihrer Soldaten, sondern nach dem Einstusse, den sie auf die Menschheit geübt, beurtheilen, hat die Herrichaft des Papstes nie Ihresgleichen gehabt, kann auch nie eine Nachfolgerin haben. Aber vermögen wir auch die Maziestät ihrer Vergangenheit nicht ganz ihrem Wesen nach zu würdigen, so können wir doch die Gründe ihres Verfalles bezeichnen. Die Kirche siel, weil sie die große Wahrheit nicht beachtete, daß eine Regierung nur dann von Erfolg begleitet sein kann, wenn sie sich den ewig wechselnden geistigen Auftänden der Gesellschaft anzupassen versteht, und daß eine Politik, welche in dem einen Jahrhundert die größte Wohlsahrt bewirkt, in dem andern nur zum Unglück und Verderben sührt. Sie siel, weil sie die Verbindung von Politik und Theologie darstellte und weil die Einsicht Europa's, die deren Trennung verlanzte, sie zu einem Anachronismus machte. Sie siel, weil ihre Verfassung wesentlich und grundzühlich dem Geiste eines Zeitalters entgegengesetzt war, in welchem die Verweltlichung der Politik den Maßstab

und die Bedingung aller politischen Bohlfahrt bildet.

Diese Verweltlichung der Politik ift, wie wir gesehn haben, die unmittelbare Folge des abnehmenden Einflusses der dogmatischen Theologie. Ich habe schon gesagt, daß sie auf ihre Ursache wieder zurückwirkt. Die Erzengung eines politischen Bewußtseins von entschieden und rein weltlichem Charakter, welches sich durch alle Gesellschaftsklaffen verbreitet: und warmen Patriotismus erweckt, reicht in vielen Beziehungen hin, alle großen Gedankengehiete umzuformen und zur Bildung eines intellectuellen Charakters, mit

befrimmtem Gepräge reichlich beizutragen.

Es leuchtet ein, daß im erster Reihe eine wichtige Wirkung des win woltlichen politischen Bewußtseins darin bestehn wird, die Stärke des Gektengeiftes zu verringern. Ghe das erftere auftommt, bildet letzterer den Dasftab, nach welchem man alle Dinge und Personen betracktet. Er übt eine ungetheilte Herrschaft über die Gemüther und Leidenschaften der Wenschen, verschlingt alle ihre Interessen und hat bei allen ihren Combinationen den Entsteht aber ein rein politischer Geift, so kommt eine neue Begeisterung über Jeden, welche erft die Neigungen theilt und endlich an Die Stelle der Leidenschaften tritt, die früher geherrscht hatten. 3mei verichiedene Schmarmereien, deren jede für fich uns die Ereigniffe unter einem besondern Gesichtspunkt betrachten läßt, konnen zu gleicher Zeit unmöglich in uns Macht gewinnen. Die Denkweise, welche durch die eine erzeugt wird, mird nothwendig diejenige Denkweise beeintrachtigen ober aufgeben; welche von der andern hervorgerufen worden. Die Menschen lernen ihre Nebenmenschen nach einem neuen Princip eintheilen. Gie werden in einer Rudficht die treuen Bundesgenoffen derer, die fie in andrer Rudficht lange Beit mit ungemischtem Diffallen betrachtet batten. Gie lernen in einer Rückficht diejenigen guruckweisen und bekampfen, die fie in andrer Beziehung mit grenzenlofec Berehrung anfeben. So werden ftreitende Befühle hervorgerufen, welche einander aufheben, und wenn das eine wächft, wird bas andre in demselben Maße vermindert. Seder Krieg, welcher wegen weltlicher Biele Nationen von verschiedenem Bekenntniß einigt, jede Magregel, welche politische Interessen über Rlaffen ausbreitet, die früher davon ausgeschlossen waren, bringt daher die Reigung hervor, die heftigkeit der Sekten zu mildern.

Eine andre Folge bes intellectnellen Ginfluffes, welchen das politische Leben übt, besteht in der Richtung zu praktischen Resultaten, denen die allgemeinen Grundfüte geopfert werden. Man hat oft die Bemerkung gemacht, daß die englische Verfassung, welche man gewöhnlich als die vollkommenste Berwirklichung politischer Freiheit betrachtet, mehr als andre der Logik entbehrt, und daß ein großer Theil derjenigen Maßregeln, die sich als die heilfamften bewährt haben, die größten Verftöße gegen logische Confequeng und die ungleichmäßigfte, sowie die parteilichfte Unwendung eines allgemeinen Princips enthielten. Das Ziel des Politikers ift der Bortheil, und feine Pflicht bringt es mit fich, feine Magregeln den oft roben, unentwickelten und schwankenden Begriffen des Bolkes anzupaffen. Das Ziel des Phile fophen dagegen ift die Bahrheit, und feine Pflicht bleibt es, jedes Princip, welches er für mahr halt, ohne Rücksicht auf die Folgen deffelben, bis gu all seinen möglichen Confequenzen zu bringen. Nichts kann in der Politik verhängnifivoller werden als ein Neberwiegen des phitosophischen, oder in der Philosophie des politischen Geiftes. In ersterem Falle wird der herricher fich ganz außer Stande feben, feine Magregeln mit den Bedürfniffen von Ausnahmeverhältniffen in Einklang zu bringen; er wird fich in unauflösbare Schwierigkeiten gebracht sehen durch die Bermidelung der Erscheinungen, denen er Maß und Ordnung zu geben sucht, und wird auch in fortwährendem Widerstreit mit der öffentlichen Meinung stehen. Im zweiten Falle wird

ber Denker sich unablössig burch Ruckfichten bes Rupens gehindert seben, welche dus Gebiet des Willens bort gur Geltung bringen, wo ein rein intelleetuelter Prozeg fattifinden follte, und wird bem gangen Geprage feiner Gebanten eine gewiffe Mengfflichkeit und Unaufrichtigleit verleiten. Es tunn taum zweifelhaft fein, meine ich, daß biefer lettere Ginftug gegenwärtig in bochft machtheiliger Beife auf die fpeculativen Unfichten in Canbern einwirft, wo das politische Leben febr ftart geworden ift: Rudfichtslose Wahrheitsliebe kann mit einem ausgesprochen politischen Geiste kaum zusammen bestehn. In allen Ländern, wo die Dentweise hauptsächlich durch politisches Leben bestimmt wird, gewahren wir die Neigung, die Opportunität zum Probleftein für die Bahrheit zu machen, die Augen gegen alle Argumente zu verfolitefen, die auf eine radicale Abanderung hinwerfen, und vor Allem das Ruthichteitsprincip zu einer Art geiftiger Perspective zu machen, nach welcher Die verschiedenen Seiten des Glaubens eine größere ober kleinere Gestalt annehmen. Bas einen unmittelbaren Einfluß auf die Bohlfahrt der Ge-fellschaft hat, tritt da ftarter hervor, was nur von Bedeutung für die Erkenntniß ift, wird zu dem Unbrauchbaren und Unwirksamen gezählt. Es ift micht unwahrscheinlich, daß die Starte im Erforschen abstracter Wahrheiten um ihrer felbft willen, welche den beutschen Denkern ein fo großes Gewicht in Europa verliehn hat, in nicht geringem Grade der politischen Unthätigkeit ihrer Nation zugeschrieben werden muß.

Die oben ermähnte praktische Richtung wirkt uun in verschiedener Weise auf den Fortschritt der reinen Denkgläubigkeit. Sie ist ihm hinderlich durch den farken Conservationus, den sie hervordringt, sowie durch das Widerskreben gegen den blos philosophischen Geist, welchem der Nationalismus alle Gediete des speculativen Glaudens zu unterwerfen sucht. Sie ist ihm andrerseits aber auch förderlich, insofern sie die Seelen der Menschen von der dogmatischen Seite ihres Glaubens abzieht und das Interesse derselben ganz auf die sittliche Seite richtet, welche in den Augen des Politikers wie

des Rationalisten bei Beitem die wichtigste ift.

Aber vielleicht die bedeutenofte und ficher die wohlthuenofte Wirtung bes politischen Lebens besteht in der Bewöhnung der Menschen an eine richtige Methode ber Forschung. In einem conftitutionellen Staate wird bas Rad der Regierung durch die Debatte bewegt, alle Argumente werden von beiden Seiten mit unzurudgehaltenem Freimuth ausgesprochen, und jede Zeitung berichtet vollständig, was von den fähigften Mannern des Landes gegen die Grundfate gefagt wird, die fie vertritt. Man mag die Parlamentsbebatten unter dem Ginfluft einer entschiedenen Parteirichtung studiren, man mag felbft ben Ausführungen ber einen Partei mehr Aufmerkfamkeit als denen der andern Partei zuwenden, jo wird man fich boch niemals einbilden, durch ausschließliches Studium beffen, was auf einer Seite geschrieben worden, fich icon eine Unficht bilden zu konnen. Die zwei Gefichtspunkte jeder Frage werben neben einander gestellt, und Jeber, ber fich fur ben Begenftand intereffert, pruft beibe. Benn eine Untlage gegen einen Staatsmann vorgebracht worden, so wendet man sich natürlich erst zu seiner Erwiderung, bevor man fich eine Meinung bildet, und man fühlt, daß jedes andre Berfahren nicht nur außerft untlug, fondern auch außerft ungerecht fein wurde. Dies ift der Beift der Bahrheit im Gegensatz zu dem Geifte der Unmahrbeit und des Truges, ber zu allen Zeiten und auf allen Gebieten des Dentens die Menfchen von ber Untersuchung entgegengesetter Spfteme guruck-

gehalten, die Verbreitung nicht zuftimmender Argumente beklagt, und diejenigen als strafbar bezeichnet hat, die ben lettern Gebor fchenten. Unter ben hohern Beiftestlaffen findet man den erftern, den Sinn für Bahrheit hauptlachlich burch philosophische Studien befordert, welche das Denken gur Unterfuchung schulen und fraftigen. Was jedoch die Philosophie nur für eine geringe Bahl thut, das thut, wenn auch minder vollkommen, aber in weit größerem Umfange das politische Leben für die Menge. Es verbreitet nicht nur die Gewöhnung an ein scharferes Denken, sondern, was viel wichtiger ift, die Gewöhnung an Unparteilichkeit und an geiftige Bahrheitsliebe, welche schliefe lich in alle Geftalten ber Erörterung eindringt und jedes Syftem untergräbt, welches ihre Annahme verweigert. Mit jedem Jahre finden wir, fo wie das politische Leben an Ausdehnung zunimmt, jeden neuen Bersuch, den Ausdeuck einer Meinung zu unterdruden, mit zunehmendem Unwillen aufgenommen, bie Sympathien bes Boltes fofort zu Gunften des unterdruckten Berfunders geworben, und das Bert, welches den Gegenstand der Berdammung bildet, oft zu einem viel höhern Grad von öffentlicher Achtung gelangt, als es ver-Mit jedem Sahre wird die Ueberzeugung allgemeiner, daß eine vorläufige Berleugnung ber Meinungen aus der Vergangenheit und eine entfcloffen unbeugfame Unparteilichkeit zu den höchften Pflichten des Forfchers gehören, und daß derjenige, der vor einer so gearteten Untersuchung zuruck ichreckt, wenigstens moralisch verpflichtet ift, fich einer Berdammung ber

Ansichten feines Nächften zu enthalten.

Ziehen wir die Erfahrungen aus der neuern constitutionellen Regierungsweise zusammen, so scheint ihre Bildung drei Phafen durchichreiten zu muffen. Bird politisches Leben bei einem Bolfe erweckt, welches ftart vom Gettengeifte inficirt ift, fo wird diefer Beift zuerft über die politischen Intereffen feine herrschaft üben, alles Wollen und Streben der Regierung von der Theologie geleitet werden. Rachdem eine gewiffe Zeit verstrichen, wird die in diesem Kapitel geschilberte Bewegung zum Vorschein tommen: bas weltliche Element wird an's Licht treten. Schlieflich wird es eine unbedingte Macht erlangen, die Theologie nach und nach aus allen politischen Machtftellungen vertreiben und fo ihren Einfluß auf den menschlichen Geift lähmen. Aber der Seftengeist bleibt doch, und zwar in merkwurdiger Art, bestehen; er andert nur Namen und Ziel, geht in die politische Erörterung über und nimmt die Gestalt eines mächtigen Parteigeistes an. Aber mit der Erstarkung des politischen Lebens scheint dieser Beift immer schwächer und unscheinbarer zu werden, bis er auf den vorgeschrittenen Entwickelungsstadien einer freien Regierung faft gang schwindet. Ein Geift ber Unterscheidung wird gepflegt, welcher sowohl in der Politit, wie in der Theologie zum Eklekticismus führt, so daß man alle Fragen ausschließlich auf Grund des innern Werthes, und durchaus nicht gemäß ihrer Stellung in den Systemen der Politik und Theologie beurtheilt. Den Umfang und die Stärke politischer Intereffen fördern heifit also diese Richtung fraftigen, und so verbreitet jede Erweiterung des Stimmrechts über einen ausgedehnteren Kreis eine Dentweise, die ichließlich den religiösen Glauben umgestalten muß. Sollte man jemals das Stimmrecht den Frauen bewilligen, jo wurde dies mahrscheinlich nach zwei oder drei Generationen auch in ihrer Denkweise eine vollständige Ummalzung bewirken, die fomit auf die fruheste Periode der Erziehung. und von da aus auf den ganzen Lauf der Meinungen von Ginflug werden würde.

Dergestalt wurden auch damals gewisse Hauptrichtungen von dem rein weltlichen Geiste, der selbst wieder von dem abnehmenden Einflusse der Theologie herrührte, erzeugt. — Und nun haben wir noch den zweiten Theil unseres Gegenstandes zu prüsen. Die Berweltlichung der Grundlage oder des Princips der Autorität, auf welchem alle politischen Berfassungen

beruhen.

Im Laufe der allerletten Jahre haben verschiedene große Erhebungen von Bolkern gegen ihre Berricher ftattgefunden, die von der öffentlichen Meinung in den fortgeschrittensten Nationen Europa's mit warmer Zustimmung betrachtet wurden. Einige Bolfer haben ihre herricher verjagt, um durch Berschmelzung einen mächtigen Staat zu bilden, andere, weil ihre Herrscher thrannisch oder unfähig waren, noch andere, weil ihr Regierungssystem allmählich veraltet war, und endlich einige, um ein geschichtliches Nationalwesen zu verwirklichen. In vielen Fällen waren die entsernteren Fürsten durch keine bestimmten Berträge mit ihrem Bolke verbunden, hatten somit kein Gesetz verletzt und waren auch keiner außerordentlichen Barte anzuklagen. Der einfache Grund, mit welchem man diese Beränderungen rechtfertigte, war der Bunfch der großen Mehrlieit des Volkes, und dieser Grund wurde allgemein als zureichend betrachtet. Um die Beränderung, welche in der öffentlichen Meinung vor fich gegangen mar, auf das Rlarfte zu bezeichnen, genügt es zu bemerken, daß alle berartigen Auflehnungen von den Theologen viele Sahrhunderte hindurch als Tobfünden und Alle, die sich an ihnen betheiligten, als unter dem Fluche des Berderbens ftehend angesehen murden.

Die Lehre der ältesten Kirchenväter über diesen Gegenstand ist vollkommen übereinstimmend und unzweideutig. Ohne Ausnahme erklärten alle, welche den Gegenstand berührten, den thätigen Widerstand gegen die eingesetzte Behörde unter allen Umständen sür sündhaft. Wenn das Gesetz etwas sorderte, was unrecht wäre, sollte man demselben keinen Gehorfam leisten; aber kein Laster und keine Tyrannei könnten die Empörung rechtsertigen. Diese Lehre wurde mit den nachdrücklichsten Worten verkündet, nicht als bloger Rath der Alugheit, der nur für gewisse Umstände immerdar binde. Sie wurde verkündet inmitten der schrecklichsten Versolgungen, verkündet, als die Christen bereits äußerst zahlreich waren, und ihre Selbstbeherrschung trotz der Größe ihrer Mitgliederzahl erhielt fortwährend lobende Anerkennung.) So einstimmig und nachdrücklich sind die Zeugnisse der Kirchennüter über diesen Gegenstand, daß die spätern Theologen, welche andere Unsichten annahmen, durchaus nicht im Stande waren, irgend eine Stelle zu ihrer Vertheidigung anzusühren, und zu dem traurigen Dilssmittel greisen mußten, die ältesten Christen allen Ernstes der Heuchelei zu bezichtigen, in-

2) Schlagende Beispiele davon find bei Grotius in deffen Do jure etc. Buch I. Rap. IV. § 7 enthalten. (Deutsch von Kirchmann in E. heimanne' Berlag. Berlin.)

<sup>1)</sup> S. Grotius, De Jure belli et pacis I, 4; Taylor, Ductor Dubitantium III, 3, und das Berzeichniß von Quellen, welches Gregor XVI. in seiner Bulle an die Bischöfe von Polen "über die Grundiäge der katholischen Kirche hinsichtlich der Unterwerfung unter die weltliche Macht" angiebt; Lammenais, Affaires de Rome, S. 308—317. Den vollständigsten Nachweis der patristischen Ansichten über den Gegenstand giebt jedoch wohl das vortreffliche Buch, welches beim Beginn der großen Rebellion unter dem Titel Sacrosancta Ragum Majestas zu Oxford erschien.

dem sie behaupteten, daß ungeachtet des hohen moralischen Tones, den sie hierüber anschlügen, die eigentliche Ursache ihrer Unterwürfigkeit doch nur die Ohnmacht gewesen sei 1), oder zu dem komischen Hilsmittel, ein System liberaler Politik auf die Schmöchungen von Cyrikus und Gregor von

Raziang gegen bas Andenten Julian's zu grunden 2).

Offenbar ist eine solche Lehre mit der politischen Freiheit unbedingt verträglich. Eine beschränkte Monarchie, dies muß selbst der Tory nicht verträglich. hume zugeben, wo man dem Fürften, der feine Schranken übertritt, teinen Biberftand leiften barf, ift eine "contradictio in adjecto, ein Biberfpruch in fich felbft". Ueberdies ift faft in allen Fällen der Uebergang von einer absoluten zu einer beschränkten Monarchie das Ergebnig des Boltswiderftandes gewesen, und der ganze Berlauf der Geschichte beweift reichlich, baf Niemand, der die Gewalt einmal befeffen, fie freiwillig wieder aufgegeben Aus diefen Ermägnngen haben Grotius und mehrere andere Schriftfteller geschloffen, daß ein chriftliches Bolt verbunden fei, wenn Envannen es unterdrucken, die hoffmungen der Freiheit feinem Glauben zu opfern, mahrend Shafteebury und jeine Rachfolger bas Chriftenthum für unverträglich mit der Freiheit erklärt haben. Denen aber, welche die Geschichte des Chriftenthums nicht als ein gleichartiges Ganzes, fondern als eine Reihe verschiedener Phasen betrachten, wird die haktung seiner frühesten Führer in einem gang andern Lichte erscheinen. Denn die erfte Bedingung der Freiheit ift die Giuführung eines höhern Princips für bas Thun als die Furcht. Gine Regierung, die allein auf materieller Gewalt ruht, muß immer eine Tyrannei sein, welche Form sie auch annehmen mag, und als das Christenthum herrschend wurde, entartete das römische Reich schnell bis zu diesem schreck-lichen Zustande. Wachsende Berderbniß hatte sowohl das Band der Religion als auch das Band des Patriotismus zerriffen, und das Heer war zum alleinigen Schiedsrichter über das Schickal des Staates geworden. Rach einiger Zeit verschlimmerte der Einfall der Barbaren die Lage noch mehr. horden von Bilben, berauscht durch ein leben ungebundener Freiheit und durch den plötlichen Besitz ungeheurer Reichthümer in eine Art von Raferei gebracht, den verschiedensten Racen angehörig, tampften mit Buth um die herrschaft. Die Gefellschaft war faft in ihre urtprunglichen Gemente aufgelöft, Starte ber einzige Mafftab für den Werth geworden. Mitten in diesen abweichenden Interessen verkundeten die Christen allein durch Lehre und Beispiel die Berbindlichkeit eines Gesetzes der Sittlichkeit, gewöhnten sie

<sup>1)</sup> Unter ben Protestanten haben bies u. A. Milton und Gronovins, unter ben Katholisen Bellarmin und in neuerer Zeit Bianchi behauptet. S. des lettern Traité de la Puissance ecclésiastique in der Nebers. von Peliter, Paris 1857, I. 639—642.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dies scheint ein beliebtes Argument der französischen Protestanten gewesen zu sein: Avis aux Resogiez sur leur prochain Retour en France, S. 43. Darauf antworteten die gallikanischen Ratholiken, daß Julian nicht mehr lebte, als die Schmähungen geäußert wurden. Dikarion foroch jedoch fetnem hestigen Tadel gegen den arianischen Kaiser Gonstantin dei dessen herten mehr woraus Bianchi sehr geistvoll schließt, Constantins hätte wegen seiner Reperte eigentlich abgesehr werden müssen, do die Achtung vor rechtmäßigen herrschern eine ganz siare Psicht sei; wenn ihn nun hilarion einen "Vorläuser des Austichtift", einen "Schurken und Fluchwürdigen" nennt, so mässe et ihn nicht als rechtmäßigen herrn betrachtet haben. S. seinen Traité etc. I, 651 u. 652.

die Menschen an die Achtung vor der Antorität und an die Ausübung einer Seibstbeherrschung, weiche die Grundlage bildet zu jedem politischen Baue, der von Bestand fein foll. Wären fie dem Beispiele Andrer gefolgt, fo hatten fie sich wahrscheinlich mehr ale einmal vor fchrecklichen Berfolgungen gerettet und möglicher Beije fcon langere Beit vor Conftantin's Ehronbefteigung Gewicht und Ginfluß erlangt. Aber von einem viel eblern Inflinkt geleitet gogen fie es vor, fich zu Borkanpfern ber Gefetlichkeit zu muchen, fcmudten fie die Unterthanigfeit mit dem Strahlenglang eines reinern heroismus, als er je um bes Eroberers Pfab geglangt hatte, und erhielten die heilige Flamme lodernd, da fie auf dem Erdball fast ganz er-loschen war. Man kann sagen, daß fie ihren Grundsatz übertrieben; aber eine folde Uebertreibung mar für feine Birtfamteit wahrscheinlich fehr wichtig. Die Versuchungen zur Anarchie und Auflehnung waren so groß, daß der Grundfat der Unterwerfung fich ganz erfolglos gezeigt hatte, wenn er mit irgendwelcher Einschrantung, wenn er nicht in der allernachdrucklichften Sprache mare aufgeftellt worden. Welche Urfache zum Widerftande hatte denn noch berechtigter sein konnen als die Verfolgung eines Nero ober Diocletiam? Und boch geschah es unter der Regierung Nero's, daß Paulus mit unzweideutigen Worten die Lehre vom passiven Gehorsam einschärfte, war es Tertullian's und andrer Kirchenväter Stolz, daß zur Zeit der Ueberfüllung Rom's mit Chriften die schauberhaftesten Berfolgungen ohne Kampf und Marren ertragen wurden. Nähme man ein solches Betragen als binbendes Borbild an, fo murde es allen Fortschritt der Gesellschaft zum Stillftund bringen, mahrend es an seiner Stelle in der Geschichte betrachtet nicht hoch genug geschätzt werden kann.

Außerdem muß man sich erinnern, daß die alte Kirche ein Regierungsfustem angenommen hatte, welches auf höchst demokratischen Grundstien ruhte. Es ist gewiß keine Uebertreibung zu jagen, hatte man es in ber Praxis des allgemeinen Stimmrechts bei. der Bischofswahl gelaffen, fo murden fich die freiheitlichen Gewohnheiten unter dem Bolte fo verbreitet haben, daß die Veränderungen, deren Zeuge unser Zeitalter gewesen ift, wohl viele Sahrhunderte früher stattgefunden hatten und unter dem unmittelbaren Schutze des Ratholicismus eingetreten wären. Aber es follte nicht fein. Syftem bei der Bahl der Bifchofe war der Zeit viel zu fehr voraus, und die Unordnungen, die es hervorrief, waren fo groß, daß man feine Abschaffung bald nöthig fand. Much wiesen viele Umftande auf den römischen Stuhl als ben natürlichen Mittelpunkt einer neuen Verfaffungsform bin. Die Stellung, welche Rom in ber Welt einnahm, die wachsende Autorität des dortigen Bischofs, welche die Folge der Berpflanzung der weltlichen Herrschaft nach Constantinopel war, das wunderbare Genie im Verwalten und Organisiren, welches die römischen Geiftlichen von dem Raiserthum geerbt hatten, ihr wohl unterftütter Ehrgeiz, der Glanz, welcher durch den Geift und die Borzuge eines Gregor und Leo dem papftlichen Stuhle zu Theil ward, die Bekehrung der Barbaren, die Aufhebung der Schwestersite in Jerusalem, Antiochien und Alexandrien sowie das griechische Schisma — Alles trug dazu bei, die Herrschaft, welche Rom so lange über die Schickiale der Mensch-

-heit geübt hatte, in einer andern Gestalt in's Leben zu rufen.

Als die papftliche Macht vollständig befestigt war, blieben mährend des gangen Zeitranms, welcher zwischen dieser Zeit und der Reformation lag, die Rechte der Bolter gegenüber ihren Berrichern fo zu fagen faft unbeachtet.

Die große Frage in Bezug auf das Princip der Autorität lag in den einander entgegengesetten Anspruchen ber weltlichen herricher und ber Dapfte. Obwohl die Macht, welche die lettern beanspruchten und oft auch über die erfteren übten, manche fehr schlimme Uebelftande hervorbrachte, und obwohl man ihr in hohem Grabe die Rreugzüge, die religiöse Berfolgung und viele von den traurigften Seiten der halbreligiösen Rampfe zuschreiben muß, welche Stalien mahrend des Mittelalters aufregten, fo tann doch keine Frage fein, daß fie im Ganzen der Freiheit gunftig gewefen ift. Die einfache Thatfache, daß die Bolter zwei verschiedene herren anertannten, war felbft schon eine Schranke für den Despotismus, und die Rirche mußte immer an die Unterthanen eines Herrschers appelliren, um ihre Entscheidungen gegen denfelben durchzuseten. Daber bestand unter den Geiftlichen eine gemiffe binneigung zum Bolte; und dazu kommt noch, daß die mittelalterlichen Papfte fast immer einer höhern Bildungsftufe angehörten, als ihre Gegner, jo daß fie, wie groß auch fonft ihre gehler gemefen fein mogen, ftete die Sache der fittlichen Gelbstbeherrschung, der Ginficht und der Menschlichkeit in einem Beitalter der physischen Gewalt, der Unwiffenheit und Barbarei vertraten.

Es bedarf keiner ausführlichern Darlegung von den Gingriffen, welche fich die Beiftlichkeit gegen die weltliche Macht erlaubte, oder von den endlosen Streitigkeiten über das Recht der Absetzung. Diese Seite hängt nicht unmittelbar mit dem Gegenstande dieses Kapitals zusammen und ist mit großem Talente von verschiedenen wohlbefannten Schriftstellern bereits behandelt worden 1). Zwei Punkte jedoch gehören näher hierher, die daher wohl der Erwähnung bedürfen. Erftlich mußte natürlich bei Beurtheilung der Frage über das Recht des Papftes, Könige abzusetzen, der Vortheil stets auf Seiten bes erstern sein in einem Zeitalter, in welchem er selbst als der lette Schiedsrichter über alle sittlichen Fragen angesehen wurde. Seder Beschluß, zu dem man damals gelangte, wurde nicht auf dem Wege der Begründung, sondern der Autorität erledigt, und mit der sehr zweifelhaften Ausnahme der allgemeinen Kirchenversammlungen gab es keine höhere Autorität als den Papft. Allgemeine Rirchenversammlungen waren judem feltene Bortommniffe; fie konnten nur durch den Papft zusammengerufen werden, und in den meiften Fällen waren fie die Werkzeuge feines Willens. Benn eine Bannbulle erlaffen worden war, konnte der Herrscher, gegen den sie sich richtete, zwar ein Concil der Bischöfe seines eigenen Volkes versammeln, und diese durften wohl den Bannipruch verwerfen, aber fo ftart auch ihre Gegengrunde jein mochten, blieb ihre Autorität doch nothwendig hinter berjenigen zuruck, die ihnen entgegen stand. Sie mochten Berufung auf die Erklärungen der

<sup>1)</sup> Einen klaren weltlichen Gesichtspunkt nimmt bei dem Gegenstande hallam im Kapitel über den Zuwachs der kirchlichen Autorität in seiner Geschichte des Mittelalters ein. Auch hat ihn Bossurg vom gallikanischen aus sehr erschöpfend geprüft in seiner Bertheidigung der Artikel der gallikanischen Kirche, sowie Bianchi vom ultramontanen Gesichtspunkt in seiner Abhandlung über die kirchliche Macht. Lesteres Buch, welches ein Werk von höchst umfassender Gelehrsamkeit, aber auch von unverhohlener und von unredlicher Parteisucht ist, erschien ursprünglich italienisch im Jahre 1745 und war besonders gegen die Ansichten Giannone's gerichtet. Die französsische Uebersetzung ist 1857 gemacht worden und besteht aus zwei (in jedem Sinne des Wortes) gewichtvollen Bänden. Jest bildet es das maßgebende Werk für die ultramontane Partei.

Rirchenväter einlegen; aber das Recht der Auslegung diefer Erklärungen stand der Kirche zu, deren anerkannter Bertreter thatsächlich der Papft mar. Auch hatte er in dieser Beziehung mit keiner Schwierigkeit zu fampfen. Benn man fagte, daß die alteften Bifchofe unbedingte Unterwerfung unter die heidnischen Bersolger einschärften, so erhielt man zur Antwort, daß dieses Argument unerheblich wäre, da die Kirche ihre Macht der Absetzung nur auf diesenigen erstrecke, welche durch die Tause unter ihre Herrschaft gestellt Wenn man hierauf erwiderte, diefelbe Unterwerfung fei unter Constantius, unter Balens oder Julian bezeigt werden, so lautete die Antwort, daß die Schwäche der Christen die Ursache ihrer Entsagung war, und daß die Rhatsache des Besitzes der Bannberganiß seitens der Kirche durchaus nicht Die Berpflichtung einschließe, Diefen Bann in jedem Falle des Rechtes auch in Anwendung zu bringen. Wenn man ichlieflich die Stellen herbeizog, an welchen die Kirchenväter sich über die Sundhaftigkeit jeder Auflehnung gegen ben herrscher ergingen, jo murde geantwortet, daß der Papft Riemanden zu einer folchen Auflehnung anreize; denn durch das Urtheil der Abfetung fei der Herricher bereits feiner Souveranität enthoben 1). Auf diefe Beise entschlüpfte man ohne Mühe den Aeußernngen der Kirchenväter, und die kirchliche Autorität des Papstes machte es fast zur Reperei, seine Unsprüche in Frage zu stellen.

Ferner muß bemerkt werden, daß diefer Grundfat von der Abfetjung nicht sowohl einen vereinzelten Anspruch von Seiten der Papfte als vielmehr eine logische und nothwendige Folgerung aus andern Theilen der Kirchenlehre bildete. Der Punkt, um welchen die Streitfragen unter den Katholiken über diesen Gegenstand sich hauptsächlich drehten, ist das Recht der Papfte, einen überführten Berbrecher gur öffentlichen Bugung ju verurtheilen womit zugleich die Entziehung aller burgerlichen Memter, und wo es sich um einen Souveran handelte, die Absetzung folgerichtig ausgesprochen war<sup>2</sup>). Mochte jedoch dieses Recht in der Kirche immer anerkannt worden sein oder nicht, es erleibet keinen Zweifel, daß die Macht, welche den geistlichen Autoritäten im Allgemeinen zur Ginschränkung oder gänzlichen Auf-hebung der Sidesverbindlichkeit zugestanden wurde, zu ihrer politischen Machtftellung nothwendig hinführte; denn es ist nicht abzusehen, wie diejenigen, welche bas Borhandenjein biefer Macht anerkannten, zu Gunften bes Gibes

ber Unterthänigkeit eine Ausnahme machen konnten.

Als das Erftehen der icholaftischen Philosophie in das Chriftenthum eine allgemeine Leidenschaft für minutioje Begriffsbestimmungen und für die Auseinandersetzung und instematische Bearbeitung aller theologischen Disciplinen brachte, spiegelte fich die feindliche Haltung, welche die Kirche langere Beit zu der weltlichen Macht an den Tag gelegt, mehr oder weniger in allen von ihr erzeugten Schriften. Thomas von Aquino, der fähigfte unter allen diesen Theologen, behauptet zwar ausdrücklich das Recht der Unterthanen, ben Berrichern, welche tyrannisch oder ungerecht maren, den Behorsam gu

scheint auf diese Weise abgefest worden zu fein.

<sup>1)</sup> Wie dies einer von den hauptvertheidigern der papftlichen Partei mit intereffanter Raltblutigfeit ausspricht: "Bwar hat Paulus gefagt, je be Geele fei ben bobern Machten unterthan, aber niemals hat er gefagt: ben vom Papfte ab. gesetzten Mächten." (Suarez de Fide, VI., Kap. 4.)

2) Bianchi, Puissance ecclésiastique I. S. 550—571. Ludwig der Fromme

Digitized by Google

entziehen 1); aber diese Meinung, welche wahrscheinlich dem Zeitalter voraus war, scheint nicht allgemein angenommen, ober wenigstens nicht allgemein verbreitet worden zu fein. Das Recht der Papfte, folche Fürften abzuseten, bie in Regerei verfallen waren, fand vielmehr bamals allgemeine Bertretung ). Den Scholaftikern verbanken wir auch hauptfachlich die Erklarung der Lebre von dem mittelbaren Charafter bes gottlichen Rechtes der Konige, welche höchft bemerkenswerth ift in der Geschichte ber Meinungen als Saatkorn m den Grundsäten Locke's und Rouffeau's. Man nahm allgemein an, daß jo-wohl Könige als Papfte ihre Autorität von Gott herleiteten, worans bie Anwälte der königlichen Machtstellung schlossen, daß ein Papst nicht mehr Recht habe, den König, als dieser, den Papst abzusetzen. Nach einigen Scholastikern fand jedoch hierbei folgender Unterschied statt: Ein Papst war birect und unmittelbar ber Bertreter bes Allmächtigen, mahrend ber Konig zunächst vom Bolke seine Macht herleitete. Autorität im Allgemeinen ftammt von Sott, und wenn das Bolk eine bestimmte Familie auf den Thron gehoben hat, fo ruhet der Gottheit Weihe auf deren Gliedern; aber immerhin bildete die Nation die erste und ursprüngliche Quelle der königlichen Machtbefugniß3). Obwohl diese Lehre nicht im Intereffe des Bolkes fondern bes Papftes behauptet murde, und obwohl man im Allgemeinen daran hielt, daß ein Volf, wenn es einmal feine ursprüngliche Autorität auf den Gerricher übertragen hatte, dies nicht mehr widerrufen konne, ausgenommen etwa folche äußerste Källe, wo der Herrscher das Land, welches er regierte, einer auswärtigen Macht verrathen wollte, fo ift es beshalb doch nicht weniger gewiß, baf mir hier bas erfte Glied einer Rette von Grundfaten haben, welche schließlich in der französischen Revolution endete.

Aber am Ende ist es doch mehr Sache der Wißbegier als der Bedeutfamteit, in der großen Menge von Speculationen, welche uns die Scholaftifer hinterlaffen haben, die ichmachen Spuren eines zunehmenden Liberalismus aufzufuchen. Bon welcher Beschaffenheit auch immer die Anfichten bes oder jenes monchischen Denkers gewesen fein mogen, wie glanzend bie Leiftungen von ein Paar induftriellen Republiken mit halb fkeptischer Neigung auch erscheinen4), so wurde doch erft seit der Reformation das Recht der

---

<sup>1) &</sup>quot;Den weltlichen Fürsten hat der Mensch zu gehorchen, soweit es die Ordnung der Gerechtigkeit erfordert. Wenn jene baber feine rechtmagige, fondern eine angemaßte herrschaft inne haben, oder wenn fie Ungerechtes vorschreiben,

eine angemaßte herrschaft inne haben, oder wenn sie Ungerechtes vorschreiben, sind die Unterthanen nicht gehalten ihnen zu gehorchen, wenn sie nicht etwa Aufruhr oder Gefahr vermeiden wollen." Summa, II. Quaest. civ. art 6.

2) Bossuc der keinfach, daß Jahrhunderte nach Thomas v. A. die Scholastifter über diesen Punkt fast einstimmig waren, daß sie aber hierin offenbar irrten! Bianchi I., 135, 136. Unter den Scholastiftern war der Engländer William of Okham der Freiheit am meisten zugethan. Milman, Hist. of Latin Christianity VI. S. 470—474.

2) Suarez, de Fide III., Kap. 2. Bianchi I. Diese Theologen suchen natürlich ihre Unterscheidungen bis auf den Ursprung des Christenthums zurüszusühren: aber ihre kormalen Begriffshestimmungen und ihre instematische Annen

guführen; aber ihre formalen Begriffebeftimmungen und ihre fuftematifche Unwen-

dung rlibtt doch hauptsächlich von den Scholastifern her.

4) Der politische Einfluß der it alienischen Republiken auf die öffentliche Meinung in England mar im 17. Jahrhundert sehr mächtig, da die Gewohnbeit zu reisen unter den höhern Klassen baselbst allgemein wurde, und ein großer Sheil der ersten Denker in Italien Kenntniß der italienischen Schriftsteller über die Regierung und bewundernde Vorliebe fur die italienischen Verfaffungen, vor-

Nationalitäten zu einer großen Frage in Europa. Der Geist der Ununterwürsigkeit, welchen dieser Kampf erzeugte, und die zahlreichen michtigen Fragen, welche der Protestantismus dem Urtheil der Menge unterwarf, machte das Volk geneigt, die Grenzen seiner Macht zu erweitern, während die zahllosen Sekten, welche um die Volksgunst warben, und der häusige Gegensah des Glaubens zwischen den Regierenden und den Regierten eine ausführliche Erörterung des Gegenstandes nothwendig machten. Das Erzeddichtlichen weich Bildung vieler mannichfalkiger Meinungen, da die Ansücken seder Sekte hauptsächlich von deren Umständen, oder mit andern Worten, von der aus ihren Interessen hervorgehenden Stimmung entschieden wurden.

Wenn wir unsern Ueberblick mit der ultramontanen Partei in der römischen Rirche beginnen, welche besonders die Meinungen der Papfte vertrat, fo finden wir, daß ihr zwei große Thatfachen gegenüberftanden. Zuerft war es die, daß eine Menge von Regenten den Protestantismus angenommen hatte, einfach um fich von der papftlichen Bevormundung zu befreien, und zweitens die, daß die tatholische Bevolkerung in mehreren gandern gahlreich genug war, um mit einiger Aussicht auf Erfolg sich den protestantischen Berrichern widersehen zu können. Die Punkte, welche daher in den Lehren ber Schriftsteller aus diefer Schule am meiften betont wurden, maren die Gewalt des Papftes, herricher besonders megen Reperei abzuseten, und das Recht des Boltes, einem kegerischen herrscher Widerstand leiften zu durfen. Der Nachbruck, mit welchem biefe Sate aufrecht erhalten murben, erhellt gur Genüge aus ben Berhandlungen ber Papfte mit ber englischen Regierung, und die zu ihrer Stute dienenden Argumente find vom Cardinal Bellarmin in deffen Abhandlung "über die Suprematie des regierenden Papftes in Betreff der weltlichen Angelegenheiten" und von dem bekannten Jesuiten Suarez in feiner "Bertheidigung bes Glaubens" ausgeführt worden. Das Parifer Parlament" oronete Die Berbrennung bes erftern Wertes im Sahre 1610, die des zweiten im Sahre 1614 an.

Die eifrigsten und dabei die bei weitem talentvollsten Borkampser des Altramontanismus waren die Zesuiten, die jedoch in ihren Grundsaben von

züglich diesenige Benedig's, gewann. Am meisten vertritt harrington diese Wirkung des italienischen Geistes auf den englischen. Sein Oceans wurde zwar unter der Republik veröffentlicht und Cromwell gewidmet, hielt sich jedoch dem Einsluß des Puritanismus ganz frei und konnte nur auf Bermitselung von Eromwell's Lieblingstochter, Ladv Claypole, an's Licht treten. S. Toland, Leben Harrington's. Es ist zu demerken, daß die Schriften h's ausdrücklich auf die Italiener zurückgehen und die besondern Borzüge der englischen Freiheit treuer als andre aus dem 17. Jahrhundert darstellen. Daß eine tücktige Regierung kein Mechanismus, sondern ein Organismus ist, also naturgemäß aus dem Bukande der Gesellschaft, nicht aus theoretisrendem Iwange hervorgehn nuß, daß Bolksvertretungen mit voller Machtbesugniß die einzig wirklamen hüterinnen der Freiheit sind, Gewissenscheit mit der politischen Freiheit hand in hand gehn und ein gewisses Eleichgewicht zwischen den verschiedenen Mächten im Staate walten muß, Besig auch Gewalt erzeugt, sind harrington's hauptläge und noch jest meist die hauptunterscheidungspunkte zwischen englischer und französisch gebildeter Freiheit. harrington war auch ein eieriger Vertreter der gebeimen Wahl. Seine Gegner waren Bischof Chester im "Pian-Piano", M. Wren, Sohn des Bischofs von Eld, und Barter in seiner "beitigen Republik."

den übrigen Theologen so weit abwichen, daß man fie mit Recht als besondre Klaffe betrachten darf. Die wunderbare Gewandtheit des Geiftes und die tiefe Menschenkenntniß, welche ihren Orden wenigstens damals kennzeichnete, überzeugten fie bald, daß die Löfung des Streites nicht erzielt werden konne burch Befolgung des alten Weges, den die Rirchenväter eingeschlagen, fondern daß es nöthig fei, auf jede mögliche Art die überwuchernde Macht der bertscher zu beschränken. Sie sahen, was allen Andern in der katholischen Kirche entgangen zu sein schien, daß dem Bolke eine große Zukunft in Aussicht ftebe, und fie arbeiteten mit einem Gifer, der ihnen unvergängliche Ehre verburgt, an der Beschleunigung und Leitung der Emancipation. Durch ein Spftem der kuhnften Cafuiftit, durch einen ungescheuten Gebrauch ihres eignen Urtheils in allen Angelegenheiten, welche die Kirche nicht gang genan vorgesehen hatte, und vor Allem durch geschickte Anwendung und Erweiterung einiger scholaftischer Grundfage gelang es ihnen, fich von den Ueberlieferungen ber Bergangenheit loszuwinden und dem Liberalismus, wohin nur irgend ihr Ginfluß reichte, Forderung ju geben. Suarez beichäftigte fich in dem foeben von mir angeführten Buche besonders mit der Frage von der mittelbaren oder unmittelbaren Natur des göttlichen Rechtes der Rönige 1). fei eine Frage, wie er zugeftand, welche man weber durch die Schrift, noch burch die Rirchenväter entscheiden konne; aber die Scholaftiker feien im Ganzen der lettern Anficht zugethan, und die Papfte hatten haufig ihre Autorität über die Souverane behauptet, was nach ultramontanen Grundfaten die Frage fast schon entscheidet. Er führte die Lehre von dem "gesellichaftlichen Bertrage" mit fo viel Geschicklichkeit und Nachdruck aus, daß ber herrscher gang und gar auf eine niedrigere Stufe als das Bolt hinabgedruckt wurde, mahrend der Papst Alle überragte. Diesen Principten gemäß sollten die Interessen des herrichers denen des Bolkes untergeordnet fein. Der Rönig leitete alle seine Macht unmittelbar vom Staate her, und im Falle einer weit gediehenen Migregierung follte die Nation, wenn es die Erhaltung des Staates erforderte 2), den Herricher absetzen können, ja fogar im Falle der Noth Jemanden mit seiner Tödtung beauftragen durfen 3). Der Fall mit einem haretischen Fürsten war noch einfacher; denn da die Reterei eine Empörung gegen die göttliche Autorität enthalte, welcher der Souveran

1) Suarez, De Fide III., R. 2. Diefes Buch ichrieb Suarez als Antwort

in seinem Buche Le Pape ausführlich entwidelt.

auf ein anbres von Jacob I.
2) Er fagt: Diefe Gewalt, ben Konig abzusehen, kann entweder bem Staate ober dem oberften Bischof zufteben, doch in verschiedener Beife. Denn im Staate liegt fie nur zufolge der nothwendigen Selbsterhaltung, also nach dem Naturrecht, welches Gewalt mit Gewalt vertreiben läßt, ober, ba diefer Fall immer bei der Selbsterhaltung nothwendig ift, als stillschweigende Ausnahme bei jenem erften Bertrage, nach welchem der Staat seine Macht dem Könige übertragen hat. Beim obersten Bischof dagegen ist diese Gewalt gewissermaßen ein Aussluß seiner obersten Gerichtsbarkeit über die Könige. Do Fido lid. VI., cap. IV,

3) "Wenn daher der Staat mit Recht den König absesen kann, so handeln

bie Diener des erstern richtig, wenn sie sich des Königs bemächtigen oder im Rothfalle ihn auch tödten." Ebenda. Suarez fügt jedoch hinzu, daß es vor der Berkündigung des Absehungsurtheils gegen den herrscher zum Mindesten räthlich und angemessen, wenn auch nicht unbedingt nöthig, für das Bolk sei, um ihre Sanction beim Papste nachzusuchen. Diese Wendung hat de Maistre

schließlich seine Macht verdankte, so hob sie in gewissem Sinne seinen Anfpruch auf den Thron auf, doch mußte, da der Papst Schiederichter über foldhe Fragen fei, ein Ausspruch ber Absetzung von ihm vorangehn 1). Der Papft habe die Macht zu diesem Urtheilsspruche aus zwei Grunden, erftlich weil er über dem weltlichen herrscher ftehe und bann, weil die Regerei ein Berbrechen fei, welches unter feine Gerichtsbarkeit falle und weltliche Buge erhalten muffe. Bu leugnen, daß der Papft derartige Strafen über Reger verhängen könne, ohne auf ihren Rang zu achten, heiße schon den Verdacht der Regerei auf sich laden 2); sowie die Bestreitung des Todes als einer natürlichen Strafe für Reterei ein Angriff auf das ganze System der Berfolgung sei, welches die Kirche eingeführt habe. Um diese Lehre gegen die Beichuldigungen ficher zu ftellen, welche man gegen fie auf Grund ihrer gefährlichen Folgerungen vorbrachte, behauptete Suarez, bag der abgesete König nur durch diejenigen getödtet werden durfe, welche der Papst ausdrucklich dazu bevollmächtigt hatte3), allein es erleidet kaum einen Zweifel, daß die Jefuiten mit fehr nachsichtigem Auge auf alle Mordverfuche blickten, die gegen einen abgesetzten Herrscher angezettelt wurden, welcher gegen die Rirche Widerstand leiftete.

Man wurde jedoch irren, wenn man glaubte, daß die Sesuiten liberale Grundfate nur mit Rudficht auf theologische Vortheile ober in protestantischen Ländern, oder nur unter dem Schute kirchlicher Autoritäten verfochten. Mehr als einmal behaupteten fie felbft ihre am weiteften gebenden Forderungen mitten unter einer katholischen Bevölkerung, und wie feltsam auch der Ausspruch klingen mag, gerade in diefem Orden finden wir einige der aufge-Karteften Beifter der Zeit. Die beiden Sauptmerkmale eines aufgeklarten Geiftes find, wie wir bereits gezeigt haben, die Vorliebe, fich mehr auf allgemeine Grundfate der natürlichen Religion als auf dogmatifche Satungen zu berufen, und die Geneigtheit, lettere in Einklang mit den erstern zu bringen: und von beiden Tendenzen finden wir unter den Jesuiten auffallende Beispiele. Das berühmte Werk von Mariana "über den König und die

fonigliche Berfaffung" bietet einen Beleg hierfür.

Diefes höchft merkwürdige Buch erschien 1599 in Toledo und trägt auf seinem Titelblatt eine Approbation von den Führern der Jesuiten 4). ift Philipp III. gewidmet und zu seinen Gunften geschrieben, wobei man anerkennen muß, daß unter den zahllofen Werten, welche man Fürsten verehrt hat, keines zu finden sein durfte, das fich vom Makel der Schmeichelei

Lib. VI., cap. IV.

2) Bianchi hat eine ganze Menge von Belegstellen für seine Behauptung im 1. Theil, S. 145—147, gesammelt.

4) Sie ift von Stephanus hojeda, dem Jesuitenvisitator in der Provinz Toledo, unterzeichnet.

<sup>1) &</sup>quot;Durch Reperei beraubt sich ber König thatsächlich bes Gebietes und Eigenthums feiner herricaft, weil diese mit Beschlag belegt bleibt ober ohne Beiteres auf den gesemäßigen katholischen Nachfolger übergebt; boch kann man ibn nicht gleich entsegen, fondern er bleibt noch rechtmäßig in ihrem Befige, bis er durch einen bestimmten Urtheilsspruch wegen seines Berbrechens verdammt ift."

<sup>3) &</sup>quot;Wenn der Papft einen König absett, so barf er nur von denen verjagt oder getodtet werden, denen dies der Papft felbft überträgt." De Fide, lib. VI.,

freier hielte. Der ausgesprochene 3weck des Buches besteht in der Sammlung einer Reihe von Sittenregeln für den Gebrauch der Fürsten; aber der wirklich bedeutsame Gehalt, mit dem wir es hier allein zu thun haben, bezieht sich auf die Prüfung des Rechtes der Nationen ihren Gerrschern gegenüber. Der Hauptpunkt, um welchen sich die Untersuchung dreht, ist die Unterscheidung, welche manche Scholaftifer dem Ariftoteles entnahmen, um welche am Unfang des fiebzehnten Jahrhunderts von fehr großem Belange wurde, zwischen einem Rönige und einem Tyrannen, als zwei schon ihrer Gattung nach faft ganz verschiebenen Begriffen. Gin herrscher der lettern Rlaffe habe gar nicht den Anspruch auf den Ramen eines Rönigs oder auf die Borrechte, die ihm gebühren, oder auf die damit verbundene Ehrerbietung: und um ein Tyrann zu fein, brauchte er fich, wie Mariana erläutert, den Thron nicht erft angemaßt zu haben 1). Auch jeder rechtmäßige Berricher gehört zu dieser Rategorie, wenn das Sauptprincip feiner Regierung Gelbst fucht ift und er gewohnheitemäßig die Intereffen feines Bolkes feinen Guften oder seinem Hochmuthe opfert. Solche Regenten find das schlimmfte Uebel, find die Feinde des Menschengeschlechts. Ihr Borbild bei den Alten find in den Fabeln von Antäus, von der Hydra und der Chimare niedergelegt, und die größten Leiftungen der Gelden des Alterthums haben in ihrer Bernichtung bestanden 2).

Bei solchem Verhältniß entstand nun die wichtige Frage, ob es gesetzlich sei, einen Tyrannen zu tödten 3). Um dem Charakter der Untersuchung jede Zweideutigkeit zu nehmen, nimmt Mariana zu ihrer Unterlage die erst kurz vorher an Heinrich III. von Frankreich begangene Mordthat Clement's. Er berichtet in einem Tone offendarer Bewunderung, wie dieser junge Dominikaner, von religiöser Begeisterung angetrieben und in seinem Muthe durch den Dienst der Kirche bestärkt, eine Unterredung mit dem Könige zu erlangen gesucht und ihn darauf mit einem vergisteten Messer durchbehrt habe, während er selbst unter den Säbeln der Machthaber gefallen sei. "Also, sagt er, kam Clement um, wie Viele meinen zum steten Kuhme Frankreich's, als ein Jüngling von kaum vierundzwanzig Jahren, einfältigen Geistes und schwach an Körper; aber eine höhere Macht hatte seinen Muth und seine

Rraft geftählt" 4).

Bei der Untersuchung des sittlichen Charafters dieser That gingen die Meinungen sehr aus einander. Sine große Menge erhob sie als der Unsterdlichkeit würdig, Andre dagegen, deren Gelehrsamkeit und Sinsicht nicht zu verachten waren, verdammten sie streng. Sie sagten, daß es nicht gesehmäßig sei, wenn eine einzelne und dazu gar nicht ermächtigte Person den geweiheten Herrscher eines Volkes verdamme und tödte, daß David nicht gewagt habe, seinen bittersten Feind zu erschlagen, weil dieser Feind der Gesalbte des herrn gewesen, daß mitten unter allen Verfolgungen, weiche die alte Kirche erduldete, keine christliche Sand sich semals gegen die Unge-

<sup>1)</sup> Ueber den König und die königliche Berfaffung, S. 55-65 der erften Ausgabe.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das. S. 62.

<sup>3</sup>) Das. B. I., Kap. VI. "Ob es erlaubt sei, einen Tyrannen zu tödten."

<sup>4</sup>) S. 69. Hallam bemerkt, daß die Worte aeternum Galliae decus (Gallien's unsterbliche Zierde) in den spätern Ausgaben weggelassen seien; doch weichen diese sonst kaum von der ersten ab. S. s. Literaturgesch.

heuer erhoben habe, die auf dem Throne gesessen, daß politische Meuchelmorde der Sache, welcher fie zu dienen vermeinten, nur geschadet hatten. und daß alle Achtung vor dem herrscher untergehen und eine allgemeine Anarchie eintreten murbe, wenn man ihre Gefenmäßigkeit zugabe. fügte Mariana hinzu, find die Grunde berjenigen, welche fur die Sache der Thrannen das Bort nehmen, aber die Borkampfer des Bolkes können andre geltend machen, die nicht minder zahlreich und triftig find 1)." Dann fährt er in einem Tone fort, welcher über feine eigene Meinung keinen Zweifel zuläßt, die Unterstützungsgründe des Tyrannenmordes aufzuzählen. Das Bolk habe ein gewisses Maß seiner Macht dem Herrscher übertragen, aber nicht ohne fich felbst eine erheblichere Autorität vorzubehalten und zu jeder Beit widerrufen zu durfen, was es abgegeben habe, wenn dieses migbraucht worden ware 2). Die allgemeine Stimme der Menschen habe die großartigen Tyrannenmörder der Bergangenheit zu den Edelsten gerechnet. Wer hatte je die Handlungen eines Harmodius, eines Aristogiton oder Brutus, wer je die Thaten derjenigen getadelt oder zu bewundern unterlaffen, welche ihr Land von der Tyrannei eines Domitian, Caracalla oder Heliogabalus be-Und mas ift diejes gemeinsame Befühl anderes, als die Stimme der Natur, die in uns spricht und uns lehrt, das Rechte vom Unrechten zu unterscheiden? 3) Wenn ein wildes Thier über das Land losgelaffen worden und um fich her Alles vermuftete, wer wurde dann anftehn, dem Manne, der es mit Gefahr seines Lebens zu erschlagen magte, Beifall zu zollen? Oder welche Worte wurde man für zu hart halten, um den Feigling zu brandmarken, der ein paffiver Zuschauer bliebe, mahrend man ihm die Mutter oder das Weib seines Herzens entriffe und erschlüge? Und doch ift das wilbefte Thier nur ein unzureichendes Bild für den Tyrannen, und weder Beib noch Mutter haben fo große Ansprüche auf unfre Liebe, als unfer Baterland 4).

Dieses waren die beiderseitigen hauptgründe, und es erübrigte nur, die Schlußfolgerungen zu ziehen. Diese Aufgabe, so versichert uns Mariana, ist nicht schwer, aber man muffe zwischen verschiedenen Fällen unterscheiden. Erstens kann der Tyrann ein Eroberer sein, der durch Waffengewalt und ohne jede Berufung auf das Volk von der souveränen Gewalt Besitz genommen habe. In diesem Falle entstehe gar keine Dunkelheit: Chud's Beipiel diene zum Führer, wonach der Tyrann mit Recht durch Seglichen aus

3) "Auch giebt es einen Gemeinfinn, der gleichsam die in unsern Geift eindringende Stimme der Natur, das unsern Ohren vernehmliche Geset bildet, wodurch wir das Rechtschaffene vom Unehrenhaften unterscheiden." S. 74.

4) S. 72-74.



<sup>1)</sup> S. 72.
2) "Gewiß könne der Staat, von welchem die königliche Gewalt ihren Ursprung habe, wenn es die Sache erfordert, den König zur Berantwortung ziehen und ihm die herrschaft nehmen, wenn er keinen Verstand annähme. Denn er hat dem Fürsten die Rechte der Gewalt nicht so übertragen, daß er sich nicht eine noch größere Gewalt vorbehalten hätte... wenn die Völfer es verlangen, werden neue Tribute auferlegt, neue Gesetze beschlossen, und was noch mehr ist, werden durch die Weise des Volkes selbst die erblichen herrschaftsrechte dem Nachfolger bestätigt." S. 72 und 73. Sehr merkwürdige Worte, die ein Spanier und ein Priester fast ein Jahrhundert vor Locke geschrieben hat.

dem Volke erschlagen werden dürfe 1). Der zweite Fall ift der, daß der herrscher von der Nation ermählt worden oder den Thron durch Erbrecht erlangt, daß er aber das Bolk seinen Luften geopfert, die Gejete gebrochen, die mahre Religion verachtet und von der Beraubung seiner Unterthanen gelebt hat. Besteht hierbei in dem Volke eine mit Vollmacht versehene Bertretung, oder kann sie zur Versammlung berusen werden, so hat sie den Souveran auf die Folgen feiner Sandlungen marnend hinzuweisen, ibm den Rrieg zu erklaren, wenn er in feiner hartnäckigkeit fortfahre, und wenn tein andres Mittel übrig bleibt, ibn für einen öffentlichen Feind zu erklaren und irgend Jemanden mit seiner Lödtung zu bevollmächtigen 2). Trete endlich der dritte Fall ein, daß der König zu einem Tyrannen ausarte und das Recht der Versammlung unterdrücke, so sollte man erst dann Maßregeln treffen, wenn die Tyrannei öffentlich bekannt, unfraglich und unerträglich sei; sei es aber so weit gekommen, dann mußte man auch denjenigen, der die Bolksmuniche zu Deuten gewußt und den herrscher erschlagen, mit Beifall belohnen 3). Auch führe diefe Lehre keineswegs zu jo vielen traurigen Scenen, als man dies gewöhnlich annehme. "Für die Menfcheit wurde es wahrlich ein Blück fein, wenn es Biele von fo ungescheuter Entschloffenheit gabe, daß fie Blück und Leben für die Freiheit ihres Baterlandes zu opfern im Stande maren; nur die Liebe jum Leben halt die meiften Menfchen von großen Thaten zuruck, und nur deshalb find von so vielen großen Thrannen nur so wenige durch das Schwert umgekommen." "Es ist jedoch ein heil-samer Gedanke für die Fürsten, zu überlegen, daß die Unterdrückung des Bolkes und die Unerträglichkeit ihrer Laster ihre Tödtung nicht nur zu einer schuldlosen, sondern sogar au einer That des höchsten Berdienstes mache" 4). Rur eine Seite der Frage über den Tyrannenmord bot dem Geiste

bes Berfaffers beträchtliche Schwierigkeiten, benen er ein gang befonderes Rapitel widmete. Er war vollkommen davon überzeugt, daß die Ermordung eines Tyrannen mit dem Dolche eine verdienftliche handlung fei, aber unter die Nahrung deffelben Gift zu mischen, erschien ihm doch eine andre Sache.

3) "Wer die öffentlichen Wünsche berücksichtigt und den Versuch macht, ihn zu töbten, hat nach meiner Meinung gang rechtmäßig gehandelt." G. 77.
4) G. 77 und 78.

<sup>1) &</sup>quot;hierin sehe ich Philosophen wie Theologen einverstanden, daß berjenige gurft, ber fich des Staates mit Waffengewalt, aber sonft mit keinem Recht und keiner Zustimmung der Burger bemächtigt hat, von Jedermann der herrichaft und des Lebens beraubt werden durfe." S. 74 u. 75. Einige Zeilen fpater kommt das Lob des Chud. Die "zustimmenden Theologen" werden nicht aufgeführt, wie benn in ber That Mariana kaum einmal firchliche Quellen angiebt; aber defto mehr finden fich bei Suarez de Fide, lib. VI., cap. IV. Auch Thomas von Aquino rechtfertigt Chud aus diefem allgemeinen Grunde und icheint bierin wenig oder gar nicht von Mariana abgewichen zu fein.

<sup>2) &</sup>quot;Beift der Burft die Seilung gurud und bleibt teine Soffnung auf Befferung, jo fteht dem Staate frei, das Urtheil zu verfunden und ihm erft Die herrichaft zu entziehen, dann aber auch, weil ja ein Rrieg baraus entstehn muß, Bertheidigungeplane ju entwerfen. . . . Bringt es dann die Sache mit fich und ist es nicht anders möglich, so kann man ihn mit demselben Rechte ber Bertheibigung, aus höherer und wahrhafter Autorität, für einen öffentlichen Feind erklären und mit dem Schwerte todten. Dieses Recht fteht auch jedem Privatmanne zu, der mit Abwerfung jeder hoffnung auf Gnade und mit hintansepung feines Glückes zu dem Berfuche, den Staat zu retten, schreitet." S. 76.

Bu dieser Unterscheidung, so erzählt uns Mariana gelegentlich, führte ihn zuerst viele Jahre vor der Beröffentlichung seines Buches ein Schuler, da er als öffentlicher Lehrer der Jugend Sicilien's seine Lehrsätze einprägte 1). Die Art, wie er zum Schluffe gelangt, ist sehr bemerkenswerth, da sie die Denkweise oder die Begriffsentwickelung, aus welcher diese Speculationen hervorgingen, deutlich zeigt. Zunächst beweist er sehr klar, daß fast jeder Grund, welcher die eine Art des Mordes rechtsertigt, auch zu Gunsten der andern angesührt werden kann; aber nichtsdestoweniger gelangt er zu dem Schluffe, daß die Bergiftung verboten sei, weil sie eben jener Gemeinsinn der Menichen verbiete, welcher die Stimme der Natur und der Prüfstein

des Rechtes ift 2).

Die Lehre vom Tyrannenmorde, als deren hauptapoftel Mariana angesehen werden kann, ift gang vorzuglich geeignet, Menichen zu verblenden, die, aus einer lange mährenden Knechtschaft erlöft, noch nicht gelernt haben, die letten Folgerungen politischer Thaten zu berechnen. Einen verbrecherischen König zu erschlagen, der zur Befriedigung seiner unersättlichen Gitelkeit den Tod tausender Unschuldigen veranlaßt und das Vermögen seines Volkes vergeudet, erscheint auf den ersten Anblick als eine ebenso lobenswerthe wie nügliche handlung, besonders wenn dieser herrscher die Pflichten verlett hat, durch welche er seibst gebunden war. Ein Mensch, der eine Handlung bes Berrathes begangen hat, welche das Gesetz mit dem Tode bestraft, ist einerfeits der Strafe verfallen und hat doch andrerseits ein Vorrecht. Die Strafe besteht in der Hinrichtung, das Vorrecht in dem Anspruche, nur durch die eingesetten Behörden und auf dem rechtmäßigen Bege getödtet zu werden. Wenn er jedoch, abgesehen von feinem ursprünglichen Verbrechen, das Gefet aufgehoben hat, welches jenes Berbrechen suhnen follte, so tann man mit icheinbarem Rechte behaupten, daß er sein Privilegium verwirkt hat; er hat fich über bas Gesetz geftellt, fteht baher auch außerhalb bes Gesetzes und wird ein Geächteter. Ueberdies wirft die außerordentlich hervorragende Stellung, welche der Tyrannenmord sowohl in der Geschichte der Griechen und Römer, als auch der Juden einnimmt, mit aller Macht auf die Ginbildungstraft, und es ift ganz gewiß, daß von diefen Boltern keines auf eine folche Sandlung mit den Gefühlen des modernen Engländers geblickt hat,

<sup>1)</sup> S. 83.
2) "Wir jedoch beachten nicht, was die Menschen machen werden, sondern was nach den Gesetzen der Natur erlaudt ist.... Und es ist das Gesühl der Menschen, welche denjenigen tadeln, der andre noch so seindliche mit Gist ber seitigt, eine gemeinsame Stimme der Katur." 83—85. Man sagt, Mariana habe in seiner Geschichte die Könige mit beträchtlicher Ehrerbietung behandelt; aber seine antimonarchische Gesinnung geht sehr entschieden aus einer kleinen Schrift hervor, welche den Titel sührt: "Abhandlung über die Mängel der Sesuitenregierung", welche, was in den Schriften der Ordensmitglieder nur sehr selten geschieht, einen bittern Angriff auf den General und eine heftige Anklage der despotischen Grundsätze, auf welchen ihre Gesellschaft sich gründet, zum Indatte hat. Die solgende Stelle, die ich nach einer französischen Uedersetzung vom Jahre 1625 ansühre, ist sehr bezeichnend: "Nach meiner Meinung überwältigt und die Monarchie nicht, weil sie Monarchie ist, sondern weil sie nicht genug beschränkt wird. Sie ist wie ein wilder Eber, der überall Verwüftungen anrichtet, und wenn man sie nicht aushält, dürsen wir keine Ruhe erhossen." R.X.



Aber für diejenigen, welche einen weitern Umblid über das Gebiet ber Politik haben, wird die ungemeine Befahr, welche in der Ermuthigung bes Einzelnen liegt, fich jum Schiederichter über die Schicffale einer Ration au machen, mehr als hinreichend sein, diesen Grunden das Gegengewicht gu halten. Bon dem Grade der Gunft, in welcher der politische Meuchelmord bei der öffentlichen Meinung steht, hängt, wenn auch durchaus nicht allein, so boch wohl hauptsächlich die Zahl seiner Fälle ab. Denn obwohl der Berichworne auf die Begegnung allgemeinen Widerspruchs gefaßt sein mag, so wird doch die Richtung, nach welcher fein Enthufiasmus ihn führt, in erfter Reihe durch die geistige Atmosphäre beftimmt werden, die ihn umgiebt. Und wenn es mahr fein mag, wie Mariana behauptet, daß unter allen Umftanden die Bahl berer, welche hinlangliche Entichloffenheit befigen, fich auf folche Bagftucke einzulaffen, nur gering ift, fo ift es gewiß nicht minder wahr, daß diefe Benigen in der Regel ganz ausnehmend ungeschickt find, über die Politik der Bölker ein Urtheil zu fällen. Denn das Maß des Beldenmuthes, den eine Sache erzeugt, ift fein Prufftein fur die Gute berselben. Bielmehr ist nichts gewisser, als daß die höchsten Aeußerungen des Muthes, des Opfersinnes und der Begeisterung in der Regel nicht durch Beweggrunde der allgemeinen Menschenliebe geweckt werden, denen Alle ihren Beifall zollen muffen, fondern durch Borliebe für gewiffe specielle Streitfragen, oder für gemiffe specielle Parteiintereffen. Die Erregtheit des Kampfes, die alleinige Thatjache, daß die fragliche Unficht nur wenige Unbanger gablt, die Unmöglichkeit alfo, auf normalem Wege zu fiegen, und die Bereinigung des gangen Denkens auf eine einzige Seite einer einzigen Frage — Dies Alles stachelt zum Fanatismus. Die meiften Menschen find geneigt, viel mehr für diejenige Sache, die fie trot bes allfeitigen Widerspruches ertoren haben, zu magen, als fur eine, welche ohne allen Widerspruch gut ift. Dem entsprechend finden wir auch, daß unter den vielen Mordversuchen, welche man im fechszehnten Sahrhundert gegen herrscher unternommen hat, beinahe alle durch die Unhanglichkeit an gewiffe religiofe Meinungen veranlagt murden, welche der Verschworne zur Herrichaft gebracht fehn wollte, und welchen die überwiegend große Mehrheit des Volkes fern ftand. wohl nie einen Beift vollständigerer und muthigerer Selbstverleugnung gegeben. als derjenige war, der einen Ravaillac zur Ermordung des bei weitem besten Herrschers im neuern Europa antrieb. Und haben wir nicht in unsern eignen Tagen die Bertreter einer Gette von Revolutionaren, deren Grundfaße von den meiften Gebildeten verworfen worden, immer und immer wieder ben Berfuch machen gefehn, ihre Zwecke durch ben Mord eines Monarchen zu fördern, der nicht zu ihrer nation gehörte, deffen Thron jedoch auf dem allgemeinen Stimmrecht ruhte, und der nach dem Urtheil eines großen Theils seiner Zeitgenoffen sich als den Hauptpfeiler der Ordnung in Europa bewieß? Diefe Betrachtungen, welche ben alten jefuitifchen Schriftstellern ganglich

Diese Vetrachtungen, weiche den alten jesutischen Schriftselern ganzlich entgingen, dienen zum Beweise, daß selbst im besten Falle, d. h. selbst dann, wenn der Verschwörer nur nach dem strebt, was er nach seiner festen Uederzeugung für gut hält, die Volkführung des Tyrannenmordes sast immer ein Nebel ist. Doch wir müssen die vielen Meuchelmorde aus schlimmen Beweggründen hinzurechnen, welche in den Jum Tyrannenmord geneigten Gesellichaften immer so häusig gewesen sind; wir müssen die Gesahr hinzurechnen, welche dem Staate aus der großen Klasse von Menschen erwächst, die in den Annalen des Verbrechens eine so hervorragende Kolle spielen, von

Menschen, die hart an die Grenze des Wahnfinns ftreifen, die theils aus einem Uebermag von Gitelfeit, theils aus naturlicher Willensschwäche und unter dem Eindruck einer Art von Monomanie, mit unwiderftehlicher Bewalt zur Ausübung jedes Berbrechens getrieben werden, das eine gewiffe weitkundige Bedeutung erlangt. Wir muffen ferner die fortwährende Un-sicherheit in Erwägung ziehn, und das nothwendige Mißtrauen zwischen Fürst und Bolt, wenn solche Verschwörungen häufiger vorkommen, und werden dann gewiß nicht über die Beantwortung der Frage in Zweisel sein. Der politische Meuchelmord wird deshalb allgemein als ichweres Verbrechen verpont, weil er dies einfach in den bei weitem meiften Källen wirklich ift; und felbst in den äußerst wenigen Fällen, die man gewöhnlich als Ausnahme bezeichnet, muffen wir von den unmittelbaren Vortheilen, die ihm entsprungen

find, das Uebel eines mißbrauchten Beispiels in Abzug bringen. heutzutage find es Gründe dieser Art, Gründe des Nutens, welche in dieser wie in vielen andern Fragen der politischen Ethik als vorzugsweise entscheidend betrachtet werden; auf den erften Stufen bes politischen Lebens jedoch, als der Beist der Menschen noch von theologischen Erörterungen angefüllt war und fich daher geneigt fühlte, alle Schluffe mit unbeugfamer Logit aus allgemeinen Grundfagen zu entnehmen, konnten fie nur von geringem Gewicht fein. Tyrannenmord nahm bemgemäß auch beim Erwachen des Liberalismus in Europa eine äußerft wichtige Stelle ein. Das erfte Beispiel seiner förmlichen Unterstützung durch einen Theologen scheint im Sahre 1408, turz nach der Ermordung des Herzogs von Drieans, auf Anstiften des Herzogs von Burgund stattgefunden zu haben. Damals recht-fertigte ein Priester, und, wie allgemein angenommen wird, zugleich ein Franziskaner 1), Namens Johann Petit, der an der Universität zu Paris Prosessor war, diesen Att und hielt eine öffentliche Rede zur Vertheidigung bes Sates: "Es fieht gesetlich sowohl nach dem Natur- als nach dem göttlichen Rechte jedem Unterthanen gu, einen verrätherischen und treulosen Tyrannen zu erschlagen oder erschlagen zu lassen." Diese Lehre ward später von Gerson mit allem Nachdruck bekämpst und vom Concil zu Constanz verdammt 2). Nach der Reformation aber erhielt sie die weiteste Berbreitung. Grevin, ein unmittelbarer Nachfolger Sodelle's und somit einer von den Begründern des französischen Drama's, brachte sie in dem Schauspiel "Cafar's Tod" auf die Buhne, welches 1560 jum erften Mal aufgeführt und zur Zeit Ravaillac's mit einer antimonarchischen Vorrede neu gedruckt

<sup>1)</sup> So bezeichnen ihn, glaube ich, alle Geschichten Dieses Ereignisses, die ich gefunden habe; doch ein Nitarbeiter bes Journal des Scavants vom Jahre 1748 behauptet G. 994-996, daß diefer Punkt noch zweifelhaft fei. Merkwurdig ift, daß der Herzog, welcher den Mörder angestachelt und wohl auch die Berthei-bigung veranlagt hatte, selbst durch Mörderhand fiel. S. Van Bruyssel, Hist. du Commerce Belge III., 48 und 49.

<sup>2)</sup> Mariana verwirft diefes Defret ohne Bedenken aus ultramontanen Grunden, weil es die Beftätigung des Papftes nicht erhalten habe. De Rege, S. 79. Suarez scheint es zwar für verbindlich zu halten, vermuthet jedoch (De Fide, VI., 4), daß es sich nur auf Tyrannen "im Regiment" beziehe, weil das Concil die Ansicht verdammt, daß "Unterthanen" einen Tyrannen erschlagen durfen und ein Tyrann "von Titel" eigentlich gar keine "Unterthanen" habe.

murde 1). Benige Jahre vor dem Erscheinen des Werkes von Mariana hatten sie nicht weniger als drei Sesuiten vertheidigt: Franziscus Toletus, Emanuel Sa und der berühmte Molina 2). Der erste, der im Sahre 1583 zum Cardinal erhoben wurde, befürwortete fie hauptfächlich in dem Falle, wenn Tyrannen fich einer Herrschaft bemächtigt hatten 3), beutete aber auch das Recht der Nation zur Absetzung eines gesetzmäßigen Regenten an, welcher dann zum Tode verurtheilt und von dem ersten Besten getödtet werden könne. Sa4) und Molina5) sprachen diefelbe Ansicht mit noch größerem Nachbrud aus, und Balthafar Anala, der berühmteste spanische Gesetzgeber seiner Zeit, ftimmte in dem gepriefenen Werke uber die "Rechte des Krieges", welches 1582 erschien, obwohl er ihre Grundsate bei einem rechtmäßig eingesetzten Fürsten verwirft, denselben entschieden in dem Falle eines Usurpators zu 6). Zwar erschraken die französischen Sesuiten bei dem Aufschrei, der sich in Folge des Werkes von Mariana gegen fie vernehmen ließ, und verwarfen deshalb seine Principien; aber im Sahre 1611 fand Mariana einen Vertheibiger in einem andern Sesuiten, Namens Reller 7), der nur den einzigen

1) Einen vollständigen Bericht über dieses Schauspiel giebt Charles in

seinem Buch La Comédie en France au Seixième Siècle.

2) Sa war ein Portugiese, die beiden andern waren Spanier. Die große Bedeutung, welche diese Lebre in Spanien unter der Regierung Philipp's II. erlangte, hangt wohl zum Theil mit bem Rriege zwischen ihm und Glisabeth zusammen, welche als Eprannin sowohl bem Titel als ber Regierungsweise nach betrachtet und bemgemäß auch für den Meuchelmord verzeichnet wurde. Mariana's Buch ward mahrscheinlich unter Philipp II. geschrieben, denn die königliche Druderlaubnig wurde taum brei Monate nach diefes Ronigs Tode bewilligt.

3) "Merke, daß es zwei Arten von Tyrannen giebt, nämlich solche, die auf Macht und herrichaft teinen Unipruch baben und fich mit Gewalt des Staates bemächtigen. Solche darf man todten, wenn der Staat nicht andere befreit werden kann und die Aussicht auf Befreiung durch den Tod die Wahrscheinlich: feit für fich hat; fonft darf nicht jeder Beliebige die Todtung vollführen. jenigen aber, welche rechtmäßig den Thron einnehmen und nur die Unterthanen auf tyrannische Weise regieren, durfen nur nach öffentlichem Gerichtsverfahren bingerichtet werden." Summa Casuum Conscientiae, lib. V., c. VI., S. 653.

4) "Wer tyrannisch regiert auf legitimem Thron, kann nur mit öffentlichem

Richterspruche um das Leben gebracht werden; nach gefälltem Urtheil aber von Jebermann. Auch tann vom Bolte abgefett werden, wer ihm ewigen Gehorfam geschworen und fich trop Warnung nicht beffert. Wer aber unrechtmäßig bie herrschaft an fich geriffen, tann von Jedem getobtet werden, wenn tein andres Mittel bleibt; denn er ift ein öffentlicher Feind." Aphorism. Confessariorum, verb. Tyrannus.

5) "Einen Tyrannen der ersten Art darf Reiner privatim tödten; nur der Staat tann ihn nothigen Galles nach Richterspruch abseten und den abgefesten strafen. Einen Tyrannen bagegen von der zweiten Art darf Jeder aus dem Staate frei tödten." Comment. Pars IV., tract. III., disp. 6.

6) "Einen Tyrannen, der sich mit Gemalt und gegen das Gesetz der Herrschaft bemächtigt hat, soll Jedem zu tödten erlaubt sein, wenn man sich seiner anders nicht erwehren kann." De Jure et Officiis bellicis, lib. I.

7) In dem Buche Tyrannicidium, seu Scitum Catholicorum de Tyranni internecione. Es ward als Antwort auf einen calvinistischen Angriff geschrieben und enthielt viel Belehrendes über die altefte Literatur des Tyrannenmords. Es trägt an feiner Stirn die Approbation bes Bufaus, Jefuitenoberhaupte im nordlichen Deutschland.

Borbehalt machte, daß immer ein förmlicher Richterspruch nöthig sei, um den Tyrannenmord zu einem gerechten zu machen. Als Heinrich III. ermordet wurde, empfingen die Katholiken der Ligue die Nachricht davon mit den Zeichen unverhohlenen Jubels, und in vielen Kirchen ward das Bild des Mörders zur Verehrung auf den Altar Gottes gestellt. Der Papst erklärte öffentlich, daß die That mit dersenigen Judith's auf eine Stufe zu stellen sei, er meinte, daß sie nur mit besondrer Hilfe Gottes habe ausgeführt werden können und verglich sie gotteslästerlich mit der Menschwerdung des Herrn und mit der Auferstehung 1). Aber auch auf der andern Seite darf man nicht vergessen, wie der Herzog von Guise in Frankreich, der Cardinal Beaton in Schottland getödtet wurden, wie diese Källe politischen Meuchelmordes bei den hervorragendsten Protestanten Billigung fanden, und wie viele aufrührerische Schriften aus der protestantischen Presse hervorgingen, welche wenigttens sehr nahe an die Billigung des Tyrannenmordes streiften.

Die hauptsächlichen Borkampfer des Tyrannenmordes waren jedoch ohne Frage die Jesuiten, und es ist nicht schwer, die Ursache zu entdecken. Man hat gesagt, daß der despotische Charakter ihrer Regierung sich in der letzten Zeit der Ausbildung einer Individualität in ihrem Schoose nicht förderlich erwiesen habe, und daß ihre Versachlung zwar als Ganzes geblüht, aber doch merkwürdiger Weise nicht vermocht hat, eine Originalität, sei es des Geistes, sei es des Charakters, hervorzubringen 2). Aber mag dies auch für die Gegenwart richtig sein, so war es doch nicht so in den ersten Zeiten des Ordens, als nur wenige vereinzelte Jesuiten unter eine große Menge von Ketzern zerstreut waren und den Kanpf gegen eine überwiegende Zahl fortwährend wagen mußten. Alle Hilfsmittel ihres Geistes wurden damals auf stungkrefte beansprucht, und sie hatten allen Grund, eine Meinung zu besördern, welche den Einzelnen fähig machte, durch eine That der Selbst-

opferung die Geschicke einer Nation zu leiten.

Bohl kann man sagen, daß Mariana's Berk ein in's Extrem gehendes Beispiel sesuitscher Grundsätze sei, was in gewissem Sinne unzweiselhaft wahr ist. Mariana steht fast allein unter seinen Genossen in der Rüchaltsosigkeit und Allgemeinheit, welche seine Lehre kennzeichnet, und noch bemerkenswerther sind die Ausdrücke der Emphase, mit welchen er bei rein politischen Rechten verweilt. Iwar vergist er in seinem Buche niemals die Interessen der sierhe; aber sie verdunkeln doch niemals und schließen auch niemals aus die Interessen des Bolkes, so daß alle Schranken, welche gegen die Retzerei aufgerichtet werden, in gleichem Maße für die Tyrannei bestimmt sind. Aber seine Lehre vom Tyrannenmorde, so extrem, so übertrieben und gefährlich sie auch ist, bildete nur eine beschleunigte Schlußsosgerung aus gewissen Grundsätzen, welche sast allen Theologen seines Ordens gemeinsam waren, und die in der Geschichte der dürgerlichen Freiheit sowohl als der Aufklärung von der maßgebendsten Bedeutung sind. Beinahe in jeder Schrift, welche dieser Schule entsprang, sinden wir dasselbe Streben, die Macht des Horrschers einzuschränken und die Macht des Bolkes zu vermehren, dieselbe

<sup>1)</sup> De Thou, liv. XCVI. Der Papft war Sirtus V.
2) Lamennais, Affaires de Rome. Seit den Tagen Lamennais' haben die Ramen Ravignan und Folix viel dazu beigetragen, den Orden von diesem Borwurfe rein zu waschen.



Entschiedenheit, das politische Suftem mehr auf ben Grundfaten der Bernunft, als auf der Grundlage der Autorität zu erbauen, diefelbe Neigung, Principien zu verfünden, deren Anwendung, mag dies der Urheber wollen ober nicht, unvermeiblich die Grenzen des theologischen Gebietes überschreitet. Alle oder nahezu alle diese Schriftsteller beriefen sich im Interesse der Rirche auf die Lehre von einem "gesellschaftlichen Vertrage", welcher dazu beftimmt war, in einer fpatern Beit ber Grundstein aller Freiheiten in Guropa m werden. Saft insgefammt zogen fie eine weite Scheidelinie zwifchen Ronigen und Tyrannen, und fast ohne Ausnahme theilten fie die lettern in fogenannte Tyrannen in regimine, d. h. gesehmäßige Herrscher, die nur eine Misregierung führen, und Eprannen in titulo, d. h. herricher, welche von vorherein mit keinerlei Autorität bekleidet find, und ebenso geben fast Alle 38, daß die papstliche Absetzung den Besitztitel der königlichen Macht auchebe und den herrscher ans der erstern in die andre Klasse versetze. Dieses waren die eigentlichen wichtigen Punkte ihrer Lehre, da fie gerade fortwährend und tief eindringend die politische Denkweise beeinflußten, und über diese Punkte waren die Sesuiten nahezu einstimmig. Rur in der Anwendung wichen sie von einander ab. Gewöhnlich wurde Tyrannenmord, zum mindesten werm es einen Tyrannen in regime betraf, verdammt, obwohl es nach dem Gefagten auch nicht an folden mangelle, welche dem Bolke fo gut wie dem Papste das Recht zugestanden, einen Herrscher abzusetzen, ihn zum Tode zu verurtheilen und irgend Jemanden mit seiner Ermordung zu betrauen. Galt es einem Tyrannen in titulo, so scheint die strengere Ansicht die vorhereschende gewesen zu fein. War er ein Eroberer oder ein Ujurpator, fo durfte er, wie Thomas von Aquino ausdrücklich fagt, getöbtet werden 1). Wax et ein wegen Regerei abgesetter Monarch, so zog man in Erwägung, daß die Keterei an sich schon die Todesftrafe nach sich ziehe, und daß jede handlung eines abgesetzten Herrschers gegen den Katholicismus ein Berbrechen der schwerften Art sei, welches von einem, der im Staate keine rechtmäßige Autorität habe, nur verübt werden konne. Der Rebel fubtiler Unterfcheibungen, der gum öftern folche Fragen umhüllte, mag wohl dem Scharffinne ber Streitenden reichen Spielraum gewährt haben, tonnte jedoch nur wenig Ginfluß auf die Leidenschaften der Fanatiter üben 2).

Wenden wir uns nun von den Jesuiten zu der gallikanischen Richtung der katholischen Kirche, so ift der Gegensat recht auffällig. Wir besinden uns hier gegenüber einer andern Art von Interessen und demgemäß auch einer andern Art von Grundsätzen. Die große Macht der französischen Kirche und der Monarchie, mit der sie verbunden war, hatte frühzeitig die dortigen Bischöfe veranlagt, in ihren Berhandlungen mit dem papstilichen Stuhl einen Lon der Unabhängigkeit zu gebrauchen, der sonft überall unbekannt war, und eine enge Gemeinschaft zwischen Staat und Kirche lag dort im offen-

<sup>1)</sup> S. Suarez, De Fide, VI., R. IV.

<sup>2)</sup> Neber die unvermeidliche hinneigung der Lehre von der Absehung der Tyrannen zu der des Tyrannenmordes macht Bossuet in seiner Dosensio, Buch I., Kap. 3, einige gute Bemerkungen. Die leptere Lehre scheint seit Suarez unter den Jesuiten abgekommen zu sein; die politische Lage Europa's ließ dovon sur die Kirche nicht mehr viel erwarten, und die Jansenstitischen Streitigkeiten leiteten die Thatkraft der Jesuiten in neue Babnen. Pascal berührt in seinem Briefen aus der Provinz diese Seite der jesuitischen Lehren nur ganz oberflächlich.

baren Interesse beider. Damit aber diese Vereinigung wirksam werde, mußte der Papft nothwendiger Beise so viel als möglich auf das Niveau eines gewöhnlichen Bifchofe herabgedruckt werden, mahrend man den herricher zum unmittelbaren Stellvertreter Gottes erhob. Auf dieje Beije wurden bie Bifchöfe von dem Drucke der papstlichen Obergewalt befreit und der Souveran von den ichlimmften Folgen ber Ercommunication. Die Bertheidiger der gallifanischen Grundfage vermochten den bestimmten Beweiß zu führen, daß bei fast allen Versuchen, Uebergriffe des Papftes gegen die weltliche Macht zu hintertreiben, frangofifche Theologen am thatigften waren; mahrend mit gleichem Rechte die Gegner erwidern konnten, daß die gallikanischen Autoritäten in ihren Ansichten keineswegs übereinstimmten, und daß die Beftreitung ber papftlichen Unspruche nicht regelmäßig in einer gang bogmatischen Form ausgedrückt murbe 1). Der Fall eines keterischen Fürsten tam vor der Reformation ichwerlich zur Erörterung 2), und in andern Fällen wurde die Rivalität zwischen ben beiben firchlichen Parteien mehr in Thaten als in formalen Berhandlungen fichtbar. Auf der einen Seite ftand das fortwährende Streben, die geiftliche Macht der Papste über diejenige der Concilien zu ftellen und ihre weltliche Macht über die der Ronige; auf ber andern Seite ftand das entsprechende Streben nach der entgegengesetten Richtung. Da das Recht der Absetzung im Mittelalter den Mittelpunkt des liberalern Snfteme ber Politit bildete, und Alles, mas man den Papften nahm, den Königen zu gut fam, so war die gallifanische Lehre stets freiheit-Da jedoch gleichzeitig die Ginmischung eines italienischen Priefters feindlich. in die französische Politik den Nationalstolz verletzte, wurde jene Lehre dennoch höchst populär, so daß sich der Patriotismus, wie in vielen spätern Perioden der französischen Geschichte, der Freiheit hinderlich erwies.

Eine kurze Zeit schien es, als sollte die Reformation zu neuen Combinationen Anlaß geben. Die Angriffe der Protestanten auf die papstliche Macht brachten eine augenblickliche Reaction zu ihren Gunsten hervor, welche sich auffällig genug in den Generalstaten, die 1615 in Paris zusammentraten, zeigte. Der dritte Stand beantragte damals, sei es, weil protestantische Grundsäge unter seinen Mitgliedern verbreitet waren, seigt er speziell die welklichen Gesichtspunkte der Mittelklassen vertrat, unter andern Artikeln eine Erklärung, daß der Papst keine Macht habe, Könige abzusetzen der unter irgend welchen Umständen Unterthanen von dem Side der Treue zu entbinden; aber der Abel und die Geistlichkeit verweigerten die Annahme, und der Sardinal Perron, wahrscheinlich als Vertreter des Klerus, versocht

die ultramontanen Principien mit höchstem Nachdruck 3).

Sehr bald jedoch fand ein vollständiger Bechsel in der Gesinnung des französischen Klerus statt. Die Sugenotten hatten in verschiedenen ihrer Bersammlungen mit großer Zähigkeit das Dasein einer zwischen der Gottheit

1) S. auf der einen Seite Bianchi's Puissance Souveraine, auf der andern

Boffuet's "Bertheidigung."

3) Bianchi, I., S. 96-104.

<sup>2)</sup> Nach Bianchi war der erste Katholit, welcher die Behauptung aufstellte, der Papst habe über die weltlichen Besthungen der Fürsten, die der Keterei verfallen seien, keine Macht, ein Engländer aus der Zeit Jakob's I., Wilhelm Barclay, der Bater des Berfassers der Argenis. Gegen die Schrift von B. Barclay erschien eine Erwiderung von Bellarmine. S. Bianchi, II., 768 u. 769.

und dem Könige mitten inne stehenden Macht bestritten, und es lag die Gefahr nahe, daß fie die weltliche herrschaft auf ihre Seite giehn wurden, menn fie im Alleinbesit diefer Anficht blieben. Außerdem erhoben die französischen Protestanten einen Streit gegen ihre Herrscher, um Gewiffensfreiheit zu erhalten, und die französischen Katholiken erklärten diesen Streit natürlich für einen fündhaften. Im Sahre 1668 sprach die Sorbonne die unbedingte Unabhängigkeit der weltlichen Macht aus, und in den berühmten Artikeln von 1682, der anerkannten Grundlage des Gallikanismus, ward In feiner Vertheidigung diefer Artikel brachte dieser Anspruch wiederholt. Boffuet bald darauf die ganze Theologie diefer Schule in ein Suftem. Das Sauptergebniß kann, so weit es die burgerliche Fretheit betrifft, in Rurze fo gefaßt werden. Der König hat seinen Thron von der Direction und unmittelbaren Autorität der Gottheit empfangen, ift demgemäß in feiner weltlichen Burde fomohl vom Papfte als auch von den Bunichen des Volkes durchaus unabhängig. Seder Papft, der ein Absetzungsrecht geubt oder in Anfpruch genommen hat, ift über feine Amtsbefugniß hinausgegangen und ber Ufurpation schuldig; jeder Unterthan, der seine Sand gegen den Souveran oder gegen deffen Machtvollftrecker erhoben, hat eine Tobfunde begangen. Die einzige Pflicht der Nation befteht im Gehorsam, und von dieser Pflicht kann sie weder Tyrannei noch Ungerechtigkeit entbinden. Wenn die Herrscher des Volkes wie Wölfe find, kommt es den Chriften zu, fich als Schafe zu zeigen 1).

So lauteten die Lehren der verschiedenen Parteien in der katholischen Wenden wir uns nun zum Protestantismus, fo finden wir bei ihm eine wenigstens ebenso große Berichiedenheit, die ebenso sichtlich von der Berschiedenheit der Interessen herrührt. Doch wenngleich die von jeder befondern Partei und Zeit vertheidigten Ansichten den Stempel der eigenartigen Umstände an sich trugen, unter denen sie in's Leben traten, so giebt es doch auch gewiffe allgemeine Erwägungen, welche hier mit dem Fortgange zusammenhingen. Erstlich gab die Thatsache, daß die Reformation wefentlich ein Att der geiftigen Auflehnung mar, nämlich eine Berufung von den Männern der Autorität an das Urtheil des Bolkes, dem Geifte der Ungefügigkeit einen Anftoß, welcher durch die republikanische Form, die viele neue Organisationen annahmen, noch verstärkt wurde. In der alten Kirche hatte das geiftliche Regiment in einer fehr merkwürdigen Art das Princip der Autorität und das Princip der Freiheit dadurch vereinigt, daß es die bifchofliche Burde bis zum höchften Punkte vergrößerte, mahrend die Bifchofe felbst nach allgemeinem Stimmrecht gewählt murben. Aber ein Prozeß allmähliger Centralisation zerstörte bald dieses Gleichgewicht und machte die geistliche Verfaffung aus einer Republik zu einer Monarchie; und wenn auch im Protestantismus die ursprünglichen Elemente wiederbelebt wurden, so wurden fie doch in folcher Beise wiederbelebt, daß der frühere Charakter wesentlich gefälscht erschien. Denn das Syftem der Bolksmahl und die oberfte gottliche Autorität der Bischofswurde, welche in der altesten Kirche die zwei ein-ander im Gleichgewicht haltenden Theile eines einzigen Syftemes bildeten, wurden bei der Reformation gewaltsam gesondert und in den stärksten Wegensat gebracht. Die calvinistischen Kirchen schwangen sich zu Hauptvertheidi=

<sup>1)</sup> Defensio, I., R. 15, 16. Avertissements sur les Lettre de M Jurien, 5.

gern bes einen auf, mahrend ber Anglicanismus ber Stellvertreter bes andern

Syftems wurde.

Nun hat man oft die Bemerkung gemacht, und es ift auch an sich natürlich, daß Menschen, die sich eine ausgeprägt demokratische kirchliche Einrichtung gegeben haben, auch eine gewisse Vorliebe zu einer politischen Berfassung verwandter Art zeigen. Daben sie sich in der Kirchenverwaltung daran gewöhnt, den Einsluß des Herschers mit großer Eiferjucht einzuschränken, die oberste Gewalt so viel als möglich zu vertheilen und den Willen der Mehrheit als Grundlage der Autorität zu betrachten, so werden sie sich kaum ohne Murren einem politischen Systeme sügen, in welchem alle Macht in einem Einzigen vereinigt ist, der von sich jeglichen Volkseinsluß mit Sorgsalt entfernt. Der Puritanismus hat daher eine natürliche Hinneigung zur Demokratie, das Episcopalsystem dagegen, welches hauptsächlich auf dem Princip der Autorität beruht, zum Despotismus. Besondere Umstände haben diese Tendenzen gelegentlich modiscirt, aber selten oder nie ganz und gar verändert. Beide Kormen sind hin und wieder mit der constitutionellen Monarchie eng verwachsen; aber selbst in diesem Kalle wird man gewöhnlich sinden, daß die Puritaner sich der Partei zugeneigt haben, welche mit dem Republikanismus am meisten Hand in Hand geht, und die Episcopalen derjenigen, welche mit dem Despotismus am verwandtesten ist.

Gine andere allgemeine Tendenz, welche man viel seltener als die eben erwähnte bemerkt hat, entspringt aus dem relativen Werthe, welchen die verschiedenen Kirchen dem Alten und dem Neuen Testamente zuschreiben. 3war ist die Ausmittelung des mahren Sinnes der Bibelftellen nicht das Geschäft des Geschichtsschreibers sondern des Theologen; aber es ist wenigstens eine geschichtliche Thatsache, daß in den meiften Fällen die alten protestantischen Bertheidiger der burgerlichen Freiheit ihre politischen Grundfate hauptfächlich dem Alten Testamente entnahmen, indeß die Bertheidiger des Despotismus die ihrigen dem Neuen entlehnten. Die Emporungen, die in der judischen Beschichte fo häufig vortamen, bildeten die Lieblingethemata bei den einen, die unbedingte Unterwerfung, die St. Paulus einscharfte, bei den andern. Da nun alle Grundfate von Recht und Unrecht aus der Theologie abgeleitet wurden, und man unter Berwerfung der Tradition und der kirchlichen Autorität die Schrift zur alleinigen Schiederichterin in theologischen Fragen gemacht hatte, so war es für die Ermittelung der politischen Tendenz jeder Partei von Wichtigkeit zu entdecken, welches Teftament mit dem Tone und der Beschaffenheit ihrer Theologie am meisten zusammenstimmte1).

Der günstige Einfluß, welchen der Protestantismus auf die Freiheit zu üben berufen war, zeigte sich frühzeitig. Unter den Anschuldigungen, welche die Katholifen gegen Huß und Wyclef erhoben, war keine gewöhnlicher als die, daß sie den Ausspruch gethan hätten, eine Todsünde beraube den Herrscher des Anrechts auf den Thron; auch zeichnete sich der lettere Reformator rühmlich aus durch die entschiedene Behauptung, daß die Sklawerei unchristlichen Charakters sei 2). In der Reformationszeit übten die verschiedenen Stellungen, welche die verschiedenen Herrscher zu dem neuen Glauben annahmen, und die fortwährenden Wechselssale der Keligionskriege ihren

<sup>1)</sup> S. hallam's Naturgeschichte.

<sup>2)</sup> S. Barrington, On the Statutes, S. 280.

Digitized by Google

naturgemäßen Einflaß auf die Meinungen der Führer; aber im Allgemeinen herrschten entschieden die liberalen Ansichten vor, wenn man sie auch nicht gerade in förmliche Sätze brachte. Luther und Calvin schwankten hierin zum großen Theil, und die Anhänger beider Richtungen führen Stellen aus ihnen für sich an. Es ist jedoch wahrscheinlich, daß Calvin schließlich webt zu der republikanischen Regierung hinneigte und Luther, welcher durch den Bauernkrieg sehr aufgeregt worden war, zu der despotischen Theorie. Zwingli nahm, ohne über den Gegenstand viel Gründe vorzubringen i, die liberalen Grundsätze seiner Landsleute an und starb den Tod der Ehr: auf dem Schlachtselde. Ulrich von Hutten scheint die Sätze der Resonmatoren hauptsächlich als ein Princip der Freiheit genommen zu haben, welches die Menschen sowohl von den Knechtesbanden des Geistes als von denen des staatlichen Lebens erlöse. "Bon der Wahrheit zur Bahrheit", so lautete das von ihm verkündete Programm. Das Land aber, in welchem der Protestantismus den ausgeprägtelten Charester des Liberalismus annahm, war ohne Frage Schottland, und der Mann, welcher am durchsichtigsten die dortige Richtung vertrat, war Knox.

Gin großer Schriftsteller, beffen verfruheter Tod ju den harteften Schlägen gehört, welche je bie englische Literatur getroffen haben, beffen glanzendes Genie durch die mannichfachsten und ausgedehnteften Kenntnisse reif geworden war, hat über viele Gegenstände, zu deren Beleuchtung ich jett komme, reichliches Licht an die Hand gegeben und erst neuerlich mit Meisterhand die Vorbedingungen der schottlichen Resormation gezeichnet?). Er hat gezeigt, daß lange bevor sie in's Leben getreten war, ein hestiger Kampf zwischen der Aristokratie einerseits und den Königen, sowie der katholischen Geistlichkeit Schottland's andrerseits stattgefunden hat; daß dieser Kampf schließlich mit dem Triumphe der Aristokratie und dem Umsturze der katholischen Kirche endete; daß der aus einer dem Berricher so entschieden feindselig zugewendeten Bewegung hervorgegangene Klerus von Saus aus den Aufftand begunstigte und, von der Krone gehaßt sowie bald auch mit dem Abel in Streit verwickelt, sich an das Bolt um Unterstützung wandte, für deffen herrschaft er dann mit allem Muthe und mit aller Thatfraft in die Schranken zog. Die gangliche Berachtung kirchlicher Traditionen, welche die puritanischen Getten charafterifirte, fette fie in den Stand, ohne große Schwierigkeit ihre Theologie mit ihren Bunfchen in Uebereinftimmung ju bringen; denn die Schrift mar die einzige Führerin, die fie anerkannten, und aus ihr haben, wie hinlanglich erwiesen ift, zu allen Zeiten rechtschaffene und befähigte Menschen Beweisgrunde zur Unterftugung ber widersprechendften Unfichten hergeleitet. In allen Rampfen mit ben weltlichen Behörben trat Knor in den Bordergrund und erklärte ftets mit dem größten Nachdrud und der größten Bestimmtheit, daß eine Nation das Recht und sogar die Pflicht habe, den Verfolgungen des Souverans Widerstand entgegenzusetzen. Als er auf die Berfolgungen kam, welche Maria gegen die englischen Proteftanten gerichtet hatte, fprach er die Meinung aus, das englische Bolt hatte gleich bei ihrem Beginne die Königin nicht nur abseten, sondern sie auch mit dem Tode bestrafen sollen, und fügte mit bezeichnender härte hinzu,

<sup>1)</sup> S. jedoch einige ziemlich ftarke Stellen bei Keller, Tyrannicidium, S. 73 und 74.

<sup>2)</sup> S. Budle's Geschichte ber schottischen Civilisation.

🔀 hätte in dies Todesurtheil auch die gesammten Rathgeber und die ganze

Körperichaft des katholischen Klerus einschließen sollen 1).

Die Ansichten, welche Knox meist in heftigen Reden zum Ausdruck brachte, und die er hauptsächlich mit Rücksicht auf religiöse Interessen verfocht, wurden bald barauf zu einem Spfteme erhoben und gleichzeitig auf weltliche Berhältniffe angewendet von Buchanan in deffen kleinem Dialoge De jure regni apud Scotos (über das Recht der Herrschaft bei den Schotten). Er erfchien im Sahre 1579 und zeigt in vielen Beziehungen auffallende Aehnlichkeit mit manchen Schriften, welche nachmals von ben Jefuiten aus-Bei Buchanan finden wir jedoch nichts von den zahllofen Gubtilitäten und Ginschränkungen, zu welchen die katholischen Theologen in der Regel ihre Buflucht nahmen, um mit den Beftimmungen ber Kirchenvater oder der Scholastiker nicht in Gegensatz zu treten; auch nichts von dem Ubsetzungsrechte des Papftes. Die ausgesprochenen Grundsätze maren voll-kommen klar und bestimmt; sie murden ausschließlich aus der Bernunft abgeleitet und ebenmäßig auf jede Form der Tyrannei zur Anwendung gebracht. Die Beweisführung geht von dem "gesellichaftlichen Vertrage" aus. Die Menschen sind von der Natur für Geselligkeit bestimmt. Um dem innern Zwiespalt Einhalt zu thun, der unter ihnen entstand, mahlten fie sich Rönige, und um der lettern Gewalt einzuschränken, schufen fie Gesetze. Das Bolk, als die Quelle der königlichen Gewalt, ift demnach größer als der König und kann über ihn richten, sowie auch die Gesete, die den König im Falle eines Streites zu binden bestimmt find, durch das Bolf, und nicht durch den Herrscher ausgelegt werden muffen. Es ift die Pslicht des Königs, sich mit dem Gesetze zu identificiren 2) und ausschließlich nach dessen Bestimmungen zu regieren. Auch heißt er nur König, wenn er nach dem Gesetze regiert und den Intereffen des Bolkes entspricht; so wie er nach eigenem Willen regiert und entgegen den Interessen des Bolkes, wird er zum Tyrannen. Wenn Einige die Meinung zu verbreiten gesucht haben, als ob man zwar einem Könige, der durch anerkannte constitutionelle Bande eingeschränkt ift, ben Behorfam verfagen konne, wenn er dieselben gerreißt, daß man hingegen einem Tyrannen, der ohne jede Berfaffung herricht, allzeit gehorchen muffe, jo fei diese Meinung durchaus falich. Bielmehr darf das Bolk den Tyrannen bekampfen und diefen Rampf fortsetzen, bis der Tyrann getödtet ift. Dbwohl Buchanan den Mord eines Tyrannen durch eine Privatperson nicht mit ausdrücklichen Worten vertheidigt, so gedenkt er doch mit Worten un-beschränkten Lobes der Tyrannenmörder des Alterthums.

2) Wie Buchanan mit Nachahmung bes Cicero mit epigrammatischer Rurze dies ausdrückt: "Rex, lex loquens; lex, rex mutus." Der König ift das sprechende Geset, das Gesetz der stumme König.

<sup>1) &</sup>quot;Und daher nehme ich keinen Anftand, auszusprechen, daß es die Pflicht des Abels, der Richter, der Regierung und des Bolkes von England gewesen mare, nicht nur ber Ronigin Maria zu widerftehn und entgegenzutreten, Diefer Siebel, wie man fie nennt, fondern fie auch mit bem Tobe zu beftrafen, fie und ben gangen Saufen ihrer gogendienerischen Priefter, zusammen mit Allen, Die ihnen damals beiftanden, ale fie gemeinschaftlich begannen, evangelische Chriften offen zu unterbruden, bas Blut ber Deiligen Gottes zu vergießen und jenen teuflischen Göpendienst, den Scheusal bes Papismus, einzuführen." S. Rnox, Appellation.

Da diese kleine Schrift sich mit dem Geiste der Zeit und besonders mit dem des schottischen Bolkes in Uebereinstimmung befand, fo hatte fie einen sehr großen Erfolg. Ihre Hauptgrundfate unterscheiden sich, wie wir gesehn, nur wenig von denen des Thomas von Aquino und der Scholaftiker; indem fie jedoch Buchanan von dem Wulfte theologischer Betrachtungen frei machte, die ihnen früher außer bei Fällen religiöfer Intereffen fast alle Wirkung nahmen, fo hat er eine neue Epoche in der Geschichte der Freiheit eröffnet. Er hat die Lehren, welche schon früher unter seinen Candeleuten verbreitet waren, zum erften Mal in ein Syftem gebracht. Als die Ronigin Elisabeth 1571 einer schottischen Deputation einige Fragen über die Ursachen vorlegte, welche die Schotten veranlagt hatte, ihre Königin abzuseten, murde ihr sofort als Antwort eine lange Erörterung über den offenbaren Vorrang ber Bolter vor ihren herrschern aufgetischt, welche fie, wie Camben verfichert und wir leicht glauben mögen, mit außerftem Unwillen aufnahm 1). felben Grundfate maren nicht weniger unter den englischen Diffenters allgemein und gelangten in ihren Schriften, wie in ihrer Politik zum Ausdruck: Wilkon übertrug nur in eine beredte Prosa die nicht weniger beredten Thaten Crommell's.

Man fann wirklich nur schwer ben Dant überschätzen, welchen England feinen und Schottland's nichtbischöflichen Rirchen schulbet. In guten und schlimmen Zeitläuften, mitten in Verfolgung, Undankbarkeit und der Schreckensherrschaft des Unrechts, in Epochen, wo alle Tugend vernichtet schien und ber Abfall aufgehört hatte ein Makel zu fein, hielten fie furchtlos und treu zum Banner der Freiheit. Wenn die große Revolution in England auch größtentheils in ihren Ursachen weltlichen Charakters war, so ist es doch nicht weniger richtig, daß ihr Erfolg in hohem Maße dem Beistande der Schotten zu danken mar, Die fich hauptfächlich von religiöfen Beweggrunden beftimmen liegen, dem beldenmuthe, den englifche Beiftliche den Truppen einflößten, und dem Enthufiasmus, welchen die vom Puritanismus eingegebenen Schriften mit ihrer großherzigen Denkweise erzeugt hatten. Weber durch die Berfolgungen Karl's, noch durch Sakob's Toleranzverheißungen ließen fie fich irre machen. Dhne ihren Beiftand wurde die Freiheit England's sicherlich auch erreicht worden sein, aber wer weiß, wie lange sich dann ihr Sieg verzögert ober welche Kataftrophen der Kampf hervorgerufen Denn dem Puritanismus verdanken wir es zumeift, daß Keligion und Freiheit in England Hand in Sand gingen; bei allen Schwankungen seines Geschickes 2) vertrat er stets die Einheit beider Principien, welche die herrschende Kirche ohne Unterlaß als mit einander unverträglich darftellte.

Die Stellung biefer lettern Kirche bildet in der That einen seltsamen Gegensatz zu der des Puritanismus. Bon vornherein durch eine Hosintrigue in's Leben gerusen, nach allen Richtungen vom Geiste des entschiedensten Erastianismus durchdrungen, und zugleich eine kirchliche Autorität beanspruchend, die kaum weniger unbedingt war als die Autorität der von ihm aufgehobenen Kirche, erschien der Anglikanismus von seinem ersten Auftreten

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Camben, Annal. Zweiter Theil; für das Jahr 1571.
2) Bon ihrer Beharrlichkeit giebt Robert Sall ein bemerkenswerthes Zeugniß, da er wohl ber beredteste Anwalt der Freiheit nach ihrer so zu sagen biblischen Seite ist.

an als der kriechendste und zugleich wirksamste Gehilfe der Tyrannei. Indem er den Berfuch machte, in England mit dem Beiftande der weltlichen Autorität und durch Entfallung weltlichen Pompes dieselbe Stellung zu er-langen, die der Katholicismus in Europa eingenommen hatte, so warf er sich natürlich bei jeder Gelegenheit in die Arme der bürgerlichen Macht. Keine andre Kirche hat je die Freiheiten ihres Landes so consequent verrathen und mit Füßen getreten 1). Bei allen harten Prüfungen, welche England's Freiheit jeit der Reformation bestehn mußte, hat sie ihren Einfluß unveränderlich in die Schale der Tyrannei geworfen, hat jeden Berfuch eines Verfaffungsbruches unterftütt und gepriefen und das furchtbare Urtheil emiger Berdammniß auf die Graber der Freiheitshelben geschrieben 2). Dag feine noch so harte Tyrannei, keine noch so offenkundige Berletzung der Constitution ben Biderftand zu rechtfertigen vermöge, daß alle Grundfate von Boltsrechten, auf benen die constitutionelle Regierung fußt, falfch feien, und alle Bemühungen des Widerftandes, vermöge deren verfaffungemäßige Regierungen in Wirksamkeit treten, Todfunden, war ihre beständige und nachbruckliche Lehre. "Ein Rebell, erklärte fie, ift ärger als der ärgste Fürst, und Empörung schlimmer, als die schlimmste Regierung des schlimmsten Fürsten bis auf unsre Zeit gewesen ist." "Gott setzt die bösen Herrscher wie die guten ein", und daher "ist es für Unterthanen, welche ihrer Sundenschuld wegen einen bojen herricher zu haben verdienen und fich bann gegen ihn emporen, ein doppeltes und breifaches Berbrechen, Gott zu versuchen, daß er fie noch härter strafe." Paulus habe den passiven Gehorsam unter Caligula, Claudius und Nero empfohlen, "die nicht allein keine Chriften, jondern heiden, die auch zugleich thörichte herrscher oder grausame Tyrannen waren." Waren boch selbst die Juden zu demselben gegen Vebukadnezar verpflichtet, "der ihnen König, Adel, Eltern, Kinder und Verwandte erichlug, der ihre Landschaften, ihre Städte, ja sogar Jerusalem und den heiligen Tempel verbrannte und den Ueberreft in die Gefangenschaft schleppte. Auch die gebenedeite Jungfrau "aus dem königlichen Blute der alten erblichen Könige der Juden

2) "Ewige Berdammniß ist fur alle nicht reuigen Emporer in der Solle bei Satan bereitet, dem ersten Begründer aller Emporungen." "Der himmel ist der Aufenthalt der guten und gehorsamen Unterthanen, die hölle das Gefängniß und der Kerker derjenigen, welche sich gegen Gott und ihren Fürsten auslehnen."

Homily on Wilful Rebellion.

<sup>1)</sup> Wie Macaulan ebenso wahr als nachdrücklich schreibt: "Die Kirche England's war länger als hundertfunfzig Jahre hinter einander die dienstsüchtige Magd der Monarchie, die beständige Seindin der Freiheit. Das göttliche Necht der Könige und die Psticht des passiven Gehorsams gegen jeden ihrer Besehle waren die Lieblingslehren dieser Kirche. Sie hielt sest nie einen Lehren bei allem Bedrückungen und Bersolgungen, bei allem Uebermaße, mit welchem man das Gesch mit Fügen trat, das Urtheil verfälschte und an dem Volke zehrte, als wäre es Brod. Nur dann und nur für die kurze Zeit, wo es ihre eigne Würde und ihren eignen Besth betras, vergaß sie die Unterwerfung zu üben, welche sie selbst gesehrt." Essay, I., 60 nach der Ausg. von 1861. Hallam hat indes ein interessands ausgespürt, welches den Titel führt "Aurze Abhandlung über politische Gewalt", berausgegeben 1558 von Popnet, dem protestantischen Bisch von Winchester, worin die meuterischsten Eehren, darunter auch der Tyrannenword, enthalten sind. Aber die Ertlärung ist einsch: Poonnet schrieb während der Versolgungen unter Maria. Literaturgesch. II., 37—40.

2) "Ewige Berdammniß ist für alle nicht reuigen Empörer in der Hölle bei

hielt es nicht unter ihrer Burbe, dem Befehle eines heidnischen und ausländischen Fürsten zu gehorchen"; um so mehr müßten wir "Fürsten gehorchen, auch wenn sie fremd, lasterhaft und ungerecht sind, sobald sie Gott wegen unstrer Sünden über uns setzt", außer wenn sie etwa Besehle geben, die gegen Gottes Gebot sind. Aber selbst "in diesem Falle dürsen wir in keiner Weise mit Gewalt Widerstand leisten, uns gegen die Herrschaft empören oder eine Erhebung, einen Aufruhr, einen Tumult, sei es mit Wassengewalt oder in andrer Art, gegen den Gesalbten des Herrn und seine Beamten anzetteln, sondern alles Unrecht auch dann mit Geduld ertragen" 1).

"Durfte ich Falle nur auf Grund fo triftiger Beweise entscheiben, wie fie in dieser Frage konnen beigebracht werden, und wie sie schon, ohne jedoch die gerechte Geltung zu erlangen, find beigebracht worden, - fchrieb Seremias Taylor bei Behandlung der Widerstandsfrage in dem größten Werke über Moralphilosophie seitens des Anglikanismus - so murde ich daran verzweifeln, einem Intereffe ber Wiffenichaft, des Friedens, der Gerechtigkeit ober der Religion je einen Dienst leisten zu können. Demgemäß bin ich auch fest überzeugt, daß Niemand, der einen Kampf gegen die oberste Gewalt jeines Bolkes für gesetzlich halten kann, geeignet sein wurde, Gewiffensfälle gu lofen; benn nichts tann bemjenigen genugen, deffen Gemiffen die Ruftkammer von Beweisen gegen die einfache und leichte Entscheidung in diefer Frage . . . . Da das Schriftwort fo klar ift, daß es keiner Deutung bedarf, jo ist der Gebrauch und die Lehre der Kirche, welche sonst den besten Commentar geben, in einem fo beutlichen Falle von geringem Nuten. Doch ift dies auch an sich felbst klar und wird ohne Unterschied, ohne Abweichung und Einwand allgemein zugegeben, allgemein geübt und gelehrt, daß wir die uns vorgefetten Gewalten, mogen fie fein wie fie wollen, ertragen muffen, ohne uns jemals felbft Recht zu verschaffen" 2).

Die Lehre, von der die angezogene Stelle einen Beleg bildet, wurde von der überwiegenden Mehrheit des anglikanischen Klerus mährend eines Zeitraums von mehr als 150 Jahren, mährend der verhängnißvollsten Periode in der Entwickelung der englischen Verfassung beständig versochten. Als Karl I. versuchte, der Monarchie einen despotischen Charakter zu geben, gewährte ihm die anglikanische Kirche eine fortdauernde und begeisterte Unterstügung. Als in der traurigen Zeit des Lasters und der Reaction, welche auf die Restauration folgte, der Geist der Zeit sich gegen alse liberalen Ansischten kehrte und die Grundsäse des Despotismus selbst in dem Unterthanen-

<sup>1)</sup> Homilies on Wilful Rebellion and on Obedience. Dieselben Lehrsate stehen in den Canons der Convocation vom Jahre 1606 und wurden 1662 von der Universität Oxford ausgesprochen, als sie einen Prediger Namens Knight tadelte, weil er gesagt hatte, daß Unterthanen zuweilen das Recht bätten. Widerstand zu leisten, wenn sie wegen ihrer Religion unterdrückt würden. Hallam, Const. Hist. I., S. 415.

<sup>2)</sup> Ductor Dubitantium, lib. III., cap. III. Uffher, der vielleicht noch fähiger war, als Taplor, die Ansichten der Kirchenväter auszudrücken, spricht sich mindestens mit ebenso großer Emphase aus. Siehe sein Leben von Eirington, I., 239. Berkelen machte einen geistreichen Bersuch, zu beweisen, daß der leidende Gehorsam durch die Naturgesetze geboten sei. S. seinen Diskurs über den leiden Weborsam der Den leiden Weborsam.

eibe zum Ausbruck kamen 1), leitete die Rirche von England den Strom, verbundete fich zu engfter Gemeinschaft mit einem Bofe, deffen Lafter eine Schmach der Chriftenheit wurden und schleuderte ihren Bannruf nicht gegen die häßliche Berberbniß rings umher, fondern gegen die Grundfäge eines Hampben und Milton. Während der langen Reihe von Uebergriffen feitens ber Stuart's zeigte fie benfelben Beift. Das Sahr gerade, in welchem Ruffell ftarb, murbe von der Universität zu Orford ausersehen, die Schriften Buchanan's, Barter's und Milton's zu verdammen und die Pflicht des leibenden Gehorsams in einem Dekret zu verkunden, welches bald darauf vom Saufe ber Lords den Flammen übergeben wurde 2). Erft als Jakob die Herrichaft der Rirche bedrobte, erhob fich dieje jum Widerstand. Damals freilich ftellte fie fich mahrend einer furzen aber benkmurdigen Zeit in Opposition gur Rrone und trug das Ihrige zu einer ber ruhmreichsten Begebenheiten in der englischen Geschichte reichlich bei. Aber kaum hatte Wilhelm ben Thron bestiegen, als ihre Politik sich umkehrte, ihre gange Thatkraft auf die Zerstörung ber constitutionellen Freiheit gerichtet ward, die damals eine feste Grundlage er-hielt, und der große Geschichtsschreiber der Revolution berichten durfte, daß wenigftens neun Behntel ber Geiftlichkeit dem Befreier England's entgegentraten. In der Reactionszeit unter der Königin Anna, und in der noch fclimmeren unter Georg III. zeigte fich diefelbe Gefinnung. In der erften Periode folgte der Klerus in seinem Saffe gegen die Freiheit dienstwillig der Leitung des ungläubigen Bolingbroke, in der andern mar er der eifrigfte Fürsprecher der Kriege gegen Amerika und gegen die frangofische Revolution, Der unheilvollsten, welche England je unternommen hat. Bon Anfang bis Ende blieb ihr Betragen gleich, und jeder Triumph der Freiheit ward für fie zur Niederlage.

Wir begegnen in der Geschichte der Aufklärung Contrasten, die wir uns nicht ohne mahrhaftes Staunen vergegenwärtigen können. Benn wir bedenken, wie lange Beit die Rirche von England behauptete, daß der Widerftand gegen die königliche Gewalt in allen Fällen eine Todfunde sei, und daß Manner, wie Bafhington und Garibalbi, verdammt feien, "mit bem Teufel in der Bolle, dem Urerzeuger aller Emporungen, gufammen gu brennen", fo tann man ichmer jagen, ob die gegenwärtige Beichaffenheit der öffentlichen Meinung in England mehr die Dhnmacht ber Theologen, die eine fo unbedingte Berwerfung ihrer Principien nicht hindern konnten, oder

die Clasticität der Kirche beweift, welche diese Berwerfung überlebt hat. Obwohl jedoch jonft der allgemeine Strom der Kirchenansichten auf Seiten des Anglikanismus eine fich durchaus gleich bleibende Richtung hatte, fo bildete doch ein Beiftlicher eine merfliche Ausnahme, und biefer Beiftliche war vielleicht der tuchtigfte, den der Protestantismus überhaupt hervorgebracht Soofer, amar nicht der größte, aber doch der murdevollfte unter den

<sup>1)</sup> In der Klaufel, daß es nicht erlaubt fei, "unter irgend welchem Bor-wande gegen den König die Baffen ju ergreifen." Dieje Klaufel wurde gur Deit der Revolution gestrichen. S. Allen's Geschichte der königlichen Prärogative in England, S. 89. Die Magna Charta hatte erklärt, daß man Königen, welche sie verletten, Widerstand leisten dürse.

2) Dieses Detret ist vollständig angegeben in Wodrow's Geschichte der Kirche Schottland's, III., 506. Siehe auch über diese ganze Anzelegenheit Hallam's Const. Hist. II., S. 459—465 nach der Ausg. von 1854.

englischen Schriftstellern, zeichnete sich ebenso durch seine glänzende Beredt-samkeit als durch das Streben aus, die Principien des Naturrechts zur Geltung zu bringen und die Rirche vom Staate unabhängig zu machen. In seinen Erörterungen über die Natur der bürgerlichen Gewalt sind beide charafteriftische Merkmale in auffallender Beise fichtlich. Bei Prufung des eigentlichen Ursprungs und der mahren Aufgabe der Regierung beruft er fich taum jemals auf die Entscheidungen der Kirchenväter und nicht gerade häufig auf die Sate der Schrift, fondern er entwickelt feine Theorie aus feiner eigenen Bernunft, und nimmt dabei feine Buflucht zu den großen Philosophen des Alterthums. Seine Lehre unterscheidet fich in ihren wesentlichen Partien wenig von derjenigen Buchanan's. Indem die Ginzelnen gu Gesellschaften zusammentraken, wählten sie sich Könige, die sie regieren sollten. Buerft war die königliche Machtvollkommenheit eine absolute; aber bald "erkannte man, daß nach eines Menschen Willen zu leben die Urfache von aller Menichen Giend murde, und dies zwang bazu, in Gejegen übereingutommen, aus denen alle Menichen ihre Pflicht erfehn konnten" 1). Obgleich der König feine Autorität in erster Instanz vom Bolte erhalten hat, ift er deshalb nicht weniger geheiligt; denn diejenigen, "welchen man dieselbe felbst nur durch menschliches Bertrauen übertragen hat, haben fie zugleich als göttliches Recht inne." Der König ift aber auch dem Gesetze unterworfen, und weil die Macht zur Gesetzgebung bei der ganzen Nation ruht, so ist jeder Versuch seinerseits, Gesetze gegen den Willen des Volkes zu erlassen, eine Tyrannei. Solche Gesetze sind thatsächlich von keiner Gültigkeit 2).

Aus diesen Grundsätzen hätte man natürlich den Schluß ziehen sollen, Hooser sei zu demselben Ergebniß, wie Buchanan gekommen und habe behauptet, daß der Wille des Volkes ein hinreichender Grund zur Aenderung des Regiments sei. Es ist jedoch eine höchst merkwürdige Thatsache, insosern sie den Geist des Standes zeigt, dem er angehörte, daß dieser große Schrifteller, der die Grundsätze des modernen Liberalismus so klar ausgesprochen, der sich selbst in so hohem Grade von den Vorurtheilen seines Berufes frei gemacht hatte und mit der entschiedensten und offenbarsten Vorliebe für die Sache der Freiheit schrieb, bis zuletzt vor dieser Schlußfolgerung zurückschrak. Er wollte die Macht der Regierung wesenklich eingeschränkt wissen, er pries die versassungsmäßige Regierung als unendlich hoch über dem Despotismus stehend, er meinte sogar, die Verletzung eines Versassungsgesetzes sei eine begründete Ursache zum Widerstand; aber als er zu der letzten großen Frage kam, machte er sie mit folgenden traurigen Worten ab: "Kann also ein Staatstörper zu allen Zeiten im Ganzen oder theilweise der Regierung den Einssussyn, der der Regierung den

<sup>1)</sup> Eccl. Pol. I., 10.

<sup>2) &</sup>quot;Die rechtmäßige Gewalt, Gesetze zu erlassen, welche über die ganze politische Gemeinschaft der Menschen gebieten, gehört so recht eigentlich der gestammten Gesellschaft selbst an, daß es bei jedem Fürsten oder Machthaber auf Erden, von welcher Art er auch immer sei, der den Anspruch erhebt, sie selbst zu üben, und nicht durch ausdrückliche Uebertragung, die er unmittelbar und persönlich von Gott erhalten, oder durch die zuerst aus der Zustimmung der Personen, denen er die Gesetz giebt, entspringende Autorität, nichts Andres ist, als reine Tyrannei. Gesetz also, die nicht so gemacht sind, haben daber keine öffentliche Gültigkeit." Eccl. Pol. I., 10.

lichkeiten ergeben? Es muß vorausgesetzt werden, daß die obersten Staatsleiter in solchen Fällen dagegen nichts einwenden, und nicht hartnäckig an dem festhalten werden, was in seinem Bollzuge dem öffentlichen Wohle widerstreitet; aber ohne ihre Einwilligung ist sicherlich nicht abzusehen, wie der Staatsbürger im Stande sein sollte, sich durch irgend welche neue Mittel

gu helfen, es fei benn, daß die Regierung zu Falle komme" 1).

Es ift, glaube ich, kaum nothig, die andern Werke, welche hierüber in England ericbienen find, einzeln durchzugehn. Gin großer Theil berfelben wenigstens ift mohlbekannt; ihre Beweisgrunde find kaum mehr als eine Wiederholung der von mir angegebenen, nnd am Ende bildeten fie nicht die wefentliche Urfache ber Entwickelung. Gin Geift bes Freifinnes, welchen der langdauernde Genuß politischer und gesellschaftlicher Einrichtungen ge-pflegt hatte, die viel vorzuglicher waren als bei andern Nationen, brachte jowohl den Chrgeis als die Empfänglichkeit für Freiheit hervor, fo daß fie unausbleiblich den Sieg davon tragen mußte, wobei es von verhältnißmäßig geringfügiger Bedeutung ist, ob diese oder jene Argumente dabei zum Bor-wande benutzt wurden. Andrerseits machten der Geist und die Berhältniffe der anglikanischen Kirche die Führer berfelben jum Despotismus geneigt, und sie schauten natürlich nach jedem Argument aus, welches wider diesem zur Stute diente. Schoch muß ich bemerken, daß unter den Kursprechern der despotischen Grundsätze in England ein gewisser Meinungsunterschied Plats griff 2). Die alte Schule, welche hauptsächlich von Barclan und Blackwood vertreten ward, icheint anerkannt zu haben, daß die Menichen frei geichaffen feien, und icheint daher auch unter gemiffen Umftanden den Biderftand als gesetlich zugelassen zu haben. Die jüngere Schule, welche Filmer, Henlin, Mainwaring und Hobbes führten, leugnete dagegen diese ursprüngliche Frei-heit gänzlich. Der "Patriarcha" von Filmer, worin sich die Lehren der letztern Richtung am deutlichsten aussprachen, beruhte — ähnlich gewissen Schriften der gallikanischen Schule — auf der Annahme, daß die politische Leitung von bem väterlichen Regimente ftamme und mit diefem von gleicher Beichaffenheit fei 3), woraus er fchlof, daß Widerstand in jedem Falle als

<sup>1)</sup> Eccl. B. VIII., R. II. In fpaterer Beit gab fich Burnet der liberalen Bewegung fo aufrichtig bin, wie Lode; aber in der Kirche ftand er faft allein da.

<sup>2)</sup> Sphney zeigt diesen Unterschied recht deutlich.
2) Bossuer behauptete dies, indem er bemerkte, daß Abimelech, ein Name, der ursprünglich allen Königen Palästina's gemeinschaftlich war, "mein Bater König" bedeute. Desensio, lid. I., c. 3. In England scheint die patriarchastische Regierungstheorie besonders unter Jakob I. volksthümlich geworden zu sein, wie aus Hallam's Literaturg. III., 439 ersichtlich; aber est sinden sich schon frühere Spuren von ihr. So wird in der Institution of a Christian Man, 1537, und in der Nocessary Doctrine and Erudition for any Christian Man, 1543, der leidende Gehorsam geradezu als Kolgerung aus dem sünsten Gebote einzschäftlt. "Ich sterbe, sagte Lord Capel 1649 auf dem Schaffot, weil ich das fünste Gebot beobachtete, welches Gott selbst gegeben und mit eignem Kinger geschrieben hat. Es verlangt Gehorsam gegen Bater und Mutter, und alle Theologen, so verschieden sie über andre Puntte denken mögen, kommen darin überein, daß est die Obrigkeit in sich schließe." Mareden, History of the Later Puritanes, from 1642 to 1662, S. 320. Milton dagegen sagt: "Vater und König sind ganz verschiedene Dinge. Der Vater hat und gezeugt; dagegen hat der König nicht

Sunde betrachtet werden muffe. Diefes Buch erfuhr zuerst Biderspruch bei Sydney, der ihm "den gesellschaftlichen Bertrag" entgegenstellte, jedoch mit einem beträchtlichen Theile der Begründung noch auf dem Alten Testamente Als jedoch zur Zeit der Revolution die Beiftlichfeit die Grundfate Filmer's erneuerte 1), hielt es Locke für nothig, eine andre Biberlegung ju veröffentlichen, und schrieb bemgemäß seine berühmte Abhandlung von der "Regierung", welche von berjenigen Sydnen's fich dadurch unterscheibet, deß fie fast ganz auf weltlichen Erwägungen ruht, obzwar ein beträchtlicher Raum ber Biderlegung der theologischen Argumente feines Gegners gewidmet ift. Lode nimmt fast ganglich die Grundfate Soofer's an, fur welchen er eine tief gefühlte und wohl verdiente Bewunderung hegt; aber er verwirft durchweg die Bedingungen, durch welche Booter zuweilen feine Lehre wieber wirkungslos gemacht hatte. Jede Regierung, jo behauptet er, ist das Geschenk des Volkes zum Vortheil des Volkes, und daher giebt es keine rechtmäßige Gesetzgebung, die den Interessen des Volkes entgegengesetzt wäre, und keine Menderung der Regierung fann ein Unrecht enthalten, wenn fie fich mit jenen in Uebereinstimmung befindet 2). Die Prarogative der Krone ift ein foldes Maß von Gewalt, wie es die Nation ihrem herrscher zugesteht, und biese fann es entweder ausdehnen oder einschränken 3). Einem Bolke Steuern auferlegen ohne deffen Buftimmung heißt einfach Raub begeben 4). Diejenigen, welche von bem Bolke bestimmt find zur Gesetgebung, haben kein Recht, ihre Befugniß auf Andere zu übertragen ), noch durfen sie nach andern als ben bestehenden Gesetzen regieren 6). Da nun die Souveränität in erster Reihe vom Bolte ausgeht, jo fann das Bolt fie gurudfordern, wenn es ihm beliebt. Die Geschicklichkeit, mit welcher diese Gesichtspunkte vorgeführt murden, und die gunftigen Umftunde, unter welchen fie auftraten, verschafften ihnen einen leichten Triumph und die Revolution machte fie zur Grundlage der Berfaffung.

uns, fondern wir ihn erwählt. Den Bater hat die Ratur dem Menfchen gegeben, ben Ronig hat ber Menich fich felbst gegeben; also ift bas Bolt nicht bes Ronigs wegen, sondern ber Ronig bes Boltes megen ba." Defensio Pop. Angl., Kap. 1.

6) Ebendaf.

<sup>1)</sup> So fagt Lode: "Ich murbe nicht fo direct polemisch von einem Manne fprechen, der lange nicht mehr lebt (R. Filmer), batte nicht die Rangel in den legten Sahren feine Behre ju der ibrigen gemacht und fie dadurch jur berrichenden Theologie erhoben." Borrede zu Treatise on Government.

<sup>2)</sup> Da der Zwed der Regierung das Wohl der Gefellichaft ift, fo konnen alle bierauf abzielenden Aenderungen nie eine Usurpation gegen Jemand enthalten, ba fein Regierender irgend ein Recht zu einem andern Biele haben fann. On Government, c. XIV.

3) Daj. Kap. XVIII.

<sup>4) &</sup>quot;Benn Jemand das Recht beansprucht, ohne des Bolfes Gutheißen Steuern aufzulegen oder einzutreiben, fo nibertritt er bas Grundgefes bes Gigen-

thums und verfehrt den 3med der Regierung." Kap. XI.

<sup>5) &</sup>quot;Der Gefetgebungeforper fann fein Recht auf Gefetgebung nicht über-tragen, Da er felbft nur eine vom Bolf belegirte Gewalt bilbet und Diefe baber nicht wieder auf Andre übergebn zu laffen berechtigt ift." On Government, Kap. XI. Diefe Lehre haben Grattan und Plunket mit vollem Rechte ale ents scheidend gegen den constitutiven Charafter der Unioneafte zwischen England und Stland angesehn, die obne Ungultigkeitserklärung bei einem Parlamente durchging, welches notorisch corrumpirt und lange vor Erwägung jener Daßregel gewählt war.

Es ift wohl bemerkenswerth, daß der Sieg der Toleranz und der Sieg der burgerlichen Freiheit gleichzeitig in England jum Abichluß gelangten, und daß beide ihren erften Borkampfer in demfelben Manne gefunden haben. Beibe wurden von Laien in unmittelbarem Gegenfat zur Kirche und in dem Augenblid ihrer höchften Bedrudung vollendet. Beide ftellten ferner eine Richtung nach der weltlichen Seite dar; denn durch den erftern wurden theologische Fragen aus dem Gebiete der Politik ganglich entfernt, und durch den zweiten murde das Princip der Autorität von der theologischen auf eine weltliche Grundlage geftellt. Bas aber den Triumph der englischen Freiheit befonders tennzeichnet, ift ber Umftand, daß fie zwar gegen die Rirche und gegen die Geiftlichkeit, aber nicht gegen die Religion durchgesetzt wurde. Diefer Umstand, der im Bergleich zu der traurigen Geschichte der continentalen Freiheit vielleicht als die glucklichste Thatsache in der englischen Beichichte angesehen werden kann, entsprang ohne Zweifel hauptsächlich aus dem Erfolge, mit welchem die Diffentere Religion und Freiheit verbunden hatten, entsprang ferner aus der wesentlichen Unvollständigkeit der anglikanischen Theorie, welche die Frage unentschieden ließ, in welchen Fällen man dem siegreichen Empörer den Eid der Treue leisten durfe 1), und nicht minder aus der bewundernswerthen Mäßigung von Somers und Locke; aber vor Allem ging sie aus dem Geiste der Reformation hervor. Auch hat der Protestantismus niemals seine munderbare dogmatische Dehnbarkeit und die Bahigfeit, feine Grundfage mit den Bedurfniffen der fpatern Zeiten in Uebereinstimmung zu setzen, an den Tag gelegt, als da sich ohne jede ernste reli-giöse Erschütterung England's politisches System geradezu auf den Trümmern der einstimmigen Lehre der alten Kirche und der nahezu einstimmigen der nationalen auferbauete. Und der Contrast zwischen ber Geschichte der eng-lischen Freiheit und der auf dem Continente wird noch bemerklicher, wenn wir uns die Saltung vergegenwärtigen, welche dabei die eingeständlichen

<sup>1)</sup> Die Schriftstellen, welche die anglikanischen Geistlichen als politische Richtschnur citirten, scheinen die Psicht anzubeuten, daß der Unterthaneneid dem herrscher steits de kacto geleistet werden musse. Dieser Grundsas ward jedoch in der Revolution von der Geistlichkeit mit allgemeinem Unwillen verworsen, da sie behauptete, König Jakob habe allein einen Anspruch darauf, so lange er seinen Hof in St. Germain halte. Nach der Revolution gab jedoch Sankrost ein Buch unter dem Titel Bishop Overall's Convocation Book heraus, welches am Ansang von Jakob's I. Regierung dei beiden Häusern der Convocation Annahme gefunden batte. Dieses Werk, das früher nicht bekannt geworden war, betonte in den entschiedensten Ausdrücken die Lehre vom leidenden Gedorsam, legte ihr das patriarchaltsche Aezierungssystem zu Grunde, nnd erklärte für den Kall eines Wechsels der herrschaft kraft unrechtmäßiger Mittel den Eid der Treue gegen die neue Gewalt gerechtsertigt, wenn lestere "durchaus beseitigt" sei. Darauf erklärte Sherlot, er halte sich durch die Stimme der Kirche für gedunden, der Regierung Wilhelm's — die der West im Großen doch noch sehr weit davon entsernt schien, durchaus beseitigt zu sein — den Eid zu leisten, und demgemäß übernahm er auch die Stelle eines Dekands die St. Paul. Die darauf solgende Explosion hat Macaulay, Kap. XVII., in vortresslicher Weise geschildert. Aber so viel ist deutsch, daß der über diesem Teleie der anglikanischen Tedorie verdreitete Zweisel der Freiheit von Nusen war, insofern er zunächst die logische Kraft dieser Theorie ichwächte und dann auch denjenigen, welche sie nicht geradezu verwarfen, einen Vorwand lieb, sich unter das neue Regiment zu stellen.



Gegner des Christenthums einnahmen. In England verhielten sich mit Ausnahme von Schaftesbury die hervorragendsten unter ihnen gleichgültig oder seindlich zu dieser Bewegung. Unter dem Regimente der Stuart's behauptete Hobbes nicht nur die weit gehenden Ansichten von Taylor und Ufsher, sondern er übertried sie die zu einem Punkte, vor welchem selbst diese Theologen zurückgeschreckt wären; denn das Ergedniß seiner Philosophie war nichts Geringeres, als daß der weltliche Regent zugleich oberster Richter über das Sittengeset sein sollte. Während der Reaction unter der Könign Anna verdankte die klerikale Partei ihre Hauptstärke dem Genie Bolingbroke's, der ihre zersplitterten Kräfte vereinigte und mit blendender Beredtsamkeit sein Ivaal, eines patriotischen Königs" entwarf, um dadurch dem Ivaal der Freiheit ein Gegengewicht zu bieten. Und als noch später Bischo Dorssen den Ausspruch that, "daß die Unterthanen mit den Gesehen nichts weiter zu schässpruch that, "daß die Unterthanen mit den Gesehen nichts weiter zu schässlichten, als ihnen zu gehorchen", verwendete Dume seine ganze Geschicklichkeit, um die Politik der Stuart's mit den verschrerischsten Farben zu schmücken, die großen Fürsprecher der Kreiheit im siedzehnten Sahrhundert entweder als hassenschen der als lächerlich dazzustellen, und die Grundsäte ihrer Gegner von der beifallswerthesten Seite zu zeigen 1).

Es ist auffallend, daß in England und Frankreich, wo die Völker unzweiselhaft für die politische Befreiung der Menschen am meisten gewirkt haben, die Nationalkirchen sich der Freiheit mit höchster Erbitterung widersetzen. Wir haben den Gang beobachtet, unter welchem sich die doppelte Bewegung der Verweltlichung und der Freiheit in dem protestantischen Lande vollzog; es bleibt noch der Nachweis der entsprechenden Entwickelung in dem

katholischen übrig.

Natürlich lag in Frankreich den Protestanten dieselbe Aufgabe ob, welche in England die Puritaner zu erfüllen hatten. Der Umstand, daß sie in der Minderheit, und zwar oft genug in einer verfolgten Minderheit sich befanden, gab ihnen den Antrieb zur Freiheit, indeß ihre Zahl hinlänglich groß war, um auch der öffentlichen Meinung einen beträchtlichen Impuls zu verleihen. Unglücklicherweise jedoch machte sie die übertriebene Anmaßung und der Verfolgungsgeist, den sie äußerten, wenn sie sich zur Macht erhoben hatten, zu der Rolle von Vorkämpfern der Freiheit durchaus ungeeignet, während gleichzeitig ihre Minoritätöstellung im Volke und das besondre Betonen von religiösen Grundsägen inmitten einer Epoche von Religionökriegen ihren vorherrschenden Charakter zu einem von Grund aus antinationalen gestaltete. Wo sich der sektirerische Geist besonders fühlbar macht, da erweist er sich

<sup>1)</sup> Unter den weniger hervorragenden Freidenkern gab es in dieser Beziehung allerdings manche Ausnahmen. So schrieb Tindal eine Abhandlung gegen den leidenden Gehorsam 1694, eine Vertheidigung der Toleranz 1697 und eine gleiche für die freie Presse 1698. Ebenso schrieb Toland 1702 ein nicht unbedeutendes Werk mit dem Titel Anglia Libera, worin er Lock's politische Grundsäge vertheidigte, dagegen diesenigen von Hobbes, daß ein Herrscher das Recht besige, seinen Unterthanen ihre Resigion vorzuschreiben, stark angriss und den Ausspruchthat, daß "der Ersolg der protestantischen Religion im politischen Sinne von der Freibeit der verschiedenen Staaten in Europa abhänge." S. 185. Toland gab auch eine Oceana beraus und schrieb Harrington's, sowie Milton's Leben. Aber die bedeutendsten Freidenker England's im siedzehnten und achtzehnten Jahrbundert sind die oben im Text genannten, unter denen nur Gibbon eine Ausnahme macht, der als Tory im Parlamente sas.



mächtiger als der nationale Patriotismus. Der Geift der Abstoffung, der die Menschen als Mitglieder verschiedener Religionen von einander scheidet, wirkt machtiger als die Angiehungetraft, die fie ale Rinder deffelben Bodens einigt, und wo man den Grundsatz bekennt oder darnach handelt, daß eines Menschen mahres Vaterland nicht dasjenige ift, in welchem er geboren murbe, sondern wo seine Religionsgenoffen fich befinden, da ift ein Berrath leicht gerecktfertigt. In der heutigen Zeit, wo das theologische Fieber glücklicher Weise nachgelaffen hat, bildet Irland fast das alleinige Beispiel einer Nation, bei welcher die nationalen Interessen, ja selbst der Nationalstolz dem Settengeist gewöhnlich zum Opfer gebracht werden; im sechstzehnten Sahrhundert hingegen war ein folches Opfer ganz allgemein, und obwohl es, wenigftens in Frankreich, ebensowohl von der Mehrheit, wie von der Minderheit gebracht wurde, fo erschien es doch naturgemäß im lettern Falle auffallender und abstoßender. Die heftigen Berfolgungen, welche die Majorität gegen die Minorität fich erlaubte, machte die Entfremdung der lettern von den nationalen Sympathien fowohl natürlich als erflärlich, was jedoch den Verfolgern nicht in diesem Lichte erschien. Die Mehrheit mar daber in der Regel im Stande, die patriotischen Gefühle der Menge gegen die Minderheit aufzubieten, und dies mußte den politischen Ginflug der lettern wefentlich verringern.

In dem politischen Katechismus der französischen Protestanten kann man ohne Mühe zwei verschiedene Strömungen entdecken. Zedesmal, wenn der Papst oder die ultramontanen Theologen einen Anspruch auf das Absetungsrecht erhoben, boten sich die Protestanten als Versechter der Loyalität dar und versuchten auf solche Weise die Gunst der Herrichten zu gewinnen. So sehen wir ihre Kirchenversammlungen mit großer Feierlichseit den Traktat des Suarez verdammen, gegen die Unbotmäßigkeit der Katholiken in der nachdrücklichsten Sprache Verwahrung einlegen und dem Herrscher in ihren Petitionen die Versicherung ablegen, daß wenigstens sie zwischen dem König und dem Allmächtigen keine vermittelnde Macht anerkennten 1). Hätten wir ihre Ansichten nach der Sprache einiger Petitionen von ihnen zu beurtheilen, so könnten wir zu der Meinung kommen, daß sie dem Despotismus nicht minder hold gesinnt waren als die Anglikaner. Aber mit einem solchen Urtheil würden wir ihnen großes Unrecht ihnen. Keine menschliche Körperschaft hat je größere Geneigheit an den Tag gelegt, der Versolgung mit Gewalt Widerstand zu leisten, und mit geringen Ansnahmen war der allgemeine Ton ihrer Theologie wie ihrer Politik der Freiheit in vorzüglichem Grade günstig. Die Meinungen haben sich bei Vertheidigung der französischen Vos

<sup>1)</sup> Viele Beispiele hat Bianchi im 1. Bande, S. 46—84, gesammelt; aber ben vollständigsten Bericht habe ich in einem anonymen Buche von großem Werthe gefunden, welches vom streng katholischen Standpunkte aus versaßt ist und von Manchen einem gewissen Pellison, von Undern Baple zugeschrieben wird. Es heiße: Avis aux Résugiez sur leur prochain Retour en France, par M. C. L. A. A. P. D. P. Die Verdammung des Suarezischen Buches geschah auf einer Synode zu Tonneins im Jahre 1614. Andrerseits sehe man über die außerft liberalen Ansichten Jurieu's, der Sydney und Locke voranging, bei Michelet, Gesch. Ludwig XIV., S. 431—436. Das Buch, worin sie Jurieu vorzüglich bekundet, heihrt: Soupirs de la France esclave.

teftanten hauptsächlich in den Schriften ihrer Gegner zu finden ift, und es nach unsern modernen Begriffen schwer wäre, ein edleres Lob zu erdenken, als es einer der tüchtigsten unter den lettern mit seiner Anklage ausspricht. Er behauptet mänlich, das allgemeine Streben der protestantischen Schriffteller sei stets dahin gerichtet, "Könige und Unterthanen durch gegenseitigen Vertrag zur Leistung gewiffer Dinge derart gebunden erscheinen zu lassen, daß, wenn der Herricher sein Versprechen zu erfüllen unterließe, die Unterthanen von ihrem Side der Treue entbunden wurden und sich neuen Herren verpflichten dürften" 1).

Die Meinungen der französischen Protestanten über solche Punkte sind leichter aus ihren Thaten, als aus ihren Schriften zu entnehmen, sowie das Recht des Widerstandes gegen religiöse Versolgung naturgemäß mehr in Erwägung kam, als dassenige des Widerstandes gegen politische Thrannei. Jurien trat mit allem Eifer für ersteres Recht ein, und obgleich Saurin den entgegengesetzen Standpunkt eingenommen haben soll 2), so lassen doch die zahlreichen Empörungen der Protestanten keinen Zweisel über ihre Gefinnungen im Allgemeinen. Die zwei bemerkenswerthesten Werke von dieser Seite her über die weltlichen Bezüge der Frage sich ergingen, waren die Franco-Gallia von Hotman und die Vindiciae contra Tyrannos, "Rechtsertigung gegenüber den Tyrannen" von Junius Brutus.

Ersteres ward im Jahre 1573 herausgegeben. Sein Verfasser — er war zur Zeit der Bartholomäusnacht aus Frankreich nach Genf geslohen — war einer der gelehrtesten Rechtskundigen seiner Zeit und gehörte zu den ersten Awalten des protestantischen Standpunktes in einigen Gesetsfragen, welche sich über die Thronsolger erhoben 3): Die Franco-Gallia ist ein ausgearbeiteter Versuch des Nachweises, daß die Krone Frankreich's rechtmäßig keine erbliche sei, sondern der Wahl unterliege. Die Beweisgrunde sind theils ans allgemeinen Vetrachtungen über den Ursprung der Regierung gezogen, welche Homan von dem Willen des Bolkes abhängig macht 4), theils aber und hauptsählich aus Thatsachen der französsischen Geschicke. Dabei sucht der Versasselich aus Thatsachen der französsischen Geschickte. Dabei sucht der Verfasser auch zu zeigen, und zwar in einem augenscheinlich gegen Katharina von Medici gerichteten Argument, daß die Ausschließung der Frauen vom französsischen Throne gleichzeitig ihre Ausschließung von der Regentschaft enthalte oder wenigstens sehr nahe lege, und daß jedesmal, wenn sie die oberste Wacht geübt, unheilvolle Ergebnisse daraus entstanden wären 5).

Ein noch viel bedeutenderes Buch waren die Vindiciae contra Tyrannos,

<sup>1)</sup> Avis aux Refugiez, S. 64 und 65 nach ber Ausg. von 1692.

<sup>2)</sup> Michelet, Gesch. Lubwig's XIV., S. 432.
3) Die Werke Hotman's wurden 1600 in drei starken Bänden gesammelt. Am bekanntesten nach der Franco-Gallia sind: Brutum kulmen, welches aus Anlaß der Excommunication des Königs von Navarra geschrieben wurde, und der Anti-Tribonius, gegen die Wiederbelebung des römischen Rechts. Joseph Skaliger erzählt in seiner Scaligerana, art. Hottomannus, er habe an der Abstallung der Franco-Gallia mitgearbeitet.

<sup>4)</sup> Franco Gallia, Buch I., Rap. 9.
5) Buch I., Rap. 24. So sagte auch Knop: "Eine Frau auf den Thron zu seigen, widerspricht der Natur, ist eine Lästerung Gottes, seinem geoffenbarten Willen und Geses durchaus entgegen, und schließlich die Umkehrung aller guten Ordnung, aller Billigkeit und Gerechtigkeit." Monstrous Regiment of Women.

welches fast gleichzeitig mit der Franco-Gallia erschien und im Sahre 1581 in's Frangofische übersett murde. Mit großem Geschick geschrieben, übte es einen fehr großen Ginflug. Ginige ichreiben es, wiemohl angenscheinlich ohne Grund, Hotman, Andre Linguet oder Parquet zu. Der ungenannte Berfaffer behauptet wie Hooker, daß die königliche Autorität in erster Linie vom Bolke herstamme, daß fie aber tropbem durch göttliches Recht in Besit gehalten werde. Bon diesem Bordersat aus schließt er, daß ein König durch zwei Berträge gebunden sei, von deren Beobachtung seine Rechtmäßigkeit abhänge, nämlich durch einen Vertrag mit Gott, daß er dem göttlichen Gejetze entsprechend regieren wolle, und durch einen Vertrag mit dem Volke, daß er die Regierung zu dessen Wohle führen wolle 1). Eine Nation darf einem Herrscher mit der Wasse Widerstand leisten, wenn er das göttliche Gesetz übertritt, weil hiermit der erste Vertrag gebrochen ist und zugleich weil dies zu dem providentiellen Syfteme gehört, daß Unterthanen fur die Gunden der herricher bestraft werden muffen, worin ichon liegt, daß fie dieselben daran zu hindern verpflichtet sind'2). Diesen letten Gat beweift der Verfaffer ausführlich mit dem Alten Teftament. Go oft der Konig das göttliche Gebot übertrat, murde das Bolf mit einer schrecklichen Strafe heimgesucht, und die Hauptaufgabe der Propheten bestand darin, daß sie folche Nebertretungen gur Renntniß brachten und das Bolf gum Widerftand drang-Sedes Blatt der judischen Geschichte gebe hierfur Zeugniß, und noch jest find die Juden zerftreut, weil ihre Borfahren Jesus nicht aus den han-den des Pilatus befreiten. Geht man aber so weit, so muß man nothwendiger Beije noch einen Schritt weiter thun; denn wenn man von der judischen Bergangenheit ausgeht, so wird offenbar das göttliche Geset nicht nur durch Unterdrückung der Wahrheit, sondern auch durch Duldung des Irrthums Rein Verbrechen wurde unter dem alten Gefete beftandiger gerügt und harter bestraft, als die religiose Toleranz. Rein Umstand ist den judischen Schriften deutlicher eingeprägt, als daß nach der Verfasser Ansicht ein ifraelitischer König, der feinem Bolke die Ausübung götendienerischer Brauche nach Belieben geftattete, fich einer Gunde schuldig machte. Auch zieht der Berfaffer des in Rede ftehenden Buches ungescheut die Folgerung aus dem Be-Er bezieht fich wie auf einen anwendungsfähigen Borgang auf bas faaten. Betragen des Volkes, welches infolge der Aufforderung Elia's die ganze Priefterschaft des Baal hinmordete, und behauptet nun, das die Duldung eines "gottlosen religiösen Brauches" gerechte Ursache zur Empörung sei 3). Es entstand nun die Frage, in welcher Weise dieser Widerstand zu organisiren sei. Und hier entsernt sich unser Schriftsteller offendar von der

Schule des Mariana, da er entschieden das Recht des Einzelnen beftreitet, das Leben eines Unterdrückers auf dem Wege des Meuchelmordes zu zerftoren, so gunftig auch das Bolk dieser That gesinnt sein möge. Der Widerstand durfe nur durch eine Versammlung, welche das Bolk vertritt, zum Beschluß erhoben werden. In allen mohl geordneten Staaten gabe es ein Parlament oder eine Verfammlung irgend welcher Art, welche man als die Vertretung betrachten könne, und obwohl jedes einzelne Mitglied weniger sei als der König, so stehe doch die Bersammlung, im Ganzen betrachtet, über ihm,

3) Vindiciae, 38-39 und 60.

<sup>1)</sup> Quaest. II. 2) Vindiciae contra Tyrannos, S. 45, Ausg. 1610.

und das Botum der Mehrheit konne ihn abjegen 1). Benn feine folde Berfammlung ba fei, fo könne fie augenblicklich geschaffen werden; boch follten ihre Elemente womöglich aus der Aristofratie und den Behörden genommen Auch sei es nicht blos eine Nation, welche in solcher Weise das Bort der Treue gurudnehmen konne. Augenscheinlich im hinblid auf die Lage der frangofifchen Protestanten fügt der Verfaffer bingu, daß einzelne Districte und Städte, deren Ginwohner den Bunich bezeugen, mit Buftimmung ihrer Behörden fich gleichfalls ihres Unterthaneneides entledigen und auf der Erhaltung des Gottesbienftes in ihrer Mitte beftehen konnen, welchen fie für den rechten halten, sowie auf der Unterdrückung desjenigen, den fie für unrecht halten 2). Diefe Grundfate, welche fo zu Gunften einer Emporung aus religiofen Grundfagen ausgesprochen murben, finden mit febr geringer Aenderung ihre Anwendung auch auf rein politische Revolutionen. Ein Rönig, der dem Willen des Volkes entgegen die Regierungsweise ausübt, bricht den Vertrag, der ihn bindet, und ift demgemäß zu einem Tyrannen geworden. Tritt der Fall ein, daß ein Tyrann fich mit Gewalt gegen den ausdrücklichen Willen des Volkes auf den Thron gesetzt hat, jo ift Tyrannenmord, aber nur in diesem einzigen Falle, gesetmäßig, wofür die Beifpiele bes harmodius und Aristogiton, des Brutus und Caffius zu empfehlen feien. In andern Fällen jedoch muß der Widerstand erft durch eine das Volt vertretende Versammlung bestimmt werden, welche aus den vorzüglichsten Mannern hervorgegangen ift. Wie hotman behauptet auch der Verfaffer, daß jede Monarchie ursprünglich eine Wahlmonarchie sei, und er fügt hinzu, daß fie noch jett diesen Charafter trage, und daß daher das Bolf jeder Zeit die auf den Thron gehobene Familie wieder verwerfen könne, der prafumtive Erbe der Rrone also nichts weiter, als ein Candidat diefer Stelle fei 3).

Noch eine zweite Frage findet in diesem merkwürdigen Buche ihre Auseinandersetzung. Ich will einen Augenblick bei ihr verweisen, weil sie zwar nicht mit dem Rechte des Widerstandes im Zusammenhang steht, aber doch einiges Licht auf den Stand der Gesinnung wirft, welchen die Feindseligkeiten des Sektenwesens hervorgerusen hatten. Diese Frage besteht darin, ob ein fremder Gewalthaber seine Wassen zum Beistande seiner Religionsgenossen in's Mittel legen darf, wenn die Mehrheit eines Volkes die Minderheit bedrückt. Die Antwort lautet, daß es die Pslicht gebieterisch erheische, also zu thun. Wenn er es nicht thut, so ist er an dem Blute der Märtprer schuldig, sa er ist schlimmer noch als die Versolger; denn diese haben wenigstens die Ueberzeugung, daß sie Vösewichter umbringen, indeß er das hinmeheln dersenigen gestattet, von denen er weiß, daß sie im Rechte sind.

Es ist nicht wahrscheinlich, daß viele französische Protestanten alle Behauptungen dieses Buches würden unterschrieben haben; aber die Grundsäte, als deren Zusammenfassung man es betrachten kann, waren unter den Mitgliedern beider Bekenntnisse sehr weit verbreitet und hatten mächtig genug dazu beigetragen, der Revolution den Weg zu bahnen. Die hauptsächliche Wichtigkeit der Religionskriege bestand jedoch in politischer Beziehung nicht sowohl in den Lehren, die erzeugten, als vielmehr in den Umständen, unter welchen diese Lehren befürwortet wurden. Zur Verweltlichung der

<sup>1)</sup> Vindiciae, S. 45.

<sup>2)</sup> S. 60. 3) Vindiciae, S. 79.

Politik hat kein Umstand so entschieden mitgewirkt, als die Anarchie der Meinungen und die offenbare Unterordnung der Principien unter Interessen, welche nach allen Richtungen hin von den Theologen an den Tag gelegt wurden. Eine einzige Schlacht, ein neues Bündniß, ein Wechsel in der Politik der Herrscher, eine Aussicht auf irgend einen künftigen Sieg war hinreichend, den ganzen Ton und Zusammenhang, den die Lehren einer Rirche angenommen hatten, zu verändern. Sate in Betreff der Gundhaftigfeit des Aufftandes, welche mit der größten dogmatischen Sicherheit begründet und von den furchtbarften Drohungen unterftütt wurden, schwankten mit den Wechselfällen des Schickfals und murden mit derfelben Schnelligkeit angenommen und wieder aufgegeben, eingeschränkt, umgestaltet oder erweitert, um mit den vorübergehenden Intereffen einer Stunde in Ginklang gefett zu werden. Sie manderten, wie Baple fagt, gleich den Zugvögeln mit jedem Wechsel des Klima's hin und her. In keinem Lande und in keiner Kirche findet fich noch etwas Achnliches, wie in dem Betragen jener alten Chriften, die den leidenden Behorfam gerade dann am entschiedenoften predigten, wenn er gegen all ihre Intereffen verstieß. Die Abtrunnigkeit war so auffallend, die Schwankungen waren so schleunig auf einander folgend, daß man fie unmöglich übersehn konnte, und fie mahrten jo lange, bis die Berrschaft der Theologie über die Politik gestürzt war. Das scharfe Auge des großen Steptifere jener Zeit gemahrte bald ben Bechsel und fah ben Ausgang poraus, zu welchem er führte i).

Beim Durchlesen der letten Seiten und bei näherer Prüfung der angezogenen Bücher wird es gewiß dem Leser aufgefallen sein, daß neben den theologischen Interessen und Neberlieserungen auch ein rein weltlicher, von den Schriften des heidenthums herrührender Einsluß nach der freiheitlichen Seite hin mächtig gewirkt hat. Die Namen, welche in diesen Schriften am häusigsten wiedertehren, sind die der großen heroen des Alterthums; und mögen wir die Werke von Mariana oder von hooser oder von dem Berfaster der "Bindiciae" untersuchen, immer werden mir bei den Erörterungen über den Ursprung der Macht hauptsächlich Stellen aus den heidnischen

Philosophen begegnen 2).

u. f. w." S. Leviathan, Rap. 29.

<sup>1) &</sup>quot;Sehet die furchtbare Unvorsichtigkeit, mit der wir die göttlichen Gründe hin- und herwersen, wie irreligiös wir sie verworfen und wieder angenommen haben, je nachdem das Schickfal unsern Plat in diesen öffentlichen Stürmen verändert hat. Diese so feierlich verkündete Frage, ob der Unterthan sich gegen seinen Kürsten aussehen und bewaffnen durfe zur Vertheidigung der Religion, in wie Vieler Munde war letztes Jahr die Bejahung Stütze der einen, die Verneinung Stütze der andern Partei, und sehr einmal jetzt, von welcher Seite Stimme und Lebre der Bejahung und Verneinung kommen, wenn die Waffen weniger zu Gunsten dieser als jener Sache erklingen." Montaigne, Essais, B. II., Kap. 6.

<sup>2)</sup> Dieser Gebrauch von den Schriften der Klassifer entsockte hobbes einen Ausbruch höchsten Unwillens: "Zu den hauptursachen der Empörung kann man die Lecture der politischen und geschichtlichen Bücher der alten Griechen und Römer rechnen. . . . Mir scheint daher nichts gefährlicher für die Monarchien zu sein, als die Ersaubniß, daß man solche Bücher öffentlich lehre, wenn nicht von weisen Behörden zugleich heilmittel angewendet werden, wodurch das Gift schadlos gemacht wird. Man kann diese Krankheit mit der Wasserschen vergleichen

Dieser Einfluß war nach meiner Ansicht von zweierlei Art, er war erftlich wesentlich logischer und zweitens wesentlich moralischer Natur. Ende bes zwölften und am Anfang bes dreizehnten Sahrhunderts widmeten fich zwei Professoren an der Universität von Bologna, Namens Irnerius und Accursius der Erforschung von Manuscripten einiger Gefetze des Juftinian, die feit Jahrhunderten in der großen Bibliothek von Ravenna begraben waren, und erneuerten nicht nur die Kunde einer Gesetzgebung, die bereits als untergegangen galt, fondern bildeten auch eine Schule von Auslegern berfelben, welche der Aufflärung über fie große Dienste leiftete. Sehr lange Zeit äußerten die hiermit begonnenen Arbeiten außerhalb des Gebietes der Rechtskunde nur geringen Ginfluß; aber im fechezehnten Sahrhundert erftand endlich eine Reihe bebeutender Rechtsgelehrten, unter benen Bobin, Gujas und Alciat die hervorragenoften maren, welche dem römischen Recht Geiftesfräfte von weit höherem Range widmeten und unter Anderem seiner hiftorifden Entwickelung größere Aufmertfamkeit zollten. Die Ausgleichung zwischen den Rechten des Bolts und der Ariftofratie, sowie die schrittmeifen Eingriffe der kaiferlichen Macht in die Freiheiten Rom's wurden für beinahe ein Sahrhundert zum Lieblingeftoff der Discuffion und erzeugten natürlich ähnliche Untersuchungen in Betreff ber modernen Staaten. Bon einer philofophischen Ermägung berartiger Fragen gingen die Rechtsgelehrten vermöge unvermeidlicher Steenaffociation zu einer Untersuchung über den Urfprung der Regierung über und verfolgten diefen Gegenstand von ihrem Standpunkt aus ebenfo energifch, wie die Theologen von dem ihrigen. Bodin, der wohl mit zu den tuchtigften Forschern nach dieser Richtung gehört, kann durchaus nicht als ein Vertreter demofratischer Beftrebungen angesehn werden; benn er verwarf mit aller Entschiedenheit die Borftellung eines focialen Bertrages und ließ den Ursprung der Monarchie aus der Besitzergreifung hervorgehn. Er leugnete, daß der Herricher einfach als oberfte Behörde anzusehn ware und bekämpfte mit aller Macht die Unterscheidung, welche Aristoteles und die Scholaftiker zwischen einem Könige und einem Tyrannen statuirten 1). Hotman hingegen in Frankreich und Gronov, sowie Noodt, die etwa ein Sahrhundert nachher in Solland zu den hervorragendsten Unwälten der Freiheit gehörten, ftüßten ihre Lehrfätze fast ganz auf diese Rechtsuntersuchungen 2).

Aber der hauptfächlichste Einfluß, den die heidnischen Schriften auf die Freiheit übten, muß in der Richtung, die sie der Begeisterung in Europa gaben, gesucht werden. Es ist sicherlich schon Manchem begegnet, der mit den großen Meisterwerken des griechischen Meißels in Berührung gekommen

<sup>1)</sup> Er versuchte jedoch selbst eine Unterscheidung aufzustellen, welche dabin ging, daß der König dem Gesetze der Natur gemäß regiere, während der Tyrann dieses Gesetz verschmäße.

<sup>2)</sup> Siehe Noodt: Ueber die Macht der Souverane, und Gronov: Ueber das königliche Recht. Beide Bücher wurden von Barbeyrac in's Französische übersetz; ersteres im Jahre 1707, letteres 1714. Beide wurden auch als Borlesungen gegen das Ende des siedzehnten Jahrhunderts an der Universität Levden vorgetragen, und sind beide nach meinem Dasurhalten ziemlich traurige Leistungen. Noodt war ein eifriger Versechter der Gewissenstein da zugleich ein hauptbekämpser des theologischen Aberglaubens in Betreff des Buchers. Gronov lebt durch seine Anmerkungen zu Grotius in gutem Andenken; darin verwirft er mit aller Strenge die politisch-servilen Grundsäpe dieses Schriftstellers.

ift, in sich das Gefühl einer neuen Erfassung der Schönheit zu verspüren, welches hervorzurusen das Vorrecht der höchsten Leistungen des Genie's bleibt. Sin Bildwerk, das wir oft genug mit Enttäuschung oder mit Gleichgültigkeit betrachtet haben mögen, oder höchstens mit mattherziger und kritischer Bewunderung, sindet mit einem Male eine neue Anschauung in unsern Augen. Richt daß wir darin neue Züge entdeckt hätten, die früher unser Beachtung entzingen, nicht daß wir damit gewisse bestimmte Ideen verbunden hätten, die in Borte zu fassen und mit Beweisgründen zu belegen waren; es ist vielmehr die stillschweigende Offenbarung einer Schönheit, die uns dis dahin verborgen geblieben, das Dämmern einer neuen Empfänglichkeit für das Exhabene, ich möchte fast sagen: die Schöpfung eines neuen Sinnes. Es erhebt sich dann das Urtheil dis zur Söhe des in Betrachtung genommenen Gegenstandes, es ist versentt in das Bild und von seiner Macht durchschauert

und durchdrungen.

Etwas Aehnliches griff in Europa als Folge der Wiederherstellung der Biffenschaften Olas. Im Mittelalter war die Herrschaft der Kirche eine jo unbedingte, daß jegliches Daß sittlicher Größe den kirchlichen Unnalen entnommen wurde. Der heldenmuth, die Selbstverleugnung, die Demuth und die Thaten der heiligen bildeten das Ideal der Bollkommenheit, und eine Größe von andrer Gattung konnte man sich kaum vorstellen. Zwar waren die Namen ber Beroen aus dem Alterthum geläufig, man ergablte ihre vorzüglichsten Leistungen und las zuweilen die Originalschriften, in welchen diefelben berichtet ftehn; aber nur talt und ohne Leben berührten fie den Die Kluft, welche beide Perioden von einander treunte, rührte nicht sowohl von der Thatsache her, daß die Helden des Alterthums Beiden, und daher nach dem orthodoren Lehrbegriff zu emiger Züchtigung bestimmt maren, felbft nicht von der verschiedenen Richtung, der beider Belbenmuth angehörte, als vielmehr von dem Charaftertipus, den fie entfalteten. Das Gefühl menichlicher Burde und das Gefühl der Gunde bilden, wie wir ichon bemertt haben, diefe beiden entgegengefesten Richtungen, von denen die eine bei faft jeder größeren sittlichen Bewegung der Menschheit gefunden wird, und insofern fie sich mächtig außert, einen fittlichen Inpus hervorbringt, der dem von der andern Richtung erzeugten schnurftracks entgegensteht. Gefühl der Burde außert sich in einer ftolzen, ftrebsamen Reigung, erträgt keine Kette, behauptet mit Eifer sein Recht, ahndet sofort die geringste Unbill, ift felbstvertrauend, zur Berachtung geneigt und ehrgeizig. Das Gefühl der Sunde erzeugt einen unterwürfigen und fich gewiffermaßen erniedrigenden Charakter; es blickt gewöhnlich nach unten, greift gierig und vernarrt nach jeder Stütze, die ihm von der Autorität geboten wird, und trachtet mit leiden-schaftlicher Sucht nach einem dogmatischen System, hinter welchem es seine Blöße beden möchte. Erfteres ift fast immer der Borganger und der haupt-factor bei Erringung politischer Freiheit, das letztere bei Eintritt religiöfer Aenderungen. Es ist wohl richtig, daß sie mit dem Fortschritt theologischer wie politischer Bewegungen öfter ihren ursprünglichen Charafter verlieren, mit andern Bewegungen fich mifchen und die Bertreter andrer Tendenzen werden; aber beim erften Unlauf wird man immer eine diefer beiben Befinnungen thätig finden. Es war das Gefühl der Gunde, welches die alten katholischen Heiligen lehrte, die untersten Tiefen der Selbstabtödtung, der Dahingabe und der Demuthigung aufzufinden, welches den Beift Luther's im Kloster zu Wittenberg erschütterte und ihm die Ueberzeugung eingab, daß weder die eignen guten Werke, noch des Papstes Ablahzettel den Grimm des Allmächtigen adwenden könnten, welches Wesley und Whitseld antried, sich gegen die kalte Sittenlehre ihrer Zeit aufzulehnen und noch einnaf das Banner der Rechtsertigung durch den Glauben hochzuheben, und welches die ersten Kührer des Tractarianismus in eine Kirche tried, die durch Auforitätsdogmen und vervielsätigten Ablah den Aufruhr eines beunruhigten Gewissens dämpfen sollte 1). Andrerseits geht beinahe jeder größeren politischen Revolution, die vom Ersolg gekrönt worden, eine Stimmung sichtlichen Selbstwertrauens und Stolzes voran, die sich gleicher Weisse in der Philosophie, in der allgemeinen Literatur und in der Religion kund thut. Hat sich die religiöse Bewegung in den Kampf sür Freiheit gemischt, so ist sie gewöhnlich von demselben Geiste durchbrungen. Das Gefühl für Recht war in dem puritanischen Kampse des siedzehnten Jahrhunderts weit maßgebender als das Gefühl der Sünde, und eine heftige Empörung gegen den Aberglauben trat weit mehr

hervor als der Sinn der Demuth 2).

Nun machte das Gefühl menschlicher Burde die vorzüglichste sittliche Triebfeder des Alterthums aus, und das Gefühl der Gunde die des Mittelalters. Obgleich es jedoch mahrscheinlich ift, daß die glänzendsten Thaten von Menschen ausgeführt wurden, die nur unter dem Einstuß des einen oder des andern diefer Gefühle ftanden, fo ift bennoch das vereinte Birken beider ficher mefentlich fur das Bohl der Gefellichaft, infofern erfteres befonders die Quelle der heroifchen, letteres der religiofen Tugenden ift. Senes erzeugt die Gigenschaften eines Patrioten, diefes die Gigenschaften eines Da im Mittelalter der Heiligentypus das Borbild aller Bollkommenheit war, so blieb der Typus des Helden fast ganz ungewürdigt. Die Rreuzfahrer kamen ihm noch am nächsten, und doch ftand ihre Tapferkeit ganglich unter der herrschaft bes Aberglaubens, hatte ihre gange Laufbahn etwas von dem Charafter der Bufe. Der Mangel an Aehnlichkeit zwischen den beiden Perioden mar fo groß, daß in dem Zeitraum von vielen Sahrhunderten, mahrend deffen die gewöhnliche literarische Sprache das Lateinische war, die großen klaffischen Werke einen kaum nennenswerthen Ginfluß übten. Buweilen versuchte man fie dem Bilde der mittelalterlichen Vorftellungswelt anzupaffen, und ihnen durch bie wildeften und bunteften Allegorien ein Intereffe zu geben, welches fie fonft nicht besagen. Go bedeutete z. B. Troja nach der Erklärung eines Monches die Solle, Belena die menschliche Seele, Paris den Teufel, Uluffes Chriftus und Achilles den heil. Geift. Der von seinen hunden zerfleischte Aftäon galt als Sinnbild der Leiden Christi, der

<sup>&</sup>quot;Ihr kommet, Sterbliche, zu folgen mir, herbei: Liebt nur die Tugend, sie allein ist frei; Sie kann euch, wie der Mensch sich hoch erhebe, lehren, Und wie er hoch ragt ob der Harmonie der Sphären! Za, sollte dann die Tugend schwach auch werden, Der himmel selber kan zu ihr auf Erden." Comus.



<sup>1)</sup> S. einige ichlagende Bemerkungen hierüber in Froude's Nomosis of Faith, S. 160 und 161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bas könnte beispielsweise dem Sinne der neuern evangelischen Partei, die nach Einigen den Puritanismus des fiedzehnten Jahrhunderts vorftellen soll, entgegengesehrer sein, als die folgenden edlen Berse des großen Dichters aus dem letztern? —

Rubicon als ein Bild der Taufe 1). Erst nachdem die Wiebererweckung der Wissenschaften beträchtliche Fortschritte gemacht hatte, erwachte ein gewisses Berständniß für den Abel der heroischen Charaktere in der Seele der Menschen. Zum ersten Mal geschah es dann, daß der kirchliche Typus verdunkelt, ein neuer Maßtab und ein neues Ziel aufgerichtet wurden; und indem der volksthümliche Enthusiasmus eine neue Richtung einschlug, erreichte er jene politische Freiheit, welche einmal geschaffen, die von ihm hervorgerufene

Reigung noch verftärtt. Bir können kein befferes Beispiel für diefes leidenschaftliche Verlangen nach politischer Freiheit geben, als es sich uns in der Abhandlung "Ueber freiwillige Knechtschaft" oder, wie sie nachmals genannt wurde, in dem "Contre-un" 2) von La Boetie bietet. Diefer Schriftsteller, einer ber emfigsten Arbeiter auf dem Gebiete der Klaffifer, verweilt niemals bei der Prüfung über den Ursprung der Regierung oder bei Entscheidungen in den theologischen Streitigkeiten, fondern er faßt es gleich als eine dem Gewiffen ohne Beiteres einleuchtende Thatfache auf, daß die Unterordnung der Intereffen einer Nation unter die Launen eines Menschen ein Migbrauch fei, und daß die großen helben bes Alterthums Nachahmung verdienen. Der "Contre-un" ist durch und durch ein glühender Aufruf — so glühend, daß Montaigne, der alle übrigen Werke von La Boetie herausgab, dieses zu veröffentlichen Anftand nahm — an das Bolt, sich feiner Unterdrücker zu entledigen. Er lieft fich wie die Declamationen der Revolutionare aus dem achtzehnten Sahrhundert. "Elendes, unfinniges Bolk, schreibt der Berfaffer, das du in deinen Sammer verliebt und gegen deine Intereffen blind bift, du läffeft dir bein Gigenthum rauben, deine Felder vermuften, deine Saufer ihres Gutes entleeren, und dies Alles von Ginem, den du felbft gur Macht erhoben, deffen Würde du mit deinem Leben erhältft! Der dich unterdrückt, hat nur zwei Augen, zwei Sande, einen Leib. Bas er mehr hat, tommt Alles von Dir. Dir gehören die vielen Augen, die deine handlungen auffpuren, dir die Sande, die bich folagen, die vielen Buge, die bich in den Stanb treten: alle Macht, vermöge deren er dich mighandelt, ift dein eigen. Bon Erniedrigungen, die felbst das Thier nicht ertragen murde, kannft du frei dich machen, so du nur willst. Entschließe dich, nicht mehr zu dienen, und du bist frei. Entziehe dem Koloß, der dich bedrückt, deine Unterstützung, und er sinkt in den Staub. . . . Denke an die Kämpfe von Miltiades, Leonidas und Themistokles, die noch nach zwei Sahrtausenden im Geiste der Menschen so frisch leben, als waren sie von gestern, weil sie nicht sowohl Triumphe Griechenland's maren als Triumphe der Freiheit . . . . Alle andern Guter bemühen fich die Menschen zu erlangen, nur gegen die Freiheit find fie gleichgultig, und doch tritt jedes Nebel ein, wo fie nicht ift,

<sup>1)</sup> Cibrario, Economia Politica del Medio Evo, II., 247. Diese Richtung machte Ulrich von hutten in einer sehr wißigen, aber zugleich sehr profanirenden Anwendung von Dvid's Fabeln auf die christliche Legende lächerlich. Epistolae Obscurorum Virorum, London 1669, S. 103—107; ebenso Rabelais.

<sup>2)</sup> Sie erhielt diesen Namen noch bei Lebzeiten Montaigne's, der ihn belobte. Essais, I., 27. Unglücklicher Betie starb La Bootte ichon im zweiunddreißigsten Jahre seines Alters, und fait alle seine Berte scheinen erst nach seinem Tode herausgekommen zu sein. Zum zweiten Mal sind sie sämmtlich von Leon Fougere zu Paris 1846 veröffentlicht worden.

verliert jeder Segen seinen Reiz, wo sie sehlet . . . . Aber wir alle stud mit demselben Stempel geprägt, alle in Freiheit als Brüder geboren, und mit einer Liebe zu ihr ausgestattet, die nur unsre Laster ausgelöscht haben." Während des letzten Sahrhunderts hat eine Redeweise von solchem

Während des letten Sahrhunderts hat eine Redeweise von solchem Charafter durch beständige Wiederholung so sehr an Stärke verloren, daß wir uns kaum die Erregtheit, die sie entzündete, als sie noch die Frische des Nenen besat, dei einem von den Zuckungen des Bürgerkrieges erschütterten Bolke vorstellen können. Die französischen Protestanten griffen im Sahre 1578 zum "Contre-un" als zu einem der wirksamsten Mittel, das Bolk zum Widerstand anzureizen 1), und noch 1836 wählte Lamennais seine Wiederveröffentlichung zur ersten Maßregel bei seinem demokratischen Kreuzzuge. In der Literaturgeschichte wird die Schrift wegen der vorzüglichen Schönheit ihrer Sprache immer einen ausgezeichneten Platz einnehmen, während sie in der Geschichte der Aufklärung als eines der denklichsten Beispiele für die Tendenz der kassischen Bücher dassehrt, den Geist der Freiheit zu befestigen und gleichzeitig in das Gebiet des Weltlichen zu pstanzen.

Dank den Einstüffen, die ich nachzuweisen gesucht habe, wurde die Gerrschaft, welche die Theologie so lange über die Politik geübt, während der religiösen Kämpke wesentlich geschwächt, während gleichzeitig der hang zur Freiheit eine bedeutende Berstärkung erfuhr. Infolge der verhälknismäßigen Mattigkeit, welche dem westphälischen Frieden folgte, und noch mehr nach der Zurücknahme des Edicks von Kantes blied der Kampk eine Zeit lang liegen; erft nahe am Schlusse des achtzehnten Sahrhunderts trat die Frage wegen des Rechts der Bölker in Frankreich wieder in den Bordergrund — diesmal jedoch nicht unter dem Auspicien der Theologen, sondern unter dem Banner der Freidenker. Bevor wir jedoch die Grundfähe in Betracht ziehn, welche damals geltend gemacht wurden, müssen wir einen Augenblich die Hauptursachen erwägen, welche das Bolk für die Freiheit vordereiteten, und ohne welche weder Argumente noch Geldenkinn hätten triumphiren können.

Die erste darunter war die Junahme des Wohlstandes. Wie es sich auch immer mit kleinern Gemeinschaften und unter gewissen Umständen verhalten mag, so viel ist sicher, daß im Allgemeinen große Volksmassen nur dann der politischen Freiheit sich erfreuen werden, wenn der Reichthum des Landes sich beträchtlich vermehrt hat. In den ersten Stadien der Civilisation, wenn das Kapital noch sehr gering ist, und infolge des Mangels an Machinen und an kaufmännischem Verkehr die Ergebnisse der Arbeit noch äußerktarg ausfallen, ist Skaverei in der einen oder der andern Gestalt das unausbleibliche Loos der Massen. Die niedrige Armuth, in welcher sie leben, treibt sie hilslos in die Gewalt der Wenigen, die wohlhabend sind, und der Arbeitslohn sinkt bis zu einem solchen Grade, daß er kaum sur die Lebenserhaltung hinreicht und der gesellschaftliche Fortschritt zur Unmöglichkeit wird. "Wenn der Hammer und das Weberschiff sich selbst bewegen könnten, sagt Aristoteles, würde die Sklaverei nicht nöthig sein", und nachdem die Maschine jene Bedingung wesentlich erfüllt hat, ist auch das vorausgesagte Resultat

<sup>1)</sup> Die Abhandlung erschien zuerst mit der Franco-Gallia zusammen in einem aufrührerischen Buche, welches den Titel sührte: Mémoires de l'estat de France sous Charles IX. Siehe Les Historiettes de Tallemant des Reaux (ed. 1834), B. I., S. 395.



gefolgt 1). Dadurch daß die schlimmsten und enkwürdigendsten Arten der Arbeit von der Maschine verrichtet werden, steigt die Production und in gleichem Maße das Kapital zu einer unermeslichen Höhe, und indem so der Fortschritt möglich wird, bildet sich auch eine Mittelssasse. Der Handel verleiht dieser Klasse nicht nur eine vermehrte Entwickelung, sondern er schlingt zugleich ein Band der Einigung um die verschiedenen Theile des Volkes. Die Straßen, welche man für den Umlauf der Güter baut, werden auch Kanäle für den Umlauf der Joeen und machen jene zusammenstimmende Thätigkeit möglich, auf welcher alle Freiheit beruht.

Die demnächstige größere Bedingung der Freiheit bildete die Zunahme Und auch hier fonnen wir die Unleugbarkeit jenes unerbittlichen Berhangniffes erkennen, welches so viele Sahrhunderte gleich dem Aberglauben und der Stlaverei die Menschheit bezwang, bis die großen Erfindungen des menschlichen Geiftes ihre Kette bracken. Hören wir die Menschen sich über den erniedrigenden Aberglauben des Katholicismus ergeben, ihre Bermunderung aussprechen, wie doch ein Glaube voll fo grob materieller Borftellungen Anhang gewinnen konnte, und über ihn Klage führen wie über Abfall und Srrwahn, so genügt es zu sagen, daß während eines Zeitraums von fünf Sahrhunderten nach Einführung des Christenthums überhaupt geistig und moralisch keine Möglichkeit vorhanden war, daß eine Religion, die sich nicht materiell und abergläubisch erhielt, über Europa hätte herrichen können. Der Protestantismus konnte unmöglich ohne weiteste Berbreitung der Bibel bestehen, und diese Verbreitung war wieder nicht ohne die beiden Erfindungen des Papiers und der Druckerkunst möglich. So lange das Material der Bücher so kostspielig war, daß man es für nöthig hielt Tausende alter Manuscripte hinzuopfern, um das Pergament mit neuen Schriften zu bedecken, so lange das einzige Mittel zur Beschreibung diefer Pergamente in dem langfamen und mühevollen Prozest des Abschreibens bestand, mußten sich die Bucher und mit ihnen die Kenntniß des Lesens nothwendig auf einen sehr kleinen Theil der Gesellschaft besichranten. Bilder und andre stoffliche Darstellungen, welche ein Concil von Arras mit Recht "Das Buch der Unwiffenden" nannte, waren damals die hauptmittel religiöser Belehrung nicht nur weil mundlicher Unterricht ohne hilfe von Büchern offenbar nicht ausreichte, sondern auch weil in einer Periode, wo die geistige Disciplin des Lesens noch nicht bekannt ist, auch die Fähigkeit mangelt, Vorstellungen, die nicht in bilbliche Form gebracht find, ju Wer einerseits die Wahrnehmung macht, wie unwandelbar der mittelalterliche Beift jedes Bebiet der Erkenntniß, das er berührte, in's Materielle übergehn ließ, und wie augenscheinlich andrerseits die besondern Lehrsätze der tatholischen Kirche entweder aus dem die geistigen und sittlichen Vorstellungen des Chriftenthums materialifirenden Prozesse oder aber aus den logischen Folgerungen folcher bereits materialifirten Begriffe hervorgegangen find, wer ferner wahrnimmt, wie jede größere religiöse Bewegung zum Fortschritt oder jum Rudichritt durch eine entsprechende Beränderung im geiftigen Buftande der Gesellschaft eingeleitet wird, dem leuchtet es gewiß ein, daß nichts weniger als ein fortgesettes Wunder nöthig gewesen ware, um einen dauernden Triumph der driftlichen Ideen zu bewerkstelligen, wenn nicht der Ratholicis-

<sup>1)</sup> S. einige gute Bemerkungen hierüber bei Chevalier, Lettres sur l'Orga nisation de Travail (1848), S. 17.



mus mit seinen Formen gewaltet hätte. Ohne Zweisel ware es möglich gewesen, daß kleinere Gemeinschaften wie die der Waldenser, von der allgemeinen Bewegung des Zeitalters ausgestoßen, unter dem Einsluß eines sehr gewaltigen Enthusiasmus und unter der beständigen Ueberwachung eifriger Kirchenhirten sich über den herrschenden Materialismus ein wenig erhoden hätten; erwägen wir aber, wie leicht die Nationen im Ganzen und Großen sich stets dem Geiste der Zeit fügen und wie äußerst selten die Menschen im Allgemeinen gegen den natürlichen Drang ihrer Neigungen ankämpsen, so wird man wohl begreisen, daß die große Masse unvermeidlich dem Materialismus zum Opter gefallen wäre. Besteht wirklich unter solchen Umständen noch ein geistiger Glaube, so besteht er nur als Antheil Weniger und vermag auf das Volk keinen Einsluß und keine Macht auszuüben.

Während jedoch der Aberglaube foldergeftalt zu den unausbleiblichen und daher auch berechtigten Bedingungen einer frühzeitigen Gulturperiode gehört, machen bie gleichen Grunde, die ihn zu einer Nothwendigkeit erheben, auch die Zunahme politischer Freiheit unmöglich. Weder die Liebe zur Freiheit noch die Fähigkeit der Selbstregierung vermag bei einer größern Nation, die in Unwissenheit versunken ist, Wurzel zu fassen. Die politische Freiheit blieb in alten Zeiten auf Staaten wie Athen und Rom beschränkt, wo das öffentliche Leben, die Runft und alle geiftfordernden Ginfluffe, welche in der großen Metropole vereinigt waren, das Bolf zu einer ausnahmsweisen Erhebung bringen konnten. Im Mittelalter wurde die Knechtschaft durch gahlreiche bewundernswerthe Anftalten gemildert, von denen die meiften der Kirche entstammten; aber die Elemente der Selbstregierung konnten nur in Ländern bestehn, die fo klein maren, daß die Schritte der Gentralvermaltung zur unmittelbaren Kenntniß des ganzen Volkes gelangten. sonst bestand die Hauptvorstellung, die sich an die Freiheit knüpste, nur in der Freiheit vom fremden Soche. Erst nach dem langsamen und schwierigen Eindringen von Kenntniffen in die große Menge wurde eine Bewegung wie die des achtzehnten Sahrhunderts möglich; und wir können noch deutlich bie Spuren ihrer Entfaltung durch eine lange Reihe der vorausgegangenen Sahrhunderte verfolgen. Die fast gleichzeitig durch Griechen und Mauren bewirkte Einführung des Baumwollenpapiers aus dem Drient nach Europa, die Erfindung des Lumpenpapiers am Ende des zehnten Sahrhunderts, die Bergrößerung des Unterrichtsfeldes dadurch, daß man an die Stelle der Klöster Universitäten als Mittelpunkt für die Erziehung setzte, die allmähliche Bildung der modernen Sprachen, die Erfindung der Buchdruckerkunft in der Mitte des fünfzehnten Sahrhunderts, der Antrieb, den die Jugendbildung durch die zahlreichen Erörterungen empfing, welche die Reformation der Beachtung aller Rlaffen aufzwang, die verftartte Unregung zum Lefenlernen, welche unter den Protestanten durch die der Bibel zugewiesene Stellung erwuchs, unter den Katholiken in minderem Grade durch die befondere Popularität der Nachahmung Christi von Thomas a Rempis, das mit der Vervollkommnung der neuen Kunft beständig Schritt haltende Heruntergehn der Bücherpreise, die Abschaffung einer todten Sprache als Mittels zum Unterricht, die Bereinfachung des Style und der Beweisführungen, wodurch das Biffen unter die Maffen gebracht wurde, die fteptische Bewegung, welche dieses Wiffen aus den theologischen in die politischen Bahnen leitete, - bas Alles find vorbereitende Anläffe ber Revolution gewesen. Wenn das Wiffen jo allgemein wird, daß ein großer Theil des Bolkes ein lebendiges und dauernbes Interesse an der handhabung der Staatsangelegenheiten nimmt, ist auch die Zeit herbeigekommen, in welcher sich die Grenzen der Verfassung erweitern.

Eine britte große Umwälzung, die den Freiheitsbeftrebungen förderlich war, bietet die Entwickelung der Kriegekunft. Auf den früheften Stufen der Civilisation bilden militärische Leiftungen nächst der Religion die Hauptquelle der Bürde, und der Stand, der in der Schlacht am meisten hervortritt, wird faft mit Nothwendigkeit zum Gegenftand ber hochften Berehrung. Che das Pulver erfunden war, stand der Reiter in seiner Rüftung über allen Bergleich höher als ber Fußfolbat, die Sauptenticheidung fiel in ber Schlacht der Cavallerie zu, die ausschließlich den höhern Ständen angehörte, zunächft ichon wegen der großen Roften der Ausruftung, die nur Reiche bestreiten konnten, dann aber auch, weil ausdrückliche Gesetze die niedern Stände von ihren Reihen fern hielten. Es ift jedoch wohl der Ermähnung werth, daß in diefer Beziehung England eine Ausnahmeftellung einnahm. Dbgleich ber beil. Georg, welcher mahrend des gangen Mittelalters als heiliger Schutherr ber Reiterei die außerste Berehrung erfuhr, zugleich als der heilige Schirm-herr England's dastand, war doch die Geschicklichkeit der englischen Bogenschützen fo bedeutend, daß fie raich zu europäischem Rufe gelangte und einen Rang erhielt, der in andern Ländern nur den Reitern gebührte. alten Kämpfen bildeten die Ritter Frankreich's und die Gemeinen (Leibgarbiften) England's die hervorragenoften Figuren; und diefe Auszeichnung, fo unbedeutend sie heute auch erscheinen mag, hatte mahrscheinlich einen bedeutenden Ginfluß auf den Gang der Meinungen.

Bis auf diese eine Ausnahme stand das Uebergewicht der Cavallerie im Mittelalter fest; aber es blieb burchaus nicht unbestritten, und es ist intereffant, von fehr früher Zeit an den allmählichen Aufschwung der Infanterie, wie er mit dem Fortschritt der Demokratie hand in hand ging, zu ver-Thre Starke brachten zuerst die flamischen Burger zu hoher Ausbildung, deren Infanterie in der Schlacht bei Courtran die entgegenstehende Cavallerie vernichtete. Etwas Aehnliches leifteten die Schweizer Infanteriften in der Schlacht bei Morgarten. Die Franzosen hatten immer ihre eigenen Fußsoldaten mit höchster Mißachtung behandelt; aber als Crecy und Poitiers hauptfächlich durch englische Bogenschützen genommen wurden, fand eine kleine Umwandlung der Ansichten statt, und man machte große wenn auch nicht von Erfolg begleitete Anftrengungen, um ein jenen gewachfenes Corps zu Längere Zeit nach der Schlacht bei Poifiers maren alle Rampffpiele mit Ausnahme des Bogenschießens in Frankreich verboten. Mehr als einmal mußte dann noch die frangöfische Cavallerie in ihren Gefechten mit den Engländern abfigen und einen Kampf zu Fuß, der in ihren Augen eine Erniedrigung mar, beftehen, ein Berfahren, das auch unter den Speerreitern in Stalien häufig genug vorkam, als fie von Sir John hamkswood und von

Die Ersindung des Schiefpulvers gab dem Nebergewicht der Cavallerie jedoch einen ernstlichen Stoß, als erst die Fenerwasse einen gewissen Grad von Volksommenheit erlangt hatte. Nun war der berittene Soldat gegenüber dem zu Fuß nicht mehr beinahe unverwundbar und seine Großthat war nicht mehr entsched in der Schlacht. Nichtsdestoweniger blieb die gesellschaftliche Unterscheidung dieser beiden Truppengattungen, die von der

Larmagnola angeführt murden.

Ritterschaft eingeführt worden, 1) auch noch ferner bestehn; die Cavallerie vertrat auch weiterhin die obern, die Infanterie die niedern Klassen, und in Frankreich hatten die Abligen allein das Recht, in die erstere einzutreten. So brachte denn die Abnahme der verhältnihmäßigen militärischen Wichtigkeit der Cavallerie die Wirkung hervor, daß das soldatische Ansehen einigermaßen vom Adel auf das Bolk überging. Längere Zeit schwankte nun die Wage ebenmäßig zwischen beiden Truppengattungen, die die Ersindung des Basonets durch Vauban der Infanterie eine entschiedene Ueberlegenheit verlieh, die Kriegskunst umgestaltete und hiermit auch dem Enthusiasmus eine

andere Richtung gab 2). Die lette allgemeine Wirkung, die ich noch zu erwähnen habe, ging von den Entdeckungen der Nationalokonomie aus. Dhne eine gewiffe eiferfüchtige Beschränkung des Regierungsgebietes kann die Freiheit nicht gewonnen werden; ja, man kann fagen, sie bestehe zum großen Theil in einer solchen Beschränkung. Der Fortschritt zur Freiheit hat nun seit der Reformation zwei beftimmte Stadien burchlaufen. Das eine, hauptfächlich durch die Verbreitung rationaliftischer Unfichten bewirkt, bestand in dem Siege der Duldung, durch welchen das weite Feld der speculativen Unfichten der Beurtheilung des weltlichen Regiments entzogen murde. Das andere, von der Nationalökonomie geschaffen, mar der Freihandel, welcher den Nachweis führte. daß die Einmischung der Regierung in die geschäftlichen Beziehungen von Nebel fei. Letterer Sat war von größter Wichtigkeit und gehörte zu den frühesten Errungenschaften der Nationalotonomie; denn die französische Schule hat ihn bereits zwanzig Jahre vor dem Erscheinen des "Nationalreichthum" mit Gifer verfochten, und er hat einen weit verbreiteten Ginflug geubt, ale die Lam'iche Rataftrophe und das Minifterium Turgot die öffentliche Meinung in Frankreich sehr ernstlich auf ökonomische Fragen hinwies. Biele, die für den idealern Freiheitsenthusiasmus verhältnigmäßig unempfänglich geblieben waren, zeigten sich infolge derartiger Untersuchungen recht einfichtig für das Unheilvolle einer Alles leitenden Regierung und strebten, ihre Macht zu vermindern 3.)

Es hat selbstwerständlich unzählige besondere aus der Politik der französischen Herrscher erwachsene Umstände gegeben, welche das Fortschreiten der Revolution beschleunigten oder verzögerten und ihren Charakter bestimmten.

<sup>1)</sup> Chivalry von cheval — Ritterschaft von reiten.

<sup>2)</sup> Ueber die vergleichsweise Bedeutung der Cavallerie und der Infanterie in älterer Zeit s. die sehr klaren Nachweise in dem Werke Napoleon's III.: Du Passé et de l'Avenir de l'Artillerie, und über die spätere Zeit, besonders über den Einsluß Bauban's, die glänzende Stizze der Umwälzungen in der Kriegstunft im letzten Bande von Thier's Geschichte des Kaiserreichs. Thiers macht einige zutressende Bemertungen über die Wirkungen des Skepticismus im achtzehnten Jabrdundert auf den Krieg, von denen die alten Traditionen dieser Kunst erichüttert wurden, und die in den Neuerungen Napoleon's des Großen gipselten. Auf die Bedeutung des Uebergewichts der Infanterie für die demortratische Richtung bat Condorcet in seinem Tableau de l'Esprit humain ausmerksam gemacht, S. 144. Er schreibt über diese Uebergewicht ausschließlich dem Schießpulver zu. S. auch Cidraid, Economia Publica del Medio Evo, I. 334 und 335.

<sup>3)</sup> Dies haben bereits viele Nationalöfonomen, feiner aber mit mehr Gesichid als Thomas Budle nachgewiesen,

Die vorstehenden Seiten beanspruchen nicht die Bedeutung einer vollständigen Aufsählung ihrer Ursachen; sie sollen nur dem Nachweise dienen, daß revolutionare Bewegungen jeglicher Art die naturgemäße Folge der Zeitrichtung waren, daß ihre Hauptursachen ganz außerhalb des Bereiches nationalphilophischer Exörterungen liegen, und daß das Erstehen großer republikanischer Schriftseller, sowie die von ihnen verkündeten Grundsähe nehst dem Siege ihrer Argumente vielmehr die Ergebnisse als die Ursachen des demortratischen Geises ausmachten. Mit andern Worten, diese Manner waren mehr die Repräsentanten als die Schöpfer dieses Geistes. Denn ohne die vorangegangene Bewegung würden sie nie an's Licht getreten, nie zum Mindesten siegesich gewesen sein, wenn sie auch ohne Zweisel durch ihr Auftreten die Bewegung, von der sie selbst erzeugt worden waren, modisciert und in gewissem Maße geleitet haben. Nothwendig mußte die Aenderung Platz greifen, aber es war eine Frage von großer Wichtigkeit, in wessen hände

die Führung fallen follte.

Betrachtet man die Entwickelung der Freiheit seit Einführung des Christenthums unter einem umfassenden Gesichtspunkte, so sindet man den Grund des Kampfes zuerst in dem Streben nach persönlicher und in der pätern Zeit in dem Streben nach politischer Freiheit, wobei die katholische Kirche als die Hauptvertreterin des Fortschrifts in dem ersten Stadium gelten tann. Bei dem Uebergang von der Stlaverei jum Lehnsdienst und von diesem jur Freiheit mar fie die eifrigfte, die unermublichfte und wirkjamfte Gehilfin des Erfolges. Ein Gleiches kann hinsichtlich der frühesten Epoche politischer Entwickelung gesagt werden. So lange der Zustand der Gesellichaft derartig war, daß eine Erweiterung der politischen Freiheit zu den Unmöglichkeiten gehörte, so lange man darauf ausging, nicht sowohl die Freiheit ju gewinnen als die Knechtschaft zu mildern, blieb die Kirche eine Bortampferin des Bolkes. Das Gleichgewicht der Macht, eine Folge der zahlreichen von der Kirche geschaffenen oder doch sanctionirten Körperschaften, die Ehrerbietung vor dem Ueberlieferten, die ihre Lehre mit sich brachte, und die ein Netwerk ungeschriebener Satungen mit der Kraft eines öffentlichen Befetes veremigte, die Abhängigkeit der weltlichen von der kirchlichen Gewalt iowie das Recht der Ercommunication und der Absetzung hatten gemeinsam zur Erleichterung des despotischen Druckes beigetragen. Aber später zerftörte der geiftige Fortschritt der Gesellschaft selbst die Mittel, welche die Kirche gur Milderung der Knechtschaft befag, und das Verlangen des Bolfes nach Freiheit stieg gleichzeitig bis zu einer Göhe, die mit ihren ursprünglichen Lehren vollkommen unverträglich war. Die Macht der papstlichen Auflicht war so geschwächt, das man sie kaum noch als einen politischen Factor in Rechnung ziehen konnte, und all die verwickelten Stoße und Gegenstöße der mittelalterlichen Welt hörten auf. Andererseits ift der Kampf um politische Freiheit im weitesten Sinne, d. h. das Streben, den Volkswillen zur Grundlage für die Regierung zu machen, die Ueberzeugung , daß eine Nation zum Sturze einer Regierung, die mit ihren Gesinnungen im Widerstreit sich befindet, berechtigt fei, das große charafteristische Merkmal der neuern Politik geworden. Die Erfahrung hat gelehrt, daß überall, wo das geiftige Leben unbehindert in Thätigkeit ift, eine politische Gährung eintritt und mit einer Bewegung schließt, welche die Verwerfung des göttlichen Rechtes der Könige und die Anerkennung des Bolkswillens als Grundlage der Regierung zum Ziele hat. Der geschichtliche Verlauf ist seit der Resormation in dieser

Richtung gegangen, seit dem westphälischen Frieden aber mit beschleunigten Schnelligkeit, da seit diesem letztern Greigniß das Streben, einer bestimmten religiösen Sette das politische Nebergewicht zu fichern, nie wieder als ein vorherrschender Beweggrund unter den Diplomaten aufgetreten ift. diefem neuen Geifte nun fann die tatholifche Rirche unmöglich gufammengehn. Ihrem Wefen, ihren Ueberlieferungen und ihren Lehren widerfpricht Auf dem Princip der Antorität ftebend, verbindet fie fich inftinct mäßig mit denjenigen Formen der Regierung, welche die von ihr eingeschärfte Dentungsweise am meisten begünstigt. Wesentlich dogmatisch in ihren Lehren sucht fie natürlich vermittelft der Bewalt den Umlauf deffen, was fie als Frethum anfieht, anzuhalten und macht fich bemgemäß zur Bundesgenossin dessenigen politischen Systems, unter welchem allein eine solche Unterdrückung möglich ift. Indem sie als eigentliche Grundlage ihren Lehre die bindende Autorität der Bergangenheit erklärt, kann sie politischen Doctrinen nicht Buftimmen, welche thatfachlich eine unmittelbare Berleugnung der gleichmäßigen Grundfate der alten Kirche bilden 1). Mitten in dem heftigen Rampfe des fechszehnten Sahrhunderts konnte man wohl einzelnen Theologen gestatten, ungerügt Lehren von aufrührerischem Charakter vorzutragen; aber ichlieflich vermochte man doch nicht die Thatfache zu überjehn, daß die moderne Berweltlichung des Grundes aller Auforität sowie die Ungebundenheit, welche einem migvergnügten Volke nach modernen Principien eingeräumt wird, den Lehren der Kirchenväter direct entgegen find und weit über die Meinung der mittelalterlichen Theologen hinausgehn 2). Die That-fache, daß die neuern Ansichten in gewissem Sinne sich aus den Speculationen der Scholastifer entwickelt haben, oder daß die Scholastifer die Liberalen ihrer Zeit gewesen sind, ist bei aller Bedeutung für das Urtheil des Rationalisten in den Augen derjenigen von keinerlei Gewicht, welche die stete Bultigkeit der Lehren aus der Bergangenheit jum Grundsat haben.

Die natürliche Unfähigkeit des Katholicismus zur Leitung des demokratischen Fortschritts hatte sich im achtzehnten Sahrhundert noch durch die äußerste Ebbe verstärkt, in welche er sowohl in intellectueller als auch in moralischer Hinsicht gesunken war. Fast alle bedeutenden Geister Frankreich's

<sup>1)</sup> Wie ein ausgezeichneter anglikanischer Theologe unserer Zeit dies ausbrückt: "Es ift eitel und schlimmer als eitel, das positive Gebot — dem Uebel keinen Widerstand zu leisten — einschränken oder wegdeuten zu wollen; denn die christliche Kirche hat es immer in seiner vollen Ausdehnung aufrecht erhalten. Mit einsteimmig unverhaltener Stimme hat sie die Pflicht des leidenden Geborsams verkündet. "Sewell, Ebristliche Politik. Kap. X.

2) Ich habe schon auf die Bulle Gregor's XVI, hingewiesen, welche diesen

<sup>2)</sup> Ich habe schon auf die Bulle Gregor's XVI. hingewiesen, welche diesen Widerspruch bezeugt. Ich kann noch solgende Einräumung aus einem Schriftsteller ansühren, der als ein hauptvertreter der ultramontanen Partei angeselm werden kann, und der immer höchst liberal in der Politik war: "Obgleich wie einverstanden sind, taß Quelle und Ursprung der öffentlichen Gewalt in der Menge zu suchen ist, so leugnen wir dennoch, daß das Bolk, wenn es einmal die öffentliche Gewalt einem Fürsten übertragen hat, noch immer ein Recht der Souveränität über ihn besitzt. Im Gegentbeil behaupten wir, daß ihm von da an nur die Psticht des Geborsams übrig bleibt, und daß es nur einem Fall giekt, in welchem es sich diesem Gehorsam entziehn dars, nämlich den, daß der Fürkt der öffentliche und erklärte Feind seines Bolkes geworden und die bürgerliche Gesellschaft zu untergraben bestrebt ist." Bianchi, Band I., S. 84.

im 17. Jahrhundert waren dem Katholicismus mit Barme ergeben, mährend diejenigen des 18. Jahrhunderts zu ihm in Opposition standen. Die Kirche warf fich daher wie jede ruckschreitende Ginrichtung in einem fortschrittlichen Zeitalter, mit ungewöhnlichem Eifer der Gewalt in die Arme, und zeigte fich bei jeder Gelegenheit als unerbittliche Feindin der Duldung. Im Sahre 1780, d. h. nur wenige Sahre vor der Erschütterung, welche das kirchliche System Frankreichs auflöste, hielt es die Versammlung der französischen Geistlichkeit für nothwendig, die theilweise Duldung, welche den französischen Protestanten bewilligt worden war, zu beklagen und zu verdammen, wobei fie eine Petition an den König richtete, ihnen fernerhin keine Privilegien mehr zu bewilligen. Gine folde Kirche zog offenbar mit dem Despotismus an einem Strange und hatte kein Recht, nachdem sie selbst die Toleranz wiederholentlich als ein Uebel bezeichnet hatte, sich zu beklagen, wenn die Revolutionäre sie nach ihren eigenen Principien behandelten 1). Nachdem auf solche Weise der Katholicismus sich zum Vertreter der

despotischen Richtung gemacht hatte und die französischen Protestanten zur Bedeutungslosigkeit herabgesunken waren, ging nothwendiger Beise die Führung der demokratischen Bestrebungen in die Hände der Freigeister über. In den ersten Stadien der Bewegung, als die Freiheit sich aus den religiösen Kämpfen her entwickelte, hatten sie sich meist fern ab gehalten. So hatte Faustus Socinus vorausgesagt, daß die aufrührerischen Lehren, mit welchen die Protestanten ihre Sache stütten, zur Auflösung der Gesellschaft führen mußte, und hatte bei ihrer Bekämpfung besonders den edeln Aufstand der Niederländer gegen Spanien in seiner Berdammniß hervorgehoben 2). Montaigne neigte, tropdem das Buchanan sein Lehrer und La Boétie einer seiner intimsten Freunde gewesen war, stets sehr bestimmt zur conservativen Politik. Sein Anhänger Charron ging noch weiter und betonte ganz entschieden die Lehre vom passiven Gehorsam 3). Auch Bayle verwendete seinen ganzen Einfluß zur Beseitigung von Jurieu's revolutionären Grundsäten 4). Auch lag hierin nichts Ungewöhnliches; denn der Anblick, den Europa zu ihrer Zeit bot, mochte wohl jeden Betrachter, der den herrschenden Fanatis-mus nicht theilte, von denselben zurückgeschreckt haben. Alle Bande des

2) Banle's Dict. Art. Faustus Socinus, Anmerkung c.

<sup>1)</sup> S. als schlagendes Beispiel für berartige Gesinnungen den Discours par un Ministre patriot sur le projet d'accorder l'état civil aux Protestants, non bem Abt de l'Enfert (Paris 1787).

<sup>4)</sup> Biele haben die Avis aux Réfugiez Baple zugeschrieben. Die Anklage scheint Jeles gaben die Avis aux Keitigiez Baple zugelchrieben. Die Antlage icheint jedoch, so viel ich weiß, jedes äußern Beweises zu ermangeln und ihr Inhalt writ um so unwahrscheinlicher, wenn man den großen Eiser erwägt, mit welchem sich Baple der Vertheidigung der Calvinisten widmete, als sie von Maimbourg angeriffen wurden. Beweise, die vom Styl hergenommen sind, bestehen durchaus leine Zuverlässigkeit, weil ein großer Schriftsteller immer viele Nachahmer hat, und Baple's Styl keineswegs schwer nachzuahmen war. Seine Abneigung gegen demokratische Theorieen durchzieht jedoch alle seine Werke, und Hallam sagt, die Vermuthung spreche starf dasur, daß Baple die Avis geschrieben habe, während Gibbon und Mackintosh davon aur wie von etwas Sicherem sprechen. mabrend Gibbon und Madintofh davon gar wie von etwas Sicherem fprechen. Boltaire hat bekanntlich einen noch tiefern Makel auf seinem Andenken — einen dunkeln Makel der Berdammniß, den all seine glänzenden Verdienste nicht verwischen können: er stimmte der Theilung Polen's zu.

Bufammenhanges, auf denen die politischen Ginrichtungen beruhten, wurden gelockert oder ganglich gelöft. Der Geift des felbftftandigen Urtheils war p benen herabgeftiegen, Die durch Unwiffenheit oder lange Rnechtschaft ju Selbstregierung gang unfähig maren, und hatte ihre Leidenschaften gur mi-Die Vaterlandsliebe schien aus dem Chrifteuthum deften Buth entfeffelt. faft geschwunden. Weder Ratholifen noch Protestanten hielten es für im Geringften unehrenhaft, eine fremde Invafion in's Land zu rufen, die In tereffen deffelben in den Staub zu treten und die wärmfte Zuneigung für Die Feinde zu bekennen. Die Religion, fo lange die Grundlage der Ordnum, erfüllte nun die Rampfenden mit dem glühenoften Saffe und mandelte jede Lafter in eine Tugend. Wenn ein Papft Medaillen zu Ehren des Gemetel ber Bartholomausnacht pragen ließ und Bafari beauftragte, das Schaufpiel an den Banden bes Baticans mit dem Pinfel darzuftellen; wenn der Mörder Beinrich's III. zum Märtyrer erhoben wurde und man Schriften, Die seine That vertheidigten, weit und breit unter dem Bolke vertheilte, fo war es nicht überraschend, daß die Freigeifter, die dem Streite fern ftanden, auf jeden Fall darauf bedacht waren, die wenigen übrig bleibenden Glemente der Ordnung zu vereinigen. Allein im achtzehnten Sahrhundert waren fowohl ihre Stellung als auch die Verhältniffe rings umber andre geworden: die Schriften Rouffeau's und seiner Schule erschollen als die Trompetentone jener großen Revolution, welche bas politische Syftem Frankreich's zerschellte, und deren Ginfluß noch bis zur Stunde bis an die fernften Grenzen der Civilifation feine Schwingungen tragt.

Sicherlich kann man keinen Theil diefer großen Umwälzung irgend einer uriprunglichen Entdeckung Rouffeau's Bufchreiben, obwohl fein perfon licher Giuflug von großer Bedeutung mar und fein Genie ber Stellung, Die er inne hatte, gang vorzüglich entsprach. Er gehörte zu den Schriftftellern, die in gang besonderem Mage jenes Urtheils ermangeln, welches die Menschen befähigt, ohne Uebertreibung die Unterschiede der Wahrheit und des Frrthums festzustellen, die aber dennoch zugleich in fehr hohem Maße mit jenem logischen Talente begabt find, die einmal erfasten Meinungen zu vertheidigen Ructfichtelofer hat fich Niemand in paradore Gate vertieft, aber Riemand auch mit mehr vollendetem Geschick diese Paradoren zu verfechten cewußt. Dabei gab die Bestimmtheit, mit der er allgemeine Grundfate au tellte und entwickelte, und jene wunderbare Mischung von Leidenschaft und Berftand, die feinem Style eine jo überaus bervorragende Schonheit velleh, feiner Ueberredungsgabe eine überwältigende Gewalt in jenem revolution Beitalter. Es giebt nichts Intereffanteres als die Beobachtung, wie Die 21 lehnung gegen das Regiment des herkommens, deren Apostel er mar, in a Abern der frangofischen Gesellschaft drang, selbst diejenigen mit diesem Geit erfullend, die seinem Ginfluffe gang entruckt zu fein ichienen. Diefe Au lehnung zeigte fich in der großen Gesellichaft durch Migachtung geselligt Unterschiede, Auszeichnungen und Putmittel, wie sie in Frankreich seit Jahn hunderten ungekannt war. Sie äußerte sich auf dem Theater, wo Talm auf Anlaß bes großen revolutionären Malers David von ber frangöfischer Buhne die Sitte verbannte, die helben Griechenland's und Rom's mit ge puderten Perruden und in der Kleidung der hofteute von Verfailles vorzuführen, und wo er die Schule der Darftellung gründete, welch genaues Gingehn in die Natur gur erften Bedingung für die Bortrefflichtei

machte 1). Sie außerte fich fogar bei ben Landhäufern, wo die mathematischen Figuren, die lang geftrecten fteifen Alleen, die mit architektonischer Gleichförmigkeit angelegt waren, und die zwergförmigen, zu phantaftischen Geftalten aufgeftutten Baume, melde Le Rotre zu den mefentlichen Beftandtheilen eines frangösischen Gartens gemacht hatte, plöglich entfernt und von den wilden unregelmäßigen Schönheiten ersest wurden, welche durch Kent in England popular geworden maren 2). Aber obichon der Charafter und das originelle Genie Rouffeau's fich jedem Buge der Zeit einprägten, fo find doch die Grundfate des "Gefellschaftlichen Bertrages" in allem Wefentlichen von Locke und Sydney entnommen und finken fofort in's Abfurde, mo fie von ihren Muftern abweichen 3). Die mahren Urfachen ihres mächtigen Ginflusses muß man in dem Zustande der Gesellschaft suchen. Früher hatte man sich ihrer im hindlick auf besondere politische Erfordernisse, oder in Rudficht auf ein bestimmtes Land, auf einen einzelnen Theil der Gefellschaft angenommen. Erst im achtzehnten Sahrhundert drangen fie in die Maffen bes Bolkes, erregten dieselben bis in die tiefsten Tiefen und riefen einen Aufschwung hervor, der kaum weniger allgemein war als der zur Zeit der Reformation. Die Geschichte dieser Bewegung glich jener vom verzauberten Brunnen in der irischen Legende, welcher Sahrhunderte lang in der Mitte einer prächtigen Stadt in seinem Dunkel geschützt lag, dis eine unvorsichtige hand die ihn einschließende Thur offen ließ und der Morgensonne Licht auf seinen Waffern erstrahlte. Alsbald erhob er sich in der Richtung dieses Strahls, sprengte die ihn umgebenden Mauern, überschwemmte die Stadt, die um ihn her gelegen, und feine unwiderstehlichen Bogen wälzten fich, indem fie ihre wilden Melodieen zum himmel erklingen ließen, hinweg über die Tempel und über die Palafte der Bergangenheit.

Bei dieser Bewegung ist keine Thatsache merkwürdiger als die Art, wie sie in vielen Ländern sich zum Kange einer Keligion erhob, d. h. zu jener selbstlosen Begeisterung, die große und weite Menschenkreise einet, um sie einem Idaale nachstreben zu lassen, und sich so als die Quelle heldenmüthiger Tugenden erweist. Es ist immer äußerst wichtig, der Richtung nachzupüren, in welcher sich der Geist des Opfermuthes bewegt; denn auf der Schärfe dieses Geistes beruht die sittliche Erhebung eines Zeitalters, aber von setner Richtung hängt die religiöse Zukunft der Welt ab. Einst hat er die Krieger Europa's getrieben, Zerstörung und Verwüstung bis zu den Wällen

<sup>1)</sup> Den ersten Schritt nach dieser Richtung that nach Frau Fusil — Souvenirs d'une Actrice, 27—54 — die Schauspielerin Saint-Hubert, welche das Pulper entfernte und sich die alten Bildwerke zum Borbild nahm. Aber erst kem Genie Talma's gelang es unter dem eifrigen Beistande der Alterthums- undigen, der Revolutionäre und besonders der Girondisten, das herrschende zum Borurtheil ganz zu stürzen. Das Unangemessene des alken Costume's ist nach aufmacher Meinung übertrieben worden: es paßte recht wohl zu den Griechen eines Areine

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. einen ganz merkwürdigen Effan über die Geschichte der Gärten bei ige tiet, Etudes sur l'Histoire de l'Art. Le Nôtre machte die Gartenanlagen von alle erfailles für Ludwig XIV.

pelde (\*) 3. B. wenn bort behauptet wird, daß ein Bolf mit einer Repräsentativhftet kfassung knechtisch lebe, außer in der Zeit der Wahlen. Contrat social, juch III. Kap. XV.

Berufalem's zu verbreiten, die Ebenen Paläftina's mit dem Blute taufender Schlachtopfer zu überschwemmen, für Beschwerden, die ohne Gleichen find, einige Reliquien zur Anbetung des Pilgers einzutauschen. Ginft erschütterte er Europa durch Religionstriege, beseitigte alle friedliche Thatigkeit und lahmte alle weltlichen Intereffen, um einer Rirche ober einem Bekenntniffe die herrschaft zu fichern. Ginft trieb er Myriaden in die Ginfamkeit ber Rlöfter, ließ fie den Leib tafteien und ihre Begehrungen ertöbten, ließ fie in Sact und Afche, in Ratte, in Armuth und Entbehrungen leben, damit fie burch diefe Mittel den Lohn ernoteten. Diefe Dinge find jest dabin! Das Schwert des Kreuzfahrers ift längst gebrochen, und seine Beldenthaten find durch Dichter und Erzähler längft dem Reiche des Idealen zugewiesen. Die lette Belle ber Religionstriege, die über fo viele gander gewüthet hatten, hat fich ftill gelegt, und die Ruhe wird nur noch durch die lauten Anklagen einiger wenigen fanatischen Polemiter unterbrochen. Das Monchesinftem und die Vorstellungen, von denen es ausgegangen, verbleichen rajch vor dem Chelofigkeit, freiwillige Armuth und williger Gehorfam machfenden Tage. waren die drei Gegenstände, welche Giotto auf dem Sochaltar Affifi's als die unterscheidenden Merkmale des Geiligen malte, als die Mühen des Opfermuthes, welche zur Seligkeit des himmels führen. Dies Alles hat nunmehr feine Macht verloren. Gelbst jener Typus der helbengröße, den die alten Miffionare an fich trugen, wird kaum noch jest verwirklicht, fo fehr man ihn auch preift und verehrt. Wohl befteht der opferfreudige Ginn noch heut, aber er muß auf andern Gebieten gesucht werden, in schrankenloser Menschenliebe, die aus Neigungen hervorgeht, welche allen Religionen gemein find, befonders aber auf dem Gebiete der Politit. Freiheit und nicht Theologie lautet der Begeifterungeruf des 19. Jahrhunderts. Gang dieselben Manner, die einft hervorragende Beilige murden geworden fein, gehören jest zu den hervorragenden Revolutionären; denn mährend ihr heldenmuth und ihre Selbstverleugnung ihr eigenes Werk sind, wird die Richtung dieser Eigenschaften von dem Strome der Zeit, in der sie leben, bestimmt.

Untersuchen wir das demokratische Sdeal, welches einen fo weit gehenden Einfluß ausubt, fo ftellt fich heraus, daß es aus zwei Theilen befteht, namlich aus einer Revision der Karte Europa's nach dem Princip des Rechtes der Nationalitäten, und aus einer starten Betheiligung des demokratischen Elements bei der Regierung eines jeden Staates. Die Anerkennung eines allgemeinen Grundsages des politischen Rechts, der gur Begründung eines dauernden Bundes der Ginigfeit ausreichend mare, bildete von jeher den Lieblingstraum von Staatsmännern und Philosophen. hildebrand suchte ihn in der oberften herrschaft der firchlichen Macht und in der damit zusammenhangenden Ueberlegenheit des Sittengefetes; Dante in der Ginigung aller europäischen Staaten zu einem großen Reiche, in welchem die Raifer in weltlichen, die Papfte in geiftlichen Angelegenheiten die Leitung führen follten; Grotius und heinrich IV. von Frankreich in einem Tribunale, welches gleich der Bersammlung der Amphiftyonen im alten Griechenland mit höchfter Autorität über die Differenzen der Bölker unter einander entscheiden sollte; die Diplomaten in künftlichen Verbindungen und vornehmlich in dem Syftem vom Gleichgewicht der Macht. Die neuere Lehre vom Rechte der Nationalitäten konnte bis zu unferem Sahrhundert unmöglich eine große Bedeutung erlangen, zunächst weil das Nationalitätsgefühl erft nach einer umfassenden Berbreitung von Bildung die nothwendige Starke erhält, und dann weil der

Ginftuß der selbstifuchtigen Seite in der menschlichen Natur ihr feindlich enigegenstund. Die Borftellung, daß die Intereffen benachbarter Nationen einander durchaus widerstreiten, daß Reichthum nur durch Berlegung aus einem in das andre gand möglich und Groberung daber das Sauptmittel bes Fortschritts fei, war lange allgemein. Aber im letten Sahrhundert hat fie burch die Nationalotonomie eine beständige Umgestattung erfahren, die bereits fo weit gediehen ift, daß man wohl, ohne den Tabel der Unvernunft auf fich zu luben, Die Bermuthung aussprechen tann, es werde die Beit kommen, in der eine Politik der Gebietsvergrößerung nicht mehr möglich ist. Sbenso hat die Berbreitung des Freihandels unzweifelhaft eine Tendenz, die Berlegung großer ungleichartiger Reiche zu bewirken, indem fie die befondern Bortheile von Colonieen und eroberten Landerftrecken aufhebt; mabrend bie Elsenbahnen und das gefteigerte Biffen die nationalen Antipathieen abfdmachen und die politische Berschmelzung von Burgerschaften zu einem gemeinsamen Stamme, zu gemeinsamer Sprache und geographischen Stellung erleichtern. Das Ergebnif all diefer Berhaltniffe befteht darin, daß felbftfüchtige Beweggrunde sich nicht mehr mit folder Gewalt wie in alten Zeiten der Anerkennung von gandesgrenzen, welche von den Bunfchen des Bolles beftimmt werden, entgegenftellen. Und bies ift besonders beshalb wichtig, weil nicht nur das Intereffe, infofern es von der Leidenschaft entfernt bleibt, mit dem Fortschritt der Bildung eine größere Herrschaft gewinnt, sondern auch die Leidenschaft selbst hauptsächlich durch die Macht des Interesses gezügelt wird. Freilich, wenn wir nur die nachften Beranlaffungen zu den europäischen Kriegen untersuchen, kommen uns diese wie ein reines Chaos vor, und wir können dann bei weitem die meiften einzeln dastehenden Ursachen oder vorübergehenden Aufwallungen nationaler Eifersucht zuschreiben. Sehen wir jedoch naber zu, fo finden wir, daß eine tief eindringende, durch allgemeinere Urfachen veranlagte Abneigung dem Ausbruch lange vorausgegangen war und ihn vorbereitet hatte. Die große Mehrheit der Kriege in dem letten Sahrtaufend kann nach drei Hauptursachen getheilt werden. Entweder sind die Rriege aus dem Widerstand gegen einen bestimmten Glauben hervorgegangen, ober fie find aus national-ökonomischen Irrthumern in Betreff ber handelsbilang oder bes materiellen Gewinnes der Eroberung entsprungen, oder fie find endlich die Folge des Streites gewesen, in welchem die zwei feindlichen Lehren vom göttlichen Rechte der Könige und von den Rechten ber Bolfer mit einander ftanden. Fur den erften Fall hat die Biffenichaft einen entscheidenden, für den zweiten einen nahezu entscheidenden Gieg davongetragen. Db fie je politifche Eventualitäten, welché das Nationalgefühl beleidigen, ebenso unmöglich machen wird, gehört zu den großen Problemen der Zukunft.

Wie man jedoch hierüber denken mag, soviel ist wenigstens gewiß, daß die von uns geschilderte Bewegung die Bedeutung eines großen moralischen Sinflusses in Europa hat und gleich vielen andern eine überraschende Verbindung der gesonderten Elemente aus zwei verschiedenen Gulturperioden aufweist. Unter diesem ihrem Einflusse hat der Geist der Laterlandsliebe eine kann weniger hervorragende Stellung als im Alterthum angenommen, aber dabei infolge der Umgestaltung, zu der fast alle Einwirkungen der modernen Gesellschaft beigetragen, seine alte Ausschließlichseit abgelegt, ohne seine Sigenart irgendwie zu verlieren, und sich mit dem Gesühl allgemeiner Brüderlichsteit vereinigt. Die Annäherung großer Gemeinschaften unter einander ist

Digitized by Google

nie so mächtig aufgetreten, der Strom der Begeisterung nie in so breitem Flusse dahergerauscht, wie jett; und in der demokratischen Verbindung der Nationen sinden wir den letzten und höchsten Ausbruck für das christliche

Ideal der menschheitlichen Verbrüderung.

Auch ift es nicht nur die internationale Seite der Demokratie, bei der wir diesen Einfluß wahrnehmen, er sindet sich nicht minder sichtlich in den Beränderungen, welche die innere Gesetzgebung und das sociale Leben ersahren hat. Ich habe es hier nicht mit den politischen Vorzugen der Demokratie zu thun, aber Niemand kann wohl die große Ausdehmung bestreiten, die zu welcher die Gesetzgebung der letzten Sahre zu Gunsten der niedern Klassen werändert worden ist, die Theilnahme und besondere Kücksicht, die man ihren Bedürfnissen zugewendet hat, die rasche Berwischung der trennenden Klassen unterschiede und das überhandnehmende Streben nach Verschmelzung auf der Grundlage politischer Gleichberechtigung und erweiterter Menschenliebe.

So treten bei aller Umgeftaltung und Auflösung der verstandesmäßigen Dogmen die großen sittlichen Principien des Christenthums beständig wieder an's Licht, erhalten neue Kraft im Berlauf der Zeiten und üben ihren Ein-

fluß auf das eigenthumliche Gepräge jeder einzelnen Gulturftufe.

Digitized by Google



## Sechstes Kapitel.

## Industrie und Vernunftglaube.

Die Geschichte der Arbeit tritt an Wichtigkeit einzig vor der Geschichte der Bissenschaften zurück. Die Schätzung, welche man der Industrie zu Theil werden läßt, die Grundsätze, nach welchen man sie ordnet, und die Bahnen, in welche man sie leitet, bestimmen nicht nur den materiellen Bohlstand der Bölker, sondern wirken auch ohne Unterlaß mit zur Bildung ihrer Beinungen. Im Laufe dieses Werkes habe ich bereits mehr als einmal Gelegenheit gehabt, den Einfluß des industriellen Geistes auf die Geranbldung eines rationellen Glaubens bemerklich zu machen; aber ich habe geglaubt, es werde nützlich sein, die aussichrliche Erörterung hierüber einem besondern Kapitel vorzubehalten, in welchem die Beziehung zwischen den beiden Entwickelungen flar dargelegt, und die Wichtigkeit des Handels einerseits in seiner zersetzenden und andrerseits in seiner aufrichtenden Wirkung nachgewiesen werden soll.

Untersuchen wir vom induftriellen Standpunfte aus die alte Bildung, welche fich beim Erftehen des Chriftenthums raich auflöfte, so gewahren wir alsbald, daß das Sklaventhum den wesentlichsten Factor ihres Bestehens ausmachte. Immer wird diese Institution, wo sie in einer Gesellschaft, deren Ausbildung weit vorgeruckt ift, eine hervorragende Stelle einnimmt, dem Nationalcharakter eine ganz eigenthümliche Färbung verleihen und in mancher hinficht die regelmäßigen Bedingungen der Entwidelung umtehren. Denn wo man die Arbeit wie eine Schmach anfieht, da wird fie allen Klaffen zuwider jein und der Reichthum sich schnell in den händen Weniger ansammeln. Wo Sklaverei herricht, giebt es keine Mittelklasse, wenige oder gar keine Fabrikation und handelsunternehmung. Der Sklavenbesitzer hat die Mittel, rasch Vermögen zu häufen, indeß der Freie, der kein Sklavenbesitzer ift, fich faft von jeder Bahn des Erwerbes ausgeschloffen fieht und, da er die Neberzeugung hat, daß die Arbeit eine Erniedrigung fei, der Demoralifation und Armuth verfällt. Gleichzeitig pflegt ein ftreng militarischer Geift gefördert zu werden, weil einerseits die Thatfraft der Menschen tein andres Feld der Thätigkeit findet, und weil auch bei einem folchen Zustande der Gesellschaft die Eroberung der hauptsächliche Weg zum Reichthum ist. In mancher Beziehung werden die Folgen von alledem sehr verlockend scheinen. Denn da militärische Begeifterung hier in hohem Maße angefacht wird, fo

bemährt sich die Nation, welche die Stlaverei begünstigt, in der Regel in ihren Kämpsen mit den Handel treibenden Gemeinschaften ringsumher als siegreich. Sie bringt eine Menge großer Kriege hervor und viele glänzende Beispiele soldatischen Opfermuthes. Eine Verbindung des hohen Sinnes und der ritterlichen Verachtung des Handels und des Bertehrs dei dem Soldaten wird den Nationalsitten einen gewissen aristokratischen und seinen Ton verleihen, während der Bolksgeist sich von den nüglichen Ersindungen und Bestrebungen abwendet, und sich nur auf erhabene Forschungen und Berke der Schönheit richtet. Aber sobald die erste Energie des Eroberungsgeistes vorüber ist, wird die Hohlheit einer derartigen Einstlictan zum Borichein kommen. Die Zunahme des Reichthums, welche unter einem freien Bolse die Mittelklassen verstärkt und den Handelsunternehmungen einen neuen Anstoß giebt, erzeugt bei einem Sklavenvolke nur Verschwendung und Laster, und die Gewohnheit, die Menge als gänzlich rechtios zu betrachten, giebt in Verbindung mit dem allgemeinen militärischen Geiste diesem Laster

noch den Charakter der verhaßtesten Grausamkeit 1).

Selbstwerftandlich liegt die Möglichkeit vor, daß andre hinzutretende Einflüffe diefes Charaftergepräge umgestalten und den Berfall, den es nach fich zieht, verzögern und einigermaßen behindern; aber immer wird biefe Richtung sich so gewiß geltend zu machen suchen, als die Stlaverei vorherrfchend ift. In der alten Culturwelt mar fie in vollem Mage ausgebildet. Schon seit sehr früher Zeit hatte das Vorhandensein der Stlaverei in Griechenland wie in Rom eine große Verachtung des handels und der handwerksarbeit hervorgerufen, die von den bedeutenoften Mannern offen eingeftanden wurde und mit ihrer Gleichgültigkeit gegen bie nütlichern Seiten der Biffenschaften ganz zusammenstimmte. Unter den Böotiern wurden diejenigen, welche fich durch Sandel entehrt hatten, auf gehn Sahre von allen Staatsämtern ausgeschloffen. Plato erklärte den Rrämerhandel für eine Erniedrigung des freien Mannes und wollte ihn als Verbrechen bestraft wissen. Aristoteles, der für die politischen Ansprüche der Mittelklaffen so nachdrücklich eintrat, erklärte nichtsbestoweniger, daß in einem volltommenen Staate fein Burger eine mechanische Runft üben sollte. Xenophon und Cicero waren berfelben Augustus verurtheilte einen Senator zum Tobe, weil er feinen Ansicht. Rang durch Theilnahme an einer Fabrit entwürdigt hatte. Die einzige Arbeitsform, welche man in Ehren hielt, war der Ackerbau; und mahrend der ältern Perioden der Einfachheit, ale Sklaven noch wenig vorhanden waren und man den Lurus nicht kannte, zeigte fich diese Beschäftigung als ausreichendes Bentil für die friedsame Thatkraft des Bolkes. Als aber die Bahl und Bohlhabenheit der Bevolkerung zugenommen, als eine lange Reihe von Siegen die Menge der Sklaven vergrößert hatte, und als die politischen Rechte eines römischen Burgers bei weitem größer geworben waren, brangten fich alle Rlaffen in die Stadtmauern, das Land ringsumher fiel ganzlich in die Hande der Aristofratie, von der es entweder brach liegen gelaffen ober den Stlaven zum Anbau übertragen murde 2), und die Aufgabe, die über-

2) S. hierüber Plutarch, Geben der beiben Gracchen; Dionpfius von Salps carnah, II., R. 28; Columella, Do Ro Rustica. Der ganze Gegenstand ift mit



<sup>1)</sup> Die Wirkungen der Stlaverei auf den Charatter find erft neuerlich mit vorzüglichem Geschied in Cairnes' Slave Power behandelt worden. S. auch Storch, Econ. politique V. und Ch. Comte, Traité de Législation V.

füllte Studt mit Getreibe zu versorgen, siel hauptsächlich auf die Colonieen. In der Stadt lähmte eine ungeheure, halb militärtsche Bevöllerung, die mächtig genug war, um die Regierung zu beeinstussen und die nur auf Genüsse sann, die Energie des Reiches und zerstörte jede Spur seiner alten Lauterkeit. "Brod und Spiele" war das beständige Verlangen, dessellen Befriedigung jede andre Rücksicht geopfert wurde, und die Industrie überließ man in allen

ihren Zweigen den Sklaven.

Wenn wir die Lage ber alten Staven mit berjenigen der neuern vergleichen, fo finden wir biefelbe in manchen Beziehungen durchaus verschieden. Der moderne Sklavenhandel ift bis zu einer Stufe gebracht und mit Umftanden der Graufamkeit verbunden, welche den Alten unbekannt waren; auch gab es im Alterthum keinen Unterschied ber Race und Farbe, welcher jest eine Bermischung der Freien und der Sklavenftande verhindert. Aristoteles, der größte unter allen Bortampfern der Stlaverei, empfahl den Befigern, ihren Sklaven die Ausficht auf kunftige Freilaffung vor das Auge zu halten, und wir wiffen, daß in den spätern Tagen des römischen Raiserthums bie Entlaffung alter Stlaven fehr allgemein war, daß aber auch jungere feineswegs felten freigegeben wurden. Außerdem fest bie große Ausbehnung bes Sandels die heutigen Stlavenbefitzer in den Stand, jeden erbenklichen Lurus für das Produkt der kunstlosen Sklavenarbeit einzutauschen, und deshalb haben fie in der Regel, um fich gegen Auflehnung zu schützen, die Politik ángenommen, ihre Stlaven durch aufgedrungene Unbildung dumm zu erhalten, so daß es gegenwärtig bei den meisten Stlavenstaaten Amerika's für ein Berbrechen gift, einen Sklaven lesen zu lehren 1). In den alten Civiki-sationen dagegen erzeugte der Sklave alle Artikel der Kunst und des Luxus, leitete die schwierigsten Arten der Arbeit und übte oft die schwierigsten Berufs-Sein Beift mar daher fehr häufig in hohem Grade gebildet, und sein Werth richtete sich nach dem Mage seiner Intelligenz. Terenz, Spiftet und Publius Sprus maren Stlaven, ebenfo manche ber erften Merzte und viele der vorzüglichften Bildhauer. Dazu muß man fich gegenwärtig halten, daß die Stlaverei, die in der Neuzeit von Anfang an ein Uebel war, unter ben Alten ursprünglich einen ungemischten Segen brachte, eine wichtige Eroberung des humanen Geiftes bedeutete. Denn als die Menschen noch ganglich wild waren, tödteten fie ihre Gefangenen; als aber die Milbe bei ihnen Eingang fand, behielten fie diefelben als Sklaven 2).

Jedoch in den späiern Tagen der Republik und während des Kaiserthums wurden die Leiden der Sklaven so groß, daß man unmöglich ohne Schauder davon lesen kann. Die Grausankeit des Nationalcharakters war in ihrer ganzen Fülle gegen die Sklaven gerichtet. Sie wurden wilden Thieren ausgesetzt, oder gezwungen, als Gladiatoren zu sechten; sie wurden oft mit roher Grausamkeit verstümmelt, bei dem geringsten Argwohn gesoltert und für die geringsten Uebertretungen gekreuzigt. Fand man einen Sklavenbesitzer ermordet, so wurden alle seine Sklaven gesoltert, und wenn

kundiger Sand in dem Traité de Législation von Comte behandelt. S. auch Manqui, Histoire d'Economie politique, Dureau de la Malle, Economie politique des Romains.

<sup>2)</sup> Diese Unterschiede haben Cairnes und de Tocqueville gang erschöpfend entwickelt.

ber Thäter unentbeckt blieb, alle hingerichtet. Tacitus erzählt einen Fall, in welchem nicht weniger als vier Hundert für einen einzigen unentbeckten Berbrecher büßen mußten. Wir lesen von einem Sklaven, den man kreuzigen ließ, weil er eine Wachtel gestohlen hatte, und von einem andern, der den Fischen zum Fraß vorgeworsen wurde, weil er eine Arystallvase zerbrochen hatte 1).

So geschah es, daß die alte Civilisation, welche auf Eroberung und Sklaverei beruhte, in volle Auflösung gerathen war, indem die freien Stände allzumal entarteten und die Sklaven sich den suchtbarsten Grausamkeiten ausgesetzt sahen. Schließlich regte sich der Geist des Christenthums in diesem chaotischen Kreise und erleichterte nicht nur die Uebel, welche denselben erschütterten, sondern erneuerte ihn auch auf einer andern Grundlage. Dieses leistete er auf dreifachem Wege, er schaffte die Sklaverei ab, schuf die barm-

herzige Menschenliebe und scharfte die Opferfähigkeit ein.

Bei der ersten dieser Aufgaben wurde das Christenthum von zwei andern Factoren fehr wirksam unterftütt. Unmöglich kann ber moralische Sinn ganglich ertödtet werden, und nach einem Gefete, welches fich beständig in der Geschichte offenbart, finden wir, daß diejenigen, welche sich von den Neigungen eines verderbten Zeitalters frei gemacht haben, oft einen Grad sittlicher Borzüglichkeit erreichen, der in verhältnißmäßig unbesteckten Zeit-perioden selten vorkommt. Die letten Tage des heidnischen Rom's laffen einen beständigen Verfall der religiofen Chrfurcht und der gewöhnlichen Sittlichkeit erkennen, aber sie zeigen auch ein fieberhaftes Suchen nach einer neuen Religion und ein feineres Gefühl fur die Auforderungen einer höhern Maralität, als fich felbft in den beften Tagen der Republik kund gegeben hatte. In dem Mithradienst, der sich so schnell verbreitete, besitzen wir ein hervorftechendes Beispiel für die erftere Richtung: er gehörte zu den merkbarften Vorläufern des Christenthums. Etwa siedzig Sahre vor der christlichen Zeit-rechnung war er, wie uns Plutarch erzählt, durch cilicische Seerauber in Italien eingeführt worden, und zu einer Zeit, als allgemeiner Stepticismus bas vorherrichende Merkmal des römischen Geiftes zu fein schien, faßte er fo ftarte Wurzeln, daß er zwei Sahrhunderte lang fortfuhr, zu blüben, die warmfte Begeifterung anzufachen und eine religiofe Wiedergeburt in bem Mittelpunkt ber Bölkerschaft zu erzeugen, die ganz und gar gesunken zu fein In gleicher Beise zeigte fich im Centrum bes Beidenthums um bie Beit von Nero's Thronbesteigung, als die humanität der Maffen bis zum niedrigften Puntte gefallen mar, ju Gunften der leibenden Rlaffen eine mächtige Reaction, deren Hauptträger Seneca war, die sich jedoch mehr oder weniger in der gesammten Literatur jener Zeit abspiegelt. Geneca tam immer wieder auf den Gegenstand zuruck und mar der erste, der in Rom mit aller Klarheit und allem Nachdruck den Herren ihre Pflichten gegen die Sklaven einschärfte, und der das Vorhandensein eines Bandes der Brüderlichkeit lebrte. welches kein zufälliger Unterschied der Stellung lösen könne. Auch blieb die

<sup>1)</sup> Siehe viele schauberhafte Beispiele von den gegen römische Sklaven verübten Graufamkeiten bei Loisleur. Etude sur les Crimes et les Peines dans l'Antiquité et les Temps modernes, Paris 1863, S. 83—98, und bei Comte Traité de Législation, Buch V. Auch findet man eine vortreffliche Abhandlung über die Lage der alten Sklaven, wohl mit die beste über diesen Gegenstand, bei Bodin, in dessen Republik, Buch I., Kap. 5.



Bewegung nicht auf die Schriften der Sittenlehrer eingeschränkt. Eine lange Reihe von Erlassen Nero's, Claudius', der Antonine und Hadrian's gab der Stlavenklasse eine gesetzliche Stellung, nahm den Herren die Macht über Leben und Tod und verbot ihnen die Aussetzung der Sklaven, wenn diese alt und schwach wurden, auf einer Liberinsel, wo sie oft dem Tode waren preiszegeben worden, untersagte ihre Verstümmelung, ihre Verwendung als Gladiatoren und stellte besondere Behörden zur Entgegennahme ihrer Rlagen an. Zwar blieb natürlich Alles, was geschah, noch sehr mangelhaft und unzulänglich, aber es bewies doch ein Streben. dessen hortsetzung das Christenstum bildete 1).

Ein zweiter den Sklaven günstiger Einfluß trat später in Thätigkeit: die Invasion der Barbaren, die mit Recht als die Vertreter des Princips der persönlichen Freiheit in Europa bezeichnet worden sind <sup>2</sup>). Iwar war die Sklaverei unter ihnen nicht unbekannt, aber sie gehörte durchweg zu den Ausnahmen und paßte ganz und gar nicht zu ihren Gewohnheiten. Die Sklaven bestanden meist aus Kriegsgefangenen, aus Verbrechern, oder aus Leuten, die ihre Freiheit verspielt hatten, und es ist wahrscheinlich, daß die Sklaverei selten erblich war. So oft daher diese Stämme die Obergewalt

erhielten, trugen fie zur Aufhebung der Sklaverei bei.

Benn man aber allen diefen Ginfluffen Gerechtigkeit hat widerfahren laffen, so bleibt doch immer eine unanzweifelbare Thatsache übrig, welche den Wiederaufbau der Gesellschaft wesentlich als das Werk des Christenthums kennzeichnet. Andre Factoren mögen die Freilassung vieler Sklaven veranlaßt haben, das Christenthum allein konnte einen so tiefgehenden Charakterwechsel hervorbringen, der die Abschaffung des Sklaventhums überhaupt möglich machte. Es giebt nur wenige Punkte in der Geschichte, die in die Augen fallender und zugleich belehrender wären, als diefer großartige Nebergang. Die Chriften predigten keine Lehre der Ummalzung. Gie verfundigten durchaus nicht die Ungesetlichkeit der Sklaverei, wenigftens nicht vor der Bulle Alexander's III. im zwölften Sahrhundert, aber sie unterwühlten beftandig ihre Bafis, indem fie ihr die Lehre der allgemeinen Bruderlichkeit entgegenftellten und allen geselligen Beziehungen den Sauch der Sumanität einflöften. Unter Conftantin murben bie alten Gefete jum Schut ber Sklaven erneuert, und zwar mit erweiterten Borkehrungen, und die Trennung des Sklaven von feiner Familie untersagt. In derfelben Zeit ward die Bestrafung der Sklaven mit dem Kreuzestode abgeschafft, wenn auch nicht somahl aus Beweggrunden der Menschlichkeit, als vielmehr wegen bes heiligen Charafters, den fie angenommen hatte. Alsbald offenbarte fich auch eine Geneigtheit auf allen Seiten, die Sklaven zu emancipiren, und diese Emancipation wurde stets mit der Religion in Berbindung gebracht. sonders wurde der Sonntag als geeigneter Tag für die Freilassung empfohlen, und der feierliche Act fand fast ohne Ausnahme in der Kirche statt. Gregor der Große gab das Beifpiel, Die Freilaffung einer Angahl feiner Sklaven als gottesdienstliche Feier zu begehn, und fo ward es bald Sitte bei den Berrichern, daffelbe bei Belegenheit großer öffentlicher Freudenfeste zu thun.

2) Bon Guizot.



<sup>1)</sup> Diese Bewegung hat Grotius im III. Buch, Kap. 5 jeines Berfes De Jure in gelungener Beise dargeftellt.

Unter Justinian murden die Beschränkungen aufgehoben, die nun der testementarischen Freigebung früher auserlegt hatte. Eine kurze Zeit werlieh der bloße Entschlüß, in ein Kloster zu gehn, dem Skaven schon die Freiheit, und da sich die Mönche größtentheils durch Leute aus diesem Stande rekutirten, so waren sie immer bereit, die Bespeciung ihrer Brüder zu sürdern. Selbst bei religiösen Verfolgungen hatte man dies Ziel im Ange. Die Zuden waren schon frühzeitig als Sklavenhändler bekannt, und zu den ersten und häusigsten Maßregeln, die man gegen sie richtete, gehörte die Freilassugihrer driftlichen Sklaven. Bei allen religiösen Bräuchen machte man gestissentlich keinen Unterschied zwischen Sklaven und Freien, indeh die Geistlichen bei jeder Gelegenheit den Act der Freilassung für etwas Verdienstliches

erklärten 1). Auf diese Beise murden Alle, die unter dem Ginfluffe der Rirche ftanden, für die Freiheit gunftig gestimmt. Die Stlaverei begann rasch zu schwinden ader sich doch in Gutsangehörigkeit herabzusetzen. Aber auch um die Leiden derer zu mildern, welche noch in der Knechtschaft verblieben, bediente fich die Rirche ihrer Macht mit nicht geringem Erfolge. Go fcheinen besonders in England alle burgerlichen Befete gum Schutz ber Theoms ober der fachfischen Sklaven aus dem kanonischen Recht hervorgegangen zu fein und auf ihm zu beruhen. Wenn die Gewalt des herrn, fo weit fich hierin etwas feststellen läßt, gesetzlich unbeschränkt war, nimmt doch die Kirche die Gerichts barkeit über den Gegenstand in ihre Hand und bestimmt besondre Bugen "für die herren, die ihren Theowe rechtmäßig erworbenes Geld wegnehmen, ober für folche, die ohne Urtheil oder triftigen Grund ihre Theows tobten, für Sausfrauen, die ihre Sklavinnen fo schlagen, daß diese binnen drei Tagen fterben, und für Freie, die einen Theom auf Befehl des herrn erichlagen". Vorzüglich fette man bas ganze Werkzeug ber kirchlichen Bucht in Bewegung, um die anderweitig ganz ungeschütte Reuschheit der Stlavinnen zu huten 3. Dieselbe Rirche, die oft so hochmuthig und fich überhebend in ihren Berhandlungen mit Königen und Adligen erschien, unterließ es nie, auf den

2) Bright, Letter on the Political Condition of the English Peasantry

during the Middle Ages. London, 1843.



<sup>1)</sup> Cod. Theod. lib. II., tit. 8, lex. 1; IV., 7, 1. Ueber den geschichtlichen Einfluß des Christenthums auf die Staverei s. A. Comte, Philosophie positive, Band VI., S. 43—47; Storch, Economie politique, V., 306—310; Troplong, Instuence du Christianisme sur le Droit Civil. Von Bedarribe, du Lac und vielen andern Schriftsellern sind die Maßregeln gegen die jüdischen Stavenbester angegeben. Man muß aber auch zugestehn, daß es der christliche Kaiser Gratian war, der ein Geseh erließ, welches den grausamsten des heldenthums nichts nachgiebt. Es ordnet den Flammentod ohne weitere richterliche Unterstuchung für jeden Stlaven an, der seinen herrn eines Verdrechens beschuldigt, außer wenn dies Verdrechen in hochverrath besteht. "Wenn Stlaven Anklagen gegen ihre Herren vordringen, so soll der Richterspruch nicht abgewartet, soll gar nicht untersucht und discutirt werden, sondern man soll die Urheber der nichtswürdigen Anschuldigungen mit den Anklageschriften und mitsammt dem ganzen Schreib- und Beweisapparat verdrennen, wenn es nicht ein Masestäder verdrechen gilt, dei welchem auch die Anzeige der Stlaven löblich ist. Denn auch diese Unthat ist ja gegen die herren gerichtet." Cod. Theod. IX., 6, 2. honorius gab den Stlaven die Kreibeit, wenn sie die Kehrei des herrn angaben, Theodossius versuhr ebenso dei Anzeigen vom heidenthum desselben.

Armen und Bedrückten zu horchen, und die Ohhut derfelben bildete viele

Sahrhunderte hauptfachlich den Gegenstand ihrer Politik.

So lange indeß der alte Widerwille gegen die Arbeit anhielt, konnte nichts von nachhaltiger Wirtung in Gang gebracht werben. Aber auch hier wieder trat der Einfluß der Kirche mit unbestreitbar heilsamem Erfolge in Thatigfeit. Die Rirchenvater wendeten ihre gange Beredtfamteit ju Gunften der Arbeit an 1); aber vor Mem ift den Monden, und unter ihnen wieder ben Benedictinern die Aenderung zu danken. Bu einer Belt, da fich ber religiöse Enthusiasmus ganglich dem Monchsleben als dem Sdeal der Bolltommenheit juwendete, machten fie die Arbeit zu einem wefentlichen Beftandtheil ihrer Kirchenzucht. Wohin fie tamen, belobten fie die Traditionen altrömischen Ackerbaues, und weite Streden wurden in Frankreich und Belgien unter ihren handen entwäffert und bepflanzt. Obgleich nur Feldbau und Gartenkunft biejenigen Arten der Arbeiten waren, in welchen fie fich besonders hervorthaten, fo murben fie boch mittelbar auch die Forderer aller andern. Denn wenn ein Rlofter geftiftet wurde, gedieh es zum Kern, um welchen fich die Bewohner der Nachbarschaft wie eine Schale ansetzen. Go bilbete sich allmählich eine Stadt, die von chriftlichen Lehrern ihre Erziehung, von bem Beispiel ber Mönche Anregung zur Industrie erhielt und durch die ihnen bezeugte Ehrfurcht Schutz fand. Gleichzeitig gab die Ausschmuckung der Kirchen den ersten Impuls zur Kunst. Die Mönche vom Orden des heil. Bafilius widmeten fich vorzüglich der Malerei, und alle mittelalterlichen Architeften, deren Namen auf uns gekommen find, follen Geiftliche gewesen sein, bis sich jene großen Laiengesellschaften bildeten, welche die Grundriffe zu den Domen des zwölften Sahrhunderts entwarfen oder dieselben auch erbauten. Eine große Angahl von Städten in Belgien leitet ihren Urfprung in diefer Weife von den Mönchen her 2). Lange Zeit hielten die ausgezeichnetsten Kirchenfürsten Handarbeit nicht unter ihrer Würde, und von teiner geringern Verson als Becket wird erzählt, daß er während der Herbstzeit die Bewohnheit hatte, auf den Feldern mit den Mönchen, deren Klöfter er besuchte, die Arbeiten zu verrichten 3).

Auf diese Weise wurde die Berachtung, in welcher die Arbeit durch die Stlaverei gestanden hatte, beseitigt und dem Entstehn der gewerblichen Stände, welches auf die Kreuzzüge folgte, die Bahn eröffnet. Die Grausamkeit des Charakters, welche vor dem Christenthum gewaltet, fand durch die Institutionen der christschen Milde eine gleich eifrige, wenn auch nicht ebenso erfolgreiche

Bekampfung.

Gewiß giebt es in der ganzen Bildungssphäre des Alterthums keinen Zug, der uns so zurückstößt als die Gleichgültigkeit, welche es gegen Leiden an den Tag legte. Wohl herrschte hierin ein großer Unterschied zwischen den Griechen und den Kömern. Auf ihren Kriegsflotten, in den Kriegen selbst und besonders in ihrer bis in's Weiteste gehenden Sorge für die Interessen der Waisen und Minderjährigen, wodurch sich ihre Gesetzgebung auszeichnet 4), zeigten erstere einen Geist der Humanität, den wir vergebens bei

4) Grote, Hist. of Greece, II. 123.

<sup>1)</sup> Champagny, La Charité chrétienne, 275-289.

<sup>2)</sup> Siehe barüber Perin, La Richesse dans les Sociétés chrétiennes, I, 345-361; Ban Brunfiel, Hist. du commerce Belge, I, 58 und 59.

<sup>2)</sup> Eden, History of the Labouring Classes in England, B. I. S. 50.

den letztern suchen. Dazu war das politische Syftem Griechenland's und in späterer Zeit auch Rom's so geartet, daß der Staat größtentheils für die materiellen Bedürsnisse des Bolkes Sorge trug und ein Armengeset von der lästigsten Art dis zu einem gewissen Maße die Privatwohlthätigkeit ersette. Dennoch scheint es dort keine öffentlichen Krankenanstalten gegeben zu haben; das Kind blieb gänzlich ohne Schut, und da Plato wie Aristoteles den Kindesmord ausdrücklich gestatteten, wenigstens wenn die Kinder mißgestaltet waren, so etrachtete man ihn selten als ein Berbrechen 1). Die Sitte, Waise ausdrücklich für die Protistution heranzuziehn, war gleichfalls allgemein. So wurden die menschlichen Leiden mit den Unterhaltungen des Bolkes beständig in Verbindung gebracht und der Volksgeist gegen jene immer unenwsindlicher.

Ganz anders war der Anblick, den die älteste Kirche gewährte. Lange vor dem Ende der Berfolgungszeit kannte man unter den Christen das Krankenhaus und das Kenodochion oder die Fremdenherberge. Die Inschristen auf den Katakomben enthalten Beweise die zum Uebersluß, welche Menge Findelkinder von ihrer Barmherzigkeit erhalten wurde; und als die christliche Keligion die herrschende wurde, gehörte der Schuß, den man den Kindern angedeihen ließ, zu den erheblichsten Beränderungen, die sich in dem Gesehen zeigten?). Die häusige Hungersnoth und das surchtbare Mißgeschick, welches den Einfall der Barbaren und der Uebergang aus der Skaverei zur Freiheit veranlaßte, gingen mit einem schrankenlosen und verschwenderischen Wohlthun Hand in Hand. Die Kirchenwäter mahnten unausschrisch zur Barmherzigkeit und in einer so nachdrucksvollen Sprache, daß es manchmal saft

<sup>1)</sup> Hume hat die geistreiche Bermuthung ausgesprochen und Malthus theilt sie, daß die Erlaubniß des Kindesmordes im Alterthum im Ganzen eher zur Bermehrung als zur Berminderung der Bollszahl abzwedte, da sich die Armen, infolge der beseitigten Furcht vor zu zahlreicher Familie, ohne Bedenken zu heirathen veranlaßt fühlten, und wenn einmal die Kinder geboren waren, die natürliche Liebe jener bis auf's Aeußerste für die Erhaltung dieser sich anstrengte.

<sup>2)</sup> Es ift bemerkenswerth, daß verlaffene Rinder in der alten Rirche nur durch Privatwohlthatigkeit erhalten worden zu fein fcheinen, und daß Findelhaufer, gegen welche die Nationalokonomen fo ftarke Ginwendungen erheben, unbekannt waren. In der Beit Juftinian's finden wir jedoch Kinderasple erwähnt, und Stiftungen, die besonders auf Findelfinder berechnet maren, follen im fiebenten und achten Jahrhundert vorhanden gewesen sein. S. Labourt, Recherches sur les Enfants trouvés, Paris, 1848. S. 32 und 33. Ein Findelhaus ward in Rom von Innocenz III. gegrundet. Befannt find Die Ausstellungen gegen folde Institute wegen des Anreizes zum Lafter und der furchtbaren Sterblichkeit, die in ihnen herrscht. M'Gulloch giebt in seiner Nationalökonomie Th. I. Rap. VIII die Bahl der Aufnahmen in das Dubliner Sospital von 1792 bie 1797 auf 12,786 und die Bahl der Todesfälle auf 12,561 an. Freudenhäufer, welche unter andern Nationalökonomen Ch. Comte febr heftig bekampft, kaunte die alte Kirche nicht. Das erste in Frankreich ward im 13. Jahrhundert geftiftet, das berühmt gewordene "zum guten hirten" 1698 von einer tatholifch gewordenen Sollanderin. Umftandliche Auskunft über diese Inftitute giebt bas bochft intereffante Buch von Parent-Duchatel über die Proftitution gu Paris. Die trefflichen Gesellschaften zur Unterstügung armer Bochnerinnen, biese Er ganzungen bes Rinderschutzes, maren hauptsächlich bas Bert ber französischen Freigeister im vorigen Jahrhundert. Beaumarchais hat einen Theil bes Gewinnes von feiner hochzeit des Figaro ber zu Enon überlaffen. Ducellier, Hist. des Classes laborieuses en France, S. 296.

ben Anschein gewann, als verkenneten sie das Recht des Eigenthums und als neigten sie zum unbedingten Communismus.). Die Gladiatorenspiele wurden fortwährend bekämpft; aber die Vorliebe, mit welcher das Bolt sie betrachtete, widerstand noch lange den Anstrengungen der Philantropen, die einst mitten im Schauspiel der Mönch Telennach zwischen die Kämpfenden stürzte und zein Blut das letzte ward, welches die Tribüne besteckte. Aber wohl das ebelste Zeugniß für die Ausbehnung und Allgemeinheit der christliche Liebe wurde ihr von einem Gegner ausgestellt. Julian strengte alle seine Kräfte an, um unter den Heiden gleichfalls den Sinn für Wohlthätigkeit anzusachen, "denn es ist eine Schmach, jagte er, daß die Galiläer sich der Berlassen, nicht nur ihrer eigenen Keligion, sondern auch unserer annehmen müssen."

Wenn man in der Geschichte von dem herrlichen Aufblühn der Milde lieft, welches die erften Zeitalter des Chriftenthums auszeichnete, fo kann man fich eines Nachdenkens über das seltsame Geschick nicht entschlagen, welches alle ihre Urheber zur Bergeffenheit beftimmte, während die Namen der-jenigen, die einen irgend belangreichen Antheil an der Geschichte der Sekten haben, überall heimisch geworden sind. Wir hören viel von den Märtgrern, bie ihr Zeugniß mit Blut beflegelten, von muthigen Miffionaren, welche Die Kahne des Kreuzes unter wilde Völkern und unter todibringende himmelsftriche verpflanzten; aber wir hören wenig von jenem Geldenthum des Mitleibs, welches keinen Borläufer, der es führen konnte, vielmehr alle alten Sitten gegen sich hatte, und dennoch den traurigsten Formen des Leidens Biderstand leiftete und zum ersten Mal in der Geschichte der Menschheit Schmerz und häftliche Krankheit zum Gegenstand ehrerbietiger Liebe machte. Bei dem geistigen Zuftande der vorher verlaufenen Sahrhunderte vermochte man diese Dinge noch gar nicht so zu würdigen, wie sie es verdienten. Zwar wurde die Barmherzigkeit in edler Beife und dauernd geubt; aber fie regte nicht die Fantasie an, fie nahm die hulbigung der Menschen nicht in Anspruch. Sie wurde von den Maffen als ein ganz untergeordnetes Gebiet der Tugend betrachtet, und die edelften Anstrengungen der Menschenliebe erwedten weit weniger Bewunderung als die Kasteiungen eines Einsiedlers und als der Bekehrungseifer eines Settenführers. Sene Römerin Fabiola, die mehr als jeder andere Einzelne für die Errichtung der erften Rrankenhäuser gethan zu haben scheint, der heilige Landry, der große Apostel chrift-licher Liebe in Frankreich, und selbst Telemach sind lauter dunkle Namen in der Geschichte. Die Manner, welche jenes ausgedehnte Net von Sospitälern einrichteten, das sich nach den Kreuzzügen über ganz Europa ausbreitete, sind allzumal aus der Erinnerung geschwunden. Erft als im 17. Jahrhundert die neuere Denkweise eine weitere Berbreitung erhielt, stand der beilige Bincenz von Paula auf und bot das Beispiel eines Beiligen, der allgemein innig verehrt wird, und der diefe Berehrung feiner rühmlichen Barmbergigteit verdankt. Aber wenn es auch wahr ift, daß der Menschenfreund viele Jahrhunderte hindurch eine weit niedrigere Stufe einnahm, als dies jest geschieht, so ist es doch nicht minder wahr, daß die Barmherzigkeit zu den frühesten wie zu den edelsten Schöpfungen des Christentbums gehört und daß gang abgesehen von der unberechenbaren Menge von Leiden, die fie gelindert, ihr Einfluß auf die Milderung und Läuterung des Charatters,

<sup>1)</sup> S. schlagende Belege dafür in Champagnn's Charité chrétienne.

auf die Beherrichung der Leibenschaften und auf die Erweiterung bes menschlichen Mitgefühle fie ju ben wichtigften Beftanbttheilen unferer Civitifation Die Vorschriften und Beispiele der Apostel berührten eine gemacht hat. Seite des Gefühles, welche die großherzigsten Systeme des Alterthums niemals getroffen hatten. Bum erften Male umtreifte der Strahlenglang der Heiligkeit die Stirn des Kummers und stattete sie mit einem geheimniswollen Reize aus. Bon einem alten katholischen Geiligen wird berichtet, daß ihm am Abend eines arbeitsamen und redlich geführten Lebens Christus als ein Mann der Sorgen erschienen sei und, indem er feine vollbrachten Müben pries, ihn gefragt habe, was er fich als Belohnung muniche. Ruhm, Boblftand und irdische Freuden hatten für den nichts Anziehendes, der fo lange ber Sinnengenuffe entwöhnt war; aber die Ausficht auf andre, Segenstpenden erfüllte den Beiligen einen Augenblick mit Entzucken; als er jedoch die heilige Stirn betrachtete, auf der gleichsam noch die Schatten der Angst von Gethsemane ruheten, war jeder selbstfüchtige Bunfch vergeffen, und mit einer Stimme unaus prechlicher Liebesgluth anwortete er: "Gert, daß ich am meisten Leiden zu ertragen hätte 1)!"

Das dritte Princip, welches das Christenthum zur Beseitigung der Nebel einer entarteten Gesellschaft anwendete, war das Princip der Selbstopferung. Wir haben bereits einige der Uebel, welche aus dem Mönchinstem hervorgingen, kennen gelernt; aber an seinem eigenthümlichen Platse betrachtet, wird es uns unschwer, seinen Nuten begreifen zu lassen. Denn die Art, wie die Gesellschaft jene mäßigen und ruhigen Vorzüge erlangt, welche ihrer Wohlsahrt am meisten zusagen, besteht in einem unzulänglichen Streben nach einem großartigen Ibeal. In einem Zeitalter, in welchem die Hervorgebracht hat, lehren daher die Theologen den Grundsat des passiven Gehorsams. Wenn ungezügelter Lurus eine ungezügelte Verderbniß erzeugt hat, erheben sie die reiwillige Armuth zur Tugend. Dat die Leichtigkeit der Chescheidung die Vielweiberei beinahe rechtmäßig gemacht, so verkünden sie mit dem heiligen Sieronymus, daß "die Erde von der Ehe, der Himmel von der Jungfräulichseit bevölkert

merde."

Der erste Theil des Mittelalters bietet das fast einzige Schauspiel einer Gesellschaft, welche nach allen Richtungen von theologischen Begriffen durchzogen und gefärbt war; und als nun der Fortschritt des Wissens die herrichaft dieser Begriffe vernichtete, mußte natürlich eine allgemeine Umwandelung eintreten. Ueberdies ist es nach meiner Ansicht nicht schwer wahrzunehmen, das der gewerbliche Zustand Europa's zu dieser Zeit Elemente der Aussigung enthielt. Die rechten Anregungen mussen der Industrie stets aus ihren eigenen Belohnungen kommen. Das Streben nach Reichthum, die vermehrten Bedürsnisse und Ziele einer entwickelten Eivilisation, der Wetteifer und Ehrgeiz des Handels und Verkeits sind die Hauptursachen ihres Fortschritts. Damals aber war die als Pflicht geleistete Arbeit in Verbin-

<sup>1)</sup> Dieses wird, glaube ich, von dem heil. Johannes vom Kreuze berichtet Eine ziemlich ähnliche Legende eristirt von einem spanischen heiligen aus dem 13. Jahrhundert. Namens Ramon Monat. Die heil. Jungfrau erschien ihm und bot ihm eine Krone von Rosen an, die er ausschlug, worauf Christus ihm seine eigene Dornenkrone gab.



dung mit der Lobpreisung der freiwilligen Armuth und mit der Berdammung des Luxus durchaus etwas Abnormes. Erft durch die Emancipation und bebung einiger italienischen und belgischen Städte murde der Beift der Induftrie vollkommen weltlich, und indem er neue Bedeutung und Kraft gewann, führte er in Europa eine Reihe von Tendenzen ein, welche allmählich die herrschaft der Theologie beschränkten und in hohem Mage zur Reformation, der Borläuferin des Bernunftglaubens, beitrugen. Che wir jedoch den Charafter diefer Tendenzen prüfen, dürfte es nothwendig fein, einige Borte über die Umftande zu fagen, die fie hervorriefen.

Obgleich durch die von mir ermähnten Ginfluffe die alte römische Stlaverei ihren Todesftog erhielt, blieben doch noch bis in's zwölfte ober dreizehnte Sahrhundert einige schwache Reste 1); und die darauf folgende Leibeigenschaft hatte nicht nur eine noch viel längere Dauer, son-bern nahm auch einer großen Anzahl freier Bauern ihre Unabhängigkeit. Die Raubsucht bes Abels und die im Mittelalter so häufig vorkommende hungersnoth zwang den Armen, seine Freiheit für Schutz und Brod umzutanschen; und dieses Uebel ward noch durch die Sitte gesteigert, alle Berbrechen mit Beldbufe zu ftrafen, wofur im Unvermögensfalle die Knechtschaft eintrat. Gleichzeitig verantagte Biele die Milde der geiftlichen berrschaft und nicht minder das Verlangen, von den Gebeten der Mönche Nuten ju ziehn, sich in den Dienst der Rlöfter zu begeben2). Obwohl es nicht recht ware, die Kirche der Treulosigkeit gegen die Sache der Freigebung zu beschul-bigen, so ift es doch mabricheinlich, daß letterer Umftand ihren Gifer einigermagen fcmachte 3). Die große Maffe der Bevolferung in Europa murde zwischen dem zwölften und funfzehnten Sahrhundert emancipirt; aber die Ueberbleibsel der Leibeigenschaft sind selbst jest taum geschwunden 4). In

<sup>1)</sup> Im Jahre 1102 hielt es eine Rirchenversammlung in Bestminfter für nothig, den Stlavenhandel in England zu verbieten. Eben, Hist. of Labouring Classos I. S. 10; auch noch fpater pflegten die Englander den Iren Stlaven zu verkaufen, und Giraldus Cambrenfis ergahlt uns, daß die Emancipation ihrer Staven von den irlandischen Bischöfen als gottesdienftlicher Act bei Gelegenbeit der Invasion von Strongbom vorgeschrieben mard. Bodin hat einige beit der Judion von Strongdom vorgeichrieben ward. Bodin hat einige Stellen aus den Bullen der Päpfte in Betreff der Stlaven in Italien noch aus dem dreizehnten Jahrhunderte mitgetheilt. Republique S. 43. Die Religion, welche eine so mächtige Einwirtung auf die Emancipation ausübte, hatte auch zuweilen den entgegengesetzen Einfluß; denn Chriften machten ohne Strupel Juden und Mahomedaner zu Stlaven, und diese übten natürlich Vergeltungsrecht. Die vielen von den Juden aufgekauften christlichen Stlaven waren im neunten Jahrhundert Gegenstand der Klage seitens Agodard's.

Die vielen von den Juden aufgekauften christlichen Stlaven waren im neunten Jahrhundert Gegenstand der Klage seitens Agodard's.

Die über alle diese Ursachen Hallam's Mittelalter I, 211—218.

3) "Der Elerus und besonders mehrere Päpfte schärften den Eeien die Freilaffung als Pflicht ein und eiserten gegen das Aerzerniß, Christen zu Knechten zu nehmen: aber sie zeigten nicht gleiche Bereitwillaseit, übrerseits das Gleiche

zu nehmen; aber fie zeigten nicht gleiche Bereitwilligfeit, ihrerseits das Gleiche zu thun. Die Frohnbauern auf den Rirchenadern gehörten zu den letten, die emancipirt murden." Sallam's Mittelalter, I. 221.

<sup>4)</sup> Der Berfall der Leibeigenschaft ift bei hallam, Hist. of Middle Ages I, 222 und 223 behandelt. Roch 1775 waren die Roblengraber in Schottland gu lebendlanglichem Dienfte bei ben Berten, ju benen fie gehörten, verpflichtet. Beim Bertauf letterer ging das Recht auf diese Dienfte auf den Raufer über, und nur mit ausdrudlicher Erlaubuig bes Grubenbesiters durften fie fich ander-S. eine Anm. bei M'Gulloch in feiner Ausgabe bes Ra. weitig vermiethen. tionalreichthums, II, 186.

den Städten hingegen erlangte man die perfonliche und die politische Freiheit Im Guden Frankreich's mar von der alten römischen Municipalverfaffung noch immer ein fleiner Ueberreft mahrend des ganzen Mittelalters geblieben; aber die völlige Emancipation verdankte man hauptfächlich den Nöthen der Souverane, die in ihren Rampfen mit dem Adel oder mit ausmartigen Bolfern fich den Beiftand der Stadte fehr gern durch Privilegien Wahrscheinlich hat auch auf folche Beife der Umstand, daß viele enalische Könige Usurpatoren waren, viel zu der Emancipation der englischen Burger beigetragen 1), wie denn auch die Streitigkeiten zwischen König und Abel in Frankreich, zwischen den Papften und Kaifern in Stalien eine abnliche Wirkung hatten. So oft eine Stadt frei wurde, erhielt die Industrie einen Aufschwung. Endlich gaben die Kreuzzuge dem ftädtisch induftriellen Elemente einen außerordentlichen Borschub. Die großen Summen, mit welchen König und Abel ben Mittelflaffen verschuldet wurden, die raichere Ausbreitung der Schiffahrt, die Erfindungen, welche man aus bem Often nach Europa brachte, und vor Allem das gunftige Geschick, welches die italienischen Städte zum Mundungspuntte machte fur die Strömungen des Reichthums, waren lauter Förderungsmittel für das Gedeihen der Stadte geworden. Im Laufe des zwölften Jahrhunderts hatten sich faft alle unter ihnen, welche mit Italien in handelsverbindung getreten waren, Municipalrechte erworben, und manche in Belgien und an den Ruften des baltischen Meeres gelegene kamen den italienischen an Verkehrsthätigkeit beinahe gleich. 2) Zugleich diente die Begründung von Gilden und mancherlei handelsgesellschaften zur Befestigung der erlangten Bortheile. Denn obwohl es ohne Zweifel richtig ift, daß bei normalen Gesellschaftszuständen das System des Schutzes und des Monopols, deffen Söhepunkt jene Corporationen bildeten, für die Production höchft unvortheilhaft ift, so diente es doch bei der Anarchie des Mittelalters zum großen Nugen, da es die gewerblichen Klaffen durch ein Band vereinigte, welches fie vor Plunderung fcutte und fie in den Stand feste, die Gesetgebung zu ihren Gunften zu wenden. Unter diesem Einfluß ichwang fich der Sandel zu einer großen Macht empor. Gine neue, weltliche Civilization ward in's Dafein gerufen, welche nach und nach das Nebergewicht der theologischen Vorstellungen schmälerte und eine neue Phase in der Entwickelung Europa's hervorrief.

Es darf indeffen bemerkt werden, daß die Opposition, welche schließlich

2) Thierry, Histoire du Tiers Etat, S. 24 und 25. Es ift wohl über fluffig, auf die vortreffliche Stizze von der Geschichte der Städte im "Rational-reichthum" zu verweisen.

Digitized by Google

<sup>1) &</sup>quot;Es ist sehr wahrscheinlich, wenn es auch nicht ausdrücklich gemeldet wird, daß William Rufus, Heinrich I. und König Stephan, die alle drei Usurpatoren waren, den Bürgern große Freiheiten bewilligten, um sie ihrer Partei zu gewinnen. Als Glanvil schrieb, der unter der Regierung Heinrich's II. ledte, batten die Bürger so große Privilegien, daß z. B. ein Leibeigener oder Knecht, der in einem Burgslecken als dessen Bürger oder Mitglied ein Jahr und einen Tag verblieben war, schon durch ein solches Berweilen frei wurde. So war es auch in Schotland: er war für immer frei und genoß der bürgerlichen Freiheit, sobald er sich einen Bürgerbrief kaufen konnte und sein herr ihn nicht binnen Jahr und Tag reklamirte." Brady, Historical Treatise on Cities. (1690.) S. 18.

zwischen dem theologischen und dem kaufmännischen Geiste ausbrach, nicht gerade dem entspricht, was man gleich von vornherein hätte erwarten follen, da fie ja auf früheren Stufen der Gefellschaft auffallende Anglehungspuntte Sind doch Miffionsunternehmungen und kaufmännische Unternehmungen die beiden hauptbeförderungsmittel der Civilifation gewesen, find fie doch gewöhnlich hand in hand vorgeschritten und eine sehr häufig die Borarbeiterin der andern geworden. Verdankten doch auch die Kreuzzuge, welche als der hauptfachliche Ausdruck für die religibje Gefinnung des Mittelalters daftehn, ihren theilmeisen Erfolg in großem Mage den handelsgemeinschaften. Die Raufleute von Amalfi maren es, welche durch ihren Sandel den Chriften zuerft den Weg nach Jerusalem eröffneten und in Berbindung mit den andern italienischen Republiken für die nothwendigften Bedürfniffe der Rreuzfahrer forgten. Der Beift, welcher Die venetianischen Raufleute des dreis zehnten Sahrhunderts Chrifti Bild auf ihre Münzen pragen ließ, welcher die Raufleute von Florenz antrieb, auf ihre reichen Wollenmanufacturen eine Steuer zu legen, um aus dem Ertrage jene großartige Kathedrale aufzurichten, die noch heut zu den Wundern der Welt gehört, schien eine gute Borbedeutung für ihre Berbindung mit der Kirche. Aber der Erfolg zeigt, daß dieje Erwartung nicht begründet war und daß überall, wo das Geprage der Civilization hauptfächlich durch kaufmannische Unternehmungen beftimmt ward, ein Conflict mit den Theologen eintrat.

Der erfte Punkt, in welchem die gewerbliche Civilifation mit der Rirche in Streit gerieth, war die Rechtmäßigkeit bes Gelbleibens auf Zinfen oder,

wie man es damale nannte, des Wuchertreibens.

Gegenwärtig, wo die Nationalökonomie zu einer Wissenschaft erhoben ist, erscheint nichts einfacher als die Stellung, welche die Zinsen in den Einrichtungen des Geldmarktes einnehmen. Auch wissen wir, daß diese Zinsen in ihrer Höhe nicht von der Laune abhängen, sondern von bestimmten Gesetzen beherricht werden. Sie bestehen in der Regel aus zwei bestimmten Elementen, dem Zins als Preis des Geldes und der sogenannten "Versicherungsprämie". 1) Der Geldpreis bestimmt sich wie der Preis der meisten andern Waaren durch das Gesetz des Angebots und der Nachfrage. 2) Er

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>1)</sup> So nennt J. B. Say diesen Zins in seinem Traité d'Economie Politique, wo die Wucherfrage vorzüglich behandelt ist. Der Ausbrud "Versicherungsprämie" deckt jedoch nicht vollständig die Sache, da er nicht den Schimpf enthält, der auf den Ausleiher fällt und ein hauptgrund der außerordentlichen Zinsböhe ist.

<sup>2)</sup> Da ich hier keine nationalökonomische Abhandlung schreibe, so hoffe ich, daß es mir der Leser zu gute halten wird, wenn ich diese alte einsache Kormel beibehalte ohne weiter auf den Streit einzugehn, den die neue des Ricardo angesacht kat: der Preis richtet sich nach den Kosten der Production. In den bei weisem meisten Källen sühren beide Kormeln zu einem vollständig gleichen Ergebtig, und der weisentliche Borzug der Ricardo'schen schein nur in der größert. Genauigkeit zu bestehn, die sie in manchen Källen vor der erstern voraus kit, und in der Ergänzung, die sie ihr giebt, da sie auch einige wenige Källe umfäßt, auf welche die alte Kormel gar nicht anzuwenden ist. Bei der Weich bestimmung der Edelmetalle nach dem Maße andrer Gegenstände, d. h. nach hrem Preise, scheint die Kormel Ricardo's mehr zu befriedigen; aber zur Beimnung des regelrechten Zinssußes ist die alte meiner Meinung nach vollkonten angewessen. Einige gute Bemerkungen darüber sinden sich bei Chevallier in kiner Economie politique sec. V. c. t.

den Städten hingegen erlangte man die perfonliche und die politische Freiheit Im Guden Frankreich's war von der alten römischen Municipalverfaffung noch immer ein kleiner Ueberreft mahrend des ganzen Mittelalters geblieben; aber die völlige Emancipation verdaufte man hauptfächlich den Nöthen der Souverane, die in ihren Kämpfen mit dem Abel oder mit ausmartigen Bolfern fich den Beiftand der Stadte fehr gern durch Privilegien Wahrscheinlich hat auch auf solche Weise der Umstand, daß viele englische Könige Usurpatoren waren, viel zu der Emancipation der englischen Burger beigetragen 1), wie denn auch die Streitigkeiten zwischen Ronig und Abel in Frankreich, zwischen den Papften und Kaifern in Stalien eine abnliche Wirkung hatten. So oft eine Stadt frei wurde, erhielt die Industrie einen Aufschwung. Endlich gaben die Kreuzzüge dem ftädtisch industriellen Elemente einen außerordentlichen Borichub. Die großen Summen, mit welchen König und Abel den Mittelklaffen verschuldet wurden, die raichere Ausbreitung der Schiffahrt, die Erfindungen, welche man aus bem Often nach Europa brachte, und vor Allem das gunftige Geschick, welches die italientschen Städte zum Mündungspunkte machte für die Strömungen des Reichthums, waren lauter Förderungsmittel für das Gedeihen der Städte geworden. Im Laufe des zwölften Sahrhunderts hatten fich fast alle unter ihnen, welche mit Italien in Handelsverbindung getreten waren, Municipalite rechte erworben, und manche in Belgien und an den Ruften des baltischen Meeres gelegene kamen den italienischen an Verkehrsthätigkeit beinahe gleich. Zugleich diente die Begründung von Gilden und mancherlei Handelsgesellschaften zur Befestigung der erlangten Bortheile. Denn obwohl es ohne Zweifel richtig ift, daß bei normalen Gefellschaftszuständen das Syftem bes Schupes und des Monopols, deffen Söhepunkt jene Corporationen bildeten, für die Production höchst unvortheilhaft ist, so diente es doch bei der Anarchie des Mittelalters zum großen Rugen, da es die gewerblichen Rlaffen durch ein Band vereinigte, welches fie vor Plünderung schütte und fie in den Stand fette, die Gefetgebung zu ihren Gunften zu wenden. Unter diesem Einfluß schwang fich ber handel zu einer großen Macht empor. Gine neue, weltliche Civilifation ward in's Dafein gerufen, welche nach und nach bas Uebergewicht der theologischen Vorstellungen schmälerte und eine neue Phase in der Entwickelung Europa's hervorrief.

Es darf indeffen bemerkt werden, daß die Opposition, welche schließlich

2) Thierry, Histoire du Tiers Etat, S. 24 und 25. Es ift wohl über-fluffig, auf die vortreffliche Stizze von der Geschichte der Städte im "National-reichthum" zu verweisen.

Digitized by, Google

<sup>1) &</sup>quot;Es ift sehr wahrscheinlich, wenn es auch nicht ausdrücklich gemeldet wird, daß William Rufus, heinrich I. und König Stephan, die alle drei Usurpatoren waren, den Bürgern große Freiheiten bewilligten, um sie ihrer Partei zu gewinnen. Als Glanvil schrieb, der unter der Regierung heinrich's II. lebte, haten die Bürger so große Privilegien, daß z. B. ein Leibeigener oder Knecht, der in einem Burgslecken als dessen Bürger oder Mitglied ein Jahr und einen Tag verblieben war, schon durch ein solches Verweilen frei wurde. So war es auch in Schotland: er war für immer frei und genoß der bürgerlichen Freiheit, sobald er sich einen Bürgerbrief kaufen konnte und sein herr ihn nicht binnen Jahr und Tag reklamirte." Brady, Historical Treatise on Cities. (1690.) S. 18.

zwischen dem theologischen und dem kaufmännischen Geiste ausbrach, nicht gerade dem entspricht, was man gleich von vornherein hätte erwarten follen, Da fie ja auf früheren Stufen ber Gefellichaft auffallende Anglehungepuntte Sind doch Missionsunternehmungen und kaufmännische Unternehmungen die beiden Sauptbeförderungsmittel der Civilisation gewesen, find fie doch gewöhnlich hand in hand vorgeschritten und eine fehr häufig die Vorarbeiterin der andern geworden. Verdankten doch auch die Kreuzzüge, welche als der hauptfachliche Ausdruck für die religiöfe Gefinnung des Mittelalters dastehn, ihren theilweisen Erfolg in großem Maße den handelsgemeinschaften. Die Raufleute von Amalfi maren es, welche durch ihren Sandel den Chriften zuerft den Weg nach Jerufalem eröffneten und in Berbindung mit den anbern italienischen Republiken für die nothwendigften Bedürfniffe der Rreuzfahrer forgten. Der Beift, melder die venetianischen Raufleute des dreizehnten Sahrhunderts Chrifti Bild auf ihre Mungen pragen ließ, welcher die Raufleute von Florenz antrieb, auf ihre reichen Wollenmanufacturen eine Steuer zu legen, um aus dem Ertrage jene großartige Kathedrale aufzu-richten, die noch heut zu den Bundern der Welt gehört, schien eine gute Borbedeutung für ihre Berbindung mit der Kirche. Aber der Erfolg zeigt, daß dieje Erwartung nicht begründet mar und daß überall, wo das Geprage der Civilifation hauptfächlich durch kaufmannische Unternehmungen beftimmt ward, ein Conflict mit den Theologen eintrat.

Der erfte Punkt, in welchem die gewerbliche Civilifation mit der Rirche in Streit gerieth, war die Rechtmäßigkeit des Geldleihens auf Zinfen oder,

wie man es damale nannte, des Wuchertreibens.

Gegenwärtig, wo die Nationalökonomie zu einer Wissenschaft erhoben ift, erscheint nichts einfacher als die Stellung, welche die Zinsen in den Einrichtungen des Geldmarktes einnehmen. Auch wissen wir, daß diese Zinsen in ihrer Höhe nicht von der Laune abhängen, sondern von bestimmten Gesesen beherricht werden. Sie bestehen in der Regel aus zwei bestimmten Elementen, dem Zins als Preis des Geldes und der sogenannten "Versicherungsprämie". 1) Der Geldpreis bestimmt sich wie der Preis der meisten andern Waaren durch das Geseh des Angebots und der Nachfrage. 2) Er

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

<sup>1)</sup> So nennt J. B. Sap diesen Zins in seinem Traité d'Economie Politique, wo die Wucherfrage vorzüglich behandelt ift. Der Ausdruck "Versicherungsprämie" deckt jedoch nicht vollständig die Sache, da er nicht den Schimpf enthält, der auf ben Ausleiher fällt und ein Hauptgrund der außerordentlichen Zinsböhe ist.

<sup>2)</sup> Da ich hier keine nationalökonomische Abhandlung schreibe, so hoffe ich, daß es mir der Lefer zu gute halten wird, wenn ich diese alte einsache Kormel beibehaltes ohne weiter auf den Streit einzugehn, den die neue des Ricardo angekacht kat: der Preis richtet sich nach den Kosten der Production. In den det weisem meisten Källen führen beide Kormeln zu einem vollständig gleichen Ergebriß, und der wesentliche Vorzug der Ricardo'schen scheint nur in der größer Genauigkeit zu bestehn, die sie in manchen Källen vor der erstern vorzuß hit, und in der Ergänzung, die sie ihr giebt, da sie auch einige wenige Källe umfaßt, auf welche die alte Kormel gar nicht anzuwenden ist. Bei der Weschobestimmung der Edelmetalle nach dem Maße andrer Gegenstände, d. h. nach ihrem Preise, scheint die Kormel Ricardo's mehr zu befriedigen; aber zur Bestimmung des regelrechten Zinskuses ist die alte meiner Meinung nach vollkonzien angewessen. Einige gute Bemerkungen darüber sinden sich bei Chevallier in seiner Economie politique sec. V. c. t.

hängt von dem Berhältniß zwischen der vorhandenen Menge des Geldes, welches man ausleihen will und der Nachfrage der Entnehmer ab, und dieses Berhältniß wird selbst wieder von mancherlei Erwägungen beeinstußt, richtet sich aber bei einem regelrechten Juftande der Gesellschaft hauptsächlich nach der Höhe des Reichthums und des Unternehmungsgeistes. Die zweite Art Zinsen entsteht durch solche Fälle, in denen eine Gesahr vorhanden ist, daß der Gläubiger das Entliehene verlieren könne, oder wo durch das Gesetz der durch die öffentliche Meinung an das Darlehen irgend eine Strass geknüft ist. Denn es ist offenbar, daß die Menschen irgend eine Strass geknüft ist. Denn es ist offenbar, daß die Menschen lassen, wenn sichern auf unsichere Unternehmungen werden übergeben lassen, wenn sich nicht die Möglichkeit bietet, bei letztern einen größern Gewinn zu erzielen als bei erstern, und nicht minder selbstverständlich ist es, daß keiner freiwillig eine Richtung einschlagen wird, durch welche er sich der richterlichen Strase oder dem öffentlichen Borwurf ausgesetzt sieht, wenn er nicht einen dringenden

Beweggrund hat, dies zu thun.

Mischt sich nun, wenn das Gesetz des Angebotes und der Nachfrage den Binofuß geregelt hat, die Regierung des Landes hinein, verbietet fie alle Binfen oder fucht fie diefelben auf einen niedrigeren Suß festzustellen, legt die öffentliche Meinung auf den Ausleiher mit Binfen den Matel der Unehrlichfeit, und brandmartt die Religion feine Sandlungeweise ale ein Berbrechen, fo ift aus den ermähnten Grundfagen leicht abzuleiten, mas fur Folgen baraus entstehen muffen. Go lange es Menichen giebt, die das dringende Berlangen haben, eine Anleihe zu machen, und andre, die Rapital besitzen, ift es gang ficher, daß die Beziehungen von Schuldner und Gläubiger fortdauern; nur, daß der erftere finden wird, die Zeiten hätten fich fehr zu feinem Nachtheil geandert. Denn der Kapitalist wird gewiß nichts borgen, ohne Zinsen abzudringen, und zwar in der Sobe, daß fie ihm wenigstens einen Ersat für diesenigen Bortheile bieten, die er bei anderweitiger Kapi-Berbietet ihm das Gefet diefes, fo fieht er fich talsanlage erzielen murbe. gezwungen, entweder gar nicht auszuleihen, oder in einer Beife, welche ihn ber gesetlichen Strafe aussett. Sehr viele werben fich burch Bebenken und Befürchtungen für die erftere Alternative entscheiden und badurch wird fich die Menge des in der Gefellschaft zum Ausleihen befindlichen Geldes, monach fich der Preis deffelben hauptfächlich richtet, naturlich vermindern, mab rend diejenigen, welche den Muth haben, die menschlichen und, wie fie glauben, göttlichen Gefete zu übertreten und die mit dem Afte verbundene Schmach in der öffentlichen Meinung auf sich zu laden, durch erhöhete Binsen bestochen werden muffen. Bu gleicher Zeit ift der heimliche Charakter, welcher dem Geschäfte beiwohnt, dem Betruge ausnehmend gunftig. Je mehr daher das Geset, die öffentliche Meinung und die Keligion den regelmäßigen Binsfuß herabzusegen suchen, defto mehr wird er fteigen.

So einfach aber diese Grundsätze heutzutage scheinen mögen, so unbekannt waren sie bei den Alten, und von einer sehr frühzeitigen Periode an blickte man auf das Zinsennehmen mit Ungunst. Der Ursprung dieses Vorurtheils muß wahrscheinlich in der vollständigen, bei allen Uncivilissirten vorsindlichen Unkenntniß der Gesehe, wonach sich die Zunahme des Reichthumsregelt, gesucht werden, d. h. also in jener alten allgemeinen Gesinntung, welche die Verschwendung über die Sparsamkeit erhebt. Zu allen Zeiten und bei allen Völkern ist diese Bevorzugung vorhanden gewesen, und es giebt keine Literatur, in welcher sie sicht wiederspiegelt. Von der Beit

Digitized by Google

des Thespis herab giebt es, wie Bentham uns erinnert, kaum ein Beispiel, daß ein Ausleiher und ein Borger auf der Bühne erschienen sind, ohne daß die Sympathieen der Zuhörer nicht von dem lettern in Anspruch genommen worden waren. Je ungebildeter bas Bolk, defto ftarker ift diefes Borurtheil; daher es nicht auffällt, wenn diejenigen, welche die vorzüglichsten Bertreter der Sparfamteit maren, die ihren Reichthum ftete in einer von den gewöhnlichen Gewerben fo abweichenden Beife vermehrten und oft in dem gehäffigen Lichte eines Bedruckers der Armen erichienen, in der früheften Zeit miß-liebig geworden find. Ariftoteles und viele andere griechische Philosophen nehmen aus voller Ueberzeugung den volksthumlichen Gesichtspunkt an; den-noch war bei den Griechen das Geldverleihen ein gewöhnliches, obwohl verachtetes Gewerbe, welches von den Behörden wenig oder gar nicht beläftigt Bei den Galliern ward es unter den besondern Schut Merkur's Auch in Rom wurde es durch das Gesetz erlaubt, obgleich die aeftellt. Rechtskundigen beftandig feine Bedingungen zu regeln juchten, und obgleich die Philosophen nicht minder als das Bolf im Gangen die Geldverleiher als hauptursache für den Verfall des Reiches brandmarkten. Die beträchtlichen Vortheile, welche das Rapital in Sklavenländern befitt, und die allgemeine Berschwendungssucht in Berbindung mit der Unficherheit, welche die ichlechte Verwaltung und die Sittenverderbniß häufig erzeugten, sowie die häufigen Aufstände, die mit dem ausdrücklichen Zwecke, die Plebejer von ihren Schulden zu befreien, angezettelt wurden, hatten den gewöhnlichen Binsfuß bis zu einer enormen Sobe gesteigert; dabei hielt man dieses, was in Bahrheit ein Sympton des frankhaften Gejellschaftszustandes mar, gewöhnlich für die Urfache. Bu gleicher Zeit erbitterte die ungemeine Strenge, mit welcher die romifche Gefetgebung gahlungeunfähige Schuldner behandelte, das Bolt bis zum höchsten Grade gegen ben drangenden Glaubiger, mahrend aus den bereits erwähnten Grunden der haß des Bolkes gegen die Bucherer und die Einmischung der Gesetzgeber in ihren Sandel das Uebel noch vergrößerten. Ueberdies ift noch zu erinnern, daß große industrielle Unternehmungen, welche auf dem Credit beruhen, unmöglich find, wo die öffentliche Meinung das Gelbausleihen als verbrecherisch ftempelt. Wer unter folchen Umftanden borgt, wird größtentheils nur in dringender Noth borgen, und der Umftand, daß Zinfen ein von der Armuth genommenes Gut find, wird dann das Borurtheil gegen fie noch vermehren.

Als die Sache zur Kenntniß der Kirchenväter und der mittelalterlichen Schriftsteller kam, wurde sie mit eifrigem Nachdruck behandelt. Alle heidnischen Vorstellungen von der Unbilligkeit der Leihgeschäfte wurden einstimmig beibehalten, erhielten von der seindlichen Gesinnung, welche das alte Christenthum beständig gegen den Reichthum einschäfte, noch Bestärkung und wurden mit so gedieterischer Stimme und so nachdrücklich betont, daß sie bald in fast alle Gesetbücher übergingen. Turgot und einige andre Schriftsteller des 18. Jahrhunderts haben den Bersuch gemacht, einen Unterschied zwischen mehr oder minder rigoristischen Theologen in dieser Beziehung seistzustellen. Thatsächlich sedoch, wie sich Seder durch einen Ueberblick der Duellen, welche die alten Streitschriften herüber gesammelt haben, leicht überzeugen kann, herrsche über die allgemeinen Grundsätze in Betress wuchers eine vollständige Uebereinstimmung, dis die Casuisten des 17. Jahrhunderts auftraten, über deren besondre Anwendungen indeß sich viele Streitsragen

erhoben. 1) Ein vollständiges Wisverständnis des Charakters der Zinsen durchzog alle Schriften der Rirchenväter, der mittelalterlichen Gottesgelehrten und der Theologen der Reformationszeit und rief ein Gefethuch kaufmannischer Sittenregeln hervor, welches in den Schmähungen der alten Bater ebenjo deutlich, wie in den Beschluffen der Rirchenversammlungen und beinahe in jedem Buche zum Ausdruck kommt, welches je über das canonische Recht geschrieben murde. Der Unterschied zwischen den Theologen lag nicht in dem, was sie lehrten, sondern in dem Grade des Nachdrucks, mit dem sie es lehrten. Es gab ohne Zweifel Zeiten, in denen die Lehre der Kirche vergleichungsweise in Bergeffenheit fam: es gab Zeiten, in benen ber Bucher gang allgemein getrieben und nicht gerade allgemein verurtheilt wurde. Es hat sogar etliche Beispiele von Kirchenversammlungen gegeben, die zwar durchaus nicht den Bucher rechtfertigten, aber doch genug gethan zu haben glaubten, wenn sie nur die Priefter tadelten, die ihn getrieben hatten. ?) Aber zu gleicher Zeit haben wir eine lange ununterbrochene Kette unzweideutiger Berdammungen, die fich von der Periode der Rirchenvater bis auf die Periode der Reformation hinzieht.

Die kirchliche Lehre ift durch die vollständige Umwandlung, welche in den letten drei Jahrhunderten mit dem Sinne des Wortes Bucher vorgegangen, ein wenig in Dunkel gehüllt, nicht minder durch die vielen Subtilitäten, mit welchen die Cafuiften es umgeben; wenn jedoch der Lefer eine etwas schulmeisterliche Erklärung gestatten will, so wird man es leicht mit

ein Paar Worten von allet Zweideutigkeit befreien.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Alle alten katholischen Werke über das canonische Recht und Moralphilosophie beweisen dies; aber insbesondere möchte ich namhaft machen: Concina, Adversus Usuram, Rom 1746; denfelben, Usura Contractus trini, Rom 1748; Lectardus, De Usuris, Lepten 1649; Lamet et Fromageau, Dictionnaire des Cas de Conscience, eine Sammlung von Rechtsentscheidungen ber Sorbonner Gelehrten, Art. Usure, Paris 1733; sowie Conférences ecclésiastiques de Paris sur l'Usure, Paris 1748. Lepteres Wert ward unter Leitung ober wenigstens unter Protection des Cardinals von Noailles herausgegeben und enthalt viel belehrendes Material über diefen Gegenftand. Es mard pericbiedene Male neu gebrudt, zum ersten Male im Jahre 1697. Essai sur l'Histoire et la Législation de l'Usure. Siehe auch Liegeois,

<sup>2)</sup> Dies scheint in England, wo die milde Praxis hierin überwog, im 12. und 13. Jahrhundert der Kall gewesen zu sein. S. Anderson, History of Commerce, I. S. 79-113. Erst einen Monat vor dem Concil von Nicaa batte Conftantin bas alte römische Geset bestätigt, welches zwölf Prozent Zinsen er-laubte, und wahrscheinlich gab der Bunsch, Streitigkeiten mit der bürgerlichen Gewalt zu verhüten, einem seltsamen Dekrete des Concils seine Sprache ein, wonach nur der von Geiftlichen getriebene Bucher verurtheilt wird, aber doch aus Grunden, die in gleicher Weise auf Laien Anwendung finden: "Da Biele in den Orden Aufgenommene die schmählichen Absichten des Geizes und des Geminnes verfolgen und das Schriftwort vergeffend ""Wer fein Gelb nicht auf Bucher leiht,"" hundert Prozent verlangen, fo hat es die heilige und große Spunde für angemeffen gehalten, baß Jeber, ber nach biefer Erklarung noch Binfen nimmt aus ber Geiftlichkeit entfernt und als außerhalb bes Ordens ftebend betrachtet werden soll." S. Troplong, Mémoire sur le Prêt à l'Intérêt, vor gelesen vor dem Institut 1844. Aber das Concil von Illiberis im Anfang des 4. Jahrhunderte und das 3. und 4. Concil von Carthago verboten ausdrudlich den Bucher bei Laien.

Bucher beftand damals nach der einstimmigen Lehre der alten Theologen in jedem Zinse, welcher von dem Darleiher für das Geborgte einzig als Preis des Darlehns gesordert wurde. 1) Seine Natur war daher von der Höhe des verlangten Zinses und von den einschlägigen bürgerlichen Gesetzen ganz unabhängig. Wer sein Geld zu drei Prozent auslieh, beging ganz ebenso einen Wucher, wie der, welcher es zu hundert Prozent verließ?), und ebenso die, welche es in einem Lande, wo es kein Gesetz darüber gab, auf Zinsen ausliehen, wie die, welche es den strengsten Verboten zum Trotz thaten. 3) Es darf jedoch hieraus nicht gesolgert werden, daß alles, was etwas von dem Charakter des Zinses hatte, verboten war. In erster Reihe steht hier der Fall einer dauernden Kapitalsveräußerung. Es konnte nämlich Semand sich für immer einer gewissen Summe entschlagen, um dasür eine sährliche Einnahme zu bekommen, weil er in diesem Falle nicht den Preis eines Darlehns erhielt, insofern letzteres die schließliche Wiedererstattung des Geliehenen enthält. Wir haben manchen Grund zu der Annahme, daß diese Modisication in einer spätern Zeit eingesührt wurde, als der Aufschwung der industriellen Unternehmungen den verderblichen Charakter der Lehre vom Wucher zu zeigen begonnen hatte; jedenfalls aber wurde dieser Unterschied allgemein angenommen und für viele Gestgebungen maßgebend. 4) Zweitens gab es gewisse Källe, in denen der Darleiher vom

3) So verdammte Innocenz XI. die Proposition, daß "Wucher nur dann stattsfinde, wenn etwas als rechtmäßige Schuld, nicht wenn es wie eine Schuld des Wohlwollens und der Dankbarkeit verlangt werde." Siehe Conférences sur l'Usure, I. 100.

4) "Während durch das Geschrei der Bölker gegen das Darlehn mit Zinsen dieses in die Acht erklärt wurde, bewirkte die Unmöglichkeit seiner völligen Abschaftung das Ersinnen der Kapitalkentäußerung. Dieses System, welches katt allgemein bei den Theologen gültig geworden war, fand auch bei den Juristen Annahme, weil auf unfre Suristrudenz und Gesetzebung die Principien des canonischen Rechts nur alzusehr eingewirkt haben." Aurgot, Mem. sur les Prêts d'Argont, § 29. Manche schen den Wucher mit der Bedingung, daß

<sup>1)</sup> Folgendes waren die Haupterklärungen des Wuchers, welche das canonische Recht anwendete: 1. Wucher ist der Preis für den Gebrauch des geliehenen Geldes. 2. Der Gewinn, der unmitteldar aus dem Darlehn hervorgeht.

3. Wucher heist mehr fordern als man gegeben hat, sei es Geld oder etwas Andres. 4. Die Forderung eines übermäßigen Gewinnes als Lohn für das Darlehn allein. Letzteres ist die Definition Benedict's XIV. Welanchthon definirte den Wucher saft ganz so: Wucher heißt der Gewinn, den man über das Maß sordert, weil man die Psicht des Leihens geübt. Dazu will ich noch des h. Augustinus Erklärung dieser Sünde geben: "Benn du Jemandem leibest, von dem du mehr zurück erwartest, als du ihm gegeben hast, bestehe das Geliehene in Geld, Getreide, Wein, Del oder sonst etwas, wenn du nur mehr zurück verlangst, bist du ein Wucher und dafür nicht zu loben, sondern zu tadeln."
Rede III über Psiam XXXVI. S. Concina, Adversus Usuram, S. 32—33.

<sup>2)</sup> Im Jahre 1677, als bereits viel Casuistit dem Gegenstande war zugewendet worden, legte Jemand den Doctoren der Sorbonne diesen Punkt vor, und ihre Entscheidung lautete: "Titius sei vom Wucher nicht frei zu sprechen, wenn er auch nur drei vom hundert nehme, weil seder aus dem Darlehn gezogene Bortheil, so klein er sei, einen Wucher bedeute. Ezechiel macht im XVIII. Kapitel keinen Unterschied zwischen viel und wenig." Samet et Fromageau, Dict. des Cas de Conscience. Art. usure.

3) So verdammte Innocenz XI. die Proposition, daß "Wucher nur dann

Schuldner Interessen nehmen konnte, nicht als Preis für das Darlehn, nicht als eine für die Rutnießung des Geldes geforderte Rente, sondern aus andern Gründen, welche die Theologen bestimmten, und welche davon völlig verschieden waren oder wenigstens dafür galten. 1) Solcher Art waren die unter den Scholaftikern unter dem Namen damnum omergens und lucrum cessans (Schaden beim herausziehn und verlorner Gewinn) bekannten Wenn Jemand in der Lage fich befand, durch Burudgiehung einer Källe. Summe feines Einlagekapitals von dem Geschäfte, deffen Theilnehmer er war, einen offenbaren und unbestreitbaren Berluft zu erleiden und doch zu Gunften seines Compagnon's in die Zurudziehung jener bestimmten Summe willigte, so durfte er mit ihm einen Erfat für den hierdurch erlittenen Schaden vereinbaren. Denn er verlieh ja nicht fein Geld mit der Absicht, aus der Verhandlung einen Geldgewinn zu erzielen; sondern die geforderten Intereffen waren nur eine Entichadigung für einen bereits wirklich gehabten Berluft. Ebenso glaubte man zwar nicht durchgebend 2), aber doch gewöhnlich, daß derjenige, der fein Gelb in einem Gewinn bringenden Unternehmen anlegen konnte und ftatt einen gewiffen Theil fur biefen 3med zu verwenden ihn einem Freunde als Darlehn überließ, berechtigt sei, ein entsprechendes Aequivalent für das offenbar gebrachte Opfer zu nehmen. Ferner wurde schon frühzeitig die Frage wegen Berficherungen erhoben, um die sich dann eine Menge der fpitfindigften Unterscheidungen bildete; wie dies nicht minder bei den großen Darlehnskaffen der Fall mar, die in Stalien von Bernardin de Feltre unter dem Namen Monti di Pieta gegrundet wurden und dem Wucher der Juden entgegenarbeiten follten. Ihr 3weck war, den Armen Beld ohne Binfen zu leihen, aber fehr bald verlangte man zu bem Beliebenen bei der Ruckgabe noch eine kleine Summe. Natürlich belegte man dies mit dem Schimpfnamen Bucher, weil, wie wir gejehn, diefer ganz und gar nicht von der Sohe des Geforderten abhing; aber einige Theologen behaupteten und Leo X. entschied auch schließlich durch eine Bulle, daß diese Forderung keinen Bucher enthalte, weil fie einfach die Gebuhr fur Bezahlung der bei den Inftifuten angeftellten Beamten und kein Preis fur das Darlehn sei. 3)

Diese Beispiele werden den allgemeinen Charakter, den die Streitigkeiten über den Wucher annahmen, hinreichend kennzeichnen. Aus allen den Berwicklungen und Subtilitäten, mit denen der Gegenstand betrieben wurde, hebt sich das eine klare und verständliche Princip heraus, daß Geldausleihen ein unerlaubter Weg zur Erlangung von Bermögen war. Mit andern Worten, wer bei einer Spekulation betheiligt war, deren Ziel Kapitalsver-

<sup>2)</sup> Thomas von Aquino soll gegen diese milde Auslegung gewesen sein 3) Ueber die Monti di Pietà sindet man außer bei Camet und Fromageau auch in Escobar's Moralphilosophie eine Besprechung.



ber Ausleiher sein Geld erst in einer bestimmten Zeit verlange, gutgeheißen zu haben; denn wir sinden, daß Alexander VII. den Sat verdammte: "es sei dem Darlehnsgeber erlaubt, mehr zurückzuverlangen, wenn er sich nur verpslichte, das Kapital nicht vor einer bestimmten Zeit zu fordern." Conférences sur l'Usure, I. 100.

<sup>1)</sup> Diese Fälle, von benen ich nur die wichtigsten erwähne, und die zum Theil sehr verwickelt sind, erörterten die Doctoren der Sorbonne sehr speciell. Siehe Lamet und Fromageau sowie das Memoire von Troplong.

größerung durch Interessen bildete, machte sich des Wuchers schuldig und wurde daher von der Kirche verdammt. Man sagt, unter den Griechen sei schon seit dem zwölsten Jahrhundert die Rechtmäßigkeit des Wuchers ein Bolksgrundsatz gewesen; 1) aber vor dieser Zeit scheint die Lehre der Theologen hierüber ganz allgemeine Zustimmung gefunden und mit Ausnahme dieses einen Falles die zur Reformation sich auch erhalten zu haben. Der Wucher wurde nicht nur als ein kirchliches Berbrechen angesehn, sondern auch, soweit die Kirche auf die Gesetzgeber einzuwirken vermochte, als ein bürgerliches, das man sogar insbesondere als ein durch Folter herauszubringendes hervorhob. 2)

So lautete damals der Ausspruch der Theologen, dessen Begründung wir noch kurz zu prufen haben. Das erfte Argument erscheint für die Begenwart mahrhaft in Erffaunen fegend. Man behauptete nämlich, daß der Bucher, auch der mäßige, zu denjenigen Verbrechen gehöre, welche gleich Mord und Raub offenbar gegen die Naturgesetze verstoßen. Dafür spreché der allgemeine Widerwille bei den Bolfern gegen ihn, dafür fpreche auch der hinblick auf die Natur des Geldes; denn "alles Geld ift von Natur unfruchtbar",3) weshalb es thöricht fei, einen Nugen von demfelben zu erwarten. Das Befen jedes rechtschaffenen Darlehns beftehe darin, daß genau so viel wiedererstattet werde, als man geliehen habe; und somit bildet die Zinsforderung, wie Lactantius behauptete und die Sittenlehrer des Mittelalters einstimmig nachsprachen, eine Art Räuberei. Zwar fiel es natürlich den mittelalterlichen Theologen auf, daß man ja ebenso Säufer oder Pferde zuweilen für eine bestimmte Rente verlieh, die man troß der Ruckgabe be-Diefer Schwierigkeit begegnete man jedoch mit einer fehr feinen Unterscheidung, welche Thomas von Aquino erfunden oder jedenfalls hauptfächlich entwickelt hat. Den Gebrauch eines Pferdes kann man, wenigstens

<sup>1)</sup> Conférences sur l'Usure, I. 23. Salelles, De Materiis Tribunalium Inquisitionis, Rom 1651, B. II, 156. Nach Librario's Economia Politica del Medio Evo II, 52 wurde ein Ketzer, Namens Bach, den man im Jabre 1388 in Piemont verbrannte, unter Anderm beschuldigt, er habe behauptet, daß "Blutschande und Bucher keine Sünden seien".

<sup>2)</sup> Chartario, Praxis Interrogandarum rerum, Rom 1618, S. 201.

<sup>3)</sup> Dieser ungereimte Ausspruch rührt von Aristoteles her, und die lange Reihe von Jahrhunderten, die er sich erhielt, ohne — so viel wir wissen — ein einziges Mal in Frage gestellt zu werden, ist ein interessanter Beweis sur die Jähigkeit eines Sophismus, der in glatter Form und von einem großen Namen gedeckt auftritt. Es ist beschämend genug, daß erst Bentham die einsache Erwägung vorsührte: wenn der Borger das entliehene Geld zum Kauf von Ochsen und Kühen verwendet, welche Kälber von dem zehnsachen Werthe der Interessen und Kühen verwendet, welche Kälber von dem zehnsachen Werthe der Interessen und Kühen verwendet, welche Kälber von dem zehnsachen Werthe der Interessen und Kühen verwendet, welche Kälber von dem zehnsachen Werthe der Interessen und Kühen verwendet, welche Kälber von dem zehnsachen Werthe der Interessen und ben Entleiher nicht als Berlierer bezeichnen. Das griech. Wort toxox (von tlxzw, ich gebäre) für Zins mag den Irthum mit veranlaßt haben. Außer einer Menge Theologen behauptete auch Domat, dessen kame zu den ersten in der französstischen Jurisprudenz gehört, daß Wucher dem Naturgesen widerstreite. Leo X. verzdammte ihn aus folgenden Gründen: "Rach Luss hat uns der herr deutlich vorgeschrieden, daß wir von einem Darlehn nichts weiter als das ursprüngliche Kapital erwarten sollen. Dies bezieht sich recht eigentlich auf Zinsen, welche man aus einer mit keiner Arbeit, keinen Kosten, keiner Gefahr verbundenen Sache herauszubringen sucht." Consessen leiner Neiner, Beiner Weschr verbundenen Sache

mit dem Verstande, vom Pferde selbst unterscheiden. Die Menschen borgen sich ein Pserd und geben es nachher mieder; aber der Gebrauch des Pserdes war ein von demselben unterschiedner Nutzen, für den man mit Recht bezahlen mag; allein in dem Fall mit dem Gelde, das man in Gebrauch genommen, hat die Sache keinen von diesem Gebrauch zu trennenden Berth. Erstattet also Iemand genau die Summe wieder, die er entnommen, so hat er Alles gethan, was man von ihm verlangen kann, und muß er sür den Gebrauch des Geldes besonders zahlen, so lätzt man ihn sür etwas, was gar nicht besonders eristirt, bezahlen, oder vielleicht noch richtiger, man lätzt ihn dasselbe zweimal bezahlen; dies aber, sagt Thomas von Uquino, ist unehrlich 1).

So weit der eine Theil der Beweisführung. Der andre ward aus den Duellen geschöpft, da man die Nationalökonomie der Kirchenväter mit unbedingtem Glauben annahm und außerdem eine lange Keihe von Schriftstellen citirte, welche allgemein als Berdammungsurtheile über den Bucher angesehn wurden 2). Insofern es nun ganz gewiß ift, daß kaufmännische und gewerbliche Unternehmungen in größerem Maßstabe nicht ohne Anleihen ausgeführt werden können, und ebenso, daß diese Anleihen nur durch Geldzahlungen in Form von Iinsen zu realisiren sind, so darf man ohne Uebertreibung sagen, die Kirche habe die materielle Entwickelung der Civilisation mit ihrem Fluche besaden. So lange ihre Lehre vom Iins Glaube und Anwendung sand, war der Arm der Industrie gelähmt, die Ausbreitung des Handels gehindert und der unermeßliche Segen, der ihm entströmte, zurückgehalten 3).

<sup>1)</sup> Thomas von Aquino's Ansichten, eine Hauptautorität hierfür, befinden sich in Summa, Theil II, Frage 78. Am Ende des achtzehnten Jahrhunderts hat sie der Schriftsteller Pothier wieder aussührlich entwicket und Turgot sie ganzlich vernichtet. Mem. sur les Prêts d'Argent, § 26—27. Das oben ansgesührte Argument ist zwar, wie ich weiß, sehr dunkel, aber ich meine, das dies hauptsächlich Aquino's Schuld ist.

<sup>2)</sup> Die meistens angeführten Stellen sind Lev. XXV, 36, Deut. XXIII, 19, Pi. 15, 5, Ezech. XVIII. und aus dem Neuen Testament Lukas VI, 35. Bie Turgot bemerkt, war die gewöhnliche Auslegung dieser Stellen besonders bei den Katholiken nicht zu entschuldigen, da sie stetst die analogen Stellen als "Rathschläge zur Bollkommenheit" und nicht als Jedermann verpflichtend ansehen. Bossue hingegen war im Stande zu sagen: "Die beständige Ueberlieserung der Concissen, von den ältesten an, der Päpite, der Kirchenväter, der Interpreten und der römischen Kirche geht dahin, den Bers vom "Leihen ohne Erwartungen" auf das Berbot des Nupens vom Darlehn d. h. auf den Bucher zu beziehn". Siehe Seconde Pastorale, contre la Version de Richard Simon.

<sup>3)</sup> Montesquien sagt bei Besprechung der scholastischen Schriften über den Bucher etwas übertreibend: "So verdanken wir den Speculationen der Scholastister alles Unglück, welches mit der Bernichtung des Handels verbunden war". Esprit des Lois, B. XXI, Kap. 20; und Turgot: "Die strenge Bahrnehmung dieser Gesetse würde seden Handel auslösen; aber man hat sie auch nicht streng genommen. Sie verbieten sede Zinsbedingung ohne Beräußerung des Kapitals... und doch ist es notorisch, daß es auf der ganzen Erde keinen Handelsplaß giebt, in welchem nicht der größte Theil des Berkehrs auf dem ohne Kapitalsveräußerung verliehenen Gelde beruht". Mem. sur les Prêts d'Argent § 14. Sismondi hat die richtige Bemerkung gemacht (Nouveaux Principes d'Economie

Da jedoch die Gefellschaft felbst bei einem nur mäßigen Bildungsgrade unmöglich ohne Zinseinführung fortbestehn kann, fo feben wir ichon in recht früher Zeit einen gemiffen Biderftreit hierin zwischen Civilgeset und Rirche ausbrechen. Den Verurtheilungen der Kirchenvater folgte eine lange Reihe von Kirchenversammlungen, welche die Bucherer einstimmig mit Strafe belegten, und das canonische Recht ist voll von Erlassen gegen dieselben; mahrend es dagegen gleichzeitig die Regenten für nothwendig erachteten, jur Ausruftung der Armeen zu borgen und sich natürlich scheuten, eine Klaffe zu unterdrücken, zu der sie ihre Zussucht nahmen. Gbuard der Bekenner in England und Ludwig der Heilige in Frankreich 1) sowie einzelne andere Souverane von besonderer Glaubigkeit thaten zwar diefen außerften Schritt; aber im Ganzen versuhr man doch gegen den Bucher mit einer gewiffen Rachsicht, wenn man ihn auch nicht geradezu billigte. Ueberdies hielt man das Berleihen für viel sündhafter als das Borgen<sup>2</sup>), und in der ersten Sälfte des Mittelalters waren faft ausschließlich Juden die Bucherer, da fie kein Bedenken gegen die Sache hatten und dieses Gewerbe theilweise wegen des großen Vortheils, den fie daraus ziehn konnten, theilweise, weil es fast das einzige ihnen erlaubte war, ergriffen. Erst am Schlusse des elften Sahrhunderts wurden driftliche Geldverleiher gablreich, und zwar bildete bas Entstehen diefer Rlaffe die unmittelbare Folge der geschäftlichen Entwickelung der italienischen Republiken. Bald wurden die Longobarden Nebenbuhler der Juden 3); noch ausgedehnter betrieben die florentiner Kaufleute den Bucher4), und zum ersten Male geschah dies öffentlich, mit der vollen Sanction des Gesetzes und der öffentlichen Meinung. Von Italien aus ging der Wucher nach Frankreich und England über 5), und das dritte lateranische Concil 6),

politique), dag die Unterstützung des Wuchers in katholischen gandern auch fehr dur Bermehrung des Lurus und zur hemmung der Sparfamkeit beigetragen hat, da die Reichen, die fein Geschäft hatten, nicht leicht ein Mittel fanden, ihre Ersparnisse productiv zu machen.

<sup>1)</sup> Indem er in dieser Beziehung ein französisches Geset aus dem 8. und 9. Jahrhundert bestätigte, wonach "weder Geistliche noch Laien unter den Chriften Zinsen fordern durfen." Einige halten dafür, daß Justinian den Wucher verboten habe; aber bierüber herrscht noch große Meinungsverschiedenheit. Richard I. von England verbot, "daß ein Chrift ein Bucherer werde oder bei irgend welcher Gelegenheit mehr als das Geliehene zurücknehme". Bromton Chronicon. Mehrere Gouverneure machten es zum Gefet, daß die Guter der-jenigen, welche Wucher getrieben hatten, nach ihrem Tobe von der Krone mit Beschlag belegt werden sollten. Cibrario, Economia Politica del Medio Evo, III. 319. Dieses Verfahren hatte einen zweifachen Bortheil: die Krone konnte von dem Wucherer Geld borgen, während er lebte, und feine Kinder berauben, wenn er todt war.

<sup>2)</sup> Nach den Gelehrten der Sorbonne mar es auch eine Sunde mit Zinsen ju borgen, wenn nicht die außerfte Roth vorlag; aber der gange Rachdrud der

Anklagen war gegen die Verleiber gerichtet.

3) Bedarride, Hist. des Iuifs S. 185—189.

4) Muratori, Antig. Italicae Differt. XVI. — eine gute Geschichte von der Entftehung der driftlichen Bucherer.

<sup>5)</sup> Dafelbft.

<sup>6)</sup> Daselbst. Das Concil wird von deu Katholiken als ein allgemeines betrachtet.

welches von Alexander III. im Jahre 1179 berufen wurde, beklagte fich, er habe so zugenommen, daß er fast überall getrieben werde. Daffelbe Concil suchte ihm durch den Beschluß Einhalt zu thun, daß kein notorischer und unbuffertiger Bucherer zum Abendmahl zugelassen, die Absolution in der Todesftunde erhalten oder chriftlich beftattet werden follte 1). Dies Alles jedoch war vergebens; die Vergrößerung geschäftlicher Unternehmungen zeigte sich mit jedem Sahre deutlicher und die Zunahme des Wuchers war die nothwendige Folge davon.

Auf diese Beise erzeugte das Entstehen einer gewerdlichen Civilisation einen auffallenden Gegensat zwischen ber Praris in der Christenheit und ben Lehren der Kirche. Ginerfeits murde das Berleihen auf Binfen gu einem bleibenden und anerkannten Geschäfte, welches in seiner Nothwendigkeit und Unverfänglichkeit um fo mehr begriffen murde, je mehr man die Befete bes Reichthums erfaßte. Undrerfeits gab es auf dem gangen Bebiete der tatholischen Theologie feinen Gegenstand, über den die Lehre der Rirche unzwei-Als Bucher mar immer jedwede Summe bezeichnet deutiger lautete 2). worden, die man als Preis des Darlehns verlangte, und die Rirchenvater, eine lange Reihe von Papften, die ausgezeichnetften mittelalterlichen Theologen und die einmuthige Stimme der Rirche hatte ihn mit unbedingter Strenge verdammt. Das Ergebniß diefes Streites hing offenbar von dem vergleichs weisen Uebergewicht der dogmatischen oder der rationalistischen Denkweise ab. Co lange man feine Begriffe über Pflicht von der Autorität und Ueberlieferung herleitete, nahm man die eine Schluffolgerung an; als man fein eigenes Rechtsgefühl befragte, gelangte man balb zu der andern.

Der weitere Verlauf der Geschichte des Buchers ift bald erzählt. Die Reformation, welche jum großen Theil durch den Sandelsftand in's Wert gesett wurde, zerstreute rafch die Täuschungen nach dieser Richtung, obwohl anfänglich die Meinungen der Reformatoren einigermaßen auseinander gingen. Melanchthon, Brentius und wohl auch Bucer behielten die alte katholische Ansicht bei 3); aber Calvin behauptete, Wucher sei nur dann ein Unrecht, wenn er in drückender Weise mit dem Armen getrieben werde 4), und mit feinem trefflichen gefunden Verstande wollte er benen feinen Webor ichenken, die ihn mahnten, jenen gejetlich zu beschränken. In England murden Leib

<sup>1)</sup> Dafelbst. Das Concil von Wien, bei welchem Clemens V. den Borfit führte, erklärte es für kegerisch ben Bucher zu rechtsertigen: "Ja, wenn Jemand in jenen Wahn verfallen ift, hartnädig zu behaupten, daß Buchertreiben keine Sunde fei, so beschließen wir, er solle gleich einem Reger bestraft werden". Conférences sur l'Usure, I. S. 93.

<sup>2)</sup> Nach Concina hat der Wucher die Berdammung von achtundzwanzig Concilien erfahren, von denen die romifche Rirche feche ale allgemeine betrachtet, und fiebzehn durch Papite. Adversus Usuram, S. 112-113.

<sup>3)</sup> S. die Stellen bei Concina, Usura trini Contractûs, S. 250-251. 4) Concina, Adversus Usuram, S. 2. Dieselbe Meinung hatte Molinaus: "Carolus Molinaus behauptete mit allem Eifer, bag der Bucher ohne Betrug und allzu harten Drud des Schuldners erlaubt fei. Alle Lehrer haben feit feche hundert Jahren das Gegentheil behauptet." Leotardus, De Usuris, G. 15. Calvin gehörte gleich zu den ersten, welche das Thörichte in dem alten Begriff von der Unfruchtbarteit des Geldes aufmiesen. - S. eine merkwürdige Stelle in einem seiner Briefe, die M'Eulloch in seiner Nationalökonomie Eh. III. Kap. VIII. anführt.

geschäfte zuerst unter Heinrich VIII. förmlich erlaubt 1). Etwas später erörterte Grotius den Bins in liberalem, wenn auch ein wenig schwankendem Sinne, indem er den Nachdruck darauf legte, daß er wenigftens nicht gegen das Raturgefetz verstoße 2). 3mei bis drei andere protestantische Schriftsteller, die jetzt fast ganz vergessen sind, scheinen noch weiter gegangen zu sein; aber für benjenigen, dem wir die erste unzweideutige Kundgebung im Sinne der neuern Lehre von den Interessen verdanken, halte ich Saumaise 3), der zwischen 1638 und 1640 drei Bücher zu ihrer Vertheidigung herausgab. Seine Ansicht wurde bald stillschweigend von den meisten Protestanten angenommen, und der Wandel hat dem Chriftenthum keine Schwierigkeit oder

Feindschaft gebracht.

Unter den Katholiken andrerfeits war das Aufgeben der Bergangenheit fehr schwierig. Sm'Anfang des sechszehnten Sahrhunderts hatte sich unter den Laien, welche der Migbilligung des canonischen Gesetzes entgehn wollten, die neuere Unterscheidung swischen Bucher und Zinsen zum großen Unwillen der Theologen verbreitet<sup>4</sup>). Die Casuistif der Tesuiten fand bald ihre Anwendung auf den Gegenstand, und zwei oder drei Umwege zur Erlangung von Intereffen wurden ganz volksthumlich, was zu langen und erbitterten Streitigkeiten Anlaß gab 5). Schon in den ersten Jahren des achtzehnten Jahrhunderts thaten drei Professoren der Universität Ingolftadt, Dichler, Tanner und hannold einen weitern Schritt, indem fie die Behauptung aufstellten, man dürfe einige Arten unzweifelhaften Wuchers unangefochten treiben, wenn das bürgerliche Gesetz fie zulaffe 6); und 1743 verfaßte ein Schriftsteller

2) De jure belli et pacis, Buch II. Rap. 12. 3) Bekannter unter dem Namen Salmafius und Verfaffer der Defensio

"Auf Bucher Reiner jest mehr giebt, Auf Bins, foviel es Dir beliebt".

S. Conférences sur l'Usure, Band I, 25. Nach Concina war Le Coreur unter den katholischen Theologen der erste oder nahezu der erste, welcher gegen die alten Begriffsbeftimmungen des Buchers Seitenhiebe richtete. Er ichrieb 1682 eine Abhandlung, in der er behauptete, man dürfe bei kaufmännischen Darlehen mäßige Zinsen beanspruchen, nur nicht bei den aus der Noth des Armen ent= iprungenen. Adversus Usuram, S. 3. Die fatholischen Schriftsteller sprachen damals von der neuern Lehre wie von einer protestantischen Rezerei, der Rezerei von Calvin, Molinaus und Salmafius.

5) Einen darunter besprach Concina in seiner Abhandlung de Usura trini Contractûs, Rom 1748, gang ausführlich. Die andern, besonders beim belgischen handelsverkehr entstandenen, führt das Werk von Lamet und Fromageau und

auch dasjenige von Troplong auf.

6) Pichler war ein Jefuit, und seine Ansichten über Bucher, reine Wolken von dunkeln Spipfindigkeiten, enthalt sein Jus Canonicum, Benedig 1750, Buch III. Tit. 19. Auch Tanner war Jejuit. Ueber hannold weiß ich nichts bis auf die furze Erwähnung seiner Ansichten bei Concina, De Usura trini Contr. 132—155.

<sup>1)</sup> Anderson, Hist. of Commerce, I. 304.

Rogis, gegen welche Milton schrieb.
4) Le Febre, der Lehrer Ludwig's XIII., ermahnt des Umstandes, daß in seiner Zeit ber Ausbrud Binfen fur Bucher aufgekommen fei, und fügt hinzu: "Das ift fo recht eigentlich, mas man Rechtstniffe gegen Gott anwenden nennen tann." Auch Marot, der in der erften halfte des sechszehnten Jahrhunderts fcrieb, machte diefen Wechfel bes Ausdrucks zum Biele feines Spottes:

Namens Broderfen ein Buch, welches faft alle hauptgedanken aus den verfciebenen Schulen ber milber gefinnten Theologen zusammenfaffend in ber Anwendung zeigte. Der Gegenftand hatte zu jener Zeit eine so mächtige Erregtheit angefacht, daß Benedict XIV. es für nothig bielt, sich in's Mittel zu legen. Er erließ bemgemäß, ale haupt der katholischen Rirche, ein Rundichreiben, in welchem er gewiffe Fälle anerkannte, in benen ber Darlehnsgeber aus besondern Ructsichten eine Mehrzahlung für das Geliehene beanspruchen dürfe, aber ein näheres Eingehn auf die verdienstlichen Erörterungen, Die über besondere Arten von Darlehn gepflogen worden waren, vermied und sich damit begnügte, im Allgemeinen die Lehre der Kirche mit seiner Autorität zu unterftüßen. Diese Lehre lautete, daß Wucher immerhin eine Sunde fei, daß er in jeder Summe bestehe, die man über die geliehene bim aus einzig auf Grund feiner Gefälligkeit fordere 1), und daß der Umftand, fie sei gering ober nur von einem reichen Manne oder zur Förderung eines taufmännischen Unternehmens beansprucht, feinen Charatter in keiner Beife ändere. Dieses scheint die letzte offizielle Aeußerung der Kirche über diese Sache gewesen zu sein, und obwohl noch eine Zeit lang dieser oder jener Theologe den Strom zu hemmen suchte, verhalten doch diese Stimmen bald vor dem fortschreitenden Geiste der Denkgläubigkeit. Jahr für Jahr wurde allgemeiner, was die alten Theologen Bucher genannt hatten. Die Contrabirung von Nationalschulden machte ihn zu einem mahren Pfeiler bes politischen Syftems. Jede's große Unternehmen, auf das man einging, fand in ihm den Anreger, und bei Weitem die meisten unter den Wohlhabenden waren an ihm betheiligt. Und dennoch verhielt fich die Kirche schweigend, obwohl fie ihn so lange als Todsünde gebrandmarkt, und die Todfunde emige Scheidung von Gott und emiges Erdulden der schrecklichften Strafen zur Folge hatte. Die Beschluffe der Concilien blieben zwar unverändert, die Stellen aus der Bibel und den Rirchenvätern, die fo lange mit Triumph waren angeführt worden, lauteten zwar noch immer ganz gleich; allein der alte Aberglaube fank rasch und fast in aller Stille dahin, bis jegliche Spur von ihm geschwunden war. Auch die Buchergesete blieben weiter im Gejetbuch, aber nicht mehr mit dem 3med, die Intereffen au verbieten, fondern nur ihre bobe gu regeln; und als die Grundfate der Nationalokonomie erläutert worden waren, begann auch dies zu schwinden. Um Ende des fiebzehnten Sahrhunderts protestirte Locke energisch gegen den

Digitized by Google

<sup>1) &</sup>quot;Diejenige Gattung von Sünden, die man Wucher nennt, und die ihre eigentliche Stelle und Anwendung bei Darlehnsverträgen hat, besteht darin, daß Jemand infolge dieses Darlehns, das seiner Natur nach nur in seiner ursprünglichen Höhe zurückverlangt werden kann, mehr als jenes erstattet haben will." Epistola Bened. XIV. bei Concina, Adversus Usuram, S. 14.

<sup>2) &</sup>quot;Auch wird man zur Beseitigung jenes Makels keine hilfe herbeiführen können, sei es in dem Umstande, daß der Gewinn nicht übermäßig, sondern bescheiben, nicht groß sondern gering sei, sei es in dem, daß der Gewinn auf Grund des Darlehns nicht von einem Armen sondern von einem Reichen genommen werde, noch auch in dem hinweise, daß der Borger das Kapital nicht müßig liegen lassen, sondern zur Vermehrung seines Vermögens oder zum Ankauf von Sutern oder zu gewinnreichen Geschäften auf Rußlichste verwenden wollte." Daselbst.

Berfuch, die Zinfen gefetlich zu beschränken 1); aber erft das folgende Jahrhundert sollte die vollständige Erforichung betreiben. Man machte die Bemertung, daß der Erlaß Katharina's von Rußlaud, durch den fie den allgemeinen Zinsfuß von feche auf fünf Procent herabzubringen suchte, die Birtung hatte, ihn auf sieben zu treiben, und daß Ludwig XV. ihn in gleicher Weise von fünf auf sechs brachte, als er ihn auf vier zu reduciren beabsichtigte 2). In England verbreiteten Abam Smith und Hume ein helles Licht über biefe Frage, obgleich keiner von beiden den Schaden der Buchergefete vollständig einsah, ja der erftere fie ausdrücklich billigte 3). In Frankreich hatte Turgot neun Jahre vor dem "Nationalreichthum" die meisten biefer Schäden enthüllt, und er scheint deutlich eingesehen zu haben, daß der Bins nicht etwas Willfürliches fei, fondern eine beftimmte Beziehung zu dem allgemeinen Zuftande der Gefellschaft habe 4). Endlich gab Bentham in seinen berühmten "Briefen über den Wucher" einer gesetzgeberischen Thorheit, welche sich drei Sahrtausende erhalten hatte, gewissermaßen den Lodes-stoß. Ein russischer Nationalökonom hat die Bemerkung gemacht, daß die Staroverzen und einige andere Sekten der ruffischen Kirche noch jetzt behaupten, daß Geld auf Zinsen zu verleihen fündhaft sei 5); Bielleicht find dies die

2) Storch, Economie politique, Band III. S. 187.

4) Außer in seiner Denkschrift hat Turgot den Gegenstand sehr schlagend in seinen Réflexions sur la Formation des Richesses behandelt. Wie damals faft Alle verfiel er dem Grethum, daß Ueberfluß an Ebelmetallen auf den Bindfuß Ginfluß habe; aber dieser berührte sein hauptargument nicht, und man findet im Ganzen bei Bentham wenig, das nicht schon Turgot hatte. In Italien be-fürwortete Genovesi, Turgot's Zeitgenosse, die Abschaffung der Wuchergesetze. Pecchio, Storia della Economia Publica in Italia, S. 114.

5) Stord, Economie Politique, III. 175.

<sup>1)</sup> S. feine Considerations on the Lowering of Interest, welches 1691 erichien. Diese Abhandlung ist leider von den Frrthumern der kaufmannischen Theorie fehr stark durchzogen, aber doch voll von Scharfblick in Betreff der Gesetz, denen das Geld unterliegt. Locke erkannte, daß die Zinsen in Abhängig-keit von Angebot und Nachfrage stehen, und daß alle Bersuche sie unter ihre natürliche Sobe zu bringen entweder schädlich waren oder miggludten. glaubte jedoch, daß von dem Gefet gur Berhinderung des Betruges ein Maximum festgeftellt werden und diefes Maximum über den natürlichen Betrag binausgebn muffe. Schon fruber batte harrington die Nothwendigkeit des Buchers ein-gesehn, aber er verwickelte sich in großes Dunkel und in fast absurde Behauptungen, als er seine Besetze erörterte. Siehe feine Prerogative of Popular Government, Rap. 3.

<sup>3)</sup> Adam Smith wollte die gesetlichen Intereffen ein gang klein wenig über den geläufigen Binefuß festgeftellt febn, ale ein Sinderniß fur Berfchwendung und überfturzte Speculationen. Go geschieht es noch jest in vielen gandern; doch Bentham hat in feinem XIII. Briefe über den Bucher vor einem jolchen Gelete, als einer Benachtheiligung des gewerblichen Fortichrittes gewarnt, da jedes neue Unternehmen mit größerer Gefahr verbunden ift, als die langft bestehenden, und Kapitalisten daher nur dann ersterem ihr Geld zuwenden werden, wenn der zu erwartende Gewinn beträchtlich größer ist als bei den letztern. Der Glaube, daß der gewöhnliche Preis des Gelbes im Berkehr von bem Gesete unbehelligt bleiben, hingegen die von unredlichen Speculanten jungen und unwiffenden Berschwendern abgelodten unregelmäßigen Binsen beschränkt werden mußten, bat in den letten Jahren, wie ich glaube, in England beftandig um fich

letten Vertreter der Lehren, welche viele Sahrhunderte von der chriftlichen

Rirche einftimmig feftgehalten murben.

Die Wichtigkeit dieser Spisode besteht nicht sowohl in der Frage, die unmittelbar damit zusammenhing — obgleich diese Frage, wie wir gesehen, durchaus nicht unerheblich war — als vielmehr in ihrem Einfluß auf den Bruch der kirchlichen Autorität. Gin zweiter Weg, auf welchem die Entftehung der induftriellen Rlaffen nach der Zeit der Kreuzzuge zu demfelben Biele lentte, eröffnete fich durch die Bereinigung von Boltern verschiedener Religionen zu geschäftlichen Beziehungen. Bor dieser Zeit war die Bermitte lung des Papftes der befte Weg zur Befeitigung nationaler Streitigfeiten, und die Generalconcilien bildeten den höchften und in der That fast alleinigen Ausdruck europäischer Verbindung. Der wohlthätige Ginfluß des Ratholicismus mard beständig zur Beilung eines von beschränkter Baterlandsliebe berrührenden Egoismus ausgeübt, und obgleich dieser Segen durch die Erweckung einer ftarken Keindseligkeit gegen die außerhalb Stehenden und durch eine übermäßige herrschaft des firchlichen Ginfluffes erkauft murde, wurde es doch ungerecht jein, wenn man feinen unschätzbaren Werth vergeffen wollte. Nach den Kreuzzügen jedoch murbe ein neues Band des Zusammenhanges in's Dasein gerufen und die Nationen ichaarten sich um ein neues Princip. Die Anftellung von Conjuln in den fprischen Städten gur Uebermachung der Berkehrsintereffen der weftlichen Bolker gab die erfte größere Unregung gu internationaler Diplomatie 1), deren Ginfluß viele Sahrhunderte lang einen außerft wichtigen Plat in der Civilifation einnahm, aber in der Gegenwart durch die Lehre des Bolkerrechts und durch die zunehmende Deffentlichkeit der Politik in fortwährendem Sinken begriffen ift. Die focialen und geiftigen Folgen des kaufmännischen Berkehrs maren noch größer. Denn mahrend ein ftarker Sektengeist mit den erhabensten Fähigkeiten und der gründlichsten Belehrfamkeit verträglich ift, wenn diefe Sahigkeiten und diefe Belehrfamkeit nur nach einer einzigen Richtung bin geleitet werden, tann er bochft felten die gegenseitige Berührung von Mitgliedern verschiedener Bekenntniffe über-Saben die Menschen einmal die Wahrheit erkannt, daß keine einzelne Sette ein Vorrecht auf Tugend oder auf Anlagen befitt, haben fie beobachtet, wie die Berfechter der verschiedenften Meinungen mit derfelben Ueberzeugung dogmatisiren, mit demselben Eifer ihren Glauben vertheidigen und ihn mit

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ich brauche diesen Ausdruck, weil dieser Gegenstand, den Papebrochiw und Mabillon ersoricht haben und den sie Diplomatie nennen, eigentlich mehr das ist, was wir jett die Geschichte der Privilegien nennen würden. Die Entstehung und Bedeutung der Consulate ist englisch von Warden, französisch von Borel und lateinisch von Steef bearbeitet. Auch hat Van Brupssel in seiner Geschichte des belgischen Handels, I. 140, über den Gegenstand treffende Bemerkungen gemacht und Littré in einem der besten Bücher der positiven Schule, Kevolution, Conservation et Positivisme, den Einslug der Diplomatie, der die Generalconcisien beseitigte, nachgewiesen. Der Unterschied zwischen der alten und der neuen Diplomatie drückt sich besonders durch die Bezeichnungen la diplomatique und la diplomatie aus, von denen letztere jünger als hundert Ichrist. Siehe De Plassan, Hist. de la diplomatie Française, Introd. Hinzzusstügen wäre noch, daß einem der ersten Systeme von Schissfahrtsgesetzen die Institution des sogenannen Seeconsulats zu Grunde lag, welches aus einem Zribunal der bedeutenossen Kausseute bestand, denen die Vollmacht zur Erledigung von Streitigkeiten übertragen war.

derfelben Tugend schmuden, haben sie einigermaßen gelernt, sich auf den Standpunkt der verschiedenen Setten zu versetzen, in einen Gesichtspunkt einzugehen, von welchem aus das Widersprechende und Sinnlose in seiner Uebereinstimmung und Folgerichtigkeit ericheint, und zu erkennen, wie alle Buge geistiger Eigenart durch bas Borurtheil ber Erziehung ihre besondere Farbe erhalten und je nachdem der Gesichtspunkt beschaffen ift, unter welchem man fie betrachtet, fich andern und verwandeln - wenn fie vor allen Dingen angefangen haben, wegen ihrer fittlichen Gigenschaften diesenigen zu ehren und zu lieben, von denen fie durch ihren Glauben getrennt find, so wird in der Regel das Gefühl der Gewißheit und der Wichtigkeit ihrer Unterscheidungslehren geschwächt und ihre Undulbsamkeit gegen Andere in demselben Ber-hältniß vermindert. Das Schauspiel der Bidersprüche rings um sie her, der offenbaren Anziehungskraft, welche verschiedene Meinungsarten auf ver-schiedene Geister üben, bringt sie auf die Vermuthung, daß ihre eigne An-sicht möglicher Weise falsch sein könnte, ja daß überhaupt kein einzelnes Glaubenssysten den Anforderungen Aller entsprechen durfte; während zugleich die verftärkte Empfänglichkeit für sittliche Vorzüge, die sich oft in Verbindung mit den abergläubischken Ansichten zusammensinden, sie von dogmatischen Kücksichten entfernt. Denn die menschliche Natur ist so angelegt, daß selbst dann, wenn der Verstand uns bereden möchte, der Irrthum sein verdammenswerthes Verbrechen, die Stimme des Gewissens doch gegen diese Lehre so machtig protestirt, daß es nur durch die Ueberzeugung beichwichtigt werden kann, der personliche Charakter des Regers sei so vermorfen wie fein Glaube. Berleumdung ift eine huldigung, welche ber Dogmatismus stets dem Gewissen dargebracht hat 1). Selbst in Zeiten, da man man noch allgemein an die Strafbarkeit der Ketzerei glaubte, erhielt sich der Geist der Unduldsamkeit einzig durch die Verbreitung zahlloser Schmähschret Tugenden. Wie eifrig damals die Theologen an dieser Aufgabe arbeiteten, wie unbedenklich sie jeden wichtigern Gegner ihrer Meinungen anschwärzten und befeindeten, wie ungestüm sie die Flamme des Sektenhasses schürten, wie einmuthig sie die unter ihrem Einstuß Stehenden vom Studium ber Schriften und vom Umgang ber Menschen gurudhielten, in benen fich andre Ueberzeugungen als ihre eignen außerten, ift Jedem bekannt, der fich mit Kirchengeschichte beschäftigt hat. Den ersten empfindlichen Schlag gab die Entstehung des handelöftandes einer solchen Politik nach den Kreuzzugen. Rechtgläubige Katholiken traten mit Griechen und Mahomedanern in engen und freundschaftlichen Berkehr, und ebenso blicken fie zum ersten Mal durch diefe neuen Bestrebungen mit dem Auge der Gunst auf die Juden. Wie diese letztern es waren, welche im Mittelalter den hauptsächlichen Gegenstand der Berfolgung gebildet hatten, fo waren fie es nun auch, an welchen fich zuerst der duldsame Charakter des gewerblichen Lebens äußerte.

Die Berfolgung der Juden beginnt gleich mit der erften Zeit, in welcher bas Chriftenthum die Staatsleitung in feine Gewalt bekam 2); und wenn

<sup>1)</sup> Der Verfasser wendet hier ein von Voltaire herrührendes Wort: "Heuchelei ist eine huldigung, welche das Laster der Tugend bringt", auf das Verhältnis von Verleumdung und Fanatismus geschickt an. (Anm. des Uebers.)
7) Wie der jüngste Geschichtschreiber dieses Gegenstandes, Bedarride, sagt:

<sup>3)</sup> Wie der jüngste Geschichtschreiber dieses Gegenstandes, Bedarride, sagt: "Das Christenthum erhielt erst unter Constantin die rechte Consistenz, und von bieser Zeit an datirt eigentlich für die Juden die Aera religiöser Berfolgungen".

fie gleich in Art und Stärke sich sehr vielsach änderte, so kann man boch nicht jagen, daß sie ganz aufgehört habe, bis die französische Revolution stattsand. Zwar machten Alexander II. und drei oder vier andre Päpste 1) großberzige Anstrengungen, um ihr Einhalt zu gebieten, und legten sich mehr als einmal mit eben so viel Muth als Humanität in's Mittel, indem sie die Meteleien tadelten; allein die Priefter regten gewöhnlich auch weiterhin unermüblich die Volksleidenschaften auf, so daß viele Jahrhunderte hindurch Judenhaß ein sicheres Kennzeichen chriftlicher Frömmigkeit blieb. Während der Begeisterung der Rreuzzuge und der hirtenfriege zu Taufenden hingemordet, beklagten die Juden in jeder Wiederbelebung der Rirche und in der Thronbesteigung jedes herrschers von mehr als alltäglicher Gläubigkeit Beranlassungen zu neuen gesetzlichen Beschränkungen. Theodosius, Ludwig der Heisige und Ssabella die Katholische — die man wohl als die drei kirchlich frommsten Herrscher vor der Reformation bezeichnen kann — das Concil des Lateran, welches die religiofe Wiedererweckung des dreizehnten Sahrhunderts, Paul IV., welcher die des fechzehnten Sahrhunderts leitete, und vor Allem die religiöfen Orden gehörten zu den hoftigften Berfolgern jener. Gie thaten Alles, um die Juden von ihren Mitmenschen zu trennen, fie als die Zielpunkte eines unverlöschlichen Haffes zu kennzeichnen. Man zwang sie, eine besondere Kleidung zu tragen und in einem besondern Stadtvierki zu leben. Christen sollten keine Handelsgemeinschaft mit ihnen eingehn, nicht mit ihnen effen, nicht daffelbe Bad wie fie benuten, fie nicht zu Aerzten nehmen und felbst nicht ihre Droguen kaufen 2). Mijchehen mit ihnen galten als schreckliche Befleckung, und in der Zeit des heil. Ludwig wurde jeder Chrift, der eine Judin zur Frau genommen, mit dem Feuertode beftraft 3).

Geschichte der Juden S. 16. Jeboch waren bei biefen wie bei andern Berfolgungen die Arianer nicht weniger ichlimm als die Rechtglaubigen. Conftantiue hat mindeftens eben fo arg als Conftantin verfolgt, und die Beftgothen in Spanien fcblimmer ale beibe.

1) Ueber die Freisinnigkeit mehrerer Papste in Betreff der Juden siehe Bedarride S. 260, über Alexander II. S. 114—123. Auch der heil. Bernhard gab sich Mühe, die Bedrückung zu mildern. Alexander VI. benahm sich vorzüglich edel gegen die Juden und bemühte sich sehr, ihre Leiden zu verringen. eine Thatfache, beren man fich ju Gunften eines Papftes erinnern follte, fur

Blut schwarz und faul und der üble Geruch angeboren sei, den man an ihnen unglücklicher Weise als bekannt voraussehte. Sessa enthält darüber eine lanze

den sonst nicht viel zu sagen ist.

2) Ein langes Berzeichniß dieser Berbote findet sich in dem interessanten Buche De Judaeis, Turin 1717, von Soseph Sessa, einem in Piemont zur Regelung der Judenangelegenheiten angestellten Richter, Seite 10. Conftantin's Zeiten verbot das Concil von Elvira den Chriften jede Gemein: ichaft mit den Juden. Der Zwang, besondere Kleidung zu tragen, ftammt von dem Concil des Lateran. Diese icheinbar unbedeutende Magregel trug baburch baß fie bie Juben bem Bolte in einem fo fanatischen Zeitalter zur Schan ftellte, viel zur Erregung der Leidenschaften unter ben Ratholiten bei und gur Befor derung der demnachstigen Deteleien. S. Riod, Etudes sur les Juifs d'Espagne, S. 109 der Maynabel'ichen Uebersehung. St. Bincenz von Ferrier überredet die spanische Regierung, dies Decret gegen Juden und Mauren zur Anwendung zu bringen. Paramo, De Orig Inq. S. 164.

3) Werke St. Foir's VI. 89 und 89. Ein ähnlicher Erlaß geschab in Spanien. Rios, S. 88 und 89. Auch war es ein Volksglaube, daß der Juden

Selbst bei hinrichtungen sonderte man sie von andern Delinquenten, und bis zum vierzehnten Jahrhundert henkte man sie zwischen zwei hunden und mit dem Kopfe unten 1). Der Meinung von Thomas von Aquino gemäß durste alle ihre habe rechtlich eingezogen werden, da es nur durch Wucher erworben worden sei 2), und wenn man sie letzteres Geschäft ungehindert treiben ließ, geschah dies nur, weil sie ohnehin schon der Verdammniß so hossnungslos verfallen waren, daß kein Verbrechen ihre Lage verschlimmern konnte 3).

Mit Schimpf beladen, geplündert, gehaßt und verachtet von allen chriftlichen Bölkern, aus England von Eduard I. und aus Frankreich von Karl VI.

Erörterung. Aber das sonderbarste Beispiel dieser Art von Aberglauben bietet die Berordnung der Königin Johanna I. aus dem Jahre 1347 in Betress der berüchtigten häuser in Avignon, in welcher nach ausstührlicher Bestimmung der Einrichtungen für die Christen den Juden dei schwerer Strase der Zutritt verboten wird. Sädatier Hist. de la législation sur les Femmes publiques, S. 103. Der Nachweis der Aechtheit dieser Berordnung, an der man gezweiselt hat, scheint Sabatier gelungen zu sein, da er einen Kall beibringt, in welchem ein Jude zu Avignon wegen ihrer Uebertretung gepetischt wurde. S. 105 und 106. Dieser surchtbare Abscheu vor den Juden bot Ulrich von hutten Stoss zu einem seiner besten Spottgedichte, der Schilberung der Seelenleiden eines Franksurter Studenten, der einen Juden für ein Magistratsmitzlied gehalten und deshalb den Hut gezogen, nachher aber seinen Irrthum erkannte und nun nicht in's Klare darüber kommen konnte, ob er eine verzeihliche oder eine Todsünde begangen habe. Epistol. Obseurorum Virorum, 2.

1) Michelet, Origines de Droit, S. 368.
2) Siehe den interessanten Brief Aquino's an die Herzogin von Brabant, den Ban Brupsel im 1. Theil seiner Geschichte des belgischen Handels S. 239 und 240 vollständig wiedergiedt. Ueber die allgemeine Lehre von dem Confiscationsrechte des Staates dei wucherisch erworbenem Vermögen s. Paramo, De Origine Inquisit. S. 167.

3) Ein bedeutender Streit wurde im Mittelalter darüber geführt, ob den Juden erlaubt sein sollte, Wucher zu treiben. In den handelsstädten Italiens scheint man ihn zuerst freigegeben zu haben, aber allmählich verdreitete er sich, und ward von einigen Päpsten geduldet. Sessa giebt uns die Gründe, welche die Theologen dabei leiteten: "Judenzinsen würden nach der Erlaubnis der Kürsten und Päpste bei den hebräern geduldet, da diese Bolk verloren und sein heil nicht zu erhossen ist, damit Christen nicht von Shristen durch Wucher zu Grunde gerichtet werden." De Judaeis, S. 9. Die Erlaubnis wurde 1603 auch in Piemont ertheilt. Ludwig der heilige widersetzt sich dem Buchertreiben der Juden (Troplong), und die spanischen Könige scheinen hierin geschwankt zu haben. Bedarride, 192—194. Ohne Zweisel sind die Juden durch ihr Wucher-vorrecht mehr bereichert als durch alle Berfolgungen beraubt worden. Denn wenn auch, wie Adam Smith bemerkt, der Zinssugen beraubt worden. Denn wenn auch, wie Adam Smith bemerkt, der Zinssugen beraubt worden. Denn wenn auch, wie Adam Smith bemerkt, der Zinssugen beraubt ihre Bemühungen weit über sein gewöhnliches Was hinaustrieden. Gewöhnlich stand er zwischen 25 und 40 Procent. Im Jahre 1430 ließen die Florentiner, um den Zinssugen beraubtringen, die kurz vorher verjagten Juden in ihrer Stadt zu, unter der Bedingung, daß sie Geld zu höchstens 20 pSt. verliehen. Librario, III. 318. Es ist eine interessante Bemertung, daß die Juden, durch das Wucherspstem vor gänzlichem Untergang und vor dem Hinabssische zur Bedeutungslosigseit geschützt wurden.

vertrieben, fanden fie in den spanischen Mauren herricher, welche neben jenem Mage von Duldung, welches immer das Grzeugnig bober geiftiger Gultur ift, wahricheinlich auch eine gewiffe beiondere Sympathie fur einen Stamm empfanden, deffen reiner Monotheismus in ausgepragtem Begenfate zu dem ichlecht verhüllten Polytheismus der ipaniichen Ratholiken ftand; und judiche Gelehriamkeit, judicher Geift trugen fehr weientlich zu jener glanzenden aber vorübergebenden Bildung bei, die von Toledo und Cordova ansstrahlte und einen so heilfamen Ginfluß auf den Glauben Europa's übte. Als aber in einer ungludbedeutenden Stunde das Rreng an die Stelle des Halbmondes auf den Höhen der Alhambra gepflanzt wurde, verschwand auch diese einzige Zustuchtöttätte, erloich der lette Schimmer von Duldung aus Spanien, und die Bertreibung der Juden war beichtoffen.

Der Befehl dazu war die unmittelbare Folge von Torquemada's Bemuhungen, der, wenn uicht der Anreger dagu, doch der Bezwinger jeder Unentschloffenheit im Bergen der Konigin durch einen besondern Act von Ruhnheit war 1). Seinen letten Grund allerdings muß man in dem ftetig zunehmenden Fanatismus bes Volkes juchen, der es unmöglich machte, daß beide Stamme neben einander bestehen tonnten. Sundert Sahre vor der Eroberung von Granada, i. 3. 1390, murden die Ratholiken von Sevilla durch die Beredsamkeit eines großen Predigers, Namens hernando Martinez, so aufgeregt, dat fie die Quartiere der Juden angriffen und ihrer vier Tausend ermordeten 2), wobei Martinez selbst in dem Gemețel als Führer diente. Etwa ein Jahr später, zum Theil durch den Einfluß deffelben her-vorragenden Geiftlichen, fanden ahnliche Scenen in Balentia, Cordova, Bourgos, Toledo und Barcelona ftatt 3). St. Bincenz von Ferrier, der da-mals ganz Spanien durch seine Predigt aufregte, widmete fich besonders den Juden und da das Bolt die Entwickelungen des Beiligen durch eifriges Niedermeteln der Zögernden befräftigte, murden viele Taufende bekehrt 4).

2) Rios, Etudes sur les Juifs d'Espagne, S. 77. Er fagt alle gleich:

zeitigen Schriftsteller hatten die gleiche Bahl angegeben.

<sup>1)</sup> Die Juden boten 30,000 Dukaten, wenn fie bleiben dürften. Die Königin foll eine Zeit lang geschwankt haben, bis Torquemada mit dem Kreuz in der Sand an der Schwelle des Palaftes vor fie hintrat und rief: "Judas verkaufte seinen Gott für 30 Silberftude — Ihr seid im Begriff ihn für dreißig taufend ju verlaufen". Bedarride und Prescott: Die Anetdote wird von Paramo, 6. 144, ohne Angabe der Summe erzählt.

<sup>2)</sup> Das. S. 79-82. Elorente, Hist. de l'Inquisition, I. S. 141. 4) Rios verleiht dem Allen ein ergöpliches spanisches Gewand: "Das Grscheinen des heiligen Binceng von Gerrier vor dem judischen Bolte mar eine wahrhaft Bewunderung erregende Thatfache. Er mar in ihren Augen wie ein rettender Engel erschienen, und diefer Umftand fonnte feiner boben evangelifchen Sendung nur gunftig fein. Am 8. Juni 1391 fullten fich Die Stragen von Balencia mit bem Blute ber Juben, murben die gaben verbrannt, die Saufer des Judenviertels von einer entfeffelten borde niedergeriffen; die ungludlichen Juden liefen zu ben Kirchen, um die Taufe zu verlangen, wurden von allen Seiten zurudgestoßen und begegneten nur dem Tode, — als inmitten der haufen ber heilige Vincenz von Ferrier erscheint, seine begeisterte Stimme erhebt und bem schauderhaften Gemepel ein Ziel sest. Die Menge schweigt. Die Juden, von diesem neuen Apostel gerusen, der sich später selbst den Namen des Engels aus der Aposalppse gab, hören das göttliche Bort und bekehren sich . . . Dies Alles trug zu den wunderbaren Ergebniffen seiner Predigt noch unendlich viel

und wenn fie jum Judenthum jurudfehrten, eingekerkert ober verbrannt. Scenen diefer Art fanden mehr als einmal im Laufe des 15. Jahrhunderts ftatt und verstärkten natürlich den ererbten haß, der sich durch die Thatsache noch verschlimmerte, daß die meisten Zolleinnehmer Juden waren. Endlich ging der maurische Krieg, den man immer als einen Kreuzzug betrachtet hatte, zu Ende, der religiöse Eifer der Spanier erreichte den höchsten Punkt und die Inquisition, die nun eingeführt wurde, bildete diesen Sobepunkt. Ganze Schaaren bekehrter Juden wurden niedergemetelt; andere, welche während der letten Ausbrüche der Volkswuth die Taufe empfangen hatten, flohen zu den Mauren, um ihre Brauche zu üben, und wurden schlieflich nach verzweifelter Gegenwehr gefangen genommen und lebendig verbrannt 1). Die Geistlichkeit bot alle Kraft auf, um die Bertreibung des ganzen Stammes zu bewirken, und um dies Biel zu erreichen, icurte man auf's Neue die alten Verleumdungen und erfand zwei oder drei Wunder 2).

Wenn man alle diese Umftande in Erwägung zieht und den Zuftand der öffentlichen Gefinnung, von dem fie Zeugniß geben, jo kann man Sfabella kaum wegen des Verbannungsbekretes, welches fie gegen die Juden erlaffen hatte, tadeln; man muß jedoch gleichzeitig anerkennen, daß die Geschichte sehr wenig Magregeln berichtet, welche einen jolchen Grad von Ungluck, jo ichreckliche Leidenszuftande erzeugten, und ein alter Geschichtsschreiber hat sie wohl faum übertrieben, wenn er die Leiden der spanischen Juden denjenigen ihrer Borfahren nach der Zerftörung Serufalem's gleichstellt 3). In drei furzen Monaten wurden alle ungetauften Juden gezwungen, den spanischen Boden bei Todesftrafe verlaffen 1). Obgleich man ihnen erlaubte, über ihre Buter Bu verfügen, verbot man ihnen doch, Gold oder Gilber aus Spanien heraus-zuführen, und diese Magregel machte sie der Raubsucht ihrer Verfolger gegenüber fast ohnmächtig. Eine Menge fiel in die Hände der Seeräuber, welche die Ruften umschwärmten, wurde aller habe beraubt und in die Sclaverei geführt; viele Andere ftarben durch Hunger und Peft, oder mit schrecklicher Grausamkeit von afrikanischen Wilden getödtet oder gefoltert, oder von den Sturmen an die spanische Rufte gurudgetrieben. Schwache Frauen, die man aus ihren prächtigen Wohnungen unter ben Drangenbäumen Sevilla's oder Granada's verftieß, Kinder, welche erft aus den Armen ihrer Mütter

bei." S. 89 und 90. Bincenz war ein Dominitaner, ein fehr bedeutender Prever. S. sy und 90. Wincenz war ein Dominitaner, ein jehr bedeutender Prebiger und so außerordentlich fromm, daß er sich immer im Kinstern entsteibete, um sich nicht nacht zu sehen. Ueber seine Wunder, seine Tugenden und die großen Schaaren, die er bekehrte, s. sein ipanisch geschriebenes geben von Vincent Juftiniano, Balencia 1575. Paramo sagt, die Inquisitoren hätten nicht weniger als 17000 durch Vincenz Bekehrte entdeckt, welche zum Judenthum zurückgekehrt waren. De Orig. Inq. S. 167.

1) Zwöls davon, welche in Malaga während der Belagerung im Jahre 1485

gefangen genommen wurden, ließ Ferdinand pfablen.

<sup>2)</sup> Bei Paramo find fie 'einzeln aufgeführt.

Dico von Mirandola.

4) Es scheint unmöglich, die Zahl der Bertriebenen genau zu bestimmen, da Die fpanischen Geschichteschreiber von Cardoso, ber fie auf 120,000 bis auf Das riana, der fie auf 800,000 ichatt, bin und her fcwanten. Paramo fagt, daß fie von Manchen auf mehr ale 170,000, von andern auf 400,000 angegeben werden. 5. 167. Juftiniano fpricht von 420,000. Gehr viele Juden entzogen fich burch die Taufe der Bertreibung.

gekommen waren, Alte, Rranke und Gebrechliche tamen zu Taufenben um. Ungefähr 80,000 fuchten eine Zufluchtstätte in Portugal, indem fie auf das Bersprechen des Königs bauten; aber selbst hierher verfolgte sie der haß der Gine Miffion mard in's Leben gerufen. Spanische Priefter ftachelten die Portugiesen zur Buth auf, und der König ward überredet, ein Editt zu erlaffen, welches dasjenige Sfabellens noch in Schatten ftellte. Alle erwachsene Juden wurden aus Portugal verwiesen, aber erft, nachdem man ihnen alle Kinder unter vierzehn Sahren weggenommen, um fie der Erzie-hung von Chriften zu übergeben. Das hieß fürmahr, ihnen den Leidenskelch bis an den Rand zu füllen. Die frohmuthige Tapferkeit, mit welcher das verbannte Bolk fo zahlreiche und schmerzliche Bedrangniffe ertragen hatte, ichwand hin und mard von den wildesten Ausbrüchen der Berzweiflung er-Gin Angftgeschrei, das durch Mark und Bein ging, erfüllte das land. Frauen sah man ihre Kinder in tiefe Brunnen fturzen, oder sie in Stucke reißen, ehe fie dieselben den Chriften überließen. Als fie ichließlich, kinderlos und gebrochenen Bergens, das Land gu verlaffen mahnten, fanden fie die Schiffe gefliffentlich gurudgehalten, und da nun die feftgefette Beit verftrichen war, führte man fie in die Sclaverei zuruck und taufte fie gewaltsam. Durch Rom's barmherzige Vermittelung gewannen zwar die meisten von ihnen die Freiheit wieder; allein ihre Rinder blieben für immer von ihnen getrenut. Ein großer Jubel erfüllte die Halbinfel und verkundete, daß der Triumph der spanischen Priefter vollendet fei 1).

Gewiß muß der heldenmuth der Gläubigen aller andern Religionen unbedeutend angesichts dieses Märtyrervolkes erscheinen, welches dreizehn Sahrhunderte alle Schreckniffe ertrug, welche der wildeste Fanatismus erfinnen konnte, welches lieber Schande, Beraubung und die Verletzung der theuersten Bande, die Auferlegung der furchtbarften Leiben erduldete, als daß es feinen Glauben verlaffen hätte. Denn die Juden waren keine afcetischen Mönche, erstorben für alle hoffnungen und Leidenschaften des Lebens; sondern fie waren Menschen, welche die weltlichen Vortheile, die fie aufgaben, fehr wohl zu murdigen mußten und mit um fo lebhafterer Empfindung ausgeftattet waren, als der Kreis, in welchem fie lebten, fehr enge Grenzen hatte. Enthufiasmus mit feinen feltsamen Erscheinungen von Efftaje, ber eine fo ausgedehnte Bedeutung in der Geschichte der Verfolgung außert und fo viele Martyrer mit übermenfchlichem Muthe ausruftet, der die Schrecken fo vieler fürchterlicher Qualen mäßigt oder gang befeitigt, hier mar er faft unbekannt. Die Berfolgung tam über die judische Nation in ihrer ichrecklichsten Geftalt, aber auch umgeben von allen Gattungen kleinlicher Plackerei, die ihr fast alles Großartige nahm, und blieb Sahrhunderte lang das dauernde Loos Aber der Beift diefes munderbaren Bolfes blieb über dem Allen derfelben. Während man rings umber in der Finfterniß bethörter Unhoch erhaben. wiffenheit herumtappte, mahrend trugerische Wunder und gefälschte Reliquien die Gegenstände waren, über welche man sich fast in ganz Europa weitläufig ausließ, mahrend der Beift des Chriftenthums, von den Banden eines grenzenlosen Aberglaubens gefoffelt, in Todesbetaubung versunken mar, bei ber alle Liebe gur Forschung und alles Streben nach Bahrheit aufhörte,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bebarribe, S. 291—301; Paramo, 235. Paramo fagt, bas portugiesische Berbannungsrecht sei einfach an die Stelle bes Dekrets ber Zwangstaufe getreten.

verfolgten die Juden den Pfad des Wiffens immer weiter, fammelten fie Renntniffe und beförderten den Fortschritt mit derfelben unerschütterlichen Ausdauer, welche fie in ihrem Glauben an den Tag legten. Sie waren die geschicktesten Aerzte, die tüchtigsten Finanzmänner und gehörten zu den gründlichften Philosophen, mahrend fie in der Pflege der Raturmiffenschaften nur den Mauren nachstanden. Auch maren fie die Sauptvertreter der arabifchen Gelehrfamkeit im Weften Guropa's 1). Aber ihr wichtigfter Dienst, der uns auch hier besonders angeht, bestand in der Aufrechterhaltung der kaufmänni-Sahrhunderte lang blieben sie fast die einzigen Arbeiter ichen Thätiakeit. auf diesem Gebiete. Dadurch, daß fie von gand zu gand manderten, bie fie mit den Bedürfniffen und Produkten eines jeden auf's Innigfte vertraut waren, daß fie in großem Magftabe und mit vollendeter Geschicklichkeit Darlehnsgeschäfte machten, daß fie einen dauernden ichriftlichen Berkehr im Beheimen unterhielten und ein Wechselsustem organisirten, welches damals in Europa ohne Gleichen war 2), gelang es den Suden, sich der christlichen Gefellschaft geradezu unentbehrlich zu machen, und fich inmitten aller Leiden einen ungeheuren Reichthum und unenblichen Ginfluß zu verschaffen. die italienischen Republiken zur Macht gelangten, wurden sie bald der Mittelpunkt, in welchem die Juden zusammenftrömten, und unter den merkantiliichen Regierungen von Livorno, Benedig, Pifa und Genua ward ihnen ein Grad von Duldung zu Theil, dem zwar noch viel zur Vollkommenheit fehlte, der jedoch wenigstens unermeflich größer war, als an jedem andern Orte. Die Juden wurden vor Beleidigungen geschützt, und ihnen geftattet, Beilkunde und Zinsgeschäfte unbeläftigt zu treiben, und die öffentliche Meinung wie das Geset behandelten fie mit Duldung 3).

bant, welche borthin geflüchtet sind.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Die fehr umfassende Literatur der Juden im Mittelalter haben Bedarride und Rios erschöpfend stizzirt. Natürlich ist Maimonides darin der wichtigste Name. Renan hat in seiner Abhandlung über Averroes gezeigt, daß fast alle Werke desselben zuerst von Juden übersetzt worden sind, namentlich von denen gu Montpellier, die fich durch ihre Gelehrfamteit auszeichneten, und bag ber Aberroismus tiefe Burgeln in der judischen Biffenschaft geschlagen hat. Mat-monides schrieb einen Brief über die Nichtigkeit der Aftrologie, den zwei Papfte belobten. Bedarride, S. 151. Ebenso berühmt mar er wegen seiner aufgeklar-ten Anfichten über Inspiration. Lee, On inspiration, 454—459. Die Streitschriften der Juden gegen das Chriftenthum waren außerft umfangreich. Ein Bergeichniß dieser Werfe und eine Inhaltsangabe von mehreren enthält das Buchelchen Bibliotheca Iudaica Antichristiana von J. Bernhard de Rossi, Parma, 1800.

<sup>2)</sup> Eine fehr alte und allgemeine Ueberlieferung schreibt die Erfindung der Bechiel ben Juden zu, welche nach ihrer Bertreibung aus Frankreich fich nach ber Combarbei geflüchtet hatten. Dan kann dem nichts Triftiges entgegensepen, obwohl nach Manchen die Italiener ihre wirklichen Erfinder gewesen find. Jedenfalls scheinen die Juden mit zu den ersten gehört zu haben, welche von ihnen Gebrauch machten. Die alteste Erwähnung der Wechziel foll in dem Landrecht von Avignon aus dem Jahre 1245 vorkommen; 1272 kommen sie in einem Boli Ablignon and vein Jahre 1245 vortimmen, 1212 ibninen sie in einen Gesetze Benedig's vor: De Litteris Cambii. Vergl. hierüber Villeneuve Bargewont, Hist. d'Economie politique, I. 277—279; Blanqui, Hist. d'Economie pol. I. 183; Montesquieu, Esprit de Lois, B. XXI. Kap. 20, und die Abhandlung von Jules Thieurry, La lettre de change, Paris, 1862.

3) Bedarribe, S. 258 und 259. Die prächtige Synagoge in Livorno, wohl die schönste unter den gegenwärtig vorhandenen, haben die spanischen Juden erschaft under der Ville verfügktet sind

Die tolerante Gesinnung, welche die Handelsklassen vor der Resormation gegen die Juden an den Tag legten, zeigte sich auch während der ihr solgenden Erschütterungen mit gleicher Entschiedenheit gegen Katholiken und Protestanten. Zu den bereits angegebenen Gründen traten noch zwei Ursachen, welche diese Richtung thätig unterstützten.

Erstlich ist der Charafter des Gewerbes von hervorragend praktischen Art. Sein ganzes Wesen giebt den Menschen einen Zug, der sie sich nur wenig um Principien, aber desto mehr um Resultate kümmern läßt; und dieser Charakterzug wird immerhin auch auf das theologische Ur-

theil einwirken.

Aweitens haben sich Religionskriege und Glaubensverfolgungen der Induftrie immer außerft nachtheilig erwiesen. Die Bertreibungen der Juden und Mauren aus Spanien und der hugenotten aus Frankreich waren vielleicht die schwerften Schläge, die jemals gegen die Industrie eines Landes gerichtet wurden, mahrend die Nationen, welche bei solchen Gelegenheiten klug genug waren, die Flüchtlinge aufzunehmen, einen alsbaldigen und ungemeinen Vortheil bavon trugen. Der Geschäftsgeift ber judischen Verbannten gehörte zu den Entwickelungselementen der Städte Livorno, Pija und An-Amfterdam verdankt einen fehr großen Theil feines Bohlftandes dem Zusammenströmen der Reger, die aus Brügge und deffen Umgegend verwiesen worden waren. Die Leinenmanufactur in Irland sowie viele Zweige der englischen Industrie wurden durch die Geschicklichkeit und durch das Rapital der französischen Flüchtlinge fehr wesentlich gehoben. Der französische Handel empfing einen mächtigen und nachhaltigen Sporn durch die Türken, mit benen Frang I. fo gute Beziehungen unterhielt. Es mar daber nicht überraschend, daß Amsterdam und in einem etwas geringern Grade auch die andern Mittelpunkte geschäftlicher Unternehmungen sich schon seit früher Zeit durch Toleranz auszeichneten, und daß die Berbreitung des industriellen Beiftes überall der Einführung religiöfer Freiheit den Beg bahnte.

Eine andere Folge, welche das Aufblühen der Industrie mit sich brachte, war das Sinken des theologischen Ideals freiwilliger Armuth, welches sich durch das Mönchspftem gebildet hatte. Gleich nach den Kreuzzügen sinden wir fast ganz Europa mit äußerster heftigkeit und anhaltender Sucht in verschwenderische Sitten verfallen. Die Wiederkehr des Friedens, die Berührung mit den glanzreichen Sivilsfationen des Morgenlandes, die plögliche Vermehrung des Reichthums, welche auf den ersten handelseifer folgte, hatte gemeinsam zu dieser Umwandelung beigetragen. Ein außerordentlicher Aufwand im Anzug war eines ihrer ersten Zeichen, und Lurusgesetze, die sich in langer Reihe solgten, sollten ihm steuern. Um Ende des dreizehnten Jahr-hunderts sinden wir Philipp den Schönen mit der strengsten Genausgkeit auf Verordnungen halten, welche die Zahl und die Beschaffenheit der Kleidung bei den verschiedenen Klaffen seiner Unterthanen regelten 1). Um die Mitte des vierzehnten Jahrhunderts erließ ein Parlament Eduard's III. nicht

<sup>1)</sup> S. diese Berordnung, welche 1294 erlassen wurde, bei Blanqui, Hist. d'Economie politique, I. S. 225—226. Sie ichrieb unter Anderem vor, daß Herzoge, Grafen und Barone, die 6000 Livred Rente bestißen, vier Kleidungen jährlich und ihre Frauen eben so viele haben durften. Ritter mit 3000 Livred Rente durften sich drei Kleidungen auschassen. Kein Mitglied der Mittelkasse durfte einen Schmuck von Gold ober Ebelsteinen, ober auch eine Kleidung von



weniger als acht Gesethe gegen frangösische Moden 1). Selbst in Florenz gab es unter den Beamten der Republit im Anfang des vierzehnten Sahrhunderts einen besonders angeftellten, "um den Lurus der Frauen zu unterbruden".2) Brügge, welches sich damals zu großem Wohlftand erhoben hatte, wurde in dieser Beziehung sehr berüchtigt, und als der König und die Königin von Frankreich im Anfang des vierzehnten Sahrhunderts dort einen Bejuch machten, foll die lettere sich der Thränen nicht haben enthalten können, weil, wie sie klagte, in ihrer Gesellschaft sich sechshundert Damen befanden, die koniglicher als fie selbst gekleibet waren" 3). Die furchtbare Entvölkerung, welche der schwarze Tod erzeugte, verftartte diefe Reigung bedeutend. Lohn und mit ihm der Bohlftand der Arbeitertlaffen flieg au einer beifpiellofen Sohe, welche die Gefekgeber vergeblich durch Festsetzung eines gesehlich höchsten Lohnes zu vermindern suchten 4), während die ungeheuren Reichthumer, welche aus den zahllosen Erbschaften erwuchsen, und die zügellose Genuffucht, welche die natürliche Reaction nach einer großen Ungluckszeit bildet, die höhern Rlaffen zu Uebertreibungen des Aufwandes anftachelten, wie fie vorher nie vorgekommen waren. Diefe neue Leidenschaft gehörte zu ber großen Beränderung in den geselligen Sitten Europa's, welche überall die alte rauhe Einfachheit beseitigte, die häuser in ihrem Innern mit größerm Lurus und höherer Feinheit ausftattete, ein häusliches Leben hervorbrachte, ben Unterschied der Stande fteigerte, ein ungeftumes Jagen nach Reichthumern erwectte und ihre Entfaltung ju einem Sauptzeichen ber Burbe machte.

Wenige Verhältniffe find schwerer zu beurtheilen als jene großen Ausbruche der Verschwendung, denen wir von Zeit ju Zeit in der Geschichte begegnen, und die, wenn sie bemerkbar wurden, sich immer als die Vorläufer einer geistigen oder politischen Umgestaltung herausstellten. Eine nüchterne Würdigung ihrer Folgen wird gewiß von jenen spartischen, stoischen oder mönchischen Deklamationen eben so weit entfernt bleiben, wie sie in Rousseau ihren letten großen Vertreter fanden, wie von den unbedingten Lobreden auf den Lurus, in welchen Boltaire, Filangieri und Andere fich ergingen. Die Nationalokonomie hat durch flare Bestimmung des Unterschiedes zwischen productiven und unproductiven Ausgaben und durch ihre Lehre von der Rapitaleanhäufung für immer die alte Täuschung beseitigt, daß der reiche Mann, welcher sein Einkommen in Festlichkeiten ober in Prunk verschwendet,

grüner oder grauer Karbe tragen. Wie Blangui bemerkt, würde man die Lurusartikel nothwendig vom Auslande nach Frankreick; haben einführen muffen, wodurch eine Ausfuhr frangofischen Golbes ftattgehabt hatte, nach den damals gelaufigen Borftellungen bas größte Unglud, welches ein gand treffen konnte.
1) Anberson, Hist. of Commerce Th. I. S. 193. S. auch S. 179.

als hundert Jahre später tam die Reibersucht auch nach Schottland, wo die beunruhigten und unwilligen Gesetzeber 1467 bestimmten, daß die Frauen und Töchter ber Raufleute fich "ihrem Stande gemäß fleiben follten, nämlich auf bem Ropfe mit fleinen buten, wie fie in Flanbern, England und andern gandern in Gebrauch find . . . . und daß keine Frau übergroße Schleppen oder Pelz außer an Festtagen tragen sollte". Daselbst III. S. 280—281.

2) Blanqui, I. S. 250.

3) Anderson, I. S. 144.

<sup>4)</sup> Wade, History of the Middle and Working Classes.

ohne seinen Willen zum Bohlftande des Ganzen beiträgt; und die Geschichte rollt ein langes Berzeichnif von Bolfern por uns auf, die durch ben machfenden Reichthum entnervt und verderbt wurden. Aber wenn man dagegen den Aufwand als Inbegriff aller jener Bequemlichkeiten betrachtet, die nicht durchaus zum Unterhalte des Lebens erforderlich find, fo ift feine Ginführung gerade das Zeichen und der Maßstab einer höhern Civilisation; und selbst wenn wir ihn in seinem gewöhnlichen unbestimmten Sinne auffaffen, hat fein Bachsthum häufig den Uebergang von einer niedrigern zu einer hobern Stufe bezeichnet. Er deutet auf einen neuen geistigen, häuslichen und friedlichen Geschmack, der an die Stelle kriegerischer, rober und halbbarbarischer Sitten getreten ist. Er ist der Hervorbringer der Kunst, der Bürge des Friedens, der Schöpfer jenes geläuterten Geschmacks und jener feinen Empfänglichkeit, welche ichon io viel zur Milderung der Lebenshärten beigetragen haben. Neberdies wird das, was in einem gewissen Sinne Luxus heigt, in anderem Sinne zur Nothwendiakeit. Die Gefellschaft sondert fich bei Zuständen höherer Bildung in zahlreiche Klaffen, die mit Ausnahme der allerniedrigften auf jeder Stufe ihre Stellung hauptjächlich durch die Entfaltung eines gewiffen Maßes von Luxus aufrecht hält. Auf eine höhere Stufe der gefellschaftlichen Leiter emporzuklimmen oder wenigstens dem Miggeschick und der Erniedrigung zu entgehn, welches in dem Sinken unter den ursprünglichen Rang liegt, wird fur Jeden eine Sache des Ehrgeizes; und dieje Beweggrunde bilben, da fie das Vermeiden des Cheftandes veranlaffen, ein febr wichtiges hinderniß für das Wachsthum der Bevölkerung. Go übertrieben auch die Beforgniffe von Malthus mögen gewesen sein, fo hat doch der Streit, den er anregte, zu reichlichen Beweisen geführt, daß die furchtbarften Nebelftände eintreten muffen, wenn der Vermehrung des Menschengeschlechts burch keinen ftarkern Beweggrund als die naturliche Abneigung Ginzelner gegen den Cheftand Einhalt gethan wird, wenn die durchichnittliche Lage größerer Maffen von Bewohnern eines Landes, welches ichon dicht bevolkert ift, fich fo niedrig stellt, daß fie ohne Bedenken heirathen in dem Glauben, ihre Kinder konnten nicht fchlimmer als fie felbft bran fein, wenn Urmengesetze für Zufluchtestätten der Bedürftigen gesorgt haben und kein starkes religiojes Motiv die Ehelosigkeit zu einer Tugend erhebt. Im Ganzen und Großen betrachtet wird es nur zwei fachentsprechende Ginichrankungen einer übermäßigen Bermehrung bes Menschengeschlechts geben: die physischen und moralischen Uebel, wie Krieg, hunger, Krantheit, Lafter und jene vorzeitigen Sterbefälle, die unter den Armen jo häufig vorkommen, und neben diejen Die Enthaltung von der Che. Im Mittelalter hat das Monchinftem, welches viele Taufende zu beständiger Ehelosigkeit zwang, diese Enthaltung bewirkt und demgemäß auch sehr viel zur Abwendung jenes Uebels beigetragen 1). Un sich war das Hilfsmittel allerdings sehr unangemessen. Auch gehörte es von feiner ökonomischen Seite aus betrachtet zu den schlimmsten, die man erdenken konnte; denn es verminderte um ein fehr Bedeutendes die erzeugende Thatkraft der Gesellschaft, indem es zahllose Kreise zur Trägheit verurtheilte uud durch das gesammte Gemeinwesen eine gewisse Hochachtung vor dem

<sup>1)</sup> Dies ist in sehr gewaltsamer aber natürlich auch einseitiger Beise von De Maistre ausgeführt worden, der auf diesen Gegenstand in seinen Berken immer wieder zurücksommt; ebenso von Villeneuve Bargemont in seiner Koonomie politique chrétienne.



Müßiggang verbreitete; dennoch blieb das Mönchspftem immerhin eine Art von Heilmittel und bildete, wie mir scheint, bei der Sucht nach Reichthum, welche durch die vermehrte Entwicklung des socialen Lebens immer tieser ging, eine nothwendige Vorstuse zu ihrer ungefährlichen Beseitigung. Diese Entwickelung fand nach den Kreuzzügen statt, und die Umwandelung, welche sie hervorriesen, ist höchst merkwürdig. Denn den zurückhaltenden Einsluß auf das Wachsthum der Bevölkerung, den früher ein religiöses System übte, welches auf der Verherrlichung freiwilliger Armuth beruhte und die natürlichen Triebe der Menschheit ertödten sollte, übte von nun an die vermehrte Liebe zum Besit, die aus der Verwelfstigung weltlicher Bestrebungen oder mit andern Worten aus der normalen Entwickelung der Gesellschaft

ermächft. Lassen wir jedoch die gelegentlichen Wirkungen des Lurus auf die Bevölkerung gang bei Seite, jo kann kein Zweifel darüber herrschen, daß seine Einwirkung fich häufig genug als febr bedeutend und fehr wohlthätig gezeigt hat, insofern er die Thatfraft der Menschen anspornte, weil er materiellen Bortheilen eine neue Anziehungefraft verlieh. Denn Liebe jum Befit und Liebe jum Biffen find Die beiden Saupthebel des menschlichen Fortichritts; und obwohl erftere eine viel weniger edle Leidenschaft ift als lettere und abgefehn von den unzähligen Berbrechen, die fie hervorgerufen, zum Uebermaß getrieben einen ungemeinen Ginfluß auf Engherzigkeit und harte des Charakters übt, so durfte dennoch der Zweifel erlaubt jein, ob sie nicht im Bangen und Großen die wohlthätigere von beiden fei. Gie hat allen Sandel, alle Industrie und alle materiellen Luxusartifel der Civilization erzeugt und fich gleichzeitig als die machtigfte Anregerin geiftiger Beftrebungen erwiefen. Wer nüchternen Sinnes die Beichichte der Erfindungen prüft oder die der Runft und Gelehrsamkeit, wird sich bald hiervon überzeugen. Sedenfalls treten die materiellen und die geistigen Bemühungen in der Regel zusammen auf. Die große Mehrheit der Menschen begehrt ftets nach leiblicher Bohlfahrt, und nach Wiffen ftrebt immer eine kleine Minderheit; aber bei unentwickelten oder in Verfall befindlichen Bolfern vermogen diese Reigungen die allgemein herrschende Sorglosigkeit nicht zu überwältigen. Da giebt es in dem Charafter des Volkes feine Schnellfraft; lebensvolle Wigbegierde, Feuer und Energie im Unternehmen kennt man nicht. Die Menschen lieben zwar den Reichthum und opfern feinem Erwerbe wohl auch sittliche Grundsätze; aber fie find nicht im Stande fich von der Berrichaft der Bewohnheit gu befreien, und ihr schlaffer Sinn entfernt sich mit demselben Widerwillen von jeder Neuerung, mag fie in der Geftalt industrieller Unternehmungen oder geiftiger Errungenschaften auftreten. Dies ift felbst gegenwärtig in hohem Grade bei Spanien und einigen andern Nationen der Fall, mahrend bes größern Theils des Mittelalters aber mar es der allgemeine Zuftand der Bei foldem Stande der Gesellichaft bildet die Schöpfung eines Geiftes der Unternehmung die allererfte Bedingung jedes wiffenichaftlichen und materiellen Fortschritts, der fich bald über alle Gebiete verbreitet, wenn er in einem in's leben gerufen ift. Die glübende Leidenschaft gum Lurus, welche den Kreuzzügen folgte, der neue Geschmack, die neuen Ideen und die neuen Unternehmungsfelder, die plöglich popular murden, riefen Diefen Geift in Europa hervor; und der Antrieb, welcher von der Induftrie ausging, machte fich bald in der Wiffenschaft merklich. Im römischen Reiche, welches auf der Sklaverei gebaut mar, brachte der Luxus Tragheit hervor.

Im vierzehnten Jahrhundert fachte er die Betriebsamkeit an und erweckte ein mächtiges Gefühl des Widerstrebens gegen jenes System des Mönchshums, welches vermöge seiner ungeheuren Entwickelung ein sehr ernstes hindernits

für den Fortichritt bilbete.

Dieser Wiberstand, der zuerst durch die gesteigerte Thatkraft der Laien erzeugt wurde, verstärkte sich durch die Verschlechterung der Mönche. Ginft waren sie, wie bereits bemerkt, die Hauptleiter der Arbeit gewesen. Als sich sedoch ihre Zahl und ihr Reichthum unendlich vermehrt hatten, schwand der erste Enthusiasmus, und es drängten sich sehr viele in die Rioster, nur um den Mühen des Lebens zu entrinnen. Auserdem war die Priesterschaft inzwischen die Engverdündete des Abasse geworden, der zu allen Zeiten in einem Wegeniat zu den gewerblichen Klassen steht. Das Bundniß war theilweise das Fragednis besonderer Umstände, da die Kreuzzüge gemeinschaftlich von Priestern und Abligen geführt wurden und die Aristotratie gerade während derselben ihre bestimmte und vollständige Organisation erhielt. Andererseits war es die Kolge einer gewissen liebereinstimmung, welche zwischen dem theologischen und dem aristotratischen Geiste besteht. Indem beide die Vergangenheit hoch über die Gegenwart erheben, betrachten sie die Reuerungen mit äußerstem Mitivallen und messen die Vorzüge nach einer vom periönlichen Verdienste

gang abweichenden Richtichnur.

Sollte es mir gelungen fein, ben Leier burch die angeführten Argumente für meine Anichanung gewonnen zu haben, to wird ihm die Bichtigkeit ber Industrie in ihrem Ginftun auf die Geichichte ber Theologie vollkommen flar fein. Wir haben geichn, dan eine größere religioie Umgestalrung nicht durch unmittelbare Beweise, iondern durch eine gewiffe Empfanglichkeit baader mit andern Worten durch den Wechiel der Sompathieen und Reigungen bemirft mird. Bir haben ferner geiehn, dan der industrielle Beift, melder im Anfang bee vierzehnten Sahrhunderte vorberrichend geworden war, einen folden Wechiel berbeiführte. Er that dies auf dreifachem Bege. 3unadit erwuchs er in einer Gesellichaft, in welcher bas Laienthum mit erniedrigender Unterthänigfeit fich por der Priefterichaft bengte, entwickelte fic bier und brachte den Berrieb ber Geldgeichafte in Ghren, welche Die Priefterichaft durchgebende in Bann gethan hatte. Dann erstand er auch in einer Gesellichaft, in der die Pflicht religiöfer Intolerang als Grundiat festgehalten wurde, und erzeigete allmäblich die Neigung zur Tolerang burch die Bereini-oung von Menichen verichiedenen Bekenntniffes zu freundichaftlichem Bertebre, durch Exbedung desienigen Bolkstheiles auf die Stufe der Ehre wegen feiner commerciclien Berdienste, welcher bis dahin megen feines Glaubens am meisten verfolgt worden mar, durch Ableitung der Ausmerkamkeit von der Shoorie auf die Praris und durch Gemedung einer Reibe von Intereffen, welche die Berfolgung ernftlich gefährdete. Endlich veranlagte er die Memichen, mit Widermillen auf das mondhiche Speal zu bliden, welches bis dahin ben eigentlichen Mittelpunkt der berrichenden Theologie bilbere. Und is erwies er fich benn in breitacher Begiehung als Borläufer ber Reformation, indem er in bieter breifachen Beriebung mit bem Geifte bes Marionalismus 30iammeritimmte.

Die fau'mannische Unternehmungsluft, welche derartige geiftige Folgen in ihrem Schose barg, verbreitete fich ichleunig über Europa. Die zufällige Entdeckung eines Manuscrims des römischen Rechts zu Amaluhi ioll die Schifffahrtsgesetze hervorgernsen haben ); die Ersindung des Compaß machte lange Reisen verhältnismäßig sicher, und bald war jede Küste vom baltischen bis zum mittelländischen Meere mit Häfen besetzt. Im dereizehnten und vierzehnten Sahrhundert sinden wir die ersen handelsgesellschaften in England eröffnet. Noch früher war Belgien mit mehr als dreißig Königreichen und Staaten in geschäftliche Verbindung getreten. Das Consulatischem, welches von den Handelsrepubliken ausging und zum besondern Schutz der Kaussente biente, machte rasche Fortschritte in seiner Bedeutung. Schon im dreizehnten Sahrhundert hatten die Consula von Italien, Spanien und Frankreich in den meisten Ländern eine ausgedehnte und anerkannte Autorität erlangt. England folgte im vierzehnten Jahrhundert diesem Beispiel 3), und um dieselbe Zeit wurde die Gerichtsbarkeit, welche sich früher auf Seehäfen beschäfen beständt hatte, auf die Plätze im Innern des Landes ausgedehnt. Ans diesen Consulaten oder vielleicht aus den päpstlichen Legationen, die bereits bekannt waren, erwuchs schließlich die Einrichtung ansässiger Gesandschaften, welche die Organisation der Diplomatie vervollständigten, obgleich ihr Einsluß in seiner ganzen Bollständigkeit sich erst viel später bei den Bündnissen zeigte, die aus der Rivalität zwischen Franz und Karl V. hervorgingen. Der Bund der Hans unterdrückte die Seeräuberei, vereinte den Handel mit dem ersten Ausblühn politischer Freiheit und machte durch den Verertag von Stralsund im Sahre 1370 die Handelsinteressen die Lehren der spätern Staatsölonomen anticipirten und die ersten schwankenden Umrisse der Seeteentwaren, welche ine nur Richtschunr dienen. Endlich traten die Westen auf, welche die Sndustrie mit dem Strahlenglanze des Genies und der

3) Ban Brunffel, Hist. du Commerce Belge, I., 234.

3) Die frühefte Erwähnung eines englischen Consuls, die Macpherson sinden fonnte, rührt vom Jahre 1346 her. S. Annals of Commerce I., 536.

<sup>1)</sup> Pecchio, Storia della Economia Publica in Italia, Lugano 1849, S. 11.
2) Anderson, Hist. of Commerce I., 117. Die ersten englischen Handels-gesellschaften waren "die Rausleute am Stapelplate" und "die Rausleute zu St. Thomas a Becket".

<sup>1)</sup> Siehe über bie Stufen seiner Entwidelung bei Barben, On Consular Establishments.

<sup>6)</sup> Bor dieser Zeit wurden nur in Nothfällen Gesandte abgeschickt. Das erste Beispiel eines residirenden Gesandten scheint 1455 vorgekommen zu sein, als Kranz Ssozza, der Herzog von Mailand, einen solchen in Genua anstellte, und gegen Ende sends Fahrhunderts wurde diese Einrichtung in Italien ziemlich allgemein. Eibrario, Economia Politica del Medio Evo, Turin 1842, I., 319. Nuch kan um diese Zeit der Gebrauch der Ehsstrirkunst bei der Oplomatie auf. Dasselbst und De Plassan, Hist. de la Diplomatie francaise, Introd.

<sup>7)</sup> Blanqui hat einige äußerst merkwürdige Belege dazu gesammelt. Hist. d'Economie Politique, I., 244—270. Auch die Lombarden bezeugten gelegentslich ihre höchst erleuchteten Ansichten hierüber, (j. Ross, Economie Politique, I., 260) und Mailand war vielleicht länger als jeder andere große Plat Europa's dem mittelalterlichen Corporationssystem fern geblieben. Der erste italientiche Schriftsteller von größerem Berdienste um die Rationalösonomie war jedoch wohl Serra aus Neapel, wo auch der erste Lehrstuhl für Nationalösonomie in Europa durch die Freigebigkeit der florentinischen Interi im Jahre 1754 eingerichtet wurde.

Kunft umgaben. Zum ersten Male ward die geistige Hauptstadt Italien's verrückt, und Rom mußte vor jenem neuen Athen erbleichen, welches an den Ufern des Arno sich erhoben hatte. Gine ausschließlich aus den Verkehrsund Handelöklassen gebildete Aristokratie 1) bot die freigebigsten und schafslichten Beschützer, welche die Kunst je gefunden; kaft jede große geistige Bewegung erhielt die Farbe ihres Einflusses, und ihr Ruhm spiegelte sich in

dem Glanze der Rlaffe, von der er ausgegangen mar.

Hier durfte es angemessen sein, einen Augenblick die industrielle Bewegung zu verlassen, mit der wir uns bisher beschäftigt haben, und den Bersuch eines allgemeinen Ueberblickes über die verschiedenen Gedankenströmungen zu machen, welche in jener Zeit durch ganz Europa flutheten. Ein solcher Neberblick, der zum Theil die Schlüsse, welche ich in den bisherigen Kapiteln begründet, zusammenfassen mird, trägt auch dazu bei, die wunderbare Uebereinstimmung der industriellen Bewegung mit den andern Tendenzen des Zeitalters zu bekunden und die Reformation ganz und gar als die gesetwäßige Folge der neuen Gesellschaftslage zu erweisen.

Ulso der Fortschritt der Industrie förderte die Lust an Neuerungen und an Duldsamkeit sowie die Unlust am Mönchwesen, während zugleich eine zwiefache Wiederbelebung auf dem Gebiete der Wissenschaft die geistigen

Rräfte der Chriftenheit stärfte.

Die eine Wiederbelebung war die der klassischen Schriften, welche um das zwölfte Jahrhundert begann und in den Arbeiten des Erasmus und der Skaliger gipfelte. Diese Wiederbelebung zerstörte die geistige Eintönigkeit, welche das Mittelalter charakterisirt hatte. Sie führte einen neuen Mahlab der Beurtheilung, ein neues Ideal der Bollkommenheit, eine neue Gattung von Sympathieen ein. Die Menschen singen an, sich in einer Atmosphäre des Denkens zu bewegen, zu welcher der religiöse Fanatismus niemals den Eingang gefunden und in welcher der Androhungen des Dogmatikers undekannt waren. Der Zauber, der ihre Geister gefesselt hatte, war gebrochen und der alte Charaktertypus allmählich geschwunden. Bon der Philosophie ging der Einsluß dieser Bewegung auf die Kunst über, welche damals das hauptorgan der religiösen Empsindungen bildete, und unter dem Schutze der Medici sand eine tiesgehende Veränderung sowohl in der Malerei wie in der Baufunst statt, welche die Richtung, aus der sie hervorgegangen war, noch verstärkte.

Die zweite Neubelebung ward vermittelst der maurischen Bildung gewonnen. Sie zeigte sich hauptsächlich in einer gesteigerten Borliebe für die Naturwissenschaft, welche allmählich an die Stelle der Vorstellung von einem durch fortwährende Bunder regierten Weltall die eines harmonischen und unveränderlichen Geses brachte. Mit dieser Vorliebe für die Wissenschaft erhobsich die Astrologie zu außerordentslichem Ansehn und schloß nothwendiger Beise ein System des Fatalismus in sich, welches seinerzeits den Weg zu einer Philosophie der Geschichte bahnte. Demselben Ursprung entstammten viele jener pantheistischen Speculationen über eine das All durchdringende

<sup>1)</sup> Schon 1282 wurde in Florenz eine Behörde errichtet, die ausschließlich aus Kausseuten bestand, und diesem Beispiele schlossen fich bald Siena, in noch größerem Umfange Venedig und Genua an. S. Blanqui I., 245 und Ross. 1., 26%.



Beltseele, denen die Schriftsteller des fünfzehnten, sechszehnten und siedzehnten Jahrhunderts so leidenschaftlich huldigten 1). Durch alle diese Mittel hat der maurische Einsluß mit dazu beigetragen, den alten Glauben zu erschüttern, eine neue Geistesvorbereitung herbeizuführen und so der kommenden Aenderung den Beg zu bereiten. Roger Bacon, der wohl der bedeutendste Naturphilosoph des Mittelalters gewesen ist, war sehr ersahren in der arabischen Bissenschaft und entnahm ihr mancherlei Keime seiner Philosophie 2). Der Fatalismus der Aftrologen und der Pantheismus des Averroes verlieh noch lange nach dem Andruch der Ressonation manchen sehr hervorragenden christlichen Schriften eine charakteristische Färbung. In einer Hervorragenden anticipier. Die Philosophen dieser Schule waren nämlich sehr eistige Bewunderer des Aristoteles, und die Kenntniß dieses Philosophen drang hauptsächlich durch Uedersetungen von ihm, welche die Juden aus den arabischen Bersonen gemacht hatten, nach Europa.

Aber noch ein ganz andere Einfluß machte sich damals in Europa geltend, ein Einfluß, der zum Theil aus der industriellen Bewegung, theils aus dem Wiedererwachen der klassischen Gelehrsamkeit entsprang. Ich habe noch nicht Gelegenheit gehabt seiner zu erwähnen, auch werden Lefer genug ihn der Erwähnung gar nicht werth halten; dennoch scheint er mir so ausenehmend wichtig sowohl als Symptom wie als Ursache, daß ich auf die Gefahr hin, einer unverzeihlichen Abschweifung beschuldigt zu werden, die Jauptfufen seiner Entwickelung nachzuweisen versuchen will. Ich meine den Bechsel im Charakter der öffentlichen Bergnügungen, welchen hauptsächlich die Gewohnheit des Lurus etwa um das fünfzehnte Jahrhundert erzeugte, und

welcher die Wiederherstellung des Theaters veranlaßte.

Niemand kann die unendliche Wichtigkeit eines Instituts für die geistige Eutwickelung der Menschheit in Frage stellen, welches die Dramen von Veschuler, Sophokles, Euripides, Calderon, Lope de Bega, Corneille, Molière, Racine, Voltaire, Göthe, Schiller, Shakespeare und Ben Jonson hervorgerusen hat und beständig als eins der augenicheinlichsten Merkzeichen und wigeleich als wichtige Grundlage für die steigende Civilization ausgetreten ift. Indem es die vei großen Mittel der Beredtsamkeit, der Voesse und der Malerei gleichzeitig wirken läßt, hat es wahrscheinlich mehr als jedes andere einzelne Werkzeug der Cultur dazu beigetragen, jenes Ringen nach dem Ideal, jene leidenschaftliche Begeisterung der Seele zu erzeugen, aus denen alle großen Werke der Phantasie entspringen. Es ist die Pflanzstätte seder Voesse und Komantif geweien und hat, wenngleich weniger unmittelbar, auch einen höchst bedeutenden Einsluß auf die Kunst der Beredtsamkeit geübt. Das welchem das Theater Athen's den Gegenstand so leidenschaftlicher Verehrung ausmachte, daß es keinem Staatsmanne gestatter war, die Abschaffung einer öffentlichen Beihülfe für dasselbe auch nur vorzuschlagen 3). Das goldene

<sup>2)</sup> Sharon Turner's Hist. of England, Band IV, 39—40.
3) a. Siehe die olynthischen Reden. b. Diese hielt Demostbenes zur Unterstügung der Bitten, welche die Olynthier im Kriege gegen Philipp von Macedonien um hilfe an die Athener richteten.
Unm. des Uebersepers.



<sup>1)</sup> Biele dieser Ansichten stimmten fast ganz mit denen Mesmer's und seiner Rachsolger überein. S. Bertrand, Hist. du Magnétisme animal en France, S. 13-17.

Beitalter ber römischen Beredtsamkeit war auch das goldene Zeitalter des römischen Theaters, und die Berbindung zwischen der Kunst des Schauspielers und der des Redners gehörte zu den Lieblingsgegenständen in der Unterhaltung jener Zeit.). In spätern Tagen hat Burke in einer Bersammlung, die keiner griechischen und römischen im Geringsten nachstand, die Erklärung gegeben, daß wohl keiner unter den Rednern, zu denen er spreche, sein werde, der nicht irgend etwas von seiner Geschicklichkeit der Schauspielkunst Garrick's verdanke?). Und diese Unterhaltung, welche von jeher zu den Hauptergötungen und zu den mächtigsten Anregungen des Genie's gehört hat, bezaß gleichzeitig den seltenen Borzug, daß sie mit derselben Stärke auf das entgegengesette Extrem geistiger Kähigkeit einwirke, und noch jetzt bildet sie kak einzige Band, welches Tausende zu geistiger Arbeit verbindet.

Aber als diejenige Seite, von welcher aus die Geschichte des Theaters wohl am wichtigsten ift, muffen wir den Ginfluß betrachten, den fie auf den Rationalgeschmack übt. Seder, der die Welt ansieht, wie fie wirklich ift, und nicht wie fie in den Schriften der Asceten und Gefühlsichwelger ericheint, muß fich überzeugt haben, daß in großen Städten, wo viele Menfchen von allen Klaffen und Charafteren maffenhaft zusammenleben und wo es unzählige Fremde giebt, die aller häuslichen Bande und Beschäftigungen ledia find, öffentliche Vergnügungen von anregender Art geradezu eine Nothwenbigfeit ausmachen, und daß fie ju unterdrucken, weil fie öfter jum Silfs. mittel und zur Gelegenheit für etwas Bojes dienen, wie dies die Puritaner der Republik thaten, einen ungeheuren Theil der Bevölkerung einfach in den tiefften Abgrund des Laftere fturgen heißt. Der Nationalgeschmack andert fich jedoch mit den verschiedenen Stufen der Civilifation und die Voltsbeluftigungen unterliegen einem entsprechenden Wandel, so daß auf fruheren Stufen Rampfe zwischen Menschen und Thieren ihren Lieblingstypus bilbeten, auf spätern dramatische Vorstellungen. Dadurch wird die Geschichte der Vergnugungen zu einem wichtigen Abbilde der civilifatorischen Entwickelung; und dies um so mehr, als wir uns erinnern, daß Einrichtungen, welche durch eine gewiffe intellectuelle Richtung in's Dasein gerufen werden, in der Regel auf ihre Urfache verftartend gurudwirken.

In dieser wie in den meisten andern Beziehungen sinden wir einen auffallenden Unterschied zwischen den beiden leitenden Nationen des Alterthums. Die Athener, die eine lange Zeit hindurch Gladiatorenkämpse mit Biderwillen zurückwiesen, waren dem Schauspiel leidenschaftlich ergeben, welches sie zu dem bei Weitem höchsten Punkte der Bollendung brachten, und von dem sie zu nicht geringem Theile ihre geistige Cultur empfingen. Die Römer hingegen, welche Alles von einem militärischen Gesichtspunkt aus betrachteten, hatten lange jede theatralische Vorstellung mit Ausnahme solcher, die zum

2) Murphy's Life of Garrick.



<sup>1)</sup> Roscius schrieb sogar ein Buch über diesen Gegenstand, das aber leider nicht auf uns gekommen ist. Er hielt auch eine Schule des Vortrags, welche von den tüchtigsten Rednern seiner Zeit besucht wurde. Die Vortregs, welche Darfteller aus Egypten nach Rom gekommen sein, und Batyllus, der größte Darsteller aus der augustäischen Zeit, gehörte Alexandrien an. Siehe bierüber eine interessante Abhandlung "über den Lurus der Römer" bei Grävius, Thesaurus Antiqu. Rom. Band VIII.

Götterbienfte gehörten, unterfagt. Das erfte öffentliche Theater errichtete Dompejus, und auch er entging dem Tadel der strengen Moralisten seiner Beit nur badurch, daß er es mit einem einzigen Stockwerk bauen ließ und es bem außern Anfehn nach einem Benustempel glich. Die Stoifer und die Bertreter des alten republikanischen Geistes klagten über die neue Beluftigung, weil fie barauf berechnet sei, den Nationalcharakter zu verweichlichen. öffentliche Meinung brandmarkte die Schauspieler als unehrenhaft, und in nothwendiger Folge murden fie es auch fehr bald. Die Bildung der Raiferherrschaft machte schließlich das Theater außerft volksthumlich; aber diese Bildung war die verderbtefte, welche die Welt je gesehen, und das Drama nahm an biefer Sittenverderbnig vollen Antheil. Nur wenige Beiftesftrahlen aus der Feder von Seneca, Plautus oder Terenz leuchteten durch das Dunkel; aber Rom hat niemals Schauspieldichter hervorgebracht, welche mit denen Griechenlands vergleichbar waren und ebenfo wenig einen Buhörertreis ahnlich demjenigen, welcher das Theater durch seine Entruftung erschütterte, weil Euripides eine Vertheidigung des geiftigen Vorbehaltes in seinem Sippolyt anbrachte, oder eine allzu feurige Cobrede auf den Reichthum dem Bellerophon in den Mund legte. Nach einiger Zeit war die Stellung eines Schauipielers fo herabgewürdigt, daß fie zu einer Art beständiger Knechtschaft fank 1), und Niemand, der einmal diefes Gewerbe angetreten hatte, durfte es je wieder verlaffen. Die nackte Sinnlichkeit erreichte einen Grad, von dem wir uns faum einen Begriff machen konnen. Frauen murden zuweilen entblößt auf die Buhne gebracht'2). Man machte auch bei Gelegenheit den Berfuch, das Theatervergnugen mit jenen blutigen Schaufpielen zu verbinden, denen das Volk so leidenschaftlich anhing, und das Trauerspiel ward mit der Verbrennung eines Berbrechers geschloffen, den man gezwungen hatte den her-fules zu geben 3). Bu gleicher Zeit war das Theater vermöge einer feltsamen Ibeenverknüpfung noch immer mit den religiofen Brauchen innig verbunden, der Tempel mar oft der Schauplat seiner ausschweifenden Gelagen und die Thaten der Götter Gegenstand feiner Darftellung.

3) S. die hierzu gesammelten Belege bei Sabatier, Hist. de la Législation ir les Fommes publiques, S. 45—47. Magnin, Origines du Théatre, I. 5. 284—287; und Lebrun, Discours sur le Théatre S. 79—82. Der sette efer Schriftfteller sucht soviel als möglich die zugegebenen Thatsachen abzubwächen, um die Beschuldigungen der Kirchenväter mit ihrer ganzen Kraft auf 18 moderne Theater fallen zu saffen. Die Blumenspiele waren in dieser Be-

ehung am schlimmsten.
3) Tertullian, ad Nationes, B. I. R. 10.

<sup>1)</sup> Nero gab sich jedoch große Mühe, die Schauspieler von dem Makel, der ihnen anhaftete, zu befreien, (etwas Achnliches that er, um die Leiden der Sclaven in mildern) und Gibbon hat der großen Ehre Erwähnung gethan. welche dieser Kaiser dem jüdlichen Schauspieler Aliturus erwies, so wie die wiederholten und rfolgreichen Anstrengungen des Leptern, eine Milderung der Judenversolgungen u veransassen. Unter Kero lebte und starb auch, als sie erst vierzehn Jahr alt oar, die liedenswürdige und talentvolle Schauspielerin Eucharis — die erste, velche auf der griechischen Bühne auftrat, die Kero errichtet hatte — die sich rößere Zuneigung verschafft und einen tiesern Eindruck hinterlassen zu haben heint, als fast jede andere, die in so jungen Jahren gestorben ist. Ihre Keize verden auf einer Gradschrift geschilbert, welche vielleicht die rührendsste aus dem anzen Alterthum ist, und ihre schönen Züge bildeten eines der lepten Ivailebeien kunst, Wisconti, Iconographie ancienne S. 287.

Es ift iomit gewiß nicht überraschend, wenn die alteften Schriftsteller des Christenthums ihre gange Beredtfamteit gegen eine folche Institution Gie ichalten fie eine Schule der Lafterhaftigkeit und einen Mittelpuntt des Bobendienftes: und fie beftanden mit einem Rachdrucke, deffen Sprache man unmöglich ohne Bewegung lefen fann, auf der Pflicht derjenigen, welche in jedem Augenblick wegen ihres Glaubens die furchterlichften Kolter- oder Todesarten erdulden konnten, fich alles deffen zu enthalten, mas ihren Muth ichwächen oder ihren Gifer dampfen konnte. Mit diejen edelmuthigen Ermahnungen finden wir jedoch io manche Meuferung des mondiichen Geiftes gemischt, der das Vergnügen als ein wesentliches Uebel betrachtet, und zwei bis brei Argumente, welche vielleicht bie augerften Grenzen menfch Nachdem nämlich Tertullian mit großer Kraft licher Thorheit darftellen. und Beredtiamfeit viele ichauderhafte Lafter des Theaters aufgegahlt, fügt er bingu, daß der Allmächtige mindeftens einem Schauspieler niemals verzeihen konne, wenn er dem evangelischen Sate zum Trot durch hohe Abfate feiner Größe eine Elle hinzugufugen verjuche oder jein Geficht in der Regel ent-

ftelle 1).

Das Verhältniß der öffentlichen Vergnügungen in der alten christlichen Beit ift außerft wichtig. Ginerseits mar die Strenge, mit der fie die Chriften verdaminten, mahricheinlich eine haupturiache des haffes und der damit gufammenhängenden Berfolgung, deren Opfer die alte Kirche murde, und die einen jo auffallenden Gegeniat zu dem fonft fo toleranten Charafter bes Polytheismus bildet. Andrerfeits wurden nach dem Siege des Chriftenthums, als die geistig sittliche Grundlage des Heidenthums völlig unterwühlt war und die triumphirende Kirche ihrerseits etwas von dem Geiste bekundete, unter dem sie früher gelitten, Theater und Circus die letzten Haltepunkte des fterbenden Glaubens. Bum Theil weil fie aus der Götterverehrung bes Seidenthums hervorgegangen waren, zum Theil weil Rirchenväter und chrift. liche Concilien sie mit unbedingter und ruckhaltloser Strenge verdaminten, murden fie bald als der wesentliche Ausdruck des Beidenthums angesehn; und das Bolf, welches mit geringem Murren die Berftorung feiner Tempel und die Unterdruckung feiner Opfer ertrug, eilte zu den Baffen, fobald man ihm seine Vergnügungen bedrohete. Wohl wurde die Knechtschaft, mit ber Schauspieler für ihr Leben an das Theater gekettet waren, bald abgeschafft, jo wie dieselben Chriften zu werden verlangten 2), und die Bischofe wollten feinen Schaufpieler taufen, wenn er bei feinem Stande blieb, ercommunicirten auch jeden Chriften, der ihn annahm 3); aber dennoch blieben die Sheater voll von eifrigen Zuschauern. Gin eigenthumlicher Erlaß des theodostanischen Gesethuches trägt sogar Sorge dafür, daß gewiffe Tempel bei der allgemeinen Zerstörung geschont werden sollten, weil sie zu den öffent-

<sup>1)</sup> De Spectaculis, R. XXIII.
2) Cod. Theod. Buch XV. Tit. 7, 1 und 8. Beigte die freigelaffene Schanspielerin ein schlechtes Benehmen, so follte sie wieder gur Buhne zuruckgebracht und hier behalten werden, bis sie eine ridioula anus d. h. eine verspottete alte Frau geworden war.

<sup>3)</sup> Reander, Kirchengeschichte II. 370. Ein altes Coucil verbot driftlichen Frauen, Schauspieler zu heirathen. Diese machten jedoch in späterer Zeit einen Seiligen zu ihrem Schusherrn. Dies war der heltige Genetus, der unter der Regierung Diocletian's Schauspieler gewesen war. Nach der Legende spielte er die Rolle eines Christen in einem Stude, welches man dazu bestimmt hatte,

lichen Spielen gehörten 1). Als die Bischöfe sichtlich nicht im Stande waren, die öffentlichen Spiele zu unterdrucken, richteten fie all ihre Thatfraft barauf, fie auf die Tage zu beschränken, die nicht geheiligt waren. Dem heil. Ambrosius gelang es, die Abschaffung der Sonntagevorstellungen in Mailand zu erzielen, und in demselben Sinne war auch die Verordnung abgefaßt, welche

jum allgemeinen Gefete des Reiches schließlich erhoben murde 2).

Es ift jedoch bemerkenswerth in Bezug auf das Berhaltniß des Chriftenthums und des heidenthums zum Theater, daß Julian, der bei Beitem der vorzüglichste Vorfämpfer des lettern war, in dieser hinsicht eine vollständige Ausnahme von seinen Glaubensgenossen machte. Sein Charakter war nach dem Muster des Alterthums gebildet und sein Widerwille gegen die öffentlichen Belustigungen war fast eines Bischofs würdig. Zwar hat Libanius eine lange Erörterung gum Lobe der Tange und Pantomimen hinterlaffen, welche nach seiner Behauptung von einem weit höhern Runftwerthe als bie Bildhauerei waren, da fein Bildhauer die Anmuth und Schönheit der Tänze nachahmen könne; aber in dieser Beziehung erhielt er keine Ermuthigung von seinem Herrn. Es ift eine sinnreiche, und wie ich glaube, richtige Bemerkung, daß diese Etrenge Julian's, die ihn in unmittelbare Gegnerschaft zu demsenigen Theile der Bevölkerung brachte, die dem Christenthum feindlich gesinnt war, zu den Ursachen gehörte, daß ihm die Versuche, die zersiehten Größte des Erbachens geweiner den die gerindhe

iplitterten Kräfte des Heidenthums zu vereinigen, mißrathen seien. Einige Zeit darauf schwand das römische Theater dahin. Der Verfall mar theils die Folge der unabläffigen Opposition von Seiten der Beiftlichfeit, die mahrend des Mittelalters zu mächtig war, als daß irgend eine Ginrichtung ihrem Fluche hatte Widerstand leiften konnen, theils und noch mehr, wie ich glaube, bes Einfalls ber Barbaren, welche bie alte Civilifation auflöften und daher auch den alten Gefchmack befeitigten. Bald verlor das Theater seine Anziehungskraft; zwar behielt es noch für mehrere Jahr-hunderte ein schwaches Dasein, aber seine Bedeutung war geschwunden, und gegen Ende des 13. Jahrhunderts wurden, wie die meisten Alterthumsforscher ju ginuben icheinen, Die letten öffenlichen Theater gerftort. Die Unterhaltungen der Menschen hatten jett einen ganz andern, zum größten Theil einen friegerischen Charakter. Kämpfe und Nachahmungen derselben, ungestüme Gelage, Jagd und nach den Kreuzzügen auch der Spieltzich wurden jetzt das Ergößen der höhern Klassen, während die Armen ihre geistesgemäße Erholung an Barenheten, Stiergefechten und zahllosen ahnlichen Bergnügungen - an Jahrmörkten, Länzen, herumziehenden Musikanten, Truggesechten und rohen Spielen fanden3). Außerdem gab es zahlreiche Marttschreier, die gewöhnlich

die neue Religion lächerlich zu machen; als er plöplich im Zwischenact eine Ericheinung hatte, die ibn bekehrte, so daß er seinen Aebertritt zu Chriftus auf der Buhne verkündete. Der Kaiser und das Publikum klatschten anfänglich laut Beifall, weil sie glaubten, daß dies zur Rolle gehöre; als sie aber die Wahrheit ersuhren, wurde der Schauspieler hingerichtet.

<sup>1)</sup> Cod. Theod. XVI. 10, 3.

<sup>3)</sup> Lebrun, S. 117—118; Cod. Theod, XV. 5, 5.
3) Strutt's Sports and Pastimes of the English People. Muratori, Antiqu. Ital. Differtat. 29. In Italien wurden folche Scheinkampfe in großem Maßitabe mit hölzernen Schwertern ausgeführt und wurden oft Veranlassing zum Todtichlag. Aehnliche Bolfebeluftigungen follen noch heut in Rugland beftebn. Storch, Econ. Polit. III., 403.

Kunststücke machten, bei denen Geschicklichkeit und Schwank eine Rolle spielten, aus denen wahrscheinlich die spätern Pantomimen hervorgegangen sind, und bei welchen wie eine sehr angesehene Duelle nachweist 1), Grund zu der Annahme vorhanden ist, daß man sich eines harlesinartigen Anzuges bediente. Es ist wahrscheinlich, daß Thomas von Aquino auf diese Marktschreier, oder wohl auch auf Toubadour's oder wandernde Sänger, die damals häusig vortamen, an einer Stelle anspielt, die im 17. Jahrhundert einen heftigen Streit entzündete. Bei der Erörterung über das Vergnügen stiellte der Heilige die Frage auf, der Beruf eines Schauspielers entschieden sündhaft sei, und nachdem er gewisse nähere Umstände ausgezählt, die ihn in diesem Lichte erscheinen lassen kannen, beantwortet er die Frage verneinend?), weil, wie er sagt, die Erholung dem Menschen nothwendig ist", und zweitens, "weil dem seligen Paphnutius offenbart worden sei, daß ein "Clown" einst sein Gesellschafter im Hummel sein werde"3).

Von solcher Beschaffenheit waren benn die öffentlichen Unterhaltungen, ehe die Wiederherstellung der Wissenschaften stattfand. Die Zeit stand jedoch schon bevor, in welcher eine tiefinnere Umgestaltung, reich an wichtigen Volgen für die Kirche, sich offenbaren sollte; und merkwürdiger Weise hat die Kirche selbst dieser Umgestaltung vorgearbeitet, wenn diese schließlich auch durch den Fortschritt der Civilisation erzielt wurde. Die erste Wiederhersstellung des Theaters muß ohne Zweisel in den religiösen Spielen gefunden werden. Seit den frühesten Zeiten schenen die Menschen gern die Gegenstände ihres Glaubens in dramatische Formen gekleidet zu haben; und die

<sup>1)</sup> Riccoboni, Hist. du théatre Italien depuis l'an 1500—1660 I., 4—6. Der Berf. dieses merkwürdigen Buches, bekannt unter dem Künstlernamen Lesio, war einer der größten italienischen Schauspieler seiner Zeit. Er zog von Theater zu Theater und besuchte und durchwühlte in den verschiedensten Städten die öffentlichen Bibliotheken nach Werken, die zu seiner Geschichte Bezug hatten. Sein Buch ist ursprünglich französisch geschrieben und der Königin Karoline von Emgland gewidmet.

<sup>2)</sup> Er sagt ausdrücklich: "Der Schauspielerstand ist nach meiner Meinung nicht unerlaubt, da er den Menschen Trost bringen soll". Gewiß gab es damals keine öffentlichen Theater und Vorstellungen außer den religiösen. Auch kann man unmöglich eine bestimmte Unterscheidungsklinie zwischen öffentlicher Declamation und Duadsalbervorstellung einerseits und den einsachsten Formen des Orama's andrerseits ziehen. Bosuet hat eine Stelle aus Thomas von Aquino's Werf De Sententiis, worin er von den Darstellungen spricht, die "früher in den Theatern stattgesunden hatten". Jedenfalls war der Heilige diesen "Schauspielern" nicht sehr zugeneigt; denn er spricht von der Einnahme, welche "die schienpsliche Sache, die Buhlschaft und das Schauspielwesen" bringe. S. hierüber Concina, Do Spoetaculis, 36—41; Lebrun, Discours sur le Théatre, 189—194; Bossuck, Réssexions sur la Comédie, §§ 22—25.

3) Joculator, ein Posserreißer.

<sup>3)</sup> Joculator, ein Possenreißer. Bossuet jedoch sagt, nach den Akten des heil. Paphnutius sei dies ein herumziehender Flötenspieler gewesen. Zulett sieht er sich zu solgendem Geständniß genöthigt: "Wenn man die Lehre des heil. Thomas von den Uebertreibungen gereinigt hat, muß man mit der einem so großen Manne schuldigen Achtung zugeben, daß er sich, wenn auch nicht in der innern Gesinnung, doch im äußern Ausdruck von den Kirchenvätern in Bezug auf die Vergnügungen ein wenig entsernt hat". Reslexions zur la Comédie, § 31.

heidnischen Mysterien, die wesentlich dramatisch waren 1), hatten sich noch lange ihren Eindruck auf den Bolksgeift erhalten, als bereits alle übrigen Beftandtheile des alten Göttercultus in Berachtung gesunken maren. Das erfte der Bibel entnommene Schaufpiel, das in der Geschichte vorkommt, handelt von Moses 2) und ift das Werk eines judischen Dichters, Namens Ezekiel, der im zweiten Sahrhundert lebte. Das zweite ift eine griechische Tragodie über das Leiden Chrifti, von dem heil. Gregor von Razianz. religiofen Ceremonien, besonders die für Beihnachten, Chrifti Ericheinung und die heil. Woche, murden immer dramatischer, und Monche wie Konnen fingen gleichfalls einige Zeit nachher an, die Ginformigkeit des Klofters durch Privatvorftellungen zu beleben. Das altefte befannte Beifpiel davon gehört dem zehnten Sahrhundert an, wo eine deutsche Aebtisfin, Namens Groswitha, ein paar Dramen religiöfen Inhalts verfagte, die theilweife dem Tereng nachgeahmt sein follen und von den Nonnen aufgeführt wurden. Das Gujet bei einem diefer Dramen ift feltfam. Gin Gremit hatte ein ichones Madchen gottesfürchtig auferzogen, die sich jedoch gegen seine Gebote auflehnte, seine Rathschläge mißachtete und in ein Haus von üblem Rufe floh. Der Eremit entdeckte jedoch ihre Zufluchtestatte, nahm die Kleidung und das Benehmen eines Soldaten an, drang in ihr Zimmer, fpielte feine Rolle fo gefchickt, daß er die Mitbewohner täuschte, und fand schließlich Gelegenheit, sein Mündel zurückzunehmen 3).

Bei der unendlichen Einförmigkeit des klösterlichen Lebens begrüßte man Unterhaltungen dieser Art mit Jubel, so daß sie, trot häusiger und strenger Rüge, in manchen Klöstern die tief in das achtzehnte Jahrhundert hinein dauerten ). Doch war die Form, die sie gewöhnlich annahmen, nicht die von weltlichen Dramen nur mit religiöser Tendenz, sondern die der Mysterien oder der directen Aufführung von Scenen aus der heil. Schrift oder aus dem Leben der Heiligen. Bis zur zweiten Hälfte des dreizehnten Jahrhunderts wurden sie ausschließlich in lateinischer Sprache und gewöhnlich von Prieftern in den Kirchen aufgeführt; später nahmen sie jedoch eine populären Sorm an, ihr religiöser Charakter hörte schnell auf, und schließlich wurden sie zu den wirksamsten Veranlassungen, die Kirche und mit ihr die Religion überhaupt in Miskredit zu bringen ). Den Beleg muß man nicht in den shänsig vorkommenden Darskellungen des Allmächtigen auf der Bühne

3) S. Billemain, Moyen Age; Martonne, Piete du Moyen Age; Leron

Etudes sur les Mystéres, S. 41.

4) Concina, welcher sein Berk De Spectaculis 1752 auf Berlangen bes Papftes Benedict XIV. veröffentlichte, erwähnt der Fortdauer dieser Sitte in einigen Klöstern und widmet eine ganze Abhandlung dem Beweise, daß Mönche, welche das geiftliche Gewand ablegen, um Laien zu geben, sich einer Todiünde

ichuldig machen.
5) S. die Sammlungen derfelben bei hone, Jubinal, Jacob u. f. w. und

über ihre Geschichte Die Werke von Lerop, Suard und Collier.

<sup>1)</sup> S. Madan, Religions Developement of the Greeks and Hebrews II., Neben bem Drama waren auch die Gladiatorenkämpfe, die von den Etruskern herrühren, wahrscheinlich in ihrem Ursprung religiös. Man scheint sie am Grabe zu Chren des Todten aufgeführt zu haben.

<sup>2)</sup> Der Rame biefes Drama's ist Εξαγωγή, Auszug (aus Egypten); boch find nur noch einzelne Bruchstude bavon vorbanden. Unm. bes Uebersetzers.

juchen 1), da diese zwar in unsern Angen höchft beleidigend erscheinen, aber mit der Geiftesverfaffung jener Zeit in vollkommner harmonie fich befanden; iondern vielmehr in der groben Unfittiamkeit, welche von den icklimmften Zagen des römischen Theaters faum übertroffen wurde 2), und vielleicht noch mehr in der fonderbaren Stellung, die man dem Satan anwies. hatten die Mafterien mahricheinlich die Schreckensseite der Religion bedeutend unterftütt. Die Bluth und der Rauch des Sollenfeners murden beftandig auf die Scene gebracht und dem Dhre die durchdringenden Angftrufe des Todestampfes vorgestöhnt. Sehr bald jedoch ließ man den Teufel die Rolle eines Sanswurft ipielen. Gein Ericheinen wurde mit Sauchzen und Lachen begrüft. Er wurde auf einmal der hervorragenofte und volksthumlichfte Charafter des Studes, und man erließ ihm auf Grund feines Charafters alle Rucksichten des Anftandes. So verichlang fich denn eine der nachdruck-lichsten Lehren der Kirche in der Anschauung des Bolkes unaufhörlich mit dem lächerlichen, und ein Geift des Spottes und der Satyre begann die aanze Lehre der Autorität zu umspielen.

Es ist jedoch ichwierig zu jagen, in wie weit diese rohen dramatischen Borftellungen zur Auflösung der alten religiösen Bande beitrugen, welche der Reformation voranging und sie verbreitete. Schon in fehr früher Zeit hatten diese seltsamen Feste, wie das Narren- und Gielsfest 3), in die Kirchen un-anständige Tanze, Caricaturen des Priesterthums und selbst Parodien auf die Meffe eingeführt, und die Mpfterien des vierzehnten und funfzehnten Sahrhunderts verbreiteten weit und breit denselben Geift. Bas ich jedoch befonders bemerfen mochte, besteht barin, daß ihre Boltsthumlichkeit wefent-lich mit dem materiellen Wohlstande zusammenhing, der eine Folge jener induftriellen Entwickelung war, die wir hier betrachten. Dieje wachsende Borliebe für eine Gattung von einigermagen geiftigen Bergnügungen, Diefes starke Ergößen an Schauspielen, welche sich besonders an die Einbildungs-

des diverses Etats, III. 342 ed. 1853.

.. . 4. .

<sup>1)</sup> Stehe darüber Malone, Hist. of the English Stage, 12-13. Ginige intereffante Beispiele find bei hone und in Strutt's Geschichte der Bolkesitten

in England, III. 137—140, gefammelt.

<sup>2)</sup> Auffallende Beispiele Dieser Ungebuhr, die ohnehin in den meiften biefer Mufterien genügend gur Ericheinung tommen, giebt Jacob in feiner Ginleitung zur Sammlung von Poffen. Jedesmal wenn eine Sunde gegen das flebente Gebot gescheben follte, verschwanden die Darsteller hinter einen Borhang, der quer über einen Theil der Bühne heruntergelassen war; woher auch das fran-zösische Sprichwort kommt, wonach gewisse Ding derriere le rideau "hinter dem Borhange" geschehen. Mehr als einmal verbot die Regierung die religiösen Spiele wegen ihrer übeln Wirkung auf die Sittlichkeit. In England scheinen die Dinge noch schlimmer gestanden zu haben, und Warton hat nachgewiesen, daß wenigstens bei Einer Gelegenheit im funszehnten Jahrhundert Adam und Eva ganz im Stande der Unschuld auf die Buhne gebracht wurden. Erst in ber nachften Scene fügte man die Feigenblatter bingu. S. Dialone's Beich. ber englischen Buhne, G. 15 und 16.

<sup>3)</sup> Das Feft der Narren und bas Fest der Ejel follen, wenn auch unter andern Namen, um 990 in der griechischen Kirche entstanden sein. Malone, S. 9. La mere sotte, die einfältige Mutter, entfrand oder erhielt wenigstens Bolksthumlichkeit in dem Streite zwischem dem Ronige von Frankreich und dem Papfte am Anfang bes gehnten Jahrhunderte. G. Monteil, Hist. des Français

fraft wendeten, war der Beginn jenes unvermeidlichen Ueberganges von den rohen, einfachen, kriegerischen kunstlosen und aller Fantasie entblößten Geschmackrichtungen der Barbarei zu den verschwenderischen, seinen und gebankenvollen Aeußerungen der Civilisation. So plump und unsittlich sie waren, spiegelten doch diese frühesten Schauspiele den Zustand einer Geselschaft ab, welche mit einer neuen Bildungszeit einen unvortheilhaften Kampfsührte, und welche, wenn sie auch noch immer ihre Vorstellungen von der Kirche herleitete, dennoch sicher und rasch der Verweltlichung zustrebte.

Die Aenderung wurde zuerst in Italien und Frankreich sichtbar. In diesen Ländern, welche damals den Mittelpunkt des materiellen Bohlstandes bildeten, hatte sich der dramatische Geschmack natürlich am meisten entwickelt und die Mysterien eine außergewöhnliche Volksbeliebtheit erlangt. Ein neuerer italienischer Bibliograph war selbst noch in unserer Zeit in der Lage, mehr als hundert verschiedene Stücke dieser Art zu sammeln, die im fünschnten und sechszehnten Sahrhundert in Italien ausgesührt wurden 1). Um die Mitte des fünszehnten Sahrhunderts singen die Vorstellungen der Markschner an, eine systematische Form zu gewinnen. Sine vollständige Erzählung wurde dargestellt, und der Harlequin stieg als Hauptschauspieler zu großer Bedeutung 2). Auch sinden wir einzelne Vorstellungen mit heidnischen Fabeln, wie auch einige Schauspiele, die man Impromptüs, Dichtungen aus dem Stegreif nannte, worin von dem Versasser der Umriß eines Stückes angegeben, der Dialog jedoch der Ersindungskraft des Schauspielers überlassen wurde. Außer diesem verbreiteten sich Dialoge und Unterhaltungen mit dem Charakter von Possen 3), welche von Stalien nach Frankreich gekommen waren und hier den Umfang regelmäßiger Dramen annahmen, welche zuweilen einen wirklich großen Werth hatten. Sine darunker, die berühmte Posse, Patellin", die wahrscheinlich um 1468 von Verter Blanchet, einem Abvocaten zu Poitiers, versast wurde, behauptet noch jest ihre Stellung auf der französsischen Sühne 4). Die Leiter der religiösen Schauspiele suchen

<sup>1)</sup> Bibliografia della Antiche Rappresentazioni Italiane Sacre e Profane stampate nei Secoli XV. und XVI., dal Colomb de Batines, Florenz 1852. Das Mysterium S. Giovanni e Paclo batte Lorenz von Medici selbst zum Verfasser. Roscoe, Lorenzo de' Medici, K. V.

<sup>2)</sup> Ricceboni I. S. 89. Einer der berühmtesten Harlequine aus der altesten Zeit war Cecchino der auch dadurch berühmt ist, daß er 1621 zu Benedig wahrsicheinlich die erste Bertheidigung des Theaters herausgab. Er wurde vom deutschen Kaiser geadelt.

Diese Possen wurden in ihrer ältesten und einsachsten Gestalt italienisch Contrasti, französisch Débats genannt. De Batines hat ein Verzeichniß von mehreren gemacht, welche aus dem Italienischen in's Französische übersetzt wurden, z. B. die Gespräche zwischen Wein und Wasser, zwischen Leben und Tod, zwischen Mann und Frau und dergl. Italienische Darsteller zogen manchmal nach Frankreich, woselbst wir 1577 eine regelmäßige italienische Gesellschaft sinden, die man I Gelosi nannte.

<sup>4)</sup> Nämlich als komische Oper, und nicht minder, wie ich glaube, als Drama. Die Beliebtheit der Posse Patelin rief den Reuen Patelin und das Testament des Patelin hervor. welche Jacob zum Abdruck brachte. hallam sagt in seiner Literaturgeschichte I. 216 "die Posse Patelin sei zum ersten Mal im Jahre 1490 gedruckt worden. Doch herrscht in der alten Chronologie des Orama's sehr große Unsicherheit, da kaum zwei Quellen darin übereinstimmen.

biefe neuen Nebenbuhler durch die Erfindung halbreligiöfer "Moralftucke" zu verdrängen. Dies waren eigentlich Darftellungen finnbildlicher Figuren ber Tugend und des Lafters 1), welche eine Art von Ausgleichung bewirken Aber die Poffen wurden bald die herrschende Form, und alle andern Leiftungen fanken zu einer nebenfächlichen Bedeutung 2). Lateinische Dramen wurden auch manchmal von ben Schülern der Unterrichtsanftalten aufgeführt, welchen Gebrauch nachmals die Jesuiten beim Bolte fehr beliebt machten.

Dies war die erfte Stufe der neuen Bewegung. Auf der zweiten erhob fich die Schöpfung weltlicher Schauspiele zu einer Gattung von höherem Berthe, welche die Mysterien vollständig überflügelte und beseitigte 3). Bie der frühere Fortschritt, rührte auch dieser hauptsächlich von der geschäftlichen Civilisation der Stadt Florenz her, wobei es jedoch äußerst merkwürdig bleibt, daß die Führer der Kirche in Italien mit seine eifrigsten Stützen bildeten. Das erfte regelmäßige italienische Luftspiel scheint die "Calandra" gewesen gu sein, deren Berfaffer der Cardinal Bibbiena, lange Beit als Setretar bei Lorenzo von Medici fungirt hatte 4). Wahrscheinlich hat der Autor das Stud noch in feinen jungern Jahren gang am Ende des fünfzehnten Sahrhunderts geschrieben; aber jedenfalls hat es feine Beforderung in der Kirche nicht gehindert. Die zwei erften italienischen Trauerspiele waren die Sophonisba von Triffino, eine Nachahmung des Euripides, und die Rosimunda von Ruccellai nach Seneca. Die Sophonisba wurde zum erften Mal im Jahre 1514 zu Bicenza gegeben und nachmals in Rom unter der besonderen Gönnerschaft des Papites Leo X. wiederholt, welcher den Berfaffer als Befandten an den hof des Raifers Maximilian schickte. Die Rosimunda tam querft in Gegenwart deffelben Papftes in Florenz 1515 gur Aufführung 5).

2) Possen scheinen auch in Spanien die Hauptform der dramatischen Literatur im 15. Jahrhundert gewesen zu sein. S. Bouterwets Geschichte der spanischen Literatur. Ihnen folgten die hirtenspiele.

4) Riccoboni, I. S. 32 und 33. Die Calandra felbft ift faft vergeffen, aber ihr Berfaffer lebt, als Träger zweier berühmter Gemalbe Rafaels in Florenz

Digitized by Google

. ...... 🖘 ...

<sup>1)</sup> Der Name Moralftud ift bier febr frei gebraucht. So ift z. B. La Moralité de l'Aveugle et du Boiteux nichts als eine Poffe. Bon den religiösen Schauspielen ging die Personification auf das Ballet über, wo sie zum Theil noch jett erscheint. Ein altes französtsches Gedicht beschreibt in entzückten Bersen die Leistungen einer gewissen Frau von Brancas, die als "Geometrie" in einem Ballet der fieben freien Runfte 1663 vor Ludwig XIV. tangte.

<sup>3)</sup> Doch giebt es noch immer einige Ueberbleibsel ber Mufterien, besonders in Tyrol. Auch feiert man dort noch jest alle gehn Jahre in dem Dörfchen Oberammergau in Baiern an der Tyroler Grenze das große Paffionsspiel, welches zwar erft breihundert Jahr alt ift und faft gar feine grotesten Scenen enthalt, doch immerhin das Schaufpiel des Mittelalters am meiften vertritt. Es befteht aus Scenen der Leidensgeschichte, zwischen welchen Bilder aus dem alten Teftament, die Borbilder des Leidens, entfaltet werden. Gin Chor, abnlich dem der griechischen Dramen, fingt hymnen von der Berbindung des Borbildes und bes Gegenbildes. Als ich es 1860 ansah, mahrte es 71/4 Stunden und feffelte die Aufmertfamteit eines fehr reichen Publitums bis gum Schluß.

und in Madrid, noch in der Gegenwart fort.

5) Bergl. Riccoboni, II. 9 und 10; Sismondi, Hist. de la Littérature du midi, II. 188-189. Beide Stude scheinen fast gleichzeitig aufgeführt worden gu fein, wenn auch Sophonisba erft einige Jahre fpater gedruckt murde. Ruc: cellai schrieb auch ein Stud, Dreftes, welches jedoch damals nicht auf die Buhne gebracht murde.

Das älteste Beispiel eines weltlichen mufikalischen Drama's ift ber Drobeus von Politiano, der zur Unterhaltung des Cardinals Gonzaga von Mantua verfaßt und in feiner Gegenwart in Scene gefett murbe 1). Benige Sahre später finden wir Clemens VII. mit Raifer Karl V. in Bologna der Aufführung des Luftspiels von den "drei Thrannen" von Ricci beiwohnen2). In natürlicher Folge biefer Gonnerschaft icheint bas italienische Theater bei feinem Beginne der Rirche nicht gerade feindlich entgegengeftanden ju haben, worin es sich in auffallendem Biderspruch mit dem frangösischen Theater be-findet. Die Eugenie von Sodelle & B., dieses erste regelmäßige Luftspiel der französischen Buhne, war durch und durch, gleich so vielen Poffen aus der alten Zeit, eine herbe Satyre auf die Geiftlichkeit3).

Bu den michtigften Folgen diefer Wiederherftellung des Theaters gehörte die theilweise Berweltlichung der Musik. Lettere Kunft, welcher die alten Griechen eine fo große Macht auf Geift und Körper gufchrieben, und welche einige ihrer Staatsmänner sogar zu einem wesentlichen Bestandtheil der bürgerlichen Einrichtung machten<sup>4</sup>), war jett seit vielen Jahrhunderten gänzlich in den händen der Kirche gewesen. Fast alle Musik, welche diesen Namen verdiente, war von kirchlichem Charakter, und alle Berühmtheiten in ber Geschichte der Mufit gehörten bem geiftlichen Stande an. Ignatius, der nach der Legende die Engel in Wechselchören Psalmen vor dem Throne Gottes fingen gehört hatte, führte das Psalmodiren ein. Der heil. Ambrosius ordnete die Kirchenmusik in der Diözese von Mailand, und Gregor der Erfte für die übrige Chriftenheit. Die heiligen Wilfried und Dunftan waren die Apostel der Musik in England. Im elften Sahrhundert erfand ber Monch Buido von Arezzo das gegenwärtige Suftem mufikalischer Bezeichnungen. Etwa zu gleicher Zeit kam das Singen auf verschiedenen Seiten und das Verbinden mehrerer Stimmen zu einem einzigen Lon, diese Grundlage der modernen Harmoniclehre, zuerst beim Gottesdienst in Ge-brauch 5). Seit sehr früher Zeit hatte man die Musik auch dazu angewendet, die Wirfung der religiofen Schaufpiele zu erhohen, und da fie benfelben Plat bei dem weltlich gewordenen Drama beibehielt, begründete Philipp

2) Riccoboni, I. 183. 3) S. Charles, La Comédie en France en Seizième Siècle (1862). Riccoboni jedoch behauptet, Molière habe Charafter und selbst Berwicklungen und Reden feines Cartuffe einem alten italienischen Stude, Doctor Bachetone, entlehnt. S. I., 137.

ftimmte Zeit seiner Erfindung ist man noch fehr im Streit. Die verschiedenen

Tone der Orgel follen dazu geführt haben.

<sup>1)</sup> Roscoe, Lorenzo de' Medici, Kap. V.; Hogarth, Memoirs of the Opera, 6—8. Da selbstverständlich, wie Hallam bemerkt, das Recitativ noch nicht erfunden war, beschränkte fich die Mufit auf die Chore und auf Gefange, die in das Stud eingelegt maren.

<sup>4)</sup> So war 3. B. bei den Arkadiern die Musik zur Pflicht gemacht, und ein Diftrikt, in welchem sie außer Uebung kam, soll in der Civilisation weit tiefer als die übrigen gestanden haben. Einen höchst interessanten Abschnitt über die Birkungen, welche die Griechen der Musik zuschrieben, enthält Burney's Geichichte der Mufit, I. 173-194. Befannt find Die Sagen von Orpheus, ber die Unterwelt entzückte, von Arion, der die Wellen befanftigte, und von Amphion, der die Steine durch Musik bewegte, sowie "die Sphärenmusik" des Pythagoras.

5) Arsprünglich wurde das Bertheilen discantus genannt. Ueber die be-

Neri im Jahre 1540 zu Rom bas Oratorium als Gegengewicht zu biesem neuen Anziehungspunkt. Ungefähr zwanzig Sahre fpäter reformirte Paleftrina, ein Raplan des Baticans, das ganze Syftem der Rirchenmusik. Leiftungen wurden ihr vielleicht von ihrer alten Herrichaft noch immer etwas erhalten haben, wenn nicht die im Sahre 1600 ftattgehabte Erfindung bes Recitativ, welches ganze musikalische Dramen möglich machte und badurch fehr bald die Oper hervorrief, der Kirche das Scepter der Mufit entwunden und den herrschenden Geschmack mächtig erschüttert hatte. Von dieser Zeit an begann der Stern der heiligen Cacilia zu erbleichen und der des Apollo auf's Neue zu erglanzen. Sene "lydischen und jonischen Weisen", die Plato so eifersuchtig aus jeiner Republik verbannte und Milton so hoch pries, wurden wieder gehört, und gang Stalien unterwarf fich ihrer Gewalt mit leidenschaftlichem Schauer. Besonders fand in ihnen Venedig den treuesten Ausdruck des eigenen Charakters und ließ nicht weniger als dreihundertfunfzig verschiedene Opern in dem Zeitraum von 1637 bis 1680 aufführen. Frankreich fand die Oper auf das Berlangen des Cardinals Mazarin Eingang; auch ift bemerkenswerth, daß der erfte Berfaffer frangofischer Opern, Perrin, ein Priefter, Cambert, der fie ihm componiren half, ein Organift und beinahe alle Saupidarfteller Chorfanger bei den Kathedralen maren. Seit jener Zeit vertauschten die beften Sanger die Rirche mit dem Theater. In England entlockten die unter dem Ngmen Masten bekannten musikalischen Dramen der Dichterfeder eines Ben Jonson und Milton ihre edelften Erzeugniffe 1).

Beniger in's Auge fallend ift eine zweite Art mittelbaren Ginflusses, den die Kirche auf die Bühne ausübte. Wie man auch im Allgemeinen über das Werthverhältniß von klassischer und gothischer Baufunft urtheilen mag, so war doch sicher die letztere darin bei Weitem voraus, daß sie die Birkungen unendlicher Räume hervorzubringen und durch geschickte Anwendung aller Mittel des Scheines, die ein bewundernswerther Ginn für die Gesetze der Perspective nur immer bieten kann, nicht nur auf den Geschmad sondern auch auf das Gemuth ihren Zauber zu üben mußte. Der griechische Tempel mochte den Geschmack befriedigen, aber er schlug nie an eine Saite tieferer Empfindung an, er erweckte keine Ilufion, brachte keine Vorftellung des Unendlichen hervor. Auge und Geift erfaßten alsbald feine Verhaltniffe und bestimmten das volle Mag seiner Größe. Bang anders ift die Empfindung, welche der gothische Dom mit seinen fast endlosen Ansichten gurud-tretender Bogen, mit seinem Hochaltar hervorruft, der mitten in dem Dunkel gemalter Scheiben in hunderten von Lichtern ftrahlt, mahrend weiter und weiter zurud das Auge sich in unbegrenzter Ferne unter den Zierathen der prächtigen Ranzel oder dem duftern Säulengange der Mutter Gottes-Rapelle verliert. Das Sichtbare führt hier die Ginbildungsfraft zum Unsichtbaren. Das Gefühl der Endlichkeit ift übermunden. Der Schein und Schauder des Unermeglichen bewältigt unwiderftehlich den Beift. Und diefer Schein, den die Bauart und das Dunkel des Tempels bewirken, ift im Ratholicismus ftets auf geschickte Art durch Geremonien unterhalten worden, welche vor-

<sup>1)</sup> S. Burney's Hist. of Music; Castil-Blaze, Chapelle musique des rois de France; Hist. of the Opera; Monteil, Hist. des Français (17. Jahrhundert); Palestrina's Bemerkung in Hallam's Hist. of Literature und die Essays on Musical notation von Bitet und Couffemaker.

züglich darauf berechnet find, vermittelft des Auges auf die Regungen des

Gemuthe zu wirfen.

Nun ift es sicher ein merkwürdiges Jusammentreffen, daß, während die christliche Baukunft auf diese Weise unfraglich die heidnische Baukunft in der Hervordringung des Scheines der Entsernung übertrifft, das moderne Theater sich durch den ganz gleichen Vorzug vor dem alten auszeichnet. Eine Grundregel des modernen Theaters besteht darin, daß die Bühne wenigstens zweimal so tief als dreit ist. Bei den Theatern des Alterthums war die Bühne fünf oder sechs Mal so breit als tief.). Sie glich dem Theise, der heutzutage sichtbar bleibt, wenn der Vorhang heruntergelassen ist. Die Wand, welche sie einschloß, war nicht verdeckt, sondern dem Juschauer durch reiche Bildwerke vor das Auge gerückt und eine Illusion wurde weder beabsichtigt noch erreicht. In dem neueren Theater schritt zwar unser gegenwärtiges System der Ausschmuckung nur langiam vorwärts von den rohen Darstellungen des Himmels und der Hölle in den Mysterien dis zur vollendeten Scienerie unserer Tage; aber dennoch dietet der beständige Fortschritt in dieser Richtung eine Vorstellung von dem Wesen des Schauspiels, welches von dem der Griechen grundverschieden und vermuthlich in hohem Grade dem Einstuß der kirchlichen Gebräuche auf den Geschmack zuzuschreiben ist.

Man fann die Urfache der Gunft, welche Leo und feine Zeitgenoffen bem Theater bezeugten, unschwer begreifen. Gie gehörten einem Beichlechte von Beiftlichen an, welches sich von den ftrengen Ueberlieferungen der Kirche weit entfernt und der neuen Geschmackerichtung innig ergeben hatte, die der Lurus und eine erborgte Belehrsamkeit erzeugt hatten, und das mit unverhohlenem Widerwillen allem religiofen Enthufiasmus, aller Intolerang ber Schönheit entsagte. Ihr Leben war ein langer Traum der Kunft und Ihre Einbildungefraft, gereift und geregelt durch ein fortwährendes Studium der edelsten Werke des griechischen Genius, verlieh ihrem Stande eine neue Farbe und schmuckte jede Schöpfung der Kirche mit heidnischer Schönheit. Solche Manner waren nicht dazu geeignet, die Leidenschaften bes Beiftes zu unterdrucken, welche fast gleichzeitig in Italien, Frankreich und Spanien ermachten 2) und das moderne Theater hervorriefen. Aber als die Lehre Luther's Europa durchzittert hatte, drang auch in den Vatican ein neuer Beift. Die Denker und Runftrichter murden von Mannern eines heiligen Lebens, aber auch eines verfolgenden Gifers erjett, und ein heftiger Rampf zwischen Rirche und Theater begann, welcher faft bis zum Schluffe des 18. Sahrhunderts dauerte und mit dem vollständigen Siege des lettern endiate.

<sup>2)</sup> Das spanische Theater erlangte früh seine Vollendung, und nach 1600 wurden spanische Tragitomödien bald auch in Italien herrschend. S. bei Riccoboni die Geschichte dieser Bewegung und Bouterwat's Hist. of Spanish Literature. Ich habe oben die Geschichte des englischen Theaters übergangen, weil seine Ausbildung fast ganz isolirt steht, während die von Italien, Spanien und Brankreich zusammenhängen, und weil ich hier die Verbindung des Katholicismus mit dem Drama darzustellen habe.



<sup>1)</sup> Die Bühne von Orange, die wohl das vollständigste römische Theater bildet, welches noch besteht, hat sechsundsechszig Yards in der Breite und zwölf in der Tiese. S. Litet's Essay on the Antiquities of Orange, in seinen Etudes sur l'Histoire d'Art. Die Bühne von Herculanum ist länger als die von San Carlo in Neapel, aber sie ist nur einige Zuß tief.

Die Lehre der Kirche war in dieser Beziehung klar und beftimmt. Das Theater wurde ganz unzweideutig verdammt. Alle berufsmäßigen Schaufpieler wurden als in dem Stande der Todfunde befindlich erklart und demgemäß zum emigen Berderben beftimmt, wenn fie in ihrem Berufe fturben 1). fürchterliche Ausspruch ward mit der nachdrücklichsten Klarheit von ungähligen Bijchöfen und Gottesgelehrten verkundet und fogar in vielen Kirchsprengeln dem tanonischen Besetze und dem Rituale beigefügt2). Dasjenige von Paris und einigen andern Städten erklärte ausdrücklich, daß Schauspieler icon durch ihr Gewerbe ohne Beiteres ercommunicirt seien3). So lautete das Urtheil der Rirche über diejenigen, die ihr Leben der Bermehrung menfchlicher Freuden, der Berftreuung von Bolfen des Trubfinnes und dem binwegzaubern aller Lebenslaft von dem bedruckten Beifte midmeten. fann ermeffen, wie viele Bergen es mit Angft erfüllte, wie viel edle Naturen es in die Tiefen des Lafters fturzte. Gine nothwendige Folge diefer Lehre war es, daß man Schauspielern, die ihren Beruf nicht aufgeben wollten, die Sacramente verweigerte, und daß, in Frankreich wenigftens, ihre Beftattung der eines Sundes glich'). Unter denjenigen, welchen man auf folche Beije einen Plat auf geweihetem Boden verfagte, zählte die schone und talentvolle Le Couvreur, Die vielleicht die herrlichste Zierde der französischen Bühne gewesen war. Sie ftarb, ohne den Stand abgeschworen zu haben, dem fie zum Schmuck gereicht hatte, und wurde auf einer Weide für Schafe an den Ufern der Seine begraben. Gine Dde Boltaire's, welche von dem hellen Feuer tiefer Entruftung glubt, hat ihr Andenten geracht und zugleich

Wer mit den Gewohnheiten in neuern römisch-katholischen Ländern vertraut ist, kann sich nur schwer einen Begriff von der Stärke der Erbitterung machen, mit welcher die Theologen des siedzehnten und des achtzehnten Jahr-hunderts gegen die Theater vorgingen. Moliere, dessen Luftspiele beständig

<sup>1)</sup> Die Entscheidung der Doctoren von der Sorbonne lautete 1694: "Die Schauspieler befinden sich schon durch die Ausübung ihres Gewerbes im Zustande der Todsünde". Dict. des Cas de Conscience, de Lamet und Fromageau I, 803.
2) S. eine Masse von Belegstellen bei Desprez de Boissy' Lettres sur les

Spoctacles, 1780; Lebrun, Discours sur la Comédie; Concina, de Spoctaculis.

3) "(Bon der heiligen Communion) fernzuhalten sind notorisch Unwürdige, wie die Excommunicitten, mit dem Banne belegten und die einen schimpslichen Lebenswandel führen, z. B. Buhlerinnen, Buhler und Comödianten". Angeführt bei Concina, De Spoctaculis, S. 42. Siebe auch Lebrun, Discours S. 34. Um sich mit der angeführten Stelle des Thomas von Aquino auszugleichen, meinten einige Theologen, die Darsteller unmoralischer Stüde nur seinen ercommunicitt, fügten jedoch hinzu, daß der Zustand des Theaters alle Schauspieler zu tadeln Veranlassung gebe. Molière galt als besonders und hervorragend arg, Nacine als bei Weitem nicht unschöllich. Bossuptete ausdrücklich, jedes Stüd sei unmoralisch, welches die Liebe, selbst die erlaubte,

auf's Theater bringe. Siehe seine Reflexions sur la Comedie.

4) "Die Kirche verdammt die Schauspieler, um das Schauspiel zu schützen: Die Entscheidung darüber ift genau im Ritual (s. das von Paris 108—114) angegeben, die Praris eine beffändige. Man nimmt im Leben und im Tode denjenigen die Sacramente, welche Comödie spielen und ihrer Kunft nicht entsagen. Man übergeht sie am Tisch des herrn wie öffentliche Berbrecher, man schließt sie aus dem heil. Orden wie Beschimpste, und das kirchliche Begräbnis bleibt ihnen in natürlicher Folge versagt". Bossue, Keslexions zur la Comedie, § XI.

unter ben beutlichften Beweisen ihrer Verberblichfeit aufgeführt murden, mar befonders das Ziel ihrer Rlagen, und als er ftarb, erhielt man nur mit der größten Mühe die Erlaubniß, ihn auf geweiheter Erde zu bestatten 1). Der fromme Sinn Racine's schraf vor diesem Makel zurück. Als er auf dem Höhepunkt seiner Größe stand, hörte er auf für die Bühne zu schreiben, und eine außergewöhnliche Grabichrift ertennt nach Erwähnung feiner Borzüge an, daß an feinem Andenken ein Makel hafte, nämlich der, ein Schaufpieldichter gewesen zu sein<sup>2</sup>). Im Sahre 1696, und dann wiederholt im Sahre 1701 bei Gesegenheit des Subiläums, gingen die Schauspieler den Papft an, sie von dem Tadel des canonischen Rechtes zu befreien; aber ihre Bitte war erfolglos; und als bei der Genesung Ludwig XIV. von einer ernstlichen Krantheit alle übrigen Pariser Corporationen ein feierliches Te Deum darbrachten, wurden sie ausdrücklich ferngehalten3). Das Kirchenrecht entzog ben Schauspielern das Sacrament der Ehe und überlieferte fie somit gefliffentlich dem Concubinate. Ginmal fuchte man das Gefet zu umgeben, indem der Schauspieler, der fich zu verheirathen munschte, feinem Berufe entfagen und bald nach Vollzug des Aftes auf den Befehl des Königs zu ihm zurudkehren follte; allein der Erzbijchof von Paris hintertrieb diese Umgehung, indem er jedem Schauspieler die Ehe versagte, der kein offizielles Schreiben vorlegen konnte, welches ihm die niemalige Ruckkehr zur Buhne verburge; und derfelbe Erzbischof entfette einen Priefter feines Umtes, weil diefer aus Bersehn einen Schauspieler getraut hatte4). Als der Rechtsanwalt Huerne de la Mothe im Jahre 1761 die Ber-

Als der Rechtsanwalt Huerne de la Mothe im Sahre 1761 die Verweigerung der Ehe an Schauspieler als standalös zu tadeln und dabei etwas zur Vertheidigung ihres Beruses zu sagen wagte, wurde sein Werk durch henkershand verbrannt und sein Name aus der Liste der Abvocaten gestrichens). Lulli, der erste große musikalische Componist in Frankreich konnte nur durch Verbrennung einer Oper, die er eben vollendet hatte, Absolution erlangens).

Aber trop alledem machte das Theater beständige Fortschritte, und da sich die Opposition unbedingt und unzweideutig äußerte, bildete ihr Erfolg einen Masstab für die Ricderlage der Kirche. Obwohl das Gesek in Frank-

<sup>1)</sup> Lebrun berichtet dies mit großer Freude. Er sagt, von Molière sprechend: "Gewiß ift, daß sein Tod eine schreckliche Lehre für alle seine Genossen ist und für alle, die nur lachen wollen — was er von der Kirche hat, ist ein wenig Erde auf großes Bitten, und dabei mußte man versichern, daß er Zeichen der Reue gegeben. Als Rosswand 1691 plöglich verstarb, wurde er ohne Geistlichen, ohne Licht und ohne Gebet in einer Ecke des Kirchhoses von St. Sulpice begraben, wo man die ungetauften Kinder beisett". Discours sur la Comédie, S. 259. Ed. 1731.

<sup>2)</sup> Dies merkwürdige Product ist vollständig bei Desprez de Boiffy I., 510-512 wiedergegeben. Sein Verfasser bieß Tronchon.

<sup>2)</sup> Das. S. 124.
4) S. fiber biesen höchst standalösen Borfall Grimm und Diberot, Mémoires historiques III., 327 und 328, Und dennoch hatten diese Priester die Kübnheit, Schauspielern ihre Unsittlichkeit vorzuwerfen! Das Concil von Miberis verbot im vierten Jahrhundert jeder Christin, einen Schauspieler zu

ebelichen. Lebrun, Discours S. 157.
5) S. den intereffanten Parlamentsbeschluß bei Desprez de Boiffp, I. S. 473—481.

<sup>6)</sup> Hogarth, Mémoirs of the Opera S. 28.

reich Schauspieler für ehrlos erklarte und fie demgemäß von jeder Art öffentlicher Burde und Anstellung ausschloß, und obwohl bis weit in's achtzehnte Nahrhundert hinein die Sitte allen denjenigen den Theaterbesuch abidnitt. die irgend eine obrigkeitliche Stelle bekleicheten, fo behielt doch das Schaufpiel seine Popularität unverfürzt. In Spanien scheint es sich ein gewisses Daß von Duldung dadurch verschafft zu haben, daß es sich in die Arme der Kirche warf. Flötte ihm doch Calberon sogar den Geift der Inquisition ein. Die religiösen Schauspiele dauerten dort noch fort, als sie in fast alleu andern gandern bereits abgeschafft waren; und obgleich Mariana und einige andere Führer in der Theologie alle Theaterunterhaltungen tadelten, vermochten fie dennoch nicht deren endgultige Unterdrückung zu bewirken 1). wurde zwar etwas ftrenger behandelt; denn als einige Beiftliche ihr eine Periode der Pest und der Dürre zugeschrieben hatten, schaffte man sie für eine Zeit lang ab2), aber schließlich wußte sie sich doch in Spanien ihre Stellung zu sichern. Die Staliener drängten sich zu allen Zeiten mit Wonne in's Theater. Selbst die Römer legten eine so hervortretende Leidenschaft für diese Urt der Unterhaltung an den Tag, daß die Papfte fie nachzulaffen veranlaßt wurden. Zuerst wurden dramatische Borstellungen zu Rom nur mahrend des Carnevals erlaubt, und Benedict XIV. richtete bei Erlag dieser Bewilligung einen hirtenbrief an die Bischöfe feines Reiches, um ihnen zu verfichern, daß er fie nur mit außerftem Widerftande gur Bermeidung gronerer Uebel gegeben habe, und daß diese Geftattung durchaus nicht zu einer Billigung gestempelt werden durfte 3). Allmählich jedoch wurden diese Vergnugungen auch auf die übrigen Sahreszeiten ausgedehnt, und selbst die Oper ward, um den Wünschen des Bolkes zu genügen, eingeführt. Sm Sahre 1671 erbaute man endlich in Rom ein öffentliches Opernhaus; aber weibliche Perfonen wurden lange ftreng fern gehalten und ihre Stelle durch Berfchnittene

f. die tadelnden Bemerkungen bei Mariana, Do Roge, S. 406—419.

2) Budle's Gefch. I. S. 347; Anmerkung. So schreibt auch Lebrun die Erdbeben, welche das alte Antiochien vermufteten, der Leidenschaft feiner Bewohner für das Theater ju. Discours S. 132-133. Die englischen Bijchofe gaben im Jahre 1563 die Schuld der Peft den Theatern. S. Froude's Gefch. VII. S. 519.

<sup>1)</sup> Philipp II. und Philipp IV. jedoch verbannten alle Schaufpieler aus Spanien, wie man aus Boiffty, Lettres sur les Spectacles, S. 482-484 erfieht; und ber hochwurdige und wunderthätige Pater Postad ließ ipater das Theater zu Cordova zerstören. Concina, De Spect. S. 178. Ueber die Ausdehnung, bis zu welcher die Schauspieler sich anftrengten, die Gunft der Kirche durch religioje Stude und durch Theilnabme am festlichen Rirchengefang zu gewinnen,

<sup>3)</sup> S. den fraftig gehaltenen Auszug, welchen Concina feiner Schrift vorausgeichidt bat. Ginige Carbinale zeigten fich indeffen minder ftreng, wie benn ber Cardinal Barberini in der erften hälfte des 17. Jahrhunderts musikalische Unterhaltungen veranftaltete. Die fehr berühmt wurden. Dort war es auch vermuthlich, ficher aber in Rom, wo Milton die Leonora Baroni antraf, eine der vorzüglichsten aus ber langen Reihe italienischer Opernberühmtheiten, welcher er mit bochft unpurita-nischer Galanterie drei lateinische Gedichte widmete. hogarth, Memoirs of the Opera S. 17 und 18. Jene Carnevalschauspiele erregten bei bem Calviniften Dallaus großen Unwillen. S. Concina S. 302-303. Die italienischen Priefter icheinen nicht fo heftige Feinde bes Theaters als die frangoliichen gewesen gu fein, obgleich De Boiffy ein ziemlich langes Berzeichniß ihrer Berdammungs urtheile aesammelt bat.

erfett, fo daß diefe ungluckliche Rlaffe in Folge beffen in der heiligen Stadt

fehr gesucht murde. 1)

Der Mann, der mehr als jeder Andere gethan hat, um von den Schauspielern jeden Matel zu entfernen, mar ohne Frage Boltaire. Es liegt gewiß etwas ausnehmend Edles in dem unermüdlichen Eifer, mit welchem er Poefie und Beredtsamkeit, den beißendsten Bit und die icharften Verstandesarunde der Vertheidigung allen Deren zuwendete, die fo lange ohne Unnehmer in Berachtung geftanden hatten. Er schützte fie mit dem Schilde seines mächtigen Namens, und ber Erfolg seiner Bertheidigung bemährte fich in bem Grlaffe, durch welchen die Männer der frangösischen Revolution mit einem Schlage alle Einschränkungen beseitigten, unter welchen jene gelitten hatten. Die Stellung, welche die Schauspieler feitdem fast in sedem gande erlangt haben, und die Ausdehnung, in welcher das Theater eine berechtigte Inftitution geworden ift, muß Jedem bemerklich fein. Bu den vielen Beweisen von der Dhumacht der neueren kirchlichen Bemühungen, den natürlichen Lauf der Gefellschaft zum Stehen zu bringen, giebt es wenig intereffantere, als die Eröffnung des römischen Theaters, bei welcher der Cardinal-Gouverneur von Rom als Vertreter des Papftes erscheint, um mit seiner Gegenwart diese Unterhaltung zu fanctionniren, auf die fußen Klänge der Oper, welche von Sängerinnen ertonen, zu laufchen und die Verschlingungen des Tanzes zu beobachten.

Hoffentlich wird der Lefer die Ausführlichkeit verzeihen, mit welcher ich diesen Theil der Untersuchung über das Drama gegeben habe. Sie hat durchaus nicht den Charafter einer Abschweifung, da ein Inftitut wie das Theater zwar nicht völlig ale die Schöpfung einer einzigen Nation betrachtet werden kann, es aber sicherlich seine erste Anregung und gewisse Saupt-merkmale jener Verbindung von industrieller und geistiger Civilization verdankt, die unter den Medicis ihren Gipfelpunkt erreichte. Auch steht sie in keinem unwesentlichen Zusammenhange mit dem Gegenstande dieses Werkes, da die allmähliche Umgestaltung, die ich vorgeführt, zu den auffallendsten Beispielen jenes Prozesses der Berweltlichung gehört, der fich unter dem Ginfluffe des rationalistischen Beiftes nach einander in jedem Gebiete des Wiffens und der Thätigkeit zu erkennen giebt. Denn Sitten und Ginrichtungen, die noch jo wenig aggreffiv auftreten, die aber trot bes Bersuches von Seiten einer die höchste Autorität beanspruchenden Rirche, fie zu unterdrücken, sich dennoch eine gesicherte Stellung in der Welt verschafft haben, gehören zu den mächtigften Factoren ber kirchlichen Auflöjung. Durch die einfache Thatfache ihres Bestehens lockern sie querft die Unterwürfigkeitsbande der Menfchen, laffen schließlich einen gemiffen Theil der Rirchenlehre in Bergeffenheit gerathen und verleihen dadurch ber gangen einen Charafter ber Beweglichkeit und der Biegfamkeit. In diefer Beziehung ift der Protestantismus durch Wechsel viel weniger als sein Nebenbuhler angegriffen worden, da er nicht eine gleiche einschränkende Gewalt beansprucht und sich daher mit den Entwickelungen der Gesellschaft eher ausgleichen, sie läutern und mäßigen kann, wenn er sie auch nicht völlig beherrscht. Ebenso muß man zugeben, daß nur die calvinistische Richtung der reformirten Kirche in Bezug auf das Vergnügen Fanatismus entfaltet hat, und zwar einen der römischen Kirche

<sup>1)</sup> Desprez de Boiffy II. S. 234-236.

mindeftens gleichtommenden 1), daß aber der Anglicanismus von diefem Makel fich ftets besonders frei gehalten hat2); wobei die Bemerkung nicht überfluffig fein durfte, daß sein Freisinn sich belohnte, da mit Ausnahme der unsittlichen Beit zwischen ber Restauration und der Beröffentlichung des Wertes von Beremias Collier im Sahre 1698, welche man gewiß mit Recht hauptjächlich der Reaction gegen den Puritanismus zuschreiben tann, das englische Theater

bem Sittenrichter am wenigften auszusegen geben wird. Die Schöpfung des weltlichen Theaters gehört zu den letzten Erfolgen, welche die Uebermacht der Industrie in Stalien errang. Eine Reihe von Urfachen, auf melde mir hier nicht näher einzugehen haben, untergrub biefes politische System, welchem die Welt fo vielen Dant schuldet: die Entdeckung des Seewegs um das Kap der guten Hoffnung durch Basco de Gama und Amerika's durch Columbus lenkte im Berein mit mehreren anderen Ursachen ben Strom des Sandels in neue Ranale. Bur Zeit, als die Wirfung Diefer Entbedungen fich zuerst fühlbar machte, hatte die Reformation das Chriftenthum in zwei entgegengesette Richtungen getrennt, und es entstand die michtige Frage, welcher von beiden das Scepter der Induftrie in die Sand fallen murde.

Es wird glaub' ich Jeder zugeben, daß vom Standpunkte des sechszehnten Sahrhunderts keine Annahme einleuchtender ericheinen konnte, als daß die Handelsherrschaft in Europa berufen sei, durch den Ratholicismus ausgeubt zu werden. Die beiden großen Entdeckungen, von denen ich eben gefprochen, fielen dem Loofe der überwiegend katholischen Nationen auf der iberischen halbinfel zu. Spanien besonders wies eine Bereinigung von Errungenschaften auf, die in der Gefchichte kaum ihres gleichen finden. berrlichen Colonieen eröffneten eine unendliche Ansficht auf Reichthum, und es schien zur Entwickelung derselben alle nothwendigen Eigenschaften und Fähigkeiten zu besitzen. Das Bolk ftand auf dem Sobepunkt feiner Macht. Noch ruhte auf seinem Scheitel der Ruhm von Granada. Karl V. hatte das kaiserliche Scepter mit dem spanischen vereinigt, hatte eine große Seemacht organisirt, hatte sich zum anerkannten Haupte der katholischen Intereffen aufgeschwungen, die französischen Macht, die allein seine Herrschaft ge-fährden konnte, gedemuthigt, und sich den Namen des größten Politikers seiner Zeit erworben. Fügt man hinzu, daß das Streben nach Reichthum nirgends fich gewaltiger äußerte als unter ben Spaniern, fo muß es scheinen,

<sup>1)</sup> Neber die Beschlüffe der frangösischen Protestanten gegen das Theater f. Lebrun, S. 255. Ebenfo ftreng war Calvin in Genf, und feine Grundfage fanden lange nachher an Rouffeau einen begeifterten Fürsprecher. In England wurde einer der graufamften Tyrannenafte Rarl's I. durch ein Buch bervorgerufen, welchem Pronne, fein Berfaffer, den Titel Histriomastix gegeben hatte, und zu den erften Wirkungen des Triumphes der Puritaner gehörte die Unterdrudung des Theaters.

<sup>2) 3</sup>ch habe schon erwähnt, wie Molière, Lulli und Le Couvreur in Frankbehandelt murden. Als eigenthamliche Beleuchtung des verschiedenen Geiftes, ber im Katholicismus und im Anglicanismus herricht, will ich nur das Schicffal ihrer englischen Genoffen Shakeipeare, Lawes und Brau Oldfield erinnern. Die hat Der Laut eines Streitet Shafefpeare's Grab beunruhigt, und der große Dichter des Puritanismus hat sein Requiem gesungen. Lawes und Frau Oldfield ruben beide in der Weftminfterabtei, in welcher bie lettere mit faft königlichem Pomp beigesett wurde.

als wenn kein Element commercieller Größe gemangelt habe. Und so hätte man natürlich a priori schließen müssen, daß Spanien im Begriff stehe, eine lange und rühmliche Laufbahn des Handels anzutreten, daß es die Wage materiellen Gedeihens entschieden auf die Seite derzenigen Religionen werde fallen lassen, deren Vorkämpfer es war, daß aber schließlich der Geist des Handelsverkehrs seinen religiösen Fanatismus mäßigen würde.

Doch keine bieser Folgen trat ein. Obwohl die spanischen Katholiken einige wenige Sahre die Schiederichter und Leiter des Handels waren, und obwohl die Wirkungen ihrer Uebermacht noch jetzt nicht ganz geschwunden sind, verdunkelte sich doch der strahlende Wohlstand Spanien's sehr bald. Gerade damals, als es auf der geebneten Bahn zu einem fast unendlichen Reichthum begriffen schien, sank es in die tiefste Armuth. Sein Ruhm erlosch, seine Macht ward gebrochen, und sein Fanatismus allein blieb zurück.

Diese scheinbare Anomalie läßt fich durch verschiedene Erwägungen erklaren; zunächft wie ich glaube, aus den falschen ötonomischen Grundsagen,

welche die Triebfeder der fpanischen Gefete murden.

Benn man auch sicher sehr übertreiben wurde, wollte man in den italienischen Republiken das Ziel erreicht sehen, nach welchem eine richtige Staatsökonomie strebt, so kann es doch nicht fraglich sein, daß ihre Politik mit den Grundsäken der Staatsökonomie sich weit mehr in Uebereinstimmung befand, als die irgend eines ihrer Nachfolger die nach der Zeit von Quesnay und Smith. Das vorzügliche praktische Geschick, das sie besaßen, sowie die Sigenthümlichkeit ihrer Lage, welche sie zumeist ganz vom Handel abhängig und demgemäß zu natürlichen Gegnern der Schutzprivilegien machte, bewahrte sie vor den schlimmsten Irrthümern der Zeit in der Gesetzgebung; und in der That war es der berechtigte Stolz der italienischen Nationalökonomen, daß sich mit Ausnahme von Serra, Genovesi und vielleicht noch ein Paar andern selbst ihre theoretischen Schriftsteller stets besonders frei von den Irrthümern jenes "Merkantilspstems" hielten, welches in andern Ländern so lange die Derrschaft behielt. Erst als Spanien zur Macht gelangt war und der Strom des amerikanischen Goldes Europa zu überschwemmen begann, wurde die Lehre, auf welcher jenes verhängnisvolle System beruht, der Mittelpunkt der Handelsgesetze.

Um diese Lehre in ihrer einfachsten Form zu bezeichnen, bestand sie in dem Glauben, daß aller Reichthum in der Ansammlung der Edelmetalle zu suchen sei, und daß daher ein Land nothwendig durch jeden Verkehr arm werden müsse, der seine Schätze an derartigen Metallen vermindere, wenn er auch seine andern Bestigungen noch so sehr ausdehne. Wenn also zwei Nationen ihre Waaren zu dem Zweife austauschten, ihren Reichthum zu vermehren, so streebt jede nur nach dem Ziele, den Verkehr derartig zu regeln, daß sie eine größere Summe Geldes erlange, als sie vorher dessehr, mit andern Worten, daß der Werth ihrer nicht metallischen Aussuhr größer werde, als die betreffende Ginfuhr. Da sedoch das Plus der Aussuhr größer werde, als die betreffende Ginfuhr. Da jedoch das Plus der Aussuhr über die Einsuhr auf der einen Seite ein entsprechendes Plus der Aussuhr über die Einsuhr auf der andern Seite in sich schloß, so folgte, daß die Interessen beider Nationen sich geradezu entgegenstanden, daß der Verlust der einen zur Bedingung und zum Maßstab für den Gewinn der andern wurde, und diesenige Nation, welche die sogenannte "Handelsbilanz" nicht zu ihren Gunsten abschließen konnte, ein ganz schlechtes Geschäft gemacht habe. Ebenso folgte,

daß die Wichtigkeit der eigenen Landesproducte derjenigen der Ausfuhr und

ber Ginfuhr bes Goldes völlig untergeordnet fei.

Aus diefen Grundfagen erwuchsen drei wichtige, praktische Folgen, die zu dem Falle Spanien's wesentlich beitrugen. In erster Reihe vereinigte sich alle Thatkraft der Regierung und des Bolkes auf die Goldminen, so daß Die Manufacturen und faft alle Arten des Gewerbes vernachläffigt murben. Dann wurden durch ein weitläufiges Syftem von Handelsbeschränkungen und Monopolen, die man in der nichtigen hoffnung das Mutterland zu bereichern erbacht hatte, die Colonieen fehr bald zu Grunde gerichtet, von denen fich einige ichließlich bis zu einer erfolgreichen Emporung aufgebracht jaben. Endlich führte man eine ungebührliche Menge Goldes in Spanien ein, mas Die gang natürliche aber für die Spanier hochft befremdende Wirkung hatte, das gange Kinangspitem des Landes zu verwirren. Denn der Werth des Goldes richtet fich wie der Werth jeder andern Waare nach dem Gesetse von Angebot und Nachfrage, während der Umstand, daß dieses Metall zum allgemeinen Tauschmittel gewählt ift, die plögliche Aenderung feines Werthes nur um jo gefährlicher macht, ohne es irgendwie dem Gejege zu entziehen. Wird es plötlich zu gemein, so verliert es an Werth d. h. an der Fähigkeit dafür zu erwerben, mit andern Worten: der Preis aller andern Baaren Nach einer gewiffen Zeit regeln fich die Dinge nach dem neuen wird größer. Maßstab, jo daß nicht wenige Nationalökonomen in Ruckficht auf den raschen Anftoß, den die Industrie erhält, auf die besondere Art von Unternehmungen und noch mehr auf die Erleichterung des Druckes der Nationalschulden, Die vom Wechfel bes Goldwerthes gunftig beeinfluft werden, ihn fchlieflich als eine Wohlthat angesehn haben. Doch jedenfalls bringt die Verwirrung, die Unficherheit und Unbeftimmtheit des Uebergangezuftandes der Bemeinichaft eine große Befahr, und der Schaden für gewiffe Rlaffen 1) ftellt fich als ein fehr ernfter heraus. Dbwohl auch in der gegenwärtigen Zeit der Bufluß auftralifchen und californischen Goldes fehr merklich auf Die Preife eingewirft hat, fo find doch die Erschütterungen durch das ungeheure Unternehmungsfeld, über das es fich verbreitet, durch den entgegenwirkenden Ginfluß bes Majdinenwesens auf die herabsetzung der Baarenpreise und durch einige Ausnahmegrunde zur Nachfrage 2) wefentlich gedämpft. Aber der Goldftrom, der nach der Entdeckung Amerika's feinen Lauf nach Spanien nahm, hat das Uebel beinahe in feinem ganzen erschöpfenden Dage herbeigeführt, während der ökonomische Irrthum jener Zeit die Spanier fast all des Segens beraubte, der sonst zu erwarten ftand. Nur die freie Berwerthung des amerikanischen Goldes zum Ankauf der Industriezweige fremder Nationen wurde das augenblickliche Uebel einer jahen Preisveranderung beseitigt und das dauernde Uebel des Berfalls der eigenen Induftrie einigermaßen compensirt haben; aber dies hatte die Ausfuhr der Edelmetalle bedingt, welche die Regierung unter den ftrengften Strafen verbot. 3war fand das Gold dennoch, da kein Verbot den natürlichen Lauf der Dinge aufhalten kann,

<sup>1)</sup> Rämlich für Diejenigen, welche unmittelbar ober mittelbar von einem festen Einkommen abhängen.

<sup>2)</sup> Rach Chevallier, beffen Buch über diesen Gegenstand von Cobden übersetzt und umgearbeitet worden ist, liegt der hauptgrund in der Annahme einer Goldwährung seitens der Franzosen.

seinen Weg nach außen 1); aber es geschah in der für Spanien am wenigsten vortheilhaften Weise. Carl V. und Philipp II. brauchten es in ihren Kriegen; aber Kriege sind sast immer der Industrie schädlich. Biele derselben waren auch in ihrem Ausgange unglücklich, und diesenigen Karl's wurden weit mehr in dem Interesse des deutschen Reichs als Spanien's unternommen, während Philipp sede andere Kücksicht dem Vortheile der Kirche opferte. Rur durch lebertretung des Gesetzes wurde die Geldaussuhr in's Wert gesetzt. Schon nach wenigen Jahren zeigte sich diese Volitik in ihrer ganzen Wirksamseit.). Die Manusacturen gingen ein. Die Preise stiegen ungemein hoch, Verwirrung und Unsicherheit kennzeichneten jedes finanzielle Unternehmen. Die Spanier erfüllten, um das Bild eines großen Nationalsökonomen anzuwenden, den Fluch des Midas, indem sie alse Lebensmittel in Gold verwandelt sahen, indeß die Regierung, um Allem die Krone auf-

zuseten, feine Ausfuhr bei Todesftrafe verbot.

Diese ökonomischen Ursachen gehören zu dem Nachweise, woher es kam, daß die materielle Wohlkahrt jener großen katholischen Macht so vorübergehend war und warum kein skärkeres, industrielles Streben hervorgerusen wurde, um den herrschenden Fanatismus zu lähmen. Gine noch hellere Beleuchtung empfängt letzere Thatsache, wenn wir die socialen und religiösen Ginrichtungen in Betracht ziehen, welche der spanische Katholicismus förderte. Die Klöster hatten an Zahl und Reichthum einen Höhepunkt erreicht, wie er kaum wieder vorgekommen ist, und außer daß sie viele tausende von Menschen und einen bedeutenden Theil des Ueberslusses den produktiven Quellen des Landes entzogen, schusen sie auch Gesinnungen, die sich mit der Industrie durchaus nicht vertragen. Der Geift, welcher die Menschen in großer Anzahl dem einsörmigen Leben der Affese und Armuth zusührt, steht demjenigen so wesentlich entgegen, der die Thatkraft und Begeisterung der Industrie erzeugt, daß sie unmöglich auf die Dauer neben einander zu bestehen vermögen. Ueberdies lebte jenes Aristokratensystem wieder auf, welches mit einer theologischen Gemeinschaft in so vollem Einklang steht. Ein kriegerischer, müßiger Abel trat an die Stelle der alten kaufmännischen

<sup>1)</sup> Die berühmte Predigt des Bischofs Latimer, welche die Preisumwälzung in England schildert, wurde schon i. J. 1548 gebalten, kaum zwanzig Jahre nach der Eroberung von Meriko, also zu einer Zeit, als die großen Minen von Potofi, die erst 1545 entdeckt worden waren, noch kaum eine Wirtung auf Europa äußern konnten. Den schlagendsten Beweis von der Berwirrung der Preise in England während des sechszehnten Jahrhunderts giebt "A Compendious or Briefe Examination of Certayne Ordinary Complaints of divers of our Countrymen der W. S." (wahrscheinlich William Stafford), 1581. Der größere Theil dieser interessanten Flugschrift ist abgedruckt im fünsten Bande des Pamphleteer, 1815.

<sup>&</sup>quot;) Sie wurde durch heimliche Münzverschlechterung, der Karl V. gleich den meisten herrschern seiner Zeit huldigte, noch verderblicher. Die wichtigsten Volgen solgen solcher Falschungen bestehen darin, daß die guten Münzen außer Umlauf kommen, da man natürlich am liebsten einem möglichst kleinen Werth für die Waare giebt, daß ferner in demielben Maße die vereinzelten Preise steigen, in welchem der wirkliche Gehalt der Münzen verliert, und daß endlich alle Uebel der Unsicherheit des Schreckens und Leidens eintreten, durch welche Gläubiger und Personen mit bestimmtem Einkommen beunruhigt werden.

Ebeln von Stalien, und infolge bavon wurde die Arbeit mit einem Mafel

behaftet 1), der mit der Biederbelebung der Stlaverei noch wuchs.

Das Biedererstehen dieser letsteren Institution pstegt man auf Las Casas zurudzuführen, den einzigen, wirklich hervorragenden Philanthropen, den Spanien je hervorgebracht hat. Darin liegt jedoch eine gewisse Uebertreibung. Las Cafas landete erft 1513 in Amerita, und er scheint noch mehrere Sahre später den erften Schritt in Bezug auf die Stlaverei gethan zu haben. Aber von den Portugiesen wurden schon am Ansang jenes Jahrhunderts Reger auf den Colonien als Stlaven beschäftigt 2), und eine gewisse Anzahl von ihnen führten ichon 1511 Die Spanier in die ihrigen ein. Dies icheint jedoch von der Regierung nicht völlig anerkannt worden zu sein, und die Einfuhr wurde bis 1516 verboten, wo die Monche des hl. hieronymus, die damals die Bermaltung Beftindien's leiteten, die Stlavenbeichaftigung empfahlen. Im folgenden Jahre ließ sich Las Cajas nachdrucklich in demjelben Sinne vernehmen. So sonderbar es heut auch scheinen mag, kann doch fein 3meifel darüber herrschen, daß er bei feinem Berfahren von dem reinften Bohlwollen geleitet murde. Als er mahrnahm, daß die armen Indianer, beren Dienste er sein ganges Leben gewidmet hatte, zu Taufenden bei den muhfeligen Bergwertsarbeiten umfamen, mahrend die von den Portugiejen gebrauchten Reger die Anftrengungen ohne den geringften Nachtheil ertrugen, meinte er durch die Einführung der lettern eine That unzweifelhafter Menschenliebe zu vollziehen, und jo tam es, daß ein Mann, deffen Charatter ein fast ideales Vorbild der Menschenliebe darbietet, sich zum hauptbeforderer der Negeriflaverei machte 3).

Nachbem dieser Sandel einmal organisirt war, verbreitete er sich rasch unter Förderung des Staates. Das Monopol dafür ward den Belgiern gewährt, die es ihrerseits den Genuesen verkauften; aber Kausteute aus Benedig, Barcelona und England nahmen alle schon frühzeitig Theil an

2) Der Anfang dieses Handels datirt vom Jahre 1440, wo Portugiesen maurische Schiffe an der afrikanischen Kuste kaperten und damit zufrieden waren, statt derselben Reger zum Tausche anzunehmen. S. M'Pherson's Annals of Commerce, I. 661.

<sup>1)</sup> S. Blanqui, Hist. d'Economie politique I., 271—284, wo das ganze volkswirthichaftliche Spftem Karl's V. vortrefflich behandelt ift.

²) Der erste Schriftsteller, der die Bertheidigung des Las Casas übernahm, war Gregoire, Bischof von Blois, in einer Schrift, die er 1804 im französischen Institut vorlas. Denselben Gegenstand behandelten später von etwas anderem Geschutspunkt ein merikanischer Priester mit Namen Gregorio Funes und Llorente in einem Essay. Ein Abdruck nehst einer Uebersezung der belangreichen Stellen aus herrera, der obersten Fachantorität, besindet sich in Llorente's Ausgabe der Werfe von Las Casas, 1822. Der erstgenannte Autor soch herrera's Autorität an, wie es sedoch scheint ohne genügenden Grund; auch scheint weder herrera noch einer seitgenossen in Las Casas' Betragen ein Unrecht erblicht zu haben. Die Mönche des h. hieronymus sind für die Einsührung der Neger viel mehr verantwortlich als Las Casas. Man erhält aus den von Llorente gesammelten Belegen den Eindruck, daß mit wenigen Ausnahmen die spanische Gesistlichkeit an der Milderung des Looses der gesangenen Indianer ernstlich arbeitete, daß sie deshalb die Einsuhr der Neger besürwortete, ohne die daraus hervorgehenden Uebel zu erwägen. Auch nug hinzugefügt werden, daß der spanische Dominitaner Soto vermuthlich der erste war, der den Stlavenhandel mit Bestimmtheit verdammte.

dem handel. Der erfte Englander, der fich in folder Beise betheiligte, mar ein gewiffer John hawkins, der im Jahre 1562 eine Expedition nach der afrikanischen Kufte veranstaltete 1). Es gab kaum einen Menschen, der diesen handel als ein Unrecht betrachtete. Nach dem Bolksgefühl in der Christen-heit fand ein so erstaunlicher, ich möchte fast sagen Gattungsunterschied öwischen denjenigen, welche Chriften waren, und denjenigen, die es nicht waren, statt, daß es für eine augenscheinliche Sonderbarkeit angesehen worden ware, hatte man auf lettere die Grundfate angewendet, die bei den erftern galten. Benn die Lage der Neger in dieser Belt sich schlimmer gestaltete, 10 hatte man das Bewußtsein, daß ihre Aussichten für die künftige viel beffer geworden seien. Ueberdies erinnerte man sich, daß kurze Zeit nach der Sundsuth ham gegen seinen trunkenen Bater sich ungebührlich benommen hatte, und Biele glaubten daher, der Allmächtige habe aus diesem Grunde die Regerstlaverei verordnet. Im Allgemeinen waren die Spanier keine schlechten herren. Im Gegentheil zeichneten fie fich, nachdem das Goldfieber nachzulaffen angefangen hatte, in biefer hinficht durch Menschenliebe aus 2); und ihre Gesetze nach dieser Richtung bilden noch jest in manchen Punkten gegen biejenigen Amerita's einen Gegenfat ju Gunften ber Spanier; aber die Wirkung der Sklaverei auf den Nationalcharakter wurde deshalb nicht

weniaer bedeutsam.

Nächst diesen Erwägungen müffen wir auch die großen Handlungen religiofer Undulbsamkeit, deren fich Spanien fculbig machte und die eine fo traurige Wirkung auf sein industrielles System übte, in Rechnung ziehn. Niemals hat ein Bolt die große Wahrheit vollkommener bestätigt, daß Inbuftrie und Fanatismus Todfeinde find. Biermal wendete die fpanische Nation ihre ganze Thatkraft den kirchlichen Angelegenheiten zu und viermal erhielt ihre Wohlfahrt badurch eine Wunde, von der fie fich niemals erholt Durch die Bertreibung der Juden ward Spanien aller bedeutenden hat. Finanzmänner und fast seiner sämmtlichen unternehmenden Rausleute beraubt. Durch die Vertreibung der Mauren verlor es feine beften Aderbauer; weite Ebenen blieben nun unbewohnt, außer von Banditen, und einige der wichtigften Sandelszweige wurden für immer vernichtet. Durch die Expedition der Armada gab es jene herrschaft zur See aus der hand, welche feit der Entbeckung Amerika's und des Seemeges um das Cap zu-gleich die Sandelsherrschaft in sich schloß, und theilte sie bald mit den proteftantischen Bölkern von England und Solland. Durch feine Berfolgungen in ben Niederlanden erweckte es einen Geift des Widerstandes, der feiner Armeen spottete, sein Ansehen zerstörte und mit der Errichtung eines neuen Staates endigte, der sich durch seinen handelsgeist nicht minder als durch seine Tapferkeit und seinen protestantischen Sinn auszeichnete.

Natürlich gab es noch andere Umftande, welche den Kall Spanien's beschleunigten oder harter machten; aber die eigentlich überwiegenden Urfachen find, wie ich glaube, alle in den ökonomisch theologischen Punkten zu suchen,

<sup>1)</sup> M'Pherson's Annals of Commerce, II. 638. In einer viel spätern Zeit, nämlich im Jahre 1683, schlossen Die Englander ein Abkommen mit den Spaniern, wonach fie Westindien mit Stlaven von Jamaica aus zu verforgen hatten.

<sup>2)</sup> Nach einer Bemerkung, welche Bobin zu seiner Zeit machte. Siehe La République, S. 47. (Bom Jahre 1577).

die ich aufgeführt habe. Es ift fehr beachtenswerth, wie diese auf einander und schließlich dabin wirkten, jenen politischen Bau zu zerftoren, der einft fo mächtig gewesen und so viele Burgschaften der Dauer zu besitzen fichien. Much fann es feine Frage fein, daß diefe Berftorung faft in jeder Begiebung eine Wohlthat für die Menscheit gewesen ist. Blinde Thorheit, unedle Selbstjucht, druckende Tyrannei und widerwärtige Graufamkeit bezeichnen jede Seite aus der Geschichte der Herrschaft in Spanien, mögen wir den Blick auf die neue Welt, auf die Niederlande oder auf jene ruhmreichen italienischen Städte richten, die es durch seine Regierung schädigte. Reit seiner Uebermacht und namentlich unter der Regierung Rarl's V. und Philipp II., welche die getreueften Bertreter feines Beiftes maren, machte es fich zahlreicher Verfolgungen schuldig, die alle Graufamteiten der römischen Raifer weit hinter fich gurucklaffen. Es führte die fluchmurdige Ginrichtung ber Stlaverei in einem riefigen Mafftabe ber, und in einer Form, die in mancherlei Beziehungen schlimmer war als jede früher vorhanden gewesene; es machte sich jum eigentlichen Urheber jenes Merkantilspftem und jener Colonialpolitit, welche die Quellen unheilvoller Kriege unter allen europäischen Staaten wurden; es feste an die Stelle ftadtischer Unabhangigkeit einen centralifirenden Despotismus, an die Stelle kaufmännischer Ariftokratie die Aristokratie des Krieges 1), und verwendete den ganzen Nachdruck seines Ansehens dazu, den Fortschritt der Untersuchung und der Biffenfchaft in allen ihren Zweigen und Formen zu hemmen. Hätte es noch lange den Einfluß einer Großmacht geübt, der sich Alles anbildet, Alles aufsaugt und beherrscht, fo murde der Fortschritt Europa's in unberechenbarer Beise verzögert worden fein. Bum Glude jedoch treibt die Borfehung in ben Gesetzen der Geschichte nicht minder wie in denen der Körperwelt stets zur Bervollkommnung, und indem sie an den Widerstand gegen diese Gesetz ichwere Strafe knupft, überwindet sie jegliches hinderniß, stürzt sie diejenigen, welche den Fortschritt aufzuhalten trachten und gelangt durch die Mitwirfung mannichfaltiger hilfsmittel zu ihrem vorgeftectten Ziele.

Che ich mich von dem Gegenstand der spanischen Industrie trenne, will ich noch eines ihrer Zweige ermähnen, der damals nach Europa ver-pflanzt wurde, nicht weil er an sich von großer Wichtigkeit war, sondern weil er zur Veranlaffung einer großen focialen Beränderung murde, die etwa ein Jahrhundert später in ihrer ganzen Vollständigkeit erschien — ich meine die Ginführung marmer Getrante. Um die Mitte bes fechzehnten Sahrhunderts führten die Spanier aus Mexico die Chocolade ein. Etwas mehr als ein halbes Jahrhundert darauf wurde der Thee aus China und Japan Marco Polo hatte ihn ichon im dreizehnten Sahrhundert erwähnt; aber nach Europa hinüber führten ihn mohl erft die Sesuitenmiffionare in ben erften Sahren des fiebzehnten Sahrhunderts und bald nachber in reicherem Maße die Hollander. Im Jahre 1635 finden wir ihn in Gebrauch in Frankreich, wo fich der Kanzler Seguier seiner mit Begeisterung annahm. Die frühefte Erwähnung des Thee's in England tommt in einer Parlaments. afte aus dem Jahre 1660 vor. Die Entdeckung des Blutumlaufs, welche eine übertriebene Schätzung des medicinischen Werthes dem Aberlag und den heißen Getränken verschaffte, und die Schriften zweier Aerzte mit Namen Tulpius und Bontetoe, verliehen seiner Beliebtheit große Förderung. In

<sup>1)</sup> Blanqui, Hist. d'Economie pol. I., 277.



einem Briefe, den Frau von Sevigne im Jahre 1680 fcprieb, bemerkt fie, daß die Marquise de la Sablière kurglich die Sitte, ihn mit Milch au trinten, eingeführt habe. Um die Mitte deffelben Sahrhunderts begann der Raffee fich von der Turkei aus zu verbreiten. Die Gigenschaften diefer Bohne hatte 1591 der venetianische Arzt Alpinus und bald darauf Baco in feiner "Naturgeschichte" bemerklich gemacht, mahrend das Getrant im Sabre 1652 von einem Engländer, Namens Edwards, der handelsverbindungen nach der Levante hatte, in England eingeführt wurde. In Frankreich wurde das erfte Raffeehaus 1664 in Marfeille etablirt, und wenige Jahre nachher brachte Soliman Aga, der Gefandte Mahomed's IV., das neue Getrant febr in Mode zu Paris, wofelbft 1672 der Armenier Pascal ein Raffeehaus errichtete. Bald fand er zahlreiche Nachahmer, und man bemerkte, daß biefer neue Geschmack ber Trunkenheit, welche in Frankreich fehr vorherrschend gewefen war, einen ernften und faft unmittelbaren Ginhalt that. Raffeebaufer waren die eigentlichen Vorläufer der Glubs des achtzehnten Sahrhunderts. Sie entwickelten fich zu den wichtigften Mittelpunkten der Gefellschaft und gaben den nationalen Sitten eine neue Schnellfraft. In England, mo fie einst noch populärer als in Frankreich waren und mit einer der glanzenoften Epochen der Literaturgeschichte unlöslich zusammenhängen, haben fie keine Burgel gefast; dagegen ift hier die Ginwirkung der marmen Getranke auf das häusliche Leben wohl noch bedeutender als auf dem Festlande geworden. Inbem fie die geräuschvollen Bechgelage befeitigten, die einft fo allgemein verbreitet waren, und die Frau auf eine höhere Stufe im hauslichen Kreife erhoben, trugen fie fehr mefentlich gur Verfeinerung der Sitten bei, gaben fie dem Geschmack eine neue Richtung, milderten und befferten fie den Charatter der Menschen. Darum habe ich fie einer vorübergebenden Ermahnung in einer Stizze der fittlichen und geiftigen Folgen des handels fur nicht unwerth erachtet 1).

Als die Nebermacht Spanien's zerftört war, hörte auch der Wiberstreit zwischen den beiden Religionen auf, insofern man ihn als einen commerziellen bezeichnen kann. England und Holland waren lange Zeit die Führer des Handels, und wenn seitdem katholische Nationen in dieser Nichtung sich ausgezeichnet haben, geschah es nur, wenn ihr Religionseifer gewichen und ihr politisches System weltlich geworden war. Die gewöhnlicher Lederlegenheit protestantischer Länder in der Industrie ist immer bemerkt und oft ausein-andergeseht worden. Die Unterdrückung der Rösster, die Entsernung des Bettelweiens und die Errichtung von Kirchen, die durchaus nicht auf ascetischen Grundsäten beruhten, trugen zu dem Fortschritt bei; aber die Hauptursache lag wohl in dem geistigen Antriebe, welchen die Resormation gegeben, und der auf allen Gebieten des Forschens und des Handelns sicht-

bar wurde 2).

a) Zu diesen Gründen rechne ich nicht die Abnahme der Kirchenfeste; denn obgleich sie in einigen wenigen Ländern bis zum Migbrauch getrieben worden

<sup>1)</sup> Die vollständigste Geschichte der warmen Getränke, die ich gefunden habe, enthält das interessante und gelehrte Buch von D'Aussy, Hist. de la Vie privée des Français, Paxis 1815, III, S. 116—129, dem ich genau gesosgt bin. Siehe auch Pierre Eacroix, Histoire des anciennes Corporations, S. 76. Pelletter le Thè et le Casé; Cabanis, Rapports du Physique et du Moral, 8. Mémoire, und in Bezug auf die englische Geschichte D'Pherson's Annals of Commerce II., S. 447—489.

Aber mahrend die gegenseitigen Interessen des Protestantismus und des Ratholicismus seit bem 17. Jahrhundert mit der Geschichte der Industrie in keinem engern Busammenhange stehen, machte eine andere Form des Gegensates lange nachher diese Geschichte zu einem treuen Spiegelbilbe bes theologischen Fortschritts. Ich meine den Kampf zwischen Stadt und Land, zwischen den Intereffen der Fabriten und der Bobenkultur. Die Frage, welche von diesen beiden Lebenstreisen mehr zu dem Glude des Menschen und zu seiner Sittlichkeit führt, wird sicherlich immer ftreitig bleiben; dagegen wird man darüber wohl taum verschiedener Meinung fein, daß fie gang verschiedene intellectuelle Richtungen sowohl in der Religion als in der Politik hervorrufen. Der Landmann ift immer der Bertreter bes Stillftandes, der Unbeweglichkeit und Reaction. Der Städter bildet den Vertreter des Fortschritts, der Neuerung und Revolution. Die Einwohner auf dem Lande mogen immerhin febr lafterhaft fein; aber felbft bei ihrer Lafterhaftigkeit werden fie immer fehr abergläubisch, den religiöfen Gewohnheiten, die anderwarts geschwunden find, fehr anhänglich und besonders jener religiofen Unschauung ergeben sein, welche dem Geifte des Rationalismus am meiften widerspricht. Jeder alte Aberglaube in Betreff ber Beren, Feen, vererbten Flüche, prophetischen Träume, Zaubermächte, der Glück oder Unglück bringenden Tage, Orte und Begebenheiten ist noch jetzt unter den Armen verbreitet, während selbst die Gebildeten sich durch die der Vergangenheit zugewendete Betrachtungemeife und durch ihren übertriebenen Biderwillen gegen die Neuerungen auszeichnen. Der gewöhnliche Charafter der großen Stadte und besonders Fabrikplage ist von gan; anderer Art 1). 3war ist die große Theilung der Arbeit, welche auf die Zunahme des Reichthums außerordentlich gunftig einwirkt, eine Beit lang der geiftigen Entwickelung des Arbeiters hinderlich; denn der Beift, der ausschlieglich auf die Bearbeitung eines einzigen Bestandtheiles an einem einzelnen Gegenstande hingerichtet ift, befindet fich naturlich weit weniger gunftig geftellt, als wenn er mit einem complicirten Gegenstande beschäftigt mare, ber die Uebung aller feiner Rrafte in Anspruch nimmt. Aber dieser Nachtheil wird mehr als aufgewogen durch die geistige Anregung, die in der Gemeinsamkeit liegt, und durch die zahl-reichen und gunftigen Umftande, welche in dem böbern Lohn und dem beftandigen Fortschritt liegen. Das fteht feft, daß weder die Tugenden, noch Die Laster großer Städte die Form der Reaction in der Politik und des Aberglaubens in der Religion annehmen. Die Vergangenheit liegt ihnen nur wenig, oft allzuwenig am herzen. Das Neue wird willtommen geheißen, der Fortschritt mit Gifer verfolgt. Ungegründete Ueberlieferungen werden ftreng tritifirt, alte Lehren zerstört und nach dem Urtheile des Gin-

sein mögen, hat man doch ihre Zahl sehr übertrieben, und überdies hat wohl auch ihre gute Wirkung, den arbeitenden Klassen etwas mehr Erholung zu versichaffen, den etwaigen Schaden für die Arbeit mehr als ausgeglichen. Einen Briefwechsel zwischen Dr. Dople und Lord Cloncurry hierüber, der sehr besachtenswerth ist, sindet man in Fispatrick's Life of Doyle.

<sup>1)</sup> Den Unterschied zwischen Stadt und Land in dieser Beziehung hat Bucke umständlich nachgewiesen in seiner Gesch. der Civilisation I. S. 344 bis 347, wo er hauptsächlich dem Umstande zugeschrieben wird, daß die Ackerbauer in ihrem Ersolge von Luftveränderungen abhängen, die man weder vorauswissen noch beherrschen kann.

zeinen umgewandelt. Außerdem haben die Fabriken und der Handel ein gleiches Interesse, und die große intellektuelle Wichtigkeit des letztern haben wir bereits kennen gelernt. Da nun auf diese Weise die Borbedingungen, weiche Landbau und Fabriken erzeugen, einander entgegengesett sind, so bildet es einen Gegenstand von bedeutendem Interesse und Belange, die Geschichte ihrer beziehentlichen Entwickelung zu skizziren, zu welchem Iwecke ein kurzer Ueberblick des Fortschrittes nöthig sein wird, den hier die

ökonomische Seite gemacht hat.

Bor dem ersten Aufdämmern einer richtigen national-ökonomischen Anficht im achtzehnten Sahrhundert war Europa größtentheils durch zwei verichiedene Meinungen in Betreff des Sandels getheilt. Die Bertreter beiber faben in dem Gelde die einzige Form des Reichthums; aber die einen glaubten, der Sandel mußte, weil er im gunftigften Falle eine geführliche und gewagte Spekulation fei, gang und gar der Forderung ermangeln, mahrend die andern von der Anficht ausgingen, daß ihm zwar als dem hauptmittel gur Erlangung von Boblftand Borfchub geleiftet werden mußte; aber nur unter der Bedingung, daß die Ausfuhr die Ginfuhr überfteige. Die erftere dieser beiden Schulen trat gewöhnlich den Kabrifen entgegen und vereinigte alle Aufmerkfamkeit auf ben Landbau, die andere begunftigte die Fabriken por allem Andern. Bor dem fechszehnten Sahrhundert maren die Anfichten ber erftern Schule, ohne zu einem formlichen Suftem gebracht zu fein, gang allgemein verbreitet: Die Staatsmanner bemuhten fich, jedes Bolt gang und gar fich felbft genugend zu machen, und es herrschte ein Widerwille oder wenigstens eine Abneigung gegen jede Spekulation, welche eine Ausfuhr bes Golbes bedingte, selbst wenn sie schließlich dagegen einen größern Vorrath davon in Anssicht stellte 1). Außerdem führten die rauhe Einsachheit der Sitten, welche das Bedürfniß von Fabriterzeugniffen fehr gering machte, bie abergläubischen Unfichten über Bucher, welche mit erdrückendem Gewichte auf jedem industriellen Unternehmen lafteten, die Unvollfommenheit der Berkehrsmittel, ber Gifer, mit dem die Monche den Ackerbau trieben, die besondere Bequemlichkeit dieser Beschäftigung infolge ihrer verhältnißmäßigen Leichtigkeit für eine frühere Stufe der Civilisation und die Erwägung der großen Ehre, in welcher fie bei den Alten gehalten murde, gang in dieselbe Richtung. Mit Ausnahme der italienischen Republiken und ber Städte des hanseatischen Bundes, welche wenig oder gar kein gand zu bebauen hatten und durch ihre Berhaltniffe jum Sandel faft gezwungen maren, bildete ber Landbau überall die herrschende Form der Arbeit, und die von ihm geschaffene Dentweife trug viel dazu bei, bem Aberglauben des Mittelalters Leben, Starte und Ausbauer gu geben.

Als jedoch die großen Entdeckungen der Goldminen in Amerika unter allen Völkern ein eifriges Streben nach ihrem Besige wachriesen, begann die Industrie eine neue Form und viel größere Verhältnisse anzunehmen, und obwohl sie aus den von mir bereits angegebenen Gründen in Spanien nicht auskam, so entwickelte sie sich doch in andern Ländern sehr schnell, und die Ansichten der Staatsmänner darüber gestalteten sich rasch um. Sully war wohl der letzte Minister von ungewöhnlichem Talente, der sich den Fabriken als einem Unglück grundsätzlich widersetze. Die entgegenstehende

<sup>1)</sup> S. M. Culloch's Political Economy und seine Einseitung zu Wealth of Nations.



Anficht, welche fie als ben wirkfamften Magneten bes ausländischen Golbes anfah, fand ihren bedentenoften Bertreter in Colbert 1), und obwohl die verheerenden Kriege Ludwig XIV., noch mehr aber die Widerrufung bes Ebikts von Nantes seine Bemühungen in hohem Maße beeinträchtigten, obwohl ferner die schließlichen Wirkungen des Schutspftems für die Industrie höchft nachtheilig wurden, fo kann doch kein 3weifel barüber herrschen, daß dieser Minister mehr als irgend ein früherer Staatsmann dazu beigetragen hat, die Manufakturen zu einer überwiegenden Form der europäischen Industrie zu machen. Er beseitigte viele Abgaben, unter denen sie litten, schützte ihre Interessen gegen alle Gesahren und unterließ nichts, was in seiner Macht

stand, um ihre Entwickelung zu befördern.
Die Schule, welche auf diesenige Colbert's solgte, scheint beim ersten Anblick den Interessen der Fabriken weniger förderlich gewesen zu sein, machte jedoch in Wahrheit einen großen Schritt vorwärts auf derselben Bahn. Die Dekonomisten, wie Quesnay und alle jene talentvollen Schriftsteller und Staatsmänner, die ihm folgten, genannt werden, maren nicht nur die Borläufer der Nationalökonomie, sondern schon in vieler Beziehung die eigentlichen Begrunder derfelben. Gie werden für alle Beiten, wenn auch ihr System als Ganges betrachtet, untergegangen ift und ihr Ruhm durch Schottland's großen Denker verdunkelt wurde, ju den wichtigften Gliedern in der großen Rette ber Wiffenschaft zählen, und ihr vorzuglichftes Verdienft befteht vielleicht in der Berwerfung jener alten Lehre, daß aller Reichthum im Golde liege. Diese Lehre hatte die Arbeiten der Alchymisten an's Licht gebracht, hatte alle die Eraume des Mittelalters mit ihrem Elborado erzeugt nud mar jum Cardinalpuntt aller Sandelsgesetze geworben 2) In Diefer

<sup>1)</sup> S. Blangui. In England begann das Merfantilfpftem unter bem Ginflusse der oftindischen Compagnie, welche im Jahre 1600 die Erlaubniß erhielt, Ebelmetalle bis zur höhe von 30000 g. jährlich auszuführen, wenn sie binnen sechs Monaten durch jede Expedition mit Ausnahme der ersten, eine gleiche Summe einzuführen im Stande sei. Unter heinrich VIII. und schon früher ein und ein anderes Dal wurde jede Ausfuhr der Ebelmetalle verboten. Berbote schaffte man im Jahre 1663 ab. S. M'Eulloch's Introd. Discourse. Die zwei hervorragenoften Bertheidiger des Merkantilspftems in England, Thomas Mun, deffen Treasure by Foreign Trade im Jahre 1664, und Sir Josiah Child, beffen New Discourse of Trade im Jahre 1668 erichien, ichrieben im Intereffe ber oftindischen Compagnie.

<sup>2)</sup> Der altefte Schriftsteller, ber bie eigentliche Natur bes Gelbes fehr klar auseinandersente, war wohl Bischof Berkeley, beffen Querist (Frager) in Ansbetracht ber Zeit, 1735, zu ben merkwurdigsten Beispielen bes Scharfblides geborte und in dieser hinsicht nach meiner Meinung Lock's volkswirthschaftliche Schriften bei Weitem übertrifft. Berkelei kam den Aufgaben des Syftems ber "handelsbilanz" sehr nabe. Folgende Fragen sind ein interessanter Beleg für die Rämpfe des Scharffinns gegen den allgemeinen Irrthum: "Sollte nicht derjenige handel als der gefährlichste betrachtet werden, dessen Bilanz am meisten gegen une ausfällt? und follte bies nicht Frankreich'e handel fein?" "Betragt nicht der jahrliche handel zwischen Stalien und Lyon ungefahr vier Millionen zu Gunsten des erstern, während dennoch letteres dabei gewinnt? Erleidet die Regel, den handelsvortheil nach der Bilanz zu bestimmen, nicht gleich jeder anderen Regel ihre Ausnahmen?" "Bäre es nicht eine ungeheure Thorheit, nur Gold und Silber aus dem Auslande, mit dem wir handel treiben, zu importiren, geset wir könnten es auch thun?" "If nicht sicherlich derjenige ein verkehrter

Beit, etwa fünfundzwauzig Sahre vor dem Erscheinen des "Nationalreichthums", wurde sie angegriffen, versochten hume in England und Quesnan in Frankreich die Möglichkeit, doß die Zunahme des Reichthums im umgefehrten Verhältniß zur Bunahme bes Goldes ftehe. Aber mahrend die frangöfischen Dekonomisten fehr beutlich den Irrthum ihrer Borganger erkannten, verfielen fie bei Aufstellung ihrer eigenen Theorie in einen andern Irrthum, der gum ichlagenden Beweise fur die Schwierigkeiten dienen kann, mit welcher felbit die icharffichtigfien Beifter auf einer gemiffen Stufe in der Erkenntniß von Bahrheiten ju fampfen haben, die auf einer höhern Stufe volltommen felbstverständlich ericheinen. Nach ihrer Ansicht kann nichts in Wirklichkeit zur Mehrung des Nationalreichthums beitragen, was nicht einen neuen Stoff in's Dafein bringt oder wenigstens in den Dienst der Menschen stellt. Bergwerke, Fischereien und Landwirthschaft erfüllen diese Bedingungen, tragen demgemäß auch zur Erhöhung des Nationalwohlstandes bei. Fabriken bin= gegen, welche dem Stoff nur eine neue Form geben, find gwar dem Gemeinwefen äußerst nütlich, mögen auch den Einzelnen befähigen, seinen Antheil am allgemeinen Wohlstand zu vermehren, können jedoch niemals das große Bange fordern. Bur factifchen Bereicherung bilbe baber der Uderbau fur die große Mehrzahl der Nationen die einzige Quelle, da alle Fabriken schließlich von diefem unterhalten werden; weshalb feine Forderung immer das Sauptziel jeder verständigen Politik sein sollte. Raynal trennte sich freilich in bieser Beziehung von dem übrigen Theile der Schule. Er erkannte, daß die Fabrifen den roben Stoff mit neuen Gigenschaften ausrufteten, und daß fie feinen Berth fteigerten, indem fie ihn jum Gegenftande erneuter Nachfrage machten; aber an diesem Punkte hielt er auch inne 1). Ackerbau und Induftrie betrachtete er als die beiden Quellen des Nationalreichthums, den Handel dagegen nicht. Indem er außer Acht ließ, daß ein Artikel viel mehr in einem gande werth fein kann, in welches er eingeführt wird, als in einem andern, wo er zu Saufe ift, und daß nach Abzug der betreffenden Transportkosten von diesem Mehrwerthe der Rest reiner Gewinn ift, behauptete er, daß der handel als eine bloße Ortsveranderung den allgemeinen Wohlftand nicht vermehren könne.

Diese Lehren waren ohne Zweifel in mancherlei hinficht den Fabriken fehr ungunftig; doch waren ihre Folgen nicht fo fchlimm, als man hatte erwarten konnen. Bunächst maren die Dekonomisten ohne Wiffen gegen ihr eigenes Lieblingsstreben sehr ungerecht. Alle Steuer sollte nach ihrer Ansicht auf den Reingewinn des Landes gewälzt werden; da nun dieser Gewinn ausschließlich aus dem Landbau erzielt werde, jo schloffen fie, wie Locke aus etwas andern Grunden im vorausgegangenen Sahrhundert geschloffen hatte, daß die Grundbesitser die gesammten Lasten tragen müßten. Außerdem waren die Dekonomisten, als die ersten bedeutendeu Gegner des Merkantilinstems, bei allen Gelegenheiten die Vertheidiger des Freihandels, die Feinde des Monopols in jeder Geftalt und die Berbefferer aller Berkehrsmittel. Unter dem Ministerium Turgot wurden durch die Gesetzgebung der revolu-

Patriot und Politiker, der einzig darauf ausgeht, Geld in's Land zu ziehen und

1) Say, Traité d'Economie politique, B. I. R. 2.

hier zu behalten?" Querist, 161, 555, 556, 557, 559. Bertelen ift ein Beilpiel von ber seltenften Gattung bes Genie's, Die es wohl giebt, welches sich ebenso in politischen Speculationen wie in den feinsten und überfinnlichften Regionen der Philosophie zurecht findet.

tionär gefinnten Parlamente so viele Mißbräuche im Einzelnen beseitigt und so mannichfaltige Maßregeln von Ruchen zur Berücksichtigung gebracht, daß man mit Recht behaupten kann, die Fabriken verdanken ihnen mehr als irgend

welchen früheren Gefetaebern.

Endlich trat Adam Smith auf die Bühne, welcher jenen ganzen Theil der ökonomistischen Grundsate, welcher sich zu den Fabriken feindlich stellte, mit aller Kraft vernichtete und hiergegen auf der festen Grundlage des Rachweises alles mit unvergleichlichem Talente entwickelte und erhellte, was ihrem Fortschritte am gunftigften mar. Indem er zeigte, daß die Arbeit die Grundlage des Werthes bilbe, das Geld hingegen nur eine einzelne Form von Waaren fei, welche man zu einem Mittel des Taufches ausersehen habe, und daß die Waaren des Auslandes zulett durch heimathliche hervorbringungen erkauft wurden, indem er in einer Rette der klarften und doch fcharffinnigsten Begriffsentwickelungen die Aufgabe des Rapitals, die Art, wie es fich durch Berbindung von Sparfamkeit und Fleiß erzeugt, sowie die betondere Leichtigkeit darstellte, welche die Fabriken und die Arbeitstheilung, die fie ermöglichen, feiner Unhäufung gemahren, indem er ferner dem Suftem ber Befdrantungen, burch welches die Staatsmanner fo lange die Intereffen bes Wohlftandes fordern zu konnen gemeint hatten, einen todtlichen Schlag verfette, leiftete Abam Smith ber Welt den doppelten Dienft, daf; er Die Vorftellung von der Nutlosigkeit oder gar Verderblichkeit der Fabriken befeitigte und die mahren Gesetze, welche ihr Gedeihen befördern, entfaltete. Bon Gefchlecht zu Geschlecht, ja faft von Sahr zu Sahr find feine Grundfate tiefer in die Politik Europa's eingedrungen, und von Geschlecht zu Geschlecht erhalten die von ihren alten Fesseln befreiten Fabriken eine größere Ausdehnung, die Denkweise, welche mit ihnen zusammenhängt, entsprechende Wichtiakeit.

Dabei ist es jedoch eine äußerst merkwürdige Thatsache, welche von der Bähigkeit Zeugniß giebt, mit der die Grundfaße der "Dekonomisten" dem Geifte anhafteten, daß felbst Adam Smith bei der Eintheilung der Quellen des Reichthums es fur nöthig hielt, dem Ackerbau, als der reichhaltigften unter diefen Quellen, einen gang besonders hervorragenden Plat vorzubehalten 1). Er gelangte zu dem Schluffe nicht weil er etwas mahrnahm, was thatsächlich Plat gegriffen hatte, sondern durch zwei allgemeine Erwägungen. In den Fabrifen, behauptete er, wird der Reichthum lediglich durch die Mühe der Menschen hervorgebracht, während beim Ackerbau die Natur mit der menschlichen Thätigkeit zugleich arbeitet. Außerdem kann der Ackerbau, wie keine andere Thätigkeit, zu dem Lohne und Gewinne noch eine Rente verschaffen. Die erste dieser Aufstellungen ist, wie bereits häufig bemerkt worden, augenscheinlich ungenau, da die Natur in fo vielen Källen fich dem Fabrikanten äußerst dienstbar macht, wie denn beispielsweise Dampf oder Waffer feine Maschinen in Bewegung feten. Das zweite Argument verlor seine Rraft, als Ricardo die mahre Urfache der Rente entdeckte und nachwies, daß fie ein Zeichen der beschränkten Productivität des Bodens und keinesmeges feiner Ueberlegenheit über die andern Quellen des Reich-

thums fei2).

<sup>1)</sup> Wealth of Nations, Buch II. K. 5.
2) So lange gutes Ackerland im Berhältniß zur Bevölkerung unbegrenzt vers werthbar ist, bringt es keine Rente. Sobald jedoch das beste Land für die Be-

Aber während diese stetige Umgestaltung der ökonomischen Ansichten zu Gunsten der Fabriken zu den bedeutendsten Ursachen ihres Fortschritts gehört, würde sie sich doch wohl unzureichend erwiesen haben, wenn nicht noch zwei andere Bedingungen mitbestimmend eingewirft hätten. Die eine war das Ereditspstem. Diesen wichtigen Hebel, der sich seit langer Zeit durch die unendlich große Bedeutung, welche er dem Charakter beilegt, als einen höchst wirksamen Kactor der Bersittlichung bewährt, sowie einerseits durch die Berdindung, welche er zwischen verschiedenen Vikrenschaften herstellt, als eine Hauptdurgschaft des Friedens, und andrerseits wieder als die mächtigste aller Berkzeuge des Krieges, verdanken wir vorzüglich der Betriebsamkeit Holland's; denn wenn sich auch schon unter den Juden und den italienischen Kepubliken des Wittelalters Spuren davon sinden, so wurde doch das System erst durch die Errichtung der Amsterdamer Bank im Jahre 1609 gehörig organisirt. Der unmittelbare Zweck war, den Umlauf des Geldes zu vermehren und die Industrie auf diese Weise neu zu beleben, was auch innerhalb gewisser Schranken und trotz gewisser Gefahren, die hier nicht in Betracht kommen, vollkommen erzielt wurde.

Die andere Bedingung liegt in der schleunigen Entwickelung der mechanischen Ersindungen. Genau genommen hat die Maschine ihren Ansang in dem ganz rohen Wertzeug, mit welchem die Menschen den Boden pstügten; aber ihre höhern und vollendetern Leistungen sind immer erst die Frucht einer gewissen Swilization, auf welche sie ihrerseits wieder zurückwirken. Die wichtigste Maschine, welche das Mittelaster ersand oder doch erst nach Europa brachte, ist wahrscheinlich die Windmühle<sup>1</sup>), welche ein Beförderungsmittel sur die Interessen des Landbaucs geworden ist. Im fünfzehnten Sahrhundert gab eine Druckmaschine dem geistigen Zustande Europa's eine neue Wendung. Im neunzehnten Jahrhundert haben die Maschinen Batt's, Arkright's und Stephenson's sowie die mannichsaltigen Ersindungen, die ergänzend hinzugeskommen sind, dem Handel sowohl wie den Fabriken einen Ausschwung verliehen, der in der menschlichen Geschichte nicht seines gleichen hat. Zu den unausbleiblichen Schwierigkeiten, die mit der Einführung neuer Industriezweige verbunden sind, trat sedem Kortschritt der Maschinen ein heftiger

burfniffe einer gewachsenen Bevölkerung nicht mehr ausreicht, wird neben ihm nothwendig auch der Boden von geringerer Gute bebaut werden muffen. Dann werden die Productionstoften einer bestimmten Menge besten Getreides unumgänglich größer werden, wenn es aus dem schlechtern, als wenn es aus dem beffern Boden gewonnen werden soll; hingegen auf den Markt gebracht, wird alles Getreide von gleicher Güte denselben Preis haben, der sich stets nach den höchsten Gerstellungskoften richtet, weil Niemand schlechtes Land ohne auf seine Koften zu kommen wurde bebauen wollen, so daß der Gewinn der Bestiger guten Bodens bei der Lieferung gleicher Qualität zu gleichem Preise größer sein wird als derzenige der Bestiger schlechten Bodens. Dieser Unterschied ist der Ursprung der Kente, die daher nicht als ein ursprüngliches Element des Ackerbaues angesehen werden kann und keinen Finsluß auf den Preis hat. wie Adam Smith annahm.

<sup>1)</sup> Die frühefte Erwähnung von Windmühlen in Europa findet sich, glaube ich, in einem Schugbriefe Wilhelm's, Grafen von Mortain, Enkels von Wilhelm bem Groberer, aus dem Jahre 1105, welchen Mabillon veröffentlich hat. Man glaubt, daß sie in Kleinasien ihren Ursprung haben. D'Austy, La Vie privée des Français, I. S. 62, 63.

Widerftand entgegen, der eine Zeit lang von den tuchtigften Staatsmännern 1) begünstigt noch lange uachher von den niedern Klassen fortgesetzt wurde, da Diefe natürlich dergleichen Erfindungen ben eigenen Intereffen für schadtich hielten. Und in der That befteht die erste Folge der Maschineneinrichtung darin, daß durch Ersparung productiver Arbeit eine große Angahl Armer außer Thätigkeit gesetzt und durch erhöhte Concurrenz der Abeitelohn der übrigen herabgedruckt wird. Aber die weitere Folge ist eine Berringerung des Preises der Fabritate jum Nuten des Consumenten, wodurch eine Steigerung ber Nachfrage entfteht und eine Bermehrung ber Mafchinen erforderlich wird, welche in der Regel so lange dauert, bis die Zahl der bechaftigten Personen unendlich größer geworden ift, als fie vor Einführung ber Maschinen gewesen war. Bugleich erzeugt die geforderte Leichtigkeit zu produciren und die vermehrte nachfrage eine viel rafchere Rapitalsanhäufung, als fie früher ftattgefunden hatte, welche insofern eine hauptbedingung für die materielle Bohlfahrt der arbeitenden Rlaffen ift, als die bohe des Lohnes ganglich von dem Verhältniß berfelben gu dem nationalen Vermögen abhanat, welches fich unter fie vertheilt. Gelbft in ben gallen, in welchen bem Befen ber Sache entsprechend die Rachfrage nach den Fabritartiteln nicht fo groß werden kann, daß fie den Berluft an Arbeit ausgleicht, welchen die Gin-führung von Maschinen veranlaßt, stellt fich in der Regel die Aenderung als ein Bortheil heraus; benn sparfamere Production schlieft machsenden Reichthum in sich, und das auf bem einen Gebiete gewonnene Kapital findet auf andern Gebieten feinen Ausfluß.

Allerdings giebt es andere Birkungen des Fabrikmefens, welche diefen Lichtfeiten als fehr ernfte Schattenseiten gegenüberfteben, und zwar liegen einige diefer Wirkungen in ber Productionsweise, andre gum Theil oder gang und gar in dem Uebergangsprozesse. Dahin find zu rechnen: die große Bermehrung der Bermögensungleichheiten, die durch das Absorbiren aller Production von den ungeheuren Fabriten entstehen, die unnatürliche Bermehrung und Zusammenhäufung der Bevölkerung, die sie veranlassen, die plötlichen und unheilvollen Schwankungen, denen die Fabrikindustrie vornehmlich unterworfen ift, die ichlimmen Birkungen, die fie fo häufig auf die Gefundheit hat, sowie die Bersuchung, schon die garte Jugend in ihrem Dienste zu beschäftigen. Alle diese Puntte haben zu lebhaften Erörterungen geführt, welche nicht in den Bereich unferer Betrachtung fallen; aber ob jum Bortheil oder zum Nachtheil, jedenfalls mar ohne alle Frage die unausbleibliche Wirfung des neuern Dafdinenwefens die, daß es die Bedeutung der Fabrifen fteigerte, die Bahl der bei ihnen Beschäftigten vermehrte und daber in dem Rampfe zwijchen ben Ständen ber Landwirthschaft und benen bes

Fabritwejens die Wage zu Gunften der letztern neigte. Bor allen andern Nationen hat in dieser hinsicht England den Bor-Es fteht sowohl nach der Seite des Beiftes als nach der Seite der mechanischen Berbefferungen in dem fo eben betrachteten Ginfluß ohne Nebenbuhler da; denn mit Ausnahme von San hat Frankreich meines Wiffens keinen Nationalökonomen von großer ursprünglicher Fähigkeit seit Turgot erzeugt, und Amerika kann fich trot feiner feltenen mechanischen Berdienfte bis jett noch keines Watt oder Stephenson rühmen. Es ist nicht zu ver-

<sup>1)</sup> Unter Andern Colbert.

wundern, daß ein Land, welches zu diesem doppelten Uebergewicht gelangt ist, und welches gleichzeigtig Kohlengruben mit fast unerschöpstlichem Gehalte, eine Schifffahrt ohne gleichen und eine Regierung, die sich dem naturgemäßen Strome der Dinge niemals auf die Dauer entgegenstemmen kann, besitzt, vorzüglich das Land der Fabriken geworden ist. In keinem andern Lande geht von ihnen ein so entscheidender geistiger Ginfluß aus, und die beständige Zunahme der Fabrikbevölkerung bewahrheitet rasch und in einem nicht nur auf die Politik zu beschränkenden Sinne die Prophezeihung Cobden's, daß schließlich "die Städte in England regieren müssen"),

Bei der oben gegebenen Prüfung der Art und Beise, in welcher die ftusenmäßige Entwickelung der europäischen Industrie auch diejenige des Glaubens abgespiegelt oder beeinflußt hat, ift zum öftern gelegentlich auf die schiedenen Zweige der Nationalökonomie in ihrem Verhaltniß zu den verfciebenen Richtungen des induftriellen Fortschrifts hingewiesen worden. Sett habe ich noch von einem allgemeinern Gefichtspunkt aus die Folgen diefer großen Wiffenschaft für die Theologie anzugeben, da fie mohl mehr als jede andere die eigentliche innere Beichaffenheit ber Gefellichaft zu enthullen vermochte. Denn obgleich die Nationalotonomen, befonders diejenigen England's oft den Verfuch gemacht haben, das außere Ericheinen des Reichthums aefondert zu betrachten, fo find doch alle diese Berfuche vollkommen veraeblich geblieben. Selbft Abam Smith beleuchtet mit feiner Wiffenschaft eine gange Menge sittlich-geselliger Intereffen. Malthus vermehrte, indem er die fo michtige Bevölkerungsfrage hineinzog, noch um ein Bedentendes den Umfang Diefer Intereffen, und jest kann man unmöglich in die einschlagenden hauptschriften eingeweiht fein, ohne fich gewiffe Merkzeichen der Vorzüglichkeit, gewiffe allgemeine Begriffe von dem Ziel und Gesetz des menschlichen Fortfchrittes anzueignen, die fich nicht auf leibliche Intereffen einschränken laffen. Ich will, ohne auf geringere Einzelheiten einzugehen, von diesen Begriffen bas Sauptfächlichfte zu geben und zu zeigen versuchen, in welcher Sinsicht fie mit den theologischen Vorstellungen in Einklang oder in Widerspruch fteben.

Die erste wichtige Folge der Nationalökonomie habe ich in dem letzten Rapitel schon einigermaßen anticipirt. Sie besteht darin, daß die Nationalökonomie sehr wesentlich zur Erfüllung der großen christlichen Hoffnung vom Weltsrieden beiträgt. Diese Vorstellung hat in den händen der Theologen bisher eine sehr traurige Geschichte gehabt. Obgleich man anfänglich den Frieden auf Erden als hauptsächliches Ziel des Christenthums bezeichnete, obwohl ihn die Jünger desselben etwa drei Jahrhunderte lang mit unermüdlichem Eiser und erstaunlichem Heldenmuth vertheidigten, so schwand doch allmählich die erhabene Vorstellung sittlicher Einheit vor der Vorstellung einer einheitlichen Kirchenorganisation, und viele Jahrhunderte blieben die Theologen so fern davon, die Unterdrückung des Krieges zu unterstützen, daß sie vielmehr als seine Sauptsörderer betrachtet werden dürfen. Soviel ist

<sup>1)</sup> Einige schlagende, wenn auch nicht gerade neue statistische Angaben hierüber enthält Babbage in seinem Werke On Machines, Kap. I. Im Jahre 1830 verhielten sich die nichtländlichen Bewohner in Italien wie 31 zu 100, in Frankreich wie 50 zu 100, in England wie 200 zu 100. Während der lepten dreißig Jahre dieses Säculum's stieg die Bevölkerung in England um ungefähr 51 pCt., diesenigen in den großen Städten um 123 pCt.

gewiß, daß die Zeit, in welcher die katholische Rirche eine überwiegende Gewalt ausübte, auch diejenige Zeit war, in welcher Europa am meiften durch Ariege gerruttet murbe, und daß die fehr feltenen Falle, in denen die Geiftlichkeit ihren großartigen Ginfluß zur Unterdruckung derfelben verwendete, weit mehr als ausgeglichen werden durch diejenigen galle, wo fie die unmittelbaren Urheber des Blutvergießens mar. Gie gab fogar oft dem Rriege eine bohere Weihe durch die Lehre, daß fein Ausgang nicht das Ergebnig naturlicher Bedingungen, sondern übernatürlichen Gingreifens fei. Als die eigentliche Sphare der Vorsehungsthätigkeit Gottes nahm er einen beiligen Charafter an, und der Erfolg wurde zu einem Bereiche ober menigftens zu einer gegrundeten Bermuthung bes Rechtes. hieraus entstand jene Gemeinschaft amischen dem priefterlichen und dem militärischen Geifte, welche wir auf jedem Blatte ber Gefchichte antreffen, entftanden jene ungahligen religiöfen Brauche, welche mit dem militärischen Vorgeben verwebt wurden, jene Legenden von fichtbaren Bundern, welche die Schlacht entschieden, entstand ferner ber Ameikampf als Gericht, welchen die Geiftlichkeit fo oft zu unterbruden ftrebte, der jedoch nichtsdeftoweniger Sahrhunderte lang weiter bestand, weil alle Klassen den Ausgang für die richterliche Entscheidung der Gottheit hielten. Als diefer Aberglaube einigermaßen in Verfall kam, begannen die Religionsfriege, bas Band tatholifcher Ginheit, welches fich als ganglich ungureichend erwies, um Rriege zwischen tatholischen Boltern zu verhindern, zeigte fich mächtig genug, wenn man es gefährdete, um furchtbare Erschütterungen zu veranlaffen, und ein zuverläffiger Maßstab für den Verfall des theologischen Einfluffes mar das allmälige Aufhören der Kriege, die er früher hervorgerufen.

Da die Unfähigkeit der theologischen Systeme als Grundlage eines europäischen Friedens durch die Erfahrung vieler Sahrhunderte deutlich bewiesen mar, bilbete fich im 18. Jahrhundert eine Schule, welche diesen Frieden durch einen rein intellectuellen Prozef zu begrunden versuchte, indem fie nämlich geiftigen Bestrebungen und politischen Grundfagen ein entschiedenes Uebergewicht über den militärischen Geift beilegte. Ich meine die frangofischen Philosophen, welche in dieser, wie in vielen andern Beziehungen nichts weiter anftrebten, ale auf ihre eigene Beife eine große ideale Borftellung des Chriftenthums in Erfüllung zu bringen. Sie traten zu einer Zeit auf, welche diesem Unternehmen sehr günstig war. Frankreich war durch die langen Kriege Ludwig's XIV. ermüdet, erschöpft und fast zu Grunde gerichtet. Der blendende Schein, den Conde und Turenne um die frangofischen Waffen verbreitet hatten, mar von dem noch größern Genie Marlborough's in Schatten geftellt worden. Gin frisches Beiftesleben mar erstanden, welches alle die sanguinischen Träume der Jugend begleitete. Auch Boltaire lieb-äugelte nur turze Zeit mit dem militärischen Geiste und gab sich dann mit aller Rraft der Ueberzeugung der Sache des Friedens bin. Er verwendete feine bewundernswürdigen Salente und feinen unvergleichlichen Ginfluß gang und gar zur herabsetzung des Krieges, und es gelang ihm mit dem Bei-ftande feines Unhangs, die engfte Verbindung zwischen dem französischen und dem englischen Beifte berguftellen und die alte religiofe und militarifche Antipathie zwischen beiden Bolfern durch die Sympathie gemeinfamer Beftrebungen zu erfeten.

Aber nur wenige Sahre waren verfloffen, als fich dies Alles geandert hatte. Der türkische Krieg gegen die französische Revolution, in welchen

Pitt England fich fturzen ließ, und Napoleon's verberbliches Genie riefen alle reactionaren Strömungen in Europa hervor, belebten den militarifcheo Beift in feiner gangen Starke und brachten über den größten Theil der ge-

bildeten Belt die Leiden eines mörderischen Rampfes.

Es wird wohl taum Jemand in Zweifel barüber fein, dag in der Civilisation eine Tendenz zur Annäherung an das Ideal der französischen Philosophen liegt. Es kann schwerlich in Frage gestellt werden, daß der Fortfchritt geiftiger Gultur eine Abnahme des militarischen Beiftes berbeiführt und daß der Zusammenhang, welcher aus einer Gemeinschaft der Principien und der intellectuellen Tendengen erwächft, alle fünftlichen politischen Combinationen rasch überflügelt. Aber ebenso gewiß ift, daß das Band geiftiger Sympathie allein viel zu fchmach ift, um die Birtung der entgegengesetten Leidenschaften zu hemmen; es blieb alfo ber Nationalofonomie vorbehalten,

ein ftarteres und dauerhafteres Prinzip der Ginheit herzuftellen.

Diefes Princip ist ein vernünftiger Eigennut. Früher hielt man, wie bereits bemerkt, die Intereffen der Bolter für unter einander geradezu im Gegenfat ftebend. Der Reichthum, den das eine fich erwarb, mußte nothwendig dem andern entzogen fein, und der gange handel mar eine Art von Bage, auf welcher der Gewinn auf der einen Seite den entsprechenden Berluft auf der andern bedingte. Seder Streich, der dem Wohlftande der einen Nation versetzt wurde, war für alle übrigen ein Vortheil, da er die Zahl berjenigen verringerte, unter welche die Schate der Belt zu vertheilen waren. Allerdings legte fich die Religion ins Mittel und forderte die Menschen auf, fich über das Difgeschick Anderer nicht zu freuen und den eigenen Nuten höhern Rudfichten unterzuordnen; aber dennoch war jedes Bolt, sofern es feine eigene Wohlfahrt anstrebte, gegen den Nachbar feindlich gefinnt 1), und felbft in den beften Beiten bleiben die leitenden Grundfate großer menfchlicher Gemeinschaften fast immer von der Gelbftsucht eingegeben. Unabhängig von den vielen Kriegen, welche geradezu durch das Berlangen ver-anlaßt wurden, die geschäftlichen Berträge umzuändern, war es eine beftandig unter der Afche glubende Difftimmung, die von dem Gefühle gewohnter Gegnerschaft herrührte, welche bei der leisesten Differenz zu heller Flamme fich entzundete.

Gegen diefen großen Difftand ift die Nationalotonomie die einzige Rettung. Erstlich lehrt ste, daß die Borstellung, ein Sandel treibendes Bolk konne nur durch den Schaden seines Nachbars gedeihen, eine wesentlich falsche ift. Sie lehrt ferner, daß jede Nation ein unmittelbares Intereffe an dem Wohlstande desjenigen hat, mit welchem fie handel treibt, genau jo wie ein Krämer an dem Gebeihen seiner Kunden ein Interesse hat. Endlich lehrt sie, daß die verschiedenen Märkte der Welt in so enger Verbindung mit einander fteben, daß eine ernftliche Störung auf dem einen Martte gang unmöglich ftattfinden tann, ohne die schlimme Wirkung davon auf alle übrigen übergehen zu laffen, und daß bei der gegenwärtigen Lage Europa's die Berkehrsbande fo zahlreich, die Intereffen der Nationen so eng verwebt find, daß in der Regel ein Krieg felbst für den Sieger von Nachtheil ift. Die

<sup>1)</sup> Selbst Voltaire sagte: "Die menschlichen Zustände find so beschaffen, daß das Streben nach Größe für sein Vaterland den Wunsch des Bosen für deffen Nachbarn enthält. Es ist klar, daß ein Land nicht gewinnen kann, ohne daß ein anderes verliert." Dict phil. art. Patrie.



fortschreitende Entwickelung der Nationalokonomie hat diese Bahrheiten immer deutlicher hervortreten laffen, und natürlich mußte im Berhaltniß gur Berbreitung berfelben auch der Widerwille gegen den Rrieg, bas Berlangen, ihn von vornherein soviel als möglich auf diejenigen zu beschränken, welche augenscheinlich in ihn verwickelt find, und die Feindschaft gegen alle feine Beranlaffer zunehmen. Sebe neue Sandelsunternehmung bietet daher eine Burgichaft mehr für die Erhaltung des Friedens.

Ich weiß wohl, daß in der Gegenwart, wo Europa bis zu einem Umfang ohne Gleichen von der Unruhe leibet, welche aus dem Rampfe entgegengesetter Principien und ungleichartiger Bildungsftufen bervorgeht, Ermagungen diefer Art Bielen nichtig und utopifch scheinen muffen. Allerdings jo lange die Bolter Monarchen dulden, welche fich auf die Ueberlieferungen einer überwundenen Theofratie ftugen und ihre Autorität als ein göttliches Recht betrachten, es für ihre Saupipflicht ansehen, die politische Entwickelung der Civilisation mit Gewalt zurudzuhalten, fo lange muffen auch ftebende heere und Glaubensfriege fortdauern. Auch murbe der hoffnungsreichste Nationalokonom nicht magen, eine Zeit voraus zu bestimmen, in welcher das Schwert gang und gar nicht mehr befannt fein werbe. Die Ausbruche ber Leidenschaft werden felbst burch die ftarkften Bande bes Intereffes nicht immer gezügelt, Ausnahmezuftande wirken allgemeinen Zielen entgegen, und der Sandel, der um die gebildeten Bolfer ein Band der Ginheit schlingt, hat sich von jeher den Weg zu den rohen Bolfern durch Blut und Tyrannei erzwungen. Um aber die Hoffnung auf einen großen und tiefgehenden Bandel in den Beziehungen der europäischen Bölker zu rechtsertigen, bedarf es nur zweier Aufstellungen. Die eine geht bahin, daß die Elemente ber Industrie, welche trot gesetlicher Beschräntungen und militärischer Störungen von Jahr zu Jahr mit beschleunigter Geschwindigkeit zunimmt, einst ben berrschenden Ginfluß in der Politik zu erlangen berufen find. Die zweite lautet, daß diejenigen Grundfate der Nationalokonomie, welche heut als die richtigen von Allen anerkannt werden, die fie fich zu eigen gemacht haben, einft von den Maffen als felbftverftandlich werden zur Birklichkeit gebracht werden. In den Bermickelungen und Entwickelungen der Civilifation wird der ftörende Einfluß der Leidenschaft sowohl zum Guten als zum Bösen immer geringer und das Interesse mehr und mehr zur leitenden Triebfeder, wenn auch nicht für die einzelnen, so doch für die Gesammtheiten. In demselben Maße, in welchem Handel und Industrie eines Volkes fortschreiten, wird fein Intereffe fur den Frieden ein größeres und bemgemäß die Kriegs-Wenn daher die verschiedenen Staaten Europa's durch luft geringer. Sandelsbezuge mit einander eng verbunden find und die Wahrheit fie gang durchdringt, daß der Krieg in irgend einer Gegend ihrer Wohlfahrt ichadlich ift, erhält der Friede Europa's, wenn auch keine vollständige, so doch eine ftarkere Burgichaft, als sie ihm durch Religion oder Menschenliebe je zu Theil werden konnte. Bei solchem Stande commercieller Regsamkeit und bei foldem Stande ber öffentlichen Ginficht muß nothwendig eine politische Umgeftaltung eintreten und die Hauptweranlaffung jetiger Störungen fcminden. In diesem Falle murden auch die zwei bereits ermahnten gleichartigen Bewegungen den Frieden befeftigen: Die Anerkennung des Rechts ber Nationalitäten als der Grundlage für die politische Moral und die wachsende Macht der intellectuellen Beftrebungen, welche bie Bewunderung des militarifden Ruhmes immer tiefer herabbrudt. Dhne Zweifel werden noch viele Sahre

vergehen, ehe sich ein solcher Stand der Gesellschaft erreichen läßt, Ströme Blutes werden noch vergossen werden, ehe die politischen Hindernisse beseitigt, die Nationalitäten von dem fremden Joche, unter dem sie sich noch immer winden, befreit sind, und ehe die fortschreitende Wissenschaft jene theologischen Lehrsähe von dem Berhältnis zwischen Herrscher und Volk gänzlich zertrümmert, diese Grundlage aller schlimmsten Tyranneien, welche den Fluch der Menschen bilden. Aber so gewiß die Sivilisation fortschreitet, so gewiß muß ihr auch der Triumph werden. Freiheit, Industrie und Frieden sind in der heutigen Gesellschaft unauflöslich mit einander verknüpft, und ihre endliche Herrschaft hängt von einer Bewegung ab, die verzögert, aber unmöglich verhindert

werden fann.

hierbei muß jedoch noch bemerkt werden, daß diejenigen Bolker, welche fich am meiften den induftriellen Beftrebungen widmen, nicht nur die reichften und friedfertigsten sind, sondern voraussexlich die größte Macht im Nach Abam Smith's icharffinniger Bemer-Kriege zu entfalten vermögen. fung ift dies einer ber wichtigften Unterschiede zwischen ben alten und den neuen Gesellschaftsverbanden. Als der Krieg noch fast ganzlich auf der per-sonlichen Tapferkeit beruhte, war die militarische Stellung eines reichen Bolker gewöhnlich eine ungunftige; benn mahrend fein Bohlftand ben Charafter verweichlichte und die habgier der Nachbarn anlockte, vermochte ihm derselbe in der Stunde der Gefahr nicht folche Vortheile zu bieten, die diese Schattenseiten auch nur einigermaßen hatten aufwiegen können. her der Untergang Rarthago's, Korinth's und der hauptstadt Phonizien's, jener Sammelpuntte der Sandelsthätigkeit unter den Alten. Aber seit der Erfindung des Schiefpulvers und feit der Vervollkommnung der Rriegswerkzeuge ift der Krieg in hohem Grade von dem Genie in der Mechanik und vor Allem von der finanziellen Bereitschaft abhängig, und die Wagschale der Macht neigt sich daher beständig denjenigen Bölkern zu, welche bei ber Erhaltung des Friedens am meisten interessirt sind.

Der Ginfluß, den die Nationalokonomie dadurch übt, daß fie verschiedene Befammtheiten durch das Band eines gemeinsamen Intereffes gufammenhalt, macht fich nicht minder unter den verschiedenen Rlaffen einer und derselben Gemeinschaft geltend. Es ist wohl keine Nebertreibung, wenu man fagt, daß eine weite Berbreitung ihrer Grundfate durchaus nothwendig ift, wenn anders die Demokratie nicht ein furchtbares Unbeil werden foll. Denn wenn die vermögenslosen Maffen aus dem Schlaf der Unwiffenheit erwachen und ihre Stellung auf der Stufenleiter der Gesellschaft schärfer zu prüfen beginnen, fo wird das Gigenthum ihnen ficher als etwas Unrechtmäßiges und Ungerechtes in's Auge fallen. Bon der Borftellung, daß alle Menichen frei und gleich geboren find, gehen fie gar rasch zu bem Glauben über, Alle seien auch mit bem gleichen Anspruch auf die Guter der Welt geboren. Palen mag Unrecht gehabt haben, den allgemeinen Bortheil als lettes Princip des Gigenthumsrechts anzusehn; aber bei denjenigen, welche selbst mit der Armuth au fampfen und dabei im Staate die erfte Stimme haben, wird fich taum ein anderes Achtung verschaffen können. Die lange Kette von Magregeln, die durch unmittelbare und mittelbare Berletung des Gigenthumsrechtes die frangösische Demokratie in Migkredit gebracht hat 1), und die Borftellung,

<sup>1)</sup> Eine vollständige Darstellung derselben giebt Chevallier in seinen Lettres sur l'Organisation du Travail, einem tüchtigen Werte, welches in Anbetracht seiner Entstehungszeit auch ein sehr muthiges genannt werden kann. (1848).

die unter den arbeitenden Klaffen des Festlandes so verbreitet ift, als waren Rapital und Arbeit natürliche Feinde, reichen bin, um felbft unter denen große Befürchtungen zu erzeugen, welche in der Demokratie die lette Form politischer Entwickelung sehen. Nur die Nationalokonomie kann hier Abhilfe verschaffen. Sie lehrt zwar nicht, wie Manche sich eingebildet, den Optimismus ober den Fatalismus, und ihre herrschaft wird ohne 3meifel in vielen Beziehungen dem Ranale des Geldes eine neue Richtung geben, weil fie gewiffe Formen des Aufwandes unterdrückt, die man lange als vorzüglich ehrenvoll angefeben und die in gang anderem Lichte erscheinen werden, wenn man ihre Ruglofigfeit oder gar Gefährlichfeit für die Gefellichaft endlich allgemein anerkannt haben wird 2). Auch lehrt fie nicht, daß die Intereffen des Reichen und des Armen in dem Sinne gufammenfallen, als ob der Lohn des Arbeiters und der Nugen des Arbeitgebers gleichzeitig steigen und sinken, während doch thatsächlich eher das Umgekehrte der Fall ist; ebenso wenig, daß eine Re-gierung in keinem Stücke auf die Bertheilung des Reichthums bestimmend einzuwirken vermöge, da die Gefete des nachlaffes und die Normen der Besteuerung in dieser Sinficht von einem fehr bedeutendem Ginfluffe find. Bas fie aber beweift, ift, daß der Arbeitelohn fo nothwendig von dem Berhaltniß zwischen der für die Bezahlung der Arbeit bereitstehenden Summe und der Bahl der theilnehmenden Arbeiter abhängt, daß alle directen Bemühungen

<sup>1)</sup> Der Arme hat ein fehr wesentliches Interesse, daß von dem Nationals vermögen so viel als möglich in Kapital verwandelt, d. h. mit andern Worten aus unproductiven in productive Bahnen geleitet werbe. Reichthum in der Form von Diamanten oder goldene Schmudsachen, die man fich nur zum Prunke anichafft, hat auf den Arbeitelohn keinen Ginfluß. Reichthum, den man auf kefte und Flitter ausgiebt, bringt freilich ben Lieferanten einen unmittelbaren Nupen, aber er übt feinen nachhaltigen Bortheil für das Ganze, weil die gefauften Artikel unproductiv verbraucht werden. hatte man die auf diese Weise verwendeten Koften productiven Mitteln zugewendet, fo wurden fie fich nach jedem Gebrauche neu erzeugt und fur die 3wede der Gesellschaft nugbar gemacht haben, und diejenigen, welche ihren Lebensunterhalt gewannen, indem fie den Menfchen Unnupes verschafften, murden fich auf ein erweitertes Gebiet productiver Unternehmungen begeben haben. Doch erfahrt diefer Gedankengang fein Correctiv in folgenden Ermagungen. Erftlich ist Reichthum ein Mittel und fein 3wed letterer besteht im Glude - baber ift auch bloge Ansammlung des Reichthums ohne andre Absicht offenbar etwas Ungereimtes. Dlanche Ausgaben (wie 3. B. für öffentliche Bergnügungen), die von dem einen Gesichtspunkt betrachtet fehr niedrig stehen, baben von einem andern aus fehr großen Berth. Der hohe Grab und Die weite Ausbreitung bes durch fie geschaffenen Genusses eriegen, was ihr an Dauer abgeht. Zweitens giebt es auch eine Art immaterieller Production. Ausgaben für Runft und Biffenschaft verschaffen, ohne dem leiblichen Boblfein zu dienen, nicht nur uns Genuß, fondern werden auch für die Zukunft zur Quelle der Freuden und Berbefferungen. Drittens ift die haupttriebfeder zur Production bas Begehren, auf eine bobere Stufe in der Gefellschaft zu fteigern, und das Anziehende hieran liegt bei den Meiften in dem Diese bobere Stufe begleitenden außern Nimbus, fo daß zwar direct die Ausgabe eine unproductive, in-direct aber eine fehr productive ift. Augerdem muffen wir die Wirkungen des ploplich ausbrechenden Lurus in verschiedenen Zeiten und feinen verschiedenen Einfluß auf die Moral mit in Erwägung ziehn. Dadurch wird die Frage über die nüglichste Ausgabe außerft verwickelt und nach den Umfranden wandelbar, wenn auch die Nationalökonomie im Allgemeinen grundsätlich den oftentativen Lurus verwirft.

ber Regierung auf eine dauernde Lohnerhöhung hinzuwirken schließlich gerade ben Klassen schaen, beren Wohl sie bezweckten. Sie beweist, daß die materielle Wohlsahrt der Arbeiterklassen davon abhängt, daß die Zunahme des Kapitals rascher vor sich geht als die Zunahme der Bevölkerung, und daß dieses Verhältniß nur sichergestellt werden kann, wenn einerseits der Arbeiter vor einer übermäßigen Vermehrung auf der Hut ist und andererseits die Production in vollkem Maße gesördert wird, wodurch der Kapitalist allein den höchsten Schuß erhält. Denn wer nicht sicher ist behalten zu können, was er gesammelt, der sammelt entweder gar nicht oder verdirgt sein Eigenthum in unproductiver Weise. Mit andern Worten, die Nationalökonomie beweist über allen Zweisel, daß, wenn man des Reichen Eigenthum mit Beschlag belegen oder es unter die Armen vertheilen wollte, diese Maßregel am Ende die furchtbarste Katastrophe herbeisühren würde, die nur irgend die

lettern treffen fonnte.

Diese große Wahrheit, daß vom sinanziellen Gesichtspunkt aus jede Nation, jeder Handelszweig und jedes Handwerk mit wenig Ausnahmen bei dem Gedeihen aller übrigen interessirt ist, hat mit jeder neuen Entwickelung der Nationalökonomie an Klatheit gewonnen und kann nicht versehlen, einen umfassenden moralischen Sinklug auf die Gesellschaft zu üben. Denn obgleich eine einträchtige Handlungsweise, die nur auf Gemeinschaft der Interessen beruht, an sich betrachte keinen moralischen Werth hat, so ist doch ihre Einwirkung auf den Begsall einiger Haupursachen der Zwietracht von äußerster Wichtigkeit. Die menschliche Natur ist einmal so eingerichtet, daß unmöglich ganze Gemeinschaften mit dem Bewußtsein gemeinschaftlichen Interesses zusammen wirken können, ohne ein wärmeres Gesühl der Freundschaft unter sich erwachen zu sehen. Gemeinsame Ziele und Hossnungen knüpfen das Band der Sympathie zwischen ihnen. Seder gewöhnt sich daran, in seinen Handlungen die Rücksicht auf die Wohsschaft der Andern walten zu lassen, und die Einheit der Liebe vertritt bald oder weihet die Einheit der Interessen. Die auf solche Weise wachgerusene Gesinnung ist ohne Zweisel eine moralische, und wenn sie auch nicht so mächtig sein mag als diezenige, welche die Beweggründe einslößen, die sich unmitteldar an den Enthusiasmus wenden, so ist sie doch allgemeiner, einheitlicher und den Menschen im Ganzen vielleicht nicht minder wohlthätig.

Es durfte nicht schwer halten, den Beweis zu führen, daß die Nationalsökonomie durch Aufklärung über die wahren Ursachen des Bolkswohlstandes eine bedeutende Aenderung in vielen unserer Sittenurtheile hervorbringt oder bereits hervorgebracht hat. Dahin gehört die veränderte Stellung, welche auf der moralischen Stufenleiter Berschwendung und Geiz, jugendliche Undessonnenheiten und unbedachtsame Spen einnehmen, wie denn auch der Begriff von Menschenliebe durch die Arbeiten eines Desoe, Ricci und Malthus sehr wesentliche Aenderungen erfahren hat. Für den gegenwärtigen Zweck wirdes jedoch ausreichen, die herrschende Richtung zu bezeichnen, welche solche Erwägungen hervorrufen, um aus ihr auf die allgemeine Gattung von Glaubendenungen und philosophischen Ansichten zu schließen, die sie am meisten begünstigt. Hierüber dürften weitere Zweisel kaum obwalten. Man hat es wiederholt anerkannt, daß die Nationalösonomie die äußerste Bekämpfung

aller afcetischen Enthaltsamkeit predigt.

Die beiben Lebensanschauungen, welche man als die ascetische und als die industrielle bezeichnen kann, haben von jeher die Menschen nach zwei

mesenschi verschiebenen Tameianschiem principen, und die inde Nessen Anschrieben eine masse Kerde serfin similare Fourenmen um sin siden dereichen der Gerändie fest veles Geben les mentenneien Konschums. Der Lafranzendern den ersten dreim beiden Westenrichtungen der Anzichtung, des der gweizen Ermuckeung. Die eine inche die Heimfreumen zu vermanden, der anderes, sie an vermehren- mährend iene das Beim dem princippen zusammen, den Gering erhöcht und es daher durch unmanklaus Kumurkang mit den Gerins erbeicht und es daher durch und franzen um die andere Anzichtung auf dem Geringen verwahen inche gehören absein den Geringen verwahen dem Geringen beschieden auf dem Anzierungsstäten werden der hährten Anzierungsstäten der Gerinfallen Lichtung der Gerinfallen Lichtung der Gerinfallen Lichtung der verwahen der Gerinfallen Lichtung der verwahen der Gerinfallen Lichtung der werden der product Verwahen werfe verwannte, die zweie der ermodischen

Eine Bestinne des vierten Jahrkunderts, als das einnutide Mindsmesen merkt in's Christenthum einerlichen murdel, dis dar zur dem Reinemationssetialitet betrichte die rientliche Lehrichtung in allen Lindern ma-Lie Entwickelung, weiche das Vorbud des heutgen Ausunus und Parkmind, die Schriften eines Hieroniums und Brillins einem kunen, erwein ungerahr weihundert Jahre sodier ihre volle Ausbildung durch den heutgen Benedun. Die Krenstinse und Bernhard von Critionaux riesen die Rimemeden bervon, Brinnes Tehren den Orden der Karthäufer, die Keitzlunsklimpfe des derikeinem Jahrhunderts, die Franzischner, Dominicaner und Karmeniurs. der Keitermationsfreit die Ibeatiner und die Jeitnenn. Mit Andendurch des bes Wönche erhob, verritt dieser lange Zeitraum fortdamend die Vererrifchung des alertichen Princips, als des höchten Ideals, mit weichem fich alle Formen des Geroismus naturgemäh verbanden und verschmolzen.

Wenn man biefen Zeitraum mir den letzen drei Sabebunderen vergleicht, io ist der Gegenian sehr in's Ange fallend. In der ersteren Zeit stellte die Ascerif das höchste May sittlicker Burde dar, und genau in demfelben Maye, in welchem sich eine Gesellschaft für die Erfassung ihres Bartuges empfänglich jeigte, mehrten sich auch die Alöster. Gegenwärtig ist die Ausbebung der Klöster eine unansgesetze Folge sorrichreinender Evolliertion, das unmittelbare Ergebniß jedes Fortichrins auf der Bahn nationaler Entwischlung. Der Protestantismus war der erste große Protest gegen die Selbstabsödung; aber jenes Versahren der Beschlagnahme, welches er im sechszehnten Jahrhundert einführte und welches damals als der schrechlichste

niemals von dem Fleische eines Beibchens zu effen. Ebend.

2) Die Karmeliter hatten früher auf dem Berge Karmel gelebt und ihren Ursprung bis auf den Propheten Elijah zurückgeführt; aber im dreizehnten Sahrsprungert wurden sie nach Europa verpflanzt, reorganisirt und sehr wesentlich vermehrt.

<sup>1)</sup> Die von Philo erwähnten Therapenten (i. De Vita Contemplativa) waren vermuthlich heiden, wie denn in Afien und Afrisa der Möndecharafter immer bestanden und Formen angenommen hat, welche den driftlichen febr ähnich waren. Die furchtbaren Kafteiungen der Buddhiften halten dem Sengleich mit jeder driftlichen Secte aus, und der Widerwille gegen das schöne Geichlecht ift unter den heidnischen Einsiedlern beinabe ebenso ftart wie unter den driftlichen. So machten es sich fromme siamesische heiden zum Geseh, niemals höhner zu halten, weil diese Thiere weiblichen Geschlechtis sind. S. Bavle, Nouvelles Lettres, Br. XXI. Mit gleicher Weisheit sapten sprische Ehristen den Enrichtuß, niemals von dem Kleische eines Reischen zu essen. Gbeud.

Kirchenraub angesehen wurde, hat seitdem bei fast allen katholischen Regierungen in Europa Nachahmung gefunden. Nicht allein Frankreich zur Zeit, da es den Katholicismus verwarf, sondern auch Oesterreich und Spanien haben diesen Weg genommen. Nicht weniger als 184 Klöster und ein kirchliches Vermögen von dem Werthe von mehr als zwei Millionen Gulden sind durch Joseph II. von Oesterreich eingezogen, dreitausend Klöster sollen zwischen 1830 und 1835 in Europa aufgehoben worden sein, 187 in Polen während des Jahres 1841. Und diese Akte sowohl als diesenigen, welche in neuerer Zeit in Italien stattgefunden haben, sind größtentheils keineswegs durch Aergernisse von Seiten der Mönche hervorgerusen worden, sondern waren einsach der Ausdruck einer öffentlichen Meinung, welche das Mönchsleben in

feinem Befen für verächtlich und unheilvoll aufah.

Von dieser industriellen Civilisation bildet die Nationalökonomie den geistigen Ausbruck, und man fagt nicht zu viel, wenn man behauptet, daß fie eine vollständige Theorie des menschlichen Fortschritts im direkten Gegenfatz zu der Theorie der Selbstabtödtung bietet. Nach ihrer Anschauung ist der Wohlstand die Grundlage aller geistig geselligen Entwickelung, da kein Fortschritt möglich ist, so lange die Menschen in der Lage verbleiben, daß fie insgesammt genöthigt sind für ihren Unterhalt zu arbeiten. Kapitalsansammlung ift daber der erfte Schritt zur Civilisation, und diese Ansammlung hängt hauptfächlich von der Vermehrung der Bedürfniffe ab. Sind die Bewohner eines Landes zufrieden mit dem, was lediglich zur Erhaltung des Lebens genügt, so werden fie auch nur das geringfte Mag von Arbeit verrichten; fie werden keine andauernden und nachhaltigen Anstrengungen machen, um ihre Lage zu verbeffern, und da fie fich wenig oder gar keine Schranke in Bezug auf die Fortpflanzung auferlegen werden, wird ihre immer rascher machsende Zahl die Mittel der Erhaltung überschreiten und hierdurch das schrecklichste Leiden zur Folge haben. Um dieses Bolk seiner Barbarei zu entreißen, ift es vor Allem wesentlich, es mit seiner Lage unzufrieden zu machen. der Magstab seiner Bedürfniffe größer geworden und die Menschen anfangen, gewiffe Lebensbequemlichteiten als nothwendig anzusehen, werden fich Bewohnheiten der Sparfamkeit und der Selbstbeschränkung bilden und der materielle Fortschritt wird beginnen. Aber hiermit vermögen die Menschen ihre Bedurfniffe nicht vollständig zu befriedigen. Der Gefichtofreis ihres Strebens wird immer großer und großer. Jedes befriedigte Berlangen erzeugt neue Bunfche, und fo werden neue Bemuhungen hervorgerufen, welche ben Fortschritt der Gesellschaft fichern. In der Atmosphäre des Lurus, welchen der vermehrte Reichthum bewirft, treten ein verfeinerter Geschmad, Empfänglichkeit für das Schone und geistige Bestrebungen ju Tage. Anlagen, welche vorher geschlummert hatten, werden erweckt, der menschlichen Thattraft neue Ziele geboten, und so gelangen die Menschen unter dem Antriebe des Verlangens nach Reichthum dazu, jedes neue Bedürfniß, welches der Reichthum hervorgerufen hat, zu befriedigen. Daher heben fich meiftentheils Runft und Literatur, Wiffenschaften, Berfeinerungen und Berbefferungen der Bildung und alle jene Erfindungen, welche die Leiden der Menschen erleichtern oder ihre Benuffe vermehren. Und ebenfo wie diefes Princip bie Bildung erzeugt, erzeugt es auch die Freiheit, regelt und unterstützt es die Sitte. Die armeren Klaffen hören auf, fabald der Reichthum und folglich

<sup>1)</sup> Montalembert, Moines d'Occident, Einleitung S. 199, 200.

auch die Nachfrage nach ihrer Arbeit wächft, die hulflosen Bertzeuge ihrer herren zu fein. Die Sklaverei, welche von der Nationalokonomie verworfen wird, schwindet allmählich. Der Makel, welcher ber Arbeit anhaftet, wird beseitigt. Der Krieg wird als eine Thorheit, der Despotismns als ein Angriff gegen die Rechte des Gigenthums unterdrückt. Das Gefühl gemein= schaftlicher Interessen vereinigt die verschiedenen Theile des Menschengeschlechts, und die Ueberzeugung, daß jedes Bolf feine Rraft berjenigen Art von Erzeugniffen zuzuwenden habe, für welche es von Natur am meiften geeignet ift, bewirkt eine Theilung der Arbeit, die das eine von dem andern abhängig Unter dem Ginfluß gewerblicher Beichäftigungen legen fich die Leibenschaften, die alten friegerischen Sitten werden abgethan, Achtung für bas Gefet, Rudficht auf die Intereffen Anderer, Magigkeit und Beharrlichfeit des Charafters werden eingeprägt. Die Sicherheit gewinnt einen neuen Berth, und die Berichwendung bringt neue Gefahren. Der Geichmad bildet sich derart, daß man minder starke aber angemessenere Genüsse zu wurdigen weiß, und da der Magftab der Borguglichkeit von dem Standpuntte des Nugens berichtigt wird, schwinden in aller Stille eine Menge eingebildeter Tugenden und Lafter, welche die Unwiffenheit erzeugt hatte.

Solcher Art etwa ift der Entwurf des Fortschrittes, welchen die Nationalökonomie enthüllt. Er unterscheidet fich im Befentlichen barin von den Entwürfen der meisten Moralisten, daß fein Erfolg nicht von einer tiefer gehenden Aenderung im Charakter der Menschen abhängt und nicht von jenem Aufstammen der Begeifterung, das stets der Dauer nach so vorüber-gehend und dem Wirkungstreise nach so beschränkt ift, sondern ganz allein von der Berbreitung des Wissens. Legen wir die menschliche Natur mit allen ihrer Mangeln zu Grunde, fo zeigt fich vor Allem ber Ginfluß eines vernünftigen Eigennuties auf die Handlungen und nachher auf den Charafter des Menichen als ausreichend, um das ganze Bebaude der Civilifation aufzubauen, fo daß Alles untergehn mußte, wenn man ihm diefes Princip ent-Der Betteifer, Die Gifersucht, der Biderftreit der Anfichten, Die unerfättlichen Buniche des Menichen baben alle ihren Plat in dem Saushalte des Lebens und aus ihrem Spiel und ihrem Bufammeuftog entwickelt fich allmählich eine Entwickelungoftufe des menfchlichen Fortichritts nach bem Benn daher ber Afcetiter die außerfte Berderbtheit des Menfchengeschlechts verkundet und ihm feine natürlichsten Leidenschaften mit der Burgel zu entreißen, die Entfaltung feiner Anlagen zu hemmen, die Umbildungefähigkeit feines Gefchmacks zu vernichten und überhaupt die treibende Strömung feiner Ratur aufzuhalten fucht, fo legt er gerade an die Starte und Strebekraft der Civilifation Sand an. Daber jenes obe und unfruchtbare Erftarren, welches die Zeitalter fennzeichnet, in benen das Rafteiungsprincip vormog, mahrend die jur bochften Stufe gelangten Civilifationen Die bes alten Griechenland und bes modernen Guropa find, welche ihm am meiften widersprechen.

Es ist interessant wahrzunehmen, auf welch' ganz verschiedenen Begen der Widerwille gegen die Ascetik in diesen beiden Perioden in's Leben trat. In der erstern muß man ihn hauptsächlich dem Sinne für eine vollständig harmonische Entwickelung, vor Allem der leidenschaftlichen Bewunderung physischer Schönheit zuschreiben, welche noch durch die Kunst eine wesentliche Unterstützung fand. Die Bildfäulen des höchsten weiblichen Reizes stellte man dazumal unter die Statuen der Göttinnen und die atheletischen Spiele machten Wohlgestalt und Schönheit der männlichen Formen

zum höchsten Vorbild der Vollkommenheit. "Ein vollkommener Geist in einem vollkommenen Körper", so hieß das Ideal des Philosophen, und der lettere wurde beinahe als Bedingung des erstern angesehn. Harmonisch gehaltene Männlichkeit sohne Mitwerhaltniß, ohne Unregelmäßigkeit und auffallende Abweichung, dies göttergleiche Bild, worin durch sede geistige und körperliche Anlage mit gleichmäßiger Kraft dieselbe göttliche Energie zu strömen, die Majestät einer einzigen Hoheit zu wallen scheint, die keine Störung des Genmaßes dulbet, ist gewiß auf keiner spätern Bildungsftuse so tief gewürdigt und so häusig zur

Anschauung gebracht worden als im alten Griechenland.

Dagegen ist unter den Neuern das Gesetz der Entwickelung dei Weitem mehr geselliger als individueller Art geworden und hängt, wie wir gesehen, von der Zunahme des gewerblichen Elements ab. Prüft man die Geschichte der allerletzten Jahrhunderte, seitdem die italienischen Freistaaten den Handel in größerem Maßstabe neu beledten, oder seitdem die Portugiesen zum ersten Male einen großen Pstanzstaat im Interesse industrieller Unternehmungslust gründeten <sup>1</sup>), so wird man sinden, daß diese Interesse und herrschende wurde, sowohl in allen Kriegen als in der Gesetzgebung und Diplomatie, und daß das Princip des Nutens, welches den getreuesten Ausdruck sür den industriellen Geist bildet, eine ebenso bedeutsame Stelle in der Sphäre des Gedankens erlangt hat. Es sindet eine Stütze in der gegenwärtigen Ueberlegenheit der industriven Philosophie, die von seher alle Ersolge ihres Trachtens und Mühens hauptsächlich dem materiellen Nuten zugewendet hat. Es sindet eine Stütze in der raschen, durch alle Stände gehenden Verbreitung einer vom politischen Leben hergeleiteten Denkweise, welche die Folge vermehrter politischer Freiheit ist. Es sindet endlich anch eine Stütze in den Korschungen sener großen Ethister, welche sich seit Eugend in einem Justande des Glückes bestehe, woraus die Menschen, daß die Tugend in einem Justande des Glückes bestehe, woraus die Menschen, wen auch nicht gerade logisch, so doch auch nicht unnatürlich den Schluß gezogen haben, was nicht von Rutzen ist, könne auch keinen sittlichen Berth haben <sup>2</sup>). Die ungemeine Wichtigkeit des Nüplichseitsprincips zur Heilung der

Die ungemeine Bichtigkeit des Nütlichkeitsprincips zur Seilung der vom Fanatismus angerichteten Schäden, zur Belebung der Fähigkeiten, welche die Ascetik ertödtet hat und zur Aufstellung eines einfachen, allgemeinen Grundsatzes für unsere Lebensweise ist deutlich nachgewiesen worden. Seine

<sup>1)</sup> Unter den alten Colonien waren sicher die phönizischen und einige andre von minderer Wichtigkeit ans Handelsinteressen, die allermeisten jedoch ans der den roben Völkern so natürlichen Reigung zur Wanderschaft, oder dem Uebermaß der Bevölkerung, ferner — bei erlittener Niederlage — aus dem Verlangen, der Knechtschaft zu entgehen, aus der Furcht vor einem Angrisse oder endlich aus Eroberungssucht bervorgegangen. Der Eintritt des industriellen Colonialinstems an Stelle des militärischen gehört zu den wichtigsten geschichtlichen Mendepunkten und kann im Großen und Ganzen am besten seit der Gründung des portugiesischen Colonialieriches durch Basco de Gama, welches Albuquerque befestigte, datirt werden.

<sup>2)</sup> Ein großer Nationalökonom sagt in einem Werke, das seht sehr selten geworden ift: "Alle Tugend, welche nicht den Nupen zum unmittelbaren Iwede nimmt, scheint mir nichtig, lächerlich und jener Bollkommenbeit Talapoin's vergleichbar, der sich mehrere Jahre hinter einander auf Einem Fuße zu halten vermochte, oder in einer ihm selbst verderblichen und Andern gar nichts helsenden Lage, die sein Gott selbst nur mit Mitseiden betrachten kann." J. B. Say, Oldie, S. 81.

Fähigkeit, mit überlieferten, theologifchen Lehrbegriffen zu verschmelzen, wird faum einen Zweifel hervorrufen, wenn man fich erinnert, daß es Palen jum Grundftein feiner Moralphilosophie machte, indem er behauptete, daß die Soffnung auf eine zukunftige Belohnung das natürliche Princip der Tugend Und fo hat auch wirklich einer von den wenigen Nationalökonomen, die ihrer Wiffenschaft ein religiöses Gewand zu geben versuchten, aus dem Umstande, dan die Gesetze des ökonomischen und des religiösen Fortschritts Die Gelbstverleugnung jum Biele nehmen, den Schluß gezogen, daß fie gleichbedeutend seien 1). Doch ebenso offenbar find andrerseits die Mangel eines folden Sufteme, Die zugleich größtentheils Die Mangel Des Rationalismns selbst sind. Nüglichkeit ift vielleicht der höchste Beweggrund, zu welchem der Berftand fich erheben tann. Das Opfer der Genuffe und bas Ertragen der Leiden wird nur dann dem Berftande genügen, wenn davon ein entschädigender Bortheil erwartet werden fann. Das Betragen jenes turkischen Atheisten 2), welcher den Tod für einen ewigen Schlaf hielt, und auf dem Scheiterhaufen fich weigerte, einen Widerruf auszusprechen, der ihm das Leben hatte retten können, indem er auf alle Borftellungen entgegnete: wenn ich auch keinen Lohn in Aussicht habe, so zwingt mich doch die, Liebe gur Bahrheit, für fie in den Tod gu geben", bleibt in den Augen des Berftandes eine unerklärliche Thorheit und erscheint erft durch Berufung auf eine viel höhere Geifteskraft in seinem mahren Lichte als erhabenfte Form der Tugend. Erst aus unserer sittlich religiösen Anlage ermächst die Vorstellung reiner Uneigennützigkeit. Sie ist fürmahr das Edelfte, mas wir befigen, der himmelefunte, der in une glimmt, das Geprage unfrer Gottebenbildlichkeit, die Grundlage alles helbenthums. Wo fie fich nicht entfaltet, bleibt die Civilisation, fo hoch fie auch im Durchschnitt gediehen fein mag, doch immer ludenhaft und verftummelt.

In der langen Reihe von Umgestaltungen, die wir betrachtet haben. waren es vor allen zwei, die sich dieser, der heroischen Seite der menschlichen Natur besonders gunftig zeigten. Es find dies die philosophische und die politische Bewegung, von denen die erstere an Stelle der theologischen Borftellung von der Strafbarkeit des Irrthums den Begriff der Bahrheit um ihrer felbst willen gefett und in diefer Beziehung einen offenbaren Gewinn veranlagt hat, und die zweite, hauptfächlich aus der Ginführung des rationaliftischen Geiftes in die Politit hervorgegangen, insofern auch fie glanzende Beispiele der Aufopferung darbietet. Im Ganzen aber tann man taum bezweifeln, daß die jegige Philosophie und Politit der Begeifterung Abbruch thun und daß sich diese Wirkung sowohl im praktischen Sandeln als im theoretifchen Forfchen in unwilltommener Beife außert. Neben einem viel höhern Durchfcnittsmaße fittlicher Borzuge als in frühern Zeiten, erweift unfer Zeitalter doch auch eine merkliche Abnahme in der Opferfähigkeit, in der Burdigung der poetischen und religiosen Seite unseres Befens. Die Geschichte des Opferfinnes bestand mahrend der letten achtzehn Sahrhunderte meift in der Birtung des Chriftenthums auf die Welt. Unwiffenheit und Frrmahn haben allerdings oft genug den Beift des Seldenmuthes in unrechte Ranale gelenkt und ihn zuweilen fogar zur Urfache großer Uebel für die Menfchen gemacht; aber im Allgemeinen haben ihn die sittliche Sdealität und Schone, die großherzige Auffaffung und die überzeugende Macht des driftlichen Glaubens mabrend

<sup>1)</sup> Perin, La Richesse dans les Sociétés chrétiennes.

<sup>2)</sup> Mahomet Effendi. S. Baple, Pensées diverses, § 182.

vieler Sahrhunderte in's Leben gerufen. Diese Macht kann nur mit der Bernichtung der fittlichen Natur des Menschen aufhören, wenn es auch Zeitabschnitte giebt, in denen fie verhältnifmäßig flein erscheint. Die Abnahme des Beiftes der Unterordnung, das Aufhoren der Enthaltsamkeit und die Beschränkung des Gebietes der Wohlthätigkeit, welche sich mit Nothwendigkeit aus ber vermehrten Pflege ber materiellen Civilifation ergeben, bedeuten Störungen im Bereiche ber Opferfähigfeit, welche nur fehr unvollkommenen Erfat finden und unserem Zeitalter einen lohnsuchtigen, feilen und unheroischen Charafter geben, der tief zu beklagen ift. Gine gefunde Bildung ichließt eine doppelte Ginwirkung in fich, eine Ginmirkung von Seiten der Gesammtheit, die mit dem breiten Strome ihrer Zeit fortgeht und ichlieflich die Führer beherricht und die Einwirkung von Seiten der Manner von Geift und helbenmuth auf die Maffen, wodurch fie diese auf eine höhere Stufe erheben, ihnen edlere Beweggrunde und umfaffendere Grundfage einflögen und dem allgemeinen Strom eine veränderte Richtung geben. Die erstere dieser Wirkungen zeigt fich gegenwärtig in großer Ausbildung. Die andere hat auf das praftische Leben nur geringen Ginfluß und ift in der Speculation fast ganz unbekannt. Die allmähliche Entwickelung der Gesellschaft, die organisitte Wirksamkeit großer Gesammtheiten unter dem Antriebe von Nüglichkeitsgrunden offenbart fich in hervorragender Beije; dagegen wirken jest große Perjonlichkeiten felten und nur ichwach auf den Weltgang. Den entiprechenden Charafter äußert auch die Entwickelung der speculativen Philojophie. Es hat immer ein inniger Zusammenhang zwischen dem Spftem der Nütlichkeit und jenen Syftemen der Philosophie geherrscht, welche die ursprünglichen Fähigkeiten unjerer Natur in größerm Mage einschränken und zu turz tommen laffen, weil fie ben menichlichen Beift nur zum Aufnehmen, Ordnen und Umbilden von Ideen für befähigt halten, welche ihm von augen kommen. Denn wer alle menschlichen Begriffe von den Ginnen herleitet, wird folgerichtiger Weise ftets den Nugen zum letten Princip der Tugend machen, da er jeinem Spfteme gemäß fich zu der Borftellung reiner Gelbftlofigfeit niemals erheben kann1), jo wie man andererseits in der Regel finden wird, daß die jenfualistische Schule und der Materialismus, der durch diese hervorgerufen wird, in folchen Zeitabichnitten auftamen, wo der Standpunkt der Beweggrunde zur That ein fehr niedriger, der Heroismus und die reine Begeisterung von fehr geringem Ginflug mar. Bei der gegenwärtig gang entschiedenen Unkenninis von den unmittelbaren Ursachen des Lebens und von der Natur und den Grenzen des Geistes und der Materie bietet diese Erwägung vielleicht die genügenoften Unterftützungegrunde ju Bunften des Spiritualismus, und man fann das Vorwiegen Diejes oder des Materialismus als einen fehr wesentlichen Makstab für den sittlichen Zustand der Zeit ansehen. Gegenwartig ift die Richtung nach ber Seite bes lettern zu offen-bar, als bag fie der Kenntnig eines aufmerksamen Beobachters entgehen Die große Reaction gegen den Materialismus des vorigen Sahrhunderts, welche durch die Herrschaft der deutschen und der schottischen Phi-

<sup>1)</sup> Wie Frau von Stasl sagt: "Die Moral, die sich auf den Vortheil stüpt, wie die französischen Schriftfeller des lepten Jahrhunderts sie so eindringlich predigten, steht in engem Zusammenhange mit der Philosophie, welche alle unire Been von Sinnenwirfungen berleitet". Ich meine, daß Alle, die mit der Geschichte der Philosophie vertraut sind, die tiese Wahrheit dieses Sapes anerkennen werden.

losophie in England und durch das Wiedererstehen des Cartesianismus in Frankreich sich äußerte, welche eine erneute Bewunderung für gothische Architectur in der Runft hervorrief und eine Dichterschule, die fich mit aller Macht an die Leidenschaften und an die Phantafie wendete, an die Stelle ber talten Berftandigkeit eines Pope und Boltaire fette, jowie bas tiefe Bewuftfein ber Sunde, welches fich in verschiedenen Formen sowohl bei den erften Evangelijchen als bei den altesten Tractiarianern entfaltete, ift jest überall im Berichwinden. In England ift die Philosophie der Erfahrung, welche einft hume bis zu ihren Extremen verfolgte und welche jett von den begabteften Philosophen Europa's vertreten wird, mit erstaunenswerther Schnelligkeit zu Ansehen gelangt und besitht fast die herrschaft in der Speculation. In Frankreich erweist sich der Ruckschlag gegen den Spiritualismus und die Neigung zum offenen Materialismus, wie ihn die Schriften von Comte 1), von Renan und von Taine vertreten, taum weniger machtig als am Schluffe bes vorigen Jahrhunderts, mahrend fogar Deutschland, welches fo lange das ausermählte gand der abftracten Philosophie mar, unter der Leitung von Schoppenhauer und Buchner ruftigen Schrittes diefelbe Richtung geht.

Dies ift der Schatten, welcher auf dem sonst so glänzenden Gemälde ruht, das die Geschichte der Aufklärung darbietet. Die Vernichtung des herenglaubens und der religiösen Berfolgung, der Untergang jener grausigen Vorstellungen von zukunftigen Strafen, welche Jahrhunderte die Einbildungstraft frankhaft erhigten und den Garakter der Menschen verbitterten, die Befreiung leidender Nationalitäten, die Abschaffung des Glaubens an die Strafmürdigkeit des Irrthums, welche den geistigen Fortschritt, und das Ausgeben der Selbstadtödtung, welche den materiellen Fortschritt lähmte; darf man wohl mit Recht unter die größten Triumphe der Civilization rechnen; sehen wir aber auf die freudige Vereitschaft, mit welcher in manchem früheren Jahrhundert die Menschen jedes leibliche und geistige Interesse dem opferten, was sie für recht hielten, und vergegenwärtigen wir uns die ungetrübte Sicherheit, die sie dafür lohnte, so läst sich unmöglich leugnen, daß

wir bei unferm Fortschritt zugleich manches verloren haben.

<sup>1)</sup> Es ist zwar richtig, daß ein hauptprincip der positiven Schule in der Behauptung liegt, daß die Grenze der menschlichen Kähigkeiten die Ersorschung der Auseinandersolge der Erscheinungen ist, und daß wir daher ihre Ursachen nicht zu bestimmen vermögen; wie denn auch Littre in seiner Vorrede zu der neuern Ausgade vom Comte's Werken sich auf dieses Princip beruft, um nachzuweisen, daß der Positivismus von den Argumenten gegen den Materialismus nicht berührt wird. Indessen ist es eine Thatsache, daß die Kührer der letzten Richtung offene Materialisen sind; das Leugnen einer abstracten Philosophie als Wissenschaft im Unterschiede gegen die Physiologie, worin ihre Hauptlehre besteht, schließt nach meiner Meinung den Waterialismus saft nothwendig in sich, sowie auch die Richtung dieser Schule in den letzten Jahren immer mehr dahin gegangen ist, an die Stelle des Zweisels directe Verneinung zu sesen. Einige aute Bemerkungen hierüber enthält das mit Klarheit und Verskändis beareitete Schristichen Le Matérialisme contemporain von Paul Janet, auf dessen Schultern seit dem Tode Saisset die Vertheidigung des Spiritualismus in Frankreich hauptsächlich zu ruben scheint.

## 14 DAY USE RETURN TO DESK FROM WHICH BORROWED

## LOAN DEPT.

This book is due on the last date stamped below, or on the date to which renewed.

Renewed books are subject to immediate recall.

JUN 17 1968

LD 21A-45m-9,'67 (H5067s10)476B General Library University of California Berkeley

YB 22298



