

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

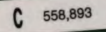
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

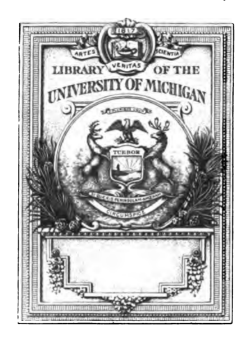
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





800 B93 VI no 7

•

•

.

.

, .

### GRUNDRISS

# INDO-ARISCHEN PHILOLOGIE

# ALTERTUMSKI NDE

second of the second second with the second data in the second se

and shows down on the R. of Street,

N. NIELHOUP

1. 5 (10) 1.11

#### 

### PALI

### GRUNDRISS

7326.82

WHENE NOW ICARE, I. TROBNER IN STRAIN

# INDO-ARISCHEN PHILOLOGIE

### ALTERTUMSKUNDE

GEORG BUNGER

F KIELNDRN.

TE ATTALIAL AND

H: LUDERS one ]. WACKERNAGEL.

be direction for Statistics of the scalars Exhibits to the Albertania and the Albertania anisonia and the Al

The Alegren Merangelor and Mry Ver-Sag action of the twingt nde Reswardlights my den Grennifflit man an alondorer reschart Alerrinal an orderen. Namenale fould urb ma solerer Subrag die bis dien Schwartw persentis Scherpe Soren der Deretellung manufit, Dieffern

Mitrian House and constrain and datanear Verhoodroopen stylinger and for and Emba was Alexandrous and anders lies double providers worden.

Der anstehlundte Dan des Wielens (1994) 5. were des Unterlähigery gilt dies slies metters Austantif, Juder Teilige wie hicher metters konflien. Allerstende des ganten Wertens geneinten ubein Unterdetlich reminingten und Unterliefen eretw.

tersuburg, ins Prinsian soats.

Preparation of H. Lodgers, Jertin and Prorecessing J. Wackermappi, Contingen commupary Barnis mays since the decorate Proprior Science values sharps, of Partanes of the Operation des inde another. Philatopic and Alternetworkermitet.

The volume, and the publicler and themselves units the meaning of comstance the arms of the "Generative an mum as pointie and only guerrenteric calor even in received the tame based form in every new constitutions.

Description they consulted records with the splitubilities, and new ober gene bound for some parts of the sectorum

The man new page a or the covery will prive off requested chromation. Exemption day for hought we available functioners of the provise work empty a considerable reduction on the panticipation

Die Verlagsbuchfrandfung.

The Publisher.

277 B73 V 1 Auge 7

ł



.

.

#### **GRUNDRISS DER INDO-ARISCHEN PHILOLOGIE UND ALTERTUMSKUNDE**

(ENCYCLOPEDIA OF INDO-ARYAN RESEARCH)

BEGRÜNDET VON G. BÜHLER, FORTGESETZT VON F. KIELHORN, HERAUSGEGEBEN VON H. LÜDERS UND J. WACKERNAGEL.

#### I. BAND, 7. HEFT.

## PĀLI LITERATUR UND SPRACHE

VON

#### WILHELM GEIGER

STRASSBURG VERLAG VON KARL J. TRÜBNER 1916 Alle Rechte, insbesondere das der Übersetzung, vorbehalten.

Schutzformel für die Vereinigten Staaten von Amerika: Copyright 1916 by Karl J. Trübner, Straßburg.

Druck von M. DuMont Schauberg, Straßburg.

#### Inhalt.

.

.

| Finlature                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Seite      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Einleitung<br>Begriff des Pāli; Sprachschichten innerhalb des P. (I-II) - P. als Kunstsprache;<br>seine Heimat (III-VII) Grundlage des P. eine Māgadhī (VIII-X).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1.         |
| ABSCHNITT I. LITERATUR DES PĀLI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5.         |
| I. DIE KANONISCHE LITERATUR                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 6.         |
| I. ENTSTEHUNG UND AUTHENTIZITÄT DES KANONS (I–4)<br>2. GLIEDERUNG DES PÅLI-KANONS, AUSGABEN, ÜBER-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 6.         |
| SETZUNGEN (5–6)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9.         |
| 4. SUTTA-PIŢAKA (8)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 10.<br>11. |
| Dīgha-Nikāya und Majjhima-N. (9). — Samyutta- und Afiguttara-N. (10). — Khuddaka-<br>pāţha, Dhammapada, Udāna, Itivuttaka (11). — Suttanipāta, Vimāna- und Petavatthu<br>(12). — Thera- und Therīgāthā, Jātaka (13). — Niddesa, Paţisambhidāmagga, Apa-<br>dāna, Buddhavamsa (14).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
| 5. ABHIDHAMMA-PIŢAKA (15)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 15.        |
| Die Einzelwerke des AbhP. (16).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - 6        |
| ANHANG: DAS PARITTA (17)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| I, PERIODE: VOM ABSCHLUSS DES KANONS BIS ZUM 5. JAHR-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
| HUNDERT N. CHR                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 17.        |
| paîhă (20). — Dipavamsa (21).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
| II. PERIODE: VOM 5. BIS ZUM 11. JAHRHUNDERT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 19.        |
| III. PERIODE: VOM 12. JAHRHUNDERT BIS ZUR NEUZEIT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 26.        |
| Sāriputta und die Țikās (31). — Sāriputta's Schüler (32). — Chapada (33). — Dāţhā-<br>vamsa, Thūpavamsa, Jinālamkāra, Jinacarita (34). — Die Mahāvamsa. Tīkā (35). —<br>Vedehathera (36). — Buddhappiya (37). — Fortsetzung des Mahāvamsa (38). — Sāra-<br>samgaha, Saddhammasamgaha (39). — Lokappadīpasāra, Pancagatidīpana, Buddha-<br>ghosuppatti (40). — Saddhammopāyana, Telakaţāhagāthā (41). — Birmanische Autoren<br>(42). — Autoren des 17. Jahrh. (43). — Moderne Schriftwerke (44). — Sprachwissen-<br>schaftliche Literatur (45). — Werke aus der Schule des Kaccāyana (46). — Fort-<br>setzung (47). — Moggallāna (48). — Moggallāna's Schüler (49). — Die Saddanīti<br>(50). — Wörterbücher (51). — Wurzelverzeichnisse (52). — Einzelnes (53). |            |
| ABSCHNITT II. GRAMMATIK DES PĀLI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 39.        |
| Literatur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| A. LAUTLEHRE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 41.<br>41. |
| Schriftarten (§ 1). — Lautstand (§ 2, 3). — Betonung (§ 4).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
| 2. DAS MORENGESETZ.<br>Morengesetz (§ 5). — Charakter der Silben (§ 6). — Länge vor Doppelkonsonanz<br>(§ 7). — Kürzung bei Eintritt des Teilvokals (§ 8).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 42.        |
| 3. DIE VOKALE $d_i$ , $d_i$ , $d_i$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 44.        |
| e aus a vor Doppelkonsonanz (§ 9). — i und u (§ 10). — e, o aus i, ū (§ 11).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |

| I | NHALT. |
|---|--------|
|   |        |

|                                                                                                                                                                                                                                                        | Seite      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 4. DIE VERTRETUNG DER VOKALE 7, /                                                                                                                                                                                                                      | 45.        |
| a, i, u aus r (§ 12). — r wird konsonantisch (§ 13). — u aus / (§ 14).<br>5. DIE DIPHTHONGE UND IHRE VERTRETUNG                                                                                                                                        | <i>•</i> 6 |
| e, o aus e, o, ai, au; i, u aus e, o (§ 15).                                                                                                                                                                                                           | 40.        |
| 6. BEEINFLUSSUNG DER VOKALE DURCH BENACHBARTE VO-                                                                                                                                                                                                      |            |
| KALE UND KONSONANTEN                                                                                                                                                                                                                                   | 46.        |
| Einfluß nachfolgender Vokale (§ 16). — Einfluß vorhergehender Vokale (§ 17). —<br>Einfluß von Konsonanten auf Vokale (§ 18).                                                                                                                           |            |
| 7. EINFLUSS DER BETONUNG AUF DEN VOKALISMUS<br>Reduktion des Vokals der 2. Silbe (§ 19). — Synkope (§ 20). — Schwächung der                                                                                                                            | 47.        |
| (§ 23). — Wirkung des Auftones (§ 24).                                                                                                                                                                                                                 |            |
| 8. SAMPRASÄRANA UND SILBENVERLUST DURCH KONTRAK-                                                                                                                                                                                                       |            |
| TION                                                                                                                                                                                                                                                   | 50.        |
| Praepos. upa und apa (§ 28).                                                                                                                                                                                                                           |            |
| 9. SILBENMEHRUNG DURCH TEILVOKALE                                                                                                                                                                                                                      | 51.        |
| 10. QUANTITÄTSWECHSEL UNTER DEM EINFLUSS DES ME-                                                                                                                                                                                                       |            |
| TRUMS UND IN DER KOMPOSITIONSFUGE<br>Einfluß des Metrums (§ 32). — Vokaldehnung und Kürzung in der Kompositionsfuge (8 22)                                                                                                                             | 53.        |
| (§ 33).<br>11. EINZELNES ZUM VOKALISMUS (§ 34)                                                                                                                                                                                                         | 54.        |
| 12. KONSONANTEN IN FREIER STELLUNG                                                                                                                                                                                                                     | 54.        |
| Intervokalische Mutae (§ 35). — Ausfall intervok, Mutae (§ 36). — Å für Aspirata                                                                                                                                                                       |            |
| (§ 37). — Erweichung von Tenues (§ 38). — Verhärtung von Mediae (§ 39). — Zu-<br>tritt und Verlust der Aspiration (§ 40). — Verschiebung der Konsonantenklassen                                                                                        |            |
| (§ 41). — Zerebrale für Dentale (§ 42). — r, l, l für d, n, n (§ 43). — l für r                                                                                                                                                                        |            |
| (§ 44). $-r$ für $l$ (§ 45). $-$ Wechsel von $y$ und $v$ (§ 46).                                                                                                                                                                                       | <i>(</i> - |
| 13. DISSIMILATION UND METATHESE (§ 47)                                                                                                                                                                                                                 |            |
| 14. KONSONANTENGRUPPEN                                                                                                                                                                                                                                 | 61.        |
| Allgemeines (§ 48). — Konsonantengruppen, die Å enthalten (§ 49). — Verbindung<br>von Zischlaut mit Nasal (§ 50). — Assimilationsgesetze (§ 51). — Progressive Assi-<br>milation (§ 52). — Regressive Assimilation: Muta vor Nasal, Liquida, Halbvokal | 5          |
| (§ 53) Regr. Ass.: Zischlaut vor Liquida oder Halbvokal; Nasal oder / vor Halb-                                                                                                                                                                        |            |
| vokal; die Gruppen $vy$ , $vr$ (§ 54). — Dentale und $n$ vor $y$ (§ 55). — Die Gruppe $ks$ (§ 56). — Die Gruppen $ts$ , $ps$ (§ 57).                                                                                                                   |            |
| Verbindung von mehr als zwei Konsonanten                                                                                                                                                                                                               | 68.        |
| Allgemeines (§ 58). — Einzelnes (§ 59).                                                                                                                                                                                                                | 6-         |
| 15. SPORADISCHE ERSCHEINUNGEN IN LAUTGRUPPEN<br>k für tön. Aspirata (§ 60). — Erweichung von Tenues, Verhärtung von Mediae (§ 61).                                                                                                                     |            |
| - Zutritt und Verlust der Aspiration (§ 62) Verschiebung der Konsonantenklassen (§ 63) Zerebrale für Dentale (§ 64).                                                                                                                                   |            |
| 16. METATHESE IN LAUTGRUPPEN, SILBENVERLUST DURCH                                                                                                                                                                                                      |            |
| HAPLOLOGIE (§ 65)                                                                                                                                                                                                                                      |            |
| 17. SANDHI                                                                                                                                                                                                                                             | 72.        |
| im Sandhi (§ 70) — e, o und Nasalvokale vor Vokalen (§ 71). — Beseitigung des                                                                                                                                                                          |            |
| Hiatus durch Konsonanten (§ 72) Unorganische Sandhikonsonanten (§ 73) Zu-                                                                                                                                                                              |            |
| sammentreffen von Vokalen mit Konsonanten (§ 74).                                                                                                                                                                                                      |            |
| B. WORTBILDUNGSLEHRE                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| I. Nomen (Substantiv und Adjektiv)                                                                                                                                                                                                                     |            |
| I. ALLGEMEINES                                                                                                                                                                                                                                         | 77.        |
| Nominalstämme (§ 75). — Genus (§ 76). — Numeri und Kasus (§ 77).                                                                                                                                                                                       | 70         |
| 2. a-DEKLINATION                                                                                                                                                                                                                                       | 19.        |
|                                                                                                                                                                                                                                                        |            |

| 13777 |   | T    |  |
|-------|---|------|--|
| 100   | А | <br> |  |

| 3. i- UND #-DEKLINATION<br>Maskuline auf i, # (§ 82). — Einzelformen (§ 83). — Thema sakhi (§ 84). — Neutra<br>auf i, # (§ 85). — Feminina auf i (i), # (#) (§ 86). — Die Themen siri, hiri, itthi<br>(§ 87).                                                                                                                 | Seite<br>82.    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| 4. DIPHTHONGISCHE THEMEN (§ 88)                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 85.             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 87.             |
| 8. nt-DEKLINATION                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 90.             |
| bhavant (§ 98).<br>9. s-DEKLINATION<br>Neutra auf as (§ 99). — Maskulina und Feminina auf as (§ 100). — Neutra und Mask.<br>auf is, us (§ 101).                                                                                                                                                                               | <del>9</del> 2. |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 94.             |
| II. Pronomen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 95.             |
| III. Numerale<br>I. KARDINALZAHLEN<br>Die Zahlen I und 2 (§ 114). — Die Zahlen 3 bis 10 (§ 115). — Die Zehner, Hunderter<br>usw. (§ 116). — Verwendung der Zahlwörter (§ 117).<br>2. ORDINALZAHLEN, DISTRIBUTIVA, BRUCHZAHLEN, ZAHL-                                                                                          | 101,<br>101,    |
| ADVERBIEN, ZAHLADJEKTIVA UND -SUBSTANTIVA Ordinalia (§ 118). — Distributiva usw. (§ 119).                                                                                                                                                                                                                                     | 104.            |
| IV. Verbum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 106.            |
| I. ALLGEMEINES (§ 120)                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 106.            |
| 2. PRAESENSSYSTEM (mit Ind., Subj., Imper. und Opt.)                                                                                                                                                                                                                                                                          | 107.            |
| A. Praesens-Indikativ                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 107.            |
| B. Subjunktiv (§ 123)                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 108.            |
| C. Imperativ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 108,            |
| Flexion (§ 124). — Bemerkungen zum Aktiv (§ 125). — Zum Medium (§ 126).                                                                                                                                                                                                                                                       | •••             |
| D. Optativ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 110.            |
| E. DIE VERBALKLASSEN DES SANSKRIT IM PÅLI                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |
| I. Thematische Konjugation                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 112.            |
| 2. Athematische Konjugation                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 118,            |
| Klasse II (§ 140). — Wzn. as, brū (§ 141). — Klasse III; Wz. dhā (§ 142). — Wz. dā<br>(§ 143). — Klasse VII (§ 144). — Klasse IX (§ 145). — Wzn. grah, mā, bandh (§ 146).<br>— Klasse V (§ 147). — Wzn. fak, āp (§ 148). — Klasse VIII mit Wz. kar (§ 149)                                                                    |                 |
| 3. Futur mit Konditional<br>Zwei Typen: Paradigmen (§ 150). — Typus Ia (§ 151). — Typus Ib (§ 152). —<br>Wzn. auf r (kar, kar) und Wz. kan (§ 153). — Typus II (§ 154). — Neubildungen<br>aus PraesStämmen der themat. Konj. (§ 155). — Neubildungen aus PraesStämmen<br>der athemat. Konjug. (§ 156). — Konditional (§ 157). | 124.            |
| 4. Aorist.<br>Allgemeines (§ 158). — Vier Typen: Paradigmen (§ 159). — Typus I (§ 160). —<br>Typus II (§ 161). — Wzn. kar, bka, vac (§ 162). — Typus III (§ 163). — Histo-                                                                                                                                                    | 128.            |

.

III

| -    |            |  |
|------|------------|--|
| INH  | ATT        |  |
| 1141 | <u>n</u> . |  |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Seite |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| rische Formen von Wzn. auf Mutae und Zischlaute (§ 164). — Neubildungen nach<br>Typus III (§ 165). — Typus IV (§ 166). — Neubildungen nach Typus IV aus Praes<br>Stämmen der themat. Konjug. Kl. I und VI (§ 167). — Kl. IV und X (§ 168). —<br>Neubildungen aus PraesStämmen der athemat. Konjug. (§ 169). — Einzelnes (§ 170).                     |       |
| 5. Perfekt (§ 171)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 136.  |
| 6. Periphrastische Bildungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _     |
| 7. Passivbildung mit ya (§ 175). — Passivbildung mit iya (§ 176). — Flexion; Aor. Pass.<br>auf i (§ 177).                                                                                                                                                                                                                                            | 138.  |
| 8. Kausativum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 139.  |
| 9. Desiderativum (§ 184)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 142.  |
| 10. Intensivum (§ 185)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 143.  |
| II. Denominativum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| 12. Verbalnomina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 145.  |
| Partizipien auf <i>nt</i> , <i>nta</i> (§ 190). — Partizipien auf <i>māna</i> (§ 191). — Partizipien auf <i>āna</i> (§ 192). — Partizipien aus dem Futuralstamm (§ 193).                                                                                                                                                                             | -     |
| 2. PARTIZIPIEN DES PRAETERITUMS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| 3. PARTIZIPIEN DES FUTUR-PASSIV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 149.  |
| 4. INFINITIVE<br>Infinitive auf <i>tave</i> , <i>taye</i> , <i>taye</i> , <i>tase</i> . InfinVerw. des Dat. der Verbalnomina (§ 204).<br>— Infinitive auf <i>tum</i> (§ 205). — Neubildungen auf <i>tum</i> aus PraesStämmen (§ 206).<br>— Inf. im Kompos. vor <i>kāma</i> (§ 207).                                                                  |       |
| 5. GERUNDIEN<br>Allgemeines (§ 208). — Historische Formen auf <i>tvā</i> , <i>tvāna</i> , <i>itvā</i> , <i>itvāna</i> (§ 209). —<br>Neubildungen aus PraesStämmen (§ 210). — Gerundien auf <i>tāna</i> (§ 211). — Gerun-<br>dien auf <i>ya</i> (§ 212). — Gerundien auf <i>iya</i> und Neubildungen (§ 213). — Gerundien<br>auf <i>yāna</i> (§ 214). | 153.  |
| Verzeichnis der ständigen Abkürzungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 157.  |
| Register                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 159.  |
| Nachträge und Verbesserungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |

īv

#### **GRUNDRISS DER INDO-ARISCHEN PHILOLOGIE UND ALTERTUMSKUNDE**

(ENCYCLOPEDIA OF INDO-ARYAN RESEARCH)

BEGRÜNDET VON G. BÜHLER, FORTGESETZT VON F. KIELHORN, HERAUSGEGEBEN VON H. LÜDERS UND J. WACKERNAGEL.

I. BAND, 7. HEFT.

### PĀLI LITERATUR UND SPRACHE.

#### VON

#### WILH. GEIGER.

#### EINLEITUNG.

I. Unter Pāli verstehen wir die Sprache, in der das Tipiţaka, die heiligen Schriften der Buddhisten Ceylons und Hinterindiens, und die daran sich anschließende Literatur verfaßt sind. Das Wort *pāli* bedeutet aber "Text", dann "heiliger Text"<sup>1</sup>). Bezeichnen wir damit die Sprache, so gebrauchen wir es also kurzweg an Stelle von *pālibhāsā*. Gleichbedeutend mit *pālibhāsa* ist *tantibhāsā*.

Das Pāli ist ein altertümliches Prākrit, ein mittelindisches Idiom, das an den Eigentümlichkeiten teilnimmt, durch die das Mittelindische vom Altindischen sich unterscheidet<sup>9</sup>). Das Pāli kann aber nicht unmittelbar aus dem Sanskrit abgeleitet werden; denn es weist einige Erscheinungen auf, die es näher zum vedischen Altindisch stellen. So das Ger. auf -tvāna (neben -tvā), die Formen tehi, yehi = ved. tebhis, yebhis (gegen skr. tais, yais) u. a. Dies ist zu beachten, wenn im folgenden Pāliformen mit Sanskritformen verglichen werden. Jene leiten sich nicht von diesen ab, sondern stehen neben ihnen als jüngere Bildungen.

<sup>5</sup>) Vgl. die Wendung *iti pi pāli*, z. B. Th<sub>2</sub>Co. 61<sup>8</sup>, wo pāli = pātho ist. Ferner pāli "heiliger Text" im Gegensatz zu atthakathā Dpvs. 20. 20; Mhvs. 33. 100; Sdhs. JPTS. 1890, S. 53<sup>5</sup>. — <sup>3</sup>) R. O. FRANKE, Straßburg 1902, Pāli und Sanskrit, S. 90 ff.

II. Das Pāli ist keine einheitliche Sprache. Zahlreiche Doppelformen erweisen es als einen Mischdialekt. Mundartliche Einzelerscheinungen finden sich in großer Zahl. Aber auch ein zeitliches Nacheinander, eine Entwickelung innerhalb der Pāli-Sprachperiode ist deutlich erkennbar. Es lassen sich vier Schichten unterscheiden:

1. Die Sprache der Gāthās, d. i. der metrischen Stücke. Sie ist von sehr ungleichartigem Charakter. Einerseits enthält sie viele altertümliche Sprachformen, die sich von den altindischen Formen nur durch den Lautstand unterscheiden. Andrerseits werden aber auch in großer Zahl die für das Pāli überhaupt charakteristischen Neubildungen verwendet, die sich mit jenen durchkreuzen und nicht selten im gleichen Vers mit ihnen vorkommen. Zuweilen mag der Zwang des Metrums für die Wahl der Form bestimmend gewesen sein. Die Verwendung archaischer Formen gestattete insbesondere da, wo Verse aus einer älteren Sprache in die jüngere übertragen wurden, einen engeren Anschluß an das Original.

Indo-arische Philologie L. 7.

2. Die Sprache der kanonischen Prosa. Sie ist einheitlicher und ausgeglichener als die Gäthäsprache. Die archaischen Bildungen treten mehr zurück und verschwinden z. T. gänzlich. Die Verwendung der Neubildungen erscheint nicht mehr zufällig und willkürlich wie in der ältesten Sprachperiode, sondern ist an festere Regeln gebunden.

3. Die jüngere Prosa der nachkanonischen Literatur, wie des Milindabuches, der großen Kommentarwerke usw. Sie beruht auf der kanonischen Prosa und stellt deren kunstmäßige und gelehrte Verwendung dar. Demgemäß ist der Unterschied zwischen der ersten und der zweiten Sprachperiode weit größer als zwischen der zweiten und der dritten. Die letztere ist durch eine noch weitergehende Einschränkung der altertümlichen Bildungen gekennzeichnet.

4. Die Sprache der späteren Kunstdichtung, die keinen einheitlichen Charakter mehr trägt. Die Verfasser schöpfen ihre Sprachkenntnis und entnehmen die Sprachformen unterschiedslos aus der älteren und jüngeren Literatur und haben bald mehr, bald weniger Neigung zu Archaismen und Sanskritismen.

III. Darüber dürfte wohl Übereinstimmung bestehen, daß das Pāli in hohem Maße den Charakter einer "Kunstsprache" trägt, d. h. sie ist ein Kompromiß verschiedener Dialekte. Am entschiedensten hat dies H. KERN<sup>1</sup>) betont. Seiner Auffassung steht die MINAYEFF's<sup>2</sup>) nahe. Allein mit Recht hat schon E. KUHN<sup>a</sup>) darauf hingewiesen, daß man, wenn man Pāli als Kunstsprache definiert, das Problem nicht gelöst, sondern seine Lösung nur hinausgeschoben hat. "Auch eine Kunst- und Literatursprache, die aus allen möglichen Dialekten gelegentlich sich ergänzt, muß einen bestimmten Dialekt zur Grundlage haben". Für das Pāli stellt sich also die Frage so, in welcher Landschaft Indiens die Sprache ihre Heimat hatte, die ihm als Basis diente.

<sup>1</sup>) Over de Jaartelling der zuidelijke Buddhisten en de Gedenkstukken van Açoka den Buddhist, Amsterdam 1873, S. 13. – <sup>3</sup>) Pāli Grammar S. XLII. – <sup>3</sup>) Beiträge zur Pali-Grammatik, Berlin 1875, S. 9.

IV. Nach der in Ceylon herrschenden Tradition ist das Pāli Māgadhī, *Māgadhā nirutti, Māgadhikabhāsā*, also die Sprache der Landschaft, in welcher der Buddhismus entstand. Das ist von großer Bedeutung; denn damit wird von der Tradition zugleich der Anspruch erhoben, daß das Pāli-Tipiţaka in der von Buddha selbst gebrauchten Sprache<sup>1</sup>) verfaßt ist und somit im Gegensatz zu anderen Sammlungen den oder doch einen ursprünglichen Kanon darstellt. Deshalb wird die Māgadhī auch als *mūlabhāsā*<sup>2</sup>) bezeichnet, als die Grund- und Muttersprache, in der das Buddhawort ursprünglich fixiert wurde, während die übrigen Versionen als sekundär anzusehen wären.

<sup>1</sup>) Vgl. Buddhaghosa: ettha sakā nirutti nāma sammāsambuddhena vuttappakāro Māgadhiko vohāro, Ko. zu Culla-Vagga V. 33. 1. S. Samantapāsādikā ed. SAYA U PYE IV. 416<sup>10</sup>. —<sup>3</sup>) Sdhs., JPTS. 1890, S. 55<sup>23</sup>, 56<sup>21</sup>, 57<sup>19</sup>.

V. Dagegen nun, daß Päli eine Dialektform der Mägadhī sei oder auf der Mägadhī beruhe, sind gewichtige Bedenken erhoben worden. Gerade die Hauptmerkmale der Mägadhī, wie wir sie aus den Grammatikern, aus Inschriften und Dramen kennen, sind dem Päli fremd. Diese Merkmale sind I) die Verwandlung aller r in l und aller s in s, sowie 2) der Ausgang der *a*-Themen und der darnach flektierten konsonantischen Themen im N. Sg. Masc. und Neutr. auf -e. Das Päli aber bewahrt das r

| II—VIII | EINLEITUNG. | 3 |
|---------|-------------|---|

(der Übergang in l ist zwar häufig, aber nicht die Regel), besitzt überhaupt kein s, sondern nur s, und bildet endlich die erwähnten Nominalformen auf -o, bzw. -am. Daher haben bereits BURNOUF und LASSEN<sup>1</sup>) bestritten, daß Päli ein Magadha-Dialekt sei.

<sup>1</sup>) Essai sur le Pali, Paris 1826.

VI. WESTERGAARD<sup>1</sup>) und nach ihm E. KUHN<sup>2</sup>) sehen im Päli den Dialekt von Uijavinī, weil es der Sprache der Asoka-Inschriften von Girnar (Guzerat) am nächsten stehe, und weil auch der Dialekt von Ujjavini die Muttersprache des Mahinda, der den Buddhismus in Cevlon verkündigte. gewesen sei. Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt auf ganz anderem Wege R. O. FRANKE<sup>a</sup>). Indem er durch Ausschließung aller der wegen ihrer besonderen Spracherscheinungen nicht in Betracht kommenden indischen Volkssprachen das Pāli zu lokalisieren sich bemüht, folgert er schließlich, es sei heimisch gewesen "auf einem nicht zu klein zu bemessenden Territorium etwa am mittleren bis westlichen Vindhya-Gebirge". Es sei sonach nicht unmöglich, daß Uijavinī das Zentrum seines Verbreitungsgebietes war. Endlich entscheidet sich auch STBN KONOW<sup>4</sup>) für das Vindhya-Gebiet als Heimat des Pāli. Er nimmt eine engere Verwandtschaft des Pāli mit der Paisācī an, deren Mutterland er im Gegensatz zu seinen Vorgängern, namentlich zu Grierson<sup>5</sup>), nicht im nordwestlichen Indien, sondern in der Gegend von Ujjavini sucht.

<sup>1</sup>) Über den ältesten Zeitraum der indischen Geschichte, S. 87. – <sup>2</sup>) Beitr., S. 6 ff. Vgl. MUIR, Original Sanskrit Texts II<sup>1</sup>, S. 356. – <sup>3</sup>) Päli und Sanskrit, S. 131 ff. Ich verstehe natürlich unter Päli immer nur das, was FRANKE als "literarisches Päli" bezeichnet. – <sup>4</sup>) The home of Paisäzi, ZDMG. 64. 95 ff., insbesondere 103 f., 114 f., 118. – <sup>5</sup>) The Pisäza Languages of North-Western India, Asiatic Society Monographs, vol. VIII. 1906. PISCHEL, Gramm. der Präkrit-Sprachen § 27.

VII. OLDENBERG<sup>1</sup>) sieht im Pāli die Sprache des Kalinga-Landes. Er hält die Legende von Mahinda und seiner Mission für ungeschichtlich. Der Buddhismus und mit ihm das Tipiţaka sei vielmehr im Verlauf eines längere Zeit anhaltenden Verkehrs zwischen der Insel und dem benachbarten Festlande nach Ceylon gebracht worden. Bezüglich des Sprachcharakters zieht er zum Vergleich vor allem die Inschrift von Khandagiri heran, deren Dialekt in den wesentlichen Punkten mit dem Pāli übereinstimme. Auch E. MüLLER<sup>9</sup>) hält das Kalinga-Land für die Heimat des Pāli. Er stützt sich dabei auf die von ihm gemachte Beobachtung, daß die ältesten Siedlungen auf Ceylon von dem gegenüberliegenden Festland, nicht etwa von Bengalen aus, gegründet worden seien.

<sup>1</sup>) The Vinaya Piţaka I, London 1879, S. L ff. — <sup>3</sup>) Simplified Grammar of the Pali Language, London 1884, S. III.

VIII. Eine Einigung über die Heimat des dem Pāli zugrunde liegenden Dialektes ist also nicht erzielt. Daher greift WINDISCH<sup>1</sup>) — und ich bin geneigt, ihm beizupflichten — wieder auf die alte Tradition zurück, nach der das Pāli als eine Form der Māgadhī aufzufassen wäre, als die Sprache, in welcher der Buddha selber lehrte. Diese Sprache des Buddha war nun aber gewiß kein reiner Volksdialekt, sondern eine darüber stehende Hoch- und Gebildetensprache, wie schon in vorbuddhistischer Zeit die Bedürfnisse des Verkehrs in Indien sie geschaffen hatten<sup>5</sup>). Eine solche *lingua franca* enthielt naturgemäß Elemente aus allen Dialekten, wird sich aber gerade von den auffallendsten mundartlichen Erscheinungen frei 4 Í. Allgemeines und Sprache 7. Pāli. Literatur und Sprache.

gehalten haben. Aber sie war gewiß nicht vollkommen einheitlich. Sie mußte anders klingen in dem Munde eines Mannes aus dem Magadhalande als in dem eines Mannes aus den Gauen der Kosala und Avanti, so wie bei uns das Hochdeutsch eines gebildeten Württembergers, Sachsen oder Hamburgers verschiedenartige Färbung hat. Da nun der Buddha. obgleich selbst kein Magadha, seine Haupttätigkeit im Magadhalande und in den angrenzenden Gebieten entfaltete, so wird die Magadhi seiner Sprache ihren besonderen Charakter verliehen haben. Man konnte diese Sprache daher wohl als eine Magadhi bezeichnen, wenn sie auch die grob-mundartlichen Eigentümlichkeiten dieses Dialektes vermied. Mit dem Tode des Meisters mußte, wie WINDISCH mit Recht betont, in gewissem Sinn aus seiner Sprache eine Kunstsprache werden. Man bemühte sich. die Lehren des Buddha in authentischer Form festzuhalten und diese Form auch allen den Bestandteilen zu geben, die, aus den Klostergemeinschaften der verschiedensten Provinzen stammend, allmählich zum Kanon zusammen wuchsen. Bezüglich der Bezeichnung der Sprache des Kanons als Māgadhī verweist endlich WINDISCH auf das Ārsa, die Sprache der alten Jaina-Suttas. Sie führt den Namen Ardha-Magadhi, d. i. "Halb-Māgadhī". Es ist nun gewiß bezeichnend, daß die Ardha-Māgadhī sich von der eigentlichen Magadhi in ähnlichen Punkten unterscheidet wie das Pāli<sup>a</sup>). Auch sie verwandelt das r nicht in l, und in der Nominalflexion erscheint der Ausgang -o statt des magadhischen -e wenigstens in vielen poetischen Stücken. Andrerseits lassen sich, wie ich beobachtet zu haben glaube, gerade zwischen Ärsa und Päli in Wort- und Formenschatz manche beachtenswerte Analogien aufweisen. Das Pāli mag als eine Art Ardha-Magadhī gelten dürfen.

 Über den sprachlichen Charakter des Pali, in den Actes du XIV<sup>e</sup> Congrès International des Orientalistes, Algère 1905, prem. partie, Paris 1906, S. 252 ff. Der Auffassung WINDISCH's steht auch WINTERNITZ nahe, Die buddhist. Litteratur, S. 10. —<sup>3</sup>) Vgl. die anschauliche Schilderung bei RHYS DAVIDS, Buddhist India, S. 140 ff. — <sup>3</sup>) PISCHEL, Gramm. d. Pkr. Spr., S. 15.

IX. Ich halte es also für ratsam, die Überlieferung nicht vorschnell preiszugeben, sondern sie dahin zu verstehen, daß das Pāli zwar keine reine Magadhi war, wohl aber eine Form der Verkehrssprache, deren Grundlage die Magadhi bildete und deren der Buddha sich selber bediente. Damit würde sich ergeben, daß der Pāli-Kanon einen Versuch<sup>1</sup>) darstellt, das buddhavacanam in seiner ursprünglichen Form wiederzugeben. Diese Annahme wäre widerlegt, wenn sich nachweisen ließe, daß der Pali-Kanon aus irgend einem anderen Dialekt übersetzt sein muß. Einen solchen Nachweis hat Sylv. Lévi<sup>2</sup>) versucht. Er führt eine Anzahl buddhistischer Termini, wie ekodi, samghādisesa usw., auf, in denen eine Media an Stelle einer Tenuis steht. Daraus folgert er die Existenz einer präkanonischen Sprache, in welcher die Erweichung intervokalischer Tenues Gesetz gewesen sei. Ich kann Lévi's Beweisführung nicht für durchschlagend halten. Erstlich sind nicht alle Etymologien Lévi's gleich überzeugend. Zweitens findet sich die Erweichung von Tenues nicht bloß in "Terminis", sondern in einer großen Zahl anderer Wörter<sup>8</sup>). Endlich darf jene Lauterscheinung m. E. überhaupt nicht isoliert betrachtet werden. Sie ist nur eine der verschiedenen mundartlichen Erscheinungen, die sich im Päli finden. Es kommt z. B. ebenso häufig der umgekehrte Prozeß (Verhärtung einer Media) vor und anderes mehr, was, im Zusammenhang beurteilt, den Mischcharakter der Pälisprache beweist.

<sup>1</sup>) Ich sage absichtlich so; denn da der Pāli-Kanon das Produkt einer über mehr als ein Jahrhundert sich erstreckenden Entwicklung ist, so wird er vieles Nicht-Authentische enthalten. Ebenso mag ihm manches Gute fehlen, was in anderen Sammlungen sich findet. — <sup>2</sup>) Journal Asiatique, sér. 10, t. XX, S. 495 ff. — <sup>3</sup>) Vgl. unten § 38 f.

X. Wenn Pāli die vom Buddha gebrauchte Form der Māgadhī ist, so stellt sich der Päli-Kanon als die authentischste Form des buddhavacanam auch in dem Falle dar, daß die Lehren des Meisters von Anfang an in den verschiedenen Landesteilen Indiens in der Mundart der Gegend gepredigt und gelernt wurden. Dies hat man - wie ich aber glaube: mit Unrecht — aus Cullavagga V. 33, I = Vin, II, 130 geschlossen. Hier wird erzählt, wie zwei Bhikkhus sich beim Meister beschweren, daß die Ordensmitglieder so verschiedener Abkunft seien und durch ihren Dialekt (sakāya niruttiyā) das Buddhawort entstellten. Sie machen den Vorschlag, es in Sanskrit oder Sanskritverse (chandaso) zu übertragen. Der Buddha lehnt das indessen ab und fügt hinzu anujānāmi bhikkhave sakāva niruttivā buddhavacanam pariyāpunitum. RHYS DAVIDS und OLDENBERG<sup>1</sup>) übersetzen das mit "I allow you"), o brethren, to learn the word of the Buddhas each in his own dialect". Diese Auffassung steht aber im Widerspruch zu Buddhaghosa, nach dem zu übersetzen ist: "Ich verordne, das Buddhawort in seiner eigenen Sprache (d. i. in der vom Buddha gesprochenen Sprache, der Magadhi) zu lernen"3). Nach wiederholter Prüfung der Stelle bin ich zu der festen Überzeugung gekommen, daß wir bei Buddhaghosa's Erklärung bleiben müssen. Die Frage der Predigt in der jeweiligen Mundart kommt weder für die beiden Mönche noch für den Buddha überhaupt in Betracht. Es handelt sich nur darum, ob eine Übertragung in das Sanskrit stattfinden soll. Dies aber lehnt der Meister entschieden ab, zuerst negativ und dann positiv durch die bestimmte mit anujanami eingeleitete Anordnung. Diese besagt aber, was doch auch dem indischen Geist am meisten entspricht, daß es für das Buddhawort keine andere Form gebe, als die, in der der Meister selbst es verkündete. Also schon bei Lebzeiten des Buddha war man bedacht, seine Lehre inhaltlich wie in der äußeren Form möglichst authentisch zu überliefern. Wie viel mehr erst nach seinem Tode! Die äußere Form aber war die Magadhi, der Tradition zufolge das Pali.

<sup>1</sup>) Vinaya Texts III = Sacred Books of the East XX, S. 151. — <sup>3</sup>) Im Text steht vo nicht! Aber ich glaube, daß es bei der Auffassung der englischen Übersetzer nicht fehlen dürfte, um dem sakāya niruttiyā eine Beziehung zu geben. So, wie der Text lautet, kann sich saka nur auf buddhavacanam beziehen. Zur Bedeutung "verordnet, bestimmt" für anujānāti vgl. Vin. I. 45<sup>25</sup>, 83<sup>31</sup>, 85<sup>19</sup>, <sup>26</sup>, 94<sup>13</sup> usw. — <sup>3</sup>) Vgl. oben IV, Anm. I.

#### ABSCHNITT I. LITERATUR DES $P\overline{A}LI$ .

Vorbemerkung. 1. Vorarbeiten: J. D'ALWIS, A descriptive Catalogue of Sanskrit, Pali, and Sinhalese Literary Works of Ceylon, Colombo 1870. — H. OLDENBERG, Catalogue of Pali Mss. in the India Office Library, London 1882 (App. zum JPTS. 1882). — L. DE ZOYSA, A Catalogue of Páli, Sinhalese, and Sanskrit Mss. in the Temple Libraries of Ceylon, Colombo 1885. — Verzeichnisse von Hss.: JPTS. 1882. 50ff., 1883. 133ff., 1885. 1ff. 1888. 108 ff. Dazu FAUSBÖLL, Catal. of the Mandalay Mss. in the Ind. Off. Libr., JPTS. 1896. 1ff.

5

6 I. Allgemeines und Sprache 7. Pall. Literatur und Sprache.

2. Kurze Überblicke und Einzeldarstellungen: H. KERN, Manual of Indian Buddhism, Straßburg 1896, S. 1—11. — RHYS DAVIDS, Buddhism<sup>39</sup>, London 1910, S. 18 ff.; Buddhist India, London 1903, S. 140 ff. — E. HARDY, Der Buddhismus, Münster i. W. 1890, S. 159 f. — WINTERNITZ, Die Religionen Indiens; Der Buddhismus in BERTHOLET'S Religionsgeschichtl. Leseb. 1911, S. 214 ff. — WICKREMASINGHE, Catal. of the Sinhalese Mss. in the Brit. Mus., London 1900, Introd. — M. BODE, The Pali Literature of Burma, London 1909. — S. Z. AUNG, Abhidhamma Literature in Burma, JPTS. 1910—12, S. 112 ff.

3. Gesamtdarstellung bei WINTERNITZ, Gesch. der Ind. Litt., II. I: Die Buddhistische Litteratur, Leipzig 1913. Die treffliche Arbeit hat es mir ermöglicht, mich namentlich in Bezug auf den Inhalt und die literargeschichtliche Bedeutung der Hauptwerke ganz kurz zu fassen. Sie bildet daher zu meiner eigenen Darstellung eine notwendige Ergänzung, auf die ich hier nachdrücklich hinweise.

Wichtiges Quellenwerk ist der Gandhavamsa, hrsg. von MINAYEFF, JPTS. 1886, S. 54 ff. Index dazu von M. BODE, ebda. 1896, S. 53 ff.

#### I. DIE KANONISCHE LITERATUR.

#### I. ENTSTEHUNG UND AUTHENTIZITÄT DES KANONS.

1. Der Pali-Kanon führt den Namen Tipiţaka (skr. tripiţaka) d. i. "Dreikorb", weil er in drei Hauptteile zerfällt: Vinava-Pitaka, Sutta-Pitaka und Abhidhamma-Pitaka. Er ist der Kanon der Schule des Theravāda, die sich selber den Vibhajjavādins zurechnet<sup>1</sup>). Nach der Tradition, die in den wesentlichen Punkten wohl zuverlässig ist<sup>2</sup>), begann seine Zusammenstellung gleich nach dem Tode des Buddha um 483 v. Chr.<sup>3</sup>) auf dem Konzil von Rajagaha. Weiter ausgebaut wurde er hundert Jahre später auf dem Konzil von Vesäli, zu dem das Eindringen gewisser Irrlehren die Veranlassung gab, die auf eine Lockerung der mönchischen Zucht abzielten. Auf dem dritten Konzil unter König Asoka (264-227 v. Chr.<sup>4</sup>) scheint der Kanon in der Hauptsache zum formellen Abschluß gekommen zu sein. Im besonderen wird dieses Konzil in Beziehung gebracht zur Ausgestaltung des Abhidhamma, indem der Überlieferung zufolge auf ihm der Thera Tissa Moggaliputta das Kathāvatthuppakaraņa vorgetragen haben soll. Das Buch enthält eine Widerlegung der verschiedenen 252 Irrlehren und wird unter den Werken des Abhidhamma aufgeführt<sup>5</sup>). Das dritte Konzil wurde auch wichtig durch den Beschluß, Missionen in die angrenzenden Landschaften zu entsenden. Die Überlieferung ist hier in interessanter Weise durch inschriftliche Funde bestätigt worden<sup>6</sup>). Nach Ceylon ging als Sendbote der Buddhalehre Mahinda (skr. Mahendra), der Sohn des Königs Asoka<sup>1</sup>). Er brachte dorthin den Kanon in der Fassung des Theravada.

<sup>1</sup>) Über das Verhältnis der beiden Namen s. OLDENBERG, Vin. I, S. XLI ff.; GEIGER, Mahāvamsa transl., App. B, 14 b. — <sup>5</sup>) Die Geschichte von den Konzilien beruht vornehmlich auf CV, XI, XII = Vin. II, 284 ff.; Dpvs. Cap. 4—5. 54. 7. 34 ff.; Mhvs. Cap. 3—5. Dazu Buddhaghosa's Samantapāsādikā, Introd. (bei OLDENBERG, Vin. III. 283 ff.) und Sumangalavilāsinī (ed. RHvS DAVIDS und CARPENTER, PTS. 1886, S. 2 ff.). Weiteres GEIGER, Mhvs. transl. S. LIff. Zur Geschichte des Pāli-Kanons vgl. OLDEN-BERG, Vin. I, S. XLff.; Ders., Buddhistische Studien, ZDMG. 52, 1898, S. 613 ff.; Ders., Buddha<sup>6</sup>, S. 84 ff.; OLDENBERG und RHVS DAVIDS, Vin. Texts I = SBE. XIII, Introd.; RHVS DAVIDS, Dialogues of the Buddha I = SBB. II, preface; WINTERNITZ, Buddh. Litt. 1937

AUG 3

JE

S. 1 ff. (vgl. die Literaturnachweise in Anm. 1). Skeptischer in Bezug auf die Angaben der Tradition sind MINAYEFF, Recherches sur le Bouddhisme, trad. par Pompignan,

If this book is not rened on or before the preduce a fine of FIVE CENTS PER DAY will incurred by the borrower. The charge for this book to be renewed if no one waiting for it. TO RENEW THE ARGE, THE BOOK UST BE BROUGHT TO TE DESK.

GENERAL LIBRAR Y University of Michigan

m 96 3-37 50M S

MINAYEFF, Recherches sur le Bouddhisme, trad. par Pompignan, LA VALÉE POUSSIN, Conciles Bouddhiques I, Le Muséon N. S. 6, gl. IA, 37, 1 ff., 81 ff.); BARTH, Rev, de l'hist. des religions 5, 1882, 5, S. 277 ff.; 42. 1900, S. 74 ff.; SYLV. LÉVI, Les saintes écritures du s 1909, und namentlich R. O. FRANKE, The Buddhist Councils, JPTS. s., Dīghanikāya übers., 1913, S. XLII ff. – <sup>3</sup>) Ich verweise in Kürze a. a. O., S. 2, sowie auf meine Zusammenstellung, Mhvs. transl. KASHI-PRASAD JAYASWAL (Journ. As. Soc. Bengal, N. S. IX, Nr, 8 berechnet jetzt den Regierungsantritt des Asoka auf 276 v. Chr., e auf 272. – <sup>5</sup>) Mhvs. 5. 278. – <sup>9</sup>) Vgl. RHYS DAVIDS, Buddhist India, t, Mhvs. transl. S. XIX f. – <sup>7</sup>) Nach der Überlieferung bei Hiuenci sein Bruder. Vgl. ST. JULIEN, Mém. sur les Contrées Occidentales ng II. 140.

7

liche Zustandekommen des Kanons wird man sich so daß in den einzelnen Klostergemeinschaften die Er-Reden und Gespräche des Meisters, soweit solche vortgehalten wurden. Daher die ständige Einführung durch e sutam "so habe ich vernommen". Auf größeren Zuie auf den Konzilien, wurden diese Einzelbeiträge geprüft illes gebilligt. So war das Material in stetem Wachstum rde in einzelne Sammlungen gegliedert. Diese Art der anons macht es verständlich, daß schon von Anfang an er Bildung von Schulen gegeben war<sup>1</sup>). Gelegentlich s kam dies durch die Spaltung der Kirche in die Thera-Mahasamghikas zum Ausdruck. In den beiden ersten h Buddhas Tod dürfte so die Hauptmasse des Kanons 1 sein. Die in Inschriften des 3. Jahrhunderts v. Chr. itulaturen dhammakathika, pețakin, suttantika, pañcanelaß damals bereits der Kanon die gleiche Gliederung nuß wie später. Von den sieben Texten, welche König bra-Inschrift besonders zum Studium empfiehlt, lassen f mit ziemlicher Sicherheit im Pali-Kanon nachweisen\*). zu beachten, daß der Name des in der buddhistischen h gefeierten Asoka nirgends im Kanon erwähnt wird. zu Asokas Zeit inhaltlich so ziemlich abgeschlossen. Die Kanons war aber in den ersten Jahrhunderten nur mündn wurde nach einer Notiz in Dpvs. und Mhvs., die den Einürdigkeit macht, unter König Vattagamani, d. h. wenige ginn unserer Zeitrechnung, das Tipitaka samt der dazu tha, dem Kommentar, schriftlich aufgezeichnet<sup>4</sup>).

chnend ist hierfür die Erzählung von Purāņa im CV. XI. I. II (=Vin. nmt nach Rājagaha, wo sich die Schüler des Buddha nach seinem haben. Er wird aufgefordert, an dem Konzil teilzunehmen, lehnt cher Form ab, da er vorziehe, an dem festzuhalten, was er selber 5 Mund vernommen habe. – <sup>8</sup>) Vgl, HULTZSCH, ZDMG, 40. 58; ifa Indica II. 93; RHYS DAVIDS, Buddhist India S. 167 f.; WINTERNITZ, mit Anm. 2. –<sup>3</sup>) Nämlich Ariyavāsā = D. III. 269 ff., Anāgatabhayāni 08, Munigāthā = Sn. 207–221 (ed. D. ANDERSEN, and H. SMITH), A. I. 273; Lāghulovāda = M. I. 414–420, Die Literatur über den ei WINTERNITZ, Buddh, Litt. S. 13, Anm. 1. –<sup>4</sup>) Dpvs. 20, 20–21; II.

hungsweise des Pāli-Kanons und seine mündliche Überlieferung durch fast vier Jahrhunderte macht uns viele seiner Eigentümlichkeiten verständlich. Bei der Verschiedenartigkeit der Beiträge nach 8 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

Zeit und Ursprungsort konnten Widersprüche, wie sie R. O. FRANKE nachgewiesen hat<sup>1</sup>), nicht ausbleiben. Wir verstehen auch den schematischen Charakter, den der Kanon trägt, und die zahlreich in ihm wiederkehrenden Wiederholungen. Die mündliche Überlieferung bedingt, daß Begebenheiten und Situationen, die naturgemäß öfters vorkommen, in stereotyper Form mit den gleichen Worten wiedergegeben werden<sup>a</sup>). Vieles was ständig in den Texten vorkommt, gehört offenbar zu dem unentbehrlichen Rüstzeug mönchischen Wissens. Hierher rechne ich die stets wiederholten Reihen synonymer Ausdrücke, die Erörterungen in Frage und Antwort, die sich fast wie Formularien eines mönchischen Examens ausnehmen<sup>3</sup>), die Parabeln und Gleichnisse, die Denkverse. Besonders betont muß werden, daß offenbar von Anfang an die heiligen Texte zu Predigtzwecken verwendet wurden<sup>4</sup>). Da konnte nicht ausbleiben, daß solche Textstücke, die jedem Bhikkhu geläufig waren, sich immer wieder in die Überlieferung eindrängten. Besonders bezeichnend ist der gar nicht seltene Fall, daß in der gleichen Sammlung zwei oder mehr Stücke aufeinander folgen, die ganz den gleichen Inhalt und Wortlaut haben, während die Namen der Personen und Örtlichkeiten verschieden sind<sup>5</sup>). Offenbar liegt hier eine von Anfang an bestehende Differenz der Überlieferung vor. Als man zur Sammlung der Einzelstücke überging, stellte man in voller Unbefangenheit die Varianten nebeneinander, ohne eine Entscheidung über die Authentizität zu treffen. Endlich darf die Einwirkung rein literarischer Tätigkeit bei der Herstellung der Sammlungen und bei der Niederschrift nicht außer acht gelassen werden. Die Tendenz war offenbar die, den Stoff so vollständig als möglich zu geben. Da lag es nahe, aus Sammlungen, die bereits fertig vorlagen, ganze Stücke in die neue Sammlung herüberzunehmen, wenn dazu ein genügender Anlaß gegeben schien<sup>6</sup>). Fraglich ist freilich, ob sich jemals wird feststellen lassen, welche von den verschiedenen Kräften im Einzelfalle wirksam war.

<sup>1</sup>) JPTS. 1908, S. 2 ff.; WZKM. 24. 17 ff.; Dīghanikāya übers. S. XLIX. — <sup>5</sup>) So z. B. Begrüßungen (M. I. 16<sup>18</sup>, 40<sup>12</sup>; D. I. 159<sup>3</sup>; 161<sup>3</sup> und oft), die Schlußworte nach einer religiösen Belehrung (Vin. I. 16<sup>31</sup>, D. I. 85<sup>7</sup>, M. II. 39<sup>18</sup>, S. I. 70<sup>6</sup> und oft), oder die Schilderung der verschiedenen Stadien des *jhāna* (CHILDERS, Pali Dict. u. d. W.) und anderes. — <sup>3</sup>) Vgl, z. B. die Reihe *tam kim maññatha, cakkhum niccam vā aniccam vā*) usw. M. III. 271 ff., 277 ff.; S. IV. 105 ff. und sonst. — <sup>4</sup>) Solche Predigtvorträge einzelner Texte werden als etwas selbstverständliches erwähnt Dpvs. 8. 6ff., 12. 84 ff., 13. 7ff.; Mhvs. 12. 29ff., 14. 58 und 63, 15. 4ff. (das an letzter Stelle = Dpvs. 13. 13 genannte *Bālapaġditasuttania* ist natürlich = M. III. 163 ff.; falsch Mhvs. transl. S. 97, Anm. 2). Vgl. ferner DhCo. I. 129 ff. — <sup>5</sup>) So z. B. Sutta 124, 125, 126 im S. IV. 109 f.; ebenda Sutta 191, 192 = S. IV. 162 ff. Vgl. ferner S. I. 220—222 mit 224 und anderes. — <sup>9</sup>) Vgl. das Sāmafīnaphalasuttanta im D. I. 71 ff. mit dem Mahāassapuraund dem Mahāsakuluājvisuttanta im M. I. 274 ff., II. 15ff. Das Selasuttanta findet sich Sn. S. 102 ff. und M. II. 146, hier vielleicht eingefügt, weil das vorhergehende Suttanta den gleichen Gegenstand behandelt.

4. Aus dem Gesagten ergibt sich ganz von selbst, in welchem Sinne von einer Authentizität des Kanons gesprochen werden kann. Daß alles, was in ihm steht, vom Buddha selber herrührt, wird bei uns niemand behaupten. Aber ohne Zweifel enthält er eine Fülle von Aussprüchen, Reden und Lehren des Meisters, so wie sie sich bald mehr, bald weniger wörtlich dem Gedächtnis der Schüler eingeprägt hatten. Man kann doch z. B. das Mahāparinibbāņasutta<sup>1</sup>) nicht lesen ohne den Eindruck, daß hier wirklich Erinnerungen an die letzten Tage des Meisters vorliegen. Andere Texte mögen Nachahmungen nach vorhandenen Typen sein, die wenigstens aus dem Geiste des Buddha heraus gefertigt sind. Anderes ist rein

| -    |     | - |    |            | -          |   |
|------|-----|---|----|------------|------------|---|
| LIT. | 3—б | D | IE | KANONISCHE | LITERATUR. | 9 |

mönchische Fiktion. So, wenn im Vinaya alle die einzelnen Verordnungen der klösterlichen Disziplin in den Mund des Meisters gelegt werden. Auch hier wurden eben die Begründungen nach bestimmten Typen wiederholt. Aber man darf mit dem Skeptizismus nicht zu weit gehen. In seiner Hauptmasse gehört der Kanon doch den ersten zwei Jahrhunderten nach dem Tod des Buddha an, also einer Zeit, in der die Erinnerung an den Meister noch lebendig sein konnte<sup>3</sup>). Und an dem ehrlichen Willen der Bhikkhus zu zweifeln, haben wir wirklich keinen Grund. Wenn man die fundamentale Verschiedenheit des griechischen und indischen Denkens im Auge behält, so läßt sich doch vielleicht sagen, daß aus dem Pāli-Kanon uns das Bild des Buddha in ähnlicher Weise entgegentritt, wie das des Sokrates aus den Schriften Xenophons und Platons.

<sup>1</sup>) D. II. 72 ff. — <sup>9</sup>) Zeitlicher Abstand von der Zeit des Buddha ist mehrfach im Kanon selbst zu beobachten. So schon in den Thera-Gāthās, wenn Pārāpariya (v. 920—948) über den Verfall der Zucht und Ordnung in der Mönchsgemeinde klagt. Im Petavatthu IV. 3. I wird ein König der Surattha, Pingalaka, erwähnt, Er soll dem Kommentar zufolge (PvCo. S. 244) 200 Jahre nach dem Tod des Buddha gelebt haben. Damit dürften wir uns aber, einzelne spätere Nachträge abgerechnet, wohl der untersten zeitlichen Grenze nähern.

#### 2. GLIEDERUNG DES PÄLI-KANONS, AUSGABEN, ÜBERSETZUNGEN.

5. Außer der Scheidung in die drei pitaka "Körbe"<sup>1</sup>) kennt die Tradition der Südbuddhisten auch noch andere Einteilungen des Kanons<sup>2</sup>). So 1. die in fünf Nikāvas. Es sind das die vier ersten Nikāvas des Sutta-Piţaka (D., M., S., A.), sowie der Khuddaka-Nikāya, der in diesem Zusammenhang auch Vinaya und Abhidhamma begreift. -- Einem formalen Prinzip folgt 2. die Einteilung in neun Angas<sup>3</sup>). Sie heißen Sutta, Geyya, Veyvākarana, Gāthā, Udāna, Ītivuttaka, Jātaka, Abbhutadhamma, Vedalla<sup>4</sup>). Unter "Sutta" werden sämtliche Dialoge des Buddha verstanden nebst etlichen Stücken des Suttanipāta. "Geyya" heißen alle aus Prosa und Versen gemischten Stücke. Das "Veyyakarana" umfaßt den Abhidhamma und einige andere Texte. "Gāthā" sind Stücke, die nur aus Versen be-stehen. Die Titel "Udāna", "Itivuttaka" und "Jātaka" werden uns später als Teile des Khuddaka-Nikāya begegnen. "Abbhutadhamma" werden solche Suttas genannt, in denen es sich um übernatürliche Zustände und Kräfte handelt. Schwer verständlich ist die Definition des "Vedalla"<sup>5</sup>). - Endlich wird, rein äußerlich, der Kanon 3. in 84000 Dhammakkhandhas<sup>6</sup>), d. h. Einzelstücke oder Lektionen eingeteilt.

<sup>1</sup>) Über die Bed. von *pifaka* s. WINTERNITZ, Buddh. Litt., S. 8, Anm. I. — <sup>9</sup>) DCo. I. 22 ff.; DhsCo. S. 25 ff.; Särasamgaha ed. SOMANANDA, S. 36 ff.; Dpvs. 4. 15; Gdhvs., JPTS. 1886, S. 55 ff. Auch im Kanon selbst werden die neun Afgas erwähnt: M. I. 133<sup>24</sup>, A. II. 7<sup>3</sup>, 103<sup>10</sup>, 108<sup>4</sup>, Vin. III. 8<sup>7</sup>, Pu. 43<sup>25</sup>. — <sup>3</sup>) Die Nordbuddhisten zählen 12 Afigas. WASSILIEFF, der Buddhismus I, S. 109; BURNOUF, Introd. sur le Bouddhisme S. 51 ff.; KERN, Manual of Ind, Buddhism S. 7. — <sup>4</sup>) CHILDERS, PD. u. d. WW. — <sup>5</sup>) In der nordbuddh. Liste der Afigas entspricht *Vaipulya*. Doch gibt es auch ein nb. Werk *Vaidalya*. SCHIEFKER, Täranätha's Gesch, des Buddhismus in Indien, S. 302. — <sup>4</sup>) CHILDERS, PD. u. d. W.

6. Ausgaben: 1. Die auf Kosten des Königs Chulalongkorn in Bangkok gedruckte Ausgabe in siamesischer Schrift, 39 Bde. Es fehlen darin die Jātakas, Apadāna, Vimāna- und Petavatthu, Thera- und Therīgāthā, Buddhavamsa, Cariyāpiţaka. Ihr Druck soll in absehbarer Zeit erfolgen. Geplant ist auch eine Neuausgabe des Tipiţaka samt Kommentar vom Prinzen Vajirañāna, dem Haupt der buddhistischen Kirche in Siam<sup>4</sup>). 10 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

2. Die Rangun-Ausgabe der "Hanthawaddy Printing Works" in birmanischer Schrift (mir unzugänglich), 20 Bde., enthaltend Vinaya- und Abhidhamma-Pitaka, sowie vom Sutta-Pitaka den Dīgha-Nikāya<sup>3</sup>).

3. Einzelausgaben, in Ceylon in singhalesischer Schrift gedruckt: Dīgha-Nikāya publ. by W. A. SAMARASEKARA, Colombo 1904 f. (s. JPTS. 1912, S. 142); Majjhima-Nikāya, Colombo 1895 ff. (JPTS. 1912, S. 147); Samyutta-Nikāya ed. B. AMARASINHA, Welitara 1898 ff.; (JPTS. 1912, S. 150); Anguttara-Nikāya, ed. DEVAMITTA, Colombo 1893 ff. (JPTS. 1912, S. 137).

4. Einzelausgaben der Pali Text Society in römischen Lettern, die meisten Texte des Sutta- und Abhidhamma-Piţaka umfassend. S. unten. Eine Ergänzung bildet OLDENBERGS Ausgabe des Vinaya, und FAUSBÖLLS Ausgabe des Jātaka-Buches.

Übersetzungen einzelner Texte von RHYS DAVIDS, OLDENBERG, FRANKE, K. E. NEUMANN, DUTOIT u. a. finden unten Erwähnung. Dazu noch T. W. RHYS DAVIDS, Buddhist Suttas I, SBE. XI. — K. E. NEUMANN, Buddhistische Anthologie, Texte a. d. Påli-Kanon übers., Leiden 1892. — WARREN, Buddhism in Translations (auch nichtkanonische Texte), Harvard Or. Ser. III, Cambridge Mass. 1896. — DUTOIT, Leben des Buddha, eine Zusammenstellung aller Ber. a. d. kanon. Schriften der südl. Buddhisten, Leipzig 1906. — WINTERNITZ, Die Religionen der Inder: der Buddhismus (Bertholet's Religionsgeschichtl. Lesebuch, Einzelausg.), Tübingen 1911.

<sup>1</sup>) Briefl. Mittlg. von O. FRANKFURTER, Bangkok, 26. Apr. 1914. — <sup>\*</sup>) LANMAN, Pali Book Titles, Proc. Amer. Acad. of Arts and Sciences XLIV, Nr. 24, 1909, S. 667.

#### 3. VINAYA-PITAKA.

7. Das Vinaya-Piţaka<sup>1</sup>) ist die Ordensregel der buddhistischen Bettelmönche. Es enthält die folgenden Stücke:

- 1. Suttavibhanga: a) Pārājika, b) Pācittiya;
- 2. Khandhaka: a) Mahāvagga, b) Cullavagga;
- 3. Parivāra.

1. Die Grundlage des Suttavibhanga bildet das Pätimokkha<sup>9</sup>). Es ist dies wohl einer der ältesten Texte, das Formular für die Beichtfeier, wie sie an den Uposathatagen in den Mönchsgemeinschaften abgehalten wird. Zu diesem Text bildet der SV. einen Kommentar. Die einzelnen Vergehungen werden der Schwere nach in Kategorien eingeteilt: pārājikā dhammā die den Ausschluß aus dem Orden bedingen, samghādisesa dh., aniyata dh., dann pācittiyā dhammā, pāțidesaniyā dh., sekhiyā dh. Im SV, wird nun immer zunächst eine Erzählung vorausgeschickt, wann die Vergehung zum erstenmal vorkam. Dann folgt im Wortlaut des Pātimokkha die betreffende Bestimmung über die Sühne des Vergehens, eine philologische Erklärung dazu und eine kasuistische Erörterung einzelner Fälle und Möglichkeiten. Dem für die Mönche bestimmten Mahāvibhanga schließt sich am Ende des SV. auch ein Bhikkhunīvibhanga in analoger Anordnung für die Nonnen an. — 2. Die Khandhakas bilden das positive Seitenstück zum SV. Sie enthalten die Bestimmungen, die das Leben in der Ordensgemeinschaft regeln. Der Mahāvagga umfaßt die ersten zehn Khandhakas. Die Einleitung dazu bildet eine Schilderung der Zeit von der sambodhi bis zur Gründung der ersten Gemeinde in Benares. Der Cullavagga bildet die Fortsetzung des MV. Am Schluß sind ihm zwei überzählige Khandhakas (XI und XII) angefügt, welche eine Geschichte

LIT. 6-0

der beiden ersten Konzilien enthalten. Zu den Khandhakas stehen in engster Beziehung die kammavācā, Formularien für die verschiedenen vom Ordenskapitel vorzunehmenden kirchlichen Akte. Wir kennen siebzehn solcher Formulare, von denen die upasampadā-k., das Formular für die Zeremonie der Aufnahme eines Ordensmitgliedes noch jetzt bei den Südbuddhisten viel verwendet wird<sup>a</sup>). Alle uns bekannten kammavācā stimmen mit den einschlägigen Bestimmungen der Khandhakas überein, die selber nur eine Sammlung solcher Formulare mit näherer Ausführung und Begründung sind. — 3. Der Parivāra, aus 19 Abschnitten bestehend, ist späteren Ursprungs. Aller Wahrscheinlichkeit nach ist er erst in Ceylon entstanden. Gewiß ist das von den Einleitungsversen<sup>4</sup>). Er ist ein Handbuch für den Unterricht in den Gegenständen des Vinaya, eine matikā (Inhaltsangabe) ohne selbständigen Wert.

<sup>1</sup>) The Vinaya-Piţakam, one of the principal Buddhist holy Scriptures in the Pali Language, ed. H. OLDENBERG, 5 voll., London 1879-83. — Vinaya Texts, transl. by T. W. RHYS DAVIDS and H. OLDENBERG, part I, II, III (= SBE. XIII, XVII, XX), London 1881-85. — Zu den im Vin. vorkommenden Gāthās vgl. R. O. FRANKE, WZKM. 24, 1f. — Zum ganzen WINTERNITZ, Buddh. Litt. S. 17-26. — <sup>3</sup>) MINAYEFF, Prātimoksha Sūtra, St. Petersburg, Akad. 1869; DICKSON, The Pātimokkha, JRAS. 1875, S. 1ff. Übersetzung bei RHYS DAVIDS und OLDENBERG, VT. I. 1ff. Vgl. ebenda S. Xff., sowie bei OLDENBERG, Vin. I, S. XVff. die Untersuchungen über das Verhältnis des Pāt, zum SV. — <sup>8</sup>) F. SPIEGEL, Kammavakya, Palice et Latine ed. Vgl. ferner DICKSON, JRAS. VII, N. Ser., S. 1ff.; BAYNES, JRAS. 1892, S. 68ff.; BOWDEN, JRAS. 1833, S. 159ff. Sieben Kammavácá's sind abgedr. bei FRANKFURTER, Handbook of Pāli, S. 141ff., sowie TAKAKUSU, Pali Chrestomathy, S. 40ff. Vgl. noch RHYS DAVIDS (und CLAUSON), JPTS, 1907, S. 1ff. — <sup>6</sup>) Hier wird von Mahinda und den andern Sendboten gesprochen, die "hieher" (*idha*, d. i, nach Ceylon) gekommen seien und dann eine Anzahl berühmter Theras der Insel aufgezählt, darunter auch Arittha, der Neffe des Königs Devänampiyatissa. Mhvs. 19.66.

#### 4. SUTTA-PIŢAKA.

8. Zum Sutta-Piţaka gehören zunächst die vier ersten Nikāyas Dīgha-, Majjhima-, Samyutta- und Anguttara-Nikāya. Es sind das "Sammlungen" von Suttas oder Suttantas, d. i. von Reden und Gesprächen des Buddha oder gelegentlich auch seiner ersten Schüler mit ihrer Umgebung. Die Form ist Prosa mit eingestreuten Versen. Die einzelnen Suttas sind nach örtlichem und zeitlichem Ursprung verschieden. Statt *nikāya* wird auch der Ausdruck *āgama*<sup>1</sup>) gebraucht: Dīghāgama usw. Bei den Nordbuddhisten ist dieser Ausdruck der allgemeine. Das Sutta-Piţaka ist unsere Hauptquelle für die Kenntnis der "Lehre", des *dhamma*. Es wird daher vielfach geradezu *dhamma* genannt im Gegensatz zu *vinaya*<sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) CHILDERS, PD. u. d. W. — <sup>2</sup>) Zur Wertung des SP. vgl. RHYS DAVIDS, Buddhism (Amer. Lect. on the hist. of religions), S. 59, doch mit den berechtigten Einschränkungen von WINTERNITZ, Buddh. Litt., S. 59.

9. 1. Der Dīgha-Nikāya "lange Sammlung" umfaßt die längsten Suttas<sup>1</sup>). Er stand als Sammlung frühzeitig fest; das Brahmajālasutta des D. wird im Samyutta-Nikāya IV. 286<sup>12</sup> zitiert. R. O. FRANKE<sup>3</sup>) möchte den D. als "einheitlich konzipiertes schriftstellerisches Werk", als "ein einheitliches Werk irgend eines Literaten" erweisen. Das ist gewiß irrig<sup>3</sup>). Es spricht dagegen schon der Umstand, daß innerhalb des D. Widersprüche sich ebenso finden, wie innerhalb des gesamten Kanons. Die äußeren Zusammenhänge, die FRANKE<sup>4</sup>) zwischen den einzelnen Suttas nachweist, geben nur Aufschluß darüber, warum ein Sutta bei der Samm-

11

12 I. Allgemeines und Sprache 7. Pâli. Literatur und Sprache.

lung gerade an seine Stelle kam. Mehr darf daraus nicht gefolgert werden. Eine eigenartige Stellung nimmt im D. das 16. Sutta, das Mahāparinibbāņasutta<sup>5</sup>) ein, eine fortlaufende Schilderung der Begebenheiten während der letzten Lebenswochen des Buddha. — Zahl der Suttas im D.: 52; Gliederung in drei Hauptteile (*vagga*): Sīlakkhandhavagga (I-I3), Mahāvagga (I4-23), Pāţikavagga (24-52).

2. Der Majjhima-Nikāya "mittlere Sammlung" umfaßt Suttas von mittlerem Umfang<sup>6</sup>). Ihr Wert ist sehr verschieden; einzelne (z. B. Nr. 82, 83, 93) gehören zu den schönsten Stücken im Kanon. — Zahl der Suttas im M.: 152; Einteilung in drei Gruppen zu fünfzig (*pannāsa*): Mūlapannāsa (1—50), Majjhimapannāsa (51—100), Uparipannāsa (101—152). R. O. FRANKE sieht im M. wie im D., dort wie hier im wesentlichen den gleichen Gesichtspunkten folgend, keine Sammlung, sondern ein "schriftstellerisch verfaßtes Werk", zu dem der Suttanipāta sich im Verhältnis der Abhängigkeit befinden soll<sup>7</sup>).

<sup>1</sup>) The Dīgha-Nikāya, ed. RHYS DAVIDS and CARPENTFR, 3 voll., London, PTS. 1890, 1903, 1911. — Übersetzungen: T. W. RHYS DAVIDS und C. A. F. RHYS DAVIDS, Dialogues of the Buddha, transl, part I, II, London 1899, 1901 = SBB. II, III (Suttas 1-23). K. E. NEUMANN, Reden Gotamo Buddho's, aus der längeren Sammlung Dīghanikāyo des Pali-Kanons übers. Bd. I, II, München 1907, 1912. R. O. FRANKE, Dīghanikāyo des Pali-Kanons übers. Bd. I, II, München 1907, 1912. R. O. FRANKE, Dīghanikāya, das Buch der langen Texte des Buddh. Kanons in Ausw. übers., Göttingen und Leipzig 1913. — Zu den Gäthäs im D. vgl. R. O. FRANKE, JPTS. 1909, S. 311-384. — \*) D. übers., S. XXX, XLII. Vgl. auch von dems.: Das einheitliche Thema des Dīghanikāya, WZKM. 27. 198 ff., 276 ff. — \*) FRANKES Annahme ist außer von mir (D. Literaturztg. 1914, No. 26, Sp. 1637 f.) auch von C. A. F. RHYS DAVIDS (JRAS, 1914, S. 467), sowie von H. OLDENBERG (Archiv f. Religionswissensch. 17. 627) abgelehnt worden. — \*) ZDMG. 67. 409 ff. — \*) Übersetzt von RHYS DAVIDS, SBE, XI, S. 1 ff., SBB, III, S. 71 ff., DUTOIT, Leben des Buddha, S. 221 ff.; K. E. NEUMANN, Die letzten Tage Gotamo Buddho's, München 1911; R. O. FRANKE, D. übers, S. 179 ff. Über die Beziehungen des Sutta zum Avadānašataka der nepalesischen Überlieferung s. SFEYER, ZDMG, 53. 121 ff. — \*) The Majjhima-Nikāya, vol. I ed. TRENCKNER, vol. II, III ed, CHALMERS, London, PTS, 1888, 1898, 1899. Übersetzung: K. E. NEUMANN, Reden Gotamo Buddho's, aus der mittl. Samml, Majjhimanikāyo des Pali-Kanons übers, 3 Bde., Leipzig 1896-1902. — Zu den Gāthās im M. vgl. R. O. FRANKE, WZKM. 26. 171 ff. — \*] R. O. FRANKE, Die Zusammenhänge der Majjhimanikāya-Suttas, ZDMG. 68, 473 ff. Ders., Majjhimanikāya und Suttanipāta, WZKM. 28, 261 ff.

10. Der dritte und vierte Nikāya tragen mehr den Charakter von jüngeren und nachträglichen Sammlungen. An Umfang übertreffen sie den D. und M. beträchtlich. 3. Der Samyutta-Nikāya<sup>1</sup>) führt seinen Namen davon, daß die Suttas inhaltlich zu Gruppen (*samyutta*) zusammengeschlossen sind. Das Sakka-Samyutta z. B. umfaßt solche Suttas, in denen der Gott Sakka eine Rolle spielt, das Bojjhanga-Samyutta solche, die sich mit den sieben "Elementen der höchsten Erkenntnis" beschäftigen<sup>2</sup>) usw. Das berühmteste Sutta im S. ist wohl das Dhammacakkappavattanasutta, das die erste Predigt des Buddha enthält, mit der er in seine Laufbahn als Weltlehrer eintrat<sup>2</sup>). — Zahl der Samyuttas 56, der Suttas 2889; Gliederung in 5 Hauptteile (*vagga*).

4. Der Anguttara-Nikāya (wtl. "die Um-ein-Glied-mehr-Sammlung"<sup>4</sup>) zerfällt in 11 Abschnitte (*nipāta*). Diese heißen Eka-Nipāta "Einserabschnitt", Duka-Nipāta "Zweierabschnitt" usw. bis Ekādasa-Nipāta "Elferabschnitt". Jeder Abschnitt umfaßt Suttas über Gegenstände, die zu der betreffenden Zahl in irgend einer Beziehung stehen, in der betreffenden Zahl vorkommen oder dgl. Das erste Sutta im Eka-Nipāta handelt z. B. von dem einen, das wie kein zweites des Menschen Herz betört, vom Weibe. Der "Fünferabschnitt" beginnt mit Suttas<sup>8</sup>), die von den *paāca* 

| Lit. 9—11 | Die kanonische Literatur. | 13  |
|-----------|---------------------------|-----|
|           |                           | - 5 |

sekhabalāni handeln usw. Bei den Nipātas mit höheren Zahlen, wo es an Stoff mangelt, wird durch Kombination nachgeholfen. Sutta 28 z. B. des "Neunerabschnitts" ist aus 5+4, Sutta 11 des "Elferabschnitts" aus 3+3+3+2 kombiniert<sup>•</sup>) und so oft. Durch die scholastische Gruppierung nach Materien nähert sich der A. dem Abhidhamma. — Zahl der Suttas mindestens 2308; Gliederung der Nipāta in Hauptteile (vagga) von in der Regel 10 Suttas (Höchstzahl 262, Mindestzahl 7).

<sup>1</sup>) The Samyutta-Nikāya of the Sutta-Piţaka, ed. L. FEER, 5 voll., London, PTS. 1884-98; vol. VI Indexes by Mrs. RHYS DAVIDS, 1904. -3) S. I. 216ff.; V. 63ff. -3) S. V. 420ff. = Vin. I. 10ff. -4) The Anguttara-Nikāya, vol. I, II ed. R. MORRIS, London, PTS. 1885, 1888; vol. III-V ed. E. HARDY, ebda. 1896-1900; vol. VI, Indexes by M. HUNT, 1910. Vgl. LEUMANN, GGA. 1899, Nr. 8, S. 585ff. - Übersetzung: B. NYĀNATLOKA, Reden des Buddha, a. d. Anguttara-Nik, übers. und erl., I, Leipzig 1907. -6) A. III, 1ff. -6 A. IV. 407, V. 326.

11. Der fünfte Nikāva des Sutta-Pitaka ist der Khuddaka-Nikāva "Sammlung der kurzen Stücke". Er enthält Texte recht verschiedenartigen Charakters, und es ist bezeichnend, daß unter den Buddhisten Cevlons. Birmas und Siams keine völlige Übereinstimmung bezüglich der ihm zuzuschreibenden Stücke besteht. In Cevlon rechnet man zum Kh.-N. I. den Khuddakapāțha<sup>1</sup>), eine nur aus 9 kleinen suttaähnlichen Stücken bestehende Sammlung. Sie stellt offenbar ein Andachtsbuch für den steten Gebrauch dar. Drei der Suttas (Nr. 5, 6, 9) kommen auch im Suttanipāta vor. Ganz volkstümlich ist das Tirokuddasutta (Nr. 7), das von den Petas, den abgeschiedenen Seelen handelt. Es trägt den Charakter eines Zauberliedes. Einzelne Verse daraus werden noch jetzt, wie SEIDENSTÜCKER berichtet, in Cevlon und Siam bei Leichenverbrennungen vorgetragen. ---2. Das Dhammapada<sup>2</sup>) ist eine Sammlung von 423 Denkversen, eine berühmte Anthologie indischer Spruchweisheit. Sie zerfällt nach inhaltlichen Gesichtspunkten in 26 Teile (vagga). Zuweilen bilden mehrere zusammen stehende Verse eine engere Gruppe, ein Gedichtchen für sich. Mehr als die Hälfte der Verse läßt sich auch in anderen kanonischen Texten nachweisen. Der Kompilator des Dh. hat aber wohl nicht nur aus diesen, sondern vielmehr aus dem reichen Schatz von Sinnsprüchen geschöpft, wie sie in Indien von Mund zu Mund gingen. - 3. Das Udāna<sup>3</sup>) ist eine Sammlung von "feierlichen Aussprüchen" des Buddha, meist in Versform. Eine begleitende Prosaerzählung gibt die Veranlassung an, bei denen sie fielen. Im ganzen haben wir 82 Erzählungen, die sich in 8 Teile (vagga) gliedern. — 4. Das Itivuttaka<sup>4</sup>) "Also-ist-gesagt" steht dem Ud. nahe. Es enthält Aussprüche des Meisters zur Sittenlehre. Die Zahl der Einzelstücke, die aus Prosa und Versen gemischt sind, beträgt 112. Sie heißen Suttas und bringen den gleichen Gedanken entweder zuerst in Prosa und dann in Versform, oder so, daß Prosa und Verse sich ergänzen. Das Iv. gliedert sich, ähnlich dem A., in Nipātas (Eka-, Duka-, Tika-, Catukka-nipāta), diese in Vaggas.

<sup>1</sup>) Khuddaka Pátha .. by R. A. CHILDERS, JRAS. N. S. IV, 1870, S. 309 ff.; Khuddaka-Pātho, Kurze Texte, .. übers. u. erl. von SEIDENSTÜCKER, Breslau 1910. Vgl. unten 17. — <sup>2</sup>) Dhammapadam .. Palice ed., Latine vert. .. V. FAUSBÖLL, 1855; Netausg. von dems., London 1900 (weitere Ausgaben s. hier S. IX). Von Übersetzungen erwähne ich die englische von M. MÜLLER (SBE, X. part I, Oxford 1881, Neuausg. 1898) und die deutsche von L. von SCHROEDER ("Worte der Wahrheit"), Leipzig 1892. Weitere Literaturangaben bei WINTERNITZ, Buddh. Litt. S. 63—65. — <sup>3</sup>) Udånam ed. P. STEINTHAL, London PTS. 1885. The Udäna.. transl. by STRONG, London 1903. — <sup>4</sup>) Iti-Vuttaka, ed. E. WINDISCH, London, PTS. 1889. Sayings of

#### 14 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

the Buddha, the Iti-Vuttaka, transl. by J. H. MOORE, New-York 1908. Zum Text vgl. MOORE, JPTS. 1906-7, S. 176ff.

12. 5. Der Suttanipäta<sup>1</sup>) des Kh.-N. trägt sehr altertümlichen Charakter. Die vier ersten Teile (vagga) umfassen 54 Stücke, der fünfte, Pärävanavagga betitelt, ist eine zusammenhängende kleine Dichtung mit 18 Unterabteilungen, und enthält die von den 16 Schülern des Bāvarī an den Buddha gerichteten und von diesem beantworteten Fragen. Mehrere der Stücke des Sn. tragen den Charakter der Äkhväna-Dichtung. Es wechseln in ihnen, wie z. B. im Nālakasutta (III. 11), erzählende Strophen mit Dialogstrophen, oder es sind wie im Selasutta (III. 7) die Reden metrisch, die einführende oder verbindende Erzählung prosaisch. — 6. Vimānavatthu<sup>3</sup>) und 7. Petavatthu<sup>3</sup>) gehören zu den späteren und wenig erfreulichen Erzeugnissen des Kanons. Den jüngeren Ursprung, etwa kurz vor dem dritten Konzil, beweist weniger der Inhalt als die nicht einwandfreie Sprache, die Erwähnung des Pingalaka<sup>4</sup>) u. a. Das Vimānavatthu schildert die Pracht der himmlischen Paläste, in denen die Devas zum Lohn für irgend eine im Leben vollbrachte Guttat wohnen. Es umfaßt 83 Erzählungen in 7 Teilen (vagga). Das Petavatthu beschäftigt sich in 51 Erzählungen. die in 4 Vagga sich gliedern, mit dem traurigen Los der Gespenster oder ruhelosen Seelen (peta), die ihre im Leben begangenen Sünden büßen.

<sup>1</sup>) The Sutta-Nipāta.. ed. V. FAUSBÖLL, I. Text, II, Glossary, London o. J.; The Sutta-Nipāta, new ed. by D. ANDERSEN and H. SMITH, London, PTS. 1913. Übersetzung von V. FAUSBÖLL, The Sutta-Nipāta transl., SBE. X, part 2, Oxford 1881. Eine Konkordanz der Gäthäs des Sn. von R. O. FRANKE, ZDMG. 63. 1 ff., 255 ff., 64. 1 ff. — <sup>2</sup>) The Vimāna-Vatthu .. ed. GOONERATNE, London, PTS. 1886 (unzuverlässig). Über den Ko. zum Vv. s. unten 25. 3. — <sup>8</sup>) Petavatthu ed. MINAYEFF, London, PTS. 1888. W. STEDE, Die Gespenstergeschichten des Peta Vatthu, Leipzig 1914. — <sup>6</sup>) Vgl. oben 4, Anm. 2.

13. Rein metrisch wie Vy. und Py. sind auch 8. die Theragathā und 9. die Therigäthä<sup>1</sup>). Es sind das Sammlungen von Strophen, die hervorragenden Mönchen (thera) und Nonnen (theri) zugeschrieben werden. Vielfach schließen sich mehrere Strophen zu kleineren Gedichtchen zusammen. Ohne Zweifel befindet sich unter den Strophen viel echt buddhistisches Gut aus ältester Zeit. Manche Verse mögen auch von den Sammlern oder dem Redaktor aus fragmentarischen Reminiszenzen zusammengestoppelt worden sein. Was die Autoren betrifft, so wird zumeist wohl die Zuweisung der Verse an einen bestimmten Mönch oder eine bestimmte Nonne rein willkürlich sein. Es ist aber nicht ausgeschlossen, daß sie in einzelnen Fällen auf wohlverbürgter Überlieferung beruht. Als einheitliches Werk, das "als Ganzes einem einzigen Kopf entsprang", wenn man dabei auch die notorische Mitverwertung vorhandener Gäthäs zugibt, können die Thera- und Therigathas keinesfalls bezeichnet werden<sup>2</sup>). Zahl der Theragathas 1279, der Therigathas 522; Einteilung in 21, bzw. 16 Nipātas, die Eka-, Dukanipāta usw. heißen, je nachdem sie je eine oder je zwei usw. Strophen enthalten, die dem gleichen Autor zugeschrieben werden. — 10. Die Jātaka<sup>\*</sup>) sind eine Sammlung von Strophen, zu denen von Haus aus Prosaerzählungen gehörten. Letztere enthielten eine in eine frühere Existenz des Buddha verlegte Geschichte. Für kanonisch galten aber nur die Verse; die Prosaerzählung war wohl mehr oder weniger dem Ermessen des Rezitators überlassen. Die Strophen sind außerordentlich verschieden. Bald enthalten sie eine die Geschichte zusammenfassende Maxime, bald Rede und Gegenrede der handelnden Personen, bald wechseln LIT. 11-15

Gesprächs- und Erzählungsstrophen. In den späteren Jātakas überwiegen die letzteren sogar und verbinden sich zu Balladen oder epischen Dichtungen. Bei solcher Verschiedenheit vermag ich nicht zu verstehen, wie man die "die Masse der Jātaka-Gāthās als Ganzes betrachtet", ein "persönliches Erzeugnis eines einzigen Autors" nennen kann<sup>4</sup>). Die Jātaka-Strophen sind zweifellos eine "Sammlung". Es spricht dafür auch ihre Einteilung, analog der der Thera- und Therīgāthās, nach rein äußerlichen Momenten in Nipātas. Der "Einserabschnitt" umfaßt Verse, von denen immer nur je einer zu einer Geschichte gehört. Im "Zweierabschnitt" gehören zwei Verse zu einer Erzählung usw.

<sup>1</sup>) The Thera- and Therî-Gâthâ..ed. H. OLDENBERG and R. PISCHEL, London, PTS. 1883. Übersetzungen: K. E. NEUMANN, Die Lieder der Mönche und Nonnen Gotamo Buddho's, Berlin 1899; Mrs. RHYS DAVIDS, Psalms of the Early Buddhists, I, II, London, PTS. 1909, 1913. — <sup>3</sup>) R. O. FRANKE, ZDMG. 63. 16<sup>41.</sup> — <sup>3</sup>) Vgl. zur Literatur unten in 23. — <sup>4</sup>) R. O. FRANKE, WZKM. 20. 318. Vgl. dagegen WINTERNITZ, Buddh. Litt. S. 97. FRANKE schränkt übrigens sein Urteil selbst so erheblich ein, daß man schon beinahe zweifeln kann, ob auch nach seiner eigenen Anschauung nicht der Ausdruck "Autor" durch "Redaktor" ersetzt werden müßte.

14. Die letzten Stücke des Kh.-N. sind 11. der Niddesa, ein Kommentar zu einem Teil des Suttanipāta, von der Tradition dem Sāriputta zugeschrieben. Noch unediert. — 12. Der Patisambhidāmagga<sup>1</sup>), über die Erkenntnis, wie sie der Arahant erreicht, nach Form und Inhalt eher zur Literatur des Abhidhamma gehörig. - 13. Das Apadāna<sup>3</sup>), größtenteils unediert, eine Sammlung von Legenden in Versen, in denen die Großtaten (apadāna) verherrlicht werden, welche buddhistische Heilige in früheren Existenzen vollbrachten. Das Werk ist gewiß eines der jüngsten im Kanon, aber doch kaum jünger als die avadāna der nordbuddhistischen Sanskritliteratur. — Metrisch ist auch 14. der Buddhavamsa\*), der in 28 Cantos die Geschichte der 24 früheren Buddhas, sowie des Gotama Buddha, von diesem selbst erzählt, enthält. — 15. Das Cariyāpiţaka<sup>8</sup>) ist eine Auswahl von 25 metrischen Jätakas. Der Buddha erzählt in ihnen selber, wie er durch Guttaten in früheren Existenzen die zehn pāramitā "Vollkommenheiten" erfüllt habe, welche die Vorbedingung der Buddhawürde sind. In den vier ersten Nikāyas ist die Lehre von den pāramitā noch unbekannt. WINTERNITZ<sup>4</sup>) charakterisiert das Cp. richtig als das Machwerk eines "wackeren Mönches, der alles nur kein Dichter war", und der aus dem vorhandenen Stoff an Jätakas erbauliche Geschichten zur Erläuterung jener Lehre schmiedete. Es hat mehrere Rezensionen des Cp. gegeben<sup>8</sup>). Eine wird in der Nidānakathā des Jātakabuches erwähnt, die mit der unsrigen nur in etwa zwei Dritteln der Erzählungen übereinstimmt.

<sup>1</sup>) Paţisambhidāmagga, ed. A. C. TAYLOR I, II, London, PTS. 1905, 1907. Index von M. BODE, JPTS. 1908, S. 152ff. — <sup>3</sup>) Texte aus dem Ap. in E. MÜLLER'S Ausg. des Th2Co. S. unten 25. 2. Vgl. ferner E. MÜLLER, Verhandlungen des X. Orientalisten-Kongr. in Genf, 1894, I. 165ff.; L. FRER, JAS. 1883, s. 8, t. I, S. 408, 433 ff. — <sup>3</sup>) The Buddhavamsa and the Cariyāpiţaka ed. R. MORRIS, London, PTS. 1882. — <sup>4</sup>) Buddh. Litt., S. 133. — <sup>5</sup>) CHARPENTIER, Zur Gesch. des Cp., WZKM. 24, 1910, S. 351 ff. Gegen Ch.'s Datierung des Cp. ins 5. Jahrh. n. Chr. s. WINTERNITZ, a. a. O.

#### 5. ABHIDHAMMA-PITAKA.

15. Der Abhidhamma ist keine systematische Philosophie, sondern nur eine Ergänzung zum *dhamma*<sup>1</sup>). Die zu ihm zählenden Werke enthalten zumeist nur detaillierte Erläuterungen zu den verschiedenen Begriffen erkenntnistheoretischen, psychologischen, ethischen Inhalts, die in der Lehre vorkommen. Die Form ist durchaus scholastisch. Die Begriffe werden schematisch klassifiziert, nicht eigentlich definiert, sondern durch Häufung von Synonymen umschrieben, in alle möglichen Kombinationen gebracht, unter den verschiedensten Gesichtspunkten betrachtet. Der Abhidhamma steht namentlich in Birma in hohem Ansehen. Den Übergang zu ihm bilden im Sutta-Piţaka der Anguttara-Nikāya mit seiner trockenen Zahlenschematik, die beiden letzten Suttantas des Dīgha-Nikāya<sup>2</sup>) und ähnliche Stücke.

<sup>1</sup>) RHYS DAVIDS, Buddhism (Amer. Lekt.), S. 62. — <sup>2</sup>) Das Samgīti- und das Dasuttarasuttanta D. III. 207 ff., 272 ff.

16. Zum Abhidhamma gehören sieben Werke: 1. Dhammasangani<sup>1</sup>) "Aufzählung der psychischen Phänomene", eine Art Psychologie. 2. Vibhanga<sup>2</sup>) "Unterscheidung", eine Ergänzung und Fortsetzung zum vorigen. — 3. Kathāvatthu<sup>\*</sup>), von dem schon in I die Rede war. Es ist vielleicht das geschichtlich wichtigste Buch im Abhidhamma. Die Tradition über seine Entstehung halte ich im allgemeinen für glaubwürdig. - 4. Die Puggalapaññatti<sup>4</sup>) "Beschreibung der Individuen" schildert in Frage und Antwort die verschiedenen Persönlichkeiten und Charaktere. - 5. Die Dhātukathā oder das Dhātukathāpakaraņa<sup>6</sup>) "Erörterung der Elemente" handelt von den verschiedenen psychischen Erscheinungen und ihren Beziehungen zu den Kategorien. - 6. Das Yamaka<sup>•</sup>) "Buch der Paare" ist eine angewandte Logik und führt seinen Namen, wie es scheint, daher, weil alle psychischen Erscheinungen unter dem Gesichtspunkt einer Voraussetzung und ihrer Umkehrung betrachtet werden. -7. Das Patthänappakarana oder Mahāpatthāna<sup>7</sup>) ist ein außerordentlich umfangreiches Werk. Es beschäftigt sich mit der Kausalität, bietet aber dem Verständnis große Schwierigkeiten. Die beste Kennerin des Abhidhamma in Europa, Mrs. RHYS DAVIDS, sagt von dem Werk<sup>8</sup>): "the text remains very difficult and obscure to the uninitiated Western mind, and I am far from pretending to solve any one of its problems".

<sup>1</sup>) The Dhammasangani ed. E. MÜLLER, London, PTS. 1885; C. RHYS DAVIDS, A Buddhist Manual of Psychological Ethics, being a translation. of the .. Dhamma-Sangani, London 1900. — <sup>8</sup>) The Vibhanga .. ed. Mrs. RHYS DAVIDS, London, PTS. 1904. — <sup>8</sup>) Kathāvatthu ed. A. C. TAYLOR I, II, London, PTS. 1894, 1897. — <sup>6</sup>) The Puggala-Pannatti .. ed. R. MORRIS, London, PTS. 1883; NYĀNATILOKA, Puggala Pannatti, das Buch der Charaktere übers., Breslau 1910. — <sup>8</sup>) The Dhātu Kathā Pakarana and its Commentary, ed. E. R. GOONERATNE, London, PTS. 1892. — <sup>6</sup>) The Yamaka .. ed. C. RHYS DAVIDS I, II, London, PTS. 1913. — <sup>7</sup>) Herausg. ist der erste Teil des Dukapatthāna von Mrs. RHYS DAVIDS, London, PTS. 1906. Vgl. JPTS. 1896. 33-34. — <sup>8</sup>) Duka-Pth. I, preface, S. XIV.

#### ANHANG: DAS PARITTA.

17. Das Paritta oder Mahāparitta<sup>1</sup>) ist eine Sammlung von kanonischen Texten für volkstümliche Zauberbräuche. In Ceylon sind solche Parittā-Zeremonien (sgh. *pirit*) noch heute allgemein üblich. Sie werden, wie SEIDENSTÜCKER sagt, bei verschiedenen Anlässen, Erbauung eines neuen Hauses, Todesfall, Krankheit usw., vollzogen<sup>2</sup>). Dabei werden die im Paritta gesammelten Texte vorgetragen. Es sind das im ganzen 28 Stücke, von denen 7 dem Khuddakapāțha (vgl. 11, 1) entnommen sind, der ein Vorläufer des Paritta zu sein scheint. Auch in Birma genießt das Paritta unter der Laienwelt hohes Ansehen. Wann das vorliegende

| Lit. 15– | -18. | Die | NICHTKANONISCHE | LITERATUR. |
|----------|------|-----|-----------------|------------|
|----------|------|-----|-----------------|------------|

Paritta zusammengestellt wurde, ist unbekannt. Zauberbräuche sind aber im Buddhismus uralt. Vom Buddha selbst wird erzählt<sup>a</sup>), er habe seine Jünger einen "Schlangensegen" gelehrt: bezeichnenderweise ist die Aufgabe die, die Schlangen mit dem eigenen Geiste des Wohlwollens zu durchdringen (mettena cittena pharitum), so daß sie einem nichts zu leide tun. Im Milindabuche wird ebenfalls angegeben, die parittā seien vom Buddha gelehrt worden<sup>4</sup>). Von den sechs Texten, die dann als Beispiel angegeben werden, finden sich fünf in unserem Paritta. Der Kommentar zum Dhammapada erzählt<sup>5</sup>) von einem großen Exorzismus, den zu des Buddha Lebzeiten Änanda mittels des Ratanasutta aus dem Suttanipāta vollzog.

1) Text bei FRANKFURTER, Handbook of Pali, S. 81-139. Vgl. SEIDENSTÜCKER, (als Amulett um das Handgelenk geschlungen)" JāCo. I. 396<sup>13</sup> (hier auch parittāvālikā), Mhvs. 7. 14; parittām karoti "vollzieht eine Zauberzeremonie, Exorzismus usw." JāCo. I. 34<sup>16</sup>. — <sup>2</sup>) Vgl. auch JRAS., Ceylon Branch, VII, Nr. 23, S. 38; VIII, Nr. 29, S. 321ff. — <sup>3</sup>) Vin. II. 109—110; A. II. 72. — <sup>4</sup>) Milp. S. 150f. Vgl. M. BODE, a. a. O. — 5) DhCo. III. 441 ff.

#### II. DIE NICHTKANONISCHE LITERATUR.

#### I. PERIODE.

#### VOM ABSCHLUSS DES KANONS BIS ZUM 5. JAHRHUNDERT N. CHR.

18. Nach der heimischen Überlieferung war es Mahinda, der neben dem Kanon auch eine Atthakathā, einen Kommentar dazu, nach Ceylon brachte. Die Richtigkeit dieser Tradition mag dahingestellt bleiben. Gewiß ist aber, daß es schon frühzeitig in Ceylon eine Kommentarliteratur von beträchtlichem Umfange und mannigfaltigem Inhalt gab. Auf ihr beruhen nicht nur die späteren Kommentare, wie die des Buddhaghosa, sondern auch die mit dem Dīpavamsa beginnende historische Literatur. Noch im 12. Jahrhundert scheint diese Atthakathā in Ceylon vorhanden und zugänglich gewesen zu sein<sup>1</sup>). In den Einleitungsversen zu seinem Vinaya-Kommentar, der Samantapāsādikā, spricht Buddhaghosa von der Atthakathā als der Quelle seines eigenen Werkes\*). Sie war, wie er angibt, in (alt)singhalesischer Sprache verfaßt. Um sie den Bhikkhus zugänglicher zu machen, überträgt er sie, angeregt durch den Thera Buddhasiri, in die Pālisprache. Die Hauptquelle bildet die Mahā-Atthakathā; es sind jedoch auch die Angaben anderer Kommentarwerke, wie der Mahāpaccarī- und der Kurundī-Atthakathā verwertet. Die beiden Tīkās zur Smp., die Vajirabuddhi und die Sāratthadīpanī<sup>3</sup>), nennen außerdem die Cullapaccarī, die Andhatthakathā, den Paņņavāra, die Samkhepaţţhakathā. Nach dem Saddhammasamgaha (14. Jahrh.) wäre die Mahā-Atthakatha der Kommentar zum Sutta-Pițaka gewesen, die Mahāpaccarī zum Abhidhamma, die Kurundī zum Vinaya<sup>4</sup>). Die gleichen drei Atthakathās nennt auch der Gandhavamsa<sup>6</sup>), und zwar wird die Atthakathā schlechthin (d. i. die Mahā-A.) den Porānācariyā zugeschrieben, die beiden anderen gelten für Werke der Gandhācariyā, also offenbar für jünger. Von allen diesen altsinghalesischen Atthakathās ist nichts direkt erhalten.

<sup>1</sup>) Dies geht aus Angaben der Mahāvamsa-Ţīkā hervor, ZDMG. 63. 549-550. Den Einwand R. O. FRANKES (D. XLV<sup>25</sup>) widerlegt eine einfache Nachprüfung des Inhalts der von mir zitierten Stellen der MhvsTi. - \*) Ausg. von SAYA U PYE I. 2<sup>1</sup>ff. Vgl. Indo-arische Philologie I. 7. 2

17

auch die Einl. zur Sumangalaviläsinī, Manorathapūraņī usw. — <sup>3</sup>) Bei MINAYEFF, Prātimoksha, S. VII, Anm. 10. S. ebenda die Deutung der Titel. — <sup>4</sup>) Sdhs., JPTS. 1890, S. 55f. Vgl. auch MINAYEFF, Recherches sur le Bouddhisme, S. 284. Auffallend ist dann freilich, daß Buddhaghosa nicht die Kurundī als Hauptquelle für die Smp. nennt. — <sup>5</sup>) Gnvs., JPTS. 1886, S. 59 und 68.

10. Erhalten sind dagegen aus der Zeit vor Buddhaghosa 1. das Nettippakarana "Buch der Führung", auch kurzweg Netti genannt und 2. der Petakopadesa "Unterweisung im Pitaka" oder das Petaka<sup>1</sup>). In Birma gelten beide Werke für kanonisch<sup>9</sup>). Wie die Titel zeigen, dienen sie zur Einführung in die Buddhalehre. Der Tradition nach rühren sie von Mahākaccāyana, einem der hervorragendsten Schüler des Buddha her<sup>3</sup>). Das ist gewiß nicht richtig. Vermutlich trug der Autor den Namen Kaccavana und wurde in der Folge mit dem Buddhajunger identifiziert. Das gleiche geschah ja auch mit dem Grammatiker Kaccāvana. Die Frage nach der Entstehungszeit beider Werke hat E. HARDY<sup>4</sup>), auf innere und äußere Gründe sich stützend, erörtert. Er nimmt etwa den Beginn unserer Zeitrechnung an. Im Anschluß an Netti und Petaka sei auch 3. der Suttasamgaha<sup>5</sup>) "Zusammenfassung der Suttas" erwähnt. Es ist das eine umfassende Anthologie aus den Suttas, sowie aus Texten wie Vimānavatthu usw. Über Autor und Entstehungszeit wissen wir nichts. Das Werk mag aber darum hier genannt sein, weil es neben Netti. Petaka und dem Milindabuche in Birma dem (kanonischen) Khuddaka-Nikāva zugezählt wird<sup>6</sup>).

<sup>1</sup>) The Netti-Pakarana with extracts from Dhammapāla's commentary ed. E. HARDY, London, PTS, 1902 (vgl. J. D'ALWIS, Catal. S. 70ff.). Specimen des Pețakopadesa (Diss.) von R. FUCHS, Berlin 1908. — <sup>3</sup>) M. BODE, Pali Lit. of Burma, S. 4f. — <sup>3</sup>) Gnvs. S. 59. Für die Netti wird sogar schon in den einleitenden Versen wie in den Schlußworten die Autorschaft des Mahākaccāyana in Anspruch genommen. — <sup>4</sup>) Netti, Introd., S. VIIIff. — <sup>6</sup>) OLDENBERG, Catal., S. 80, Nr. 44; FAUSBÖLL, JPTS. 1896, S. 31, Nr. 92. — <sup>6</sup>) Vgl. Anm. 2.

20. Die Milindapañhā<sup>1</sup>) "Fragen des Milinda" enthalten im Stile der Suttas ein Zwiegespräch zwischen König Milinda und dem Thera Nāgasena über die wichtigsten Fragen der Buddhalehre<sup>2</sup>). Inhaltlich steht das Werk auf dem orthodoxen Standpunkt der Theravädins. Wie die vorkommenden Zitate zeigen, unterscheidet sich der dem Verfasser bekannte Kanon in nichts vom Pāli-Kanon<sup>3</sup>). Milinda ist die indische Umgestaltung des Namens des griechisch-baktrischen Königs Menander (Ende des 2. Jahrh. v. Chr.), der offenbar dem Buddhismus wohlgesinnt war, wenn es auch zweifelhaft bleibt, ob er sich selbst zu ihm bekannte<sup>4</sup>). Unseren Milindapañhā liegt ein wohl zu Anfang unserer Zeitrechnung im nordwestlichen Indien verfaßtes Werk in buddhistischem Sanskrit zugrunde<sup>5</sup>). Die Übertragung in das Pāli erfolgte in Ceylon, sicher schon vor Buddhaghosa, der das Werk mehrfach zitiert. Das Grundwerk war beträchtlich kürzer, wie die chinesischen Bearbeitungen zeigen <sup>6</sup>). Es endigte in der Hauptsache mit Kap. 2, an dessen Schluß noch in unserem Päli-Text Nagasena-Milindarāja-pañhā nitthita steht. Auch die Einleitung war im Original erheblich kürzer als in der Pälibearbeitung. Sie wurde in Ceylon durch verschiedene Zusätze nach vorhandenen Vorbildern erweitert<sup>7</sup>). Nicht unwahrscheinlich ist, daß es mehrere Versionen in Pali gab; es kommen auch Bruchstücke einer metrischen Bearbeitung im Pälitexte vor.

<sup>1</sup>) Dies ist wohl der richtige Titel. — <sup>5</sup>) The Milindapaüho .. ed. V. TRENCKNER, London 1880. Übersetzung: RHYS DAVIDS, The Questions of King Milinda, transl., I, II = SBE. XXXV, XXXVI, London 1890, 1894. Vgl. R. GARBE, ein histor. Roman aus Altindien, Rodenbergs Deutsche Rundschau, Bd. 112, S. 261 ff., 1902; F. O. SCHRADER, Die Fragen des Königs Menandros I, Berlin 1907; WINTERNITZ, Buddhist. Litt. S. 139 ff. — \*) RHYS DAVIDS, Questions I, S. XIV ff. — \*) S. RHYS DAVIDS, Questions I, S. XIX ff.; V. SMITH, Early History of India, S. 187, 226; VON GUTSCHNID, Gesch. Jrans, S. 104 ff. — \*) RHYS DAVIDS, Questions I, S. XLV ff. — \*) B. NANJIO, Catal. of the Buddhist Tripiţaka, Nr. 1358; E. SPECHT, Deux Traductions Chinoises du Milindapafho (mit Einl. von SVLV. LÉVI), Transact. IX <sup>th</sup> Congr. of Or. I, London 1893, S. 520; TAKAKUSU, JRAS. 1896, S. 1 ff.; E. SPECHT, JAs. sér. 9, t. VII, 1896, S. 155. — \*) So ist, wie RHYS DAVIDS, a. a. O. I. S. 8, Anm. 2 beobachtet hat, die Geschichte von der Disputation mit Purāņa-Kassapa und Makkhali-Gosāla nur ein Echo der Einleitung des Sāmañnaphalasuttanta, D. I. 47. Die Erzählung vom Verhältnis des Nāgasena zu Rohana (Milp. 8<sup>19</sup> ff.) deckt sich, wie ich hinzufüge, ganz mit der Mhvs. 5. 131 ff. erzählten Geschichte.

21. Zu den Werken der Zeit vor Buddhaghosa gehört endlich der Dīpavamsa "die Inselchronik"<sup>1</sup>), eine Geschichte Ceylons bis zum Ende der Regierung des Mahāsena (325—352 n. Chr.). Da Buddhaghosa den Dpvs. kennt, so muß er zwischen 352 und rund 450 n. Chr. verfaßt worden sein. Vom literarischen Standpunkt betrachtet ist er ein schwaches Werk. Der Autor besaß nur sehr geringe Fertigkeit im Pāli und ist sprachlich durchaus abhängig von den Quellen, aus deren Studium er seine Kenntnis schöpfte. Das hat R. O. FRANKE richtig nachgewiesen<sup>3</sup>). Dagegen hat FRANKE durchaus Unrecht, wenn er, Form und Inhalt verwechselnd, die Bedeutung des Dpvs. als historischer Urkunde bestreitet. Die Chronik beruht inhaltlich auf den geschichtlichen Teilen der alten Atţthakathā. Daß ihre Angaben nicht aus der Luft gegriffen sind<sup>3</sup>), beweist schon die vielfache Übereinstimmung mit der Tradition des festländischen Indiens. Der Dpvs. ist also Träger einer alten geschichtlichen Überlieferung, deren Wert im einzelnen zu prüfen die Aufgabe der historischen Kritik bildet.

<sup>1</sup>) The Dīpavamsa.. ed. and transl. H. OLDENBERG, London 1879; W. GEIGER, Dīpavamsa und Mahāvamsa, Leipzig 1905. Vgl. IA. 35, 1906, S. 153ff. — <sup>3</sup>) WZKM. 21, 203ff., 317ff. Meine Erwiderung dagegen ZDMG. 63. 540ff. und wieder FRANKE, D., Einl. S. XLIV f. WINTERNITZ, Buddh. Litt. S. 168ff. schließt sich meiner Auffassung an. — <sup>3</sup>) Wenn FRANKE, JPTS. 1908, S. I sagt "that, in the absence of any sources, the last-named work — nämlich eben der Dpvs. — must be considered as standing unsupported on its own tottering feet", so besagt das doch so deutlich wie möglich, daß der Verfasser der Chronik seine Angaben "aus den Fingern gesogen habe !" Wer kann das aber im Ernst behaupten ?

#### II. PERIODE. VOM 5. BIS ZUM 11. JAHRHUNDERT.

22. Der Beginn der zweiten Periode ist charakterisiert durch die Kommentarwerke, die zum Tipitaka verfaßt wurden und auf der altsinghalesischen Atthakathā beruhen. Obenan an Bedeutung steht Buddhaghosa. Er stammte aus einer Brahmanenfamilie des nördlichen Indiens und kam unter König Mahānāma (458—480) nach Ceylon. Im Mahāvihāra zu Anurādhapura studierte er das Tipitaka und die Atthakathā und entfaltete eine sehr fruchtbare literarische Tätigkeit. Was die Überlieferung über sein Leben im einzelnen berichtet, ist wohl meist Legende<sup>1</sup>). Die von ihm zum Tipitaka verfaßten Kommentare sind<sup>9</sup>):

| I.  | Vin. | I. | Samantapāsādikā <sup>s</sup> )   | =] | Ko. | zu | Vinaya-Piţaka    |
|-----|------|----|----------------------------------|----|-----|----|------------------|
|     |      | 2. | Kankhāvitaraņī*)                 |    | ,,  | ,, | Pātimokkha       |
| II. | SP.  | 3. | Sumangalavilāsinī <sup>s</sup> ) |    |     |    | Dīgha-Nikāya     |
|     |      |    | Papañcasūdanī <sup>6</sup> )     |    |     |    | Majjhima-Nikāya  |
|     |      |    | Sāratthapakāsinī <sup>7</sup> )  |    |     |    | Samyutta-Nikāya  |
|     |      |    | Manorathapūraņī <sup>s</sup> )   |    |     |    | Anguttara-Nikāya |
|     |      |    |                                  | =  | ,,  | ,, | Khuddaka-Nikā-   |
|     |      | -  |                                  |    |     |    | ya, Nr. 1, 5     |

19

2

| III. Abh P. 8. Atthasālinī®)                | — Ko. zu Dhammasangani      |
|---------------------------------------------|-----------------------------|
| 9. Sammohavinodanī 10)                      | = "" Vibhanga               |
| 10. Pañcappakaranațțhakatha <sup>11</sup> ) | = ,, ,, AbhP., Nr. 5, 4, 3, |
|                                             | б, 7.                       |
| D's Kannandana ann Abbidhamma ashain        | an dam Casemutital Daga     |

Die Kommentare zum Abhidhamma scheinen dem Gesamttitel Paramatthakathā<sup>19</sup>) geführt zu haben. Zugeschrieben werden dem Buddhaghosa auch Kommentare zum Jātaka und zum Dhammapada. Davon wird später die Rede sein. Auch die Apadānas soll er kommentiert haben<sup>18</sup>). Noch in Indien soll er ein Werk Ñāņodaya sowie eine Atthasālinī verfaßt haben<sup>14</sup>), die vielleicht ein Entwurf des späteren Kommentars zur Dhammasangaņi war.

Zu den Kommentarwerken des Buddhaghosa gesellt sich nun noch sein Visuddhimagga "Weg der Läuterung"<sup>15</sup>). Es ist das eine Art Encyklopädie der Buddhalehre in drei Hauptteilen: *sila, samådhi, pañña*. Die Entstehungsgeschichte des bei den heutigen Südbuddhisten hoch angesehenen Werkes ist mit allerlei Legenden umkleidet <sup>16</sup>).

1) Buddhaghosuppatti, ed. GRAY; Mhvs. 37, 165ff. (Colombo Ausg.); Sdhs. 51 ff.; Sāsvs. 28 ff. Vgl. MINAYEFF, Recherches sur le Bouddhisme, S. 189 ff.; WINTERNITZ, Buddh. Litt., S. 152f. - \*) Gnvs. S. 59; DE ZOYSA, Catal., S. 2-3. - \*) Herausg. in birm. Schrift von SAYA U PYE, 4 Bde., Rangoon 1902, 1903. Die histor. Einl. bei Oldenberg, Vin. Pit. III. 283 ff. Über eine chin. Version s. TAKAKUSU, JPTS. 1896, S. 415 ff. - \*) Unediert. b) Herausg, von SAYA U PYR, 3 Bde, Rangoon 1903. Ferner The Sumangala-Vilāsinī. part I, ed. RHYS DAVIDS and CARPENTER, London, PTS., 1886. Von einer Ausg. in singh. Schrift (von SARANANKARA) in Ceylon sind 3 Hefte (1898-1909) erschienen. - <sup>6</sup>) Von einer Colomboer Ausg. in singh. Schrift sind 5 Hefte (1898-1911) ersch. -7) Colomboer Ausg. Heft I-7 (1900-1911). - 8) Herausg. von DHARMÄRÄMA (singh. Schr.), Peliyagoda 1893—1907; 2. Ausg. 1904—1913. — <sup>9</sup>) Atthasālinī., ed. E. MÜLLER, London, PTS., 1897. Ferner Ausg. von SAYA U PYE, Rangoon 1902. — <sup>10</sup>) Ausg. von SAYA U PYE, Rangoon 1902. - 11) Ausg. von SAYA U PYE, Rangoon 1902. Der Ko. zum Kvu. ist noch ed. von MINAYEFF, JPTS. 1889, S. 1ff.; der zur Dhk. von GOONERATNE als Anhang zur Ausg. dieses Textes, London, PTS., 1892, S. 114ff.; der zum Yam. von Mrs. RHYS DAVDS, JPTS. 1912, S. 51 ff. – <sup>13</sup> Gnvs. 59<sup>25</sup>. – <sup>13</sup> Gnvs. 59<sup>37</sup>. – <sup>13</sup> Gnvs. 59<sup>37</sup>. – <sup>13</sup> Gnvs. 59<sup>37</sup>. – <sup>13</sup> Gnvs. 59<sup>37</sup>. – <sup>14</sup> Sizers. J<sup>15</sup>. Vgl. DE ZOYSA, Catal., S. 2, Nr. 13; FAUSBÖLL, JPTS. 1896, S, 31, Nr. 91. – <sup>14</sup> Sizers. 31<sup>5</sup>–<sup>4</sup>. – <sup>15</sup> Visuddhi-Magga with Sinhalese paraphrase, Colombo 1890 ff. (JPTS. 1912, S. 154). Vgl. DE Zovsa, Catal., S. 16. Eine Analyse des Vism. von Warren, JPTS. 1893, S. 76ff., Übersetzungen von dems., Buddhism in Translations, S. 145, 150, 155 usw. Vgl. auch CARPENTER, IPTS, 1890, S, 14 ff. — 16) Vgl. darüber Mhvs, 37. 184 ff. (Colombo Ausg.), Sāsvs. 30<sup>6</sup>, 31<sup>18</sup>.

23. Ob die Jātakațțhavaņņanā<sup>1</sup>), der Kommentar zu den oben in 13 unter Nr. 10 besprochenen Jätakaversen, von Buddhaghosa herrührt, ist nicht sicher. Der Jātaka-Kommentar<sup>9</sup>), wie er in FAUSBÖLL's Ausgabe vorliegt, enthält im ganzen 547 Einzelerzählungen, die in eine frühere Existenz des Buddha verlegt und daher Jatakas "Geburtsgeschichten" genannt werden. Jede Geschichte besteht aus vier Bestandteilen: 1. den kanonischen Gäthäs; 2. den Atītavatthūni, den "Vergangenheitsgeschichten", d. h. den Prosaerzählungen, die zu den Gathas gehören, 3. den Paccuppannavatthüni, den "Gegenwartsgeschichten", wo die Gelegenheit, bei der das betreffende Jātaka erzählt wurde, besprochen ist, nebst den dazu gehörenden am Schluß angefügten samodhänäni, in denen mitgeteilt wird, welche gegenwärtig lebenden Personen die handelnden Personen des lätaka in früheren Daseinsformen waren: 4. den Vevyākaraņāni, den "Kommentaren", in denen die Verse Wort für Wort erklärt werden\*). Vorausgeschickt ist dem Werk eine Einleitung, die Nidanakatha, die eine Geschichte des Buddha in den früheren Existenzen und in der letzten bis zur Widmung des Jetavanavihāra in Sāvatthī enthält.

| LIT. 22–23. DIE NICHTKANONISCHE | LITERATUR. |
|---------------------------------|------------|
|---------------------------------|------------|

Der äußeren Form nach ist nach meiner Anschauung der lätaka-Kommentar das Werk eines Priesters in Cevlon<sup>4</sup>), sei es nun des Buddhaghosa<sup>5</sup>) oder eines anderen zeitlich ihm wohl nahestehenden Gelehrten. Aber der Verfasser schöpft seinen Stoff aus der alten Atthakatha®). Die Atthakathā wieder beruht auf mündlicher Tradition. Von Anfang an wurden ohne Zweifel Gathas und Erzählungen zusammen überliefert. Ohne letztere ergeben die ersteren oft keinen Sinn. Aber die Überlieferung beider Bestandteile war verschieden. Die der Verse war eine feste und unveränderliche, die Prosaerzählung aber war mehr oder weniger dem Belieben des Rhapsoden überlassen. Daraus erklären sich auch die Widersprüche. die zuweilen zwischen Versen und Prosa vorhanden sind, und die gewiß auch schon in der Atthakathā standen<sup>7</sup>). Mit einem Wort: die Jātakas gehören zum Äkhväna-Typus<sup>8</sup>). Aber durchaus nicht alle. Auch Erzählungen ohne Verse wurden der Sammlung einverleibt. So z. B. die Jatakas mit den Abhisambuddhagathas<sup>•</sup>), wo die Gathas nicht in der Geschichte selber stehen, sondern nach dem Schluß im samodhana dem Buddha in den Mund gelegt werden. Andrerseits sehen wir besonders in den lätakas der letzten Bücher, in denen die verbindende Prosa gegenüber den Versen ganz zurücktritt, wie allmählich aus dem Äkhyāna-Typus epische Dichtungen sich entwickelten.

Frühzeitig wurden die Jātakas als lehrhafte Predigten verwendet. Dies erklärt ihre außerordentliche Popularität von den alten Zeiten der buddhistischen Kirche<sup>10</sup>) bis zur Gegenwart. Der Stoff der Jātakas ist aber von Haus aus nicht spezifisch buddhistisch, sondern allgemeines Besitztum des indischen Volkes, wie auch schon die zahlreichen Beziehungen zwischen den Jātakas und dem Epos beweisen<sup>11</sup>). Aber die Buddhisten haben diese Volkserzählungen sich angepaßt und in ihre Sphäre gezogen. Wir können an Beispielen beobachten, wie solche Erzählungen zu Jātakas werden<sup>19</sup>). Die Einverleibung nun geschieht eben in den Paccuppannavatthūni. Sie sind also ein jüngeres Element gegenüber den Atītavatthūni, wiewohl ich glaube, daß auch sie bereits der Atthakathā angehörten. Charakteristisch ist schon die Verschiedenheit der Schauplätze<sup>18</sup>). Die "Vergangenheitsgeschichten" spielen zumeist im westlichen und nördlichen Indien (Gandhāraratţtha, Kāsiratţtha usw.), die "Gegenwartsgeschichten" dagegen im Osten (Kosalaratţtha, Magadharattha usw.).

<sup>1</sup>) The Jātaka together with its Commentary .. ed. V. FAUSBÖLL, 6 Bde., London 1877-96 (Bd. 7 enthält die Indices von D. ANDERSEN). Vorarbeiten zu dieser Edition sind Einzelausgaben des gleichen Autors: a) Five Jātakas, Copenhagen 1861, b) The Dasaratha-Jātaka, ebda 1871, c) Ten Jātakas, ebda 1872. Übersetzungen: RHYS DAVIDS, Buddhist Birth Stories or Jātaka Tales I, London 1880. The Jātaka .. transl. .. by various scholars under the editorship of E. B. COWELL, 7 Bde., Cambridge 1895-1913. DUTOIT, Jātakam, das Buch der Erzählungen aus früheren Existenzen Buddhas, übers., Leipzig 1908 ff. - <sup>8</sup>) Zum ganzen s. L. FEER, JAs. sér. 7, t. V. 357 ff. und VI. 243 ff. (1875); sér. 9, t. V. 31 ff., 189 ff. und t. IX. 288 ff. (1895, 1897); S. vON OLDENBURG, JRAS. 1893, S. 301 ff.; L. FEER, Verhandl. des XI. Orient-Kongr., Paris 1899, Sect. 1. S. 151 ff.; R. O. FRANKE, BB. 22. 289 ff. (1897), sowie WZKM. 20. 317 ff. (1906); T. W. RHYS DAVIDS, Buddhist India, S. 189 ff. (1903); H. OLDENBERG, Lit. des a. Ind., S. 103 ff. (1903); CHARPENTIER, ZDMG. 66. 38 ff., bes. S. 41, Anm. 2 (1912). Sehr gut orientiert WINTERNITZ, Buddh. Litt., S. & 9 ff. (1913). Als Quelle für die Kenntnis der ind. Kultur vor und zu der Zeit des Buddha halte ich das Jātakabuch für wertvoller als W. zu tun geneigt ist. Ich schließe mich da dem Urteil Gg. BUHLERS an, Indian Studies III (Sitzungsber. d. Wiener Ak. d. W., philos.-hist. Cl., Bd. CXXXII), S. 18 ff. -- <sup>8</sup>) So scharf, wie dies in der FAUSBÖLL'schen Ausgabe durch den Druck geschieht, sind übrigens die einzelnen Bestandteile nicht von einander zu trennen. Die vermittelned Hand des Redaktors ist in den Beziehungen von dem einen auf den andern immer wieder zu erkennen. So bezieht sich z. B. II. 295<sup>18</sup>, worauf FRANKE

21

#### 22 I. Allgemeines und Sprache 7. Päll. Literatur und Sprache.

aufmerksam gemacht hat, das *tam eva udapāna*<sup>39</sup> des Atītavatthu auf das Paccuppannavatthu. — <sup>4</sup>) Vgl. JāCo. IV. 490<sup>30</sup>, V. 254<sup>31</sup>. — <sup>5</sup>) An der Autorschaft des B. hält E. MÜLLER, Gurupüjäkaumudī, S. 54ff. fest. — <sup>9</sup>) Die Atţhakathā wird auch im Jātaka-Thesaurus mehrfach erwähnt und zwar im Gegensatz zur *pāli*, dem kanonischen Text, der in den Gāthās erhalten ist. JāCo. II. 294<sup>8,9</sup>; 299<sup>4,5</sup>; VI. 279<sup>39</sup> usw. — <sup>7</sup>) Vgl. dazu H. LÜDRRS, NGGW. 1897, S. 40ff.; HERTEL, ZDMG. 60. 399ff. (dazu 68. 64ff.); CHARPENTIER, ZDMG. 62. 725ff.; WINTERNITZ, a. a. O., S. 94, Anm. I. — <sup>9</sup>) OLDENBERG, JPTS. 1912, S. 19ff. gegen A. B. KEITH, JRAS., 1911, S. 985. — <sup>9</sup>) SENART, JAS. sér. 9, t. XVII. 385ff. — <sup>10</sup>) Daher Darstellungen von Jātaka-Szenen schon in der Kunst des 3. Jahrh. v. Chr. RHYS DAVIDS, Buddh. India, S. 198ff.; S. VON OLDENBURG, JAMOrSoc. XVIII. 1897, S. 183ff.; HULTZSCH, JRAS. 1912, S. 406f. A. FOUCHER, L'art gréco-bouddhique du Gandhāra, I. 1905, S. 270ff. — <sup>11</sup>) Vgl. dazu WINTERNITZ, Buddh. Litt., S.97, Anm. 2; sowie von dems. Gesch. der ind. Literatur I, S. 343 Anm., 345, 353 Anm., 358 Anm., 401, 402 Anm., 433 f. — <sup>15</sup>) So ist die Fabel von der Wachtel im S. V. 146ff. zu dem Jāt. II, 59f. geworden, die Geschichte von Dīghāvu Vin, I. 342ff. zum Jāt. III, 211 ff. RHYS DAVIDS, Buddh. India, S. 194; WINTERNITZ, a. a. O., S. 91. Andrerseits ist das Sutta im M. II. 45ff. ein richtiges Jātaka, fehlt aber in unserem Thesaurus. RH, D., S. 196. — <sup>13</sup>) FAUSBÖLL, Jāt. VII, postscript S. VIff.

24. Die Dhammapadatthakatha<sup>1</sup>) ist jünger als der Jätaka-Thesaurus. Nach den einleitenden Versen, die aber sehr schematisch sind, wäre sie die Übertragung einer singhalesischen Atthakathā in das Pāli. Die Autorschaft des Buddhaghosa<sup>2</sup>) ist mir unwahrscheinlich; dagegen dürfte eine starke literarische Abhängigkeit des jüngeren Werkes von dem älteren Vorbild vorliegen. Die Dhammapadatthakatha bringt zu jeder der Gäthäs oder Gäthägruppen des Dh. eine Erzählung, die dem Buddha als Predigt (dhammadesanā) in den Mund gelegt wird, und an deren Schluß er dann die Verse rezitiert. In diesen Erzählungen tritt das spezifisch Buddhistische mehr hervor als in den lätakas. Buddhistische Priester und Heilige spielen in ihnen eine Hauptrolle. Nicht selten werden auch richtige lātakas, atītavatthūni, eingeschoben, Geschichten aus einer früheren Existenz einer der handelnden Personen der Haupterzählung. Mehrere dieser Einschiebungen lassen sich im lätaka-Thesaurus nachweisen\*), wie andrerseits manche der Haupterzählungen dortigen "Gegenwartsgeschichten" entsprechen<sup>4</sup>). Der literarische Einschlag macht sich in zahlreichen Zitaten aus den Jātakas, den Nikāyas, aus Vimāna- und Petavatthu, Suttanipāta, Vinava geltend<sup>5</sup>). Bei manchen stofflichen Übereinstimmungen zwischen dem DhCo. und anderen Werken<sup>6</sup>) kann natürlich auch Ursprung aus gemeinsamer dritter Ouelle angenommen werden.

<sup>1</sup>) The Commentary of the Dhammapada ed. H. C. NORMAN, London, PTS., 4 Bde. 1906—14; Dhammapadatthakathā ed. NāŅISSARA, Colombo 1891—1906. —
<sup>2</sup>) Gnvs., S. 59<sup>27</sup>, 68<sup>27</sup>. — <sup>3</sup>) Vgl. z. B. DhCo. I. 265 ff. mit JāCo. I. 199ff.; DhCo. III. 124 ff. mit JāCo. II. 165 ff.; DhCo. III. 141 ff. mit JāCo. III. 333 ff. — <sup>6</sup>) Vgl. z. B. DhCo. I. 239 ff. mit JāCo. I. 114 ff.; DhCo. III. 178 ff. mit JāCo. IV. 187 ff. — <sup>6</sup>) Vgl. die Indices in NORMAN'S Ausg. — <sup>6</sup>) So sind die Erzählungen DhCo. III. 104 ff. und 290 ff. = VvCo. 75 ff. und 220 ff.; die Geschichte II. 112 ff. findet sich in Buddhaghosa's Manorathapüraņī; das Motiv der Erzählung I. 129 ff. kehrt Mhvs. 32. 63 ff. wieder.

25. Neben Buddhaghosa ist zu erwähnen 1. Buddhadatta, der Legende nach sein Zeitgenosse<sup>1</sup>). Es werden ihm zugeschrieben die Madhuratthaviläsini (oder Madhuratthapakāsani), ein Kommentar zum Buddhavamsa, ferner der Vinayavinicchaya, ein Kompendium des Vinaya in Pāliversen, der Uttaravinicchaya, der eine ähnliche Materie behandelt<sup>3</sup>), der Abhidhammāvatāra<sup>3</sup>), ein Handbuch der buddhistischen Metaphysik, sowie ein Jinālamkāra, sicher nicht das Werk gleichen Titels, von dem später (34. 3) die Rede sein wird. Abgesehen von dem an erster Stelle genannten Werk ist wohl alles problematisch. Es mag einen Gelehrten Buddhadatta Lit. 23–26. Die nichtkanonische Literatur.

zu Buddhaghosas Zeit gegeben haben, aber mir scheint, daß die Tradition ihm auch die Werke eines jüngeren gleichnamigen Mönchs zugeschrieben hat. - 2. Änanda, aus dem festländischen Indien<sup>4</sup>), ist Verfasser der Mülatīkā oder Abhidhamma-Mūlatīkā<sup>5</sup>), des ältesten Subkommentars zu den Atthakathās des Abhidhamma. Er soll sie auf Veranlassung Buddhamittas verfaßt haben, der auch den Buddhaghosa zur Papañcasūdanī anregte<sup>6</sup>). Darnach wären die beiden Autoren Zeitgenossen. — 3) Dhammapäla aus Padaratittha<sup>7</sup>), verfaßte einen Kommentar, Paramatthadipani<sup>8</sup>), zu den Teilen des Khuddaka-Nikāya, die von Buddhaghosa nicht kommentiert worden waren: Udāna, Itivuttaka, Vimāna- und Petavatthu, Thera- und Therigatha und Carivapitaka. Außerdem wird ihm ein Kommentar zum Visuddhimagga, die Mahāțīkā oder Paramatthamaňjūsā, zugeschrieben, ein Kommentar zur Netti, die Nettippakaranassa Atthasamvannanā, eine Tīkā zu diesem seinem eigenen Werk, Linatthavannanä betitelt, ferner eine Tika. Līnatthavakāsanī, zu den Atthakathās der vier ersten Nikāvas, eine Tīkā zur Jātakatthakathā sowie zu Buddhadattas Madhuratthavilāsinī, sowie endlich eine Anutikā zur Tikā der Abhidhammatthakathā<sup>9</sup>). Die letztgenannten vier Werke scheinen nicht mehr bekannt zu sein. Es hat wieder den Anschein, als habe die Tradition die Werke mehrerer gleichnamiger Theras<sup>10</sup>) auf den einen Dhammapäla gehäuft, der ein jüngerer Zeitgenosse Buddhaghosas gewesen sein mag<sup>11</sup>) und es sich zur Aufgabe machte, dessen Kommentarwerk zu ergänzen. Um ein Jahrhundert später würde die Datierung Dhammapalas fallen, wenn er identisch wäre mit dem Dhammapäla des Nälandā-Klosters, der der Lehrer von Hiuen-thsangs Lehrer war<sup>12</sup>). Ich halte aber die Identität mit E. HARDy<sup>13</sup>) für unbewiesen.

<sup>1</sup>) Säsvs. 29<sup>28</sup>, 73<sup>41</sup>; Gnvs. 66<sup>47</sup>. — <sup>2</sup>) Gnvs. 59<sup>31</sup>, 69<sup>5</sup> ff. DE ZOYSA, Catal., S. 2; FAUSBÖLL, JPTS. 1896, S. 18, Nr. 31. Zu den beiden letzten Werken s. unten 32, Anm. 10. — <sup>3</sup>) Sdhs, IX. 13 (JPTS. 1890, S. 62); DE ZOYSA, S. 5; FAUSBÖLL, S. 35; S. Z. AUNG, JPTS. 1910—12, S. 123. — <sup>4</sup>) Gnvs. 66<sup>31</sup>. — <sup>6</sup>) DE ZOYSA, S. 3; S. Z. AUNG, S. 120 f.; Gnvs. 60<sup>3</sup>; Säsvs. 33<sup>15</sup>. — <sup>6</sup>) Gnvs. 68<sup>13</sup>, <sup>30</sup>, 69<sup>15</sup>; Säsvs. 33<sup>15</sup>. — <sup>7</sup>) Säsvs. 33<sup>11</sup>. — <sup>6</sup>) DE ZOYSA, S. 2; FAUSBÖLL, S. 29f., Nr. 87, 88. Ediert sind der Ko. zu den Therigäthäs von E. MÜLLER und der zum Peta- und Vimünavatthu von E. HARDY, London. PTS. 1893, 1894, 1901. — <sup>9</sup>) Gnvs. 60. Zum Netti-Ko, nebst der Tikä vgl. FAUSBÖLL, S. 41 f., Nr. 132, 133. — <sup>10</sup>) Der Gnvs. kennt vier verschiedene Dhammapäla. S. E. HARDY, Netti, Introd. S. XII. — <sup>11</sup>) Der (sgh.) Niküyasamgraha (ed. WICKREMASINGHE), S. 24 nennt nach einander Buddhaghosa, Buddhadatta, Dhammapäla. Ähnlich Gnvs. 60, Säsvs. 33. — <sup>19</sup>) So nach STEINTHAL, Udäna, pref. S. VII; RHYS DAVIDS and CARPENTER, DCo. I, pref. S. VIII. Über die Traditionen von Dharmapäla bei Hiuen-thsang, im Si-yu-ki s. ST. JULIEN, Mém. sur les Contrées Occidentales I. 287ff., 452ff., II. 119f., ferner SCHIEFNER, Tåranåtha, S. 160 ff.; TAKAKUSU, I-tsing, S. LVII, 179, 181; B. NANJIO, Catal. of the Chinese Tripitaka, App. I, S. 347, Nr. 16. — <sup>13</sup>) ZDMG, 51. 103ff.

26. Die Reihe der alten Kommentatoren wird ergänzt durch folgende Namen: 1. Culla-Dhammapāla, ein Schüler des Ānanda, Vf. des Saccasamkhepa "Grundzüge der Wahrheit"<sup>1</sup>), 2. Upasena, Vf. eines Saddhammappajotikā oder Saddhammatthitikā betitelten Kommentars zum Niddesa<sup>9</sup>), 3. Mahānāma, Vf. der Saddhammappakāsinī, eines Kommentars zum Paţisambhidāmagga<sup>8</sup>), 4. Kassapa, Vf. der Werke Mohavicchedanī und Vimaticchedanī<sup>4</sup>), 5. Vajirabuddhi, Vf. der Vajirabuddhi, einer Ţīkā zur Samantapāsādikā<sup>6</sup>). Im Gnvs. werden ein Mahā- und ein Culla-Vajirabuddhi unterschieden, beide aus Jambudīpa, dem festländischen Indien, stammend. Ersterer soll ein Werk Vinayaganathi geschrieben haben. 6. Khema, Vf. des Khemappakarana<sup>6</sup>), mit Culla-Dhammapāla zusammen erwähnt, sowie mit 7. Anuruddha, dem Vf. des Abhidhammatthasamgaha, des meistgebrauchten Abhidhamma-Handbuches<sup>7</sup>), zu dem die bedeutendsten Theras

23

des 12. Jahrh. Ţīkās geschrieben haben. Ferner ist Anuruddha Vf. der gleichfalls zum Gebiet des Abhidhamma gehörigen Werke *Paramatthavinicchaya* und *Nāmarūpapariccheda*. Auch zu ihnen existieren je zwei Tīkās<sup>8</sup>).

<sup>1</sup>) Gnvs. 60<sup>30</sup>; Säsvs. 34<sup>2</sup>; Sdhs. IX. 16. DE ZOYSA, Catal., S. 11; FAUSBÖLL, JPTS, 1896, S. 35, Nr. 120; S. Z. AUNG, ebda 1910—12, S. 123. — <sup>2</sup>) Gnvs. 61<sup>11</sup>, 70<sup>30</sup>; Säsvs. 33<sup>15</sup>. DE ZOYSA, S. 2, Nr. 11. — <sup>3</sup>) Gnvs. 61<sup>3</sup>, 70<sup>16</sup>, Säsvs. 33<sup>14</sup>. DE ZOYSA, S. 2, Nr. 12. WICKREMASINGHE (Catal of Sinh. Mss. S. XII) möchte Mahānāma mit dem Vf. des Mahāvaṃsa identifizieren. Im Gnvs. werden indessen beide ausdrücklich getrennt und letzterer 61<sup>9</sup> als Nava-Mahānāma bezeichnet. — <sup>4</sup>) Gnvs. 60–61, Säsvs. 33<sup>34</sup>. Das erste Werk ist erwähnt bei S. Z. AUNG, JPTS. 1910—12, S. 124, das letztere vielleicht identisch mit der Vimativinodani, einer Tikā zur Smps., bei DE ZOYSA, S. 3; FAUSBÖLL, S. 13, Nr. 17. — <sup>5</sup>) Gnvs. 60<sup>31, 25</sup>, 66<sup>36, 25</sup>. FAUSBÖLL, S. 19, Nr. 35. — <sup>9</sup>) Gnvs. 61<sup>25</sup>; Säsvs. 34<sup>3</sup>; Sdhs. IX. 17; Nikāyasaṃgraha 24<sup>17</sup>. DE ZOYSA, S. 7—8 (wo Vācissara als Autor genannt wird); FAUSBÖLL, S. 36, Nr. 120. — <sup>7</sup>) A bhidham mattha-Sangaha (ed. RHYS DAVIDS), JPTS. 1884, S. 1ff. Über Ceylon-Ausgaben s. DE SILVA, JPTS. 1912, S. 136. Compendium of Philosophy, being a translation .. of the Abhidhammattha-Sangaha .. by S. Z. AUNG, ed, by Mrs. RHYS DAVIDS, London, PTS., 1910. — <sup>9</sup>) Gnvs. 61<sup>34</sup>; Säsvs. 34<sup>1</sup>, Sdhs. IX. 14. DE ZOYSA, S. 9, 10; FAUSBÖLL, S. 36, Nr. 120; M. BODE, Pali Lit. in Burma, S. 104 mit Anm. 5, 6; S. Z. AUNG. JPTS. 1910–12, S. 123.

27. Noch sind zwei kleine aber wichtige Texte zu erwähnen, die zum Vinaya gehören: die *Khuddasikkhā* des Dhammasiri und die *Mūlasikkhā* des Mahāsāmin<sup>1</sup>). Es sind das kurze Kompendien der Mönchsdisziplin, größtenteils in Versen abgefaßt und offenbar zum Auswendiglernen bestimmt. Es existieren verschiedene Kommentare zu ihnen und singhalesische Übertragungen. Nach ihrer Sprache sind sie kaum früher als in das 11. Jahrh. anzusetzen, Eine untere Grenze bildet ihre Erwähnung in der Galvihārainschrift des Königs Parakkamabāhu I. (12. Jahrh., 2. H.) zu Polonnaruwa<sup>8</sup>). Damals standen die Texte schon in hohem Ansehen.

<sup>1</sup>) Khuddasikkhā and Mūlasikkhā, ed. E. Müller, JPTS. 1883, S. 86ff. Dr. Zoysa, Catal. S. 8, 9; Sāsvs. 33<sup>38</sup>, Sdhs. IX. 12. Über ihren Gebrauch im Birma s. M. Bode, PLB., S. 6. – <sup>3</sup>) E. Müller, AIC., S. 88, 122.

28. Die Chronikliteratur Ceylons verdankt der zweiten Epoche ihr bedeutendstes Werk, den Mahāvamsa des Mahānāma<sup>1</sup>). Er umfaßt die gleiche Geschichtsepoche wie der Dipavamsa in fast ganz gleicher Anordnung. Die trockene Chronik ist unter Beiziehung reichen neuen Stoffes aus der Atthakatha zu einer künstlerisch gegliederten epischen Dichtung ausgebaut. Die Könige Devänampiyatissa (247-207 v. Chr.) und Dutthagāmani (101-77 v. Chr.) bilden in ihrer ersten und zweiten Hälfte den Mittelpunkt<sup>2</sup>). Für das indische Empfinden ist der Mahāvamsa ein Kommentar zum Dipavamsa. Daher wird auch der Kommentar des ersteren als Tikā bezeichnet. Ich glaube, daß FLEET<sup>\*</sup>) recht hat, wenn er die Stelle Mhvs. 38. 59 auf die Entstehung unserer Dichtung bezieht. Darnach läßt sich die Abfassungszeit auf den Beginn des 6. Jahrh. n. Chr. (unter König Dhātusena) feststellen. Der ursprüngliche Mahāvamsa endigt ganz abrupt bei 37. 50 mit den Worten Mahāvamso nițțhito. Die späteren Fortsetzer haben offenbar den Schluß zerstört, um ihre Zusätze anfügen zu können.

<sup>1</sup>) The Maháwanso in Roman characters with the transl. subjoined .. vol. I, by G. TURNOUR, Ceylon 1837; The Mahávansa .. rev. and ed. by H. SUMANGALA and DAdS. BATUWANTUDAWA, Colombo 1883. The Mahāvamsa, ed. by W. GEIGER, London, PTS. 1908. Übersetzung: The Mahāvamsa, or the Great Chronicle of Ceylon, transl. by W. GEIGER, assist. by M. BODE, London, PTS. 1912. — <sup>5</sup>) Wegen aller Einzelhen verweise ich auf GEIGER, D. und M. Vgl. oben 21. — <sup>3</sup>) JRAS. 1909, S. 5, Anm. 1. 29. Zur Buddhalegende gehört I. der Anagatavamsa des Kassapa<sup>1</sup>), eine dem Gotama Buddha in den Mund gelegte Prophezeiung über den künftigen Buddha Metteyya in metrischer Form. Nach der Tradition<sup>3</sup>) soll der Autor mit dem in 26. 4 erwähnten Thera identisch sein. — 2. Der Bodhivamsa oder Mahabodhivamsa des Upatissa<sup>3</sup>), eine Geschichte des heiligen Baumes in Anurädhapura mit weitläufiger bis auf den Buddha Dīpamkara zurück greifender Einleitung. Das Werk ist in Prosa verfaßt und stellt, von wenigen selbständigen Notizen abgesehen, eine Kompilation aus älteren Quellen, wie Nidānakathā, Mahāvamsa u. a. dar. Seine Entstehung fällt, wie ich nachzuweisen versucht habe<sup>4</sup>), in die I. Hälfte des II. Jahrhunderts.

<sup>1</sup>) Anāgata-vamsa, ed. MINAYEFF, JPTS. 1886, S. 33 ff. — <sup>3</sup>) Gnvs. 60-61. — <sup>3</sup>) The Mahābodhi-vamsa, ed. S. A. STRONG, London, PTS. 1891. Mahabódhivansa by Upatissa . . . rev. by SARANANDA, Colombo 1891. — <sup>4</sup>) D. und M. S. 84 ff.; WICKREMASINGHE, Catal. of Sinh. Mss., S. XIV. Die Ansicht STRONG's, daß Upatissa ein Zeitgenosse Buddhaghosa's gewesen sei, ist natürlich unhaltbar.

30. In die Zeit nach Buddhaghosa fällt auch der Grammatiker Kaccāvana. Sein Werk Kaccāvanavyākarana oder Kaccāvanagandha<sup>1</sup>) gilt für die älteste Pali-Grammatik. R. O. FRANKE<sup>3</sup>) hat jedoch nachgewiesen, daß es schon vor Buddhaghosa und Dhammapāla ein festes grammatisches System gegeben haben müsse, das von dem des Kaccāvana verschieden war und vielleicht auf der Grammatik des Bodhisatta<sup>3</sup>) beruhte. Die Hauptschwäche von Kaccavana's System beruht darin, daß der historische Zusammenhang des Päli mit dem Sanskrit unbeachtet bleibt, Das Pāli wird ganz aus sich heraus erklärt. Übrigens ist der Sprachstoff durchaus nicht erschöpft. Natürlich hat Kaccāvana nichts mit dem Mahākaccāvana, dem Schüler des Buddha, zu tun<sup>4</sup>). Er ist auch verschieden von dem Kātyāyana, der im 3. Jahrh. v. Chr. die Vārttika zu Pāņini's Grammatik schrieb. Er muß auch von dem Verfasser der Netti und des Petaka getrennt werden. Ohne Zweifel lebte er erst nach Buddhaghosa, da dieser sich sonst in seiner grammatischen Terminologie an ihn als den Klassiker der Pāli-Grammatik angeschlossen hätte. Eine obere Grenze für Kaccāyana ergibt sich daraus, daß er, außer dem Kātantra des Sarvavarman und außer Pānini mit seinen Nachfolgern, auch die Kāsikā (7. Jahrh.) benützte<sup>5</sup>). Außer seinem Hauptwerk werden dem Kaccayana noch zwei grammatische Werke, Mahāniruttigandha und Cullaniruttigandha, zugeschrieben<sup>6</sup>). Von den zahlreichen Kommentaren zu Kaccāvana erwähne ich hier nur den Nyāsa des Vimalabuddhi, auch Mukhamattadīpanī genannt<sup>7</sup>). Er scheint noch in unsere Periode zu gehören, da schon Chapada (E. des 12. Jahrh.) dazu den Kommentar Nyāsapradīpa verfaßte<sup>8</sup>).

<sup>1</sup>) D'ALWIS, An Introduction to Kachcháyana's Grammar of the Páli Language, Colombo 1863; ders., Catal., S. 39ff. Kachcháyano's Pali Grammar. by FR. MASON, Toungoo 1868—70. Kaccâyanappakaraņañ .. par E. SENART, JAS. sér. 6, t. XVII, 1871, S. 193—544. Kaccâyana ed... and transl.. by VIDVABHUSANA, Calcutta 1891. E. KUHN, Kaccāyanappakaraņae Specimen, Halle 1869 und K. Specimen alterum, 1871. Zum ganzen R. O. FRANKE, Gesch. und Krit. der einheim. Päli-Grammatik und -Lexikographie, Straßburg 1902; SUBHÚTI, Nåmamålå, S. Vff. — <sup>9</sup>) PGr., S. 3. Vgl. D'ALWIS, Catal., S. 67ff. — <sup>3</sup>) FRANKE, PGr., S. 2. — <sup>4</sup>) Das wird auch in Ceylon angezweifelt. S. DE ZOVSA Catal., S. 23; SUBHÚTI, Nâm., S. VI. — <sup>5</sup>) FRANKE, PGr., S. 18. Schon WINDISCH, Ber. d. K. Sächs. Ges. d. W. 1893, S. 244 f., hat darauf hingewiesen, daß K.'s Grammatik jedenfalls später als das 4. Jahrh. sein müsse. — <sup>6</sup>) Gnvs. 59<sup>19</sup>. DE ZOVSA, S. 22 nennt eine Cullanirutti, die eine der ältesten Päli-Grammatiken sei. SUBHÚTI, Nâm. S. XXVIII nennt ihren Vf. Yamaka. — <sup>7</sup>) Gnvs. 60<sup>23</sup>. SUBHÚTI, S.IX; DE ZOVSA, S. 25; FRANKE, S. 22f, Vgl. FAUSBÖLL, JPTS, 1896, S. 47, Nr. 149. Alter soll noch die Porāņa-Kārikā sein. Mit der Kārikā des Dhammasenāpati (Gnvs. 63<sup>24</sup>, 73<sup>21</sup>) hat sie nichts zu tun.

25

Vgl. FAUSBÖLL, S. 47 Nr. 148. 13; DE ZOYSA S. 24; SUBHÚTI, S. LXIX. -- <sup>8</sup>) Ein ganz später Co. zum Nyāsa ist die *Niruttisāramafājūsā* des birm. Mönches Dāthānāga (M. d. 17. Jahrh.). Vgl. SUBHÚTI, S. X; DE ZOYSA, S. 25; FRANKE, S. 23; M. BODE, PLB., S. 55.

#### III. PERIODE. VOM 12. JAHRHUNDERT BIS ZUR NEUZEIT.

31. Einen mächtigen Aufschwung nahm die literarische Tätigkeit in Ceylon unter der glanzvollen Regierung Parakkamabāhu's I. (1153—1186). Unter seinem Schutze soll der Thera Mahākassapa ein Konzil abgehalten haben<sup>1</sup>) zu dem Zweck, den Aţţhakathās, besonders des Buddhaghosa, Subkommentare, Ţīkās, in der Magadha-Sprache beizugeben. Die Liste der Tīkās ist diese:

| Ι. | Sāratthadīpanī              | Ţī. | zu | Samantapāsādikā (Vin.)  |
|----|-----------------------------|-----|----|-------------------------|
| 2. | Pathama-Sāratthamañjūsā     | ,,  | ,. | Sumangalavilāsinī (D.)  |
| 3. | Dutiya-Sāratthamañjūsā      | ,,  | ,, | Papañcasūdanī (M.)      |
| 4. | Tatiya-Sāratthamañjūsā      | ,,  | ,, |                         |
| 5. | Catuttha-Sāratthamañjūsā    | ,,  | ,, | Manorathapūraņī (A.)    |
| б. | Pathama-Paramatthappakāsinī | ,,  | ,, | Atthasālinī (Dhs.)      |
| 7. | Dutiya-Paramatthappakāsinī  | ,,  | ,, | Sammohavinodaní (Vbh.)  |
| 8. | Tatiya-Paramatthappakāsinī  | ,,  | ,, | Pañcappakaraṇațțhakathā |
|    |                             |     |    | (Dhk. usw.).            |

Erhalten ist von diesen Țikās die Săratthadipani des Săriputta<sup>\*</sup>). Von dem gleichen Thera existiert auch eine Linatthapakāsanā betitelte Tikā zur Papañcasūdani<sup>\*</sup>).

Der Bericht über das Konzil des Mahākassapa folgt ganz dem Schema der alten Konzilgeschichten. Richtig wird sein, daß das Konzil die Anregung gab zur Abfassung solcher Ţīkās und damit zu einer lebhaften literarischen Tätigkeit. Im Mittelpunkt derselben steht Sāriputta mit seinen Schülern. Als sein Werk wird, außer den zwei erwähnten, der Vinayasamgaha "Compendium des Vinaya" genannt<sup>4</sup>). Auch soll er dem Gnvs. zufolge die Saratthamañjásā zur Manorathapūraņī, also die vierte der obigen Reihe verfaßt haben<sup>5</sup>).

<sup>1</sup>) Sdhs. VIII (JPTS, 1890, S. 58 ff.). Die Tatsache des Konzils ist inschriftlich bestätigt, E. MÜLLER, AIC., S. 87, 120 ff. Vgl. Mhvs. 78. 34. — <sup>2</sup>) DE ZOYSA, Catal. S. 3; FAUSBÖLL, JPTS. 1896, S. 12, Nr. 14, 15, 16. — <sup>3</sup>) FAUSBÖLL, S. 28 f., Nr. 83, 84. — <sup>4</sup>) FAUSBÖLL, S. 17, Nr. 30; SUBHÚTI, NAM., S. 7 f. Das Werk hieß auch *Pätimuttakavinayasamgaha* oder *Mahāvinayasamgahappakarama*. Vgl. die bei DE ZOYSA S. 11 und 15 aufgezählten Werke. Vgl. 43. 1. — <sup>8</sup>) Gnvs. 61<sup>30-44</sup>, 71<sup>10-14</sup>. Von einem grammatischen Werk des Säriputta wird später die Rede sein.

32. Von Sāriputta's Schülern sind zu nennen I. Samgharakkhita als Verfasser einer Khuddasikkhā-Tīkā (s. 27). Sie wird als "neue Ţīkā" bezeichnet, war also wohl jünger als die dem Mahāyasa zugeschriebene Porāņa-Ţikā. Beide Ţīkās sind in Hss. erhalten<sup>1</sup>). — 2. Buddhanāga, Vf. der gleichfalls handschriftlich erhaltenen Vinayatthamañjūsā<sup>3</sup>), einer Ţīkā zur Kaňkhāvitaraņī (22, Nr. 2). — 3. Von Vācissara zählt der Gnvs. (62, 66) achtzehn Werke auf. Von Schriften kommentierenden Inhalts sind handschriftlich vorhanden: a) Mūlasikkhā-Abhinava-Ţīkā (s. 27), an Alter offenbar hinter der Porāņa-Ţīkā des Vimalasāra zurückstehend<sup>8</sup>). b) Sīmālamkārasamgaha, dem Gebiet des Vinaya zugehörig, über die Abgrenzung der heiligen Bezirke, innerhalb deren für alle darin wohnenden Bhikkhus die kirchlichen Akte gemeinsam vorzunehmen sind<sup>4</sup>). c) Khemappakarana-Ţīkā zu dem 26. 6 besprochenen Werke<sup>5</sup>). d) Nāma-

rūpapariccheda-Tīkā zu dem 26.7 a. E. erwähnten Werk des Anuruddha<sup>6</sup>). e) Saccasamkhepa-Tīkā (26.1), älter als die Ţīkā Sumangala's zum nämlichen Werk<sup>7</sup>). f) Abhidhammāvatāra-Tīkā<sup>8</sup>) zu dem bekannten Werk des Buddhadatta (25.1). g) Rūpārūpavibhāga<sup>9</sup>), gleich den Werken c bis f dem Gebiet des Abhidhamma zugehörig. Außerdem werden erwähnt eine Vinayavinicchaya-Tīkā und eine Uttaravinicchaya-Tīkā (25,1)<sup>10</sup>); eine Ţīkā, Sumangalappasādani, zur Khuddasikkhā; ein Yogavinicchaya; ein Paccayasamgaha usw. Vielleicht verteilen sich die Werke wieder auf mehrere Theras gleichen Namens. Jedenfalls hat es verschiedene Vācissara gegeben<sup>11</sup>). -- 4. Sumangala verfaßte eine Ţīkā zu Anuruddha's Abhidhammatthasamgaha (26.7) unter dem Titel Abhidhammatthavibhāvanī<sup>13</sup>), eine solche zum Abhidhammāvatāra (25.1), Abhidhammatthavibhāvanī is, eine solche zum Abhidhammāvatāra (25.1), Abhidhammatthavibhāvanī genannt<sup>13</sup>), und eine Saccasamkhepa-Tīkā<sup>14</sup>), die (vgl. oben 3 e) als abhinavatīkā "neue Tīkā" bezeichnet wird. Alle drei Werke liegen in Handschriften vor.

27

33. An den Schülerkreis des Säriputta schließt sich Saddhammajotipāla oder Chapada<sup>1</sup>) an. Er stammte aus Birma, erhielt aber in Ceylon, wo er nach der Überlieferung von 1170-1180 sich aufhielt, die gelehrte Bildung. Von seinen Werken (vgl. auch 30 a. E.) gehören zum Gebiet des Vinaya a) die Vinayasamutthänadīpani, b) die Pātimokkhavisodhani<sup>s</sup>), c) die Vinayagūlhatthadīpani<sup>s</sup>), in der schwierige Stellen des Vinaya besprochen werden und d) die Simälamkārasamgaha-Tikā<sup>4</sup>) zu 32.3 b. Zum Abhidhamma gehören e) die Mätikatthadipani, f) der Patthänagananānaya, g) der Nāmacāradīpa<sup>5</sup>), und sein bekanntestes Werk h) die Abhidhammatthasamgahasamkhepa-Tikā<sup>6</sup>), ein Kommentar zu dem 26. 7 erwähnten Werk Anuruddhas. Endlich ist noch i) der Gandhasara zu erwähnen, anscheinend eine Anthologie aus den heiligen Texten. - Im Anschluß an Chapada wieder sei der birmanische Mönch Sāriputta oder Dhammavilāsa genannt, der i. J. 1246 starb. Er empfing seine Ordination von Ānanda, einem der vier Theras, die den Chapada bei seiner Heimkehr aus Ceylon nach Birma begleiteten. Dhammaviläsa ist der Verfasser des ältesten birmanischen Rechtsbuches Dhammavilāsa-Dhammasattha, auf dem die spätere Rechtsliteratur der Birmanen beruht.<sup>7</sup>)

<sup>1</sup>) Gnvs. 64<sup>19</sup>, Säsvs. 39, 40, 65, 74. Vgl. M. BODE, PLB., S. 17ff.; S. Z. AUNG, JPTS. 1912, S. 124f. Vgl. auch 46. 1. – <sup>9</sup>) DE ZOYSA, Catal. S. 11. – <sup>3</sup>) Ebda S. 15. – <sup>4</sup>) Ebda S. 13. – <sup>5</sup>) Ebda S. 9; S. Z. AUNG, S. 124. – <sup>6</sup>) DE ZOYSA, S. 12; OLDENBERG, Catal. S. 85, Nr. 54; FAUSBOLL, JPTS. 1896, S. 39, Nr. 123; S. Z. AUNG, S. 125. Das Werk wurde nach den Einleitungsversen auf Anregung des Königs Vijayabähu (1186–87) verfaßt. Anders Gnvs. 74<sup>14</sup>. – <sup>7</sup>) M. BODE, PLB., S. 31 ff.

34. Auch auf dem Gebiet der buddhistischen Legende und Kirchengeschichte haben Schüler des Säriputta sich betätigt. Hierher gehört 28 I. Allgemeines und Sprache 7. Pāli. Literatur und Sprache.

1. der Däthävamsa des Dhammakitti<sup>1</sup>), der in den Schlußversen sich selbst als Schüler des Sāritanuja bezeichnet. Aus den Einleitungsversen ergibt sich, daß die Dichtung zu Anfang des 13. Jahrh, verfaßt wurde<sup>®</sup>). Sie behandelt die Geschichte der Zahnreliquie des Buddha und fügt zu der auch im Mahāvamsa vertretenen Überlieferung einige Mitteilungen. die der Lokaltradition Cevlons entnommen sein dürften. — 2. Der Thapavamsa des Vācissara<sup>2</sup>), in dem wir vielleicht doch den Schüler Sāri-puttas erkennen dürfen. Er ist prosaisch geschrieben und lediglich eine Kompilation aus Nidānakathā, Samantapāsādikā und Mahāvamsa nebst Tika. Verfaßt wurde er in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts. Für die jüngere singhalesische Version läßt sich die Entstehungszeit zwischen 1250 und 1260 erschließen. - 3. Der Jinālamkāra des Buddharakkhita<sup>4</sup>). eine in sehr gezierter Sprache und kunstreichen Metren verfaßte Dichtung. die schon alle Merkmale der späteren indischen Kunstpoesie trägt<sup>5</sup>). Sie schildert die Laufbahn des Buddha bis zur sambodhi. In den Schlußversen (271 ff.) nennt der Vf. sich selber und gibt als Jahr der Entstehung 1700 n.B. (= 1156 n. Chr.) an<sup>6</sup>). Mit dem dem Buddhadatta zugeschriebenen Jinālamkāra (25. I), wenn an dieser Angabe überhaupt etwas ist, hat unser Gedicht also nichts zu tun. — 4. Das Jinacarita des Medhamkara<sup>1</sup>). gleichfalls eine künstliche und vielfach gekünstelte Dichtung, die in konventioneller Form einen ähnlichen Stoff wie der Iinalamkara behandelt. Der Gnvs. 62<sup>24</sup>, 72<sup>7</sup> nennt den Verfasser unmittelbar nach Väcissara, Sumangala und Dhammakitti, hält ihn also offenbar für den Schüler des Sāriputta. In den Schlußversen sagt der Autor, daß er sein Werk in einem von König Vijavabāhu errichteten Parivena verfaßt habe. Das klingt wie eine beabsichtigte Huldigung, die aber doch nur dann einen Sinn hat, wenn der Fürst noch am Leben war. Es liegt also nahe, an Vijavabāhu III. (1225—29) zu denken, und Medhamkara würde damit zu einem Zeitgenossen des Vācissara.

<sup>1</sup>) Dáthāvanso . . by Dhammakirti . . ed. ASABHA TISSA, Kelaniya 1883. The Dáthāvamsa (ed. RHYS DAVIDS), JPTS. 1884, S. 108 ff. Eine Tī. zum Dáthāvs. erwähnt FAUSBÖLL, JPTS. 1896, S. 45, Nr. 142. — <sup>3</sup>) GEIGER, D. und M., S. 88 ff. Nach WICKREMASINGHE, JRAS. 1896, S. 200 ff. wären fünf Dhammakitti zu unterscheiden. Der erste ist der Vf. des Däthävs. — <sup>3</sup>) Päli Thūpavamśaya ed. DHAMMARATANA, Ceylon 1896, Vgl. GEIGER, a. a. O., S. 92. Der Gnvs. nennt zwar 70<sup>18</sup> den Thūpavs., aber nicht unter den Werken des Väcissara, sondern ohne Angabe des Vf. — <sup>4</sup>) Jinålańkåra .. by Buddharakkhita, ed. GRAY, London 1894. The Jinälańkära by .. Buddharakkhita, transl. into Sinh. and ed. by W. DĨPANKARA and B. DHAMMAPÄLA, Galle 1900. — <sup>6</sup>) Der Vf. soll selbst eine Tĩkā zu seinem Werk geschrieben haben. Vgl. auch GRAY, Introd. S. 8f. — <sup>6</sup>) S. auch Gnvs. 72<sup>9</sup>, Sdhs. IX. 21. — <sup>7</sup> Jinacarita, ed. ROUSE, JPTS. 1904—5, S. 1ff. Jinacarita .. ed. and transl. by CH. DUROISELLE, Rangoon 1906. Über die verschiedenen Medhamkara s. ROUSE, S. 2; WICKREMASINGHE, Catal, S. 21a, 35b, 119a. — <sup>6</sup>) ROUSE hat anscheinend die Konstruktion mißverstanden : käritte in 469 gehört zu pariver@avare in 470.

35. Für die Kenntnis der Überlieferung in Ceylon ist die Tīkā zum Mahāvamsa<sup>1</sup>) von Wichtigkeit. Sie nennt sich selbst Vamsatthappakāsinī<sup>3</sup>). Der Autor ist nicht bekannt. Für die Entstehungszeit ist eine obere Grenze gegeben durch die Erwähnung des Dāţhopatissa II. (um 670 n. Chr.), eine untere dadurch, daß der Pāli-Thūpavamsa (34. 2) sie ausgiebig benutzt hat. Ist die in ihr zitierte Mahābodhivamsakathā identisch mit unserem Bodhivamsa (29. 2), so ist die obere Grenze noch enger gezogen. Sicher ist die MhvsŢī. älter als die erste Fortsetzung des Mahāvamsa durch Dhammakitti (38), da sie an der gleichen Stelle abbricht, wie der ursprüngliche Mahāvamsa (28). Wahrscheinlich wurde somit die MhvsŢī.

| _           |                            |            |    |
|-------------|----------------------------|------------|----|
| Lit. 34—37. | <b>DIE NICHTKANONISCHE</b> | Literatur. | 20 |

im 12. Jahrh. verfaßt. Ihre Bedeutung liegt darin, daß sie aus der Atthakathā eine Fülle von Nachträgen und Ergänzungen zum Mahāvamsa beibringt. Sie ermöglicht uns so einen Einblick in den reichen Inhalt der Atthakathā, die zu ihrer Zeit noch zugänglich war<sup>8</sup>) und wird zu einer ergiebigen Quelle heimischer Tradition, deren geschichtliche Wahrheit aber selbstverständlich von Fall zu Fall geprüft werden muß.

<sup>1</sup>) Maháwaņsa Ţíká or Waņsatthappakásiní, rev. and ed. by BAŢUWANTUŅÁWE and ÑÁŅISSARA BHIKSHU, Colombo 1895. — <sup>3</sup>) Zum folg. vgl. GEIGER, D. und M., S. 34ff. — <sup>3</sup>) Vgl. oben 18, Anm. I.

36. Dem 13. Jahrhundert gehört Vedehathera an, wie die Untersuchungen von d'Alwis und STEN Konow erwiesen haben<sup>1</sup>). Er gehörte, nach den Unterschriften seiner Werke, zu dem Brahmanengeschlecht der Vippagāma, war ein "Waldbewohner" und Schüler des gleichfalls als araññāvatana bezeichneten Thera Ānanda. Seine Werke sind a) die Samantakūtavannanā "Beschreibung des Adams-Picks"?). Die Dichtung behandelt die Lebensgeschichte des Buddha und im besonderen die Legende von seinen drei Besuchen auf der Insel Ceylon. Bei dem dritten hinterläßt er auf dem Gipfel des Samantakūta das srīpada, den Abdruck seines linken Fußes. Die Verse 722-46 enthalten eine Schilderung des heiligen Berges, die dem ganzen 706 Strophen umfassenden Gedichte den Namen gegeben hat. - b) Die Rasavāhini<sup>8</sup>), eine Sammlung von Prosaerzählungen, die nach den Einleitungsworten auf einem in singhalesischer Sprache verfaßten Grundwerk beruht. Das Grundwerk wurde im Mahāvihāra von Ratthapāla in das Pāli übertragen und diese Übersetzung von Vedehathera neu bearbeitet. Im ganzen enthält die Rasav. 103 Geschichten, von denen 40 aus Jambudīpa, dem festländischen Indien, 63 aus Lankādīpa, Ceylon, stammen. Es sind sagengeschichtliche Erzählungen, Legenden, Märchen. erbauliche Geschichten. Den Stoff hat das Grundwerk wohl aus der Atthakathā entnommen. Daher die häufigen Zitate mit *tenāhu porāņā*. In der vorliegenden Päliversion ist der Mahāvamsa ausgiebig benutzt; einige Erzählungen lehnen sich an die Apadanas und an das Jatakabuch an. In inhaltlichem Zusammenhang mit der Rasav. dürfte wohl auch das Sahassavatthuppakarana "das Buch der tausend Geschichten", stehen, das aus Birma wieder nach Ceylon eingeführt worden sein soll<sup>4</sup>).

<sup>1</sup>) D'ALWIS, Catal., S. 221-5; STEN KONOW, Vedehathera, Skrifter udgiven af Videnskabsskelskabet i Christiania, hist.-filos. Kl. 1895, Nr. 4. — <sup>2</sup>) Samanta Kúţa Warŋaná . . transl. into Sinh. and ed. by W. DHAMMÁNANDA and M. NÁŅISSARA, Colombo 1890. — <sup>3</sup>) Rasavahini . . by Vedeha Maha Thera, ed. SARNATISSA, 2 Teile, Colombo, 1901 und 1899. Einzelne Stücke sind ediert, bzw. übersetzt von SPIEGEL, Anecdota Palica, Leipzig 1845, S. 15ff.; STEN KONOW, ZDMG. 43, 1889, S. 297 ff.; D. ANDERSEN, Studier fra Sprog- og Oldtidsforskning Nr. 6, Kopenhagen 1891 (mir unzugänglich); PAVOLINI, Giornale Soc. As. Ital. VIII, 179 ff., XI, 175 ff. Eine Analyse des Werkes gibt PAVOLINI, La Materia e la Forma della Rasavāhinī, ebda. XI, 35 ff. — <sup>4</sup>) DE ZOYSA, Catal., S. 20. Über eine in der MhvsŢī. an vier Stellen erwähnte Sakassavatihaţi hakathā s. GEIGER, D. und M., S. 52.

37. Zeitgenosse des Vedehathera war Buddhappiya, der Vf. des *Pajjamadhu*<sup>1</sup>), einer Dichtung, die in 104 kunstreichen Strophen die äußere Schönheit des Buddha und seine Weisheit preist. In der vorletzten Strophe nennt der Autor sich selbst und bezeichnet sich als einen Schüler des Änanda. Dieser ist ohne Zweifel derselbe wie Vedehathera's Lehrer. — Annähernd zur gleichen Zeit wie das Pajjamadhu, in der zweiten Hälfte des 13. Jahrh., dürfte der Attanagalwoihāravamsa<sup>a</sup>) verfaßt sein. Er ist aus Prosa und Versen gemischt und behandelt die Geschichte vom Tode des Sirisamghabodhi (Mhvs. 36.91 ff.) und seiner Gattin, sowie von der Gründung des Attanagalu-Klosters an der Stätte, wo die beiden gestorben. Wie der anonyme Verfasser (V. 3) selber angibt, wurde er zu seiner Dichtung durch den Priester Anomadassin veranlaßt, und dies ist wohl derselbe, dem nach Mhvs. 86. 37 f. unter Parakkamabāhu II. (1229—1246) von dessen Minister Pațirāja das von ihm mit neuen Gebäulichkeiten ausgestattete Attanagalu-Kloster anvertraut wurde.

<sup>1</sup>) Herausg. von GOONERATNE, JPTS. 1887, S. 1–16. Ferner The Pajja Madhu . by Buddhapria, ed. DEVAMITTA, Colombo 1887. Vgl. 46. 4. – <sup>2</sup>) The Pali Text of the Attanagaluwansa and its ancient Translation . by D'ALWIS, Colombo 1887. Vgl. D'ALWIS, Catal. S. 11 ff., bes. 32 f.; DE ZOYSA, Catal. S. 17.

38. Der Mahāvamsa des Mahānāma (28) wurde unter dem besonderen Titel *Cūlavamsa* "Kleine Chronik" fortgesetzt und zu einem die ganze Geschichte Ceylons umfassenden Chronikwerke ausgebaut<sup>1</sup>). Nach der Überlieferung war der erste Fortsetzer der Thera Dhammakitti, der nach Mhvs. 84. 12 ff. unter Parakkamabāhu II. (1. H. des 13. Jahrh.) aus Birma nach Ceylon kam. Eine deutlich erkennbare Fuge im jüngeren Mhvs. findet sich aber erst Kap. 90. 104 nach Abschluß der Regierung Parakkamabāhus IV., die 1284 begann. Der hier endende zweite Teil des Mhvs. (Kap. 37—90) umfaßt vor allem die glorreiche Zeit Parakkamabāhus I. (1153—1186)<sup>2</sup>). Dankbaren Stoff bot auch noch die Regierung Parakkamabāhus II.<sup>4</sup>). Um den Abschluß des Mhvs. vorweg zu nehmen, füge ich bei, daß in der 2. H. des 18. Jahrh. König Kittisiri nach Mhvs. 99. 78 ff. die Chronik bis auf seine Zeit fortsetzen ließ. Dieser dritte Teil würde die Kap. 90 (von V. 105 ab) bis 100 umfassen. In 101 sind dann noch Notizen bis zur Ankunft der Engländer auf Ceylon nachgetragen.

<sup>1</sup>) The Mahawansa, from the thirty-seventh Chapter, ed. H. SUMANGALA and DAdS. BATUWANTUDAWA, Colombo 1877. Übersetzung: The Mahávansa, part II.. transl. by L. C. WIJESINHA, Colombo 1889. — <sup>2</sup>) Cap. 67—79. S. COPLESTON, JRAS. Ceylon Branch, Nr. 44, 1893, S. 60 ff. — <sup>3</sup>) Cap. 82—87.

39. Dem Übergang vom 13. zum 14. Jahrh. gehört 1. der Sārasamgaha des Siddhattha<sup>1</sup>) an, ein Werk über den Buddhismus in Prosa mit Versen untermischt. Der Autor nennt sich in den Schlußversen selbst und bezeichnet sich als Schüler des Buddhappiya. Ist damit der Verfasser des Pajjamadhu gemeint, so ergibt sich unsere Datierung des Sārasamgaha. Eine untere Grenze ist jedenfalls gezogen durch die Erwähnung in dem 1457 n. Chr. verfaßten Moggallänapañcikāpadīpa. Von dem Inhalt des Sāras. geben die Unterschriften der einzelnen Kapitel eine Vorstellung. Die Kap. 1-3 handeln z. B. von buddhānam abhinīhāra, tathāgatassa acchariyāni und pañca antaradhānāni, Kap. 13—15 von sīlāni, kammatthānāni, nibbāna, Kap. 30-34 von den Nāgā, Supaņņā, Petā, Asurā, Devā<sup>2</sup>); das Schlußkapitel enthält eine lokasamthiti, eine Kosmologie. — 2) Etwas später ist der Saddhammasamgaha des Dhammakitti Mahāsāmin<sup>a</sup>). Vermutlich ist dies der jüngste unter den uns bekannten Dhammakitti, der zu Ende des 14. Jahrh. wirkte<sup>4</sup>). Im 9. Kap. werden verschiedene Autoren und Schriftwerke aufgezählt; die spätesten gehören dem 13. Jahrh. an. Der Sdhs. enthält in 40 Kapiteln, ohne viel Neues zu bieten, eine Geschichte der buddhistischen Kirche von den indischen Konzilien bis zu der eben erwähnten Zeit und endigt mit einem Lobpreis der Lehre und des Segens ihres Studiums.

<sup>1</sup>) Hrsg. von SOMANANDA, Brendiawatta 1898. Vgl. OLDENBERG, Catal., S. 125, Nr. 108. — <sup>2</sup>) Die termini s. bei CHILDERS, PD. — <sup>3</sup>) Saddhamma Samgaho ed. N. SADDHĀNANDA, JPTS. 1890, S. 21ff. DE ZOYSA, Catal., S. 19 f. Vgl. 46. 5. — <sup>4</sup>) S. oben, 34, Anm. 2.

| LIT. 37-42. | Die nichtkanonische Literatur. | 31 |
|-------------|--------------------------------|----|
| LIT. 37—42. | DIE NICHTKANONISCHE LITERATUR. | 3  |

40. In das 14. Jahrh. gehört 1. der Lokappadīpasāra, nach dem Sāsys, 48 von Medhamkara verfaßt, einem birmanischen Mönch, der in Ceylon seine Studien gemacht hatte<sup>1</sup>). Das Werk handelt von den verschiedenen Existenzformen im samkhāraloka, in der Hölle, unter den Petas, in der Tierwelt, in der Menschenwelt, im sattaloka, im okāsaloka. Die einzelnen Gegenstände werden durch Legenden erläutert. Das 5. Kap. z. B., das von der menschlichen Daseinsform handelt, bringt zahlreiche Erzählungen aus dem Mahāvamsa. — Inhaltlich verwandt ist 2. das Pañcagatidīpana<sup>2</sup>), ein Gedicht von 114 Strophen, das die fünf möglichen Formen der Wiedergeburt in der Hölle, als Tier, als Peta, als Mensch oder als Gott behandelt. Verfasser und Entstehungszeit sind freilich unbekannt. — 3. die Buddhaghosuppatti<sup>a</sup>) ist dem 14. Jahrh. zuzuweisen, wenn ihr Verfasser Mahāmangala derselbe ist, wie der Grammatiker Mangala (53. 2b). Das Schriftchen ist eine Biographie des Buddhaghosa, auf die sich auch der Säsvs. 30 20 bezieht, wo er von dem berühmten Kommentator handelt. Der Vf. stützt sich auf die Angaben der pubbācarivā, "der früheren Lehrer".

<sup>1</sup>) OLDENBERG, Catal. S. 126, Nr. 109; FAUSBÖLL, JPTS. 1896, S. 42, Nr. 134; M. BODE, PLB. S. 35f. — <sup>2</sup>) Hrsg. von L. FEER, JPTS. 1884, S. 152ff. — <sup>3</sup>) Buddhaghosuppati..ed. J. GRAY, London, 1892.

**41.** Anhangsweise nenne ich hier zwei Dichtungen, bei denen Verfasser und Entstehungszeit unbekannt sind: 1. Das Saddhammopāyana, eine Sammlung von 621 (mit den Schlußversen 629) Strophen in 9 Kap. zum Lobpreis der Buddhalehre<sup>1</sup>). Es beginnt mit der Schilderung der acht akkhanā, des Elends der dasa akusalāni und des traurigen Geschickes der Petas, geht dann auf die Begriffe puñña und phala über und behandelt die einzelnen verdienstvollen Handlungen (däna, sila usw.), um mit appamāda zu schließen. — 2. Die Telakatāhagāthā<sup>2</sup>) die "Ölkrugverse". Die 98 Strophen werden einem Thera zugeschrieben, der verurteilt worden war, in ein Gefäß mit siedendem Öl geworfen zu werden. Man hatte ihn fälschlich beschuldigt, Helfershelfer bei einer Intrigue der Gattin des Königs Tissa von Kalyani gewesen zu sein. Die Geschichte gehört dem Sagenkreis von Rohana an, wird im Mahāvamsa (22. 12 ff.) gestreift, in späteren Ouellen ausführlich erzählt<sup>3</sup>). Das kochende Öl vermag dem Thera nichts anzuhaben und er spricht nun jene Strophen, in denen gewisse Begriffe der Buddhalehre erläutert werden. Sie handeln vom Tod und vom Gedanken an den Tod, von der Vergänglichkeit, vom Leiden, von der Unrealität der Seele usw.

<sup>1</sup>) Hrsg. von R. Morris, JPTS. 1887, S. 35ff. — <sup>2</sup>) Hrsg. von E. R. Gooneratne, JPTS. 1884, S. 49ff. — <sup>3</sup>) Rasav. II. 57ff.; Rājāvali 21<sup>14</sup>.

42. Vom 15. Jahrhundert ab tritt die Tätigkeit der birmanischen Mönche in den Vordergrund. Der Gegenstand ihrer Studien ist namentlich der Abhidhamma. Ich nenne I. Ariyavamsa<sup>1</sup>), der unter Narapati (1442-68) in Ava lebte. Er schrieb a) *Manisāramaňjūsā*, Ko. zu Sumangala's Abhidhammatthavibhāvanī (32.4); b) *Manidīpa*, Tīkā zu Buddhaghosa's Atthasālinī (22.8)<sup>\*</sup>); c) *Jātakavisodhana*, ein Werk über die Jātakas. - 2. Saddhammapālasiri, Zeitgenosse des vorigen, Vf. der *Nettibhāvanī*<sup>\*</sup>), einer Tīkā zur Netti (19). - 3. Sīlavamsa<sup>4</sup>), etwas später als die vorigen, Vf. des *Buddhalamkāra*, einer poetischen Version der Sumedha-Geschichte aus der Nidānakathā. - 4. Ratthasāra<sup>5</sup>), Vf. von Versifizierungen verschiedener Jātakas. - Anonym ist die gleichfalls aus dem 15. Jahrhundert stammende Dichtung *Kāyaviratigāthā*<sup>6</sup>), die von der Überwindung der

#### 32 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

Sinnlichkeit handelt. — In das 16. Jahrh.<sup>7</sup>) gehört 5. Saddhammālamkāra, Vf. einer *Paţţhānadīpanī* zu dem 16. 7 erwähnten Werk des Abhidhamma und 6. Mahānāma, Vf. der *Madhusāratthadīpanī*, eines Subkommentars zur Mūla-Ţīkā (25. 2). — Im gleichen Jahrh. wurde auch das zu Ausgang des 13. Jahrh. — etwas später als das 33 erwähnte Dhammavilāsa-Dhammasattha — in der Talaingsprache verfaßte Wagaru-Dhammasattha in das Pāli übertragen<sup>8</sup>) durch Buddhaghosa unter dem Titel *Manusāra*. Daran schließt sich die übrige birmanische Rechtsliteratur, teils in der heimischen Sprache, teils in dieser und in Pāli verfaßt, wie z. B. die *Manuvannanā* (18. Jahrh.) und die *Mohavicchedanī* (19. Jahrh.).

<sup>1</sup>) M. BODE, PLB., S. 42 f.; Gnvs. 65<sup>1</sup>, 75<sup>5</sup>. – <sup>3</sup>) DE ZOYSA, Catal., S. 8, 9; FAUS-BÖLL, JPTS, 1896, S. 40, Nr. 124, – <sup>3</sup>) S. Z. AUNG, JPTS, 1910–12, S. 121. – <sup>4</sup>) M. BODE, S. 43. – <sup>5</sup>) Ebda. – <sup>6</sup>) Ebda. S. 44. – <sup>7</sup>) Ebda. S. 47; S. Z. AUNG, S. 122. – <sup>6</sup>) Über die Literatur der Dhammasatthas s. M. BODE, S. 85 fl.

43. Im 17. Jahrh. sind zu nennen 1. Tipiţakālamkāra<sup>1</sup>), Vf. von a) Visativannanā, Ko. zu den einleitenden zwanzig Versen der Atthasālinī (22.8), b) des Yasavaddhanavatthu, c) des Vinayalamkāra, Ko. zu Sāriputta's Vinayasamgaha (31). - 2. Tilokaguru<sup>2</sup>), Vf. von a) Dhātukathā-Tikāvannanā und b) Dhātukathā-Anutikāvannana, zweier Ko, zur Dhātukathā (16. 5) und c) einer Yamakavannanā und d) einer Pațthanavannana zu den entsprechenden Büchern des Abhidhamma (16. 6, 7). — 3. Sāradassin<sup>\*</sup>), Vf. von a) Dhātukathāyojanā (zu 16, 5). — 4. Mahākassapa<sup>4</sup>), Vf. von Abhidhammatthaganthipada über schwierige Termini im Abhidhamma. -Dem 18. Jahrh. gehört an 5. Ñāņābhivamsa<sup>5</sup>), der Samgharāja von Birma, Vf. von a) Petakālamkāra, eines Ko. zur Netti (19), b) der Sādhuvilāsinā zu einem Teil des D. (9. 1), c) mehrerer erbaulicher Erzählungen wie Catusāmaneravatthu, Rājovādavatthu. Besondere Erwähnung verdient d) seine Rājādhirājavilāsinī, eine Prosaschrift zum Preise des damaligen Königs Bodopaya. Das Werk ist ein Muster gelehrter literarischer Arbeit, überfüllt mit Anspielungen auf Legende und Geschichte und mit Anführungen aus den verschiedensten Gebieten der Literatur, besonders aus den Jātakas. — Etwas älter ist endlich die anonyme Buddhabiographie Mālālamkāra<sup>6</sup>), die durch BIGANDET's Übertragung bekannt geworden ist.

<sup>1</sup>) M. BODE, PLB., S. 53 f.; S. Z. AUNG, JPTS. 1910–12, S. 122. – <sup>3</sup>) M. BODE, S. 54; S. Z. AUNG, S. 122. – <sup>3</sup>) S. Z. AUNG, S. 122. – <sup>4</sup>) Ebda. – <sup>5</sup>) M. BODE, S. 78 ff.; DE ZOYSA, Catal., S. 12; FAUSBÖLL, JPTS., 1896, S. 28, Nr. 82; WINTERNITZ, Buddh. Litt., S. 181. – <sup>6</sup>) BIGANDET, The Life or Legend of Gaudama the Buddha, Rangoon 1866.

44. Schließlich erwähne ich eine Anzahl von modernen Schriften, deren Datierung unsicher ist, oder die im 19. Jahrh. verfaßt wurden. Unbekannt sind Verfasser und Datum 1. des Nalāţadhātuvamsa. Die Schrift behandelt die Geschichte der Stirnbeinreliquie des Buddha. Sie ist offenbar das Pāli-Seitenstück und vielleicht das Original des singhalesischen Dhātuvamsa, der genau die gleichen Kapitel enthält, wie sie von jenem Werk angegeben werden <sup>1</sup>). — Auf den Reliquiendienst bezieht sich auch 2. der Chakesadhātuvamsa<sup>8</sup>). Er ist das Werk eines modernen Autors aus Birma und gibt in Prosa die Geschichte von sechs Haaren des Buddha, die dieser an sechs seiner Jünger als Reliquien verteilt, und für die an verschiedenen Plätzen Thūpas errichtet werden. — Zwei moderne Schriften, die auf die Beziehungen zwischen Ceylon und Birma ein interessantes Streiflicht werfen, sind 3. die Samdesakathā<sup>\*</sup>) und 4. die Sīmāvivādavinicchayakathā<sup>4</sup>). In ihnen finden sich die Daten 2344 und 2345 n. B. = 1800 und 1801 n. Chr.

| Lit. 42—45. | DIE NICHTKANONISCHE | LITERATUR. | 33 |
|-------------|---------------------|------------|----|

Eine ganz isolierte Stelle nimmt 5. der Gandhavamsa<sup>5</sup>) ein. Auch dieses Werk ist in Birma entstanden. Es ist eine Art Bibliothekskatalog, eine Liste von Autoren und Werken. Nach den üblichen einleitenden Huldigungsstrophen beginnt es zunächst mit einer Analyse des Tipitaka. Dann geht es über auf die porānācarivā, die Theras der drei Konzilien. die das Buddhawort feststellten, mit Ausnahme des Mahākaccāvana. Die gleichen sind auch die atthakathācarivā. Mahākaccāvana, der im Gandhavamsa für den Autor der bekannten Grammatik, der Mahā- und Cullanirutti. der Netti, des Petakopadesa und der Vannanīti gilt, wird als einziges Beispiel der tividhanāmakācariyā aufgeführt. Sodann folgt die lange Liste der gandhakācariyā, an ihrer Spitze die Verfasser der Kurundī und der Mahāpaccarī, hierauf Buddhaghosa, Buddhadatta, Ānanda, Dhammapāla usw. Die zuletzt genannten sind Ariyavamsa (s. 42. 1) und Udumbara. Nun folgt ein Verzeichnis anonymer Schriftwerke. Dann werden die Autoren in solche geschieden, die in Lanka und in Jambudipa (mit Einschluß von Hinterindien) wirkten. Schließlich wird angegeben, welche Werke auf Anregung einer anderen Persönlichkeit und welche auf eigenen Antrieb (attano matiyā) verfaßt wurden, — 6. Aus dem Jahr 1223 der birmanischen Aera = 1861 n. Chr. ist der Sāsanavamsa des Paññasāmin<sup>o</sup>) datiert. Trotz seines ganz modernen Ursprungs ist das Werk in vieler Hinsicht von Wichtigkeit, weil es auf der älteren Literatur fußt. Es enthält in zehn Kapiteln eine vollständige Geschichte der buddhistischen Kirche in Indien bis zum dritten Konzil unter Asoka und dann in Ceylon und den übrigen Landschaften, wohin buddhistische Missionen geschickt wurden. Besonders ausführlich ist in Kap. 6 die Geschichte des Buddhismus in Aparantarattha, d. h. in Birma behandelt. Bemerkt muß werden, daß die birmanische Tradition von den neun Landschaften, wohin nach Dpys. 8. I ff., Mhys. 12. 1ff. Missionen geschickt wurden, nicht weniger als fünf in Hinterindien sucht, nämlich Suvannabhūmi, Vanavāsi, Aparanta, Yonaka und Mahārattha. Die hauptsächlichen Ouellen, aus denen der Sāsanavamsa schöpft, sind Samantapāsādikā, Dīpavamsa, Mahāvamsa, sowie die birmanischen Chroniken. Auch die Atthakathā wird genannt; sie kann natürlich nur indirekt verwertet worden sein.

 <sup>1</sup>) GEIGER, D. und M., S. 102-105; DE ZOYSA, Catal. S. 19. - <sup>3</sup>) Hrsg. von MINAYEFF, JPTS. 1885, S. 5f. - <sup>8</sup>) Herausg. von MINAYEFF, JPTS. 1885, S. 17 ff. -<sup>4</sup>) Hrsg. von MINAYEFF, JPTS. 1887, S. 17 ff. - <sup>5</sup>) Hrsg. von MINAYEFF, JPTS. 1886, S. 54 ff. Vgl. M. BODE, Index to the Gandhavamsa, ebda. 1896, S. 53 ff. - <sup>6</sup>) Sāsanavamsa, ed. M. BODE, PTS., London 1897. Der in Ceylon erschienene Sāsanavamsadīpa ist mir nicht zugänglich.

45. Außerordentlich lebhaft, war die literarische Tätigkeit in Ceylon wie auch in Birma auf dem Gebiet der Sprachwissenschaft. Ich vermag mich hier an die Darstellung der einheimischen Pāli-Grammatik und Lexikographie von R. O. FRANKE<sup>1</sup>) anzuschließen. Auch W. SUBHÚTI's Einleitung zur Nāmamālā ist mit Dank zu erwähnen<sup>3</sup>).

Die grammatischen Werke scheiden sich in drei Gruppen: I. die, welche sich an Kaccāyana anschließen (*Bālāvatāra*, *Rūpasiddhi*); 2. die Grammatik des Moggallāna mit den dazu gehörigen Schriften wie Payogasiddhi, Padasādhana usw.; 3. die Saddanīti mit der Cullasaddanīti<sup>a</sup>). Zu jeder der drei Schulen gehört ein Wurzelverzeichnis. Es sind das der Reihe nach die Dhātumañjūsā, der Dhātupātha und die Dhātvatthadīpanī. Als Wörterbuch kommt die Abhidhānappadīpikā in Betracht. Endlich haben wir einige Werke über Prosodie u. dgl. — Den Wert, den diese Werke

Indo-arische Philologie I. 7.

für uns als Hilfsmittel für das Studium des Päli haben, hat FRANKE<sup>4</sup>) auf das richtige Maß zurückgeführt. Sie beruhen auf keiner Kenntnis des Päli als lebendiger, gesprochener Sprache. Die Verfasser schöpfen ihren Stoff aus der Literatur, nicht anders als wir dies tun müssen. Ihre Methode ist aber auch nicht auf einer zusammenhängenden Tradition begründet, die bis in die Zeit zurückreichte, wo Päli noch gesprochen wurde. Vielmehr lehnen sie sich sklavisch an die Vorbilder der Sanskritgrammatik und Lexikographie an und übertragen deren System mechanisch auf das Päli. Grammatische Formen und Wörter des Päli, die in den einheimischen Lehrbüchern sich finden, müssen, solange kein Beleg in der Literatur nachgewiesen ist, mit großer Vorsicht hingenommen werden. Es ist in solchen Fällen immer die Möglichkeit gegeben, daß wir es nur mit künstlichen Konstruktionen aus dem Sanskrit zu tun haben.

<sup>1</sup>) Vgl. oben in 30, Anm. I a. E. — <sup>2</sup>) SUBHÚTI, Nâmamâlâ or a Work on Pâli Grammar (singhalesisch), Ceylon 1871, mit englischer Vorrede. — <sup>3</sup>) SUBHÚTI, pref. S. 10. — <sup>4</sup>) PGr. S. 83.

**46.** Von den an Kaccāvana sich anschließenden Werken wurde der Nyāsa betitelte Kommentar, da er noch der vorigen Epoche angehört, schon in 30 besprochen. Als nächstältestes Werk kommt in Betracht: 1. der Suttaniddesa des Chapada<sup>1</sup>). Als Datum gibt SUBHÚTI das Buddhajahr 1725 == 1181 n. Chr. Er ist gleichfalls ein Kommentar zu Kaccāyana. – Ungefähr gleichzeitig ist 2. die *Sambandhacintā* des Samgharakkhita<sup>9</sup>). der in 32. I erwähnt ist. Sie handelt von Pali-Syntax. Es existiert zu ihr eine anonyme Tīkā. — Daran reiht sich 3. die Saddatthabhedacintā des Thera Saddhammasiri<sup>8</sup>) aus Arimaddana in Birma, gleichfalls mit anonymer Tīkā. — Eine Neubearbeitung von Kaccāyana's Grammatik ist 4. die Rūpasiddhi oder Padarūpasiddhi<sup>4</sup>). Als Verfasser nennt sich in der Unterschrift Buddhappiya mit dem Beinamen Dipamkara, ein Schüler des Thera Ananda. Er ist also wohl der Autor des Pajjamadhu (s. 37), und die Rüpasiddhi gehört somit der zweiten Hälfte des 13. Jahrh. an. Das Werk zerfällt in sieben Kapitel und folgt dabei durchaus der Anordnung des Stoffes bei Kaccāyana, nur daß Kitaka und Unādi zu einem Kapitel, dem 7., zusammengefaßt werden. Zur Rūpasiddhi gehört auch eine Tikā<sup>5</sup>), sowie eine singhalesische Bearbeitung (sannaya). Letztere wird schon in Rāhula's Moggallāyanapañcikāpadīpa erwähnt, einem Werk aus dem Jahr 1456 n. Chr. — Ein in Ceylon wie auch in Birma und Siam sehr viel gebrauchtes Lehr- und Handbuch ist 5. der Balavatara<sup>6</sup>), ebenfalls eine Neubearbeitung des Kaccayana, die den Stoff des Grundwerks in gedrängter Fassung und etwas veränderter Anordnung enthält, Als. Verfasser gilt in der Überlieferung Dhammakitti<sup>7</sup>) und zwar derselbe, der auch den Saddhammasamgaha schrieb (s. 39. 2). Es würde somit der Bālāvatāra gegen Ausgang des 14. Jahrh. entstanden sein. Im Gnvs. 62<sup>9</sup>, 71<sup>26</sup> wird er allerdings dem Vācissara zugeschrieben, wäre also mehr als ein Jahrhundert älter. Es existiert auch eine Balāvatāra-Ţikā<sup>8</sup>), deren Verfasser nicht genannt ist. — 6. Die Saddasāratthajālinī<sup>9</sup>) des birmanischen Mönchs Kantakakhipanāgita, kurzweg Nāgita genannt, ist um 1900 n. B. (= 1356 n. Chr.) verfaßt, ungefähr gleichzeitig mit der Tikā zur Abhidhanappadīpikā. Die Anordnung des Stoffes ist wieder sehr ähnlich der in Kaccāvana's Grammatik. Die Kapitel 3-9 dort entsprechen den Kapiteln 1-7 in diesem Werke.

SUBHÚTI, Nâm. S. XV; DE ZOYSA, Catal., S. 29; M. BODE, PLB., S. 17. —
 Sambandha-Cintā, the Grammar of Śrī Sańgharakkhita, ed. K. SARĀNANDA,

Colombo 1891 (JPTS. 1912, S. 149). Vgl. DE ZOYSA, Catal., S. 27; FAUSBÖLL, JPTS. 1896, S. 47, Nr. 148. 11 und S. 48, Nr. 152. 2.  $-^3$ ) Saddatthabheda-Cintā; Grammar by Saddhamma Siri, ed. Sujāta and Nānānanda, Colombo 1901 (JPTS. 1912 S. 149). Vgl. de ZOYSA, S. 27; FAUSBÖLL, S. 47, Nr. 148. 12 und S. 48, Nr. 152. 3.  $-^3$ 9) GRÜNWEDEL, das sechste Kapitel der Rüpasiddhi, Berlin 1883. Vgl. TURNOUR, Mhrs. S. XXV f.; D'ALWIS, Catal., S. 179 ff.; SUBHÚTI, S. XXI; DE ZOYSA, S. 26; FAUSBÖLL, S. 49, Nr. 155; FRANKE, PGr. S. 25–29.  $-^5$ ) SUBHÚTI, S. XXII; DE ZOYSA, S. 26; FAUSBÖLL, S. 49, Nr. 155; FRANKE, PGr. S. 25–29.  $-^5$ ) SUBHÚTI, S. XXII; DE ZOYSA, S. 26; GOMDO 1869; Bālāvatāra: Grammar, ed. SRI DHARMĀRĀMA, Pāliyagoda 1902; Bālāvatāra: Pali Grammar, ed. SRI DHARMĀRĀMA, Pāliyagoda 1902; Bālāvatāra with Ţīkā: Pali Grammar, ed. H. SUMANGALA, Colombo 1893 (JPTS. 1912, S. 139). Mit englischer Übersetzung wurde der B. herausg. von L. LEB in "The Orientalist" II, 1892. Vgl. D'ALWIS, S. 78 ff.; SUBHÚTI, S. XXIV; DE ZOYSA, S. 21 f.; FAUSBÖLL, S. 45, Nr. 144. 2; FRANKE, PGr., S. 24 f.  $-^7$ ) SUBHÚTI, S. XXV; WICKREMASINGHE, Catal. of Sinh. Mss., S. XIX.  $-^8$ ) SUBHÚTI, S. XXVI; DE ZOYSA, S. 22.  $-^9$ ) Sabd a-sarartha Jalini, a Pali work compiled by Nagita, ed. and transl. by SILANANDA, Colombo 1902. Vgl. DE ZOYSA, S. 27; FAUSBÖLL, S. 47, Nr. 148. 16 und S. 48, Nr. 152. 5.

47. Zur Schule des Kaccāyana gehört ferner 7. der Kaccāyanabheda betitelte Kommentar des Thera Mahāvasa<sup>1</sup>), der in der zweiten Hälfte des 14. Jahrh. gelebt haben soll. FAUSBÖLL nennt als Verfasser den Rassathera. Zu dem Werk, das aus 400 Strophen besteht und in 7 Kapitel zerfällt, gehören zwei Tikas<sup>2</sup>). Die eine stammt von dem birmanischen Mönch Ariyālamkāra, wurde um 2152 n. B. (= 1608 n. Chr.) verfaßt und führt den Titel Saratthavikasini. Die andere ist die Kaccavanabheda-Mahāțīkā des Uttamasikkha. Von dem nämlichen Mahāyasa rührt auch ein Kaccāvanasāra her<sup>3</sup>). Zu ihm soll der Verfasser selbst eine Tikā verfaßt haben. Vielleicht ist das die Kaccāvanasāra-Purānatīkā<sup>4</sup>), von der allerdings Subhúti ausdrücklich bemerkt, daß Autor und Entstehungszeit unbekannt seien. Eine Kaccāyanasāra-Abhinavatīkā, auch Sammohavināsinī betitelt, wurde von dem birmanischen Mönch Saddhammavilasa aus Pagan verfaßt. - 8. Der zweiten Hälfte des 15. Jahrh. dürfte der Saddabindu<sup>5</sup>) angehören, der aus 21 Strophen besteht. Nach Sāsv. 76<sup>26</sup> wäre König Kyacvā von Arimaddana (Birma) der Verfasser. Bei Subhúti wird die Jahreszahl 2025 n. B. (= 1481 n. Chr.) angegeben. Eine Saddabindu-Tikā<sup>•</sup>) wurde unter dem Titel Linatthasūdani von Nānavilāsa verfaßt zu Ausgang des 16. Jahrhunderts. — 0. Unbekannt sind die Entstehungszeit und der Urheber des Balappabodhana<sup>1</sup>). Der Herausgeber Sudhammālamkāra gibt als runde Zahl 2100 n. B. (= 1556 n. Chr.) an. Jedenfalls ist die Schrift jünger als Kaccavanabheda und Saddatthabhedacintā. Auch die Bālappabodhana-Tīkā ist anonym. - Nicht datieren kann ich 10. die Abhinava-Cullanirutti des Sirisaddhammālamkāra8). Sie handelt von Ausnahmen zu den Regeln des Kaccāvana. — 11. Endlich nenne ich die Kaccāvanavananā des birmanischen Thera Mahāvijitāvin<sup>9</sup>), der um 1600 n. Chr. lebte. Das Werk ist ein Kommentar zum samdhikappa des Kaccāyana. In den einleitenden Versen werden die Autoren der wichtigsten früheren Werke, des Nyāsa, der Rūpasiddhi, der Saddanīti usw., erwähnt. Es darf aber diese Kaccāyanavannanā nicht mit einem weit älteren Werke gleichen Titels verwechselt werden, das seinerseits schon in den Einleitungsversen der Rupasiddhi genannt ist 10). Mahavijitavin ist auch Verfasser des Vācakopadesa<sup>11</sup>), in dem — nach Oldenberg — die grammatischen Kategorien von logischen Gesichtspunkten betrachtet werden.

<sup>1</sup>) M. BODE, PLB. S. 36f.; SUBHÚTI, Nåm. S. LXIIIf.; DE ZOYSA, Catal. S. 23; FAUSBÖLL, JPTS. 1896, S. 47, Nr. 148. 17, S. 48, Nr. 152. 1; FRANKE, PGr. S. 29. Im Gnvs. 74<sup>1</sup> wird Dhammānanda als Autor sowohl des Kacc.-bheda wie des Kacc.-sāra genannt. — <sup>3</sup>) SUBHÚTI, S. XLVI u. XLIV; OLDENBERG, Catal. S. 90, Nr. 65; DE ZOYSA, S. 28, 23. — <sup>3</sup>) SUBHÚTI, S. LXXXIII; FAUSBÖLL, S. 47, Nr. 148. 14; M. BODE, DE ZOYSA,

#### 36 I. Allgemeines und Sprache 7. Pâll. Literatur und Sprache.

FRANKE, a. a. O. — 4) SUBHÚTI, S. LXXXIV, LXXXV; DE ZOYSA, S. 23. — 5) DE ZOYSA, S. 27; SUBHÚTI, S. XCII. — 4) SUBHÚTI, S. XCII f.; DE ZOYSA, S. 27. — 7) Bálappabódhana a Pali grammar ed. with a Sinhalese paraphrase by R. SUDHAMMAIANKARA, Colombo 1913, SUBHÚTI, S. XCI; DE ZOYSA, S. 21. — 6) SUBHÚTI, S. XXVIII f.; DE ZOYSA, S. 22. Die Einleitungsverse zeigen, daß auch die bei OLDENBERG, S. 102, Nr. 77 aufgeführte Cülanirutti das gleiche Werk ist. — 6) M. BODE, S. 46; SUBHÚTI, S. XVIII ff.; DE ZOYSA, S. 24; FAUSBÖLL, S. 47, Nr. 150 und 151. — 10) S. D'ALWIS, Catal. S. 179; SUBHÚTI, S. XXIII. — 11) SUBHÚTI, S. LXXIII; DE ZOYSA, S. 29.

48. Der Begründer einer neuen grammatischen Schule neben Kaccāyana war der Thera Moggallāna oder Moggallāyana<sup>1</sup>). Seine Werke sind I. das Moggallayanavyakarana, auch Saddalakkhana betitelt, mit der dazu gehörigen Vutti, und 2. die Moggallavanapañcika, die ein Kommentar zu der eigenen Grammatik war, aber nicht mehr erhalten ist. Über Inhalt und Werk der Grammatik des Moggalläna verweise ich auf R. O. FRANKE'S Ausführungen. Dem Werke des Kaccavana ist sie ohne Zweifel überlegen. Es haften ihr zwar auch die Mängel an, die der einheimischen Päligrammatik überhaupt eigentümlich sind, aber Moggallana behandelt den Sprachstoff erschöpfender und mit größerem Verständnis für Wesen und Charakter des Pali. Die Anordnung und Gruppierung der Regeln sowie die Terminologie zeigen erhebliche Abweichungen. Neben den älteren Paligrammatiken, dem Katantra und dem Werke des Panini hat Moggallana vor allem den Candragomin benutzt. Was die Lebenszeit des Moggallana betrifft, so gibt er selbst in den Schlußversen der Vutti an, er habe sein Werk unter Parakkamabhuja verfaßt. Damit ist doch wohl Parakkamabāhu I. (1153—1186 n. Chr.) gemeint. Wohnhaft war Moggallana in Anuradhapura, wo er Insasse des Thuparama war. Nach dem Gnvs. 62<sup>9</sup>. 71<sup>26</sup> hätte Vācissara eine Tīkā zu seiner Grammatik verfaßt, aber es scheint, daß darunter nicht der in 32. 3 besprochene Schüler des Sāriputta verstanden werden darf, sondern daß eine Verwechslung vorliegt mit dem Thera Rähula, dem Verfasser des Moggallayanapañcikapadīpa, der ebenfalls den nicht seltenen Beinamen Väcissara führte.

<sup>1</sup>) Moggallāyana-Vyākaraņa: Grammar, ed. H. DEVAMITTA, Colombo 1890 (JPTS. 1912, S. 147). Vgl. D'ALWIS, Catal. S. 183 ff.; SUBHÚTI, Nam. S. XXX; DE ZOYSA, Catal. S. 24; OLDENBERG, Catal. S. 94, Nr. 74; R. O. FRANKE, PGr. S. 34 ff.

**49.** An die Grammatik des Moggalläna schloß sich, wie an die des Kaccāyana, eine umfangreiche Literatur an.

Zuerst ist zu nennen I. des Piyadassin Padasādhana<sup>1</sup>). Der Verfasser war noch ein unmittelbarer Schüler des Moggallana, wird also wohl dem Ende des 12. Jahrhunderts angehören. Sein Werk ist eine abgekürzte Umarbeitung der Grammatik seines Lehrers; es verhält sich zu ihr, sagt DE ZOYSA, wie der Bālāvatāra zu Kaccāyana. Zum Padasādhana nun verfaßte der auch in der singhalesischen Literatur<sup>\*</sup>) wohlbekannte Thera Śrī Rāhula von Titthagāma, mit dem Beinamen Vācissara, im Jahre 1472 einen Kommentar, Padasādhana-Ţīkā oder Buddhippasādanī betitelt<sup>a</sup>). - 2. Als eine der besten Grammatiken aus Moggallana's Schule gilt die Payogasiddhi des Vanaratana Medhamkara<sup>4</sup>), und sie steht zu dem Moggallāyanavyākaraņa nach DE ZOYSA im gleichen Verhältnis wie die Rūpasiddhi zu Kaccāyanas Grammatik. Der Verfasser lebte unter Bhuvanekabāhu, dem Sohn des Parakkamabāhu. Vermutlich ist damit Bhuvanekabāhu III. gemeint, so daß Medhamkara um 1300 gelebt haben würde. Von den beiden in 34. 4 und 40. I erwähnten Medhamkara ist er verschieden. — 3. Ein Kommentar endlich zu der verlorenen Pañcikā des Moggallāna ist der Moggallāyanapañcikāpadīpa<sup>5</sup>). Autor ist der gleiche

LIT. 47-51. DIE NICHTKANONISCHE LITERATUR.

Rāhula, der auch die Ţīkā zum Padasādhana verfaßte. Der Pañcikā-Kommentar ist teils in Pāli, teils in Singhalesisch geschrieben. DE ZOYSA bezeichnet ihn als eines der gelehrtesten Werke über Pāli-Grammatik, die wir besitzen. Jedenfalls ist ein sehr reiches Material darin verarbeitet. SUBHÚTI zählt nicht weniger als 50 grammatische Schriften auf, die in ihm erwähnt werden, darunter auch Candra's Sanskritgrammatik. Als Datum des Werkes wird das Jahr 1379 der Saka-Aera = 1457 n. Chr. angegeben.

<sup>1</sup>) Vgl. SUBHÚTI, Nâm. S. XXXVIII; DE ZOYSA, Catal. S. 25 f.; OLDENBERG, Catal. S. 99, Nr. 76; R. O. FRANKE, PGr. S. 44 f. Dje Ausgabe des Padasādhana von DHAM-MĀNANDA und ÑĀŅISSARA, Colombo 1887, kenne ich nicht. — <sup>2</sup>) GEIGER, LSprS. S. 10 f. — <sup>3</sup>) Buddhippasadani, a commentary on Padasadhana by Sri Rahula, ed. DHIRANANDA and VACHISSARA, Colombo 1908. Vgl. SUBHÚTI, S. XLI; DE ZOYSA, S. 26. — <sup>4</sup>) SUBHÚTI, S. XLIV; DE ZOYSA, S. 26; OLDENBERG, S. 94, Nr. 75; FRANKE, S. 45. — <sup>5</sup>) Moggallāna-Pañcakapradīpa: Grammar, ed. SRĪ DHARMĀRĀMA, Colombo 1896 (JPTS, 1912, S. 147). Vgl. SUBHÚTI, S. XXXIV; DE ZOYSA, S. 24; FRANKE, S. 44.

50. Eine besondere Stellung in der Wertschätzung der heimischen Überlieferung nimmt die Saddaniti des Aggavamsa<sup>1</sup>) ein. Der Verfasser stammt aus Arimaddana in Birma, und das Werk ist die Frucht der grammatischen Studien, wie sie in diesem Lande unabhängig von Cevlon betrieben wurden. Die Kunde von der Gelehrsamkeit der Birma-Mönche auf dem Gebiete der Grammatik soll<sup>3</sup>) durch die Mission des Uttaräjiva nach Ceylon gedrungen sein. Um diese Kunde auf ihre Richtigkeit zu prüfen, begaben sich Ceylon-Mönche nach Arimaddana. Man zeigte ihnen die Saddanīti, und sie mußten bekennen, daß ein grammatisches Werk, das ihr gleichkäme, in Ceylon nicht existiere. Als Datum der Saddanīti wird das Jahr 1154 n. Chr. angegeben. Ihr Verfasser, Aggavamsa, hieß auch Aggapandita der Dritte und war der Neffe des zweiten Aggapandita, der selbst ein Schüler des ersten Aggapandita war. Nachmals war Aggavamsa Lehrer des Königs Narapatisithu (1167-1202). - In der Hauptsache lehnt sich die Saddanīti, wie R. O. FRANKE darlegt, an Kaccāvana an. Ihre Abtrennung von seiner Schule ist vom sachlichen Standpunkt kaum gerechtfertigt. Außerdem kannte und benützte Aggavamsa auch die Sanskrit-Grammatiker wie Pāņini usw. Das Werk des Moggallāna dürfte ihm aber kaum mehr bekannt geworden sein; es wurde wohl erst nach der Saddanīti verfaßt. Die Saddanīti enthält 27 Kapitel; die ersten 18 werden als die Mahā-, die weiteren 9 als die Culla-Saddanīti bezeichnet. In der Unterschrift wird ausdrücklich angegeben, daß das Werk, neben den Schriften der ācariyā, auf der kanonischen Literatur beruhe, aus dieser also den Sprachstoff entnommen habe.

<sup>1</sup>) SUBHÚTI, Nâm. S. XLVIII ff.; DE ZOYSA, Catal. S. 27; FAUSBÖLL, JPTS. 1896, S. 49, Nr. 159; R. O. FRANKE, PGr. S. 45 ff. Eine Ausgabe der S. existiert m. W. noch nicht. – <sup>2</sup>) Säsvs. 40, 74. Vgl. M. BODE, PLB. S. 16 f.

51. Von Wörterbüchern ist aus älterer Zeit nur eines erhalten, nämlich die Abhidhānappadīpikā des Moggallāna<sup>1</sup>). Es ist seit D'ALWIS wohl allgemein angenommen, daß dieser Moggallāna mit dem Grammatiker gleichen Namens (s. 48) nicht identisch ist. Er war, wie in den Schlußversen angegeben wird, Insasse des Jetavana-Klosters in Pulatthipura (Polonnaruwa), während, wie wir sahen, der Grammatiker Moggallāna im Thūpārāma zu Anurādhapura wohnte. Auch wird er Gnvs. 62<sup>s</sup> zum Unterschied vom Grammatiker als Nava-Moggallāna bezeichnet. Immerhin war der Zeitabstand zwischen den beiden nicht sehr bedeutend. Aus der Art

37

38 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

und Weise nämlich, wie in jenen Schlußversen von dem König Parakkamabhuja (Parakkamabāhu I.) gesprochen wird, ergibt sich, daß die Abhidhānappadīpikā kurz nach dessen Regierungszeit (1153-1186) verfaßt wurde, also etwa gegen Ausgang des 12. Jahrhunderts. - Das Werk zerfällt in drei Teile: Synonyme. Homonyme und Indeclinabilien. Es besteht aus 1203 Strophen. Als Vorbild hat der Amarakosa gedient. Ganze Partien, namentlich im Synonymenteil, sind einfache Übertragung aus dem Amara, wobei Moggallana die lautgesetzlich entsprechenden Pali-Wörter nicht selten selber nach den Sanskrit-Wörtern bildet. Daß neben dem Amara noch ein anderer Sanskrit-Kosa verwendet wurde, hat R. O. FRANKE wahrscheinlich gemacht. Nicht ganz zwingend aber scheint mir der Schluß, daß vor der Abhidhänappadīpikā schon ein anderes Pāli-Synonymen-Wörterbuch existiert haben müsse. Eine Tika zur Abhidhanappadipika wurde (s. 46, 6) um die Mitte des 14. Jahrhunderts verfaßt. — Zu erwähnen ist noch der Ekakkharakosa des birmanischen Mönchs Saddhammakitti?). ein metrisches Verzeichnis der einsilbigen Wörter, das sich aufs engste an Sanskrit-Vorbilder anschließt. Als Datum gilt das Jahr 2000 n. B. = 1465 n. Chr.

<sup>1</sup>) Abhidhānappadīpikā or Dictionary of the Pali Language by Moggallāna Thero..by W. SUBHÚTI, 2nd ed., Colombo, 1883. Ferner: A Complete Index to the Abhidhánappadípiká by W. SUBHÚTI, Colombo 1893 (Pāli-Titel: Abhidhānappadīpikāsūci; athavā.. Pāli-Akārādigantho). Vgl. D'ALWIS, Catal. S. 1 ff.; DE ZOYSA, Catal. S. 21; FAUSBÖLL, JPTS. 1896, S. 46, Nr. 147. 2, 148. 3; S. 51, Nr. 166 (Ebenda Nr. 167, sowie DE ZOYSA, S. 21 wird auch die Abhp.-Tīkā genannt); OLDENBERG, Catal. S. 104, Nr. 82, 83 und S. 105, Nr. 85; R. O. FRANKE, PGr., S. 65 ff. — <sup>3</sup>) Hrsg. von SUBHÚTI als Anhang zu seiner Abhp.-Ausgabe. Vgl. Nām. S. LXXX. Hier wird auch (S. LXXXI) die von einem birmanischen Mönche verfaßte Tīkā dazu besprochen. Über die sanskritischen Ekākşarakośas s. ZACHARIAE, die ind. Wörterbücher, S. 37.

52. Was die Wurzelverzeichnisse betrifft, so gehört (vgl. 45) 1. die Dhātumañjūsā<sup>1</sup>) zur Schule des Kaccāyana. Sie wird daher auch Kaccāyana-Dhātumañjūsā genannt. Ihr Verfasser ist nach der Unterschrift der Thera Sīlavamsa vom Kloster Yakkhaddilena, jetzt Yakdessāgala bei Kurunagala. Sie ist metrisch und besteht aus 150 Strophen. Als Vorbild diente nach SUBHÚTI dem Verfasser der Kavikalpadruma des Vopadeva. Die Zugehörigkeit zu Kaccayana wird durch die übereinstimmende Anordnung der Wurzelklassen bewiesen. Nach FRANKE benützte Silavamsa auch den Panini-Dhatupatha sowie das gleich zu besprechende Werkchen. - 2. Der Dhātubātha<sup>2</sup>), der an Moggallāna's System sich anschließt, wie die Reihenfolge der Wurzelklassen zeigt, ist kürzer und nicht metrisch. Entstehungszeit und Verfasser sind unbekannt. Wahrscheinlich ist aber der Dhātupātha älter als die Dhātumañjūsā. — 3. Die Dhātvatthadīpani<sup>\*</sup>) ist nach FRANKE "eine versifizierte Bearbeitung der in einem bestimmten Kapitel der Saddanīti aufgezählten Wurzeln". Die Reihenfolge der Wurzelklassen deckt sich mit der der Saddanīti. Benützt wurde vom Verfasser der Dhatvatthadīpanī, wie ebenso von denen der unter I und 2 besprochenen Werke, der Panini-Dhatupatha.

<sup>1</sup>) SUBHÚTI Nâm. XCV (hier wird auch eine Ausgabe des Werkes von BAŢUWAN-TUDĀWĒ erwähnt); DE ZOYSA, Catal. S. 23; OLDENBERG, Catal. S. 106, Nr. 87; R. O. FRANKE, PGr. S. 57 f., 60 ff. — <sup>3</sup>) Vermutlich die bei DE ZOYSA S. 22 erwähnte Dhātumanjūsā. Vgl. OLDENBERG, S. 106, Nr. 86; FRANKE, S. 58, 62 f. — <sup>3</sup>) DE ZOYSA, S. 22; FRANKE, S. 58 f., 63 f. Ist das JPTS. 1912, S. 142, Nr. 82 erwähnte Werk eine Bearbeitung unseres Wurzelverzeichnisses?

53. I. Von Pāli-Rhetorik handelt der Subodhālamkāra des schon mehrfach (32, I, 46. 2) erwähnten Samgharakkhita<sup>1</sup>). Es existiert dazu SPR. EINL.

auch eine Tikā. Derselbe Thera verfaßte auch eine Schrift über Pāli-Prosodie unter dem Titel Vuttodaya<sup>2</sup>), wozu uns gleichfalls eine Vacanatthaiotikā genannte Tīkā erhalten ist. — 2. Schließlich führe ich hier noch eine Anzahl von Schriften grammatischen Inhalts auf, die bei SUBHÚTI<sup>8</sup>) besprochen sind, die ich aber nicht weiter zu klassifizieren vermag. a) Vaccavācaka des Sāmanera Dhammadassin<sup>4</sup>) von Arimaddana in Birma, aus 100 Strophen bestehend, wohl im Ausgang des 14. Jahrh. entstanden. Eine Tikā dazu wurde im Jabre 2312 n. B. (= 1768 n. Chr.) von dem Mönche Saddhammanandin des Khemāvatāra-Klosters in Birma verfaßt. - b) Gandhatthi des Mangala<sup>5</sup>), eine Schrift über die Partikeln, vielleicht noch dem 14. Jahrhundert angehörig, wahrscheinlich wenigstens älter als das gleich zu erwähnende Werk. Vgl. 40. 3. - c) Gandhābharana des Ariyavamsa<sup>6</sup>), gleichfalls über Partikeln, um das Jahr 1980 n. B. (= 1436 n. Chr.) verfaßt. Eine Tikā dazu stammt von Suvannarāsi aus Birma (2128 n. B. = 1584 n. Chr.). — d) Vibhattyatthappakarana<sup>1</sup>) über den Gebrauch der Kasus in 37 Śloken, einer Tochter des Königs Kyacvā von Birma zugeschrieben. Das Datum ist nach SUBHÚTI 2025 n. B. (= 1481 n. Chr.). Es gehört dazu eine Vibhattyattha-Tikā, mit der vielleicht die bei de Zoysa und Fausböll genannte Vibhattyatthadīpanī identisch ist. Wenigstens legt die Tīkā im Einleitungsvers sich selbst diesen Titel bei. Auch eine Vibhattikathāvannanā wird von DE Zoysa erwähnt. — e) Samvannanānayadīpanī<sup>8</sup>), um 2195 n. B. (= 1651 n. Chr.) von Jambudhaja verfaßt. Von dem nämlichen Autor stammt der Niruttisamgaha und die Sarvajñanyāyadīpanī<sup>9</sup>). — f) Saddavutti von Saddhammaguru<sup>10</sup>) vor 2200 n. B. (= 1656 n. Chr.) verfaßt, mit einer Tīkā von dem birmanischen Mönch Sāriputta. — g) Kārakapupphamañjarī<sup>11</sup>), unter Kīrtiśrī Rājasimha (1747-1780) von Attaragama Bandāra Rājaguru in Kandy, handelt über Syntax. Von dem gleichen Verfasser rührt auch das Sudhiramukhamandana<sup>13</sup>) betitelte Werk über Pāli-Komposita her. — h) Aus der zweiten Hälfte des 18. Jahrh. stammt endlich auch die Nayalakkhanavibhāvanī des birmanischen Mönchs Vicittācāra<sup>18</sup>).

<sup>1</sup>) Gnvs. 61 <sup>15</sup>, 70 <sup>29</sup>. DE ZOYSA, Catal. S. 28; FAUSBÖLL, JPTS. 1896, S. 46, Nr. 148. 4, S. 48, Nr. 152. 7 und S. 51, Nr. 172. 2. - <sup>9</sup>) Gnvs. 70 <sup>28</sup>. DE ZOYSA, S. 29; OLDENBERG, Catal. S. 106, Nr. 88 und S. 107, Nr. 89; FAUSBÖLL, S. 46, Nr. 148. 5, S. 48, Nr. 152. 6 und S. 51, Nr. 170–172. - <sup>3</sup>) S. Nâm. S. LXXXVII, LXXXVI, LV usw. - <sup>4</sup>) M. BODE, PLB. S. 22; DE ZOYSA, S. 29; FAUSBÖLL, S. 50, Nr. 163 und 164. - <sup>5</sup>) M. BODE, S. 26; DE ZOYSA, S. 23. - <sup>4</sup>) M. BODE, S. 43; DE ZOYSA, S. 29; FAUSBÖLL, S. 50, Nr. 164. - <sup>7</sup>) Hrsg. von SUBHÚTI als Anhang zur Abhp., S. XIII ff. Vgl. DE ZOYSA, S. 29; FAUSBÖLL, S. 50, Nr. 163. - <sup>8</sup>) M. BODE, S. 27; FAUSBÖLL, S. 47, Nr. 148. 15. Nach M. BODE, S. 29 wäre die Saddavutti im 14. Jahrh. entstanden. - <sup>11</sup>) DE ZOYSA, S. 24. - <sup>13</sup>) DE ZOYSA, S. 28. - <sup>13</sup>) DE ZOYSA, S. 25.

## ABSCHNITT II.

# GRAMMATIK DES PALI.

Literatur (Allgemeines, Grammatiken, Wörterbücher, Chrestomathien).

E. BURNOUF et CHR. LASSEN, Essai sur le Pâli. Paris 1826.

E. BURNOUF, Observations grammaticales sur quelques passages de l'Essai sur le Pâli de Burnouf et Lassen. Paris 1827.

B. CLOUGH, Compendious Pali Grammar with a copious Vocabulary in the same Language. Colombo 1824.

39

J. ALWIS, Lecture on the Buddhist Scriptures and their Language, the Pali (1861). Wieder abgedr. JPTS. 1883, S. 39ff.

J. MINAYEFF, Grammaire Pálie, traduite par ST. GUYARD. Paris 1874. — Pāli Grammar, a phonetic and morphological Sketch of the Pāli Language, with an introductory Essay on its Form and Character by J. M., 1872; transl. from Russian into French by M. ST. GUYARD, 1874. Rendered into English by CH. G. ADAMS, 1882.

FR. MÜLLER, Beiträge zur Kenntnis der Påli-Sprache, I. II. III. Stzber. d. Wiener Ak. d. W., phil.-hist. Cl. Bd. 57, 1867, S. 7ff., 243ff.; Bd. 60, 1868, S. 533ff.

R. C. CHILDERS, A Dictionary of the Pali Language. London 1875 (4. Aufl. 1909).

E. KUHN, Beiträge zur Pali-Grammatik. Berlin 1875.

V. TRENCKNER, Pāli Miscellany, vol. I. London 1879. Vgl. auch TRENCKNERS'S Notes to the Milinda-pañha, revised and edited by D. An-DERSEN, JPTS. 1908, S. 102 ff.

A. TORP, Die Flexion des Pāli in ihrem Verhältnis zum Sanskrit. Christiania 1881.

O. FRANKFURTER, Handbook of Pāli, being an elementary Grammar, a Chrestomathy, and a Glossary. London und Edinburgh 1883.

E. MÜLLER, A simplified Grammar of the Pali Language. London 1884. MORRIS, Notes and Queries, JPTS. 1884, S. 69ff.; 1885, S. 29ff.; 1886, S. 94ff.; 1887, S. 99ff.; 1889, S. 200ff.; 1891/3, S. 1ff.

E. MÜLLER, A Glossary of Pali Proper Names, JPTS. 1888, S. 1ff.

MORRIS, Contributions to Pali Lexicography, Academy 1800-01.

V. HENRY, Précis de Grammaire Pâlie, accompagné d'un choix de textes gradués. Paris 1804.

THA DO OUNG, Grammar of the Pali Language (after Kaccâyana). vol. I: Sandhi, Nâma and Kâraka, and Samâsa; vol. II: Taddhita, Kita, Unâdi, âkhyâta, Upasagga and Nipâta particles; vol. III: Dictionary of Pali word roots; vol. IV: Chandam etc. Akyab 1899—1902.

H. H. TILBE, Pāli Grammar. Rangoon 1899 (Student's Pāli Series).

J. TAKAKUSU, A Pāli Chrestomathy, with Notes and Glossary giving Sanskrit and Chinese Equivalents. Tokyo 1900.

D. ANDERSEN, A Pali Reader with Notes and Glossary, part. I: Text and Notes; part. II: a Pāli Glossary including the words of the Pāli Reader and of the Dhammapada. Copenhagen, London und Leipzig 1901, 1907.

R. O. FRANKE, Påli und Sanskrit, in ihrem histor. und geogr. Verhältnis auf Grund der Inschriften und Münzen. Straßburg 1902.

H. H. TILBE, Pāli First Lessons. Rangoon 1902 (Student's Pāli Series).

J. GRAY, Elementary Pāli Grammar or Second Pāli Course. Calcutta 1905.

J. GRAY, First Pāli Delectus or Companion Reader to the Second Pāli Course. Calcutta 1905.

E. WINDISCH, Über den sprachlichen Charakter des Pali. Actes du XIV<sup>e</sup> Congrès Internat. des Orientalistes 1, Sect. I, S. 252ff. Paris 1906. Vgl. oben S. 3f.

CH. DUROISELLE, A Practical Grammar of the Pāli Language. Rangoon 1906. CH. DUROISELLE, School Pāli Series. I: Reader; II: Vocabulary. Rangoon 1907.

K. P. JOHANSSON, Pali-Miszellen; Le Monde Oriental 1907-08, S. 85ff.

NYĀNATILOKA, Kleine systematische Pāli Grammatik. Breslau 1911 (Veröffentlichungen d. D. Pāligesellsch. 5).

Wertvolle Vorarbeiten für ein neues Päli-Wtb. sind noch ST. KONOW, Lexicographical Notes, Words beginning with H, JPTS. 1907, S. 152 ff. und ST. KONOW und D. ANDERSEN, Lexicography, Words beginning with S, JPTS. 1909, S. 1 ff.

Weitere Monographien zur Päli-Grammatik oder zum Päli-Wortschatz werden bei gegebener Gelegenheit Erwähnung finden.

# A. LAUTLEHRE.

§ 1. Zur Schreibung des Pāli werden im Orient verschiedene Schriftarten verwendet: in Ceylon die singhalesische, in Birma die birmanische, in Siam die Kambodscha-Schrift. Die Bangkok-Ausgabe des Tipiţaka ist in siamesischen Lettern gedruckt.

§ 2. Der Lautstand des Pāli ist der folgende:

I. Vokale: a, ā, i, i, u, u, e, o, dazu die Nasalvokale am, im, um. 2. Konsonanten:

| Gutturale : | k | kh | g | gh        | ń |
|-------------|---|----|---|-----------|---|
| Palatale :  | C | ch | j | jh        | ñ |
| Zerebrale : | ŧ | ţh | ¢ | <i>dh</i> | Ħ |
| Dentale :   | t | th | ď | dh        | Ħ |
| Labiale:    | Þ | ph | b | bh        | m |
| Liquide :   | r | Z  | ļ |           |   |
| Halbvokale: | y | ອ່ |   |           |   |
| Zischlaut : | S |    |   |           |   |
| Hauchlaut:  | k |    |   |           |   |

Hierzu ist zu bemerken: 1. die Vokale e, o sind mittelzeitig, in geschlossener Silbe werden sie kurz, in offener Silbe lang gesprochen. — 2. Das Zeichen der Nasalierung (m), dem Anusvära und Anunäsika des Skr. entsprechend, wird von den Pali-Grammatikern Niggahīta genannt. In Ceylon wird das Niggahīta jetzt wie der gutturale Nasal gesprochen. — 3. Der Konsonant l steht für intervokalisches d, ebenso lh für dh. In den Hss. werden l und l ständig verwechselt. Einzelne Schreibungen erscheinen willkürlich. So wird zumeist  $k\bar{a}la$  "schwarz" geschrieben, wiewohl es = skr.  $k\bar{a}la$  ist, vermutlich zum Unterschied von kala "Zeit". Sicher ist immer l zu schreiben, wo ein etymologischer Zusammenhang mit den Zerebralen vorliegt. — 4. Das h ist, wo es allein steht, ein tönender Laut. In Verbindung mit y, r, l, v oder mit den Nasalen scheint es eine besondere Aussprache gehabt zu haben. Die Grammatiker bezeichnen es in diesem Falle als *orasa* "in der Brust gesprochen"<sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) MINAYEFF, PGr. S. 2.

§ 3. Hinsichtlich seines Lautstandes steht das Pāli, dem Altindischen gegenüber, auf prākritischer Stufe. Auch das Prākrit hat die Vokale  $\vec{r}$ , !, sowie die Diphthonge *ai au* in allen Dialekten, den Vokal r in den meisten (außer dem Apabhramsa) eingebüßt. Ferner besitzt das Prākrit wie das Pāli den zerebralen Konsonanten ! und die mittelzeitigen Vokale e, o. Auch haben die meisten prākritischen Dialekte gleich dem Pāli nur das

**4**I

42 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

dentale s; das zerebrale s fehlt in allen, das palatale s in den meisten Prākrits<sup>1</sup>).

An den ursprünglich diphthongischen Charakter von e, o erinnert noch der Umstand, daß im Sandhi a + i zu e und a + n zu o wird. Vgl.macchassevodake gatam = macchassa iva udake g°, wie des Fisches Gang im Wasser" Jā. I. 295<sup>8</sup>. Auch war noch ein Gefühl für ihre Verwendung (statt ai, au) als Vrddhi-Vokale vorhanden. Es finden sich innerhalb des Pāli entstandene Bildungen wie tepitaka "dem Tipițaka ergeben" DhCo. III. 38414, Mhvs. 5. 84 zu tipitaka und opadhika "auf die Daseinssubstrate bezüglich" Vv. 34. 21, 24 = S. I. 233<sup>15, 21</sup> zu *upadhi*. Es kann sogar in solchen Fällen "Steigerung" zu e, o eintreten, wo gar kein urspr. i, u vorliegt. So pothujjanika "gewöhnlichen Leuten zugehörig" Vin. I. 10<sup>19</sup> zu puthuijana, wo das u einem skr. r (prthagjana) entspricht. Vgl. sosānika "zur Begräbnisstätte gehörig, auf der B. hausend" Pu. 60<sup>37</sup>. DhCo. I. 69<sup>4</sup> zu susāna = smasāna. In gelannā, "Krankheit" D. II. 99<sup>16</sup>, JāCo. II. 31 20 zu gilāna = skr. glāna und in sovatthika "heilbringend" Vv. 18. 7 zu suvatthi = skr. svasti sind e und o ...Steigerung" der erst im P. entstandenen "Teilvokale" i, u. Vgl. auch veyyāvacca "Dienstleistung" Vin. I. 23<sup>20</sup> zu \*viyāvata = skr. vyāprta; veyyākarana "Beantwortung" D. I. 515 zu viyākaroti = skr. vyākaroti.

Ebenso wird innerhalb des P. a zu ā "gesteigert": sākhalya, -lla "Freundlichkeit" M. I. 446<sup>19</sup>, Jā. IV. 57<sup>5</sup> zu sakhila; bhākutika "mit gerunzelten Brauen" Vin. III. 181<sup>6</sup> zu bhakuti = skr. bhrakuti (oder bhrkuti).

<sup>1</sup>) PISCHEL, PkrGr. § 45.

§ 4. Über die Betonungsweise des Pāli ist nichts überliefert. Es ist aber unwahrscheinlich, daß noch der altindische Akzent Geltung hatte. Vielmehr ist für das Pāli, wie JACOBI auch für das Prākrit annimmt<sup>4</sup>), bereits die sanskritische Betonung<sup>9</sup>) maßgebend. Dafür sprechen vielfältige Umgestaltungen des Vokalismus im P., wie z. B. die Schwächung eines Vokals hinter der (sanskritischen) Tonsilbe oder seine Verstärkung in der Haupttonsilbe. Vgl. § 19ff.

<sup>1</sup>) Anders PISCHEL, KZ. 34. 568 ff., 35. 140 ff., PkrGr. § 46. Dagegen JACOBI, ZDMG. 47. 574 ff., KZ. 35. 578 ff. Vgl. GRIERSON, ZDMG. 49. 395 ff.; MICHELSON, IF. 23. 231. — <sup>3</sup>) Über diese vgl. JACOBI, ZDMG. 47. 574.

#### 2. DAS MORENGESETZ.

§ 5. Im Päli, wie im Mittelindischen überhaupt<sup>1</sup>), kann eine Silbe nur eine oder zwei (aber nie mehr) Moren enthalten. Die Silbe ist also entweder 1. offen mit kurzem Vokal (einmorig) oder 2. offen mit langem Vokal (zweimorig) oder 3. geschlossen mit kurzem Vokal (zweimorig). Als geschlossen gilt auch jede Silbe mit Nasalvokal. Lange Nasalvokale kommen nicht vor. Wo also das Skr. langen Vokal vor Doppelkonsonanz (d. h. in geschlossener Silbe) hat, da steht im P. entweder a) kurzer Vokal vor Doppelkonsonanz<sup>9</sup>) oder es bleibt b) der lange Vokal unter Vereinfachung der Doppelkonsonanz.

Beispiele zu a: jinna "alt, verbraucht" = jīrna. Ebenso maņsa "Fleisch" = māņsa, und ausl. nadiņ "den Fluß" = nadīm. Die Vokale e, o sind in solchem Fall kurz: sēmha "Schleim" = śleşman; ŏţţha "Lippe" = oştha. — Beispiele zu b: lākhā "Lack" = lākşā; dīgha "lang" = dīrgha. Bei den Vokalen e, o schwankt nicht selten die Schreibung in den Hss. so apěkkhā und apēkhā "Erwartung" = apeksā; upěkkhā und upēkhā "Seelenruhe" = upeksā; vimokkha und vimokha "Erlösung" D. II. 70<sup>28</sup>, A. IV. 306<sup>11</sup> = vimoksa.

1) R. O. FRANKE, P. u. Skr. S. 90f. - 2) In p. sutti sind also z. B. skr. sukti

§ 6. Das Morengesetz hat zu mancherlei Vertauschungen geführt<sup>1</sup>). بتمار النعيل برابر Skr. kurzen W das Skr. kurzen Vokal vor Doppelkonsonanz hat: sāsapa "Senf-korn" (statt \*sass-) Dh. 401, S. II. 182<sup>17</sup>, DhCo. I. 107<sup>8</sup> = sarşapa; vāka (i. ...) "Bast" (statt \*vakka) D. I. 167<sup>8</sup>, Vin. III. 34<sup>88</sup>, JāCo. I. 304<sup>2</sup> = valka; nīyāti (m. ...) "geht weg" = niryāti<sup>2</sup>). — 2. Das P. hat kurzen Vokal vor Dopnel-konsonanz, wo ursprünglich Länge vor einfact-stand: abbahati "zieht herane 95<sup>5</sup> = ābrhati; nidda "Nest" (so!) Dh. 148 (AMāg. nědda) = nīda; udukkhala "Mörser" Vin. III. 6<sup>26</sup>, D. II. 341<sup>6</sup>, JaCo. I. 502<sup>20</sup> (AMag. udukkhala neben udūhala) = udūkhala; kubbara Teil am Wagen Vv. 64. 2 A. IV. 191<sup>8</sup>, VvCo. 269<sup>5</sup> = kūbara, kūvara; pēttika "väterlich" D. II. 232<sup>10</sup>, Vin. III. 16<sup>85</sup>, JāCo. II. 59<sup>13</sup> für \**pētika = paitrka* (darnach *mettika* neu gebildet). Vgl. auch mahabbala, mahapphala = mahābala, mahāphala. — 3. Da der Nasalvokal zweimorig ist wie die Länge, so tritt nicht selten Nasalvokal statt eines Langvokals ein<sup>3</sup>) und umgekehrt: mamkuna "Wanze" JāCo. III. 423<sup>18</sup> statt \*māk-, \*makk- = matkuna; samvarī "Nacht" D. III. 196<sup>22</sup> (V.), Jā. IV. 4416 statt \*sāv-, \*sabb- = sarvarī; sumka "Zoll" (AMāg. ussumka) statt \*sūka, \*sukka = sulka; ghamsati, reibt" statt \*ghās-, \*ghass- = gharsati; vidamsenti "die sehen läßt" Th2. 74 statt \*vidas-, \*vidass- = vidarsayanti. Umgekehrt: vīsati, vīsam "zwanzig" = vimsati; siha "Löwe" = simha; sārambha "Ungestüm" (neben samrambha Dāthāvs. 4. 34) = samrambha und andere Wörter mit sam-.

1) Analoge Erscheinungen im Pkr. s. PISCHEL, PkrGr. § 62-65, 90, 74 76. -2) Vgl. auch svätanäya "für den morgigen Tag" (im buddh. Skr. svetanäya usw.) zu skr. svastana. JOHANSSON, Monde Oriental, 1907-8, S. 106 ff. - 3) In den Hss. tritt vielfach Neigung zur Nasalierung zutage: namgara statt nagara, gamchi (gañchi) statt gacchi usw. Vgl. u/umpa "Floß" D. II. 89<sup>15</sup> = udupa.

§ 7. Zuweilen bleibt eine Länge erhalten vor Doppelkonsonanz. So namentlich in Kontraktionen, wie in sājja = sā ajja Th2. 75, yathājjhāsayena "nach Wunsch" JāCo. IV. 2438. Ferner in Ableitungen wie dussilya von dussila. Vgl. balya, Torheit" DhCo. II. 30<sup>8</sup> v. l. zu balya. Es handelt sich hier offenbar um gelehrte Schreibung. Vereinzelt sind dabbi Pflanzenname Abhp.  $586 = d\bar{a}rv\bar{i}$ ;  $d\bar{a}tta$  "Sichel" Abhp.  $448 = d\bar{a}tra$ , beide unbelegt<sup>1</sup>). Häufig ist svākkhāta "gut verkündigt" Vin. I. 12<sup>94</sup> usw. = su-ākhvāta.

<sup>1</sup>) CHILDERS hat auch *ājjava* "Geradheit" neben *ajjava*. Für falsche Lesart halte ich Sākya Bodhvs. 22<sup>12</sup>, 27<sup>29</sup> statt Sakya (so hat die Colomboer Ausg.), Sakka oder Sakiya. Die Form Sākiya ist auch nicht einwandfrei.

§ 8. Unter das Morengesetz fällt es auch, wenn regelmäßig bei Trennung einer Konsonantengruppe durch "Teilvokal" (§ 29ff.) ein der Konsonantengruppe vorhergehender Langvokal gekürzt wird<sup>1</sup>). Die beiden einmorigen Silben vertreten dann die eine zweimorige Silbe: suriya "Sonne" (statt \*suyya) = sūrya; pakiriya Ger. zu pakirati "löst (die Haare) auf" = prakīrya. In Wörtern wie cetiya = caitya und Moriya = Maurya werden wir also wohl e und o als Kürzen aufzufassen haben. - Auf eine folgende Länge übt aber Einschub des Teilvokals

43

#### 44 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

keinen Einfluß aus: gilāna "krank" = glāna. Nur bei den urspr. einsilbigen Wörtern itthi "Weib" = strī, siri "Glück" = srī und hiri "Scham" =  $hr\bar{\imath}$  kommt das Gesetz in gewissem Umfang zur Geltung<sup>2</sup>). In Zusammensetzungen haben diese Wörter nämlich Kurzvokal<sup>2</sup>): itthiratana "Juwel eines Weibes" D. I. 89<sup>3</sup>, hirimana "schamhaften Sinnes" D. II. 78<sup>24</sup> usw. Auch sirimant, hirimant und gelegentlich sassirika<sup>4</sup>), ahirika usw.

 Anders in der Regel im Pkr. Vgl. AMäg. süriya, viriya usw. Doch auch AMäg., JMäh, veruliya = vaidärya (p. ve/uriya). Im P. steht siliya Jä. III. 74<sup>1</sup> nur m. c. –
 Über die gleichen Wörter im Pkr. s. PISCHEL, PkrGr. § 98, 147. – <sup>3</sup>) Dehnung findet nur m. c. statt, so sirimant ThI. 94, siridhara Mhvs. 5. 16. – <sup>4</sup>) sassirika JāCo. I. 504<sup>39</sup>, Smp. 300<sup>39</sup>, nissirika JāCo. VI. 456<sup>1</sup>.

#### 3. DIE VOKALE &, I, d.

§ 9. Vereinzelt erscheint vor Doppelkonsonanz e statt a: pheggu "leer, wertlos" M. I. 194<sup>34</sup>, S. IV. 168<sup>3</sup> usw. = phalgu; seyyā "Bett" = sayyā<sup>1</sup>). Das Wort ettha "hier" ist wohl nicht = atra, sondern = *itra*, aw. *iðra<sup>3</sup>*), fällt also unter § 10. 2. Ebenso ist hetthä "unten" nicht auf adhasthāt sondern auf ein *\*adhesthāt* zurückzuleiten<sup>3</sup>), wie schon das zerebrale *tth* zeigt.

<sup>1</sup>) Zwischenstufe dürfte doch \*phiggu, \*siyyā (pkr. sejjā mit häufiger v. l. sijjā) sein. Vgl. mimjā "Mark" (§ 6. 3) = majjā. PISCHELS Deutung s. PkrGr. § 101. JACOBI, KZ. 35. 573 schreibt das i in sijjā dem Einfluß des Palatals zu. — \*) So schon LASSEN, Instit, Linguae Pracriticae 129. Vgl. E. KUHN, Beitr. S. 21. PISCHEL, § 107, denkt an ved. itthā. Ich möchte aber doch auf die v. l. ubhayettha zu ubhayattha DhCo. I. 29<sup>13</sup> hinweisen. — \*) PISCHEL, § 107. Anders JOHANSSON, IF. 3. 218. Monde or. 1907, 93 und WACKERNAGEL, KZ. 43, 293.

§ 10. I. Gedehnt werden i, u in den Flexionsendungen -ihi, -ūki und -isu, -üsu der i- und u-Deklination (§ 82). — 2. Nicht selten werden i und u vor Doppelkonsonanz zu ë und d'): Venhu (JMāh. Vinhas) D. II. 259<sup>31</sup> = Visnu<sup>2</sup>); nekkha "Goldschmuck" Sn. 689, A. I. 181<sup>18</sup> (neben nikkha Vin. I. 38<sup>16</sup>) = niska; koccha "Bündel, Ballen, fleischiger Teil" Vin. II. 14932, 22623 = kūrca (vgl. § 62. 1); ottha "Kamel" M. I. 8013, Vin. IV. 716 = ustra; vokkamati "weicht ab" D. I. 230<sup>14</sup>, M. III. 117<sup>28</sup>, JāCo. I. 23<sup>21</sup> == vyutkramati; Okkāmukha n. pr. = Ulkāmukha<sup>3</sup>). In Wörtern wie rāmaneyya "anmutig" = rāmaņīya, dakkhineyya "verehrungswürdig" = daksinīya sind Zwischenstufen mit \*-iyya anzunehmen. — Der Übergang zu e findet sich auch bei solchem *i*, das auf *r* zurückgeht. So bei dem Verb, ghebpati "ergreift", wenn wir es wie pkr. gheppai mit PISCHEL (PkrGr. § 107) durch \*ghippati auf \*ghrpyati zurückführen. — Sekundär kann die dem č, ö folgende Doppelkonsonanz nach dem Morengesetz vereinfacht werden unter Dehnung von e, o: Uruvelā Ortsname durch \*-vēllā, \*-villā = Uruvilvā; ojā "Saft, Kraft" D. II. 28510, M. I. 12422, DhCo. I. 10710 durch \*ojjā, \*njjā = ūrjā. In vihesati "verletzt, beschimpft" Ud. 44<sup>80</sup>, 45<sup>8</sup> (neben vihimsati) sind die Zwischenstufen \*vihīsati, \*vihīssati, \*vihēssati anzusetzen. Aus urspr. r ist das i, e entstanden in paligedha "Begierde" A. I 6610, paligedhin A. III. 265<sup>7</sup> durch \*-geddha, \*-geddhin, \*-giddha, \*-giddhin = grddha, grddhin.

<sup>1</sup>) Häufig auch im Pkr., PISCHEL, § 119, 122, 125. — <sup>2</sup>) Auch S. I, 52<sup>10</sup> ist Vepku statt Vepku zu lesen. — <sup>3</sup>) Aber stets ukkā "Flamme, Fackel, Meteor", D. I, 49<sup>31</sup>, JāCo. IV. 290<sup>32</sup>; D. I. 10<sup>11</sup> = ulkā. Der Name Okkāka = Iksvāku, den die Buddhisten von iksu "Zuckerrohr" herleiten (BR. u. d. W.), geht auf \* Ukkhāka zurück (\*ukkhu Nbf. zu ucchu). Schließlich erfolgte Angleichung an Okkāmukha.

§ 11. Wo in offener Silbe e und o aus  $\bar{i}$ ,  $\bar{u}$  geworden sind, hat man Zwischenstufen mit Doppelkonsonanz anzunehmen: *edi*, *edisa* (*erisa*),

| SPR. | § 8—1 | 3. Grammatik | des Pāli. | Α. | LAUTLEHRE |
|------|-------|--------------|-----------|----|-----------|
|------|-------|--------------|-----------|----|-----------|

edisaka, edikkha (erikkha) "ein solcher" Sn. 313, Vin. I. 195<sup>11</sup>, Mhvs. 5. 56 (neben *idisa* usw. Mhvs. 5. 93) durch *\*iddi*, *\*ěddi* usw. = *idrš*, *idrša*, *idrkşa*<sup>1</sup>); *āveļā* "Kranz" Vv. 36. 2, JāCo. I. 444<sup>6</sup>, 501<sup>29</sup> (pkr. *āmeļā*) durch *\*āvēdā*, *\*āvēddā*, *\*āviddā* = *āpīdā*<sup>3</sup>); gaļocī ein Strauch (pkr. gaļoī) Abhp. 581 durch *\*gaļoccī*, *\*gaļuccī* = gudūcī; jambonada "Gold" Dh. 230, Vv. 84. 17 durch *\*-önnada*, *\*-unnada* = jambūnada. Auffallend ist mahesī "Königin" gegen mahisī<sup>\*</sup>).

1) Vgl. AMāg. eddaha neben erisa usw. PISCHEL, PkrGr. § 121, 122. Das P. hat aber nur kīdi, kīdisa usw. — 7) PISCHEL, § 122, 248. — 8) Eine Beeinflussung durch mahesi "Weiser" vermutet E. KUHN, Beitr. S. 24. Vgl. hier auch über gahetvā, netvā die bei MINAYEFF, PGr. § 16, S. 6 falsch erklärt sind.

#### 4. DIE VERTRETUNG DER VOKALE r. l.

§ 12. Der Vokal r ist im P. durch a, i, w vertreten; auch im Anlaut im Gegensatz zum Prākrit<sup>1</sup>). Für die Auswahl des Vokals sind vielfach die benachbarten Laute maßgebend (vgl. § 16); # erscheint besonders hinter Labialen. 1. a steht statt r: accha "Bär" Jā. VI. 5076, JāCo. VI. 528<sup>\$1</sup> = rksa; pasada "gefleckte Antilope" Jā. VI. 537<sup>\$1</sup> = prsata; vaka "Wolf" Sn. 201, JāCo. I. 336<sup>17</sup> (V.) = vrka; hadaya "Herz" = hrdaya. - 2. i steht für r: ikka "Bär" Jā. VI. 538<sup>1</sup> (Ko. = accha) = rksa (vgl. § 62. 2); ina "Schuld" (AMāg. ana) Sn. 120, D. I. 71<sup>31</sup>, JāCo. I. 321<sup>20</sup> = rna; vicchika "Skorpion" D. I. 98, Vin. II. 1489 = vrscika; sipāțikā "Samengehäuse" M. I.  $306^2 = srp\bar{a}tik\bar{a}$ . — 3. w steht für r: uju oder ujju (Jā. VI: 5188) "gerade" = rin; usabha "Stier" Dh. 422, S. I. 75<sup>28</sup>, JaCo. I. 336<sup>20</sup> = rzabha (neben vasabha = vrzabha); pucchati "fragt" = prcchati; muļāla JāCo. I. 100<sup>7</sup> und mulali Ja. VI. 530<sup>16</sup> "Lotosstengel" = mrnala; pavusa "Regenzeit" Thi. 597 f., Ja. V. 202<sup>27</sup> = prāvrsa. — 4. Die Vertretung schwankt: Vgl. oben neben accha das mundartliche ikka "Bär"; vrddhi hat sich differenziert zu vaddhi "Segen" und vuddhi "Wachstum", mrga zu maga "Tier" Sn. 275, Thi. 958, S. I. 199<sup>s1</sup> und miga "Gazelle" pass.<sup>s</sup>). Neben ina steht anana "schuldlos" Th2. 2, M. II. 105<sup>16</sup> und sana (= sa-ana) "schuldig, verschuldet" M. III. 127<sup>7,9</sup>, S. II. 221<sup>1</sup> vermutlich durch Vokalangleichung<sup>\*</sup>) (dagegen sayina oder saina Mhvs. 36. 39). Neben kanha "schwarz" = krsna findet sich als v. l. kinha D. I. 90<sup>16</sup>, S. IV. 117<sup>6</sup>. Skr. prthivi wird pathavi, pathavi, puthavi, puthuvi, puthuvi, wobei die Herkunft der Hss. eine Rolle spielt: pathavī z. B. ist die Schreibung der birmanischen Hss. Endlich vgl. pitughātaka, mātughātaka "Vater-, Muttermörder" Vin. I. 88<sup>30</sup> mit *pitipakkhato*, *mātipakkhato*, "väterlicherseits, mütterlicherseits" usw.

<sup>1</sup>) Hier wird anl, r in der Regel zu r + Voc., PISCHEL, PkrGr. § 56. Im P. haben wir nur *iruveda* Dpvs. 5. 62 oder *irubbeda* DCo. I. 247<sup>19</sup> = rgveda. Das Wort ist aber gelehrte Bildung. – <sup>9</sup>) In der allg. Bed. "Tier" findet sich miga in sākhāmiga "Affe" Jā. III. 98<sup>16</sup>, migacakka "Tiermagie" D. I. 9<sup>10</sup>, DCo. I. 94<sup>6</sup>. – <sup>3</sup>) TRENCKNER, Notes S. 76 (JPTS. 1908, S. 129).

§ 13. In einigen Fällen wird der r-Vokal konsonantisch: brahant, brahā<sup>o</sup>, groß" Thi. 31, Jā. III. 117<sup>23</sup> = brhant; brüheti "gibt sich einer Sache hin" Dh. 285, Ud. 72<sup>17</sup> (V.), JāCo. I. 289<sup>11</sup> = brühayati, vrimhayati. Aus vr wird ru in rukkha "Baum" = vrkşa<sup>1</sup>) und in pāruta "verhüllt, bekleidet" Thi. 153, S. I. 167<sup>37</sup>, JāCo. I. 347<sup>8</sup> = prāvrta und apāruta "aufgeschlossen" Vin. I. 7<sup>4</sup> (V.), D. II. 217<sup>15</sup>, JāCo. I. 264<sup>4</sup> = apāvrta.

<sup>1</sup>) PISCHEL, PKrGr. § 320 stellt rukkha zu ai. ruksa. Vgl. WACKERNAGEL, Altind. Gr. I, § 184b. Jä. III. 144<sup>15</sup> steht die Nebf. rakkha. § 14. Der Vokal ! wird durch u vertreten: kutta<sup>1</sup>) "geschoren" D. I. 105<sup>10</sup>, DCo. I. 274<sup>17</sup> = klpta<sup>3</sup>). Hierher gehört auch kuttaka eine Art Wolldecke D. I. 7<sup>10</sup>, Vin. I. 192<sup>8</sup>, II. 163<sup>24</sup>, wohl "geschorene Decke"<sup>3</sup>). Ferner kutta, kutti "Benehmen, Verfahren" = klpta, klpti in itthikutta, purisakutta A. IV. 57<sup>6,9</sup>, JaCo I. 296<sup>51</sup> usw., samnatavīrakutti Jā. V. 215<sup>16</sup>, wo kutta = kappana ist, wie mata = maraņa. DhsCo. 321<sup>11</sup> wird es durch kirivā erklärt.

<sup>1</sup>) E. LEUMANN, GGA. 1899, Nr. 8, S. 594. — <sup>2</sup>) Zu der Stelle vgl. RHYS DAVIDS, Dial. I. 130, Anm. 2. — <sup>3</sup>) Anders Buddhaghosa bei RHYS DAVIDS und OLDENBERG, VT. II. 27, Anm. 4.

#### 5. DIE DIPHTHONGE UND IHRE VERTRETUNG.

§ 15. Die Diphthonge e, o sind in der Regel bewahrt; ai und au sind zu e und o geworden: Erāvana N. von Indras Elefanten = Airāvana; metti "Freundschaft" = maitri; ve Interj. = vai. orasa "aus der Brust stammend, leiblich" = aurasa; pora "Städter" = paura; ratto "in der Nacht" rātrau. — Nicht selten werden e und o im P. vor Doppelkonsonanz zu i und # verkürzt<sup>1</sup>); die Doppelkonsonanz kann dabei erst sekundär (nach § 6. 2) entstanden sein: I. i aus e = urspr. e: pativissaka "Nachbar" M. I. 1265, DhCo. I. 1551 durch \*-věssaka = prativesva-ka: pasibbaka "Sack, Hülle" Vin. III. 17<sup>10</sup>, JāCo. III. 10<sup>21</sup> usw. durch \*-sebbaka = prasevaka. Das W. ubbilla "freudige Überraschung" M. III. 1594 mit zahlreichen Ableitungen gehört zu Wz. vell mit ud. Auch dvinnam, ubhinnam gehen nach E. KUHN<sup>3</sup>) auf \*dvenam, \*ubhenam zurück, die direkt aus dem Nom. (\*ubhe statt ubho an dve angeglichen) abgeleitet sind \*). — 2. i aus e =urspr. ai: issariya "Herrschaft" = aisvarya; sindhava "Pferd aus Sindh" = saindhava. — 3. # aus o = urspr. o: akuppa, asamkuppa "unerschütterlich" Th1. 182, 649 = -kopya; tutta "Treibstachel" Cp. III. 5. 2, D. II. 266<sup>5</sup> (V.) = tottra<sup>4</sup>); sussam (v. l. sossam) "ich werde hören" Sn. 694 = śrosyāmi; gunnam G. Pl. zu go "Rind" = gonām. — 4. u aus o = urspr. au; ussukka "Eifer" = autsukya; khudda "Honig" Jā. VI. 532<sup>30</sup>, D. III. 85<sup>16</sup> = kşaudra; ludda "dämonisch, furchtbar" Sn. 247, Vv. 84. 5, M. II. 97<sup>26</sup> = raudra<sup>5</sup>); assumha "wir hörten" (§ 159. III) = asrausma. In ussāva "Tau, Reif" JāCo. II. 119, DhCo. III. 33817 (AMāg. ussā und osā) = avasyāya ist das u durch o aus ava entstanden.

<sup>1</sup>) Vgl. zum Pkr. PISCHEL, § 84. — <sup>2</sup>) Beitr. S. 28. — <sup>3</sup>) Vgl. Ś. duvenam, duvehi, duvesu. — <sup>4</sup>) E. Müller, PGr. S. 12. — <sup>5</sup>) H. Lüders, GN. 1898, S. I.

# 6. BEEINFLUSSUNG DER VOKALE DURCH BENACHBARTE VOKALE ODER KONSONANTEN.

§ 16. Nicht selten werden Vokale durch benachbarte Vokale beeinflußt. Es sind im P. die Anfänge einer "Vokalangleichung" zu beobachten<sup>1</sup>). I. Einfluß nachfolgender Vokale: a) *i* wird zu *w* vor folgendem *u*: *usu* "Pfeil" (AMāg. ebso.) = *igu*; *ucchu* "Zuckerrohr" (AMāg. *ucchu* neben *ikkhu*) = *ikgu*; *kukku* ein Längenmaß A. IV. 404<sup>21</sup>; Vin. I. 254<sup>36</sup> = *kigku*<sup>3</sup>); *susu* "Junges" = *siśu* (mit Nasalierung *sumsumāra* "Krokodil" = *siśumāra*). Bei *kukkusa* "Pulver in den Reisähren" Vin. II. 280<sup>20</sup> = *kiknasa*<sup>3</sup>) sind die Zwischenstufen \**kikkasa*, \**kikkusa* (§ 19. 2). Hierher gehört *nutthubhati*, *-hati* "speit aus" Vin. II. 175<sup>7</sup>, JāCo. I. 459<sup>2</sup>, II. 105<sup>32</sup> (neben *nitthubhati* Ud. 50<sup>18</sup> -*hati* DhCo. II. 36<sup>7</sup>) zu einer Wz. \**stubh* mit *ni*<sup>4</sup>). — b) *a* wird zu *u* vor folgendem *u*: *sumugga* "Korb" JāCo. I. 265<sup>38</sup> (neben samugga) = samudga; usūyā, usuyyā "Neid, Eifersucht" S. I. 127<sup>8</sup>, JāCo. I. 444<sup>8</sup>, D. II. 243<sup>2</sup> (§ 6. 2) =  $as\bar{u}y\bar{a}$ . - .c) a wird zu i vor folgendem i: sirimsapa "Schlange" = sarīsrpa: timissā "mondlose Nacht" laCo. III. 433<sup>10</sup> = tamisra<sup>5</sup>). — d) # wird zu a vor folgendem a in kappara (AMag. koppara) "Knöchel" Vin. III. 1219. JaCo. I. 2031 = kūrbara.

<sup>1</sup>) TRENCKNER, Notes S. 75f. Zum Pkr. s. PISCHEL, § 117. Über die Vokalan-gleichung in den modernen Mundarten s. GRIERSON, ZDMG. 49. 400 ff.; GEIGER, LSprS. S. 43 ff. -3) E. MÜLLER, PGr. S. 9. -3) VT. III. 367, Anm. 4. -4) PISCHEL, PkrGr. § 120. -5) Daneben *timisā* D. II. 175<sup>17</sup>, M. III. 174<sup>38</sup>, das ein \**tamisā* voraussetzt.

§ 17. Es macht sich ferner geltend 2. der Einfluß vorangehender Vokale: a) a wird zu s nach vorhergehendem s: ulunka "Löffel" IāCo. I. 235<sup>33</sup>. III. 71<sup>93</sup> = udanka; kurunga eine Gazellenart JāCo. I. 173<sup>16</sup> = kuranga; pukkusa Bez. einer niedrigen Kaste Jā. III. 194<sup>30</sup>, M. III. 169<sup>28</sup>, Pu. 51<sup>23</sup>, Milp. 5<sup>13</sup> = pukkasa; puthujjana "gewöhnlicher (nicht bekehrter) Mensch" = prthagiana. — b) i wird zu a nach vorhergehendem a: arañjara "Wassertopf" Abhp. 456 = aliñjara; kākaņikā kleine Münze JāCo. I. 120<sup>80</sup>, DhCo. III. 108<sup>12</sup> = kākiņikā; pokkharanī, "Lotosteich" = puskariņī; sākhalla, -lya "Freundschaft" (§ 3) zu sakhila<sup>1</sup>). — c) # wird zu a nach vorhergehendem a: ayasmant "ehrwürdig" = ayusmant; matthalunga "Gehirn" Kh. 3, JāCo. I. 493<sup>10</sup> = mastulunga; sakkhalī, -likā "Ohrläppchen" (IPTS. 1909, S. 17) = saskuli, — d) a wird zu i nach vorhergehendem i: singivera "Ingwer" = srngavera; nisinna "sitzend" (aber pasanna, samsanna) = nisanna<sup>2</sup>).

1) Ähnlich kosajja "Trägheit" Dh. 241, A. I. 11<sup>19</sup> (zu kusīta) gegen kausīdya. — 2) Auch in pathavi (-fh-) und puthuvi (§ 12.4) = prthivi liegt Vokalangleichung vor; puthavi ist Vermengung beider Typen. Anders PISCHEL, PkrGr. § 115.

§ 18. Der Einfluß der Konsonanten auf Vokale äußert sich darin, daß 1. in der Nachbarschaft von Labialen gerne # erscheint, und 2. in der von Palatalen gerne i. Ad 1: Von Ableitungen der Wz. majj mit *ni und ud* haben wir *nimujjati* "taucht unter", *ummujjati* "taucht auf", nimujjā, ummujjā, nimugga usw. gegen skr. nimajjati, nimagna usw. Vgl. ferner sammujjani, -muñjani "Besen" DhCo. III. 1686 neben sammajjani DhCo, III. 7<sup>19</sup> = sammārjanī. Auch muta "gedacht" Sn. 714, 793, M. I. 3<sup>29</sup> usw. muti "Gedanke" Sn. 846, mutīmā Sn. 321, Jā. IV. 76<sup>10</sup> = matimān halte ich nur für mundartliche Nebenformen zu mata usw. - Ad 2: mimja "Mark" (§ 9, Anm. 1) gegen majjā; jigucchati "empfindet Widerwillen" D. I. 213<sup>33</sup>, JāCo. I. 42220, jigucchā D. I. 17419 gegen jugupsate, jugupsā1); bhiyyo "mehr" gegen bhuyas. Über seyyā s. § 0.

<sup>1</sup>) Neubildungen sind dann jeguccha "widerlich" Vin. I, 58<sup>28</sup> usw. und jegucchin nomesense. !! "entsagend" Vin. III. 3<sup>1</sup>, JāCo. I. 390<sup>14</sup> usw. Vgl. § 3.

### 7. EINFLUSS DER BETONUNG AUF DEN VOKALISMUS.

d fillere and biggiter biggiter biggiter fillere and § 19. In drei- und viersilbigen Wörtern, die nach der sanskritischen Betonungsweise auf der ersten Silbe den Ton tragen, wird der Vokal der zweiten Silbe häufig reduziert. Als Reduktionsvokal erscheint meist i, hinter Labialen öfters aber nicht ausschließlich #. I. a wird hinter der Tonsilbe zu i: candimā "Mond" = candramās<sup>1</sup>); carima "nachfolgend, letzt" Th2. 202 = carama; parima "der höchste" M. III. 112<sup>15</sup> = parama; puttimā N. Sg. "mit Söhnen begabt" Sn. 33, 34 = \*putramān; majjhima,,mittler" = madhyama<sup>2</sup>); saccika,,wahrhaft" Milp. 226<sup>17</sup> = satyaka.

11.15

Vgl. die Schreibungen ahimkāra, mamimkāra "Selbstbewußtsein" M. III. 32<sup>24</sup> neben ahamk-. mamamk-. Ebenso sind dann Futuralformen wie dakkhisi "du wirst sehen", kāhisi "du wirst machen" (Nbf. dakkhasi. kāhasi). ehisi "du wirst gehen" usw. zu beurteilen gegen skr. drakeyasi, \*kareyasi, eevasi. - 2. a wird hinter der Tonsilbe zu n: navuti "neunzig" (AMāg. naÿim) = navati; pāpurana "Mantel" S. I. 175 f., DhCo, III. 1<sup>•</sup> durch \*pāvurana (AMāg. pāurana) = prāvarana; sammuti "Einverständnis" (neben sammata) = sammati (vgl. oben § 18. 1). In der Flexion (§ 92. 3) brakmunā, brahmuno; kammunā, kammuno (auch AMāg. kammunā, -no); addhunā. addhuno<sup>3</sup>) = brahmanā, -nas; karmanā, -nas; adhvanā, -nas. Hinter Nichtlabialen steht u in ajjuka Pflanzenname Abhp. 579 = arjaka 4); kukkusa (§ 16. 1a) = kiknasa; pekhuna "Flügel" Th1. 211, 1136, JaCo. I. 207<sup>10</sup> = prenkhana "Schaukel"<sup>5</sup>); sajjulasa "Harz" Vin. I. 202<sup>1</sup> = sarjarasa. — 3. Vereinzelt wird *i* hinter der Tonsilbe zu *u* und *u* zu *i*: *rājula* ein Reptil Abhp. 651 = rājila; geruka "roter Kalk" Vin. I. 48<sup>8</sup> (AMāg. geruya neben Mah. geria) = gairika; pasuta "bedacht auf etw." Th1. 28, D. I. 135<sup>25</sup>, JaCo. III. 26<sup>4</sup> = prasita. Dann muditā "Sanftheit" M. I. 370<sup>8</sup>, S. V. 118<sup>25</sup> (neben mudutā A. I. 9<sup>28</sup>) = mrdutā. Über sunisā s. § 31. 2.

<sup>1</sup>) Anders aber sehr gekünstelt PISCHEL, PkrGr. § 103. — <sup>2</sup>) Von "Samprasāraņa" kann man hier doch mit E. KUHN, Beitr. S. 54, nicht sprechen, da *i* nicht aus ya entstanden ist. Das y ist in *jjk* enthalten. Man kann höchstens sagen, daß vielleicht schon auf früherer Sprachstufe das a in madhyama hinter y eine nach *i* hin klingende Aussprache hatte. — <sup>3</sup>) Nach Anm. 2 zu beurteilen. — <sup>4</sup>) SUBHÚTI, Abhp.-Súci u. d.W. gibt *ajjaka* neben *ajjuka*. — <sup>5</sup>) PISCHEL, § 89.

§ 20. Unbetonte kurze Vokale, besonders unmittelbar hinter der Tonstelle, werden zuweilen synkopiert: jaggati "wacht" (§ 142.4) geht durch \*jāg<sup>a</sup>rati auf jāgarati zurück; oka "Wasser" Dh. 34, 91 durch \*ŏkka, \*ukka, \*utka, \*ud<sup>a</sup>ka auf udaka; °agga "Haus" (in uposathagga, khuragga, bhattagga usw.) durch \*°ag<sup>a</sup>ra, \*°agāra auf °agāra. Auch in der Verbalendung -mhe (neben -mahe) liegt Synkope vor<sup>1</sup>). Endlich verweise ich auf die schallnachahmenden Wörter ciccitāyati "prasselt" Vin. I. 225<sup>26</sup>, S. I. 169<sup>6</sup>, Sn. S. 14, Pu. 36<sup>32</sup> neben citicitāyati; sassara, babbhara M. I. 128<sup>26</sup> (JPTS. 1889, S. 209) für \*sar<sup>a</sup>sara, \*bhar<sup>a</sup>bhara neben sarasara, bharabhara. In der Enklise ist khalu durch \*kh<sup>a</sup>lu, \*kkhu zu kho geworden<sup>2</sup>).

1) E. KUHN, Beitr, S. 94. – 2) Im Pkr. S. und Mag. findet sich kkhu mit Verkürzung von vorhergehendem e, o. PISCHEL, § 94, 148. Woher das o in p. kho?

§ 21. Schwächung der Vortonsilbe liegt vor in kähäpana eine Münze (pkr. kähävana) = kärşäpana; vielleicht auch in nigrodka "Ficus Indica" = nyagrodha und in susäna "Leichenacker" aus \*svasäna, Nbf. zu smasäna<sup>1</sup>). Doch finden sich solche Fälle von "Samprasärana" auch in der Haupttonsilbe. Vortonschwächung ist es wohl auch, wenn dviin Kompositis als du- erscheint, z. B. dujivha "zweizüngig" Jā. V. 82<sup>4</sup>. Wenn betont ist die regelrechte Vertretung dvi-, di-, z. B. dipada "zweifüßig"<sup>2</sup>). Beide Typen sind dann vermengt worden, daher einerseits duvidha "doppelt" = dvividha, andrerseits dvibhūmika "aus zwei Stockwerken bestehend" JāCo. II. 18<sup>8</sup>. — In Formen wie thäpeti (utthäpeti usw.), gegen sthäpayati sehe ich Analogiebildungen nach Typen wie jnäpayati (§ 180. 1), ebenso in kināti "kauft", gegen krīnāti, nach Typen wie mināti, lunāti<sup>3</sup>).

1) PISCHEL, PkrGr. § 104. JOHANSSON (IF. 25. 225 ff.) trennt susāna von *smalāna* und leitet ersteres von *savašayana* "Leichenstätte" ab. — <sup>3</sup>) Auch das Pkr. hat du-, do- neben di-, bi-. PISCHEL, § 436. — <sup>3</sup>) Anders MICHELSON, IF. 23. 127.

§ 22. Die Einwirkung der Betonung ist auch erkennbar in der Verkürzung unbetonter Endsilben. So wird o zu u in asu "jener" (§ 109) durch \*aso (so AMāg.) = asau; udāhu "oder" = utāho; sajju "sofort" Dh. 71 (davon sajjukam) durch \*sajjo = sadyas; hetu (in kissa hetu "weshalb?") durch \*heto = hetos<sup>1</sup>). Mit späterer Nasalierung: °khattum "mal" durch \*°khatto = °krtoas und adum "jenes" durch \* ado = adas. Vgl. § 66. 2b. Qualitative Veränderung (Reduktion) liegt vor in saddhim "zusammen mit" = sārdham<sup>2</sup>), sakkhi(m) oder sacchi "vor Augen" (natürlich nicht = sāksāt, sondern) = \*sāksam (AMāg. sakkham<sup>2</sup>); sanim "langsam" Mhvs. 25. 84 (nicht = sanais, sondern) = \*sanam. Reduktion zu u unter Einfluß von u der vorhergehenden Silbe (§ 17. 2a) liegt vor in puthu "getrennt" Thi. 86, Milp. 4<sup>1</sup> = prthak. Aus dem enklitischen -svid ist -su, -ssu geworden: kim-su, kena-ssu usw. S. I. 36ff. Daneben -si in kam-si DhCo. 1. 91<sup>18</sup>. Vgl. § 111. 1.

<sup>1</sup>) Es entstehen durch diesen Übergang sogar neue Nominalthemen; skr. dgas "Frevel" wird durch \*dgo zu dgu, flektiert wie madhu. — <sup>2</sup>) Anders PISCHEL, PkrGr. § 103. — <sup>3</sup>) PISCHEL, § 114.

§ 23. In einer Reihe von Wörtern wird die von Haus aus lange zweite Silbe verkürzt. Es ist das offenbar durch Zurückziehung des Tones auf die erste Silbe bedingt. Beispiele: alika "falsch" Sn. 239, S. I. 189<sup>3</sup>, Rasav. II. 83<sup>14</sup> = alika; gahita "ergriffen" = grhīta; pañňavant "verständig" Th2. 70, Vin. I. 60<sup>1</sup> = prajňāvant; pāniya</sup> "Wasser" neben pānīya (pāniyāni D. I. 148<sup>4</sup>, pānīyāni</sup> JāCo. I. 450<sup>8</sup>) = pānīya (AMāg., JMāh. pāniya); vammika "Termitenhügel" JāCo. I. 432<sup>5</sup> neben vammīka JāCo. III. 85<sup>8</sup> = välmīka; sāluka "Lotoswurzel" Vin. I. 246<sup>16</sup> = sālūka. Ebenso dutiya "der zweite", tatiya "der dritte" = dvitīya, trtīya<sup>1</sup>). — In anderen Fällen, wo der Vokal der zweiten Silbe ursprünglich kurz war, trat infolge der Tonverschiebung qualitative Veränderung (Reduktion) des Vokals ein: Pajjunna N. des Regengottes D. II. 260<sup>26</sup>, JāCo. I. 331<sup>21</sup> = Parjanya; mutinga "Trommel" D. I. 79<sup>18</sup>, Vin. I. 15<sup>14</sup> (pkr. muinga) = mrdanga. Vgl. auch meraya "berauschendes Getränk" Dh. 247, D. I. 146<sup>29</sup> = maireya.

<sup>1</sup>) PISCHEL, KZ. 35. 142, PkrGr. § 82, 91 nimmt die Grdf. \**dvityá*, \**trtyá* an. S. dagegen JACOBI, Kalpasūtra (AbhKM. VI. 1) S. 103, Anm.; ders. KZ. 35. 570f.

§ 24. Die Wirkung des Auftons zeigt sich auch in der gelegentlichen Dehnung des Vokals der ersten Silbe: *ājira* "Hof" Mhvs. 35. 3 = ajira; *ālinda* "Terrasse vor dem Haus" D. I. 89<sup>50</sup>, Vin. I. 248<sup>5</sup>, DhCo. I. 26<sup>4</sup> = alinda; vielleicht noch *ānubhāva* "Macht" JāCo. I. 509<sup>58</sup> = anwbhāva. Die Deutung ist aber vielfach zweifelhaft. So bei *āroga* "gesund" JāCo. I. 408<sup>1</sup> (Lesung unsicher) neben aroga = aroga; pāțibhoga "Bürge" Ud. 17<sup>10</sup>, Iv. 1<sup>6</sup>, JāCo. II. 93<sup>14</sup>, das mit pratibhoga in der Bedeutung schwer zu vermitteln ist; pāțiyekka "einzeln" JāCo. I. 92<sup>24</sup> neben pacceka = pratyeka. — Statt der Vokaldehnung kann auch Konsonantendoppelung eintreten: ummā, "Flachs" in ummāpuppha ein Edelstein A. V. 61<sup>24</sup> = umā; kummagga "falscher Weg" A. III. 420<sup>9</sup>, Pu. 22<sup>7</sup>, Milp. 390<sup>8</sup>, kunnadī "kleiner (intermittierender) Fluß" ThI. 145, S. I. 109<sup>5</sup>, JāCo. III. 221<sup>11</sup>; kussubbha "kleiner Pfuhl" S. V. 63<sup>8</sup> (neben kusubbha) = ku + mārga, nadī, svabhra; mukkhara "geschwätzig" MINAYEFF, Prātimokşa 59 (neben mukhara S. I. 203<sup>84</sup>, JāCo. III. 103<sup>5</sup>) = mukhara<sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Das JPTS. 1909, S. 193 aufgeführte suddiffha ist = su-uddiffha; sakkāya ist nicht = svakāya, sondern = satkāya (FRANKE, D., S. 54, Anm. 4), und cikkhalla "lehmig" Vin. II. 122<sup>81</sup> nicht = cikhala sondern durch \*cēkhalla, \*cēkhalla = \*caikhalya (E. MÜLLER, PGr. S. 19).

Indo-arische Philologie I. 7.

4

#### 8. SAMPRASARANA UND SILBENVERLUST DURCH KONTRAKTION.

8 25. Durch "Samprasārana" wird 1. yd zu ī auch in betonter Silbe: thina "Müdigkeit" - styāna; dvīha, tiha "Zeitraum von zwei (drei) Tagen" D. I. 100<sup>16</sup>. A. I. 140<sup>16</sup> = dvyaha, tryaha; visiveti "trocknet sich am Feuer" JaCo. II. 6810, DhCo. I. 225" = visyapayati. Häufig ist viti- = vyati-, vi-ati-, z. B. vitivatta = vyativrtta usw. Vgl. ninka Gazellenart Abhp, 619 = nyanku. Statt i steht e in (sam) pavedhati ...erbebt" Sn. 028. D. II. 22<sup>ª</sup> zu Wz. pyath. Vielfach ist yd erhalten geblieben: vyasana "Unglück", vyādha "Jäger" usw.; unter Assimilation des y an den vorhergehenden Konsonanten in caiati "gibt auf" = tyajati, majjhantika "mittäglich" zu madh ya usw. — 2. zd wird zu *ū* in sūna "Hund" Abhp. 519 vom St. svān-1). Vor Doppelkonsonanz wird *u* durch *u* zu o (§ 10): sotthi "Wohlfahrt" (neben suvatthi) = svasti; soppa "Schlaf" (neben supina) S. I. 110<sup>32</sup> (V.) = svapna; sobbha "Pfuhl, Teich" (vgl. kussubbha § 24) = svabhra. Die Form ko "wo?" S. I. 19916 (V.), Vin. I. 3624 (neben kvam, kuvam, kva-ci) ist wohl zunächst Sandhiform vor Doppelkonsonanz. Vor einfachem Konsonanten findet sich o statt # z. B. in sopāka (AMāg. sovāga), "Mann niedrigster Kaste" = svapāka und sona "Hund"<sup>3</sup>). Erhalten ist vå wieder vielfach unter Assimilation des v, z. B. assattha Ficus Religiosa (AMag. aber assottha usw.) = asvattha. - 3. Vereinzelt ist dosa, in dem skr. dosa "Schuld" und dvesa "Haß" zusammengeflossen sind. Vgl. dosaniya "hassenswert" A. III. 16028 = dvesaniya.

1) In turita "eilend" und kuthita "gekocht" gegen tvarita und kvathita liegt kein Samprasärana der Pälistufe vor. Hier haben wir al. Grundformen \*turita, \*kuthita anzunehmen. — ?) Die Zwischenstufen scheinen iya und uva gewesen zu sein, also dvyaka : \*dviyaka ; dviha, fvän-: \*suvän-: süna, soņa, Vgl. sonna "Gold" neben suvanna.

§ 26. Kontraktion kann erfolgen von aya zu e und von ava zu o<sup>1</sup>), offenbar durch die Zwischenstufen ayi: aï, avu: aï (§ 19). I. aya wird e in jeti "siegt" (neben jayati) = jayati usw.; ajjhena "Studium" Sn. 242, M. III. 1<sup>18</sup> = adhyayana. Auch beliebig in Kausativen und anderen Verbalstämmen auf aya, wie moceti, katheti<sup>2</sup>). Ferner in terasa "dreizehn" = \*trayadaśa, tevīsa(ti) = \*trayavimšati. Erhalten ist aya in nayana "Auge", sayana "Bett" u. a. (aber senāsana "Behausung" neben sayanāsana Sn. 338 f., Dh. 185). — 2. ava wird o in odhi "Einschnitt, Grenze" D. II. 160<sup>32</sup>, JāCo. II. 18<sup>31</sup> = avadhi; oma "niedrig, gering" Sn. 860, A. III. 359<sup>28</sup> (V.) = avama; poņa "sich senkend, geneigt" Vin. II. 237<sup>19</sup>, Ud. 53<sup>9</sup> usw. = pravana; hoti "wird" (neben bhavati) und oft. Auch beliebig o-= ava-(orodha "Harem" = avarodha) und vo-= vyava-, vi-ava- (vosita "vollendet" Dh. 423 = vyavasita). Vgl. endlich uposatha (pkr. posaha) = upavasatha. Erhalten ist ava in lavana "Ernte", savana "das Hören" usw.

<sup>1</sup>) PISCHEL, PkrGr. § 153 f. — <sup>2</sup>) Ihnen analog können *bhāyāmi* "ich fürchte" und *palāyati* "entflieht" behandelt werden, neben denen sich auch *bhemi* und *paleti* finden. Vgl. § 138 und 139. 1.

§ 27. Weitere Fälle von Kontraktion sind 1. aya zu  $\bar{a}$ : patisalläna "Meditation" D. II. 9<sup>10</sup>, JāCo. II. 77<sup>11</sup> usw. = pratisamlayana; sottkāna "Wohlfahrt" Sn. 258, A. IV. 271<sup>20</sup> (V.) = svastyayana (§ 25. 2). — 2. āya wird zu  $\bar{a}$ : vehāsa "Luftraum" D. I. 95<sup>10</sup>, JāCo. I. 445<sup>20</sup> usw. = vaihāyasa; upatthāka "Pfleger" Vin. I. 72<sup>17</sup>, JāCo. I. 357<sup>4</sup> usw. = upasthāyaka (aber f. upatthāyikā Thūpavs. 81<sup>29</sup>); Kaccāna (neben Kaccāyana), Moggallāna n. pr. = Kātyāyana, Maudgalyāyana und öfters<sup>1</sup>). Außerordentlich häufig wird am Wortende -āya in -ā zusammengezogen, wie in sayam abhinānā "auf Grund eigner Erkenntnis" statt -ññāya = abhijñāya Ger.; apațipucchā "ohne Verhör" Vin. II. 3<sup>8</sup> statt -cchāva I. Sg. f.; esanā "(geht) auf Suche" JāCo. II. 3416 statt -nāya D. Sg. m.; chamā "auf die Erde" statt -māya L. Sg. f.<sup>2</sup>). Erhalten bleibt äva namentlich in ersten Wortsilben: vävasa, jävati usw. - 3. āva wird zu o in atidhona(cārin) "Überschreitungen (begehend)" Dh. 240 = \*atidhāvana\*). Wieder ist āva erhalten besonders in ersten Wortsilben: pāvaka, sāvaka. — 4. avā wird zu ā in yāgū "Reisbrühe" A. III. 250<sup>12</sup> usw. = vavāgū. Unkontrahiert in kavāta, pavāla, wie auch ayā in dayālu usw. — 5. ayi und avi wurden e: acchera "wunderbar, Wunder" Vy. 84. 12 durch \*acchavira (neben acchariya) =  $\bar{a}s(carva; ebenso)$ ācera "Lehrer" Jā. IV. 248<sup>9</sup> (neben ācariya) = ācārya, macchera "Neid, Geiz" Dh. 242. DhCo. III. 21 usw. = mātsarya4); thera "Älterpriester" = sthavira; hessati "wird werden" (§ 154. 2) = bhavisyati"). - 6. ayi wird zu e in dem t. t. acceka(civara) ... zu ungewöhnlicher Zeit geschenktes (Gewand)" Vin. III. 260\*\* neben accāyika "dringlich" M. II. 112\*7, JāCo. I. 338\*1 = \*atyāyika. Daneben ī in pāțihīra "Wunderzeichen" D. I. 193<sup>2</sup>, Mhvs. 5. 188 durch \*pāțihāyira (neben pāțihāriya) = prātihārya; ebenso (a)samhīra "(nicht) zu gewinnen" Jā. V. 81<sup>17</sup>, A. IV. 141<sup>11</sup> usw. = (a)samhārya. — 7. iya wird zu i (i) in kittaka "wie groß? wie viel?" Smp.  $304^1 = *kiyat$ taka. Nach § 10. 2 erklärt sich dann ettaka "so groß, so viel" = \*iyattaka<sup>4</sup>). - 8. Vereinzelte Kontraktionen sind noch kottha im Vogelnamen rukkhakotthasakuna JāCo. III. 25<sup>29</sup> wenn es = koyasti ist<sup>1</sup>), und mora "Pfau" (pkr. ebenso, im P. auch mayūra D. III. 201<sup>29</sup>) = mayūra<sup>8</sup>).

<sup>1</sup>) Auch pācittiya "Vergehung, die Buße erheischt" Vin. IV. I ff., wenn es zu präyafcittika gehört. Sylv. Lévi, JAs. Ser. X, t. 20, S. 506 ff. leitet es von einem \* präkcitta ab. — \*) Solche Fälle haben zur Folge gehabt, daß andrerseits an schließendes ä mitunter ein unorganisches ya angefügt wird. So senäya caturangini Jā, V. 322<sup>18</sup>. — \*) D. ANDERSEN, P. Gl. u. d. W. — \*) Also durch Metathese in der Zwischenstufe. So E. KUHN, Beitr. S. 55; E. MÜLLER, PGr. S. 41 f.; V. HENRY, Précis de Gramm. Pålie § 88. 4. PISCHEL, PkrGr. § 176 vermutet dagegen Epenthese. — \*) Über kohiti, kotabba, kotum s. § 151 a. E., 200 u. 206. — \*) Anders PISCHEL, § 153. — \*) ENUSÖLL, Five Jät. S. 38. — \*) Unkontrahiert mayükka "Strahl, Licht" gegen pkr. Mäh. moka.

§ 28. Wie im Prākrit<sup>1</sup>), so können auch im P. die Präpositionen upaund apa- (durch \*uva-, \*ava-) zu  $\bar{u}$ - und o- werden: I. upa- wird  $\bar{u}$ -, wie ich glaube, in  $\bar{u}hadeti$  "beschmutzt mit Kot" = upahadati und  $\bar{u}hasana$  "das Zulächeln" Milp. 127<sup>21</sup>. Vgl. pkr.  $\bar{u}hasia$  bei Hem. = upahasita<sup>2</sup>). — 2. apawird o- in ovaraka "Innenraum (eines Hauses)" Vin. I. 217<sup>17</sup>, VvCo. 304<sup>14</sup> = apavaraka; ottappati "schämt sich" A. III. 2<sup>16</sup> (ottappa "Scham", ottappin oder ottāpin "schamhaft") zu Wz. trap mit apa<sup>2</sup>). Vermutlich auch in (pacc)osakkati "weicht zurück" D. I. 230<sup>21</sup>, JāCo. I. 383<sup>8</sup>, Mhvs. 25. 84 (AMāg. paccosakkai) zu Wz. svask mit (prati)apa<sup>4</sup>).

<sup>1</sup>) Hem. I. 173; PISCHEL, PkrGr. § 155. — <sup>2</sup>) Man möchte auch *akanti* in der Bed. "besudelt" von *han* mit *upa* ableiten. Doch spricht dagegen Vin. I. 78<sup>19</sup>, wo parallel dazu *ummihati* steht. Sicher ist *akanti* = *han* mit *ud* in der Bed. "holt heraus, beseitigt, vernichtet". — <sup>3</sup>) E. MÜLLER, PGr., S. 143. — <sup>4</sup>) Jā. III. 83<sup>6</sup> steht *avasakkati*, aber mit der v. 1. in den birman. Hss. *apa*-. Das Wort *oggala* Th1. 477 (von der Sonne) kann = *apagata* oder *avagata* sein.

#### 9. SILBENMEHRUNG DURCH TEILVOKALE.

§ 29. Durch "Teilvokal" werden Konsonantengruppen getrennt, die r, l, y, v oder einen Nasal enthalten<sup>1</sup>). Eine Ausnahme bildet kasata "schlecht, falsch" A. I. 70<sup>6</sup>, JāCo. II. 96<sup>23</sup>, Milp. 119<sup>13</sup> usw. = kasta. Vermutlich liegt ein mundartlicher Ausdruck vor. Im Pkr. hat die Paisācī

l•

kasata<sup>\*</sup>). — Der Teilvokal steht zumeist im Wortinnern. Am Wortanfang findet er sich in *itthī* "Weib" = strī und in umhayati, -te "lächelt") Jā. II. 131<sup>29</sup>, JāCo. III. 44<sup>14</sup> = smayate. — Neben Wortformen mit Teilvokal stehen vielfach solche mit Assimilation der Konsonantengruppe. Die letzteren sind die altertümlicheren und finden sich besonders in Gāthās. Im Wortkommentar werden sie durch die Formen mit Teilvokal erklärt, die demnach als die geläufigen gelten. So steht Jā. III. 151<sup>5</sup> asi tikkho va mamsamhi; der Ko. ersetzt tikkha "scharf" = tiksna durch tikhina. — Bezüglich der Einwirkung des Morengesetzes auf die Quantität einer Länge, welche der durch den Teilvokal getrennten Konsonantengruppe vorhergeht, s. oben § 8. — Im Vers sind die Teilvokale, wie auch im Pkr.<sup>4</sup>), vielfach ohne Geltung. Vgl. Dh. 10 arahati = arhati; Dh. 25 kayirātha = kayrātha; Th1. 477 suriyasmim = suryasmim; Th2. 49 puriso = purso usw. Das *i* von *itthī* hat immer metrische Geltung; es findet sich daneben aber in Versen die Form thi; Sn. 769, Jā. I. 295<sup>8</sup>, V. 81<sup>16</sup>.

<sup>1</sup>) Zum Pkr. vgl. JACOBI, KZ. 23. 594; PISCHEL, PkrGr. § 131. – <sup>2</sup>) Var. X. 6, Hem. IV. 314; GRIERSON, ZDMG. 66.  $52^{21}$ ; PISCHEL, § 132 a. E.; ST. KONOW, ZDMG. 64.  $114^{36}$ . – <sup>3</sup>) WENZEL, Academy 1890, II, S. 177. – <sup>4</sup>) Es ist jedoch nicht richtig, die Schreibung dem Metrum zuliebe zu ändern.

§ 30. Am häufigsten ist der Teilvokal i: 1. Bei der Gruppe ry: iriyati "bewegt sich, verhält sich" M. I. 74<sup>6</sup>, A. III. 451<sup>6</sup> (Subst. iriyā) = \* iryate, irya; mariyada "Grenze" Mhvs. 34. 70 = maryada und oft. Dazu Passive wie kariyati zu karoti (auch kariyati D. I. 52<sup>21</sup>), vāriyati "wird abgehalten" = vāryate. — 2. Bei anderen Verbindungen mit y: kālusiya "Verfinsterung" DCo. I. 95<sup>10</sup> = kālusya; jiyā "Schnur, Bogensehne" D. II. 334<sup>20</sup>, Mhys. 14.  $4 = i y \bar{a}$  und oft. Dazu Passive wie *pucchivati* ... wird gefragt" = prcchyate. Auch in hiyyo (AMāg. hijjo) "gestern" = hyas liegt Teilvokal vor mit sekundärer Doppelung des v. — 3. Bei anderen Verbindungen mit r: vajira "Donnerkeil, Diamant" (AMag. vaira) Dh. 161. D. I. 95<sup>8</sup>, Milp. 118<sup>21</sup> = vajra. Über siri, hiri s. § 8. Hieher gehört auch purisa "Mann" (vgl. § 29). Die Grdf. ist \*pursa. In den Volkssprachen wurde der Teilvokal i gewählt gegen skr. purusa mit u<sup>1</sup>). Auf \*pūrsa geht durch \*pussa, \*possa auch p. posa Sn. 110 (und sonst in Versen) zurück. - 4. Bei Konsonantengruppen mit 1: pilakkhu Baumname Ja. III. 24<sup>26</sup> = plaksa; hilāda, Freude" Attanagaluvs. I. II = hlāda und oft. Aber stets sukka "weiß" = sukla. — 5. Bei Konsonantengruppen mit Nasalen: sineha "Liebe" = sneha; tasinā "Durst" Dh. 342 f. (neben tanhā) = trsnā. Aber nur kanha, "schwarz" =  $k_{rsna}$  (pkr. kanha, kasina, kasana) und nagga "nackt" = nagna (AMāg. nagiņa, nigiņa). In der Flexion rājinā, rājino neben raññā, rañño = rājñā, rājñas. Über gini aus \*agini, agni s. § 66. 1. Zu mihita s. § 50. 6.

1) WACKERNAGEL, AIGr. I, § 51; PISCHEL, PkrGr. § 124; MICHELSON, IF. 23. 254.

§ 31. 1. Der Teilvokal a steht vornehmlich dann, wenn in der Umgebung der a-Vokal vorherrscht: garahā, "Tadel" JāCo. I. 372<sup>31</sup>, "Ehrlosigkeit" D. I. 135<sup>14</sup>, garahati "tadelt" usw.=garhā, garhati; palavati "schwimmt" Dh. 344, ThI. 399 (neben pilavati ThI. 104) = plavati; harāyati "schämt sich" (§ 186. 2) neben hiriyati zu hrī. Vgl. nahāyati in § 50. 5. In der Kompositionsfuge: antaradhāyati "verschwindet" zu Wz. dhā mit antar. — 2. Der Teilvokal u steht vor m und v: usumā, "Hitze" JāCo.III. 71<sup>18</sup> = uşman; sukhuma "zart" = sūkşma; duve "zwei" (häufiger dve) m. c. Sn. 48, 896 = dve; maruvā (v. l. muruvā) eine Hanfart

| Spr. § 20-33 Grammatik | DES | Päli. | Α. | LAUTLEHRE. |
|------------------------|-----|-------|----|------------|
|------------------------|-----|-------|----|------------|

M. I.  $429^{33} = m\bar{u}rv\bar{a}$ . Oder u ist bedingt durch u der folgenden Silbe: kurūra "grausam" A. III.  $383^{34}$ , Pu.  $56^7 = krūra$ . Dazu sumarati § 50. 6. Ebenso ist suņisā "Schwiegertochter" durch \*sunusā (so Pais.) aus snuņā entstanden. Das i ist dann nach § 19. 3 zu erklären<sup>1</sup>). Teilvokal u liegt auch vor in sakkuņāti "kann" und pāpuņāti "erlangt" zu skr. saknoti, prāpnoti. Vgl. § 148.

<sup>1</sup>) Das n in sunisā ist vielleicht der Nbf. sunhā (s. § 50, 3) entnommen.

### 10. QUANTITÄTSWECHSEL UNTER DEM EINFLUSS DES METRUMS UND IN DER KOMPOSITIONSFUGE.

§ 32. Dem Metrum zuliebe werden sehr häufig I. kurze Vokale gedehnt<sup>1</sup>). satīmatī Th2. 35; tūriyam Mhvs. 25. 74; tatīyam Dh. 309; anūdake Ja, VI. 4995. Vielfach auch in Endsilben: siho va nadati vane ThI. 832. - Auf gleicher Stufe mit der Vokaldehnung steht nach dem Morengesetz die Doppelung des folgenden Konsonanten: paribbasano für parivo Sn. 796; sarati bbayo ,, das Leben entschwindet" (vgl. § 51. 3) für sarati vayo Ja. III. 95<sup>18</sup>. Durch das Metrum können die Formen kummiga Milp. 346<sup>18</sup>. kussobbha Sn. 720 bedingt sein. Sie finden sich aber nach § 24 auch ohne metrischen Zwang. - 2. Kürzung langer Vokale m. c.<sup>2</sup>) ist ebenfalls sehr häufig: (bhūtāni) bhummāni vā yāni va (statt vā) antalikkhe Kh. 6. 1 = Sn. 222 (vgl. Kh. 9. 6, Dh. 138 f.); paccanikā statt -nīkā Cp. II. 8. 4 usw. Zu a ist o gekürzt in okamokata (statt -to) Dh. 34, und e zu i in ogimhisu (statt -esu) Dh. 286. Nicht selten bleiben die Ausgänge -inam, -unam, -ihi, -uhia-isu, -usu im Vers kurz gegen -inam usw. der Prosasprache. So Thi. 1258, 240; Ja. VI. 579<sup>29</sup>, Th1. 1207 usw. Nasalvokale werden entnasaliert: digham addhana (statt-nam) socati Dh. 207. In Th2. 91 ist papuni statt -nim zu lesen. Im Sandhi haben wir dann Fälle wie annä samatimanni 'ham (statt -nnim aham) Th2. 72 oft genug. Auch im Wortinnern kann der Nasal m. c. ausfallen. So jīvato Jā. III. 539<sup>s</sup> statt jīvanto. — Vereinfachung einer Doppelkonsonanz ist wieder gleichwertig mit Vokalkürzung. So steht m. c. dukham für dukkham Th1. 743; dakkhisam für -issam<sup>8</sup>) Th2. 84 (vgl. dakkhisāma Jā, III. 99<sup>7</sup>) u. a. m.

<sup>1</sup>) Ebenso im Pkr., PISCHEL, § 73. — <sup>2</sup>) PISCHEL, § 99. — <sup>3</sup>) Anders Mrs. RHYS DAVIDS, Psalms of the Sisters, S. 56, Anm. 2.

§ 33. Am Ende des Vordergliedes eines Kompositums werden oft 1. kurze Vokale gedehnt<sup>1</sup>): sakhībhāva JāCo. III. 493<sup>•</sup> (sakhībh- JāCo. VI. 424<sup>20</sup>); abbhāmatta S. I. 205<sup>4</sup> (in einem Vers, doch ohne metrischen Zwang); rajāpatha (s. CHILDERS, P. D. u. d. W.), wofür Pu. 57<sup>18</sup> rajapatha steht. Gleichwertig ist wieder Konsonantendoppelung im Anlaut des zweiten Gliedes: jātassara "natürlicher See" Vin. I. 1114; navakkhattum "neunmal" DhCo. III. 377<sup>12</sup> und ebenso in allen Zusammensetzungen mit -khattum = -krtvas. --- Besonders häufig findet sich Vokaldehnung oder Konsonantendoppelung bei der Zusammensetzung mit Präpositionen: pāvacana (AMāg. pāvayana) "Wort" Th2. 457, D. I. 88<sup>s</sup> usw. = pravacana; pākata (AMāg. pāgada) "offenbar" Thi. 109, VvCo. 267<sup>37</sup> = prakata<sup>3</sup>). Es kann natürlich auch an die Wirkung des "Auftones" (§ 24) gedacht werden. Konsonantendoppelung liegt vor in abhikkanta "herrlich" D. I. 85<sup>7</sup> usw., doch wohl zu Wz. kam (nicht zu kram) gehörig<sup>s</sup>); ferner in pațikkula "widerstrebend" M. III. 301<sup>11</sup>, JāCo. I. 393<sup>24</sup> neben pațikūla Vin. I. 58<sup>28</sup> usw. = pratikūla. Vielleicht gehört hieher ein Teil der Komposita vom Typus phalāphala "jede Art Frucht"<sup>4</sup>). Bei manchen, wie z. B. maggāmagga "jede Art Weg" (Weg und Unweg) mag man auch den Typus subhāsmbha (subha + asubha) denken. — 2. Vokalkürzung tritt vielfach ein, wenn Themen auf ā, ī, ū das Vorderglied bilden<sup>5</sup>): upāhanadāna "Spende von Schuhen" JāCo. IV. 20<sup>8</sup> von upāhanā + d-; dāsigana "Dienerinnenschar" JāCo. II. 127<sup>26</sup> von dāsī + g-; sassudevā "die Schwiegermutter als Gott verehrend" S. I. 86<sup>14</sup> = Jā. IV. 322<sup>16</sup> (im Vers, doch ohne metrischen Zwang) von sassū + d-.

<sup>1</sup>) Ebenso im Pkr.; PISCHEL, § 70. — <sup>3</sup>) In päheti "sendet" (neben pahimats) ist das ā vielleicht durch Formen wie pähesi "er sandte" veranlaßt. — <sup>3</sup>) Die Formen upakkilittha "verunreinigt", upakkilesa "Verunreinigung" sind vielleicht Kontamination von <sup>4</sup>upakkittha, <sup>\*</sup>upakkesa = upaklista, upaklesa mit <sup>\*</sup>upakilittha und <sup>\*</sup>upakkilesa (mit Teilvokal nach § 30. 4). Eine Kontamination der Wurzelformen sraj und sarj ist wohl bei ossajjati "gibt auf", vissajjati "gibt weg" (neben ossajati, vissajati) anzunehmen. Bei oggata "untergegangen" (§ 28, Anm. 4) und okkasati "entführt" D. IL 74<sup>29</sup> zu Wz. kars mit ava (Zwischenstufen <sup>\*</sup>ogata, <sup>\*</sup>okasati) ist auf § 6. 2 zu verweisen. - <sup>4</sup>) FAUSBÖLL, Dasaratha-Jätaka S. 26; TRENCKNER, Notes S. 74; E. KUHN, Beitr. S. 31; ANDERSEN, PGl. u. d. W. a. — <sup>5</sup>) Vgl. PISCHEL, § 97.

#### 11. EINZELNES ZUM VOKALISMUS.

§ 34. Es bleibt noch eine Anzahl von "sporadischen Fällen" übrig. So hat sich aus ai. punar eine Doppelform puna und pana mit verschiedener Bedeutung entwickelt: puna heißt "wieder, noch einmal", pana "aber, dagegen"1). - In manchen Fällen ist der Vokalismus des P. ursprünglicher als der des Skr. So in garu "schwer" gegen skr. guru, wie auch in agaru, agalu "Aloe" Ja. VI. 51014, VvCo. 2371 gegen aguru (neben agaru). Vielleicht auch in kilanja "Matte" M. I. 2282, Mhvs. 34. 54 gegen kiliñja; mucalinda Baumname Vin. I. 3<sup>13</sup> gegen mucilinda; jhallikā "Grille" Abhp. 646 gegen *jhillikā.* — In anderen Fällen geht das Pāli-Wort auf eine andere Grundform zurück, als das Skr.-Wort: tipu "Zinn" D. II. 351°, Vin. I. 190<sup>27</sup> ist z. B. wohl nicht = trapu, sondern = \*trpu; papphasa "Lunge" Kh. 3, D. II. 293<sup>15</sup> usw. nicht = pupphusa; simbala, -li "Baumwollenbaum" (AMāg. simbalī) nicht = sālmalī (AMāg. sāmalī), sondern = ved. simbala "Blüte des B."2); tekicchā "Heilung", atekiccha "unheilbar" (AMāg. teicchā) A. III. 146<sup>32</sup>, DhCo. I. 25<sup>31</sup> nicht = cikitsā, sondern = \*cekitsā<sup>3</sup>). Die Formen kissa G. Sg. und kismim, kimhi L. Sg. des Pron. interr. gehören nicht zum St. ka, sondern zum St. ki, der in skr. kim vorliegt 4). - Nicht selten finden sich zu den Päliformen Parallelen im Pkr. So pärepata "Taube" Jä. VI. 539<sup>16</sup> = AMag. pārevaya gegen skr. pārāpata = Māh. pārāvaa<sup>5</sup>); milakkha, "Barbar" S. V. 466<sup>39</sup>, milakkhu Th. I. 965 = AMag. milakkhu gegen skr. mleccha — AMāg. mēccha, miccha <sup>6</sup>); timbaru Baumname Attanagaluvs. 7. 15 pkr. timbaru, -ruya gegen skr. tumburu = pkr. tumburu<sup>T</sup>). — Das Verb. dhovati "wäscht" gegen skr. dhāvati hat sein o von Formen wie dhota "gewaschen" = dhauta bezogen<sup>8</sup>).

<sup>1</sup>) MICHELSON, IF. 23. 258, Anm. 1. — <sup>3</sup>) PISCHEL, PkrGr. § 109; GELDNER in PISCHEL und G., Ved, Studien II. 159. — <sup>3</sup>) PISCHEL, § 215. — <sup>4</sup>) Vgl. in Pkr. Mäg. *kifa* u. a. m., PISCHEL, § 103, 428. Anders R. O. FRANKE, GN. 1895, S. 529, Anm. I. — <sup>5</sup>) PISCHEL, § 112. — <sup>6</sup>) PISCHEL, § 105, 233; E. KUHN, KZ. 25. 327. — <sup>7</sup>) PISCHEL, § 124. — <sup>8</sup>) JOHANSSON, IF. 3. 223 f. Anders PISCHEL, § 482.

#### 12. KONSONANTEN IN FREIER STELLUNG.

§ 35. Frei stehende Konsonanten sind im Päli im allgemeinen gut bewahrt; insbesondere bleiben, im Gegensatz zum Pkr.<sup>4</sup>), intervokalische Mutae erhalten. Auch *n* und *y* bleiben regelmäßig unverändert<sup>2</sup>). Die Zischlaute 5, 5, s sind (s. § 3) in s zusammengeflossen. — Allgemeine Regel ist nur (s. § 2), daß zwischen Vokalen d durch l und dh durch lh vertreten ist<sup>3</sup>):  $\bar{a}vel\bar{a}$  "Kranz" (§ 11) =  $\bar{a}pid\bar{a}$ ;  $pel\bar{a}$  "Korb" Pv. IV. I. 42, Mhvs. 36. 20 =  $ped\bar{a}$ ;  $h\bar{i}leti$  "mißachtet" (JPTS. 1907, S. 167) zu Wz. hid,  $m\bar{i}lha$  Vv. 52. 1 =  $m\bar{i}dha$  zu Wz. mih; vdlha "fortgetragen" Vin. I. 32<sup>13</sup> =  $\bar{u}dha$ . Erhalten ist d in kudumala "aufgebrochene Knospe" (kudumalakajāta A. IV. 117<sup>21</sup>). Hier stand d ursprünglich in einer Konsonantenverbindung (skr. kudmala), die durch Teilvokal getrennt wurde. Abhp. 482 wird auch kuduba ein best. Maß = kudava aufgeführt. Auffallend ist sahodha "zusammen mit dem Raub" aus saha + adha<sup>4</sup>).

<sup>1</sup>) PISCHEL, PkrGr. § 186ff. – <sup>3</sup>) Gegen das Pkr. Vgl. PISCHEL, § 224, 252. – <sup>3</sup>) Im Pkr. bleibt ¢<sup>4</sup> erhalten. PISCHEL, § 240, 242. – <sup>4</sup>) JPTS. 1909, S. 137.

§ 36. Die verschiedenen Erscheinungen des Präkrit finden sich nun aber sporadisch auch im Pali. Die betreffenden Wörter und Formen sind aus Mundarten entlehnt, die in der Präkritisierung weiter fortgeschritten waren als die Hochsprache, die das Pali darstellt. Über die entsprechenden Erscheinungen in Lautgruppen s. § 60 ff. — Zu diesen sporadischen Erscheinungen gehört der gelegentliche Ausfall einer intervokalischen Muta, die durch den Hiatustilger y oder v ersetzt wird: suva "Papagei" (neben suka) = suka; khāyita "gegessen" Jā. VI. 49819, M. I. 83<sup>6</sup>, Vin. I.  $100^{39} = kh\bar{a}dita^{1}$ ; niya , eigen" Sn. 149 (neben nija) = nija<sup>2</sup>); sāyati "kostet" D. III. 85<sup>20</sup>, A. III. 163<sup>21</sup> (neben sādiyati, sādita) = svādate, Vgl. die Namen Aparagoyāna Bodhivs. 74<sup>1</sup> = Aparagodāna<sup>1</sup>) und Kusināra durch \*-naara = Kusinagara, Die Pāliform gibt hier wohl die lokalmundartliche Aussprache wieder. Außerordentlich häufig ist der Wechsel der Endungen -ikä und -ivä<sup>4</sup>): ävenika "besonders, speziell" S. IV. 23910 und aveniya Vin. I. 7130; Kosiya N. des Indra Ja. II. 2528, M. I. 25282, Milp. 126<sup>7</sup> = Kausika; posāvanika "groß gezogen" JāCo. III. 134<sup>90</sup> und -niya DhCo. III. 35° zu posati. Allein hier liegt wohl kein "Präkritismus" vor, sondern Doppelformen wie lokika "weltlich" = laukika und lokiya = laukya haben zu einer Vermengung beider Suffixe geführt. Daher auch sotthika "Brahmane" Mhvs. 5. 105 als v. l. zu sotthiya = śrotriya. Ebenso ist wohl auch veyyattikā "Klarheit" Smp. 323<sup>28</sup> nur Nebenform zu veyyattiya M. I. 82<sup>95</sup>, II. 208<sup>88</sup>, das (mit Teilvokal) zu viyatta = vyakta ebenso gebildet ist wie veyyāvacca zu \*viyāvata (§ 3).

<sup>1</sup>) E. KUHN, Beitr. S. 56. — <sup>2</sup>) MINAYEFF, PGI. § 41. — <sup>3</sup>) BR. u. d. W. *aparagoddini*, — <sup>4</sup>) Vielfach macht die Herkunft der Hss. einen Unterschied aus. Die siames. Hss. haben z. B. -*ika*, wo die übrigen -*iya* aufweisen. Mrs. RHYS DAVIDS, Vibhanga, pref. S. XIV.

§ 37. Eine präkritische Erscheinung ist ferner die sporadische Vertretung einer intervokalischen tönenden Aspirata durch  $k^1$ ): lahn, lahnka, "leicht" Dh. 35, Thi. 104, A. I. 10<sup>s</sup> usw. = laghu; ruhira "rot, Blut" Thi. 568, M. III. 122<sup>24</sup> (neben rudhira DhCo. I. 140<sup>14</sup>) = rudhira; sāhn "gut" Thi. 43, VvCo. 284<sup>29</sup> (neben häufigerem sādhu) = sādhu; āyāhati "müht sich ab, kämpft" Sn. 210, S. I. 48<sup>1</sup> (V.), Jā. VI. 283<sup>8</sup>, Milp. 326<sup>8</sup>, wenn wir mit H. KERN (IF. 25. 238) eine Grundform \*āyodhate annehmen dürfen; nutthuhati "speit aus" (neben -bhati § 16. 1a) zu Wz. stubk mit ni; pahamsati "reibt, wetzt" JāCo.II. 102<sup>6</sup>, DhCo. I. 253<sup>5</sup> durch \*paghamsati = pragharsati<sup>3</sup>); momāha "betört" S. I. 133<sup>28</sup> (V.), D. I. 27<sup>9</sup> (momūhatta A. III. 119<sup>9</sup>, Pu. 69<sup>7</sup>) = momugha<sup>3</sup>). Aus der Endung des I. Pl. -bhis ist -hi geworden, -bhi ist archaisch. Die Praes.-Form dahati "setzt, stellt" ist mit PISCHEL von einem \*dadhati abzuleiten<sup>4</sup>). Entsprechend stehen dahāsi Sn. 841 und dahāti

## 56 I. Allgemeines und Sprache 7. Pâli. Literatur und Sprache.

Sn. 888, Jā. V. 220<sup>8</sup> für dadhāsi, dadhāti. Im Anlaut steht h für bh in hoti "wird" neben bhavati (auch pkr. hoi); dazu pahoti "ist imstande", pahonaka "genügend", pahá "fähig" Sn. 98, pahata "viel" = prabhavati usw. Im sekundären Anlaut steht h für dh in hetthä "unten" = \*adhetthät (§ 9). Bemerkt sei hier, daß im P., wie im Pkr.<sup>6</sup>), umgekehrt zuweilen eine alte Aspirata erhalten ist, wo das Skr. h hat: idha "hier" gegen skr. iha = aw. ida; ghammati "geht" gegen skr. hammati, pkr. hammati; Vebhāra N. eines Berges (AMāg. Vebhāra, Vebbhāra, Vibbhāra) gegen Vaihāra (bei den Jainas aber Vaibhāra)<sup>6</sup>). Auch in pilandhati "schmückt", pilandhana "Schmuck" zu skr. Wz. nah hat das P. älteres dh bewahrt. — Für den Ersatz einer tonlosen Aspirata durch h verweise ich auf suhatā "Glück" Jā. III. 158<sup>24</sup> zu sukha<sup>7</sup>), und auf samihati "bewegt sich fort" Vv. 5. I, VvCo. 35<sup>16</sup>, das vielleicht zu skr. *īkhate* (im Dhātup. neben *īnkh*) gestellt werden darf<sup>5</sup>).

<sup>1</sup>) Zum Pkr. vgl. PISCHEL, § 188. Über Å statt einer Aspirata in Lautgruppen s. unten § 60. — <sup>3</sup>) TRENCKNER, Notes S. 61. Anders JOHANSSON, Monde Oriental 1907/8, S. 85 ff. — <sup>3</sup>) E. KUHN, Beitr. S. 42; E. MÜLLER, PGr. S. 37. — <sup>4</sup>) PISCHEL, BE. 15. 121; PkrGr. § 507. — <sup>5</sup>) PISCHEL, § 266. — <sup>6</sup>) Zweifelhaft ist samgharati (JPTS. 1909, S. 34) neben samharati. — <sup>7</sup>) Dagegen ist suhita "befriedigt, satt" gewiß nicht = sukhita (so MINAYEFF, PGr. § 43), sondern = su-hita (E. MÜLLER, PGr. S. 37). — <sup>6</sup>) BR. u. d. W. inkh.

§ 38. Mundartliche Erscheinung ist ferner die Erweichung intervokalischer Tenues<sup>1</sup>). I. Erweichung von k zu g: elamüga "taubstumm" Jā. I. 247<sup>28</sup>, M. I. 20<sup>19</sup> = edamūka; patigacca "im voraus, früher" D. II. 118<sup>27</sup>, DhCo. III. 305<sup>3</sup> usw. (S. I. 57<sup>19</sup> v. l. patikacca) = pratikrtya<sup>2</sup>). Ferner in den Namen Sagala eine Stadt Milp. 18, JaCo. IV. 23081 = Sakala und Māgandiya ein Brahmane (JPTS. 1888, S. 71) = Mākandika. — 2. Aus c wird j: sujā "Opferlöffel" zu skr. sruc<sup>3</sup>). — 3. Aus t wird d: udāku "oder" = utāho; niyyādeti "übergibt" JāCo. I. 507<sup>2</sup> (auch niyyāteti D. II. 331<sup>2</sup>) und pațiyādeti "bereitet zu" D. I. 226<sup>7</sup> = -yātayati; pasada "gefleckte Antilope" (§ 12. 1) = prsata; ruda "Ruf, Stimme" Jā. I. 207<sup>20</sup> (neben rata JāCo. II. 388<sup>98</sup>) = ruta; vidatthi "Spanne" DhCo. III. 172<sup>4</sup> = vitasti. S. Lévi erklärt auch samghādisesa, Bez. einer best. Art Vergehungen, aus samgha + atisesa und ekodi "geistig gesammelt" (obhāva, obhāta) aus eka + ati "aus einer einzigen (Gewebe-) Kette bestehend"4). — 4. Aus th wird dh: pavedhati "zittert" (§ 25. I) = -vyathate. — 5. Besonders häufig ist die Erweichung von p zu v<sup>5</sup>): avanga "tätowiertes Mal am Auge" Vin. II. 267<sup>6</sup> = apānga<sup>6</sup>); avāpuraņa "Schlüssel" JāCo. I. 501<sup>26</sup> (avāpurati, avā-purāpeti JāCo. I. 263<sup>20</sup>, II. 22<sup>9</sup> neben apāp- Vv. 64. 27, Vin. I. 5<sup>21</sup>, V., 80<sup>4</sup>) zu Wz. var mit apā (vgl. § 39.6); āveļā (§ 11) = āpidā; ubbillāvita "froh erregt" D. I. 3<sup>24</sup> neben *ubbillāpita* JāCo. II. 10<sup>8</sup>; kavi "Affe" Abhp. 1105 (neben gebräuchlichem kapi Cp. III. 7. 1) = kapi; kavittha Baumname JāCo. V. 132<sup>4,7</sup>, vgl. III. 463<sup>7</sup>, V. 115<sup>5</sup> (neben kapittha Jā. VI. 529<sup>20</sup>, Mhvs. 29. 11) = kapittha; theva "Tropfen" Vin. I. 50<sup>11</sup> zu Wz. stip, step des Dhātup.; pava "Kuchen" A. III. 76<sup>14</sup> usw. = pūpa; bhindivāļa eine Waffe Abhp. 194 = bhindipāla; vyāvata (pkr. vāvada) "beschäftigt m. etw." D. II. 141<sup>10</sup>, JāCo. III. 129<sup>15</sup> = vyāprta<sup>1</sup>); visīveti (§ 25. 1) = visyāpayati. — Hieher gehört auch 6. der Übergang von f zu l, der die Zwischenstufe & voraussetzt: kakkhala "grausam" = kakkhata; khela "Speichel" = kheta (oder zu Wz. kşvid des Dhātup.); cakkavāļa "Weltsphäre" JāCo. II. 3719, Mhvs. 31. 85 durch \*cakkavāța aus \*cakravarta (skr. cakravāda, -vāla); phaļika "Krystall" = sphațika. Dazu die Namen Alavi eine Stadt = Ațavi, Lala ein Land und Volk Dpvs. 9. 5 (vgl. Lāļudāyitthera JāCo. I. 12313) = Lāța.

<sup>1</sup>) Nach Hem. IV. 396, im Pkr, für den Apabhramáa charakteristiseh. PISCHEL, PkrGr. § 192, 202. – <sup>3</sup>) TRENCKNER, Milp. S. 421 (Note zu S. 48<sup>38</sup>); E. MÜLLER, PGr. S. 37. S. Lévi, JAs. ser. X. t. 20, S. 508 ff. (rgl. oben Einl. IX) stellt *jalogi* Vin. II. 301<sup>11</sup> zu *jalauka* "Blutegel". – <sup>3</sup>) S. Lévi, a. a. O. S. 505 f. erklärt *pärdjika*, Bez. best. Vergehungen, aus <sup>6</sup>*pärdika* (AMäg. *päranciya*). – <sup>4</sup>) S. Lévi, a. a. O. S. 503, 502. Dazu R. O. FRANKE, D., S. 39, Anm. 6 mit S. LVIII. Sehr fraglich ist, ob *dandha* "träge, dumm" hieher gehört. WEBER, ZDMG. 14. 48 hat es zu skr. *landra* gestellt. Ihm folgen CHILDERS, FAUSBÖLL, E. KUHN. Anders, aber unrichtig, TRENCKNER, Notes S. 65 (JPTS. 1908. 115, Anm.) und E. MÜLLER. Dagegen führt JOHANSSON, Monde Oriental, 1907/08, S. 103 das Wort auf idg. \**dhendhro-* zurück. – <sup>6</sup>) So auch im Pkr.; PISCHEL, § 192. – <sup>6</sup>) VT. III. 342, Anm. 6. – <sup>7</sup>) TRENCKNER, Notes, S. 63.

§ 39. Mundartliche Erscheinung ist ferner die sporadische Vertretung von Mediae durch Tenues<sup>1</sup>). I. Statt g erscheint k: akalu ein Parfum Milp. 338<sup>18</sup> = aguru (§ 34); chakala "Ziege" Abhp. 1111 = chagala; thaketi "verschließt" Vin. I. 48<sup>85</sup>, thakana Mhvs. 6. 13 = sthagayati, sthagana; palikunthita, umhüllt" JaCo. II. 9224 (neben palig-DhCo. I. 14411 V.) zu Wz. gunth mit pari; laketi "haftet", lakanaka "Anker" Milp. 377<sup>19,28</sup> = lagati, lagnaka; vākurā "Fangstrick" Thi. 775 (vākarā M. II. 65) = vāgurā. Anlautend kilāsu "lässig" Vin. III. 8<sup>b</sup> (akilāsu Vin. III. 9<sup>2</sup> usw.), das mit TRENCKNER zu glāsnu "schlaff" (Wz. glā) zu stellen ist. — 2. Für gh steht kh: palikha lä. VI. 276<sup>\*</sup> (neben häufigerem paligha) = parigha. — 3. Für j steht c: pāceti "treibt" Dh. 135 (pācanayatthi S. I. 115<sup>6</sup>) neben pājeti JāCo. II. 122<sup>5</sup> zu Wz. aj mit pra. — 4. Für d steht t: kusita .. träge" Thi. 101, A. III. 311 usw. = kusīda (aber kosajja § 17, Anm. I aus \*kausadya); patara "Spalt" Ja. IV. 32<sup>21</sup> = pradara; mutinga "Trommel" (§ 23) = mrdanga; pātu "offenbar" = prādur; samsati L. Sg. "in der Versammlung" Jā. III. 493<sup>1</sup> = samsadi, Dazu der Volksname Ceti, Ceta, Cetiya (m. c. Cecca) S.V. 436<sup>20</sup>, Cp. I. 9<sup>38</sup>, Jā. V. 267<sup>15</sup> = Cedi, Cedika. - 5. Für dh steht th: upatheyya "Polster" Jā. VI. 49013 = upadheya (vgl. upadhāna); pithīyati "wird zugedeckt" Th1. 872; M. III. 184<sup>15</sup> (neben pidahati, pidhāna) = pidhīyate. - 6. Für b, v steht p: avāpuraņa usw. (§ 38. 5), apāpurati "schließt auf" Vv. 64. 27, Vin. I. 5<sup>81</sup> (V.), II. 148<sup>19</sup>, zu Wz. var mit apā; chāpa(ka) "Junges" Vin. I. 193<sup>5</sup> usw. = Sāva; pabbaja eine Grasart Th1. 27 (neben babbaja Vin. I. 190<sup>3</sup>) = balbaja; palāpa "Spreu" JāCo. I. 467<sup>6</sup> = pralāva; pāpurana (§ 19. 2) = prāvarana<sup>2</sup>); opilāpeti "läßt versinken, ertränkt" M. I. 13<sup>6</sup>, JāCo. I. 23819, 33098 = -plāvayati; lāpa ein Vogel JāCo. II. 596 = lāba, lāva; lāpu JaCo. I. 341<sup>2</sup> und alāpu Dh. 149 "Flaschengurke" (neben lābu, alābu) = lābu, alābu; hāpeti "versorgt (das Feuer)" Jā. IV. 221 20 = hāvayati. Auch 3. Sg. Opt. hupeyya Vin. I. 8<sup>30</sup> zu bhavati für huveyya.

 <sup>1</sup>) Zum ganzen TRENCKNER, Notes S. 62 f. Zu den analogen Erscheinungen im Pkr. vgl. PISCHEL, PkrGr. § 191, 27; GRIERSON, ZDMG. 66. 49 f.; ST. KONOW, ZDMG. 64. 108 f., 114. Über die gleichen Erscheinungen in Lautgruppen des P. s. unten § 61. 2. — <sup>3</sup>) Anders JOHANSSON, IF. 25. 209 ff.

§ 40. Auch der sporadische Zutritt und Verlust von Aspiration hat Analogien in den Präkrits<sup>1</sup>). I. Zutritt von Aspiration, a) im Anlaut: khīla (AMāg. ebso.) "Pfahl" A. I. 141<sup>8</sup>, Mhvs. 29. 49 = kīla; -khattuņ = -krtvas; khujja "buckelig" D. II. 333<sup>81</sup> = kubja; thusa "Hülse" D. I. 9<sup>5</sup> = tuşa; pharasu "Beil" A. III. 162<sup>19</sup>, JāCo. I. 399<sup>7</sup> (neben parasu JāCo. III. 179<sup>1</sup>) = parasu; pharusa "hart, grausam" = paruşa; phala ein best. Maß Jā. VI. 510<sup>4</sup> (neben pala Thi. 97) = pala; phalagaņda "Zimmermann" S. III. 154<sup>39</sup> (neben pal- M. I. 119<sup>14</sup>) = palagaņda; phalu "Knoten (am Ast)" D. I. 5<sup>31</sup> = parus; phārusaka eine Blume DhCo. III. 316<sup>1</sup> = pāruşaka; phālibhaddaka Baumname JāCo. II. 163<sup>8</sup> = pāribhadra; phāsukā "Rippe" Dh. 154,

58 I. Allgemeines und Sprache 7. Päll. Literatur und Sprache.

JaCo. III. 273<sup>14</sup> usw. = pārsukā; phulaka ein Edelstein VyCo. 111<sup>26</sup> = pulaka; phusita (AMag. phusiya) "Tropfen" M. III. 300<sup>21</sup>, DhCo. III. 243<sup>6</sup> = prsata; phussa ein Sternbild, Monatsname Vv. 53. 4 = putya (phussaratha JaCo. III. 2382 = pusyaratha; phussarāga "Topas" Milp. 1182); bhasta "Ziegenbock" Jā, III. 27811 = basta; bhisa "Lotosschößling" Jā. VI. 5168, JāCo. I. 100<sup>7</sup> = bisa; bhisi "Matratze" Vin. I. 47<sup>20</sup> = brsi; bhusa "Spreu" Dh. 252. Ud. 78<sup>10</sup> = busa, Nach PISCHEL (PkrGr. § 211) läge auch in Wörtern wie cha "sechs"?) = sat; chaka, chakana "Mist" Vin. I. 202<sup>25</sup> = sakrt; chāba(ka) (AMāg. chāva) = sāva (§ 39.6); cheppā (AMāg. chēppa, chippa) "Schwanz" Vin, I. 191<sup>a</sup>, III. 21<sup>ar</sup> = sepa Aspiration des Anlauts vor; aus sk, sk sei dann ch geworden. JOHANSSON (IF. 3. 212 f.) nimmt idg. Doppelformen mit sk und k an; ck führe auf sk zurück. — b) Aspiration im Inlaut: sunakka (pkr. sunaha) "Hund" = sunaka; sukhumāla "zart" = sukumāra; kakudha (Māh. kauha) "Höcker" JaCo. VI. 340<sup>3</sup> = kakuda. - 2. Verlust der Aspiration ist seltener; a) im Anlaut; jalla "Schmutz" Sn. 249, D. I. 167°. jallikā Sn. 198 = jhallikā. — b) im Inlaut: kaponi "Ellbogen" Abhp. 265 = kaphoni: khudā "Hunger" Sn. 52, Jā. VI. 539<sup>20</sup> = kņudhā.

1) PISCHEL, PkrGr. § 206ff. Gleiche Erscheinung in Lautgruppen s. unten §62. — 2) Daneben sa-, sa/-, so- "ohne Aspiration".

§ 41. Als mundartliche Erscheinung sind auch die sporadischen Verschiebungen der Konsonantenklassen zu verstehen. I. Palatale stehen für Gutturale: *cunda* "Drehbank" in *cundakāra* "Drechsler" JāCo. VI. 339<sup>12</sup> = kunda; Wz. iñj D. I. 56<sup>29</sup> (neben ing JāCo. II. 408<sup>13</sup>) = ing. — 2. Dentale stehen für Palatale<sup>1</sup>): daddallati "glänzt" (§ 185) = *jājvalyate*; tikicchati "kuriert" (§ 184) = cikitsati (vgl. § 34); digucchati "empfindet Ekel" bei CHILDERS (AMāg. dugucchaī) neben jigucchati = *jugupsate*<sup>3</sup>). In den beiden letzten Fällen liegt wohl Dissimilation vor. — 3. Ein Dental steht für einen Zerebral: dendima eine Trommel D. I. 79<sup>14</sup> (neben dindima) = dindima, das natürlich auch aus der Volkssprache stammt<sup>3</sup>).

1) Auch im Pkr.; s. PISCHEL, § 215. — 7) daddara "dumpf tönend" A. IV. 171<sup>20</sup> = jarjara und dardara. Im Singh. ist der Übergang von j zu d Gesetz. — 8) Verschiebungen der Konsonantenklassen in Lautgruppen s. § 63.

§ 42. Besonders häufig erscheinen Zerebrale an Stelle von Dentalen, meist unter dem Einfluß eines vorhergehenden r, r, auch wenn diese im Pāli geschwunden sind<sup>1</sup>). So steht 1. t für t: ambātaka ein Baum Abhp. 554 = amrātaka<sup>2</sup>). Auch vatamsa(ka) (§ 66. 1) gegen avatamsa und patamga "Heuschreck" Jā. VI. 50620, Milp. 2725 gegen patamga?). Ferner zuweilen in Partizipien der r-Wurzeln: hata (AMag. Mah. kada) "weggenommen" = hrta;  $vy\bar{a}vata$  (§ 38. 5) =  $vy\bar{a}prta$ . Dagegen nur mata "tot", ābkata "herbeigebracht", sanouta "gebändigt"; meist auch kata "gemacht" (dukkața t. t., eine best. Art Vergehen). Statt prati- erscheint bald pati-, bald pati-, ersteres besonders (aber nicht ausschließlich) dann, wenn sonst im Wort noch Zerebrale vorkommen; also *patitthäti* "steht fest"; doch auch *patimanteti* "disputiert" D. I. 93<sup>28</sup>, Vin. II. 1<sup>12</sup> usw. Dagegen pați- in pațimā "Bildnis" = pratimā u. a. MICHELSON<sup>4</sup>) möchte pațimit skr. prati-, dagegen pati- mit awest. paiti-, altpers. patiy- zusammenstellen. — 2. th steht für th: pathama "der erste" = prathama; sathila "unachtsam" Dh. 312 f. = \*srthila (aber sithila Th1. 277 usw.). Schwankend ist die Schreibung in pathavi, pathavi (§ 12.4). Vgl. ferner kathita (AMag. kadhiya, Māh. kadhia) "heiß gemacht", pakkathita Thūpavs. 48ª gegen kvatkita<sup>5</sup>). — 3. ¢ steht für d in den beiden Wzz. dams "beißen" und

Spr. § 40-44. Grammatik des Päli. A. Lautlehre.

dak "brennen"") und ihren Ableitungen. So dasati; samdāsa "Zange" Ja. III. 13812 M. II. 7512 = samdamsa, damsa "Stechfliege" Thi. 31, Vin. I.  $3^{20}$  usw. = damsa. Aber stets dattha "gebissen" = dasta und dāthā (pkr. dādhā) "Zahn", offenbar wegen des im Wortinnern stehenden Zerebrals. Ferner ¢ahati; dāha "Glut" M. I. 306<sup>11</sup>, JāCo. III. 153<sup>10</sup> = dāha. Dagegen wieder daddha "gebrannt" = dagdha. Im Inlaut wird dann & zwischen Vokalen weiter zu l: ālāhana "Scheiterhaufen" D. l. 55<sup>26</sup>, DhCo. I. 26<sup>18</sup> usw. und parilaha "Schmerz" Dh. oo usw. zu dah. Ebenso ulara "groß" Thi. 65 usw. = udāra; ulunka (§ 17. 2a) = udanka; kovilāra Baumart lā. VI. 530<sup>2</sup> = kovidāra; dohaļa "Gelüste der Schwangeren" JāCo. III. 28<sup>2</sup>, DhCo. III. 95<sup>7</sup>, dohalini = dohada, dohadini<sup>7</sup>); bubbula(ka) "Blase" Dh. 170, Mhvs. 30. 13 = budbuda. — 4. lh steht (durch dh) für dh in dvelhaka "Zweifel" Smp. 309<sup>21</sup> zu dvaidha. — 5. n steht für n: sakuna "Vogel" = sakuna; sana ...Hanf" = sana; sanim, sanikam (8 22) = \*sanam. Bemerkenswert ist ñāna "Wissen" (auch abhinnāna usw.) = jnāna. Mitunter schwankt im P. die Schreibung; so sanati, sanati "tönt" zu Wz. svan.

<sup>1</sup>) Im Pkr. ist die Zerebralisierung noch weiter verbreitet; PISCHEL, § 218ff. Zerebralisierung in Lautgruppen s. unten § 64. — <sup>3</sup>) Bei apphotā Jasminart Jā. VI. 536<sup>32</sup> ist auch im Skr. āsphotā die richtigere Schreibung gegen -tā. — <sup>3</sup>) Dagegen soll patamga nach Abhp. 624, "Vogel" bedeuten. — <sup>4</sup>) IF. 23. 240. — <sup>5</sup>) Es findet sich auch pakkațihita (v. l. pakkuțihita) DhCo. I. 126<sup>8</sup>, III. 310<sup>9</sup> neben pakkuțihita Th2Co. 292<sup>5</sup>, und pakkațihitā (v. l. pakkuțihita) DhCo. I. 472<sup>7</sup>. Wie erklärt sich hier *țih?* Über kuthita s. § 25, Anm. 1. — <sup>9</sup>) Wie im Pkr. in Māh., AMāg., JMāh.; PISCHEL § 222. — <sup>7</sup>) LÜDERS, GN. 1908, S. 3.

§ 43. Mit den Erscheinungen der Zerebralisierung verwandt ist auch die sporadische Vertretung von d durch r, von n durch l oder r, auch von n durch l. I. Für d steht (durch d) ein  $r^1$ ). So beliebig in den mit dasa "zehn" zusammengesetzten Zahlwörtern wie ekārasa (neben ekādasa) "elf" usw. Ferner beliebig in den Zusammensetzungen mit -disa, -dikkha = -drśa, -drkøa: erisa, erikkha (neben edisa, edikkha) = idrśa, idrkøa usw. nach Kacc. IV. 6. 19 (SENART, S. 525). Vgl. § 112. 3. — 2. Für n steht l: ela "Fehler" (anelaka "fehlerlos" D. III. 85<sup>17</sup> usw.) = enas; pilandhati, pilandhana (§ 37) zu Wz. nah; Milinda n. pr. = Mevávðpoç, in den beiden letzten Fällen wohl durch Dissimilation<sup>9</sup>). Für n steht r in Nerañjarā Flußname Vin. I. 7<sup>6</sup> usw. = Nairañjanā. — 3. Für n steht  $l^9$ ): velu (auch AMāg, velu neben venu) "Bambus" = venu; mulāla (§ 12. 3) = mrnāla.

<sup>1</sup>) Zum Pkr. s. PISCHEL, § 245. — <sup>3</sup>) SCHULZE, KZ. 33. 226, Anm. Vgl. WACKER-NAGEL, GN. 1906, S. 165, Anm. 1. — <sup>3</sup>) FAUSBÖLL, Five Jät. S. 20.

§ 44. Sehr häufig ist im Pāli die Vertretung von r durch l, die im Pkr. für die Māgadhī Gesetz ist und in den übrigen Mundarten sporadisch vorkommt<sup>1</sup>). So anl. in *lujjati* "zerfällt" Th1. 929, S. IV. 52<sup>8</sup> (palujjati D. II. 118<sup>81</sup> usw.) = rujyate; ludda (§ 15. 4) = raudra<sup>3</sup>). Mitunter liegen Doppelformen mit l und r im Skr. vor: lakha (AMāg. laha neben lukkka) "grob, schlecht" Th1. 923, Vin. I. 55<sup>33</sup> = lūksa, rūksa; lodda Baumname Jā. VI. 497<sup>35</sup> = lodhra, rodhra. Im P. haben wir loma, roma (letzteres Abhp. 259, 175) "Haar" und lohita, rohita (letzteres in best. Verbindungen) "rot, Blut" wie im Skr. Im Inlaut steht l für r in elanda "Ricinus" M. I. 124<sup>30</sup> = eranda; taluna "zart" A. IV. 129<sup>6</sup> (neben taruna D. I. 114<sup>15</sup>) = taruna; tipukkhala t. t. Nett. 2<sup>9</sup> usw. = tripuskara; daddula eine Reisart D. I. 166<sup>30</sup>, A. I. 241<sup>6</sup> = dardura; sajjulasa (§ 19. 2) = sarjarasa u. v. a. Bei kumbhīla "Krokodil" haben wir auch skr. kumbhīla neben -īra. Nicht

59

#### 60 I. Allgemeines und Sprache 7. Påli. Literatur und Sprache.

selten steht *pali*- für *pari*-: *palikhanati* "rottet aus" S. I. 123<sup>6</sup> (V.), II. 88<sup>7</sup> zu Wz. *khan* mit *pari*; *palissajati* "umarmt" D. II. 266<sup>10</sup> (V.), Jā. V. 204<sup>17</sup> zu Wz. svaj mit *pari*. Andere Beispiele § 39. I, 2 und bei CHILDERS. Ein sekundär aus d entstandenes r (§ 43. 1) wechselt mit l in *telasa*, *terasa* "dreizehn"<sup>8</sup>).

PISCHEL, PkrGr. § 256f. - \*) JāCo. IV. 416<sup>25</sup> steht ruddarūpa mit v. l. ludda•. <sup>3</sup>) Für r steht d in Purimdada N. des Indra D. II. 260<sup>1</sup> (V) gegen Puramdara, vermutlich Volksetymologie. E. KUHN, Beitr. S. 43.

§ 45. Seltener ist die Vertretung von skr. l durch p. r: arañjara (§ 17. 2b) = aliñjara; ārammaņa "Basis, Objekt" Sn. 474, M. I. 127<sup>6</sup> usw. = ālambana; kira Partikel = kila; biļāla "Katze" Abhp. 461 (neben gebräuchlichem biļāra Jā. l. 461<sup>8</sup>, biļārikā JāCo. III. 265<sup>10</sup>) = biḍāra. — Für l steht *n* (wohl durch Dissimilation) in nangala (AMāg. ebso.) "Pflug" ThI. 16, D. II. 353<sup>5</sup> usw. = lāngala; nangula "Schwanz" in gonangula eine Affenart ThI. 113<sup>1</sup>) = lāngala; nalāta "Stirn" D. I. 106<sup>14</sup> JāCo. I. 388<sup>18</sup> = lalāta. Inlautend steht *n* für l in dehanī "Schwelle" Abhp. 219 = dehalī<sup>2</sup>).

1) Auch nanguitha A. II. 245<sup>2</sup>, JāCo. I. 370<sup>83</sup> usw., das sich zu nangula verhält, wie anguitha "Finger" zu angula. — 2) Abhp. 562 hat auch tintiņī "Tamariske" gegen tintijikā, -dikā.

§ 46. Nicht selten ist der Wechsel zwischen y und  $v^1$ ). I. p. vsteht für skr. y: āvudha "Waffe" Dh. 40, A. IV. 1077, JāCo. I. 1001 (āyudha Mhvs. 7. 16 usw.) =  $\bar{a}yudha$ ;  $\bar{a}vuso$  Anrede zu  $\bar{a}yusmant$ ; ussava (§ 15. 4) = avasyāya; kasāva "Schmutz, Sünde" Sn. 328, Dh. 9f. (kasāyita Attanagaluvs. 2. 2) = kasāya; kāsāva "die gelbe Mönchsrobe" = kāsāva; tāvattimsā (AMag. tavattīsā) "die 33 Götter" = trayastrimsat; piņdadāvika "Proviantträger" D. I. 519, DhCo. I. 15627 für odāyika; migavā "Jagd" JāCo. I. 14928 = mrgayā. Zu  $k\bar{v}a(m)$ , wie viel? wie weit?" ( $k\bar{v}a-d\bar{u}ram$  usw.) ist ved. kīvant zu vergleichen gegen skr. kiyant. Neben kanduvati "juckt" Vin. III. 117<sup>14</sup> = kandayati steht kandayana Attanagaluvs. 2. 3. Hinter Teilvokal i findet sich v statt y in pativimsa, -visa Vin. I. 28°, DhCo. III. 30410 = \*pratyamsa. CHILDERS führt auch noch tivangika aus \*tiy- = \*tryangika auf, sowie divaddha "eineinhalb" = \*dvyardha (doch steht Smp. 285<sup>35</sup>, Mhvs. 19. 92 diyaddha). Wo Doppelung des v eingetreten ist, erscheint (vgl. § 51. 3) bb: pubba "Eiter" Sn. 671, M. I. 5719, JāCo. II. 1816 durch \*puvva, \*pūva = pūya; vanibbaka "bettelnd" D. I. 137<sup>25</sup>, DhCo. I. 105<sup>18</sup> = vanīyaka. Da nun aber b gelegentlich im P. für v des Skr. eintritt (kabala "Bissen" = kavala, kabalikā "Kompresse" Vin. I. 205<sup>35</sup> = kavalikā, buddha "alt" D. II. 162<sup>96</sup> neben vuddha = vrddha), so kann es natürlich auch (durch v) für y eintreten: *jalābu* "Mutterleib" M. I. 73<sup>4</sup>, S. III. 240<sup>18</sup> (s. § 44) = jarāyu. — 2. p. y steht für skr. v: dāya "Park" D. II. 40<sup>19</sup>, Vin. I. 8<sup>9</sup> usw. (neben dāva JāCo. I. 212<sup>11</sup>) = dāva. Das Ger. lāvitvā Jā. III. 226<sup>24</sup>, Vin. III. 64<sup>33</sup>, JāCo, I. 215<sup>29</sup>, III. 130<sup>5</sup> und das Part. lāyita JāCo. III. 130<sup>9</sup> scheinen für \*lāvitvā, \*lāvita (lāveti "reißt aus, erntet", Wz. lū) zu stehen; caccara "Kreuzweg" Milp. 1<sup>18</sup>, JāCo. I. 425<sup>12</sup> hat E. KUHN<sup>2</sup>) durch *catyara* aus catvara erklärt. — 3. Vereinzelt steht l für y in latthi(kā) "Sproß, Stock" Jā. III. 161<sup>18</sup>, D. I. 105<sup>10</sup> neben yatthi(kā) JāCo. II. 37<sup>4</sup>) = yasti<sup>8</sup>). Der Übergang von y zu r ist aber problematisch. Das bei Childers angeführte antarārati "läuft Gefahr" ist unbelegt. Über die Formen sakhāram, sakhāro = gegen sakhāyam, sakhāyas s. unten § 84. In vedhavera "Witwensohn" Jā. IV. 1842, 50818 und sāmaņera "Novize" gegen vaidhaveya und śrāmaņeya liegt eine andere Bildungssilbe vor. Auch nahāru "Sehne, Schnur" (§ 50. 5) ist nicht

unmittelbar = snāyu, sondern geht auf eine Nbf. mit r zurück, auf die auch aw. snāvarə und got. snorjo hinweisen<sup>4</sup>). — 4. v und m stehen im Austausch in dem Völkernamen p. Damiļa = skr. Dravida. In vīmaņsati "prüft", vīmamsā, -sana, -sin gegen skr. mīmāmsate liegt Dissimilation vor<sup>5</sup>).

<sup>1</sup>) Zum Pkr. s. PISCHEL, § 254. In der Sprache der Asoka-Inschr. vgl. papovā = prāpnuyāt. MICHELSON, IF. 23. 229. — <sup>2</sup>) Beitr. S. 45. — <sup>3</sup>) PISCHEL, § 255. — <sup>4</sup>) Jo-HANSSON, IF. 3. 204f. — <sup>5</sup>) Gegen die Ableitung FAUSBÖLLS, Five Jät. S. 37 (vgl. auch ANDERSEN, P. Gl. u. d. W.) von Wz. mrf mit vi spricht, wie SENART, Kacc. S. 434 mit Recht hervorhebt, die Länge des *i*.

## 13. DISSIMILATION UND METATHESE.

§ 47. Einige Beispiele von I. Dissimilation wurden § 41. 2, 43. 2, 45, 46. 4 erwähnt. Dazu kommen noch Einzelfälle: kipilla, -llika "Ameise". Sn. 602, Vin. I. 97<sup>8</sup>, DhCo. III.  $206^{18} = pipila, -lik\bar{a}^{1}$ ; takkola "Bdellium" Abhp. 304 = kakkola, doch auch skr. takkola, sgh. takul. Der Völkername Takkola Milp. 359<sup>28</sup> ist vielleicht = Karkota<sup>2</sup>). - 2. An der Metathese ist namentlich r beteiligt; *ālārika* "Koch" D. I. 51<sup>10</sup> = *ārālika*; *kaneru*(kā) "junger Elefant" Jā. VI. 497<sup>1</sup>, JāCo. VI. 485<sup>22</sup> = kareņu; pārupati "verhüllt, zieht an" D. I. 24610, JāCo. II. 244, Mhvs. 22. 67, pārupaņa 3) "Mantel" JāCo. I. 378<sup>8</sup>, III. 82<sup>4</sup> neben pāpurana (§ 10, 2 und 30, 6). Nach Einschub eines Teilvokals trat Metathese ein: kayirā durch \*kariyā = \*karyāt zu Wz. kar4); kayirati (§ 175) = \*karyate; payirudāharati "spricht aus" D. II. 22211, JāCo. I. 45488 und payirupāsati "sitzt (dem Lehrer) zu Füßen" Th1. 1236 durch \*pariyud-, \*pariyupa- = paryud-, paryupa-; rahada "Teich" durch \*harada (§ 31. 1) = hrada. Auch daha (AMāg. daha, draha) Vin. I. 28<sup>a</sup>, Mhvs. I. 18 erklärt sich durch \*draha als Umstellung aus hrada. Endlich ist makasa "Muskito" Sn. 20, A. Il. 117<sup>33</sup>, JaCo. I. 246<sup>28</sup> durch \*masaka = masaka<sup>5</sup>). Über -hirati, -bhīrati s. § 175. Anm. 3.

<sup>1</sup>) Analog sgh. kubudinu "erwachen" statt \*pubudinu. — <sup>9</sup>) Hierüber und über einige andere problematische Fälle s. TRENCKNER, Notes S. 58 f., (JPTS. 1908, S. 108); E. MÜLLER, PGr. S. 39; JPTS. 1888, S. 18, 37, 50. — <sup>9</sup>) JOHANNSON (IF. 25. 222 f.) möchte pärupati auf eine erweiterte Wz. varp (idg. uerp) zurückführen. — <sup>4</sup>) Über acchera, äcera, macchera, wo ganz die gleiche Umstellung zugrunde liegt, s. § 27. 5. — <sup>9</sup>) FAUSBÖLL, Five Jät, S. 29 leitet makasa von makşa mit Teilvokal ab; doch findet eine Teilung von kş sich sonst nirgends.

## 14. KONSONANTENGRUPPEN.

#### Verbindung von zwei Konsonanten.

§ 48. Konsonantengruppen können nach § 29 durch Teilvokal gespalten werden. Sie bleiben erhalten 1. wenn sie aus zwei gleichen Konsonanten bestehen oder aus einer Muta mit zugehöriger Aspirata oder 2. wenn sie aus Nasal mit zugehöriger Muta bestehen. Bei den Ableitungen von pañca finden sich aber auch Formen mit nn, nn, nn, nn: jannarasa "fünfzehn, der fünfzehnte" (seltener panna-), pannwvīsa "fünfundzwanzig" Jā. III. 138<sup>20</sup> neben pañcadasa Sn. 402 und pañcavīsa Dpvs. 3. 29, und nur pannāsa(m) DhCo. III. 207<sup>12</sup> oder pañnāsa(m) "fünfzig" = pañcāšat<sup>1</sup>). Eine Assimilation der Muta an den vorhergehenden Nasal liegt vor in ārammaņa (§ 45) = ālambana.

<sup>1</sup>) Vgl. pkr. AMag., JMah. *pannarasa, pannāsam* usw. PISCHEL, § 273. Durch Dissimilation versuchte E. KUHN, KZ. 33. 478 die Erscheinung zu erklären.

§ 49. Besonders zu behandeln sind die Konsonantengruppen, die k enthalten: 1. In den Gruppen k + Nasal, y oder v erfolgt Umstellung der Laute<sup>1</sup>). Aus kn, hn, hn, hy, hv wird nh, nh, nh, yh, vh. Beispiele: pubbanha "Vormittag" D. I. 109<sup>39</sup>, DhCo. III. 98<sup>30</sup> = pūrvāhna. Ebenso aparanha "Nachmittag" = aparāhna, und darnach auch sāyanha "Abend" = sāyāhna. cinha "Zeichen" Abhp. 55 (daneben cihana mit Teilvokal Abhp. 879) = cihna. jimha "krumm, falsch" Jā. III. 111<sup>17</sup>, A.V. 289<sup>4</sup> = jihma. vayhā "Tragsessel" Jā. VI. 500<sup>18</sup> zu vāhya. Ebenso in Partizipien fut. pass. : sayha "zu ertragen" Sn. 253 = sahya; in Gerundien: āruyha zu Wz. ruk mit ā "hinaufsteigen" = āruhya; in Passiven: duyhati "wird gemolken" Milp. 41<sup>4</sup> = duhyate<sup>3</sup>). jivhā "Zunge" D. I. 21<sup>19</sup> usw. = jihvā. In der Kompositionsfuge bavhābādha "krank" M. II. 94<sup>20</sup> = bahvābādha; bavhodaka "wasserreich" ThI. 390. — 2. hr wird verschieden behandelt<sup>9</sup>). Im Anlaut steht h in hesati "wiehert" Dāṭhāvs. 44, hesā, hesita "das Wiehern" Rasav. II. 98<sup>16</sup>, Mhvs. 23. 72 = hresate, hresā, hresita; aber r in rassa (gegen Māg. hassa) "kurz" Dh. 408, JāCo. I. 356<sup>18</sup> usw. = hrasva. Teilvokal und Metathese in rahada = hrada (§ 47. 2).

<sup>1</sup>) Wie im Pkr.; PISCHEL, § 330, 332. — <sup>2</sup>) Im Pkr. wird ky zu jjk, anl. jk; PISCHEL, § 331. — <sup>3</sup>) Für kl kenne ich nur kallahära "weiße Wasserlilie" Dpvs. 16. 19=kahlära. Sonst vgl. § 30. 4.

§ 50. Weiter sind zu erwähnen die Gruppen, die aus Zischlaut mit folgendem Nasal bestehen. Hier erfolgt, wie im Pkr.<sup>1</sup>) in der Regel Umstellung unter Übergang des Zischlautes in k. Mehrfach finden sich Parallelformen mit Teilvokal, der teils in der urspr. Lautgruppe, teils nach Umstellung und Verwandlung des s zu k eintritt. I. śn wird zu ñh (pkr. nh): pañha (AMāg. panha) "Frage" = prasna; pañhipanni (so! nicht panhi-) Pflanzenname Abhp. 584 = priniparni. -2. sm wird zu mk: amhanā "mit dem Steine" Sn. 443 = asmanā; amhamaya "steinern" Dh. 161. Daneben auch asmā Jā. III. 29<sup>17</sup>. Erhalten ist sm = sm noch in Kasmīra = Kāsmīra; rasmi (pkr. rassi) "Strahl, Zügel" Dh. 222, M. I. 124<sup>21</sup>, JaCo. I. 444<sup>6</sup> (neben ramsi Sn. 1016, Vy. 52. 5) = raimi; vesma "Behausung" Abhp. 206 = vesman. Im Anlaut ist s dem m assimiliert (aus mm dann m) in massu (AMāg, mamsu) "Bart" D. I. 6017 usw. = smasru. - 3. sn wird zu nh: unha "heiß, Hitze", D. Andersen P. Gl. u. d. W. == usna; unhīsa "Diadem, Bekrönung (einer Balustrade)" D. II. 179<sup>1</sup>, Dpvs. 12. I = usnīsa; kanha "schwarz, dämonisch" Thi. 140, Vin. III. 20<sup>30</sup> usw. =  $k_{rsna}$ ;  $tanh\bar{a}$  ,,Durst" (neben seltenem  $tasin\bar{a}$  § 30. 5) =  $t_{rsn\bar{a}}$ ; tunhi "schweigend" = tūsnīm; Venhu (§ 10) = Visnu; sunhā "Schwiegertochter" durch \*susnā aus snusā<sup>2</sup>), neben sunisā (§ 31. 2). — 4. sm wird zu mh: gimha "Sommer" Dh. 286, Vin. I. 7929, JaCo. I. 39026 = grisma; semha (AMāg. sembha, simbha) "Schleim" = slesman; tumhe, tumhākam usw. = yuşme, yuşmaham usw. (§ 104). Erhalten ist sm = şm in usmā "Wärme" D. II. 335<sup>15</sup> (neben usumā § 31. 2) = usman; āyasmant "ehrwürdig" = äyuşmant; bhesma (so!) "schrecklich" Abhp. 167 = bhaişma. — 5. sn wird zu nh: nhāyati "badet", nhāna "Bad" usw. meist in Versen neben prosaischem nahāyati, nahāna (sunhāta, sunahāta, wohl gebadet" D. I. 104<sup>27</sup>, M. II. 120<sup>18</sup>, S. I. 79<sup>11</sup>) = snāyati, snāna; nhāru Vin. I. 15<sup>8</sup> neben häufigerem nahāru Sn. 194, M. I. 429<sup>22</sup> usw. zu snayu (§ 46. 3). — 6. sm wird zu mh: vimhaya "Erstaunen" Mhvs. 5. 92, vimhita Mhvs. 6. 19 = vismaya, vismita; amhe, amhākam usw. (§ 104) = asmān, asmākam usw. Daneben die Formen p. asme JāCo. III. 359<sup>21</sup> (V.), asmākam Sn. S. 102 mit erhaltenem sm. Weiter ist sm bewahrt in asmi (neben amki) "ich bin"; im Suff. des Abl. Sg. -smā (neben -mhā) und des L. Sg. -smim (neben -mhi); in *bhasma* "Asche" Dh. 71, S. I. 169<sup>25</sup> = *bhasman*. Teilvokal ist eingetreten bei anl. *sm* in *sumarati* "erinnert sich" Dh. 324<sup>1</sup> = *smarate*; daneben mit Assimilation *sarati*. Ebenso *sita* "Lächeln" M. II. 45<sup>4</sup>, DhCo. III. 479<sup>7</sup> neben *mihita* JāCo. VI. 504<sup>20</sup> = *smita*.

<sup>1</sup>) PISCHEL, PkrGr. § 312 ff. — <sup>2</sup>) H. JACOBI, Erzählungen in Mähäräshtri S. XXXII. 3 erklärt pkr. sunhö durch Umstellung aus \*nhusö. Anders PISCHEL, § 148.

§ 51. Im übrigen erfolgt, wofern nicht Teilvokal eintritt, Assimilation der Konsonantengruppen. Sie erfolgt in der Weise, daß der Konsonant von geringerer Widerstandskraft sich dem Konsonanten von stärkerer Widerstandskraft angleicht. Die Widerstandskraft nimmt ab in der Reihenfolge Mutae -- Zischlaute -- Nasale -- l, v, y, r. Es assimiliert sich also z. B. ein r einer Muta oder einem Zischlaut, mag es voranstehen oder nachfolgen. Wo Muta mit Muta oder Nasal mit Nasal verbunden ist, assimiliert sich der erste Konsonant dem zweiten. - Im einzelnen ist noch folgendes zu beachten: 1. Enthält die Konsonantengruppe eine Aspirata, so tritt nach vollzogener Assimilierung die Aspiration am Ende der neuen Gruppe hervor: kh + y wird zu kkh, k + th zu tth. Aspiration der neu entstehenden Gruppe wird in der Regel auch durch einen in der ursprünglichen Gruppe vorhandenen Zischlaut bewirkt: aus s + t wird the. 2. Im Anlaut bleibt von den assimilierten Konsonanten nur einer und zwar der zweite bestehen: von th z. B. th. In der Kompositionsfuge tritt in der Regel die Doppelkonsonanz wieder hervor; ebenso gelegentlich im äußeren Sandhi, Vgl. § 67, 74. 1. — 3. Wo nach den Assimilationsgesetzen die Lautgruppe vo entstehen müßte, erscheint im P. - im Gegensatz zu den übrigen mittelind. Dialekten — immer  $bb^1$ ; im Anlaut jedoch v. - 4. Auch sonst finden bei der Assimilation gewisse qualitative Veränderungen statt: Dentale, sowie n, werden durch nachfolgendes y vor Vollzug der Assimilation palatalisiert. Ebenso fakultativ & in der Verbindung k + s. — 5. Zwischen m und folgende Liquida schiebt sich zunächst der Gleitlaut  $b ein^{2}$ ). Erst dann erfolgt die Assimilation oder Trennung durch den Teilvokal. Beispiele amba "Mango" Vv. 81. 16, JaCo. I. 450<sup>90</sup> usw. durch \*ambra = āmra; ambātaka (§ 42.1) = āmrātaka; tamba "rot, Kupfer" Vv. 32.3, M. III. 18615, JāCo. I. 4647 usw. durch \*tambra = tāmra; Tambapaņņī Ceylon JāCo. I. 85<sup>11</sup> = Tamraparnī. Teilvokal in ambila "sauer, Essig" JāCo. I. 349<sup>30</sup> usw. durch \*ambla = amla. So erklärt sich auch gumba "Menge, Dickicht" D. I. 84<sup>16</sup>, Th1. 23 usw. = gulma mit Metathese aus \*gumla, \*gumbla 8).

<sup>1</sup>) Ebenso nach § 6.2 yobbana (pkr. jovvana) "Jugend" Dh. 155 f. D. I. 115<sup>16</sup> = yauvana. —<sup>3</sup>) Ebenso im Pkr.; PISCHEL, § 295. —<sup>3</sup>) In pkr. gumma ist keine Umstellung eingetreten, sondern die Assimilation unmittelbar erfolgt.

§ 52. Progressive Assimilation findet sich I. bei der Verbindung von Muta mit Muta: chakka "Sechszahl" M. III. 280<sup>33</sup> = şatka; satthi "Schenkel" Thi. 151, Vv. 81. 17, JāCo. II. 408<sup>5</sup> = sakthi; mugga "Bohne" Jā. III. 55<sup>4</sup>, D. II. 293<sup>20</sup>, JāCo. I. 274<sup>24</sup> = mudga; ugghāta "Schlag, Stoß" Vin. I. 192<sup>9</sup> = udghāta. — 2. Bei der Verbindung von Zischlaut mit Muta (unter Aspirierung der entstehenden Gruppe): acchera (§ 27.5) = ātcarya; nikkha, nekkha (§ 10) = nişka<sup>1</sup>); apphoteti "klatscht in die Hände" JāCo. VI. 486<sup>11</sup> (apphotana, apphotita) = āsphotayati. Anlautend: khalati "stolpert" Thi. 45, Milp. 187<sup>13</sup> = skhalati; thaneti "donnert" D. II. 260<sup>35</sup> (V.), thanita JāCo. I. 470<sup>19</sup> = stanayati, stanita; phassa "Berührung" = sparsa. Assimilation unterbleibt in bhasta (§ 40.1a) = basta (vgl. bhasta mr , mbr > mb

## 64 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

"Schlauch, Blasebalg" M. I. 128<sup>21</sup> = bhastrā); vanaspati "Baum" Jā. I. 320<sup>6</sup>. S. IV. 302<sup>22</sup> = vanaspati. — 3. Bei der Verbindung von Liquida mit Muta. Zischlaut oder Nasal: kakka ein Edelstein VvCo. 111 25 = karka (karketana); kibbisa "schuldig, Schuld" Jā. III. 3418, M. III. 1658 = kilbisa: vāka (§ 6. 1) = valka; kassaka "Bauer" D. l. 61 16 usw. = karsaka<sup>2</sup>); ūmi "Woge" JāCo. I. 498°, Milp. 3' (§ 5 b) = #rmi; kammāsa "fleckig" D. II. 80<sup>24</sup>, A. II. 187<sup>38</sup> = kalmāsa. — 4. Bei der Verbindung von Nasal mit Nasal: ninna "tief gelegen, geneigt" Dh. 08, S. IV. 191<sup>1</sup>, JāCo. II. 3<sup>6</sup> = nimna; ummületi "entwurzelt" JāCo. I. 328<sup>9</sup> = unmülayati. — 5. Bei der Verbindung von r mit l, y, v: dullabha "schwer zu erlangen" = durlabha; ayva ...ehrwürdig, Herr" Vin. II. 290 98, D. I. 92 18, JāCo. III. 61 18 (neben ariya mit Teilvokal nach § 30. 1) = arya<sup>2</sup>); udiyyati "wird vernommen, ertönt" Th1. 1232 = udīryate<sup>4</sup>); niyyāti "geht weg" D. I. 49<sup>31</sup> (niyyāna, niyyānika) = niryāti usw.; nivyāma "Schiffer" JāCo. IV. 137<sup>10</sup> = niryāma; nivyāsa "Harz" Mhvs. 29. 11, Thupavs. 57<sup>18</sup> = niryāsa; samkīyati "wird vermengt, verunreinigt" S. III. 71 16, A. IV. 246 18 (§ 5 b) durch \*-kiyyati = samkiryate; kubbanti "sie machen" Jā. III. 118<sup>10</sup> ( $\S$  51. 3) = kurvanti; sabba "all" = sarva; dubbutthi(kā) "Dürre" D. I. 117, JāCo. VI. 4876 = durorsti<sup>6</sup>). Bei Verben des Typus *jīryati*, *pūryate* erscheint meist r (statt yy, y) mit regressiver Assimilation des ry. So (pari)purati "wird erfüllt" Dh. 121 f., Ja. I. 4982, JaCo. I. 460<sup>21</sup> = pūryate, nebst den analog gebildeten Passiven -hīrati, -bhīrati (§ 175, Anm. 3). Vgl. die Doppelform jīyati "wird verdaut. wird alt" und jirati = jiryati, -te (§ 137).

 <sup>1</sup>) Ebenso dukkha, "Leid" = duhkha. - <sup>5</sup>) Vgl. ghaņusati "reibt" (§ 6. 3) = gharşati. - <sup>3</sup>) Im Pkr. wird ry nur in Māg. zu yy, sonst zu jj; PISCHEL, § 287. <sup>6</sup>) Analog gebildet miyyati und miyati "stirbt", das nicht auf skr. mriyate, sondern auf ein \*miryate zurückgeht. - <sup>5</sup>) In Analogie dazu erscheint bb auch in subbutthikā.

§ 53. Regressive Assimilation findet statt 1. bei der Verbindung von Muta mit Nasal: ubbigga "geängstigt" Jā. I. 486<sup>10</sup>, JāCo. III. 197<sup>14</sup> = udvigna; soppa (§ 25.2) = svapna; abhimatthati "zerreibt, zermahlt" Dh. 161, S. I. 127<sup>14</sup> = abhimathnāti; chaddan "Schleier, Hülle" in vivattacchadda (von einem Buddha) D. I. 89<sup>9</sup>, JāCo. I. 56<sup>14</sup> = chadman. Dagegen wird jn durch progressive Assimilation zu nn<sup>1</sup>): pannā, pannāna "Einsicht" Sn. 1136, Dh. I. 124<sup>4</sup> = prajňā, prajňāna; raňňā, raňňo I. und G. Sg. zu rājan = rājnā, rājnas. Im Anlaut n: natti "Antrag" Vin. I. 5614 usw.  $= j \tilde{n} a p t \tilde{n}$ . Über  $\bar{a} n \bar{a}$  "Befehl" s. § 63. 2. Progressiv ware die Assimilation auch in dem von E. KUHN, Beitr. S. 46, aus Vuttod. angeführten rummavatī  $= rukmavat\bar{i}^{s}$ ). — 2. Bei der Verbindung von Muta mit Liquida: takka "Buttermilch" JāCo. II. 363<sup>10</sup> = takra; udda "Otter" Vin. I. 186<sup>21</sup>, JāCo. III.  $51^{26} = udra; sobbha (§ 25.2) = svabhra; sukka , hell, weiß" = sukla. An$ lautend steht die einfache Muta: kayavikkaya "Kauf und Verkauf, Handel" D. I. 5<sup>20</sup> = krayavikraya; tana "Schutz, Zuflucht" Dh. 288, M. III. 165<sup>5</sup> = trāņa: bhatar "Bruder" = bhrātar. Mehrfach bleibt die Verbindung Muta + r erhalten : nigrodha (§ 21) = nyagrodha; tatra ,,dort" Th1. 31, Vin. I. 10<sup>32</sup> (neben tattha ThI. 183, D. I. 76<sup>28</sup>) = tatra: citra "bunt" Jā. VI. 497<sup>16</sup>, D. I. 7<sup>22</sup> (neben citta Dh. 151) = citra; bhadra "glücklich" S. I. 117<sup>24</sup> usw. (neben bhadda D. II. 95<sup>17</sup> usw.) = bhadra; udrīyati "spaltet (sich)" S. I. 113<sup>15</sup>, D. I. 9617 (udraya "Frucht, Lohn" S. II. 2918, A. I. 9781) aus \*uddriyate für uddīryate<sup>3</sup>). Das Part. Praes. atriccham Jā. I. 414<sup>6</sup>, III. 207<sup>15</sup> wird im Ko. durch atra atra icchanto "dies und jenes begehrend" erklärt; vgl. atriccha "lüstern" JāCo. III. 20616, atricchata "Begehrlichkeit" JāCo. III.

222<sup>6</sup>. In atrajă "Sohn, Tochter" Jā. III. 181<sup>4</sup>, Dpvs. 18. 29 durch \*attajă = ātmajā ist das tr durch Volksetymologie entstanden. — 3. Bei der Verbindung von Muta mit Halbvokal (Dental + y wird in § 55 besprochen werden): sakka "möglich, fähig" = sakya; vuccati "wird gesprochen" = ucyate; kudda "Wand" D. I. 78<sup>8</sup>, S. III. 235<sup>25</sup> = kudya; pajjalati "brennt, leuchtet" D. II. 163<sup>20</sup> usw. = prajvalati; labbha "erlangbar" Jā. III. 204<sup>27</sup>, M. II. 220<sup>18</sup> = labhya; cattāro "vier" = catvāras; addhan "Weg" = adhvan; saddala "grasig" ThI. 211, Jā. VI. 518<sup>21</sup> = sādvala. Anlautend steht die einfache Muta : kathita (§ 42, 2) = kvathita; dija poet. "Vogel" D. II. 25822 (V), Ja. II. 20515 = dvija; dhanita "tönend" DCo. I. 1771, Milp. 344<sup>a</sup>, JPTS. 1887, S. 26<sup>18</sup> = dhvanita<sup>4</sup>). Aber anlautend b für dv in bārasa "zwölf", bāvīsati, battimsa (§ 116.2). Mitunter bleibt die Lautgruppe Muta + Halbvokal bestehen: vākva poet. "Wort, Ausspruch" D. II. 166<sup>5</sup> (V.) usw. = vākya<sup>5</sup>); ārog ya "Gesundheit" Jā. I. 366<sup>24</sup>, D. I. 11<sup>9</sup>, JāCo. I. 367<sup>8</sup> = ārog ya; kvam "wo? wie?", kvaci "irgendwo" = kva, kvacit; Suff. -tvā, -tvāna des Ger.; dve "zwei" (neben duve), dvidhā D. II, 341<sup>8</sup>, dvedhā Vin. I. 97<sup>6</sup> usw. = dve, dvidhā, dvedhā usw. In der Kompositionsfuge wird dv, dv durch vv zu bb<sup>6</sup>) mit progressiver Assimilation (vgl. § 55, 57) ubbigga (s. 1) = udvigna; ubbilla (§ 15, 1) zu Wz. vell mit ud; ubbāsīyati "wird entvölkert" Mhys. 6. 22 Pass. des Kaus. der Wz. vas mit ud; ubbatteti "salbt" Thupavs. 39<sup>11</sup> = *udvartayati*; *ubbinaya* "dem Vinava widersprechend" Vin. II, 306<sup>20</sup> = \*udvinaya; ubbejitar "der in Erregung (Ärgernis) versetzt" Pu. 4717 zu Wz. vij mit ud, tabbamsika "diesem Geschlechte entstammt" Mhys. 37, 89 (= Culavs. 37, 39 ed. Colombo) aus tadvams-. Ebenso chabbanna "sechsfarbig" Mhvs. 17. 48 = sadvarna; chabbīsati "sechsundzwanzig" = sadvimsati.

<sup>1</sup>) Im Pkr. wird jn meist zu nn; PISCHEL, § 276. — <sup>3</sup>) Ein anderes rumma liegt vor in rummavdsi "unordentlich (schmutzig) gekleidet" Jā. IV. 380<sup>1</sup>, 384<sup>3</sup>; dazu rummi Jā. IV. 322<sup>1</sup> (Ko. = anañjitāmandita). — <sup>3</sup>) Das Verb. udrabhati, -bheti "reißt aus" M. I. 306<sup>13,15</sup> (307<sup>3</sup> steht udraheyyum) geht auf eine Wz. <sup>4</sup>drabh oder <sup>4</sup>drah (skr. darh) mit ud zurück. — <sup>4</sup>) MINAYEFP, PGr. S. 49, § 3; MORRIS, Transactions Congr. of Or., London 1892, I. 482 f. — <sup>4</sup>) Zum Gentilicium Sakya vgl. § 7, Anm. I. — <sup>6</sup>) Ebenso wird dv im Pkr., bei Zusammensetzungen mit ud, zu vv; PISCHEL § 298 a. E.

§ 54. Regressive Assimilation findet statt 4. bei der Verbindung von Zischlaut mit Liquida oder Halbvokal; missa "vermischt" Thi. 143, JaCo. III. 95<sup>4</sup> = misra; avassam "notwendig" DhCo. III. 170<sup>98</sup> = avasyam; vayassa "Freund" JāCo. II. 31<sup>19</sup> = vayasya; assa "Pferd" = asva; palissajati (§ 44) = parisvajate<sup>1</sup>). Anlautend steht einfaches s: sota "Strom" = srotas; semha (§ 5) = ślesman; sandana "Wagen" Jā. VI. 511<sup>8</sup> = syandana; seta "weiß" = sveta. Erhalten ist anl. sv in sve "morgen" (neben suve) = śvas, svātanāya "auf morgen"<sup>2</sup>), und in Bildungen wie svākkhāta "wohl verkündigt" aus su-ākhyāta, svāgata "Willkomm" Vv. 63. 4, D. I. 179<sup>16</sup> (v. l. sāg-) = svāgata. — Zu h wird sy in Futuralformen wie ehisi "du wirst gehen", ehiti (neben essasi, essati) = esyasi, esyati. Ebenso kāhāmi "ich werde machen", kāhasi, kāhati durch \*kassāmi, \*kāsāmi aus \*karsyāmi. S. § 153. 1. — 5. Bei der Verbindung von Nasal oder Liquida / mit Halbvokal (n, n + y) wird in § 55 besprochen werden): sammannati "stimmt überein" Vin. I. 1064, II. 29511 zu Wg. man (manve, nicht = manye) + sam; samannesati "sucht, prüft" D. I. 105<sup>26</sup>, S. I. 19428 zu Wz. is mit sam-ann und ähnliche Zusammensetzungen mit anu; kinna "Hefe" Abhp. 533 = kinva; ramma "anmutig" Thi. 63, Dpvs. I. 69 = ramya; kalla "bereit, möglich" Vin. I. 16<sup>1</sup>, D. I. 157<sup>96</sup>, S. IV. 25<sup>2</sup>

Indo-arische Philologie I. 7.

66 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

= kalya; billa eine Frucht A. V. 170<sup>26</sup> = bilva: bella dass. Ia. III. 77<sup>26</sup> (neben beluva M. II. 625) = bailva; khallāta ...kallköpfig" (in Khallātanāga Mhys. 33. 29) = khalvāta. Erhalten ist no in anvadeva "hinterher" D. II. 172<sup>25</sup>. M. III. 172<sup>29</sup>; anveti "folgt" = anveti; anvaya "Nachfolge" D. II. 261 9 (V.), M. I. 69<sup>5</sup> (neben durannaya "schwer zu befolgen" Dh. 92, Jā. II. 86<sup>2</sup>) = anvaya u. a. m. Ebenso my in <sup>o</sup>kamya, <sup>o</sup>kamyatā "etw. wünschend, Wunsch n. etw." Vin. IV. 12<sup>24</sup>, Thi. 1241 = °kāmva, °kāmvatā; ly in malya "Blume" Vv. I. I, 2. I = mālya usw. In der Flexion haben wir z. B. pipphalvā (Gāthāsprache!) Vy. 43. 6. I. Sg. zu pipphalī "Pfeffer". - 6. Bei den Verbindungen vy, vr die (durch vv) zu bb werden: paribbaya "Aufwand, Lohn" JāCo. I. 433<sup>18</sup> = parioyaya; udayabbaya (in der Kompositionsfuge) "Entstehung und Untergang" Thi. 10, 23 = udaya + vyaya; tibba "scharf" Dh. 349, S. I. 110<sup>18</sup> = tīvra; patibbatā (in der Kompositionsfuge) "dem Gatten ergeben" Jā. VI. 533<sup>7</sup> = pativratā. Anlautend steht v: vapayanti "sie gehen weg, schwinden" Vin. I. 2<sup>5</sup> zu Wz. i mit vi-apa;  $v\bar{a}/a$  "Raubtier, Schlange" Jā. VI. 497<sup>18</sup>, JāCo. I. 99<sup>14</sup> =  $v_{\bar{a}}\bar{a}/a$ ; vata "religiöse Observanz" Vv. 84. 24, S. I. 201 99, JaCo. III. 751 = vrata); vo- (§ 26. 2) = vyava-. Auch in der Kompositionsfuge in udayavava A. II. 45<sup>38</sup> neben udayabbaya (s. o.). Nicht selten ist vy erhalten; so in vyāseka "Beimengung" DCo. I. 183<sup>24</sup>, vyāsiñcati "vermischt sich" S. IV. 787 zu Wz. sic mit vi-a; vyeti "zerstiebt" Th1. 270 (vyagā) = vyeti; vyāvata (§ 38. 5) = vyāprta usw. In Hss. von hinterind. Herkunft wird hier by- statt vygeschrieben. Im Wortinnern haben wir pathavyā Dpvs. 5. 2 (L. Sg.) neben pathaviyam, und in der Kompositionsfuge udayavyaya D. II. 35<sup>15</sup> (v. 1. -bb-).

<sup>1</sup>) Das V. osakkati, paccosakkati (§ 28. 2) erklärt sich ans \*össakkati. — \*) Jo-HANSSON, Monde Oriental 1907/8, S. 106 f. — <sup>3</sup>) Das W. sorata "freundlich" nebst Abstr. soracca ist nicht mit JPTS. 1909, S. 233 von suvrata — dies ist p. subbata abzuleiten, sondern von saurata, sauratya.

§ 55. Bei der Verbindung von Dentalen (auch *n*) mit *y* tritt Palatalisierung ein. Ebenso bei der Verbindung von *n* mit *y*. Vgl. § 51. 4. sacca "wahr" = satya; racchā "Straße" JāCo. I. 425<sup>12</sup> (neben rathiyā D. I. 83<sup>o</sup>) = rathyā; chijjati "wird gespalten" = chidyate; dvejjka "Falschheit, Unsicherheit" A. III. 403<sup>10</sup> = dvaidhya; añña "ein anderer" = anya<sup>1</sup>). In der Flexion: jaccā Jā. III. 395<sup>6</sup>, Sn. 136 (neben jātiyā) I. Sg. von jāti "Geburt"; najjā Vin. I. 1<sup>o</sup> (neben nadiyā) G. Sg. von nadī "Fluß". Anlautend: cajati "verläßt" = tyajati; jotati "leuchtet" JāCo. I. 53<sup>4</sup> = dyotate; ñāya "Methode" D. II. 21<sup>2</sup> usw. = nyāya. Beispiele für ññ aus ny: kammañña "zum Gebrauch fertig" A. I. 9<sup>81</sup>, Vin. I. 182<sup>81</sup> (neben kammaniya D. I. 76<sup>14</sup>, Vin. III. 4<sup>19</sup>) = karmanya; piñňāka "Ölkuchen" D. I. 166<sup>22</sup>, Pu. 55<sup>25</sup> = pinyāka usw. Bei Vortritt von nd vor ein mit y beginnendes Wort erfolgt progressive Assimilation zu yy (vgl. § 53. 3, 57): nyyāna "Park = ndyāna; nyyntta "bemüht um etw." DhCo. III. 451<sup>15</sup> = ndyukta usw.<sup>9</sup>

<sup>1</sup>) Im Pkr. wird ny zu nn, in den Jainaschriften auch nn geschrieben; PISCHEL, § 282. —<sup>2</sup>) Im Pkr. haben wir *jj*, das aber (in Analogie zu vv aus dv) nicht unmittelbar auf dy, sondern auf yy zurückgeht.

. § 56. Einer besonderen Besprechung bedarf die Lautgruppe skr. ks. 1. Wo dieselbe = ar. ks oder ss ist, wird sie, wie im Pkr., durch kkh oder cch vertreten. Die PISCHELSche Hypothese, wornach pkr. kkh auf ar. ks = aw.  $\chi$ s und cch auf ar. ss = aw. s zurückgehe, während im Skr. beides in ks zusammengeflossen sei<sup>1</sup>), läßt sich aus den tatsächlichen Verhältnissen des P. so wenig mehr wie aus denen des Pkr. erweisen. Spr. § 54—57. Grammatik des Päli. A. Lautlehre.

Vielmehr gehen beide Vertretungen willkürlich durcheinander, bald in Übereinstimmung, bald in Widerspruch mit der Awestäsprache. Es stimmen zuweilen auch P. und Pkr. nicht überein. Nicht selten liegen endlich beide Vertretungen im P. wie im Pkr. neben einander. a) Wir haben kkh in p. dakkhina (pkr. ebenso, aber aw. dašina) = daksina; makkhikā "Fliege" (aw. maysi, aber pkr. macchiā<sup>3</sup>) = maksikā. Anlautend khudā (\$ 40, 2b) = ksudhā (aw. šuda, pkr. khuhā und chuhā) usw. b) Wir haben cch in kaccha, (Mah. ebso., AMag., JMah. kakkha, aw. kaša) "Achselhöhle, Arm" Sn. 449, Vin. I. 1510, JaCo. II. 8818 = kaksa; tacchati (pkr. takkhai und tacchai, aw. tašan) "zimmert" D. II. 341<sup>1</sup>, JāCo.I. 247<sup>12</sup> = taksati usw. Anlautend: chārikā "Asche" Ud. 93<sup>8</sup>, D. II. 164<sup>6</sup> = ksārikā usw. c) Es wechseln im P. kkh und cch: acchi "Auge" Abhp. 149 neben geläufigem akkhi = aksi (Dkr. akkhi und acchi, aw. aši); ucchu (§ 16. 1a) = iksu (pkr. ucchu, AMāg. auch ukkhu) neben Okkāka (§ 10, Anm. 3) durch \*Ukk-, \*Ukkh- = Iksvāku; accha (§ 12. 1) neben ikka (für \*ikkha, § 12. 2. und 62. 2) = rksa (AMāg. accha und riccha, aw. aroša). Differenzierung der Bedeutung ist eingetreten bei chana "Fest" JaCo. I. 423º und khana "Augenblick" ThI. 231, Vin. I.  $12^{19} = k_{sana}$ , sowie bei chamā "Erde" Sn. 401, M. III. 164<sup>25</sup> und khamā "Geduld" Abhp. 161 (auch khamā "Erde" Abhp. 994) = ksamā<sup>3</sup>). -2. Wo skr. ks der tönenden Verbindung ar.  $z_z = aw$ .  $\gamma \tilde{z}$  entspricht, steht im P. ggh, jjh wie im Pkr. jjh<sup>4</sup>). Vgl. paggharati "tröpfelt" Th1. 394 usw. = praksarati. Analog uggharati Th1. 394, D. II. 347<sup>18</sup>. Im Anlaute steht jh : jhāma (AMāg. ebso.) "verbrannt" S. IV. 1931, JāCo. I. 23814, DhCo. I. 118<sup>24</sup> = kşāma; jhāyati (AMāg. jhiyāi) intr. "brennt, verbrennt" Ud. 93<sup>8</sup>, A. I. 137<sup>18</sup>, JāCo. I. 485<sup>6</sup> = ksāyati; jhāpeti tr. "verbrennt" D. II. 159<sup>36</sup>, JāCo. III. 164<sup>6</sup> usw. = k.apavati.

<sup>1</sup>) PISCHEL, GGA. 1881, S. 1322; PkrGr. § 316ff. – <sup>3</sup>) Nur Ś. nimmakkhia = nir-[maksika. – <sup>3</sup>) khudda "klein, gering" Thi. 43, Vin. II. 287<sup>31</sup> und chuddha "gering, verachtet" Dh. 41 sind natürlich nicht, wie CHILDERS, PD. u. d. W. annimmt, beide = ksudra, sondern letzteres vielmehr = ksuddha. Daneben p. khubbhati Jā. IV. 489<sup>13</sup> und khobheti JāCo. I. 501<sup>31</sup>. – <sup>4</sup>) PISCHEL, § 326.

§ 57. Endlich sind noch die Lautgruppen skr. ts und ps zu erwähnen. Beide werden im P. zu cch : kucchita "verächtlich" VvCo. 215<sup>1</sup> = kutsita; maccharin "neidisch, Dh. 262, Vv. 52. 26, JāCo. I. 345<sup>18</sup> = matsarin; vacchatara ... Ochse" D. I. 127<sup>12</sup>, A. IV. 41<sup>11</sup> = vatsatara: accharā ... Nymphe" = apsaras; jigucchā, jigucchati (§ 18. 2) = jugupsā, jugupsate. In icchati "wünscht" fallen skr. icchati und ipsate zusammen. Anlautend steht für ts mundartlich th in tharn (auch AMag. tharn neben charn) "Griff, Schwert" A. III. 152<sup>32</sup>, JāCo. III. 221<sup>i</sup> = tsaru. Für ps steht im Auslaut der Regel gemäß ch: chāta "hungerig" Jā. III. 199<sup>3</sup>, JāCo. I. 345<sup>20</sup> = psāta. — In der Kompositionsfuge, wo t(d) am Ende eines Wortes mit anlautendem skr. s oder s zusammentrifft, werden die Lautgruppen \*ts (= skr. cch), ts unter progressiver Assimilation zu ss. Selten erscheint cck<sup>1</sup>). Es handelt sich meist um Zusammensetzungen mit ud. Vgl. § 53. 3, 55. Beispiele für ts : ussada "Einreibung" DhCo. I. 28<sup>15</sup> (V), JāCo. IV. 188<sup>18</sup> zu skr. utsādana (ucchādana); ussanna "vermehrt" Vin. I. 71<sup>24</sup>, DhCo. III. 425<sup>10</sup> = ulsanna; ussava "Fest" JāCo. III. 87<sup>3</sup> = utsava; ussahati "bemüht sich" D. I. 135<sup>20</sup>, JaCo. II. 1925, ussaha Vin. I. 5819, ussolhi Dhs. 13, 22, Vbh. 2177 = utsahati, ntsāha, \*utsodhi; ussincati "schöpft" JāCo. I. 450<sup>11</sup> = utsincati; ussuka "eifrig" Dh. 199, ussukka (§ 15. 4) = utsuka, autsukya; ussūra "Abend" DhCo. III. 305<sup>12</sup> = utsūra. Auch tassāruppa "dem entsprechend" M. III. 163<sup>19</sup> aus tat + sār-. Beispiele für \*ts (skr. cch) : ussankin "mutlos" Vin.

67

68 I. Allgemeines und Sprache 7. Päll. Literatur und Sprache.

II. 190<sup>23</sup> zu Wz. sańk mit ud; ussisaka (JMāh. ūsisaa) "Kopfende (des Bettes)" JāCo. II. 410<sup>20</sup>, Mhvs. 30. 77 = ucchirşaka (ud + sīrşa); ussussati "vertrocknet" S. I. 126<sup>2</sup> = ucchusşati (suş mit ud). Dagegen haben wir im P. cch für ts in ucchanga "Hüfte, Schoß" Jā. I. 308<sup>5</sup>, JāCo. II. 412<sup>8</sup> = utsanga; ucchādana "Vernichtung" D. I. 76<sup>18</sup>, S. IV. 83<sup>27</sup>, "Einreibung" (neben ussada s. o.) D. I. 7<sup>19</sup>, DCo. I. 88<sup>12</sup> = utsādana; sowie für <sup>\*</sup>ts in ucchittha "übrig, Rest" Jā. VI. 508<sup>7</sup>, DhCo. III. 208<sup>8</sup> = ucchişta (siş mit ud).

1) Ebenso im Pkr.; PISCHEL, § 327a.

#### Verbindung von mehr als zwei Konsonanten.

§ 58. Gruppen von mehr als zwei Konsonanten werden unter Berücksichtigung der allgemeinen Assimilationsgesetze auf solche von zwei Konsonanten reduziert. 1. Wo Nasal vor Muta an der Spitze der Gruppe steht, bleibt der Nasal nach § 48 bestehen und die folgenden Konsonanten werden assimiliert und vereinfacht: anañca "Unendlichkeit" geht durch \*ānañcca (§ 55) auf ānantya zurück; randha "Blöße" Jā. III. 19229, A. IV. 2515, DhCo. III, 37610 durch \*randdha auf randhra; kankhā "Zweifel" durch \*kankkhā auf kānksā. — 2. Wo ein schwerer Konsonant (Muta oder Zischlaut) zwischen leichten Konsonanten (Nasal, Liquida, Halbvokal) steht, assimiliert sich zuerst der erste leichte Konsonant dem schweren: macca "Mensch" geht durch \*mattya, \*matya auf martya zurück; panhi(kā) "Ferse" D. II. 17<sup>19</sup>, JāCo. 491<sup>10</sup> durch \*passni, \*pasni auf pārsni; akamha "wir machten" (§ 159. III) ebenso auf akārsma. In vatuma "Pfad" D. II. 8<sup>5</sup>, S. IV, 52<sup>21</sup> durch *\*vatma*, *\*vatma = vartman* ist Teilvokal eingetreten, ebenso in pāsani(?) "Ferse" Abhp. 277 neben panhi. — 3. Ebenso erfolgt zunächst Assimilation und Vereinfachung der ersten zwei Konsonanten, wo ein leichter Konsonant am Schluß und zwei schwere oder ein leichter und ein schwerer Konsonant am Beginn der Gruppe stehen: ottha (§ 10) durch \*utthra, \*uthra = ustra; tikkha "scharf" Jā. III. 1515, S. I. 1911, Vin. I. 6<sup>36</sup> durch \*tikkhna, \*tikhna = tīksna; dāthā "Reißzahn" neben datthā Milp. 150<sup>8</sup> = damstrā. Es kann auch, meist auf der letzten Entwickelungsstufe, wieder Teilvokal eintreten: tikhina "scharf" JāCo. II. 18<sup>21</sup> usw. neben tikkha; pakhuma "Augenlid" D. II. 1828, Th2Co. 25514 = paksman; sukhuma "zart" =  $s\bar{u}k_sma^1$ ). Unter Berücksichtigung von § 57 verstehen sich dann auch ussāpeti "hebt empor" Vin. III. 203<sup>1</sup> = ucchrāpayati (Wz. śri mit ud), (sam)ussita = (sam)ucchrita; (sam)ussaya = (sam)ucchraya. In den Gerundien wie mutoā = muktoā, patoā = āptoā mit pra, vatoā = uktoā ist das v erhalten geblieben. Ebenso das y in Formen wie ratyā "in der Nacht" = rātryām, ratyo "die Nächte" = rātryas<sup>2</sup>), sowie in agyantarāya "Hindernis durch Feuer" Vin. II. 112<sup>27</sup>, agyāgāra "Feuerhaus" D. I. 101<sup>29</sup>, Vin. I. 24<sup>91</sup> aus aggi + antarāya (āgāra). — 4. Nur aus schweren Konsonanten bestehende Gruppen finden sich in der Kompositionsfuge in Formen wie uggharati (§ 56. 2) zu Wz. kşar mit ud und nicchubhati "stößt aus" Bu. 11. 15, Jā. III. 512<sup>11</sup>, Milp. 130<sup>19</sup> zu Wz. kşubh mit nis<sup>3</sup>). Hier wurde zunächst ks des Wurzelanlauts zu gh, bzw. ch, dem sich dann der Auslaut der Praepos. assimilierte.

1) In hammiya "Hütte" Vin. I. 58<sup>30</sup>, II. 146<sup>39</sup> = harmya, sowie in abhikkhanam "wiederholt" M. I. 129<sup>30</sup> = abhīkṣṇam ist der Teilvokal auf der ersten Stufe eingetreten. —<sup>2</sup>) Bei SUBHÚTI, Nâm. S. 38 werden als Beleg die Sätze ratyā ruccati cando, ratyo amoghā gacchanti aufgeführt. —<sup>3</sup>) Unrichtig E. MÜLLER, PGr. S. 9.

Spr. § 57-61. Grammatik des Pāli. A. Lautlehre.

§ 59. Einzelnes: 1. Die Lautgruppen ksn. ksm. tsn können behandelt werden wie sn, sm, sn<sup>1</sup>), also nach § 50. 3-5 in nh, mh, nh übergehen: sanha "weich, zart" = ślaksna; tinha "spitz, scharf" D. I. 5683, IāCo. III. 80<sup>14</sup> (neben tikkha, tikhina) = tīksna: abhinham "wiederholt" Iā. I. 1905, A. V. 8729, Pu. 489 JaCo. II. 3911 (neben abhikkhanam) = abhiksnam; abhinhaso "ununterbrochen" Th1. 25 = abhiksnasas: pamha "Augenlid" Th2, 183, VyCo, 160<sup>44</sup> (neben pakhuma) = paksman; junha (mit Zerebralisierung für \*junhā, wie auch pkr. jonhā) "Vollmondnacht" = jyotsnā (vgl. § 15. 3). - 2. In dosina "licht, klar" D. I. 47<sup>10</sup>, JāCo. I. 509<sup>6</sup> (neben junha) durch \* dossna, \* dosna = i vantsna (vgl. 863. 3) und in kasina ...ganz" Abhp. 720 = krtsna wird ts behandelt wie in der Kompositionsfuge. Ebenso wird cch behandelt in kasira "schwierig" (neben kiccha; vgl. kicchena kasirena "mit größter Mühe" Vin. I. 1956, JāCo. I. 338<sup>29</sup> usw.) = krcchra. — 3. Neben uddham "empor" = ūrdhvam findet sich ubbham Thi. 1632). Hier ist dhv behandelt wie dv in der Kompositionsfuge (§ 53. 3). - 4. Aus skr. drstva, Ger. zu Wz. drs "sehen" wird disvā, wie auch AMāg, dissā<sup>3</sup>).

1) Ebenso im Pkr.; PISCHEL, § 312. — 2) Auch pkr. ubbha neben uddha; PISCHEL, § 300. — 3) PISCHEL, § 334.

## 15. SPORADISCHE ERSCHEINUNGEN IN LAUTGRUPPEN.

8 60. Zu den sporadischen Erscheinungen in Lautgruppen gehört die Vertretung einer tönenden Aspirata (vgl. § 37) durch k in der Gruppe bhy, die mit Metathese zu yh wurde, in tuyham "dir" = tubhyam. Doch liegt hier wohl eine Analogiebildung zu mayham = mahyam vor. Die Gruppe dho wurde zu vh in der Endung der 2. Pl. Prs. Med. -vhe = -dhoe. Weiterhin wechselt in einigen Wörtern & mit der aspirierten Media hinter einem Nasal. So in -sumbhati .,schlägt" Jä. VI. 5496, VvCo. 21289, Pv. III. 1.7, 8, Th2. 302 und -sumhati Ja. III. 1852, JaCo. III. 4352; vambheti "schmäht", vambhanā D. I. 9025, M. I. 52386, A. V. 1507, Vin. IV. 61, DhCo. IV. 3811 und vamheti, vamhanā JāCo. I. 454<sup>20</sup>, 356<sup>3</sup>. Die Wzz. scheinen sumbh, vambh<sup>1</sup>) gewesen zu sein. Neben rundhati "hemmt, schließt ein" JāCo. I. 409<sup>30</sup> haben wir -rumbhati JaCo. I. 62<sup>81</sup>, II. 431<sup>10</sup> und -rumhati Ja. II. 6<sup>26</sup>, VvCo. 217<sup>27</sup>. Es liegt also wohl eine Wz. rubh (rumbh) neben rudh (rundh<sup>2</sup>). Endlich gehört hieher (sam)ühanti "hebt heraus, beseitigt" D. II. 254<sup>18</sup>, M. II. 193<sup>2</sup>, (sam)uhata Thi 223, das für \*(sam)udhanti, \*(sam)uddhanti, \*(sam)uddhata steht zu Wz. han mit sam-ud.

1) Anders R. O. FRANKE, WZKM. 8. 331. – 7) Vgl. Mäh., AMäg. rumbhaï und rundhaï; FAUSBÖLL, Ten Jätakas S. 93; E. KUHN, Beitr. S. 42; PISCHEL, PkrGr. § 507.

§ 61. I. Erweichung von Tenues (vgl. § 38) tritt zuweilen hinter einem Nasal ein: nighandu "Vokabular" D. I. 88<sup>5</sup>, A. III. 223<sup>19</sup> = nighaņtu; gandha "Buch" Mhvs. 34. 66 neben gantha DhCo. I. 7<sup>18</sup> = grantha; Interj. handa = hanta. Dagegen ist puñjati "reibt ab" JāCo. I. 318<sup>5</sup> für puñchati JāCo. I. 392<sup>11</sup> usw. = proñchati wohl nur Verschreibung. Die Gruppe kkh wurde erweicht in sagghasi "du wirst können" statt sakkhasi Sn. 834 = saks yasi. Über leddu s. § 62. 2. — 2. Verhärtung von Medien (vgl. § 39) liegt vor in bhinkāra "Krug" (v. l. allerdings oft mit g) D. II. 172<sup>11</sup>, Dpvs. 11. 32 = bhringāra; tippa "scharf" Jā. VI. 507<sup>1</sup>, M. I. 10<sup>29</sup>, Milp. 146<sup>29</sup> neben tibba Dh. 349, S. I. 110<sup>18</sup> = tīvra<sup>1</sup>); vilāka "schlank" Jā. IV. 19<sup>29</sup>, V. 215<sup>19</sup> durch \*vilakka, \*vilagga = vilagna.

<sup>1</sup>) Einer Ableitung von *trpra* steht die Bedeutung im Wege.

§ 62. Nicht selten ist in Lautgruppen Zutritt und Verlust der Aspiration (vgl. § 40). I. Zutritt von Aspiration; singhātaka (auch AMāg. singhādaka) "Wegkreuzung" = srngātaka; Khandhapura Städtename Sāsvs. 81 25 zu Skanda N. des Kriegsgottes; pipphala "Ficus Religiosa" Abhp. 909 = pippala; pipphalī "Pfeffer" Jā. III. 85<sup>24</sup>, S. V. 79<sup>22</sup>, Vv. 43. 6 = pippali. Ferner unter Einwirkung von r: acchi "Licht, Glanz" S. IV. 290<sup>\$7</sup> neben acci = arcis; koccha (§ 10) = kūrca<sup>1</sup>). Das r steht an zweiter Stelle: tattha "dort" (neben tatra, § 53. 2) = tatra; sotthiya "Brahmane" (neben sottiya) = śrotriya; paripphoseti "besprengt" M. III. 243<sup>17</sup> zu Wz. prus mit pari (paripphosaka "rings benetzt" D. I. 74<sup>3</sup>, M. II. 15<sup>13</sup> usw.). Im Anlaut: khiddā "Spiel" (neben kīļā) durch \*khīdā = krīdā; phāsu(ka) "bequem", wenn es zu ved. prāsu gehört<sup>2</sup>). — 2. Verlust der Aspiration: lodda (§ 44) = lodhra, rodhra; babbu(ka) "Katze" Jā. I. 4801 = babhru; bunda "Wurzel" Abhp. 549 (mit gleichzeitiger Metathese) = budhna (vgl. bondi "Körper" Pv. IV. 3. 32); muccati "gerinnt" Dh. 71, DhCo. II. 67<sup>29</sup> = mūrchati<sup>2</sup>). In milāca "Waldbewohner, Barbar" Jā. IV. 201<sup>2</sup> sehe ich durch \*milacca, \*milaccha eine Nebenform zu milakkha (§ 34). Bei ludda(ka) "Jäger" DhCo. III. 317, Mhvs. 28. 41 = lubdha(ka) ist wohl Vermengung mit *ludda* "grausam" (§ 15. 4, 44) anzunehmen. Über atta = artha s. § 64, 1. Nicht selten unterbleibt die Aspiration (gegen § 51. 1) in den einen Zischlaut enthaltenden Gruppen. Der Zischlaut steht an erster Stelle: saccessati "wird unterbrechen(?)" A. IV.  $343^{25}$  zu Wz. saśc; kukku (§ 16. 1 a) = kisku; catukka "Vierzahl, "Wegkreuzung" Dāthāvs. I. 58, JāCo. III. 446, Milp. 118 = catuska; nippesika "Ausspäher(?)" D. I. 8<sup>20</sup> = naispesika; bappa "Träne" Abhp. 260 = bāspa<sup>4</sup>); matta "poliert, gereinigt" D. II. 1336 (neben mattha Vv. 84. 17, DhCo. I. 25°) = mrsta; (abhi)vatta "der Regen vergossen hat" JāCo. I. 48728, Milp. 176<sup>1</sup> (neben vattha, vuttha) = vrsta; (pacc)osakkati (§ 28. 2, 54, Anm, I) zu Wz. svask; takkara "Dieb" Abhp. 522 = taskara; samtatta "erschrocken" = samtrasta; auch Indapatta Städtename (neben -pattha) = Indraprastha<sup>5</sup>). In leddu "Erdscholle" M. I. 123<sup>81</sup>, JāCo. III. 16<sup>18</sup> durch \*letthu, \*lettu = lestu \*) ist zugleich Erweichung der Gruppe (§ 61. 1) eingetreten. In der Kompositionsfuge unterbleibt die Aspirierung in niccala "unbeweglich" = niscala: duccarita "böse, Übeltat" = duscarita; duttara "schwer zu überschreiten" = dustara; namakkāra "Verehrung" JāCo. II. 35<sup>1</sup> = namaskāra; auch majjhatta "unparteiisch" JāCo. I. 30018, Mhvs. 21. 14 = madhyastha. Der Zischlaut steht an zweiter Stelle: dhanka "Kranich" ThI. 151, Jä. II. 20819, "Krähe" S. I. 20729 (V.), VvCo. 33480 durch \*dhankha = dhvānksa; ikka (§ 12. 2) = rksa; Okkāka (§ 10. Anm. 3) zu Iksvāku; Takkasilā Städtename = Takşasilā. Im Anlaut: kudda<sup>7</sup>) "klein, gering" D. II. 146<sup>19</sup>, 169<sup>9</sup>, Jā. V. 102<sup>24</sup> (vgl. § 64. 1) neben khudda = ksudra; culla, cula (auch AMāg., IMāh. culla) "klein" (für ch-) = ksulla, das wohl selbst eine der Volkssprache angepaßte Form für ksudra ist.

<sup>1</sup>) Es gehört hierher vielleicht auch dubbhati "schädigt" Thi. 1129, S. I. 225<sup>10</sup> usw. (däbhin "böse" Jā, III. 73<sup>28</sup>, mittadubbhika "verräterisch" Mhvs. 4. 1), das ich nicht zu druh — davon mittaddu S. I. 225<sup>21</sup> (V.), Mhvs. 4. 3 — sondern zu durv därvati (dhurv) stellen möchte. — <sup>3</sup>) Anders PISCHEL, PkrGr. § 208. — <sup>3</sup>) Daneben muccheti "Iäßt erklingen, spielt (die Laute)" JāCo. III. 188<sup>22</sup> = mürchayati. — <sup>4</sup>) Auch in der Š. soll nach Märkandeya bei PISCHEL § 305 in der Bed. "Träne" die Form bappa gebräuchlich sein. — <sup>5</sup>) E. MÜLLER, JPTS. 1888, S. 12. — <sup>9</sup>) Auch im Pkr. *ledu* usw. neben *letithu*; PISCHEL, § 304. — <sup>7</sup>) Die Lesung der Hss. ist freilich unsicher.

§ 63. Verschiebungen der Konsonantenklassen in Lautgruppen (vgl. § 41): 1. Guttural steht für Palatal vielleicht in *bhisakka* "Arzt" M. I. 429<sup>4</sup>, A. III. 238<sup>6</sup>, Milp. 247<sup>11</sup> gegen bhesajja "Arzenei". — 2. Zerebral steht für Palatal in āņā "Befehl" JāCo. I. 369<sup>28</sup> usw. (āņāpeti, āņatta, āņatti) = ājňā (ājňāpayati<sup>1</sup>). Dagegen aňňā "höchste Erkenntnis", añňātar "der versteht", aňňāya Ger. zu Wz. jňā mit ā. Hieher gehört auch paņņarasa, paņņuvisa, paņņāsa (§ 48. 2). — 3. Dental steht für Palatal in uttiffha "übrig gebliebener Speiserest" Milp. 213 f. (uttiffhapatta "Almosenschale, an der noch Speisereste hangen"<sup>8</sup>), mundartliche Nebenform zu ucchiffha (§ 57). Es liegt Dissimilation vor wie in tikicchati (§ 41. 2). Für anl. jy steht d statt j in dosina (§ 59. 2) = jyantsna. <sup>1</sup>) Ebenso pkr. āņā, āņāvci. — <sup>3</sup>) VT. I. (= SBE. XIII), S. 152, Anm. I. Unrichtig SBE. XXXV. S. 4.

§ 64. Am häufigsten begegnet uns die Zerebralisierung dentaler Gruppen (vgl. § 42). I. Unter Einfluß von r. So wird rt. rd. rdh zu tt, dd, ddh: atta "gepeinigt" Th1. 1106, Vin. I. 1218 JāCo. I 265<sup>1</sup> = ārta; kevatta "Fischer" D. I. 45<sup>29</sup>, JāCo. III. 171<sup>19</sup> = kaivarta; chaddeti "wirft weg" = chardayati; vaddhati "nimmt zu" mit zahlreichen Ableitungen = vardhate. Neben vuddha, vaddha "herangewachsen, alt" Jā. I. 1771, D. I. 904 steht buddha, vuddha (§ 46. 1), neben vuddhi (§ 12. 4) auch vaddhi. In atta "Rechtsstreit" (mit Aspirationsverlust nach § 62. 2) gegen attha "Sache usw."1) = artha liegt Bedeutungsdifferenz vor. In den Ableitungen von Wz. vart liegen Formen mit tt und tt nebeneinander. Stets vattati in der Bed. "es ziemt sich", aber vattati "wird, entsteht, gereicht zu etw."; sowie vatta "rund, Kreis, Kreislauf", aber vatta "Obliegenheit, Pflicht", beides = vrtta. Die Schreibung mit # erscheint auch bevorzugt bei vattati in Kompositis, wo die Bedeutung des Rollens, Wälzens betont erscheint: avațțati pavațțati "wälzt sich hin und her" D. II. 1401, JāCo. VI. 504<sup>15</sup> usw. Daher auch *āvatta* "Windung, Wirbel", samvatta "Umwälzung, Vernichtung", vivatta "Erneuerung (einer Weltperiode) D. I. 1496, Vin. III. 4<sup>25</sup>. Die Gruppe nt wurde zu nt unter dem Einfluß von ursprgl. vorhandenem r in vanta "Stiel" Jā. VI. 53728, D. I. 4618, tālavanta "Fächer" Vin. II. 137<sup>7</sup>, JāCo. I. 265<sup>29</sup> = vrnta, tālavrnta. Vgl. auch alla "feucht" D. II. 332<sup>26</sup>, Vin. I. 109<sup>8</sup> usw. durch \*addra, \*addra = ārdra. — 2. Unter Einfluß eines Zischlautes: thati thahati "steht", thana "Ort", samthana "Gestalt", patthāya "von ... an", kūțattha "feststehend wie ein Berg" usw. zu Wz. sthā, sthāna, samsthāna, prasthāya, kūțastha usw. — 3. Vereinzelt ist jannuka "Knie" (vielleicht zu korrigieren) JāCo. VI. 33216 neben  $jannu(ka) = j\bar{a}nu$ , sowie kavittha (§ 38. 5) neben kapittha. Vgl. auch die Zerebrale in daddha (§ 42. 3) = dagdha.

<sup>1</sup>) Dagegen ist die gebräuchliche Schreibung affhakathā "Kommentar".

# 16. METATHESE IN LAUTGRUPPEN, SILBENVERLUST DURCH HAPLOLOGIE.

§ 65. 1. Metathese in Lautgruppen findet statt bei den Verbindungen von k mit Nasal oder Halbvokal (§ 49, 60), ferner bei den Verbindungen von Zischlaut mit Nasal, die zu Nasal + k werden (§ 50). Erhalten ist der Zischlaut, trotzdem aber Umstellung erfolgt, in *ramsi* "Strahl" = *raśmi*. Über Metathese von *ry* zu *yr* unter Einschub eines Teilvokals s. § 47. 2; über gumba = gulma s. § 51. 5; über bunda = budhna § 62. 2. Vereinzelt ist gadrabha "Esel" D. II. 343<sup>14</sup>, JāCo. II. 96<sup>34</sup> gegen gardabha. 72 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

2. Haplologie und dadurch bedingter Silbenverlust liegt vor in addhatiya (für \*addhatatiya) "dritthalb" JāCo. II. 93<sup>4</sup> (auch addhateyya Vin. I. 39<sup>24</sup>, DhCo. I. 95<sup>6</sup>); viññānañcāyatana (für viññānānañcāy-) "Bereich der unendlichen Erkenntnis" M. III. 106<sup>18</sup> usw. Einzelfälle sind pavissāmi (für pavisissāmi) "ich werde hineingehen" Cp. I. 9. 56, JāCo. II. 68<sup>20</sup>, sossi (für sossasi) "du wirst hören" Jā. VI. 423<sup>8</sup>, vipassi (für vipassasi) "du nimmst wahr" Th2. 271, gacchisi (für gacchissasi) "du wirst gehen" Th1. 356. Fraglich aber ist, ob die Optative der t-Wzz. wie jeyyam zu ji, neyyam zu nī als "Haplologien" für \*jayeyyam, \*nayeyyam aufzufassen sind.

#### 17. SANDHI.

8 66. Anlaut und Auslaut. 1. Der Anlaut kann im Päli nur ein Vokal oder (in der Regel) ein einzelner Konsonant sein (§ 51. 2). Veränderungen zeigt der Anlaut des Pāli in einer Reihe von Fällen, in denen wir fest gewordene Sandhiformen erkennen dürfen. So ist ein anlautender Vokal zu Verlust gekommen in va = iva und eva, in pi = api, ti = iti (neben iva, eva, api, iti), dāni "jetzt" (neben idāni) = idānīm<sup>1</sup>), hetthā ( $\S q$ ) = \*adhesthāt, und im Pron. St.  $na = ena^{2}$ ). Ebenso sind Sandhiformen, welche hinter vokalischem Ausgang entstanden, die Nomina posatha "Feiertag" (neben uposatha) = upavasatha; gini "Feuer" aus \*agini = agni; vatamsa(ka) "Ohrschmuck" Vv. 38. 5. JaCo.VI. 488<sup>25</sup> usw. = avatamsa; valanja "Gebrauch", valanjeti "gebraucht" zu Wz. lanj mit ava. Die Doppelform daka, udaka "Wasser" liegt auch im Skr. vor. Ebenso haben wir hier ratni und aratni "Elle = p. ratana"). Auch von skr. raka. p. ūkā "Laus" JāCo. I. 453<sup>29</sup>, DhCo. III. 342<sup>15</sup> ist wohl das eine oder das andere Sandhiform. Ebenso sind in den Wörtern, wo y vor i (e) und v vor # (o). vorgeschlagen wird, fest gewordene Sandhiformen zu erkennen: vittha "geopfert" = ista; vutta "gesprochen" = ukta; vutta "gesät" = upta; vutta "geschoron" = upta; vusita "gewohnt" = usita; vulha "gefahren" = ūdha (vgl. samyūlha D. II. 267<sup>19</sup>, M. I. 386<sup>20</sup> neben samoūlka DCo. I.  $38^{\circ} = sam\bar{u}dha$ ). Mitunter schwankt die Form noch. So findet sich sowohl vutthahitva D. II. 1565 wie utthahitva M. III. 1833 hinter Vokal. Es steht vutthita neben utthita, vutthana neben utthana, vonata "niedergebeugt" Thi. 662 neben onata Vin. I. 2911 = avanata. In manchen Fällen ist zweifelhaft, ob vo durch o- auf ava-, oder ob es auf vyava- zurückgeht. Endlich sind festgewordene Sandhiformen yeva = eva, und viya, das ich doch für Umstellung aus \*yiva halte<sup>4</sup>) = iva. Daneben die oben erwähnten Kurzformen va, pi, ti. Alles das sind selbständig gewordene Nebenformen. Für pi, fi beweist dies ihr Vorkommen hinter dem Anusvāra, der davor zu m. bzw. n wurde: yam-pi.. tam-pi M. I. 48<sup>38, 84</sup>; ālapitun-ti JāCo. III. 453<sup>11</sup>. Was dann die Verwendung von eva, yeva, va betrifft<sup>5</sup>), so steht nach meinen Sammlungen 1. eva am häufigsten hinter a, das elidiert wird (tass' eva), dann hinter -am, -im, die zu- am, -im werden, und hinter -i, das elidiert wird. Es findet sich 10 bis 12 mal so oft, wie 2. yeva, das hinter -a, -i, -u, -e sowie hinter Nasalvokal vorkommt. 3. va kommt etwa 1/e mal so oft wie yeva vor und zwar hinter  $-\bar{a}$ , -e, -o. Hinter Nasalvokal finden sich nicht selten Schreibungen wie tvam neva oder tvan neva JaCo. IV. 155<sup>17</sup>, die eine besonders enge Verbindung andeuten. Von den drei dem skr. iva entsprechenden Formen steht a) iva besonders in Versen hinter -a, mit dem es zu -eva verschmilzt, b) viya steht meist in Prosa hinter -a,  $-\overline{a}$ , -o und Nasalvokal, c) die Kurzform va zumeist in Versen

| Spr. | § 65- | -б7. | Grammatik | DES | Pāli. | A. | LAUTLEHRE. |
|------|-------|------|-----------|-----|-------|----|------------|
|------|-------|------|-----------|-----|-------|----|------------|

hinter Langvokal oder Nasalvokal. — 2. Im Auslaut kann nur Vokal (auch Nasalvokal) stehen. Ursprünglich auslautende Konsonanten werden abgeworfen: " und m werden zu Anusvära. Schließendes m ist abgeworfen in tunki "schweigend" =  $t\bar{u}snim$ . Im einzelnen ist zu bemerken a) Ausl. -as und -ar werden zu -o: tato ...daher" = tatas, pāto ...früh morgens" = prātar. Neben einander liegen puno und puna "wieder" = punar. In der Verbalflexion erscheint öfters -å für skr. -as (§ 157, 159. II). Vereinzelt steht -e statt -o (Magadhismus) in pure "vornen, früher" (Compar. puretaram) = puras; sve, suve (§ 54. 4) = svas. In der Flexion s. § 80, 82. 5. 98. 3. - b) Der nach Abwerfung eines Konsonanten hervortretende Auslautvokal kann unverändert bleiben. Oder er wird verlängert: dhī "pfui!" Dh. 389 = dhik; papatā "stürzte hin" Vin. III. 1726 = prapatat; madhuvā "wie Honig" Dh. 69 (nach FAUSBÖLL) = madhuvat. Aus parisat "Gefolge" entsteht so ein neues Thema parisā. Oder er wird verkürzt: abravi "er sprach" = abravīt. Oder er wird nasaliert; manam "ein wenig" Jā. I. 405<sup>16</sup>, Vin. I. 109<sup>3</sup>, "in kurzem" DhCo. III. 147<sup>23</sup> = manāk; tiriyam "quer" = tiryak; sakim (neben saki) "einmal" = sakrt; °kkattum (§ 22. I) = °krtvas; adum "jenes" (§ 109) = adas. In der Verbalflexion in Endungen -#m = -#s (§ 127, 159. I, III, IV).

<sup>1</sup>) D. ANDERSEN, PGl. u. d. W. — <sup>3</sup>) JOHANSSON, Le Monde Oriental 1907/08, S. 89ff. — <sup>3</sup>) JOHANSSON, a. a. O., S. 93ff. — <sup>4</sup>) Anders PISCHEL, PkrGr. § 336. — <sup>5</sup>) Vgl. auch WINDISCH, Ber. d. K. Sächs. Gesellsch. d. W. 1893, S. 230 f.

§ 67. Der Sandhi in der Kompositionsfuge folgt im allgemeinen den Regeln des Sanskrit, besonders wo es sich um fertig überlieferte Komposita handelt. Konsonantengruppen unterliegen den bekannten Assimilationsgesetzen (vgl. § 49ff.). Für den vokalischen Sandhi verweise ich auf mahodadhi "Ozean" (skr. ebenso); kākolūkā "Krähen und Eulen" DhCo. I. 5018 (aus kāka-ul-); mahesakkha "machtvoll" aus mahā-īs-; accuggamma Vin. I. 6<sup>25</sup> Ger. zu Wz, gam mit ati-ud (skr. atyud). Dem Sanskrit näher steht agyantarāya (§ 58. 3), anveti (§ 54. 5) usw. Für den konsonantischen Sandhi sind Beispiele; tammaya "daraus bestehend" M. III. 243<sup>28</sup> (§ 52. 4) = tanmaya (aus tad + maya); jaraggava "alter Stier" Th I. 1154, Jā. III. 15611 (§ 52. 1) = jaradgava; tabbiparīta "dem entgegengesetzt" JāCo. I. 337 99, DhCo. III. 275<sup>10</sup> (§ 53. 3) aus tadvip- usw. Ursprünglich vorhandene Endkonsonanten des ersten Gliedes kommen häufig in der Kompositionsfuge wieder zum Vorschein: punabbhava "Wiedergeburt" = punarbhava; chappañcavācāhi "mit fünf, sechs Worten" Vin. IV. 21 25 aus cha = sat + p - + v -; sakadāgāmin "nur noch einmal ins Dasein eintretend" = sakrd (p. sakim) +  $\bar{a}g$ -. Auch Doppelkonsonanz am Beginn des zweiten Gliedes kommt in der Komposition wieder zum Vorschein: subbata "tugendhaft" aus su + vata = vrata. — Aber das Pāli ist nicht konsequent. Oft wird im vokalischen Sandhi der eine der Vokale einfach elidiert: satipațțhāna "geistige Sammlung" aus sati + spatth- = smrtyupasthäna. Oder es bleibt der Hiatus bestehen: patto saudako "die Almosenschale mit Wasser" Vin. I. 4618; atiagginā odanam uttarati "bei allzustarkem Feuer kocht der Brei über" Milp. 277<sup>39</sup>. Oder es wird der eine der beiden zusammentreffenden Vokale gedehnt: hitupacara "segensreiche Hilfe" JaCo. I.  $672^{\circ} = kita + up$ -. Oder es werden unorganische Konsonanten zur Aufhebung des Hiatus eingeschoben : nisīda puppha-m-āsane "laß dich nieder auf dem Blumensitz" DhCo. I. 108<sup>20</sup> (V); su-h-win "ganz gerade" Kh. 15. Beim gemischten Sandhi wird die Wiederher-

73

74 I. Allgemeines und Sprache 7. Päll. Literatur und Sprache.

stellung einer Doppelkonsonanz zu Anfang des zweiten Gliedes oft unterlassen: supatipanna "sich wohl verhaltend" M. II. 120<sup>10</sup> neben supp- Pu. 48<sup>28</sup> = supratipanna. Im konsonantischen Sandhi erscheint das Vorderglied oft in der dem Päli eigentümlichen Form: pätubkäva "das Erscheinen" (ohne die Assimilation zu bbk) = prädurbhäva; antovana "Waldinneres" M. I. 124<sup>33</sup> = antarvana.

§ 68. Der Satzsandhi des Pāli unterscheidet sich wesentlich von dem des Sanskrit<sup>1</sup>). Er ist immer nur arbiträr. Er erstreckt sich auch nicht unterschiedslos auf alle Wörter im Satz, sondern nur auf solche, die mit einander in engerer syntaktischer Beziehung stehen. Mit Recht betont WINDISCH, daß ein solcher Sandhi dem des Skr. gegenüber weit mehr den Eindruck der Ursprünglichkeit und Natürlichkeit mache. Die Fälle, in denen Sandhi erfolgen kann, sind folgende Verbindungen: I. Subjekt und Prädikatsverbum, 2. Verbum und Objekt, 3. Substantiv und Attribut, 4. Attribut und Attribut, 5. Adverbiale und Verbum, 6. Prädikatsnomen und Kopula, 7. Adverbiale und Objekt, 8. Vokativ mit vorhergehendem Wort, 9. Partikeln und Pronomina mit vorhergehenden oder nachfolgenden Wörtern. Im allgemeinen findet sich in Versen der Sandhi, vielfach unter dem Einflusse des Metrums, häufiger als in der Prosa.

<sup>1</sup>) E. KUHN, Beitr. S. 59ff.; E. MÜLLER, PGr. S. 59ff.; WINDISCH, Über die Sandhikonsonanten des Päli, Ber. d. K. Sächs. Gesellsch. d. W. 1893, S. 228ff.

§ 69. Bei Zusammentreffen gleichartiger, Vokale zerfließen 1. d + d durch Kontraktion in die Länge, wenn das zweite Wort mit offener Silbe beginnt: duggatāham Th2. 122 = -tā aham. Beginnt das zweite Wort mit einer geschlossenen Silbe, so wird das eine a elidiert<sup>1</sup>): piyo c' assam M. I. 33; chāť amha = chātā amha JāCo. III. 4164. Nicht selten erfolgt indessen auch in diesem Fall Kontraktion unter Bewahrung der Länge entgegen der allgemeinen Regel § 5 (vgl. § 7): gavāssā ca = gavā assā ca jā. III. 408<sup>21</sup>; nācceti = na acceti jā. IV. 165<sup>22</sup>; tassākkhibhedam = tassa akkh- JāCo. III. 431<sup>8</sup>. — 2. Bei #+#, #+# liegen die Verhältnisse analog; doch kann hier auch bei offener Anlautsilbe Elision -eintreten, und zwar nicht bloß wenn - nach dem JACOBI'schen Gesetze<sup>2</sup>) die vorletzte Silbe des ersten Wortes lang ist. Wir haben also Kontraktion in den zahlreichen Fällen, wie gacchatīti = -ti iti, Elision in yam p'iccham na labhati "was er, obwohl er es wünscht, nicht erlangt" M. I. 48<sup>88</sup>, doch auch bei offener Anlautsilbe cattār' imāni M. I. 66 und sogar pañcas' upādānakkhandhesu M. I. 61.

<sup>1</sup>) Man könnte namentlich in ständigen Verbindungen, die aus früherer Sprachperiode überliefert sind (z. B. *n'atthi = nāsti*), an Kontraktion mit nachfolgender Kürzung nach dem Morengesetz denken. Allein die Sandhifälle, die erst in der Päliperiode zustande gekommen sind, ferner die zweifellosen Elisionen, wie *paācas' upādānakkhandhesu*, sowie endlich die Analogie der Behandlung von zusammentreffenden ungleichartigen Vokalen (§ 70f.) sprechen doch mehr für Annahme einer Elision. — <sup>3</sup>) Jacosi, Über eine neue Sandhiregel im Päli und im Präkrit der Jainas.., IF. 31. 211 ff.

§ 70. Zusammentreffen ungleichartiger Vokale: I. von a mit *i* oder *u*: a) Es erfolgt Kontraktion von a + i zu e und a + u zu o. Diese Sandhiform gehört hauptsächlich der Gäthäsprache an. Beispiel: macchassevodake (§ 3). Aus der späteren Kunstliteratur: ceme = ca ime Mhvs. I. 10; mam nopeti = na up- Mhvs. 32. 13. Doch auch mamedam = mama idam JāCo. III. 446<sup>18</sup>. — b) Das & wird elidiert: satt imāni ca suttāni Iv. 22<sup>19</sup> (V.); Bodhisattass' upatthāko JāCo. III. 463<sup>20</sup>; manas' icchasi Spr. § 67-72. Grammatik des Päli. A. Lautlehre.

= -sā icch- Jā. III. 493<sup>4</sup>. Doch auch nach kurzer Penultima: iminā pan' upäyena JaCo. III. 420<sup>1</sup>. Diese Sandhiform findet sich in allen Sprachperioden. Die Elision erfolgt auch vor e, o: dhutta mulen' ekam bhattapātim āharāpesum JāCo. III. 280<sup>7</sup>. — c) Endlich kann nach Elision des a der zurückbleibende Vokal gedehnt werden: idh'apapanno Iv. 99<sup>11</sup>. Häufig wird umgekehrt, wo it auf ein mit a schließendes Wort folgt, der Anlaut i elidiert unter Dehnung des a: bhavissāmā 'ti') M. I. 42. — 2. Zusammentreffen von i. # mit ungleichartigem Vokal: a) i und # werden zu v. v. vorwiegend in der Gäthäsprache, doch gelegentlich auch in jüngeren Sprachperioden: manussesv-etam na vijjati Sn. 611; na te dukkhā pamuty-atthi (aus -mutti atthi) Th2. 248. Mit Berücksichtigung der Assimilationsgesetze icc-eva (aus iti eva) Iā. III. 481<sup>32</sup>. In kanonischer und nachkanonischer Prosa: app-ekacce (aus api ek-) Vin. I. 627 und oft: Brakmāvvāham (aus Brahmāvu aham mit Dehnung des Anlauts) M. II. 144<sup>90</sup>: pātv-ākāsi JāCo. III. 405<sup>25</sup>, DhCo. III. 411<sup>8</sup>. — b) Der eine der beiden Vokale wird elidiert (in allen Sprachperioden): karom' aham Th2. 114; karissas' eko Th2. 231; panditeh' atthadassibhi Th1. 4; gacchant' eva JaCo. IV. 149"; yam hi 'ssa M. I. 926; saddahissat' eva JaCo. III. 4992; anabhijjhālu 'hamasmi M. I. 1787. Der übrig bleibende Vokal kann gedehnt werden: labhimsū 'ti') JāCo. III. 403<sup>29</sup>: ās' ūpasampadā (aus āsi up-) Th2. 109; idān' *aham* M. I. 13<sup>5</sup>.

<sup>1</sup>) So ist wohl zu umschreiben. Wo dagegen von Haus aus Langvokal vorliegt, würde ich, wegen der Selbständigkeit, die *ti, pi* besitzen, vorziehen, das Elisionszeichen 'wegzulassen.

§ 71. Zusammentreffen von e, o und von Nasalvokalen mit Vokalen. 1. e. o vor Vokal. a) Der anlautende Vokal wird elidiert: sutto 'smi Jā. III. 40418; tato 'gacchi (aus āgacchi) Th2. 129; cattāro 'me puggalā M. I. 24<sup>17</sup>. — b) Zuweilen wird e, o elidiert unter Dehnung einer folgenden Kürze in offener Silbe: y' āham (aus yo aham) JāCo. III. 364<sup>34</sup>; y' āhu (aus yo ahu) Th1. 632; y' assa (aus ye assa) M. I. 7<sup>36</sup>; sac' āham (aus sace aham) JāCo. III. 475<sup>31</sup>. — c) In einsilbigen Wörtern wie te, me, so, yo, kho werden e, o in die Halbvokale y, v verwandelt, wobei dann eine folgende Kürze in offener Silbe immer, in geschlossener beliebig gedehnt wird<sup>1</sup>): namo ty-atthu Th2. 157; ty-āham M. I. 13<sup>1</sup>; ty-āssa (aus te aham, assa) DhCo, I. 11620; sv-āyam Vin. I. 2926; yv-āssa (aus yo assa) M. I. 137<sup>17</sup>; khv-āssa (aus kho assa) M. I. 68<sup>19</sup>. Ebenso wie jene einsilbigen Wörter ist ito behandelt in ito-eva Th1. 869. - 2. Nasalvokal vor Vokal. a) Es können alle Erscheinungen des vokalischen Sandhi eintreten. So Kontraktion: nandeyyāham (aus -yyam aham) Jā. III. 495<sup>20</sup>; yesäham (aus yesam aham) M. I. 3317. Ferner die Elision: paripucch' aham (aus -cchim aham) Th2. 170; catunn' etam (aus -nnam etam) S. IV. 174 28. Mit Dehnung: tes' üpasammati (aus tesam up-) Ja. III. 488<sup>8</sup>. Verwandlung in den Halbvokal nach Entnasalierung liegt vor in ky-āham (aus kim aham) Jā. III. 206<sup>81</sup>. — b. Sehr häufig ist die Rückverwandlung des Anusvāra in m: bandhitum-icchati Th2. 299; atītam-addhānam M. I. 84; saddam-akāsi JāCo, III. 439<sup>1</sup>. Auch antalikkhasmim-eliki Jā. III. 481<sup>16</sup>. Es kommt dabei auch ein ursprünglich vorhandener Langvokal wieder zum Vorschein: āloko passatām-iva Sn. 40; pappoti mām-iva Jā. III. 4684. Nur des Metrums wegen ist der Vokal gedehnt in n' etam ajjatanām-iva Dh. 227.

1) Vgl. dazu MICHELSON, IF. 23. 269.

§ 72. Der durch Zusammentreffen von Vokalen im Satz entstehende Hiatus wird häufig dadurch beseitigt, 1. daß am Ende des ersten Wortes

75

ursprünglich vorhandene Konsonanten wieder zum Vorschein kommen. So z. B. r: punar-ehisi Th2. 166; pātur-ahosi Vin. I. 5<sup>21</sup> usw. (gegen pātu bhavati). In Flexionsformen1): ramsir-iva Vv. 52. 5, pathavidhātur-ev' esā M. III. 240<sup>20</sup> (analog auch vijjur-iva Vy. I. I); bhattur-atthe (wie skr. bhartur-arthe) Ja. II. 39815; sabbhir-eva (skr. sadbhir-eva) ThI. 4. Ferner d : etad-avoca passim, yad-idam passim, yad-icchitam Th2. 46; ahudeva bhayam D. I. 4925; sakid-eva "einmal nur" Pu. 1617. Oder g: pag-eva (skr. prāg-eva) "wie viel mehr" JāCo. I. 354 20; puthag-eva (skr. prthag-eva) zu puthu Kacc. I. 5. I (bei SENART, S. 221). Öder m : tunhim-asine D. II. 212<sup>91</sup> (V.) zu tunhi = tusnim. Endlich / am Ende des Zahlworts cha "sechs": chal-ete (skr. sad-ete) Ja. I. 366<sup>27</sup>. – 2. Durch Vorschlag von y vor i (e) und von v vor u (o). Über festgewordene Sandhiformen dieser Art s. § 66. 1. Zahlreich sind die Fälle, wo dem Pron. St. ima ein y vortritt: na-y-idam Th2. 166, DhCo. I. 2018; cha-y-ime M. I. 5118. Auch na-y-ito Ja. III. 466<sup>18</sup> usw. Ferner ādicco-v-udayam "die aufgehende Sonne" Iv. 85<sup>4</sup> (V); ubhaya-v-okinno "nach beiden Richtungen hin verteilt"<sup>2</sup>) neben okirati JaCo. I. 8810; kati-v-uttari, pañca-v-uttari S. I. 315 17 (bei WINDISCH).

<sup>1</sup>) Vgl. AMāg. sihir-iva, vāyur-iva usw.; PISCHEL, PktGr. § 353. — <sup>3</sup>) R. O. FRANKE, D. 275.

§ 73. Die eben besprochenen Erscheinungen haben nun — überwiegend in der Gäthäsprache — dazu geführt, daß auch u nor gan ische Sandhikonsonanten zur Beseitigung des Hiatus eindringen. So steht I. y vereinzelt auch vor a: khani-y-asmani Jā, III. 433<sup>11</sup>; yā-y-annam Jā, I. 429<sup>27</sup>. — 2. Häufig dient m als Sandhikonsonant: Sattukā-m-iva Jā. III. 43817, isi-mavoca Sn. 692, saki-m-eva Milp. 1019. Verständlich wäre hier nach § 72. I Sattukād-iva, isir-avoca, sakid-eva (so A. IV. 380°). Andere Beispiele sind nīcakulā-m-iva Sn. 411; puno-m-aham Th2. 292; ekan-ca jeyya-m-attānam "er besiege nur sich selbst" Dh. 103 usw. Mit charakteristischer Kürzung hitva-m-aññam (aus hitvā aññam) Sn. 1071. — 3. Ferner r: dhi-r-atthu Thi. 1134, Ja. III. 29<sup>18</sup>, wogegen dhig-atthe (skr. dhig-aste) nach § 72. 1 verständlich wäre; jalanta-r-iva (aus -tam iva) Ja. VI. 1816; jiva-r-eva (aus -vam eva, Ko. jīvanto yeva) Jā. III. 46417. Wieder wäre nach § 71. 2b eher jalantam-iva, jīvam-eva zu verstehen. Sehr häufig steht r vor iva und zwar hinter ā, e, o : turiyā-r-iva Th2. 381; janamajjhe-r-iva Th2. 394; thambo-r-iva Sn. 214; so-r-iva sumsumāro Jā. II. 228<sup>21</sup>. Kürzungen liegen vor in hamsa-r-iva Sn. 1134 (allerdings v. l. hamso-r-iva); suriyan- tapantam sarada-r-iva aus sarado (G. Sg.) iva Sn. 687 usw. — 4. Zuweilen d : punad-eva Vv. 53. 22, JāCo. I. 968; samma-d-eva D. II. 12611 (gegen skr. samyageva); bahu-d-eva rattim Th1. 366. — 5. Vereinzelt t in ajja-t-agge "von heute an" M. I. 24°, D. I. 8514 usw. Dagegen ist fraglich, ob yasmātika (tasmātiha) aus yasmā-t-iha zu erklären ist. Eher möchte ich mit WINDISCH (S. 244) yasmā ti ha trennen<sup>1</sup>). — 6. Für n als Sandhikonsonanten werden bei Kacc. 1. 4. 6 (bei SENART, S. 218) die Beispiele ciran-n-āyati "seit lange" und ito-n-āyati "von jetzt an" angeführt. — 7. Fraglich ist endlich, ob h als Sandhikonsonant<sup>9</sup>) anzunehmen ist in Fällen wie mā-h-evam avaca S. I. 150<sup>7</sup> oder na-h-eva M. II. 223<sup>8</sup> usw.; Kokanadahasmim S. I. 30<sup>1</sup> kann als Kokanadā aham asmim erklärt werden.

1) Anders E. KUHN, Beitr. S. 62. — 3) Wie in der Kompositionsfuge. Vgl. su-kuju § 67.

§ 74. Zusammentreffen von Vokalen und Konsonanten (Gemischter Sandhi): 1. Häufig tritt im Anlaut des zweiten Wortes eine ursprünglich vorhandene Doppelkonsonanz wieder hervor. Vielfach unter dem Einfluß des Metrums, wie in sarati-bbayo (aus vayo = skr. vyaya) Jā. III. 95<sup>48</sup>. Doch auch ohne metrischen Zwang und in Prosa: muni-ppakāsayi Sn. 251; tatra-ssu (aus su = skr. svid) M. I. 77<sup>88</sup>; nappajahanti M. I. 14<sup>15</sup>; na-ppamajjasi JāCo. III. 424<sup>4</sup> usw. — 2. Die Endung o ist vor s zuweilen in der ursprünglichen Gestalt as erhalten: tayassu dhammā Sn. 231; lūkhas-sudam homi M. I. 77<sup>85</sup>. Ebenso findet sich -us in Sonena Suhanus-sahā Jā. II. 31<sup>24</sup>, pitus-sutam Jā. III. 484<sup>24</sup>, wo freilich eine andere Deutung möglich wäre. — 3. Wo Nasalvokale mit Konsonanten zusammentreffen, wird sehr häufig der Anusvāra vor Muten und Nasalen in den entsprechenden Nasal verwandelt: karissañca Jā. III. 437<sup>85</sup>; bheriñ-carāpetvā JāCo. III. 410<sup>11</sup>; āsabhan-thānam M. I. 69<sup>82</sup>; man-tāta Th2. 274; kahan-no mātā JāCo. III. 427<sup>80</sup>; cittuppādam-pi M. I. 43<sup>86</sup>; dittham-me JāCo. III. 449<sup>86</sup>. Vor k kann Anusvāra zu ñ werden: cittañ-ki 'ssa padūsitam IV. 13<sup>8</sup>.

# **B. WORTBILDUNGSLEHRE.**

Vorbemerkung: Die Flexion des Päli ist durchaus beherrscht von dem Gesetze der Analogie. Die alten historischen Formen werden im Verlauf der Sprachentwickelung mehr und mehr abgelöst durch Neubildungen. Wie sich archaische und jüngere Formen in den einzelnen Sprachperioden zu einander verhalten, darüber ist Einl. II. zu vergleichen.

# I. Nomen (Substantiv und Adjektiv).

#### I. ALLGEMEINES.

§ 75. Die Nominalstämme haben im Pāli mancherlei Veränderung erfahren. Durch das Gesetz vom Abfall auslautender Konsonanten werden konsonantische Stämme zu vokalischen und dann wie diese flektiert. So entsteht sumedha "weise" Dh. 208, Vin. I. 5<sup>85</sup> (V.) aus sumedhas; āpā "Unglück" (L. Pl. apāsu Ja. II. 31718) aus āpad. Ebenso entsteht sappi, "Butter" (Abl. Sg. sappimhā D. I. 201 96) aus sarpis; acci oder accī (so M. III. 273 17) "Glanz" aus arcis; tādi "so beschaffen" aus tadrs usw.; desgleichen vijin "Blitz" (N. Pl. vijju Mhvs. 12. 13) aus vidyut; maru "Gott" aus marut usw. — Sehr häufig erfolgt auch die Überführung in die vokalische Flexion durch Anfügung von & an den konsonantischen Stamm. Die a-Flexion erweist sich als besonders fruchtbar in der Lieferung von Typen für Neubildungen<sup>1</sup>). Neben sumedha haben wir sumedhasa (N. Sg. -so Dh. 29; f. -sā Mhvs. 22. 36). Ebenso apadā Thi. 371, JāCo. III. 1218 neben āpā (JāCo. II. 31781 wird apasu durch apadasu erklärt); vijjuta (L. Pl. -tāsu D. II. 1311) neben vijju. Analoge Stämme sind sarada "Herbst" = sarad; barihisa "Opferstreu" D. I. 141 29 = barhis; sarita "fließend, Strom" D. III. 1962 = sarit u. a. m. So erklärt es sich, daß die konsonantische Flexion mehr und mehr zurücktritt, und daß neben den noch erhaltenen Formen Neubildungen nach der vokalischen Flexionsweise auftreten und zu schließlicher Geltung gelangen.

1) R. O. FRANKE, Die Sucht nach a-Stämmen im Pali, BB. 22. 202 ff.

§ 76. Das Genus wird zwar im allgemeinen, den Gesetzen des Skr. entsprechend, unterschieden; häufige syntaktische Verstöße zeigen jedoch, daß der Sinn für die Unterscheidung des grammatischen Geschlechts im Schwinden begriffen ist. So verbindet sich der L. Sg. m. n. *asati* Ud.

77

## 78 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Spraché.

817-8 ebenso mit den Femininen passaddhivā, rativā, āgatigativā wie mit calite, cutapapāte. Dh. 104 steht attā jitam statt jito1); Th2. 518: sakhiyo tini janiyo "wir drei Freundinnen" statt tisso; Ud. 79<sup>21</sup> bezieht sich auf das Subi, upāsikāvo das Prädikat anipphalāni kalamkatāni usw. Namentlich die Neutra auf -as werden gelegentlich als Maskulina behandelt<sup>2</sup>); yattha me nirato mano (statt niratam) Jā. III. 91<sup>18</sup>; tapo sukho (st. sukham) Dh. 104: sukhumo rajo pativātam va khitto (statt sukhumam, khittam) Sn. 662; mahāvegena āgato nadīsoto "die mit großer Gewalt herangekommene Strömung des Flusses" DhCo. IV. 45<sup>17</sup> usw. Auch Neutra auf -a werden nicht selten als Maskulina behandelt und umgekehrt. Wir haben z. B. ve keci rūpā . . sabbe vat ete S. I. 67°; sabbe te rūpā M. III. 217<sup>81</sup>; ime ditthitthana D. I. 16<sup>84</sup> (vgl. A. II. 42<sup>8,4</sup>). Ja. I. 289<sup>29</sup> steht sabbe katthamayā vanā, wiewohl vana Neutr. ist, und M. I. 67<sup>25</sup> cattāro ubādānā neben regulärem cattari upādānāni. Vgl. dazu unten 8 80. 4. Umgekehrt zeigen Maskulina auch neutrale Flexionsformen. So haben wir dhammāni zu m. dhamma Jā. V. 221<sup>97</sup>; vandati pādāni Vv. 51. 1, im Ko. 21814 durch pāde erklärt; petāni puttāni (Akk.) Th2. 312, das nach dem Ko. "lingavipallasena" für pete putte steht. Vgl. auch Ud. 17\*\*. Es steht bhujani pothenti Bu. 1. 36 neben pothayam bhuje Rasav. II. 924, und der Akk. talatarnne unmittelbar vor dem N. Pl. tālatarnnāni Vin. I. 189<sup>10, 11</sup>. Auch zwischen Femininen auf -a und Neutren auf -a finden Vertauschungen statt: so Pl. sabhāni Jā. II. 223<sup>7</sup> zum f. sabhā, im Ko. durch sabhāyo erklärt. Das Thema kucchi "Mutterleib" = kuksi, das von Haus aus Mask. ist, bildet neben kucchismā, -imhā, -ismim, -imhi auch kucchiyā, -yam JāCo. I. 52<sup>8</sup>, 293<sup>18</sup> nach Art der Feminina § 86. Von sāli "Reis" = sāli m. haben wir den Akk. Pl. saliyo. Auch dhatu "Element, Reliquie", obwohl urspr. Mask., bildet Formen wie N. Akk. Pl. dhātuyo Dhs. 67, Th2. 14, I. Sg. dhātuyā D. II. 109<sup>1</sup>, A. I. 28<sup>8</sup>, IV. 313<sup>21</sup>, aber G. Sg. dhātussa Mhvs. 20. 19. Das sonst neutrale massu bildet G. Sg. massuyā Jā. III. 31522 usw. Beispiele für Genuswechsel im Zusammenhang mit Veränderungen des Wortstammes s. § 75.

<sup>1</sup>) Vgl. SBE. XI. 1, S. 31. — <sup>2</sup>) Ebenso im Pkr.; PISCHEL § 356.

§ 77. 1. Von den Numeri hat das Pāli den Dual eingebüßt<sup>1</sup>). An seine Stelle ist der Plural getreten. Nur dve, duve "zwei" = dve, sowie ubho "beide" = ubhau sind bewahrt. Man sagt also dve cakkhūni "die zwei Augen" JaCo. IV. 13716, dve anta N. Pl. und ubho ante Akk. Pl. "die beiden Extreme" Vin. I. 10<sup>10, 11, 15</sup>. Auch im Dvandva-Kompos. Akk. Pl. ime candimasuriye M. I. 69<sup>16</sup>, G. Pl. candimasuriyānam D. I. 10<sup>14</sup>. — 2. Was die Kasus betrifft, so ersetzt das P. den Dativ in beiden Numeri durch den Genetiv<sup>2</sup>). Nur die *a*-Themen haben im Sg. einen Dativ auf  $-\bar{a}ya$  bewahrt<sup>a</sup>). Er dient zum Ausdruck der Richtung und des Zweckes. So z. B. saggāya gacchati Dh. 174; jahassu rūpam apunabbhavāya "gib den Leib hin, um nicht wieder geboren zu werden" Sn. 1121. Er bekommt dann ganz infinitivische Verwendung, wie in na ca mayam labhāma bhagavantam dassanāya "wir erhalten die Erlaubnis nicht, den Erhabenen zu sehen" Vin. I. 253<sup>11</sup>. Besonders steht dieser Dativ bei Ausdrücken des Verlangens nach etw. (vgl. icchā lābhāya A. IV. 293<sup>20</sup>) und des Sich-bemühens um etw. (ghațati vāyamati lābhāya ibid.). Er steht ferner bei "gereicht, dient zu etwas" (sallekhāya subharatāya viriyārambhāya samvattissati M. I. 13<sup>20</sup>), bei hetu, paccaya "Grund zu etw." (ko paccayo mahato bhūmicālassa pātubhāvāya D. II. 10711), bei alam "genug" (alam vacanāya A. III. 527) u. a. m. — Häufig

Spr. § 76-78. Grammatik des Päli. B. Wortbildungslehre.

sind die Ablative Sg., die mittels des Suff. -to = skr. -tas gebildet sind. Man könnte sie, wie V. HENRY getan hat, wohl in das Paradigma einstellen. Ich verweise hier auf Beispiele wie gharato "aus dem Hause" Ja. I. 290<sup>96</sup>, mukhato Ud. 7810, durato "von ferne", capato (mit Dehnung von capa "Bogen") Dh. 320 (zu § 78-80); Nalato Th2. 204, culato JaCo. II. 41019, navato DhCo. III. 3014, jihvāto S. IV. 17816 neben jihvato S. IV. 1751 mit Kürzung wie auch in simato JaCo. II. 31 (zu § 81); aggito D. II. 88°, atthito Ja. II. 409°, dadhito Milp. 411, bhikkhuto Th1. 1024, kāmandaluto DhCo. III. 4482, cakkhuto S. IV. 17422 (zu § 82, 85); kucchito JāCo. I. 5221, angulito DhCo. I. 1647, Bāranasīto Th2. 335 neben -sito (mit Kürzung) JāCo. II. 4718, pokkharanīto JāCo. II. 384 neben -nito VvCo. 217<sup>21</sup>, dhātuto JāCo. I. 253<sup>20</sup>, jambuto Bu. 17. 9 (zu § 86); abhibhūto D. I. 18<sup>7</sup>, M. l. 2<sup>87</sup> (zu § 87. 2); pitito "vom Vater her" mātito "von der Mutter her" D. I. 113<sup>25</sup>, A. III. 151<sup>16</sup> usw. = pitrtas, mātrtas; rajato Dh. 139; attato S. III. 4616; hatthito (zu hatthin ... Elephant") JaCo IV. 257 20; Himavantato JāCo. I. 140 24 (zu § 96); manato S. IV. 175 2 (zu § 99). - Im Plural ist das Suffix, -bhyas des D. Abl. zu Verlust gekommen. Der Abl. fällt formell mit dem Instrumental zusammen, wie D. mit G. Auch im Singular wird vielfach die Form des I. als Abl. verwendet (§ 82. 2, 90. 1, 91, 92, 95, 96).

<sup>1</sup>) Die beiden von E. MÜLLER, PGr., S. 65 f. angeführten Beispiele für erhaltene Duale sind unzutreffend. Das eine *pathamam to idhägato* Dpvs. 9. 32 fiele, wenn die Lesung nicht verdorben ist, nur dem Vf. zur Last, der das Päli sehr mangelhaft handhabte. In der zweiten Form *mätäpitu ca vanditvä* Cp. II. 9. 7 liegt sicher kein Dual vor. – <sup>3</sup>) Wie im Pkr.; PISCHEL, § 361. – <sup>3</sup>) Vgl. R. O. FRANKE, BB. 16. 82.

## 2. a-DEKLINATION.

| § 78. A.   | Maskulina auf a, Thema: dha | mma "Recht".              |
|------------|-----------------------------|---------------------------|
| Sg. N.     | dhammo Pl                   | . dhammā                  |
| Äkk.       | dhammam                     | dhamme                    |
| I.         | dhammena, dhammā            | dhammehi                  |
| G. D.      | dhammassa                   | dhammānam                 |
| Abl.       | dhammā, dhammasmā, -amhā    | dhammehi                  |
| L.         | dhamme, dhammasmim, -amhi   | d <b>hamm</b> es <b>u</b> |
| <b>V</b> . | dhamma                      | d <b>hamm</b> ā           |
| B.         | Neutra auf a. Thema: rūpa   | "Gestalt".                |
| Sg. N.     | rūpam Pl                    | . rūpāni, rūpā            |
| Akk.       | rūpam                       | rapāni, rūpe              |
| V.         | rūpa                        | rūpāni, rūpa              |

Im übrigen wie die Maskulina. Über den D. der *a*-Themen auf  $-\bar{a}ya$  vgl. § 77 (mit § 27. 2).

Zur Flexion: 1. Der Instrumental Sg. auf -ā entspricht der gleichen Form der vedischen Sprache<sup>1</sup>). Er findet sich in der Gäthäsprache und in der kanonischen Prosa nicht selten; in der nachkanonischen Prosa nur vereinzelt. Es gehört hierher das häufige sahatthā<sup>3</sup>) "mit eigener Hand" Jā. I. 286<sup>5</sup>, D. I. 109<sup>38</sup>, Vin. I. 18<sup>39</sup>, JāCo. I. 7<sup>8</sup>, Mhvs. 5. 72 neben sahatthena Jā. VI. 305<sup>8</sup>. Ferner yogā DhCo. III. 233<sup>21</sup> (V.), im WortKo. durch yogena umschrieben; pādā "mit dem Fuß" Jā. III. 269<sup>16</sup>, DhCo. I. 202<sup>6</sup> (V.); saha vacanā "zugleich mit dem Wort, im Augenblick, wo er es sagte" Ud. 16<sup>8</sup>; mā sokā (= sokena) pahato bhava ThI. 82; bhikkhu-samghā (parallel zum I. bhagavatā) Vin. II. 198<sup>22</sup> usw. Daß man in späterer Zeit diese Formen als Archaismen empfand, geht schon daraus

hervor, daß wie voga durch vogena so auch padā im Ko. durch pādena umschrieben wird (JaCo. III. 260<sup>28</sup>). — 2. Die Suffixe -asmā, -amhā des Ablativ Sg. und -asmim, -amhi des Lokativ Sg. sind der Pron. Dekl. entlehnt. - 3. Das Suffix -e des Akkusativ Pl. ist der Pron. Dekl. entlehnt\*). Hier stehen te, ime, sabbe sowohl für N. als für Akk. Aus te \*dhamman entwickelte sich te dhamme. — 4. Der Instrumental Pl. auf -ehi entspricht dem I. Pl. der vedischen Sprache auf -ebhis oder ist der pronominalen Dekl, entnommen. — 5. Zum Vokativ Sg. der neutralen Dekl. vgl. citta ...o Seele" Thi, 1108 f. — 6. Die Nominative Pl. auf  $-\bar{a}^4$ ) der Neutra sind in den beiden ersten Sprachperioden nicht selten: rūpā Thi. 455, Vin. I. 2119, D. I. 24517 usw.; sotā "die Ohren" Sn. 345; nettā "die Augen" Th2. 257; phalā "die Früchte" Jā. IV. 203 22, Vv. 84. 4. Diese Formen wurden noch als neutral empfunden. Vgl. z. B. tin' assa lakkhanā gatte Sn. 1019; moghā (Ko. moghāni) te assū pariphanditāni Jā. III. 24<sup>55</sup>. Sie entsprechen den vedischen Pluralen auf  $-\bar{a}$  wie vugā ... die loche". — 7. Da sie aber formell mit den mask. Pluralen zusammenfielen, haben sie auch Akkusative Pl. auf -e nach sich gezogen: rupe M. III. 2818, S. IV. 819 (ThI. 1099 steht es neben mask. Akkusativen); sarire DhCo. III. 208°; pupphe VvCo. 174<sup>14</sup>; te chidde S. I. 43<sup>20</sup> (V.), wo unmittelbar vorher als N. chiddani steht. Es ist also Vermengung der Genera eingetreten.

<sup>1</sup>) R. O. FRANKE, ZDMG. 46. 316 ff. – <sup>2</sup>) Von ST. KONOW und D. ANDERSEN allerdings als Abl. gefaßt; JPTS. 1909, S. 134. – <sup>3</sup>) E. KUHN, Beitr, S. 72. Vgl. PISCHEL, ZDMG. 35. 715 f. Bedenken gegen diese Deutung äußert V. HENRY, Préc. de Gramm. Pålie § 153, Ann. 3. – <sup>4</sup>) Auch im Pkr. häufig; s. PISCHEL, § 367.

§ 79. Einzelformen. 1. Nicht eben selten sind Instrumentale Sg. auf  $-as\bar{a}^1$ ), gebildet nach Analogie der as-Stämme auf Grund der Proportion mano: manasā = dhammo : x. Beispiele finden zich vornehmlich in den ersten beiden Sprachperioden und wieder in der Kunstpoesie; in der nachkanonischen Prosa nur vereinzelt. Vgl. balasā "mit Kraft" (statt balena) Th1. 1141, Cp. II. 4. 7; damasā Sn. 463 neben damena Sn. 655; vāhasā (statt vāhena) Th1. 218, Vin. IV. 158<sup>20</sup>, D. II. 245<sup>9</sup>; padasā "zu Fuß" (statt padena) JāCo. III. 300<sup>29</sup>, Mhvs. 14. 2. Wieder wird mukhasā "mit dem Munde" Pv. I. 2. 3 im PvCo. durch mukhena und vegasā "mit Ungestüm" Jā. III. 185<sup>°</sup> im Ko. durch vegena wiedergegeben<sup>°</sup>). — 2. Im Lokativ Sg. werden dem I. auf -asā analoge Formen auf -asi gebildet nach Moggallāna II. 108 ff.<sup>3</sup>). — 3. Im Vokativ Sg. wird der Auslaut zuweilen gedehnt<sup>4</sup>). Der V. ayyo steht in respektvoller Anrede für beide Zahlen und Geschlechter (neben ayya, ayyā; ayye, ayyā), so z. B. Vin. I. 75° für V. Pl. m. — 4. Im Nominativ Pl. sind zahlreich in der Gäthäsprache die Formen auf -āse, die den vedischen auf -āsas entsprechen, wobei der Ausgang -e statt -o auf Einfluß der Magadhi hinweist5): upasakase Sn. 376; paņditāse Sn. 875; dhammāse Sn. 1038; brāhmanāse Sn. 1079ff.; vaņcitāse Th1. 102; gadhitāse Th1. 1216; ussitāse Vv. 84. 15; rukkhāse Jā. III. 3991; ariyāse Jā. IV. 222<sup>91</sup>; dutthāse (und eine Anzahl anderer) Iv. 1<sup>10</sup>ff.; Gotamasāvakāse D. II. 272<sup>36</sup> (V.), gatāse D. II. 255<sup>3</sup> (V.), S. I. 27<sup>8</sup> (V.), Jā. I. 97<sup>1</sup>; upapannāse S. I. 60<sup>4</sup> (V.); nivitthāse S. I. 67<sup>4</sup> (V.) usw. — 5. Ein Akkusativ Pl.m. auf -an, wie im Skr., ist unter dem Einflusse des Sandhi erhalten in vehāsān-upasamkamim Th1. 564<sup>•</sup>). — 6. Neben der Endung des Instrumental Pl. -ehi findet sich auch die archaische Form -ebhi : ariyebhi Dh. 162, Ud. 61<sup>a</sup>. Der skr. Endung -ais entspricht -e in gune dasak' upāgatam Bu. 2. 327). Oder liegt eine Kürzung statt gunchi dasahi vor?").

<sup>1</sup>) Solche Formen auch im Pkr. "in Angleichung an vorhergehende I. von s-Stämmen" bei PISCHEL, § 364. — <sup>3</sup>) Auch von sekundär entstandenen a-Stämmen wird die gleiche Form gebraucht. Vgl. § 94. — <sup>3</sup>) Vgl. R. O. FRANKE, PGr. S. 35. — <sup>4</sup>) Ebenso im Pkr.; PISCHEL, § 71, 366 b. — <sup>5</sup>) OLDENBERG, KZ. 25. 315. — <sup>6</sup>) Vgl. im Pkr. Formen auf ā wie Mäh. guņā = skr. guņān, AMāg. rukkhā, purisā usw. PISCHEL, § 367. — <sup>4</sup>) E. MÜLLER, PGr. S. 69. Die anderen hier angeführten Beispiele fasse ich als L. Sg. — <sup>6</sup>) Vgl. ähnliches im Ai.; R. ROTH, Über gewisse Kürzungen des Wortendes im Veda, Vhdl. des Wiener Or. Kongr., Ar. Sect., S. 1f, (Wien 1888).

§ 80. Māgadhismen. An einzelnen Stellen im Kanon werden Formen der Māgadhī-Sprache verwendet. Solche Formen sind die Nominative Sg. auf -e, sowohl im Mask. statt -o, als im Neutr. statt -am; a) Maskulina<sup>1</sup>): attakāre, parakāre, purisakāre (statt -kāro) D. I. 53<sup>39</sup>; bāle ca pandite ca "der Tor wie der Weise" D. I. 55<sup>39, 80</sup>; ke chave sigāle ke sīhanāde statt ko usw.) D. III. 24<sup>19</sup>; bahuke jane pāsapānike (Ko. bahuko jano -niko) Jā. III. 288<sup>16</sup>. b) Neutra: sukhe dukkhe jīvasattame D. I. 56<sup>26</sup> statt sukham usw. Ferner ye avitakke avicāre se panītatare D. II. 278<sup>16, 80</sup>, 279<sup>13</sup> statt yam avitakkam avicāram tam panītataram. Die Stelle ye lokāmisasamyojane se vante M. II. 254<sup>26</sup> statt yam -janam tam vantam hat schon TRENCKNER<sup>3</sup>) besprochen. Vgl. noch navachandake dāni (v. 1. dāne) diyyati Jā. III. 288<sup>14</sup>, das im Ko. durch -kam dānam diyyati ersetzt wird. — 2. Als "Māgadhismen" fasse ich auch die Vokative Sg. auf -e von a-Stämmen. So Bhesike D. I. 225<sup>7</sup>, 226<sup>9</sup> zum Nom. propr. Bhesika; Takkāriye Jā. IV. 247<sup>30</sup> zu Takkārīwa. Vgl. Māg. puttake, cede, bhattake usw. Wir haben es da mit vokativisch verwendeten Nominativen zu tun<sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) R. O. FRANKE, D. übers. S. 56, Anm. 5. - <sup>3</sup>) TRENCKNER, Notes, S. 75. - <sup>3</sup>) Vgl. PISCHEL, PkrGr. § 366b.

| 8 | 81. | Feminina auf ā. |                    |     | Thema kaññā "Mädchen". |               |                             |
|---|-----|-----------------|--------------------|-----|------------------------|---------------|-----------------------------|
| • |     |                 | kaññā              | 7   |                        | <b>Pl</b> . ] | ka <del>ññ</del> ā, kaññāyo |
|   |     |                 | . kaññam           |     |                        | Į             | ·······                     |
|   |     | { 1.            | kaññāya<br>kaññaya |     |                        |               | kaññāhi                     |
|   |     | ADI.            | kannäya            |     |                        | J             |                             |
|   |     |                 | . kaññāya          | _   |                        |               | kaññānam                    |
|   |     |                 | kaññāya,           | -āj | vam                    |               | kaññasu                     |
|   |     | <b>V.</b>       | kaññe              |     |                        |               | kañña, -ayo                 |

Zur Flexion: 1. Die Formen des Instrumental Sg. (wie auch des Abl., G., D.,) auf -aya gehen, wie die prakritischen auf -aa<sup>1</sup>), auf die alte Endung des Abl. G. -ayas zurück; der alte I. auf-aya ist also verschwunden. Neben -aya findet sich auch -a. Ich glaube aber, daß wir nicht an die vedischen Instrumentale wie dosa, barhana anknüpfen dürfen. Vielmehr handelt es sich um einen phonetischen Vorgang (§ 27. 2). Es steht z. B. -a auch für den L., so rathiya "auf der Straße" Dpvs. 6. 34. - 2. Zum Vokativ Sg. vgl. das häufige bhadde JāCo. II. 294 usw. und ayye JāCo. I. 405<sup>5</sup> usw.; ferner therike Th2. I (das i m. c. gedehnt); devate Vv. 29. 2; lohitape (scil. bilarike) Ja. III. 26617 u. a. m. Nach Kacc. II. I. 64 (SENART, S. 256) bilden eine Ausnahme ammā, annā, ambā, tātā, Anreden an die Mutter. Für ammä gibt es reichlich Belege: Th1. 44, D. I. 93<sup>e</sup> usw. -3. Der Nominativ, Akkusativ und Vokativ Pl. kañňayo ist eine Analogiebildung zu den entsprechenden Formen der i-Deklination rattiyo, kumāriyo<sup>2</sup>). Die Schreibung mit i findet sich hier z. B. in pokkharaņīyo A. I. 145<sup>10</sup>.

<sup>1</sup>) PISCHEL, PkrGr. § 375. — <sup>5</sup>) OLDENBERG, KZ. 25. 317. Indo-arische Philologie I. 7.

2

#### 3. *i*- UND *n*-DEKLINATION.

§ 82. Maskuline Stämme auf *i* und *u*: Themen: *aggi* "Feuer", *bhikkhu* "Bettelmönch".

| Sg. N.     | aggi                           | bhikkhu )            | aggayo, | bhikkhavo,                |
|------------|--------------------------------|----------------------|---------|---------------------------|
| Akk.       | aggim                          | bhikkhum             | aggī    | bhikkh <b>a</b>           |
| I.         | aggina                         | bhikkhuna 👔          |         |                           |
|            | aggisma,                       | bhikkhusma,          | agaihi  | bhikkhūhi                 |
| Abl.       | aggimhā,                       | bhikkhumhā, aggīhi   |         | UNIKKN <b>MNI</b>         |
|            | aggismā,<br>aggimhā,<br>agginā | bhikkhuna )          |         |                           |
| G. D.      |                                | bhikkh <b>u</b> ssa, | aggīnam | b <b>h</b> ikkhūnam       |
| G. D.      | aggino                         | bhikkhuno 🖇          |         | 0.000.000.000.000.000.000 |
| т          | aggismim,<br>aggimhi           | bhikkhusmim,         | aggīsu  | bhikkhūs <b>u</b>         |
| г.         | aggimhi                        | bhikkhumhi 💡         |         | •••••                     |
|            |                                | ĺ                    | aggayo, | bhikkhavo,                |
| <b>V</b> . | aggi                           | bhikkh <b>u</b> {    |         | bhikkhave,                |
|            |                                |                      | aggī    | bhikkhü                   |

Zur Flexion: 1. Analogiebildungen nach der a-Deklination sind die Formen auf -isma, -imha, -usma, -umha des Abl. Sg.; auf -ismim, -imhi, -usmim, -umhi des L. Sg.; auf -issa, -ussa des G. Sg.; auf -i, -ū des N. und V. Pl.<sup>1</sup>). — 2. Die Formen auf -ino, -uno des Genetiv-Dativ Sg. entsprechen den Formen der neutralen Dekl. des Skr. oder sind entnommen der Dekl. der in-Stämme<sup>2</sup>). — 3. Die Formen des Ablativ Sg. auf -ina, -und sind Übertragungen aus dem Instr.<sup>8</sup>). Die Formen des Akkusativs Pl. auf -ayo, -avo sind wie die auf -i, -u Übertragungen des Nom. Vgl. Akk. Pl. isayo S. I. 22618, sattavo Jā. V. 95, aggī Vin. I. 614, bhikkha M. L. 84<sup>9</sup>. — 4. Die Dehnung des Stammvokals in -*īhi*, -*ūhi* des Instrumental-Ablativ Pl. und in -isu, -usu des Lokativ Pl. ist wohl in Analogie zum G. Pl. erfolgt. — 5. Die Form bhikkhave des Vokativ Pl. ist ein "Magadhismus", der in dieser vom Buddha bei der Anrede an seine Schüler so häufig gebrauchten Form aus der Volkssprache in die Kunstsprache hinüber genommen wurde. Im Sg. wird die Nominativform als Vokativ verwendet.

<sup>1</sup>) Die gleichen Bildungen auch im Pkr.; PISCHEL, § 377ff. — <sup>2</sup>) Ebenso pkr. aggiņo, vāuņo neben aggissa, vāussa. — <sup>3</sup>) Die Grammatiker (E. KUHN, Beitr. S. 82) führen den Abl, kasmā hetunā an.

§ 83. Vereinzelte Formen: 1. Im Akkusativ Sg. findet sich vereinzelt die Form *bhikkhunam* Sn. 513, *adiccabandhunam* D. II. 287<sup>st</sup> (V.) nach der Analogie der *in*-Themen. Zu erwarten wäre demnach auch ein *agginam.* — 2. Die Form, die dem alten Genetiv-Ablativ auf -os entspricht, liegt in der Postpos. *hetu* "wegen, um . . willen" vor (§ 22). — 3. Dem skr. Ausgang -au im Lokativ Sg. entspricht -o in *ado*, wofür Th I. 1274 *adu* sich findet (§ 22). Vgl. § 86. 5. — 4. Der alte Ausgang des Vokativs Sg. findet sich in *ise* "o Weiser!" Sn. 1025. Entsprechend führt E. MÜLLER (PGr. S. 73) einen V. Sg. Sutano Jā. III. 329<sup>8</sup> auf. (Im JāCo. III. 325<sup>8</sup>, 329<sup>28</sup> als Nominativ behandelt). — 5. Im Nominativ Pl. findet sich, wie im Akk. Sg., vereinzelt Übertritt in die *in*-Dekl.<sup>1</sup>). So *aggino* Saddhammopāyana 584; *dummatino* Mhvs. 4. 3 (analog ebda. auch *mittadduno*); *saramatino* Dh. 11; *vajjamatino* Dh. 318. — 6. Ein vereinzelter Akkusativ Pl. mit Übertritt in die *a*-Dekl. ist *ise* Jā. V. 92<sup>24</sup>. Vorher geht *samame*  brāhmane. — 7. Archaische Formen auf -bhi statt -hi im Instrumental Pl. sind isibhi ThI. 1063, Jā. III. 29<sup>10</sup> (mit Dehnung isibhi Th2. 206); *ñatibhi* Cp. I. 9. 56, Jā. III. 329<sup>19</sup>, 495<sup>33</sup>. — 8. Formen mit gekürztem Stammvokal im Instrumental (D. Abl.), Lokativ und Genetiv Pl. finden sich nicht selten. Die Kürzung erfolgt meist m. c. Vgl. panihi Jā. VI. 579<sup>39</sup>; kimihī ThI. 315; akkhihi (n.) Sn. 608; sādhūhi Dpvs. 4. 6; adisu JāCo. I. 61<sup>15</sup>; asisu M. I. 86<sup>31</sup>; bhikkhüsu ThI. 241, 1207; usüsu M. I. 86<sup>30</sup>; appabuddhinam ThI. 667; *ñatinam* ThI. 240; sādhūnam Mhvs. 37. 232 (= Cūlavamsa ed. Col. 37. 182); bhikkhūnam ThI. 1231, S. I. 190<sup>15</sup>, bandhūnam ThI. 240.

<sup>1</sup>) E. KUHN, Beitr. S. 80; E. MÜLLER, PGr. S. 71.

§ 84. Zum Thema sakhi "Freund"1), das der poetischen Sprache angehört und in Prosa durch sahayaka vertreten wird, sind die Nebenthemen sakha und sakhara zu belegen. Das letztere Thema ist aus dem Akk. Sg. sakharam erschlossen, der selbst Analogiebildung zu der Flexion der Nomina agentis ist (satthā : satthāram = sakhā : x). Die Flexion ist die folgende: Sg. N. sakhā (skr. ebso.) Sn. 235, Jā. II. 2916, III. 5021, 2968, V. 509<sup>20</sup>, S. I. 36<sup>2</sup> (V.), Dpvs. 11. 26, Mhvs. 19. 13 und (sabba)sakho Th1. 648. - Akk. sakharam<sup>2</sup>) Jā. II. 348<sup>20</sup>, III. 296<sup>3</sup>, V. 509<sup>20</sup>. - I. sakhina (nach Analogie von aggina) Jā. IV. 41<sup>29</sup>. — Abl. sakhārasmā Jā. III. 534<sup>9</sup>. — G. sakhino Ja. IV. 42628, VI. 4781 (und sakhissa nach Kacc. II. 3. 34 bei SENART, S. 288). - L. (sakhe Kacc. II. 3. 32, bei SENART, S. 288). - V. sakhā (= Nom.) Jā. III. 295<sup>20</sup>. - Pl. N. sakhā Jā. III. 323<sup>10</sup>, Dpvs. 11. 24 und sakhāro Jā. III. 49214, IV. 29227, wozu man das oben zu sakhāram gesagte vergleiche, (dazu nach Kacc. II. 3. 30 : sakhāno nach der n-Flexion, sowie 31 : sakhāyo und sakhino). — I. (sakhehi und sakhārehi nach Kacc. II. 3. 34). - G. D. sakhīnam Jā. III. 49214, IV. 428 und sakhānam Sn. 123, Jā. II. 22830 (und sakhārānam Kacc. II. 3. 36). - L. (sakhesu und sakhāresu Kacc. II. 3. 36).

<sup>1</sup>) Vgl. dazu JPTS. 1909, S. 18f. Sämtliche hier aus "J. A." d. i. Jätakatthakathä angeführten Formen sind aus Versen ("J.") entnommen! — <sup>3</sup>) Statt sakham (als Akk. Sg. von sakhi) Jä. II. 299<sup>13</sup> ist vielleicht sakam zu lesen mit den birman. Hss.

§ 85. Neutra auf i, u. Themen: akkhi "Auge", assu "Träne" Sg. N. Akk. V. akkhim assum Pl. akkhī assū

Im übrigen = Mask. § 82. Es findet sich aber auch Sg. L. ambuni "in das Wasser" Jā. V. 6<sup>5</sup> wie skr. madhuni.

Zur Flexion: I. Analogiebildungen nach der *a*-Dekl. sind die Formen auf *-im*, *-um* des Sg. (nach *rūpam*), sowie die auf *-i*, *-ū* des Pl. (nach *rūpā*). — 2. Als Nominative Sg. sind z. B. verwendet dadhim JāCo. IV. 140<sup>6</sup>; *sucim* (*sugandham salilam*) Jā. IV. 534<sup>11</sup>; *assum* JāCo. III. 163<sup>25</sup>; *vatthum* (= vastu) JāCo. III. 39<sup>8</sup>; *kusalam bahum* Vv. 18. 15. Dagegen dadhi Milp. 48<sup>17</sup>, assu Th2. 220. — 3. Zu den Formen auf *-i*, *-a* vgl. N. akkhī bhinnā Jā. I. 483<sup>29</sup>, madhū Jā. Vl. 537<sup>20</sup>; Akk. akkhī DhCo. I. 9<sup>20</sup>.

§ 86. Feminina auf i ( $\bar{i}$ ) und u ( $\bar{u}$ ). Themen: *jati* "Geburt, Existenz" (*nadī* "Fluß"), *dhenu* "Kuh" (*sassū* "Schwiegermutter").

| Sg. N.  | jāti (nadī)  | dhenu (sassū)    | Pl. jātiyo     | dhenuyo      |
|---------|--------------|------------------|----------------|--------------|
| Akk.    | jātim        | dhenum           | jātī           | dhenū        |
| I. Abl. | jātiyā       | dhenuyā          | jātīhi         | dhenūhi      |
| D. G.   | jātiyā       | dhe <b>nu</b> yā | jātīnam        | dhenūnam     |
| L.      | jātiyā, -yam | dhenuyā, -yam    | jātīs <b>u</b> | dhenūsu      |
| V.      | jāti (nadi)  | dhenu (sassu)    | jātiyo, -tī    | dhenuyo, -nū |
|         | •            |                  |                | 6*           |

## 84 I. Allgemeines und Sprache 7. Pall. Literatur und Sprache.

Zur Flexion: I. Die Flexion der kurz- und der langvokaligen Themen fällt im P., außer im N. Sg. zusammen. Hier ist bei den letzteren die Länge zumeist bewahrt. Doch findet sich auch die Kürzung. wie z. B. in sassu Vv. 29. 7, 8. - 2. Der Übergang von f am Stammende zu iv vor vokalischen Endungen ist die Regel. Die Flexion ist also wie die der einsilbigen Themen auf i im Sanskrit. In Analogie dazu geht dann auch & in up über. Indessen finden sich auch zahlreiche Bildungen bei den f-Stämmen, wo das f in y übergeht. So namentlich m. c. in der Gäthäsprache, doch auch in der kanonischen Prosa. Vgl. ratya Th1. 517, 628, Jā. VI. 491<sup>21</sup> (statt rattiyā) , der Nacht" = rātryās; I. Sg. nikatyā Jā. III. 8814 (Ko. nikatiyā) "durch Betrug" = nikrtvā; G. Sg. pathavyā Dh. 178 (statt -viyā) "der Erde" = prthivyās; N. Pl. nābhvo (Ko. nabhiyo) Vv. 64. 4. Meistenteils treten in solchen Fällen dann die Assimilationsregeln in Kraft; I. Sg. jacca (§ 55) Dh. 393, Sn. 136, Ja. III. 305\* (Ko. jātiva); sammucca (statt -tiva) Sn. 648; uppacca (statt -ttiva) S. I. 2006 (V.); L. Sg. Nalinnam (statt -niyam) Jā. VI. 313°; N. Pl. pokkharanno (statt -niyo) Vv. 44. 11, S. I. 2331 (V.); dasso (Ko. dāsiyo) Jā. IV. 5319; najjo (statt nadiyo) Vv. 6. 8. In Prosa: G. Sg. najja Vin. I. 1<sup>6</sup>, D. II. 112<sup>92</sup>; N. Pl. najjo S. III. 2026, 22111 usw. Eine beachtenswerte Form ist N. Pl. najjāyo "die Flüsse" Jā. VI. 278<sup>1</sup>, die ein Thema \*najja voraussetzt, welche aus einem Akk. Sg. \*najjam = ved. nadyam erschlossen ist<sup>1</sup>). — 3. Die Formen im Plural mit gedehntem Stammvokal können wieder der Kürzung unterliegen: naranārinam "der Männer und Frauen" Cp. I. 6. 2; nārisu Dh. 284: jatisu Thi. 346 usw. — 4. Für die Doppelformen im N. Akk. Pl. verweise ich auf N. Pl. kumāriyo JāCo. I. 337<sup>8</sup>, pokkharaņī Vv. 81. 5, jambuyo Thi. 309, (acchara) puthū Thi. 1190; Akk. Pl. pokkharaniyo D. II. 17823, ramsi Vv. 53. 4, dhenuyo Vv. 80. 6. - 5. Die dem skr. Lokativ Sg. auf -au der i-Themen entsprechende Form hat sich erhalten in ratto : diva ca ratto ca "bei Tag und Nacht" Sn. 223, Dh. 296, Th2. 312, Ud. 15\* (V.), Vv. 84. 32, S. I. 3316, Sdhs. 5116 (Prosa). Zu bha "Erde" findet sich nach Kacc. ein L. Sg. *bhuvi*<sup>2</sup>). Übertritt aus der  $\overline{i}$ - in die  $\alpha$ -Flexion liegt vor in addharattayam "in der halben Nacht" (Ko. -ttiyam) Vv. 81. 16.

<sup>1</sup>) FRANKE, PGr., S. 35, Anm. 4, n. Analog sind nach E. KUHN, Beitr. S. 82 die von STORCK gesammelten Formen des G. Pl. auf *fyänam* zu erklären. —<sup>2</sup>) E. KUHN, Beitr. S. 83; E. MÜLLER, PGr. S. 74.

§ 87. I. Flexion der Themen sirī "Heil, Glück" (Sirī Glücksgöttin) =  $5r\bar{i}$ ; hirī "Scham" =  $hr\bar{i}$ ; itthī "Weib" =  $str\bar{i}$ . a)  $sir\bar{i}$ : Sg. N. Sirī Jā. V. 112<sup>30</sup> und sirī S. I. 44<sup>13</sup> (V.); — Akk. sirim JāCo. II. 410<sup>9</sup>; — I. siriyā Sn. 686, VvCo. 323<sup>16</sup>; — V. Siri DCo. 97<sup>18</sup>. — b) hirī: Sg. N. hirī S. I. 33<sup>11</sup> (V.), A. I. 95<sup>35</sup> und hirī Iv. 36<sup>6</sup>, A. I. 51<sup>17</sup>, IV. 11<sup>28</sup>, Nett. 82<sup>37</sup>, JāCo. I. 207<sup>17</sup>; — Akk. hirim Sn. 77 usw.; — I. hiriyā Jā. II. 65<sup>4</sup>, A. III. 6<sup>16</sup>, Nett. 50<sup>36</sup>, JāCo. I. 129<sup>23</sup>. — c) itthī (thī, § 29): itthī Jā. I. 307<sup>14</sup>, A. I. 28<sup>9</sup>, Mhvs. 9. 24 und itthĭ ThI. 151, D. II. 273<sup>18</sup> (V.), A. III. 68<sup>38</sup>, JāCo. I. 437<sup>11</sup>; — Akk. itthim ThI. 315, Vin. I. 23<sup>14</sup>, JāCo. I. 307<sup>28</sup>; — I. itthiya Vin. I. 23<sup>18</sup>, JāCo. I. 290<sup>31</sup>; — D. G. itthiya S. I. 33<sup>18</sup> (V.), JāCo. I. 307<sup>10</sup> (thiya Jā. V. 81<sup>16</sup>). — Pl. N. itthiyo S. I. 185<sup>26</sup> (V.), Vin. I. 36<sup>18</sup>, JāCo. III. 392<sup>17</sup>; — Akk. itthiyo JāCo. I. 289<sup>10</sup> (thiyo Sn. 769, Jā. III. 459<sup>18</sup>); — I. itthiki; — GD. itthīnam JāCo. III. 392<sup>18</sup> (thīnam Jā. I. 295<sup>8</sup>); — L. itthīsu ThI. 137, S. IV. 346<sup>81</sup>). — 2. Flexion der Maskulina auf 4<sup>1</sup>); Sg. N. abhibhū S. I. 121<sup>16</sup> (V.), D. I.18<sup>7</sup> usw., sayambhū Bu. 14. 1, pāragū D. I. 85<sup>5</sup>, JāCo. II. 99<sup>30</sup>, viñňū Iv. 98<sup>18</sup> u. a. m., und pāragū ThI. 66, matañňū S. IV. 175<sup>29</sup>; — Akk. abhibhum Dh. 418, Sn. 534, M. I. 2<sup>27</sup>, sabbaññum JāCo. I. 335<sup>21</sup>; — I. sabbaññuna, sayambhuna Milp. 214<sup>29</sup>; — D. G. amattaññūno S. IV. 103<sup>27</sup> und viñňussa A. I. 138<sup>20</sup>, M. III. 179<sup>25</sup>, abhibhussa S. I. 157<sup>10</sup>; — L. abhibhusmim M. I. 2<sup>28</sup>. — Pl. N. Akk. mattaññūno S. IV. 105<sup>8</sup>, gotrabhūno M, III. 256<sup>7</sup>, sahabhūno Dhs. 1197 f., vedagūno Ud. 14<sup>17</sup> (V.), und sahabhū D. II. 260<sup>6</sup> (V.), vadaññū S. I. 34<sup>21</sup> V.), addhagū Th2. 55 (n. sahabhūni Nett. 16<sup>28</sup>); — I. viññūhi D. II. 93<sup>28</sup>, S. I. 9<sup>14</sup>, lokavidūhi Vv. 44. 25. — D. G. viñňūnam Th1. 667, S. IV. 93<sup>29</sup>, rattañňūnam A. I. 25<sup>18</sup>. — L. viňňūsu A. III. 153<sup>24</sup>, V. 15<sup>16</sup>.

<sup>1</sup>) Nach Analogie der mit bha gebildeten Komposita werden auch die mit <sup>3</sup>-Wurzeln zusammengesetzten Wörter in die <sup>4</sup>-Flexion übergeführt: viññü "kundig" <sup>4</sup>=vijña, sabaññü "allwissend" = sarvajña; pāragū "ans jenseitige Ufer gelangend" (neben pāraga) = pāraga usw.

#### 4. DIPHTHONGISCHE THEMEN.

1. Das skr. Thema rai "Sache" fehlt dem Pāli. — 2. Aus nau § 88. ist das Thema nāvā "Schiff" gebildet<sup>1</sup>), flektiert nach § 81 (vgl. nāvāyo DhCo. III. 18419, nāvāsu ib. 1851). — 3. Von go "Rind" sind folgende alte Formen bewahrt: Sg. N. go S, I. 221 44 (V.), go-r-iva Ja. V. 1527. - Pl. N. gāvo Sn. 20, A. II. 43<sup>18</sup>; Akk. (aus dem Nom. übertragen) gāvo Jā. VI. 549<sup>6</sup>, S. IV. 18119, DhCo. III. 439; - I. gohi S. I. 69 (V.), Sn. 33; - D. G. gavam Jā. III. 11117, gonam (= ved. gonām) Dpvs. I. 76 und dafür nach § 15. 3 gunnam S. II. 188<sup>9</sup>, A. I. 229<sup>18</sup>, DhCo. III. 243<sup>16</sup>. Ein neu gebildetes Thema ist gava<sup>1</sup>). Davon Sg. Abl. gavā D. I. 201<sup>25</sup>, D. G. gavassa M. I. 420<sup>22</sup>. L. gave Sn. 310. Von einem dritten Thema gava ist das häufige gavi "Kuh" abgeleitet. Endlich haben wir ein Thema gona\*): Sg. N. gono Vin. IV. 716, S. IV. 195 39, DhCo. III. 2626; Akk. gonam M. I. 1086, JaCo. I. 49411. Pl. Akk. gone DhCo. III. 30218; G. gonānam DhCo. III. 23988. — 4. Von dem skr. Thema div, dyn "Tag, Himmel" ist nur die adverbial verwendete Form divā "am Tage" erhalten.

1) Ebenso im Pkr. vāvā; PISCHEL, § 394. — 3) Vgl. AMāg. Sg. N. gave, Pl. N. gavā bei PISCHEL, § 393. — 3) AMāg. gova; daneben f. gāvī.

## 5. WURZELWÖRTER.

§ 89. Von der Flexion der Wurzelstämme sind nur spärliche Reste in einzelnen Formen erhalten. So z. B. Sg. I. vācā "mit dem Worte" Sn. 232 zu skr. vāc, das sonst im P. als vācā (§ 81) erscheint; Sg. I. padā "mit dem Fuße" Th1. 457, Sn. 768 zu skr. påd (dazu Pl. G. khattiyo dvipadam settho S. I. 6<sup>22</sup> V. = skr. dvipadām); Pl. Akk. sarado satam "hundert Herbste" Jā. II. 16<sup>15</sup> zu skr. sarad; Pl. G. sāgaram saritam patim "den Ozean, den Herrn (Gatten) der Flüsse" Jā. II. 442<sup>8</sup> zu skr. sarit. Sämtliche Beispiele gehören der Gāthāsprache an<sup>1</sup>). Mhvs. 36. 93 steht Sg. L. pathi "auf dem Pfade" als Lesart der singh. Hss. gegen patham (Akk. Sg.) der birmanischen (§ 93. 4).

<sup>1</sup>) Daß in *āpo ca pathavī ca* "Wasser und Erde" Sn. 307 *āpo* der N. Pl. sein soll == skr. *āpas*, ist mir unwahrscheinlich. Wir haben neben dem Akk, Sg. *āpam* Sn. 391 auch den L. Sg. *āpe* Sn. 392. Also ist ein Thema *āpa* anzunehmen. Im Vorderglied eines Kompositums findet sich *āpo*, z. B. D. II. 108<sup>6</sup>.

## 6. r-DEKLINATION.

§ 90. Nomina agentis. Thema: satthar "Lehrer".

86 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

|    | 30000000000000 j                                            | Pl. | satthāro               |
|----|-------------------------------------------------------------|-----|------------------------|
|    | sattharā, satthārā, satth <b>un</b> ā<br>sattharā, satthārā | }   | satthūhi, satthārehi   |
|    | satthu, satthuno, satthussa                                 | ,   | satthūnam, satthārānam |
| L. | satthari                                                    |     | satthūsu, satthāresu   |
| V. | satthā, sattha, satthe                                      |     | satthāro               |

Zur Flexion. 1. Historische Formen, in allen Sprachperioden gebraucht, sind Sg. N. satthā (JāCo. III. 2019), Akk, satthāram (JāCo. III. 211), sowie Pl. N. V. sattharo. Letztere Form wurde dann wieder als Akk. verwendet. Historisch ist ferner Sg. G. salthu (Iv. 798, JāCo. III. 2089, bhattu Vv. 15<sup>5</sup>) = skr. sāstur; Sg. L. satthari (Dhs. 1004, DhCo. II. 38<sup>11</sup>) = sāstari; wohl auch Sg. I. sattharā = sāstrā mit Teilvokal. Der I. wird dann zugleich als Abl. verwendet. — 2. In Kompositis erscheint das r des Stammes im P. als u. So satthukappa "dem Meister ähnlich" Mhvs. 14. 65, bhattuvasānuvattinī "dem Willen des Gatten gehorchend" Jā. II. 34816. Hieraus wurde ein Thema satthu erschlossen. Davon die Formen Sg. I. satthunā (Mhvs. 17. 12), D. G. satthuno (Sn. 547, 573, Th1. 131, bhattuno VvCo. 11011), satthussa (Mhvs. 4. 32); Pl. I. Abl. satthuhi, G. satthunam (DCo. I. 20<sup>28</sup>: sotūnam), L. satthūsu. — 3. Aus satthāram wurde durch Analogie nach der Proportion kammāram : kammāra = satthāram : x ein Thema satthära erschlossen. Von ihm sind abgeleitet die Formen Pl. I. satthäreki, G. satthārānam (JāCo. I. 5098), L. satthāresu; vielleicht auch Sg. I. satthārā (D. I. 163<sup>8</sup>, JāCo. II. 24<sup>16</sup>, DhCo. II. 45<sup>1</sup>, Mhvs. 5. 77) und der gleichlautende Sg. Abl.<sup>2</sup>). — 4. Auch Übertritt in die a-Dekl. durch Abfall von r ist zu beobachten. So setzt nahāpita "Barbier" (Sg. N. -to D. I. 22516, Akk. -tam D. I. 225<sup>6</sup>, Pl. Akk. -te Mhvs. 29. 20) ein Thema \*snāpitar voraus (vgl. skr. nāpita); sallakatta "Arzt" (Sg. N. -tto Sn. 560, Akk. -ttam M. I. 4294, Milp.  $247^{12}$ ) ist = salyakartar<sup>3</sup>). Zum Thema khattar "Pförtner" = ksattar findet sich neben dem Sg. N. khattā D. I. 112<sup>99</sup>, M. II. 164<sup>81</sup> der Akk. khattaņu D. I. 1128, M. II. 164<sup>19</sup>. — 5. Die Form satthā des Vokativ Sg. ist dem Nom. entnommen. Dazu ist sattha Kürzung nach der Analogie von nadi zu nadī, vadhu Vin. III. 165 zu vadhū. Zur Form satthe vgl. khatte zu khattar D. I. 112<sup>10</sup>, M. II. 164<sup>28</sup>; katte zu kattar Jā. V. 220<sup>24</sup>, VI. 492<sup>3</sup>. Sie beruht auf der Analogie des Vok. kaññe zum N. kaññā (§ 81).

<sup>1</sup>) M. c. gekürzt: satthäram Bu. 22. 14. — <sup>3</sup>) Auch im Pkr. durchkreuzen sich die Themen bhattu und bhattära mit den historischen Formen; PISCHEL, § 389. — <sup>3</sup>) Vgl. E. MÜLLER, PGr. S. 82.

§ 91. Verwandtschaftswörter. Themen: *pitar* "Vater" m., *mātar* "Mutter" f.

|       | pitā               | mātā           | Pl. pitaro         | mātaro  |
|-------|--------------------|----------------|--------------------|---------|
| Akk.  | pita <b>ram</b>    | mātaram        | pitaro, -tare      | mātaro  |
| I.    | pitarā             | mātarā         | ) pitūhi,          | mātühi  |
| Abl.  | pitarā             | mātarā, mātuyā | pitarehi           |         |
| 1     | pitu,              | mātu           | pitūnam,           | mātūnaņ |
| D. G. | pituno,            |                | pitunnam,          |         |
| 2. 0. | pituno,<br>pitussa | mātuyā         | pitarānam          |         |
| L.    | Aitani             | ( mātari,      | pitūsu,            | mātūsu  |
|       | pitari             | mātuyā, -yam   | } pitares <b>u</b> |         |

Zur Flexion. Die Typen pitar (mit kurzem Stammvokal in den

starken Kasus) und pitu, die in allen Sprachperioden Verwendung finden, verteilen sich wie bei satthar. Für den Tvp pitara fehlen mir Belege<sup>1</sup>). Langen Stammvokal hat nattar "Enkel", wie skr. naptar. Vgl. Pl. Akk, nattāro" Ud. 91<sup>28</sup> = skr. N. naptāras, auch Pl. I. nattārehi Ud. 92<sup>2</sup>. — 2. Belege für die wichtigsten Formen: Sg. I. pitarā JāCo. III. 3715, bhātarā JāCo. I. 3082, mātarā Th2. 212; Sg. Abl. pitarā, mātarā JaCo, V. 21429, dhītuyā Mhvs. 8. 7; Sg. D.G. pitu Th2, 419, JaCo, IV, 13713, matu Th1, 473, Vin. I. 1718, JaCo, I. 5239, duhitu Th2Co. 269<sup>8</sup>, pituno Vin. I. 17<sup>1</sup>, VvCo. 170<sup>4</sup>, bhātussa Mhvs. 8.9; mātuyā JāCo. I. 535, Mhvs. 10. 80. Sg. L. bhātari JāCo. III. 5628; Pl. I. mātāpitūhi Th2. 516, JāCo. II. 103<sup>8</sup>; Pl. G. pitūnam Iv. 110<sup>6</sup>, pitunnam DhCo. I. 161<sup>18</sup>; Pl. L. mātāpitūsu Th2. 499, JāCo. I. 152<sup>1</sup>. — 3. Mehr vereinzelte Formen sind Sg. Akk. pitum Cp. 2. 9. 3; Pl. N. bhātuno Th2. 408; Akk. -pitū (in mātāpitū) Th2. 433; ferner Sg. N. jāmāto "Schwiegersohn" JāCo. IV. 2198; Pl. Akk. bhate Dpvs. 6. 21, 22 mit Überführung in die a-Flexion (§ 90. 4). Auch Übertritt der fem. Themen in die  $\bar{a}$ -Dekl. kommt vor. Vgl. Sg. G. mātāya JāCo. I. 6218. Er ist sehr häufig bei dhītar "Tochter": Sg. N. dhītā Th2, 46, Akk, dhitaram Th2, 08, JaCo, III, 10<sup>16</sup> usw., aber auch D. G. dhitava VvCo. 27038, Mhvs. 5. 169 (neben dhitu JāCo, VI. 36610), V. dhite JāCo. III. 21 28. DhCo. III. 812; Pl. N. dhītā Mhvs. 2. 18 (neben dhītaro JāCo. III. 38), I. dhītāhi VvCo. 16117, Mhvs. 7. 68, G. dhītānam JāCo. III. 47, L. dhītāsu JāCo. I. 1528.

<sup>1</sup>) Das Pkr. hat die Stämme *pitu, piti* (vgl. p. *pitito, mātito* § 77) und *pitara* neben *pitar*. PISCHEL § 391.

#### 7. n-DEKLINATION.

§ 92. Maskulina auf *-an*. Themen *rājan* "König" und *attan* "Seele, Selbst".

| Sg. N.<br>Akk. | rājā<br>rājānam  | attā<br>attānam¹) | Pl. | rājāno             | attāno                         |
|----------------|------------------|-------------------|-----|--------------------|--------------------------------|
| I. {           | raññā,<br>rājinā | attanā            | Ì   | rājūhi             | (atta <b>nehi)</b><br>(attehi) |
| Abl.           | raññā            | ' attanā          | J   |                    | (unem)                         |
| D. G. {        | rañño,<br>rājino | atiano            | {   | гаййат,<br>гајйнат | (attānam)                      |
| L.             | rājini           | ' attani          |     | rājūsu             | (attanesu)                     |
| <b>V</b> .     | rājā             | attä              |     | rājāno             | attāno.                        |

Zur Flexion. I. Historisch und in allen Sprachperioden gebräuchlich sind die Formen des Singular (außer Abl., der = I. ist). Die Formen L. raññā (DhCo. I. 164°), und D. G. rañño (Vv. 74. 4, DhCo. I. 164°, JāCo. III. 5<sup>19</sup>), sind = rājñā, rājñas nach § 53. 1; rājinā (Mhvs. 6. 2) und rājino (Th2. 463, Sn. 299, 415, Mhvs. 2. 14) erklären sich durch Teilvokal, ebenso rājini = rājñi. Im V. Sg. sind die Formen mit Langvokal Übertragungen der Nominativform. Die Themen, welche wie attan "Seele, Selbst" im Skr. auf man, van hinter Kons. ausgehen, bewahren in den schwachen Kasus das a. Vgl. I. amhanā (§ 50. 2) = asmanā; attani JāCo. III. 25<sup>a</sup>. Auch muddhanā "mit dem Kopfe" Mhvs. 19. 30 = mūrdhnā; L. muddhani Sn. 689, M. I. 168<sup>39</sup> (V.), JāCo. IV. 265<sup>17</sup>, Mhvs. 36. 66 = mūrdhnā, -dhani. Im Plural sind historische Formen der N. V., der dann wieder als Akk. (z. B. DhCo. II. 15<sup>a</sup>) verwendet wird, sowie der G. raññam (D. II. 87<sup>a</sup>,

87

88 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

Mhys. 18. 32) =  $r\bar{a}j\bar{n}\bar{a}m$ . In übrigen ist hier das Thema  $r\bar{a}im$  eingetreten (rājūhi Ud. 417. M. II. 12022, JaCo. III. 454. Mhys. 5. 80. 8. 21. archaisch rājubhi D. II. 25814; rajūnam Ud. 118, JāCo. II. 10489, III. 48711), wie ich glaube in Analogie zu den r-Themen (\$ 90) nach der Proportion sattha: satthuhi = rājā : x. Für die Formen attanehi usw. fehlen mir Belege. -2. Der Übergang in die a-Dekl. erfolgt mehrfach durch Abwerfung des finalen Nasals; vgl. vom Thema rāja<sup>2</sup>) Formen wie Sg. G. rājassa Dpvs. 17. 41, Pl. N. rājā Mhvs. 37. 89 (= ed. Col. II. 37. 39); Sg. Akk. brakmam (statt brahmānam) Vv. 17. 4, Sn. 151, 285, M. I. 211, 32818, wie pkr. Mag. bamham; muddham (zu muddhan) Dh. 72, Sn. 987, D. I. 9518; attam Dh. 370; sowie Pl. I. attehi, G. attanam. Aus dem schwachen Stamm rājā- hat sich auch ein Thema ranna entwickelt: Sg. N. ranno A. II. 113<sup>21</sup>, 116<sup>24</sup>, 117<sup>3</sup>; G. rannassa Iā. III. 707; L. ranne D. II. 145<sup>44</sup>, III. 83<sup>27</sup>; Pl. I. raññehi<sup>3</sup>) A. I. 270<sup>14</sup>. Aus Erweiterung des schw. St. durch a erklären sich auch die Formen attanehi, attanesu. Ebenso wird aus dem st. St. von addhan "Weg, Zeit" (Sg. Akk. addhanam) ein Thema addhāna\*) erschlossen: atīta-m-addhāne "in vergangener Zeit" JāCo. III. 43<sup>1</sup> (V.) addhānamaggapatipanno D. I. 1<sup>5</sup>. — 3. In den schw. Kasus des Themas brahman "der Gott Brahman, Brahmane" wird das a unter dem Einfluß des vorhergehenden Labials (§ 10. 2) in # verwandelt. Also Sg. Akk. brahmānam, aber I. brahmunā Th. 1. 1168, Ud. 7710, D. II. 2374 usw., D. G. brahmuno Th1. 182, D. I. 220<sup>81</sup>, 222<sup>8</sup>, S. I. 141<sup>8</sup>. Der L. Sg. lautet brahmani M. I. 218, der V. brahme (vgl. § 90. 5) Ja. VI. 52515, M. I. 32880, Vin. I. 6<sup>6</sup>. Ebenso auch addhunā S. I. 78<sup>26</sup>, II. 179, <sup>27</sup>, addhuno D. I. 17<sup>19</sup>. M. III. 1849

<sup>1</sup>) Mit Teilvokal ätumänam Sn. 782. — <sup>3</sup>) Am Ende eines Kompos. wird im P. teils • rāja, teils • rājan gebraucht. Vgl. supanņarājassa JāCo. III. 188<sup>30</sup> und supaņnarafāno JāCo. III. 189<sup>7</sup>. Auch • rāju: nāgarājūnam Mhvs. 1.68. — <sup>3</sup>) So ist doch wohl für rafāāhi zu lesen. Ein dem p. rafāa entspr. St. fehlt dem Pkr., ebenso auch der u-St. — <sup>4</sup>) Auch im Pkr. finden sich Formen wie Sg. N. addhāno, muddhāno.

§ 93. I. Vom Thema san "Hund" = svan ist der Sg. N. sa häufig: S. I. 17618 (V.), D. I. 1668, M. I. 7755, II. 23285, Pu. 5518. JPTS. 1909, S. 61 wird auch Pl. N. sāno angeführt, doch ohne Beleg<sup>1</sup>). Aus dem schw. St. skr. sun- ist ein neues Thema suna (so! mit n) abgeleitet: Sg. I. sunena Jā. VI. 353<sup>20, 29</sup>, 354<sup>6, 12</sup>; V. suna JāCo. VI. 357<sup>1</sup>. Weitere Ableitung ist das häufige sunakha. Vom st. St. skr. svān- ist weiter gebildet suvāna, -na: Pl. N. suvānā Jā. VI. 247<sup>16</sup>, I. suvāņehi M. III. 91<sup>26</sup>. — 2. Von yuvan "Jüngling" ist Sg. N. yuvā Dh. 280, Sn. 420, D. I. 80<sup>16</sup> belegbar. Der Sg. G. yuvino Jā. IV. 222<sup>28</sup> ist unsichere Lesung. Das Thema yuva findet sich in yuvassa Mhys. 18. 28. Neubildungen aus dem schw. und st. St. sind yūna und yuvāna<sup>2</sup>). — 3. Von maghavan, N. des Indra, haben wir Sg. N. maghavā Dh. 30, V. maghavā S. I. 221<sup>24</sup> (V.), wie statt mathavā zu lesen ist. — 4. Den skr. Themen path und panthan "Pfad" stehen im P. nach der a-Dekl. patha (Sg. N. patho D. I. 63<sup>a</sup>, Akk. patham JaCo. II. 39<sup>1a</sup>, Abl. pathā Ja. VI. 525<sup>21</sup>, G. pathassa ThI. 64, L. pathe Sn. 176 f., Mhvs. 21. 24) und pantha (panthasakuna Jā. VI. 527<sup>33</sup>, panthadevatā JāCo. VI. 527<sup>30</sup>, Sg. Akk. pantham Milp. 15728, L. panthasmim Sn. 121) gegenüber. - 5. Von puman "Mann" haben wir den Sg. N. pumā Rasav. II. 836. Bei Kacc. II. 2. 33 ff. (bei SENART S. 271 ff.) wird auch V. pumam und Pl. N. V. pumāno angeführt, außerdem Sg. I. pumunā, wie brahmunā. Daneben besteht ein Thema puma (Sg. N. pumo D. II. 27318 V., und Pl. N. pumā Jā. III. 45918), sowie (nach Kacc.) pumāna. Der schw. St. pums ist dem P. verloren gegangen.

 Künstlich konstruiert ist das bei MINAYEFF, PGr. S. 23 gegebene Paradigma: Sg. N. V. sa, Akk. sam (usw. wie ein a-Stamm; aber Pl. I. Abl. sāhi, sābhi, L. sāsu).
 - \*) Vgl. CHILDERS, P. D. u. d. WW.

§ 94. Neutra auf -an. Thema: kamman "Werk, Tat" = karman. Sie haben im Sg. die historischen Formen N. A. V. kamma Dh. 06, 217: I. kammanā Sn. 136 usw. und kammunā<sup>1</sup>) Th1. 143, 786, Vv. 32. 7, Mhvs. 5, 189; G. kammuno<sup>1</sup>) Ia. III. 65<sup>17</sup>; L. kammani. Mehr und mehr aber werden die alten Formen verdrängt durch die der *a*-Flexion, auf Grund der Übereinstimmung im Pl. N. Akk. V. kammāni Sn. 263, Dh. 136. Also Sg. N. Akk. kammam, I. kammena usw. Vgl. schon in der ältesten Literatur nāmam (Sg. N.) Sn. 808; kammehi Sn. 215, kammesu Sn. 140 usw. Ebenso Sg. L. pabbe JaCo. I. 24512, Pl. L. pabbesu S. IV. 17120 zu pabba(n) "Knoten am Rohr, Abschnitt" = parvan; thāmena "mit Gewalt" JāCo. 1. 4437, Milp. 48 (daneben nach § 79. 1 mit Anm. 2 thāmasā D. II. 28228, Mhvs. 23. 83) zu thāma(n) == sthāman. Auch durch Anfügung von a wird ein neuer Stamm gebildet. So Sg. Akk. jammanam Sn. 1018 zu jamman "Geburt" = janman; Sg. N. yakanam Kh. 3, M. I. 57<sup>17</sup>, D. II. 293<sup>14</sup> zu yakan "Leber" = vakan. — Die maskulinen mit Neutris auf -an zusammengesetzten Komposita flektieren meist unter Abwerfung des Nasals nach der a-Dekl. So Pl. N. puññakammā S. I. 97<sup>30</sup>; Sg. G. puthulomassa Attanagaluvihāravs. 2. 2 zu loman "Haar"; St. Vissakamma N. eines Gottes = Visvakarman (so z. B. Sg. N. okammo JāCo. IV. 32518, Akk. okammam JāCo. IV. 1325, I. •kammena JaCo. I. 315<sup>11</sup>); doch auch •kamman in Akk. •kammānam Mhys. 28. 6 und I. •kammunā Mhvs, 31. 76.

1) Vgl. § 92. 3, 19. 2.

§ 95. Substantiva und Adjektiva auf -*in*. Thema: *hatthin* "Elefant".

| Sg. N.       | hatthī — hatthi              | Pl. | hatthino — hatthī |
|--------------|------------------------------|-----|-------------------|
| Akk.         | hatthinam — hatthim          |     | hatthino — hatthī |
|              | hatthinā                     |     | hatthihi          |
|              | hatthinā — hatthismā, -imhā  |     |                   |
| D. <b>G.</b> | hatthino — hatthissa         |     | hatthīnam         |
| L.           | hatthini — hatthismim, -imhi |     | hatthīsu          |
| <b>V</b> .   | hatthi                       |     | hatthino — hatthi |

Zur Flexion: I. Es liegen zwei Typen vor<sup>1</sup>): der alte auf -in und ein neuer auf -i (Flexion nach § 82), der entweder auf der Stammform, in der die in-Stämme im Kompositum erscheinen, oder auf der in beiden Deklinationen gleich gebildeten Kasusform des I. Sg. beruht. Beide Typen sind in allen Sprachperioden lebendig. Vgl. z. B. Sg. G. *jhāyino* (zu *jhāyin* "gedankenvoll") Dh. 110, setthino JāCo. I. 122<sup>11</sup> (zu setthin "Großkaufmann"), hatthino DhCo. I. 168<sup>12</sup> und oanupassissa (zu -ssin "beobachtend") Dh. 253, setthissa S. I. 90<sup>1</sup>, Vin. I. 218<sup>28</sup>, JāCo. IV. 229<sup>10</sup>, hatthissa Vin. II. 195<sup>26</sup>, JāCo. I. 187<sup>26</sup>. Pl. N. *jhāyino* Dh. 23, sāmino "die Herren", JāCo. II. 3<sup>20</sup>, gāmavāsino "die Dorfbewohner" JāCo. III. 9<sup>27</sup>, pāņino "die lebenden Wesen" Mhvs. 12. 22 und hatthī S. I. 211<sup>14</sup> (V.) Vin. I. 218<sup>48</sup>, JāCo. II. 102<sup>29</sup>, dhamsī, "die kühnen" M. I. 236<sup>1</sup>; Pl. Akk. hatthī JāCo. III. 77<sup>10</sup>, DhCo. II. 45<sup>25</sup>. Ferner Sg. Akk. hatthinam ThI. 355 und sāmim Sn. 83, gāmavāsim JāCo. III. 10<sup>11</sup>, Sg. L. setthimhi Vin. I. 17<sup>29</sup>. Im Pl. I. Abl., D. G. und L. sind die Formen mit Langvokal, also des *i*-Typus die Regel. Kürzungen m. c. sind nicht selten: pāņihi Vv. 4. 6; pāņinam Dh. 135, Jā. VI. 594<sup>19</sup>. 90 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

2. Mitunter werden auch aus in-Stämmen durch Anfügung von a neue vokalische Themen gebildet<sup>8</sup>). Vgl. Sg. Akk. n. ohärinam Dh. 346 zu ohärin "niederziehend"; Sg. L. ariyavuttine JāCo. III. 12<sup>22</sup> (V.); Pl. N. verimä DhCo. II. 37<sup>1</sup> zu verin "feindlich" = vairin; Pl. Akk. palokine Th2. 101 zu palokin "dem Verfall geweiht", pāņine Sn. 220; Pl. L. verinesm Dh. 197. Sogar Sg. V. f. āveļine uppalamāladhārine Vv. 48. 2 zu āveļin "geschmückt", <sup>o</sup>dhārin "Lotoskränze tragend" neben Vokativen wie alamkate. Sonst bilden die in-Stämme ihr Fem. wie im Skr.: sāminī "Herrin", gabbkinī "schwanger" usw. — 3. Vereinzelte Formen sind Pl. N. pāņayo Sn. 201, hatthiyo Jā. VI. 537<sup>30</sup> und die archaischen Instrumentale auf -bhi : atthadassibhi ThI. 4, nettimsavaradhārtbhi Jā. II. 77<sup>23</sup>, jhāyībhi, jhānasīlībhi M. III. 13<sup>25</sup> usw.

<sup>1</sup>) Wie im Pkr. Vgl. PISCHEL, § 405. — <sup>2</sup>) Ebenso im Pkr. Stämme wie sakkhiņa = sākşin, barahiņa = barhin. PISCHEL, § 406.

### 8. nt-DEKLINATION.

| § 96. Adjektiva auf - <i>ant</i> . | Thema: silavant "tugendhaft". |
|------------------------------------|-------------------------------|
| Sg. N. sīlavā — -vanto             | Pl. silavanto — -vantā        |
| Akk. sīlavantam                    | sīlavanto — -vante            |
| I. Abl. sīlavatā — -vantena        | sīlavantehi                   |
| D. G. sīlavato — -vantassa         | sīlavatam — -vantānam         |
| L. sīlavati — -vante, -vantamhi    | ,-vantasmim sīlavantesu       |
| V. sīlavā — -vanta                 | sīlavanto — -vantā            |

Zur Flexion. I. Aus dem älteren historischen Typus hat sich der jüngere durch Überleitung in die *a*-Flexion entwickelt. Die Vermittelung bildete der Sg. Akk. auf -antam. Beide Typen gehen in allen Sprachperioden neben einander her. Im I., Abl. und L. Pl. ist der jüngere von Anbeginn an zur Alleinherrschaft gelangt. Beispiele für die jüngeren Formen aus der Gäthäsprache: Sg. G. silavantassa Dh. 110; L. silavante JaCo. III. 12<sup>23</sup> (V.); V. yasavanta Vv. 63. 30; Sg. N. n. vannavantam (puppham) Th1. 323. 324; Pl. Akk. mahante Jā. IV. 222 88. Aus der kanonischen Prosa: Sg. N. mahanto "groß" M. III. 185<sup>1</sup>; Pl. Akk. mahante Vin. I. 85<sup>31</sup>; G. silavantānam M. I. 3344, satimantānam A. I. 2388, dhitimantānam A. I. 258, bhagavantānam S. V. 164<sup>6</sup> usw. Dazu Pl. I. sīlavantehi D. II. 80<sup>21</sup> usw. Doch ist die regelmäßige Flexion noch die altertümlichere. Vom Thema cakkhumant "mit Augen begabt, sehend" finden sich im Sn. die Formen Sg. N. cakkhumā, V. -ma, I. -matā; Pl. N. -manto. Von satimat "geistig gesammelt" haben wir im Dh. Sg. N. satimā; G. -mato; Pl. N. -manto; G. -matam usw.<sup>1</sup>). In der kanonischen Prosa sind Formen des älteren Typus Sg. N. satimā D. I. 37<sup>85</sup>, vusitavā Part. Pf. akt. "der verweilt hat" M. I. 5<sup>10</sup>, sutavā "der gehört hat, gelehrt" M. I. 8<sup>32</sup>; I. mahatā S. V. 163<sup>26</sup>, silavatā S. III. 167 18; G. silavato S. IV. 303 10, sabbāvato (zu sabbāvant "ganz, vollsändig") M. II. 1510; Pl. G. sabbāvatam M. II. 1618 usw. Dazu bhagavā, -vatā, -vato, -vati; āyasmā, -matā usw. passim. Formen des älteren Typs in der nachkanonischen Prosa endlich: Sg. N. silavā Milp. 224<sup>8</sup>, JāCo. I. 187<sup>1</sup>; I. (Mārena) pāpimatā Milp. 155<sup>11</sup>; G. mahato Milp. 224<sup>16</sup> JāCo. III. 2318, (Mārassa) pāpimato Milp. 1558; balavato yasavato Milp. 23418; bhagavā, -vatā, -vato, -vati : āyasmā, -matā usw. häufig. Daneben mehren sich aber nun die Formen der a-Flexion: Sg. N. sumahanto Milp. 155<sup>\*</sup>: I. mahantena JāCo. III. 24<sup>80</sup>, 40<sup>8</sup>; Pl. Akk. sīlavante JāCo. I. 187<sup>98</sup>; G. bhagavantānam Milp. 22613; Sg. N. n. mahantam (pātihāriyam) JāCo. IV. 22915. ojavantam (rattham) JāCo. III. 1116: Pl. N. n. ojavantāni JāCo. III. 110<sup>20</sup> usw. Vom Thema Himavant<sup>2</sup>) z. B. finden sich im JāCo. nur folgende Formen: Sg. N. Himavā JāCo. VI. 5808, G. Himavato JāCo. V. 39218, 41918, L. Himavati 7 mal (darunter 5 mal mit v. l. -vante). Sonst ist durchaus das Thema Himavanta verwendet. Vgl. auch Abstrakte wie silavantatā, JāCo. I. 3204 usw., vom erweiterten a-Stamm gebildet. — 2. Die Überführung in die a-Flexion geschieht auch durch Abstoßung von  $nt^{2}$ ). Formen dieses Typs finden sich in der Gäthäsprache: Sg. Akk, satimam Sn. 212, bhänumam Sn. 1016, Himavam Ja. VI. 2724; Pl. N. mutimā Sn. 881. Dazu Sg. N. f. kittimā Jā. III. 70<sup>6</sup>, VI. 508<sup>21</sup>. Der Name f. Sirimā findet sich in allen Sprachperioden<sup>4</sup>). Das neutrale ojavam Th2. 55 kann auf einen St. ojava oder unmittelbar auf skr. ojavat zurückgeführt werden. Solche Formen haben vielleicht die Verkürzung der ant-Stämme zu a-Stämmen vermittelt. — 3. Die Nominativform des Pl. auf -anto ist wieder zugleich als Akk. verwendet, wie die des Sg. auf  $-\bar{a}$  als Vokativ.

 Vgl. FAUSBÖLL, Sn. II, Glossary u. d. W. cakkhumat (S. 118), D. ANDERSEN, PGl. u. d, W. silavat. - \*) D. ANDERSEN, Index zu FAUSBÖLL, JāCo. VII, u. d. W. \*) Ebenso im Pkr.; PISCHEL, § 398. - \*) JPTS. 1909, S. 166.

§ 97. Partizipien Praes. auf -nt. I. Ihre Flexion unterscheidet sich von der der Adjektive auf nt zunächst dadurch, daß der Sg. N. in der Gäthäsprache und in der kanonischen Prosa den Ausgang -am = skr. -an bewahrt hat. Also jivam "lebend" Sn. 427, 432, Thi. 44. = jivan; kubbam "machend" Jā. III. 278<sup>13</sup> = kurvan; viharam "verweilend" Th1. 435 = viharan; bhanam "sprechend" Sn. 429 = bhanan usw. Ebenso jānam "wissend" M. II. 9<sup>28</sup> = jānan; passam "sehend" M. II. 9<sup>24</sup> = pasyan. Daneben kommt aber der Ausgang -nto bereits in der ältesten Periode vor: kandanto "weinend" Th1. 406; patthento "wünschend" Th1. 264; gavesanto "suchend" Th1. 183; apațikujjhanto "nicht dagegen zürnend" S. I. 162<sup>30</sup> (V.) usw., und häufig in der kanonischen Prosa: kandanto M. II. 3<sup>20</sup>, appajānanto "nicht begreifend" M. I. 7<sup>33</sup>. Diese Form ist dann in der nachkanonischen Prosa die herrschende geworden, die auf -am wird als archaisch empfunden. Daher wird nihanam "tötend" Ja. II. 407<sup>1</sup> im Ko. durch nihananto wiedergegeben und so öfters. Die Flexion hat in den ersten beiden Sprachperioden noch die altertümlicheren Formen bewahrt: Sg. I. icchatā (zu icchati "wünscht") Thi. 167 = icchatā; G. vasato (zu vasati "wohnt") Ja. III. 179 = vasatas; Pl. G. vijanatam (zu vijanati "versteht") Th1. 14; vadatam (zu vadati "spricht") Vv. 53. 1 (Ko. = vadantānam); Sg. G. passato = pašyatas M. I. 7<sup>4</sup>, viharato M. I. 9<sup>21</sup> usw. Es stellen sich hierher auch die Formen Sg. G. karoto Dh. 116, Th1. 98, 99 und Pl. G. karotam Vv. 34. 21. Sie gehören zu dem St. karont-, der aus dem Akk. der Neubildung karonta- erschlossen ist, und verhalten sich zu dem Akk. karontam, wie vasato, vasatam zu vasantam<sup>1</sup>). Beachtenswert ist auch der Pl. N. icchato Th1. 320 für icchanto = icchantas. Neben den älteren Formen finden sich aber von der Gäthäsprache ab Formen der a-Flexion: Sg. G. namantassa (zu namati "verneigt sich") Jā. II. 205<sup>9</sup>, passantassa Th1. 716; L. kandante Th1. 774; Pl. N. vicarantā (zu vicarati "wandert umher") Th1. 37, a-vijānantā Th1. 276; Pl. G. nadantānam (zu nadati "brüllt") Th1, Einl. V. I; dazu Pl. L. uppatantesu nipatantesu (Wz. pat) Th1. 76. Sie werden in der kanonischen Prosa häufiger (vgl. Pl. N. jananta, passanta M. II. 108,9; Akk. pavisante, nikkhamante "die eintretenden, die fortgehenden"

M. II. 21<sup>36</sup>) und gelangen in der nachkanonischen Prosa zur allgemeinen Giltigkeit. — 2. Mehr vereinzelt werden in der Gäthäsprache die Partizipien auf -ant auch durch Abwerfung von nt in die a-Flexion übergeleitet. Vgl. jäno "wissend" Jä. III. 24<sup>8</sup> für jänam, jänanto; passo "sehend" ThI. 61 für passam, passanto. Hierher gehört auch die Form anu-kubbassa Jä. II. 205<sup>10</sup> statt -kubbato = kurvatas (Ko. anukubbantassa). Der Sg. N. n. asam "das Nicht-gute" Jä. II. 32<sup>8</sup> dürfte unmittelbar = skr. asat sein.

<sup>1</sup>) Vgl. E. KUHN, Beitr. S. 77.

§ 98. I. Das Thema arahant "der Vollendete"<sup>1</sup>), dem Ursprung nach ein Part. Praes., hat im Sg. N. sowohl araham S. I. 16928 (V.), Sn. S. 100. 103, A. II. 234<sup>36</sup>, Iv. 78<sup>30</sup> usw. als *arahā* Sn. 1003. Vielfach schwanken die Hss.; so A. III. 436<sup>21</sup>, 437<sup>3</sup>, IV. 364<sup>23</sup>, Iv. 95<sup>18</sup>. Im übrigen liegen die Themen arahant und arahanta neben einander. Es steht der Sg. L. arahantamhi schon Th1. 1173; der Pl. G. lautet arahatam Dh. 164, D. I. 88<sup>2</sup>, S. I. 161 27 und arahantānam A. IV. 394 28, Milp. 208 21 usw. - 2. Vom St. sant "seiend, gut" hat sich der alte Pl. I. sabbhi = sadbhis in Versen erhalten: Dh. 151, Th1. 1096, D. II. 2467 (V.), sabbhir-eva Th1. 4, S. I. 178 (V.), asabbhi Sn. 245. Die übrigen Formen kommen vom St. sant oder santa; z. B. Sg. D. G. sato Th1. 180, D. I. 3411, Milp. 23525; L. sati Sn. 81, D. II. 3112, Vin. I. 112<sup>35</sup>, Milp. 231<sup>18</sup> (in Verb. mit einem fem. Subst. JāCo. I. 328<sup>2</sup>, 348<sup>8</sup> usw.) und sante Sn. 94, M. II. 24<sup>22</sup>, DhCo. II. 134<sup>4</sup>; Pl. N. santo Dh. 83, 151 und santā Vin. I. 1031; Pl. L. santesu Milp. 288 (V.) usw. Der Sg. N. m. lautet. nur santo Sn. 98, 124, Th1. 198, Milp. 326. Über das n. asam s. § 97. 2; daneben santam, asantam Vin. I. 9452, 88. Dagegen halte ich asatam Sn. 131 mit dem Ko. für Pl. G. = asaijanānam; v. l. des Ko. ist asantam = abhātam. — 3. Das in der Anrede für das Pron. der 2. Pers. gebrauchte bhavant "ehrwürdig" hat folgende Formen: Sg. N. bhavam Sn. 486, D. I. 24919, M. I. 4846, n. bhavam M. III. 17226; Akk. bhavantam Sn. 597, D. II. 231 28; I. bhotā D. I. 93 28, S. IV. 12014, Sn. S. 15; G. bhoto Sn. 565, M. L. 48610; V. bhavam D. I. 9318 und bho D. I. 9319, M. I. 4845, JāCo. II. 2619. Pl. N. bhavanto Sn. S. 103 und bhonto Sn. S. 101, 103, M. II. 24, Milp. 2514; Akk. bhavante M. II. 3<sup>22</sup>; I. bhavantehi M. III. 13<sup>24</sup>; G. bhavatam M. II. 3<sup>19</sup>; V. bhonto Th1. 832, M. II. 25. Die Form bhante, ein "Magadhismus"<sup>2</sup>). steht absolut als Anrede: Vin. I. 7639, D. II. 15414, 28321, JāCo. II. 11118, III. 46<sup>4</sup>, oder in Verbindung mit einem V.: Milp. 25<sup>18</sup>, oder attributiv bei einem beliebigen Kasus: beim N. steht sie D. I. 179<sup>16</sup>, DhCo. I. 62<sup>21</sup>, beim G. D. I. 179<sup>16</sup> usw. Das Fem. zum St. bhavant ist bhots. Vgl. Sg. N. bhoti Sn. 988, Ja. III. 9518, Akk. bhotim Ja. VI. 52319, L. bhotiya Ja. VI. 52318, V. bhoti Ja. VI. 5237, D. II. 2498 usw.8).

<sup>1</sup>) Vgl. R. O. FRANKE, D. übers., S. 297 Anm. 1. — <sup>3</sup>) Vgl. AMāg. bhante; PISCHEL, § 366b. — <sup>3</sup>) Die Feminina der Partizipien pflegen vom starken Stamm gebildet zu werden. Vgl. gacchanii JāCo. I. 291<sup>3</sup>, labhanti JāCo. II. 128<sup>15</sup>, passanti Vin. I. 16<sup>10</sup>, JāCo. I. 61<sup>9</sup>, ärocenti JāCo. VI. 522<sup>34</sup>, khajjanti (zu khajjati "wird verzehrt" = khādyate) Thi. 315 usw. Die Feminina der Adjektiva dagegen vom schwachen St. Vgl. silavatī D. II. 12<sup>27</sup>, mahatī DhCo. II. 41<sup>18</sup>; und Eigennamen wie Bandhumatī (eine Stadt) D. II. 12<sup>4</sup>, Ketumatī (ein Fluß) Jā. VI. 518<sup>13</sup>, Yasavatī (eine Frau) JāCo. IV. 237<sup>7</sup> usw. Flexion nach § 86.

### 9. s-DEKLINATION.

§ 99. Neutra auf -as. Thema sotas "Strom". Von den historischen Formen sind nur erhalten Sg. N. Akk. V. soto<sup>1</sup>)

| Spr. | 100. Grammatik de  | 5 Pāli. B.       | WORTBILDUNGSLEHI |
|------|--------------------|------------------|------------------|
| JPR. | -100. ORAMMATIK DE | <b>JIALI. D.</b> | AA OKTRITDOMOST  |

- I. sotasā - D. G. sotaso - L. sotasi. Daneben ist durch Abwerfung des s Überführung in die neutrale *a*-Deklination erfolgt (§ 78 B). Von dem neuen Stamm werden alle Kasus des Plural und, wie es scheint, der Abl. Sg. gebildet, fakultativ auch die übrigen Kasus des Singular.

Zur Flexion. I. Die historischen Formen begegnen uns vornehmlich in der Gäthäsprache und in der kanonischen Prosa: Sg. N. (paramam) tabo ...die (höchste) Kastejung" Dh. 184: Akk. siro ...das Haupt" Sn. 768, yaso "den Ruhm" Ja. III. 87 15; I. urasa "mit der Brust" Thi. 27, 233, sirasa Vin. I. 428, M. II. 1201, cetasā "mit dem Herzen" Vin. I. 417, jarasā "durchs Alter" DhCo. III. 3207 (V.); D. G. cetaso Vin. I. 488, M. III. 19627; manaso "des Geistes" Dh. 390; L. urasi Jā. III. 14818, aghasi-gama "im Luftraum sich bewegend" Vv. 16. 1. Daneben werden aber auch schon in der frühesten Periode Formen des a-Typus nicht selten verwendet: Sg. N. siram Th2. 255, manam Dh. 96; Akk. siram A. I. 14118; I. tapena Sn. 655; G. manassa S. IV. 417; L. ure D. I. 13527, urasmim A. I. 1415, nabhamhi "im Luftraum" Jā. IV. 1420, aghe Jā. IV. 3221 und aghasmi Ja. IV. 4841<sup>9</sup>. In der nachkanonischen Prosa ist diese Flexionsweise dann die Regel<sup>2</sup>). Die altertümlichen Formen sind auf gewisse Wörter und Wendungen beschränkt: Sg. N. mano JāCo. IV. 21725, 26; Akk. vaco JāCo. IV. 23417; I. manasā JāCo. IV. 2184, 22718, sowie z. B. Milp. 22710 in der alten Verbindung kāyena vācāya manasā; L. manasi in der Redensart manasi-karoti "gibt acht, erwägt, beherzigt" JaCo. I. 393<sup>29</sup>, 500<sup>16</sup> usw. Dagegen mane DhCo. I. 23<sup>8</sup>. - 2. Für den Plural genügt es, aus der ältesten Literatur auf die Formen sotāni Sn. 433 und sotā Sn. 1034: Akk. sote\*) Th1. 761; I. sotehi Sn. 197, sirehi Jā. IV. 25018; G. sotānam Sn. 1034 zu verweisen. — 3. Es kann auch die Überführung in die a-Dekl. durch Zutritt von a an den s-Stamm erfolgen: Sg. Akk. sirasam Jā. V. 4348.

<sup>1</sup>) Das Zusammenfallen dieser Form mit dem Sg. N. *dhammo* der maskulinen *a*-Stämme hat, wie § 76 erwähnt wurde, zu einer Vermengung der Geschlechter geführt. — <sup>2</sup>) Wie auch im Pkr. (s. PISCHEL, § 408 f.), das aber auch, namentlich in AMāg. und JMāh. alte Formen erhalten hat. — <sup>3</sup>) Über sotā und sote vgl. § 78. 6, 7.

§ 100. Maskulina und Feminina auf -as. 1. Das m. Thema candimas "Mond" bildet den Sg. N. candimā Dh. 172 f., 382 = candramās. Im übrigen ist die Flexion ganz die der a-Stämme. Das gleiche gilt als Regel für die mit as-Themen zusammengesetzten Komposita. Vgl. Sg. N. attamano "fröhlich" Dh. 328, D. II. 35211, M. I. 4328; dummano "betrübt" Vin. I. 21 29, JaCo. II. 16018; f. attamanā Jāt. I. 5080; Pl. N. attamanā D. I. 4627; sumanā Sn. 222; Akk. muditamane Sn. 680. Es finden sich aber in der Gathasprache auch Formen des as-Typus: Sg. G. ananvahatacetaso Dh. 39; vielleicht Sg. Akk. vyāsattamanasam Dh. 47. Es kann nämlich auch durch Erweiterung des Stammes Überführung in die a-Flexion erfolgen: Sg. N. avyāpannacetaso<sup>1</sup>) S. V. 74<sup>10, 80</sup>; Pl. N. adhimanasā Sn. 692. — 2. Die Partizipien des Pf. Akt. auf -vas nehmen verschiedene Form an. Historische Formen sind avidvā "nicht wissend" Sn. 535 usw., M. I. 311<sup>7</sup> = avidvān, sowie odassivā in bhaya-dassivā Dh. 31 f. = odarsivān "sehend". Die am meisten in Gebrauch gekommene Form ist vida, die vom schw. St. vidaş abgeleitet ist. Ihre Flexion s. § 87. 2. Endlich haben wir einen St. viddasu : Sg. N. aviddasu Dh. 268, G. viddasuno, av- M. I. 65<sup>5,6,8</sup>; Pl. N. aviddasu Sn. 762, -suno M. I. 65<sup>36</sup>. - 3. Die Komparative auf -yas werden durch Abwerfung von s in die a-Flexion übergeleitet. Vgl. Sg. N. seyyo Dh. 308, Sn. 918, S. IV. 883; Akk. seyyam Dh. 91, Th1. 208; Pl. N. seyya Dpvs. 4. 51 und seyyāse (§ 79. 4) Vv. 18. 12. Dazu f. seyyā, n. seyyam JāCo. III. 23718, Pl.

seyyāni Jā. III. 196<sup>19</sup>. Die alte sanskritische Bildungsweise ist erhalten in dem häufigen Neutr. seyyo "das Bessere, Vorzüglichere" Dh. 76, Th1. 194, Jā. II. 44<sup>24</sup>, VI. 498<sup>19</sup>, Vin. III. 73<sup>14</sup> usw. = sreyas. Gegensatz dazu ist pāpiyo "das Schlimmere, Ärgere" Jā. II. 44<sup>8</sup> usw. (neben pāpiyam Milp. 155<sup>16</sup>) = pāpīyas. Gleichbedeutend mit seyyo steht das undeklinierbare seyyaso Dh. 42 f., Jā. IV. 241<sup>4,18</sup>. Als die in der nachkanonischen Prosa übliche Form statt seyya, kann wohl seyyatara gelten, das auch z. B. VvCo. 96<sup>29–23</sup> zu seiner Umschreibung gebraucht wird. Endlich haben wir vom alten St. das f. seyyass (m. c. für -st) Jā. V. 393<sup>21</sup>. — 4. Dem skr. f. apsaras "Nymphe" entspricht p. accharā<sup>9</sup>) mit Überführung in die ā-Dekl., § 81. Stamm jarā neben jaras findet sich schon im Skr.

<sup>1</sup>) Auch im Skr. ist nach Vopadeva am Ende eines Kompos. *celasa* gestattet; BR. u. d. W. — <sup>2</sup>) So auch im Pkr.; PISCHEL, § 410.

§ 101. Die neutralen Stämme auf -is, -us werden fast durchweg wie i-, u-Neutra (§ 85) behandelt. Nur vereinzelt finden sich historische Formen wie Sg. I. āyusā<sup>1</sup>) zu skr. āyus "Alter" Sn. 149. Sonst ist aus sarpis "Fett" p. sappi, aus cakşus "Auge" p. cakkhu geworden. Also Sg. N. sappi D. I. 201<sup>26</sup>, A. I. 278<sup>81</sup> und sappim JāCo. I. 457<sup>22</sup>, āyu "Alter" ThI. 145, Dh. 109 und āyum JāCo. I. 138<sup>5</sup>, cakkhum Vin. II. 157<sup>2</sup>; Akk. sappim Mhvs. 5. 217, cakkhum JāCo. III. 18<sup>7</sup>; I. sappinā Ud. 38<sup>28</sup>, cakkhunā JāCo. III. 18<sup>8</sup>; Abl. sappimhā D. I. 201<sup>26</sup>; D. G. sappissa Ud. 93<sup>4</sup>, āyussa Mhvs. 35. 73, cakkhuno JāCo. IV. 206<sup>19</sup>; L. cakkhusmim Vin. I. 34<sup>32</sup>, cakkhumhi Dpvs. 4. 4. Pl. N. cakkhūni JāCo. IV. 137<sup>16</sup>; I. cakkhūhi Dpvs. 17. 26 usw. — Das Thema skr. arcis "Flamme" wurde zu acci und, unter Genuswechsel, als Fem. flektiert: Sg. I. acciyā M. II. 130<sup>6</sup>, Pl. N. acciyo Vin. I. 25<sup>30</sup> (acci vātena khittā A. IV. 103<sup>5</sup>, S. IV. 399<sup>28, 26</sup>). — Die maskulinen Komposita, wie dīghāyu "langlebig" = dīrghāyus, werden nach § 82 flektiert.

<sup>1</sup>) Wie auch pkr. AMag. cakkhusā; PISCHEL, § 411.

### 10. ADVERBIEN UND KOMPARATION.

§ 102. Als Adverbium dient im P. der neutrale Akkusativ des Adjektivs: jaha sīgham samussayam "gib schleunig auf die Ansammlung (alles dessen, was zur Wiedergeburt führt)" ThI. 83; sādhu kho mayam palāyimha "gerade recht sind wir geflohen" Vin. I. 88<sup>34</sup>; tumhe sanikam āgaccheyyātha "kommt ihr langsam heran!" JāCo. III. 37<sup>18</sup>; palāyatha lahum "fliehet eilends!" Mhvs. 7. 66. Es werden aber auch andere Kasus als Adverbien gebraucht; so die Instrumentale: kicchena katā paņnasālā "die mühselig hergestellte Laubhütte" JāCo. II. 44<sup>6</sup>; api ca me āvuso satthā paricinno dīgharattam manāpena na amanāpena "und es ist von mir der Meister lange Zeit bedient worden in würdiger Weise, nicht in unwürdiger" S. IV. 57<sup>26</sup>. Der Ablativ steht z. B. kicchā laddho ayam putto "mit Mühe ist dieser Sohn erlangt" ThI. 475 (vgl. VvCo. 229<sup>18</sup>). Oder ist kicchā als I. zu fassen?

§ 103. Komparation. I. Von den alten Komparativen und Superlativen auf -iyas und -istha sind mehrere bewahrt. So seyya(s) = sreyas,  $p\bar{a}piya(s) = p\bar{a}p\bar{a}p\bar{a}yas$  (§ 100. 3); bhiyyo,  $bh\bar{y}o$  "mehr" (Adv.) Dh. 17 f. ThI. 110, 173, S. I. 108<sup>17</sup> usw.  $= bh\bar{u}yas$ . Der Komp.  $n\bar{c}eyya(s)$  "niedriger" Sn. 855, 918 ist in deutlicher Anlehnung an seyya(s) gebildet. Dazu die Superlative settha "der beste" = srestha;  $p\bar{a}pittha$  "der schlechteste" = $p\bar{a}pistha$ ; kanittha "der jüngste" = kanistha; jettha "der älteste" = jyestha. In der Bed. des Komp. steht settho Vv. 64. 33. Wie im Skr. können auch

| Spr. § 100-1 | 04. Grammatik | des Pâli. | В. | WORTBILDUNGSLEHRE. |
|--------------|---------------|-----------|----|--------------------|
|--------------|---------------|-----------|----|--------------------|

im P. diese Komparative und Superlative weiter gesteigert werden<sup>1</sup>): sevvatara (§ 100, 3); setthatara Iā. V. 1487; pāpitthatara Vin. II. 511. Schwer zu erklären ist der Komp. papissika. Nach CHILDERS u. d. W. wäre  $er = p\bar{a}piyas + ika$ . Eine weniger kontrahierte Form läge dann in dem pāpiņyasika des t. t. tassapāpiņassikā vor. — 2. Lebendig im P. ist das Komparativsuffix -tara. Es scheint das Superlativsuffix -tama ganz zurück gedrängt zu haben. Ein Beispiel des Superl, ist ulāratama "der höchste" VvCo. 32014. Reguläre Beispiele des Komp. sind pivatara ..lieber" JaCo. III. 27924, sādutara "süßer" Sn. 181 (in superlativischer Bed. verwendet S. I. 214<sup>19</sup>), bahutara "mehr" Vin. I. 129<sup>4</sup> usw. Neubildungen sind mahantatara "größer" M. III. 17013, JāCo. II. 41716, sīlavantatara "tugendhafter" JaCo. II. 321, vannavantatara "schöner" D. I. 1821, wo das Suffix an den um a erweiterten St. angetreten ist. In balavatara "stärker" Milp. 234<sup>21</sup> ist es an den gekürzten St. gefügt. Vgl. Komp. purimatara "der frühere S. IV. 398<sup>8</sup>, paramatara "der höhere" Thi, 518, varatara "der vorzüglichere" DhCo. I. 332<sup>6</sup> und das Adv. pathamataram "voran, früher, vorher" Vin. I. 304, DhCo. I. 1387, JāCo. VI. 51025. In sappurisatara "der tüchtigere Mann" S. V. 207 ist -tara an das Subst. sappurisa = satpurusa getreten, in purelaram "früher, zuerst" an das Adv. pure. Sogar das Adv. pageva .. noch viel mehr" ist gesteigert zu pagevalaram M. III. 145<sup>5</sup>. Durch das Suff. -ika erweitert ist der Komp. in lahukatarika M. II. 7018. Die Steigerung ...sehr, überaus usw." kann durch Doppelung des Adi, ausgedrückt werden: mahantamahanto JaCo. I. 347<sup>39</sup>. Vgl. D. II. 73<sup>6</sup>. - 3. Nicht selten wird der einfache Positiv im Sinne eines Komp. gebraucht<sup>2</sup>). Vgl. etesu kataram nu kho mahantam "was ist das größere von den beiden?" JāCo. III. 194<sup>3</sup>: santi te nātito baha "sie sind noch zahlreicher als die Verwandten" Mhvs. 14. 29. Vgl, DhCo. I. 9418.

1) Vgl. ebenso pkr. AMāg. *jețțhayara* usw.; PISCHEL, § 414. — <sup>3</sup>) Vgl. GEIGER, Mhvs. ed. S. LIV. Der nămliche Gebrauch auch im Pkr.; PISCHEL, § 414 a. E.

### II. Pronomen.

§ 104. A. Personalpronomen der ersten Person (Stammform im Sg. mam-, vgl. S. IV. 315<sup>23</sup>):

| Sg. N. aham "ich"<br>Akk. mam (mamam)   | Pl. mayam (amhe) "wir"<br>amhe (asme, amhākam, asmākam) |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| I. Abl. mayā                            | amhchi                                                  |
| D.G. mama, mayham (mamam,<br>amham)     | amhākam (asmākam, amham)                                |
| L. mayi                                 | amhes <b>u</b>                                          |
| Enklitisch: Sg. I. D. G. me             | Pl. Akk. I. D. G. no                                    |
| B. Personalpronomen                     | der zweiten Person:                                     |
| Sg. N. tvam (tuvam) "du"                | Pl. tumhe "ihr"                                         |
| Akk. tam (tvam, tuvam)                  | tumhe (tumhākam)                                        |
| I. Abl. tayā (tvayā)                    | tumhehi                                                 |
| D. G. tava, tuyham (tavam, tum-<br>ham) | tumhākaņ (tumhaņ)                                       |
| L. tayi (tvayi)                         | tumhesu                                                 |
| Enklitisch: Sg. I. D. G. te             | Pl. Akk. I. D. G. vo.                                   |
|                                         |                                                         |

Bemerkungen. 1. Die nicht eingeklammerten Formen sind die regelmäßigen der nachkanonischen Prosa, in der z. B. deutlich zwischen

96 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

tram "du" und tam "dich" unterschieden wird. Alle diese Formen sind auch schon in den älteren Sprachperioden in Gebrauch. Die eingeklammerten Formen sind altertümlich oder mehr vereinzelt. Belege des Pron. der 1. Pers.: Sg. Akk. mamam Ja. III. 55<sup>5</sup>, S. I. 88<sup>21</sup>, 210<sup>24</sup>; Sg. G. mamam Sn. 694, D. II. 90<sup>11</sup>, A. II. 1<sup>11</sup>, amham<sup>1</sup>) Th I. 1045 (oder Plur. D. G.?); Pl. N. amhe S. I. 118<sup>12</sup>, DhCo. III. 56<sup>17</sup>; Pl. Akk. asme Jā. III. 359<sup>21</sup> (Ko. = amhe), amhākam JāCo, I. 221<sup>29</sup>; Pl. D. G. asmākam Sn. S. 102, amham Th2. 287, Jā. III. 30016, VI. 50980, Mhvs. 5. 200. Pron. der 2. Pers.: Sg. N. tuvam Sn. 377a, Vv. 64. 23 c, Pv. II. 3. 2; Sg. Akk. tvam Mhvs. 10. 50 c, tuvam Sn. 377d, Vv. 84. 10; Pl. Akk. tumhākam JāCo, I. 221<sup>39</sup>; Pl. D. G. tumham D. I. 3<sup>5</sup>, JāCo. III. 19<sup>18</sup>. — 2. Das m von mayam "wir" gegen skr. vayam ist den Formen des Sg. mam, mayā usw. entnommen, ebenso das t von tumhe, tumhākam usw. gegen yuşmākam usw. den Formen tam, tayā usw. — 3. Der N. Akk. Pl. amhe (asme) und tumhe entspricht den ved. Formen asme, yusme, die nach Pan. VII, 1. 30 für die verschiedenen Pl.-Kasus eintreten können<sup>2</sup>). — 4. Das e von amhehi, amhesu, tumhehi, tumhesu gegen asmābhis, asmāsu, yusmābhis, yusmāsu erklärt sich durch die Analogie der Formen tehi, tesu usw. (§ 105).

<sup>1</sup>) Auch fürs Pkr. geben die Grammatiker *amham, tumham* für G. Sg. an. PISCHEL, § 415, 420. – <sup>3</sup>) Vgl. E. KUHN, Beitr. S. 72, 86; PISCHEL, ZDMG. 35. 715f.; ders. PkrGr. § 419, 422.

§ 105. Pronomen der dritten Person. (Stammform tam- Vv. 84. 44, tad- in tadahe Mhvs. 5. 43, tappaccayā Thi. 719 usw.)

| Sg. N. m.     | so (sa)        | f. | sā                                | Pl.m. | te                 | f. | tā (tāyo)                            |
|---------------|----------------|----|-----------------------------------|-------|--------------------|----|--------------------------------------|
| Akk.          | tam            |    | tam                               |       | te                 |    | tā (tāyo)                            |
| I.            | tena           |    | tāy <b>a</b>                      |       | tehi               |    | tāhi                                 |
| Abl.          | tamhā, tasmā   |    | tāya                              |       | tehi               |    | tāhi                                 |
| D. <b>G</b> . | tassa          | {  | tassā<br>tissā (tissāya,<br>tāya) |       | tesam<br>(tesānam) |    | tāsa <b>ņ</b><br>(tāsānaņ <b>e</b> ) |
| L.            | tamhi, tasmini | {  | tassam (tāsam)<br>tissam (tāyam)  |       | tes <b>u</b>       |    | tās <b>u</b>                         |

Das Neutrum hat Sg. N. Akk. *tam* (im vok. Sandhi *tad*- § 72. I). Pl. N. Akk. *tāni*. Sonst = Mask.

Bemerkungen: 1. Die mehr vereinzelten oder altertümlicheren Formen stehen wieder in Klammern. Die übrigen finden sich in allen Sprachperioden und sind die regelmäßigen der nachkanonischen Prosa. Belege zu ersteren: Zu Sg. G. f. tissāya vgl. etissāya (§ 107. 1) VvCo. 10614. Sg. L. f. tāsam<sup>1</sup>) steht Milp. 136<sup>11</sup>, (tissam M. II. 55<sup>26</sup>), tāyam (velāyam) Vin. I. 2<sup>8</sup>, Ud. 1<sup>18</sup>, S. I. 5<sup>24</sup>. Für die Formen Pl. G. tesānam, tāsānam (Doppelbildungen) sei auf esānam (§ 108) M. II. 154<sup>2</sup>, sabbesānam (§ 113. 1) M. III. 60<sup>34</sup>, katamesānam (§ 111. 2) Vin. III. 7<sup>32</sup> verwiesen. Sg. N. m. sa ist von Anfang an seltener wie so. Im Sn. steht sa 40mal, so 124mal, in den ersten 500 Theragathas sa 4 mal (darunter 2 mal in der beliebten Verb. sa ve), so 37 mal. Schließlich wird sa ganz selten. — 2. Statt des Sg. N. Akk. n. tam findet sich auch vereinzelt die mägadhisierende Form se<sup>2</sup>), D. II. 278<sup>16, 30</sup>, 279<sup>18</sup>, M. II. 254<sup>35</sup>, 255<sup>6</sup>. Vgl. § 80b. Die gleiche Form ist, wie ich glaube, enthalten in seyyathä "wie, gleichwie", seyyathidam "wie folgt, nämlich"<sup>3</sup>). An seiner Stelle steht Milp. 1<sup>11</sup> tamyathā. Das sa- in sayathā "wie" ThI. 412, sace "wenn" vergleicht sich dem skr. sa in sa-yadi, sa-yathā usw.4). — 3. Eine vereinzelte Doppelbildung ist

Sg. N. n. tadam Sn. S. 143, auf das Rel. yam bezogen<sup>5</sup>). — 4. Der Pl. N. te ist auch für den Akkusativ eingetreten. Ebenso in der Flexion der übrigen Pron.-Stämme.

') Von TRENCKNER ohne Not in tāyam geändert. — \*) Wie pkr. Māg. śe (śe muņde = tan muņdam), AMāg. se (se diffham = tad drsfam). PISCHEL, § 423. — \*) Anders PISCHEL, § 423, der se = ved. sed (sa-id) faßt; doch sind, wie mir scheint, seine Gründe nicht zwingend. — \*) PISCHEL, a. a. O.; BR. u. d. W. sa, Sp. 452. — \*) Das bei E. MÜLLER, PGr. S. 88 aus SPIEGEL'S Anecdota S. 15 aufgeführte tasmassa steht natürlich für tasmā assa. Die Colombo-Ausgabe der Rasav. (2\*) schreibt richtig tasmā 'ssa.

§ 106. 1. Beachtenswert ist (überwiegend in den beiden älteren Sprachperioden) die Verwendung des Pron. so, sā, tam zur Verstärkung anderer Pronomina. Es tritt a) vor das Pron. pers. der 1. u. 2. Pers.: so aham Sn. 190; svāham (§ 71. 1c) JāCo. I. 298°; tam tam (= tam tvam) Iā. VI. 51619; tesam vo A. V. 868. Sogar tesam vo, bhikkhave, tumhākam,... Iv. 321; tesam no amhākam M. III. 19419. Auch zu der in der Verbalform enthaltenen Person kann das Pron. so bezogen werden: so karohi "mache du" Dh. 236; so tato cuto amutra udapādim, von da abgeschieden wurde ich an jener Stätte wieder geboren" D. I. 1328. b) Es tritt hinter das Pron. rel., das dadurch vielfach die verallgemeinernde Bed. "welcher nur immer" erhält: yā sā sīmā . . tam sīmam Vin. I. 1098; ye te dhammā . . tathārūpā 'ssa dhammā M. III. 11<sup>20</sup>; yo so . . mama sahāyako DhCo. IV. 128<sup>8</sup>. c) Es tritt vor oder hinter das Pron. dem. ayam : ta-y-idam (= tam idam) D. I. 914, M. II. 2308; svāyam (= so ayam) Vin. I. 2926; ayam so JāCo. II. 1619. - 2. Doppelt gesetzt bedeutet das Pron. so "dieser und jener, beliebig, verschieden": tāsu tāsu disāsu, tesu tesu janapadesu Vin. I. 2184. Oder es bezieht sich auf das verallgemeinernde Pron. rel. yo yo. So z. B. Th1. 144, JaCo. I. 4176 und oft.

§ 107. I. Das Pron. dem. eso (esa), esā, etam "dieser, der" flektiert wie so. Im Sg. N. m. stehen die Formen eso und esa gleichwertig neben einander, und zwar sowohl substantivisch (esa JāCo. II. 6<sup>24</sup>, eso JāCo. II. 7<sup>18</sup>) als adjektivisch (esa JāCo. II. 108, eso Sn. S. 102). Stammform ist etam-, z. B. etamkāraņā "deshalb" Vin. I. 57 35. Wie so, so wird auch eso in Verbindung mit anderen Pronominibus gebraucht. So esāham (= eso aham) D. I. 110<sup>28</sup>, oder ayam eso Mhvs. 1. 42; oder yāni etāni (yānāni) DhCo. IV. 67. -2. Das Pronomen ena (= skr. enad) ist nur in den Formen enam und enena zu belegen<sup>1</sup>). Es findet sich enam als Akk. m. Sn. 981, 1114, M. III. 5' usw., als Akk. f. Jā. III. 395<sup>6</sup> (m. c. ena), als Akk. n. Sn. 583, Dh. 118, 313. Die Verbindung tam-enam steht M. II. 24811, III. 57, JaCo. I. 3506 usw., als f. Vv. 21. 4. Sandhiform zu ena ist das häufige na (s. § 66. 1 mit Anm. 2). Reichlich zu belegen ist die Form Sg. Akk. m. f. n. nam, ferner D. G. nassa Jā. V. 203<sup>21</sup>; Pl. Akk. ne Vin. I. 42<sup>25</sup>, S. I. 224<sup>22</sup>, JāCo. I. 99<sup>26</sup>, 201<sup>17</sup>; Pl. D.G. nesam Sn. 293, Th1. 130, Th2. 277, JāCo. I. 15310 und oft. - 3. Eine vereinzelte Form ist tyamhi Jā. VI. 292<sup>21</sup>, das zu dem von Moggallana erwähnten Pron.-St. tya = ved. tya gehören dürfte<sup>2</sup>). Der Ko. gibt tyamhi durch tamhi wieder. Ganz sicher steht die Lesart indessen nicht. - 4. Endlich ist der den beiden älteren Sprachperioden angehörige Pron.-St. der 3. Pers. tuma zu erwähnen, der mit ved. tman zu verbinden sein könnte.<sup>3</sup>) Es finden sich davon Sg. N. tumo Sn. 890, Vin. II. 186<sup>31</sup>, A. III. 124<sup>10</sup>, 125<sup>6</sup> und Sg. G. tumassa Sn. 908.

<sup>1</sup>) Über pkr. *ena* s. PISCHEL, § 431. – <sup>3</sup>) R. O. FRANKE, PGr. S. 35f. – <sup>3</sup>) So nach OLDENBERG, KZ. 25. 319, während JOHANSSON, Monde Oriental 1907/8, S. 99f. die Verbindung beider Wörter ablehnt.

Indo-arische Philologie L 7.

98 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

8 108. Pronomen demonstrativum ayam "dieser" (Stammform: idam, vgl. idappaccaya D. I. 18527). Sg. N. m. ayam f. avam Pl.m. ime f. imā. (imāvo) Akk. imam imam ime imā. (imāvo) I. iminā. (anena) imavā imehi. Abl. imasmā, imamhā, imāya (ehi) imāhi (asmā) (imissā (-ssāya),( imesam. imāsam. D. G. imassa, assa (imesānam), (imāsānam), (imāya). assā, (assāya) (esam, esānam) (āsam) imasmim. imissam, -ssā. ime su imamhi. (imāyam). imāsu (esu) (asmim) (assam)

Das Neutrum hat Sg. N. Akk. *idam*, *imam*; Pl. N. Akk. *imāni*. Sonst = Mask.

Bemerkungen: 1. Der Pron.-St. a-, ana- wird im Verlauf der Sprachentwicklung durch den Stamm ima- verdrängt. Auch in N. Akk. Sg. n. ist er eingedrungen<sup>1</sup>). Wir haben hier imam als N. n. z. B. Milp. 46<sup>7</sup>, als Akk. S. IV. 125<sup>19</sup>, JāCo. I. 307<sup>8</sup>, DhCo. II. 29<sup>4</sup>, 31<sup>19</sup>, Mhvs. 5. 157. Beispiele für Formen des a-, ana-St. sind Sg. I. anena Mhvs. 5. 55; Abl. asmā Dh. 220, Th1. 237; L. asminn<sup>3</sup>) Dh. 168 f., 242, Sn. 634, 990; Pl. G. m. esam M. II. 86º und esānam M. II. 154º, III. 259º, f. āsam Jā. I. 302º (Ko. = etāsam). Erhalten und häufig gebraucht sind auch in der nachkanonischen Literatur die enklitisch verwendeten beiden Formen assa und assā des Sg. D. G. m. und f. Von den selteneren Formen des St. ima- erwähne ich imayo Pl. N. f. Sn. 1122 und Akk. Mhvs. 15. 20. Statt Sg. G. m. imassa findet sich auch imissa JāCo. I. 333<sup>2</sup> in Analogie zu der fem. Form imissā, und statt iminā steht aminā in der Verbindung tad-aminā "dadurch, daher" S. I. 8818, M. II. 2399, 15, D. III. 8391 (neben tad-iminā M. II. 23928, 2408 mit v. 1.). - 2. Das Pron. ayam erscheint wieder in Verbindung mit anderen Pronominibus. So mit dem Rel.: yāyam (= yā ayam) Th1. 124; (= yo ayam) Dh. 56; yam-idam kammam . . tam M. II. 22011; yan' imani alapuni Dh. 149. Mit dem Fragepron.; ko nu kho ayam bhāsati "wer spricht denn da?" A. IV. 307<sup>25</sup>. Über Verbindung mit so s. § 106. I.C. — 3. Doppelt gesetzt bedeutet ayañ-ca ayañ-ca "der und jener" und ersetzt die nicht näher bezeichnete Person oder Sache: ayañ-ca ayañ-ca amhākam rañño sīlācāro "dies und das sind die Tugenden unseres Königs" JāCo. II. 328; idañ-c' idañ-ca kātum vațțati "dies und das ziemt sich zu tun" JāCo. II. 428.

<sup>1</sup>) Im Pkr. ist der Prozeß noch weiter fortgeschritten. Hier findet sich auch Sg. N. m. *imo*, f. *imā*; PISCHEL, § 430. — <sup>2</sup>) Die Lesart ath' asmim rukkhe JāCo. III. 2081<sup>7</sup> ist wohl nicht richtig. Vgl. die v. l.

§ 109. Pronomen demonstrativum asu, amu "jener".

| Sg. N. m. | asu, amu | f.             | asu     | Pl. m.    | amh   | f. 4 | amū,   | (a <del>mu</del> yo) |
|-----------|----------|----------------|---------|-----------|-------|------|--------|----------------------|
| Akk.      | amum     |                | amum    |           | amū   |      | amū,   | (amuyo)              |
| I.        | amunā    |                | amuyā   |           | ami   | ihi  |        |                      |
| Abl.      | amusmā,  | <b>amumh</b> ā | amuyā   |           | ami   | ihi  |        |                      |
| D. G.     | amussa   |                | amussā, | (amuyā)   | ami   | isa  | m, (-s | sānaņ)               |
| L.        | amusmim. | amumhi         | amussan | n (amuvam | ) ami | .su  |        |                      |

Das Neutrum hat Sg. N. Akk. adum, Pl. ama, amani. Sonst wie Mask.

Bemerkungen: 1. Der St. amu ist auch in den Sg. N. m. einge-

*1*, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0, 1, 0

Spr. § 108—111. Grammatik des Päli. B. Wortbildungslehre.

drungen<sup>1</sup>). (Wir haben z. B. amu M. II. 206<sup>29</sup>, 223<sup>30</sup>, Mhvs. Tī 118<sup>8</sup> und asu M. III. 275<sup>7</sup>, S. IV. 315<sup>6</sup>, 398<sup>14</sup>). Er findet sich auch im Pl. N. I. Abl. D. G. L. m. n. (gegen skr. ami, amibhis usw.), so daß im P. Mask. und Neutr. mit Fem. zusammenfallen. Das. n. adum steht S. IV. 315<sup>8</sup>, Jā. I. 500<sup>18</sup>, JāCo. I. 500<sup>28</sup>. — 2. Zweimal gesetzt bedeutet das Pron. "der eine ... der andre". Vgl. D. II. 200<sup>7</sup>. Mit dem Pron. rel. verbindet es sich z. B. in yam vā adum kheitam aggam "welches Feld wertvoll ist" S. IV. 315<sup>8</sup>. — 3. Von den beiden Stämmen amu und asu leiten sich ab die Pronomina amuka und asuka, die wie lat. quidam an Stelle der nicht näher benannten Person oder Sache stehen: amukasmim gāme "in dem Dorfe So-und-so" D. I. 193<sup>18</sup> (vgl. S. IV. 46<sup>7</sup>); asukasmim kāle JāCo. II. 29<sup>4</sup> (vgl. JāCo. I. 122<sup>8</sup>). Auch doppelt gesetzt kann amuka in dieser Weise verwendet werden: A. IV. 302<sup>28</sup>. Die Bedeutung des einfachen amu hat amuka M. III. 160<sup>15</sup>.

1) Wie auch pkr. amu, daneben AMag. aso = asau, p. asu. PISCHEL, § 432. Im Pkr. auch N. Akk, n. amum,

§ 110. Pronomen relativum yo "welcher" (Stammform yam-, yad-; z. B. yamvipāko D. II. 209<sup>36</sup>, yadattho Th1. 60):

| Sg. N. m. yo  | f. yā         | Pl. m. ye       | f. yā, (yāyo)        |
|---------------|---------------|-----------------|----------------------|
| Akk. yam      | yam           | ye              | yā, (yāyo)           |
| I. yena       | yaya          | yehi            | yahi                 |
| Abl. yasmā, y | amhā yāya     | yehi            | yāhi                 |
| D., G. yassa  | yassā, (      | yāya) yesam,(-s | ānam) yāsam,(-sānam) |
| L. yasmim,    | yamhi yassam, |                 | yāsu.                |

Das Neutrum hat Sg. N. Akk. yam, Pl. yāni. Sonst wie Mask.

Bemerkungen: I. Über Sandhiformen yv- (= yv), yad- s. § 71. Ic, 72. I. — 2. Die mägadhisierende Form ye (auf se = tam bezogen) findet sich D. II. 278<sup>10</sup> usw. Vgl. § 105. 2. — 3. Über die Verbindung des Rel. mit anderen Pron.-Stämmen s. § 106. 1b, 107. I, 108. 2, 109. 2. — 4. Das doppelt gesetzte Pron. rel. hat verallgemeinernde Bedeutung "welcher nur immer": yassam yassam disäyam viharati, sakasmim yeva vijite viharati "in welcher Gegend immer er verweilt, wohnt er in seinem eignen Reiche" A. III. 151<sup>13</sup>. Die gleiche Bedeutung hat yo koci, yā kāci, yam kiñci = yah kaścit usw.

§ 111. 1. Das Fragepronomen ko "wer?" hat im Sg. N. Akk. n. kim. Dies dient auch als Stammform. Vgl. kimnāmo Vin. I. 93<sup>31</sup> (unmittelbar daneben konāmo!), kimkāraņā "weshalb?" JāCo. I. 43911. Im übrigen ist die Flexion dieselbe, wie die des Pron. rel. Doch finden sich im Sg. Abl., D. G. und L. auch Ableitungen vom St. ki-, der in kim vorliegt: kismā S. I. 37<sup>28</sup> neben üblichem kasmā; kissa Ud. 79<sup>6</sup> (V.), Vv. 22. 3, Pv. II. I. 3, D. II. 185<sup>29</sup> neben kassa Sn. 1040, Milp. 27<sup>17</sup>, Mhvs. 5. 191; kimhi Vin. I. 28<sup>31</sup>, D. II. 57<sup>31</sup> oder kismin D. II. 277<sup>4, 5</sup>, S. IV. 85<sup>30</sup> neben kamhi, kasmim. Häufig ist kissa hetu "aus welchem Grund? weshalb?" D. I. 144, 15°, M. I. 118 usw.; es steht auch kissa allein Vin. I. 738, JāCo. I. 47785. Ein mägadhisierender Sg. N. m. ke für ko findet sich D. III. 2419. Verstärkt wird das Pron. interrog. durch angefügtes -su, -ssu, -si = -svid (vgl. § 22): kam-su S. I. 45<sup>2</sup>, kena-ssu S. I. 39<sup>8</sup>, kissa-ssu S. I. 39<sup>4</sup>, 161<sup>4</sup> (so statt kissassa zu lesen!), kam-si DhCo. I. 91<sup>18</sup>. Durch Anfügung von  $ci = cid^{1}$ ) an die Formen von ka- entsteht das indefinite Pron. koci, kāci, kinci "irgend einer": kocid-eva puriso Milp. 40<sup>20</sup>. In Verbindung mit der Negation na bedeutet es "kein"; n'atthi koci bhavo nicco "es gibt kein dauerndes Sein" Thi 121. Beachtenswert ist die Form na .. kanicinam "keinen, niemand"

100 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

Th1. 879, wo kañci wie ein in-Thema weiter flektiert ist. - 2. Wie das Pron. rel. wird auch katama "wer? welcher?" (skr. ebenso) flektiert: Sg. N. m. katamo Milp. 26<sup>8</sup>; Sg. N. n. katamam D. I. 99<sup>17</sup>; Sg. I. m. katamena Vin. I. 307, Sg. L. f. katamassam M. II. 16098; Pl. N. m. katame Vin. I. 32, Pl. G. m. katamesānam Vin. III. 7<sup>33</sup>. — 3. "Wer von beiden?" (auch allg. "wer? welcher?") ist katara (skr. ebenso): Sg. N. m. kataro JaCo. I. 35229; Sg. G. f. katarissā DhCo. I. 215<sup>14</sup>. — 4. kati "wie viele?" (skr. ebenso): N. m. kati (samaņā) Sn. 83, kati (uposathā) Vin. I. 11128, n. kati (kammāni) M. I. 3728: I. katihi S. IV. 24020, D. I. 11021, DhCo. I. 01. Davon katipa vā ...etliche, einige"; katici dass. (katīhici JāCo. I. 46413); katipāham (aus -payāham) "einige Tage" JāCo. II. 38<sup>11</sup>, *-pāhena* "in einigen Tagen" Mhvs. 17. 41; katikkhattum "wie oftmal?" M. III. 125<sup>7</sup>. — 5. kīva, kīvam Adv. "wie? wie sehr?" = ved.  $k\bar{i}vat$  (§ 46. I) in  $k\bar{i}va-d\bar{u}ra$  , wie weit entfernt" M. II. 110<sup>8</sup>; kīva-ciram "wie lange?" Vv. 24. 14; kīva-bahukā "wie viele?" Ud. 91 25; yāva-kīvam "so lange" Vin. I. 11 19, S. IV. 821, A. IV. 304 22. Davon kīvatikā "wie viele?" Vin. I. 117<sup>16</sup>. — 6. Vgl. endlich kittaka (§ 27. 7) "wie viel? wie groß?": kittakam addhānam "wie lange Zeit?" VvCo. 117<sup>8</sup> (Erkl. zu kīva-ciram). Es entspricht ihm ettaka "so viel, so groß" Milp. 31625, DhCo. II, 156 usw. und tattaka DhCo, Il. 1611 usw. Dazu das Adv. kittāvatā "inwieweit? inwiefern?" Vin. I. 3<sup>1</sup>, M. I. 14<sup>2</sup>, S. IV. 38<sup>22</sup> usw.

<sup>1</sup>) Aus der Verb. von kim mit der Part, cana ist das Nomen kiñcanam geworden. Vgl. yassa natthi kiñcanam Dh. 421. Davon akiñcano "der nichts sein eigen nennt" Thi. 36, Dh. 88 usw. Gegensatz ist sakiñcano. Das Wort kiñcāpi ist Konj. "obwohl, trotzdem daß" Sn. 230, D.I. 237".

§ 112. 1. Das Pronomen possessivum für alle drei Personen ist sa = sva (sam "das Eigentum"; I. sena Jā. II. 2228, Pl. sāni M. I. 3665) und saka = svaka (Sg. I. sakena dārena Vv. 83. 20, Abl. sakamhā gāmā D. I. 81<sup>25</sup>, vgl. samhā ratthā Jā. VI. 502<sup>34</sup>, L. samhi āsane D. II. 225<sup>17</sup>, Pl. Akk. sake "die Seinen, die eigenen Leute" Ja. VI. 50516 usw.). Für das Pron. poss. der ersten Pers. madiya (bei Childers, PD.) = skr. madiya habe ich keinen Beleg. Das Adj. māmaka, f. -ikā = skr. māmaka bedeutet "lieb, wert" Iv. 11218, am Ende eines Kompos. "liebend, verehrend" JāCo. III. 182<sup>10</sup>, 183<sup>12</sup>. — 2. Als Pronomen reflexivum werden die obliquen Kasus von attan "Seele, Selbst" (§ 92) verwendet: attanam damayanti subbatā Th1. 19; attānam nāsesi JāCo. I. 51011; attanā katam pāpam Dh. 161. Vgl. attadutiya "selbzweit, zu zweien" D. II. 147<sup>91</sup>; attasattama "zu sieben" Smp. 320<sup>5</sup>, attațthama "zu acht" VvCo. 149<sup>17</sup> usw. — 3. Von Pronominalstämmen abgeleitet sind yāvant "wie groß, wie viel" (Pl. N. yāvant' ettha samāgatā Dh. 337; auch erhalten in den Konjunktionen yāva oder yāvam, yāvatā, korrelativ tāva, tāvatā) und yāvataka "wie groß, wie viel" (Sg. N. n. -kam S. IV. 32023, 3217; Pl. Akk. m. -ke Vin. I. 8327), tāvataka "so groß, so viel" (Sg. N. n. -kam S. IV. 32088, 3217, I. -kena DhCo. III. 6114, Milp. 3129; Pl. Akk. m. -ke Vin. I. 83<sup>28</sup>), sowie die häufigen Bildungen mit -di, -disa, -risa, -dikkka, -rikkha = skr. -drs, -drsa, -drksa (vgl. § 43. 1): mādisa, mārisa "wie ich, meinesgleichen" (vgl. Pl. N. f. mādisiyo DhCo. II. 1719); amhādisa "wie wir, unsresgleichen" (Pl. Akk. m. -se Mhvs. 5. 128); tādisa "wie du, deinesgleichen" JāCo. I. 445<sup>28</sup>; tumhādisa "wie ihr, euresgleichen" (DhCo. II. 3919, III. 2356); yādisa(ka) "wie beschaffen" und tādi, tādisa(ka), etādisa(ka) "so beschaffen" (Sn. 522, S. I. 227<sup>27</sup> V., D. II. 109<sup>13</sup>, DhCo. II. 16<sup>9</sup>, PvCo. 10<sup>25</sup> V.; Th1. 201, Vv. 84. 54, D. II. 157<sup>4</sup> V., S. I. 202<sup>6</sup> V.); idi, idisa(ka), idikkha, irisa "wie dieser, so beschaffen" (Mhvs. 10. 54, 14. 13, JāCo. I.

60<sup>33</sup> V.); edisa(ka), erisa dass. (Sn. 313, Vin. I. 195<sup>11</sup>); kīdi, kīdisa, kīrisa "wie beschaffen?" (Sn. 836, 1088, JāCo. I. 496<sup>21</sup>, II. 3<sup>28</sup>; kimdisa S. I. 34<sup>10</sup> V.); yādisakīdisa "wie auch immer beschaffen" (Jā. I. 420<sup>7</sup>).

§ 113. Pronominale Adjektiva sind 1. sabba "all, ganz, jeder" = sarva. Es wird flektiert wie das Pron. rel. Vgl. Pl. N. m. sabbe Sn. 179. M. III. 6113, JaCo. I. 2801, G. m. sabbesam Sn. 1030, M. II. 2017, JaCo. II. 35217 und sabbesānam M. III. 60<sup>24</sup>; G. f. sabbāsam S. I. 17<sup>27</sup>. - 2. vissa ...all" = visva ist veraltet und ganz selten. Es findet sich Sg. Akk. m. vissam (dhammam) Dh. 266. Der Ko. erklärt das Wort freilich durch visamam. ---3. añña "ein anderer" = anya flektiert wie sabba. Vgl. Pl. N. m. aññe Sn. 201 usw., G. aññesam Sn. 213, JāCo. I. 254<sup>21</sup> usw. Doch erscheint im Sg. D. G. und L. f. im Stamm der i-Vokal: D. G. annissa Vin. I. 15<sup>10</sup>. L. añnissā (guhāya) JāCo. II. 2716. Das doppelt gesetzte anno bedeutet "der eine . . . der andere" JaCo. I. 4566. "Einander" ist annamanna, wobei nur das letzte Glied flektiert wird: aññamaññassa D. I. 5699, aññamaññamhi D. I. 2017, aññamaññehi Sn. 936, Th1. 933. - 4. aññatara "der eine von zweien" D. I. 228<sup>2</sup>, M. I. 62<sup>35</sup> oder "irgend einer" Vin. I. 23<sup>4</sup>, D. I. 62<sup>84</sup>. Der Sg. G. f. lautet annatarissā S. I. 140<sup>20</sup>. — 5. annatariama "irgend einer" Mhvs. 38. 14. — 6. itara "ein anderer" flektiert ebenfalls wie sabba: Pl. N. m. itare DhCo. IV. 4013. D. G. f. -rāsam lāCo. II. 2719. "Der eine ... der andere" ist eko ... itaro VvCo. 1497, oder itaro ... itaro Mhvs. 25. 62; itaritara bedeutet "der eine und der andere, jeder, beliebig" Th1. 230, Ja. I. 467 18 (Ko. = yassa kassaci), M. II. 61. A. V. 916 (itaritarena "gegenseitig, einander" Vv. 84<sup>1</sup>, ebenso itaretarehi Attanāgaluvs. 10. 5). — 7. para und apara "ein anderer" flektieren ebenfalls wie sabba: Pl. N. m. pare Sn. 762, Vin. I. 54, D. I. 238, apare JaCo. III. 5195; D. G. paresam Thi. 743, 942, Vv. 80. 6, D. I. 3°; paro . . . paro , der eine . . . der andere" D. I. 22418. Über param adv. "drüber hinaus, jenseits, weiterhin, später" und praep. "nach" sowie aparaparam adv. "von einer Seite auf die andere, auf und ab" s. Childers, PD. u. d. WW., D. Andersen, PGI. u. d. WW. -8. pubba "der vordere, östlich", uttara "der obere, nördlich", adhara "der untere" sollen ebenfalls nach sabba flektieren. Von pubba ist nur Sg. L. pubbe, "früher, ehedem" zu belegen, sonst kommen Formen nur am Ende von Komp. vor. Von uttara findet sich Sg. L. f. uttarāya (disāya) D. I. 74<sup>28</sup> neben uttarassam (disāyam) S. I. 148<sup>4</sup> (V.), adv. uttarena "nördlich, nord-wärts" und uttarato "vom Norden". — 9. ekacca "einer, irgend einer" (adj. Vin. I. 183<sup>29</sup>, subst. S. III. 243<sup>14</sup>) bildet Pl. N. ekacce "einige" S. IV. 102<sup>1</sup>, Sn. S. 101, JāCo. III. 126<sup>17</sup>, D. G. ekaccānam Vin. I. 45<sup>18</sup>, III. 20<sup>19</sup>; ekacco ... ekacco heißt "der eine ... der andere" S. IV. 305<sup>10, 11</sup>, Vin. I. 88<sup>80, 81</sup>, DhCo. II. 12<sup>8, 9</sup>; ckaccam ... ekaccam "teils ... teils" D. I. 17<sup>18</sup>. Abgeleitet ist ekacciya "einzeln": Sg. N. m. ekacciyo Jā. I. 326<sup>8</sup>, Vin. I. 200<sup>1</sup>, Akk. -yam Vin. I. 289<sup>2</sup>, N. f. ekacciyā (itthī) S. I. 86<sup>18</sup> (V.); Pl. N. m. ekacciyā Jā. I. 326<sup>7</sup> (Ko. = ekacce), S. I. 199<sup>20</sup> (V.).

#### **III.** Numerale.

### I. KARDINALZAHLEN.

§ 114. Die Zahlen eins und zwei. I. eka "ein" wird wie añña (§ 113. 3) flektiert. Also Sg. D. G. m. ekassa Sn. 397, DhCo. II. 23<sup>15</sup>, aber f. ekissä Vin. II. 38<sup>26</sup>, JāCo. I. 151<sup>3</sup>; L. m. ekasmim, aber f. ekissä M. III. 65<sup>15</sup>, JāCo. VI. 32<sup>26</sup> oder ekissam DhCo. III. 346<sup>6</sup>. Der Pl. eke be-

### 102 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

deutet ...einige" D. I. 12<sup>29</sup>, das doppelt gesetzte eko ... eko ...der eine ... der andere" D. I. 1811, Mhvs. 5. 103; ekameko ist "je einer, jeder einzelne" D. II. 171<sup>1</sup>. Mhys. 4. 52. Über ekacca, ekacciya s. 8 113. 0. - 2. dvi ... zwei" (im Kompos. auch di-, vgl. diguna ,,doppelt") bildet für alle drei Geschlechter folgende Formen: N. dve (m. DhCo. II. 914, JaCo. I. 1515, f. Sn. S. 102, n. JāCo. IV. 13716) und duve (m. Thi. 245, f. Sn. 1001); Akk. dve (m. JāCo. II. 27<sup>30</sup>, DhCo. II. 4<sup>14</sup>, f. DhCo. II. 42<sup>4</sup>) und duve (m. Mhvs. 5, 213, n. Mhvs. 10. 47); I. dvihi (m. JāCo. I. 338<sup>e</sup>, II. 153<sup>14</sup>, f. M. I. 78<sup>s</sup>, II. 162<sup>e</sup>); D. G. dvinnam (m. Mhys. 24. 19, JāCo, II. 15429, DhCo, II. 128, f. M. I. 6522, JāCo, II. 27<sup>19</sup>) und duvinnam; L. dvisu (m. Mhvs. 6. 25, n. JāCo. I. 338<sup>6</sup>, DhCo. II. 88). An due reiht sich auch ubho "beide": N. Akk. ubho Dh. 74. Sn. 582. JaCo. I. 510<sup>26</sup>, Vin. I. 10<sup>15</sup> usw. (und ubhe); I. Abl. ubhohi D. II. 176<sup>23</sup>, JaCo. IV. 14210 (und whehi); D. G. whinnam Ja. I. 35314, JaCo. I. 33810, Mhvs. 2. 25; L. ubhosu Sn. 778, JaCo. I. 26418, VvCo. 27517 (und ubhesu). Die Sandhiform vubho findet sich Jā, VI. 50924. Das Wort ubhaya "beide" steht im Sg. oder Pl., so puññe ca pāpe ca ubhaye ... an beidem, Tugend und Sünde" Sn. 547; ubhayena samyamena "durch beide (Arten) Selbstbeherrschung" PyCo. 112; gihīhi ca anāgārehi ca ubhayehi "mit beiden, Laien und Priestern" DhCo. IV. 1741; candimasuriyā ubhay' ettha (=-yā ettha) dissare "Sonne und Mond, beide sind hier sichtbar" Vv. 83. 4. Vgl. DhCo. I. 29<sup>18</sup> (V.). In der Anrede steht ubhayo nisāmetha "ihr beide, höret mir zu!" Th2. 449 (vgl. 457); ubhayam "beides" Dh. 404. Analog verwendet wird (in der Gäthäsprache) dubhava, das sein d von dvi bezogen haben dürste: dubhayam cutupapātam "beides, Vergehen und Wiedererstehen" Sn. 517; dubhayani pandarani "beide Arten Sinn" Sn. 526; Todeyya-Kappa dubhayo "die beiden (das Paar) T. u. K." Sn. 1007, 1125; Akk. dubhayam lokam "beide Welten" Jā. III. 4424. Vgl. dubhato Jā. VI. 4974, das im Ko. durch ubhato wiedergegeben wird.

§ 115. Die Zahlen drei bis zehn<sup>1</sup>): 3. ti "drei" (im Kompos. ti-, vgl. tiguna "dreifach", tipitaka "Dreikorb"): Mask. N. Akk. tayo Sn. 311, JaCo. III. 51 25, DhCo. II. 414 usw. (tayas-su Sn. 231); I. Abl. tihi Dh. 391, S. IV. 175<sup>26</sup>; D. G. tinnam Th1. 127, S. IV. 86<sup>19</sup>, DhCo. II. 46<sup>20</sup> und (jünger) tinnannam<sup>2</sup>) Milp. 309<sup>8</sup>, Mhvs. 15. 34; L. tisu DhCo. II. 27<sup>4</sup>. Fem. N. Akk. tisso Th1. 24, JaCo. II. 3316; I. Abl. tihi Th2. 11, S. I. 16620 (V.), Sn. 656; D. G. tissannam D. II. 6617, S. IV. 234 28; tisu Sn. 842, DhCo. II. 259. Neutr. N. Akk. tini Th2. 134, Mhvs. 6. 25; sonst = Mask. - 4. catu "vier" (im Kompos. catu-, catur-, vgl. catukanna "viereckig" A. I. 141<sup>80</sup> (V.), caturassa "vierseitig" Jā. VI. 518<sup>29</sup>, catugguna "vierfältig" JāCo. I. 422<sup>21</sup>): Mask. N. Akk. cattāro D. I. 9129, DhCo. II. 916, JāCo. IV. 1393 und caturo (N. Sn. 84, Akk. Sn. 969); I. Abl. catūhi Sn. 231, DhCo. II. 36, catuhi JāCo. I. 279<sup>31</sup> und (nur archaisch) catubbhi Sn. 229, Jā. III. 20714 (catubbhi thānesu Vv. 32. 7); D. G. catunnam D. I. 91 30, DhCo. II. 1514; L. catūsu DhCo. II. 4210, IV. 5618 und catusu JāCo. I. 2629. Fem. N. Akk. catasso Vv. 78. 6, S. III. 24017, JaCo. I. 26210 (Akk. caturo disā Vv. 6. 10); I. Abl. catūhi JaCo. I. 3394 und catuhi D. I. 1028; D. G. catunnam D. I. 11611 und catassannam; L. catūsu und catusu JāCo. III. 46<sup>20</sup>. Neutr. N. Akk. cattāri Sn. 227, Th2. 171, DhCo. II. 24<sup>18</sup>; sonst = Mask. - 5. pañca "fünf", cha "sechs", satta "sieben", attha "acht", nava "neun", und dasa "zehn" flektieren durch alle drei Geschlechter so: N. Akk. pañca, cha usw.; I. Abl. pañcahi, chahi DhCo. II. 28<sup>5</sup> usw. (mit Dehnung atthāhi Jā. III. 207<sup>14</sup>, archaisch: dasabhi Vin. I. 38<sup>22</sup> V.); D. G. pañcannam S. IV. 173<sup>15</sup>, channam Sn.

#### Spr. § 114-117. Grammatik des Päli. B. Wortbildungslehre.

169, A. I. 22<sup>81</sup> usw.; L. pañcasu, chasu und chassu Sn. 169, sattasu Ud. 65<sup>17</sup> usw. Im Kompos. erscheinen diese Zahlwörter in der oben angegebenen Form pañca- usw. Zu cha- chal- vgl. § 67, 72. I.

<sup>1</sup>) Zum Pkr. vgl. PISCHEL, § 438 f. — <sup>2</sup>) Zu dieser Doppelbildung vgl. R. O. FRANKE, PGr. S. 13.

§ 116. Die Zehner, Hunderter usw. 1. Die Zahlen von 20 bis 100 sind; 20: vīsa, vīsam, vīsā, vīsati = vimsati. — 30; timsa, timsam, timsā, timsati = trimšat. — 40: cattārīsa, -rīsam, -rīsā; cattālīsa, -līsam, -līsā; tālīsa, -līsam, -līsā = catvārimšat. — 50: pannāsa. -sam. -sā: pannāsa = pañcāsat. — 60: satthi = sasti. — 70: sattati, sattari = saplati. — 80: asiti = asiti - 00; navnti = navati. - 100; sata = sata. - 200; dve satāni oder dvisata. — 300; tīni satāni oder tisata usw. — 1000: sahassa = sahasra. — 2000: dve sahassāni usw. — 100000: lakkha. — 10 Millionen: koți<sup>1</sup>) — 2. Zwischenzahlen; II: ekādasa, ekārasa = ekādaša. — 12: dvādasa, bārasa = dvādaša. — 13. terasa, telasa = trayodaša. — 14: catuddasa, cuddasa = caturdasa. — 15: pañcadasa, pannarasa, pannarasa = pañcadasa. - 16: solasa, sorasa = sodasa. - 17: sattadasa, sattarasa = saptadasa. — 18: atthādasa, atthārasa = astādasa. — 19: ekūnavīsa, ekūnavīsati — ekonavimsati, ūnavimsati. — 22: dvāvīsa, -sati, bāvīsa, -sati; 23: tevīsa; 24: catuvīsa; 25: pañcavīsa, pannavīsati, pannuvīsa usw., — 32: dvattimsa, battimsa; 36: chattimsa; 49: ekanapaññāsa; 55: pañcapaññāsa; 56: chappaññāsa usw. 3).

<sup>1</sup>) Bezeichnungen für höhere Zahlbegriffe, wie *abbuda* usw. (s. Abhp. 475, Dpvs. 3. 11 f.) gehören dem Wtb. an. — <sup>2</sup>) Zu den Zahlwörtern im Pkr. vgl. PISCHEL, § 445 f. 443 f.

§ 117. Die Verwendung der Zahlwörter ist außerordentlich mannigfaltig. I. Die Zahlen I bis 18 sind Adjektiva. Vgl. dve vā tiņi vā rattindivāni "zwei oder drei Tage und Nächte" D. II. 32719; catunnam māsānam accayena "nach Ablauf von vier Monaten" Sn. S. 99; soļasannam puggalānam "der 16 Individuen" Milp. 310<sup>18</sup>. Es kann aber an die mit dasa zusammengesetzten Zahlen auch, nach Analogie der Zehnerzahlen, m antreten, so daß sie zu Substantiven werden: nava satta dvādasand-ca... pañcavisam dvadasañca, dvādasañ-ca navāpi ca "9 und 7 und 12..., 25 und 12 und (wieder) 12 und 9 (Könige)" Mhvs. 2. 9.. - 2. Von den Zehnerzahlen sind die auf  $\bar{a}$  feminine Substantive. Es kommt von ihnen die Form auf -āya (I. D. G.) vor: ekassa pi dadāmi dvinnam-pi dadāmi . . . dasannam-pi dadāmi vīsāya pi dadāmi timsāya pi dadāmi cattārīsāya pi dadāmi pannāsāya pi dadāmi satassa pi dadāmi "ich gebe (Almosen) an einen, an 2, ... an 10, an 20, an 30, an 40, an 50, an 100" Sn. S. 86. Die Zehnerzahlen auf -a können dekliniert werden, bleiben aber meist unflektiert; die auf -am werden als Nominative und Akkusative verwendet; die auf -ti sind fem. Substantiva und flektieren nach § 86 oder sie bleiben unflektiert. Die Zahlwörter sata und sahassa sind Neutra. — 3. Bei der Verbindung mit Substantiven können die Zahlwörter von 20 aufwärts appositionell im gleichen Kasus hinzugefügt werden: L. visatiyā yojanesu timsāya yojanesu "in (der Entfernung von) 20 (30) Meilen" M. II. 162<sup>20</sup>; I. dvattimsäya mahāpurisalakkhanehi asītiyā anuvyanjanehi "mit den 32 großen und den 80 kleinen Merkmalen eines Buddha" VvCo. 32314; ekūnapannāsāya kandehi "mit 49 Pfeilen" JaCo. III. 22011; chattimsatiyā sotehi "mit 36 Strömen" DhCo. IV. 4816; Akk. vīsatim-pi bhikkhū

# 104 I. Allgemeines und Sprache 7. Päll Literatur und Sprache.

timsam-bi bhikkhū cattārīsam-pi bhikkhū ...20 oder 30 oder 40 Monche" M. III. 79°; vīsam-pi jātiyo timsam-pi jātiyo cattālīsam-pi jātiyo paūnāsampi jātivo ... 20 und 30 und 40 und 50 Existenzen" Iv. 00°: atthacattārīsam vassāni "48 Jahre" Sn. 280; G. imesam tevīsativā buddhānam santike "vor diesen 23 Buddhas" DhCo. I. 84<sup>a</sup>. Unflektiert bleiben die Zehnerzahlen in folgenden Beispielen: N. pannāsa vojanā satthi vojanā "50, 60 Meilen" DhCo. III. 2178; timsa rattiyo D. II. 32710; pañcapaññāsa vassāni . . pañcavisati vassāni Thi. 904; dvattimsa mahāpurisalakkhaņāni (s. o.) Sn. S. 102, (aber dvattimsa mak- Sn. 1000); Akk. ekünapaññāsa jane ... 39 Leute" JāCo. III. 220<sup>20</sup>; sattasattari ñāņavatthūni "die 77 Stücke der Erkenntnis" S. IL. 59<sup>34</sup>; I. dvattimsa mahāpurisalakkhanehi M. II. 135<sup>31</sup>. — 3. Ebenso können auch sata und sahassa und die damit gebildeten Zahlwörter appositionell zum Substantivum treten: N. gandhabbā cha sahassāni "6000 G.'s" ThI. 164: bhikkhuniyo sahassam .. 1000 Nonnen" Mhys. 5. 187: Akk. pañcasatāni Candalapurise "500 Candalas" Mhvs. 10. 91; gatha satam "100 Verse" Dh. 102; I. pañcasatehi therehi "mit 500 Theras" Dpvs. 4. 6. Das Subst. steht dabei zuweilen im Sg., wie im Akk. atthasatam bhattam (statt bhattāni) "800 Eßportionen" Milp. 884. Wie ein Adj. ist das Zahlwort behandelt in N. pañcasatā pānijā. f. pañcasatā vakkkinivo. Akk. pañcasate vänije JaCo. II. 12817 22. – 4. Die Zahlwörter können ferner als Abstrakta im Sg. stehen und die Substantiva sich als Genetivattribute damit verbinden: paro-sahassam bhikkhūnam "über 1000 Mönche" Th1. 1238 (aber appositionell paro-sahassam putta "über 1000 Söhne" D. I. 894); sahassampi atthānam "1000 Dinge" S. I. 22913; vihārānam pañcasatam "500 Klöster" Mhvs. 12. 33; satthim arahatam akā "er machte 60 Arhats" Mhvs. 1. 14. — 5. Endlich können sich Zahlwort und Substantivum zu einem Kompositum verbinden. Vgl. atthavassam sattamāsam rājā rajjam akārayi "Der König regierte 8 Jahre und 7 Monate" Mhvs. 35. 46. Häufig ist so vassasatam "100 Jahre, Jahrhundert". Sehr gebräuchlich sind auch Verbindungen wie satta manussasatāni "700 Menschen" JāCo. IV. 1428; dvīsu vassasatesu (atikkantesu) "(nach Ablauf von) 200 Jahren" Mhvs. 33. 80; pañca-itthi-satehi "mit 500 Frauen" Mhvs. 14. 57 usw.

# 2. ORDINALZAHLEN, DISTRIBUTIVA, BRUCHZAHLEN, ZAHL-ADVERBIEN, ZAHLADJEKTIVA UND -SUBSTANTIVA.

§ 118. 1. Die Ordinalia von 1 bis 10 entsprechen denen des Sanskrit: 1. pathama = skr. prathama. — 2. dutiya (§ 23) = dvitiya. — 3. tatiya (§ 23) = tritya. — 4. catuttha = caturtha. — 5. pañcama = pañcama. — 6. chattha (chatthama Sn. 101), sattha = sastha. — 7. sattama, f. -mi Th2. 41 = saptama. — 8. atthama (f. atthamt "der 8. Tag" Th2. 31) = astama. — 9. navama = navama. — 10. dasama (f. dasami "der 10. Tag" Mhvs. 19. 33) = dasama. — 2. Ebenso die Zehner, nur daß (außer bei 60 und 80) in den längeren Formen nicht -tama, sondern nur -ma an die Grundf. auf -ti tritt: 20. visatima oder visa = vimsatitama oder vimsa. — 30. timsatima oder timsa = trimsattama oder trimsa. — 40. cattārīsatima -līsatima oder cattārīsa, -līsa = catvārimsattama oder catvārīmsa. — 50. pañňāsatima = pañcāsattama. — 60. satthitama = sastitama. — 70. sattatima = saptatitama. — 80. astitiama = asītitama. — 90. navntima = navatitama. — 100. satama = šatatama. — 3. Die Zwischenzahlen von 11 bis 19 berühren sich einerseits mit dem Skr., andererseits mit dem Pkr.<sup>1</sup>): Spr. § 117-119. Grammatik des Päli. B. Wortbildungslehre.

11. ekādasama f. -mt M. III. 255° = AMāg. ekkārasama; oder ekādasa in f. ekādasī "der 11. Tag" = skr. ekādaša. — 12. dvādasama, f. -mī M. III. 255<sup>10</sup> = AMāg. duvālasama; oder dvādasa in f. dvādast ...der 12. Tag" = skr. dvādaša. — 13. terasama, f. -mī M. III. 255<sup>11</sup> = AMāg. terasama: oder terasa Mhvs. 16. 2. = skr. trayodasa. - 14. cuddasama, f. -mi M. III. 255<sup>18</sup> = pkr. coddasama; oder cuddasa, f. cuddast ...der 15. Tag" Mhys. 10. 30; dazu cātuddasa dass. Vin. I. 87<sup>30</sup>, 132<sup>18</sup>, oder -sī Th2. 31 = skr. caturdaša. -15. pañcadasama DhCo. III. 27<sup>11</sup>; pannarasama = AMag, pannarasama; oder pannarasa D. II. 20717, häufiger pannarasa Thi. 1234, D. I. 476, Vin. I. 8780 (pañcaddasi, ...der 15. Tag" Th2. 31) = skr. pañcadasa. — 16. solasama = AMag. solasama; und solasa, f. -st Dh. 70, Vv. 43. 8, A. IV. 252° = skr. sodaša. — 17. sattarasama. — 18. atthārasama = AMāg. atthārasama. — 19. ekūnavīsatima = AMāg. egūnavīsaima. — Vgl. ferner 21. ekavīsatima; 22. bavisatima; 23. tevisatima; 24. catuvisatima; 25. pañcavisatima; 26. chabbīsatima usw. — 33. tettimsatima; 36. chattimsatima usw. — 4. Zum Gebrauch der Ordinalia: Vereinzelt steht das Ordinale statt der Kardinalzahl: pañcamehi bandhanehi "mit 5 Fesseln" S. IV. 2013, 2029. Beachtenswert sind die Verbindungen mit attan, wie attadutiya "selbzweit, zu zweien, mit noch einem zweiten" D. II. 147<sup>21</sup> usw. Vgl. § 112. 2.

') PISCHEL, PkrGr. § 449.

8 110. I. Die Distributivzahlen werden durch Verdoppelung der Kardinalia, bzw. der Ordinalia ausgedrückt: atthattha there 'macce ca pesays ...er sandte je acht Theras und Hofbeamte" Mhys. 5. 240. Vgl. DhCo. I. 89<sup>6-7</sup>. - Bruchzahl ist addha, addha "halb". Das Wort verbindet sich, wie skr. ardha, pkr. addha, addha<sup>1</sup>), mit der nächsthöheren Ordinalzahl, entsprechend unserem "dritthalb, vierthalb": addhatiya, addhateyya JāCo. I. 450<sup>81</sup>, II. 93<sup>4</sup> (vgl. § 65. 2) ist 2<sup>1</sup>/<sub>e</sub>; addhuddha Vin. I. 34<sup>10</sup>, DhCo. I. 87<sup>21</sup> = pkr. addhuttha aus addha + \*turtha, skr. ardhacaturtha) ist  $3^{1/2}$ . Vgl. saddhim addhatelasehi bhikkhusatehi ...mit 121/, hundert Mönchen" Sn. S. 100, D. I. 474; addhanavamasahassāni "8500 (Personen)" Mhvs. 15. 201. Steht dagegen addha, addha hinter einer Kardinalzahl, so bezeichnet es deren Hälfte: dasaddha ist also = 5, Th1. 1244. So purisānam dasaddhehi satehi parivārito "von 500 Mann umgeben" Mhvs. 5. 122. - 3. Zahladverbien auf "mal": "einmal" ist sakim, saki (im Sandhi vor Vok. sakid- oder sakad-, § 67, 72. I) = sakrt, oder ekadā (appekadā "zuweilen" M. II. 7<sup>1</sup>. A. V. 83<sup>18</sup>). Im übrigen werden diese Adverbien gebildet durch Anfügung von okhattum (§ 22) = okrtvas<sup>2</sup>) : tikkhattum .,3 mal" Vin. I. 104<sup>28</sup>; catukkhattum "4 mal" Th2. 37, 169; chakkhattum "6 mal" D. II. 19824, DhCo. III. 196<sup>20</sup>; satakkhattum "100 mal" Th2. 519 usw. Auch katikkhattum "wie vielmal?" M. III. 1257. Zum Ausdruck von "mal" dient ferner der Sg. oder Pl. Akk. vāram und vāre : eka-vāram "I mal" JāCo. III. 150<sup>21</sup>; dve vāre "2 mal" DhCo. I. 47<sup>11</sup>; tayo vāre "3 mal" DhCo. I. 48<sup>6</sup>; nava vāre "9 mal" Mhvs. 30. 52; bahu-vare "oftmal" JaCo. II. 888. Vgl. auch dvisu varesu "2 mal" Mhvs. 6. 25; tatiye vare "das 3. Mal, beim 3. Mal" Mhvs. 6. 26. Sonst ist das 1. Mal, das 2. Mal" einfach pathamam, dutiyam usw. "Einzeln" ist ekaso = ekasas. - 4. Zahladverbien auf "fach" werden mittels odha gebildet = skr. odha, pkr. oha : sattadha "7 fach, in 7 Teile oder Stücke" D. I. 94<sup>94</sup>, II. 234<sup>98</sup>. Ebenso satadhā, sahassadhā. — 5. Zahladjektiva auf "fach, fältig" werden mittels ovidha = skr. ovidha, pkr. oviha gebildet, oder mittels oguna = skr., pkr. oguna : anekavidha "vielfältig, mannigfach" Dpvs. 6.70; sattavidha "7 fältig, von 7 Arten" JāCo. I.

91<sup>38</sup>, Milp. 102<sup>13</sup>; atthaguna "8 fältig" Th2. 153. — 6. Zahlsubstantiva sind duka n. "Zweizahl", tika "Dreizahl" DCo. I. 24<sup>37</sup> = skr. dvika, trika, pkr. duka oder duya, tiya; catukka "Vierzahl" (§ 62. 2) = skr. catuska; sataka "Hundertzahl" JāCo. I. 74<sup>23</sup> = sataka.

<sup>1</sup>) BR. u. d. W.; PISCHEL, PkrGr. § 450. — <sup>9</sup>) Pkr. AMāg. •khutto, Māh. •huttam; PISCHEL, § 451.

## IV. Verbum.

## I. ALLGEMEINES.

§ 120. In den Verbalbildungen hat sich das Päli noch weiter von den Grundlagen des Sanskrit entfernt als in der Nominalflexion. Die historisch überlieferten Formen sind, namentlich in den älteren Sprachperioden, wohl erhalten. Aber das eigentliche sprachliche Leben liegt in den Neubildungen, die auf Grund einer Analogie oder nach einem vorhandenen Typus in solcher Menge geschaffen werden, daß es kaum möglich ist, alle Einzelfälle in Regeln unterzubringen. - Verloren hat das P. dem Skr. gegenüber den Dual. — Das Medium ist im Verschwinden. Auch passive Bildungen haben aktive Endungen schon in der ältesten Sprachperiode. Die Gäthäsprache weist zwar noch eine beträchtliche Zahl medialer Formen auf. Aber sie sind zum Teil durch das Metrum bedingt und tragen jedenfalls den Charakter von Archaismen. Schon in der kanonischen und ebenso in der nachkanonischen Prosa werden sie dann seltener und sind auf einzelne bestimmte Formen (z. B. Imp. 2, Sg. auf -ssw. Praet, 3. Sg. auf -ittha) beschränkt. In der späteren Kunstpoesie tauchen dann die medialen Formen wieder auf. Lebendig durch alle Sprachperioden ist das Part, Praes. Med. auf -māna. — Was die Tempora betrifft, so ist das Perfekt bis auf wenige Reste verschwunden. Den Konditional hat das Pāli, im Gegensatz zum Prākrit, bewahrt. Imperfekt und Aorist sind im P. nicht mehr scharf zu trennen. Sie sind beide in das zumeist als "Aorist" bezeichnete Praeteritum zusammengeflossen. Von Wichtigkeit sind verschiedene periphrastische Bildungen, die durch Verbindung von Partizipien, Gerundien oder verbalen Substantiven mit den Verben "sein" und "werden" oder mit anderen Verben von allgemeiner Bedeutung entstehen. Sie bilden ein ganz charakteristisches Element der Sprache. — Die Modi sind die gleichen, wie im Sanskrit. Die Gāthāsprache hat auch anscheinend noch vereinzelte Formen des vedischen Subjunktivs erhalten. — Eine weitere wichtige Erscheinung ist das Hervortreten der a-Stämme im Praesens-System. Nach ihrer Analogie richten sich vielfach die Verba, die im Skr. athematisch flektiert werden. Die Aufstellung eines vollständigen Paradigmas für die "Konjugationsklassen", wie sie im Skr. unterschieden werden, ist nicht mehr möglich. Die Praes.-Stämme dieser Klassen sind passender Weise im Anschluß an ein Hauptparadigma und als Ergänzung dazu zu besprechen. Neben dem Umsichgreifen der a-Flexion ist auch das der e-Stämme beachtenswert. - Endlich ist von besonderer Wichtigkeit das Vordringen des Praesens-Stammes. Tempora, auch verbale Nomina usw., die im Skr. aus der Wurzel gebildet werden, kann das Pāli aus dem Praesensstamme ableiten. Es gilt dies vom Praeteritum (Aorist), vom Futur, vom Part. Praet. auf -ta, vom Part. Fut. Pass. auf -tabba, vom Infinitiv auf (-tuye und) -tum, von den Gerundien auf -tvā, -tvāna und -ya. Ebenso können neue

Passiv- und Kausativstämme von Praesensstämmen abgeleitet werden. Die Neubildungen liegen in allen diesen Fällen neben den historisch überlieferten Formen, zuweilen mehr vereinzelt, mitunter sie sogar an Häufigkeit übertreffend. Der Prozeß geht in einzelnen Fällen noch weiter, wenn z. B. auch ein historisch überlieferter Futural- oder Passivstamm als Basis für Neubildungen verwendet werden kann<sup>4</sup>).

<sup>1</sup>) Ich denke da z. B. an den St. *dakkh* = skr. *draks*- (vgl. § 152, 204. 1 c, 213) oder an den St. *chijj* = *chidy*- (§ 196) usw.

### 2. PRAESENSSYSTEM

## mit Indikativ, Subjunktiv, Imperativ und Optativ.

# A. Praesens Indikativ.

§ 121. Die Flexion zeigt ein Verbum der I. Klasse, labhati "erlangt, erhält".

| Akt. Sg | . I. labhāmi | Pl. <i>labhāma</i> |
|---------|--------------|--------------------|
| _       | 2. labhasi   | labhatha           |
|         | 3. labhati   | labhanti           |
| Med. Sg | . I. labhe   | (labhamhe)         |
|         | 2. labhase   | (labhavhe)         |
|         | 3. labhate   | labhante, labhare. |

§ 122. I. Aktiv. Sg. I. Statt -āmi findet sich in der Gäthäspr. auch die abgekürzte Endung -am : tassäham santike gaccham "ich gehe zu ihm" Th2. 306. Im übrigen entsprechen die Endungen denen des Skr.: -ma ist die Sekundärendung. — 2. Med. (die Beispiele meist in der Gäthäspr. oder in der Kunstdichtung) Sg. 1: rame "ich ergötze mich" S. I. 180<sup>8</sup> (V.), kuppe "ich zürne" Jā. III. 120<sup>15</sup>. In der nachkanon. Prosa begegnet uns z. B. maññe "denk' ich, mein' ich" JāCo. II. 249<sup>7</sup> usw. Sg. 2: anupucchase "du fragst" Vv. 17. 5; labhase Ja. II. 22018 (Ko. labhasi). Sg. 3: labhate Th1. 35; sobhate "ist schön" Th2. 255 ff.; rocate "gefällt" Th2. 415; bhāsate "spricht" Sn. 452. Pl. 3: lambante "sie hangen" Th2. 265; hannante "sie werden geschlagen" Th2. 451. Häufig ist der Ausgang -are der 3. Pl.: labhare S. I. 110<sup>33</sup> (V.); khādare "sie verzehren" Jā. II. 223<sup>14</sup> (Ko. khādanti); jāyare "sie werden geboren" S. I. 3416; socare "sie leiden Qual" Sn. 445 (gegen socanti Sn. 333); obhāsare "sie leuchten" Vv. 9. 3 (v. l. obhāsate); jīvare "sie schwinden dahin" Ja. VI. 528<sup>5</sup> (skr. jiryante); miyyare "sie sterben" Sn. 575 (skr. mriyante); haññare "sie werden getötet" S. I. 7622 usw. Diese Formen sind an vedische Praesentien, wie sere, tsire anzuschließen, und es entsprechen ihnen im Pkr. die Formen auf -ire<sup>1</sup>). — Einer besonderen Besprechung bedarf die 1. Pl. Med. Als Endung gibt Kacc. 3. 1. 2 und 18 (SENART, S. 423, 429) -mhe an, das durch Synkope aus -mahe entstanden sein dürfte. Die vollere Form findet sich in bhavamahe Mhvs. 1. 65<sup>2</sup>). Daneben scheint aber auch der Ausgang -mase und -mhase bestanden zu haben. Nicht alle Formen mit dieser Endung haben subjunktivische Bedeutung (vgl. unten § 126). Indikativisch ist z. B. (na) tappāmase (dassanena tam) "wir werden (nicht) satt (dich anzuschauen)" Vv. 17. 4. Vgl. skr. trpyate. Ebenso wohl abhinandāmase "wir freuen uns" Vv. 17.7; saremhase (nach der e-Flexion) "wir gedenken" Th2. 383. Die Endung -mase ist offenbar das mediale Seitenstück zum aktiven ved. -masi, und -mhase sieht wie eine Kombination von -mhe und -mase aus.

<sup>1</sup>) WHITNEY, Ind. Gramm. § 550; PISCHEL, PkrGr. § 458; WINDISCH, Abhdl. Sächs. Ges. d. W., Nr. VI, 1887, S. 478 f.; E. KUHN, Beitr. S. 94; E. MÜLLER, PGr. S. 97. — <sup>3</sup>) E. KUHN, a. a. O.

### B. Subjunktiv.

§ 123. Ein Paradigma aufzustellen, ist nicht möglich, da es sich nur um vereinzelte in der Gäthäsprache bewahrte Formen handelt. Es unterscheidet sich der Subjunktiv vom Indikativ durch den gedehnten Stammvokal. Als gesichert können freilich nur solche Fälle gelten, wo die subjunktive (imperativische) Bedeutung klar hervortritt und die Möglichkeit einer bloßen Dehnung metri causa ausgeschlossen erscheint. Dies gilt von einer der beiden Stellen, die PISCHEL<sup>1</sup>) beigebracht hat: no vitarāsi bhottum "fahre nicht fort zu fressen!" Jā. II. 1417 (FAUSBÖLL, Ten Jāt. 194). Der Ko. hat die Erklärung ma nagamamsakhadako ahosi. Ich füge hinzu attānam yeva garahāsi ettha "tadle dich selber bei dieser Sache!" Jā. IV. 248<sup>8</sup>, das der Ko. mit attänam-eva garaheyyäsi umschreibt. Vermutlich haben wir es auch mit richtigen Subjunktiven zu tun bei den Formen kāmayāsi und cajāsi Jā. V. 220<sup>20, 24</sup>, die von sace, bzw. ce abhängig sind. Unsicher ist dagegen das zweite Beispiel PISCHELS ātāpino samoegino bhavātha "seid feurig, eifervoll!" Dh. 144<sup>b</sup>. Es könnte sich hier einfach um die m. c. gedehnte Form des Imp. 2. Pl. handeln. Ähnliche Fälle sind adhimanasā bhavātha Sn. 692; tam ca (sc. dhammam) dharātha sabbe "an ihr (der Wahrheit) haltet alle fest!" Sn. 3852); pāpāni kammāni vivajjayātha, dhammānuyogan-ca adhitthahatha "gebt die sündhaften Handlungen auf, haltet fest am Eifer für die Wahrheit!" Vv. 84. 38; abhinibbajjiyātha nam "vermeidet das!" Sn. 281 (vgl. § 176, Anm. 2). Von den drei von E. Müller<sup>3</sup>) hinzugefügten Beispielen sind dahāsi und dahāti Sn. 841, 888 gewiß keine Subjunktive, sondern stehen einfach für skr. dadhāsi, dadhāti (§ 37). Es wird auch saddahāsi Jā. I. 426<sup>8</sup> im Ko. einfach durch saddahasi umschrieben. Aber auch das dritte ko tam pațibhanāti me "wer kann mir darauf Antwort geben?" Ja. III. 404<sup>4</sup> ist sehr zweifelhaft wegen des pațibhanāmi und -nāsi in den Parallelversen 404<sup>10,30</sup> und 404<sup>13</sup>, 405<sup>8</sup>, wo letzteres sicher keine subjunktive Bedeutung hat. Diese fehlt auch bei āvahāti Th1. 303 (vgl. Sn. 181, 182, S. l. 42<sup>5,9</sup>, 214<sup>18,92</sup>), zu dem parallel rakkhati steht, sowie bei hanāsi Jā. III. 199<sup>2</sup> (Ko. = paharasi), V. 460<sup>19</sup> und hanāti Jā. V. 461 88.

<sup>1</sup>) PISCHEL, KZ. 23, S. 424. — <sup>3</sup>) Man beachte auch, daß in dieser Stelle der Imp. sunätha "höret!" unmittelbar vorhergeht. — <sup>3</sup>) E. Müller, PGr. S. 180. Subjunktivisch dem Ursprung nach ist auch die 1. Pl. Med. des Imperativs. S. § 125. 2.

C. Imperativ.

§ 124. Das Paradigma ist;

| Akt. Sg. | 1. labhāmi        | Pl. labhāma       |
|----------|-------------------|-------------------|
| Ū        | 2. labha, labhāhi | labhatha          |
|          | 3. labhatu        | labhantu          |
| Med. Sg. | 1. labhe          | labhāmase         |
| 0        | 2. labhassu       | labhavho          |
|          | 3. labhatam       | labhanta <b>m</b> |
|          |                   |                   |

§ 125. Aktiv. Die I. Sg. und Pl. sind nur Übertragungen aus dem Indikativ: vandāma "laßt uns preisen!" D. III. 197<sup>34</sup> (V.); dhunāma "laßt uns zunichte machen!" ThI. 1147. Man sagt daher auch kassa nam dema SPR. § 122-126. GRAMMATIK DES PALI. B. WORTBILDUNGSLEHRE.

"wem sollen wir es geben?" JaCo. II. 196<sup>24</sup>, handa karomi M. III. 170<sup>27</sup>. handa karoma Vin. II. 2955. So steht Thi. 1146 dalemu ... laßt uns zerschmettern!" (mit Ausgang -mu, vgl. § 128) = skr. dālayāma parallel zu dhunāma. — In der 2. Sg. entspricht der Typus labha der Skr.-Form in der thematischen Konjugation. So piva "trinke!" JāCo. III. 110<sup>22</sup> = piba; sinca "leere aus!" Dh. 369 = sinca; nipajja "laß dich nieder!" JaCo. II. 223<sup>s</sup> zu nipadyate. Auch kara "machel" JaCo. IV, 1<sup>14</sup> kann als historische Form = ved. kára angesehen werden. Nach dem Typus labha wurden nun auch von Verben, die ursprünglich nicht thematisch flektieren. Imperative gebildet. So ganha "fange!" JāCo. II. 159<sup>b</sup> zu ganhāti = grhnāti, sogar patigraha "nimm an!" Jā. I. 233<sup>10</sup>; saddaha "glaube!" JāCo. IV. 52<sup>18</sup> zu saddahati = sraddadhāti usw. Die zweite Form labhāhi hat ihr hi den Bildungen der athematischen Konjugation entnommen. Historische Formen sind akkhāhi ...sage an!" lā. III. 279<sup>7</sup> = ākhvāhi; brūhi ...sprich!" Sn. 76 = bruhi; dehi "gib!" JaCo. I. 22319 = dehi. Nach diesen Typen bildete man auch ugganhahi "lerne!" M. III. 1922 zu ugganhati = udgrhnati; savehi "verkündige!" JaCo. I. 34414; anchi "führe herbei!" JaCo. II. 25419; vissajjehi "lasse los!" JāCo. I. 223 90; karohi "mache!" JāCo. III. 18818 usw. von langvokaligen Stämmen. Ebenso weiterhin von a-Stämmen jivahi Sn. 1029; sarāhi "erinnere dich!" Milp. 7925 (neben sara Thi. 445); pakkosahi "rufe herbeil" DhCo. IV. 284; tussāhi "sei zufrieden!" JāCo. I. 494<sup>26</sup> u. v. a.<sup>1</sup>). — Die 3. Sg. und Pl. auf -tw. -ntw sind häufig: passatu "er soll sehen" Sn. 909; etu "er soll gehen" D. I. 179<sup>16</sup>; ijjhatu "soll gelingen" Th2. 329 (zu skr. rdhyate); hanantu "sie sollen töten" Ja. IV. 42<sup>38</sup>; vinassantu "sie sollen umkommen" JaCo. IV. 2<sup>24</sup>. Die 2. Pl. auf -tha ist, wie auch im Pkr.<sup>2</sup>), Übertragung aus dem Indikativ gegenüber skr. Suff. -ta : āharatha ...bringet herbei!" JaCo. I. 266°; anurakkhatha "behütet!" Dh. 327; vijānātha "unterscheidet!" Sn. 720; ganhatha "nehmet!" JaCo. III. 12625; karotha "tuet, machet!" Th2. 13, JaCo. II. 19620; voropetha "beraubet!" D. II. 3364 usw.

<sup>1</sup>) Ebenso im Pkr. Māg. bhaņāhi, AMāg. harāhi, vandāhi, JMāh. kadhehi usw.; PISCHEL, § 468. — <sup>2</sup>) Das Suff. ist hier -ha. Vgl. Māh. ņamaha, AMāg. haņaha, dahaha usw.; PISCHEL, § 471.

§ 126. Medium. Die 1. Sg. ist Entlehnung aus dem Indikativ. Die 2. Sg. auf -ssu<sup>1</sup>) = skr. -sva ist sehr häufig. So in der Gäthäsprache: labhassu Th2. 432 = labhasva; pucchassu "frage!" Sn. 1892); jahassu "gib auf!" (zu jahāti) Sn. 1121 und oft. In bhikkhasu "gehe betteln!" Thi. 1118 ist das ss m. c. vereinfacht worden. Ferner in der kanonischen Prosa: bhāsass# "rede! sprich!" M. II. 199<sup>8</sup> = bhāsasva; sikkhassu "lerne!" A. V. 79<sup>20</sup>; pavirupāsassu "verehre!" M. II. 1962; nivattassu "kehre um!" Vin. II. 1822; pātu-bhavassu "erscheine!" Vin. II. 18519 usw. Auch in der nachkanonischen Prosa: bhāsassu Milp. 2725; tikicchassu "heile!" JāCo. II. 21325; naccassu "tanzel" JāCo. I. 292<sup>23</sup>. Die mediale Bed. des Suffixes scheint gar nicht mehr gefühlt worden zu sein, da es auch an Wurzeln antritt, die niemals medial waren, wie z. B. an nart. - Zur 3. Sg., Suff. -tam = skr. -tām, vgl. acchatam, "sie soll bleiben" Jā. VI. 5068 (Ko. acchatu). Im Sandhi vaddhatām-eva "er soll nur wachsen" Jā. III. 209<sup>9</sup>. — Eine echte Subjunktivform ist die I. Pl. auf -mase, -mhase. Das Suffix geht vermutlich auf -masai zurück, das sich zu dem in § 122 a. E. besprochenen Suffix -mase verhält wie skr. -mahai zu -make. Im P. mußten beide Suffixformen zusammenfallen. Formen mit subjunktiver (imperativischer oder futuraler) Bedeutung sind in der Gäthäsprache nicht selten: la-

110 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

bhāmase "wir werden bekommen" jā, III. 2619; ramāmase "wir wollen uns ergötzen" Th2. 370 f.; bhanāmase "wir wollen sprechen" S. I. 209<sup>28</sup> (V.) (parallel stehen die Optative sikkhema, muccema); carāmase "wir wollen tun (ausführen)" und bhavāmase "wir wollen werden" Sn. 32 usw. Ebenso karomase D. II. 2881 (V.). Über vademase, mahemase usw. s. § 129. Die Suffixform -mhase findet sich in labhamhase Pv. 3. 2. 24, 29 (abhängig von yathā, im Ko. 1851 durch labheyyāma umschrieben); mā pamadamhase "wir wollen nicht vernachlässigen" Ja. III. 13116 usw. - Beispiele für die 2. PL. deren Suffix -vho gegen skr. -dhvam schwer zu deuten ist, sind passavho "besuchet!" Sn. 998; bhajavho "suchet auf!" Jā. I. 47216 (Ko. bhajatha, gacchatha); pucchavho "fraget!" Sn. 1030; kappavavho "führet aus!" Sn. 281. Auch in der kanonischen Prosa mantavho "beredet euch!" D. I. 12214, statt mantayavho (so Jā. II. 107<sup>18</sup> neben mantavho 107<sup>19</sup>). Eine merkwürdige Doppelbildung, bei der, wenn die Lesart richtig ist, aktive und mediale Endung kombiniert wären, ist pamodathavho<sup>3</sup>) "freuet euch!" Jā. IV. 162<sup>29, 26</sup>. — Eine beachtenswerte Form der 3. Pl. ist visiyarum "sie sollen sich auflösen" ThI. 312, zu skr. sya, siyate gehörig. Der Ko. hat visivantu ito c' ito viddhamsantu. Das Suff. -rum entspricht wohl dem ved. -rām4).

<sup>1</sup>) Im Pkr. lautet das entsprechende Suffix -su, das PISCHEL § 467 indessen von skr. -sva trennen und zu -si ștellen möchte. —<sup>3</sup>) In der Parallelstelle S. I. 215<sup>6</sup> steht im Text *pucchassa*. —<sup>3</sup>) R. O. FRANKE, BB. 22, 215. —<sup>4</sup>) MACDONELL, Vedic Grammar § 412, a mit Anm. 16.

## D. Optativ (Potential).

| § 127. Para | digma:                                       |     |                                                        |
|-------------|----------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------------|
| Akt. Sg. 1. | labheyyam, labhe<br>labheyyāmi               | Pl. | labhema, labhemu<br>labheyyāma                         |
| 2.          | labhe<br>labheyya, labheyyāsi<br>latta       |     | labhetha<br>labheyyāt <b>ha</b>                        |
| •           | labhe<br>labheyya, labheyyāti                |     | labheyyum, -yyu                                        |
|             | (labheyya <b>m</b> )<br>labhetho<br>labhetha | P1. | (labheyyamhe) labhemase<br>(labheyyavho)<br>(labheram) |

§ 128. Aktiv. Es liegen zwei Bildungsweisen neben einander. Die an erster Stelle stehenden Formen labheyyam, labhe, labhe; labhema, labhetha, labheyyum sind die unmittelbare Fortsetzung der Skr.-Flexion. Nur in der 2. Pl. ist die Endung -tha (gegen skr. -ta) aus dem Indikativ übertragen. Nach der Analogie des Imperfekts ist zu labhes, labhet eine I. Sg. \*labhem (= p. labhe) geschaffen worden. — Die an zweiter Stelle stehenden Formen Sg. 2. labheyya usw. bauen sich in entsprechender Analogie auf Sg. 1 labheyyam, Pl. 3. labheyyum auf<sup>1</sup>). Dabei sind endlich noch durch die Analogie des Verhältnisses im Ind. labhāmi zu labhāma die Primärendungen in den Sg. des Opt. verschleppt worden, zuerst in die I. Pers. labheyyāms und von da unter Beibehaltung der Länge des ā auch in die 2. und 3. Sg.<sup>2</sup>). — Historisch verteilen sich die Formen folgendermaßen. In der Gāthāsprache überwiegen die älteren Typen: Sg. 1. nisumbheyyam "ich möchte niederschlagen" Th2. 302; kareyyāmi "ich werde wohl tun" Jā. V. 308<sup>18</sup>; sowie für die Neuform auf e: passe "ich möge sehen", sume "ich

möge hören" (Ko. suneyyam), samvase "ich möge zusammen leben" Ja. IV. 240<sup>29</sup> (vgl. 240<sup>30</sup>, 241<sup>8,9</sup>); *ānaye* ,ich könnte herführen" (Ko, *āneyyam*) Ja. I. 308°; jive "(wenn) ich lebe" Sn. 440. — Sg. 2. yajeyya "(wenn) du opferst" Jā. III. 515<sup>24</sup>. — Sg. 3. icche ...er soll wünschen" Thi. 228. hane "er soll töten" Sn. 394, vaje "er soll gehen" und pamuñceyya "er soll sich. frei machen" Ja. II. 247<sup>10</sup>; iccheyya Sn. 148, rakkheyya "er soll bewahren" Sn. 702. - Pl. I. sikkhema "wir wollen uns schulen" Sn. 898, und mit Ausgang -mu : vasemu ,,wir wollen wohnen" (Ko. vaseyyāma), jānemu ,,wir sollen wissen" Jā. III. 259<sup>18,4</sup>, viharemu, "wir wollen wohnen" Jā. II. 33<sup>25</sup>. — Pl. 2, bhuñjetha "ihr sollt genießen" Mhys. 25. 113. - Pl. 3. saheyyum "sie dürften aushalten" Sn. 20; pajaheyyn "sie sollen aufgeben" Sn. 1058. -In der kanonischen und in der nachkanonischen Prosa dagegen ist die ältere Flexionsweise (labhe usw.) aufgegeben. Abgesehen von den isolierten Formen der athemat. Flexionsweise, die sich erhalten haben (s. u.), sind nunmehr die Ausgänge Sg. I. -evvam und -evvami, 2. -evvasi, 3. -evva und -eyyāti; Pl. I. -eyyāma, 2. -eyyātha, 3. -eyyum die Regel. Es zeigt sich dies auch darin, daß in den Wort-Kommentaren diese Formen für die älteren eingesetzt werden. So ist JāCo. II. 20518 bhajeyya Erkl. zu bhaje und 223<sup>19</sup> udabbaheyya Erkl. zu udabbahe. Vgl. auch oben. Beispiele sind Sg. I. pabbajeyyam Vin. II. 18018, puccheyyāmi D. I. 518; Sg. 2. kareyyāsī Vin. II. 19019, ägaccheyyäsi JaCo. II. 21226; Sg. 3. bhäseyya Vin. II. 18919, dadeyya JāCo. II. 241<sup>86</sup>, jāneyyāti Vin. II. 190<sup>89</sup>; Pl. 1. āroceyyāma Vin. II. 18628, vādeyyāma JāCo. II. 25428; Pl. 2. aneyyatha "(daß) ihr herbeiführt" S. I. 2217, gaccheyvātha JāCo. II. 24920; Pl. 3, khādeyvum Vin. II. 19711, vissajjeyyum JāCo. II. 241 24.

<sup>1</sup>) Es entsprechen im Pkr. offenbar die Formen des Opt. auf -ejjä, -ejjämi (Paiś. -eyya) usw. PISCHEL § 459 möchte sie im Gegensatz zu JACOBI, KZ. 36. 577 auf die. Optative der athemat. Konjug. (skr. dukyām) zurückführen, womit ja freilich das ä der Pkr.-Formen sowie in p. -eyyäsi usw. ohne weiters verständlich würde. — <sup>2</sup>) Die Länge des Vokals ä wurde dann weiterhin auch in die 2. Pl. übertragen.

129. Medium. Eine 2. Sg. ist labhetho Sn. 833. Das Suff. entspricht dem skr. -thās. Nicht selten ist die 3. Sg. auf -etha, auch von Verben, die sonst aktiv flektieren. Beispiele der Form sind rakkhetha Dh. 36; labhetha Sn. 45; sevetha Sn. 72, Vin. II. 20318 (V.); jāyetha Dh. 58; nametha Sn. 806; sanketha Jā. II. 532; atimannetha Sn. 148; saddahetha Jā. III. 1922; jhāyetha Sn. 709; kubbetha Sn. 702, 719, 917<sup>1</sup>) usw. Pluralisch verwendet ist āsetha in sukham manussā āsetha "glücklich sollen die Menschen woh-nen" Jā. V. 222<sup>16</sup> (Ko. = āseyyum). Auch noch in der nachkanonischen Prosa jahetha "er soll aufgeben" JāCo. II. 205<sup>20</sup>. Auffallend ist die Aspirata in der Endung gegen skr. -ta. Sie findet sich auch in der 3. Sg. Kond. und Aor.; vgl. § 157, 159. II. - Eine I. Pl. ist sādhayemase "wir mögen durchführen" Ja. II. 236<sup>19</sup>, das der Ko. durch sadheyyama wiedergibt. Formen auf -emase kommen auch sonst vor: vademase "wir wollen sprechen" D. III. 1972; mahemase "wir wollen verehren" (Ko. mahāmase) Vv. 47. 11; samācaremase "wir wollen wandeln" (Ko. pațipajjāmase) Vv. 63. 7; auch viharemasi "(wenn) wir wohnen" (Ko. vasāma) Th2. 375. Es. ist aber nicht immer festzustellen, ob wir es mit Optativen oder mit Formen der 1. Pl. Imp. (§ 126) nach der e-Flexion zu tun haben. Vgl. auch saremhase. in § 122.

<sup>1</sup>) Auch in S. I. 17<sup>3</sup> (V.) = Jā. II. 112<sup>31</sup> ist *kubbetha* (gegen ANDERSEN, PGl. u. d.W... *karoti*, der darin eine 2. Pl. erkennen will) als 3. Sg. Med. aufzufassen "man solh machen", wie auch *samāsetha* "man soll zusammen sein" im gleichen Verse.

III

### E. Die Verbalklassen des Sanskrit im Pāli.

### 1. Thematische Konjugation.

§ 130. Beispiele für Praesens-Stämme nach Kl. I sind 1. von Wzn. mit innerem a; patati "fällt, fliegt", pacati "kocht", vasati "wohnt", vadati "spricht" (alle skr. ebenso), vajati "geht" = vrajati, kamati "schreitet" = kramate, aber krāmati<sup>1</sup>), bhamati "schweift umher = bhramati; khamati "verzeiht" = ksamate usw. - 2. Von langvokaligen Wzn. khādati "ißt", jīvati "lebt", nindati "tadelt" (alle skr. ebenso), vandati "verehrt" = vandate, sandati "fließt" = syandate; dhovati "wäscht" (vgl. § 34) Vin. I. 28<sup>27</sup>, Sn. S. 101 = AMag. *dhovai*, gegen skr. *dhavati* usw. - 3. Von Wzn. mit ausl. u (über Wzn. auf i vgl. 131); savati "fließt" = sravati usw. - 4. Von Wzn. mit ausl. r : sarati "geht", carati "geht, handelt, tut" (beide skr. ebenso), sarati "erinnert sich" (sumarati Dh. 324, Kompos. anussarati D. I. 13<sup>18</sup>) = smarati usw. — 5. Von Wzn. mit innerem i, u. r: lehati "leckt" JāCo. II. 44<sup>21</sup> gegen skr. ledhi (Kl. II), jotati "leuchtet" JāCo. I. 53<sup>4</sup> = dyotate, vassati "regnet" = varsati; vattati "wird, entsteht" = vartate; ghamsati "reibt" (vgl. § 6. 3) = gharsati; hamsati "sträubt sich (vom Haar)" Vin. III. 8<sup>38</sup> = harsati; kaddhati "zieht, schleppt" = \*kardhati Nbf. zu karsati usw. — 6. Ebenso richten sich nach Parad. labkati in der praesentischen Flexion die abgeleiteten Verbalstämme. Über Passiva, Kausativa und Denominativa auf ya, aya s. im bes. § 136. 4, 138, 139. Zu Desiderativen (§ 184), Intensiven (§ 185) und Denominativen auf a (§ 188. 1) vgl. Praes. Sg. I. jigucchāmi Vin. III. 34, 3. dandhati Jā. III. 1412; Pl. 3. sussūsanti A. IV. 39318, Med. dicchare S. I. 1827, simsare Vv. 64. 7. Imp. Sg. 2. tikiccha S. I. 238<sup>34</sup> und tikicchāhi Vin. I. 71<sup>36</sup>, Med. sikkhassa Th2. 4; Pl. 2. vimamsatha JaCo. VI. 367 20. Opt. Sg. I. vimamseyyan M. I. 12516, 3. jiguccheyya Th2. 471 usw.

### <sup>1</sup>) Auch im Pkr. (PISCHEL, § 481) unterbleibt die Dehnung.

131. Im einzelnen ist zu Klasse I folgendes zu bemerken: I. Die Wzn. auf i,  $\bar{i}$  haben neben der dem Skr. entsprechenden Flexion auch kontrahierte Formen<sup>1</sup>): jemi "ich siege", nemi "ich führe", jesi, nesi usw. In der ältesten Sprachperiode liegen beide Bildungsweisen neben einander. Vgl. anenti Ja. VI. 507<sup>4</sup>, vinayanti Th1. 3. In der Folge behalten die kontrahierten Formen die Oberhand: ancmi JaCo. VI. 33410, anema JaCo. VI. 33418. Der Imp. Sg. 2 lautet nehi JāCo. II. 1608, neben vinaya Sn. 1025, vinayassu Sn. 559; Pl. 2. anetha Mhvs. 5. 253. Im Opt. haben wir jeyyam und neyyam (statt jayeyyam, nayeyyam) usw. Vgl. Sg. 1. apaneyyam JāCo. III. 26°; Sg. 3. vijeyya Sn. 1002, vineyya M. I. 56<sup>8</sup>, neben altertümlicherem naye Dh. 256 = nayet und nissayeyya Sn. 798 zu Wz. Sri mit ni. Wie jeti geht auch deti "fliegt" = dayati D.I.717, M. I. 268<sup>44</sup>, III. 34<sup>26</sup>. Ebenso kann sich darnach die Wz. ci "sammeln" richten, die sonst zu Kl. IX gehört: Opt. Sg. 1 abhisamceyyam "ich will aufhäufen" (Ko. -cineyyam) Vv. 47. 6; Sg. 3. niccheyya (ci mit nis) Sn. 785, 801. Auch DhCo. III. 381<sup>14</sup> ist woh viniccheyya zu lesen. Auch zu Wz. hi "senden" findet sich das Praes päheti (§ 33, Anm. 2) neben pähinati (§ 147. 2). Umgekehrt kann die Wz. ji (entsprechend ved. jināti) den Präes.-St. auch nach Kl. IX bilden<sup>3</sup>): Ind. Sg. 2. jināsi D. II. 34828, Sg. 3. jināti Sn. 439; Imp. Sg. 2. jināhi Thi 415, abhivijina M. II. 7139; Opt. Sg. 3. jine Dh. 103; Pl. 3. jineyyum S. I 2215. — 2. Analog findet sich von der Wz. bhu, "sein, werden" im Indik

Spr. § 130—132. Grammatik des Päli. B. Wortbildungslehre.

Praes. und im Imp. eine unkontrahierte und eine kontrahierte Form<sup>\*</sup>). Letztere lautet (vgl. § 37):

| Ind. Sg. 1. homi                             | Pl. homa                                 |
|----------------------------------------------|------------------------------------------|
| 2. hosi Vv. 84. 20, M. III. 140 <sup>2</sup> | hotha JāCo. I. 307 <sup>°</sup>          |
| 3. hoti pass.                                | honti pass.                              |
| Imp. Sg. 2. hohi Sn. 31, M. III. 13414,      | hotha Dh. 243, D. II. 141 20, JāCo.      |
| JāCo. I. 32 <sup>80</sup> .                  | II. 302•                                 |
| 3. <i>hotu</i> Sn. 224, JāCo. III.           | hontu Sn. 145, JāCo. II. 4 <sup>18</sup> |
| I 50 <sup>25</sup> .                         |                                          |

Daneben die altertümlicheren Formen bhavāmi usw., Imp. Sg. 2. bhava Th2. 8, Sn. 701 und bhavāhi Sn. 510; Pl. 1. Med. bhavāmase Th1. 1128, Sn. 32; 2. bhavatha JāCo. II. 218<sup>e</sup> und bhavātha Sn. 692, Dh. 144<sup>b</sup> (vgl. § 123); 3. bhavantu Sn. 145. Dazu Opt. Sg. 1. bhaveyyam JāCo. VI. 364<sup>16</sup>; 2. bhaveyyāsi Ud. 91<sup>38</sup>, PvCo. 11<sup>32</sup>; 3. bhave Sn. 716 und bhaveyya JāCo. II. 159<sup>32</sup>; Pl. 2. bhavetha Sn. 1073; 3. bhaveyyum Sn. 906. Mundartl. Nebenform ist Sg. 3. hupeyya (§ 39. 6) Vin. I. 8<sup>30</sup>, die offenbar = Pais. huveyya ist<sup>4</sup>). Von Kompositis haben wir Ind. Sg. 1. anubhomi Vv. 15. 10; 2. anubhosi Vv. 40. 3; 3. vibhoti Sn. 873, sambhoti Sn. 743 (vgl. D. II. 232<sup>19–31</sup>), anubhoti JāCo. II, 202<sup>11</sup>, 252<sup>1</sup> und sambhavati Milp. 210<sup>4</sup>, anubhavati JāCo. II. 202<sup>14</sup>; Pl. 1. abhisambhoma "wir erreichen" Jā. III. 140<sup>34</sup>; 3. anubhonti Th2. 217. Zuweilen können gewisse Komposita von bhū, wie ji, nach Kl. IX den Praes.-St. bilden<sup>5</sup>): sambhunāti "erreicht" Vin. I. 256<sup>8</sup>, abhisambhunāti VinCo. ed. Rangoon I. 2<sup>8</sup> usw. Vgl. auch § 190, 191.

<sup>1</sup>) Im Pkr. ist die Form jedu = p. jetu gegen jaadu = p. jayatu schlecht beglaubigt; PISCHEL, § 473. Dagegen ist bei den Wzn. auf i die Kontraktion die Regel (Mäh. nei = p. neti); PISCHEL, § 474. – <sup>8</sup>) Ebenso AMäg. jinämi usw.; PISCHEL, § 473. – <sup>8</sup>) Zum Pkr. vgl. PISCHEL, § 475. – <sup>4</sup>) Die Form huveyya setzt ein Praes. huvai (Mäh. huvanti) voraus. Für p. heyya (MINAYEFF, PGr. S. 77) habe ich keinen Beleg. Im Pkr. würde hojjä entsprechen. – <sup>8</sup>) KERN, Revue Celtique 22. 337 ff. und Festschrift THOMSEN 70 ff.

§ 132. Von reduplizierenden Wurzeln der Kl. I. entspricht pivati "trinkt" (vgl. pivāmi M. I. 77<sup>31</sup>, pivasi JāCo. II. 417<sup>1</sup>; piva JāCo. III. 110<sup>22</sup>, pivatha JāCo. II. 128<sup>2</sup>; piveyya D. I. 123<sup>23</sup>) und pipati (im GD. Pl. Part. Prs. pipatam Sn. 398) dem skr. pibati (Wz. pā); sīdati (vgl. nisīda "setze dich!" Th1. 411, nisīdatha Th2. 13) ist = sīdati (Wz. sad). Die Wz. ghrā "riechen" bildet p. ghāyati D. II. 338<sup>20</sup> gegen skr. jighrati. — Mannigfaltig sind die Praesensbildungen von stha "stehen". Wir haben 1) St. tittha-1) = skr. tistha-. Also Ind. Sg. 1. titthami, 2. titthasi, 3. titthati; Pl. 1. titthama, 2. titthatha, 3. titthanti. Imp. Sg. I. tittha Mhvs. 7. 13 und titthahi ThI. 461, DhCo. III. 19417, 3. titthatu D. I. 944. Opt. Sg. 2. tittheyyāsi M. III. 129<sup>1</sup>, 3. titthe Sn. 918 und tittheyya Sn. 929, Milp. 28<sup>10</sup> usw. Auch im Kompos., wie Ind. Sg. I samtifthāmi A. IV. 30217, Opt. Sg. 3. uttifthe Dh. 168 usw. — 2) St. thā- (nach Kl. II) in Analogie zu Wzn. wie yā (p. yāti): Ind. Sg. 3. utthati Dpvs. 1. 53, samthāti Pu. 3124, A. I. 19724, adhitthāti A. II. 4510; Imp. Sg. 2. utthahi, Th1. 411, S. I. 23322, 3. utthatu Ja. III. 29716. - 3) St. thāya- (Kl. IV) nach Wzn. wie dhyā (p. jhāyati): Ind. Sg. 1. thāyāmi Th1. 888. — 4) St. thaha-, in Analogie des St. daha zu Wz. dhā: Ind. Pl. 1. upațțhahāma Jā. III. 120<sup>26</sup>, 3. vuțțhahanti Mhvs. 5. 124; Imp. Sg. 2. adhitthaha Vin. I. 183<sup>2</sup>, vutthaha Vin. I. 128<sup>23</sup> und upatthahassu S. I. 167<sup>13</sup> (V.); Pl. 2 utthahatha Sn. 331; Opt. Sg. 3. samutthahe Jā. III. 15619 und samthaheyya S. V. 329°, adhitthaheyya Vin. I. 125<sup>21</sup>; Pl. 2. utthaheyyātha S. I. 217<sup>18</sup>. — 5) St. the- in Ind. (bzw. Imp.) Pl. I. adhitthema Vin. IV., Indo-arische Philologie I. 7. 8

IF3

23<sup>24</sup>; Imp. Sg. 2. *nttheki* (Analogie zu deki von dā) S. I. 198<sup>7</sup> (V.), Ud. 52<sup>19</sup>, Vin. I. 6<sup>8</sup>, JāCo. I. 151<sup>28</sup>; Pl. 2. *ntthetka* Jā. VI. 444<sup>1</sup>.

1) Im Pkr. entspricht Mäh., AMäg., JMäh. St. ciffka-. Daneben die Stämme fkä-, fhäya- und fke-; s. PISCHEL, § 483.

§ 133. I. Dem skr. Praes. gacchati zu Wz. gam entspricht auch im P. gacchati. Vgl. Ind. Sg. I. gacchāmi Milp. 26<sup>38</sup>, 2. gacchasi usw.; Imp. Sg. 2. gaccha Jā. II. 160<sup>19</sup>, gacchāhi S. I. 217<sup>4</sup> (V.) und gacchassm Th1. 82, Pl. 2. gacchatha Vin. II. 191<sup>38</sup>, JāCo. I. 222<sup>19</sup>; Opt. Sg. I. -gaccheyyam D. II. 340<sup>8</sup>; 3. -gacche Th1. 11 und gaccheyya Sn. S. 14, Pl. 3. gaccheyyam Milp. 47<sup>34</sup> usw. Dagegen findet sich zu yam "zügeln" der Praes.-St. yama- (Ind. Pl. I. Med. samyamāmase S. I. 209<sup>37</sup>), nicht yaccha- wie im Skr. — 2. Dem skr. dašati (zu Wz. dams) steht im P. dasati (§ 42. 3) gegenüber. — 3. Von den Wzn. mit innerem n kann rnh "steigt hinauf" neben ārohati, virūkati "keimt, wächst" JāCo. III. 12<sup>21</sup>; orihati</sup> "steigt herab" neben orohati. Sie geht also nach Kl. VI, oder wird wie Wz. guh, gūhati "verbergen" behandelt: p. nigūhati JāCo. I. 286<sup>26</sup>, III. 392<sup>14</sup>; Imp. Sg. 2. Med. mpagūhassm JāCo. III. 437<sup>28</sup>.

1) Ebenso im Pkr.; PISCHEL, § 482.

§ 134. Praesens-Stämme nach Kl. VI sind kasati "furcht, pflügt" = krsati (neben kassati nach Kl. I = karsati; vgl. Imp. Pl. 2. apakassatha Sn. 281); khipati "schleudert" = ksipati; tudati "stößt" Ja. I. 50018 = tudati; disati "zeigt" = disati; nudati "stößt" Sn. 480, 928, Dh. 383 = nudati; pucchati "fragt" = prcchati; phusati "berührt" = sprsati (Ind. Sg. I. phusami Dh. 272, Imp. Sg. 2. phusahi Th1, 212, Opt. Pl. 3. phuseyyn Dh. 133; dagegen Opt. Sg. 3. phasse1) Sn. 967 nach Kl. I, und Imp. Sg. 2. phusehi Th2. 6 nach der e-Flexion); rudati "weint" = ved. rudati; vidati "weiß" = vidati; -visati "geht" = visati usw. Dazu die Verba kirati "verstreut" (Ind. Sg. 3. Med. ākirate Dh. 313, Sg. 2. ākirasi Sn. 665; Opt. Pl. 3. parikireyyum Thi. 1210) = skr. kirati (Ind. Gramm. Wz. kr) und girati (JāCo. I. 15010), gilati "verschlingt" (Imp. Sg. 2. gila Ja. I. 38010 und gilahi JaCo. I. 38014, Opt. Sg. 3. gileyya JāCo. I. 508<sup>17</sup>) = girati (Ind. Gramm. Wz.  $g\bar{r}$ ). — Nach der gleichen Kl. wird auch von Wz. svap "schlafen" (skr. svapiti) der Praes.-St. supati<sup>2</sup>) gebildet: Ind. Sg. 3. supati Sn. 110, JaCo. III. 101<sup>18</sup>; Imp. Sg. 2. supa Vin. III, 110<sup>15</sup> und supāhi Th2, 1 usw. Vgl. unten § 136.2.

<sup>1</sup>) Wie pkr. samphāsai bei Hem. 4, 182. Vgl. PISCHEL, PkrGr. § 486. — 2) In Übereinstimmung mit dem Pkr.; PISCHEL, § 497.

§ 135. 1. Entsprechend skr. *icchati* zu Wz. *is* "wünschen" findet sich auch im P. *icchati* : Ind. Sg. 1. *icchāmi* Th1. 186, D. I. 193<sup>5</sup>, JāCo. I. 292<sup>29</sup>, Med. *icche* Th2. 332, DhCo. III. 199<sup>4</sup> (V.); Opt. Sg. 1. *iccheyyāmi* Ud. 17<sup>28</sup>, 2. *iccheyyāsi* Ud. 17<sup>38</sup>, Pl. 2. *iccheyyātha* M. II. 79<sup>8</sup> usw. — 2. Hieher rechne ich auch p. *acchati* "sitzt, bleibt", das ich für eine alte Inchoativbildung. halte, die sich zu Wz. ās verhält wie *icchati* zu *is*<sup>1</sup>). Formen: Ind. Sg. 2. *acchasi* Vv. 11. 2, 12. 1, 3. *acchati* D. I. 101<sup>28</sup>, Pl. 3. *acchanti* Vin. III. 195<sup>8</sup>, Th2Co. 60<sup>30</sup> und Med. *acchare* Th2. 54, *samacchare* Jā. II. 67<sup>19</sup>; Imp. Sg. 2. *acchassu* Jā. VI. 516<sup>16</sup>, 3. *acchatu* Jā. VI. 506<sup>18</sup> und Med. *acchatam* Jā. VI. 506<sup>8</sup>. — 3. Die Wzn., die im Skr. im Praes.-St. nasalieren<sup>9</sup>), tun es auch im P. So *muñcati* "befreit", *limpati* "beschmiert", *lumpati* "raubt", *vindati* "findet" (*nibbindati* "empfindet Überdruß"), *siñcati* "gießt aus" (alle skr.

### Spr. § 132—136. Grammatik des Päli. B. Wortbildungslehre.

ebenso), kantati "schneidet" = krntati. Vgl. sumbhati, sumhati "schlägt" (§ 60); Opt. Sg. 1. nisumbheyyam Th2. 302.

<sup>1</sup>) PISCHEL, PkrGr. § 480 führt das Verb. und seine Entsprechungen im Pkr. auf *rcchati* zurück. Das ist unmöglich wegen der Bedeutung. Ebenda s. die verschiedenen Erklärungsversuche von ASCOLI, CHILDERS, E. MÜLLER, TRENCKNER, TORP, E. KUHN, JOHANSSON. Vgl. auch JOHANSSON, 1F. 3. 205-212. -\*) Unnasalierte Formen, wie sie im Pkr.Mäh., JMäh., AMäg. Regel sind (PISCHEL, § 485), fehlen im P.

§ 136. Praesens-Stämme nach Kl. IV. 1. Beispiel bei vokalisch ausl. Wz. alliyati "haftet" JaCo. I. 4334, 5028, III. 6522 (o-liyati Iv. 4314, nilīyati JāCo. I. 29218) = ā-liyate, Wz. li. Bei konsonantisch ausl. Wz. assimiliert sich das v dem vorhergehenden Kons. So ijjhati "gedeiht" = rdhyati; kujihati "zürnt" = krudhyati; kuppati "zürnt" = kupyati; gijihati "ist gierig" = grdhvati; naccati "tanzt" = nrtvati; nassati "geht zu grunde" = nasyati; samnayhati "gürtet, rüstet" = samnahyati; āpajjati "gerät in etw." u. v. a. Komposita der Wz. pad = āpadyate; bujihati "erwacht, erkennt" = budhyate; maññati "denkt" = manyate; yujjhati "kämpft" = yudhyate; sussati "trocknet aus" = susyati usw. Auch siniyhati (§ 49. 1) DhsCo. 192<sup>81</sup> = snihvati. In Übereinstimmung mit dem Skr. finden wir ferner majjati "freut sich" Jā. II. 9715, A. IV. 2946 (Opt. Sg. 3. majjeyya Ja. III. 87<sup>25</sup>) = madyati (Wz. mad); sammati "wird ruhig" = samyati (Wz. sam). Ferner bhassati "fällt herab" Iā. VI. 530<sup>11</sup> = bhrasvati (Wz. bhrams); rajjati "hat seine Freude an etw." S. IV. 74<sup>21</sup> (V.), DhCo. III. 233<sup>3,4</sup> = rajyati (Wz. rañj); vijjhati "durchbohrt" = vidhyati (Wz. vyadh). Dem skr. Praes.-St. krāmya- zu Wz. kram (nicht belegt) entspricht endlich kammain Imp. Sg. 2. patikamma ,,weiche zurück!" S. I. 226<sup>28</sup> (V.), und dem skr. medya- zu Wz. mid "sich hingezogen fühlen zu etw." der St. mejja- DhsCo. 192<sup>81</sup> (v. l. mijja-). — 2. Entgegen dem Skr.<sup>1</sup>) wird zu Wz. lag "hangen" ein Praes.-St. lagga- nach Kl. IV abgeleitet (Imp. Sg. 3. laggatu DhCo. I. 131<sup>19</sup>). Desgleichen zu Wz. ruc "gefallen" ruccati<sup>1</sup>) Vv. 63. 8, DhCo. I. 13<sup>28</sup> gegen rocate. Ebenso hat das P. neben supati (§ 134 a. E.) zu Wz. svap "schlafen" auch suppati, soppati (§ 10) S. I. 107<sup>19</sup> (V.). — 3. Dem skr. Praes. paśyati zu Wz. darś entspricht p. passati. Vgl. Ind. Sg. I. passāmi Sn. 776, Vin. I. 1263, 2. passasi usw. Imp. Sg. 2. passa Sn. 435, JāCo. II. 15926, 3. passatu Sn. 909, Pl. 2. passatha Sn. 176, JāCo. III. 12620, Med. passavho Sn. 998; Opt. Sg. 1. passe Ja. IV. 24029 und passeyyam JaCo. I. 35629, 2. passeyyāsi M. III. 1311, JāCo. I. 13729, 3. passe Dh. 76 und passeyya JāCo. III. 5529 usw. Daneben ist ein neuer Praes.-St. dakkha- in Verwendung gekommen. Er ist aus dem Futur (= draksyati, § 152) entnommen. Vgl. Opt. Pl. 1. dakkhema oder -mu DhCo. III. 21719, 2187 (V.). - 4. Mit den Praesentien der Kl. IV fallen formell auch die Passiva (§ 175 f.) sowie die ya-Denominative (§ 188. 2, 3) zusammen. Vgl. Ind. Sg. 1 ñāyāmi "ich werde genannt" Milp. 258, vediyāmi "ich empfinde" Vin. III. 3726, namassāmi "ich verehre" Sn. 1058, attijāmi "ich leide" D. I. 21323; 2. vedijasi M. II. 7014, 3. sūyati, suyyati "wird gehört" Jā. IV. 14180, JāCo. I. 721, khīyati "geht zu Ende" Thi. 145; Pl. 1. jiyyāma "wir verlieren" Jā. II. 7528, posiyāmase "wir werden aufgezogen" Jā. III. 2897; 3. sūyanti M. I. 3019, sūyare Jā. VI. 52880, vuccanti "werden genannt" D. I. 24516. Imp. Sg. 2. samādiya "nimm an dich!" Bu. II. 118, samādiyāhi Th2. 249; Med. samādiyassu Vv. 83, 16, muccassu "werde frei!" Th2. 2; 3. bhijjatu "soll vernichtet werden" Th1. 312; Pl. 2. namassatha Mhvs. 1. 69. Opt. Sg. 1. vediyeyyam M. II. 7018; 3. upādiye "er hafte" Sn. 400, mucceyya D. I. 728, namasseyya Dh. 392, hāyetha "möge abnehmen" D. I. 1188, nīyetha, niyyetha

"möge geführt werden" Sn. 327, 931; Pl. 3. palujjeyyum "sie mögen zu grunde gehen" M. I. 488<sup>29</sup>, häyeyyum D. I. 118<sup>8</sup>.

<sup>1</sup>) In Übereinstimmung mit dem Pkr.; PISCHEL, § 488.

§ 137. Die Wz. jar (j?) "alt werden", skr. jīryati, bildet im P. jīrati Jā. III. 38<sup>8</sup> (Ind. Pl. 3. jīranti Dh. 151, Imp. Sg. 3. jīratu Mhvs. 22. 76) und jīyati (Ind. Pl. 3. jīyanti M. III. 168<sup>9</sup>, Med. jīyare Jā. VI. 528<sup>8</sup>, Opt. Sg. 3. Med. jīyetha D. II. 63<sup>27</sup>) oder jiyyati M. III. 246<sup>20</sup> (parijiyyati Th1. 1215). Vgl. § 52. 5. Zur Wz. sar (s?) "welken", skr. sīryati, -te, haben wir Ind. Sg. 2. seyyasi (statt \*siyyasi, § 10) Jā. I. 174<sup>9</sup>, im Ko. = visiņnaphalo koti. Ebenso bildet Wz. mar "sterben", skr. mriyate, im P. mīyati (Ind. Pl. 3. mīyanti Dh. 21, M. III. 168<sup>9</sup>, Opt. Sg. 3. Med. mīyetha D. II. 63<sup>27</sup>) oder miyyati<sup>1</sup>) Sn. 804 (Ind. Pl. 3. Med. miyyare Sn. 575, Opt. Sg. 1. miyye in miyyāham Jā. VI. 498<sup>20</sup>). Daneben marati (wie ved.) in Ind. Pl. 3. maranti Mhvs. v. spur. nach 5. 27, Opt. Sg. 1. mareyyam JāCo. VI. 498<sup>80</sup>, 2. mareyyāsi JāCo. III. 276<sup>29</sup>.

1) Im Pkr. dürfte AMag. mijjai, mijjanti entsprechen; PISCHEL, § 477.

§ 138. Dem skr. jāvate zu Wz. jan "entstehen" entspricht p. jāvati; dem skr. ā-hvayati zu Wz. hvā "rufen" p. avhayati und avheti (§ 49. I): Ind. Pl. 1. avhayāma D. I. 24425, 3. avhayanti Jā. VI. 5291; Opt. Sg. 3. avheyya D. I. 244<sup>16</sup>. In der gleichen Weise wie jāyati bilden ihren Praes.-St. verschiedene Wzn. auf a, teilweise in Übereinstimmung mit dem Skr. (Wzn. auf ai der ind. Gramm.), teils abweichend von ihm<sup>1</sup>). So vāyati "weht" neben vāti, skr. vāti (Ind. Pl. 3. vāyanti Jā. VI. 53019, Vin. I. 4885, D. II. 107<sup>25</sup>; dazu nibbāyati "verweht, erlischt" JāCo. I. 61<sup>8</sup>, Opt. Sg. 3. nibbāyeyya M. I. 487<sup>28</sup> neben parinibbanti Dh. 126, parinibbātu D. II. 105<sup>5</sup>). Ebenso yāyati "geht" neben yāti, skr. yāti (Ind. Pl. 3. yāyanti Vin. I. 191<sup>18</sup>. Opt. Sg. 3. yāyeyya Vin. 191 3); gāyati "singt" = gāyati; milāyati "verwelkt" S. I. 126<sup>2, 2</sup> = mlāyati; jhāyati "meditiert" = dhyāyati; jhāyati "brennt" (§ 56. 2) = kşāyati (vijjhāyati "erlischt" Vin. I. 3129); nahāyati "badet" = snāyati neben snāti; khāyati "wird deutlich, klar" (Ind. Pl. 3. pakkhāyanti D. II. 99<sup>32</sup> neben pakkhanti Th1. 1034) = khyāyate; tāyati "beschützt" DCo. 18<sup>1</sup> (Imp. Sg. 2. Med. tāyassu DhCo. I. 218<sup>4</sup> V.) = trāyate neben trāti; antaradhāyati "verschwindet" D. II. 10919, A. IV. 30727 = antardhāyate. Ebenso ist gebildet bhayati "fürchtet sich"?); Ind. Sg. 1. bhayami Th1. 21, Sn. S. 47, 2. bhāyasi Th2. 248, Sn. S. 47; Pl. 1. bhāyāma JāCo. II. 21 23, 3. bhāvanti Dh. 129; Imp. Pl. 2. bhāyatha Ud. 519, JāCo. III. 44; Opt. Sg. 3. bhāye Sn. 964 und bhāyeyya Milp. 20826, Pl. 3. bhāyeyyum Milp. 20820. Analog flektiert ist palāyati "flicht" = palāyate : Imp. Sg. 2. palāyassu DhCo. III. 334°, Pl. 2. palāyatha Mhvs. 7. 66, 3. palāyantu JāCo. II. 9017. Formell gehören hierher auch die Denominativa des Typus cirāyati, dhāpāyati (auch sajjhāyati) nebst den Formen wie gahāyati, phusāyati, samkasāyati. Vol. § 186.

<sup>1</sup>) Über ghāyati und thāyati s. § 132. Das Überhandnehmen der gleichen Bildung im Pkr. bei PISCHEL, § 487. — <sup>2</sup>) Vgl. im Pkr. Māg., Ś. bhāāmi usw., bei PISCHEL, § 501.

§ 139. Bei den Praesens-Stämmen nach Kl. X pflegt wieder die Silbe aya in e kontrahiert zu werden. I. Es gehören in die Gruppe Verba wie cinteti "denkt" Sn. 717, JāCo. I. 221<sup>80</sup> = cintayati, pūjeti "verehrt" =  $p\overline{n}jayati$ , vornehmlich aber Denominativa wie katheti "erzählt" = kathayati, gaņeti "rechnet" = ganayati, pattheti "begehrt" = prārthayati und die große Masse der Kausative. Ebenso auch *bhemi* "ich fürchte mich" S. I. 111<sup>2</sup> (V.) neben *bhāyāmi* und *paleti* "flieht" Dh. 49, Sn. 1074 neben *palayati* (§ 26, Anm. 2 und 138). In der Gāthāsprache liegen die beiden Typen, der unkontrahierte wie der kontrahierte, neben einander. Im Sn. z. B. halten sie sich, wenn man die Prosapartien abrechnet, annähernd die Wage. Bereits in der kanonischen Prosa ist die Kontraktion Regel. Es finden sich aber gelegentlich auch später noch Formen wie *tappayati* Milp. 227<sup>9,12</sup>, *pihayāmi*, *patthayāmi* Th2Co. 239<sup>80</sup>, *mantayatha* JāCo. II. 107<sup>82</sup>. Die Flexion ergibt sich aus folgenden Beispielen:

Älterer Typus:

- Ind. Sg. I. savayāmi Sn. 385; āmantayāmi D. II. 156<sup>1</sup>; Med. patthaye Th2. 341 (patthe Th2. 32).
  - 2. patthayasi Sn. 18; maggayasi Th2. 384.
  - 3. patthayati Sn. 114; Med. karayate Ja. VI. 36010.
  - Pl. 1. thapayāma D. I. 120<sup>38</sup>, Med. ujjhāpayāmase S. I. 209<sup>14</sup> (V). 2. bhamayatha Sn. 680.
    - 3. dassayanti Dh. 83; vādayanti Sn. 682; ramayanti Th1. 13.
- Imp. Sg. 2. sāvaya Jā. III. 437<sup>18</sup>; nīyādayāhi Th2. 323; Med. parivajjayassu Vv. 53. 15.
  - Pl. 2. Med. kappayavho Sn. 283. Pl. 3. pālayantu Jā. II. 3418.
- Opt. Sg. I. papothayeyyam Jā. III. 175 28.
  - 3. pūjaye Dh. 106 f.; kāraye Milp. 211<sup>•</sup> (V.); phassaye Sn. 54; kathayeyya Sn. 930.
  - Pl. I. Med. sadhayemase Jā. II. 23619.
  - Jüngerer Typus:
- Ind. Sg. 1. kathemi PvCo. 1118, vattemi Sn. 554.
  - 2. kathesi JāCo. I. 291 29.
  - 3. katheti JāCo. I. 29212; dasseti JāCo. III. 827, vaddheti Sn. 275.
  - Pl. I. pavedema M. II. 2009; nisāmema Vin. I. 10398.
    - 2. sobhetha DhCo. I. 56<sup>11</sup>.
    - 3. gamenti Sn. 390; paññāpenti D. I. 13<sup>7</sup>; pūjenti D. I. 91<sup>4</sup>; kathenti JāCo. II. 133<sup>86</sup>.

Imp. Sg. 2. karehi Ja. III. 3947, kathehi JaCo. III. 27922; palehi Sn. 831.

- 3. desetu M. II. 207<sup>9</sup>; dhāretu Sn. S. 25.
- Pl. 2. bhāvetha Th1. 980, paletha Vv. 84. 36.
- 3. *āgamentu* Sn. S. 103; *pālentu* JāCo. II. 34<sup>25</sup>.
- Opt. Sg. I. manteyyam Sn. S. 103.
  - 2. āroceyyāsi M. II. 21017; dhāreyyāsi Milp. 4726.
  - 3. jāleyya M. II. 203 20; dasseyya Milp. 474.
  - Pl. I. samvejeyyāma S. I. 146<sup>85</sup>; sādheyyāma JāCo. II. 236<sup>85</sup>.
    - 2. katheyyātha Ud. 1118; pāteyyātha DhCo. III. 2018.
    - 3. vāceyyum D. I. 9714; tāseyyum Milp. 2096.

2. Die e-Flexion hat nun aber weiter um sich gegriffen und ist auf Verba übertragen worden, die ursprünglich nicht zu Kl. X gehörten. So bildet Wz. vad "reden" neben vadati auch vadeti (das Kaus. ist vädeti) Sn. 825, D. I. 36<sup>30</sup>, Vin. II. 1.<sup>11</sup>, JāCo. I. 294<sup>31</sup>; bhajehi "verehre!" steht Jā. III. 148<sup>11,18</sup> wie sonst bhaja, bhajāhi (Ko. bhajeyyāsi); gegen skr. upahadati steht p. ūhadeti "beschmutzt mit Kot"; maññesi Praet. Sg. 2. "du meintest" setzt maññeti neben maññati voraus; gaheti ist ohne kausative Bedeutung (das Kaus. ist gāheti) häufig gebrauchte Nebf. zu ganhāti "ergreift". Statt üblichem akkhāhi (§ 140. 2) steht akkhehi Jā. VI. 318<sup>20</sup> usw.

## 2. Athematische Konjugation.

§ 140. I. Eine isolierte Form der athem. Flexion nach Kl. II ist hanti "schlägt, tötet" Sn. 118, 125, Dh. 72, 355, S. I. 154<sup>8</sup> (V.); auch noch Milp. 214<sup>7</sup>, neben them. hanati Jā. I. 432<sup>18</sup>, Milp. 220<sup>4</sup>, 2. Pl. hanatha JāCo. I. 263<sup>2</sup>, Opt. Sg. 3. haneyya Sn. 705 usw. Ebenso veti "kennt, weiß" Thi. 407 = vetti. Sonst haben wir im P., thematisch flektiert, āsati "sitzt" (Dh. 61; Opt. Pl. 1, -āseyyāma JāCo, I. 5091) gegen skr. aste (ved. auch dsate), shasati ...ißt", lehati ...leckt", rodati ...weint", ravati ...schreit, brüllt", abhi-tthavati "preist" S. I. 1906 gegen stanti (aber ved. auch stavate) usw. - 2. Zahlreicher sind athematische Formen der Wzn. auf  $\bar{a}$ , die sonst in die Flexion der IV. Kl. übergeführt werden. Einzelne Beispiele sind § 138 gegeben. Vgl. Ind. Sg. 2. vāsi "du gehst" JāCo. I. 291<sup>18</sup>, 3. vāti Sn. 720, Dh. 29, Pl. I. ayama D. II. 8114, 3. ayanti Th2. 337; Imp. Sg. 2. yāhi Mhys. 13. 15, Pl. 2. yātha Mhys. 14. 29 zu Wz. yā. Ebenso Ind. Sg. 2. vāsi jā. II. 1121, Pl. 3. pavanti Th2. 371 zu Wz. va "wehen"; Ind. Sg. I. akkhāmi Sn. 172, Imp. Sg. 2. akkhāhi Th1. 168 zu Wz. khyā mit ā "verkünden"; Imp. Sg. 2. sināhi "bade" M. I. 39<sup>21</sup> (V.), oder nahāhi JāCo. VI. 32<sup>10</sup> (neben nhāya Vin. III. 11016); Ind. Pl. 3. abhanti "sie erhellen" Vv. 6. 10, pațibhanti "sie werden klar" JāCo. II. 100<sup>19</sup> zu Wz. bhā usw. — 3. Die Wz. *i* "gehen" mit zahlreichen Kompositis bildet unter Verallgemeinerung des st. St. emi, esi, eti; ema, etha, enti<sup>1</sup>). Auf grund von solchen historischen Formen wie eti (sameti usw.) ist dann die Praes.-Flexion vollkommen der von Verben wie ni, ji (§ 131), bzw. von e-Stämmen (nach § 139) angepaßt worden. Beispiele sind häufig: Ind. Sg. 1. paccemi D. I. 1861, 2. paccesi D. I. 18588, 3. pacceti Dh. 125, Pl. I. paccema Milp. 3136, 3. accenti Th1. 231; Imp. Sg. 2. ehi Th1. 175, JāCo. II. 15916, 3. etu D. I. 17916, Pl. 2. etha D. II. 9826, apetha DhCo. III. 20118; Opt. Sg. 2. upervasi Jā. IV. 241 24. 3. pacceyya 2) Nett. 9314, upeyya M. III. 17323. Die Analogie der e-Stämme veranlaßt dann auch Formen wie Ind. Pl. 3. accayanti Thi. 145, S. I. 109<sup>1</sup> (V.), Opt. Sg. 3. accayeyya Sn. 781. - 4. Ganz ebenso ist die Flexion der Wz. sī "liegen" zu beurteilen. Formen wie Ind. Sg. 2. sesi Jā. III. 3419, S. I. 11099 (V.) und Sg. 3. seti Dh. 79, Jā. I. 14196 können als unmittelbare Fortsetzung von skr. sese, sete gelten. Darnach wurde (wie nenti zu neti) die 3. Pl. senti Sn. 668 (gegen skr. serate) gebildet. Und wie nayāmi usw. neben nemi, kathayāmi usw. neben kathemi steht, so haben wir nun auch Bildungen wie sayāmi Th1. 888, S. I. 110<sup>26</sup> (V.), sayati Vin. I. 57<sup>80</sup>, Jā. II. 53<sup>16</sup> (vgl. ved. sayate); Imp. Sg. 2. saya JāCo. III. 23<sup>21</sup>; Opt. Sg. 3. saye Iv. 12010 (V.), Med. sayetha Th1. 501.

<sup>1</sup>) Die Pl. 3. lautet auch im Pkr. Mäh., AMäg. *enti*; PISCHEL, § 493. Ob *inti* im Jinälamkära richtig ist, erscheint zweifelhaft. — <sup>9</sup>) Auch vom Simpl. lautet Opt. Sg. 3. *eyya*. Vgl. M. III. 159<sup>26</sup>, wo *matam-eyya* "er geht in den Tod" = "stirbt" zu trennen ist.

§ 141. 1. Die Praesens-Flexion von as "sein" ist diese:

|          | _  | (asmi,        |       | asmå (asmase Sn. 595),                                                                           |
|----------|----|---------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ind. Sg. | 1. | amhi          | PI. { | asmå (asmase Sn. 595),<br>amhå (amhäse Jā. III. 309 <sup>21</sup> , D. II. 275 <sup>11</sup> V). |
|          |    | asi           |       | attha                                                                                            |
|          | 3. | atthi         |       | santi (sante Sn. 868).                                                                           |
| Imp. Sg. | 3. | atth <b>u</b> |       | . ,                                                                                              |
| Opt. Sg. | I. | siyam, assam  | Pl.   | assāma M. III. 250 <sup>15</sup>                                                                 |
| - 0      | 2. | assa          |       | assatha D. I. 3 <sup>5</sup>                                                                     |
|          | 3. | siyā, assa    |       | siyum, assu.                                                                                     |

Die Medialformen im Ind., die nur der Gäthäsprache angehören, sind nach der Analogie von labhama : labhamase, labhanti : labhante neu gebildet. Im Opt. entsprechen die Formen siyam, siya, siyum dem skr. syam, syat. syns. Merkwürdig ist die Form Pl. 3. siyamsn M. II. 2304. Sie ist zu sivum neu gebildet, wie im Aor, addasamsu neben addasum steht. Die Formen assam usw. sind wie griech. Eny vom st. St. abgeleitet. Sie gehören schon der Gäthäsprache an. In der nachkanon, Prosa finden sich die Formen von atthi vornehmlich verwendet im zusammenges. Perfekt. Im übrigen werden sie mehr und mehr durch die Formen von bhavatihoti ergänzt und ersetzt. Häufig steht atthi "es gibt" als erstarrte Form auch bei pluralischem Subjekt. Vgl. z. B. DhCo. I. 41 25, JaCo. III. 12619 usw. - 2. Bei den Praes.-Formen der Wz. brū wurde der Stamm der 1. Pl. skr. brūmas verallgemeinert<sup>1</sup>). Wir haben Sg. 1. brūmi Sn. 458, Dh. 385, ThI, 214, pabrūmi Sn. 870, 2. brūsi Sn. 457, Ja. II. 4828. Th2, 58, S.I. 810,11, 3. brūti Sn. 122, pabrūti Sn. 131, Pl. 3. pabranti Sn. 649; Imp. Sg. 2. bruhi Sn. 76, pabruhi Sn. 599. Merkwürdig ist Imp. Sg. 3. brumetu D. I. 95<sup>19</sup>; die Form steht aber kritisch nicht fest. Das Verb. kann als archaisch angesehen werden, wenn sich auch noch in der nachkanon. Prosa (z. B. Milp. 327<sup>3</sup>) Formen finden. So wird PvCo. 11<sup>13</sup> brūmi durch kathemi umschrieben.

<sup>1</sup>) Auch im Skr. findet sich vereinzelt brümi. Im Pkr. haben wir AMāg. Ind. Pl. 1. būma, Imp. Sg. 2. būhi. Der Ind. Sg. 1 lautet AMāg. bemi, Pl. 3. benti. PISCHEL, § 494.

§ 142. Praesens-Stämme nach Kl. III. 1. Zu Wz. hā "verlassen" wird aus jahāmi ein St. jaha- (neben jahā-) erschlossen, der den praesentischen Formen zu grunde liegt: Ind. Pl. 3. jahanti Dh. 91; Imp. Sg. 2. jaha Th. 1. 83 (auch jahi Th2. 508) und Med. jahassu Sn. 1121, Thi. 1219, Pl. 2. pajahatha S. IV. 8110; Opt. Sg. 1. jaheyyam JaCo. I. 1531, 2. pajaheyyāsi S. IV. 35023; 3. Med. jahetha (§ 129) usw. St. jahā- in Sg. 3. jahāti Sn. 1 ff., 506, 589, pajahāti Sn. 789. - 2. In gleicher Weise ist daha- St. zu Wz. dhā "setzen" stellen" (vgl. insbes. auch saddahati "glaubt" = sraddadhāti). Älter sind die Formen dahāsi, dahāti (§ 123). Vom St. daha- haben wir Ind. Sg. 1. samādahāmi M. I. 11616, 2. saddahasi S. IV. 29818, JaCo. I. 42610, 3. samdahati Milp. 4089, Pl. 1. saddahāma D. II. 3281, 2. saddahatha JāCo. I. 2226, 3. dahanti Sn. 882, D. I. 9215; Imp. Sg. 2. saddaha JāCo. IV. 5218, Med. odahassu Sn. 461, Pl. 2. pidahatha Thupavs. 7683; Opt. Sg. 2. nidaheyyāsi Jā. VI. 49417, 3. vidahe Sn. 927 und padaheyya M. II. 17411, Med. saddahetha Ja. III. 19226, Pl. 1. saddaheyyama Milp. 3308, 3. saddaheyyum S. II. 255<sup>26</sup> usw. Die Wz. dhā wird aber auch, speziell in der Gäthäsprache, in die e-Flexion übergeführt<sup>1</sup>): Ind. Sg. I. samā*dhemi* Th2. 50, 114, Pl. 3. *odhenti* Th1. 1233 = S. I. 190<sup>20</sup>; Imp. Sg. 2. *pani*dhehi Th2. 197, S. IV. 302<sup>25</sup>; Opt. Sg. 3. saddheyya Ja. II. 446<sup>14</sup> (Ko. = saddaheyya) usw. — 3. Zu Wz. hu (juhoti) "ins Feuer gießen" haben wir den St. juha-\*): Ind. Sg. 1. juhāmi Th1. 343, 3. juhati S. I. 167<sup>21</sup>, Sn. S. 79. — 4. Zu Wz. gar (jagarti, jagarati) "wachen" ist der Praes.-St. jagara- oder (mit Elision des a nach § 20 und Assimilation des gr) jagga-. Von ersterem z. B. Imp. Sg. 2. Med. jāgarassu Thi. 411, sowie die Partizipien jāgarant Dh. 39, Vin. III. 31<sup>85</sup> und jāgaramāna Dh. 226. Von letzterem Ind. Sg. I. pațijaggāmi JāCo. I. 438<sup>80</sup>, 3. jaggati A. III. 156<sup>9</sup>, Pl. 3. jagganti A. III. 1567; Opt. Sg. 3. patijaggeyya Dh. 157.

1) Auf grund der 2. Sg. Imp. dhehi. Ebenso im Pkr. Vgl. PISCHEL, § 500. -

#### 120 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

<sup>2</sup>) Als v. l, erscheint *jühati* Sn. S. 79, dazu Part. Praes. Sg. G, *jähato* Sn. 428. Man könnte *jüh*- auf *juvh*- = *juhv*- (skr. *juhvati* 3. PL) zurückführen,

§ 143. Reich entwickelt sind die praesentischen Formen der Wz. dā "geben". Es finden sich a) die Stämme dadā- und dada-: Ind. Sg. I. dadāmi Sn. 421, Th2. 245, 2. dadāsi Mhvs. 10.50, 3. dadāti D. I. 103<sup>22</sup>, Sn. S. 86, Pl. I. dadāma ThI. 475, JāCo. III. 4719, Med. dadamhase Jā. III. 478 3. dadanti Vv. 44. 25; Imp. Sg. 2. dada Jā. III. 412<sup>6</sup> und dadāki Jā. III.<sup>\*</sup> 109<sup>14</sup>, JāCo. III. 109<sup>17</sup>, Pl. 1. Med. dadāmase Jā. III. 131<sup>18</sup>, 2. dadātka Vv. 44, 19. Dazu Opt. Sg. 1. dadeyyam Vin. I, 3914, S. I. 977, JaCo. I. 25418, 2. dadeyyāsi JāCo. III. 276<sup>21</sup>, 3. dade Vv. 62. 5 und dadeyya Vin. I. 49<sup>21</sup>, Milp. 2811, Med. dadetha S. I. 324 (V.), Pl. I, dademu Ja. VI. 31716 und dadeyyāma M. II. 11628, S. I. 5818, 2. dadeyyātha JāCo. III. 17116. IV. 23018. 3. dadeyyum. - b) St. de- auf grund der 2. Sg. Imp. dehi: Ind. Sg. I. demi JaCo. I. 30717, DhCo. I. 4218, 2. desi D. I. 508, JaCo. I. 27918, 3. deti Sn. 130. S. III. 245°, JāCo. II. 154<sup>8</sup>, Pl. 1. dema JāCo. III. 127<sup>1</sup>, 2. detha JāCo. III. 126<sup>25</sup>, 3. denti Sn. 244, JāCo. II. 104<sup>36</sup>; Imp. Sg. 2. dehi Th2. 49, JāCo. I. 254<sup>17</sup>, DhCo. I. 33<sup>3</sup>, 3. detu JāCo. II. 104<sup>8</sup>, Pl. 2. detha JāCo. II. 103<sup>23</sup>, 3. dentu Mhys. 5, 170. Dazu Opt. Sg. 1. deyyam Mhys. 7, 31. Die Flexionsweise des Ind. und Imp. demi usw. findet sich schon in der Gäthäsprache. Sie kann, zusammen mit dem Opt. dadeyvam usw., als die reguläre Flexionsweise in der kanon, und nachkanon. Prosa gelten. --- c) Eine alte in allen Sprachperioden sich findende Form ist Ind. Sg. I. dammi Sn. S. 14, Vin. I. 3917, JāCo. I. 127<sup>96</sup>, II. 231<sup>91</sup>, DhCo. I. 100<sup>9</sup>. Sie geht auf dadmi zurück, das im epischen Skr. sich findet. Dazu Pl. 1. damma bei Kacc. 3. 4. I (SENART, S. 452). — d) Alt ist auch der Opt, Sg. I. dajjam Vin. I. 148<sup>25</sup>, 2. dajjāsi Jā. VI. 251 26, 3. dajjā Dh. 224, Th1. 468, D. II. 267 10 (V.), S. I. 57 2 (V.). Er geht auf skr. dadyam usw. zurück. gehört aber im besonderen der Gāthāsprache an. Der JāCo. I. 322<sup>16</sup> gibt dajjā durch dadeyya wieder. Abgeleitet wurde daraus ein Praes.-St. dajja- oder dajje-1). Davon z. B. Imp. Sg. 2. dajjehi Vin. III. 2174 und die Doppelbildungen -dajjeyya, -dajjeyyāma Vin. III. 259<sup>86,86</sup>, dajjeyyātha Vin. I. 232<sup>7</sup>. Nach der Analogie von dadāmi : dajjam wurde nun auch von Wz. vad "sprechen" ein Opt. gebildet: Sg. I. vaijam Th2. 308, 2. vaijāsi Th2. 307 und vaija (?) Th2. 323. 3. vajjā Sn. 971, Jā. VI. 526<sup>35</sup>, Pl. 3. vajju(m) Sn. 859, Jā. V. 221<sup>31</sup>. Auch diese Formen sind der Gäthäsprache eigen; im JaCo. VI. 5274 wird vaijä durch vadeyya umschrieben, ebenso Th2Co. 228° vajjāsi durch vadeyyāsi.

1) Vgl. CHILDERS, PD. u. d. W. dajjati; E. KUHN, Beitr. S. 105. Die Form dajjāmi Jā. VI. 473<sup>19</sup> ist Sg. 1. Opt.

§ 144. In den Praesens-Stämmen nach Kl. VII. wird die schwache Form verallgemeinert und die a-Flexion durchgeführt<sup>1</sup>). Es fallen diese Praesentien also mit den in § 135. 3 besprochenen muñcati usw. zusammen. Vgl. kantati "spinnt" (Wz. kart, krnatti); chindati "schneidet ab" (Wz. chid, chinatti); bhañjati "zerbricht" (Wz. bhaj, bhanakti); bhindati "spaltet" (Wz. bhid, bhinatti); bhuñjati "genießt" (Wz. bhuj, bhunakti); yuñjati, verbindet" (Wz. yuj, yunakti); riñcati "verläßt, gibt auf" (Wz. ric, riņakti); rundhati (vgl. § 60) "hemmt, umschließt" (Wz. rudh, ruṇaddhi); kimsati "verletzt" (Wz. hims, hinasti). Ich gebe ein kombiniertes Paradigma: Ind. Sg. I. bhuñjāmi Sn. S. 12; 2. niyuñjasi Th1. 1114, himsasi M. I. 39<sup>28</sup> (V.); 3 yuñjati JāCo. I. 149<sup>26</sup>, Med. yuñjate Dh. 382; Pl. 2. yuñjatha Th2. 346; 3. anuyuñjanti Dh. 26, JāCo. II. 96<sup>7</sup>, riñcanti Vin. I. 190<sup>8</sup>. — Imp. Sg. 2. chinda JāCo. II. 153<sup>18</sup>, chindāhi</sup> JāCo. III. 184<sup>17</sup>, Med. yuñjassm Th2. 5; 3. bhuñjatu Sn. 479, S. I. 141<sup>28</sup> (V.), Pl. 2. anuyuñjatha D. II. 141<sup>29</sup>. — Opt. Sg. 1. paribhuñjeyyam Sn. S. 91; 3. chinde Dh. 370, himseyya Sn. 368, chindeyya JāCo. III. 65<sup>1</sup>; Med. bhuñjetha Dh. 70; Pl. 3. sambhañjeyyum S. I. 123<sup>28</sup>, chindeyyum D. II. 322<sup>3</sup>.

<sup>1</sup>) Wie auch im Pkr.; PISCHEL, § 506 f. Der Nasal ist bei *yuj* m. c. ausgeworfen in der Form Opt. Sg. 3. *pațisamyuje* S. I. 221<sup>29</sup> (V.).

§ 145. In den Praesens-Stämmen nach Kl, IX ist die Form mit angefügtem nä verallgemeinert. Die Analogie von labhami : labhati hat dann vielfach zur Überleitung in die a-Flexion geführt. Die Formen mit angefügtem ni sind verschwunden. Beispiele: 1. Wz. jnā (jānāti) "wissen". Sie bildet a) vom St. jana- (wobei ich auch die Formen mit aufführe, in denen die Stämme jand- zusammenfallen müßten): Ind. Sg. 1. janami Sn. 908, JaCo. I. 266 19, Med. jane Mhvs. 37. 220 (ed. Col. 170), 2. janasi Sn. 504, JāCo. I. 223<sup>15</sup>, 3. jānāti Sn. 276, S. I. 103<sup>38</sup>, JāCo. III. 26<sup>9</sup>, Pl. 1. jānāma JāCo. VI. 337<sup>9</sup>, Med. jānāmase Vv. 84. 47, 2. jānātha Th2. 346, JāCo. VI. 337°, 3. jānanti Sn. 441 usw.; Imp. Sg. 2. janahi Th2. 59, D. I. 88\*\*, JāCo. III. 39216, Med. pajānassu D. II. 243<sup>20</sup> (V.), 3. jānātu Iv. 28<sup>0</sup>, 29<sup>10</sup>, Mhvs. 13. 13, Pl. 2. janātha JāCo. II. 250<sup>24</sup>, 3. janantu. — b) Vom St. jāna-1) haben wir Ind. Sg. 3. avajānati Sn. 132, 438 (? m. c.), Pl. 3. Med. -jānare Sn. 601; Imp. Sg. 2. jāna S. IV. 37418, vijāna Sn. 1091 (vijānahi m. c. Jā. III. 327), Pl. 2. janatha DhCo. III. 43814. Ich verweise hier auch gleich auf vikkinatha "verkaufet!" JāCo. I. 121 20. (Über das i gegen skr. krināti s. § 21). Zu jindti vgl. § 131. - c) Der Optativ lautet regulär: Sg. 1. janeyya(m) M. I. 48718, Sn. S. 21, 2. jāneyyāsi M. I. 48718, DhCo. I. 1257, 3. jāneyya Mhvs. 23. 31, Pl. 1. janeyyāma Milp. 3304 und jānemu S. I. 3411 (V.), Sn. 76, Vv. 62. 2, 2. jāneyyātha M. II. 21528, JāCo. II. 1338, 3. jāneyyum Jā. I. 1688. Daneben findet sich in der ältesten Sprachperiode ein anderer Typus: Sg. I. vijaññam Sn. 482, 3. jañña Dh. 157, Th1. 10, Sn. 116. Im Ko. zu Jā. II. 4218 wird jaññā durch jāneyya umschrieben. Dieser Typus ist eine Analogie-bildung nach Opt. dajjam zu dadāmi. Die Form jāniyāma Sn. 873 darf wohl als historisch gelten = skr. jānīyāma.

<sup>1</sup>) Ebenso findet sich im Pkr. JMäh., AMäg. *jānasi, jāna*i, *jāna* neben *jānāsi* usw.; PISCHEL, § 510. Sowie Māh. *vikkiņai*, AMāg. *kiņai*, Š. Imp. *kiņadha*; ebda. § 511. Im Pkr. folgt auch die Wz. *bhaņ* in einigen Dialekten der Analogie der Stämme von Kl. IX, z. B. Ś. *bhaņāsi* (PISCHEL, § 514); im P. scheint das nicht der Fall zu sein.

§ 146. Ebenso liegen 2. bei Wz. grah (grhņāti) "ergreifen" St. gaņhāund gaņha- neben einander: a) Von gaņhā- haben wir z. B. Ind. Sg. 2. gaņhāsi DhCo. III. 57<sup>4</sup>, 3. gaņhāti JāCo. III. 28<sup>9</sup>; Imp. Sg. 3. gaņhātu DhCo. III. 200<sup>9</sup>, patigaņhātu Sn. 479, Vin. II. 192<sup>16</sup> (m. c. patiggahatu Jā. I. 495<sup>2</sup>). b) Von gaņha-: Ind. Sg. 3. gaņhati JāCo. I. 303<sup>28</sup>; Imp. Sg. 2. gaņha JāCo. II. 159<sup>5</sup> und daneben gaņhāhi D. II. 102<sup>6</sup>, JāCo. I. 279<sup>24</sup> und Med. gaņhassu DhCo. III. 302<sup>19</sup>, 3. gaņhatu JāCo. I. 207<sup>8</sup>, Pl. 2. gaņhatha JāCo. I. 111<sup>17</sup>, III. 126<sup>35</sup>. Der Opt. lautet gaņheyyam JāCo. I. 255<sup>9</sup> usw. Über gahāyati s. § 186. 5. Von dem in die e-Flex. übergeführten St. gahe- (§ 139. 2) werden Future, Praeterita, Infinitive und Gerundien abgeleitet. — 3. Zur Wz. mā (māti, mimīte) findet sich der Praes.-St. minā-. Vgl. Opt. Pl. 1. abhinimmineyyāma S. I. 124<sup>39</sup>. — 4. Die Wz. bandh (badhnāti) "binden" hat, wie im Pkr. (PISCHEL, § 513) den Praes.-St. bandha-, flektiert also nach § 144. Vgl. Imp. Sg. 2. bandha D. II. 350<sup>4</sup>, Pl. 3. bandhantu JāCo. I. 153<sup>7</sup>; Opt. Pl. 3. bandheyyum Vin. III. 45<sup>17</sup> usw.

§ 147. Die Praesens-Stämme nach Kl. V werden häufig in die

122 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

Kl. IX übergeführt. Die Bildung des Praes.-St. mittels no ist zumeist ganz außer Gebrauch gekommen<sup>1</sup>). So haben wir I. zu Wz. ci "sammeln" gegen skr. cinoti in Kompos. den Praes.-St. cinā-. Vgl. Ind. Sg. 2. pa-cināsi Jā. III. 22<sup>2</sup>, 3. vicināti Sn. 658, S. I. 149<sup>21</sup> (V.), Pl. 3. vicinanti Vin. I. 13319; Imp. Sg. 2. vicina JāCo. I. 45329 und vicināhi JāCo. III. 916; Pl. 2. vicinātha Smp. 32819. Nach der Analogie von Wzn. wie ji jeti kann ci auch in die e-Flexion übergeführt werden. Vgl. § 131. - 2. Auch Wz. hi "senden" in Kompos, hat gegen skr. hinoti den Praes.-St. hind-. So Ind. Pl. 3. pahinanti D. II. 3211, 32327; Imp. Sg. 3. pahinatu DhCo. III. 3424; Opt. Pl. 2. pahineyyātha DhCo. III. 3188. — 3. Zu Wz. dhū "schütteln" haben wir gegen skr. dhunoti (im Dhātup, auch dhunāti) die Stämme dhunā- oder dhūnă-. Vgl. Ind. Pl. 3. dhunanti Th2. 276, o- sam- nid-dhunanti D. II. 33619, 20; Imp. Sg. 2. niddhunāhi Th1. 416, Pl. 1. dhunāma Th1. 1147, 2. dhunātha Sn. 682, Thi. 256, o- sam- nid-dhunātha D. II. 33617, 18. Dazu Ind. Sg. 3. vidhūnati JāCo. II. 901; Imp. Pl. 2. vidhūnatha JāCo. I. 335°. --4. Zu Wz. sru (srnoti) "hören" finden sich die Stämme suno- und sund. Beide liegen schon in der Gäthäsprache neben einander, vereinzelte Formen von suno- kommen auch später noch vor. Der Stamm sund- überwiegt jedoch beträchtlich. Im Opt. wird er natürlich allein verwendet: a) St. suno- in Ind. Sg. 1. sunomi Ja. IV. 443<sup>22</sup>, Pl. 1. sunoma Sn. 350, 1110, Vv. 84. 12; Imp. Sg. 2. sunohi Sn. 273, D. I. 62<sup>20</sup>, Milp. 315<sup>1</sup>, Pl. 2. sunotha Sn. 997, Vv. 84. I, Milp. I<sup>12</sup> (V.). b) St. sund-: Ind. Sg. I. sunāmi DhCo. III. 172<sup>7</sup>, 2. sunāsi Sn. 696, 3. sunati D. I. 62<sup>83</sup>, A. III. 162<sup>2</sup>, Milp. 5<sup>24</sup>, = Pl. 3. sunanti S. I. 114<sup>81</sup>, JaCo. II. 24<sup>18</sup>; Imp. Sg. 2. suna Th2. 404, S. III. 12184, JaCo. III. 2314 und sunahi Sn. S. 21, JaCo. IV. 114, 3. sunatu Vin. L. 5610, Pl. I. suņāma Sn. 354, 2. suņātha Iv. 4115 (V.), Vv. 84. I, D. II. 211, 3. sunantu Sn. 222, D. II. 166<sup>6</sup> (V.), Milp. 25<sup>14</sup>; Opt. Sg. I. suneyyam Ud. 4832, 3. sune Ja. IV. 24029 und suneyya Sn. 325, Vin. I. 722, Pl. I. sunemu Vv. 53. 23 (nach VvCo. 24216), und suneyyāma M. II. 9018.

1) Die gleiche Erscheinung im Pkr. Vgl. PISCHEL, § 502 f. Die Wz. star (strnoti und strnāti) "ausbreiten" wird nach Kl. I. behandelt. Vgl. auch skr. starati, -te.

§ 148. Wurzeln der V. Kl. mit konsonantischem Ausgange sind sak (saknoti) "können, imstande sein" und ap "erlangen" meist mit pra (prāpnoti). 1. Zu Wz. sak haben wir a) den Praes.-St. sakko- = sakno- im Ind. erhalten und zwar unter Verdrängung des schw. St. saknu- auch im Pl. Formen finden sich in allen Sprachperioden: Sg. I. sakkomi Mhvs. 32. 17, 2. sakkosi JāCo. I. 43328, II. 2145, 3. sakkoti, Pl. 1. sakkoma Sn. 597, Vin. I. 319, JāCo. I. 43717, DhCo. I. 9080, 2. sakkotha JāCo. II. 40586, 3. sakkonti Vin. I. 31<sup>16</sup>, DhCo. 1. 23<sup>8</sup>. Daneben ist nach Kl. IX unter Eintritt von Teilvokal b) der St. sakkund-1) aufgekommen. Davon Opt. Sg. 2. sakkuneyyasi JaCo. III. 30122, Mhvs. 12. 18, 3. sakkuneyya JaCo. I. 3616. c) Ind. Sg. 1. und 2. sakkāmi, sakkasi JāCo. I. 29028, 3. sakkati Th1. 533 ist = sakyati; pass. sakkate "es ist möglich" Nett. 23<sup>8</sup> = sakyate. — 2. Zu Wz.  $\bar{a}p + pra$ ist a) der Praes.-St. pappo- = prapno-: Ind. Sg. 3. pappoti Dh. 27, Sn. 584, Th1. 35, 292, D. II. 241<sup>11, 16</sup> (V.), Pl. 3. papponti Jā. III. 256<sup>18</sup>; Imp. Pl. 3. pappontu Th1. 603. Sämtliche Beispiele gehören der Gäthäsprache an. Dazu St. prāpnu- in Opt. Sg. 3. pappuyya Thi. 364 usw. = prāpnuyāt. Daneben findet sich von der frühesten Zeit an b) der nach Kl. IX. mit Teilvokal gebildete St. pāpuņā-2). Er ist in der Folge in ausschließlicher Verwendung. Vgl. Ind. Sg. 3. papunati Milp. 3078, Pl. 3. papunanti Milp. 31418, JāCo. I. 15081; Imp. Sg. 2. papuna Th2. 432, Sg. 3. pāpunātu JāCo. L.

| Spr. § 147—149. Grammatik des Pāli. B. Wortbildungsle |
|-------------------------------------------------------|
|-------------------------------------------------------|

150<sup>36</sup>; Opt. Sg. 3. *pāpune* Sn. 324, Dh. 138 und *papuneyya* S. I. 126<sup>1</sup>, Milp. 307<sup>30</sup>. Von ap + pari; Imp. Pl. 2. *pariyāpunātha* "lernet!" S. I. 50<sup>18</sup>.

<sup>1</sup>) Man erwartet sakuna-; das kk ist wohl der Form sakko- entnommen, die lebendig geblieben ist. Auch im Pkr. findet sich sakkanomi und sakkunomi; PISCHEL, § 505. – <sup>3</sup>) Im Pkr. findet sich AMāg. pāunai neben pappoi; PISCHEL, § 504.

\$ 140. Beispiel für einen Praesens-Stamm nach Kl. VIII. ist vielleicht munāti "begreift, versteht" Dh. 269. Es scheint, wieder unter Überführung in die Bildungsweise von Kl. IX. für \*munoti zu stehen = skr. \*manoti. Akt. zu manute, Wz. man. In analoger Weise erkläre ich thunati "brüllt auf, heult, stöhnt" zu Wz. stan<sup>1</sup>). Wir haben es da mit einer Bildung nach Kl. VIII, bzw. IX. zu tun. Daneben haben wir ein abhi-tthanati und -tthanavati "donnert" (§ 52. 2) Jā. I. 3321, JāCo. I. 33018 = stanati und stanayati nach Kl. X. wie neben munati sich maññati nach Kl. IV findet. Formen sind Ind. Sg. 3. anutthunāti Sn. 827, Pl. 3. thunanti Sn. 884, Vv. 52. 3, anutthunanti Sn. 901, nitthunanti VyCo. 224<sup>1</sup>. Vgl. auch das Part. Praes. Sg. N. anutthunam Ja. III. 1146 im Ko. durch nitthunanto wiedergegeben. -Sehr mannigfaltig sind die Praesensbildungen der Wz. kar "machen". Wir haben a) im Ind. und Imp. den aus karoti erschlossenen St. karo-. Die Formen finden sich in allen Sprachperioden und haben in der kanon. und nachkan. Prosa als die regulären Bildungen zu gelten. Ind. Sg. I. karomi Sn. 78, karosi M. III. 140<sup>8</sup> (vyak-), DhCo. I. 45<sup>18</sup>, 3. karoti Sn. 216, M. III. 2479, JāCo. I. 27826, Pl. I. karoma JāCo. I. 22128, DhCo. I. 538, 2. karotha Ud. 5116 (V.), DhCo. III. 2018, 3. karonti Sn. 246, DhCo. I. 5218 Imp. Sg. 2. karohi Sn. 1062, Milp. 33017, JaCo. II. 2234, DhCo. I. 5217, 3. karotu Mhvs. 5. 273, Pl. 2. karotha Th2. 13, JāCo. I. 25323, Mhvs. 4. 44; 3. karontu JāCo. I. 153<sup>7</sup>. — b) St. kubba-2), erschlossen aus kubbanti Sn. 794. Ja. III. 11810 = kurvanti : Ind. Sg. 2. kubbasi S. I. 18110 (V.), 3. kubbati Sn. 168, Ja. III. 11810; Opt. Sg. 3. vikubbeyya Dpvs. 1. 40 und Med. kubbetha (vgl. § 129, Anm. 1) Sn. 702, 719 (auch nach Kl. X kubbaye Sn. 943). Bildungen aus diesem St. gehören der Gäthäsprache (und der Kunstdichtung) an. — c) St. kara-<sup>a</sup>), der sich an ved. karati anschließt. Er wird in allen Sprachperioden gebraucht, in der zweiten und dritten wird aus ihm regelmäßig der Opt. gebildet. Ind. Sg. I. Med. kare Ja. II. 13818; Imp. Sg. 2. kara JaCo. IV. 114, Dpvs. 1. 56 und Med. karassu Thi. 46, S. I. 12016 (V.), Ja. III. 741; Opt. Sg. I. kareyyam M. I. 48719 (vyak-), 2. kareyyasi M. I. 48710 (vyak-), JaCo. II. 1027, 3. kare Dh. 42 f. und kareyya Sn. 920, 923, Vv. 84. 40, DhCo. I. 3811, Pl. I. kareyyāma S. I. 5814, 2. kareyyātha Sn. S. 101, 3. kareyyum JāCo. I. 1684, III. 3009. — d) St. kar- der athemat. Konjug. (vgl. ved. kårsi) findet sich nur in dem altertümlichen der Gäthäsprache angehörigen Opt. Sg. 3. kavirā (aus \*karyā, § 47. 2) Dh. 42 f., Sn. 728, Th1. 152 (m. c. kayiră Ja. IV. 1278); Pl. 2. kayirātha Dh. 25, Ud. 9222 (V.), S. I. 2<sup>36</sup> (V.). — c) St. kuru-, entnommen aus Ind. Sg. 3. Med. kurute Dh. 48 = kurute oder Imp. Sg. 2. kuru Mhvs. 4. 40 = kuru, auch in Imp. Sg. 3. kurutu Jā. IV. 396<sup>a</sup>. — f) Vereinzelt ist noch Ind. Sg. I. kummi Jā. II. 435<sup>1a</sup>, VI. 499<sup>16</sup> (Ko. = karomi), nach \*kumma = kurmas gebildet.

<sup>1</sup>) Mit Wz. stu (vgl. PISCHEL, § 494) kann p. thunāti wegen der Bedeutung doch wohl nicht vermittelt werden. Schwierig ist freilich (wie bei munāti) die Erklärung des u in der ersten Silbe (? Vortonschwächung). — <sup>2</sup>) Vgl. pkr. AMāg. kuvvai, Opt. kuvveijā; PISCHEL, § 508. Bildungen wie Māh. kunai, kuna usw. fehlen dagegen im P. — <sup>3</sup>) Pkr. karai usw. bei PISCHEL, § 509. Dagegen fehlen wieder im P. Bildungen wie pkr. karei.

# 3. Futur mit Konditional.

§ 150. Das Futur weist im P. zwei Typen auf, die auf das -sya- und das -isya-Futur des Skr. zurück gehen. Die Flexion entspricht der des Skr.; in der I. Sg. findet sich neben -āmi auch -am<sup>1</sup>), in der I. Pl. steht -mas statt -mas. Als Paradigmen dienen für Typus I dassāmi = dāsyāmi (vokal. Wz.) und lacchāmi = lapsyāmi (konson. Wz.), für Typus II karissāmi = karisyāmi.

| la) Sg. 1. dassāmi, dassam | b) lacchāmi, laccham | II. karissāmi, karissam |
|----------------------------|----------------------|-------------------------|
| 2. dassasi                 | lacchasi             | karissasi               |
| 3. dassati                 | lacchati             | k <b>ari</b> ssati      |
| Pl. I. dassāma             | lacchāma             | karissāma               |
| 2. dassatha                | lacchatha            | karissatha              |
| 3. dassanti                | lacchanti            | karissanti              |

Beispiele medialer Formen sind Sg. 2. gamissase "du wirst gehen" Th1. 359; Sg. 3. hessate "wird sein" Mhvs. 25. 97; Pl. 1. sikkhissämase "wir werden lernen" Sn. 814, lacchämase Vv. 32. 9; Pl. 3. karissare Mhvs. 30. 55, vasissare Th1. 962, bhavissare Jā. III. 207<sup>9</sup>.

Statt ss kann in der Gāthāsprache (und zwar speziell in der 2. 3. Sg. und in der 3. Pl.) h eintreten<sup>3</sup>). So in *padāhisi* Th2. 303 für *-dassasi; parinibbāhisi* "du wirst verlöschen" Th1. 415; *hāhasi* "du wirst aufgeben" Jā. III. 172<sup>26</sup> und *vihāhisi* Jā. I. 298<sup>26</sup> zu Wz. *hā; palehiti* "er wird fliehen" Th1. 307 zu *palāy-; ehisi* "du wirst geben" Dh. 236; *ehiti* "er wird kommen" Jā. II. 153<sup>18</sup>; *karihiti* "er wird machen" Th2. 424 usw. Weitere Beispiele § 151 a. E. und 153. I. Über das *i* hinter dem h vgl. § 19. I.

<sup>1</sup>) Wie auch im Pkr.; PISCHEL § 520. — <sup>2</sup>) Noch allgemeiner im Pkr.; PISCHEL, a. a. O.

§ 151. Nach dem Typus Ia bilden ihr Futur 1. Wzn. auf ā: dassāmi "ich werde geben" JāCo. III. 5314, DhCo. III. 1901 (Sg. 2. dassasi JāCo. II. 1601, Pl. 1. dassāma DhCo. III. 1949, 2. dassatha D. II. 9620 usw.); thassati "er wird stehen" D. I. 46<sup>10</sup> = sthāsyati (Pl. 3. thassanti D. II. 75<sup>30</sup> usw.); hassāmi "ich werde aufgeben" Jā. IV. 420<sup>20</sup> (pahassam M. II. 100<sup>2</sup> V.) = hāsyati (Pl. 2. pahassatha Dh. 144), passati "er wird trinken" Jā. VI.  $527^{20} = pasyati$ . Nicht selten geht in der ältesten Sprache  $\bar{a}$  in i über<sup>1</sup>): pissāmi "ich werde trinken" Jā. III. 43219; paccupadissāmi zu Wz. dā Jā. V. 221<sup>7</sup>; upañnissam zu Wz. jnā Sn. 701, 716 (Pl. 3. vinnissanti Th1. 703); parinibbissam "ich werde ins Nirvana eingehen" zu Wz. va Th1. 658; akkhissam "ich werde verkünden" zu Wz. khyā mit ā Jā. VI. 523<sup>21</sup>; vyakkhissam Sn. 600; upatthissam "ich werde bedienen" Ja. VI. 52319. Seltener ist der Ubergang in e: hessami, -ma zu Wz. ha la. IV. 415<sup>19</sup>, VI. 441<sup>16</sup>. ---2. Wzn. auf u : sossāmi "ich werde hören" S. I. 210° (V.) = śrog āmi (Sg. 2. sossi für sossasi § 65. 2, 3. sossati D. II. 1312). Daneben sussam Sn. 694. nach § 15. - 3. Wzn. auf & und e-Stämme: jessasi "du wirst siegen" Jā. II. 252<sup>15</sup> = jesyasi; nessāmi "ich werde führen" JāCo. I. 222<sup>28</sup>, II. 159<sup>14</sup> = nesyāmi (Pl. 2. nessatha Dh. 179 f.); pacessati "er wird sammeln" Dh. 44 f. = cesyati (daneben pacissati Jā. III. 22\* nach § 15); essāmi "ich werde gehen" JāCo. VI. 365<sup>b</sup>, essasi JāCo. VI. 365<sup>c</sup>, essati Dh. 369, JāCo. VI. 365<sup>4</sup>, essanti Dh. 86 = esyāmi usw. Ebenso von Kompositis: paccessam Vin. I. 255<sup>24</sup>, samessati S. IV. 379<sup>19</sup>, samessanti Iv. 70<sup>19</sup>. Nach diesem Typus richten sich nun die Verba, die im Praes. den e-St. haben. So nidhessāmi "ich werde niederlegen" zu St. dhe- (§ 142. 2); gahessāmi "ich werde nehmen" JāCo. I. 263<sup>18</sup> zu St. gahe- der Wz. grah; sessam "ich

Spr. § 150—153. Grammatik des Päll. B. Wortbildungslehre.

werde liegen" Sn. 970, sessati S. I.  $83^{20}$ , DhCo. I.  $320^{14}$  zu St. se- (§ 140. 4) der Wz. sī gegen skr. sayişyate. (Über hessati "wird sein" vgl. § 154. 2). Außerordentlich häufig zu dem kontrah. St. der Verba von Kl. X nebst Denominativen und Kausativen: Sg. 1. kathessāmi JāCo. IV.  $139^{20}$ , samgāmessāmi JāCo. II. 11<sup>4</sup>, 2. kappessasi A. IV.  $301^{20}$ , 3. pūjessati Vin. I. 105<sup>20</sup>, damessati JāCo. I. 506<sup>20</sup>, Pl. I. dassessāma JāCo. I. 59<sup>4</sup>, 2. vassāpessatha JāCo. I. 253<sup>26</sup>, 3. ropessanti Vin. II. 12<sup>16</sup> usw. Analog dazu kann zu anubhoti "genießt" (§ 131. 2) ein anubhossati Jā. I. 500<sup>19</sup> und mit h statt ss : anubhohisi Th2. 510 (anubhossasi Vv. 52. 18) gebildet werden, zu sambhoti ein sambhossāma Mhvs. 5. 100, zu pahoti "genügt" ein pahossati<sup>2</sup>) DhCo. III. 254<sup>19</sup>. Ebenso zu hoti (§ 131. 2) : hohisi Th1. 382 und hohiti<sup>3</sup>) Th1, 1137, Th2. 465.

<sup>1</sup>) Im Pkr. vergleichen sich Futura, wie AMāg. sam-dhissāmi, pari-hissāmi bei PISCHEL, § 530. — <sup>2</sup>) Im Pkr. vgl. Māh. hossam. — <sup>3</sup>) Vgl. pkr. hohimi, hohisi, hohii; PISCHEL, § 521.

§ 152. Der Typus Ib schließt eine Anzahl historisch überlieferter Bildungen ein, die namentlich der älteren Literatur angehören. Es finden sich aber auch noch in der nachkanon. Prosa genug Beispiele<sup>1</sup>). Zu Wz. sak "können" haben wir Sg. 3. sakkhati Sn. 319 = saksyati, Pl. 3. sakkhinti Sn. 28; dazu sagghasi mit Erweichung (§ 61. 1). Zu Wz. vac "sagen": Sg. 1. vakkhāmi JāCo. I. 346<sup>2</sup> = vaksyāmi, 3. vakkhati S. I. 142<sup>28</sup>, JāCo. II. 4010, Pl. 1. vakkhāma S. IV. 72°, M. III. 20728, 3. vakkhanti Vin. II. 121. Zu Wz. bhuj "genießen": bhokkham Jā. IV. 127<sup>90</sup> = bhoksyāmi. Zu Wz. chid "zerschneiden" Sg. I. checcham Jā. III. 500<sup>28</sup> = chetsyāmi, 3. checchati Dh. 350, Th1. 761. Zu Wz. bhid "spalten" Sg. 3. bhecchati A. I. 84 = bhetsyati. Zu Wz. labh "erlangen" Sg. 1. lacchāmi M. II. 71°, JāCo. I. 395<sup>15</sup> = lapsyāmi, 2. lacchasi Vv. 83. 5, M. II. 71<sup>1</sup>, JāCo. I. 279<sup>8</sup>, 3. lacchati S. I. 11419, Pl. J. lacchama Ja. IV. 29221. Zu Wz. vis "eintreten" Sg. I. pavekkhami Jā. III. 865, Mhvs. 25. 42. Zu Wz. vas "wohnen" Sg. I. vacchāmi Jā. VI. 523<sup>11</sup> und vaccham Th. 2. 414, 425 = vatsyāmi, 3. vacchati Th2. 294. Zu Wz. darś "sehen" Sg. I. dakkham ThI. 1099 = draksyāmi. 2. dakkhasi S. I. 11611 (V.) und dakkhisi Th2. 232, Ja. VI. 49715, 3. dakkhati S. II. 255<sup>28</sup> und dakkhiti Sn. 909, D. I. 165<sup>19</sup>, M. II. 202<sup>6</sup>, Pl. 3. dakkhinti Vin. I. 16<sup>84</sup>. Die Formen mokkhasi Vin. I. 21<sup>18</sup> (V.) = S. I. 111<sup>99</sup> (V.) und mokkhanti Dh. 37 zu Wz. muc = moksyasi, moksyanti haben passive Bedeutung. Diese Future werden wohl noch als solche empfunden. So steht M. III. 130<sup>1</sup> dakkhati neben Hassati und sacchi-karissati. Daß aber das Gefühl für die futurale Bedeutung im Schwinden begriffen war, beweisen (schon in ältester Sprachperiode) Doppelbildungen<sup>2</sup>) wie dakkhisam (m. c. für -issam) Th2. 84 (Ko. 8919 : passissam); 2. dakkhissasi M. III. 510; Pl. I. dakkhisāma Jā, III. 997 (Ko. dakkhissāma), 2. dakkhissatha M. II. 608. Ebenso Sg. 1. sakkhissāmi "ich werde können" JāCo. I. 2907, 2. sakkhissasi Vin. III. 1923, JaCo. I. 22221, 3. sakkhissati DhCo. III. 1764, Pl. 1. sakkhissama JaCo. II. 1295, 2. sakkhissatha DhCo. III. 807, 3. sakkhissanti JaCo. I. 25535, weitergebildet vom Futur-St. sakkh- der Wz. sak<sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Im Pkr. vergleichen sich Future wie daccham, moccham, voccham, cheecham, bhoecham usw.; PISCHEL, § 525, 526, 529, 532. – <sup>2</sup>) Vgl. Māh. dacchihisi bei PISCHEL, § 525. – <sup>3</sup>) Ist solch ein Fut.-St. auch in dem V. pavecchati "wirft, gibt, spendet" Sn. 463 ff., 490 ff., Th2. 272, S. I. 18<sup>36, 37</sup> (V.), Jä. III. 12<sup>1,3</sup>, 172<sup>7</sup>, VI. 502<sup>13</sup> enthalten?

§ 153. Unter den Typus Ib fallen 1. gewisse Future von Wzn. auf r. Offenbar setzt kassam Th1. 381, kassāmi Th1. 1138 (im gleichen Vers karissāmi!) zu Wz. kar "machen" ein \*karsyāmi voraus. Für kassam

126 I. Allgemeines und Sprache 7. Päll. Literatur und Sprache.

steht auch kāsam lā. IV. 28718 und dies leitet hinüber zu den Formen Sg. I. kāhāmi Th1. 103, Jā. II. 257<sup>1</sup>, III. 47<sup>16</sup>, Vv. 52. 17, 2. kāhasi Db. 154, Th1. 1134, II. 57; 3. kāhati Jā. II. 443<sup>14</sup> und kāhiti Jā. VI. 497<sup>2</sup>, Pl. I. kāhāma Vv. 84. 37, 3. kāhanti lā. VI. 510<sup>8</sup> und kāhinti Th2. 500<sup>1</sup>). Zu Wz. har mit vi ...verweilen, wohnen, leben" haben wir vihassam Thi. 1091 ff. = \*viharsyami, 3. vihassati S. I. 1571 (V.). Dazu mit k Sg. 2. vihākisi Dh. 379; auch vom Simplex Sg. 3. hahiti la. VI. 500<sup>6</sup>. Statt a haben wir i in der Wz.-Silbe in Sg. I. vihissāmi Th2, 181, 360, Pl. I. vikissāma Th2, 121; auch Sg. I. ahissam "ich werde herbeibringen" Ja. VI. 523" (Ko. aharissami); und weiterhin e in vihessati Th1. 2572). Alle die besprochenen Formen gehören nur der Gäthäsprache an. - 2. Endlich sind einige schwierige Futuralformen der Wz. han "schlagen, töten", die in der Gäthäsprache und in der kanon. Prosa vorkommen, zu erwähnen: Sg. 1. patihankhami S. IV. 104<sup>26</sup>, vermutlich = \*hanks yāmi, Dazu hanchati Iā. IV. 102<sup>9</sup> (Ko, hanissati); der Opt, hañchema Iā. II. 418<sup>11</sup> (Ko, hanissāma) beweist, daß man die futurale Bedeutung des St. hanch- nur mehr undeutlich empfand. Schließlich führe ich die Sg. 1. ahanhi ...ich werde schlagen" Vin. I. 8<sup>26</sup> (V.), D. II. 72<sup>6,19</sup> an, die aber vielleicht in akañkan emendiert werden darf<sup>8</sup>).

<sup>1</sup>) Im Pkr. entsprechen kāham, kāhisi, kāhisi usw.; PISCHEL, § 533. — <sup>3</sup>) Die Bildungen der Wz. har fallen so mit denen der Wz. hā zusammen. Vgl. § 150, 151. — <sup>3</sup>) FRANKE D. 180, Anm. 7 liest in der Stelle D. II. 72<sup>9,19</sup> sehr ansprechend ākaāki ime Vajjī (= āhaāham ime) für āhaāhi 'me der Textausgabe; allein die Form āhaāhi steht auch Vin. I. 8<sup>16</sup>: āhaāhi amatadudrabhim. Hier müßte dann ākaāk' amata- verbessert werden.

§ 154. Unter den Futuren des Typus II befinden sich gleichfalls viele historische Formen. I. Beispiele: Sg. I. pakkamissam Th2. 294 = prakramişyāmi, asissāmi Sn. 970 = asişyāmi, khādissāmi JāCo. III. 5219 = khādis yāmi; 2. karissasi JāCo. III. 5426 = karis yasi, harissasi JāCo. VI. 364<sup>26</sup> = hariş yasi 3. jayissati (neben jessati) Jā. II. 252<sup>15</sup> = jayis yati (neben jes yati); nayissati Vin. I. 43<sup>17</sup> (V.) = nayis yati (neben nes yati), hanissati JāCo. IV. 102<sup>25</sup> = hanis yati; Pl. 1. yācissāma Vin. II. 196<sup>26</sup> = yācis yāmas, vasissāma Mhvs. 14. 26 = vasis jāmas (neben vatsvāmas); 2. labhissatha JāCo. III. 126<sup>24</sup> = labhisyatha (neben lapsyatha), pabbajissatha Mhvs. 5. 199 = pravrajisyatha; 3. gamissanti Sn. 445 = gamisyanti, samanumodissanti M. I. 398\* = modis yante usw. - 2. Historisch ist auch bhavissämi usw. = bhavis yāmi usw., die reguläre Form in der kanon. und nachkanon. Prosa. Dazu in der Gäthäsprache (und Kunstpoesie) sowie archaisch in der kanon. Prosa die kontrahierte Form (§ 27. 5) wie Sg. 1. hessam Th1. 1100, Jā. III. 224\* und hessāmi Th2. 460, 3. hessati Jā. III. 27916, Med. hessate Mhvs. 25. 97, Pl. 2. hessatha S. IV. 17924. Formell fallen diese Bildungen mit solchen der e-Stämme des Typus I zusammen. — 3. Nach Typus II werden auch aus den nicht kontrahierten Stämmen der Kl. X und der Kausative und Denominative nach § 187 die Future abgeleitet. Sie entsprechen den Bildungen des Skr. So bandhayissami "ich werde binden lassen" Mhvs. 24. 6 = bandhayiş yāmi; pālayissāmi "ich werde beschützen" JāCo. IV. 129<sup>15</sup> = pālayis yāmi. — 4. Endlich bilden nach Typus II ihr Futur auch Desiderative (§ 184) und Intensive (§ 185): Sg. I. titikkhissam Dh. 320, vīmaņsissāmi JāCo. I. 39017, cankamissāmi Thi. 540; Pl. I. sussūsissāma S. II. 267<sup>21</sup>, 3. sussūsissanti S. II. 267<sup>8</sup>.

§ 155. Der Typus II hat nun innerhalb des Päli ganz außerordentlich an Verbreitung gewonnen<sup>1</sup>). Es kann nach ihm so ziemlich von Spr. § 153-157. GRAMMATIK DES PÄLI. B. WORTBILDUNGSLEHRE.

jedem Praes.-St. ein Futur abgeleitet werden. Beispiele zur thematischen Konjugation: 1. Kl. I zu § 132; Sg. 1. pivissāmi Th1. 313 IāCo. IV. 29. titthissāmi M. III. 12018. vutthahissāmi Mhys. 36. 76: 2. pivissasi JaCo. VI. 365°, nisīdissasi A. IV. 3011°; 3. nisīdissati Vin. I. 94, patitthahissati DhCo. III. 171<sup>21</sup>; Pl. 1. upatthahissāma DhCo. IV. 7<sup>18</sup>; pivissāma JaCo. I. 998; 2. pivissatha Vin. I. 787; 3. vutthahissanti D. II. 746. Zu § 133: Sg. I. gacchissāmi JāCo. III. 10<sup>9</sup>, gacchissam Th1. 95, Vy. 63, 21; 2. gacchisi (§ 65. 2); 3. agacchissati JaCo. III. 53"; Pl. 2. gacchissatha JaCo. II. 128" usw. - 2. Kl. VI. Zu § 134: Sg. I. pavissāmi (§ 65. 2) und pavisissāmi JāCo. III. 867, ādisissāmi Th2. 308, pucchissāmi Sn. S. 32, Jā. VI. 36418, phusissam Th1. 386; Pl. I. pucchissama Sn. S. 112 usw. Auffallend ist panudahissāmi Th1. 27, 233. Zu § 135: Pl. 3. acchissanti Vin. II. 768. Sg. 1. muñcissāmi<sup>8</sup>) JāCo. I. 434<sup>1, 19</sup>; Pl. 3. sincissanti Vin. II. 12<sup>17</sup> usw. — 3. Kl. IV. Zu § 136. 1: Sg. 1. naccissāmi JāCo. I. 29224; 2. maññissasi Vin. I. 5927; 3. ijihissati JaCo. I. 1514, vinassissati JaCo. I. 25618, pabujihissati JāCo. I. 6219; Pl. I. naccissāma DhCo. III. 1028; 2. āpajjissatha M. I. 1248; 3. kujjhissanti DhCo. III. 1016, naccissanti Vin. II. 1229. Zu § 136. 3: Sg. 1. passissāmi Vin. I. 97<sup>95</sup>, JāCo. I. 62<sup>19</sup>; 2. passissasi Vin. I. 97<sup>94</sup>; 3. passissati Ud. 4098; Pl. 1. passissāma JāCo. II. 2138 usw. Zu § 136. 4: Sg. 1. vihannissam Th1. 386; 3. pannāyissati JāCo. I. 48428, niyyissati A. V. 19510; sayissati S. IV. 34429, khīyissati JāCo. I. 2904; Pl. I. muccissāma JāCo. I. 434<sup>20</sup>; 2. muccissatha DhCo. III. 242<sup>14</sup>. Zu § 137; Sg. 3. jivvissati und mivvissati M. III. 24622. Zu § 138: Sg. 1. nahāyissāmi JāCo. I. 26525, nibbāyissam Th1. 162, 919, parinibbāyissāmi D. II. 10419, tāyissāmi JāCo. II. 25217; Sg. 3. antara-dhāyissati Vin. I. 43<sup>21</sup>; Pl. 3. gāyissanti Vin. II. 12<sup>22</sup> usw. Sg. I. palāvissāmi JāCo. II. 24728 (auch sajjhāvissāmi JāCo. II. 24318 zu § 188. 1).

<sup>1</sup>) Es ist bezeichnend, daß in den Kommentaren Future des Typus I häufig durch solche des Typus II umschrieben werden. So von den in § 150, 151, 152 angeführten Beispielen hähisi durch jakissasi, jessasi durch jinissasi, bhokkham durch hhuñjissämi, vacchati durch vasissati. Für alle die Neubildungen nach Typus II finden sich Parallelen im Pkr.; PISCHEL, § 520 ff. — <sup>2</sup>) An beiden Stellen in passiver Bed.; es ist daher vielleicht muccissämi zu lesen. Es müßte dann auch pamufice "er dürfte erlöst werden" Jā, III, 236<sup>19</sup>, 237<sup>2</sup> in pamucce geändert werden.

§ 156. Athematische Konjugation. 1. Kl. III. Zu § 142: Sg. 1. jahissāmi Jā. IV. 415<sup>19</sup>, JāCo. IV. 420<sup>26</sup>, saddahissāmi Milp. 148<sup>21</sup>, patijaggissāmi JāCo. II. 200°; 2. jahissasi JāCo. III. 1734; 3. jahissati Jā. III. 27918; Pl. 2. saddahissatha DhCo. I. 117 28, patijaggissatha DhCo. IV. 1016 usw. — 2. Kl. VIII. Zu § 144: Sg. 1. bhañjissam Th1. 1095 (pari)bhuñjissāmi Vin. I. 185<sup>21</sup>, II. 300<sup>29</sup>, JāCo. IV. 129<sup>14</sup>; 3. chindissati JāCo. II. 252<sup>21</sup>, bhindissati Vin. II. 1988; Pl. 3. samucchindissanti D. II. 7415, bhuñjissanti Vin. II. 19618, rincissanti Vin. I. 19019. - 2. Kl. IX. Zu § 145: Sg. 1. jānissāmi JāCo. III. 53 22, vikkinissāmi DhCo. III. 4301, jinissāmi JāCo. III. 56; 2. jinissasi JāCo. II. 25218; 3. jānissati JāCo. VI. 36419, jinissati JāCo. III. 52; Pl. 1. anujānissāma M. II. 578; 3. samanu jānissanti M. I. 3988. Zu § 146: Sg. I. ganhissāmi JāCo. I. 222<sup>24</sup>, 2. ganhissasi JāCo. I. 222<sup>24</sup>, 3. ganhissati JāCo. III. 28029, Pl. I. ganhissāma JāCo. II. 1049, 2. ganhissatha JāCo. II. 19717 usw. - 3. Kl. V und IX. Zu § 147: Sg. 1. sunissami DhCo. III. 19510, 2. sunissasi DhCo. III. 1959; Pl. I. sakkunissāma JāCo. II. 41522, 2. sunissatha DhCo. I. 9711, papunissatha JāCo. I. 25326, 3. pāpunissanti JāCo. I. 2564 usw.

### Konditional.

§ 157. Der Konditional ist der Form nach wie im Skr. ein zum

128 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

Futur gebildetes Praeteritum. Er wird gebraucht als Irrealis der Gegenwart und der Vergangenheit. Das Augment scheint, außer in Kompositis, obligat zu sein. Die Flexion entspricht der sanskritischen, nur die 3. PL hat ihre Endung -amsu vom Aorist (§ 159. III) bezogen. Beispiele sind: Sg. I. abhavissam JāCo. I. 470<sup>16</sup> = abhavisyam; adassam JāCo. III. 30<sup>6</sup> = adāsyam; apāpessam (zum Kaus. von āp + pra<sup>1</sup>) JāCo. II. 11<sup>18</sup>; olokessam "ich würde betrachten od. hätte betrachtet" JaCo. I. 47016. - Sg. 2. abhavissa JāCo. II. 11<sup>18</sup>, III. 30<sup>6</sup> = abhavis yas; āpajjissa DhCo. III. 137<sup>17</sup>. — Sg. 3. abhavissa "wäre od. wäre gewesen" Vin. I. 1388, D. II. 576, M. III. 16311, Ud. 80<sup>24</sup>, JaCo. II. 112<sup>16</sup> (nabhavissa zu lesen?), V. 264<sup>1</sup> = abhavis yat; anassissa<sup>2</sup>) "er wäre umgekommen" [āCo. II. 112<sup>17</sup>; adassa JāCo. V. 264<sup>1</sup>; uppajjissa DhCo. III. 137<sup>19</sup>, payojayissa, pabbajissa, pāpuņissa, patitthakissa DhCo. III. 13116, akarissa DhCo. I. 14719, asakkhissa DhCo. I. 14720 (nāszu lesen?), III. 323, alabhissa DhCo. III. 41. - Pl. I. alabhissama und agamissāma JāCo. III. 35<sup>10,11</sup>. — Pl. 3. abhavissamsu Vin. I. 13<sup>81</sup>. — Hierzu kommt D. II. 63\* ff. eine Reihe medialer Formen der Sg. 3: okkamissatha "stjege herab", samucchissatha<sup>8</sup>) "entstünde, gestaltete sich", nibbattissatha (Wz. vart) "entstünde", apajjissatha "würde zu .. gelangen", alabhissatha "würde erhalten". Das Suff. -tha gegen skr. -ta wie im Praes. Opt. (§ 129) und Aor. (§ 159. II.).

<sup>1</sup>) Dem Sprachgefühl gilt  $p\bar{a}p$ - nicht mehr als Zusammensetzung, darum kann das Augment vortreten. — <sup>2</sup>) Es ist mit SPEYER, Ved. u. Skr.-Syntax, S. 60, Anm. 2 *nassissā 'ti* (genauer wohl *yev' anassissā 'ti*) zu lesen. Vgl. auch D. ANDERSEN, PR. S. 119. — <sup>3</sup>) E. WINDISCH, Buddha's Geburt, S. 39, Anm. leitet die Form zweifelnd von skr. *sam-mūrch* ab. Es wäre dann *sammucchissatha* zu lesen. Anders R. O. FRANKE, WZKM. 8, 327.

#### 4. Aorist.

§ 158. Der Aorist des P. geht zurück auf alte Imperfekte und Aoriste. Außer den Endungen charakterisiert ihn das Augment, das jedoch häufig fehlt. WACKERNAGEL<sup>1</sup>) ist es gelungen, bestimmte Gesetze über Gebrauch und Nichtgebrauch des Augments aufzufinden: 1. Bei einsilbiger Verbalform bleibt das Augment erhalten: adam "ich gab", agā "er ging". Auch acc-agā, samajjh-agam (neben adhi-gam Th. II. 122). — 2. Stets findet sich, auch in der späteren Sprache, das Augment bei zweisilbigen Formen, die auf Imperf. oder einf. Aor. oder s-Aor. zurückgehen: agamā "er ging", adāsi "er gab", akāsi "er machte", avocum "sie sprachen". Auch ajjh-agamā, pacc-assosi, pāyāsi. — 3. Das Augment ist arbitrār in den beiden älteren Sprachperioden bei zweisilbigen Formen, die auf den -is-Aor. zurückgehen: alabhim "ich erhielt" neben labhi "er erhielt". In der nachkanon. Prosa ist das Weglassen des Augments Regel: khādi "er aß", bhindi "er zertrümmerte". — 4. Das Augment erhält sich stets in dreisilbigen Formen, die a) zu dem erweiterten Typus gehören wie agamāsi "er ging", addasāsim "ich sah"; oder die b) auf thematische Imperf. und Aoriste zurück gehen, wie abhasatha "er sprach". - 5. Im übrigen zieht Drei- und Mehrsilbigkeit schon frühzeitig Verlust des Augments nach sich, der, anfänglich arbiträr, in der nachkanon. Prosa zur Regel wird. Also in der Gäthäsprache noch apucchimsu "sie fragten" neben pucchimsu, später überwiegend und schließlich regelmäßig desesim ...ich lehrte, khādimha "wir aßen", kathayimsu "sie erzählten".

<sup>1</sup>) Wortumfang und Wortform, GN. 1906, S. 154 ff. Im Anschluss an Kacc. hat man bisher angenommen, der Gebrauch des Augments sei beliebig. Vgl. s. B. V. HENRY, Précis de Gramm. Pâlie, S. 88, § 220. Spr. § 157—159. Grammatik des Päli. B. Wortbildungslehre.

§ 159. Je nach dem Ursprung lassen sich verschiedene Typen des Aorists<sup>1</sup>) unterscheiden.

I. Typus. Beispiel: Wz. da "geben".

 Sg. 1. adam Jā. III. 411<sup>10</sup>
 Pl. (adamha) Jā. II. 71<sup>4</sup>, Vv. 68. 4, 5

 2. ado (adā) Jā. IV. 240<sup>14</sup>, V. 161<sup>13</sup>
 (adattha) JāCo. II. 166<sup>31</sup>

3. adā Sn. 303, Mhvs. 7. 70. adū, adum.

Der Typus geht auf den Wz.-Aorist, skr. adām, adās, adāt.. adus zurück. Die Formen des Pl. 1. und 2. sind jedoch (gegen skr. adāma, adāta) dem Typus III entnommen.

II. Typus. Beispiel: Wz. gam "gehen".

Sg. I. agamam ThI. 258 2. agamā Sn. 834 Pl. agamāma (agamamha Sn. 349) agamatha (agamatha)

3. agamā Sn. 408, Mhys. 5. 42 agamum Sn. 290, Mhys. 4. 36.

Der Typus beruht auf dem a-Aor., bzw. dem themat. Imperf., skr. asicam, asicas, asicat... asican, bzw. asiñcam usw. Die Endungen -amha, -attha sind dem Typus III entnommen. Es finden sich aber auch die Ausgänge -ama, -atha : akarāma "wir taten", addasāma "wir sahen", addasatha "ihr sahet". Vgl. § 162. I, 3. — Auch mediale Formen sind von diesem Typus vorhanden: Sg. 3. -tha : abhāsatha "er sprach" Sn. 30, vindatha "er fand" Th2. 420; Pl. I. -mhase : akaramhase Jā. III. 26<sup>18</sup>; Pl. 3. -re, -rum : abajjhare "sie wurden gebunden" Jā. I. 428<sup>1</sup>, amaññarum "sie dachten" Jā. III. 488<sup>2</sup>. Das Suff. -tha zeigt wieder (vgl. § 129, 157) die Aspirata statt der Tenuis. Zu -amhase (Typus III) vgl. § 126; -re und -rum entsprechen den ved. Endungen -re und -ran oder -ram<sup>2</sup>).

III. Typus. Beispiel: Wz. fru "hören", kar "machen".

Sg. 1. assosim Th1. 131

"hören", *kar* "machen". Pl. *assumha* S. I. 157<sup>12</sup>, JāCo. III. 278<sup>6</sup>

2. assosi

ł

,

:

- 3. assosi D. I. 8711, Sn. S. 99
- Sg. 1. akāsim Th2. 74, Vv. 1. 5
  - 2. akāsi Vv. 1. 3, Th1. 1207
    - 3. akāsi JāCo. III. 188<sup>94</sup>, DhCo. I. 39<sup>6</sup>

assuttha D. II. 272<sup>9</sup> (so!), S. I. 157<sup>9</sup> assosum D. I. 111<sup>10</sup>, Vin. I. 18<sup>85</sup> Pl. akamha Jā. III. 47<sup>4</sup>

akattha Vv. 84. 38, Mhvs. 12. 22 akāsum Mhvs. 31. 99 v. l., akamsu Sn. 882, JāCo. I. 262<sup>6</sup>.

Grundlage ist der skr. s-Aor.: asrauşam, akārşam; asrauşīs, akārşīs, asrauşīt, akārşīt; asrauşma, akārşma; asrauşta, akārşta; asrauşus, akārşus. Das u in assumha, assuttha erklärt sich nach § 15; das Suff. -mha ist nach § 50. 4, bzw. 58. 2 zu beurteilen. Bemerkenswert ist -ttha = -sta statt des zu erwartenden -ttha. — Mediale Formen sind Sg. 3. -tha : udapattha "flog auf" (Wz. pat) Jā. V. 255<sup>14</sup> (Konj. v. FAUSBÖLL), pāpattha "er fiel" Jā. V. 255<sup>30</sup>; mā laddhā "sie soll nicht erhalten" Jā. III. 138<sup>21</sup> = skr. alabdha, aber auch alattha<sup>3</sup>) "er empfing" Jā. IV. 310<sup>3</sup>, M. II. 49<sup>8</sup>, S. IV. 302<sup>9</sup>, Sn. S. 107. Alle Formen mit Ausfall des s wie im Skr.

IV. Typus. Beispiel: Wz. gam "gehen".

| Sg. 1. | agamisam, | agamim | Th1.9 | Pl. agamimha | S. I. 202 <sup>88</sup> | (V.) |
|--------|-----------|--------|-------|--------------|-------------------------|------|
|--------|-----------|--------|-------|--------------|-------------------------|------|

- 2. agami Sn. 339, JāCo. IV. 2<sup>17</sup> agamittha JāCo. I. 263<sup>4</sup>, DhCo. III. 22<sup>7</sup>
- 3. agami D. II. 264<sup>9</sup>, JāCo. VI. agamisum, agamiņsu JāCo. II. 366<sup>34</sup> 416<sup>33</sup>.

Grundlage ist der skr. *is*-Aor. *abodhisam, abodhīs, abodhīt, abodhisma, abodhista, abodhisus.* Die Form *agamim* geht auf die vedischen "kontrahierten" Formen, wie *akramīm, avadhīm*<sup>4</sup>), zurück. Statt -*isam* erscheint in Sg. I. auch -*issam*, genau wie im Pkr. (PISCHEL, § 516), z. B. *adhigac*-

Indo-arische Philologie I. 7.

#### 130 I. Allgemeines und Sprache 7. Päll Literatur und Sprache.

chissam Sn. 446; nandissam S. I. 17618(V). Neben -isum, -imsu im Pl. 3. findet sich auch -um, entlehnt aus Typus II. Auch Imperfekte, die in Sg. 2. und 3. i haben, haben zur Ausbildung des Typus beigetragen. So abravi Sn. 355, Th1. 430 und abruvi Jā. III. 6220 "er sprach" = abravit (dazu Sg. I. dann abravim Cp. 2. 6. 8; Pl. 3. abravam Ja. V. 1122). Ferner  $\overline{asi}$ , er war" Sn. 286. Mhvs. 2. I =  $\overline{asit}$  (dazu Sg. I.  $\overline{asim}$ , dsi ThI. 157. Pv. I. 2. 2. Cp. 3. 7. I: aber Pl. I. asum Th2, 224; Pl. 3. asum Sn. 284. Mhvs. I. 32). - Mediale Formen: Sg. 2. -ittho = -isthās : mā pațisevittho "setze dich nicht (dem Gift) aus!" Ja. IV. 222<sup>9</sup>, pucchittho ...du fragtest" D. II. 284<sup>a</sup>, amaññittho Th1. 280, M. III. 247<sup>e</sup> (vgl. Ja. II. 29<sup>11</sup>), vihaññittho Th1. 385; Sg. 3. -ittha = -ista: pucchittha Mhvs. 17. 33; mā jīvittha ...es möge nicht schwinden" Iā. I. 468<sup>5</sup>; sandittha "floß" (Wz. syand) D. II. 120<sup>22</sup>; mā vo āvuso evam ruccittha ...möge es euch so nicht belieben" DhCo. L 1328. Von Passivstämmen: sūyittha "wurde gehört" DhCo. I. 168; adissittha "zeigte sich" ThI. 170; divitika "wurde gegeben" S. I. 589. Wieder stehen Dentale statt der zu erwartenden Cerebrale<sup>5</sup>).

<sup>1</sup>) Im Pkr. hat nur die AMäg. Aoristformen bewahrt; PISCHEL § 516 f. — <sup>3</sup>) MAC-DONELL, Vedic Grammar, § 412 a. — <sup>3</sup>) Die Verhärtung in P. erklärt sich durch den Einfluß von Formen wie *apattha* im Zusammenhang mit solchen wie *abhästetka*. — <sup>4</sup>) WHITNEY, Ind. Gramm. § 904 a. MACDONELL, Ved. Gr. § 529 a. 3. — <sup>5</sup>) Solche Formen mit *tth* statt *tth* finden sich auch im Pkr. Vgl. AMäg. *sevitthä, bhuñjitthā*. PISCHEL (§ 517) zweifelt, ob diese Formen von Haus aus dem Aorist angehören. Vgl. anch JOHANSSON, KZ. 32. 450 ff.

Typus I.

§ 160. Die Bildungen des Typus I gehören ganz überwiegend der Gåthäsprache an, einzelne Formen begegnen auch in der kanon. und nachkanon. Prosa. Es kommen vornehmlich Wzn. auf Vokale in Betracht. So I) Wz. gā "gehen": Sg. I. ajjhagam ThI. 405, Th2. 67, adhigam Th2. 122, samajjhagam S. I. 103<sup>10</sup>; 2. ajjhagā Vv. 34. 7; 3. agā Sn. 538, ajjhagā D. I. 223<sup>3</sup>; Pl. 3. ajjhagū Jā. I. 256<sup>7</sup>, Sn. 330, upaccagum A. I. 142<sup>21</sup> (V.). Dazu nach Typus III Pl. 1. āgamhā Sn. 597. — 2) Wz. sthā "stehen": Sg. 3. atthā Sn. 429 = asthāt. — 3) Wz. bha "werden, sein": Sg. 1. akum Ja. III. 4115, Thi. 316 gegen skr. abhuvam nach Analogie von adam; 2. and Th2. 57. 190, PvCo. 11<sup>10</sup> (V.) = abhūs; 3. and Dh. 228, Sn. 139, M. I. 487<sup>\*</sup>, ahud-eva S. IV. 350<sup>19</sup> = abhūf; Pl. 3. ahū, ahum D. II. 256<sup>\*</sup> (V.), Mhvs. 2. 25 gegen skr. abhuvan nach adum. Als Pl. I. findet sich ahum Th2. 225. Die Form ahumha gehört zu § 163. 3. – 4) Historische Form ist auch  $ak\bar{a}$  "machte" Jā. V. 29<sup>a</sup> (Ko.  $ak\bar{a}si$ ) = ved. ákar. Dazu wurde nach Analogie von adā : adam ein Sg. 1. akam Jā. V. 1601 (Ko. akarim) gebildet. Ebenso setzt assum "ich hörte" Jā. III. 542<sup>1</sup>, assu "du hörtest" Jā. III. 541<sup>10</sup> (Ko. assosim, assosi) ein Sg. 3. \*assu = ved. dśrot voraus.

Typus II.

§ 161. Über den Gebrauch des Typus II in den verschiedenen Sprachperioden gilt das § 160 Anf. Gesagte. Beispiele: a) Imperfektische Formen sind Sg. 1. kasam "ich pflügte", pavapam "ich säte" Th2. 112, pāpatam "ich fiel" Jā. V. 70<sup>13</sup>; amaññam "ich dachte" Jā. V. 215<sup>6</sup>, adadam "ich gab" Vv. 34. 8; Sg. 2. mit primärer Endung apucchasi "du fragtest" Sn. 1050; Sg. 3. papatā Vin. III. 17<sup>36</sup>, asarā "ging" Jā. VI. 199<sup>1</sup>, amarā "starb" (ved. marati, vgl. § 137) Jā. III. 389<sup>18</sup>; Pl. 2. amaññatha "ihr meintet" Th2. 143. Dazu Sg. 3. Med. ajayatha "entstand" Dpvs. 5. 40, samapajjatha "wurde" Jā. V. 71<sup>30</sup>, upapajjatha "entstand" Th1. 30, abhassatha "fiel herab" Sn. 449, samakampatha "erbebte" Jā. VI. 570<sup>12</sup> usw.

Spr. § 159-163. Grammatik des Päli. B. Wortbildungslehre.

b) Aoristformen sind Sg. 2. mit Ausgang -o: mā pamādo "ermüde nicht!" Dh. 371, ThI. 119, S. IV. 263<sup>20</sup>, 264<sup>18</sup>; āsado "du kamst hin, nähertest dich, erreichtest" Jā. I. 414<sup>6</sup>, Vin. II. 195<sup>26</sup> (V.); Sg. 3. abhida "zertrümmerte" Jā. III. 29<sup>17</sup>, D. II. 107<sup>5</sup> (V.) oder abbhidā Jā. I. 247<sup>39</sup> = abhidat, acchidā "zerriß" Sn. 357, asadā ThI. 774; Pl. 3. acchidum S. I. 35<sup>14</sup>. — 2. Eine merkwürdige Neubildung<sup>4</sup>) hat sich an die medialen Formen alattha, pāpattha des Typus III (§ 159. III) angeschlossen. Indem man sie als Formen wie abhida auffaßte, bildete man zu ihnen auch Sg. I. alattham Vv. 81. 22, ThI. 747, D. II. 268<sup>6</sup>, JāCo. I. 141<sup>21</sup>, DhCo. I. 51<sup>24</sup>, 2. alattha S. I. 114<sup>14</sup>; Pl. 1. alatthamha M. II. 63<sup>1</sup>, 3. alatthum D. II. 274<sup>22</sup> (V.). Daneben auch alatthamsu S. I. 48<sup>84</sup> nach Typus III. Ganz in gleicher Weise hat aus asayittha des Typus IV (§ 169. 1) ein Sg. I. asayittham A. I. 136<sup>29</sup>, aus \*alabhittha ein alabhittham ThI. 217 sich entwickelt.

<sup>1</sup>) S. E. KUHN, Beitr, S. 111; R. O. FRANKE, BB. 22. 216,

§ 162. I. Auf das ved. Imperf. dkaram usw. geht der Aorist des Typus II der Wz. kar "machen" zurück: Sg. 1. akaram Jā. III. 206<sup>21</sup>, V. 7017, 2. akard Ja. III. 13517, V. 6918, 3. akard Ja. II. 23015; Pl. I. akarāma M. II. 21427 und akaramha M. II. 21428, 3. akarum D. II. 2564 (V.), Mhvs. 3. 33: - 2. Auf ein Imperf. nach Kl. VI (\*huvati, vgl. § 131. 2 mit Anm. 4) gehen die folgenden Formen der Wz. bhu "werden" zurück: Sg. 1. ahuvā S. I. 36<sup>2</sup> (V.), 2. ahuvā S. I. 36<sup>9</sup> (V.), 3. ahuvā Jā. II. 106<sup>1</sup>, III. 131<sup>11</sup>, Vv. 81. 24; Pl. 1. ahuvāma M. I. 93<sup>13</sup>, II. 214<sup>24</sup> und ahuvamha M. I. 93<sup>14</sup>, II. 214<sup>25</sup>, 2. ahuvattha S. IV. 112<sup>6</sup>, M. I. 445<sup>26</sup>, DhCo. I. 57<sup>10</sup>. — 3. Wz. dars "sehen" bildet einen Aorist von der Form dras: Sg. I. addasam Sn. 837, Th2. 48, Ja. III. 3808, M. I. 796, JaCo. III. 38025 und mit primärer Endung addasāmi1) Th1. 1253, Th2. 135, S. I. 16818, Vv. 50. 12, 2. addasā S. I. 115<sup>10</sup>, 3. addasā Vin. II. 192<sup>7</sup>, JāCo. I. 222<sup>10</sup>; Pl. 1. addasāma Sn. 31, Iā. II. 355<sup>17</sup>, S. I. 196<sup>18</sup> (V.), JaCo. III. 304<sup>9</sup>, 2. addasatha M. II. 108<sup>88</sup>. JāCo. III. 304<sup>9</sup> und m. c. addasātha Jā. V. 55<sup>38</sup>, 3. addasum D. II. 256<sup>7</sup> (V.). - 4. Der Aor. der Wz. vac "sprechen" zeigt eine doppelte Formenreihe. Die eine Reihe hat zur Grundlage ein themat. Imperf. \*avacam, die andere geht auf den Aor. avocam zurück: Sg. 1. avacam JāCo, III. 28019, DhCo. III. 194<sup>17</sup> und avocame Th2. 124, Vv. 79. 7, S. I. 10<sup>33</sup>, DhCo. III. 285<sup>31</sup>, 2. avaca Th2. 415 und (a)voca Dh. 133; 3. avaca JāCo. I. 294<sup>31</sup> und avoca Th2. 494, S. I. 1504, JaCo. II. 1608; Pl. I. avacumha und avocumha M. II. 91 28, III. 158, 2. avacuttha Vin. II. 297 10, DhCo. I. 73 24 und avocuttha. 3. avacum Jā. V. 2604,10 und avocum M. II. 14729.

<sup>1</sup>) Vgl. R. O. FRANKE, ZDMG. 63. 6.

Typus III.

§ 163. Eine beträchtliche Anzahl historischer Formen ist von diesem Typus in allen Sprachperioden erhalten. I. Aoriste der Wzn. auf  $\bar{a}$ . So von j $\bar{n}\bar{a}$  "erkennen" ( $aj\bar{n}\bar{a}s\bar{s}it$ ) Sg. I. abbha $\bar{n}\bar{n}\bar{a}sim$  Vin. III. 5<sup>38</sup>, 3. a $\bar{n}\bar{n}\bar{a}si$ Sn. 540, Vin. I. 18<sup>18</sup>, JāCo. VI. 366<sup>10</sup>; Pl. 3. abbha $\bar{n}\bar{n}\bar{a}sum$  Sn. IV. 11<sup>30</sup> oder abbha $\bar{n}\bar{n}amsu$  D. II. 150<sup>31</sup> oder (mit Anlehnung an Typus IV) a $\bar{n}\bar{n}imsu$ JāCo. III. 303<sup>17</sup>. Ebenso Sg. 3. p $\bar{a}y\bar{a}si$  D. II. 73<sup>8</sup>, JāCo. I. 223<sup>6</sup>, Pl. 3. abhiyamsu S. I. 216<sup>10</sup> und p $\bar{a}yimsu$  D. II. 96<sup>24</sup>, DhCo. III. 257<sup>19</sup>, JāCo. I. 254<sup>11</sup> zu Wz. y $\bar{a}$  "gehen" ( $ay\bar{a}s\bar{s}it$ ); Sg. 3. pahāsi Sn. 1057 zu Wz. k $\bar{a}$  "verlassen" (ahāsīt). Ebenso dann von Wz. d $\bar{a}$  "geben" Sg. 1. ad $\bar{a}sim$  JāCo. I. 167<sup>9</sup>, DhCo. I. 19<sup>10</sup>, 2. ad $\bar{a}si$ , 3. ad $\bar{a}si$  JāCo. I. 279<sup>17</sup>; Pl. 1. adamha Vv. 65. 4, Jā. II. 71<sup>4</sup> und (mit Überführung in Typus IV) adasimha Th2. 518, Jā. III.

131

•

132 I. Allgemeines und Sprache 7. Päll. Literatur und Sprache.

120<sup>11</sup>, 2. adattha JāCo. II. 166<sup>21</sup>, 3. adamsu JāCo. I. 222<sup>9</sup>. Von Wz. sthā "stehen" Sg. 1. atthāsim Th2. 73, 3. atthāsi<sup>1</sup>) Vin. II. 195<sup>25</sup>, JāCo. II. 19<sup>22</sup>; Pl. 3. atthamsu D. II. 84<sup>98</sup>, JaCo. II. 96<sup>91</sup> usw. Von Wz. pā "trinken" Pl. 3. apamsu (so!) Ud. 7811. Von Wz. mā "messen" Pl. 3. pāmimsu ThI. 469. -2. Aoriste von Wzn. auf f. Von Wz. nī "führen" (anaișīt): Sg. 3. nesi JāCo. V. 281 28, Pl. 3. anesum JāCo. IV. 137 28, Mhvs. 5. 24 usw. Von Wz. ji "besiegen" (ajaisīt) Sg. 3. ajesi Vin. II. 118. Von Wz. ki "senden" (ahaisit): Sg. 3. pahesi Th1. 564, Vin. 1. 9235, JaCo. II. 9012, Pl. 3. pahesum Mhys. 25. 104. Formen der 1. und 2. Pl. fehlen. Über Aor. IV. des unkontrah. St. s. § 167. 1. — 3. Aoriste von Wzn. auf 4. Vgl. 57# § 150. III. Von Wz. dhū "abschütteln" (adhausit) Sg. 3. adhosi Sn. 787. Darnach bildete sich auch der im Verlauf der Sprachentwickelung herrschend gewordene Aor. der Wz. bhū "sein, werden": Sg. I. ahosim ThI. 620. JāCo. I. 106<sup>10</sup>, 2. ahosi JāCo. I. 107<sup>9</sup>; 3. ahosi Sn. 835, Vin. I. 23<sup>7</sup>, JāCo. I. 279<sup>8</sup>, anubhosi JaCo. III. 112<sup>24</sup>, adhibhosi S. IV. 185<sup>29</sup>; Pl. 1. ahumha Ja. I. 362<sup>19</sup>, DhCo. I. 57°, 3. ahesum<sup>2</sup>) Vv. 74. 4, D. II. 57, JaCo. I. 149<sup>19</sup>. Die Form Pl. 3. adhibhamsu S. IV. 185<sup>21</sup> zu Sg. adhibhosi ist durch Anlehnung an adamsu zu erklären. - 4. Aoriste von Wzn. auf r. Vgl. kar § 159. III<sup>3</sup>). Von Wz. har "wegnehmen" (ahārsīt) Sg. 1. pahāsim Th2. 99, vihāsim Th1. 513, Ud. 428, Vin. III. 48, 3. ahāsi Dh. 3, pahāsi Jā. III. 8518, Vv. 298, Pl. 3. ahamsu Ja. V. 2006, auch vihimsu Thi. 925.

1) Vgl. dazu Pkr. AMāg. *thāsi*; PISCHEL § 516. — 9) AMāg. Sg. 3. ahesi. — 9) AMāg. Sg. 2. akāsi.

§ 164. Auch von Wzn. auf Mutae und Zischlaute sind historische Formen erhalten. So Sg. 3. acchecchi<sup>1</sup>) "zerschnitt" Sn. 355, ThI. 1275, M. I. 12<sup>4</sup>, A. I. 134<sup>6</sup> = acchaitsīt zu Wz. chid. In gleicher Weise kann (a)sakkhi "war im stande" D. I. 96<sup>10</sup>, Vin. I. 10<sup>6</sup>, Milp. 5<sup>2</sup> auf ein \*asāksīt zu Wz. sak zurückgeführt werden (dazu Sg. 1. (a)sakkhim ThI. 88, Mhvs. 32. 43, Sg. 2. asakkhi DhCo. I. 16<sup>15</sup>); akkocchi "schalt" Dh. 3, Jā. III. 212<sup>6</sup> auf ein \*akrauksīt zu Wz. krus; pāvekkhi "ging hinein" Jā. III. 460<sup>2</sup> auf ein \*pra-avaiksīt der Wz. vis. Zahlreich sind die alten Aoristformen der Wz. dars "sehen" (adrākṣam, -kṣīs, -kṣīt, -kṣus): Sg. 1. (ad)dakkhim Sn. 938, ThI. 510, Th2. 147, Vv. 83. 14; 2. addakkhi Jā. III. 189<sup>23</sup>, 3. addakkhi Sn. 208, ThI. 986, S. I. 117<sup>8</sup> (V.), Vin. II. 195<sup>85</sup>; Pl. 3. addakkhum<sup>3</sup>) D. II. 256<sup>6</sup> (V.). Sehr alt ist auch die Form addā "sah" ThI. 986, 1244. Es ist das = ved. adrāk. Nach dem Muster adā : adam wurde auch hier (vgl. § 160.4) eine Sg. 1. addam Jā. III. 380<sup>6</sup> (Ko. addasam) neu gebildet.

<sup>1</sup>) Auch S, IV. 205<sup>17</sup>, 207<sup>18</sup>, Iv. 47<sup>10</sup> ist acchecchi tanham zu lesen. — <sup>1</sup>) Vgl. Pkr. AMāg. addakkhu; PISCHEL, § 516.

§ 165. I. Doppelformen wie akā : akāsi, adā : adāsi haben zu merkwürdigen Neubildungen geführt, die auf der Grundlage des Typus II beruhen und in der Überführung von Formen dieses Typs in die Flexionsweise des Typus III bestehen<sup>1</sup>). So wird zu addasā "er sah" (§ 162. 3) ein addasāsi Th2. 309, Jā. V. 158<sup>16</sup> (Ko. addasa) gebildet. Dazu Sg. I. addasāsim Th1. 287, Jā. II. 256<sup>38</sup>, Pl. 3. addasāsum M. II. 98<sup>7</sup>, Vin. II. 190<sup>24</sup> und addasāmsu M. I. 79<sup>5</sup>, Vin. I. 8<sup>24</sup>. Ebenso agamāsi "ging" Th1. 490, JāCo. I. 113<sup>19</sup>, II. 160<sup>8</sup>, Mhvs. 4. 44 neben agamā. Dazu Pl. 3. agamamsu Vv. 80. 6, JāCo. I. 143<sup>1</sup>, IV. 3<sup>5</sup>, DhCo. I. 64<sup>2</sup>. Ebenso Sg. I. ahuvāsi(m) Vv. 82. 6 neben ahuvā (§ 162. 2); Sg. 2. avacāsi "du sprachst" Vv. 35. 7, 53. 9 und Sg. 3. avacāsi Jā. VI. 525<sup>14</sup> neben avacā; Sg. I. pivāsim "ich trank" Ud. 42<sup>14</sup>; Sg. 3. viramāsi "hörte auf" Th2. 397 usw. — 2. Eine

| Spr. 4 | S 16 | 3—166. | Grammatik | DES | Pāli. | В. | WORTBILDUNGSLEHRE. |
|--------|------|--------|-----------|-----|-------|----|--------------------|
|--------|------|--------|-----------|-----|-------|----|--------------------|

besondere Verbreitung hat nun aber der Typus III dadurch gefunden, daß nach dem Muster von ajesi, anesi (§ 163. 2) die e-Stämme verschiedenen Ursprunges ihren Aorist bilden, wie die &- und o-Stämme nach akāsi, assosi. Es mögen einige Beispiele genügen: Sg. I. sesim "ich lag" Jā. V. 70<sup>14</sup> (zu seti § 140. 4), vadesim "ich sprach" DhCo. III. 174<sup>16</sup> (§ 139. 2), kathesim "ich erzählte" JāCo. III. 369<sup>17</sup> (§ 139. 1), cintesi(m) "ich dachte" Jā. VI. 570<sup>19</sup>, Cp. I. 8. 1, kāresim "ich ließ machen" JāCo. III. II<sup>21</sup>; Sg. 2. vadesi DhCo. III. 173<sup>21</sup>, paccesi M. I. 445<sup>29</sup> (zu eti § 140. 3); Sg. 3. püjesi "er verehrte" JāCo. I. 422<sup>21</sup>, kathesi Vin. I. 15<sup>26</sup>, JāCo. II. 154<sup>7</sup>, pidhesi "deckte zu" Mhvs. 24. 52 (zu St. dhe, § 142. 2, der Wz. dhā mit pi), aggahesi "ergriff" JāCo. I. 52<sup>26</sup>, kāresi, kārāpesi JāCo. I. 63<sup>4</sup>, 143<sup>11</sup> usw., samgāmesi (§ 187. 1) JāCo. V. 417<sup>17</sup>; Pl. 3. samesum "sie kamen zusammen" JāCo. II. 30<sup>16</sup>, pūjesum Dpvs. 16. 31, kathesum JāCo. II. 256<sup>16</sup>, aggahesum Sn. 847, kāresum JāCo. III. 1<sup>10</sup> usw. Formen der I. und 2. Pl. fehlen. Über Aor. IV. der unkontrahierten Stämme s. § 168. 4.

<sup>1</sup>) JOHANSSON, Monde Oriental 1907/8, S. 95 f. Aoriste der gleichen Bildungsweise kommen auch in AMäg. vor; PISCHEL, § 516.

#### Typus IV.

§ 166. Die Aoriste des Typus IV sind bei weitem die zahlreichsten in der kanon. wie nachkanon. Prosa. Eine Reihe von Bildungen kann als historisch gelten. So von Wz. khād "essen" Sg. 3. khādi Mhvs. 6. 21 = akhādīt; von grah "ergreifen" Sg. I. aggahim Th1. 97 = ved. agrabhīm, 3. aggahī Jā. V. 91<sup>4</sup> = agrabhīt. — Ebenso von Wz. kram "schreiten" (dkramisam, dkramit) mit fakultativer Dehnung des a, wie sie auch im Skr. bei verschiedenen Wzn. mit innerem a sich findet: Sg. I. pakkāmim Th1. 34, 3. pakkāmi Vin. I. 810, JāCo. II. 11026 und pakkami Mhvs. 19.56; Pl. I. upasamkamimha S. IV. 978, 3. pakkämum Sn. 1010 und pakkamimsu JāCo. I. 15016. — Zu Wz. tras "sich scheuen" Sg. 2. mā vitthāsi Vin. I. 94<sup>84</sup>. Zu Wz. pad in versch. Kompos. : Sg. 1. udapādim "ich wurde geboren" D. I. 1328, 3. Hapādi "entstand" Jā. III. 295, D. I. 23516; Pl. 3. āpādu "gerieten in . ." D. II. 273<sup>20</sup> (V.). — Von den Wzn, auf ar können als historisch die Formen mit ā angesehen werden. So von Wz. car "leben, verfahren, tun" (skr. acārisam) Sg. I. (a)cāri(m) ThI. 423, Th2. 79, 3. acāri Dh. 326, Sn. 354; Pl. 3. acārisum Sn. 284. Von Wz. tar "überschreiten" Sg. 3. atāri Sn. 355 (= ved. átārīt); Pl. 3. atāru(m) Sn. 1045. Daneben finden sich Formen mit ä, die wohl nach § 167 zu beurteilen sind: Sg. I. (a) carime Th2. 107, Ja. V. 1018, 3. acari Sn. 344 und atari Ja. III. 45316, otari JaCo. II. 15421; Pl. I. vicarimha Th2. 305, 3. acarimsu Sn. 809, vicarimsu JāCo. II. 9627 und atarimsu Sn. 10461). Ebenso findet sich von Wz. kar "machen": Sg. 1, karim JāCo. III. 393<sup>39</sup>, 2. kari Th2. 432, JāCo. II. 2215, III. 27618, 3. akari D. II. 15718 (V.); Pl. 2. karittha JaCo. I. 2635, 4928, DhCo. I. 64<sup>21</sup>, 3. karimsu JāCo. II. 352<sup>8</sup>. — Ich gebe noch eine Anzahl von z. T. historischen Formen: Sg. 1. (a)labhim "ich erhielt" Th1. 218, Th2. 78, udikkhisam "ich erblickte" Th1. 268, paccavekkhim "ich betrachtete" Th1. 395 (vgl. skr. aiksista), nandissam "ich freute mich" S. I. 17619 (skr. anandit); adassim "ich sah" Cp. I. 2. 2, samdhāvissam "ich durchlief" ThI. 78, asevissam "ich besuchte" Jā. IV. 1784 (skr. asevista); Sg. 2. mā vadi "sage nicht!" JāCo. II. 13311; Sg. 3. vedi "er wußte" Dh. 419, 423 (= avedīt), vandi "er pries" Sn. 252, vasi "er wohnte" Sn. 977, JāCo. II. 15817, pabbaji "er verließ den Laienstand" D. II. 29<sup>30</sup> (aber skr. avrajit), pavassi "vergoß Regen" Sn. 30 (skr. avarşīt); Pl. 1. pațikkosimha "wir widersprachen"

#### 134 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

M. I. 85<sup>8</sup>, labhimhā D. II. 147<sup>18</sup>, āvasimhā Vv. 65. 4; Pl. 3. khādimsu "sie fraßen" JāCo. II. 129<sup>28</sup>, avaitimsu "sie existierten" Sn. 298, vaddhimsu "sie wuchsen" (skr. avardhista) JāCo. II. 105<sup>17</sup>, patikkosimsu M. I. 84<sup>19</sup> usw. — Von abgeleiteten Stämmen bilden — außer Passiven, Kausativen und Denominativen (§ 168. 3, 4) — ihren Aorist nach Typus IV die Desiderativa (§ 184) und die Intensiva (§ 185): Sg. I. abhisimsim Vv. 81. 18, cankamim ThI. 272; Pl. 3. sussūsimsu Vin. I. 10<sup>8</sup>.

1) Unverkennbar ist, daß bei dem Wechsel von acārisum und acarimsu der Wortrhythmus von Einfluß war.

§ 167. Eine große Verbreitung verdankt der Typus IV aber dem Umstand, daß nach ihm Aoriste von allen Praesens-Stämmen — außer von denen, die auf Langvokal ausgehen, § 163, 165. 2 — in allen Sprachperioden gebildet werden können<sup>1</sup>). Beispiele: Thematische Konjugation. I) Kl. I. Zu § 130.4: parilehisam ...ich leckte" Vy. 81. 21. VvCo. 31620. Zu § 131: Die Wzn. auf # bilden den Aor. IV vom unkontrah. St. (vom kontrah. Stamm den Aor. III, § 165. 2): Sg. 3. anayi Mhvs. I. 30 (neben ānesi); Pl. 1. ānayimha JāCo. III. 12716, 3. ānayimsu JāCo. IV. 138<sup>8</sup> (neben anesum). Ebenso zu Wz. bhū: Pl. 3. bhavimsu DhCo. IV. 15<sup>5</sup> (skr. abhāvisus) neben der (möglicherweise kontrahierten) Form ahesum. Zu § 132: Sg. 1. nisīdim Th2. 44, patitthahim Cp. 3. 7. 3; 3. apivi Mhvs. 6. 21, nisīdi Vin. I. 18, utthahi JāCo. III. 10428, adhitthahi Th.1. 1131; Pl. 3. nisidisum Mhvs. 7.40 und nisidimsu D. I. 11828, utthahimsu JaCo. I. 20221, DhCo, I. 201. Zu § 133. I: Sg. I. agacchisam ThI. 258, adhigacchissam Sn. 446, upāgacchim Th2. 69; 3. āgacchi Sn. 379, samāgacchi Vin. I. 9616; Pl. 2. upagacchittha Mhvs. 5. 101; 3. upagacchimsu Vin. I. 9210. Daneben, speziell in singhal. Hss., Formen mit ñch statt cch<sup>2</sup>): Sg. 3. agañchi Sn. 979, JaCo. III. 19019, upagañchi Cp. 2. 6. 9, D. I. 119, II. 992; Pl. 3. upagañchum D. II. 99<sup>1</sup>. Zu § 133. 3: Sg. 3. āruhi Mhvs. 35. 26; Pl. 3. āruhum Mhvs. 11. 8. – 2) Kl. VI. Zu § 134: Sg. 1. pāvisim Th1. 60, apucchim Cp. 2. 6. 5 und apucchissam Sn. 1116; 2. mā gilī "verschlinge nicht!" Dh. 371; 3. phusi S. I. 120<sup>94</sup>, (a)pucchi Sn. 698, JāCo. II. 133<sup>9</sup>, III. 401<sup>7</sup>, ākiri Mhvs. 15. 25, supi Milp. 894; Pl. 1. apucchimhā Sn. 875, M. II. 13221; 17625; 3. pavisimsu Mhvs. 18. 56, pucchimsu JāCo. I. 22129 und pucchisum Mhvs. 10. 2, supimsu Vin. II. 78<sup>9</sup>. Ebenso Sg. 2. abbuhi "du zogst heraus" Th2. 52 (v. l. DhCo. I. 3017: abbahī) zu Wz. barh (brhati) mit ā. Zu § 135. 1: Sg. I. icchim Ja. I. 267 10 und icchisam S. I. 17619 (V.), 3. icchi JaCo. I. 492 17, VI. 367 3. Zu § 135. 2: Sg. 1. acchisam Th1. 487. Zu § 135. 3: Sg. 1. nibbind' aham "ich empfand Widerwillen" Th2. 26 (zu vindati); 3. osinci Vy. 83. 8; Pl. 3. muñcimsu JāCo. IV. 142<sup>5</sup>, abhisiñcimsu Mhys. 11. 41.

<sup>1</sup>) Aoriste anderer Typen werden in den Ko. gerne durch solche des Typus IV ersetzt: So akkocchi DhCo. I. 43<sup>20</sup> durch akkosi, ahamsu in Jā. V. 200<sup>6</sup> durch äharimsu, akamha in Jā, III. 47<sup>4</sup> durch karimha usw. — <sup>2</sup>) Vgl. TRECNKNER, Notes, S. 71 (JPTS. 1908. 123).

§ 168. Thematische Konjugation. 3) Kl. IV. Zu § 136. I: Sg. 3. nilįyi "ließ sich nieder" JāCo. II. 208<sup>3</sup>; Pl. 3. nilįyimsu JāCo. II. 200<sup>38</sup>, allįyimsu JāCo. I. 347<sup>38</sup>. Ferner Sg. 1. amañňissam D. II. 352<sup>13</sup>, M. III. 247<sup>2</sup>; 2. āpajji Jā. III. 83<sup>4</sup>, pamajji Mhvs. 17. 15; 3. kuppi JāCo. I. 437<sup>15</sup>, nipajji JāCo. I. 279<sup>4</sup>, vijjhi JāCo. II. 18<sup>16</sup>, rucci Vin. II. 188<sup>38</sup>; Pl. 1. upapajjimka Th2. 519; 3. naccimsu JāCo. I. 362<sup>6</sup> oder anaccum Th1. 164, nipajjisum Mhvs. 7. 29 oder nipajjimsu JāCo. I. 61<sup>30</sup>, amañňisum Sn. 286. Zu § 136. 3: Sg. 1. apassi Th2Co. 52<sup>26</sup>; 3. passi JāCo. II. 66<sup>18</sup>; Pl. 1. passimka JāCo. III. Spr. § 166–169. Grammatik des Pāli. B. Wortbildungslehre.

278<sup>1</sup>: 3. *bassimsu* IāCo. IV. 141<sup>14</sup>. Zu § 136. 4 (Passive und Denominative): Sg. 3. chijji "hörte auf" JāCo. I. 329<sup>27</sup>, mit med. Endg. bhijjittha JāCo. I. 46819, dayhittha JaCo. I. 21518, khīvi JaCo. I. 48918 und khīvittha Vin. I. 5788, sampūri "wurde gefüllt" JāCo. IV. 458<sup>20</sup>; Pl. 3. muccimsu JāCo. II. 66<sup>10</sup>, haññimsu D. I. 142<sup>28</sup> usw. Dazu Sg. I. namassi Th2. 87; Pl. 3. namassimsu Sn. 287, Thi. 628. Zu § 137: Sg. 3. jivittha Ja. I. 468<sup>a</sup>. Zu § 138: Sg. 1. bhāyim DhCo. III. 1873; 2. bhāyi ThI. 764, JaCo. I. 2223, DhCo. III. 1873; 3. jāyi JāCo. III. 391 80 und Med. ajāyittha Dpvs. 5. 16, anupariyāyi "umwandelte" DhCo. III. 20217, vāyi S. IV. 2001, parinibbāyi D. II. 15634, JāCo. II. 113<sup>8</sup>, samādiyi JāCo. I. 219<sup>14</sup>; Pl. 2. bhāyittha Vin. II. 1<sup>14</sup>, JāCo. I. 253<sup>88</sup>; 2. jāvimsu Mhvs. 28. 40 und ajāvisum Mhvs. 4. 45; gāvimsu JāCo. I. 362. Entsprechend Sg. 2. palāvi JāCo. II. 2619, 3. palāvi JāCo. III. 7281, Med. palāyittha Vin. I. 23º, JāCo. III. 76º; Pl. 3. palāyimsu Mhvs. 24. 20 (vgl. skr. apalāyista); Sg. 3. dhūpāyi (§ 186. 2) JāCo. I. 347<sup>20</sup> usw. — 4) Kl. X. Zu § 139: Die Verba der Kl. X, die Kausative und die aya-Denom. bilden vom unkontrah. St. den Aor. IV: Sg. 1. kampayim "ich erschütterte" Th1. 1164; paññāpayim "ich machte zurecht" Th2. 428; 2. mā cintayi "denke nicht!" DhCo. I. 1619; 3. pakāsayi "verkündete" Sn. 251, adesayi "lehrte" Sn. 233; pūjayi "verehrte" Milp. 22214; Med. amohayittha "betörte" Sn. 332, arocayittha "fand Gefallen" Sn. 252; Pl. 1. pāpayimha "wir ließen erlangen" DhCo. III. 3922; 2. mā vaddhayittha "vermehret nicht!" DhCo. I. 934, mā dassavittha "zeiget nicht!" DhCo. III, 2017; 3. pātavimsu "sie brachten zu Fall" Th1. 252, akappayimsu "sie veranstalteten" Sn. 458 und akappayum Sn. 295, parivārayimsu "sie umgaben" JāCo. II. 25313, kathayimsu "sie erzählten" JaCo. II. 216<sup>26</sup> usw. Über Aor. III. vom kontrah. St. s. § 165. 2. In Versen wird die Wahl der Form nach dem einen oder dem andern Typus vielfach durch das Metrum bestimmt.

§ 169. Athematische Konjugation. 1) Kl. II. Zu § 140. 1: Sg. 3. hani Mhvs. 25. 42, ravi JaCo. II. 110°, III. 102 28, aravi Mhvs. 32. 79 und historisch arāvi Mhvs. 10. 69; Pl. 3. hanimsu Sn. 295, Vin. I. 8880, ravimsu JāCo. I. 202<sup>38</sup>. Zu § 140. 4: Sg. 3. asayittha A. I. 136<sup>38</sup> zu sayati (neben settha Sn. 970 zu seti). - 2) Kl. III. Zu § 142: Sg. 1. pajahim M. III. 160\*0, juhim Th1. 341; 3. vijahi JāCo. I. 48929, saddahi JāCo. II. 386, Med. saddahittha DhCo. I. 11724; Pl. 3. jahimsu JāCo. III. 1922 und jahum1) Jā. III. 1923, pidahimsu Mhvs. 31. 119, pațijaggimsu JāCo. III. 127<sup>6</sup>. Zu § 143: Pl. 2. dadittha JāCo. III. 171<sup>2</sup>. — 3) Kl. VII. Zu § 144: Sg. I. bhunjim Milp. 47<sup>22</sup>, anuyunjisam Th1. 157; 3. acchindi Mhvs. 5. 240, (a)bhindi A. IV. 312\* (V.), JāCo. I. 467<sup>18</sup>, rundhi JāCo. I. 409<sup>20</sup>; Pl. 2. anuyun jittha Th1. 414; 3. acchindimsu Vin. I. 8889, bhindimsu Dpvs. 7. 54, abhunjimsu Thi. 922 und abhunjisum Mhvs. 7. 25. — 4) Kl. IX und V. Zu § 145: Sg. 1. patijānim DhCo. l. 21<sup>a</sup>, abhijānissam Th1. 915; 3. ajāni Sn. 536, samjāni DCo. I. 26199 (vgl. ajini "besiegte" Jā. III. 2126); Pl. 3. jānimsu JāCo. II. 1054 (vgl. kiņimsu Sn. 290). Zu § 146: Sg. 2. ganhi JāCo. VI. 337<sup>18</sup>; 3. ganhi JāCo. VI. 337<sup>10</sup>; Pl. 2. ganhittha JāCo. I. 254<sup>4</sup>, III. 127<sup>14</sup>; 3. ganhimsu JāCo. III. 127<sup>18</sup>. Zu bandhati: Sg. 1. anubandhim Sn. 446 und anubandhissam Ja. VI. 508 20. Zu § 147. 1, 2: Sg. 3. pahini JāCo. I. 290 15; Pl. 3. pahinimsu JāCo. II. 2111, vinicchinimsu JaCo. II. 29. Zu § 147. 4: Sg. 1. asunim Th2. 338; 3. suni JaCo. IV. 3366. Zu § 148: Sg. I. pāpuņim Th1. 865, JaCo. I. 16711; 3. sakkuņi Mhvs. 7. 14, pāpuņi JāCo. I. 151<sup>8</sup>; Pl. 3. pāpuņiņesu JāCo. II. 111<sup>93</sup>. Zu § 149: Pl. 3. anutthunimsu D. III. 86\*\*, 88\*.

<sup>1</sup>) WACKERNAGEL, GN. 1906. 157 sieht darin eine Pl. 3. Perf. = skr. jahus, was formell natürlich möglich ist,

#### 136 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

§ 170. Zu besprechen bleiben noch ein paar Einzelformen, die verschieden gedeutet werden können. So haben wir Th2Co. 85<sup>56</sup> (V. aus Apadāna) dakkhisam ...ich sah". Da dakkh- = drāks- allein schon St. nach Typus III ist (vgl. § 164), so ist mit Endg. -isam Überführung in die Flexionsweise des Typus IV erfolgt. Vermutlich haben die Parallelformen auf -isam und -im des Typus IV zu der Neubildung aus addakkkim geführt. Ebenso findet sich (a)sakkhissam "ich war imstande" M. III. 17928, A. I. 1391, 28, Pl. 1. sakkhimha D. II. 1552, 3. sakkhimsu Mhvs. 8. 23 und sakkhisum Mhvs. 23. 11. Es läßt sich natürlich auch annehmen, daß der Futur-St. der Wzn. dars und sak den Neubildungen zugrunde liegt. Man fühlte dakkhati und sakkhati nicht mehr als Future, sondern als Praesentien (vgl. § 136. 3), die nun ihren Aorist nach Typus IV bildeten. Sicher liegt aber der Aor.-St. nach Typus III der Form adasimha "wir gaben" Th2. 518 (Ko. 295<sup>17</sup> = adamhā) zugrunde. Ich möchte also alle die erwähnten Formen für "Doppelbildungen" halten, in denen die beiden Typen III und IV kontaminiert sind. Es ist mir dies wahrscheinlicher als die Annahme, daß Bildungen nach dem sis-Aorist des Skr. vorliegen. Auch pamādassam "ich war träge" M. III. 17929, A. I. 1391, 28 ist wohl eine Weiterbildung von \*pamādam (Typus II, § 161) nach Typus IV, wobei das unmittelbar voranstehende sakkhissam eingewirkt haben mag.

#### 5. Perfekt.

§ 171. Das Perfekt ist bis auf wenige erstarrte Formen dem Pāli verloren gegangen. Formen wie bubodha, susoca<sup>1</sup>) sind, wo sie in der Kunstsprache sich etwa finden, lediglich gelehrte Reminiszenzen. Ein Paradigma für das Perf. aufzustellen, wie die Grammatiker tun, ist also unnötig. Die letzten Überreste sind āha "er hat gesagt" ( $= \bar{a}ha$ ) Sn. 790, Vin. I. 40<sup>38</sup> (V.), M. I. 14<sup>15</sup>, JāCo. I. 121<sup>8</sup> nebst dem dazu gehörigen Pl. āhu ( $= \bar{a}hus$ ) ThI. 188, Dh. 345, JāCo. I. 59<sup>81</sup>, Mhvs. I. 27, zu dem die Neubildung āhamsu (nach adamsu) JāCo. I. 121<sup>19</sup>, 222<sup>14</sup> usw. aufkam. Endlich noch vidu oder vidum "sie wissen" (= vidus) Sn. 758, ThI. 497, Mhvs. 23. 78. Als Sg. dazu dient die Form vedi (§ 166), die doch wohl = skr. avedīt jst.

<sup>1</sup>) Vgl. Childers, PD. u. d. W. *bujjhati*; E. Müller, PGr. S. 117. Zum Paradigma MINAYEFF, PGr. § 182, S. 65; E. KUHN, Beitr. S. 114. Über *jahum* vgl. § 169. 2 mit Anm.

#### 6. Periphrastische Bildungen.

§ 172. Spuren der Verwendung des periphrast. Futurs, wie im Skr., sind im P. vorhanden. So *āgantāro punabbhavam* (mit Ergänzung der Kopula) "sie werden zur Wiedergeburt gelangen" Sn. 754. Vgl. M. II. 130<sup>16</sup>. Ein Opt. dazu ist . *iti ce, bhikkhave, pucchitāro assu* "wenn sie euch, ihr Mönche, so fragen werden" Sn. S. 135. Ich verweise hier auf *tassa kumbhe patitāmi* "ich will auf seinen Kopf herabstürzen" JāCo. III. 113<sup>24</sup>, wo wir entweder *patitā 'mhi* zu lesen oder eine Angleichung an die Flexion des einf. Futurs (*patissāmi*) anzunehmen haben<sup>4</sup>).

<sup>1</sup>) Vgl. auch die Form vañcitammi in § 173. 2.

§ 173. Ein periphrastisches Perfekt entsteht durch die Verbindung des praeteritalen Partizips mit der Kopula<sup>1</sup>). In den 3. Personen wird die Kopula *atthi* regelmäßig, *hoti* vielfach weggelassen. Beispiele sind zahlreich in allen Sprachperioden. — 1. Bei intransitiven Verben SPR. § 170-174. GRAMMATIK DES PALI. B. WORTBILDUNGSLEHRE.

haben wir so Sg. 1. pabbajito 'mhi "ich bin aus dem Laienstand getreten" Th1. 72; otinno 'mhi "ich bin hinabgestiegen" M. I. 1926; sītibhūto 'smi "ich bin gelassen geworden" Thi. 79, f. sītibhūt' amhi (= -tā 'mhi) Th2. 15; āgato 'mhi "ich bin gekommen" JāCo. II. 2018; Sg. 2. thito 'si "du stehst da" JaCo. III. 5312, f. sitibhūtāsi Th2. 16, gatāsi "du bist gegangen" JaCo. II. 4168; Sg. 3. uppannam (hoti) "ist aufgekommen" M. I. 1305,10; nahāto "hat gebadet" JāCo, I. 18429. Pl. 1. vutth' amha (= vutthā amha) "wir haben gewohnt" JaCo. IV. 24311, sītibhūť amha (f.) Th2, 66, agať amhāse D. II. 27511 (V.); Pl. 2. āgat attha JāCo. I. 2011, jat attha "ihr seid geworden" DhCo. III. 594; Pl. 3. agata Mhvs. 14. 12. - 2. Bei transitiven Verben hat das periphr. Perf. natürlich passive Bedeutung: Sg. I. f. mutt' amhi (= muttā amhi) "ich bin erlöst" Th2. 11; vañcit' ammi (so! = vañcitā amhi f.) "ich bin betrogen" JāCo. I. 287<sup>26</sup>; nimantiť amha. nimantit' attha "wir sind, ihr seid eingeladen worden" Vin. III. 1087, 118. Der Agens steht im Instr. oder auch im Gen.-Dat.<sup>2</sup>), wie z. B. in Mahākaccāno Satthu c' eva samvannito sambhāvito "M. ist vom Meister selbst gepriesen und geehrt worden" M. III. 194<sup>9</sup>, S. IV. 93<sup>21</sup>, oder patto me āsavakkhayo "erreicht ist von mir die Aufhebung der weltlichen Schwächen<sup>\*</sup>)" Th1. 116. Bei gewissen transitiven Verben hat aber das periphr. Perf. zuweilen aktive Bedeutung angenommen; patto 'si nibbānam "du hast das Nirvāna erreicht" Dh. 134. Vgl. Vv. 53. 20, Mhvs. 4. 65 usw. - 3. Auch andere Tempora und Modi können durch die Verbindung des praet. Part. mit dem Hilfsverb ausgedrückt werden. So ein Plusquamperf. Pot. patto abhavissam "ich hätte erlangt" JaCo. I. 47015 oder ein Fut. exact. gato bhavissati ...er wird gegangen sein" JaCo. II. 2144 usw.

<sup>1</sup>) Im Pkr. dienen zum Ausdruck der Vergangenheit, von der AMāg. abgesehen, ausschließlich solche Bildungen; PISCHEL, § 519. — <sup>2</sup>) Vgl. R. O. FRANKE, BB. 16. 111. — <sup>3</sup>) So nach R. O. FRANKE, D., S. 83, Anm. 1.

§ 174. Zum Ausdruck des Zuständlichen und Dauernden, sei es in der Gegenwart oder Vergangenheit, dienen ferner periphrastische Bildungen, die aus der Verbindung des Partiz. Praes. oder des Gerunds mit der Kopula oder mit Verben von allgemeiner Bedeutung bestehen<sup>1</sup>). Wir haben so I. Part. Praes. mit Kopula; z. B. sayāno 'mhi "ich liege" M. I. 57<sup>1</sup> (wie unmittelbar vorher thito 'mhi, nisinno 'mhi). - 2. Part. Praes. mit titthati. So te annam-annam patvā sarīrāni lehentā atthamsu "sie leckten sich gegenseitig" JaCo. II. 3118, wo die urspr. Bed. "sie standen da, indem sie..." noch deutlich gefühlt wird. Ebenso DhCo. III. 93<sup>2</sup>. ---3. Gerund mit titthati. So mulam-pi tesam palikhanna titthe "man soll auch ihre Wurzel auszurotten stets bemüht sein" Sn. 968; mahantam phanam karitvā atthāsi "er bildete eine große Haube" Vin. I. 3<sup>18-19</sup>; hatthilandam ... ekasmim gumbe laggitvā atthāsi "blieb an einem Busch hangen". Vgl. S. IV. 6015, Th1. 98, M. I. 247 21 usw. - 4. Part. Praes. mit carati oder vicarati. So nāñnesam pihayam care "man soll auf andre nicht neidisch sein" Dh. 365; Bodhisatto ekam upamam upadhārento vicarati "war damit beschäftigt ein Gleichnis auszudenken" JaCo. III. 102<sup>16</sup>. Vgl. D. I. 26<sup>24</sup>, JāCo. III. 16<sup>9</sup>; D. II. 287<sup>8</sup> (V.), JāCo. I. 503<sup>5</sup> usw. — 5. Gerund mit viharati. So pathamajjhānam upasampajja viharati "er hat sich in das erste Stadium des Trans versetzt (und befindet sich nun in diesem Zustand)" D. I. 37<sup>8</sup>. Vgl. M. I. 33<sup>26</sup>, Sn. S. 15 usw. — 6. Gerund mit vattati. So Gotamo ime dhamme anavasesam samādāya vattati "befolgt restlos diese Vorschriften" D. I. 164<sup>5</sup>. Vgl. D. I. 230<sup>14</sup> usw.

#### 138 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

<sup>1</sup>) Manche dieser Wendungen erinnern schon ganz an den Gebrauch, wie er im Sgh. üblich ist. Vgl. GEIGER LSprS. § 67. So z. B. kim pana te imam dhanam gahetvā va na gamimsu "warum haben die ihr Geld (beim Tod) nicht mitgenommen?" DhCo. III. 87<sup>16</sup>. Sgh. gen-enu, gena-yanu.

#### 7. Passivum.

§ 175. Die Bildungsweise des Passivs ist eine doppelte: mittels ra oder mittels #va1). Das mittels va gebildete Passiv fällt formell mit der Praesensklasse IV (§ 136. 4) zusammen. Erhalten bleibt ya hinter Vokalen; einem die Wz. schließenden Konsonanten assimiliert es sich entsprechend den Lautgesetzen. I. Wurzeln auf Vokale : Wzn. auf ā ; ñāyati "wird erkannt, genannt" Milp. 25<sup>8</sup>; paññāyati D. I. 93<sup>8</sup>, JāCo. I. 435<sup>5</sup> = praiñāyate; die Wzn. dā und dhā haben dīyati (diyyati) Th2. 467. D. I. 144\* und dhiyati (dhiyyati) D. I. 73 28, M. I. 37 28, Milp. 289' = dirate. dhirate. In ādiyati (samād-, upād-) "nimmt an sich" (§ 136. 4) hat das Passiv mediale Bedeutung. Vgl. skr. adatte, sowie § 176. 1. Wz. ha hat neben hiyati (hivvati) "nimmt ab" Th1. 114 (nihīyati Th1. 555, pahiyyati S. IV. 318) = hīyate auch hāyati Jā. I. 18120, DhCo. I. 1110 (V.), D. II. 20810, JāCo. I. 279°. Zu Wz. sya "gefrieren" haben wir siyati Thi. 312, Vv. 335" = siyate. Wzn. auf 1, 4 : jiyati (jiyyati) "wird besiegt, verliert (im Spiel)" Dh. 179, Jā. II. 75<sup>22</sup>, M. III. 170<sup>8</sup> = jīyate; parājīyati "unterliegt" JāCo. I. 290<sup>20</sup>; nīyati (niyyati) "wird geführt" Sn. 580, M. I. 3717 = nīyate; parikkhīyanti "sie werden vernichtet" Th2. 347 = ksiyate. Wz. bhū : anubhuyyati "wird genossen" VvCo. 181<sup>29</sup>; Wz. *sru* "hören": *sūyati (suyyati)* Jā. IV. 141<sup>29</sup>, VI. 528<sup>20</sup>, M. I. 30<sup>19</sup>, JāCo. I. 72<sup>1</sup>, Milp. 152<sup>13</sup>. — 2. Wurzeln auf r: Wz. kar "machen": kayirati (§ 47. 2) Dh. 292, S. I. 180\* (V.), Vin. II. 28917 = \*karyate; Wz. par "füllen": pūrati<sup>2</sup>) Dh. 121 f., Jā. I. 498<sup>22</sup>, JāCo. I. 460<sup>27</sup> = pūryate, und ebenso zu Wz. har : parihīrati "wird vermieden" Thi. 453, Sn. 205, samhīrati "wird gefesselt" M. III. 18828, 1897, und zu Wz. bhar: anubhirati<sup>a</sup>), wird nachgetragen" M. III. 123<sup>20</sup>. — 3. Wurzeln auf Konsonanten: vuccati "wird gesprochen" Dh. 63, D. I. 168<sup>2</sup> = ucyate; paccati "wird gekocht, brät" = pacyate; lujjati "zerfällt" (§ 44) = rujyate; kacchati "wird erzählt" M. II. 253 1 = kathyate; vijjati "findet sich, existiert" Th1. 132, Sn. 21, D. I. 1824 = vidyate; bajjhati "wird gebunden" Th1. 137, JāCo. I. 428<sup>17</sup> = badhyate; bhaññati "wird gesprochen" Vin. I. 11<sup>38</sup>, JāCo. I. 444<sup>18</sup> = bhanyate; haññati "wird getötet" = hanyate; patāyanti (Wz. tan) "sie nehmen ihren Ausgang von . " D. III. 201<sup>17</sup> (V.), Jā. III. 283<sup>16</sup> = pratāyante"); vuppati "wird gesät" Th1. 530 = upyate; dissati "wird gesehen" Th1. 44, Vin. I. 1619 = drsyate; kassate "wird geackert" Th1. 530 = krsyate; gayhati "wird ergriffen" (§ 49) Vin. I. 8825 = grhyate; dayhati "wird verbrannt" Sn. 63, Vin. I. 109<sup>24</sup>, M. III. 184<sup>11</sup> (vilayhase Ja. II. 220<sup>12</sup>) = dahyate; vuyhati "wird gefahren, fortgeführt" ThI. 88, Vin. I. 106<sup>81</sup> (nibbuyhati "rettet sich" Th2. 468) = uhyate.

<sup>1</sup>) Beide Bildungsweisen auch im Pkr.; PISCHEL, § 535. — <sup>3</sup>) Vgl. § 52. 5. Auch pkr. Māh. *pūrai*, — <sup>3</sup>) Ich glaube, daß *hriyate*, *bhriyate* zunächst mit Metathese zu <sup>\*</sup>*hiryate*, <sup>•</sup>*bhiryate* wurden, daraus dann *hīrati*, *bhīrati* wie *pūrati*. In gleicher Weise gebildet ist auch *kīrati*, "wird behandelt" ThI. 143 zu Wz. *kar.* — <sup>4</sup>) E. MÜLLER, PGr. S. 121. Anders R. O. FRANKE, WZKM. 8. 323.

§ 176. Die Bildung mittels <sup>f</sup>ya findet sich sehr häufig<sup>1</sup>) von kausativen (und entsprechend gebildeten) Stämmen<sup>1</sup>). So *bhājiyati* "wird ausgeteilt" Ud. 48<sup>24</sup> zu *bhājeti* der Wz. *bhaj* = *bhājyate; paricāriyati* "wird bedient" Vin. I. 15<sup>4</sup>, D. II. 325<sup>9</sup> zu *paricāreti; dassiyati* "wird geSpr. § 174-178. Grammatik des Päli. B. Wortbildungslehre.

zeigt" D. II. 12410 zu dasseti = darsyate; addiyati "wird gequält. fühlt Oual" Th2, 140 = ardvate; panna distributing aufgeklärt" DhsCo. 113<sup>14</sup> zupañnāpeti (Wz. jnā); vesiyati "wird hineingeführt" M. I. 8825 zu veseti; sodhīyati "wird gereinigt" Bu. 2. 40 zu sodheti = sodhvate; posivati ...wird ernährt" Ja. III. 2897, JaCo. I. 49219 zu poseti. Ebenso sariyati "wird erinnert", māriyati "wird getötet", codiyati "wird angetrieben" usw. Auch pūjiyati "wird verehrt" Mhvs. 17. 17 zu pūjeti der Kl. X. Zuweilen tritt bei solchen Passiven die kausative Bedeutung nicht mehr hervor. So vediyati "wird veranlaßt zu erfahren, empfindet" M. I. 5913, A. I. 1416 zu vedeti der Wz. vid; vadiyati "wird veranlaßt zu reden, redet, spricht" Sn. 824, 832. Mediale Bedeutung hat das Pass. sādiyati "genießt für sich, läßt sich gefallen" Vin. II, 294 90, III. 2918, D. I. 1664 zu \*sadeti (= skr. svadavati) der Wz. svad<sup>3</sup>). — 2. Auch von den verschiedenen Praesens-Stämmen können mittels fya Passive abgeleitet werden<sup>a</sup>). Zunächst in einer Anzahl von Verben, wo Praes.-St. und Wz. sich nicht unterscheiden. So yācīyati "wird gebeten" Mhvs. 7. 14 zu Wz. yāc; pucchiyati "wird gefragt" DhCo. I. 10<sup>10</sup> zu schw. Wz. prch; samanugāhiyamāna "nach Gründen befragt" A. V. 156<sup>5</sup> zu Wz. gah usw. In den angeführten Fällen unterscheidet sich die P.-Form von der des Skr. nur durch den Teilvokal. Vgl. skr. yācyate, prcchyate, gāhyate. Doch haben wir auch harfyati ...wird fortgetragen" M. III. 14814 zu harati, gegen skr. hriyate = hīrati; yunījiyati in samanuyuñ jiyamāna "ermahnt, gefragt" A. V. 1566 zu yuñ jati (§ 144). - 3. Eine "Doppelbildung", wo von einem Pass.-St. nach § 175. 3 ein neues Pass. mit iya abgeleitet wird, liegt vor in parichijjiyamāna "genau abgegrenzt" DhCo. I. 22<sup>1</sup>, 35<sup>16</sup> zu chijjati = chidyate.

<sup>1</sup>) Im Pkr. entsprechen Formen wie Mäh. kārijjai, cheijjanti usw. PISCHEL, § 543. — <sup>3</sup>) Sn. 281 möchte ich abhinibbajjiyātha "vermeidet, schließt von euch aus!" lesen, zu Wz. varj, varjayati und die pass. Form ähnlich erklären. Lesen wir abhinibbijjiyātha (Wz. vid), so liegt eine "Doppelbildung" vor. — <sup>3</sup>) Solche Bildungen sind im Pkr. häufiger wie im P. Vgl. PISCHEL, § 536 ff.

§ 177. Die Flexion des Passivs ist wie die eines Verbums der Kl. IV. Zum Praes.-System vgl. § 136. 4, zum Futur § 155. 3, zum Aorist<sup>1</sup>) § 168. 3. In einzelnen Formen hat sich auch die von der st. Wz. abgeleitete Sg. 3. Aorist Pass. auf *i* erhalten : *abhedi* "ging zu grunde" und *nirodhi* dass. Ud. 93<sup>12</sup> (V.) = *abhedi*, *arodhi*; *samatāni* "spannte sich aus" D. III. 85<sup>11</sup> = *atāni*.

<sup>1</sup>) Ein Aorist des Pass.-St. findet sich von den Präkrits nur in AMäg., ein Futur fast in allen Dialekten. PISCHEL, § 549.

#### 8. Kausativum.

§ 178. Zahlreiche Kausative im P. sind historische Fortsetzung der entsprechenden Bildungen im Skr. Die Silbe aya kann zu e kontrahiert werden<sup>1</sup>). I. Unveränderliche Wzn.: pāpeti "läßt erlangen" JāCo. I. 223<sup>14</sup>, II. 11<sup>8</sup> (Wz. āp mit pra) = prāpayati; samsandeti "verknüpft" JāCo. I. 403<sup>19</sup> = syandayati. Ebenso bei Wzn. mit innerem r und l: dasseti "zeigt, zeigt sich" ThI. 86, Dh. 83, JāCo. III. 276<sup>4</sup> = darśayati; kappeti "vollzieht, veranstaltet" Sn. 295, JāCo. I. 140<sup>36</sup> = kalpayati. Vgl. chaddeti = chardayati; vatteti = vartayati; vaddheti = vardhayati; vissajjeti = visarjayati; kamseti = harşayati. — 2. Wzn. mit innerem a vor einf. Kons.: a) das a wird gedehnt in Übereinstimmung mit dem Skr. So vādeti "läßt reden, spielt (ein Musikinstrument)" Sn. 1010, Jā. I. 293<sup>33</sup>,

140 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

IāCo, II. 110<sup>7</sup> = vādavati; ubbāheti "hebt hinauf" D. II. 347<sup>17</sup> = udvākarati; hāseti "macht lachen, erheitert" Vin. III. 84<sup>81</sup> = hāsavati. Ebenso rāketi = grāhavati; tāpeti = tāpavati; pāteti = pātavati, -pādeti = -pādavati; -yādeti (§ 38. 3) = -yātayati; vāseti = vāsayati; sādeti = sādayati; sāmeti = samavati. Für \*labheti gegen lambhayati steht labbheti "läßt erlangen" Vin. IV. 5<sup>28</sup> (V.) = JāCo. I. 193<sup>10</sup>, DhCo. III. 213<sup>10</sup>. Von Wzn. mit ausl. r: kāreti "läßt machen, veranstaltet" Jā. III. 3047, JāCo. I. 107<sup>21</sup> usw. = kāravati; pūreti "füllt" Sn. 30, 305, JaCo. II. 119 usw. = pūravati. Ebenso tāreti = tārayati; -thāreti = -stārayati; dhāreti = dhārayati; māreti = mārayati; vāreti "hält zurück" und "erwählt" = vārayati; sāreti = sārayati; sāreti = smāravati. — b. Das a bleibt kurz in Übereinstimmung mit dem Skr. in gameti "läßt gehen oder eindringen" M. III. 166<sup>21</sup>, A. I. 141<sup>2</sup> (āgameti "wartet" Vin. I. 78<sup>6</sup>, JaCo. II. 21<sup>14</sup>) = gamayati. Ebenso janeti = janayati, dameti = damayati; yameti Dh. 37, 380 = yamayati; bhameti Mhvs. 23. 80 = bhrāmayati. — c) Die Quantität schwankt: jäleti "zündet an" (ă Milp. 47<sup>2</sup>, ā JāCo. II. 44<sup>1</sup>, 104<sup>21</sup>) = jvālayati; namayanti "sie biegen" Dh. 80, ThI. 19, aber panāmeti "weist ab, schickt fort, streckt hin" Jā. II. 2819, Vin. I. 528, II. 30318 usw.), im Skr. nur namayati; nikkhämeti "läßt herausgehen" (ä JāCo. II. 112<sup>19</sup>, ä Vin. I. 187<sup>35</sup>, 188<sup>1,5</sup>, JāCo. III. 99<sup>10</sup>) = kramayati, niskrāmayati.

<sup>1</sup>) Ich gebe im folgenden der Kürze halber immer die Form mit e.

§ 179. Kausativstämme 3. von Wzn, mit nicht auslautendem *i. w*: chedeti "läßt abschneiden" Jā. III. 179<sup>17</sup>, Mhvs. 21. 18 = chedayati (Wz. chid); deseti "zeigt, lehrt" Sn. 722, Vin. I. 5<sup>4</sup>, D. I. 195<sup>81</sup>, JāCo. II. 12<sup>24</sup> = desayati (Wz. dis); paveseti "läßt eintreten, führt ein" Vin. III. 29°, M. III. 169<sup>16</sup>, JaCo. I. 419<sup>28</sup> = pravesayati; codeti , treibt an" Dh. 379, Vin. I. 114<sup>16</sup>, A. V. 79<sup>9</sup> = codayati (Wz. cud); sodheti "reinigt, prüft" Dh. 141, M. I. 39<sup>18</sup> (V.), Vin. I. 47<sup>83</sup>, JaCo. I. 291<sup>1</sup> = sodhayati. Ebenso peseti = preşayati (Wz. iş mit pra); ceteti Vv. 84. 40, D. I. 18418, Vin. III. 1988 = cetayati (Wz. cit); vedeti = vedayati; sineheti "macht geschmeidig" Milp. 172° = snehayati; poseti = posayati; āroceti = ārocayati; bhojeti = bhojayati; yojeti = yojayati; palobheti = pralobhayati; soceti = socayati. 4. Von Wzn. mit ausl. 1, 4 : bhāyayate "schreckt" Jā. III. 99<sup>14</sup> = bhāyayati (Wz. bhi); cāveti "treibt fort" Sn. 442, Vin. I. 120<sup>32</sup> = cyāvayati (Wz. cys); bhāveti "läßt werden, verwirklicht" Th1. 83, 166, Ja. II. 2255, D. II. 7914, JāCo. 1. 415<sup>6</sup> = bhāvayati; sāveti "läßt hören, verkündigt" Jā. III. 437<sup>18</sup>, Vin. I. 36<sup>4</sup>, JāCo. I. 344<sup>14</sup>, Mhvs. 5. 238 = srāvayati. Auch nāyeti = nāyayati zu Wz. nī<sup>1</sup>), sowie opilāpeti (§ 39. 6) = plāvayati und hāpeti (ebda.) = hāvayati zu den Wzn. plu, hu. — 5. Einzelnes: In Übereinstimmung mit dem Skr. bildet Wz. dus (dussati "wird verdorben" Vin. I. 18811) das Kaus. duseti "verdirbt, schändet" Ja. I. 454<sup>16</sup>, Vin. I. 85<sup>17</sup>, JaCo. I. 358<sup>28</sup> = dusayati; zu han haben wir ghāteti "läßt töten, schlachtet" Sn. 629, Dh. 129, S. I. 11619, JāCo. I. 2555, Mhvs. 6. 41 = ghātayati; zu Wz. prī: pīņeti "stellt zufrieden" D. I. 51<sup>18</sup>, Mhvs. 36.77, Rasav. II. 96<sup>20</sup> = prinayati. Der Praes.-St. ist der Kausativbildung zugrunde gelegt in nacceti "läßt tanzen, schaukelt, wiegt" D. I. 135<sup>21</sup>, DhCo. III. 231<sup>14</sup> zu naccati (§ 136); laggeti "hängt auf" JāCo. III. 10714, DhCo. I. 1388 zu laggati (ebda.).

<sup>1</sup>) Bei Minayeff, PGr. § 208.

§ 180. Die Wzn. auf  $\bar{a}$  haben, dem Skr. entsprechend, die Bildungssilbe paya, pe. Da im Skr. bei einigen Wzn. Verkürzung des  $\bar{a}$  eintreten

SPR. § 178-181. GRAMMATIK DES PÄLI. B. WORTBILDUNGSLEHRE.

kann, so hat der Vokal zuweilen im P. schwankende Ouantität, auch in solchen Wzn., die im Skr. nie verkürzen<sup>1</sup>). I. Beispiele: dapeti "läßt geben" Vin. I. 55<sup>27</sup>, JaCo. IV. 138<sup>1</sup> = dapayati, aber samādāpeti "läßt nehmen, veranlaßt, regt an"; nidhāpeti "läßt niederlegen" Mhvs. 20. 12, niddhapeti "jagt hinaus" Ja. IV. 41 26 = -dhāpayati: vijihapeti ..löscht aus (tr.)" Vin. I. 31 26 (Wz. ksa § 56. 2); napeti "läßt erkennen, macht bekannt" Vin. I. 56<sup>10</sup>, JaCo. II. 133<sup>26</sup>, paññåpeti "erklärt, benennt", ānāpeti "befiehlt" (§ 63. 2) usw. = jñåpayati; māpeti "läßt ausmessen, gründet, erbaut", nimmāpeti dass. = māpavati; vāpeti ...verbringt (die Zeit), lebt von ..." Jā. VI. 53215, D. I. 16619, JaCo. III. 6791 = yāpayati; nibbāpeti "löscht aus, vernichtet" D. II. 16417, JaCo. I. 47210 = nirvāpayati; thapeti "stellt" (a) Dh. 40, Th1. 38. D. I. 120<sup>28</sup>, JāCo. I. 223<sup>21</sup>, (ā) Sn. 112, A. II. 46<sup>12</sup> (V.) mit zahlreichen Kompos. = sthāpayati; nahāpeti "badet (tr.)" D. I. 936, II. 1925, JāCo. I. 16620 = snåpayati; hapeti "unterläßt" (JPTS. 1906-7, S. 163) = hapayati?). -2. Nach diesem Typus richten sich, in Übereinstimmung mit dem Skr., noch einige andere Wzn. So ropeti "pflanzt" Sn. 208, Vin. II. 229, JaCo. II. 37<sup>5</sup>, aropeti "läßt hinaufsteigen", (v)oropeti "beraubt" = ropayati (neben rohavati) zu Wz. ruh; ussāpeti "hebt empor" (§ 58. 3) = ucchrāpayati zu Wz. śri mit ud; jāpeti "läßt besiegen" S. I. 11619, M. I. 2318, 8 = jāpavati zu Wz. ji. Dem P. eigen ist anapeti<sup>8</sup>) "läßt herbeiführen" Vin. I. 116<sup>87</sup>, JāCo. III. 391<sup>24</sup>, Mhvs. 9. 25 zu Wz. nī mit ā. — 3. Von Wz. pā haben wir pāveti "gibt zu trinken" Vin. II. 280<sup>30</sup>, D. II. 10<sup>24</sup>, JaCo. III. 98<sup>1</sup>, VI. 336<sup>35</sup> wie skr. *pāyayati*.

<sup>1</sup>) Ebenso im Pkr., z. B. *thăvei*; PISCHEL, § 551. - <sup>3</sup>) Über hāpeti = hāvayati
 s. § 179.4. - <sup>3</sup>) Häufig fälschlich mit n geschrieben, in Anlehnung an ānāpeti "befiehlt".

§ 181. Nach dem Muster der Kausativa der Wzn. auf ā wurden nun zahlreiche Neubildungen geschaffen. Mittels der Silben abava. abe können 1. aus allen Praes.-Stämmen Kausativa und 2. aus den älteren Kausativen neue, Doppelkausativa, gebildet werden. Diese Neubildungen sind in der Gäthäsprache noch ungebräuchlich, aber schon in der kanonischen Prosa üblich, später außerordentlich zahlreich. I. Kausative aus Praes.-Stämmen<sup>1</sup>). Zu § 130: vasāpeti JāCo. I. 290<sup>18</sup>, II. 27<sup>16</sup>; pacāpeti JāCo. II. 1524; khamāpeti "versöhnt" Vin. I. 5418, JāCo. II. 2988, Mhvs. 4. 40; sandāpeti Milp. 1228; harāpeti JāCo. II. 384, 10614; uddharapeti "läßt herausholen" Vin. IV. 3917; sarāpeti "erinnert" Vin. III. 448. Zu § 132: nisidāpeti JāCo. III. 3927, VI. 36717. Zu § 133: dasāpeti JāCo. II. 317. Zu § 134: khipāpeti JāCo. II. 36<sup>21</sup>, Mhvs. 20. 35; pucchāpeti Mhvs. 10. 75; okirāpeti Smp. 339\*, Mhvs. 34. 44. Zu § 135: icchāpeti (Childers, PD. u. d. W.); muñcāpeti D. I. 148\*; vilimpāpeti JāCo. I. 254"; sincāpeti JāCo. II. 20\*, 104\*4. Zu § 136: nipajjāpeti JāCo. I. 492 20, II. 21 26, Mhvs. 9. 25; bujjhāpeti "führt zur Erkenntnis" JaCo. I. 40718; vijjhāpeti "läßt durchbohren" Mhvs. 25.70 Von einem Pass.-St. abgeleitet wäre die Form chejjapessāmi Milp. 90<sup>11</sup>, die aber verdächtig ist. Zu erwarten wäre chijjapessami?). Zu § 137: jīrāpeti "verdaut" JāCo. I. 419<sup>29</sup>. Zu § 138: gāyāpeti DhCo. III. 231<sup>14</sup>, dāyāpeti "läßt (Korn) schneiden" DhCo. III. 285<sup>1</sup> zu Wz. dā (dyati); palāpeti "verscheucht, verjagt" JāCo. II. 6922, DhCo. III. 971. — Zu § 140: hanāpeti JāCo. I. 262 18; sayāpeti "legt nieder" JāCo. I. 245 19, V. 461 11, Mhvs. 31. 55. Zu § 142. 2: nidahāpeti "läßt niederlegen" JāCo. II. 388, saddahāpeti JāCo. I. 29416, VI. 5755. Zu § 144: chindapeti JāCo. I. 43816, II. 1048, III. 17914; bhindāpeti JāCo. I. 29022; himsāpeti PvCo. 12316. Zu § 145: jānāpeti JāCo.

I. 452<sup>20</sup>, II. 21<sup>7</sup>. Zu § 146: ganhāpeti JāCo. I. 264<sup>6</sup>, II. 105<sup>18</sup>. Zu § 147: sunāpeti DhCo. I. 206<sup>19</sup>. Von dem Desid. tikicchati (§ 183) abgeleitet ist tikicchāpehi "lasse kurieren!" DhCo. I. 25<sup>18</sup>.

<sup>1</sup>) Über entsprechende Bildungen im Pkr. s. PISCHEL, § 552. – <sup>2</sup>) R. O. FRANKE, BB. 22. 220. Dagegen ist nibbijjāpema Sn. 448 = S. I. 124<sup>6</sup> und nibbijjāpetha S. I. 127<sup>55</sup> (V.) in nibbijja-apema (apetha) zu trennen, wie schon FAUSBÖLL (Sn. Wtb., S. 335) im Anschluß an den Ko. getan hat.

§ 182. Sehr zahlreich sind auch 2. die Doppelkausativa. Zu § 178, 1, 2; kappāpeti D. I. 4922, II. 18927, JaCo. II. 9617, chaddāpeti JaCo. I. 35718; vaddhāpeti JāCo. I. 45528; vissajjāpeti JāCo. I. 29428, II. 3116, Mhvs. 6. 43; gāhāpeti JāCo. I. 16619, II. 3718; pațiyādāpeti D. II. 8814, 1275, JāCo. I. 453<sup>9</sup>; adhivāsāpeti JāCo. I. 254<sup>99</sup>; kārāpeti Vin. I. 89<sup>18</sup>; ohārāpeti "lāßt abnehmen" Vin. I. 2218; mārāpeti JaCo, II. 4179,19, Mhvs. 22. 19; pūrāpeti Mhvs. 35. 7. Zu § 179: chedapeti D. I. 5229, Mhvs. 35. 42; sodhapeti JāCo. I. 305\*, II. 1927, Mhvs. 25. 5; yojapeti D. II. 9518, 96\*; posapeti JaCo. I. 29014; ārocāpeti D. II. 1276, JaCo. I. 1536; ghātāpeti Vin. I. 2777; laggāpeti Mhvs. 33. 11. Zu § 180: thapāpeti JāCo. II. 2017, Mhvs. 36. 104; ropāpeti D. II. 17915, Smp. 34110, Mhvs. 34. 40. Auffallend ist cetapeti "läßt sammeln, sammelt" Vin. IV, 25018 ff. Es ist formell ein Doppelkausativ zu ceteti, gehört aber, wie die Bedeutung zeigt, zu Wz. ci. Die doppelkausative Bedeutung der besprochenen Bildungen ist vielfach abgeschwächt, tritt aber doch mitunter noch deutlich hervor. So z. B., wenn Vin. I. 49<sup>15</sup> vinodāpeti unmittelbar neben vinodeti steht, oder wenn das einf. Kaus. das Transitivum zum Grundverb ist und die Weiterbildung dann, wie bei thapeti und thapāpeti "stellt" und "läßt stellen", zum doppelten Transitiv wird.

§ 183. Flexion des Kausativs: Zum Praesens-System vgl. § 139; zum Futur § 151 und 155; zum Aorist § 165. 2 und 168. 4. Passiva des Kaus. § 176. 1.

#### 9. Desiderativum.

8 184. Die Desiderative des Pali sind aus älterer Sprachstufe überlieferte Stämme<sup>1</sup>). Lebendig ist die Desiderativbildung im P. nicht mehr. Beispiele sind: jigucchati "ist widerwillig, verschmäht" Sn. 215, 958, Th2. 469, 471, D. I. 213 \*\*, Vin. I. 871, 88°, JaCo. I. 422 \*\* = jugupsate zu Wz. gup; jighacchati "wünscht zu essen, ist hungrig" D. II. 266<sup>1</sup> (V.) =  $\ddot{n}$ ghatsati zu Wz. ghas (jighacchā "Hunger" Dh. 203); vicikicchati "zweifelt" D. I. 106<sup>1.7</sup>, S. II. 17<sup>19</sup> = vicikitsati zu Wz. cit, aber tikicchati "behandelt (ärztlich)" Vin. I. 71 36, JaCo. I. 48511 und tikicchā "ärztliche Behandlung", tekiccha "heilbar" (§ 41. 2); jigimsati, jigIsati "wünscht zu erlangen, zu gewinnen" Sn. 700, Th1. 743, 1110 = jigtsati zu Wz. ji<sup>2</sup>); titikkhati "trägt, erduldet" Dh. 321, 399, Jā. III. 385, S. I. 22124 (V.) = titiksati zu Wz. tij: pivāsati "wünscht zu trinken, ist durstig" (Kacc. III. 2. 3, SENART, S. 434) = pipāsati zu Wz. pā; bubhukkhati "wünscht zu essen" (Kacc. III. 2. 3) = bubhuksate zu Wz. bhuj; vimamsati "stellt auf die Probe" M. I. 125<sup>16</sup>, JaCo. I. 270<sup>11</sup>, Mhys. 5. 258, 14. 16 = mīmāmsati (§ 46. 4) zu Wz. man; vavakkhati "wünscht zu nennen" D. II. 256° (V.) = vivakşati zu Wz. vac; sussūsati<sup>2</sup>) "wünscht zu hören" D. I. 23018, M. III. 1332, A. IV. 3938 = susrūsate zu Wz. sru. Auch verkürzte Stämme begegnen uns wie im Skr. So dicchati "wünscht zu geben" S. I. 18<sup>21</sup> (V.) = ditsati zu Wz. dā; sikkhati "wünscht

zu können, lernt, übt sich" (JPTS. 1909, S. 157) = sikşate zu Wz. sak; wohl auch simsati "wünscht zu gehen" Vv. 64. 7 f., 81. 18 =  $(si)s\bar{s}rsati$  zu Wz. sar<sup>4</sup>). In p. *icchati* "wünscht" ist skr. *icchati* und *tpsati* zusammen geflossen. — Zur Flexion vgl, § 130. 6, 154. 4, 166 a. E., 181. 1. a. E.

<sup>1</sup>) Ebenso im Pkr.; PISCHEL, § 555. —<sup>3</sup>) Nach Kacc. III. 2. 3 (SENART, S. 434) von Wz. har (skr. jihīr;ai). —<sup>3</sup>) Die Schreibung sussiyati M. III. 221<sup>6</sup> usw. ist wohl irr-tümlich. —<sup>4</sup>) Dagegen gehört (pacc)āsiņsati zu skr. faņs.

#### 10. Intensivum.

§ 185. Auch die Intensiva des Päli gehen auf skr. Stämme zurück<sup>1</sup>). Besonders häufig ist cankamati "ergeht sich" Vin. I. 15<sup>25</sup>, 87<sup>18</sup>, D. I. 89<sup>19</sup>, Sn. S. 101, 112 = cankramate zu Wz. kram. Vgl. ferner daddallati "leuchtet, funkelt" S. I. 127<sup>18</sup> (V.), D. II. 258<sup>7</sup> (V.) = jājvalyate (§ 41. 2) zu Wz. *jval; lālappati* "schwätzt" Sn. 580<sup>8</sup>), Jā. III. 217<sup>19</sup>, Mhvs. 32. 68 (*lālappita* "Unterhaltung" Jā. VI. 498<sup>17</sup>) = *lālapyate* zu Wz. lap. Von einer Wz. lup stammt das Subst. loluppa "Begierde" Jā. I. 429<sup>27</sup>, JāCo. I. 340<sup>25</sup> (vgl. skr. lolupa "begierig"). Dazu kākacchati JāCo. I. 61<sup>24</sup>, 160<sup>28</sup>, 318<sup>9</sup>, Milp. 85<sup>29</sup>, wohl "schwätzt (im Schlafe)" zu dem V. kathayati. Zuweilen hat das P. den St.-Ausgang a gegen skr. ya: jangamati gegen jangamyate zu Wz. gam "gehen", cañcalati gegen cañcalyate zu Wz. cal "sich bewegen"<sup>3</sup>), momuhati Sn. 841 (nebst Adj. momuha § 37) gegen momuhyate zu Wz. muk "irre werden". Über jāgarati, jaggati = jāgarti s. § 142. 4. — Zur Flexion der Intensiva vgl. § 130. 6, 154. 4, 166 a. E.

<sup>1</sup>) Zum Pkr. s. PISCHEL, § 556. — <sup>3</sup>) Vgl. die v. l. zum Text *lälapatam.* — <sup>3</sup>) E. KUHN, Beitr. S. 118; E. MÜLLER, PGr. S. 122.

#### 11. Denominativum.

§ 186. Sehr zahlreich sind Denominative mit der Bildungssilbe āya: I. von Adj. auf a: cirāyati "zögert" JāCo. I. 426<sup>30</sup>, III. 498<sup>4</sup>, VI. 521 11 = cirāyati, -te; dandhāyati "ist langsam" JāCo. III. 141 10 zu dandha (§ 38, Anm. 4); piyāyati "hat lieb" Th2. 285, JāCo. II. 27<sup>33</sup>, 133<sup>14</sup> zu skr. priya; maccharāyati "ist eifersüchtig" JāCo. III. 1588, VI. 33418 zu skr. matsara; sukhāyati "ist glücklich" JāCo. II. 314 = sukhāyate. — 2. Von Subst. auf a : kukkuccāyati "fühlt Reue" Vin. I. 19139, JāCo. II. 1519 zu kukkucca; dhūpāyati "speit Rauch aus" Vin. I. 180<sup>27</sup>, S. I. 169<sup>7</sup>, DhCo. III. 244<sup>4</sup> = dhūpāyati; dhūmāyati "raucht, dampít" M. III. 184<sup>18</sup>, Dpvs. 15. 67 = dhūmāyati, -te; mahāyati "ehrt durch ein Fest" Jā. IV. 236<sup>9</sup> zu maha; rahāyati "wünscht einsam zu sein" M. II. 119<sup>39</sup> zu raha(s); verāyati "wütet" Dpvs. 15. 67; saddayati gibt Laut von sich, lärmt" Ud. 616,7, Milp. 25888, 259<sup>1</sup>, JaCo. III, 288<sup>9</sup> = sabdāyate; sārajjāyati "ist bestürzt, verlegen" S. III. 92<sup>81</sup> zu sārajja. Bei Kacc. III. 2. 4 (SENART, S. 434) pabbatāyati "er ist wie ein Berg" zu pabbata und III. 2. 24 (S. S. 442) samuddāyati "gleicht dem Ozean" zu samudda. Vereinzelt dazu harayati "empfindet Scham" Vin. I. 87<sup>1</sup>, 88<sup>5</sup>, D. I. 213<sup>22</sup> zu hirt = hrt. -3. Von einer Pronominalform: mamāyati "liebt, verehrt" Th1. 1150, DhCo. I. 1110 (V.), Mhvs. 20. 4 = mamāyate. - 4. Häufig sind schallnachahmende Ausdrücke<sup>1</sup>): kinakinäyati "klingelt" Jā. III. 315<sup>9</sup> (Ko. kiņikiņāyati); gaggarāyati "gurgelt (vom Wasser)" Milp. 3' zu skr. gargara; galagalāyati "tröpfelt" Th1. 189, D. II. 131, S. I. 106<sup>21</sup>; ghurughurāyati "schnarcht" JāCo. III. 538<sup>21</sup> = ghuraghurāyate; ciccitāyati oder cificitāyati (§ 20) "zischt, prasselt"; tatatatāyati "bebt (vor Wut) mit der Stimme" JaCo. I. 34719, VvCo. 12110; tintināyati "stöhnt,

#### 144 I. Allgemeines und Sprache 7. Pali. Literatur und Sprache.

ächzt" JāCo. I. 244<sup>8</sup>, III. 225<sup>6</sup>; *daddabhāyati* "raschelt" Jā. III. 77<sup>10</sup>; *dhama-dhamāyati* "braust" Milp. 117<sup>21</sup>. — 5. Es schließen sich hier an Bildungen wie *uggahāyanti* "sie lernen" Sn. 791, das sich zu ved. *grbhāyati* stellt<sup>2</sup>); *phusāyati* "berührt" (neben *phusati*) S. I. 104<sup>8,81</sup>, 106<sup>14</sup>; *pacalāyati* "wackelt (im Schlaf) mit dem Kopf" ThI. 200, JāCo. I. 384<sup>2</sup>; vielleicht auch samkasāyati "paßt sich an" S. I. 202<sup>28</sup>, A. I. 60<sup>10</sup> (S. II. 277<sup>12</sup> samkāsāyati).

<sup>1</sup>) MORRIS, JPTS. 1884, S. 106 f. Auch im Pkr. sind solche Bildungen zahlreich; PISCHEL, § 558. — <sup>3</sup>) WHITNEY, Ind. Gr. § 1066 b.

§ 187. Denominativa mit der Bildungssilbe ava (kontrahiert e) oder apaya (kontr. ape), also nach Art der Kausativa: I. mit aya (e): gopayati, -eti "beschützt" Dh. 315, DhCo. III, 488,10 = gopayati, -te; vijafeti "entwickelt, macht klar" Milp. 317 zu jafā; tireti "führt zum Ziel" Ud. 135, Vin. III, 1239, D. II, 3419, JaCo. III. 29230 = tirayati; theneti "stiehlt" JaCo. II. 410<sup>10</sup>, III. 18<sup>27</sup> = stenayati; thometi "preist" VvCo. 102<sup>21</sup> = stomayati; dhumayati "raucht" Smp. 315<sup>16</sup> neben dhumayati; patthayati, -eti "wünscht" Th1. 51, Th2Co. 3828 = prārthayate; (sam)pindeti "häuft an, sammelt" JāCo. I. 230<sup>25</sup>, DhsCo. 171<sup>19</sup>, Mhvs. 36. 108 = pindayati; pihayati, -eti , beneidet, begehrt" Dh. 94, Thi. 62 usw. = sprhayati; baleti "stärkt" Jā. III. 225<sup>14</sup> = balayati; bhuseti "mehrt" Jā. V. 218<sup>28</sup> (Ko. bhusam karoti, vaddheti), skr. bhrsāyate; maggayati "spürt nach, verfolgt" Th2. 384 zu magga; mantavati. -eti "berät, ratschlagt" A. I. 199<sup>15</sup> (V.), Vin. II. 299<sup>11</sup>, Mhvs. 4. 20 und āmanteti "lädt ein, fordert auf" ThI. 34, D. I. 88<sup>13</sup>, II. 209<sup>15</sup>, Vin. I. 55<sup>31</sup> = āmantrayati; yanteti "schleudert" JāCo. I. 41814 = yantrayati; samgāmeti "kämpft" Iv. 7516, S. I. 838, JaCo. II. 114, V. 41717; samodhaneti "verknüpft" JāCo. I. 9<sup>86</sup>, 106<sup>7</sup> zu samodhāna; sākaccheti "unterhält sich mit jem." (IPTS, 1909, S. 137) zu sākacchā; sukheti "macht glücklich" D. I. 5115 = sukhayati<sup>1</sup>). — 2. Mit āpaya (āpe) : ussukkāpeti "bemüht sich" Th2Co. 5<sup>20</sup>, VyCo. 05<sup>13</sup> neben ussukkati zu ussukka; muramurāpeti (schallnachahmend) "knirscht, schmatzt" JaCo. III. 134<sup>24</sup>; opunjapeti "überhäuft, bedeckt mit etw." Vin. III. 16<sup>19</sup> zu puñja, skr. puñjavati. Deutlich tritt die kausative Bedeutung hervor in amantapeti "läßt rufen" D. I. 13480 und in sukhapeti "macht glücklich", dukkhāpeti "macht unglücklich" D. II. 2021<sup>18</sup>, Milp. 79<sup>7,10</sup>.

<sup>1</sup>) Noch weitere Beispiele bei Kacc. III. 2. 8 (SENART, S. 437): atihatthayati "legt den Weg auf einem Elefanten zurück", *upavinayati* "begleitet mit der Laute", *dalhayati* "macht fest", *visuddhayati* "ist hell".

§ 188. Denominativa I. mit der Stammsilbe a: atricchati "wünscht dies und jenes" Jā. I. 414<sup>6</sup>, III. 207<sup>16</sup> zu atricchā; usūyati, usuyyati "ist neidisch" zu usūyā (§ 16. 1b) = asūyati; ussukkati "gibt sich Mühe" D. I. 230<sup>21</sup> zu ussukka; paripañhati "befragt" M. I. 223<sup>28</sup>, A. V. 16<sup>2</sup> zu pañha; vijjotalati "funkelt, blitzt" M. I. 86<sup>31</sup>, 87<sup>1</sup>; sajjhāyati "rezitiert" Milp. 10<sup>10</sup>, JāCo. I. 435<sup>28</sup> zu sajjhāya = svādhyāya (dazu die Kaus. sajjhāpayati, -peti Jā. III. 28<sup>21</sup>, JāCo. III. 29<sup>6</sup> und sajjhāyāpeti Milp. 10<sup>8</sup>). Ferner tintinati JāCo. I. 243<sup>6</sup> neben tintināyati (§ 186. 4), dandhati Jā. III. 141<sup>2</sup> neben dandhāyati (§ 186. 1), dhūpati Mhvs. 12. 14 neben dhūpāyati (§ 186. 2), sārajjati A. IV. 359<sup>8</sup> neben sārajjāyati (§ 186. 2). — 2. Mit Stammsilbe ya: Von Subst. auf ā: karuņāyati "hat Erbarmen" VvCo. 100<sup>6</sup> zu karuņā (oder nach § 186. I zu Adj. karuņa) = karuņāyate; mettāyati "erweist Freundschaft" JāCo. I. 365<sup>17</sup> zu mettā (oder wie eben zu Adj. metta). Hinter u wird y zu v in kaņduvati (§ 46. 1) = kaņdūyati. Vorhergehendem Kons. hat y sich assimiliert: tapassati "kasteit sich, müht sich ab" DhCo. I. 53<sup>8</sup> = tapasyati; *namassati* "verehrt" = *namasyati.* — 3. Mit Stammsilbe *lya*: *attiyati* "leidet, ist bekümmert" S. I. 131<sup>19</sup> (V.), Vin. I. 86<sup>30</sup> zu *atta* =  $\bar{a}rta$ ; *patiseniyati* "beträgt sich wie ein Feind, bekämpft" Sn. 390 zu *patisenā* = *pratisenā* "feindliches Heer" (SBE. X. 2, S. 64). Dazu bei Kacc. III. 2. 5 und 6 (SENART, S. 435) *puttīyati* "behandelt wie einen Sohn", *pattīyati* "wünscht sich eine Almosenschale", *dhanīyati* "begehrt Geld" u, a. m.

§ 189. Zur Flexion der Denominativa s. 1. Praesens-System: § 136. 4, 138 a. E., 139; 2. Futur: § 151. 3, 154. 3, 155 a. E.; 3. Aorist: § 165. 2, 168. 3 und 4.

#### 12. Verbalnomina.

#### **I. PARTIZIPIEN DES PRAESENS UND DES FUTUR-AKTIV**

§ 190. Partizipien Praes. auf -nt(a) - Flexion § 97 - werden von den verschiedensten Praesens-Stämmen abgeleitet<sup>1</sup>). Beispiele: Zu § 130: vasant(a) Sn. 43, Ja. III. 3968, JaCo. III. 19017; jivant Sn. 427, Thi. 44; khādanta JāCo. III. 27625; carant(a) Dh. 61, Sn. 89, 1079, JāCo. I. 152°; II. 15<sup>24</sup>. Von Desid.-St.: jigucchanta JāCo. I. 422<sup>29</sup>; vicikicchanta Nett. 11<sup>27</sup>; tikicchanta S. I. 162<sup>28</sup> (V.). Vom Intens.-St. cankamanta Vin. I. 133<sup>28</sup>. — Zu § 131: jinant S. I. 116<sup>10</sup>; bhavant (§ 98. 3); pahonta "genügend" DhCo. III. 13711; abhisambhonta Th1. 351; a-sambhunanta Sn. 396. — Zu § 132: pivant(a) Dh. 205, DhCo. III. 2695, JāCo. I. 46013; titthant Sn. 151, 1092 und thahanta Vin. I. 96. — Zu § 133: gacchant(a) Sn. 579, 960, JaCo. II. 39<sup>28</sup> usw. - Zu § 134: phusant Iv. 684 (V.); supanta Vin. I. 15<sup>10</sup>. - Zu § 135: icchant Th1. 167; muñcant Sn. 791; vilimpanta JāCo. III. 277<sup>1</sup>. — Zu § 136 und 137: naccant(a) Ja. VI. 4977,18; sussanta JaCo. I. 5038, II. 42418; passant(a) Sn. 837, M. I. 64°, JaCo. I. 168°. Von Pass.-Stämmen mit passiver Bed.: muccanta JaCo. I. 1188 (l. nalāțato sede muccante); khajjant "der aufgezehrt wird" Th1. 315; yāciyanta "der gebeten wird" Mhvs. 7. 14; vāriyanta "der abgehalten wird" Mhvs. 34, 86. Vom Denom.-St. (§ 188.2): namassanta D. II. 20818 (V.). — Zu § 138: jhāyant(a) "meditierend" Th1. 85, Dh. 395, Vin. I. 2\* (V.), M. II. 105 20 (V.); upavāyanta Th1. 544. Von Denom.-St. (§ 186. 1): cirāyanta JāCo. VI. 52111, dhūmāyanta Mhvs. 25. 31. - Zu § 139: nandayanta "erfreuend", socayanta "betrübend" Milp. 226<sup>26</sup>; bhāvayant Th1. 166; nivārayant Th1. 730 f.; vihethayanta "verletzend" Dh. 184; pācenta D. I. 5221; kārenta JāCo. I. 10721; dāpenta D. I. 52<sup>38</sup>; ghātenta D. I. 52<sup>30</sup>. — Zu § 140: hanant(a) Jā. II. 407<sup>1</sup>, D. I. 52<sup>30</sup>, JaCo. II. 4078; paccakkhant (N. Sg. -akkham) Th1. 407 (Wz. khyā); enta(Wz. i) JāCo. VI. 365°; sayant(a) Sn. 193, Jā. VI. 510<sup>11</sup>. — Zu § 141: sant(a) s. § 98. 2. — Zu § 142 und 143: samādahant S. V. 31211; saddahanta JāCo. I. 2225; jagarant Dh. 39 und jaggant S. I. III<sup>2</sup> (V.); dadant Sn. 187, Vv. 67. 5, D. II. 13622 (V.), dadanta Vv. 83. 13, D. I. 5223, VvCo. 29418 und denta PvCo. 118, JāCo. I. 2658. — Zu § 144—148: bhuñjanta JāCo. III. 27711; bhindanta Mhvs. 5. 185; jānant Sn. 320, 508, Dh. 384, M. I. 64<sup>9</sup>, Milp. 48<sup>21</sup> und jānanta JāCo. I. 223\*, II. 1285; ganhanta JāCo. III. 5215, 27518; vicinanta JāCo. III. 18813; sunanta Sn. 1023 und (nach Kl. I) savant Jā. III. 244 22; sakkonta Milp. 27 25, JāCo. II. 2616; kubbant Thi. 323 f., Dh. 51, Jā. III. 26<sup>24</sup> (= kurvant), karont (Sg. G. karoto, Pl. G. karotam, § 97. I), karonta JāCo. I. 9811, II. 10924, III. 18821, DhCo. III. 12311 (die gebräuchliche Form der nachkanon. Prosa) und karant Th1. 146.

<sup>1</sup>) Ich gebe die St.-Formen -*nt*, bzw. -*nta* je nach den zitierten Stellen. Über das Fem. auf -*nti* vgl. § 98, Anm. 3.

Indo-arische Philologie I. 7.

#### 146 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

§ 101. Sehr zahlreich in allen Sprachperioden sind die Partizipien Präs. auf -māna<sup>1</sup>), auch von nichtmedialen Verben und vielfach neben dem Part. auf -nt. Zu § 130: vasamāna JāCo. I. 29113; labhamāna Sn. 924, Jā. II. 106<sup>8</sup>; jīvamāna JāCo. I. 307<sup>18</sup>; caramāna Sn. 413, D. I. 87<sup>3</sup>. Vom Desid.-St. sussūsamāna Sn. 383. Vom Intens.-St. jāgaramāna Dh. 226; daddallamāna S. I. 127<sup>18</sup> (V.). Vom Denom.-St. (§ 188. 1): sārajiamāna A. IV. 3598. - Zu § 131-135: an-abhisambhunamāna D. I. 1018,11; tifthamāna JāCo. I. 52<sup>27</sup>; gacchamāna JāCo. IV. 3<sup>8</sup>; samphusamāna Sn. 671. - Zu § 136: Häufig von Passiven (vgl. § 175 ff.); divvamāna DhCo. III. 1911<sup>2</sup> (= diyamāna); hiyyamāna (Wz. hā) Th1. 114; niyamāna S. I. 127<sup>2</sup> (V); kayiramāna Vin. II. 28917, D. II. 10310; anubhīramāna M. III. 12320; ouccamāna Vin. I. 60<sup>2</sup>, III. 221<sup>2</sup>; vijjamāna JāCo. I, 214<sup>4</sup>, III. 127<sup>6</sup>; bhannamāna Vin. I. 11<sup>28</sup>, 70<sup>21</sup>, D. I. 46<sup>29</sup>; tappamāna Th1. 32; gayhamāna DhsCo. 18<sup>15</sup> (= grhyamāņa); vuyhamāna Th1. 88, Vin. I. 33<sup>15</sup>, S. IV. 179<sup>9</sup>; dayhamāna ThI. 39, Dh. 371; desiyamāna Vin. I. 17°; posiyamāna JāCo. I. 4921°; sāriyamāna Vin. III. 221 24; vāriyamāna JāCo. IV. 222; dassiyamāna D. II. 12410; pūjiyamāna Bodh. 141<sup>10</sup>; vutthāpiyamāna A. I. 139<sup>11</sup>; pucchiyamāna DhCo. I. 10<sup>10</sup>; yaciyamāna JāCo. IV. 138<sup>27</sup>, sowie von einem Doppel-Passiv -chijjiyamāna (§ 176. 2 a. E.). Von einem Denom.-St. (§ 188. 2, 3): attiyamāna Vin. II. 29217, JāCo. I. 29218; namassamāna Vin. I. 385. — Zu § 137 -138: jīramāna Thi. 32 oder jiyyamāna M. III. 2462 (= jīryamāna); miyyamāna M. III. 24622; jhāyamana "brennend" Ud. 932. Vom Denom,-St. (§ 186. 1): sukhāyamāna JāCo. II. 314. — Zu § 139: Nur vom unkontrahierten Stamm: sārayamāna JāCo. I. 50<sup>1</sup>, kārayamāna JāCo. I. 149<sup>16</sup> usw. Vom Denom.-St. (§ 187. I.): patthayamana JāCo. I. 279<sup>20</sup>. — Zu § 140 und 142 f.: sayamāna Thi. 95 und semāna Jā. I. 1801, D. II. 248, A. I. 13981; samdahamāna DhsCo. 113<sup>8</sup>; dadamāna S. I. 19<sup>8</sup> (V.), JāCo. II. 154<sup>22</sup> (ved. dádamāna). — Zu § 144—148: bhuñjamāna Th1. 12, Sn. 240; janamāna Sn. 1064, JāCo. I. 1688; pariganhamāna JāCo. II. 298; anhamāna "essend" Sn. 239 f. (aus \*añhana = asnāna neu gebildet); sunamāna JāCo. III. 215<sup>17</sup>, DhCo. III. 156<sup>8</sup>; kubbamāna Sn. 897 und kurumāna JāCo, I. 29116, Dpvs. 9. 17.

1) Kombiniert mit dem Suff. -ta des Part. Praet, wäre -mäna in vibhätamäna "hell geworden" DhCo. I. 165<sup>13</sup>. Allein die Lesart ist zweifelhaft.

§ 192. Seltener sind die Partizipien Praes. auf  $-\bar{a}na^{1}$ ). Sie gehören der Gäthäsprache an; nur vereinzelt auch der kanon. Prosa. Beispiele sind esāna "suchend, begehrend" Dh. 131 (skr. eşamāņa); abhisambudhāna "die höchste Erkenntnis erwerbend" Dh. 46; an-utthahāna "nicht aufstehend" Dh. 280; a-hethayāna "nicht verletzend" S. IV. 179<sup>3</sup> (V.); patthayāna "wünschend" Sn. 976, Vv. 84. 7; sayāna "liegend" Jā. III. 95<sup>17</sup>, D. I. 90<sup>18</sup> (= sayāna); saddahāna "gläubig" S. I. 20<sup>25</sup> (V.) und samādahāna S. I. 169<sup>16</sup> (V.) (= -dadhāna); kubbāna "machend" Dh. 217(= kurvāna) und a-samkharāna S. I. 126<sup>26</sup> (V.) purekkharāna Sn. 910. Von einem Pass.-St. paripucchiyāna "befragt" Sn. 696. Die Wz. ās "sitzen" hat āsīna Dh. 227, 386, Jā. I. 363<sup>12</sup>, 390<sup>23</sup>, III. 95<sup>17</sup>, D. II. 212<sup>21</sup> (V.) wie im Skr. Die Form ist aber archaisch.

<sup>1</sup>) Im Pkr. sind diese Partizipien nur ganz vereinzelt; PISCHEL, § 562 a. E.

§ 193. Ganz vereinzelt findet sich auch die Bildung eines Partizips Fut. auf -nt vom Futural-Stamm. So Sg. Akk. marissam<sup>1</sup>) (vgl. § 97. 2) Jā. III. 214<sup>11</sup> für marissantam = marisyantam (Ko. yo idāni marissati tam).

<sup>1</sup>) E. MÜLLER, PGr. S. 123 führt aus Dathāvs. 3. 80 die Form karissam an. Es ist das aber deutlich die 1. Sg. = karisyāmi. Die sgh. Paraphr. hat keremi. Über das Part. Fut. Akt. im Pkr. s. PISCHEL, § 560.

ì

#### 2. PARTIZIPIEN DES PRAETERITUMS.

§ 104. Das Partizipium Praet. auf -ta hat bei transit. Verben meist passivische, bei intransit, aktivische Bedeutung. Zahlreiche Formen sind historisch überliefert. So von Wzn. auf 1, 4 : ita "gegangen" (samita, atīta, peta usw.), jita, nīta wie im Skr.; suta = sruta; bhūta = bhūta. Wie sula zu sunāti ist parivāputa D. III. 2036 zu parivāpunāti "lernt" gebildet. Von Wzn. auf ā: nāta = māta, sināta lā, V. 330<sup>3</sup>, M. I. 30<sup>1</sup> = snāta; gīta "vorgetragen, gesungen" D. I. 99<sup>11</sup>, JaCo. III. 61<sup>25</sup> = gita; thita = sthita; hita (ohita, pihita, vihita usw.) = hita; atta "ergriffen, erfaßt" in attadanda Dh.  $406 = \overline{a}tta$  (Wz.  $d\overline{a}$  mit  $\overline{a}$ ). — Wzn. auf r: kata = krta. mata = mrta: samsita ...der (in den Existenzen) umhergewandert ist" Sn. 730. D. II. 91<sup>2</sup> (V.) = samsrta; samouta "gebändigt" = samorta; nibbuta "erlöst" Dh. 406, 414, Th1. 79, 96, Vin. I. 8<sup>24</sup> (V.) = nirvrta<sup>1</sup>); hata = hrta; atta (§ 64) = ārta (Wz. ar mit ā). Auch zu Wz. star "ausbreiten" haben wir atthata, samthata, vitthata gegen skr. stirna. - Wzn. auf Nasale: hata, mata, tata; nata, gata; nikhāta Sn. 28, Jā. III. 24<sup>28</sup>, D. II. 171<sup>1</sup> in Übereinstimmung mit dem Skr. Ebenso santa "beruhigt" = sānta (Wz. sam); santa "ermüdet" = śrānta; kanta "lieb, anmutig" = kānta; nikkhanta "herausgegangen", pakkanta usw. = -krānta; jāta "geboren, entstanden" zu jan. — Wzn. auf Tenues und Mediae: sitta Th1. 110, JāCo. III. 144<sup>1</sup> = sikta; vutta = ukta, durutta = durukta; bhutta = bhukta; yutta = yukta; puttha "gefragt" = prsta; yittha "geopfert" Jā. VI. 522<sup>6</sup>, M. I. 82<sup>15</sup>, A. II. 44<sup>6</sup> (V.) = ista (Wz. yaj); samsattha = -srsta (Wz. sarj), suddha "gereinigt" = suddha; khitta "geschleudert" = ksipta; vutta "gesät" JaCo. I. 340<sup>19</sup>, III. 12<sup>90</sup> = upta; sutta, der geschlafen hat" Dh. 29, Thi. 22 usw. = supta. Über vatta, vatta = vrtta s. § 64. 1<sup>2</sup>). - Wzn. auf Aspirate: duddha "gemolken" Sn. 18 = dugdha; siniddha "ölig, glänzend, glatt" Th<sub>2</sub>Co. 139<sup>18</sup>, JāCo. I. 89<sup>28</sup> (V.),  $481^{1} = snigdha; daddha (8 42. 3) = dagdha;$ vuddha, vuddha usw. (§ 64) = vrddha; laddha "erlangt" = labdha; luddha "begierig" Iv.  $I^{10}(V) = lubdha. - Wzn.$  auf Zischlaute: dittha = drsta; phuttha "berührt, in Berührung gekommen" = sprsta; nattha "vernichtet" = nasta; kattha "geackert" S. I. 173<sup>2</sup> (V.) = krsta; sattha "gelehrt, geboten" Jā. II. 298<sup>23</sup>, III. 3<sup>24</sup> = sāsta; samtatta "erschreckt" Jā. III. 77<sup>25</sup> = -trasta. - Wzn. auf h = ar. ih : valha (§ 35) =  $\bar{u}dha$ ;  $m\bar{u}/ha$  "betört" Iv. 2<sup>16</sup> (V.) = mūdha; samyūlha (sannūlha), gesprochen, verfaßt" D. II. 26719, M. I. 38628 (samvulha DCo. I. 38<sup>a</sup>) = sam-ūdha (Wz. ūh); abbūlha "herausgerissen" Sn. 593, 779, D. II. 283<sup>27</sup>, M. I. 139<sup>17</sup> zu abbahati = ā-brhati.

<sup>1</sup>) Für das Sprachgefühl ist (pari)nibbuta das Part. Praet. zu (pari)nibbāyati. —
 <sup>2</sup>) Statt kanta "gesponnen" M. III. 253<sup>9</sup> möchte ich katta = krita lesen.

§ 195. Auch Partizipien des Praet. auf -ita sind in großer Zahl historisch überliefert. Beispiele: patita, carita; khādita, samdhāvita "herumgeirrt" D. II. 90<sup>14</sup> usw. wie im Skr.; sayita "gelagert, liegend" D. II. 353<sup>8</sup>, JāCo. I. 338<sup>84</sup>, III. 33<sup>18</sup> = śayita; paritasita "durstig" Milp. 253<sup>86</sup> = -trșita (Wz. tarș); vusita ThI. 258, II. 104, D. II. 206<sup>10</sup> V. (neben vuttha Jā. I. 183<sup>88</sup> V. usw.) = ușita zu Wz. vas "wohnen"; gahita = grhīta. Häufig von Kausativen: dassita = daršita; pesita = preșita; kārita, codita, dāpita wie im Skr.; addita "bekümmert" Th2. 77, 328 = ardita<sup>1</sup>). Ebenso von Desiderativen: jighacchita "hungerig" M. III. 186<sup>8</sup>, DhCo. III. 263<sup>18</sup> = jighatsita; jigucchita "verabscheut" Mhvs. 6. 3 = jugupsita. Von Intensiven: cankamita Mhvs. 15. 208 = cankramita. Von Denominativen, § 186: cirāyita DhCo. III. 305<sup>1</sup>, dhūpāyita ThI. 448, mamāyita DhCo. I. 11<sup>10</sup> (V.) wie

Skr.; § 187: patthita JāCo. I. 408<sup>36</sup>, II. 36<sup>16</sup>, DhCo. I. 112<sup>36</sup> = prārthita; mantila Th1.9, M. II. 105<sup>31</sup> (V.) = mantrita; dukkhita, unglücklich" Th2. 29 = duhkkita.

1) Zum Kaus. der Wz. j#d haben wir #atta Dh. 72 (vgl. SBE. X. I, S. 22, Anm.); änatta "befohlen, beauftragt" Dpvs. 6, 75, Mhvs. 5. 183, 10. 1; paññatta "verkündigt, gesetzlich bestimmt" Vin. I. 83<sup>28</sup>, D. II. 74<sup>6</sup> usw. = j#apta, āj#apta, praj#apta.

8 106. Der Typus des Partizins Praet, auf -ita hat nun wieder dadurch große Verbreitung gefunden, daß nach ihm aus den verschiedensten Praesens-Stämmen Neubildungen geschaffen wurden<sup>1</sup>). Sie finden sich in allen Sprachperioden. Zu § 130-133: kilamita "ermüdet" JaCo.III. 36<sup>26</sup> (neben kilanta = klanta); samtasita (Wz. tras) Milp. 92<sup>2</sup> (neben -tatta); vasita "bewohnt" Mhvs. 20. 14, 16 (neben vusita und vuttha § 195); āharita S. IV. 5926, 605 (neben āhata § 194); samsarita Th2. 496, D. II. 9014 (neben samsita § 194); jinita JāCo. II. 251<sup>20</sup> (neben jita); gacchita Th2Co. 12611 (als Erkl. zu gata). — Zu § 134—135: phusita Th2. 158 (neben phuttha); pucchita JaCo. II. 918, Mhvs. 20. 8 (neben puttha); supita Sn. 331, S. I. 1987 (V.) (neben sutta); icchita Th2. 46, D. I. 1201, DhCo. IV. 59, Mhvs. 7. 22, sampațicchita DhCo. III. 439<sup>8</sup>; pamuñcita Vv. 53. 8 (oder pamuccita VvCo. 237<sup>11</sup>?). — Zu § 136—138: gijjhita "begehrt" Th2. 152; samāpajjita D. II. 109<sup>27</sup> (neben samāpanna), mannita M. III. 246<sup>12</sup>, S. IV. 21<sup>22</sup>, 22<sup>3</sup>. Sogar chijjita Ja. III. 38017 zum Pass.-St. chijja- (Ko. chinna); vāyita "gewoben" M. III. 253<sup>9</sup> (neben vāta); gāyita "gesungen" DhCo. III. 233<sup>17</sup> (neben gīta); - Zu § 142-145: jahita JāCo. III. 32\*,4; saddahita M. II. 170\*; patijaggita DhCo. III. 13819; samjānita in dem Abstr. samjānitatta Dhs. 4 (Umschr. von samñā).

<sup>1</sup>) Analoge Neubildungen aus dem Praes.-St. im Pkr. bei PISCHEL, § 565.

\$ 197. Auch mit Suff. -na sind viele Partizipien Praet. gebildet. übereinstimmend mit dem Skr. So von Wzn. auf d : chinna, bhinna, -panna, -sanna (aber nisinna = nisanna); pakkhanna "in etw. geraten" Th1.95, 253, 342 = praskanna; tunna "gestoßen, zerstoßen" Th2. 162 und nunna "getrieben, entsendet, verscheucht" A. II. 4118, JāCo. VI. 52780, Mhvs. 34. 60, wie im Skr. Auch runna "weinend" Jā. VI. 5254 "das Weinen, Wehklagen" Thi. 554, A. I. 261<sup>a</sup> (daneben ronna Thi. 555) gegen skr. rudita (Wz. rud<sup>1</sup>). — Ferner von gewissen Wzn. auf ā, t, ū : hīna (JPTS. 1907. 163) zu Wz. hā, sīna "gefroren" M. I. 79<sup>39</sup> (V.), Milp. 117<sup>18</sup> = sīna (Wz. syā); līna (a-līna "nicht haftend, leidenschaftslos" Dh. 245, Sn. 68, 717, nilina "versteckt" Vin. III. 354, JāCo. III. 264, patisallina "zurückgezogen" Vin. I. 4<sup>33</sup> usw.) = lina (Wz. li), vikkhina "vernichtet" Th2. 22 = viksiņa; lūna "abgeschnitten" Th2. 107 = lūna. — Von gewissen Wzn. auf r : jinna, tinna, punna = jirna, tirna, pūrna. Auch patthinna "ausgebreitet" Vin. I. 286<sup>34</sup> = prastīrņa (neben patthata § 194), sowie ciņņa "getan, ausgeführt" Sn. 181 f., Vin. II. 39<sup>15</sup>, JāCo. I. 300<sup>6</sup> (*aciņņa* "getan, üblich" M. I. 372<sup>10</sup> usw., *pariciņņa* Th1. 178, M. III. 264<sup>28</sup>) neben *carita* wie skr. cirna und carita. — Von einigen Wzn. auf j und g : (sam)bhagga "gebrochen" Dh. 154, Th1. 184, S. I. 123<sup>28</sup> = bhagna; nimugga ,,untergetaucht" (§ 18) Vin. I. 6<sup>21</sup>, D. I. 75<sup>17</sup>, II. 324<sup>5</sup>, JāCo. III. 47<sup>1</sup> = nimagna (Wz. majj); samvigga "bestürzt" D. I. 501, S. IV. 29080, JaCo. I. 5910, ubbigga dass. Jā. I. 48610, JāCo. I. 50318 = vigna (Wz. vij); olagga "festgebunden" Thi. 356 = avalagna. — Die Wz. dā "geben" hat dinna = pkr. dinna, dinna<sup>2</sup>), gegen skr. datta (dies in Eigennamen wie Brahmadatta, sowie in atta § 194). — Mundartliche Form ist endlich patimukka "angebunden, befestigt" Th2. 500, S. IV. 91<sup>28</sup>, 92<sup>1</sup> (Ggs. ummukka S. IV. 92<sup>7</sup>) gegen skr. pratimukta<sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Auch pkr. Māh. *runņa*; PISCHEL, Pkr. Gr. § 566. — <sup>2</sup>) KIECKERS, IF. 32. 88 ff. — <sup>8</sup>) Als v. l. zu *mutta* findet sich *mukka* M. III. 61<sup>15</sup>. Im Pkr. entspricht *mukka*; PISCHEL, § 566.

§ 198. Partizipien des Praeteritums Aktiv. I. Von den spärlichen Überresten des Partizips auf -vas war in § 100 die Rede. — 2. Wenig zahlreich sind auch die Partizipien, die durch Anfügung von -vant an das Part. auf -ta gebildet sind. So vusitavant "der gewohnt hat" übertr. "Vollkommen, fertig", Sg. N. -vā Sn. 514, Iv. 96<sup>14</sup>, M. I. 4<sup>33</sup>, D. I. 90<sup>30</sup>, Pl. G. -vatam D. II. 223<sup>19</sup>, 229<sup>13</sup>; bhuttavant "der genossen hat" Sg. G. -vato VvCo. 244<sup>6</sup>. Bei Kacc. IV. 2. 6 (SENART, S. 483) noch hutavā. Analog gebildet ist Sg. N. ādinnavā "der an sich genommen, ergriffen, erbeutet hat"<sup>1</sup>) Mhvs. 7. 42. — 3. Neubildung im P. sind Partizipien auf -tāvin (Flexion n. § 95): bhuttāvin "der gespeist hat" Sg. Akk. -vim D. I. 109<sup>35</sup>, 227<sup>4</sup>, G. -vissa D. II. 195<sup>38</sup>; vijitāvin "der gesiegt hat, siegreich", Sg. N. -vī Thi. 5 ff., S. I. 110<sup>8</sup> (V), D. I. 88<sup>44</sup>, Akk. -vinam Dh. 422, Pl. G. -vinam A. III. 151<sup>26</sup>; katāvin "geübt, bewandert", Sg. N. -vī M. II. 69<sup>7</sup>; kāļitāvin "der gespielt hat", Sg. N. a-nikāļitāvī S. I. 9<sup>6</sup>, Pl. N. -vino S. IV. 110<sup>27</sup>; samitāvin "der gehört, gelernt hat, gelehrt" Pl. N. a-ssutāvino Thi. 955.

1) D. ANDERSEN, PR. 112<sup>81</sup> (PGl. u. d. W.) liest ādiņņavā "der zerrissen hat", skr. dīrņa zu Wz. dar.

#### 3. PARTIZIPIEN DES FUTUR-PASSIV.

§ 199. Am zahlreichsten sind die Partizipien Fut. Pass. auf -tabba<sup>1</sup>) = -tavya. I. Historische Formen sind z. B. databba "der gegeben werden muß" Vin. I. 466, JāCo. III. 52<sup>2</sup> = dātavya, pahātabba Sn. 558, M. I. 7<sup>11</sup> (Wz. hā "aufgeben") = -hātavya; saddhātabba JāCo. II. 37<sup>25</sup> = sraddhātavya; paccutthātavya "durch Aufstehen zu begrüßen" M. III. 205<sup>17</sup> = -sthātavya; netabba = netavya; sotabba = śrotavya; gantabba Vin. I. 46<sup>19</sup> = gantavya; vatthabba Mhvs. 3. 12 (Wz. vas "wohnen") = vastavya; datthabba PvCo. 10<sup>18</sup> (Wz. darś "sehen") = drastavya; kattabba Dh. 53, JāCo. I. 453<sup>22</sup> und (§ 6. 1) kātabba Vin. I. 47<sup>20</sup>, JāCo. II. 112<sup>15</sup> = kartavya; vihātabba (zu viharati) M. III. 294<sup>97</sup> = -hartavya. Ebenso auch Formen mit i : bhavitabba JāCo. I. 440<sup>4</sup> = bhavitavya; tikicchitabba DhCo. III. 264<sup>1</sup> = cikitsitavya; rakkhitabba JāCo. III. 52<sup>s</sup> = raksitavya usw. — 2. Dem · letzteren Typus folgen wieder zahlreiche Neubildungen aus Praesens-Stämmen<sup>9</sup>). Zu § 130—132: vasitabba Sn. 678 zu vasati; pacitabba Vin. I. 50<sup>5</sup> zu pacati gegen paktavya; -kamitabba Vin. I. 50<sup>11</sup>, D. I. 179<sup>10</sup> zu -kamati; uddharitabba V. I. 47<sup>6</sup> zu uddharati, samharitabba Vin. I. 46<sup>39</sup> (zu Wz. har); jinitabba DhCo. III. 313° (zu Wz. ji); nisīditabba Vin. I. 471° (zu Wz. sad). Zu § 134-138: -khipitabba Vin. I. 4625, 471 gegen kseptavya; pucchitabba Vin. I. 4633 zu pucchati gegen prastavya; -visitabba Vin. I. 47<sup>16</sup> gegen vestavya; ālimpitabba Vin. II. 267<sup>1</sup> (zu Wz. lip); āsincitabba Vin. I. 49<sup>11</sup> (zu Wz. sic); -pajjitabba Vin. I. 164<sup>10</sup>, D. II. 141<sup>14</sup> zu -pajjati (Wz. pad); pațivijjhitabba "zu verstehen" DCo. I. 20<sup>35</sup> zu -vijjhati (Wz. vyadh). Vom Pass. bhijjati : bhijjitabba JāCo. III. 5628 gegen bhettavya; zu jāyati "entsteht, wird geboren": jāyitabba Th2. 455. Zu § 142, 144: vijahitabba Vin. III. 20017 (zu Wz. hā); nidahitabba Vin. I. 4628, saddahitabba

Milp. 310<sup>2</sup> zu dahati (Wz. dhā); bhañjitabba Vin. I. 74<sup>10</sup> (zu Wz. bhaj, bhañj), bhuñjitabba Mhvs. 5. 127 (zu Wz. bhuj).

<sup>1</sup>) Das Suff. kann gelegentlich durch *ka* erweitert werden. Vgl. *kkäditabbaka* DhCo. III. 137<sup>9</sup>. — <sup>3</sup>) Wie im Pkr.; PISCHEL, § 570.

§ 200. Aus dem Praes.-St. kann auch das Part. Fut. Pass. der Wz. bhū gebildet werden<sup>1</sup>): hotabba Vin. I. 46<sup>19</sup>, paribhotabba "gering zu schätzen" S. I. 69<sup>a</sup>, Sn. S. 91 zu hoti, -bhoti (§ 131. 2). In gleicher Weise bilden es die aya-Stämme (Kl. X., Kaus., Denom.) unmittelbar aus dem kontrahierten e-Stamm<sup>2</sup>). Beispiele sind zahlreich: codetabba Vin. IL 2<sup>21</sup> gegen coditavya; sāretabba Vin. II. 2<sup>99</sup> zu sāreti (Wz. smar); pūjetabba "zu verehren" M. III. 205<sup>20</sup> (St. pūjay-); lanchetabba Vin. II. 267<sup>2</sup> zu lancheti "betupft, siegelt"; ñapetabba Vin. II. 22 zu ñapeti (Wz. jña); ghamsapetabba Vin. II. 26628 zu ghamsāpeti "läßt reiben" (Wz. ghars); kottāpetabba Vin. II. 266<sup>39</sup> zu kottāpeti "läßt schlagen"; patiggahetabba "abzunehmen" Vin. I. 46<sup>18</sup> zu gaheti (§ 139. 2) usw. Eine ganze Liste solcher Bildungen findet sich Vin. I. 46-50. Ich führe daraus an otapetabba "zu wärmen", pațiyādetabba "herzurichten" (Wz. yat), thapetabba "aufzustellen" (Wz. sthā), thaketabba "zu verschließen" (Wz. sthag, § 39. 1) usw. Auffallend ist chedātabba ...abzuschneiden" Vin. I. 5016, wofür chedetabba zu erwarten wäre. Daneben steht chedapetabba<sup>s</sup>).

1) Wie im Pkr. AMäg., JMäh. hoyavva, Š. Mäg. hodavva neben Š. bhavidavva; PISCHEL, § 570. — <sup>3</sup>) Vgl. Pkr. AMäg. paritäveyavva, dameyavva. — <sup>3</sup>) Statt tavaftitabba Vin. II. 124<sup>11</sup> zu tuvaffeti "legt sich nieder" wäre tuvaffetabba zu erwarten.

§ 201. Weiter finden sich im P. Partizipien Fut. Pass. auf -aniya oder -aneyya<sup>1</sup>) = skr. -aniya. So labhaniya Th2. 513 (alabhaneyya "unerreichbar" Jā. III. 205<sup>9</sup> ist Doppelbildung, Kontamination aus labha § 202 und labhaniya); pūjaniya Sn. 259 oder -neyya Th1. 186 = pūjaniya; anatthaneyya "was nicht erstrebt werden soll, unnütz" Th1. 1073 zu arthay-; dassaniya "anzusehen, anmutig" Vin. I. 38<sup>36</sup>, D. I. 47<sup>11</sup>, JāCo. I. 509<sup>8</sup> und dassaneyya Dpvs. 15. 39 = darsaniya. Häufig haben diese Bildungen subst. Bedeutung. So karaniya "Aufgabe, Pflicht"; mohaneyya "Verblendung" Jā. III. 499<sup>10</sup>; yapaniya "Unterhalt" Jā. VI. 224<sup>13</sup>, Vin. I. 59<sup>10</sup>; bhojaniya "flüssige Speise" und khādaniya "feste Speise" Vin. I. 18<sup>39</sup>, D. I. 108<sup>1</sup> usw., skr. karaniya, mohaniya</sup> usw.; khamaniya "Ergehen" Vin. I. 59<sup>10</sup>, D. II. 99<sup>39</sup>, JāCo. I. 408<sup>14</sup> = kşamaniya.

1) Im Pkr. -aņijja und -aņīa. Vgl. AMāg. pāyaņijja, damsaņijja usw.; PISCHEL, § 571.

§ 202. Die Partizipien Fut. Pass. auf -ya gehören zumeist den beiden älteren Sprachperioden an<sup>1</sup>). Daher wird z. B. auch kañña "zu töten" Jā. IV. 273<sup>97</sup> im Ko. durch kanitabba, saddheyya "glaublich" Jā. III. 62<sup>18</sup> durch saddhātabba wiedergegeben. Beispiele von Wzn. auf Vokale: neyya "zu leiten" Sn. 803 = neya (Wz. nī); bhabba "fähig, im stande" Vin. I. 17<sup>18</sup>, A. III. 8<sup>30</sup> = bhavya (Wz. bhū); pameyya "auszumessen" A. I. 266<sup>18</sup>, Pu. 35<sup>8</sup> = prameya (Wz. mā); ebenso viññeyya "erkennbar" Vin. I. 184<sup>30</sup>, D. I. 245<sup>17</sup> usw., deyya Sn. 982, Vin. III. 11<sup>8</sup>, D. I. 87<sup>10</sup>, peyya "trinkbar" D. I. 244<sup>14</sup>, II. 89<sup>14</sup>, Milp. 2<sup>14</sup> = vijñeya, deya, peya. Auch suppakāya, "leicht aufzugeben" Sn. 772 (Wz. hā), wie Rv. 10. 103. 5 vijñāya. Von Wzn. auf r: a-kāriya "untunlich" Dh. 176 = kārya (neben kicca "zu tun, Aufgabe, Pflicht" Dh. 276, Th1. 167 usw. = krtya), a-samhāriya "unzerstörbar" S. V. 219<sup>8</sup> = -kārya, beide mit Teilvokal. Von sonstigen konsonantischen Wzn.: khajja "kaubar" und bhojja "eßbar" Milp.  $2^{14} = kh\bar{a}dya$ , bhojya; vajja "zu vermeiden, Sünde" Dh. 252, D. I. 63<sup>18</sup> usw. = varjya; vajjha "der getötet werden muß" Jā. VI. 528<sup>2</sup>, JāCo. I. 439<sup>4</sup> = vadhya; a-bhejja "untrennbar" JāCo. III. 51<sup>4</sup> = bhedya; labbha "erreichbar, möglich" D. II. 118<sup>29</sup>, M. II. 220<sup>18</sup> = labhya; sayha "zu ertragen" Sn. 253 = sahya. Zu Wz. lik "lecken" haben wir Milp. 2<sup>14</sup> leyya statt \*leyha = lehya, in Anlehnung an das daneben stehende peyya. Teilvokal ist eingetreten in a-sādhiya "unheilbar" Mhvs. 5. 218 = sādhya. Neubildung ist a-sakkuņeyya "unmöglich" JāCo. I. 55<sup>8</sup> zum Praes. sakkuņāti, nach dem Muster von devya zu dadāti.

<sup>1</sup>) Die entsprechenden Bildungen im Pkr. (vgl. AMāg. bhavva, pejja, JMāh. neya = jñeya) bei PISCHEL, § 572.

§ 203. Dem Pāli eigentümlich sind Partizipien Fut. Pass. auf -tāya, -tayya oder -teyya<sup>1</sup>). Beispiele in den beiden ältesten Sprachperioden: *hātayya*, datthayya, pattayya "zu erkennen, zu sehen, zu erreichen" S. IV. 93<sup>6-1</sup>, *hāteyya*, dattheyya, patteyya S. I. 61<sup>36-37</sup> (Wz. *jhā*, darś, āp mit pra); a-tasitaya "wo man sich nicht zu fürchten braucht" S. III. 57<sup>37</sup>. Von Kausativen: ghātetāya "zu töten", jāpetāya "zu besiegen", pabbājetāya "zu verbannen" (Wz. vraj) M. I. 231<sup>3-3</sup>, II. 122<sup>1-9</sup>. Dazu lajjitāya<sup>3</sup>) "dessen man sich schämen muß" Dh. 316.

1) R. O. FRANKE, PGr. S. 35, N. 4, II; TRENCKNER, Notes 66, Anm. 27 (JPTS. 1908, S. 117). — 3) NORMAN in der Ausg. des DhCo. III. 490 trennt falsch alajjitä ye und lajjitä ye. Vgl. den Ko.

#### 4. INFINITIVE.

§ 204. Der Gäthäsprache (und der Kunstpoesie) gehören 1. die Infinitive auf -tave = ved. -tave oder -tavai an, sowie etliche auf -tave, -tuye. a) Infinitive auf -tave. Von Wzn. auf Vokale; netave Dh. 180, S. I. 107 4 (V.); sotave Kacc. IV. 2. 12 (SENART, S. 485); dātave Sn. 286, Jā. I. 190<sup>8</sup>, yātave Sn. 834, hātave Dh. 34, Sn. 817. Dazu nidhetave Jā. III. 17<sup>6</sup> (Ko. nidhānatthāya) vom e-St. der Wz. dhā. Von sonstigen e-Stämmen rajetave Th1. 1155 zu rajeti "färbt, malt", lapetave Ud. 21<sup>14</sup> (V.) zu lapeti "spricht, redet an". Von konsonantisch auslautenden Wzn.: gantave "gehen" Th2, 332, Ja. IV. 221<sup>36</sup> (Ko. gantum), vattave, "sagen" S. I. 205<sup>2</sup> (V.) = gantave, vaktave. b) Infinitive auf -twye sind kātuye Th2. 418 (Wz. kar, Ko. kātum); marituye Th2. 426; gaņetuye Bu. 4. 28 zu gaņeti "zählt"; hetuye Bu, 2. 10 zu hoti. c) Infinitive auf -tāye : dakkhitāye D. II. 254<sup>†</sup> (V.) = S. I. 26<sup>25</sup> zu dem aus dem Fut. abgel. neuen Praes.-St. dakkha- von Wz. dars; jagghitāye "lachen" Jā. III. 22610 (Ko. hasitvā, bzw. hasitena). — 2. Eine vereinzelte archaische Infinitivform ist etase Th2. 291 "gehen" (Ko. etum, gantum), abh. von nāsakkhim. — 3. Endlich werden nicht selten Dative der Nomina verbalia als Infinitive verwendet. So savanāya (abh. von labhati) "(hat das Glück) zu hören" D. III. 80<sup>16</sup>; dassanāya (abh. von pahoti) "(vermag) zu sehen" M. II. 131<sup>24</sup>; karanāya (abh. von arahati) "(vermag) zu machen" Jā. III. 172 28-24; idhāgamanāya (abh. von pariyāyamakāsi "(hat es ermöglicht) hieher zu kommen" D. I. 179<sup>18</sup> usw.; vicakkhukammāya "um zu verblenden" S. I. 112<sup>18</sup>; adubbhāya (abh. von sapassu) "(schwöre) kein Leid anzutun" S. I. 225<sup>19</sup> u. a. m.

1) Im Pkr. entsprechen die Inf. auf -ttae, -ittae, wie AMāg. ittae, hottae, pucchittae; E. MÜLLER, Beitr. z. Pkr. Gr. S. 61; PISCHEL, PkrGr. § 578.

,

#### 152 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

§ 205. Der in allen Sprachperioden gebräuchlichste Infinitiv ist aber der auf-tum. Zahlreich sind die historisch überlieferten Formen. So von vokalisch ausl. Wzn.: datum, saddhātum, ñātum zu Wz. da. dhā. jñā; nibbātum "sterben" Mhys. 5. 219 (Wz. vā); vinetum JāCo. I. 504<sup>18</sup>, III. 1034 (Wz. ni); etum Th2Co. 224<sup>20</sup> (Wz. i); ketum "zu kaufen" Ja. III. 28214, vikketum "zu verkaufen" JāCo. III. 28312 = (vi)kretum; ocetum "anzusammeln" Thi, 199 = avacetum; sotum Sn. 384, D. II. 2<sup>1</sup> = srotum. Von Wzn. auf r : kātum = kartum, uddhātum "herausholen" Thi. 88 zu Wz. har =-hartum. Von Wzn. auf Nasale: gantum; auf Mutae: vattum Sn. 431, S. I.  $129^{27}$  (V.) = vaktum; putthum Sn. 91, S. I.  $15^7$  (V.) = prastum; avabhottum "genießen" la. III. 272<sup>28</sup> = -bhoktum (Wz. bhui); yatthum "opfern" Sn. 461 = yaştum (Wz. yaj); chettum Th1. 188 = chettum; pattum "zu erlangen" DhCo. III. 399<sup>4</sup> = praptum: sottum S. I. 111<sup>2</sup> (V.) wohl unmittelbar = svapium "schlafen"; laddhum "zu erlangen" JāCo. II. 352<sup>14</sup>, DhCo. III. 117<sup>14</sup> = labdhum, Von Wzn. auf Zischlaute: datthum = drastum. — Häufig sind auch die Bildungen mit i : jivitum JaCo. I. 263<sup>3</sup> = jivitum : kilitum IāCo, III. 188<sup>28</sup> = krīditum; bhavitum JāCo, IV. 137<sup>26</sup> = bhavitum; uddharitum (neben uddhātum) JāCo. I. 3136 zu Wz. har (skr. haritum neben hartum). Von Desiderativen: tikicchitum JāCo. I. 48511 = cikitsitum, vimamsitum Mhys. 37. 234 (ed. Col. 184) = mimāmsitum. Von einem Kausativ: dhārayitum, Anāgatavs., JPTS. 1886. 35<sup>28</sup> = dhārayitum. Von einem Denominativ: gopavitum DhCo. III. 48810.

§ 206. Sehr oft wird der Infinitiv unmittelbar aus dem Praes.-St. abgeleitet<sup>1</sup>). So pappotum "zu erlangen" Th2. 60 = S. I. 129<sup>16</sup> aus pappoti; hotum zu hoti. Auch der Inf. der e-Stämme (Kaus. usw.) wird direkt aus diesem gebildet: sodhetum Vin. II. 345, JāCo. I. 29214; bhāvetum DhCo. III. 171<sup>10</sup>; vāretum JāCo. IV. 2<sup>18</sup>; gahetum Vin. I. 92<sup>27</sup>, JāCo. I. 222<sup>21</sup>, Mhvs. 8. 23 (vgl. § 139. 2), gähetum Mhvs. 33. 48 und gahāpetum JāCo. I. 506<sup>22</sup>; thapetum Vin. II. 194 38, D. II. 1777; kārāpetum Mhvs. 5. 80. Die Form tārayetum Sn. 319 ist Doppelbildung, eine Kontamination aus tārayitum und tāretum. - Als besonders fruchtbar erweist sich wieder der Typus auf -itum. Vielfach sind hier durch die Neubildungen die historischen Formen in der späteren Literatur verdrängt worden. Die Form bhottum z. B. (s. § 205) wird im Ko. durch bhunjitum wiedergegeben. Beispiele der Neubildungen: Zu § 130-132: cajitum JāCo. III. 694 gegen tyaktum (Wz. tyaj "aufgeben"); maritum D. II. 330<sup>8</sup> gegen martum; abhivijinitum M. II. 71<sup>89</sup> (Wz. ji); nisiditum Dpvs. 1. 55; utthahitum JaCo. II. 2217, upatthahitum DhCo. III. 269\* zu thahati. Zu § 134-135: pucchitum Sn. 510, Vin. I. 93\*7; ukkhipitum JāCo. I. 264<sup>9</sup> gegen kseptum; phusitum Th1. 945, DhCo. III. 199<sup>4</sup> (V.) gegen sprastum; pavisitum JaCo. III. 26<sup>6</sup> gegen vestum; supitum Th1. 193; paticchitum JaCo. IV. 137 16; muncitum D. I. 9610; sincitum JaCo. VI. 583 11; nibbinditum "Überdruß empfinden" D. II. 1982 zu Wz. vid. vindati. Zu § 136-138: naccitum DhCo. III. 1027; -pajjitum Th1. 1140, A. III. 818; pamajjitum Th1. 452; virajjitum "frei werden" D. II. 1983; vijjhitum Mhvs. 6. 28; passitum JaCo. I. 2227, Mhvs. 4. 21. Auch von einem Pass.-St. pamuccitum "sich losmachen" Th1. 253; vimuccitum D. II. 1982. Ferner: sināyitum M. I. 39<sup>6</sup>; jhāyitum "meditieren" Vin. II. 147<sup>84</sup> (V.); palāyitum JāCo. II. 1926; sajjhāyitum (§ 188. 1) DhCo. III. 44521. Zu § 142: jahitum JāCo. I. 138°, III. 9417; samvidahitum Vin. I. 28718 zu Wz. dhā; pațijaggitum Th1. 193. Zu § 144-148: bhanjitum Th1. 488; bhunjitum (s. o.); chinditum VvCo. 119<sup>7</sup>; kinitum JāCo. III. 282<sup>10</sup> und vikkinitum JāCo. III.

283<sup>28</sup> (Ko. zu vikketum); bandhitum Th2. 299; ganhitum JāCo. II. 159<sup>4</sup>, III. 26<sup>8</sup>; sunitum Milp. 91<sup>16</sup>; pāpunitum A. II. 49<sup>16</sup>, M. III. 167<sup>80</sup>. JāCo. IV. 297<sup>6</sup>.

<sup>1</sup>) Entsprechende Neubildungen auch im Pkr. Vgl. AMāg. vārcum, Māh., JMāh. marium, Māh. pucchium, S. bhuñjidum, sunidum usw.; PISCHEL, § 573 ff.

§ 207. Im Kompositum vor kāma hat der Infinitiv wie im Skr. den Ausgang -tu<sup>1</sup>): jīvitukāma "der den Wunsch hat zu leben" Dh. 123, D. II. 330<sup>8</sup>; pabbajitukāma "der den Laienstand zu verlassen wünscht" DhCo. III. 273<sup>8</sup>; gantukāma "der zu gehen wünscht" JāCo. I. 222<sup>18</sup>; datthukāma "der zu sehen wünscht" Sn. 685; amaritukāma "der nicht sterben will" D. II. 330<sup>8</sup> und oft.

1) Ebenso auch im Pkr.; PISCHEL, § 577.

#### 5. GERUNDIEN.

§ 208. Die Gerundien werden gebildet mittels der Suffixe -tvā, wofür in den beiden älteren Sprachperioden, namentlich in der Gāthāsprache, häufig auch -tvāna vorkommt, und -ya. Das letztere tritt im besonderen an Komposita an, jedoch nicht so ausschließlich wie im Skr. Das Suff. -tvā, -tvāna ist entschieden im Vordringen und keineswegs auf das einfache Verbum beschränkt. Nach einer Zählung, die ich in einem größeren Abschnitt des Jātaka-Kommentars anstellte, kommen Gerundien auf -tvā etwa 8 bis 9 mal so häufig vor, wie solche auf -ya. In der kanonischen Prosa ist der Unterschied etwas geringer. Es werden auch in den Kommentaren Formen auf -ya gerne durch solche auf -tva ersetzt, so saddhāya Jā. V. 176<sup>8</sup> durch saddahitvā, ažnāya Jā. I. 368<sup>21</sup> durch ājānitvā. Der Gāthāsprache gehören die wenigen Formen auf -tūna<sup>1</sup>) an, sowie die auf -yāna, das offenbar eine Neubildung nach Analogie von -tvā : -tvāna ist.

<sup>1</sup>) Das gleiche Suff. findet sich im Pkr. in der Form -*iana*, -*ana*; PISCHEL, § 584, 586. Der Unterschied, den das Skr. im Gebrauch von -*tvā* und -*ya* macht, ist auch dem Pkr. fremd; ebda. § 581.

§ 209. Unter den Gerundien auf -tvā, -tvāna sind zahlreiche historische Formen. Von Wzn. auf Vokale ñatvā, ñatvāna = jñātvā,  $n\bar{a}ahtv\bar{a} = sn\bar{a}tv\bar{a}$ ,  $datv\bar{a} = dattv\bar{a}$  (in Analogie zu diesen Formen auch pidhatvā Th2. 480 zu Wz. dhā gegen (d)hitvā, und thatvā zu Wz. sthā gegen sthitvā); pitvā(na) Dh. 205, Th1. 103, 710, Jā. II. 71<sup>6</sup> = pītvā (Wz. pa); hitva(na) Sn. 60, 284 usw. = hitvā (Wz. hā). Ebenso jitva Th1. 336 zu Wz. ji; sutvā = srutva, hutvā = bhūtva. Von Wzn. auf r: katvā(na) = krtvā (purakkhatvā D. II. 207<sup>28</sup>, Jā. VI. 516<sup>19</sup> oder purakkhitvā Vv. 84. 49). Von Wzn. auf Mutae : mutvā (§ 58. 3) Jā. I. 375<sup>5</sup> = muktvā (Wz. muc); vatvā = \*vaktvā; bhutvā(na) ThI. 23, S. I. 8<sup>25</sup> (V.), Jā. III. 53<sup>17</sup> = bhuktvā (S. IV. 74" V. steht bhotvā, dessen o wohl nach § 10.2 zu erklären ist); chetvā(na) Dh. 283, 346, Vin. I. 83<sup>1</sup>, JāCo. III. 396<sup>35</sup> = chittvā (e nach § 10. 2, oder in Anlehnung an jetvā, netvā, § 210); bhetvā(na) Th1. 753 = bhittvā<sup>1</sup>); patvā zu Wz. āp (skr. aptva) mit pra; laddhā(na) Sn. 67, 228 usw., pațiladdhā Vv. 80. 7 = labdhvā. Zu Wz. dars lautet das Ger. disva(na) = drstva<sup>2</sup>). Die Wzn. auf n, m behalten den Nasal bei in Anlehnung an Formen wie skr. sāntvā. Also auch hantvā gegen hatvā; mantvā Mhvs. 12.50 (daneben mantā Vv. 63. 6<sup>8</sup>) gegen matvā; gantvā(na) (āgantvā Sn. 415, JāCo. I. 151<sup>1</sup> usw.) gegen gatvā. — Historische Formen auf -itvā : patitvā, pacitvā, vanditvā, khāditvā wie im Skr.; nikkhamitvā JāCo.

#### 154 I. Allgemeines und Sprache 7. Päli. Literatur und Sprache.

III.  $26^{14}$ , akkamitvā Vin. I.  $188^{28}$  usw. = kramitvā (neben krāntoā); sayitoā JāCo. II.  $77^{14} = sayitvā$  (Wz. si). Ebenso von Kausativen<sup>4</sup>) bhoja yitvāma Jā. VI.  $577^{29} = bhoja yitvā$ ; gahayitvā Mhvs. 10. 31 = grahayitvā, ghātayitvā Milp.  $219^{16}$  zu ghāteti (Wz. han), janayitvā Milp.  $218^{21}$  wie im Skr.; the payitvāna Mhvs. 19. 31 = sthāpayitvā, und analog von Doppelkausativen gāhāpayitvā Mhvs. 7. 49 usw. Von Desiderativen, Intensiven und Denominativen: a-jigucchitvā JāCo. I.  $422^{29} = jugupsitvā; vāmamsitvā JāCo. VI. <math>368^{2} = mimāmsitvā; vavakkhitvāna D. II. <math>256^{9}$  (V.) = vivaksitvā; cirāyitvā Mhvs. Tī.  $124^{29}$  usw.

<sup>1</sup>) Auch im Pkr. AMāg. chettā, bhettā; PISCHEL, § 582. — <sup>3</sup>) Wie AMāg. dissā; ebda. § 334. — <sup>3</sup>) Wie AMāg. hantā, mantā. — <sup>4</sup>) Wie AMāg. uttāsaittā, vigovaittā.

8 210. Häufig sind wieder Neubildungen aus dem Praes.-St. So von den Kausativen. Denominativen usw. aus dem kontrahierten e-Stamm, und zwar sind diese Formen häufiger als die auf -avitvā. Beispiele: desetvā JāCo. I. 15210: codetvā Vin. II. 222: sāretvā (Wz. smar) ebda.: bhāvetvā A. V. 19515; ghātetvā Mhvs. 25. 7; thapetvā Dh. 40, D. I. 10531 usw.; gahetvā (§ 139. 2); vandāpetvā Vin. I. 8223, kārāpetvā ebda.; āmantetvā (§ 187. 1) Th1. 34, JāCo. II. 1332; a-ganetvā JāCo. II. 22011 und so außerordentlich häufig. Es richten sich darnach auch die Wzn. auf f: jetos Sn. 439, Th2. 7 zu jeti (Wz. ji) gegen skr. jitvā; netvā(na) Sn. 295, Vin. II. 11<sup>11</sup> gegen nītvā, Ebenso abhibhotvāna Thi. 429, zu einem abhibhoti "überwindet". — Außerordentlich zahlreich aber sind die von Praes.-. Stämmen abgeleiteten Neubildungen auf -*itvā*<sup>1</sup>). § 130: *labkitvā* JāCo. I. 150<sup>20</sup> gegen skr. labdhvā; vasitvā JāCo. I. 278<sup>26</sup> gegen usitvā; uddharitvā D. I. 234<sup>6</sup>, JāCo. III. 52<sup>14</sup>, samharitvā JāCo. I. 265<sup>97</sup> zu harati gegen hrtvā; otaritvā JāCo. I. 223<sup>19</sup>, II. 19<sup>5</sup> gegen tīrtvā; saritvā Th2. 40 gegen srtva; ghamsitva JaCo. III. 2261 gegen ghrstva. Zu § 131: vinavitvāna Sn. 485 neben netvāna; a-jinitvā Mhvs. 32. 18 neben jetvā; -bhavitvā Sn. 52 gegen bhūtvā. Zu § 132: pivitvā JāCo. I. 41920 neben pitvā; nistditvā passim; (v)uțthahitvā Vin. I. 229, JāCo. I. 2081 usw. Auch ghāyitvā DhCo. III. 270<sup>8</sup> gegen skr. jighrtvā. Zu § 133: ārohitvā Vin. I. 15<sup>16</sup>, orohitvā Vin. I. 15<sup>88</sup> gegen rūdhvā. Zu § 134: pakkhipitvā JāCo. I. 265<sup>8</sup> usw. gegen ksiptvā; ādisitvāna Th2. 311 zu Wz. dis; pavisitvā D. II. 33119 usw. zu Wz. vis; gilitvā Mhvs. 31. 52; okiritvā JāCo. III. 5914; supitvāna Th1. 84 gegen suptvā. Zu § 135: icchitvā JāCo. I. 25617 zu Wz. is; muñcitvā JāCo. I. 375<sup>11</sup>, Erkl. zu mutva; siñcitvā Sn. 771; vilimpitva JāCo. I. 265<sup>29</sup> gegen liptvā. Zu § 136: nilīvitvā JāCo. I. 50018, III. 2616; kujjhitvā Mhvs. 5. 141; samnayhitvā D. II. 17516, M. II. 996, JāCo. I. 1298; -pajjitvā Thi. 158, JāCo. I. 1388, II. 7018; sussitva JāCo. II. 528, 33910; pamajjitvā(na) Dh. 172, Th1. 871; vijjhitvā JāCo. I. 15018; laggitvā JāCo. II. 19<sup>92</sup>; passitvā Th1. 510, JāCo. II. 155<sup>4</sup>; chijjitvā(na) JāCo. I. 167<sup>27</sup>, Mhvs. 17. 47; namassitvā S. I. 234\*\* (V.); ādiyitvā JāCo. I. 430\*6. Zu § 138: yāyitvā Sn. 418; nhāyitvā Vin. III. 110<sup>16</sup>; nahāyitvā JāCo. II. 27<sup>6</sup>; gāyitvā DhCo. I. 1514; sajjhāyitvā (§ 188. 1) DhCo. III. 44719. Zu § 140 und 142 f.: hanitvāna Jā. III. 185<sup>20</sup>; a-vijahitvā Thūpavs. 8<sup>27</sup>; -dahitvā Vin. I. 287<sup>16</sup>, III. 534, JaCo. V. 17618 zu dahati (Wz. dha); pațijaggitoā DhCo. III. 3019; daditvā Th1. 532, S. I. 174° (V.). Zu § 144: chinditvā D. I. 22414, JāCo. I. 222<sup>39</sup>, II. 90<sup>15</sup>, und bhinditvā JāCo. I. 425<sup>4</sup>, 490<sup>39</sup> neben chetvā, bhetvā; bhuñjitvā JāCo. III. 53<sup>20</sup>, Erkl. zu bhutvā; rincitva Th2. 93 gegen riktvā. Zu § 145 f.: jānitvā Jā. I. 29314, JāCo. II. 24618 neben natvā; kinitvā Milp. 4816; ganhitvā passim gegen grhītvā; nimminitvāna Th1. 563; bandhitvā Vin. I.

46<sup>17</sup>, JāCo. I. 428<sup>36</sup> gegen baddhva. Zu § 147—149: vicinitva Vin. I. 133<sup>14</sup> gegen citvā; sunitvā(na) Th2. 44, Jā. V. 96<sup>9</sup>; a-pāpunitvāna Th2. 494; karitvā Sn. 444, Jā. VI. 577<sup>30</sup>, JāCo. I. 267<sup>31</sup> neben katvā.

1) Entsprechende Bildungen im Pkr., bes. in AMag. bei PISCHEL, § 582. Vgl. vasittā, jinittā, bhavittā, jānittā, kinittā, ginhittā, karittā usw.

§ 211. Von Beispielen der Gerundia auf -tūna finden sich bei Kacc. IV. 3. 15, 4. 6 und 7 (SENART, S. 497, 503): janitūna, kātūna (kattūna), gantūna, khantūna, hantūna, mantūna. Aus der Literatur führe ich an kātūna Jā. IV. 280<sup>17</sup> zu Wz. har (Ko. haritvā), apakiritūna Th2. 447 (Ko. chaddetva), nikkhamitūna Th1. 73; āpucchitūna Th2. 426. Dazu chaddūna Th2. 469 aus \*chardtūna, Ko. chaddetvā "nachdem man hingeworfen hat".

§ 212. Gerundien auf -ya<sup>1</sup>). Von vokalisch auslautenden Wzn.: abhinnaya<sup>2</sup>), annaya = abhi-, ā-ināya; adāya u. a. Kompos, von da = ādāya; nidhāya Dh. 142, 405 u. a. Kompos. von dhā = nidhāya; utthāya (patthaya als Postpos. "von . . an") = utthaya. Zu Wz. i (skr. -itya) haben wir pecca "nachdem er gestorben" Dh. 15 ff., JāCo. II. 417<sup>1</sup> (V.) = pretya, paricca Th2. 71 = paritya, samecca D. II. 273<sup>20</sup> (V.) = sametya, pațicca "infolge" = pratitya. Zu Wz. bhū : abhibhuyya Dh. 328. Sn. 45. Th1. 1242, D. II. 110<sup>8</sup>. Analog zu abhibhoti : abhibhuyya ist zu pappoti ein Ger. pappuyya Sn. 593, 829, Th1. 364, 876, S. I. 7<sup>36</sup> (V.), 212<sup>18</sup> (V.) gebildet worden. Vin. II. 156<sup>28</sup> (V.) steht appuyya vom Simplex \*appoti = āpnoti. Zu Wz. kar : nikacca Vin. III. 90<sup>94</sup> (V.) = nikrtya, sakkacca Vv. 11. 6 (meist sakkaccam) = satkrtya, patigacca (§ 38. 1). Zu Wzn. auf Nasale: āhacca, ūhacca, Jā. II. 7116, III. 20639, nihacca Th2. 109 = -hatya (Wz. han); palikhañña Sn. 968 oder palikhāya S. I. 123<sup>e</sup> (V.) zu Wz. khan mit pari, ausgraben, ausrotten", skr. -khanya und -khāya; āgamma, samgamma usw. = -gamya; nikkhamma Mhvs. 5. 221 = niskramya. Von Wzn. auf Mutae: āpuccha Th2. 416 (Ko. āpucchitvā), sampuccha S. I. 17618 (V.), DhCo. IV. 9<sup>8</sup> = -prcchya; pariccajja "nachdem er verlassen hat" Jā. III. 194<sup>99</sup> = parityajya; pavibhajja "nachdem er getrennt hat" Th1. 1242 = -bhajya; samcicca "bewußt, mit Überlegung" Vin. I. 97<sup>2</sup> = samcitya; pabhijja Th1. 1242 = prabhidya; -pajja = -padya; -sajja = -sadya; panujja "nachdem er verscheucht hat" Sn. 359, 1055 = pranudya; ativijjha "nachdem er durchdrungen hat" M. II,  $112^1 = -vidhya$  (Wz, vyadh); arabbha "beginnend mit ..., infolge" = ārabhya; olubbha "sich haltend an ..., erfassend" Th2. 17, S. I. 118<sup>a</sup>, JaCo. I. 265<sup>14</sup> = -lubhya, Von einer Wz. auf Zischlaut: okkassa "indem man fortschleppt" (§ 33, Anm. 3) D. II. 74<sup>39, 81</sup> = avakrsya. Von Wzn. auf h : ā-, abhi-, o-ruyha ThI. 147, JāCo. I. 43824, II. 275 = -ruhya; abbuyha "nachdem man herausgerissen hat" Th1. 298, Th2. 15 = ābrhya; -gayha = -grhya; pasayha ,,indem man Gewalt anwendet" D. II. 74<sup>29</sup> == = prasahya. Neben -gayha findet sich auch gahāya "nachdem er erfaßt hat" Sn. 791, samuggahāya Sn. 797, offenbar zu gahāyati (§ 186. 5). Das Verhältnis gaheti : gahāya hat denn auch zur Bildung von anvāya als Postpos. "infolge, durch" D. I. 1319, JāCo. II. 3916 zu anveti (Wz. i mit ann) geführt\*).

<sup>1</sup>) Entsprechende Bildungen im Pkr. bei PISCHEL, § 589 ff. — <sup>3</sup>) Über Kontraktion von -āya zu -ā s. oben § 27. 2. — <sup>3</sup>) Eine Doppelbildung mit Suff. -ya und -tvā wäre das bei Kacc. II. 6. 5 (SENART, S. 321) aufgeführte *abhiruyhitvā* gegenüber häufigem *abhirūhitvā* und *abhiruyha*. Analog ist *ogayhitvā* su *ogāḥati* "taucht unter" Mhvs. 38. 102. (ed. Colombo).

§ 213. Vor dem Suff. -ya tritt nicht selten Teilvokal *i* ein. So in pakiriya "(die Haare) auflösend" D. II. 139<sup>30</sup> = prakirya; lingiya Th2. 398

156 I. Allgemeines und Sprache 7. Päll. Literatur und Sprache.

= -ling ya (Ko. alingetva); abhiruhiya Th2. 27 (neben -ruyha); (same)avekkhiya Sn. 115. Mhys. 5. 105. pekkhiya Mhys. 5. 104 = -iksya; nikujijya Th2. 28, 30 zu nikujjati (skr. kubj) "dreht um, stürzt um"; vivajjiya Th2. 167 zu vivaijeti; virajiva Th2. 18 zu virajeti "weist von sich, verschmäht"; cintiya Mhvs. 7. 17 = -cintya; kāriya Mhvs. 3. 5 = -kārya. Analog zu kāretum, kāreti ; kāriya wird zu niccheti (= nicchinati § 131), nicchetum (§ 205) ein nicchiva "nachdem er sich entschlossen hat" gebildet Mhvs. 37. 233 (ed. Colombo 183). — Auf diese Weise ist ein neuer Typus des Gerunds entstanden auf -iva. und nach ihm richten sich Neubildungen, die vom Praes.-Stamm abgeleitet werden. So zu § 130: sumariya Mhvs. 4. 66. gegen -smrtya; atitariya Sn. 219 gegen -tirya. Zu § 135: nisiñciya Mhvs. 7. 8 gegen -sicya. Zu § 136: passiva Th2. 300. Zu § 144: chindiya Th2. 480 gegen -chidya. Zu § 145 f.: avajāniya Sn. 713 gegen -jnāya; bandhiya Th2. 81 gegen -badhya. Zu § 147 ff.: suniya Mhvs. 23. 102 gegen -srutya; kariya Th2. 402 gegen -krtya. Auch zu dem neuen Praes.-St. dakkka-(§ 136. 3) wird dakkhiya Th2. 381 f. gebildet.

§ 214. Beispiele von Gerundien auf *-yāna* sind *uttariyāna* Jā. V. 204<sup>9</sup> (Ko. *uttaritvā*, *avattharitvā*); *ovariyāna* Th2. 367, 369 (dafür Th2Co. 250<sup>36</sup> ovadiyāna, erkl. durch ovaditvā); *pakkhandiyāna* Vv. 84. 11 (VvCo. 338<sup>18</sup> erkl. durch *pakkhanditvā*) zu Wz. *skand*.

1. April 1915.

### Verzeichnis der ständigen Abkürzungen.

Die in Klammer stehende Ziffer bezieht sich auf den Absatz I (Literatur des Pāli), der Exponent auf die Anmerkung zum Absatz, in der sich der genauere Titel findet. Anführungen nach der Seite sind durch "S." vor der Zahl gekennzeichnet.

- A. = Anguttara-Nikāya, hrsg. von MORRIS und HARDY, 5 Bde. (10<sup>4</sup>).
- AbhKM. Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes.
- Abhp. = Abhidhānappadīpikā, hrsg. von SUBHÚTI (51<sup>1</sup>).
- AbhP. = Abhidamma-Pitaka.
- AIC. = E. MÜLLER, Ancient Inscriptions in Ceylon, London 1883.
- Ak. = Atthakathā.
- AMag. = Ardha-Magadhī.
- Ap. = Apabhramśa.
- ap. = altpersisch.
- aw. = awestisch.
- BB. == Beiträge zur Kunde der Indogermanischen Sprachen, hrsg. von BEZZEN-BERGER.
- Beitr. = E. KUHN, Beiträge zur Pāli-Grammatik (S. 40).
- Bodh. Mahābodhivamsa, hrsg. von STRONG (29<sup>8</sup>).
- BR. = Sanskrit-Wörterbuch von O. Böht-LINGK und R. ROTH, 7 Bde., St. Petersburg 1855 ff.
- Bu. = Buddhavamsa, hrsg. von MORRIS (14<sup>8</sup>.)
- Buddh. Lit. = WINTERNITZ, Buddhistische Literatur (S. 6).
- Catal. = Catalogue (S. 5).
- Co. = Commentary.
- Cp. = Cariyāpitaka, hrsg. von MORRIS (148).
- CV. = Cullavagga (7).
- D. == Dīgha-Nikāya, hrsg. von RHYS DAVIDS und CARPENTER, 3 Bde. — (in Ausw.) übersetzt von R. O. FRANKE (9<sup>1</sup>).
- DCo. = Sumangala-Vilāsinī, Ko. zum D., I, hrsg. von RHYS DAVIDS und CARPENTER (22<sup>b</sup>).
- Dh. Dhammapada, hrsg.vonFAUSBÖLL (11<sup>2</sup>).
- DhCo. = The Commentary on the Dhammapada (Dhammapadatthakathā), hrsg. von NORMAN, 4 Bde. (24<sup>1</sup>).
- Dhk. = Dhātukathā, hrsg. von GOONERATNE (16<sup>5</sup>).
- Dhs. = Dhammasangani, hrsg. von E. Müller. – übers. von Mrs. RHYS DAVIDS (16<sup>1</sup>).
- DhsCo. == Atthasālinī, Ko. zu Dhs., hrsg. von E. MÜLLER (22<sup>9</sup>).
- Dial. = Dialogues of the Buddha, übers. von Mr. and Mrs. RHYS DAVIDS, 2 Bde. (= SBB. II. III) (9<sup>1</sup>).
- Dpvs. = Dīpavamsa, hrsg. und übers. von OLDENBERG (21<sup>1</sup>).
- D. und M. = GEIGER, Dīpavamsa und Mahāvamsa (21<sup>1</sup>).

Gdhvs. = Gandhavamsa, hrsg. von MINAYEFF (44<sup>5</sup>).

- GGA. = Göttingische Gelehrte Anzeigen.
- GN. = Nachrichten der Kgl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen.
- IA. --- Indian Antiquary.
- IF. == Indogermanische Forschungen, hrsg. von STREITBERG.
- Iv. = Itivuttaka, hrsg. von WINDISCH. -übers. von MOORE (11<sup>4</sup>).
- Jā. = Jātaka (Zitate aus den kanonischen Gāthās) (vgl. 13, Nr. 10).
- JāCo. Jātaka-Kommentar (Zitate aus den Prosateilen der Jātakatthavannanā, hsrg. von FAUSBÖLL, 7 Bde.). (23<sup>1</sup>).
- JAs. = Journal Asiatique.
- IMah. == Jaina-Maharastri.
- JPTS. = Journal of the Pali Text Society.
- IRAS. = Journal of the Roy. Asiatic Society.
- Kacc. = Kaccāyana, hrsg. und übers. von
- SENART (30<sup>1</sup>). Kh. — Khuddakapātha, hrsg. von Childers.
- übers. von Seidenstücker (11<sup>1</sup>).
- Ko. = Kommentar.
- Kvu. == Kathāvatthuppakaraņa, hrsg. von TAYLOR (16<sup>3</sup>).
- KZ. = Kuhns Zeitschr. f
  ür vergl. Sprachforschung.
- LSprS. = GEIGER, Literatur und Sprache der Singhalesen, Straßburg 1900.
- M. Majjhima-Nikāya, hrsg.von TRENCKNER und CHALMERS, 3 Bde. (9<sup>6</sup>).
- Māg. = Māgadhī.
- Mah, == Maharastrī.
- m. c. = metri causa.
- Mhvs. Mahāvamsa, hrsg. von GEIGER. übers. von GEIGER (28<sup>1</sup>; vgl. auch 38<sup>1</sup>).
- Milp. = Milindapañha, hrsg. von TRENCKNER — übers. von RHYS DAVIDS, 2 Bde.
  - (= SBE, XXXV, XXXVI) (20<sup>3</sup>).
- MV. = Mahāvagga (7).
- Nām. = SUBHÚTI, Nāmamālā (45<sup>2</sup>).
- nb. = nordbuddhistisch.
- Nett. == Nettippakarana, hrsg. von HARDY (19<sup>1</sup>).
- Notes = TRENCKNER, Notes to the Milindapafiha (JPTS. 1908, 102 ff.).
- OB. = Orientalische Bibliographie.
- $P_{...} p_{...} = Pali, pali.$
- Pais. == Paisacī.
- PD. = CHILDERS, Dictionary of the Pāli Language (S. 40).
- PGI. = ANDERSEN, Pāli Reader, II. Pāli Glossary (S. 40).

- PGr. = Pāli-Grammatik: I. MINAYEFF, Pāli Grammar, 2. E. MÜLLER, Simplified Grammar of the Pali Language (S. 40), 3. R. O. FRANKE, Gesch. und Krit. der einheim. Pāli-Grammatik (30<sup>\*</sup>).
- Pkr., pkr. = Prākrit, prākrit.
- PkrGr. = PISCHEL, Gramm. der Präkrit-Sprachen, Straßburg 1900.
- PLB. = BODE, Pali Literature of Burma (S. 6).
- PR. = ANDERSEN, Pāli Reader (S. 40).
- Ps. Patisambhidāmagga, hrsg. von TAYLOR (14<sup>1</sup>).
- PTS. = Pali Text Society.
- Pu. = Puggalapaññatti, hrsg. von MORRIS (16<sup>4</sup>).
- Pv. = Petavatthu, hrsg. von MINAYEFF (12<sup>3</sup>).
- PvCo. = Paramatthadīpanī III, Ko. zum Pv., hrsg. von HARDY (25<sup>8</sup>).
- Rasav. Rasavāhinī, hrsg. von SARAŅATISSA (36<sup>3</sup>).
- S. = Samyutta-Nikāya, hrsg. von FEER, 5 Bde. (10<sup>1</sup>).
- S = Saurasenī.
- Sāras. Sārasamgaha, hrsg. von Somananda (39<sup>1</sup>).
- Sāsvs. Sāsanavamsa, hrsg. von BODE (44<sup>6</sup>). sb. — südbuddhistisch.
- SBB. = Sacred Books of the Buddhists, hrsg. von RHYS DAVIDS.
- SBE. = Sacred Books of the East, hrsg. von MAX MÜLLER.
- Sdhs. = Saddhammasamgaha, hrsg. von SAD-DHĀNANDA (39<sup>3</sup>).
- sgh. = singhalesisch.

- Skr., skr. = Sanskrit, sanskrit,
- Smp. = The Historical Introduction to Buddhaghosa's Samanta Pāsādikā, hrsg. von OLDENBERG in Vin. III, 283 ff.
- Sn. = Sutta-Nipāta, hrsg. von Andersen und Smith (12<sup>1</sup>).
- SP. = Sutta-Pitaka.
- SV. = Suttavibhanga (7).
- Thi = Theragāthā, hrsg. von Oldenberg (13<sup>1</sup>).
- Th2 = Therigatha, hrsg. von PISCHEL (131).
- Th2Co. = Paramatthadīpanī, Ko. zu Th2, hrsg. von J. E. MÜLLER (25<sup>9</sup>).
- $T\bar{i} = T\bar{i}k\bar{a}.$
- Ud. == Udāna, hrsg. von STRINTHAL. -- übers. von STRONG (11<sup>8</sup>).

V. = Vers.

- Vbh. = Vibhanga, hrsg. von Mrs. RHYS DAVIDS (16<sup>2</sup>).
- Vin. = Vinaya-Piţakam, hrsg. von OLDEN-BERG, 5 Bde. (7<sup>1</sup>).
- v. l. = varia lectio.
- VP. == Vinaya-Pițaka.
- -vs. = -vamsa.
- VT. = Vinaya Texts, transl, by RHYS DAVIDS und OLDENBERG, 3 Bde. (= SBE, XIIL XVII, XX.)
- Vv. = Vimānavatthu, hrsg. von GOONERATNE (12<sup>3</sup>).
- VvCo. = Paramatthadīpanī IV, Ko. zu Vv., hrsg. von HARDY (25<sup>9</sup>).
- WZKM. = Wiener Zeischrift für die Kunde des Morgenlands.
- ZDMG. = Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

Register zu I, Literatur des Pāli.

Die Ziffern beziehen sich auf die Absätze in I, S. 6-39.

A. Namen von Autoren.

| Aggavamsa 50.                         | Mangala 53.2.                           |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|
| Attaragama Baņdāra Rājaguru 53. 2.    | Mahākaccāyana 44.5.                     |
| Anuruddha 26. 7, 32. 4.               | Mahākassapa 43. 4.                      |
| Ariyavamsa 42. I, 44. 5, 53. 2.       | Mahānāma 26. 3. — 28. — 42. 6.          |
| Ariyālamkāra 47.7.                    | Mahāmangala (vgl. Mangala) 40. 3.       |
| Ānanda 25. 2, 26. 1, 44,5.            | Mahāyasa 32. 1. — 47. 7.                |
| Uttamasikkha 47. 7.                   | Mahávijitāvin 47. 11.                   |
| Udumbara 44. 5.                       | Mahāsāmin 27.                           |
| Upatissa 29. 2.                       | Medhamkara 34. 4. — 40. 1. — 49. 2.     |
| Upasena 26. 2.                        | Moggallāna (Moggallāyana) 45, 48,       |
| Kaccāyana 19. I u. 2, 30, 45, 46, 47, | 49. 52. 2. — 51.                        |
| 52. 1.                                | Yamaka 30, Anm. 6.                      |
| Kassapa 26. 4, 29. 1.                 | Rațțhasăra 42. 4.                       |
| Kyacvā 47. 8.                         | Rassathera 47. 7.                       |
| Khema 26. 6.                          | Rāhula 46. 4, 48, 49. 1 u. 3.           |
| Culla-Dhammapāla 26. 1 u. 6.          | Vajirabuddhi 26. 5.                     |
| Chapada 30, 33, 46. 1.                | Vanaratana Medhamkara = 3. Me-          |
| Jambudhaja 53.2.                      | dhamkara.                               |
| Nāņavilāsa 47.8.                      | Vācissara 32. 3, 34. 2 u. 4, 46. 5, 48. |
| Nāņābhivamsa 43.5.                    | Vicittācāra 53. 2.                      |
| Tipițakālamkāra 43. I.                | Vimalabuddhi 30.                        |
| Tilokaguru 43. 2.                     | Vimalasāra 32. 3.                       |
| Dāțhānāga 30, Anm. 8.                 | Vedehathera 36, 37.                     |
| Dhammakitti 34. 1. — 38. — 39. 2,     | Samgharakkhita 32. 1, 46. 2, 53. 1.     |
| 46. 5.                                | Saddhammakitti 51.                      |
| Dhammadassin 53. 2.                   | Saddhammaguru 53. 2.                    |
| Dhammapāla 25. 3, 30, 44. 5.          | Saddhammajotipāla s. Chapada.           |
| Dhammavilāsa 33.                      | Saddhammanandin 53.2.                   |
| Dhammasiri 27.                        | Saddhammapālasiri 42. 2.                |
| Dhammasenāpati 30, Anm. 7.            | Saddhammavilāsa 47.7.                   |
| Nāgita 46. 6.                         | Saddhammasiri 46. 3.                    |
| Paññasāmin 44. 6.                     | Saddhammālamkāra 42.5.                  |
| Piyadassin 49. 1.                     | Sāradassin 43. 3.                       |
| Buddhaghosa 21, 22, 23, 24, 25, 30,   | Sāriputta 31—34, 43. 1 — S. Dham-       |
| 31, 44. 5. — 42. 6.                   | mavilāsa.                               |
| Buddhadatta 25. I u. 3, 32. 3, 34. 3. | Siddhattha 39. I.                       |
| 44. 5.                                | Sirisaddhammālamkāra 47. 10.            |
| Buddhanāga 32. 2.                     | Sīlavamsa 42. 3. — 52. I.               |
| Buddhappiya 37, 39. 1, 46. 4.         | Sumangala 32. 4, 42. 1.                 |
| Buddharakkhita 34. 3.                 | Suvaņņarāsi 53. 2.                      |

.

II. Titel von Werken Khemappakarana 26. 6; Tikā dazu Anguttara-Nikāva 8, 10, 4, 22. Atthakathā 2 a. E., 18, 21, 23, Anm. 32. 3. 6, 35, 44.6. Gandhatthi 53. 2. Attanagaluvihāravamsa 37. Gandhavamsa 44. 5. Atthasālinī 22, 31, 42. 1, 43. 1. Gandhasāra 33. Anāgatavamsa 20. 1. Gandhābharana 53. 2. Andhatthakathā 18. Catusāmaņeravatthu 43. 5. Carivāpitaka 14. 15, 25. 3. Apadāna 14. 13, 22. Abhidhammatthaganthipada 43.4. Cullaniruttigandha 30, 44. 5. Abhidhammatthavikāsanī 32. 4. Cullapaccarī 18. Abhidhammatthavibhāvanī 32.4,42.1. Cullavagga s. Vinaya-Pitaka. Abhidhammatthasamgaha 26.7, 32.4. Cullasaddanīti 45. Abhidhammatthasamgahasamkhepa-Cülavamsa 38. Chakesadhātuvamsa 44. 2. tīkā 33. Abhidhamma-Pitaka I, 15-16, 22. Jātaka 13. 10. Abhidhammamulaţīkā s. Mulatīka. Jātakatthavannanā 23, 25. 3, 42. Abhidhammāvatāra 25. I; Ţīkā dazu 3 u. 4. Jātakavisodhana 42. I. 32. 3 u. 4. Abhidhānappadīpikā 45, 46.6, 51; Jinacarita 34. 4. Tikā dazu 46. 6, 51. Jinālamkāra 25. 1, 34. 3. Abhinava-Cullanirutti 47. 10. Nanodaya 22. Itivuttaka 11. 4, 25. 3. Tipitaka 1 ff. Uttaravinicchaya 25. I; Tīkā dazu Telakațāhagāthā 41. 2. 32. 3. Thupavamsa 34. 2, 35. Udāna 11. 3, 25. 3. Theragatha, Therigatha 13.8 u.9, Ekakkharakosa 51 a. E. 25. 3. Kankhāvitaraņī 22, 32. 2. Dāthāvamsa 34. I. Kaccāyanagandha s. Kaccāyana-Dīgha-Nikāya 8, 9. 1, 22. vyākarana. Dipavamsa 18, 21, 28, 44. 6. Kaccāyanabheda (m. Tīkās) 47.7 ug. Dhammapada 11.2. Kaccāyanavaņņanā 47. 11. Dhammapadațțhakathā 24. Kaccāyanavyākaraņa 30, 44. 5, 49. 2. Dhammavilāsa-Dhammasattha 33,42. Kaccāyanasāra (m. Ţīkās) 47.7. Dhammasangani 16. 1, 22. Kathāvatthuppakarana 1, 16. 3. Dhātukathā 16. 5. -Tīkāvannanā, Kammavācā 7.2. -Anutikāvannanā 43. 2; -vojanā Kāyaviratigāthā 42. 4. 43. 3. Kārakapupphamañjarī 53. 2. Dhātupātha 45, 52. 2. Kārikā 30, Anm. 7. Dhātumaňjūsā 45, 52. I. Kurundī 18, 44. 5. Dhātvatthadīpanī 45, 52. 3. Khandhaka s. Vinaya-Piţaka. Nayalakkhanavibhāvanī 53. 2. Nalāțadhātuvamsa 44. I. Khuddaka-Nikāya 11—14, 19, 22, Nāmacāradīpa 33. 25. 3. Khuddakapātha II. I. Nāmarūpapariccheda 26. 7; Tīkā dazu 32. 3. Khuddasikkhā 27; Tīkā dazu 32. I Nidānakathā 23, 29. 2, 42. 3. u. 3.

#### REGISTER ZU I, LITERATUR DES PALI.

Niddesa 14. 11, 26. 2. Niruttisamgaha 53. 2e. Niruttisāramanjūsā 30, Anm. 8. Nettippakarana 19. 1, 30, 42. 2, 43. 5, 44. 5. Nettippakaranassa Atthasamvannanā 25. 3. Nettibhāvanī 42. 2. Nyāsa 30, 46, 47. 11. Nyāsapradīpa 30. Paccayasamgaha 32. 3. Pajjamadhu 37, 39. 1, 46, 4. Pañcagatidīpana 40. 2. Pañcappakaranatthakathā 22, 31. Pañcikā s. Moggallāyanapañcikā. Patisambhidāmagga 14. 12, 26. 3. Patthānagananānava 33. Patthānadīpanī 42. 5. Patthānappakaraņa 16. 7, 42. 5, 43. 2. Patthānavaņņanā 43. 2. Pannavāra 18. Padarūpasiddhi s. Rūpasiddhi. Padasādhana 45, 49. I. Papañcasūdanī 22, 31. Payogasiddhi 45, 49. 2. Paramatthakathā 22. Paramatthajotikā 22. Paramatthadīpanī 25. 3. Paramatthappakāsinī 31. Paramatthamañjūsā 25. 3. Paramatthavinicchaya 26.7. Paritta 17. Parivāra s. Vinaya-Pițaka. Pātimokkha 7. 1, 22. Pātimokkhavisodhanī 33. Puggalapaññatti 16.4. Pețakālamkāra 43. 5. Pețakopadesa 19. 2, 30, 44. 5. Petavatthu 12. 7, 25. 3. Bālappabodhana (m. Ţīkā) 47.9. Bālāvatāra 45, 46. 5, 49. 1; Ţīkā dazu 46. 5. Buddhaghosuppatti 40. 3. Buddhavamsa 14. 14; 25. 1. Buddhālamkāra 42.3. Indo-arische Philologie I. 7.

Buddhippasādanī = Padasādhana-Tīkā 49. 1. Bodhivamsa 29. 2, 35. Majjhima-Nikāva 8, 9, 2, 22. Manidīpa 42. I. Manisāramanjūsā 42. I. Madhuratthavilāsinī 25. 1 u. 3. Madhusāratthadīpanī 42.6. Manuvannanā 42. 7. Manusāra 42. 7. Manorathapūranī 22, 31. Mahāatthakathā s. Atthakathā. Mahātīkā s. Paramatthamanjūsā. Mahāniruttigandha 30, 44. 5. Mahāpaccarī 18, 44. 5. Mahāpatthāna s. Patthānappakarana. Mahāparitta s. Paritta. Mahābodhivamsa s. Bodhivamsa. Mahāvamsa 28, 29. 2, 34, 35, 36, 38, 41. 2, 44. 6; Ţīkā dazu 35. Mahāvagga s. Vinaya-Piţaka. Mātikatthadīpanī 33. Mālālamkāra 43. 5. Milindapañhá 20. Mukhamattadīpanī s. Nyāsa. Mūlațīkā 25. 2, 42. 6. Mūlasikkhā 27; Ţīkās dazu 32. 3. Moggallāvanapañcikā 48. 2. Moggallāvanapancikāpadīpa 39. I, 46. 4, 48. 2, 49. 3. Moggallāvanavvākarana 48. I. Mohavicchedanī 26. 4. — 42. 6. Yamaka 16. 6, 43. 2. Yamakavannana 43. 2. Yasavaddhanavatthu 43. I. Yogavinicchaya 32. 3. Rasavāhinī 36. Rājādhirājavilāsinī 43. 5. Rājovādavatthu 43. 5.• Rūpasiddhi 45, 46. 4, 47. 11, 49. 2. Rūpārūpavibhāga 32. 3. Līnatthapakāsanā 31. Līnatthapakāsanī 25. 3. Līnatthavaņņanā 25. 3. Līnatthasūdanī 47.8. Lokappadīpasāra 40. 1. 11

| 162 | Register | ZU | П, | GRAMMATIK | DES | Pāli. | Α. | SACHREGISTER. |
|-----|----------|----|----|-----------|-----|-------|----|---------------|
|     |          |    | _, |           |     |       |    |               |

| Vamsatthappakāsinī s. Mahāvamsa-     | Saddavutti 53. 2.                  |
|--------------------------------------|------------------------------------|
| Ţīkā.                                | Saddasāratthajālinī 46. 6.         |
| Vacanatthajotikā 53. 1.              | Saddhammațțhitikā s. oppajotikā.   |
| Vaccavācaka 53. 2.                   | Saddhammappakāsinī 26. 3.          |
| Vajirabuddhi 18, 26. 5.              | Saddhammappajotikā 26.2.           |
| Vaņņanīti 44. 5.                     | Saddhammasamgaha 39.2.             |
| Vācakopadesa 47. 11.                 | Saddhammopāyana 41. 1.             |
| Vinayagandhi 26.5.                   | Samdesakatha 44.3.                 |
| Vinayagulhatthadipani 33.            | Samantakūțavaņņanā 36.             |
| Vinayatthamañjūsā 32. 2.             | Samantapāsādikā 18, 22, 26. 5, 31, |
| Vinaya-Pițaka 1, 7, 22, 24.          | 44. <b>6</b> .                     |
| Vinayavinicchaya 25. 1; Ţīkā dazu    | Sambandhacintā 46. 2.              |
| 32. 3.                               | Sammohavināsinī 47.7.              |
| Vinayasamgaha 31, 43. 1.             | Sammohavinodanī 22, 31.            |
| Vinayasamuțțhānadīpanī 33.           | Sarvajñanyāyadīpanī 53. 2.         |
| Vinayālamkāra 43. I.                 | Sahassavatthațțhakathā 36, Anm. 4. |
| Vibhanga 16. 2, 22.                  | Sahassavatthuppakarana 36.         |
| Vibhattikathāvaņņanā 53. 2.          | Sādhuvilāsini 43. 5.               |
| Vibhattyattha-Ţīkā oder-dīpanī 53.2. | Sāratthadīpanī 18, 31.             |
| Vibhattyatthappakarana 53. 2.        | Sāratthappakāsinī 22, 31.          |
| Vimaticchedanī 26. 4.                | Sāratthamanjūsā 31.                |
| Vimativinodanī 26, Anm. 4.           | Sāratthavikāsinī 47.7.             |
| Vimānavatthu 12. 6, 24, 25. 3.       | Sārasamgaha 39. I.                 |
| Visuddhimagga 22, 25. 3.             | Sāsanavamsa 44.6.                  |
| Vīsativaņņanā 43. I.                 | Sīmālamkārasamgaha 32.3; Ţīkā      |
| Vuttodaya 53. 1.                     | dazu 33.                           |
| Samyutta-Nikāya 8, 10. 3, 22.        | Sīmāvivādavinicchayakathā 44. 4.   |
| Samvannananayadīpanī 53. 2.          | Suttaniddesa 46. 1.                |
| Samkhepațțhakathā 18.                | Suttanipāta 12. 5, 24.             |
| Saccasamkhepa 26. 1; Ţīkās dazu      | Sutta-Pițaka I, 8-14.              |
| 32. 3 u. 4.                          | Suttavibhanga s. Vinaya-Pitaka.    |
| Saddatthabhedacintā 46. 3, 47. 9.    | Suttasamgaha 19.3.                 |
| Saddanīti 45, 47. 11, 50, 52. 3.     | Sudhīramukhamaņdana 53. 2.         |
| Saddabindu 47. 8.                    | Subodhālamkāra 53. 1.              |
| Saddalakkhana s. Moggallāyana-       | Sumangalappasādanī 32. 3.          |
| vyākaraņa.                           | Sumangalavilāsinī 22, 31.          |

# Register zu II, Grammatik des Pāli.

Die Ziffern beziehen sich auf die Paragraphen in II, S. 41-156.

## A. Sachregister.

| Abfall, anl. Vokale 66. 1; ausl.        | Akkusativ, = Nom. 82. 3, 88. 3,        |
|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| Konson. 66. 2.                          | 90. 1, 92. 1, 96. 3, 105. Akk. Pl. der |
| Ablativ, auf -to 77. 2, der a-St. auf   | a-St. auf -e 78. 3, 7 und -an 79. 5.   |
| -asmā, -amhā 78. 2. Abl. = Instr.       | Adverbia 102.                          |
| 77. 2, 82. 3, 90. 1, 3, 91, 92, 95, 96. | Anlaut 66. 1.                          |

REGISTER ZU II, GRAMMATIK DES PÄLI. A. SACHREGISTER.

| Aorist 158 ff.; des Pass. 168. 3, 177.    | Gleitlaut 6 51. 5.                       |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|
| Aspiratae, durch k vertr. 37; in          | Gutturale 63. 1.                         |
| Kons Gruppen 60. Erhaltung                | Halbvokale 46. 1, 2, 4; in der           |
| alter Asp. 37. Aspiration von Laut-       | Assim. 52. 5, 53. 3, 54, 55.             |
|                                           |                                          |
| gruppen 51. 1. Zutritt und Verlust        | Haplologie 65. 2.                        |
| der Aspiration 40, 62.                    | Hauchlaut k in KonsGruppen 49;           |
| Assimilation 51; progressive 52,          | aus Zischl. 50, 54.4, 59.1,2; statt      |
| 53. 1, 3, 55; regressive 53 ff.           | Aspir. 37, 60.                           |
| Augment beim Kondit. 157 mit              | Imperativ des Praes., s. hier.           |
| Anm. 1; beim Aor. 158.                    | Imperfekt in Aoristen erh. 159.          |
| Auslaut 66. 2.                            | II, IV.                                  |
| Betonung 4. Einfl. auf Vokalismus         | Indikativ des Praes. s. hier.            |
| 19 ff.                                    | Infinitive auf -tave, -tuye, -taye 204.  |
| $Dativ_{,} = Gen. 77. 2; D. der a-St.$    | I - 2; auf - <i>tum</i> 205 f.; Dat. der |
|                                           |                                          |
| auf -āya ebda.                            | Verbalnomina als Inf. 204. 3.            |
| Deklination, a-St. 78 f.; ā-St. 81,       | Instrumentale Pl. auf -bhi 79.6,         |
| 4-, a-St. 82 ff.; DiphthDekl. 88;         | 83. 7, 92. 1, 95. 3, 115. 5; Sg. der     |
| Dekl. der WzWörter 89; r-St.              | a-Stämme auf -ā 78. 1, auf -asā          |
| 90 f.; n-St. 92 ff., nt-St. 96 ff., s-St. | 79. 1, Pl. auf -ehi 78. 4, auf -e ==     |
| 99. Übertritt in andere Dekl. 83.         | skrais 79. 6. Instr. als Abl. verw.      |
| 5, 6, 86. 5, 88. 2, 90. 4, 92. 2, 93,     | 77. 2, 82. 3, 90. 1, 3, 91, 92, 95,      |
| 94, 95, 96, 99, 100.                      | 96.                                      |
| Denominativa, Stämme 186 ff.;             | Intensiva, Stämme 185; Praes. 130.       |
|                                           |                                          |
| Praes. 130. 6, 136. 4, 138, 139;          | 6; Fut. 154. 4; Aor. 166 a. E. Part.,    |
| Fut. 151, 154.3; Aor. 165. 2, 168.3,      | Inf., Ger. s. hier.                      |
| 4; Part., Inf., Ger. s. hier.             | Kasus s. Nom., Akk. usw.                 |
| Dentale 41. 2, 3, 63. 3.                  | Kausativa, Stämme 178 ff.; Prae-         |
| Desiderativa, Stämme 184; Praes.          | sens 139; Fut. 151, 154. 3; Aor.         |
| 130. 6; Fut. 154. 4; Aor. 166 a. E.;      | 165. 2, 168. 4; Passiv 176. I., Part.,   |
| Part., Inf., Ger. s. hier.                | Inf., Ger. s. hier.                      |
| Diphthonge 15; Diphth. e 3, 9, 10,        | Komparation 103; Komparative             |
| 25. 1, 26. 1, 27. 5, 6; Diphth. o 3,      | auf -yas 100. 3.                         |
| 10, 25. 2, 26. 2, 27. 3, 28. 2.           | Kompositionsfuge 33, 51.2, 53.3,         |
| Dissimilation 43.2, 45, 46.4, 47.1,       | 54. 6, 55, 57, 58. 4, 67.                |
| _                                         |                                          |
| 63. 3.                                    | Konditional 157.                         |
| Doppelbildungen 105. 1, 3, 115. 3,        | Konsonanten, in freier Stellg. 35ff.;    |
| 126, 143, 152, 165. 1, 170, 176. 3        | Doppelung 5, 6, 32, 33; Einfl. der       |
| (mit Anm. 2), 182, 201, 206.              | Doppelkons. auf Vokale 9, 10, 15.        |
| Dual fehlt dem P. 77. 1, 120.             | Vgl. Zerebrale, Dentale, Gutturale,      |
| Enklise 20.                               | Hauchlaut, Labiale, Liquidae,            |
| Femininbildungen 95. 2, 98,               | Mediae, Mutae, Nasale, Palatale,         |
| Anm. 3.                                   | Zischlaut.                               |
| Futur 150 ff.; periphr. Fut. 172; Fut.    | Konsonantengruppen s. Assi-              |
| exact. 173. 3.                            | milation; erhalten 48; mit # 49;         |
| Genetiv, als Dat. verw. 77. 2.            | mit Zischlaut 50, 56, 57.                |
|                                           |                                          |
| Genus des Subst. 76; Vermengung           | Kontraktion 26, 27, 28, 139.             |
| der Genera 76, 78. 7.                     | Kürzung von Vok. 21, 23; von End-        |
| Gerund, auf <i>-tvā</i> 208—210; auf      | silben 22.                               |
| -tūna 211; auf -ya 212 f., auf -yana      | Labiale 46. 1, 51. 4.                    |

.

 214. Ger. in periphr. Bildgn. 174.
 Liquidae 43. I, 2, 44, 45; in Lautgruppen 52. 3, 5, 53. 2, 54.

164 REGISTER ZU II, GRAMMATIK DES PÄLI. A. SACHREGISTER.

- Lokativ, der a-St. auf -asi 79. 2; der f-St. auf -o 83. 3, 86. 5. Māgadhismen 66. 2a, 80, 82. 5, 98. 3, 105. 2, 110. 2. Mediae, durch Tenues vertreten 39; an Stelle von Tenues 38.
- Alte Med. asp. bewahrt 37. Medium 120, 122, 2, 126, 129, 131, 2,
- 133. 1, 3, 135. 2, 137, 138, 139,

   140. 4, 141. 1, 142, 143, 144,

   145, 146, 149; Fut. 150, 154. 2;

   Kond. 157; Aor. 159. II, III, IV.
- Metathese 47. 2, 65. 1.
- Metrum, Einfl. auf Vokalismus 32.
- Modi 120, S. Ind., Imp., Opt., Subj. Morengesetz 5 ff.
- Mutae 35, 36, 38; in Kons.-Gruppen
- 52, 53.
- Nasale 45, 46.4; in Kons.-Gruppen 52. 3, 4, 53. 1, 55. Nasalierung 6. 3 (Anm. 3). Nasalierte Praesentien 135. 3.
- Nominalstämme 75.
- Nominativ, Sg. der *a*-St. auf -*e* 80. 1; Pl. der -*a*-St. auf -*ase* 79. 4, Neutr. auf - $\bar{a}$  78. 6. Nom. als Akk. verw. 82. 3, 88. 3, 90. 1, 92. 1, 96. 3, 105. 4; als Vok. 80. 2, 82. 5, 84, 96. 3.
- Optativ des Praes., s. hier.
- Palátale 40. 1a, 41. 1, Palatalisierung von Lautgruppen 55, 57.
- Partizipien des Praes. Akt. 97, 190; Med. auf -māna 191, auf -āna 192; des Fut. Akt. 193; des Perf. Akt. 100. 2, 198; des Perf. Pass. auf -ta 194—196, auf -na 197; des Fut. Pass. auf -tabba 199, 200, auf -anīya 201, auf -ya 202, auf -tāya, -tayya, -teyya 203. Part. in periphr. Bildungen 173, 174.
- Passiv, Štämme 175 ff., Praes. 136. 4, Fut. 155. 3, Aor. 168. 3, 177, Part. s. hier.
- Perfekt, Reste im P. 171; periphr. Perf. 173.
- Periphrastische Bildungen 120, 172, 173, 174.
- Plusquamperfekt 173. 3.
- Praesens, Stämme 130 ff., Indik. 121 f., Imp. 124 – 126, Opt.

- 127—129, Subj. 120, 123. Vordringen der *a*-Flexion 120, 140, 142. 3; der *e*-Flex. 120, 139. 2, 142. 2, 147. 1. Vordringen des Praes.-St. 120, 155, 165. 2, 167 f., 176. 2, 179. 5, 181. 1, 196, 199 f., 202 a. E., 206, 210.
- Primärendungen im Aor. 161, 162. 3.
- Pronomen, pers. 104 f.; sa, esa 106, 107. 1; ena 107. 2; tya 107. 3; tuma 107. 4; ayam 108; amu(ka) 109; Rel. 110; Interrog 111; Indef. 111. 1; Poss. 112. 1; Refl. 112. 2. Abgel. Stämme 112. 3; Pron. Adj. 113.
- Pronominaldeklination in die Nom.-Flex. gedrungen 78. 2, 3.
- Reduktion von Vokalen 19, 23.
- Samprasāraņa 25.
- Sandhi 66 ff., festgew. Formen 66; S. in der Kompos.-Fuge 67; Satz-S. 68 ff.; Vok. S. 69, 70, 71; organ. S.-Konson. 72; unorgan.S.-Kons. 73.
- Schallnachahmende Verba 186.
- Stamm, Überhandnehmen der a-St.
  beim Subst. 75, beim Verb. 120, 140, 142. 3; der e-St. beim Verb. 120, 139. 2, 142. 2, 147. 1.
- Subjunktiv des Praes., s. hier.
- Suffix -are 122. 2; -ittha 159. IV; -emase, -emasi 129; -ttha 159. III.; -tha (= -ta) 125; 129, 157, 159. II, III; -mase 122. 2, 126, 129; -mu 125, 128; -mha 159. III.; -mhase 122. 2; -rum 126, 159. II; -re 122. 2, 159. II; -vhe 60; -vho 126; -ssu 126.
- Synkope 20.
- Teilvokale 29-31; im Morengesetz 8; gesteigert 3.
- Tempora s. Aor., Kondit., Fut., Praes.
- Tenues s. Mediae.
- Vedische Formen im P. 78. 1, 4, 159 II. IV, 160. 4, 204.
- Verwandtschaftswörter 91.
- Vokale, a zu e 9; a aus r 12; a als Teilvok. 31. 1; a aus aya, āya 27. 1, 2, aus avā 27. 4. f zu e 10. 2, 11; i aus r 12, aus

REGISTER ZU II, GRAMMATIK DES PÄLI. B. WORTREGISTER. 165

- e 15. 1, 2, aus a 19. 1, aus u 19. 3;  $\bar{i}$  aus yd 25. 1; aus  $\bar{a}y\bar{i}$ 27. 6, aus -iya 27. 7,  $\bar{i}$  als Teilvok. 30. — d zu o 10. 2, 11; u aus r,  $\bar{i}$  12, 14, aus o 15. 3, 4, aus a 19. 2, aus  $\bar{i}$  19. 3;  $\bar{u}$  aus vd 25. 2, aus upa 28. 1; u als Teilvok. 31. 2. — Vokalangleichung 16, 17; Vok. durch Kons. beeinfl. 18; Reduktion 19, 23; Synkope 20; Kürzung und Dehnung 8, 21, 22, 32, 33, 82. 4, 83. 8, 86. 3. — Nasalvokale 6. 3, 32. 2. — r-,  $\bar{i}$ -
- Vok. im P. 12, 13, 14. Vokalsteigerung 3.

Vokativ, der *a*-St. auf -*e* 80. 2, der *i*-St. auf -*e* 83. 4. Vgl. Nom.

- Vortonsilbe geschwächt 21.
- Zahlwörter, Kard. 114 ff., 117; Ord. 118; Distrib. 119. 1; Bruchz. 119. 2; Zahl-Adv., -Subst., -Adj. 119. 3-6. Zerebrale 35, 38. 6, 42, 43. 3, 63. 2, 64.
- Zischlaut 3, 35; in Kons.-Gruppen 50, 52. 2, 3; 54, 56, 57, 59. 1, 2. s aus cck 59. 2.

B. Wortregister.

akam, akamha, akaram, akā usw. s. kar. akalu 39. I. akilāsu 39. 1. akuppa 15. 3. akkocchi 164. akkhāti, akkhissam s. khyā. akkhi, acchi 56. 1, 85. agamam usw. s. gam. agaru, agalu 34. -agga 20. aggahim usw. s. grah. aggi 82. agyantarāya, agyāgāra 58.3, 67. acărim usw. s. car. accayanti usw. s. i. acci 101. acceka 27.6. accha 12. 1, 56. 1. acchati, acchatam 126, 135.2. accharā 57, 100.4. acchi, akkhi 56. 1, 85. acchi = acci 62. I. acchidā, acchindi, acchecchi s. chid. acchera, acchariya 27.5, 47 Anm. 4. ajini, ajesi s. ji. ajjuka 19.2. ajjhena 26. I. añña, -tara, -tama 113. 3-5. annāsim usw. s. jnā. atta 1) 64. 1; 2) 64. 1, 194. attiyati 136. 4, 188. 3, 191. atthā, -āsi usw. s. sthā. addha, addha 119.2. addhatiya 65. 2, 119. 2.

addhuddha 119, 2. atări usw. 166. atāni 177. atidhona 27.3. atta 194. attan 92, 112. 2, 118. 4. atraja 53. 2. atriccha, -atā, -ati 53. 2. adam, adāsim usw. s. dā. adum Pron. 22, 66, 2b, 100. addakkhim, addi, addasam, addasāsim s. dars. addiyati, addita 176. 1, 195. addha, addha 119.2. addhan, -unā usw. 19. 2, 92. 3. addhāna 92. 2. adhosi 163. 3. anana 12.4. anubhomi usw. 131; s. bhū. anelaka 43. 2. antaradhāyati 31. 1, 138. antarārati 46. 3. antovana 67. anvadeva 54. 5. anvaya, anveti 54. 5, 67; s. i. anvaya 212 a. E. apamsu s. pā. apațipucchā 27.2. apattha, -am 159. III, 161. 2. apara 113. 7. aparagoyāna 36. aparanha 49. I. apāpessam 157. apāruta 13. apucchasi 161.

166 REGISTER ZU II, GRAMMATIK DES PALI. B. WORTREGISTER.

abbuvva 212. apphotā 42, Anm. 2. apphoteti 52.2. abbahati. abbuhi usw. s. barh. abbuvha 212; s. barh. abhikkanta 33. I. abhikkhanam 58, Anm. I. abhiññā 27.2. abhinham -haso 59. I. abhitthavati s. stu. abhinibbaijiyātha 123, 176, Anm. 2. abhimatthati 53. I. abhiruyhitvā 212, Anm. 3. abhivatta 62. 2. abhedi 177: s. bhid. amaññam usw, s. man. amu(ka) 109. amba 51.5. ambāțaka 42. 1, 51. 5. ambila 51.5. ambuni L. Sg. 85 amma 81.2. amhanā 50. 2, 92. I. amhi 50.6; s. as. amhe, -hehi usw. 50.6, 104. 1-4. ayam Pron. 108. ayya, ayyo 52. 5, 79. 3. arañjara 17. 2b, 45. arahant 98. 1. ardh Wz., Praes. 125, 136; Fut. 155. arodhi 177. alattha, -am 159. III, 161. 2. alabbhaneyya 201. alāpu 39.6. alika 23. alla 64. 1. allīyati s. lī. avanga 38.5. avacam, -cāsi usw. s. vac. avassam 54.4. avāpurali, -puraņa 38. 5, 39. 6. avidvā 100. 2. avekkhi s. tkş. avocam usw. s. vac. avhayati, -eti 138. as Wz. 50. 6; Praes. 141. 1; Aor. 159. IV. asam Sg. N. n. 97. 2, 98. 3. asakkhim s. sak. asayittha, -am s. śī.

asu(ka) s. adum. asmā 50.2. asmi s. amhi, asme s. amhe. assu 85. assu(m). assosi usw. s. sru-. ahāsi I) 163. I; s. hā; 2) 163. 4;• s. har. ahimkāra 19. I. ahum, ahuvā, -vāsi, ahosi, ahesum usw. s. bhū. āgu 22, Anm. I. ācera 27. 5, 47 Anm. 4. ājira 24. āņā, āņatti, āņāpeti usw. 63.2; s. jāā. ātumānam 92. Anm. I. ādinnavā 198. ādiyati 136. 4, 175. 1; s. dā. ādu, ādo 83. 3. änañca 58. I. ānāpeti 180. 2; s. ni. anubhāva 24. āp Wz. m. pra (pāpuņāti) 31; Praes. 148. 2; Fut. 156. 3, Aor. 169. 4; Kaus. 157, 168. 4, 178. 1; Part. 204; Inf. 205, 206; Ger. 210, 212. āpā 75. āpo, āpe, apam 89, Anm. I. ābhanti s. bhā. āyūhati 37. ārammaņa 45, 48. āroga, -gya 24, 53. 3. Alavi 38. 6. ālārika 47.2. āļāhana 42.3. ālinda 24. āvațța 64. 1. āvudha 46. 1. āvuso 46. 1. āveņiya, -ka 36. āveļā 11, 35, 38. 5. āveline 95. 2. ās Wz. Praes. 126, 129, 140. 1; Part. 192. āsado, -dā 161; s. sad. āsi usw. s. as. āha, āhu, āhamsu 171. āhañhi 153.2. *i* Wz. Praes. 125, 140. 3; Fut. 19. 1, 54. 4, 150, 151. 3; Inf. 204, 205; Part. 190, 194; Ger. 212.

REGISTER ZU II, GRAMMATIK DES PÄLI. B. WORTREGISTER, 167

ikka 12. 2, 56. 1, 62. 2. -ikkhisam -ikkhiva s. iks.  $i\tilde{n}j = ing$  41. 1. icchati usw. s. is; = ipsate 57. 1, 184. ina 12.2. itara, itarītara 113.6. itthi 8, 29, 87, 1. idāni 66. 1. idha 37. Indapatta 62. 2. ima Pron. St. 108. irivā. -vati 30. 1. irubbeda, iruveda 12, Anm. I. is Wz. 1) 57. 1, 97. 1; Praes. 128, 135. 1; Aor. 167. 2; Kaus. 181. 1; Part. 190. 196; Inf. 206; Ger. 210. - 2) 179.3. ise Sg. V. 83. 4; Pl. Akk. 83. 6. issariya 15.2. iks Wz. Aor. 166; Ger. 213. uggharati 56. 2, 58. 4. ugghāta 52. I. ncchanga 57. ucchādana 57. ucchittha 57. ucchu 16. 1a, 56. 1. uju, ujju 12.3. unha, unhīsa 50.3. uttara 113. 8. uttittha 63. 3. ndavabbava 54.6. udāhu 22, 38. 3. udiyyati 52.5. ndukkhala 6.2. udda 53.2. ndrabhati, -hati 53, Anm. 3. ndraya, ndrīyati 53. 2. upakkilittha, -kkilesa 33, Anm. 3. upatthāka 27.2. upatthissam 151; s. sthā. upatheyya 39.5. uposatha 26.2. ubbatteti, ubbāsīyati 53. 3. ubbigga 53. 1, 3. ubbinaya 53.3. ubbilla 15. 1, 53. 3. nbbillāvita 38. 5. ubbejitar 53. 3. ubbham 59. 3. ubhaya, ubho 114.2.

ubhinnam 15. I. ummā 24. ummujjā usw. 18. 1. ummületi 52.4. umhayati 29. uyyāna, uyyutta 55. Urnvelā 10. ulāra 42. 3. ulunka 17. 2a, 42. 3. ulumpa 6, Anm. 3. usabha 12.3. **изи** 16. 1a. usumā, usmā 31. 2, 50. 4. usuva usuva 16. 1b. usūyati 188. 1. ussankin 57. ussada, ussanna, ussava 57. *wssaya* 58. 3. ussahati 57. ussāpeti 58. 3, 180. 2. HSSāva 15. 4. 46. 1. ussāha, ussīsaka 57. ussita 58. 3. ussukka, -kkati 15.4, 57, 188.1. ussussati 57; s. sus. ussūra 57.  $\bar{u} = u b a 28$ . I. *ūkā* 66. 1. ūmi 52. 3. ühadeti 28. 1, 139. 2. *ūhanti* 28, Anm. 2, 60. S. Nachtr. ühasana 28. I. eka 114. 1. ekacca, -cciya 113.9. ekārasa 43. I. ekodi 38. 3. eta Pron. St. 107. 1. etase Inf. 204. eti s. i. ettaka 27.7, 111.6. ettha 9. edi, edisa usw. 11, 43. 1. ena, na Pron. St. 66. 1, 107. 2. eyya 140.3; s. i. erisa, erikkha usw. 43. 1. ela 43. 2. elanda 44. eļamūga 38. 1. esa 107. I.

168 REGISTER ZU II, GRAMMATIK DES PÄLI. B. WORTREGISTER.

esana 27. 2. esāna 192. essāmi, ehisi usw. s. i. o = ava 26.2; = apa 28.2.oka 20. okkasati, okkassa s. kars. Okkāka 10, Anm. 3, 56. 1, 62. 2. Okkāmukha 10. ogayhitva 212, Anm. 3. oggata 28, Anm. 4, 33, Anm. 3. ojavam 96. 2. ojā 10. offha 1) 5; 2) 10, 58.3. ottappa usw. 28. 2. odhi 26. 2. opadhika 3. oma 26. 2. orodha 26. 2. ovaraka 28. 2. ovariyāna 214. osakkati 28. 2, 54, Anm. 1, 62. 2. ossajjati 33, Anm. 3. ka Pron. St. 111. 1. kakudha 40. 1b. kakka 52.3. kakkhala 38.6. kankhā 58. 1. kaccha 56. I. kañcinam 111. 1. kaññā 81. kathita 42. 2, 53. 3. kaddhati 130. kaneru 47. 2. kanduvati 46. 1, 188. 2 kanha 12. 4, 30. 5, 50. 3. katama, katara 111.2, 3. katāvin 198.3. kati 111. 4. katte Sg. V. 90. 5. kanta 194, Anm. 2. kaponi 40. 2b. kappara 16. 1 d. kabala, -likā 46. 1. kammaniya, -ñña 55. kamman 19. 2, 94. kammāsa 52. 3. kayirā, -rati 47. 2, 149, 175. 1; s. 1. kar. 1) kar Wz. "machen", Praes. 125, 126, kucchita 57.

128, 129, 149; Fut. 19. 1, 54. 4, 150, 153. 1: Kond. 157: Aor. 58. 159. III, 162. 1, 166; Pass. 175. 1; Kaus. 178. 2, 182. 2; Part. 97. 1, 2, 190, 191, 192, 194, 195, 198, 199. 1, 201, 202; Inf. 204, 205, 206; Ger. 38. 1, 209, 210, 211, 212, 213. 2) kar Wz. "streuen", Praes. 134; Aor. 167.2; Kaus. 181. 1; Ger. 8. 210, 213. kart Wz. 144. karş Wz. 33, Anm. 3, 134, 161, 212. kalp Wz. 14, 126, 182. kalla 54. 5. kallahāra 49, Anm. 3. kavi = kapi 38. 5. kavittha 38. 5, 64. 3. kasata 29. kasati s. karş. kasāyati 186. 5. kasāva 46. 1. kasina, kasira 59.2. Kasmira 50.2. kassam 153. 1; s. 1) kar. kassaka 52.3. kahāpana 21. kākacchati 185. kākaņikā 17.2b. kālusiya 30. 2. kāsam 153. 1; s. 1) kar. kāsāva 46. 1. kahasi, kahisi usw. 19.1, 54.4, 153.1 s. I) kar. kim 111. 1. kiñcana 111, Anm. 1. kiņāti usw. s. kri. kinna 54. 5. kinha 12.4. kittaka, kittāvatā 27.7, 111.6. kipilla, -llika 47. 1. kibbisa 52. 3. kira 45. kirati usw. s. 2) kar. kilañja 34. kilāsu 39. 1. kissä, kismim, kimhi 34, 111. 1. kilitum 205. kiva, -vatikā 46. 1, 111. 5. kukku 16. 1a, 62. 2. kukkusa 16. 1a, 19. 2.

-kujjiya 213. kuduba, kudumala 35. kudda 1) 53. 3; 2) 62. 2. -kunthita 39. I. kutta, kuttaka, kutti 14. kuthita 25, Anm. I. kunnadī 24. kup Wz. 122. 1. kubbati usw. s. 1) kar. kubbara 6. 2. kummagga 24. kummi, kuru, kurute s. 1) kar. kurunga 17.2a. kurūra 31. 2. Kusināra 36. kusīta 39. 4. kusubbha, kuss- 24. kūtattha 64. 2.  $ke = ko \, 111. \, I.$ kevatta 64. 1. ko = kva 25.2.koccha 10, 62. 1. koțtha 27.8. kosajja 17 Anm. 1, 39. 4. Kosiya 36. kram Wz., Praes. 130, 1; Fut. 154; Kond. 157. 1; Aor. 166; Kaus. 178. 2c; Int. 185; Ger. 209, 211, 212. krī Wz., Praes. 21, 145; Fut. 156; Aor. 196.4; Inf. 205, 206; Ger. 210. krid Wz., Inf. 205. kvam, kvaci 53. 3. kşar Wz. 56. 2. kşā Wz. 56. 2, 191. kşi Wz. 136. 4, 197. ksip Wz., Praes. 134; Inf. 206; Ger. 210. khajja 202. khana, chana 56. IC. khattar 90. 4, 5. -khattum 22. 1, 33. 1, 40, 1a, 66. 2b, 119. 3. khan Wz., Part. 194; Ger. 212. -khanna, -khandiyana s. skand. Khandhapura 62. 1. khamaniya 201. khamā, chamā 56. I C. khalati, 52.2. khallāta 54. 5.

khād Wz., Praes. 122, 128, 130; Fut. 154; Aor. 166; Part. 36, 190, 195, 201, 202; Ger. 200. khāyita 36. khiddā 62. 1. khiyati 136. 4; s. ksi. khīla 40. I a. khujja 40. 1a. khudā 40. 2b, 56. Ia. khudda 1) 15.4; 2) 56, Anm. 3. khela 38.6. kho 20. khyā Wz., Praes. 125, 140; Fut. 151, 1; Part. 190. gacch- s. gam. ganh- s. grah. gadrabha 65. 1. gandha 61. 1. gam Wz., Praes. 122. 1, 128, 133. 1; Fut. 65. 2, 150, 155; Aor. 159. II, IV, 165. 1, 167; Kaus. 178. 2b; Int. 185; Part. 190, 191, 196, 199. 1; Inf. 204. 1a, 205; Ger. 209, 211, 212. I) gar Wz. "verschlingen", Praes. 134; Aor. 167; Ger. 210. 2) gar Wz. "wachen", Praes. 20, 142. 4; Fut. 156; Aor. 169. 2; Part. 190, 191, 196; Ger. 206, 210. garaha, -hati 31. I. gar# 34. gardh Wz., Praes. 136; Part. 196. galoci 11. gava 88.3. gahāya 212; s. grah. gahāyati 146, 186. 5; s. grah. gahita, gaheti usw. s. grah. 1) gā Wz. "gehen", Aor. 160. 1. 2) gā Wz. "singen" Praes. 138; Aor. 168.3; Kaus. 181.1; Part. 194, 196; Ger. 210. gijjh- s. gardh. gini 30. 5, 66. 1. gimha 50.4. gir-, gil- s. 1) gar. gune = gunehi 79. 7. gunnam 15. 3, 88. 3. gumba 51. 5, 65. 1. guh Wz. 133. 3. geruka 19.3.

| 170 REGISTER ZU II, GRAMMATIK I              | des Pāli. B. Wortregister.                |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| gelañña 3.                                   | Ceta, Ceti, Cetiya, Cecca 39. 4.          |
| go, goņa 88.3.                               |                                           |
| grah Wz., Praes. 125, 139.2, 146.2;          | <i>cha</i> 40. 1a, 67, 72. 1, 115. 5.     |
| Fut. 151. 3, 156; Aor. 165. 2, 166,          | <i>chaka(na)</i> 40. 1 a.                 |
| 169.4; Pass. 175.3; Kaus. 178.2a,            | chakala 39. I.                            |
| 181. 1; Den. 186. 5; Part. 190, 191,         | chakka 52. I.                             |
| 195, 200; Inf. 206; Ger. 209, 210,           | chaddūna 211.                             |
| 212.                                         | chaddeti, -ddāpeti 64. 1, 178. 1, 182. 2. |
|                                              | chaņa, khaņa 56. IC.                      |
| ghams s. gharş.                              | chaddan 53, 1.                            |
| ghammati 37.                                 | chabbanna, chabbīsati 53.3.               |
| ghars Wz., Praes. 52, Anm. 2, 130. 5;        | <i>chamā</i> 56. 1 c.                     |
| Part. 200; Ger. 210.                         | chāta 57.                                 |
| ghāteti s. han.                              | <i>chāpa(ka)</i> 39.6, 40.1a.             |
| ghāyati s. ghrā.                             | <i>chārikā</i> 56. 1 b.                   |
| gheppati 10.                                 | chijj- s. chid.                           |
| ghrā Wz., Praes. 132; Ger. 210.              | chid Wz., Praes. 144; Fut. 152, 156;      |
|                                              | Aor. 161, 164, 168. 3, 169. 3; Pass.      |
| cakkavāļa 38.6.                              | 55, 176. 3; Kaus. 179. 3, 181. 1,         |
| cakkhu 101.                                  | 182. 2; Part. 191, 196, 197, 200;         |
| cakkhumant 96.                               | Inf. 205, 206; Ger. 209, 210, 213.        |
| <i>cankamati</i> 185, 195.                   | chuddha 56, Anm. 3.                       |
| <i>caccara</i> 46. 2.                        | checcham, -ati 152; s. chid.              |
| cañcalati 185.                               | chejjapessāmi 181. 1.                     |
| catu 115. 4.                                 | chedātabba 200.                           |
| <i>catukka</i> 62. 2, 119. 6.                | cheppā 40. Ia.                            |
| candimas 19. 1, 100. 1.                      |                                           |
| car Wz., Praes. 129, 130; Aor. 166;          | jagg- s. 2. gar.                          |
| Part. 195, 197.                              | jagghitāye 204c.                          |
| carima 19. 1.                                | jangamati 185; s. gam.                    |
| <i>-calāyati</i> 186. 5 <b>.</b>             | <i>jaccā — jātiyā</i> 55, 86. 2.          |
| cāpāto 77.                                   | jaññam, -ā 145; s. jñā.                   |
| ci Wz., Praes. 131, 147. 1; Fut. 151. 3;     | jannuka 64.3.                             |
| Aor. 169. 4; Part. 190; Inf. 205;            | <i>jan</i> Wz., Praes. 122. 2, 129, 138;  |
| Ger. 210, 213.                               | Aor. 168. 4; Kaus. 178. 2b; Part.         |
| <i>-cikicchati</i> 184, 190; s. <i>cit</i> . | 194, 199. 2; Ger. 209.                    |
| <i>cikkhalla</i> 24, Anm. 1.                 | jambonada 11.                             |
| <i>-cicca</i> 212; s. <i>cit</i> .           | jammanam 94.                              |
| ciccițāyati, cițiciț- 20, 186. 4.            | <i>jay</i> - s. <i>ji</i> .               |
| <i>ciņņa</i> 197; s. <i>car</i> .            | jar Wz. 52. 5; Praes. 122. 2, 137         |
| cit Wz., Des. 41. 2, 181. 1, 184; Part.      | (vgl. Nachtr.); Fut. 155; Aor. 159.       |
| 190; Ger. 212.                               | IV, 168. 3; Kaus. 181. 1; Part.           |
| citra, citta 53.2.                           | 191, 197.                                 |
| cin- s. ci.                                  | jalābu 46. I.                             |
| cint Wz., Praes. 139. 1; Aor. 165. 2;        | jalogi 38, Anm. 2.                        |
| Ger. 213.                                    | <i>jalla, -ikā</i> 40.22.                 |
| <i>cinha, cihana</i> 49. I.                  | jah- s. hā.                               |
| <i>cirāyati</i> 138, 186. 1, 190, 195, 209.  | jāgarati s. 2. gar.                       |
| cunda(kāra) 41. I.                           | jāti 86.                                  |
| cūla, culla 62.2.                            | jān- s. jñā.                              |
| <i>ce-</i> s. <i>ci</i> .                    | jāno = jānam 97. 2.                       |

REGISTER ZU II, GRAMMATIK DES PALI. B. WORTREGISTER.

| jāpeti 180. 2; s. ji.                      | tam = tvām 104.                            |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------|
| jāy- s. jan.                               | tamyathā 105. 2.                           |
| <i>ji</i> Wz., Praes. 26. I, 131, 136. 4;  | takka 53. 2.                               |
| Fut. 151. 3, 154, 156; Aor. 163, 2,        | takkara 62. 2.                             |
| 169. 4; Pass. 175. 1; Kaus. 180. 2;        | Takkasilā 62. 2.<br>Takkasila 67. V. 80. a |
| Des. 184; Part. 194, 196, 198, 199.2,      | Takkāriye Sg. V. 80. 2.                    |
| 203; Inf. 206; Ger. 209, 210.              | takkola, Takkola 47. I.                    |
| jigucchā, -ati 18. 2, 57, 184, 190, 195,   | tacchati 56. 1 b.                          |
| 209.                                       | tanhā 30. 5, 50. 3.                        |
| jigīsati, -imsati 184; s. ji.              | tatiya 23, 118.                            |
| jighacchati 184, 195.                      | -tatta s. tras.                            |
| jin- s. ji.                                | tattaka 111. 6.                            |
| <i>jimha</i> 49. I.                        | tattha, tatra 53. 2, 62. 1.                |
| <i>jiyā</i> 30. 2.                         | tadam 105. 3.                              |
| jiyy- s. jar.                              | tadaminā 108. I.                           |
| jivha 49. I.                               | tan Wz., Pass. 175. 3, 177.                |
| jīy-, jīr-, jīrāp- s. jar.                 | tabbamsika 53.3.                           |
| jīv Wz., Praes. 125, 127, 128, 130. 1;     | tabbiparīta 67.                            |
| Part. 190, 191; Inf. 205.                  | tamba, Tambapanni 51.5.                    |
| juhati, juhāmi 142. 3.                     | tar Wz., Praes. 130. 4; Aor. 166;          |
| jūhati, -to 142, Anm. 3.                   | Part. 197; Inf.Kaus. 206; Ger. 210         |
| je- s. ji.                                 | 213, 214.                                  |
| jotati 130.                                | taruņa, taluņa 44.                         |
| jñā Wz. 63. 2; Praes. 128, 145; Fut.       | tasinā 30. 5, 50. 3.                       |
| 151. I, 156; Aor. 163. I, 169. 4;          | -tasita, tasitāya s. tras.                 |
| Pass. 136.4, 175. 1, 176. 1; Kaus.         | tasmātiha 73.5.                            |
| 180. 1, 181. 1; Part. 97. 2, 190, 191,     | tay- s. tan und trā.                       |
| 194, 195, Anm. 1, 200, 202, 203;           | tārayetum 206; s. tar.                     |
| Inf. 205; Ger. 209, 210, 212, 213.         | tāvattimsā 46. I.                          |
| <i>jval</i> Wz. 41. 2; Kaus. 178. 2c; Int. | tālavaņța 64. I.                           |
| 185, 191.                                  | ti = iti 66. 1.                            |
| itellite of                                | ti Zahlw. 115. 3.                          |
| jhallikā 34.                               | tikicchati 41. 2, 126, 181. 1, 184, 190,   |
| jhāyati, jhāpeti, jhāma 56.2, 191;         | 205; s. <i>cit</i> .                       |
| s. kṣā.                                    | tikkha, tikhina 58.3.                      |
| jhāyati s. dhyā.                           | tițțh- s. sthā.                            |
| <i>ñatti</i> 53. 1.                        | tinnannam 115. 3.                          |
|                                            | <i>tiņha</i> 59. I.                        |
| <b>ñāna</b> 42. 5.<br><del>R</del> āna 55  | titikkhati 184.                            |
| ñāya 55.<br>Advati diecam o idē            | tintiņī 45, Anm. 2.                        |
| ñāyati, ñissam s. jñā.                     | <i>tipu</i> 34.                            |
| thap-, thass-, thah-, thāy- s. sthā.       | tipukkhala 44.                             |
| thāti, thāna usw. 64. 2.                   | tippa 61.2.                                |
|                                            | <i>tibba</i> 61. 2.                        |
| damsa 42. 3.                               | timissa 16. 1c (m. Anm. 5).                |
| das, dams s. das.                          | timbaru 34.                                |
| dah s. dah.                                | tiriyam 66. 2b.                            |
| <i>dāha</i> 42. 3.                         | tivangika 46. 1.                           |
| deti 131. 1.                               | tīha 25. I.                                |
| • • •                                      | tunhī 66. 2.                               |
| ta Pron. St. 105.                          | tutta 15.3.                                |

.

171

.

| 172 REGIST | ER ZU | · II, | Grammatik | des Päli | В. | Wortregister. |
|------------|-------|-------|-----------|----------|----|---------------|
|------------|-------|-------|-----------|----------|----|---------------|

Pass.

tud Wz., Praes, 134: Part, 107. dah (dah) Wz. 42. 3, 64. 3; tuma Pron. St. 107. 4. 175. 2; Part. 191, 194. tumhe. - hehi usw. 50. 4. 104. dah-, s. dhā. daha = hrada 47.2tuyham 60. turita 25 Anm. I. da Wz., Praes. 125, 143; Fut. 150, tus Wz. 125. 151. 1; Kond. 157, Aor. 159, I, tekicchā 34. 163, 169. 2, 170; Pass. 136. 4, tepitaka 3. 175. I; Kaus. 180. I; Des. 130. 6. terasa, telasa 26. 1, 44, 116. 2. 184; Part. 190, 191, 194, 197 (vgl. tevīsa 26. 1, 116. 2. Nachtr.), 199. 1, 202; Inf. 204, 205; tyamhi 107. 3. Ger. 209, 210, 212. tras Wz., Part. 62. 2, 194, 196, 203. dathā 42. 3, 58. 3. dātta 7. tra Wz., Praes. 138. dāni 66. 1. tvam 104. dābbi 7. thaketi, thakana 39. I. dāya, dāva 46. 1. thaneti, -ita 52. 2. dālemu 125. tharu 57. dāhisi 150; s. dā. -thavati 140; s. stu. di-, dvi- 21. thāmasā, -mena 94. digucchati 41.2.  $th\bar{i} = itth\bar{i}$  29, 87. IC. dicchati, -re 130.6, 184; s. dā. thīna 25. I. dindima, dendima 41. 3. thunāti, -nimsu 149, 169. 4. dinna 197; s. dā. thusa 40. 1a. divaddha, diy- 46. 1. thera 27. 5. divā 88.4. theva 38.5. dis Wz., Praes. 134; Kaus. 179. 3; dakkh- s. darś. Ger. 210. dakkhina 56. 1a. disvā 59.4; s. dars. dakkhineyya 10. dīghāyu 101. dajj- s. da. du- 21. dattha 42. 3; s. daś. duka 119.6. datthā, dāthā 58.3. dukkha 52, Anm. 1. daddha 42. 3, 64. 3; s. dah. duccarita 62. 2. dad- s. dā. dujivha 21. daddara 41, Anm. 2. dutiya 23. daddallati 41. 2, 185, 191. duttara 62. 2. dubbutthi(kā) 52.5. daddula 44. dandha 38, Anm. 4. dubbhati, -dubbhika 62, Anm. 1. Damila 46. 4. dubhaya 114.2. dammi s. dā. duyhati 49. I. dars Wz., Praes. (passati) 125, 128, dullabha 52.5. 136. 2; Fut. 19. 1, 32. 2, 152, 155; durannaya 54.5. Aor. 161. 3, 162. 3, 164, 165. 1, duvidha 21. 166, 168. 3, 170; Pass. 175; Kaus. düseti 179. 5. Vgl. Nachtr. 6.3, 176.1; Part. 97.2, 100, 190, dendima, dindima 41.3. demi usw. 143; s. dā. 191, 194, 199. 1, 201, 203; Inf. 204, 205; Ger. 59. 4, 209, 210, 213. dehanī 45. daś (das) Wz. 42. 3; Praes. 133. 2; dosa, dosanīya 25. 3. Kaus, 181. 1. dosina 59. 2, 63. 3. dohala, -linī 42. 3. -dassivā 100. dasso = dasiyo 86. 2. dvi-, di- 21.

dvi Zahlw. 114. 2. dvidhā 53. A. dvinnam 15. 1. dvipadam Pl. G. 89. dvīha 25. 1. dveijha 55. dvedhā 53. 4. dvelhaka 42, 4. dhanka 62. 2. dhanita 53. 3. dhamma 78. dhā Wz., Praes. 37, 123, 125, 142. 2; Fut. 151. 3, 156; Aor. 165, 169.2; Pass. 39. 5, 175. 1; Kaus. 180. 1, 181. 1; Part. 190, 191, 192, 194, 196, 199. 1, 2, 202; Inf. 204, 205, 206; Ger. 210, 212. dhitar 91. 3. dhū Wz. 125, 147. 3. dhe- s. dhā. dhenu 86. dhovati 34, 130. dhyā Wz., Praes. 138; Part. 190; Inf. 206. na Pron. St. 66. I, 107. 2. nagga 30. 5. nangala 45. nanguttha 45, Anm. I. nangula 45. nacc- s. nart. namakkāra 62. 2. najjā, -jjo, -jjāyo 55, 86.2. mattar QI. I. nadī 86. namassati 188. 2; Praes. 136.4; Part. 190, 191. nămeti 178. 2C. nay- s. nī. nart Wz., Praes. 126, 136. 1; Aor. 168. 3; Part. 190. nalāta 45. navuti 19. 2. nas Wz., Praes. 125, 136. 1; Kond. 157. nahā-, nahāy- s. snā. nahāna 50. 5. nahāpita 90. 4. nahāru, nhāru 46. 3, 50. 5. nāvā 88. 2.

nikkha, nekkha 10, 52. 2. nierodha 21, 53. 2. nighandu 61. 1. nińka 25. I. niccala 62. 2. nicchiya 213; s. ci. nicchubhati 58.4. nidda 6. 2. ninna 52. 4. nippesika 62. 2. nibbāy- s. vā. nibbijj-, nibbind- s. 2. vid. nimujjā usw. 18. 1. niva 36. nivv- s. ni. niyyāti usw., niyyāsa 52. 5. nisinna 17. 2d, 197; s. sad. nī Wz., Praes. 128, 131. 1, 136. 4; Fut. 151. 3, 155; Aor. 163. 2, 167. 1; Pass. 175. 1; Kaus. 180. 2; Part. 191, 194, 199. 1, 202; Inf. 204, 205; Ger. 210. nutthubhati, -hati 16. 1a, 37. nud Wz., Praes. 134; Part. 197; Ger. 212. ne- s. nī. nekkha, nikkha 10, 52. 2. Nerañjarā 43. 2. nh- s. nah-. pakiriva 8: s. 2. kar. pakkathita, -tthita 42.2 m. Anm. 5. pakkutthita, -thita 42, Anm. 5. pakhuma 58. 3. pagevataram 103. 2. paggharati 56.2; s. kşar. pac Wz. 130. 1, 175. 3, 181. 1, 199. 2. paccosakkati 28. 2, 54, Anm. 1, 62. 2. -pajj- s. pad. Pajjunna 23. paññatta 195, Anm. I. paññavant 23. paññā, paññāņa 53. I. paññāsa 48. pañha, pañhipanni 50. I. pațamga 42. I. pați, pati 42. I. pațikkamma 136. I. patikkūla 33. I. patigacca 38. 1, 212. pativimsa 46. 1.

| 174 REGISTER ZU II, G | GRAMMATIK DES | Pāli. B. | WORTREGISTER. |
|-----------------------|---------------|----------|---------------|
|-----------------------|---------------|----------|---------------|

pativissaka 15. I. palissajati AA, 54. 4. patisenivati 188. 3. palujjati 44. patthāya 64. 2. pathama 42. 2. pathamataram 103. 2. pathavi, pathavi usw. 12.4, 17, Anm.2, 42. 2. pannarasa, pannāsa 48, 63, 2, 116, 2, panhi(ka), pāsani 58.2. patamga 42, Anm. 3. patara 39. 4. pati s. pati. patitāmi 172. patibbatā 54.6. patisallāna 27. I. patthay- 187. 1, 191, 192, 195. patha 93. 4. pathi Sg. L. 89. pad Wz., Praes. 125, 136. 1; Fut. 155; Kond. 157; Aor. 161, 166, 168, 3; Kaus. 178. 2a, 181. 1; Part. 197, 199. 2; Ger. 210, 212. padā Sg. I. 89. pana 34. pantha 93. 4. pannarasa, pann- 48. pappuyya, pappoti usw. s. ap. papphāsa 34. pabbaja, babbaja 39.6. pabbe, pabbesu 94. pamādassam 170; s. mad. pamādo 161b; s. mad. pamha 59. I. payirud- 47. 2. par Wz., Pass. 52. 5, 168. 3, 175. 2; Kaus. 178. 2a, 182. 2; Part. 197. para 113.7. parinibbāyi, -bbāhisi s. vā. paripphoseti, -saka 62. 1. paribbaya 54.6. parima 19.1. parilāha 42. 3. parisā 66.2. palavati, pil- 31. 1; s. plu. palāpa 39. 6. palāy-, pale- 26, Anm. 2, 139. 1, 150, 206. palikunthita, palig- 39. I. palikha, -gha 39.2. palkihanati 44. paligedha, -dhin 10.

pale- s. palay-. palokine 95. 2. pavissāmi, -sissāmi 65. 2, 155. pavecchati 152, Anm. 3. pasada 12. 1, 38. 3. pasibbaka 15. 1. basuta 10. 3. pass- s. darś. passo = passam 97.2. pahamsati 37. pā Wz., Praes. 125, 132; Fut. 151. 1, 155; Aor. 163. I. 165. I. 167. I: Kaus. 180. 3; Des. 184; Part. 190, 202; Ger. 209, 210. pākata 33. I. pācittiya 27, Anm. I. pāceti 39. 3. pātibhoga 24. pāțiyekka 24. pāțihīra 27.6. pāņine 95. 2. pātu 39. 4. pātubhāva 67. pāto 66. 2a. pāniya 23. pāpattha s. apattha. pāpay- s. āp. papitthatara 103. I. pāpiyas 100. 3. 103. 1. papissika 103. I. pāpuņ- s. āp. pāpuraņa 19.2. pāmimsu 163. 1; s. ma. pāyāsi, -yimsu 163. 1; s. yā. pārājika 38, Anm. 3. pāruta 13. pārupati, -pana 47.2. pārepata 34. pāvacana 33. I. pāvusa 12.3. pāvekkhi 164; s. vis. pāsani 58. 2. pāssati 151. 1; s. pā. pāheti, -si s. hi. *pi* 66. 1. piññaka 55. pindadāvika 46. 1.

bitar QI. pitito 77. 2, 91, Anm. I. pithīvati 30. 5; s. dhā. pipatam 132; s. pā. pipphala, -lī 62. I. pilakkhu 30.4. pilandhana, -ti 37, 43.2. pilav-, pilāp- s. plu. piv- s. pā. bukkusa 17. 2a. bucch- s. brach. puñjati 61. 1. puttha 194; s. prach. puttimā 19. I. outhu 22. puthujjana 17.2a. puna, puno 34, 66. 2. pubba 1) 46. 1; 2) 113. 8. pubbanha 49, 1. puman 93. 5. Purimdada 44, Anm. 3. purisa 29, 30.3. pure 66. 2. pūjay- Praes. 139; Fut. 151. 3; Aor. 168. 4; Pass. 176. 1; Part. 200, 201. būr- s. bar. pūva 38.5. pekhuna 19.2. pettika 6. 2. peļā 35. pona 26. 2. pothujjanika 3. posa 30. 3. posatha 66. 1. posāvanika, -ya 36. prach Wz., Praes. 122. 2, 126, 128, 134; Fut. 155; Aor. 167; Pass. 176. 2; Kaus. 181. 1; Part. 191, 192, 194, 196, 199. 2; Inf. 205, 206; Ger. 211, 212. plu Wz. 31. 1, 179. 4. pharasu 40. Ia. pharusa 40. Ia. phala(ganda) 40. 1a. phalāphala 33. I. phalika 38.6. phaln 40. Ia. phass- s. spars, phassa 52.2.

phārusaka 40. 1a. phālibhaddaka 40. I a. phāsu(ka) 62. I. phāsukā 40. Ia. phuttha 194, s. spars. phulaka 40. Ia. phus- s. spars. ohusita 40. I a. phussa 40. Ia. pheggu 9. battimsa 53. 3, 116. 2. bandh Wz., Praes. 146.4, Fut. 154.3, Aor. 169. 4; Pass. 175. 3; Kaus. 154. 3; Inf. 206; Ger. 210, 213. bappa 62. 2. babbu(ka) 62. 2. babbhara 20. bark Wz. 6. 2, 128, 167, 194, 212. bavhābādha, bavhodaka 49. I. bārasa, bāvisati 53. 3, 116. 2. bilāra, -rikā, -la 45. billa, bella 54. 5. bujjh- s. budh. buddha, vuddha 46. 1, 64. 1. budh Wz. 136. 1, 181. 1, 192. bunda 62. 2. bubhukkhati 184, s. bhuj. bella, billa 54. 5. brahant, brahā 13. brahman 19. 2, 92. 2, 3. brū Wz. 125, 141. 2, 159. IV. brüheti 13. bhaj, bhañj Wz., Praes. 144; Fut. 156. 2; Part. 197, 199. 2; Inf. 206. bhajeti 139. 2. bhan Wz. 126, 145, Anm. 1. bhadda, bhadra 53.2. bhante 98. 3. bhar Wz., Pass. 52. 5, 175, Anm. 3, 101. bhavant 98. 3. bhasta 40. 1 a, 52. 2. bhastā 52. 2. bhasma 50.6. bhassati 136. 1. bhā Wz. 140. 2. bhākutika 3. bhātar 91. 2, 3. bhāy- s. bhī.

| 176 REGISTER ZU II, GRAMMATIK I               | des Pâli. B. Wortregister.            |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------|
| bhāş Wz. "sprechen" 122. 2, 126,              | matameyya 140, Anm. 2.                |
| 128.                                          | -matthati 53. I.                      |
| -bhāsare 122. 2.                              | matthalungā 17.2C.                    |
| bhikkhu 82, -ave 82.5.                        | mad Wz., Praes. 126, 136. 1; Aor.     |
| bhinkāra, -gara 61.2.                         | 161. 1 b, 168. 3, 170; Inf. 206; Ger. |
| bhijj- s. bhid.                               | 210.                                  |
| bhid Wz., Praes. 144; Fut. 152, 156.2;        | madhuvā 66.2b.                        |
| Aor. 161. 1b, 168. 3, 169. 3; Pass.           | man Wz., Praes. 129, 136. 1, 139. 2,  |
| 136.4, 177; Kaus. 181. 1; Part. 190,          | 149; Fut. 155; Aor. 159. II, 161,     |
| 197, 199. 2; Ger. 209, 210, 212.              | 168. 3; Des. 46. 4, 184; Inf. 205;    |
| bhindivāļa 38.5.                              | Ger. 209.                             |
| bhiyyo 18. 2, 103. I.                         | manam 66. 2b.                         |
| bhisa 40. 1a.                                 | mantavho 126.                         |
| bhisakka 63. I.                               | mamāy- 186. 3, 195.                   |
| bhisi 40. I a.                                | mamimkāra 19. 1.                      |
| bhī Wz. 138, 168. 3, 179. 4.                  | mayam 104. 2.                         |
| bhirati Pass. zu bhar.                        | mayūkha, mayūra 27.8 (mit Anm. 8).    |
| bhuj Wz., Praes. 128, 144; Fut. 152,          | mar Wz., Praes. 52, Anm. 4, 122. 2,   |
| 156; Aor. 169. 3, Kaus. 179. 1;               | 137; Fut. 155. 3; Kaus. 176. 1,       |
| Des. 184; Part. 190, 191, 198, 199.2,         | 178. 2a, 182. 2a; Part. 191, 193;     |
| 201, 202; Inf. 205, 206; Ger. 209,            | Inf. 204. 1b, 206, 207.               |
| 210.                                          | mariyādā 30. I.                       |
| -bhuņāti 131. 2; s. bhū.                      | maruvā 31.2.                          |
| <i>bhuvi</i> Sg. L. 86. 5.                    | malya 54. 5.                          |
| bhusa 40. 1a.                                 | massu 50. 2.                          |
| bhū Wz., Praes. 26. 2, 37, 39.6, 122. 2,      | mahemase 129.                         |
| 126, 131. 2; Fut. 27. 5, 151. 3,              | mā Wz., Praes. 146. 3; Aor. 163. 1;   |
| 154. 2; Kond. 157; Aor. 162. 2,               | Part. 202; Ger. 210.                  |
| 163.3, 165.1, 167, 170 (s. Nachtr.);          | Māgandiya 38. 1.                      |
| Pass. 175. 1; Kaus. 179. 4; Part.             | mālar 91.                             |
| 190, 191, 199. 1, 200, 202; Inf.              | <i>mātito</i> 77, 91, Anm. 1.         |
| 204. 1b, 206; Ger. 209, 210, 212.             | māmaka 112. 1.                        |
| bhecchati 152; s. bhid.                       | miga 12. 4.                           |
| bhokkham 152; s. bhuj.                        | migavā 46. 1.                         |
| bhota usw. 98. 3.                             | mimja 9, Anm. 1, 18. 2.               |
| -bhoti, -bhossam usw. s. bhū.                 | -mināti usw. s. mā.                   |
| +01000, -01033un ush, 5. 011.                 | miyy-, mīy- s. mar.                   |
| makasa 47.2.                                  | milakkha, -kkhu 34.                   |
| <i>makusa</i> 47.2.<br><i>makkhikā</i> 56.1a. | milāca 62. 2.                         |
|                                               | Milinda 43. 2.                        |
| maga 12.4.<br>maghavan 93.3.                  |                                       |
| maghavan 93. 3.<br>mamkuna 6. 3.              | missa 54.4.<br>mihita, sita 50.6.     |
| <i>macca</i> 58. 2.                           | minita, sita 50. 0.                   |
|                                               | -mukka 197; s. muc.                   |
| maccharin 57.                                 | mukkhara 24.                          |
| macchariya, -era 27. 5, 47, Anm. 3.           | mugga 52. I.                          |
| majj- s. mad.                                 | -mugga 197.                           |
| majjhatta 62. 2.                              | muc, muñc Wz., Praes. 128, 135. 3,    |
| majjhima 19. I.                               | 136. 4; Fut. 152, 155; Aor. 167. 2,   |
| maññ- s. man.                                 | 168. 3; Pass. 175. 3; Kaus. 181. 1;   |
| mațța, mațtha 62.2.                           | Part. 190, 196, 197; Inf. 206; Ger.   |
| mata 42. I.                                   | <b>209,</b> 210.                      |

.

| mucalinda 34.                             | rājan 92.                            |
|-------------------------------------------|--------------------------------------|
| muccati, muccheti 62. 2 m. Anm. 3.        | <i>rājula</i> 19.3.                  |
| <i>muta, muti</i> 18. 1.                  | rāmaņeyya 10.                        |
| mutinga 23, 39.4.                         | ric Wz. 144, 156, 210.               |
| muditā 19.3.                              | -risa, -rikkha 43. 1, 112. 3.        |
| muddhan 92. 1, 2.                         | ru Wz. 140. I, 169, I.               |
| muļāla, -li 12. 3, 43. 3.                 | rukkha 13.                           |
| muh Wz. 194, 201.                         | ruc Wz. 122. 2, 128, 136. 2, 179. 3, |
| mejjati 136. I.                           | 181. 2.                              |
| mettika 6. 2.                             | <b>ги</b> ņņa, го <b>ņ</b> ņa 197.   |
| meraya 23.                                | ruda, ruta 38.3.                     |
| mokkh- s. muc.                            | rudda 44, Anm. 2.                    |
| -modathavho 126.                          | -rumbhati,-rumhati,-rundhati 60, 144 |
| momuha, -hati 37, 185.                    | rummavatī 53. I.                     |
| mora 27. 8.                               | rummavāsī, rummī 53, Anm. 2.         |
| •                                         | ruh Wz., Praes. 133. 3; Aor. 167     |
| <i>ya</i> Pron. St. 110.                  | Kaus. 180. 2, 182. 2; Ger. 210, 212  |
| yakanam 94.                               | (mit Anm. 3).                        |
| yaj Wz. 66. 1, 128, 194, 205.             | ruhira 37.                           |
| yatthum 205; s. yaj.                      | rūpa 78.                             |
| yam Wz. 133.                              | ronna s. runna.                      |
| yasmātiha 73. 5.                          |                                      |
| yā Wz., Praes. 138, 140. 2; Aor.          | lakanaka, laketi 39. I.              |
| 163. 1, 168. 3; Kaus. 180. 1, Inf.        | lag Wz., Praes. 136. 2; Kaus. 179. 5 |
| 204. 1a; Ger. 210.                        | 182. 2; Part. 197; Ger. 210.         |
| vāgū 27.4.                                | lacch- 150, 152; s. labh.            |
| -yādeti, -yādāpeti 38. 3, 178. 2, 182. 2, | lajjitāya 203.                       |
| <b>20</b> 0.                              | laddhā Aor. 159. III s. labh.        |
| yāpeti, yāpanīya 180. 1, 201.             | lațthi(kā) 46. 3.                    |
| yittha 66. 1, 194; s. yaj.                | lapetave 204. I a.                   |
| yuj Wz., Praes. 144; Aor. 169. 3;         | labh Wz., Praes. 121, 122. 2, 124    |
| Pass. 176. 2; Kaus. 179. 3, 182. 2;       | 126—129; Fut. 150, 152; Kond.        |
| Part. 194.                                | 157; Aor. 159. III, 161. 2, 166;     |
| yuvan 93. 2.                              | Kaus. 178. 2a; Part. 194, 201; Inf.  |
| ye = yam 110. 2.                          | 205; Ger. 209, 210.                  |
| <i>yeva</i> 66. I.                        | lahu(ka) 37.                         |
|                                           | lākhā 5.                             |
| ramsi, rasmi 50. 2, 65. 1.                | lāpa, lāpu 39.6.                     |
| racchā, rathiyā 55.                       | lālappati 185.                       |
| rajetave 204. I a.                        | lāyita, -tvā 46.2.                   |
| rajjati 136. 1, 206.                      | Lāļa 38.6.                           |
| ratto 86. 5.                              | lip, limp Wz., Praes. 135. 3; Kaus.  |
| ratana 66. 1.                             | 181.1; Part. 190, 199. 2; Ger. 210.  |
| -rattāyam 86. 5.                          | lih Wz. 130. 5, 167.                 |
| ratyā, -0 58.3, 86.2.                     | lī Wz. 136. 1, 168. 3, 197, 210.     |
| randha 58. I.                             | lujjati 44, 136. 4, 175. 3.          |
| ram Wz. 126, 165. 1.                      | ludda 15. 4, 44.                     |
| -rasa = -dasa 43. I.                      | ludda(ka) 62. 2.                     |
| rasmi s. ramsi.                           | -lubbha 212.                         |
| rassa 49. 2.                              | lūkha 44.                            |
| rahada 47. 2, 49. 2.                      | lūna 197.                            |
| Indo-arische Philologie I. 7.             | 12                                   |

,

| 17 | 78 | Register | ZU | II, | GRAMMATIK | DES ] | Pāli. | В. | WORTREGISTER. |
|----|----|----------|----|-----|-----------|-------|-------|----|---------------|
|    |    |          |    |     |           |       |       |    |               |

leddu 62. 2. 2) vā Wz. "wehen", Praes. 138, 140.2: lodda 44, 62, 2. Fut. 150, 151. 1; Aor. 168. 3; Kaus. loma, roma 44, 94. 180. 1; Part. 190; Inf. 205. loluppa 185. vāka 6. I. lohita, rohita 44. vākarā, -urā 39, I. vākya 53.3. va = iva, eva 66. I. vācā Sg. I. 89. vaka 12. 1. -vigga 197. vakkh- s. vac. -vāram, -vāre 119. 3. vac Wz., Praes. 136. 4; Fut. 152; vāla 54.6. Aor. 162. 4, 165. 1; Pass. 175. 3; vikkhīņa 197; s. ksi. Des. 184; Part. 66. 1, 191, 194; vicchika 12. 2. Inf. 204. 1a, 205; Ger. 209. vijitāvin 198. 3. vacch- s. vas. vijjh- s. vyadh. vajira 30. 3. viññānañcāvatana 65. 2. 1) vid Wz., "wissen", Praes. 140. 1; vajjam 143e. vañcit' ammi 172, Anm. 1, 173. 2. Aor. 166; Pf. 171; Kaus. 136. 4, vatamsa(ka) 42. 1, 66. 1. 176. I, 179. 3; Part. 100. 2. vatuma 58. 2. 2) vid, vind Wz. "finden", Praes. -vatta 62. 2. 135. 3; Aor. 167. 2; Pass. 175. 3; vatta, vattati 64. I; s. vart. Kaus. 181, Anm. 2, Part. 191; Inf. vaddh-, s. vardh. 206. vaddhi, vuddhi 12. 4, 64. 1. vidamsentī 6. 3; s. dars. vanibbaka 46, 1. vidatthi 38.3. vanta 64. 1. viddasu 100. 2. vata 54.6. vipassi 65. 2. vatt- s. vart. vimhaya, -hita 50.6. vad Wz., Praes. 128, 129, 139. 2, viva 66. 1. 143e; Aor. 165. 2; Pass. 176. 1; vilāka 61. 2. vis Wz., Praes. 134; Fut. 65. 2, 152, Kaus. 178. 2a. vanaspati 52.2. 155. 2; Aor. 164; Pass. 176. 1; vap Wz., Pass. 175. 3; Part. 66. 1, Kaus. 179. 3, Ger. 210. visiyarum 126; s. sya. 194. vapayanti 54. 6. visīveti 25. I, 38. 5; s. syā. vambheti, vamheti 60. vissa 113. 2. vammika 23. vissakamma 94. vayassa 54.4. vissajj- s. sarj. vayhā 49. I. vihesati 10. var Wz., Kaus. 178. 2a; Part. 190, vīti- 25. I. 191; Inf. 206; Ger. 214. vimamsati, -sā 46. 4, 184, 205, 209. vart Wz. 53. 3, 64. 1, 130. 5, 178. 1. visam, visati 6. 3, 116. 1. vardh Wz. 64. 1, 178. 1, 182. 1. vuddha, vuddha s. vardh. valañja, -jeti 66. 1. vutta s. vac, vap. vavakkhati 184, 209; s. vac. vuddhi, vaddhi 12.4, 64.1. vas Wz., Praes. 128, 130. 1; Fut. vuppati s. vap. 150, 152, 154; Kaus. 178. 2a, 53. 3, vnyhati; valha s. vah. 181. 1, 182. 2; Part. 191, 66. 1, 195, vusita(vā) s. vas. 196, 198, 199. 1, 2; Ger. 210. vekkh-, vecch- 152 (m. Anm. 3). vak Wz., Pass. 175. 3; Kaus. 178. 2a; Venhu 10, 50. 3. Part. 191, 35, 66. 1, 194. veti, vedi usw. s. I. vid. 1) vā Wz. "weben" 196. -vedhati s. vyath.

vedhavera 46. 3. Vebhāra 37. vervattikā. -vā 36. veyyāvacca 3. verines# 95. 2. velu 43. 3. veluriya 8, Anm. 1. vesma 50.2. vehāsān Pl. Akk. 79. 5. 00- 26. 2, 54. 6. vokkamati 10. vonata, onata 66. 1. vosita 26. 2. ovath Wz. 25. 1, 38. 4. vyadh Wz. 136. 1, 199. 2, 210, 212. vyāvata 38. 5, 42. 1, 54. 6. vyāsiñcati, vyāseka, vyeti 54.6. sak Wz., Praes. 148, 1; Fut. 61. 1. 152, 156; Kond. 157; Aor. 164, 170; Des. 126, 128, 150, 184; Part. 100. sam Wz. 136. 1. sar Wz. 137. Sī Wz., Praes. 140. 4; Fut. 151. 3; Aor. 161. 2, 165. 2, 169. 1; Kaus. 181. 1; Part. 190, 191, 192, 195; Ger. 209. sudh Wz. 176. 1, 179. 3, 194. *śus* Wz. 57, 136. 1, 210. Syā Wz. 25. 1, 38. 5, 126, 175. 1. Sru Wz., Praes. 128, 147. 4; Fut. 15. 3, 4, 65. 2, 151. 2, 156. 3; Aor. 159. III, 160. 4, 169. 4; Pass. 136. 4, 175. 1; Kaus. 179. 4, 181. 1; Des. 184; Part. 190, 191, 194, 198. 3, 199.1; Inf. 204.1a, 205, 206; Ger. 209, 210, 213. sa Pron. 105. samyūļha 194. samvarī 6. 3. samsati Sg. L. 39. 4. samsarita, -sita s. sar. samhīra 27.6. sakim 66. 2b, 67, 72. 1, 119. 3. sakuna 42.5. sakk-, sakkun-, sakkh- s. sak. sakka 53.3. Sakka, Sakya, Sākiya 7, Anm. 1, 53, Anm. 5. sakkāya 24, Anm. I.

sakkhalī. -likā 17.2C. sakkhi(m), sacchi 22. sakhi. sakhāram usw. 46. 3, 84. sagghasi 61. 1, s. sak. samkiyati 52. 5. samgharati 37, Anm. 6. samghādisesa 38.3. sace 105. 2. saccika 19. 1. saccessati 62. 2. sacchi s. sakkhi(m). saiiu 22. sajjulasa 19. 2, 44. sajjhāyati 188. 1, 206, 210. sathila 42.2. sana 42. 5. sanati, sanati 42. 5. sanim 22, 42. 5. samdāsa 42. 3. sanha 59. I. satimant 06. satthar 90. satthi 52. 1. sad Wz., Praes. 132; Fut. 155; Aor. 161. 1 b, 167. 1; Kaus. 178. 2 a, 181. 1; Part. 17. 2d, 197, 199. 2; Ger. 210. saddala 53. 3. saddhim 22. san Q3. I. sant(a) 98.2. samtatta 62.2; s. tras. sabbi 101. sabba 113. I. sabbhi 98. 2. samannesati 54. 5. samihati 37. samucchissatha 157. samussaya, -ssita 58.3. samūhati, -hata 60. sambhunāti 131. 2, s. bhū. sammati 136. I, s. sam. sammannati 54. 5. sammujjani 18. 1. sammuti 19.2. say- s. śi. sayathā 105.2. sar- s. sar, smar. sar Wz. "gehen", Praes. 130.4; Kaus. 178.2a; Des. 130.6, 166, 184; Part. 194, 196; Ger. 210.

.

| sarado Pl. Akk. 89.                     | <i>sun-</i> s. <i>sru</i> .              |
|-----------------------------------------|------------------------------------------|
| sarj Wz. 33, Anm. 3, 128, 178. 1,       | suna 93. I.                              |
| 182. 2, 194.                            | suņisā, suņhā 31. 2, 50. 3.              |
| sallakatta 90. 4.                       | suddittha 24, Anm. I.                    |
| sassara 20.                             | sunakha 40. 1 b.                         |
| sassū 86.                               | sunahāta, sunh- 50. 5.                   |
| sahatthā 78. I.                         | sup-, supp- s. svap.                     |
| sahodha 35.                             | subbata 67.                              |
| Sākiya (Sākya) s. Sakka.                | subbutthikā 52 Anm. 5.                   |
| sākhalya 3, 17. 2b.                     | sumar- s. sar.                           |
| Sāgala 38. 1.                           | sumugga 16. 1 b.                         |
| sāna 12. 4.                             | sumedha(sa) 75.                          |
| sādiyati 176. I.                        | -sumbhati, -hati 60, 128, 135. 3.        |
| sādhayemase 129.                        | suva 36.                                 |
| sāmaņera 46. 3.                         | suvāna, -ņa 93. I.                       |
| sāmi s. Nachtr.                         | suve, sve 54. 4, 66. 2.                  |
| <i>sāyati</i> 36.                       | susāna 21.                               |
| sāyaņka 49. I.                          | sussam, sussūs- 8. šru.                  |
| sārambha 6. 3.                          | sussum, sussus- s. sru.<br>suhatā 37.    |
| sāluka 23.                              | sunita 37. Anm. 7.                       |
| sāsapa 6. 1.                            | suntu 57, Film. 7.<br>su-h-uju 67.       |
| sāhu 37.                                | sūna 25. 2.                              |
| -si = -svid 22, 111. 1.                 |                                          |
| sims- Des. zu sar.                      | se = lam 105.2.                          |
| sikkh- Des. zu sak.                     | setthatara 103. I.                       |
| singivera 17.2d.                        | seti, senti, settha s. śi.               |
|                                         | senasana 26. I.                          |
| singhātaka 62. I.                       | semha 5, 50. 4, 54. 4.                   |
| sic, siñc Wz., Praes. 125, 135. 3;      | seyyasi 137; s. sar.                     |
| Fut. 155; Aor. 167; Kaus. 181. 1;       | <i>seyya(s), seyyatara,</i> 100, 103. I. |
| Part. 194, 199. 2; Ger. 210, 213.       | seyyathā 105. 2.                         |
| sita, mihita 50.6.                      | sesim, sessam 8. śł.                     |
| sithila 42.2.                           | soņa 25. 2.                              |
| siniyh-, sineh- s. snih.                | sonna 25, Anm. 2.                        |
| sineha 30. 5.                           | sotas 99.                                |
| sindhava 15.2.                          | sottum s. svap.                          |
| sipāțikā 12.2.                          | sotthāna 27. I.                          |
| simbalī, -la 34.                        | sotthi 25. 2.                            |
| <i>siyam</i> usw. 141. 1; s. <i>as.</i> | sodh- s. sudh.                           |
| sirt 8, 30. 3, 87. I.                   | sopaka 25.2.                             |
| Sirimā 96.                              | sopp- s. svap.                           |
| sirimsapa 16.1C.                        | soppa 25. 2, 53. I.                      |
| -sīd- s. sad.                           | sobbha 25. 2, 53. 2.                     |
| sina 197.                               | sorata 54 Anm. 3.                        |
| sīlavant(a) 96.                         | sovatthika, sosānika 3.                  |
| -sīveti s. syā.                         | sossati, sossam, sossi s. sru.           |
| -su, -ssu, -si = -svid 22, 111.1.       | skand Wz. 197, 214.                      |
| sukka 30.4.                             | stan Wz. 149, 169. 4.                    |
| sukhuma 31. 2, 58. 3.                   | star Wz. 147, Anm. 1, 194, 197.          |
| sukhumāla 40. 1b.                       | st# Wz. 140.                             |
| sumka 6.3.                              | sthā Wz., Praes. 64. 2, 132; Fut.        |
| sujā 38.2.                              | 151. 1, 155; Kond. 157; Aor. 160. 2,     |
|                                         |                                          |

REGISTER ZU II, GRAMMATIK DES PÄLI. B. WORTREGISTER.

| 163. 1, 167. 1; Kaus. 21, 180. I,      | harāyati 31. I, 186. 2.                 |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| 182. 2; Part. 190, 191, 192, 194,      | hassam usw. 153. I zu Wz. har.          |
| 199. I, 200; Inf. 206; Ger. 209,       | hassāmi usw. 151 zu Wz. hā.             |
| 210, 212.                              | hā Wz., Praes. (jahāti) 126, 128,       |
| snā Wz. 50. 5, 138, 140. 2, 180. 1,    | 129, 136.4, 142.1; Fut. 150, 151.1,     |
| 206, 209.                              | 156. 1; Aor. 163. 1, 169. 2; Pass.      |
| snih Wz. 136. 1, 179. 3.               | 175. 1; Kaus. 180. 1; Part. 196,        |
| spars Wz., Praes. 134; Fut. 155;       | 197, 199. 1, 2, 202; Inf. 204, 206;     |
| Aor. 167.2; Den. 186.5; Part. 194,     | Ger. 209, 210.                          |
| 196; Ger. 206.                         | hāpeti 39. 6, 179. 4.                   |
| smar Wz., Praes. (sumarati, sarati)    | hāhisi 153. I zu Wz. kar.               |
| 50.6, 122.2, 125, 129; Kaus. 178.      | hāhisi 150 zu Wz. ha.                   |
| 2a; Part. 191, 200; Ger. 210, 213.     | ki Wz., Praes. 33, Anm. 2, 131. 1,      |
| smi Wz. 29, 50.6.                      | 147. 2; Aor. 33 Anm. 2, 163. 2,         |
| svap Wz., Praes. 134, 136. 2; Aor.     | 169. 4.                                 |
| 167. 2; Part. 190, 194; Inf. 205,      | himsati, -sāpeti 144, 181. 1.           |
| 206; Ger. 210.                         | -hināti usw. s. hi.                     |
| svākkhāta 7, 54.4.                     | Himavant(a) 96.                         |
| svāgata 54. 4.                         | hiyyo 30. 2.                            |
| svātanāya 6, Anm. 2, 54. 4.            | hirš 8, 30. 3, 87. 1.                   |
| SUE S. SHUE.                           | <i>kilāda</i> 30.4.                     |
| -ssu = svid 22, 111. 1.                | -hissāmi 153. I zu Wz. har.             |
|                                        | -hirati Pass. zu Wz. har. S. hier.      |
| hamsati, -eti 130.5, 178.1.            | hileti 35.                              |
| hankh-, hañch-, haññ- s. han.          | hu Wz. 142. 3.                          |
| hata 42. 1, s. har.                    | hupeyya 39.6, s. bhū.                   |
| hadaya 12.1.                           | hețțhā 9, 37, 66. 1.                    |
| han Wz., Praes. 28, Anm. 2, 60, 140.1; | hetu 22, 82, Anm. 3.                    |
| Fut. 153. 2; Aor. 169. 1; Pass.        | heinye 204. I b.                        |
| 122. 2, 168. 3, 175. 3; Kaus. 179. 5,  | <i>heyya</i> 131, Anm. 4.               |
| 181.1, 182.2; Part. 190, 202, 203;     | hesati, hesā, hesita 49.2.              |
| Ger. 209, 210, 211, 212.               | hessati 27.5 zu Wz. bhū.                |
| hammiya 58, Anm. 1.                    | -hessati 153. I zu Wz. har.             |
| har Wz., Praes. 125, 128, 129; Fut.    | hessāmi 151. 1. zu Wz. kā.              |
| 153. I, 154. I; Aor. 163.4; Pass.      | hotabba, hoti, hotum, hohisi, hohiti zu |
| 52.5, 175. 2, 176. 2; Kaus. 182. 2;    | Wz. bhū.                                |
| Part. 42. I, 194, 196, 199. I, 2; Inf. |                                         |
| 205; Ger. 210, 211.                    |                                         |

÷

١

•

Nachträge und Verbesserungen.

- S. 10, zu 6 a. E. füge hinzu: SEIDENSTÜCKER, Pāli-Buddhismus in Übersetzungen. Texte a. d. buddh. Pāli-Kanon und dem Kammavācam. Breslau 1911.
- S. 13, zu 10, Anm. 4: Von NYĀNATILOKA'S Übers. des A. sind nun, außer dem Einer-Buch, auch das Zweier-, Dreier- und Vierer-Buch erschienen. Breslau u. Leipzig 1911—14.
- S. 13, zu 11, Anm. 3: Das Udāna, eine kanonische Schrift des Pāli-Buddhismus (I. Allg. Einl.) von SEIDENSTÜCKER. Leipzig 1913.
- S. 19, zu 20, Anm. 2: Eine Übersetzung des Milp. wurde auch von NYANATILOKA begonnen. Lief. 1—3. Leipzig, 1914.
- S. 48, Z. 6 (§ 19. 2): Das Sternchen bei pavurana ist zu tilgen. Die Form findet sich z. B. M. I. 359<sup>18</sup>.
- S. 51, Z. 42 (zu § 28, Anm. 2): Statt *ūhananti* M. I. 243<sup>38</sup> steht in der Parallelstelle S. IV. 56<sup>19</sup> in der Tat *upahananti* mit v. l. uk-.
- S. 56, Z. 35 (§ 38. 4): Man kann auch auf *gadhita* "gierig" Ud. 75<sup>10</sup>, Milp. 401<sup>3</sup> verweisen neben *gathita* D. I. 245<sup>24</sup>, M. I. 162<sup>14</sup> = grathita.
- S. 58, Z. 17 (§ 40. 2b): Vgl. auch katikā "Übereinkommen, Verabredung" M. I. 171<sup>28</sup>, Vin. I. 9<sup>6</sup> usw. neben kathikā als v. l. JāCo. I. 450<sup>16</sup> f. = \*kathikā.
- S. 61, Z. 3 (zu § 46. 4): Vgl. auch *sāmi* "Stachelschwein" JāCo. V. 489<sup>22</sup> = *svāvidh*. Lüders, ZDMG. 61. 643.
- S. 69, Z. 30 (zu § 60): Auch samnirundhati M. I. 115<sup>29</sup>.
- S. 69, Z. 44 (zu § 61. 1): Füge hinzu addhuddha "dreieinhalb" Vin. I. 34<sup>10</sup> statt \*-uttha.
- S. 72, Z. 30 (zu § 66. 1): Füge nach samūdha hinzu: "sowie ubbūļha(vant) "feist" M. I. 414<sup>30</sup> = udūdha".
- S. 73, Z. 31 (zu § 67): M. III. 243<sup>28</sup> ist Beispiel für tannissita.
- S. 82, Z. 45 (zu § 83. 5) ist wohl allgemeiner so zu formulieren: Die Vermengung der *in*- und *i*-Flexion (§ 95) hat auch bei urspr. *i*-Themen zur Bildung von Formen nach der *in*-Dekl. geführt. So (außer den angeführten Beispielen u. a. m.) auch Sg. I. *nivātavuttinā* Th1. 71, 210 (auch skr. vereinzelt °vrttin statt °vrtti).
- S. 90, Z. 12 (zu § 95): Füge hinzu: 4. Das Thema tādi = tādrs (vgl. § 75) wird wie ein *in*-Thema behandelt. Vgl. Sg. G. tādino Vv. 82. 7, Pl. G. -nam Vv. 81. 26; auch Sg. L. tādine (vgl. 3) Th1. 1173.
- S. 95, Z. 8 (zu § 103. 2): Füge hinzu sattama "der beste" Sn. 356.
- S. 109, Z. 45 (zu § 126): Füge hinzu labhatam D. II. 15018.
- S. 113, Z. 7 (zu § 131): Füge zu Imp. Sg. 2. hinzu hehi Bu. 2. 10.
- S. 116, Z. 4 (zu § 137): Lies: "bildet im P. (neben jiriyati M. I. 188<sup>7</sup> mit Teilvokal) jirati . . . und jiyyati" usw.
- S. 118, Z. 4 (zu § 140. 1): Die Form Imp. Sg. 3. samūhantu D. II. 154<sup>17</sup> ist nicht sicher. Buddhaghosa (DCo. ed. Rangoon, II. 165<sup>80</sup>) liest -hanatu. Ebenso steht in dem Zitat Milp. 142<sup>18</sup>.
- S. 136, Z. 14 (zu § 170): Füge hinter "zugrunde" hinzu "sowie der Form *ahesumha* "wir existierten" M. I. 265<sup>1-4</sup>".
- S. 138, Z. 48 (zu § 176. 1): Lies "findet sich sehr häufig 1) von kausativen... Stämmen" usw.
- S. 140, Z. 41 (zu § 179. 5): *padoseti* findet sich Sn. 659, S. IV. 70<sup>32</sup> (V.), M. I. 186<sup>13</sup> (an der Parallelst. M. I. 129<sup>16</sup> -dūs-).

.

S. 148, Z. 16 (zu § 196): Füge nach *icchita* hinzu: (neben *ittha*).

S. 148, Z. 49 (zu § 197): Lies "dies z. B. in *dattūpajīvin* "von dem lebend, was man geschenkt bekommen hat" DhCo. IV. 99<sup>18</sup>, sowie in Eigennamen wie" usw.

S. 149, Z. 30 (zu § 199. 1): Lies paccutthātabba.

## Verbesserungen in Textzitaten.

S. 42<sup>9</sup> l. 384<sup>18</sup> st. 384<sup>14</sup> - 43<sup>17</sup> l. 191<sup>6</sup> st. 191<sup>5</sup> - 44<sup>14</sup> l. 194<sup>25</sup> st.  $104^{24}$ ;  $44^{29}$  l.  $181^{15}$  st.  $181^{18}$ ;  $44^{31}$  l. 266 st.  $226 - 45^{17}$  l. 538 st. 528- 46<sup>8</sup> l. 105<sup>9</sup> st. 105<sup>10</sup>; 46<sup>19</sup> l. III. 155<sup>11</sup> st. I. 155<sup>1</sup>; 46<sup>38</sup> l. 11<sup>18</sup> st. 11<sup>8</sup> - 47 27 1. 213 28 st. 213 28; 47 48 1. Thi st. Th2 - 48 18 1. 118 25 st. 118 25 - 49<sup>22</sup> l. Thi st. Th2; 49<sup>20</sup> l. 15<sup>10</sup> st. 15<sup>14</sup>; 49<sup>44</sup> l. 420<sup>29</sup> st. 420<sup>9</sup> - 51<sup>51</sup> I. 72<sup>8</sup> st. 70<sup>6</sup> - 52<sup>46</sup> l. 334 st. 344 - 53<sup>80</sup> l. 734 st. 743; 53<sup>44</sup> l. 267<sup>27</sup> st.  $267^{37} - 54^5$  l.  $20^{18}$  st.  $20^8 - 55^5$  l. 52. II st. 52. I -  $56^{44}$  l. 394 st. 194 -  $57^{38}$  l.  $436^{19}$  st.  $436^{20}$ ;  $57^{36}$  l.  $330^{33}$  st.  $330^{33} - 58^4$  l.  $238^{38}$  st. 23829 - 5925 1. 16 st. 76 - 6015 1. 10618 st. 10614; 6026 1. DCo. I. 15625 st. DhCo. I. 156<sup>27</sup>; 60<sup>32</sup> l. 10. 92 st. 19. 92; 60<sup>35</sup> l. 105<sup>15</sup> st. 105<sup>13</sup>; 60<sup>41</sup> 1. 64<sup>37</sup> st. 64<sup>33</sup>; 60<sup>50</sup> l. VI. 508<sup>18</sup> - 62<sup>14</sup> l. 409 st. 408; 62<sup>45</sup> l. 25<sup>1</sup> st. 15<sup>8</sup> - 64<sup>45</sup> stelle D. I. 76<sup>28</sup> vor die Klammer - 65<sup>5</sup> l. 238 st. 235 - 66<sup>21</sup> 1. 170 st. 270 - 67<sup>30</sup> l. VI st. IV - 68<sup>31</sup> l. JāCo. I. 401<sup>10</sup>; 68<sup>39</sup> l. Vin. I. 112<sup>37</sup> — 69<sup>7</sup> l. 162<sup>97</sup> st. 160<sup>64</sup>; 69<sup>10</sup> l. 702 st. 720; 69<sup>26</sup> l. 212<sup>29</sup> st. 212<sup>39</sup>; 60<sup>81</sup> l. 341 st. 431; 60<sup>81</sup> l. JāCo. II. 6<sup>87</sup> st. Jā. II. 6<sup>98</sup>; 60<sup>84</sup> l. 103<sup>8</sup> st. 103<sup>9</sup>;  $69^{46}$  l. 148<sup>16</sup> st. 146<sup>29</sup> - 73<sup>48</sup> l. 172 st. 672 - 74<sup>2</sup> l. 48<sup>23</sup> st. 48<sup>28</sup> - 75<sup>4</sup> l. 287 32 st. 2807; 7517 l. 14928 st. 14923; 7546 l. 287 25 st. 4391; 7548 l. Sn. 763 st. Sn. 40. - 76<sup>16</sup> setze nach <sup>2</sup>) ein: D. III. 83<sup>6-7</sup>; 76<sup>24</sup> l. 438<sup>16</sup> st. 438<sup>17</sup> - 78<sup>18</sup> l. 67<sup>15</sup> st. 67<sup>95</sup>; 78<sup>99</sup> l. Jā IV st. Jā. II - 79<sup>3,44,45</sup> l. JāCo. st. Jā.; 7944 l. 10988 st. 10989 und 1880 st. 1899 - 8088 l. 758 st. 759; 8050 streiche Dh. 162 - 81 22 1. 247 24 st. 247 26 - 82 25 1. 95 26 st. 95 und 316 st. 61<sup>6</sup> - 83<sup>8</sup> l. 1065 st. 1063; 83<sup>16</sup> l. 253 st. 235; 83<sup>26</sup> l. 228<sup>20</sup> st. 228<sup>20</sup>; 83<sup>39</sup> l. Jā. VI st. Jā. IV — 84<sup>18</sup> l. 6. 7 st. 6. 8; 84<sup>27</sup> l. 53. 5 st. 53. 4; 84<sup>41</sup> 1. 719 st. 77; 84<sup>50</sup> l. 88<sup>5</sup> st. 85<sup>5</sup> - 85<sup>1</sup> l. 335<sup>31</sup> st. 335<sup>31</sup> - 86<sup>33</sup> l. 16<sup>35</sup> st. 16<sup>5</sup> — 88<sup>9</sup> l. 328<sup>18</sup> st. 328<sup>19</sup>; 88<sup>39</sup> l. 220<sup>38</sup> st. 220<sup>31</sup>; 88<sup>45</sup> l. 69 st. 64 - 80<sup>14</sup> l. 282<sup>27</sup> st. 282<sup>28</sup>; 89<sup>22</sup> l. V. 132<sup>5</sup> st. IV. 132<sup>5</sup>; 89<sup>46</sup> streiche JāCo. III. 77<sup>10</sup> - 90<sup>99</sup> 1. 12<sup>99</sup> st. 12<sup>93</sup>; 90<sup>89</sup> 1. 24<sup>23</sup> st. 23<sup>83</sup> - 92<sup>11</sup> 1. 78<sup>99</sup> st. 78<sup>90</sup> - 93<sup>16</sup> l. V. 14<sup>20</sup> st. IV. 14<sup>20</sup>, 93<sup>27</sup> l. JāCo. st. Jā.; 93<sup>27</sup> l. JāCo. I. 52<sup>20</sup> st. Jāt. I. 50<sup>80</sup>; 93<sup>51</sup> l. Dh. 61 st. Dh. 91 - 95<sup>27</sup> l. 14. 20 st. 14. 29.

. . . ; . ; [ · · . .

•