

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych półkach, zanim została troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszłości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

### Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

• Zachowywanie przypisań

Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.

• Przestrzeganie prawa

W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

### Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby stały się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Cały tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/



X VED

1BR

¢ •

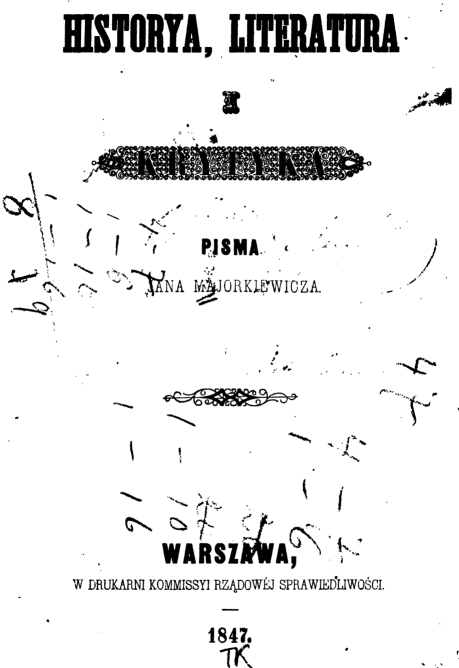
\_\_\_\_\_

-----

ARIE

1





Wolno drukować z warunkiem złożenia w Komitecie Cenzury, po wydrukowaniu, prawem przepisanej liczby Eksemplarzy. w Warszawie d. 9 (21) Października 1846 r.

á,

51012

P(

Cenzor **NIEZABITOWSKI.** 

## Pomysly

DO

### DZIEJÓW PISMIENNICTWA KRAJOWEGO,

#### . CZYLI

## ZARYS OBRAZU HISTORYCZNEGO LITERATURY POLSKIEJ

od najdawniejszych aż do naszych czasów.

## EPPURE SI MUOVE!

G**allile**o.

# PORYSŁY DO DEIEJÓW PISMIENNICTWA KRAJOWEGO.

### DO CZYTELNIKA.

naszych czasach z jednéj strony gotują się w przedmiocie dziejów Literatury krajowéj dzieła bibliograficznéj i biograficznéj treści, np. Jochera, Skimborowicza i w. i.; z drugiéj obok bibliografii widzimy wypisy czyli materyały, t. j. treść materyalną, surową, znajdującą się w stanie rodzimym, co przedstawiają w wydanych już dziełach: Popliński, Wójcicki i tylu wydawców pomników dziejowych, prawnych i t. p. Praca Wiszniewskiego zadziwiająca na piérwszy rzut oka ogromem objętości i wymiarów, zresztą pisana bez ładu, bez systematu, obok ustępów historycznych i naukowych ogólnych, obok bibliografii, przeniknąć usiłuje w głąb' przedmiotu; ale zbyt wiele surowych i obcych przyjmując w siebie żywiołów, nie ma artystycznéj całości życia, bo nie ma jedności, nie ma zarodu rozwinięcia, tego warunku niezbędnego każdego organizmu, a zatém i organizmu nauki. Obce pierwiastki w skład Historyi Literatury Polskiej wchodzące sprawiają, że dzieło M. Wiszniewskiego obejmuje wszystko niemal, co się wiąże z jego przedmiotem, sam zaś przedmiot najniedokładniej często przedstawia: są tu przygotowania a nie ma najczęściej tego właśnie, o co rzecz
idzie. Przy podobném rostrzeleniu się na wszystko i wyciecz-kach naukowo-literackich różnostronnych p. Wiszniewski nie daleko zajść zdoła, a czy skońcy czy nie skończy, nie tyle olbrzymiego co do objętości, ile potwornego (monstrualnego) w układzie dzieła swojego, zawsze zostanie żyjącym przykładem owej prawdy w bajce Krasickiego.

"Gdzie mnóstwo przygotowań, tam nic z dyalogu."

Praca W. A. Maciejowskiego we względzie Historyi Literatury Polskiéj, doprowadzona do połowy XVII wieku, znana już jest po części z urywków umieszczanych po różnych pismach czasowych: jest tu wiele postrzeżeń trafnych obok wiadomości bibliograficznych, które autor *Historyi Prawodawstw Słowiańskich i Polski do połowy XVII wieku*, miał sposobność zebrać w swoich podróżach naukowych i śmiało rzec można, że pod względem bibliograficznym dzieło jego (znane mi poczęści w rękopismie) zasługuje na wielką uwagę; pokazuje bowiem, jak są rosproszone materyały do napisania prawdziwéj Historyi Literatury Polskiej, odpowiedniej całemu znaczeniu i mocy tego wyrazu.

Nim jednak materyały zebrane zostaną, pracować trzeba nad gotowémi, mając pod ręką tyle nieobrobionych dotąd, nietkniętych nawet a témbardziéj nie przepracowanych, nie przetrawionych ogniem krytyki faktów. Zapatrywanie się na dzieje Literatury krajowéj ze stanowiska naukowego, przedstawienie jéj zjawisk nie tylko w porządku systematycznym zewnętrznym, ale i wewnętrznym, uważając je za wyraz jednéj całości organicznéj, żywéj; słowem przedstawianie przedmiotu w taki sposób, aby się jedne jego części wywiązywały z drugich i stanowiły razem nie mechaniczne skupienie faktów, ale całość nierozerwalną i wynikłość rozwoju organicznego życia umysłowego, oto jest wymaganie wieku, potrzeba umysłu naszego: tego chcemy i wymagać powinniśmy od historyka literatury. W tym względzie rzucam obecnie kilka pomysłów.

Nie przedsiębiorę obszernéj w tym rodzaju pracy z wielu bardzo przyczyn, leżących częścią w piszącym, częścią w przedmiocie samym. Przedstawiam tylko rzuty *historyczno-filozoficzne* w tym względzie. Niech to będzie grosz wdowi na ołtarzu literatury ojczystéj. Lekkie to, pierwsze zarysy obrazu historycznego literatury, któréj dzieje, któréj zasady, rozwijanie się, najżywiéj nas obchodzić powinny.

Na tle pismiennictwa naszego rozwija się barwa średniowiekowa i nowożytna literatury powszechnéj, a całość dziejów pokazuje się w związku z dziejami Europy, z cywilizacyą światową. W istocie! nie było ani jednego pisarza znakomitego w dziejach literatury naszéj, któryby nie wyrażał wieku swojego lub zwrotu znanego w Europie, zacząwszy od najdawniejszyh do najnowszych czasów. Ś. Wojciech i zwrot uczuciowo-religijny, i w ogólności chorobliwe (anormalne) rozwijanie się literatury polskiej w XVII i XVIII wieku, normalny roskwit myśli i uczuć dziś i w XVI wieku, równie jak pseudo-filozofia i pseudo-klassycyzm, spółczesny jeszcze, t. j. dziś jeszcze pokazujący się a raczéj tlejący w zimnym popiele naukowości, oderwanej od życia, są wyrazem z jednéj strony czerstwości i świeżości sił, a z drugiéj obłędu uczucia lub myśli. Nie samą myślą ani samém uczuciem żyje człowiek, i dla tego to: raz nieznajdując żywiołu w odurzaniu się frazeologią i formułkami zimnej analizy badania, wyrzeka się rozumu i przywiązuje się do gorączkowej syntezy uczucia, a odrzuca światło, pod którego błogim wpły-

Ľ

wem dojrzewa uczucie, dojrzewa wola, czyn, roskwita życie; drugi raz znowu nie chce wiary, która go zaspokoić nie może, i dla rozumu wyrzeka się uczucia, wyrzeka się ciepła życia dla światła, jakby jedno bez drugiego ostać się mogło. Zasada ogólna, ludzka: *myśl* i *uczucie* przebija się obecnie w literaturze naszéj.

Obraz literatury spółczesnéj ledwie tknięty jest i to raczéj ogólnie, w samych napomknieniach, niż w faktach. Może te napomknienia doczekają się rozwinięcia w pismach rozleglej-Z całego toku rzeczy szego zakresu, obszerniejszéj treści. pokazuje się, że dla ocenienia zasadnie Literatury naszéj (w ostatnich mianowicie czasach), nie dosyć ukształconego smaku, rozwinietego że tak powiem instynktu, czucia wartości utworów dzisiejszych; trzeba do tego nie tylko obeznać się z samym przedmiotem, ale nadto znać zasady filozofii, znać dobrze dzieje własne i obce; bo dzieje są najlepszém objaśnieniem stanu obecnego literatury, jeżeli wykształceni ile możności wszechstronnie naukowo, chronić się będziemy jednostronności poglądu i zapatrywać się na rzeczy z wytrawnością, właściwą dojrzałemu sądowi. Zasady nasze wtenczas tylko uświęci przekonanie ogółu myślących, kiedy te wytłumaczą prosto i jasno zjawiska historyi literatury, czyli tak zwane fakta t. j. byty, czyny dziejowe.

Zwracałem głównie w pracy, którą oddaję pod sąd myślących, uwagę na *treść, myśl* rozwijania się historyi literatury, i dla tego śledząc za myślą i że tak rzekę rozumem dziejów, nie mogłem opisywać dzieł bibliograficznie; ani się zajmować tak zwaną krytyką niższą, zwłaszcza, że mamy już tyle dzieł poświęconych szczegółom bibliograficznym i biograficznym. Jakkolwiek mocno przekonany jestem o konieczności obrabiania przedmiotu zewnętrznie, żywiéj jeszcze czuję potrzebę nieodbitą opracowywania go wewnętrznie t. j. przejścia od formy do treści materyałów danych. Na pisarzów i dzieła ich zapatrywałem się, jako na wyrazy tego lub owego zwrotu literatury; badałem więc tylko mających znaczenie organiczne, o naśładowcach zaś wspomniałem najczęściej tylko ogólnie. Ponieważ w badaniu szło głównie o treść dzieł, ich myśl, znaczenie, mniéj przeto uważałem na dokładność chronologiczną i bibliograficzną, nie wszędzie przytaczałem lata i napisy dzieł szczegółowo, a epokę istnienia pisarza umyślnie wyrażałem ogólnie, aby uwagi nie przywiązywać do szczególnostek i nie odwracać jej tym sposobem od głównej myśli.

Co do autorów łacińskich, ceniłem ich po większej części tak samo, jak pisarzy specyalnych, a zatém chociaż podciągnąłem pod jedną całość dziejową, nie wypadało jednakże zajmować się ich rozbiorem szczegółowym, który należy raczéj do historyi nauk specyalnych (szczegółowych) niż do literatury właściwej, jak ją dziś pojmujemy. W całym ciągu pracy dawał mi się dotkliwie czuć brak dzieł, o których tylko bibliograficzne nieraz mamy wiadomości a zresztą domyślać się chyba ich treści trzeba. Z drugiéj znowu strony nie mogłem w sposób wyczerpujący rozwinąć przedmiotu, mając nawet źródłowych naszych pisarzy pod ręką; bo samo opracowanie historyków, prawników i t. p. niejednegoby roku wymagały zajęcia, i swobodniejszej myśli, i chwil wolniejszych od pracy. Pomysły te szkicami są tylko do obrazu historycznego literatury naszéj, i najpewniéj nazawsze w tym pozostaną zakresie; bo prace obowiązkowe, bo specyalne i inne ogólne prace naukowe, nie pozwalają mi poświęcić się wyłącznie opracowaniu dziejów pismiennictwa krajowego. Czuję całą ważność przedmiotu, nad którym oddawna już pracowałem; ale przekonany jestem równie głęboko, że dziedzina badań historyczno-filozoficznych, literatury powszechnéj, i w ogóle naukowości, uważanéj wszechstronnie, leży u nas dotąd odłogiem i w zapuszczeniu tém tylko na niej rosną mniemań osobistych i urojeń niedojrzałe owoce, a przecież literatura powszechna, historya albo prawo i t. p. nauki uważane ze stanowiska filozoficznego, są to przedmioty równie ważne jak dzieje i literatura krajowa, opracowaniu więc ich równie poświęcać się potrzeba.

Kończąc rzecz obecną wyznaję, że bez zasobów, jakich mi dostarczył piękny księgozbiór polski czcigodnego starożytnika i badaeza naszego K. Wł. Wójcickiego, nie byłbym opracował krytycznie kilku ważnych téj całości ustępów np. o pieśniach, dramacie it. p. Dramat np. Reja o *Józefie*, dzieło nadzwyczajnie rzadkie, nastręczyło mi pomysł o związku naszych sztuk dramatycznych z dramatami nowożytnémi, i zarazem rzuciło światło na *Odprawę posłów* Kochanowskiego.

Pisma bardzo ważne Regenvolscius'a (Węgierskiego) i Lubienieckiego, na które dotąd zapatrywano się, jako na źródła ważne tylko pod względem bibliograficznym, z innego oceniałem stanowiska; charakteryzowałem je wszakże z pamięci, czytając za granicą przed kilku laty. Gdybym tedzieła, równie jak kilka innych bardzo ważnych, miał pod ręką, nie omieszkałbym dać ich rozbioru szczegółowego. Tymczasem zwracam tylko na nie baczność myślących, jako na zjawiska nadzwyczaj ważne, a dotąd jeszcze zasadnie i bezstronnie w dziejach pismiennictwa krajowego nie ocenione.

Jeżeli mi czas i okoliczności pozwolą, zprzedstawię z czasem w dalszym ciągu czyli raczéj rozwinięciu obecnych *Pomysłów*, rozbiory niektórych pisarzy naszych, a wtedy rzecz się niewątpliwie wyjaśni, uwydatni, wykształtuje, dojrzeje. Teraz pod sąd najsurowszy sprawiedliwéj krytyki poddaję te piérwotne zarysy: przeciwne zdanie przyjmę z wdzięcznością, jeżeli będzie uzasadnione i lepiéj rzeczy objaśni, bo wtedy wpłynąć ono może na dalszą pracę przy obrobieniu szczegółowém, przepracowaniu krytyczném faktów i przeprowadzeniu myśli ożywiającéj obecne pismo w rozbiorach dzieł, o których obecnie z lekka się tylko nieraz napomknęło. Zastosowanie zasady ogólnéj do szczegółów przedstawić dopiéro może obraz wykończony, światło i cienie rzuci na rysy szkicowane tu jakby od niechcenia, a jednak nie bez zamiaru, gdyż piszącemu szło więcej o myśl całości, t. j. zarys całego obrazu, niż o wykończenie szczegółów.

Przedstawiam tu trzy doby czyli zwroty, któreby okresami (peryodami, epokami) nazwać można chyba w znaczeniu przenośném; właściwie bowiem nie mają one oznaczonych ram czasu i zachodzą za siebie, spływają jak barwy światła, jak bałwany wód, albo fale obłoków. Zasada podziału, przeprowadzona przez całe pismo, zasłużyć powinna z wielu względów na uwagę myślących, i dla tego to obszerniéj się nieco nad tym przedmiotem rozwodzę w oddzielnym nawet ustępie p. n. Trzy zwroty. Zdaje mi się, że to jest pomysł ważny, bo podaje najprostszy i najnaturalniejszy sposób przedstawienia żywotnego rozwoju dziejów i najjaśniej nam tłomaczy zjawiska historyczne: zwrot religijny i racyonalny, czasy pseudo-klassycyzmu i pseudo-filozofi, mistycyzmu, wyobrażeń nareście zwietrzałych, odzywających się dotąd z całą komiką powagi po pismach, które budzą w ogóle czytających niesmak, ckliwość, a nawet wstręt i oburzenie, grozę mimowolną: chociaż się historycznie tłumaczą i nie są bez zwolenników, nie ma bowiem zwrotu bez zwolenników, nie ma złości i głupstwa największego bez wyznawców na świecie, gdzie tyle sideł rozstawionych na słabość woli, równie jak na słabość i ograniczenie głowy, prostotę serca ludzkiego.

Od lat kilku powstawałem na ostateczność wiary i niewiary krzewiącej się po pismach naszych: tu więc szczególnie mi sie raz jeszcze rozszerzyć wypadało nad témi zwrotami, bo to są dwa przeciwne bieguny, w których się zbierają dwie przeciwne elektryczności życia: myśl i wiara, rozum i uczucie, spływające w środku życia, harmonizujące w duszy człowieka z sercem i głową, zobojętnione w ludziach bez czucia i myśli, w ludziach zimnych jak żelazo, i których tylko siła potrzeb materyalnych wstrząsnąć zdoła. Zakończenie rzeczy obecnéj stanowi przejście do badań we względzie historyi, literatury i filozofii, tudzież rozbiorów krytycznych dzieł, gdzie się w zastosowaniu pokazywać powinny zasady tu przedstawione; rozbiorów, podług możności i sił podejmowanych dla upowszechnienia wyobrażeń jasnych, prostych i czystych w dziedzinie literatury mianowicie naukowéj, która u nas obecnie wymaga koniecznie uprawy tém mozolniejszéj, im większe porosły ją chwasty a pokrzywa, ciernie i dziko rosnące głogi przygłuszyły szlachetne szczepy, zwrot równie zbawienny dla nauki i życia.

Pisatom w Warszawie, 1846.

### WSTĘP.

Stanowisko zapatrywania się na Historyę Literatury.

kajwyższém zagadnieniem życia jest życie samo, jego potęga, godność człowieka czyli raczéj natury jego, człowieczeństwa w dziejach ludzkości, a zatém rozwijanie się wszystkich władz: potęgi myśli i uczuć, w harmonii z wolą, czynem, życiem społeczeństwa. Życie to, jako źródło nieprzebrane, jest ziarnem wszelkiej doskonałości, która z tego ziarna wykwita, rozwija się w pełni jak kwiat i znowu daje owoc, ziarno życia. Najgłębsze pomysły, najpiękniejsze uczucia bez téj barwy życia marnieją, stracone są dla ludzkości, a wszystko w świecie o tyle tylko ma wagi i treści, o ile ma w sobie cel życia, bo ta celowość czyli raczej dążenie do objawienia żywota jest najwyższą spojnią, zwornią, (jeżeli tak się wyrazić wolno) natury i społeczeństwa, najwyższą je-

dnością stworzenia, jego, jak zwykle mówią, duchem, istotą, treścią nieprzemijającą. Literatura, i w ogólności badania umysłowe nie mogą mieć innego celu, innego dążenia, nad życie samo. Jezyk czyli raczéj mowa narodu, równie jak jego pojęcia o świecie i życiu, o wszystkiém, co nas otacza, co jest, co ma byt: jest objawem ducha, równie jak wylanie uczuć, wyrażenie się społeczeństwa w czynach, działaniu praktyczném (byt historyczny). Duch ludzki czyli człowiek uważany w istocie swojéj, usiłuje przedewszystkiém pojąć to, co jest, a co na niego działa bezustannie: stąd wynikają pojęcia, wyobrażenia i usposobienie wewnętrzne całego społeczeństwa; które nie marzy, ale myśli praktycznie, przetrawia nabyte pojęcia w ogniu czyscowym życia, przerabia w tło jego myśli, i uczucia swoje. Zatrudnienia, zabawy nawet, zwyczaje i obyczaje, są wypływem ducha naszego: są to kwiąty, a raczéj płody, owoce, jakie wydaje żyjące w nas i stokrotnie rozradzające się ziarno nieśmiertelnego, bo wie-

cznie istniejącego śród społeczeństwa początku, pierwiastku rzec można nadziemskiej, bo nigdy nie wyczerpanej, nieprzebranej okwitości, ducha ludzkości.

Duch ludzkości (czy jakkolwiek nazwiemy piérwiastek wiecznie trwały w życiu społeczeństwa) wyraża się rzec można teoretycznie w pojęciach, wyobrażeniach, sposobie myślenia i uważania rzeczy, tudzież praktycznie w życiu samém, które daje świadectwo wierze historycznej, t. j. wyobrażeniom społeczeństwa. Działalność teoretyczna jest wypływem zastanowienia się, myślenia; praktyczna, skutkiem czyli wynikiem woli: pierwsza w najwyższem uogólnienieniu swojém stanowi przedmiot Filozofii, gdzie się wyrabia pojęcie zasady życia; druga jest treścią Historyi, gdzie to pojęcie rwie się do życia i przechodzi w tło, przerabia się w tkaninę jego. Nie odrazu wszakże wyrabiają się pojęcia czysto naukowe, czyli tak zwane filozoficzne, pochodzące z przepracowania życia, z zastanowienia się nad niém za pośrednictwem uwag i postrzeżeń praktycznych, życiowych. Zreszta pojecia wyrobione, nawet dojrzałe w krainie myślenia, nie zawsze się zgadzają z uczuciem człowieka, które je ogrzać powinno. Zdrogićj strony znowu nie zawsze czyn, życie samo praktyczne zaspokaja człowieka, który dla tego szuka dopełnienia życia uczuciem, i całkować je pragnie muzyką wewnętrzną ducha, dośpiéwać w sercu dla harmonii uczucia to, czego ledwie słabym dźwiękiem, odbiciem, napomknieniem jest życie. Jest więc środek, przez który przechodzić musi każda myśl, aby się stała wyrazem życia i tchnęła ciepłem jego; przechodzić musi każde pojęcie, aby się stało czynem, wcieliło się w żywot społeczeństwa. Tym środkiem, uczucie, ześrodkowanie myśli i woli, które w tém ognisku harmonizują że sobą i życie na myśli, myśli na życie wpływać zaczynają. Myśl się ożywia świeżością i wdziękiem uczucia! a życie, to rozmaite, pstre życie, mieszanina dobrego i złego, szczęścia i niedoli, gdy je uczucie ogrzewać zacznie, ujednostajnia się, ugodnia i dochodzi do wysokości myśli, harmonii ogólnéj stworzenia. Życie ludzkie, ogrzane uczuciem, opromienione jego aureolą, namaszczone świętością uczucia, stanowi piękno estetyczne, gdzie się łaczy myśl i czyn, dobro i prawda w jedném ognisku. Uczucie uważane jako ześrodkowanie dobra i prawdy w tlejącém bez ustanku ognisku, co roznieca w duszy człowieka zamiłowanie prawdy i miłość dobra powszechnego, wyraża się w literaturze.

Najwyższém więc zagadnieniem literatury jest życie, ale życie (jak widzimy) ześrodkowane, spromienione t. j. zebrane w uczuciu *piękna*. Ocenić czyny człowieka t. j. działalność jego życiową, praktyczną, jest przedmiotem biografii, historyi. Ocenić zasady myśli i pojęcia człowieka o rozmaitych przedmiotach jest rzecza filozofii, nauk specyalnych. Lite-

3

۰,

ratura, ceniąc utwory estetyczne, bezstronnie sądzić je powinna t. j. uważać głównie jako wypływ całego życia, usposobienia wewnętrznego, powstającego w nas w skutku połączonéj działalności teoretycznéj i praktycznéj, wyrobionego przez myślenie i życie, pod których wpływem staliśmy się tém, czém jesteśmy. Tak dopiéro, wszechstronnie uważająo rzeczy, zdołamy przyzwoite naznaczyć miejsce każdemu zjawisku w dziejach literatury i to lepiéj rozjaśni nam całość dziejów, niż potępianie tego lub owego pisarza, tego lub owego zwrotu wyobrażeń w literaturze. Tak uważane dzieje literatury będą prawdziwym wyrazem życia, gdzie najróżnorodniejsze barwy, największe sprzeczności jednę wielką i piękną, pełną prawdy muzykę życia stanowią.

Każdy naród ma swoję cywilizacyą rodzimą t. j. wynikającą bezpośrednio, wprost z jego natury (istoty); ma i naśladowczą t. j. przyjętą za pośrednictwem innych, od narodów, które pewne usposobienie, pewny zwrot życia już rozwinęły.

÷

Ze wszystkich narodów Europy jedna tylko Grecya twórczo się rozwijała i kształciła wszystko tak samodzielnie. że nie czuć prawie związku cywilizacyi Grecyj ze Wschodem. Na Wschodzie zawsze państwo upadało za państwem, a na zwalinach jednych wznosiły się inne państwa. Tak samo i wyobrażenia, religijne mianowicie, powstawały jedne Grecya staneła i pod względem cywilizacyj po drugich. społecznej i oświaty naukowej, życia artystycznego wyżej nad Wschód cały; bo zakres działalności politycznéj i artystycznéj jest już bliższém określeniem tego, co przy religijnym zwrocie na Wschodzie nieoznaczone było. Cywilizacya czyli raczéj oświata grecka musiała mieć w sobie coś głeboko ludzkiego, pociągającego całe narody, gdy z jednéj strony wywarła wpływ nie mały na Wschód (Azyę zachodnią, Afrykę północną), z drugiej na Zachód (Europę) t. j.

na całą przestrzeń panowania Rzymian, którzy naśladując nauki i sztuki samodzielnie sie jedynie w zakresie życia społecznego, a mianowicie w dziedzinie prawa politycznego i prywatnego (za Cesarzów) rozwijali, i w tym względzie stali się wzorem dla potomności. Narody nowożytne ukształciły się na wzór Rzymu np. państwa romanogermańskie, powstające na zwalinach Rzymu a nawet słowiańskie, jakkolwiek oddalone i pośrednio tylko stykające sie z grecko-romańskim światem. Wyjąwszy Grecve. w któréj pierwiastek rodzimy roskwitał prześlicznie, wszystkie inne narody i starożytne i nowożytne tém wyżej staneły, im więcej na nie obcych działało wpływów; w skutku więc naśladownictwa rozwikłała się cywilizacya i w ogóle obudziła się twórczość, do jakiej zdolne były wznieść się te narody. Dość zwrócić w Starożytności i w Wiekach średnich uwage na Egipt i Arabów, aby się przekonać: że. wszystkie monarchie, nietylko największa w starożytności rzeczpospolita (Rzym), drogą naśladowania się kształciły. Egipt środkował w sobie zabytki umysłowe Wschodu i-Zachodu (Aleksandrya); Arabowie zaś korzystali z literatury indviskiej i greckiej, chrześcijaństwa i pogaństwa, korzystali ze wszystkiego, jak im się najlepiéj zdawało; przez co im, równie jak Rzymowi, Europa winna puścizne potegi umysłowej Starożytności, chociaż w startych na proch okruchach. — Z narodów nowożytnych Francya naśladowała wszystkie niemal narody starożytne i nowożytne, zaczewszy od Grecyi i Rzymu do Hiszpanii, Włoch, Anglii i Niemiec, najoświeceńszych sąsiadów swoich; naśladowała nawet zamorskie Stany Zjednoczone pod względem społecznym i państwowym (socyalnym i politycznym)... Nie odgrodził Francyi ocean od Ameryki, jak jéj nie odgradzała cieśnina morska od ojczyzny Szekspira i Bajrona; Ren ani Alpy i Pireneje od Szyllera, Getego, Kalderona, Tassa: i to właśnie nadało Francyi ów charakter kosmopolityczny, barwę encyklopedyzmu, którémi się to państwo przed innémi w Europie odznaczało. Jak wodotrysk bijący w górę wraca wodę do źródła, z którego ją bierze, jak deszcz ziemi wraca na ziemię, aby ją orzeźwić świeżością i zasilić, tak wyobrażenia światowe (wyrobione pod wpływem- otaczającego Francyę świata) szerzą się, udzielają z łatwością sąsiadom, jako ich pokrewne w duchu i prawdzie, a potém rospływają się na wszystkie strony, przenikają wszędzie, gdzie się tylko przeciśnie światełko cywilizacył, gdzie tylko brzask oświaty dnieć zacznie.

Za fakt więc pewny przyjąć należy, że tylko przez naśladowanie cywilizacyi, państwa do samodzielności życia przychodziły. Nie mówiąc już o Egipcie i Persyi, które w starożytności środkowały w sobie tyle pierwiastków i przedstawiały w sobie niby treść tamtoczesnego życia, cywilizacyą świata całego, widzimy w narodach nowożytnych, grających jakąś rolę w dziejach ludzkości, tém większy postęp, im na nie więcej pierwiastków działało, a gdzie nie dochodziły wpływy ogólne, światowe, tam się wszystko daleko niedokładniej rozwinęło, np. na Litwie i t. d.

Naśladownictwo to konieczne nie było li bierne, bo we wszystkich narodach nowożytnych przejawia się duch twórczy, nieznany ani w starożytnym Rzymie, ani w nowym Rzymie (Bizancyum). Sami tak zwani barbarzyńcy czuli konieczną, niezbędną, niczém nieodbitą potrzebę trzymania się czegoś stałego w nauce i życiu; bo bez form, bez tego plastycznego wcielenia ducha, natchnienie twórczości gaśnie, jak ogień bez materyału palnego. Nowożytny Włoch jeszcze za czasów wojen włoskich (w XVI wieku) nazywał barbarzyńcami Francuzów i wszystkie zaalpejskie narody; toż w czasie wypraw krzyżowych Grecy w państwie Wschodnio-rzymskiém, odziedziczywszy snaé po swoich przodkach (Hellenach) w puściznie obęć barbaryzowania wszystkiego, co nie swoje; która to zasada (pogańska) do dziś dnia u Turków i Żydów przetrwała, bo dla nich wszystko obce jest barbarzyńskie, pod względem religijnym (niewierne).

Każdy naród w Europie naśladował cywilizacyę greckorzymskiego świata. Ludy romano-germańskie uczuły przedewszystkiem wpływ Rzymu, i dla tego Francya, Hiszpania, Anglia i Niemcy należały od dawna do środka ciężkości europejsko - chrześcijańskiego, przeciwnego azyatyckopogańskiemu t. j. hordom dzikim, napływającym na Europę ze wszech stron, zaczawszy od Hunnów i Arabów, do Tatarów, Turków i t. p. Polska nie miała także cywilizacyi oryginalnéj pod względem artystycznym, a zatém i pod względem literatury, która jest wieńcem sztaki. Jak wszystkie narody przejmowaliśmy długo oświate, nauki i sztuki, pojęcia nawet religijne i polityczne od świata romano-germańskiego, który wykształcenie swoje winien był bezpośrednio Rzymowi, pośrednio całej Starożytności.

Tylko napół dzikie plemiona, jakiémi są do dziś dnia ludy tak zwane *dzikie*, rozproszone po pustyniach piasezystych, puszczach leśnych i stepach, po świecie wyspowym albo narody na pół ucywilizowane z barwą azyatycką, zresztą odcięte murem chińskim nieludzkich przesądów od Europy, nie mają związku z dziejami cywilizacyi światowej Europy, cywilizacyi w całém znaczeniu wyrazu.

Ludy romano-germańskie w naturalnym biegu rzeczy najpierwéj wpływ Rzymu uczuły: dla tego pomijając Włochy (które dumny Włoch (1) do dziś dnia po dawnemu Italią zowie, aby życia klassycznéj Romy być dziedzicem; gdy nazwa nasza przypomina, że kraina ta jest mieszaniną obcych żywiołów, które na Rzym napłynęły) — Francya,

(1) Włocby, Welsze jest to mieszanina barbarzyńców z Rzymianami np. Herolów, Gotów i w. i. Anglia, Niemcy od czasów najdawniejszych należały do środka ciężkości chrześcijańsko-rzymskiego, wbrew przeciwnego Arabom i pogaństwu czyli niechrześcianom w ogólności. Każdy tu naród miał swoje zesłannictwo dziejowe. Włochy rozwineły pierwiastek romański. Niemcy germański, Francya romano-germański, Anglia, stanowiąc świat przechodowy do Skandynawów, wydała cóś oryginalnego z przewagą germanizmu (Szekspir); Hiszpania to samo, ale z przewagą romanizmu (Kakleron de la Barka) a narody na wschodzie i północy Europy staneły w takiém niemal odniesieniu względem świata romano-germańskiego, w jakim stosunku te ludy niegdyś stały względem grecko-rzymskich. • . Polska zasługuje na uwage dla tego, że razem z całą Europą należała do systematu chrześcijańsko-łacińskiego a przytém najoryginalniej się rozwinęła, przedstawiając w życiu samém, twórczość artystyczna. Rzecz godna uwagi, że u nas z jednéj strony działa przeważnie pierwiastek kosmopolityczny, rzymski, obejmując formą swoją niemal wszystko, zacząwszy od form nauki do kościoła i rządu; z drugiej strony pierwiastek swojski, rodzimy dochodzi do najwyższego stopnia rozwinięcia w życiu samém i wszechwładztwo polityczne zlewa się w naród szlachecki, król zaś zostaje prawie bez władzy. Pierwiastek romanizmu czy tam germanizmu (miejscowości) odbił się u nas w organizacyi szlachty, która się jednak tém różni od rycerstwa t. j. kasty wojennéj reszty Europy, że wszechwładztwo na-Doszedł wiec rodu w tém ciele polityczném się środkuje. pierwiastek germański pod względem politycznym do ostateczności, co się odbija i w literaturze, gdzie racyonalizm (który się pokazuje historycznie pierwiastkiem świata ger-

mańskiego), u nas także ostatecznie dojrzewa w XVI wieku, wyrażając odśrodkowość miejscową, nie światowość. Zbyt wiele zresztą działało na Polskę wpływów najróżnorodniejszych, aby charakter rzeczypospolitéj, mieszczącéj w sobie tyle národów, podać można w jedném określeniu i jedną oznaczyć nazwą. Z jednéj strony działa na Polskę świat ucywilizowany i ta naśladuje Włochy, Francyę, Hiszpanię, Niemcy; z drugiéj strony świat nieucywilizowany i naśladuje Tatarów Iub Turków, których np. wyrazy i ubiory spotykamy obok hiszpańskich i włoskich w XVI wieku. Widać wyraźnie, żeśmy żyli na granicy Europy i Azyi.

Podobne wpływy jednakie skutki nieraz wydają, bo natura ludzka jedna i ta sama jest, jeżeli ulega działaniu jednych przyczyn, powodów rozwinięcia tego lub owego zwrotu w życiu i wyobrażeniach społeczeństwa. U nas się rozwineła surowość obyczajów, cnota (virtus) rzymska, prawdziwie starożytna a obok tego religijność, jak w Hiszpanii, bo przodkowie nasi walczyli z Turkami, Tatarami, jak Hiszpanie z maurytańską dziczą. Racyonalizm był nam spólny z Niemcami i dla tego przyjęliśmy ten sam zwrot co i oni w XVI wieku, pod względem religijnym a Francuzi w XVIII, pod innémi względami. Humor się pokazuje w tylu płodach zacząwszy od Reja i Kochanowskiego, a dażenie do artystycznego wykształcenia literatury trwało ciągle i dla tego przejmowaliśmy formy klassyczne, greckorzymskie to wprost z literatury łacińskiej, to za pośrednictwem klassycyzmu francuskiego: obudzona dopiéro tylu wpływami samodzielność w myśleniu i życiu sprawia, że dziś z jednéj strony uznajemy własne siły i pojmujemy, dla czego na nie działały pierwiastki obce i jakie te pierwiastki mają znaczenie w rozwoju życia ludzkości; z drugiej zaś strony postępujemy już mniej więcej z uznaniem a postępowanie daje świadectwo myśleniu, uświęca je.

Że Chrześcijaństwo i Starożytność działały na literaturę krajową, to nie ulega żadnéj wątpliwości. Chrześcijaństwo i cywilizacya łacińska były to szczepy szlachetne śród rodzimych, dziko rosnących latorośli, zarodów słabo rozwiniętych literatury i życia politycznego, religijnego. Wysoko posunięta uprawa umysłowa (antropolagijna) starożytności klassycznéj obok chrześcijaństwa rozwijać się u nas musiała i rozwijała się w saméj rzeczy: stąd to w ozasie najpiękniejszego rozwoju literatury naszéj pokazuje się barwa racyonalizmu czyli raczéj zwrot antropologijny t. j. rozumowoludzki. Jest to dowodem spółczucia do humanizmu starożytnego t. j. że do nas przemawiało to, co było ladzkie, godne człowieka.

Wszystkie pierwiastki obce, mające znaczenie wpływowe t. j. pierwiastki, które na nas działały a mianowicie Chrześcijaństwo i łacina, stanowią pokłady późniejszego poohodzenia. Pierwiastki te działały na ludy mające już jakie takie pojęcie o świecie i życiu, jaką taką uprawę towarzyską, społeczną czyli obyczajową np. świat germański, romański, skandynawski, słowiański i t. p., ludy więc te nie mogły przyjmować biernie wpływów obcych.

Stosunki polityczne i towarzyskie czyli prawne w najobszerniejszém znaczeniu tego wyrazu, wywiązały się ze stosunków naturalnych, pierwotnych, koniecznych a wyobrażenia religijne i t. p. przyjęły się dla tego, że leżały w usposobieniu społeczeństw, które się na posadzie Europy rozszerzyły. Dzikie hordy, niezdolne przyjąć cywilizacyi chrześcijańsko-łacińskiej, znikły np. Hunnowie, Awarowie a te tylko zostały, które się zdolne były wcielić do systematu chrześcijańsko-europejskiego, pomimo surowości na pół dzikiej, prawie zwierzęcej np. świat skandynawski, germański i łagodniejszy od nich słowiański: w nich zaś się rosproszyły, rozlały i wsiękły, znikły tłuszcze zagrażające cywilizacyi, o której mowa.

I światło a raczej ciepło wiary dla serc i oświata rozumowa dla umysłów krzewiły się z chrześcijaństwem i łaciną śród przodków naszych wtedy, gdy ci już mieli urządzone w pewny sposób stosunki prawne, mieli pewną wiarę historyczną, rozwinięte zdolności i usposobienie, odznaczające ich wybitnie od innych narodów, a to w skutku przyczyn ziemnych (tellurycznych) i przez zetknięcie się z rozmaitémi ludami czy to w pierwiastkach swego pochodzenia, czy w późniejszych wedrówkach narodów. Pojęć pierwotnie nabytych i stosunków pierwotnych nie można było zniszczyć obcemi wpływami, bo pojęcia ludu, równie jak jego stosunki konieczne, wynikające z natury rzeczy, zwyczaje i obyczaje, zrosłe są z życiem, stanowią iściznę i że tak powiem, nierozerwalność jego bytu: niepodobna ich wyrwać ani odłączyć od bytu żadnym a żadnym w świecie sposobem, jak niepodobna pozbawić ciała ciężkości, człowieka czucia, nakazać mu aby nie słyszał, nie widział, lub społeczeństwu aby nie mówiło, nie czuło, nie myślało, nie żyło.

Oświata, czyli raczéj cywilizacya owa pierwotna, oświata społeczna pełna życia, serdeczna i rozsądna oświata ludu, wielka i potężna, bo rodzima: odbija się w ciągu wieków całych, długim, przeciągłym odgłosem życia, i do dziś dnia chowa się pośród ludu, w jego usposobieniu, wierze, i wyobrażeniach o świecie i życiu, w powieściach, pieśniach i przysłowiach ludu naszego.

To co jest istotne, pierwotne, rodzime, powinno przedewszystkiem zwrócić uwagę myślących. Co jest istotne, to się wyrazić koniecznie musi, urodzić się w postaci zjawisk: a co pierwotne, konieczne, nieprzemijające, to się odezwać musi w dziejach życia ludzkiego, i bić tam w każdym razie jak puls życia bez ustanku, jeżeli nie w myśleniu, to w czynach; jeżeli nie w czynach, to w myśleniu i uczuciach społeczeństwa. U nas życie samo przyczyniało się do rozwijania oświaty wysnutéj z wewnątrz, zrosłéj

۸

z istotą naszą; nie zaś nabytéj, płynącéj z zewnątrz. Taka oświata czyli cywilizacya zrosła z istotą społeczeństwa, wyrażająca się we wszystkich objawach życia ludu, jest źródłem i wytryskiem działalności teoretycznéj i praktycznéj narodu, w najobszerniejszym znaczeniu tego wyrazu. Stanowi ona iściznę bytu narodów, i dla tego *rodowością* się zowie t. j. jednością usposobienia narodu, i tego co się rodzi, powstaje z natury czyli usposobienia społeczeństwa, w którém żyjemy.

Jest to przymiot konieczny, niezbędny społeczeństwa, jest to warunek bytu, jak powietrze otaczające nas a nieodłącznéj od nas, jak zmysł czucia lub pojętność, rozum.

Nie każdy jednak lud ma uczucie narodowości w całem znaczeniu tego wyrazu, bo nie można tak nazwać np. rodowości ludów dzikich lub zostających w formach sztucznych np. Mongołów, Chińczyków, Japonów i t. p. Zwyczaje i obyczaje, wyobrażenia i czyny, w których nie ma nic ludzkiego, godnego człowieka nie stanowią rodowości w znaczeniu prawdziwém tego wyrazu: to tylko będzie japońszczyzną, chińszczyzną; będzie to surowość natury nieokrzesana lub formy zabijające naturę ludzką w jéj archanielskim polocie. Człowieczeństwo, ludzkość, przejawia się jedynie w narodzie który się jéj organem staje. Dla tego to pojąć co jest ludzkie, godne natury naszéj, pierwszém jest zagadnieniem budzącej się rodowości, co się przejawić powinno w naukach i sztukach, życiu i literaturze. chwili tego poczucia się w jestestwie swojém; zaczyna się rodowość w życiu; od chwili uznania, świadomości tego zwrotu, rodowość w literaturze.

# TRZY ZWROTY LITERATURY POLSKIÉJ.

Nie nauka, nie to lub owo położenie człowieka, ale wszechstroność rozwinięcia władz, bogactwo życia praktycznego, dobro własne i bliźnich zawsze i wszędzie, zwrot, kierunek ducha czyli wprawienie w grę jakiejś szczególnėj władzy: stanowi dziś podziały historyi.

Album Warszawskie str. 182 i 183.

Przydzieści kilka lat temu Feliks Bentkowski w historyi literatury spostrzegł (jak się wyraził na str. 162, Tomu
2) pięć epok w dziejach pismiennictwa t. j. Literatury, wystawionej w spisie dzieł drukiem ogłoszonych:

1. Okres: od wprowadzenia Chrześcijaństwa do Kazimirza W. czyli od r. 964 do 1333 (Ciemnota).

2. Okres: od r. 1333 do 1506 t. j. do objęcia rządów przez Zygmunta I. (Jutrzenka oświecenia).

3. Okres: od 1506 do 1622 t. j. do otworzenia szkół jezuickich w Krakowie i t. d. (Wiek złoty).

4. Okres: od r. 1622 do 1760 t. j. do Stanisława Konarskiego (Teologiczno-panegiryczny).

5. Okres: do r. 1807 t. j. do Ks. Warszawskiego (Wiek ożywienia nauk i odrodzenia się dobrego smaku).

Krytykować ten podział dziś niestosowną byłoby rzeczą i zbyteczną. *Bentkowski* w swoim czasie na nic lepszego zdobyć się nie mógł: było to więc na swój czas t. j. uważając rzeczy *bardzo względnie*, dobre.

Zauważymy tylko jedno t. j. że sam Bentkowski nie przeprowadził zasad podziału tego wskróś dzieła t. j. nie ułożył swego spisu książek podług okresów: ale naprzód dotknał saméj bibliografii od najdawniejszych aż do swoich czasów: a potém pisał o poezyi lirycznéj, dydaktycznéj, heroicznéj i dramatycznéj: o pisarzach epigrammatów, i o wierszach rozmaitych, o rymotwórcach lacińskich, mówcach, krasomówstwie, retoryce, filozofii, polityce, nauce prawa, umiejętnościach matematycznych, przyrodzonych, lekarskich, o teologii, filologii i naukach historyeznych, słowem (jak to ktoś dawno powiedział dowcipnie) o wszystkich rzeczach i niektórych innych. - W tych wszystkich pojedvńczo wyszczególnionych dziełach autor zapomniał, że przyjął podział na okresy i porządkiem chronologicznym wyliczał wszystkie dzieła. Podział wiec na okresy na nic się właściwie mówiąc Bentkowskiemu nie przydał i ma istnienie tylko w teoryi, ale nie w praktyce, nie zastosowano go bowiem do nauki. Bo i jakże zresztą bogiem a prawdą, autor miał rozróżnić książki przed 1333 lub po tym roku, przed 1506 i po 1506 albo 1622?!

Szanowny autor Rysu dziejów pismiennictwa polskiego chciał tego dopiąć we 20 lat później, i podzieliwszy literaturę na 7 okresów (1), ułożył podług tego pisarzy i zabytki pismiennictwa. — Główne działy w każdéj epoce stanowi: *Poezya - Proza* i *Grammatyka* ze słownikami (język). Epoki są bez barwy (np. epoka I) a nadto nie są wydatnie odróżnione (np. druga i trzecia, szósta i siódma). Daléj nie przyjął Łukaszewicz do składu pismiennictwa *Historyi*, lubo mówi o matematyce, naukach przyrodzonych, lekarskich, prawnych i t. p. specyalnych, które mają daleko mniéj związku z literaturą niż historya, jakkolwiek są ważne.

Ta sama dowolność podziałów pokazuje się w najnowszych dziełach o historyi literatury polskiej. Co do porządku przedmiotów, widać to w Historyi Literatury polskiej K. Wojcickiego: w epoce Jezuityzmu widzimy tak brak ścisłości systematycznej np. teatr, komedye i dyalogi, potém idą znakomitsi pisarze, potém dzieje i t. p. — chociaż pisarze dziejów lub bibliografii np. Pasek, Węgierski, (Regenvolscius) albo Lubieniecki byli równie znakomici, jak najznakomitsi z najznakomitszych, wyliczonych przez p. Wójcickiego (2). To samo we wszystkich epokach: wszędzie brak przewodniczej zasady, a natomiast porządek więcej zewnętrzny. Pisarze specyalni są zbyt odcięci od ogólnych (3).

(1) Okres 1. Od 700 - 1000.

- 2. Od 1000 - 1347.

- 3. Do 1522.
- 4. Do 1621.
- 5. Do 1750 (73).

- 6. Do 1800.

- 7. Do czasów Lesława Łukaszewicza (1836).

(2) t. j. Starowolski, Twardowski, Fredro, Opaliński, Kochowski, Gawiński, Drużbacka i t. p.

(3) Przykłady pokazano w urywku umieszczonym w Przeglądzie Nąukowym p. n. Dzieła specyalne w stosunku do Literatury w ogólności (N. 10 z r. 1846). Proszę nie uważać na szczegóły, ale na główną myśl tego artykułu t. j. że dzieł specyalnych od ogólnie literackich odróżniać wszędzie w literaturzą naszéj nie można.

Nie będę się długo zastanawiał nad porządkiem rzeczy w 7 dotąd wyszłych tomach *Historyi Literatury polskiej* p. M. Wiszniewskiego. Nie ma tam najmniejszego ładu czyli raczej nieporządek największy. Autor pisał o tém, co mu na myśl przyszło, zacząwszy (jak Bentkowski) od bibliografii. Rozumié się, że porządek zewnętrzny, mechaniczny jest tu zachowany, ale cóż to znaczy? — Porządek ten zbliża dzieło Wiszniewskiego do Historyi Literatury Włoskiej Tyraboskiego (Tiraboschi), którego dzieło jest historyą oświaty t. j. bardzo ważną częścią historyi kraju, ale nie historyą literatury.

Niektórzy pisarze w kraju naszym pokazują pewne zasady przewodniczące im w pojęciu dziejów pismiennictwa np. p. Szulo w kilku urywkach umieszczonych w Przegladzie Naukowym z roku 1845 i 1846 z bardzo ważnéj rzeczy p. n. Rozwój zasad umysła polskiego w pismiennictwie. "Umysł polski w rozwoju swoim (pisze p. Szulc w Prz. Nauk. z r. 1845, N. 25) wystawia walkę dwóch pierwiastków przeciwnych, z których jeden iść pragnie za głosem przyrody, drugi tłumi wszelkie uniesienia zbawienniejsze." Z tą myślą przebiega badacz znakomitsze zjawiska i gdzie ujrzy iskrę myśli, rozumu, wskazuje na to światło Prometeusza i bardzo słusznie. Pokazuje następnie samodzielność myślenia w XVI i XVII wieku a potém jéj upadek, potém znowu odrodzenie w XVIII, i naszym wieku. Następuje obraz życia społecznego, politycznego i religijnego (N. 1 i 4 z r. 1846), w którém autor przedstawia myśl postępu wprowadzoną w życie, wcieloną. Z tych ustępów, które się w druku pokazały, sądzić już zasadnie możemy o pomyśle dzieła. Autor widzi w jednym tylko zwrocie rozwoju literatury naszéj myśl postępową, a wszystko co tą myślą nie jest, odrzuca.

Dotąd nie rozróżniano wydatnie okresów czyli raczéj zwrotów literatury, które wszakże koniecznie rozróżnić wypada, i oznaczyć dobitnie znamiona ich najgłówniejsze. Lud nie jest człowiekiem słabym, ułomnym; ale człowiekiem ogólnym, doskonałym w którym się zatém przejawiać muszą wszystkie zwroty t. j. objawić się muszą wszystkie władze jego w rozwoju życia (1). Jeżeli się pokaże chorobliwość jakaś, trzeba szukać jéj przyczyn w naturze społeczeństwa, człowieka, a nie w przypadkowości, która w dziejach nic zasadnie ani jasno nie tłumaczy. Co było, to snać być musiało, i nie mogło być inaczéj. Gdyby inaczéj było niż jest, innaby natura ludzka być musiała; jeżeli zaś wszystko jest nieinaczéj tylko tak, jak nam dziś przedstawiają dzieje: taka już widać natura nasza, która się objawia w dziejach ludzkości, jak w ogóle natura w dziełach stworzenia. Gdyby naturalista chciał tłumaczyć, że podług praw natury inaczej być powinno niż jest, że się powinny były inne ułożyć ziemi pokłady i systemata słoneczne, cóżbyśmy powiedzieli na to czytelnicy? że podobny naturalista nie umie czytać w naturze. To samo zastosować można do dziejów. Historyk pokazać powinien prawa niezmienne i stałe natury ludzkiej, a zatem wyjaśnić dla czegonp. taki a nie inny zwrot (kierunek) literatura przyjąć musiała? Co było powodem, że innego przyjąć nie mogła? Powodem zaś (jak widzieliśmy) t. j. zasadą nie mogą być okoliczności przypadkowe, które są tylko wyrazem nikłym natury społeczeństwa t. j. w ogólności natury ludzkiej. W każdéj przypadkowości jest zasada głębsza: konieczność praw niezmiennych i stałych, wynik woli rozumnej Mądrości najwyższéj.

(1) Rozumie się, że tu uważać trzeba na całe dzieje. (Pomysł Cieszkowskiego o przyszłości). Ob. Prolegomena zur Historiesophie, Teleologie der Weltgeschichte. Zastanawiając się nad dziejami literatury naszej, odróżniamy zwroty, które są właściwie dobami loicznemi rozwoju natury ludzkiej t. j. władz naszych.

Spojrzyjmy na fakta historyczne, na to mnóstwo niezliczone dzieł najrozmaitszéj treści z różnych epok i różnych pisarzy, różnéj miejscowości a w tych zjawiskach ujrzymy promieniaca sie myśl, niby słońce odbijające sie w zwierciadlaném przezroczu perełek rosy, na szmaragdowym natury kobiercu. — Zacznijmy od najdawniejszych czasów, trzymając się, w nieprzerwanym łańcuchu wieków, ogólnych praw natury ludzkiej, i analogii powszechnej. Dzieje literatury rzecz to wielkiej wagi. Jest to przedstawienie w czasie i miejscu daném rozwinięcia się życia pewnego społeczeństwa, w myślach i uczuciach, w dziedzinie duchowości a mianowicie też wykształcenia umysłowego narodu.--- Historya naturalna przedstawia nam w przestrzeni świat organiczny i nieorganiczny, a nauki przyrodzone w ogólności przedstawiają świat cały (kosmos), jako wyraz jednéj Myśli, Ducha czyli raczéj Mądrości świata. Historya powszechna przedstawia nam podobnie świat towarzyski, społeczeństwo ludzkie, a uważana w tym samym widoku t. j. ze stanowiska wyższego, godnego nauki, pokazać także powinna Myśl społeczeństwa, Mądrość odwieczną dziejów, prawdziwą opatrzność świata tego. Ludzkość jednak nie rozwija się w ciągu wieków, jak świat fizyczny; bo oprócz widomego ciała społeczeństwa, rozwija się w niej myśl i uczucie w literaturze, sztukach i naukach: nie mówiąc już o rozwijaniu się woli, czynach ludzi. Uznanie się narodu w jestestwie swojem, przeświadczenie o sobie t. j. jedność pojęcia i bytu, zgodność ich: uznanie, świadomość bytu: oto przedmiot literatury! O historyi literatury tak uważanéj można powtórzyć to, co Bakon o dziejach nauk powiedział, że jeżeli te będą zaniedbane, wtedy historyę uważać można

za posąg Polifema z wykłutém okiem, a zatém olbrzymowi właśnie na tém zbywa, co naturę i przymioty osoby najbardziej rozpoznać daje. Właściwie mówiąc uznanie się społeczeństwa w jestestwie swojém pokazuje się nie tylko w literaturze, ale i w życiu polityczném, prawném, religijném. Literatura więc narodu jest tylko jednym wyrazem tego uznania, świadomości o sobie, wyrazem wszakże pełnym życia i treści. Jest to rzec można słońce przyświecające żywotowi społeczeństwa, ognisko jego myśli, i uczuć, źródło bijące w górę wodą żywą piękności i prawdy, i odbijające zarazem prawdę i piękność życia tego, dla dobra i szczęścia społeczeństwa. Właściwie te wszystkie porównania nie dowodzą niczego, bo tylko dalekiémi fenomenalnémi a zatém niedokładnémi podobieństwami rzecz objaśniają. Nie rozwodząc się nad znaczeniem literatury w ogólności, powiemy tu tylko, że jak historya powszechna pokazując obraz żywota ludzkości, mimowolnie zwraca się do myśli i uczuć społeczeństwa; tak historya literatury, przedstawiając myśli i uczucia, dotykać musi i czynów, życia politycznego, religijnego, społecznego narodu.

Rzeczy to są proste, jasne: są to pewniki dzisiejszego badacza prawdy. Idzie tylko o ich zastosowanie do nauki. Poglądając na owe podania, pieśni, przysłowia ludu, na owe dyalogi i panegiryki, oraz niedorzeczności wszel-

kiego rodzaju, jakie się u nas zagnieździły w czasie upadku literatury, na sielanki i satyry, elegie i bajki, na książki naukowe pisane wierszem i rymotworców pełnych prozy, rospacz niemał bierze na myśl, że to wszystko związać trzeba *jednym duchem*, pokazać jako całość organiczną, odbijającą życie społeczeństwa.

Na pierwszy rzut oka zdaje się, że to przypadkiem nagromadzone płody przypadkowości, swawoli. Tak atoli nie jest, bo w téj rozmaitości nieskończonéj pismiennictwa,

5

zacząwszy od starożytnych pieśni religijnych i modłów, kantyczek i książek do nabożeństwa aż do dzieł specyalnych, naukowych i spółczesnych nam pomników poezyi, a nawet filozofii, jest jedna myśl, jedno życia natchnienie, duch jeden. Jakaż to myśl, gdzież to natchnienie? duch literatury?

Każdy naród naśladuje obcą oświatę dopóty, dopóki się nie poczuje na siłach i samodzielnie się rozwijać nie zacznie. Skoro sie umysły budzić zaczeły w narodzie, co sobie już był ustalił byt polityczny, zaraz myśl pokazuje się, w badaniu wiary. Przebija się to z początku w nielicznych napomknieniach w poezyi, teologii, a potém iskra rospłomienia się w pożar ognisty, i obudzona myśl wypływa na jaw dostępnie dla wszystkich niemal czytających, w utworach wierszopisów i uczonych naszych. Rzecz to niemało ważna, że od XIV wieku dążność rozumowa znamionuje wszystkie prawie utwory nasze, mające znaczenie wiekopomne (monumentalne). Niemasz gałęzi, w którejby nie krążyły żywe soki rozbudzonéj samodzielności ducha, co nawet dziełom specyalnym w literaturze naszéj nadaje barwę im właściwą, odrębną, dążenia wyrazistego do pożytku ogółu (praktyczności). Ta sama wszakże samodzielność ducha pokazała się jednostronną w najwyższych zagadnieniach społeczeństwa, gdy reformatowie powstawali z początku na formy a potém i na zasady bytu historycznego, na którego wyrobienie składały się wieki całe. Była to ostateczność nie dobrze pojętej reformy, i dla tego ta upaść musiała w zasadzie, lubo dawała natchnienie ludziom którzy się stali jej wyrazem, a którzy nadużyli dyalektyki rozumu. Stąd wynikło, że i naród nie pojął tych ludzi i nie rozumiał ich dążenia, znienawidził ich, nie poszedł za głosem takiego rozumu, który go odrywał od wiary.

Nie dziw, że Jezuici opanowali naród, przemawiając do jego uczucia, jak reformatowie przemawiali niegdyś do rozumu. Następuje druga ostateczność i jak dawniej powstawano na wiarę, tak później na rozum. Owoce atoli nierozumu widocznie się pokazują w życiu i literaturze, wyobrażeniach narodu. W sprawie rozumu przemawiają wprawdzie pisarze znakomici, ogólném jednakże znamieniem literatury jest zniechecenie sie ku rozumowi. Jezuici przyczyniają się do najnierozumniejszego nadużycia wiary i w imię jej prześladują różnowierców, Kozaków. Puszczenie się na wolę przypadkowości, brak zastanowienia się nad sobą i uwagi na to, co nas otaczało, przyczynia się do upadku literatury i życia. Trudno oznaczyć granicę tych dwóch zwrotów, spotykających się ze sobą na przestrzeni XVI i XVII wieku. Zwrot drugi zaczyna się jednakże w XVII wieku, a mianowicie od środka jego, ciągnie się niemal do połowy XVIII, a nawet dziś jeszcze się odzywa.

Ma to do siebie umysł czyli raczéj duch ludzki, że nieraz z jednej ostateczności przerzuca się w drugą. Nowowiercy powstają w obronie praw rozumu, i Polska katolicka zatrzęsła się w swoich posadach. Ciż sami nowowiercy prześladowani żadnego nie mają znaczenia stanowczo wpływowego. Cóż to wszystko znaczy? Oto, że oderwanie się od życia religijnego upadło nicością swoją, było niepraktyczne, niezgodne z przekonaniem ogółu, żyjącego własnym, nie zaś pożyczanym od obcych rozumem, albo fantazyami pojedyńczych osób.

Aż nadto pewną było rzeczą, że kraj ucywilizowany, oddzieliwszy się od Europy, naraził się na barbarzyństwo średnio-wiekowe w nauce i życiu.

Pozostał jeden tylko środek dźwignienia się ze średniowiekowości, stanu przejścia, zamętu w literaturze i życiu t. j. wszechstronność wyobrażeń. Znakiem jéj rozmaitość, znamionująca literaturę od czasów Krasickiego. Rozliczne się tu kierunki wyobrażeń rozwijać zaczęły. Pokazuje się ruch, życie umysłowe, a zwrot religijności, wiary rozwija się obok racyonalizmu i niewiary. Żaden kierunek wyobrażeń nie ma po sobie wyłączności: jedne pojęcia szerzą się obok drugich, i wywołują zastanowienie się myślących, skłaniająt do zasady wszechstronniejszéj. Doszliśmy do niéj na niwie poezyi, w dziedzinie zaś naukowości wszystko ku niéj zmierzać się zdaje.

Trzy więc są zwroty (kierunki) czyli okresy literatury polskiej, które nazywać będziemy w prost: *pierwszym*, drugim, trzecim.

# SWROT PIERWSSY Literatury Polskiéj.

Dzieje sa organizmem jak sama natura a początek, byt czysto fizyologiczny każdego narodu, stanowi niejako spojne ogniwo natury i dziejów. Naród nie jest dziełem przypadku, ale wynikłością wyższej konieczności, która byt jego namaszcza i uświęca. - Duch narodu, wyraża się w jego języku, religii, ustanowieniach społecznych, podaniach, i t. p. Nie działa on w oderwaniu, ale wlany w ciała pojedynczych ludzi, wyrażających pewną dążność, jeden ton w pewnym ogólnym zwrocie, i w każdém szczegółowem położeniu życia... Dziś w duchu miłości chrześcijańskiej, zapatrujemy się na urzeczywistnienie celów ludzkości, i zamiarów opatrzności, jedynie przez człowieka; bo w nim tylko słowo i życie, uznanie i czyn ześrodkować się mogą. — Zamiarem rozwijania się ludzkości, jest nietylko szerzenie cywilizacyi, po coraz większych obszarach ziemi, podgarajając coraz więcej narodów pod sztandar Chrystosa; ale nadto, krzewienie jej i coraz bajniejszy wzrost we wszystkich bez wyjątku pokładach społeczeństwa; aby wszędzie człowiek poczuwał godność swoje pod chorągwią braterstwa i milości bliźniego, panował nad sobą, działał zawsze w duchu i prawdzie i tym sposobem dopełnił przeznaczenia swego.

Myśli Autora o Historyi. – Album Warszawskie str. 182, 184. –

# PIERWSZY ZAWIĄZEK LITERATURY W PIEŚNIACH I PODARIACH LUDU.

Aród polski, powstawał pierwotnie w zapadłéj w głąb' wieków przeszłości na obszarach rozciągających się na północ Karpat po nad Wartą, Odrą aż ku Elbie, po nad Wisłą aż do Bałtyku, ku Bugowi i Narwi. Gniazdem starożytném téj części Słowiańszczyzny, były rzec można okolice Kruszwicy, Gopła, Gniezna, czyli w ogólności strona zachodnia kraju, zwana później Wielkopolską. Z czasem dopiero Małopolska z Krakowem, a następnie Mazowsze z Czerskiem, Płockiem i Warszawą powiększyły pierwotne dziedziny, i tak się spoiły w jedną organiczną całość, że się zatarły odwieczne granice krain słowiańskich. Ruś Czerwona, a potém Czarna i Biała z Litwą, Prusy, Inflanty, nie licząc mniejszych lub mniéj zależnych od Polski krain, zaokrągliły jednę polityczną całość, zbratały się wojną i prawem, zwyczajami, obyczajami, wiarą i oświatą. Jedne koleje losów historycznych w różnéj doli budziły jedne uczucia i jedne myśli, co się odbija w podaniach i pieśniach, jednakiém usposobieniu narodu.

Nim przystąpimy do pokazania piętna wybitnego, odznaczającego pieśni i podania ludu naszego, zastanowić się nam wypada nad źródłami czyli zbiorami tych świeżych, pełnych życia a nieraz prześlicznych, cudnie pięknych utworów geniuszu narodu, który pod wpływem natury i wypadków, jakie go wychowały takie a nie inne wydał owoce natchnienia, i kwiaty pamięci.

Zbiory, zaczynające się od czasu naszego zastanowienia się nad sobą (refleksyi), przypadają właśnie pod te czasy, kiedy rzucając poczęści naśladownictwo obczyzny, poczuliśmy się na siłach, co się i w literaturze odbić musiało. Około r. 1820 Zoryan Chodakowski (Adam Czarnocki) zwracał już gorliwie uwagę na starowieczny byt ludu w jego czystości pierwotnéj, nieskażonéj sztuką, niepokalanéj napływem wyobrażeń obcych. Był to zwrot ważny, chociaż nie jedyna, wyłączna droga badania prawdy, odwzorowania życia przodków naszych, odtworzenia zasad przeszłości w duchu i prawdzie żywota.

Dawniej nie zbiérano prawie wcale zabytków starożytności, które nas obecnie zajmują, a mianowicie podań i pieśni ludu, nie zwracano wcale albo przynajmniej bardzo mało na nie uwagi: bo utwory te karmiły i napawały myśl i uczucie, żyły w sercach i duszach, czujących tak żywo, że czuć bezpośrednio utwory podobnego rodzaju, żyć niemi tylko można było; ale jeszcze myśl niedojrzała i pisarze nasi nie zdołali uczynić literatury ludu przedmiotem szczególnych badań, albo się przynajmniej zająć całemi jej zbiorami. To nam tłumaczy dla czego dopiero w najnowszych, bo w ostatnich prawie czasach, krzątać się u nas zaczęto i zabrano się do zbierania pieśni ludu i pokazuje zarazem jasno jak na dłoni, że nawet w czasach kwitnących pismiennictwa, w wieku tak zwanym złotym podobny zwrot. miejsca miéć nie mógł; bo potrzeba zbiorów czuć sie nie dawała, bo treść, myśl sama literatury ludowej przepływała niewidzialnémi ponikami do dzieł pisarzy naszych. Gdv w całéj Europie zwrócono uwage na literature ludowa a mianowicie pieśni tak zwane gminne, Z. Chodakowski był także w tym względzie wyrazem czasu, kapłanem prawdy wiernym i poświęcającym się; niewczesne wszakże były żale i mniej stosowne wyrażenie się Czarnockiego gdy pisał, żz: "niepomału żałować trzeba, że w Czechach za Karola W a w Polsce w wieku Zygmuntów, przychylnym dla nauk i mowy ojczystej, w wieku nie tak pogorszonéj zagrody wieśniaka, nie pomyślano o zbiorze całkowitym pieśni. Do podziwienia, że Jan Kochanowski, wiele prostofy z pod strzechy wiejskiej przenosząc do swoich rymów, nie wpadł na myśl podobną: ona tuż za nim stała" (\*). Owszem, podług naszego przekonania, była to myśl dałeka od Kochanowskiego, obca i niepojęta, niezrozumiała dla niego i spółczesnych, którzy mieli inne wcale niż my potrzeby, inne od nas warunki życia, czego najlepszym dowodem jest właśnie ta okoliczność, że nie myślano o zbiorach pieśni i nodań ludu: na dowcip tylko czyli raczéj humor (dykteryjki, żarty) i rozsądek praktyczny (przysłowia) zwracano uwage. Jest z najdawniejszych czasów jeden tylko zbiorek mały. ale ważny bardzo poezyi ludowej p. n. Kiermasz wieśniacki abo rozgwara Knosia z Bartoszem na Zawiśłu, przy końcu którego czytamy, że:

> pisał to Jan z Wychołówki, co się nie leka przymówki.

(\*) Ob. Z. D. Chodakowskiego, o Słowiańszczyzaie przed Chrześcijaństwem i W. Surowieckiego zdanie o pismie témže. Kraków, 1835, str. 11.

6

O zbiorku tym, z którego wybornego odpisu p. Władysław Wójcicki korzystać mi pozwolił, wspomnićć w miejsou właściwém nieraz jeszcze wypadnie: tymczasem zaś powiem tylko w ogólności, że nie w czasach kwitnących dla podań i pieśni t. j. nie w wieku, kiedy te zroste są jeszcze że tak rzekę z narodem, zwracają zwykle na nie uwagę: ale kiedy te pieśni i podania ginąć poczynają, badacze przeszłości, jakby uczuciem zachowawczém wiedzeni, usiłują wyrwać je niepamięci, uchronić od zatracenia i wieczněj zagłady owe cudnie piekne ślady rozwijania się człowieka, kiedy przewodnikiem jego kształcenia się było uczucie i tylko uczucie. Zapytajcie dziś pracowników na tém polu, zapytajcie Wójcickiego, jaka myśl przewodniczyła mu przy zbiéraniu podań i pieśni ludu? co go do podobnego rodzaju pracy skłoniło? Nie co innego zaiste, prócz chęci zachowania niknących podań; rodzaj bowiem pracy, w każdym zwrocie literatury, wynika z okoliczności i potrzeb, pod których wpływem i ciążeniem konieczném żyjemy. J. J. Lipiński, który zebrał i wydał piosenki ludu wielkopolskiego, wyraźnie mówi, że do ogłoszenia ich największą pobudką mu było: iż wszystko szczeropolskie w rzeczonéj krainie szybko, nadzwyczaj nagle śpieszy ku poniechaniu i zapomnieniu, a lud pospolity wszystkie znamiona swoje tracić zaczyna. Postrzeżenie Lipińskiego trafne jest, chociaż uwaga czyli wniosek mniéj stosowny, bo za ogólny, nie możną go wiec za sad ostateczny i wyrok sprawiedliwy poczytać." Wielka to wszakże prawda, którą genialny wieszcz nasz położył za godło swéj pracy, że co ma żyć wiecznie w pieśni, w życiu zaginąć powinno.

Was unsterblich im Gesang soll leben

Muss im Leben untergehen. (Schiller)...

Najlepsze w świecie chęci odznaczają prace znanego w Literaturze naszej, szanownego Nestora Łukasza Gołębiowskiego, który między innemi napisał dzieło: "Lud polski, jego zwyczaje i zabobony, wydane w r. 1830 pod wpływem Chodakowskiego, bo z nim Gołębiowski w bliskich był stosunkach. W Gołębiowskim wszakże, który stoi na stanowisku przejścia od klassycyzmu, do romantyzmu, czuć się daje nieco duszność i kurz gabinetu a mniéj naturalności i wdzięku, nie ma téj świeżości, czerstwości pomysłów, co się w Zoryanie Chodakowskim przebija: lubo w tym ostatnim nie masz znowu tyle nauki, ile w autorze "Domów i Dworów."

Nie małą w Literaturze położył zasługę Wacław z Oleska (Zalewski), który w kilka lat po Gołębiowskim wydał "Pieśni polskie i ruskie ludu galicyjskiego z muzyką instrumentowaną przez Karola Lipińskiego." Zbiór to najpracowiciej dokonany i najobszerniejszy podobno ze wszystkich znanych; ale Wacław z Oleska, jakkolwiek namiętnie przywiązany do Literatury ludowej, cenić jej nie umiał i w rosprawie wstępnéj, na czele dzieła umieszczonéj, obok wielu myśli pięknych i piękniejszego jeszcze zamiłowania rodowości, dobrych chęci swoich, obok nie jednego postrzeżenia i szczegółu, na który przed nim nikt jeszcze nie zwracał uwagi, autor wystąpił z wyobrażeniami opacznémi, dzikiémi, bezzasadnémi. Zupełnie oddzielnéj wymagałoby rosprawy zbiele błędów, rozsianych w pismie, o którém mowa; tu tylko pominąć niemożemy postrzeżenia Wacława z Oleska, pokazującego mniejsze niżby się spodziewać po autorze polskim należało obeznanie sie z dawnémi pisarzami i duchem literatury naszéj (1). Zastanawiając się nad pismami Reja lub Kochanowskiego wierszem i prozą, nie możemy się zgodzić nieuząsadnioném historycznie, popartém przykładem niestosownym

.

. . . .

(1) Rosprawa wstępna, VI.

zdaniem, które nam nie tłumaczy znaczenia wpływowego tylu pisarzy naszych np. dla czego Rej lub Kochanowski był tak powszechnie czytany? Nie udowodniwszy naszego mniemania, nie śmiemy go narzucać czytającym: spodziewamy się wszakże pokazać dowodnie właśnie, że rzecz się miała przeciwnie niż utrzymuje Wacław z Oleska.

Aczkolwiek zbiór Wacława z Oleska nie zawiéra pieśni ladu wich pierwotnéj czystości, bo w przerobieniu sztuczném wiele i polskich i ruskich podaje, co nawet i poczęści i nieznawca dostrzedz z łatwością może (1); gdy jednakże obszerny ten zbiór pieśni ludu galicyjskiego dał początek innym, służył bowiem za podstawę budowy, do któréj przystawiano inne, nie można mu, pomimo niedokładności, odmówić miepospolitej zasługi, której dla tego wspomnione wady nie zacierają.

Kazimirz Władysław Wójcicki zebrał: "Pieśni ludu Bialochrobatów, Mazurów i Rusi z nad Bugu, z dołączeniem odpowiednich pieśni ruskich, serbskich, czeskich i stowiańskich. Dzieło to (ozdobione rycinami i muzyką) pokazuje, że jeden duch przewiewa całą Słowiańszczwine a w szczególności jedne i te same śpiewki spotykać można na ogromnéj przestrzeni, zamieszkanéj przez ruskie i polskie różnych nazw plemiona, wiele bowiem pieśni zebranych przez Wacława z Oleska śpićwa lud na Mazowszu i w innych stronach dawnéj Polski. Rozumié się, że każda kraina, każda niemal okolica przedstawia coś właściwego sobie, jak się przekonać można z niedawno wydanych piosnek wieśniaczych z nad Niemna i Dźwiny, a więcej jeszcze z pieśni ludu z nad górnéj Drwecy, zbieranych od r. 1836 do 1840 przez ozcigodnego Gizewiusza (M. S.); jest wszakże coś spólnego, co wiąże wszystkie pieśni miejscowe w jednę całość i po-

(1) M. Grabowski zauważył to samo w zbiorze pieśni reskich Maksymowicza.

. easis

kazuje, że w ogólności duch jeden i jedno uczucie ożywiało pieśni nad Bugiem i Wisłą, nad Niemnem, Dnieprem, Odrą i Dźwiną. Czytając np. wspomniany zbiór Ks. Gustawa Gizewiusza (w rękopismie udzielonym mi przez p. Wójcickiego) z dwóch tylko parafij (Ostrodskiéj i Kraplewskiéj), widzę tu pieśni słyszane od dzieciństwa na Mazowszu, Kujawach i powtarzane w zbiorach pieśni małopolskich i wielkopolskich.

Nad temi zbiorami, które wyszły po dziełach Wacława z Oleska, i K. Wł. Wójcickiego, zastanowić się, i o ich znaczeniu kilka słów jeszcze powiedzićć koniecznie potrzeba, a mianowicie: jak tych rzeczy (materyałów) używać, jak się na nie zapatrywać należy, aby odtworzyć w duszy, pojąć życie przodków naszych, w jego pierwotnéj czystości i całości t. j. nie pomijając żadnego żywiołu czyli pierwiastku składowego życia (elementu).

Do najważniejszych zbiorów niewatpliwie należa: "Pieśni ludu polskiego w Galicyi," zebrane i wydane w r. 1838 przez Żegotę Pauli. Nie masz tu rycin ani muzyki, ale dosyć ważne przypisy a mianowicie pieśni liryczne (uczuciowe) w znacznej są liczbie zebrane. Maja te pieśni wiele wartości dla tego, że są bez porównania wierniej przeniesione z ust ludu, niż np. Wacława z Oleska, troskliwiej zatem oddzielony pierwiastek czysto-ludowy czyli tak zwany gminny. Rzecz niezawodna, że niektóre z tych pieśni sięgają czasów pogańskich a przynajmniej zachowały się tu i owdzie okruchy pogaństwa: niepodobna jednak oddzielać tych szczątków, tego odgłosu, co się odbija przez długie wieki, rozlega się w wyobrażeniach o wierze i przesądach ludu, od późniejszych wpływów i później rozkrzewionych wyobrażeń; skoro bowiem te ostatnie wyobrażenia przyjęły się a nawet przygłuszyły wzrost pierwiastkowej dziczyzny (pogaństwa), dowie-

dły przez to potęgi swojego istnienia, siły żywotnej niepospolitéj, a w każdym razie dowodzą, że stanowią całość zrosłą z pierwotnemi pojęciami ludu i napróżnobyśmy je dziś od tamtych odróżniać pragneli. Praca to niepodobna, a nawet niepożyteczna, chociażby się nawet udała. Duch ludu odbijają nie pogańskie pieśni, ale te co dziś istnieją. Pieśni ludu uważane tylko w swojéj całości, a nie cząstkowo pokazują duch ludu, jakim ten był i jest aż do nászych czasów, a zatém niemożna sobie idealizować oderwanego świata sielankowo-pogańskiego, ale wystawić razem trzeba świat pogańsko-chrześcijański w życiu i literaturze, wyobrażeniach ludowych. Trafne są bardzo uwagi Wawrzeńca Surowieckiego (z powodu wyżej wspomnianej rzeczy o Słowiańszczyznie Chodakowskiego), zwłaszcza zaś uwaga, że: "Chrześcijaństwo dochowało nam szczątków pogaństwa:" duchownym bowiem winniśmy wszystkie wiadomości jakie mamy np. o Słowianach i pogaństwie innych narodów Europy. Niewątpliwie wielką jest zasługą Chodakowskiego, powtarzamy, zwrócenie uwagi, na starożytności słowiańskie, na zarody rozwoju życia religijnego, społecznego i t. d. w pogaństwie: to mu przyznawał Surowiecki, który należy niewątpliwie do najzasadniéj myślących pisarzy naszych; ale przedstawiać Słowiańszczyzne pierwotną, jako coś wyłącznego, pełnego błogości i świętości, coś oderwanego od życia naszego późniejszego i życia Europy całéj, Europy chrześcijańskołacińskiej, stronnością nie do darowania, śmiesznością jest nawet. Jeżeli czujemy związek z życiem przodków naszych, to z życiem w całéj jego rozciągłości, z życiem wyrobioném przez najróżnorodniejsze wpływy zewnętrzne i powody wewnętrzne, które dopuszczają działać tym wpływom; nie można więc za nasze uważać tylko tego, co było słowiańskie, pogańskie, ale i to co było obce, łacińskie,

niemieckie, włoskie, chrześcijańskie, jeżeli to działało na życie nasze, wywarło wpływ i niezatarte zostawiło ślady. Rzecz niezawodna, że dziś czujemy bliższy związek z narodami ucywilizowanémi Europy, różniacémi się od nas językiem a nawet sposobem życia, religija, stanem politycznym, niż ze Słowianami, jakich nam romantycznie malują niektórzy pisarze, wyobrażnia ich bowiem bujać może w krainie marzeń, gdy o naszych przodkach pogańskich słabe tylko zostały wzmianki i napomknienia w dziełach niektórych starożytnych pisarzy. Rzecz to godna uwagi. Wszechstronność poglądu naukowego, skłania nas do uznania, że i słowiańszczyzna pogańska wchodzi w skład życia naszego; ale przypisać wyłączność znaczenia i wpływu temu, czego ledwie słabe pozostały ślady, jest drugą ostatecznością i takim samym przesądem, jak nieprzypisywać żadnego znaczenia temu, co istotnie grało w życiu przodków naszych nie mała role.

Wydał Żegota Pauli w rok po pierwszym swoim zbiorze i drugi p. n. Pieśni ludu ruskiego w Galicyi w dwóch tomach (Lwów 1839 i 1840), dokąd przeszło wiele pieśni ze zbioru Maksymowicza, ogłoszonego w Moskwie, a przez to uzupełniany był coraz więcej zbiór Wacława z Oleska.

Jako dopełnienie pieśni ruskich uważać trzeba książeczkę, wydaną w Przemyślu p. n. Ruskoje wesile opysanoje czerez J. Łozińskoho; tu bowiem znajdujemy wiele bardzo szczegółów, dających wyobrażenie o duchu wesela, téj pełnéj wesołości, żartów, a przytém żywo wrażającéj w pamięć zasady życia praktycznego, najserdeczniejszéj zabawy Słowian. Tu poezya liryczna przybiéra barwę dramatyczną, jak niektóre pełne życia pieśni ludu: co pokazuje, że forma dramatyczna najżywiéj nasze myśli i uczucia odbija, odbija najnaturalniej, najwdzięczniej.

Godna jest uwagi rzecz o pieśniach ludu a mianowicie o pieśniach litewskich (1) przez Zatorskiego, autor bowiem zwraca uwagę i na duch pieśni i na ich stronę zewnętrzną, artystyczne wyrażenie, które prawie niknie w przekładach np. Ludwika z Pokiewia (Jucewicza) i t. p. Niemniej za+ stanowienia godny zbiór J. Czeczota. Zasługuje także na uwage dawniéj napisana rosprawa M. Grabowskiego: "O pieśniach ukraińskich," w tomie pierwszym Literatury i Krytyki, z powodu wydanego w Moskwie przez Maksymowicza zbioru pieśni ukraińskich, do którego się nie mało przyczynić miały pieśni zebrane przez Chodakowskiego. P. Grabowski skreślił rzecz o Kozaczyznie podług Polewoja, zwracając uwagę na byt szczególny (drużynny) kozaczyzny, odrębnéj od bytu rodzinnego reszty kraju; nadto zaś zastanawiał się nad pieśniami historycznémi, znanémi już z innych zbiorów. O ile trafne są niektóre postrzeżenia autora literatury i krytyki później zobaczymy, dotykając ich szczegółowo.

Ludwik Zejszner w r. 1845 wydał pieśni ludu Podhalan ezyli górali tatrowych polskich, i skreślił wiadomość o Podhalanach z niepospolitą znajomością rzeczy, przez co się wiele przysłużył pismiennictwu krajowemu, przedstawiając tę samą stronę w Góralach, na którą M. Grabowski, przy kozaczyznie nie mógł nie zwrócić uwagi t. j. na byt ich drużynny, odrębny od rodzinnego.

Przeglądając nadto zbiory J. Konopki, i J. J. Lipińskiego pieśni krakowskich i wielkopolskich, wydane bardzo pięknie z rycinami i z muzyką, a całkujące wspomniane wyżej zbiory; następnie zaś równie ważne zbiory pieśni z nad Niemna i Dźwiny, w przekładach podług zbioru Rhezy, Jana Czeczota i t. p.; czytając rosproszone po różnych pismach

(1) Ob. Przegląd Naukowy z r. 1846, N. 23 i nast.

pieśmi litewskie, ruskie i porównywając je ze sobą, aby się dopatrzyć jednéj całości i związku w téj harmonii tonów, uczuć i wyobrażeń, przekonywamy się, że tu życie, myśli i uczucia nasze przedstawione są w ogólności, w kole rodziny, 'w pożyciu domowém, w przypadkach rozmaitych zwyczajnych, potocznych a w szczególności tylko t. j. wyjątkowo są wystawione przypadki niezwyczajne, niezwyczajne uczucia i wychodzące z zakresu potocznych spraw życia nadzwyczajne zdarzenia, nieszczęścia lub zbrodnie. Przeciwną całkiem postać bytu, przedstawia byt drużyny, znany pod nazwą życia kozacko-hajdamackiego, zbójeckiego i t. p. Rodzina i družyna są to dwie najwydatniejsze ostateczności i dla tego służyć powinny za najgłówniejszą zasadę podziału pieśni, uważając na treść, nie formę, podług której chyba dla dogodności przy układzie zbiorów pieśni dzielić można.

Stąd to mniéj trafną czyni M. Grabowski uwagę pisząc (1) o trzech wieszczach naszych malujących Ukrainę, że Goszczyński malował Ukrainę hajdamacką, Zaleski kozacką, Malczewski zaś szlachecko-polską, bo ci trzéj znakomici poeci nasi malują byt *drużyny* i *rodziny*, byt wojenny i domowy. Te więc tylko podziały wynikają z natury rzeczy i każdy się na nie zgodzi, kto pozna pieśni w obu tych rodzajach. Podziały inne są mniéj więcéj sztuczne, naciągane bez potrzeby.

Drużyna przedstawia przeciwieństwo z bytem domowym, patryarchalnym odwiecznie osiadłych mieszkańców. Ona stanowi barwę wielkiego obrazu, barwę mającą znaczenie w grze kolorów, w spływie światła i cieni; słusznie więc zwrócił uwagę wspomniany wyżej autor *literatury* i *krytyki* na element poezyi ukraińskiej w poezyi naszej. Jeszcze ważniejszą jest rzeczą zwrócić uwagę na krakowiaki, mazury i ich znaczenie, wpływ na poezyę w ogólności; bo te

(1) Literatura i Krytyka, str. 114, tom I.

niemniej się rozszerzyły i nie mniejszy wpływ na poczye naszą wywarły, jak dumki ruskie (poezya ukraińska). Od najdawniejszych czasów, jak tylko pamięć historyi zasięga, krakowiak i mazur nie krakowskiémi ani mazowieckiémi były tańcami i pieśniami, ale ogólnemi u nas. We wszystkich stronach lud nasz polski i ruski śpiéwa krakowiaki a górale polscy (Podhalanie), Słowacy nawet, w Wegrzech, mają piosnki podobne do nich, co się powtarza i w pięknych ruskich kolomyjkach. W ciekawym zbiorze Cajsznera wszystkie niemal pieśni Podhalam mają postać krakowiaków, a tylko duch góralski w nich się przebija, jak w pieśniach kozackich — duch drużyny. Jednakże ani śród kozaczyzny, ani śród Podhalan nie zatarły się, ślady życia domowego, uczuć przywiązania, miłości, nakoniec uczuć 'religijnych, co wszystko jedynie się w zakresie rodziny frzymuje i rozwija.

Nigdzie się tak wydatnie nie odbija przeciwieństwo życia czyli bytu domowego i drużynnego, jak w uczuciu *miłości*. Oto jest obraz kochanka któremu się serce ściska, gdy widzi swoją bogdankę, idącą za innego. Naiwne są wyrażenia ogólne, owe: on i ona, przy całém niewykształceniu i surowości pierwotnéj:

> Ona idzie do kościoła Między pannami, Jako słońce najśliczniejsze Między gwiazdami. Ona wyszła z kościołeczka, Drobno stąpając, Onemu się serce kraje, Na nią patrzając. Ona idzie do taneczka, Jako róży kwiat; A on stoi za drzwiami, Nie żądzien mu świat.

Przeciwne zapełnie człowiek wstanie drużyny, ma wyobrażenie o miłości od tego *onego*, co stoi za drzwiami i nie żądny mu świat, kiedy śpiewa pocieszając się, nie myśląc o smotku:

### Ne welika sercu tuha, Ne budesz ty, bude druha i t. p.

Nietylko sami kozacy żyli uczuciem drużyny wojenném, surowém, bo drużyną była cała szlachta, jakby na chwilę ustalona po swoich drewnianych, słomą pokrytych dworkach i ta szlachta drużynném (niepodobna mi wyrażać się dobitniéj i z większą wyrazistością) żyć musiała uczuciem. Prawdziwy charakter miejscowy pokazuje się szczególniéj w krakowiakach, a owo życie kozackie, byt drużynny w kozakach i niektórych pieśniach ukraińskich historycznych. Widzimy tu życie wojenne, zwane w starożytnych czasach na Rusi kozackiém. Charakter jego pod każdym względem przeciwny zwrotowi uczuć, który się nazwało rodzinnym, który się rozwijał pod wpływem życia domowego i potócznych zatrudnień życia. Inny zupełnie duch maluje się w znanéj dobrze piosence:

Chlopek ci ja chlopek i t. d.

Przywiązanie do wszystkiego co nas otacza, do szanowania domowych uczuć, tych prawdziwych domowych bogów naszych, pokazuje się w ostatniego rodzaju pieśniach; gdy Kozak lubi swoje *pobereże*, tęskni nie raz za lackim krajem i śpiéwa:

Bywaj zdrów lackij kraju....

ale dla tego idzie na Wołoszczyznę, gdy mu się w domu sprzykrzy lub nie wiedzie, przyśpiewując sobie:

w Wołoszczyni dobry lude i t. d.

W pieśniach Podhalan jest coś podobnego a nawet w krakowiakach naszych. Tam czasem i miłość jest zabawką, żartem lekce ważnym, szczególniéj dla chłopców. Czasem zdarza się, że i dziewczyna śpiéwa sobie naiwnie, idąc za pierwszym popędem swoich skłonności:

> Moja młodość taka płocha Że się na raz we dwóch kochan A ja mówię nie w tém złego, Lepiéj dwóch miść niż żadnego.

W ogóle wszakże nic uroczystszego, nie świętszego u naszego ludu pełnego poczciwości, pracowitego i religijnego, nad miłość, to święte ogniwo społeczeństwa w zakresie życia rodzinnego, domowego. Spotykamy w tym względzie rysy charakteru narodowego najpiękniejsze, w najniższych słojach społeczeństwa, które im lepiéj poznajemy, tém więcéj przywiązujemy się do nich i poważamy je, uwielbiamy tę piękną duszę, co się w pieśniach w pełni uczuć wylewa i ten geniusz poetyczny, co uczucia i myśli narodu w całéj prostocie i naturalnym wdzięku odbija.

Czy może być np. co piękniejszego nad owo cudne, urocze wyrażenie się:

> Zakochałem się w tobie, Jak Pan Bóg w dobréj duszy!

Miłość tu prawdziwa, miłość nie samolubna, dla siebie samego; ale osoby ukochanéj i dla tego pragnienie jéj szczęścia. Ileż np. poezyi, ile szlachetności uczucia w owéj ruskiéj kołomyjce:

Zawsze Bohą o to proszu, szobyś był szczastływy, Choć z innoju, ne ze mnoju, boś ty meni miły. Nie masz tu dydońskich uczuć, bo złorzeczenia w ogóle są rzadkie, ale spokojne poddanie się swojemu losowi, widać często np.

> Mój najmilszy inną bierze, Niechże bierze którą raczy: Więc nas P. Póg nie zabaczy; Nie zabaczy nie opuści, Jak kwiateczki w ciemnej puszczy (\*)....

Miłość jest to coś tak poważnego, tak uroczystego, że lud nasz odnosi ją zwykle do pierwszéj przyczyny stworzenia i widzi w tém uczuciu natchnienie Boga, jak we wszystkiém dobrém.

Mamy rozmaite waryanty ustępu, który z następującym po nim jest bardzo charakterystyczny:

> A czego ty dziéwczę płaczesz, Dziewczyne moja?
> Tego płaczę i wyrzekam, Nie będę twoja!
> Będziesz dalibóg dziewczyno, Będziesz dalibóg!
> Rają mi cię dobrzy ludzie A naprzód sam Bóg.

W domowém pożyciu i w ogóle w potocznych sprawach życia do dziś dnia Bóg żyje w sercu, i dla tego jest w ustach ludu naszego. "*Nie masz Boga w sercu*" jest to wyrzut gorzki, dotykający ludzi nie już bezbożnych, ale nie poczciwych, nięprawych, żyjących krzywdą innych, ludzi złych, niesprawiedliwych albo namiętnych. W pieśniach pokazuje się ufność w Bogu i w potocznym dni życia upływie i w nadzwyczajnych zdarzeniach:

(\*) Waryant równie piękny: Jak ptaszeczki w leśnéj puszczy. Pod zielonym laskiem, Ptaszkowie śpiéwają A mego Janiczka Na wojnę wolają.

Komuż mnie zostawisz
Mój Janiczku kochany?
Zostawię cię temu,
Co nad nami w niebie:
A za roczek za dwa
Powróce do ciebie.

Najdroższe sercu uczucia rodzinne, te domowe przodków naszych bogi, ich penaty, ich lary, napełniały serca poczciwe ludzi pełnych prawości, pracowitych, poczciwych, zdolnych do poświęcenia; dla których obowiązki życia potocznego były świętością religijną, i dla tego to pełen talentu poeta powiedział, że wspomnienie życia potocznego najbardziej ich zawsze rozrzewniać zwykło:

> A przy szklance, pogadance Jeśli wspomnisz mu o żonie O domowym jego progu I ojczystym tym zagonie, I o dziatwie i o Bogu, Toś mu zabrał duszę całą!.. W chatce też to człeku radzi Bogiem, chlebem witać w progu, I Bóg gościa spać prowadzi I na drogę złecą Bogu. Stary zwyczaj, dobre plemię, Człek po Bogu, chleb po ziemię.

Jedne i te same uczucia opływały ogromne obszary od Baltyku do M. Czarnego, od Warty do Dniepru i Dźwiny. Jak uczucie wesołości, ożywiało wszystkie serca, tak je ożywiały uczucia familijne, następnie zaś rodowe, co się do dziś dnia w narodowéj nucie np. mazura Szopena odbija. Cały świat uczuć, jakie rodziła podwójna postać bytu naszego (t. j. życie domowe i wojenne) przebija się np. w cudownéj muzyce Moniuszki do *Trzech Budrysów*; gdzie się pokazuje, występuje na jaw cały świat harmonii, powołany do życia potęgą twórczą talentu, co tak głęboko wniknąć w duch pieśni naszych potrafił i dla tego przemawia do serc naszych, jak najznakomitsi artyści, jak nowożytni wieszcze nasi, w których pieśniach to samo uczucie, w poezyi ta sama, że tak powiem, nuta się odbija.

Obszary rozciągające się na Wschodzie Europy i skrapiane rzekami prawie równolegle płynącémi do słonych wód morskich północnych i południowych a mianowicie krainy między M. Baltyckiém i Czarném noszą na sobie barwę całkiem inną niż obszary Azyi; gdzie olbrzymie wymiary i jednostajność ziemi łączy ludzi w podobne olbrzymie, jednolite massy, bez wdzieku i rozmaitości życia-bo ta rozmaitość dopiero się na ogromnym obszarze półwyspu Europy, przebywszy Ural, Kaukaz i stepy za-Te strony, równie jak starożytna Grecya, noszą czvna. piętno wybitne miejscowości europejskiej, co się w całém ich życiu państwowém, towarzyskiem, religijnem i umy-Tu lud prosty czuć, śpiéwać zaczyna, stowém odbija. gdy na Wschodzie powiastki, bajki jedynie ciekawość jego tucza. Bajki te z całą wyrazistością swego pochodzenia wschodniego przechowały się wśród naszego ludu, ale je ożywiło uczucie, myśl opromieniła i ożywione uczuciem, opromienione myślą, znaczeniem --- stały się dopiéro pokarmem ludu, co już i myślić i żyć zaczynał po ludzku, jak człowiekowi przystoi.

.

W istocie! jakieś umiarkowanie, naturalność, prostota odznacza pieśni ludu naszego i so stanowi jego piętno wybitne, odznaczające Słowian od Wschodu (Azyi). Jakiś powab niepojęty, jakaś błogości ponęta tchnie z owych uroezych pieśni ludu; pieśni namaszczonych geniuszem młodocianéj, kwitnącéj ludzkości, jak owe pieśni, utwór fantazyi ludu Hellady, co je przypisują Homerowi. Obok naszych powiastek w rodzaju epicznym (bajek) nieraz z barwą wschodnią, pieśni powinny zająć głównie badaczów dziejów ludu t. j. rozwoju umysłowości jego, bo one odznaczają wybitaje ludy Europy a mianowicie Słowian.

Nasze pieśni ludu, jak to już widzieliśmy wyżej, noszą na sobie znamię życia spokojnego, rolniczego a najnaturalniejsze uczucia, ożywiające człowieka, przebijają się w tych wyrazach duszy. To niebo życia przeglądające się w czystych wód poezyi przezroczu. Milość i wojna głównym są zawsze jeżeli nie przedmiotem, to powodem pieśni a zresztą wylanie uczuć pełne wdzięku, czy to są uczucia żalu, czy radości, spokoju lub troski, tęsknoty. Nic piękniejszego nad tę stronę uczuciową, liryczną pieśni, bo tu sama zdaje się odzywać i przemawiać wszędzie natura. Poeci i artyści nasi, którzy się potrafili przejąć tym duchem, zostawili po sobie pieśni, które po części są w ustach ludu (bo wróciły do źródła, z którego wypłyneły, jak wodotrysk żywej wody), po części zaś działają na wykształcenie uczucia estetycznego ogółu społeczeństwa. Ci tylko pisarze i artyści stają się prawdziwie znakomitémi, którzy pojeli najlepiéj te stronę newnętrzną, stanowiącą duszę pieśni; myśli i uczucia ożywiające naród nasz od wieków np. Rej, Kochanowski, Karpiński it. p. nie mówiąc o spółczesnych genialnych wieszczach naszych i artystach, jakiémi są np.: Szopen i t. p.

W przezroczu téj poezyi, którą geniusz ludu tworzy i uświęca namaszczeniem natury, zwierciędlą się nadewszystko i pokazują się widocznie uczucia domowe, myśl spokeju i onoty, życia pracowitego i poczciwego. Wszystkie pieśni okolicznościowe, spowodowane bąć to uroczystémi w życiu człowieka chwilami, bąć chwilami wolnémi odpoczynku, rozrywki, wytchnienia po pracy, noszą na sobie tę, jeśli wolno powiedzieć, szatę spokoju, cnoty i pracy; szatę swobody, którąbym porównał do szaty greckiej, powiewnej szaty, gdyby to nie było coś jeszcze bardziej promiennego, coś, takiego, co nie zdaje się mieć żadnej formy, a raczej (jak sama natura) najdoskonalej się wciela w plastykę i konieczność słów i rwie się prawie bez formy do życia, jak np. owe huczne mazowieckie mazury lub krakowiaki z przyśpiewkami.

Przypadki życia potocznego dają odcień eposu (opowiadania) poezyi i wywołują uczucia (liryzm) smutku, radości lub żalu, a wszędzie w malowaniu ich widać ludzi żyjących na łonie natury. Tu panicz jedzie z pod zielonéj dąbrowy, tam narzeka dziewczyna pod zielonym jaworem, a wszędzie czarująca prostota i cudny, niewinny wdzięk wyrażenia. Jakieś ciepło życia i szczerota, a przytém wstydliwość natury niezepsutéj, w piosence się następującéj przebija:

> O mój najmilszy, o mój kochany! Potkała mię dziś szkoda: Uwiłam wianek, z siedmiu równianek, Porwała mi go woda.

> > albo:

ż

j,

Tecze woda po albo kamieniu, taj po bileńkomu, Komu to tu wodu pyty? — momu myleńkomu.

Kolo moho horođeńka zacwyla rużeńka, Bilawoho lubka maju, samam bilaweńka.

Oj kiby ja taka krasna, jak ta zorza jasna Switylabym na wse pole, nikody nie zhasla.

8

Przebija się ten duch w pieśniach obrzędowych przy zaręczynach, chrzcinach, weselach i innych biesiadach; przy różnych pieśniach okolicznościowych, śpiewanych np. z powodu dożynków lub nawet przy tłokach, gdzie czasem wiele dowcipu, ironii, docinków, a mianowicie też w pieśniach erotycznych (miłosnych).

Zacząwszy od obrzędów zaślubin, do najrozmaitszych zabaw i uroczystości, do różnych przypadków życia, możnaby ułożyć poemat (cpos) równie piękny jak epos Homera, zwłaszcza że w pieśniach tak nazwanych gminnych są najpiękniejsze wyrażenia całego świata wewnętrznego (1); dziejów serca i życia domowego ludu naszego.

Co za prześliczna np. historya nieszczęśliwej miłości w następującym urywku:

> Ona w okienku stojała, Jako różowy kwiat: Oczki czarne zapłakała, Odmienil jéj się świat. albo w ustępie:

Poszła do karczmy, ustała za drzwiami, Co spojrzała na kochanka, zalała się łzami. A on ci tańcuje, jako różany kwiat, Ona stoi kole drzwi, już jéj nie żądny świat.

Nie sentymentalność to wymarzona, nie masz tu nawet tak zwanéj *przystojności* w stosunkach konwencyjnych, *gustu* (podług pojęć klassycznych zeszłowiecznych), a

(1) Nie wdając się w rozbiery bibliograficzne, nie mogę się zastanawiać w ogóle i nad stroną zewnętrzną przedmiotu a mianowicie nad pokazaniem, jak się uczucia ludzkie odbijały w obrazach natury. Tom 2 Zarysów domowych K. Wł. Wójcickiego, zacząwszy od str. 63 do 473 przedstawia materyał bogaty do zastanowienia się. Zwrócił na to uwagę p. Wójcicki i w tomie 1ym swojéj Historyi Literatury Polskiéj w zarysach a p. Maciejowski: w Pierwotnych Dzicjach Polski i Litwy od str. 439, gdy mówi o ubóstwieniu roślin, ptaków, zwierząt i t. d., co było wyrazem pogaństwa. Do dziś dnia zostało między ludem prostym głębekie spółczucie do natury i to jest miste najwyraźniejszy,

đ

jednak w tém uczuciu kochanki lub kochanka stojącego w karczmie za drzwiami — jest *pranodziwa* poezya, bo jest uczucie budzące się mimowolnie, rozwinięte pośród prozy życia potocznego i najmniéj na pozór poetycznego. Poezya jest w nas, nie w miejscu; w człowieku, nie w świecie, materyi.

Zdaje się, że nie masz potrzeby rozwodzić się nad artystycznością następnego ułamku, który sama natchnęła natura:

> Chodził do mnie chodził, a teraz nie bywa, Zarosła już drożeczka, którą ci chodziwał: Nie zarosłać trawą ani pokrzywami, Oj zarosła, oj zarosła ludzkiemi słowami.

W istocie! Natura sama przemawiać się zdaje przez usta ludzi prostych, szczérych, nie umiejących ukrywać uczuć, ani myśli swoich. Oto przykłady odznaczające się naiwnością:

> Jabym powiedziała, kogo rada widzę, Ale ci nie powiem, bo się ludzi wstydzę.

Mój ty mocny Boże! sama z karczmy ide Jak mnie chłopcy znajdo, bede miała bide.

Hejże chłopcy, hopsa! śmiele! Bo to w karczmie, nie w kościele i t. p.

jedyny może zabytek pogańswa. Uczucie ludu jednak ugodaiło się, wzniosło; bo ci sami ludzie, co mają tyle tak zwanych przesądów czyli zabobonów religijnych, wierzą po chrześcijańsku w Boga żywego, Opatrzność wszechmocną, czuwającą nad światem w ogóle a w szczegółności nad losem człowieka. Ostatnie to pojęcie chrześcijańskie zlało się zupełnie z pierwotną wiarą i natura nie, przestaje być tajnikiem dotąd; nie przestaje być tajemniczym, niepojętym przybytkiem dziwów (diwy, bóstwa). Lud sasz wszędzie jest religijny i wzędzie w jego poezyi objawia się zbliżenie do natury: są to dwa rysy, najeharakterystyczniejsze miejscowej fizyognomii ogółu społeczeństwa.

.

Gra tu natury i czującej duszy, tworzy w ogólności tak piękne rzeczy, że podobne tylko geniusz ludu lub poeta, co ten geniusz pojął, co uczuł natchnienie twórczości, wydać może. Poezya ludu może być wszędzie, w każdym kroku życia, w każdém miejscu, nawet najmniej poetyczném na pierwszy rzut oka; bo poezya w ogólności nie jest w miejscu ani w czasie, ale w uczuciu człowieka. Trudno się rozstać z tym światem pieśni, w całém znaczeniu i mocy tego wyrazu, dla świata konwencyjnego, świata dowołnaści, fantazvi, rospusty nieraz roskiełzanéj, która nie zna prawie granic, chyba we własném wysileniu, omdleniu nerwowém, fantazyi, z któréj w sztuce żartuje Szopen, chociaż z nią się bawi, igra jak z dziecięciem w swoich mianowicie większych utworach, a o któréj Moniuszko powiada, że w niéj nie ma sensu. Zastanówmy się więc, zatrzymajmy uwagę nad tém, co istotnie na nią zasługuje; bo ten przedmiot godzien niezawodnie większego zastanowienia, wiekszej uwagi, niż do niego zwykle przywiązują, niż się na pozór wydaje.

Gdzież mamy szukać ducha literatury, o któréj mowa, gdy same zbiory nie są czyste? --- Gdzie? w samém źródle, pośród ludu, do którego pod każdym względem, nawet pod względem wykształcenia obyczajowego zbliżyć się koniecznie Nie od ilości poznanych zbiorów, ale od pojęcia potrzeba. ducha podań i pieśni, wszystko tu należy: trzeba więc przysposobić się do tego pojęcia życiem pełném naturalności uczuć, prostoty ducha, a co największa, poczciwością życia, która stanowi najważniejsze przygotowanie do téj kommunii duchowéj? Co Chrystus powiedział o dzieciach, da się zastosować do ludu, bo to prawdziwe dziécię. Niech wiec przedewszystkiém każdy człowiek pojedyńczy wyraża ogół ludzkości (zwany ludem) a będzie - jako szczegół - godny społeczeństwa, w którém żyje.

Na tym oceanie pieśni na nic nam się nie przyda odróżnianie wyobrażeń pierwotnych; bo to zresztą niepodobne jest, bo jąkże pojąć możemy czasy pierwotne w całéj ich czystości? Na tym oceanie czasu niech nam raczéj pojęcia i uczucia nasze bussolą i zarazem gwiazdą przewodnią będą. Czy z tych pieśni przemawia co do ciebie, czy przemawia do ciebie wyraz naturalnych skłonności, popędów i chęci i wyraz umiarkowania tych skłonności, ich harmonii; wszystkiego zatém, co wydaje nasiona dobra, piękna i prawdy na ziemi? W których pieśniach, w których utworach uczucie twoje, myśl, wyobrażnia twoja pokarm prawdziwy znajduje, to są pieśni ludu.

Ş

Życie prowadzi zawsze do najwyższego celu istnienia ezłowieka, życia. Kto się zatrzyma przy gorączce uczucia lub zimnicy myśli, ten dopiéro stanął w połowie drogi, ten nie żył, czyli raczéj żył tylko chorobliwym sposobem uczucia lub myśli, a te ostatnie zadawały fałsz prawdzie swojego istnienia, nie przelewając się haomonijnie w czyn, muzykę życia samego, to odwieczne źródło, z którego wypływa i do którego wrócić się, spłynąć powinna woda świéża, dobra, piękna i prawdy.

Przy zastanawianiu się czy to nad dziejami, czy nad literaturą społeczeństwa jakiego, przychodzimy do uznania praw niezmiennych i stałych, które pokazują z jednéj strony normalny stan rozwijania się społeczeństwa, z drugiéj stan jego chorobliwego usposobienia. Zdrowy rozsądek wytrawiony doświadczeniem, takt praktyczny życia korzystać nam każą z doświadczenia wieków, a zatém dobrze pomyślić, czy się wystrzegamy wad w przeszłości uznanych, czy naśladujemy to, co było dobre, piękne, prawdziwe, słowem: czy myśl dojrzała, czy my cnotliwie żyjemy? Zdajmy rachunek przed sobą samémi i usiłujmy żyć tak, nie inaozéj. Bo kto swemu uczuciu, kto myśli tułaczéj, jaśnićć bez ciepła dał światłem ognika, kto się z życiem rozdzielił i nie pojął braci, ich myśli, uczuć, wzruszeń woli nie przenika; ten korzyści życia traci, traci wszystko co w nim święte, czego na ziemi użył i nie użył i to nawet czém światu się zasłużył, bo nie zrozumiał, nie chciał zrozumieć natchnienia tego, co choć niepojęte, dla tego że natchnione, święte, święte, święte, niepokalane w zasadzie i świete.

Piętnem wybitném, odznaczającém pieśni ludu w ogólności są uczucia i myśli, rodzące się w zwyczajnym dni życia potocznego upływie; wszystkie wiec myśli i uczucia, jakie pod wpływem natury i stosunków społecznych rozwinąć się mogą. Nie trzeba sądzić, aby w tym obrazie same piękności, same światło być miało; owszem są tu i cienie, jest strona ciemna, brudna, pokalana życia, przebijająca się z całą surowością nieumiarkowanych popędów natury fizycznéj, skłonności roskiełzanych, bezrozumnych chęci. Literatura ludu nie byłaby zupełnym obrazem życia, gdyby nie odbijała na sobie wszystkiego, co tylko w życiu się odzywa, a zatém każdego wstrzaśnienia organicznego, pulsu bijącego w nas, drażliwości budzącej się w nerwach, słowem krewkości człowieka. Zbyt romansowo, zbyt sielankowo lud uważaćbyśmy musieli, gdybyśmy odrzucali z literatury jego pieśni, będące wyrazem zepsucia i liczyli je wyłącznie na karb wyższych klass społeczeństwa. W rekopismie Gizewiusza, zawierającym zbiór pieśni, pod pewnym względem dokładniejszy niż inne, znajdujemy wiele piosnek, których przystojność publiczna, skromność druku wydać na jaw nie pozwoli. Pośród samego ludu znajdujemy piosenki nieprzystojne, które się ukrywają w cieniu, bo się wstydza pokazać światu poczciwemu, jak brzydkie czyny człowieka. Dla tego i my rzucamy na nie zasłonę, kończąc tylko uwagą: że ten zwrot odbił się i w pismiennictwie t. j. pismach autorów naszych, a najdawniejszy zbiór naszych **9** 

pieśni, wspomniany wyżej Kiermasz wieśniacki, pisany przez Jana z Wychołówki, "co się nie lekał przymówki," zawiéra właśnie wiele rzeczy, podobnych do niektórych figlików Reja, fraszek Jana z Czarnolesia i t. p. Może tu nie od rzeczy będzie namienić, że podobny kierunek jest jakby zrównoważeniem zabujałości wszelkiego rodzaju czy to myśli czy uczucia, i zdaje się na to być przeznaczonym, aby ludzi zwracać do natury, aby im pokazać życie w jego zależności od otaczających je wpływów. Ostateczność zwrotu, o którym mowa a który prowadzi do zmysłowości, goni na ostre, t. j. przeciwny jest, wałczy z ostatecznością zabujałości i oderwania się człowieka od rzeczywistych świata korzyści. Jest to wszakże burzliwa fala, rozbijająca się o brzegi i własną siłą wtrącona w granice łożyska, jakie jéj naturá sama wskazuje. Stad to wspomniany Jan z Wychołówki pisze do ezytelnika:

> Ale górna myśl na co się komu przygodzi? I panu wadzi i ubogim bardzo szkodzi. A ono przyjdzie ten czas, że nasze mniemanie Ni w czym z próżną powagą u świata zostanie.

Mówi on jednak, że:

- ubogim w sercu, panem być w swéj mierze, Piękna rzecz, tego zły wróg nigdy nie odbierze,

Podobnie pisze nasz wieszcz z Czarnolesia:

Nie mądrość to mądrym być, albo wielkość świata Rozumem chcićć ogarnąć; krótkie ludzkie lata. Gonić w nich wielkie rzeczy a dać gotowemu Upływać, podobne jest bardzo szalonemu.

Jedna jeszcze ostatnia w tym względzie uwaga. Zepsucie, o którém mowa, rozwinęło się niewątpliwie, oprócz innych przyczyn, w skutku roskrzewionego między szlachtą i ludem prostym pijaństwa, które się na czas długi stało zarazą moralną, i jeżeli nie wyłącznie wpływało na wspomniane zepsucie obyczajów, nie mało się pewno do niego przyczyniło. Następujące urywki, równie jak wiele pódobnych ustępów z krakowiaków i mazurów są wyraźnie późniejszego pochodzenia:

> Gozałecke, piułbym, Fajecke kuzułbym i t. d.

#### albo:

Ty Zydzie gałganie, Nie pis mnie na ścianie: Napis mnie na desce, Daj gozałki jesce.

Późniejszego pochodzenia jest także piosenka:

Nuž žywo w hopki W stodole snopki, W karcmie wódecka, Nuz z mazowiecka i t. p.

Następująca śpiewka pijacka, za której wierność, jak za wiele innych tym rodzaju śpiewek, ręczyć nie można, nosi to samo piętno późniejszego pochodzenia, co się i w samym języku przebija. Wyraźne tu ślady kompozycyi sztucznej:

> To ja w domu moim, Jestem sobie godzien, Gozałecka jest na stole, Chociaz nić ma nic w stodole.... Hej, ja sobie pan! Aby te moje flasecki Były pełne gorzałecki, Ja jest sobie pan!

Moi kompanowie, Pijcie za me zdrowie, Po śmierci mnie pochowajcie, Nad grobem mi zaśpiewajcie: "Umarł pijak pan!"

Ta gorzałka, ta fajka, to odurzenie tak nienaturalne, tak nieludzkie budzą w nas przykre uczucie, niesmak, wstręt jakiś. Innego wcale doznajemy wrażenia na widok wesołości niewinnej, np. przy śpiewie:

> Albośwa to jacy tacy, jacy tacy, jacy tacy, Chłopcy krakowiacy, chłopcy krakowiacy!

Takich pieśni nie można sobie wystawić bez muzyki, śpiśwu i tańca; bo plastyka ruchu i toniczność muzyki lub śpiśwu przedstawiają dopiéro wcielone życie pieśni, duszę żyjącą ludu, o któréj powiedział poeta:

> Bo i cóż to tam za dusza, Co tym lúdem skrycie wzrusza: I wybija w tych to pieśniach....

Miły jest dowcip prostoduszny, chociaż nieraz dziecinny, dziecinne utwory żartobliwéj treści. Czy można było np. zapłacić dowcipniéj wiejskim grajkom, jak czworowierszem, wyśpiéwywanym z całą powagą i przyciskiem mazowieckiej mowy:

> Skrzypicielu będzies w niebie. I basista koło ciebie, Cymbalista jesce dali jest i Bo w cymbały dobze wali.

Żartobliwe poezye ludu, zdradzają wyóbrażnią zupełnie dziecinną. Takiémi są znane w różnych waryantach urywki:

Gdzież się podział miły Jan, co chodził z toporkiem, Siekierą się podpasywał, podpiérał się workiem...

9

Wisła się zajęła, ryby pogorzały, Opalone szczupaki do Gdańska leciały.

Dziwne cepy z widłami młóciły groch w gaju, I zjadł zając kobyłę i t.d.

Dzieciona ta wesołość, naiwna, pokazująca nieskażone tło duszy, przebija się wszędzie. Widać ją w pieśniach obrzędowych a mianowicie weselnych (ob. Łozińskiego, wesele ruskie), w pieśniach nawet żałobnych (1), w pieśniach religijnych (pastorałkach i kolędach), jak to później zobaczymy, co pokazuje, że lud nasz rad się weselił zawsze i wszędzie. Wynikało to niezawodnie z życia towarzyskiego, rozwiniętego między szlachtą i między ludem. Życie to wywoływało uczucia zgodne z naturą naszą od wesołości aż do poświęcenia i dla tego rzewność jakaś i tęsknota przenika mnóstwo piosenek naszych. Rzewność ta pokazuje się nietylko w nucie smutnych dumek ukraińskich. Któż sobie nie przypomni przeciągłej, smutnej, rzewnej nuty pieśni dożynkowych, owych wyrażeń pełnych naturalności i prostoty:

> Plon niesiemy plon Jegomości w dom (2),

 $\tilde{D}_{1}$ 

as North

i Dożęlismy żytka na odłogu Podziękujmy Panu Bogu!

> Żeby żytko plenne było Dziesięc korcy z mędla było, Dałciby to Bóg!

> > albo:

Bodaj zdrowo plonowała Każda kopeńka sto korcy dała i t. p.

(1) Ob. Zbiór piešni ludu polskiego w Galicyi, przez Żegotę Pauli (Lwów 1838), str. 54, 55.

(2) Waryanty: A w cisowy dwór lub ze wszystkich stron!

Lud pracowity, pobożny, poczciwy, w prostocie ducha, pracę na kawałek chleba uważał i dotąd uważa za coś świętego, co duszę napełnia rzewnością, jak każda konieczność świata tego. Praca jest najpiękniejszém dziełem rąk jego, arcydziełem jego, natchnieniem uczuć, celem myśli zwyczajnych życia potocznego, bo podstawą życia.

Rzecz to zadziwiająca, że w naszych pieśniach ludu jest historycznych tak mało: dziwić nas jednak nie będzie, gdy się zastanowimy nad przyczyną tego zjawiska.

Bohatérami naszych pieśni są Jasie, Kasie, Janiczki, Haniczki; a wieczną treścią dziejów wojna i miłość, uczucia domowe: Gdzie życie burzliwe, tam i wypadki były szczególniejsze, bardziéj bijące w oczy, uderzające umysł, a zatém prowadziły do zastanowienia się, zadumy jak w ukraińskich dumach i dumkach (1). Wypadki nadzwyczajne czy to śmieszności czy zbrodnie, zaczynają się zwykle od ogłoszenia jak w bajkach, że to ma być coś szczególnego np. sławną ową pieśń przerobioną na balladę Lilie lud zwykle zaczyna od słów:

> Stała nam się *nowina* Pani pana zabiła: W ogródeczku schowala, Drobnéj rutki nasiała (2).

(1) Tę samą barwę kozacką (bajdamácką) pokazują w swoich pieśniach górale karpaccy: zwrócił na nich uwagę p. Tyszyński, mianowicie na Opryszków; p. Cajszner zaś, w dziele przytoczoném wyźćj, dał nam poznać z bliska Podhalan.

(2) Autor Grażyny zaczyna trafnie swoją balladę od słów:

#### Zbrodnia to niesłychana

i daléj:

ł.

Pani zabija pana, Zabiwszy grzebie w gaju, Na łączce przy ruczaju, Grób lilią zasiéwa!.. To samo w pieśniach ludu ruskiego:

Czy czuły wy dobry lude taku, nowynoczku

### 

0 takoj novoyni.

Nawet zdarzenia śmieszne, nic nieznaczące, dla tego że nas rażą, uwydatniają się, podobnie się zaczynają np.

## I stala nam się ogłoska i t. d.

Wyobraźnia ludu czyli raczéj fantazya jego, um twórczy, co w plastyce obrazów przedstawia prawdę życia; co pola, łąki, strumienie i gaje, dąbrowy śpićw słowika, dzień jasny dla miłości i szczęścia domowego, dla spokoju rodzinnych uczuć przeznacza — przeznacza dla zbrodniczych zamiarów i złości: miejsca nadzwyczajne, morze, czarny kamień, rozstajne drogi, krakanie wron, noc ciemną, szubienicę i t. d. Zbrodni towarzyszą zawsze obrazy mniéj więcéj straszne. Nie pod jaworem siedzi dziéwczyna, która myśli o zabiciu starego męża, gdy ją chcą wydać za niego mimo woli; ale w nadzwyczajném miejscu, jakby przez to miejsce chciano odznaczyć nadzwyczajność myśli i usposobienia. Oto pierwsza zwrotka pieśni:

> A na morzu modry kamień, Siedziało tam dziśwczę na nim. I siedziało i płakało, Na rodzice narzekało!

Znana jest, bo upowszechniona bardzo podobna piosenka o Podolance, która brata dla kochanka otruła:

Przyznać potrzeba, że początek pieśni gminnej ma więcej prostoty i naturalności. Genialny wieszcz nasz nie mógł się odjąć wpływowi sztuki. To samo pokazuje się w niektórych ustępach większych utworów np. w Aldonie, w Konradzie Wallenroodzie, w Dziadach nawet są ustępy rażące nas nienaturalnością. Fantastyczność utworu niewymawia nigdy nienaturalności, bo sama fantastyczność leży w naturze ludzkiej, nie jest więc owocem dowolności, ale pewnym prawom ulega.

1.451

Na Podolu szary kamień, Podolanka siedzi na nim. Przyszedł do niej Podoleniec, Podolanko! daj mi wieniec i t. d.

Gdy kochanek zabija odprowadzającą go kochankę z żalu, że jéj dostać nie może za żonę, rzecz się dzieje na rozstajnych drogach:

> Odprowadziłać go, Aż i na rozstanie. — Ja cię tu zabiję, Bo cię nie dostanę.

Lud nie ma spółczucia do tych zbrodni, do tych nådzwyczajnych zdarzeń, które dla tego opowiada, aby w żyjących przykładach zostawić naukę potomnym pokoleniom, jak mają żyć, czego się strzedz np. gdy córka przymuszona do zamążpójścia umiéra lub się nieszczególnie prowadzi przez niedozór rodziców. Nie masz tu suchéj nauki moralisty, ale sam winowajca po dokonaniu zbrodni w ręce sprawiedliwości nieraz się oddaje, co żywo nadzwyczaj wyraża uznanie złego. Liczne to popiérają przykłady: tu dość przywieść kilka. O śmierć jako ulgę, jako sposób pogodzenia się ze swojém sumieniem woła dziewczyna, co własne przez wstyd zamordowała dziécię, o najstraszniejszą śmierć błaga ów kochanek, co zabił kochankę (1).

Wymiar kary jest bardzo żywym środkiem przemawiania do uczuć ogółu, jest drugą straszną nauką cnoty, bo po śmierci nawet wisielec, samobójca, napełnia lud strachem i grozą. Tak wspomniana piosenka kończy się słowami:

> Magdalenka leży pod zieloném drzewem A Matyszek wisi na kole pod niebem.

(1) Tych ostatnich pieśń rozmaicie zowie (ale już nie Jasiem ani Kasią); najczęściej Matyszkiem i Magdalenką. Sama nazwa jest tu odszczególnieniem osób (bobaterów) niezwyczejnych. Nadzwyczajne takie wypadki były historyą ludu, który zachował w pamięci wszystko co było rażącego, aby się wyspowiadać przed potomnością z grzéchów swego i swoich przodków żywota i żyć znowu po téj spowiedzi poczciwie, uczuciem ojców, ich myślą i pełną życia, poczciwą wiarą.

Wacław z Oleska, już nie raz przez nas wspomniany, któremu przy całéj wdzieczności za podjeta piekna prace. darować nie możemy fałszów, jakie są rozsiane w jego rosprawie wstepnéj, powiada miedzy innémi, że wiele pieśni ludu jest prawdziwie sprosnych. Lecz kiedy sie nam zastanowić przyjdzie, że winą tych (jak je Zaleski zowie) sprosności jest słabość ludzka; że są klassy społeczeństwa, w których tyle się gnieździ sprosności niesłychanych, iż ci właśnie co się odróżniają od ludu, nie zawszeby może wyspowiadać się chcieli ze wszystkich grzéchów swojega żywota, tak szczérze jak się lud spowiada; że nakoniec spowiedź ta, wyznanie grzéchów życia potocznego w pieśniach jest oczyszczeniem ludu, co zachował duch przodków, a tylko do zepsutych lub odurzonych ludzi, sprosna piosenka dziś przystaje... kiedy się (powtarzam) nad tém wszystkiém zastanowimy, wtenczas i to złe, co się nam tak sprosném wydaje, stopnieje jak lód przed słońca promieniem.

Równie niesłuszny zarzut w naszych czasach dotyka badaczów przeszłości, którym nieraz wady przodków naszych odkrywać przychodzi. A przecież załety nieprzyjaciela, wady zaś własne poznawać, jest to nauka prawdziwa!.. W XVII wieku, wieku panegiryków obrażano się na Zoilów, a dziś już zbyt wysoko stoimy, aby do podobnego rodzaju zarzutów przybiegać. Kiedy Wójcicki maluje wady szlachty, nie jest to jego zupełną winą. To wina przeszłości, co nam zasadę najpiękniejszą życia przekazując w puściznie, zostawiła zarazem rażące ślady zboczenia od owej zasady. ślady zbyt widoczne, by ich nie zauważyć, nie zauważyć i chorobliwego rozwijania się życia przodków naszych. To samo powtórzyć można i o innych pisarzach. Dziś historya nie jest sielanką, chociaż z drugiéj strony znowu satyrą, ironią przeszłości być nie powinna. Zasada życia, wpojona z życiem w człowieka, nie daje mu zrywać nigdy stosunków z przeszłością, zachowajmy więc zasadę samą a złe, jakie nam przeszłość nasza przedstawia, nie zgorszy nas, jak nie zgorszy wspomnienie własnych błędów, jeżeli mamy szczérą chęć poprawy, owszem nauką dla nas będzie.

Przypadki więc nadzwyczajne, nienaturalne uczucia, zbrodnie, jakie nam literatura ludu przedstawia, uważać trzeba jako wyjątki szczególniejsze, dla tego właśnie uwiecznione, że rażące, uwydatniające się swoją niezwyczajnością i niezgodnością z duchem ludu, które wyléwa na zewnątrz te, jeżeli wolno powiedzićć, wyrzuty społeczeństwa. Literatura francuska przedstawia tę samą dążność społeczeństwa posuniętą tylko do najwyższego stopnia, rzec nawet można do ostateczności, do najwyższej przesady. Ostateczności te w literaturze nie są bez znaczenia.

W bajkach naszych widać, jak się już namieniło wyżéj, barwę wschodnią t. j. wyobraźnię zapalną ludu, co sobie tworzy rzeczy *niestworzone*, świat bajek. Bajki te wyrażają zawsze *epos* w zawiązku i należą niezawodnie do poezyi, chociaż je opowiadają prozą: tyle w nich fantastyczności pojęć, tyle poezyi! Któż sobie nie przypomni owych cudownych historyj, bajek cudownych o zbójcach, czarownicach, czarnoksiężnikach, królach i królewnach zaklętych, o trzech braciach, z których dwóch było mądrych a trzeci głupi i t. p. W tych bajkach odbija się świat wschodni, pogański w ogólności a co większa przejście od pogaństwa do chrześcijaństwa. Wyraża to się w walce dwóch sił, tak zwanéj czystéj i *nieczystéj*.

Najważniejszą zmianą dla ludu, zmianą organicznie nań weływająca, było Chrześcijaństwo i dla tego to lud, który nie zachował w pamięci innych zdarzeń historycznych, wielkie to zdarzenie społeczno-religijne utrwalił w pomniku niepożytym, w utworach fantazyi, przedstawiającej całe dwa światy: czysty, biały świat życia praktycznego, poczeiwego, prawego i nieczysty, czarny świat życia oderwanego od prawości i poczciwości (czarnoksieżnicy, czarownice i t. d.). Jest to nasz świat romantyczny, do którego nowożytni wrócili się poeci, a którego formy genialny wieszcz Albionu. (Szekspir) przeniósł do literatury pismiennéj w XVI jeszcze wieku; bo w nich odgadł a raczéj przeczuł znaczenie myśli i tym sposobem związał pismiennictwo z literaturą ludową, uczynił myśl dostępną dla ogółu, żywo przemawiającą do duszy każdego; bo ubraną w formy odpowiednie młodzieńczemu uczuciu, formy z którémi się fantazya ludu oswoiła, a zatém wcieloną w te formy prawdę łatwiej pojąć można było.

O właściwych pieśniach historycznych na swojém miejscu powiemy: tu zaś dodać trzeba, że wypadki mało lud obchodzące czyli wyraźniej mówiąc nie wpływające nań (bo człowieka to najwięcej obchodzi co go dotyka, wpływa na zmianę jego bytu pod jakimkolwiek względem), nie zachowały się wcale w pamięci ludu. Dla tego to lud mówi o naturze i istotach nadzmysłowych, o których sobie fantastyczne w zbliżeniu do natury tworzył pojęcia; mówi i śpiewa o stosunkach swoich do panów, bo te stosunki były konieczne jak prawa natury, zmiana zaś społeczna w tym względzie dała się czuć ludowi więcej, niż wszystkie zmiany państwowe (polityczne).

Gdzie zmiany *polityczne* pociągały za sobą zmianę stosunków *towarzyskich*, a przynajmniej były w związku z témi ostatniemi, tam lud czuł dzieje ogółu, historyą i dumał o niéj, dumał o swojéj doli, jak na Ukrainie, Rusi południowéj; gdzie dla tego najwięcéj pieśni historycznych się przechowało. Pieśni te sięgają powiększéj części czasów Bohdana Chmielnickiego, a zresztą naturalnym wynikiem życia wojennego (kozackiego) było, że bandurzyści śpiéwali tam dumy, które wszakże zbliżają ich do skandynawskiéj północy więcéj niż do Grecyi i homerycznego epos. Duma jest to epos (opowiadanie) czasem z barwą liryczną. Epos u nas jest dwojakie t. j. w bajkach najdawniejszych prozą i podaniach historycznych wierszem.

Pamiętajmy, że nadzwyczajne zdarzenia dały powód dumom historycznym ukraińskim, a zatém kiedy tych zdarzeń nie było i gdzie nie było, nie mogło być prawie wcale pieśni historycznych ludu. Ukrainiec zaczyna od wyrzekania, jakie to były dawniej nieszcześcia moru, wojny, prześladowania i zastanawia się nad tém wszystkiém od XVI i XVII szczególnie wieku, z religijném zebraniem ducha, bo zwrot religijny stanowi piętno wybitne, odznaczające dumy ukraiń-Ten pierwiastek zastanowienia się, myślenia daje skie. nawet dumom barwe dydaktyczną, tak dalece, że duma (1) czasem zdaje się być utworem dla poparcia myśli religijnéj, jak wiele pieśni ludu w innych stronach. Lud nasz zbliża się wszędzie do siebie spółczuciem i naturą i religijnością, jakkolwiek ja pojmuje: w tym względzie podobne są zupełnie pieśni polskie, litewskie i ruskie, jako dzieci jednéj matki.

Nim przystąpimy do wyliczania i oceniania pisarzy naszych, oraz wyłuszczania treści ich dzieł i pracy, zwrócić

(1) np. Burza Czarnomorska, w zbiorze Maksymowicza i kilka innych dum ukraińskich równie pięknych.

10

trzeba naprzód uwage w ogóle na mecenasów i uczonych. Ani na jednych, ani na drugich nam nie zbywało. chociaż jedni i drudzy najróżnorodniejsze mieli pojęcia, nieraz wyłaczność prawdy sobie przypisując. Pokazują się różnémi czasy między opiekunami nauk ludzie najprzeciwniejszego przekonania (np. Mikołaj Radziwiłł Czarny i Mikołaj Krzysztof Radziwiłł Sierotka), którzy, równie jak najprzeciwniejsze zasady, rozwijający ludzie uczeni, są wyrazem najróżnorodniejszych mniemań, wynurzających się z łta ogólności. Ogólność ta charakteryzuje pieśni i podania ludu, gdzie nie znać osobistości, czém się głównie różni literatura naukowa, pismienna od ludowéj. Nie można więc np. Radziwiła Czarnego wynosić wyłacznie, wspominać tylko Leszczyńskich, Górków, Potockich, Tarłów, jakoby jedynych wyobrazicieli oświaty dla tego, że ich przewodnikami byli: Wiszowaty, Neugebauer, Jonston albo Freitag; bo nie tylko na rozumie cudzoziemców stała cywilizacya krajowa (1). Do najznakomitszych mecenasów, obok magnatów świeckich, monarchów nawet, jak Zygmuntowie, Batory, liczymy z Chromińskim duchowieństwo, które jak mu się zdawało, jak mogło przyczyniało się do krzewienia nauk i wiadomości, a zatém budzenia osobistości. Nie można pomijać imion Oleśnickich, Łaskich, Krzyckich, Gębickich, Tomickich, Padniewskich, Myszkowskich, Zadzików, jakiekolwiek o wyobrażeniach i sposobie myślenia tych biskupów i arcybiskupów mamy pojęcie; trzeba bowiem wejść w położenie i stosunki, w jakich się oni znajdowali, wpływy na nich działające a dopiéro względnie do ich położenia, usposobie-

(1) Gdyby za miarę usposobienia umysłowego i w ogółe cywilizacyi brać przyszło fanatyzm wieku, żadnaby strona wyrazem oświaty prawdziwej nie była: jeżeli bowiem Radziwiłł Sierotka albo Słupecki, nawróciwszy się na wiarę katolicką, palił księgi akatolickie, Jezuici niszczyli je także; Lutrzy i lialwini wytępiali pisma Katolików i Socynianów. nia omez wieku, w którym żyli i mniemań, które się w owym wieku pokazywały, sadzić i nie potępiać nie wysłuchawszy stron obu. Trafną D. Szulc (1) czyni uwagę, że podług odebranego wychowania, jedni u nas Niemcy, drudzy Włochy za cel podróży obiérali, szukając oświaty i zasad rozumowych: Teczyńscy, Mińscy, Żorawińscy woleli zwiedzać akademie włoskie; Stanisław Orzechowski, Jan Łaski, Firlejowie przenieśli Wittemberg, Lipsk, Strasburg, Królewiec albo się udawali do Hollandyi. Jedni i drudzy zasługują w istocie na uwagę, a oprócz nich i ci jeszcze co dawali opiekę młodzieży i sposobność kształcenia się za granica, bez względu czy to był Radziwiłł Czarny, czy Radziwiłł Sierotka, Ossoliński lub Zamojski, Sieniawski i t. p. W ostatnich czasach zwrócono uwage na ludzi, których dawniej potępiano np. Wolana, Moskorzewskiego, Czechowicza, Budnego, Sokołowskiego, Grzegorza z Żarnowca, Lubienieckiego i innych, których D. Szulc (2) wylicza np. Stankara, Socyna i t. p. Miał to być "niejako kongres wyobrazicieli rozumu europejskiego w Polsce zgromadzony, celem rozstrzygnienia najżywotniejszych pytań nowéj filozofii, czci i wychowania." Kongres to jednakże z uczonych, co nie mieli punktu oparcia, stanowiska wyjścia, nie pojęli bowiem zasadnie ducha miejscowości i sadzili o rzeczach zbyt dowolnie, zbyt powierzchownie. W XVI ani XVII wieku nie znano jeszcze ani wszechstronności pojęć filozoficznéj ani zasadności historycznéj, co było właśnie powodem i to najgłówniejszym, najprzedniejszą przyczyną (causa) upadku tylu mniemań, wszystkie bowiem inne przyczyny przypadkowemi były. Nie mniemania ludzi pojedynczych, ale wszystkie razem zwroty wyobrażeń stanowia tło naszéj

(1) Rozwój zasad umysłu polskiego w pismiennictwie, Nro 25 Przeglądu Naukowego z r. 1845, str. 801.

(2) 1. c. str. 802.

ż

oświaty. Piękne są imiona Jana Tarnowskiego, Krzysztofa Szydłowieckiego, Jana Zamojskiego, Jana Potockiego, który jak Zamojski wzniósł zamek obronny i miasteczko Paniowce nieopodal Kamieńca, założył szkoły, bibliotekę i drukarnią, co wydała tyle dzieł rzadkich — dzieł, które podobnego po wyjściu na świat doznawały losu, jak wyszłe w Pińczowie, Rakowie, Lesznie, Toruniu, Lubartowie, Łaszczowie, Wilnie, Brześciu litewskim, Zasławiu i t. d.

Niezliczony szereg imion zasłużonych sprawie oświaty krajowéj przedstawiają ludzie, których imiona przez powtarzanie wyrwać należy z łona niepamięci. Zwracamy tu uwagę na duchowieństwo, którego pomijać nie można obok Reformatorów; bo tych ostatnich uważać wyłacznie źa wyobrazicieli oświaty w żaden sposób nie wypada. Latalski, Uchański, Przerembski, Karnkowski, Baranowski, Łubiński, arcybiskupi gnieźnieńscy; Wilczek, Starzechowski, Solikowski, Jan Zamojski, Prochnicki, arcybiskupi lwowscy; nie mówiąc o dawniejszym Grzegorzu z Sanoka, który tak znakomite stanowisko w literaturze naszéj zajmuje: Łukasz Górka, Hieronim Rozżarzewski, Wołucki, Choiński, Samuel i Bernard Maciejowski, Tylicki, Szyszkowski, Lipski, biskupi krakowscy; Dantyszek, Tydeman, Gissa, Hozyusz, Kromer, Rudnicki - warmińscy; Lubrański, Konarski, Nowodworski, Branicki, Szołdrski --- poznańscy; Ciołek, St. Łubieński, Noskowski - płoccy; Walervan Protasewicz, Mikołaj Pac — wileńscy; Hipacy Pociéj, Metropolita Rusi i tylu innych prałatów, biskupów, opatów i w ogóle duchownych; z wielkich zaś dostojników państwa Szydłowiecki i Zamojski, koronni; Radziwiłłowie i Sapiehowie, litewscy kanclerze; Mikołaj Kościelecki, Wda kaliski; z kobiét nawet córka jego Jadwiga żona Bonera, kasztelana Sądeckiego, Zofija Sieniawska, Agnieszka z Teczyńskich Firlejowa, Katarzyna z Mieleckich Ostrorogowa, Katarzyna

z Maciejowskich Wapowska, Barbara z Tarnowskich Zamojska; księżne Ostrogskie i Czartoryskie, nie mówiąc o kobiétach odznaczajacych sie w czasach nowszych; Chodkiewicze, Jan i synowie jego Aleksander wojewoda trocki i Jan Karol hetman, tudzież Krzysztof wojewoda wileński, Andrzéj i Łukasz Górkowie. Jan Leszczyński kasztelan kijowski, Bartłomiej Nowodworski, Jan Sieniński kasztelan, Paweł Tarło sedzia lwowski, Mikołaj Oleśnicki kasztelan lubelski, Stan. Lubomirski, Aléks. Gasiewski, Zygmunt Myszkowski, Jan Korsak sedzia oszmiański, Stan. Potocki, Tyszkiewicze, Adam Chreptowicz podkomorzy nowogrodzki, Jan Kiszka wojewoda wileński, Symeon książę słucki, Konstanty Bazyli kijowski, Mikołaj wołyński, wojewodowie, książęta Ostrogscy, Czartoryscy, Firleje, Piotr i Adam Gorajski, Paweł Orzechowski, Jan Osmólski, Stanisław Koniecpolski, Hieronim i Jan Gostomscy... oto sa imiona ludzi, przez których oświata krzewiła się w kraju naszym, jakkolwiek różne mieli o rzeczach wyobrażenia (Adam Chreptowicz, Waleryan Protaszewicz). A iluż było wspiérających nauki, działających w sprawie oświaty, co zarazem sami uczonémi byli. Dość wspomnieć o Długoszu, Sebastyanie Petrycym! Zacząwszy od XV wieku widzimy duchownych, biblioteki swoje dla dobra powszechnego przekazujących, zakładających biblioteki w Krakowie, Gnieźnie, Poznaniu, Uniejowie, Płocku, Pułtusku, Tyńcu, Lublinie, Rawie i t. d. Jan Łaski, skupował starożytne pieniądze, medale, napisy i bibliotekę od Erazma z Rotterdamu nabył (1525); Andrzéj Krzycki przez Janickiego z Włoch księgi skupował, Kromer, Hozyusz, Uchański rekopisma przepłacali. Duchowni ci magnaci zasługują na wspomnienie obok Orzechowskich, Przyłuskich, Krowickich i t. p. Panowie świeccy później nie ustępowali duchowieństwu w krzewieniu środków oświaty. Stan. Baryczka, podczaszy czernichowski, sławny artyllerzysta założył bibliotekę w Warszawie, Aleksander Chodkiewicz w Szkłowie, Tarnowscy bogatą w Dzikowie, nie mówiąc o późniejszych. Zyg. August dał swój księgozbiór na prośbę Protaszewicza, Radziwiłł Sierotka drukarnię, akademii wileńskiéj; Bartłomiéj zaś Nówodworski, krakowskiéj. Miasta nawet znaczniejsze np. Lwów, Toruń, Gdańsk, urzędników doktoryzowanych miały i dla tego łożono nakłady na wyjazd ich za granicę (1). A jakiż to szereg, łańcuch nieskończony osobistości występuje na scenę literatury w pierwszych zaraz wiekach rozszerzającej się oświaty. Wspomnieliśmy już nie jedno imię, które się nieraz na myśl nasuwa. Teraz jeszcze rzocimy okiem na tych uczonych co się odznaczają zasługą i rozgłosem imienia w różnych rodzajach umiejętności, a

potém dopiéro przyjdziemy do oceny zasług pisarzy, którzy dzieła pełne wyrazu po sobie zostawili.

Ileż to imion rozgłośnie po sąsiednich krajach i całéj Europie słynęło, zacząwszy od owego Mateusza z Krakowa, co był rektorem w Pradze, Paryżu, kanclerzem cesarza Ruprechta, biskupem w Worms i kardynałem, którego nagrobek Józef Jabłonowski w Worms czytał (2). Marcin z Olkusza czyli Iłkusza, Nowikampian i Gruszczyński znani w sąsiednich Węgrzech a Kopernik w całej Europie. Gruntowną znajomością języków i wiadomościami miepospolitémi odznaczają się u nas i w Europie (3): Łazarz Andrysowicz, syn jego Januszowski, Franciszek Cezary, Wojewodka, Łęski, Teobalecki i Ujazdowski, Andrzéj Ni-

<sup>(1)</sup> Daleko więcej szczegółów zebranych pracowicie przez Kazimirza Chromińskiego, czytać można w jego rosprawie: "O *Literaturze polskie*j, mianowicie czasów Zygmuntowskich."

<sup>(2)</sup> Jabłonowski pisma jego wymienia nie in Museo Leopoli, ale in Museo litterario.

<sup>(3)</sup> Wiele szczegółów ciekawych w tym względzie znajdzie czytelnik w dziele Ossolińskiego p. n. *Wiadomości historyczno - krytyczne* i t. d.

decki, Herbest, Jakób Górski, Tomicki, Maczyński nakoniec, co przetorował drogę Knapskiemu. Nie jeden Hozyusz, głośny w Europie, z wymowy i nauki; znany tam Lipski Jan, równie jak Ocieski, Taszycki, Padniewski, Orzechowski, w którym było wiele życia a tyle prawie miał za granicą w swoim czasie, jak w kraju rozgłosu; Andrzéj Modrzewski, równie znany w Europie, jak poprzedzający, ale większego daleko charakteru i mocy, hartu duszy; Goślicki jak on pełen życia i polityk niepospolity. Nie mówiąc już o poetach łącińskich, jak Janicki, Krzycki, Sarbiewski, Szymonowicz, Klonowicz, albo sławny sztuką Niegoszewski, dość wspomniéć te piekne w literaturze naszéj osobistości Reja, Kochanowskich, Trzecieskich, Bielskich, Sepa i tylu podobnych, aby się zaraz rozwijać zaczął przed oczyma duszy świetny obraz wieku XVI, który otwiérają w XV już wieku wspaniałe postacie Jędrzeja Gałki z Dobczyna, Długosza, Grzegorza z Sanoka, Ostroroga! Zjawiają się ludzie różnorodnych wyobrażeń, a wszystko co żyje, pracuje po swojemu, przyczynia się jak może i umić ku dobru powszechnemu. Przy pomocy królów i możnych rozwija się u nas, jak w całéj Europie, widok pracowników, siewców ziarna wiadomości, co w przeciągu wieku prawie postawili tak wysoko literaturę naszą, jak stały obce a może i wyżej pod pewnémi. względami. Przeszczepianie płodów obcych było pierwszym warunkiem postępu, i dla tego do najróżnorodniejszych rzucano się tłumaczeń, a przekłady biblii mieszały się z tłumaczeniami klassyków łacińskich i greckich. Odznaczają się Sommerfelt, Grodziecki, Howski, Stępowski, Lango, Marycki, nauczyciel Wujka i Solikowskiego, Skrobiszewski, Chilchenowie, Sokołowski, Grzebski, Bendoński, Burski, Jan ze Stobnicy, Nowokampianus, Trzecieski, Przyłuski, Wedelicki, Warszewicki, Wargocki i t. p. nie mówiąc już o wspomnianych wyżej, z których nie jeden

autor tłumaczył wiele, bo tłumaczenie było drogą uszlachetnienia dzikich latorośli i krzewów przez szczepienie nieznanych pojęć w narodzie. Były to kanały połączenia obcych literatur z rodzima. Wyobrazicielami znowu pojeć kosmopolitycznych, pojeć Europy, byli w ogóle piszący po łacinie, z których wielu wymieniliśmy już wyżej a między innémi: Janidłowski, jak Janicki uwieńczony za granicą, Paweł Piasecki, znany także za granica z rozległych wiadomości w dziedzinie prawa kanonicznego, jak Łaski Jan w dziedzinie prawa w ogólności. Dawid Chilchen wykształconv za granica i wiecej nawet obcym niż nam znany. Musiała naukowość stać wysoko w kraju, który wydawał ludzi specyalnych znanych w całéj Europie, jak Marcin Mikołajewski, Ursyn, Szleszkowski, Struś (Struthius) lub wspomniany już wyżej Sebastyan Petrycy, nie mówiąc już o Kopernika (1).

(1) Ob. Chromińskiego. Szczegóły bardzo waźne w tym względzie obejmują także dzieła Jochera, Wiszniewskiego i t. p., nie mówiąc już o dawniejszych np. Starowolskim, i w. i.

80

## POEZYA I W OGÓLNOŚCI LIRYZM, UCZUCIÓWOŚĆ

pod wpływem

## CHRERECIJAÉSTWA I LACINY.

Kiedy młodzieńczą piersią pierwsze nucił śpiewy, Aniołów widział w ziemskich synach Ewy; Na tle rzeczywistości malował wiek złoty, Pośród walk namiętności obraz kreślił cnoty. Alfonsa Kanigowska.

Chi crederia, che sotto umane forme E sotto queste pastorali spoglie Fosse nascosto un Dio?... Torquato Tasso. Aminta.

kie masz chronologii, nie masz w pieśniach naszych bohatérów nadzwyczajnych. Osób tak zwanych historycznych nie opiéwał u nas lud (1), ale jedynie zbliżeni do nich Iudzie,

(1) Twierdzenie to nie jest za śmiałe. Jeżeli się zastanowimy nad rozwijaniem się u nas pieśni historycznych, przekonamy się,

11

## jak to się pokazuje mianowicie w poezyach łacińskich przez Polaków pisanych, które Wiszniewski (1) polsko-lacińską

że je pisali poeci, nie lud, nie tworzył wiec tego rodzaju poezyi geniusz narodu. Wielkie zdarzenia historyczne budzą na Ukrainie poezyę historyczną w XVI i XVII wieku a i tam znać tyle sztuki, chociaż widać spółczucie wieszczów do narodu, przez co poezya ukraińska do serbskiej się zbliża i jej piersią oddycha. Dowody istnienia pieśni historycznych, jakie Wiszniewski przytacza, nikną w większej połowie przy ich rozbiorze krytycznym. Aleksander Tyszyński, w szkicu rozbiorowym tomu I. Historyi Literatury Polskiéi Wiszniewskiego (\*) trafne czyni postrzeżenie, że Wiszniewski uniesienie poetyczne Galla za dowód bierze. Gallus był poetą, co pokazuje cala jego kronika i w zewnętrznym układzie i w saméj formie wyrażenia. Jak Tuoydydes albo Liwiusz odbija Gallus niezawodnie duch miejscowości, ale faktom pojedynczym przez niego przytaczanym wierzyć nie zawsze można. Um twórczy i uczucie tego niepospolitego na swój wiek człowieka zapalały czyny Bolesławów i dla tego z wdziecznością odzywał się o społeczeństwie, w którém żył, a każdy szczegół zasłyszany o Bolesławach napelniał Galla uniesieniem poetyczném, które opiewał w natchnionych wyraźnie rymach łacińskich, co są jakby powtórzeniem, odbiciem rzewnéj, przeciągléj, tesknéj nuty pieśni naszych.

Co do pieśni przytoczonéj przez p. Wiszniewskiego (str. 201 i 202): zważywszy, że wyrażenia téj pieśni są zbyt ogólne i wyrażają klassyfikacyę nieznaną ludowi np:

Omnis aetas, omnis sexus, omnis ordo currite! Boleslai regis funus condolentes cernite...

Dives, pauper, miles, clerus, insuper agricole! Latinorum et Slavorum quotquot estis incole!

· . .:

(1) Hist. Literatry, tom 1 str. 201 i nast.

WARD A LOUD

(\*) Szkic ten rozbiorowy umieszczony jest w Części literacko-naukowej Pismiennictwą Krajowego H. Skimborowicza, z r. 1840 N. 20 str. 2 z uwagą na przypisek. poezyą zowie. Jeden tylko wypadek wielki, światowo-historyczny t. j. przyjęcie religii chrześcijańskiej, zmienia dawne

a obok tego w uniesieniu liryczném poety odbija się osobistosć lub uosobienie pojęć moralnych, czego nie ma w pieśniach ludu, jak np:

...mortem tanti viri simul mecum plangite... Tanti viri funus mecum omnis homo recole!... Ve michi Polonia! Sustentate me cadentem pre dolore comites Viduate mihi, queso, condolete milites —

Zważywszy, że sam lud nie jest przedmiotem téj pieśni, bo autor zwraca się tylko, jak już widzieliśmy do komitów i żołniérzy, wspominając jedynie tych wybranych i do nich tylko mowę zwracając, równie jak do biskupów i w ogółe ludzi otaczających Bolesława Chrobrego, co czytamy w kilku następnych wierszach:

Quantus dolor, quantus luctus erat pontificibus! Nullus rigor, nullus sensus, nulla mens in ducibus. Eheu! eheu! capellanis!... i t. d.

a co dowodzi, że pewne tylko klassy mieszkańców autor miał na widoku, mianowicie zaś wojowników i księży, lud zaś prosty został w cieniu, poeta bowiem w owych wybranych klassach i samym władcy widział wyraz ludu, kwiat jego —

Zważywszy następnie, że ton żałobliwy jest więcej wylaniem osobistego uczucia żalu a forma pieśni podobna jest do znanych w literaturze naszej łacińskich elegij:

> Eheu! eheu! Boleslaue! ubi tua gloria? Ubi virtus? ubi decus? ubi rerum copia? Satis restat ad plorandum...

Eheu! eheu! Boleslaue cur nos pater deseris? Deus talem virum unquam mori cur permiseris? Cur non prius nobis unam simul mortem dederis? Tota terra desolatur, tali rege vidua, Sicut suo possessore facta domus vacua, Tua morte lugens, merens i t. d. wyobrażenia, sposób zapatrywania się na świat i życie, olbrzymi zatém wpływ na życie wywiéra.

Zważywszy nakoniec, iż autor zdradza się mimowolnie, bo zwrotem do czytelnika pokazuje, że opiewał swoje uczucia, wniesiemy, że to pieśń samego Galla, nie pieśń ludu.

Charakter więc pieśni wewnętrzny czyli duch jéj świadczy przeciwko jéj ludowemu pochodzeniu. P. Wiszniewski zaś uważał ja tylko zewnętrznie, opierając się na przytoczeniu Galla, nie wchodził zaś w rozpoznanie istoty rzeczy, bo nie zastanawiał się nad pieśnia, którą przepisał ani nad duchem pieśni ludu. A jednak sam powiedział, że czas już odrzuciwszy lupinę, wziaść się do jądra (str. 39)! Autor Historyi Literatury Polskiej postanowił pokazać byt pieśni historycznych i przytacza to Galla, to pieśń o Tatarach przez Wójcickiego spisaną p. n. Jazdów lubo sam p. Wójcicki wyraźnie mówi, że tam Tatarów nie było. Historyczność zajste pieśni naszych przejawia się chyba w samych tylko nazwach, w pojedynczych wyrazach, które pozostały śród ludu, bo to były wyrazy świętej pamięci np. Dunąj, Did, Łada i t. p. Pieśń historyczna o zwycięztwie nad Krzyżakami odniesioném r. 1410, odszukana przez Rzyszczewskiego a którą K. Wł. Wójcicki (\*) przytacza, jako pisaną w sto lat później (1510), nie jest pieśnią ludu: znać tu wyraźniej jeszcze niż w pieśni Galla, rozebranej wyżej, że to jest utwór sztuczny, kompozycya, koncept pobożnéj duszy, która sobie rozmyśla:

> Tak ci Pan Bóg hardosé traci A pokorę hojnie placi. Sprawiedliwosć zawdy zmoże Daj tak zawsze wygrać Boże!

zaczyna zaś od oznaczenia czasu podług kalendarza kościelnego:

We wtorków dzień apostolski Rzekł marszałek królów polski: "Wielki to jest lud nad nami, Trzeba by był Pan Bóg z nami."

(\*) Historya Literatury Polskiej w zarysach, Tom 1 str. 78 i nast.

## 85

Na jednym krańcu słowiańszczyzny *Czechy* stanowią jakby przednią straż pogańskich Słowian. Już Saksonowie

Pieśń ludu tak się nigdy nie zaczyna i nie jest nigdy ani tak rozwlekła ani tak kantyczkowémi pisana wierszami. Więcej życia jest w *pieśni nowej o Gdańsku*, gdzie piękny zwrot:

> Płaczliwe matki I wy smutne wdowy! Czemuście płaczem Albolitéż słowy Nieodwróciły synów, mężów z boju Zostać w pokoju!

i wyrażenie hyperboliczne:

I krew płynącą Zewszad z gór rowami,

pokazują fantazyę więcej ludową, ale druk (1577) wyraźnie nam powiada, że to "*pieśń nowa… teraz znowu* uczyniona." W ogóle w pieśniach historycznych *pisanych* przebija się nie mało życia, bo to był przedmiot ulubiony poetów. Religijność stanowi odcień tego rodzaju pieśni i właściwych polskich i ukraińskich. Twórczości tu nieraz więcej niż w pieśniach religijnych, chociaż i tamte pisane były z uczuciem i wiarą, bo przez ludzi, co żyli życiem ogółu społeczeństwa, jakkolwiek nieświadomie, bez uznania; przeczuwali bowiem to, czego wyrozumować sobie nie mogli, od czego się nie odrywali nigdy myślą swoją.

Tak więc podług wszelkiego prawdopodobieństwa nie było u nas pieśni ludu historycznych a przynajmniej w ogólności nie leżały one w duchu narodu, i tylko księża a później szlachta pisać w podobnym rodzaju zaczęła: lud uwieczniał swoje uczucia a dzieje zewnętrzne obchodziły tylko drużynę szlachty, wątpić więc trzeba aby Ind opiewał zwycięstwa, które go obchodzić nie mogły. Dla tego nieutrzyma się przypuszczenie p. Wójcickiego w tym względzie (\*) a mianowicie że były odwiecznie pieśni historyczne ludu.

(\*) Tamże str. 77.

ulegli chrześcijańskim braciom Germanom, a tylko Północ skandynawska, tylko cały Wschód stowiański Europy zachował przodków podania i nie uległ Franków przemocy, chociaż z płonących wiarą chrześcijańską narodów Europy padały już skry światła na północ i ku wschodowi. Z nową wiarą u Skandynawów i Słowian zmieniać sie zaczeły stosunki państwowe i towarzyskie a mianowicie te ostatnie, gdy obce drużyny, co w zapadłych wiekach przeszłości bógwié skąd napłynęły, poddały sobie klassę niższą (co było u nas) i same władzy panującego dotąd niesłychanej u nich (np. w Skandynawii) uledz musiały. Drużyny te przeważający wpływ wywarły na północy Europy i dla tego miały swoich bardów, skaldów, opiewających boje i bohatérów (1). Na granicy chrześcijańskiego i pogańskiego świata stoją drużyny czeskie, drużyny, które ani Frankom, ani Niemcom i nowéj wierze, uledz jak skandynawskie nie chciały i walczyły w obronie swej wiary i kraju. Rekopism królodworski przedstawia nam typy olbrzymie, majestatyczne wielkich wojowników i wielkiego ducha, jak pieśni homeryczne a sprawa, w jakiej walczą bohaterowie Czech, Eddę skandynawską i duch pogański, wiejący z niej na myśl przywodzi. Była to walka pogaństwa i miejscowości z kosmopolityzmem chrześcijaństwa czyli katolicyzmem.

W dzisiejszém stanowisku naukowém t. j. filozoficznohistoryczném zapatrywania się na literaturę, nie można pieśni w tak zwanym rękopismie królodworskim zawartych uważać za jeden poemat utworzony odrazu, chociaż mu sztuka nadała zewnętrzną postać jedności; zbyt niezręcznie

(1) Pieśni Ossyana w zupelności podrobione być nie mogły, bo tam zbyt wiele życia, zbyt mocno przemawia natura, aby tych pieśni nie postawić na równi z homerycznémi, *przerobionémi* przez uczonych aleksandryjskich, zawsze jednak z tłem ludowém. jednak dokonał tego jakiś człowiek pismienny, może nawet uczony, jak owi uczeni greccy filologowie w Aleksandryi. Sztucznie ułożoną całość lliady znakomici badacze starożytności, zacząwszy od genialnego Vico, rozbili na pierwiastki składowe. Tak samo rozłożyć trzeba i rekopism królodworski na urywki (rapsody) wnikając w duch pieśni ludu. Pieśń Libuszy, przedstawiająca nam rys zwyczajów i obyczajów czyli życia wewnętrznego i druga p. n. Sejm, stanowią rapsody oddzielne, podobne do niektórych rapsodów pieśni Homera. P. Hanka słusznie oddzielił te dwie pieśni, chociaż rękopism (przepisywany przez człowieka niewiadomego rzeczy) łączy oba te rapsody: nie zgodziłbym się zatém z p. Maciejowskim (1) na to, że Lucyan Siemieński w przekładzie słusznie pomieszał obie te pieśni; bo właściwie charakter rapsodyczny wydania pokazałby nam pieśni te więcej zbliżonemi do pierwotnej ich czystości t. j. tak, jak się one wyrywały z duszy wieszczów. Urywków (rapsodów) takich mnóstwo być musiało w Czechach od najdawniejszych czasów, bo tam widzimy zwrot pieśniowy, jak w Grecvi, Serbii lub u Skandynawów a drużyna (lachy czeskie) była tak silną, że natchnęła wieszczów swojémi bohaterskiémi czynami.

Ceniąc więc rękopism królodworski ze stanowiska nauki spółczesnéj (2), widzimy w nim rapsody czyli urywki, malujące pełne czyny życia bohatérów natchnionych. Jeden urywek z najdawniejszych czasów przedstawia nam olbrzy-

(1) Pamiętniki o dziejach, pismiennictwie i prawodawstwie Słowian. Tom II, str. 46.

(2) A. W. Maciejowski, stosując pojęcia spółczesne o literaturze starożytnéj a mianowicie o pieśniach Homera do pieśni o półku Igora, trafną czyni uwagę, że to być może zbiór dawnych o wojnach z poganami nuconych narodowych pieśni. Ob. *Pamiętniki*, tom 2 str. 53 i 54. mio-majestatyczną, wspaniałą, pełną uroczystości postać natchnionego wieszcza — wojownika: Zaboja t. j. uosobioną potęgę ducha, wcieloną w czyn, potęgę działającą słowem natchnioném i natchnionym czynem. Patrzcie na granicy świata chrześcijańskiego i pogańskiego, na tę postać wieszcza i wojownika!

Z czarnego lasu wygląda skala: Zabój na skały wystąpił czoło, Po wszech krainach pojrzał wokoło. Cała kraina smutkiem powiała I on gołębim zawodzi płaczem. Siedzi tak długo, w długićj tęsknicy, Aż się jak jeleń schwyci na nogi, Na dół przez bory, przez puste drogi Pędzi po mężach: był u każdego, Z włości do włości w całćj ziemicy, Każdemu w ucho rzekł coś skrytego: Bogom się skłonił Dalćj pogonił i t. d. (1).

Tu poezya prawdziwa, bo najwyższa potęga rzeczywistości, natchnienia. Cały rękopism królodworski zasługuje na uwagę badaczów i artystów jak pieśni Homera, Ossyana lub Edda skandynawska, pieśni serbskie: bo tu się przegląda życie ludów, co się rozwijały z największą dzielnością i gdybyśmy śpieszyć nie musieli do przedmiotu naszego badania t. j. do mówienia o naszéj poezyi pod wpływem

(1) Pomiędzy szkicami historycznémi p. Aleksandra Lesser, odnoszącémi się do pierwotnych wieków słowiańszczyzny, widzieliśmy także rys Zaboja, odznaczający się śmiałością pomysłu, pomimo niewykończenia. Przekonani jesteśmy, że nasz artysta utalentowany na drodze malarstwa historycznego niepospolite wydać jest zdołny utwory, pracując nad témi szczególniej przedmiotami, które wymagają fantazyi, uczucia poetycznego. Chrześcijaństwa i łaciny, niepodobnaby nam było oderwać się od rozbioru szczegółowego cudnych rapsodów, co nam pozostały po owych Zabojach, Lumirach, którzy "serce ze sercem ześpiewali pieniem" odzywając się do wojów (bohaterów, rycerzy, wojowników):

> Męże bratnich serc, Męże ognistych wzroków! Wam wieje pieśń Z padołu najgłębszych mroków, Od serca płynie pieśń

Od serca glębi ku wam

A w sercu smutek sam.

Czyż np. opis następujący walki:

Zabój ciął mieczem I kęs z Ludieka tarczy odkroi; Ludiek ciął mieczem, Miecz po skórzanéj zwinął się zbroi; Palą się oba — cios mnie — cios tobie! Od stóp do głowy sieką po sobie, Krwi zostawują szerokie ślady, Krwią opłynęły mężów gromady, Bo rzezią wrzały już strony obie!

albo ustęp o zgonie, pięknie jak poprzedzający przetłumaczony przez Siemieńskiego:

> Tam on spoczywa — krew ciepła zdrojem Płynie za duszą, za życiem swojém, Ziemia krew ciepłą pije napojem —

nie przypomina Homera? Urywek znowu następujący, żywo przypomina Ossyana i duch pieśni skandynawskich:

> Bracie! czy widzisz owdzie wierzch szary, Tam z woli bogów my zwyciężyli! Tam dusz tysiące lata w téj chwili Z drzewa na drzewo między konary. Zwierz się ich boi, boi ród ptaszy, Jedna się sowa tylko nie straszy.

Zdaje się, że w Czechach zbiegł się Wschód i Zachód Europy i południowa fantazya Greków i północny duch Skandynawów zestrzeliły w to ognisko i wydały pieśni cudne, z których tylko pozostały ułamki, ale z których wieje życie, jeśli je sobie w duszy dośpiewasz. Oldrzych i Jarmir, rapsod z późniejszych jak się zdaje czasów, pokazuje wszakże barwę pierwotnéj surowości: tu świćżość obrazów, ta sama co w pierwszej pieśni, ten sam "Czarny las, Wyhoń-Dąb," co w nocnéj ciemnicy, jak Zabój z najgłębszego padołu śród leśnych czaharów głoszący zemstę, pokaźują jeden duch i kto wić czy nie jedną epokę, okres (cykł) pieśni. Może tu stare wyrażenia pieśni, zastosowane są do opisu walki z Polanami np.

> Wyszli na góre, staneli kraj lasu Tam milczy Praga w czarowném marzeniu: Weltawa mglistą kurzyła się parą: Za Pragą góry w błękitnawym cieniu, Swit za górami wdziewał barwe szara.

Mimowolnie tu na myśl przychodzi opis walki Tytanów Homera z bogami z powodu miejscowości, która do dziś dnia pokazuje się na scenie działania bohatérów Iliady. Nie od rzeczy będzie zwrócić i na szczegóły uwagę. Jakże np. w téj pieśni poetyczna rachuba (1):

Hufiec ten liczył sto mężów dobranych, Sto mieczów w pochwach chowali skórzanych, Sto rąk do mieczów a ręce ich silne, Sto serc a wszystkie wodzowi przychylne.

Pośrodku boju zebrały się zbory Podadzą ręce i splotą się wiankiem I rospoczęli ciche rozgowory.

(1) To nie jest pieśń składana t. j. pisana, gdzie widać statystycz-

ne wyrachowanie, np. w jednéj z naszych później składanych pieśni: Pięćdziesiąt tysiąc na placu

Zostalo ich nie bez placzu A czterdzieści poimano!

Gdzie się Ruś chrześcijańska, Ruś święta z pogaństwem zetknęła, gdzie jak wspomnienie Lumira w Czechach przechowało się wspomnienie Bojana wieszczego, gdzie się później ukraińscy woje, kozacy, jak lachy czeskie ścierali z poganami, tam w późniejszych czasach rozwijają się dumy historyczne, pełne wdzięku, przypominające nam pieśni Serbów i podobny sie odgłos rozlega wspomnień przeszłości chrześcijańsko-pogańskiej, teskny, poważny, uroczy. Pieśń o półku Igora jest pomnikiem pełnym majestatycznej wielkości, bo jak Boska komedya Dantego dwa nam przedstawia światy: pogański si chrześcijański, a jak w utworze artystycznym Danta prześwietla się natura, życie społeczeństwa; tak w sztucznie, ułożonej mozajce pieśni o półku Igora, widzimy iskry geniuszu ludu. Lud ten nie stracił zasady życia swojęgo, co się rozwijało w ciągu wieków na konie natury; tylko ją ugodnił, tylko swój zapał uczuć zwrócił w nową stronę, zachował jednak duch swój i wspomnienia, którémi się duch ten okrywał, jak niebo się okrywa gwiazd lub obłoków szatą.

Nie podobna się zastanawiać nad pięknościami pojedynczych rapsodów, na które się rospada poemat sztuczny, przy głębszém rospatrzeniu się w jego treści, bez rozbioru szczegółowego, który wychodzi z zakresu naszéj pracy. Tu tylko ogólną czynimy uwagę, że jak poeci włoscy XVI wieku, a mianowicie Ariosto i Tasso z całémi poematami stanowią rozwinięcie Dante'go - tak wszystkie pieśni ukraińskie a mianowicie historyczne, od XVI zacząwszy wieku, są dalszym ciągicm słowa o półku Igora. Jeden i ten sam duch przewiéwa owe rapsody, wylewające się z duszy ludu, obudzonego do życia i utwory spółczesnych nam wielkich śpiewaków Ukrainy. Zdaje się, że dzisiejszy poeta pisał owe słowa starożytnego rapsodu: 1. 1. 1. man part of the second s An the second

Żałosna trawa ziemią liść rozściela I drzewo tęskne rozsłania konary, Bo wstały czasy, nie czasy wesela: Pustynia cale zaległa obszary, W dziedzinie wnuków Dażdboga mieznana Wzeszła dziewica na ziemię Trojana, *Niedola* w skrzydła plasnęła łabędzie A po kraj morza i u Donu rzeki Ze snu mordercze zbudziły się wieki.

Literatura pieśniowa od tych czasów (jak w Dantem) przybiérać zaczyna barwę religijną, we wszystkich utworach poetycznych w Polsce i na Rusi. Ginie chronologia w pieśniach ludu, wszędzie wszakże widzimy w nich odcień religijny, równie jak w podaniach, bajkach nawet. Zastanówmy się więc nad pieśniami pod wpływem Chrześcijaństwa i łaciny a przekonamy się, że i tu je ożywia duch odwiecznie w nich żyjący. Powtarzając słowa dziewicy-poety, zgasłej zbyt wcześnie dla literatury, słowa obrane za godło obecnego ustępu, lud nasz i za czasów chrześcijańskich:

> Kiedy młodzieńczą piersią piérwsze nucił śpiéwy, Aniołów widział w ziemskich synach Ewy, Na tle rzeczywistości malował wiek złoty Pośród walk namietności obraz kreślił cnoty

a zatém dodać z poetą, że w czasach chrześcijańskich, równie jak w czasach najpoetyczniejszych przedchrześcijańskiej przeszłości:

> Zmienione lice, lecz umysł świeży W urojonym buja świecie, Wśród wyobrażeń manowców bieży, Jak motyl na róży kwiecie.

Dzieje literatury a mianowicie poezyi usprawiedliwiają to w szczegółach, że lud z usposobieniem więcej uczuciowem i zarazem praktycznem kochał się w ideałach doskonałości i dla tego ukochał nową wiarę (chrześcijańską). Nie można powiedzićć, że Chrześcijaństwo niszczyło całą przeszłość (1); bo duch nowéj nauki ugodniając życie, nie niszczył, ale tworzył, budował.

O fakcie tak ważnym jak Chrześcijaństwo, fakcie który (jakkolwiek go uważać będziemy i z jakiegobać stanowiska zapatrywać się zechcemy na wielkie skutki przezeń dokonane) znaczeniem wpływowém przewyższa wszystkie zdarzenia historyczne, jakie kiedykolwiek zaszły na ziemi, nie można się odzywać z lekceważeniem. Wystawmy sobie człowieka, co się śmieje ze świata, który go otacza i krytykuje prawa natury, bo mu się zdaje, żeby daleko lepiéj było, gdyby świat inaczej był stworzony, niż jest: byłby to krytyk naturalista śmieszny a raczej godny litości bo odurzony, upojony jakąś narkotyczną zasadą osobistych urojeń, jeżeli nie obrany całkiem z rozumu. Wystawmy sobie znowu krytyka-estetyka, który same wady widzi w obrazach mistrzów, w utworach artystów: byłby to człowiek dziwny, człowiek bez uczucia, nie mówiąc już o myśli; gdyby zresztą można było sobie wystawić człowieka, na któregoby nie działała ani natura, ani sztuka, któryby nie widział celu w dziełach natury, nie doznawał roskoszy w utworach sztuki. Poetom podobne uniesienia przebaczyć można, gdy niszczą w urojeniach byt natury i całego społeczeństwa, aby nam pokazać całą potęgę indywidualnego uczucia, całe oburzenie na niedołężność człowieka, nie

(1) Rys dziejów pismiennictwa polskiego Lesława Łukaszewicza § 6. Sprzeczność jest z § 2, gdzie autor pisze, że starodawnych pogańskich zwyczajów, obyczajów i uroczystości nieodrzucono wprost po przyjęciu Chrystusa nauki, ale je tylko na chrześcijańskie przemieniono, zastosowano do nich lub z niemi pomieszano. Chodakowski rzucił myśl, której się chwycono bezzasa dnie i przepisują ciągle z książki do książki, nie przeczywając, że w tem nie ma wiele sensu: myśł Chodakowskiego nie wytrzyma krytyki, gdy się wniknie w istote rzeczy przy filozoficznem uważaniu dziejów.

wprawiajacego w gre, ruch i działanie sił swoich. Niedołężność wprawdzie, brak uprawy woli sprawia, że ziemia leżąca odłogiem zarasta chwastem niedoli; sensu jednak nie ma w zapatrywaniu sie na świat i przyszłość jego ze stanowiska ujemnego tylko i burzeniu go bajronowską krytyką: bo to się nawet w życiu człowieka odbije, a ten co widzi same wady, złe samo w świecie, nie osiągnie pewno ze swego położenia tych korzyści, jakie mu władze jego w zetknieciu ze światem przedstawiaja. Naturalista bada nature i jej prawa: prawdziwy tylko znawca sztuki ocenić potrafi zaletv utworów artystycznych i prawdziwy tylko znawca dziejów ceni wypadki historyczne, te utwory artystyczne noli ludzkiej i znaczenie ich wpływowe, jak naturalista, a zatém nie rozszerza się nad tém, co być powinno (bo to do historyi nie należy), ale nad tém, co było i szuka praw tego. Jak znawca sztuki, badacz dziejów z artystyczném usposobieniem widzi w historyi wcielenie się ducha: życie samo jest tu dziełem sztuki, a jeżeli ludzie nie tworzą arcydzieł, o jakich mają pojecie, brak im tego coby nazwać można talentem woli, brak im twórczości woli, bo ta nie jest rzeczą zwyczajną jak w sztuce tak w życiu praktyczném, i owszem trudniej być nawet wielkim prawdziwie człowiekiem, niż wielkim artystą, bo największym na świecie artystą i geniuszem jest — wielki człowiek, geniusz woli.

Cała Europa przyjęła wiarę chrześcijańską, a z nią oświatę religijną, jako zawiązki uspołecznienia i prawdziwéj cywilizacyi Europy, która przez łacinę weszła właśnie na drogę postępu. Dzieje nam pokazują, że w Europie łacina długo tłumiła wzrost prawdziwéj oświaty — ale któż temu był winien? brak ducha i życia, barbarzyństwo średniowiekowe, co zalewało Europę. Przypomnijmy sobie owe smutne czasy niedoli i ciemnoty, jakiéj doznawała ta część ziemi przez wpływy dzikich ludów, nim się te ustaliły śród od-

wiecznie osiadłych ludów Europy, a przekonamy się, że Chrześcijaństwo i łacina wydały najpiekniejsze owoce wykształcenia moralnego i umysłowego, owoce dziwnie odbijające obok zwyczajów i obyczajów, w których się pokazywała cała surowość nieokrzesania, dziczyzny. Trzeba było za pomoca nowéj dla zmysłowych ludów wiary i nowéj dla nich oświaty (łacińskiej) okulizować nowe szlachetniejsze szczepy, któreby słodsze wydały owoce nad owe cierpkie, kwaśne jabłka i leśne grusze, równie cierpki wydające owoc na przestrzeniach jakie ludy Germanów, Słowian i Skandynawów zaległy. Łacina, nie mówiąc już o Chrześcijaństwie, nie tylko nie przytłumiła ducha w ogólności, ale się owszem przyczyniła do jego rozwinięcia, czego najlepszym dowodem jest między innémi to, że tylko ludy, przyjmujące wiarę Chrystusa, oświatę grecko-rzymskiego świata, doszły do wyższego stopnia wykształcenia, a kraje oddalone od tego ogniska np. Litwa i t. p. długo przetrwały w barbarzyństwie pod względem obyczajów i w ciemnocie, na co już wyżej zwróciliśmy uwagę. Przeznaczeniem ludów całych, jak pojedynczych ludzi, jest kształcenie się przez naśladowanie i dla tego ludy Europy szły tą długą, ale konieczną drogą, by obudzić w sobie własne siły. W naturalnym biegu rzeczy naprzód pojmowano formę tylko nowej nauki i nowéj wiary, a potém się zwrócono do treści. Forma potrzebna była dla upowszechnienia wyobrażeń przez wystawianie ich sposobem symbolicznym, zmysłowym a co do nauki starożytności, chociaż jéj nie pojmowali czysto Arabowie ani Chrześcijanie, wielką wszakże uczynili przysługę przekazując potomności zabytki starożytności klassycznéj: bo czémżeby się była karmiła owa badawcza myśl i uczucie pełne życia rodowości we Włoszech, Francyi w Niemczech i t. d. w wieku XIV i XVI a bez tego czémżeby dziś była cywilizacya Europy? Barbarzyństwem form średniowiekowych.

Że wpływ łaciny i Chrześcijaństwa czuć sje dawał ł Polsce, nie ulega to najmniejszéj wątpliwości, ale mała liczba osób umiejacych po łacinie, nie mogła wywrzeć wpływu głuszącego polsczyzne i dla tego to pieśni i podania ludu przetrwały między massami. Duch nowéj wiary działał na ogół, ale ten wpływ nie był także stanowczy ani w Polsce, ani u zachodnich i północnych sasiadów czyh Słowian zachodnich i Pomorzan. Lud powstający przeciwko nanom i duchowieństwu po śmierci Bolesława, który swoją dzielnością zjednoczyć potrafił ludy różnych, jakkolwiek pokrewnych zwyczajów i obyczajów, pokazuje: że jeszcze nie zlał się był naród w jedno z władzą duchowna ani świecką. Bolesław W. był niezawodnie wielkim monarcha. jak Karol W., ale to czego dokonał nie mogło odrazu znaleść spółczucia pośród ogółu ludu, który dwie odrazu widział organizujące się władze: świecką panów i duchowną Pokazuje się, że obczyzna, co wpływała na miejksieży. scowość naszą, nie przerobiła zaraz tego materyału, jak chciała, czego dowodem jest, między innémi język polski, urabiający się w ciągu wieków całych-jak się urabiała zasada społeczeństwa, którego język był odbiciem, wyrazem. Język ten do XVI wieku wyrabia się pod rozmaitémi wpływami i tym sposobem nabiéra fizyognomii właściwej sobie, znaczenia indywidualnego, żyje rzec można życiem organiczném, rozwijając się własną potęgą. Nie mamy pomników jezyka polskiego za Piastów: pieśń Bogarodzica, któréj wieku bolesławskiego D. Szulc dowodzi niezawodnie nie doszła do nas w czystości pierwiastkowej, we wszystkich zaś okruchach z XIV pozostałych wieku i późniejszych -zabytkach, które nam p. Maciejowski (1), p. Wójcicki (2)

<sup>(1)</sup> Pamiętniki o dziejach pismiennictwie i prawodawstwie Słowian. Tem 2, od str. 331.

<sup>(2)</sup> Hist. literatury polskiej w zarysach. Tom I, Okres drugi, stron. 393 i nast.

i p. Wiszniewski (1) przytaczają, pokazuje się język znacznie już wykształcony, a to przez używanie go w rozmaitych przedmiotach. Na tych okruchach języka co nam pozostały z XIV i XV wieku, widzimy piętno słowiańszczyżny t. j. ogólności, która się zetrzeć w żaden sposób nie mogła, chociaż na nia tak różnorodne wpływy działały. Jezyk polski zbliżony jest do ruskiego i czeskiego i temu to przypisać niezawodnie należy wpływ polszczyzny na jezyk małoruski i białoruski, którego zabytki w tylu pomnikach przeszłości i dzisiejszéj mowie ruskiej na Litwie i Rusi widzimy. Rzecz niezawodna, że pieśni religijne czeskie u nas śpiewano, przekłady zatém nasze urywków Pisma Ś. musiały się posiłkować przekładem czeskim. W XVI wieku przekład słowiański Pisma Ś. wpłynął na wykształcenie pięknego języka Budnego (2).

Na ten pierwiastek języka żywy, kształtujący go rozmaicie aż do XVI i XVII nawet wieku, szczególniejszą zwrócić trzeba uwagę i dla tego badać głównie literaturę ludową, bo to źródło wody żywej dla badacza. Nie od rzeczy tu może będzie uczynić postrzeżenie, że język nasz rozwinał się ostatecznie i ukształtował wtedy właśnie, kiedy się pod względem jeograficznym rozwinęło i społeczeństwo t. j. w XVI i XVII jeszcze wieku, a jakkolwiek wpływy obce tamowały nieraz wzrost i kształcenie się społeczeństwa, tak i wykształceniu języka przeszkadzała obczyzna, lubo tak wielkiego, tak przeważnego wpływu, jakby się na pozór zdawać mogło, nie wywarła. : .

(1) Hist. literatury polskiej. Tom 1, epoka druga, rozdział 3, 4. (2) Oto są sposoby mówienia słowiańskie, jakie spotykamy w pomnikach z XIV, XV i XVI nawet wieku: "Jest szedł - stał jest - zmartwychwstał jestjest walczyła"- czytany jeszcze w kancyonale z r. 1521, w pieśaiach bowiem i w ogóle pismach nabożnych język się odmieniał bardzo powoli. Nasze: rabilem, szedlem jest skrótem pierwotnego robil jestem szedljestem i t. p. Tryb bezokoliczny kończący się na i (y) op. raczy zam. racz, pomeszy zem. pomóż, proszy zam. proś i t. p. W XVI wieku Rej używa ozasem form, jakie spotykamy w XIV.

13

W istocie! kiely się zastanowimy, że pierwsze wieki wprowadzönego u nas Chrześcejaństwa, były to wieki najstruszniejszej ciemnoly; że później nawet napływy obcego wyksztułcenia udzielały się pierwonnie tylko osobom pojedyhezym; duchownym po klasztorach lub dostojnikom stojaovin przy storze rządu, który się wiązał węzłami łaciny z haiwyższa władza świata (Rzymem), że późniejsze ozasy napadów Litvey, Tatarów i t. p. przygasiły nawet i to iskierki bladego, ponychanego światła księżycowego, światła po-Negaliego od słowca starożytności, co już oddawna zaszło winorze barbarzyństwa, gdy noc ciemna zaległa Europe odles a zatém w XV dopiéro a właściwie w XVI wieku. łudina przeważnie wpływać na zagłuszonie jezyka i ducha nugra - przekonamy się, że wpływ łaciny był mniejszy, niż się napozór zdaje w ciągu kilku wieków. Kiedy ten whyw coast sillifiszym sig stawal, budził się pierwiastek rodowy, odzywał się duch miejscowy, obok tego kosmopolivenega duella i równoważył żywieł obcy, napływający z zównątrz w XV i XVI wieku. Pod wpływem niewielkiej heaby uczonych nie mogła się rozwijać łacina tak, aby thumits naturalne rozwijąnie się społeczeństwa, owszem tam gdzie np. Grzegorz z Sanoka wykładał Wiegiliusza, bodziła się samodzielność myślenia; wiemy bowiem, że żaden naród nie rozwijał się twórczo sam przez się, ale przez naśladowanie naprzód formy a potém i treści. Bijącym w oczy przykłademi są języki romańskie a mianowicie prowansalski i włoski, które naprzód rozwinęły literatury rodowe, be się najpredzéj wykaztałciły przez zetkniecie z Rzymem i jego wspomnieniami, które ożywiały Włochy, ożywiały południową Francyę. lle razy zastanawiam się nad językiem Kochanowskiego, nie mogę pojąć kiedy ten język przyszedł do tak wysokiego stopnia wykształcenia; mimowelnie zatém przypuścić trzeba, że go nie głuszyła bardzo łacina, bujająca

sampas no klauzurach, a pod otwartten niebem, na świeżem powietrzu życia rozwijał się tymczasem jezyk endnie piękny. bogety, pełen świeżości, okwitości i wdzieku. Jązyk ten stworzył, jak pieśni i podania, zwyczaje i obyczaje pasza, geniusz ludu - geniusz ludu wypielegnował go a łudzie, co oddychali jedna myślą i uczuciem z narodem rozwijali go. Nie możemy pisać szczegółowo dziejów rozwijania się łaciny i zastanawiać się nad pomnikami, jak to czyni Wiszniewski, z rozmaitych powodów a mianowicie: a) Że akta urzędowe, pomniki historyczne, prawne, polityczne i t. p. nie należą do historyi literatury; ale do historyi w ogólności a nawet w historyi dawać ich nie można in crydo t. j. przedstawiając materyał wprost, jak to p. Wiszniewski ozyni bezużytecznie, gły przepisuje ogromne wyjątki z archiwów, nieraz związku z historyą literatury nie mające, taki chyba jak opis Carogrodu lub najścia Tatarów. b) Ze w history, literatury, jak ją dziś pojmujemy, nie powinny się mieścić nauki specyalne, ale tylko te pomniki przesżłości, w których się duch narodu a mianowicie jego usposobienie umysłowe i uczucia ogólne t. j. obchodzuce ogół wyrażają. Jakiż np. związek mają ortyle prawa magdeburskiego z historyą literatury? Taki chyba, jak dzis kodeksa nasze prawne! Tu się wyraża także duch natodu, ale ogółowi ezytających nie można przedstawiać materyału sa-Dziś przecież księgi specyalne nie należą do litemego. ratury np. matematyczne, prawne i t. p., a dla czegoż je mieszać do historyi literatury? 'Co innego jest historya nauk, oświecenie w ogółności a co innego historya literatury: me trzeba tego mgdy spuszczać z uwagi.

Rozwijając dzleje pismiennictwa łacińskiego, trzeba zwrócić na to uwagę, że jak literatura miejscowa polska była wyrazem życia, wyrazem usposobienia wewnętrznego narodu; tak łacińska, jako wyraz kosmopolityzmu, uważała

zewnętrznie, powierzchownie miejscowość, życie i dzieje nasze. Stemwszystkiém jedna literatura całkuje drugą, duch miejscowy nieraz wieje w pismach ludzi, wykształconych na wzorach obcych (1).

Gdzież na to wszystko dowody?

Adam Świnka, prałat przy katedrze krakowskiej, w XV wieku pisze wiersz okolicznościowy (Epitaphium) z powodu śmierci, która nas nie wiele obchodzi. Grzegorz z Sanoka, prałat znakomity, pisze nagrobki dla osób prywatnych, dla Władysława Jagiełły Epitaphium i t. p. Mikolaj Kotwic pisze elegie na śmierć arcybiskupa gnieźnieńskiego. Wawrzyniec Korwin (między innémi pracami) Epicedium in serenissimum Alexandrum Poloniae regem, Vilnae demortuum, elegiaco carmine i w podobnym rodzaju drugie: Epithalamium in nuptiis Sigismundi I. elegis compositum. Paweł z Krośna pisze panegiryk na pochwałę Władysława wegierskiego i cześć Ś. Stanisława, a potém Epithalamium na wesele Zygmunta I<sup>50</sup> i w. i. które wylicza Wiszniewski (Tom VI, str. 225, 6) a między innémi: Victoria Sigismundi 1. anno 1514 e Moschis relata, carmine elegiaco.

W XVI także wieku głośny Krzycki pisze wiersze z powodu wesela Zygmunta i Barbary, dalej Epitaphia dla rozmaitych osób, nakoniec Cantilena de victoria Sigismundi primi, Regis Poloniae, de Moschis etc.

Dantyszek pisał po większej części wiersze z powodu rozmaitych zdarzeń historycznych, ale i on jak dwaj poprzednicy jego nie mógł się obejść bez napisania Epithalamum na wesele. Epithalamium Zygmuntowi Augustowi pisał Klemens Janicki, autor dzieł p. n. Tristium liber 1. Variarum elegiarum liber 1. Epigrammatum liber 1. Pi-

<sup>(1)</sup> Literatura łacińsko-polska dopiero po upadku scholastycyzmu pokazuje więcej życia.

sal on Vitae regum polonorum, elegiaco carmine i Vitae Archiepiscoporum Gnesnensium.

*Grzegórz z Samborza* pisał wiersze okolicznościowe, pod rozmaitémi napisami, gdzie się najczęściej zwraca do osób pojedynczych, pisze z powodu ich śmierci lub wyniesienia i t. p. okoliczności. — Co to nas wszystko obchodzi?..

Ten sam zwrot do osób widać w poezyach łacińskich Jana Kochanowskiego, Jedrzeja Trzycieskiego, Szymona Szymonowicza, Wacława Szamotulskiego, Andrzeja Zbylitowskiego i wielu innych. Najwięcej osoby się chwalą, nigdy się prawie nie dotyka całego społeczeństwa, chyba nawiasowo, jakby od niechcenia. Ważna to bardzo rzecz, że właśnie w tym zwrocie widzimy zupełnie co innego niż w picśniach ludu, gdzie zawsze przedmiotem całe spoleczeństwo a bohatérowie żyją śród ludu, który ich opiewa, opiewa jedne i te same uczucia, co ożywiają massy całe. Jeden tylko poeta, piszący po łacinie zwraca się do całego społeczeństwa i muzom swoim każe opiewać Ruś i błonia i niwy i bojne plony, bogactwa lasów i ruskie miasta nad Sanem, Lwów święty, stolicę Rusi i Zamość, zwyczaje i obyczaje. Poetą który to pisał jest Klonowicz. W poemacie Roksolania przedstawia on miejscowość wybornie, chociaż obcym nam językiem, który dziwnie odbija przy opisie okolić Lwowa i Lublina, Bystrzycy i Sanu, Zamościa i Kijowa, zwyczajów i obyczajów naszego ludu, naszych Żydów. Stary ten język Rzymian w Roksolanii przypomina jednakże pełne życia obrazy w Odyssei Homera i naturę i społeczeństwo w prostocie homerycznéj przedstawia. Zdaje się, że przebywamy te strony, te miasta i wsie, pola i łąki i gaje, że oddychamy świeżém pół powietrzem i przypatrujemy się pszczołom po lasach i rybom w wodzie, przysłuchujemy się gwarowi ludu, wrzaskowi miast i.... podaniom ludu, wierze jego w czarownice i t. d. To samo' pokazuje sie 'i

w innych poematach Kłonowicza, o czém później powiemy. Tak więc w XVI wieku łącina się nawet zwraca ku temu, to ją otacza i stroi południowémi barwy Italii, obrązami dbitologicznémi świat w którym żyje, życie miejscowe i wyobrążenia rodowe.

Widzieliśmy. wyźćj, że lud nie rozumiał reform spodecznych, religijnych ani politycznych, wprowadzonych z Chrześcijaństwem i dta tego nie miał do nich spółczucja, dopóki nie przywykł do tych nowości, które zresztą wynikały z koniecznych potrzeb i stosunków, w jakich zastawał navód cały z otaczającym go światem.

Lud withł Kazimirza słowy: "A witajże witaj miły gospodynie!" temu samemu wszakże Kazimirzowi lud na półdzikiem Mazowszu opierał się w osobie Masława, który był wyrazem dawnego porządku rzeczy, co się jaż ostać dłużej w żaden sposób nie mógł.

Chrześcijaństwo w Polsce, jak w Europie całéj, było wyrazem nowego zwrotu, nowego życia społeczeństwa, opartego na miłości, braterstwie, godności człowieka — było więc taktem światowym, czynem społeczeństwa stanowczo wpływowym; w przyszłości jednak dopiéro dojrzewać miało to, co się pokazywało w zawiązku tylko w formie symbolicznej, koniecznej dla propagandy w massach całych.

Natura czyli duch narodu zmienić się nie mógł zupełnie z nową nanką wiary i łaciną, chociaż bowiem form nieznanych dotąd wprowadzono wiele, niepodobna wszakże było przygłuszyć pierwiastków rodowych, które przetrwają zawsze tak długo, jak naród, stanowiąc jego istotę (narodowość). Nic niezuaczące jest prawie do XV wieku rozwijanie się u nas łaciny a kiedy ta wybujała, obudzone zaraz siły umysłowe chwytają się pierwiastków miejscowych i polszczyzną równoważą wpływ scholastycyzmu, co było nietylko u nas, alę w całéj prawie Europie. Tym sposobem nauka kączy się z narodem, ożywia się jego aczaciem i myślą, opiewa sławę kraju, sławę panających, ladai pojedynezych, co się odzbaczyli w państwie lub kościele, w wyższych słajach społeczeństwa. Jest to przejście do historyi ozyli kroniki, która mianowicie zachowuje pamięć wojowników znakomitych i wojen, dobroczyńców kraju w pokoju, założycieli instytucyj, odpowiednich potrzebom kraju lub pomniw ków jego usposobienia i dążności praktycznéj: klasztorów, kościołów, twierdz, miast, szkół it. d. Pomniki religijne, jako odbijnjące usposobienie ludu na kościoły, klasztory, były twierdzami ducha, jak wojenne twierdze i zamki były kościołami, uchroną ciała społeczeństwa.

Duchowieństwo musiało żyć w zbliżeniu z ludem i dla tego zupełnie odmienny od naszych poezyj łacińskich mają charakter pieśni religijne, składane przez duchowieństwo a potém i ludzi świeckich. Z powyższych przytaczeń, mamy, niejakie pojęcie o duchu poezyi łacińskiej, jeżeli wierszo łacińskie podobne nieraz do *okłupacyj*, zadawanych w petyce luh retervee bo szkołach duchownych, poszya naswać mo-Aby sobie utworzyć dokładujejsze wyobrażenie o téł ina. poezyi, tazeba sobie wystawić ludzi, których maiemana a w ich przekopania głęboka nauka-szkoły wykształciła do tego stopnia, że się gardzić nauczyli, pomiatać mową pospolita, mową gminu (lingua vulgatis) i samą natura a przynajmnićj obnjetnémi mniej wiecej byli na wszystko, co ich otaozało. Odrzupiwszy język i jego formy, słowa, frazy łacińskie, nie było nauki. Szczególniej umiejetności wykładane w barbarzyńskiej łacinie, powstałej w kuźni więków średnich, frazeologiją tylko były śród wyrazów oznaczają. cych działy, rozdziały, poddziały; wyrazów obojętnych, zę znaozeniem konwencyjném pośród trupiej sekcyj natury, j ledwie słabe dalatywało echo prawdy życia, życia natory i społeczeństwa. Powagi zastapiły tu doświadczenie. W poe-

· • .i

zyi tylko natura odzywała się żywiej, bo jej obrazy, bo obrazy uczuć i myśli naturalnych, ludzkich, jakkolwiek przechodziły przez alembik klassycyzmu, działały jednak więcej na wyobraźnie, a fantazya nowe tworzyła obrazy. Zresztą przez samo mechaniczne uczenie się form, wyrazów, zwrotów mówienia, trzeba się było zastanawiać nad rzeczami wyrażonémi w owych formach i nieraz się powtarzały nie złe nawet rzeczy zupełnie nieświadomie, jak to się do dziś dnia młodym poetom, autorom i kompozytorom bez talentu zdarza, gdy przepisują wiele rzeczy obcych, całe zwroty i ustepy czasem a czasem i w nich się odezwie natura. Mechanizm zresztą był sztuką niemałą, trudną, niepospolitą a my sami przy dzisiejszém wykształceniu nie zdolni bylibyśmy utworzyć nie podobnego. Trzeba było tamtoczesnych wyobrażeń, trzeba było owych przesądów uczonych, co wmawiały w ludzi zarozumiałych, że pisząc głupstwa największe na świecie robią rzeczy, trzeba było nakoniec zepsucia smaku i skażenia uczucia naturalności dla podziwiania owych geniuszów lilipuckich, mirmidońskich, co sądziły że są olbrzymami, a były karłami; trzeba było powtarzam tych wszystkich warunków, aby w chorobliwą wprawić ludzi Tym sposobem tylko mogli oni poświecać usiłonadetość. wań tyle i tyle łożyć pracy, marnotrawić czas na niedorzeczności, pisanie elegij, epigrammatów, panegiryków i poematów całych bez sensu nieraz, bez natchnienia.

Nie życie, nie natura, nie poznanie i działanie ani myśli i uczucia w związku z życiem będące, ożywiały pierś tych łudzi, ale sztuka t. j. pokazanie się, przypodobanie się łaskawym mecenasom, magnatom duchownym i świeckim. Jeżeli się wtedy udało komu napisać coś niezgorszego, bo niepodobna rozumie się przypuścić, aby już z piszących tego rodzaju nikt nie dobrego nie utworzył, były to w ogólności rysy zwyczajów i obyczajów t. j. puls miejscowości i czasu (1). Do ozdób nawet mitologicznych miesza się Chrześcijaństwo, gly np. Jan z Wiślicy, uczeń Pawła z Krosna, wzywa Matki Boskiej jak Torkwato Tasso w Jerozolimie wyzwolonej. Ciążący znowu wpływ klassycyzmu łacińskiego przebija się i w poezyi polskiej: formy rozamie się przedewszystkiem odbić się musiały, bo najczęściej naśladowano formy, zbliżywszy się mało do treści. Możeby się pod temi trupiemi szkieletami w zbutwiałych księgach coś i znałazło, gdyby się kto poświęcić zechciał badaniu historycznemu poezyi polsko-łacińskiej. Wiszniewski dał nam tylko materyał, a jednak przepracowanie faktów jest rzeczą główną, główną zasługą badacza, który tego drzewa, cegieł, marmuru i kamieni, słowem danego materyału użyć powinień

(1) Tak między innemi *Gallus* pisze jak Kazimirz pierwszy zachęca mężów do bitwy:

Multitudo non facit victoriam, Sed cui Deus donavit suam graciam, Mementote virtutis preterite Et labori vestro finem ponite.

Tu się przebija duch używiający rycerstwo polskie. To samo spotykamy w powołanej już wyżej pieśni z r. 1510. Podobny duch w znanéj pieśni p. n. O potrzebie pod Guzowem i t. p. W tych wszystkich pieśniach widać myśli samych autorów, jak w Tucydydesie, Liwiuszu i naśladujących ich kronikarzach nowożytnych. P. Wiszniewski bierze jednę mowę którą Mateusz Cholewa kładzie (jak sam autor historyi literatury polskiej się wyraża) w usta jednej z żon Popiela i przytacza w dobrej wierze jako zabytek wymowy z czasów Piastów, a następnie powiada, że mowę Kazimirza I. mianą do rycerstwa, z któréj przytoczyliśmy kilka wierszy, zachował nam Gallus. W kronikarzach tych odbija się niezawodnie duch przeszłości jak w Tucydydesie, Liwiuszu, ciągleby to powtarzać trzeba, ale możnaż brać kwiaty retoryczne i formy poetyczne utworów za dobrą monete? Byłaby to gruba dzisiejszego stanowiska naukowego nieznajomość, pojmowanie rzeczy zupełnie dzikie, przeszłowiekowe i niehistoryczne. Bolo to prosto naśladowanie klassycyzmu.

14

t. j. natchnąć myślą, związać planem w jednę całość, nie zaś wyliczać spis dzieł, ich tytuły i t. d. W literaturze same dzieła o tyle nas obchodzą, o ile autor przedstawi ich treść, pokaże znaczenie dziejowe, a jeżeli sam badacz nie przeczyta ich i nic o nich w ogólności powiedzieć nie może, na cóż się zdadzą wyjątki?

Niezawodnie na drodze owéj mieszaniny polszczyzny z łaciną, nie jeden może talent się zmarnował np. Mikołaj Hussovianus w którym się pokazują zarody myśli i w. i. Jędrzej Krzycki (Cricius) lub Dantyszek i t. p. byli to ludzie zdolni a źle skierowane ich zdolności nie tam ich doprowadziły, dokąd za popędem natury iśćby powinni byli, wykształciwszy się na łacinie i gdyby inne były okoliczności i inne wpływy czasowe na nich działały. Cóż jednak mógł zrobić dla literatury ulubieniec Bony, nietylko dworak, co się w literaturze kochał jak w zabawce, używając jéj zresztą za narzędzie wyniesienia się i potępiania złośliwą satyrą ludzi częstokroć niesprawiedliwie. Takim był Krzycki, nielepszym Dantyszek, bo w ogólności nienaturalność i wykwintność form towarzyszy nieporządkowi duszy. Z piszących po łacinie poezye: Kochanowski, Klonowicz zwracali się do natury używając języka własnego, a życie ich nie życie to Dantyszków, Krzyckich i t. p. ludzi bez charakteru.

Uczucie tylko religijne, uczucie bijące pulsem życia w łonie przeszłości przez tyle wieków, płynęło wprost do utworów noszących barwę religijną, a mianowicie napełniało nabożne oryginalne pieśni. Pieśni te były snać układane w duchu ludu, który je polubił i przechował, czego zaś nie przechował mniejsza o to, bo musiało to być nie odpowiedniém duchowi ogółu: było więc częścią dowolném, przypadkowém, nic nieznaczącém.

Zachowały się do dziś dnia imiona ludzi, którzy układali pieśni nabożne a mianowicie: Jana z Kępy (Opalińskiego)

biskupa poznańskiego, żyjącego w XIV wieku, który miał szczególne dla Matki Boskiéj nabożeństwo, i składał pieśni na jéj cześć, równie jak na cześć świętych (Wojciecha, Piotra i Pawła); Jana Opata Witowskiego co układał pieśni o mece pańskiej, mając za ideał samego Zbawce rodu naszego. Pieśni tego rodzaju musiały być upowszechnione i liczne, bo w XV wieku widzimy już całe ich zbiory. Owe pieśni biczowników, o których Lesław Łukaszewicz wspomina, pieśni śpiewane przez bractwa rozmaite, są utworem Sa znowu imiona bez dzieł np. nieznanych nam autorów. Stanisława Ciołka, biskupa poznańskiego z XV wieku. Barwa indywidualności piszących ginie w pieśniach nabożnych, jak w pieśniach świeckich ludu. Ci tylko pisarze pieśni religijnych mieli znaczenie, których utwory odbijały uczucia religijne ogólne t. j. spólne ogółowi całemu społeczeństwa.

Rzecz bardzo jasna, że zbiory pieśni kościelnych musiały być wcześniejsze od zbiorów pieśni świeckieh, chociaż (jak te ostatnie) pieśni kościelne zachowały się w ustach ludu: do dziś dnia słyszymy śpiewających je w domach wiejskich i szlacheckich a nawet po małych miasteczkach, po kościołach nakoniec i żebraków, co z pacierzem i pieśnią proszą o kawałek chleba.

Odznacza się w XV wieku zbiór pieśni polskich oryginalnych, tłumaczonych z łacińskiego, a niezawodnie i naśladowanych z czeskiego, zwany kancyonałem Przeworszczyka.

We wszystkich pieśniach religijnych pokazuje się w ogólności więcej sztuki, niż w pieśniach ludu, bo je składali ludzie mniej więcej uczeni. Jest tu coś sztucznego, czego nie spotykamy w pieśniach ludu. Autor dodaje tu, jak w litaniach przymiotniki pokazujące wykształcenie retoryczne zowiąc ideał doskonałości: weselem niebieskiem, radością anielskich chórów, światłością niebieskich zborów, uciechą wszego świata, różą rajskiego kwiatu, pokładem wszego stworzenia, ucieszeniem wszech smutnych, ścieszką błędnych, zdrowiem, moca i t. d.

Wszystkie przymiotniki, podobieństwa i przenośnie tego rodzaju zachowały się śród ludu, chociaż nie wyszły z niego---ideały same pojmował lud, tęsknił do nich i dla tego chwytał pierwsze lepsze wyrazy jakie mu podsunięto, co przemawiały do wyobraźni i uczucia jego. W pieśniach i w ogóle utworach tego rodzaju pokazuje się nieraz więcej fantazyi niż-sensu i nic dziwnego, gdy wejdziemy w usposobienie ludu niewykształconego, w którym naturalnie wiele się przebija uczucia, mało myśli. Kochać jednakże i poważać trzeba to poczciwe uczucie, które się przywiązywało do ideału doskonałości, gdy lud pobożny cieszył się z narodzenia Pana Jezusa, smucił się w Wielki Piątek i znów się cieszył na Wielkanoe ze zmartwychwstania Chrystusa w piosenkach swoich, śpiewając:

## "Oj smuci się Pan Jezus i my się smuciwa" i t. p.

Nieraz znowu zdarza się spotkać pieśni religijne pełne wesołości, co pokazuje, że barwa religijna nie zatarła wcale tła uczuć ożywiających najniższe pokłady społeczeństwa. Że pieśni religijne mają przy całéj sztuczności wyrażenia, piętno wybitne natury ludu, pokazuje się to w tak zwanych kantyczkach czyli zbiorach pieśni nabożnych, które do dziś dnia słyszyć można śpiewane po kościołach parafialnych, miejskich i wiejskich i po domach polskich, mianowicie w czasie świąt Bożego Narodzenia, Wielkiego Postu, Adwentu i t. d. X. M. Mioduszewski, nie tykając poważnych pieśni zebrał: Pastorałki i kolendy z melodyami czyli piosnki wesołe ludu w czasie świąt Bożego Narodzenia po domach śpiéwane (Kraków 1843). Śpiéwają je do dziś dnia w czasie pasterek w nocy Bożego Narodzenia, lubo X. Mioduszewski ostrzega, że w kościele śpiéwane być nie powinny....

•7

Pieśni te wesołe pokazują, że lud nasz przeniósł uczucia ożywiające go nawet do pieśni religijnych, bo człowiek nie może się modlić niezależnie od usposobienia duszy w potocznym dni życia upływie. Dotknięty najwyższą radością albo smutkiem i boleścią, składa swoje uczucia w ofierze Najwyższej lstności świata, czy to będą uczucia smutku i boleści, zadumy, troski czy też radości, szczęścia i wesela. I radość i zadumę przenosił do pieśni, dla tego dzieje całe jego usposobienia wewnętrznego odbijają się w pomnikach religijnych, zaczynając od pieśni,

## PROZA I W OGÓLNOŚCI DYDAKTYKA, MYŚLENIE, ZASTANA**WIANIE S**IĘ.

w podaniach ludowych np. w przysłowiach, bajkach.... i w dziełach pismiennych prozy religijnéj, która nie przeszła już w usta ludu, jak pieśni nabożne, chyba w paciérzu i dla tego właśnie że nie przeszła, pisano ją w książki i to była piérwsza nauka zaczynająca się od mądrości życia (religii).

Najdawniejszym pomnikiem wolnéj czyli niewiązanéj (wierszem) mowy, są bajki i przysłowia nie tylko u nas, ale i w całéj Słowiańszczyznie. Dotąd nic nieznaczące mamy zbiory tych bajek, bo wydane przez Ryszarda B. (1840) *Powieści Wielko - polskie* obejmują jednę tylko bajkę o 12<sup>tu</sup> rozbójnikach, ale tak przerobioną sztucznie, że jéj prawie poznać niepodobna. Może autor ma pojęcie o literaturze ludowéj, jak Wacław z Oleska, ale nie ma zdołności do zbiérania powieści ludu (bajek). ----Wydane przez K. Wł. Wójcickiego *Powieści Ludu*, spisane przez Karola Balińskiego, nie obejmują ani części słyszanych przez nas bajek i gadek ludu, ale mają tę przynajmniej zasługę, że są spisane wierniej w ogólności niż *Bogunka* wspomnianego Ryszarda B.

Szczególniejszy talent pokazuje obecnie Jan Barszczewski, który zwrócił uwagę na Białoruś i wystawił urywek swéj pracy w fantastycznych opowiadaniach p. n. "Szlachcic Zawalnia." Najwięcéj jednak w tym względzie dokonał Wójcicki, którego powieści ludu czytało ciągle od lat kilkunastu wzrastające młode pokolenie po różnych pismach czasowych. Prace p. Wójcickiego obejmują po większéj części świat szlachecki, rzadko lud cały: dla tego wadliwa strona, jaką Wójcicki rad nie rad przedstawiać musi, wpada w oczy w sposób rażący. Autor wszakże nie odpowiada za źródła (1).

W najdawniejszych bajkach naszych przebija się w ogólności dualizm, duch pewno pogański w walce z chrześcijaństwem, nieczysta i czysta siła: to w czarownicach, zaklętych królewnach, to w upiorach, duchach, późniéj aniołach, djabłach i t. p. widziadłach, umidłach niestworzonych. Niektóre bajki noszą na sobie wydatną barwę Wschodu: jest to niezawodnie odgłos pierwotnego pochodzenia, pierwotnego bytu naszego; bo inaczéj nie odbiłaby fantazya ludu tylu obrazów, tylu cudów Wschodu. Miejscowość europejska umiarkowała ten um zapalny indo-europejskiego ludu i fantazya w harmonii z rozsądkiem, pełna naturalności i wdzięku, fantazya pieśni homerycznych zastąpiła miejsce ognistego, nieumiarkowanego w ostatecznościach, jak Wschód cały wahającego się umu wschodniego.

(1) Bajki nasze czekają jeszcze na zbićracza, bo zbiorów ich prawie nie mamy; ani części bowiem niedokonały w tym względzie prace podejmowane dla zbierania pieśni i podań ludewych w ogólności. Bajki więc czyli gadki, klechdy starożytne ludu mają wyraźnie dwa okresy czyli cykle: najstarożytniejszy, któryby można nazwać wschodnim i późniejszy, miejscowy. Piérwszy przedstawia walkę, dualizm, echo może starowiecznéj wiary ludu lub (jak wspomnieliśmy) wyraz walki chrześcijaństwa z pogaństwem a drugi: świat bliższy nas, znajomszy nam, świat szlachecki pod obcémi napływami najróżnorodniejszémi, świat z barwa chrześcijańską.

Pismo S. i rozmaite urywki pisane rzeczy odnoszących się do wiary, religii a następnie kościoła, dałćj zaś jeszoze do rzeczy zostających w związku z duchowieństwem albe obchodzących je -- stanowią drugi ważny pomnik, prozy polskiej i łacińskiej. Po polsku pisano to, co obchodzić mogło ladzi nie poświęcających się wyłącznie żadnéj w szczególności nauce, tylko jednéj nauce religii. Zbyt kłopotliwe jednak było przygotowanie książki pisanéj, zbyt mała liczba osób czytać umiała i chciała się oddawać z zamiłowaniem czytaniu religijnéj treści i dla tego to Psałterz Małgorzaty, książeczka do nabożeństwa Ś. Jadwigi, Biblia królowej Jadwigi --- oto są ważniejsze zabytki prozy religijnéj i to z XIV doniéro wieku. Z XIV wieku doszły także do nas zabytki (1) jezyka polskiego prawnego, pokazujące zbliżenie do sąsiednich słowiańskich, a mianowicie ruskiego i czeskiego. Nie można twierdzić z pownością, ale wszystkie zabytki językowe z XIV i XV wieku naprowadzają na myśł, że w tłumaczeniach Pisma Ś. korzystano pewno z przekładu słowiańskiego Cyrylla i Metodego. Z XV wieku piękne już mamy zabytki języka polskiego, który się do takiego stopnia urobił i wykształcił w swoich formach zewnętrznych, że Parkosz, doktor prawa i rektor akademii krakowskićj w tymjuż wieku pisał broszurę o ortografii polskiej.

(1) Ob. W. A. Maciejowskiego *Pamiętniki* i t. d. H., str. 331 i nast. zawierające pomniki języka z rękopisów sieradzkieh i warszawskich.

Znakomitsze pomniki prozy polskiej z wieku XV są: Biblia królowej Zoffi, znaleziona w Szarosz-Patak w Wggrzech i tak zwane Agendy (obejmujące rzeczy kościoła dotyczące), z których jedna poprawna. Dalej następują ważne bardzo przekłady praw polskich i mazowieckich: a) Świętosława z Wojcieszyna: statutu wiślickiego i jagielońskich ustaw. b) Macieja z Rożana: statutu mazowieckiego - około środka wieku XV dokonane i dziś stanowiące najwaźniejszy zabytek języka prawnego, obok okruchów pozostałych z XIV wieku.

Przytaczają jako osobliwość kilka mów pojedynczych po polsku manych, co nie jest wcale dziwną rzeczą, gdy sobie przypomnimy, że jakkolwiek w wieku XV professorowle akademii krakowskiej pracują jak pająki, aby nieprzebitą siecią z tej przędzy tkaną nie przecisnęła się natura, ale wszystko w pajęczej przędzy rozumowania tonęło; zawsze jednak siatka łaciny całego kraju otoczyć nie mogła przy braku rozszerzonej oświaty w narodzie, który przy wszystkich4 pomnikach uczoności, jaka z XV wieku pozostała, dopiéro na schyłku XV i XVI wieku z pierwotnej surowości okrzesywać się zaczął, jak cała Europa. Wtedy zaiste dopiero widzimy nietylko uczonych na dworach monarchy i magnatów duchownych, ale i na świecie całym, po dworach panów świeckich i szlachty a chłop i mieszczanin uczy się, zajmuje nauką, jak duchowny i więcej nawet, a szlachcie nie wstydzi się nałogiem z czasów feudalnych, uczyć i pracować nad nauką, jak np. tylu znakomitych pisarzy naszych.

Aby ocenić ruch umysłowy i owoce działalności naukowej od najdawniejszych czasów, trzeba wejść w położenie ludzi piszących w różnym rodzaju i poznać stosunek dzieł do życia naroda oraz związek z tém życiem, a wtedy się pokaże' czy dzieła pozostałe są owocem dowolności, urojeń,

<sup>15</sup> 

przypadku czy wyrazem potrzeb ogółu, potrzeb ducha ludzkiego, który jest także ogółem, chociażby się obudził jedynie w małej liczbie osób.

Wejdźmy w stosunki polityczne kraju, jego instytucye społeczne, jego potrzeby i sposoby zaspokojenia tychże, leżące w duchu narodu, różnych klass jego, a to nam z jednéj strony pokaże jaką być mogła literatura pisana i myśl odbijająca się pośród tych kosmopolitycznych form łaciny, co jak lód ścięła powierzchnią na czas niejaki, pod tą jednak powierzchnią płynęły wody życia źródłowego, wynikającego z natury społeczeństwa.

Wszystkie pomniki pismienne stanowią bardzo ważne zabytki, bo dla badaczów we wszystkich naukach są to świadectwa ważne, chociaż nie jedyne. Dzieje przeszłości nie przemawiają do nas wprost, ale za pośrednictwem świadectw, od których wiarogodności pewność dziejowa, pewność naszego sądu i sprawiedliwość wyroku o przeszłości zawisła. Każde dzieło przedstawiające przeszłość i wyrokujące o niéj wytacza sprawę przodków pod sąd spółczesnych, a zatém powoływać się powinno na świadectwa wiarogodne, czerpane z niepodejrzanych zabytków przeszłości, a nawet pomników nie pismiennych; bo—prawda to prosta, ale ważna, wielka — nie samo pismo zawiéra obraz życia wewnętrznego, potęgi umysłowej społeczeństwa, ale nadto i jego wyobrażenia o rzeczach w podaniach, pomnikach sztuki, przemysłu i t. d.

Biblioteki, archiwa są to źródła dla badaczów, nie dla ogółu czytających — bo dzieła specyalne, akta prawne, polityczne i t. p. które są dziełami równie specyalnémi, nie mogą obchodzić czytającéj powszechności i nie należą do literatury powszechnéj krajowéj. Pisarze tylko nie mający w swych dziełach wiele myśli żywotnej, zwracają uwage więcej na źródła niż na ich obrabianie, treśó samą: nie ten

wszakże ma zasługę przed potomnością, kto pisze katalogi bibliotek i wydaje dzieła bibliograficznéj treści- o takiej zasłudze potomność zapomni, gdy się przebije do ziarna a formy odrzuci z łupiną, skorupą owocu-ale ten, kto korzysta z samych źródeł dla wykrycia w nich myśli, bijącego w nich pulsu życia. Akta urzędowe czyli tak zwane dyplomata są bezwątpienia ważnémi pomnikami przeszłości, ale o tyle o ile w nich się dobiéramy do myśli saméj, treści, wyrazu ducha narodu. Dyplomata z Chrześcijaństwem, któremu towarzyszyło zaraz pismo a mianowicie łacina, szerzyć się w Europie zaczęły, zatém i u nas i na Litwie od czasów zaprowadzenia nowéj wiary istnieć niezawodnie musiały; bo Chrześcijaństwa bez pisma --- tego wyrazu świątła, nauki, pojęcia stosunków rozleglejszych — nie pojmujemy. Co się we wstępie rzekło o cywilizacyi, to powtórzyć można o zabytkach pismienności, będącej zewnętrzną cywilizacyi oznaką, tém więc dawniejszych czasów siegają pomniki pismienne, im naród wcześniej przyjął wiarę Chrystusa: stad na południu i zachodzie Europy tak dawne wiążące się ze starożytną literaturą Rzymu zabytki pismienne, np. we Włoszech, Francyi i t. d. W sprawach politycznych lud nie mógł miéć udziału, pośród burz wstrząsających zamieszkaną przez nas część świata w wiekach średnich a nawet w ogólności ludzie świeccy w interesach wiążących naród z innémi państwami mało przyjmowali udziału, walczyli tviko w sprawie kraju, radzili i sądzili w pokoju. Duchownych najczęściej czynił monarcha niepismienny powiernikami swojémi, sekretarzami, powierzał im utrwalenie swojéj woli w pomnikach pismiennych (Kanclerz). W zawikłanych nieraz stosunkach kościoła i państwa, dwóch władz, które miały dwa różne środki ciężkości, jakby dwa różne światy, w trudnych zresztą przypadkach z innémi mocarstwy, monarcha radził się magnatów świeckich a częściej jeszcze

1

duchownych, którzy mu zwykle przychylniejsi byli, jeżeli nie mieli przeciwnego interesu, jak to się nieraz także zdarzało.

W Polsce dyplomata sięgają niezawodnie, czasów tak dawnych jak Chrześcijaństwo i dla tego słusznie utrzymuje W. A. Maciejowski (1) "że nie przesadza Bartosz Paprocki, gdy wspomina o dyplomatach z czasów Mieczysława I. i Bolesława I. pochodzących ; albowiem bezwątpienia razem z Chrześcijaństwem nastały u nas takowe." Z X jednak ani XI wieku nic z takowych pomników do nas nie doszło a o XII wiekowych ciekawe szczegóły czytamy w pierwotnych dziejach Polski i Litwy (2).

Najdawniejsze zabytki historyczne po dyplomatach są kroniki, nad którémi się zastanowić z wielką uwagą wypada, bo to jest obraz stosunków zewnętrznych i zmian organicznych życia wewnętrznego narodu; druga to więc połowa naszéj literatury, połowa zawarta po większej części w języku łacińskim a dająca nam wyobrażenie o bycie zewnętrznym państwowym i społecznym, wewnętrznym całego kraju, o ludziach odznaczających się pod jakimkolwiek względem; gdy pieśni i podania ludu nie zwracają w ogólności uwagi na osoby, ale na duch ogółu i tyle tylko mają znaczenia bohatérowie pieśni ludu, ile są wyrazem uczuć téj powszechności, stanowiącej podstawę narodu. Na téj podstawie dopiéro wzniosły się wyższe pokłady społeczeństwa i ludzie pojedynczy występować mogli i grać rolę jąką odegrali w dziejach naszych a mianowicie w dziejach rozwoju umysłowego, który był wyrazem politycznego, obyczajowego życia narodu.

Kroniki zachowały nam w ogólności epos, czyny, stronę zewnętrzną życia narodu; pieśni i podania ludu — stronę

<sup>(1)</sup> Pierwotne dzieje Polski i Litwy str: 542.

<sup>(2)</sup> str: 543.

*liryczną*, wewnętrzną. Nie można jednak oddzielić ściśle obu tych źródeł, które nieraz spływają w jedno i podania przechodzą do kronik, z kroniki zaś nie jedno imię staje się tradycyjném, do podań wypływa, hogacąc je historycznością barwy.

Rzućmy okiem na kroniki nasze do czasów Długosza a potém czynić będziemy uwagi nad témi pozostałémi okruchy dziejów przeszłości: bo kroniki nasze przedstawiają istotnie okruchy, szczątki tylko olbrzymiéj budowy dziejów, a myśl, plan całości téj budowy — badacze odtworzyć powinni z tych szczątków, jak genialny *Cuvier* dawno znikłe organizmy odtwarzał. Synteza nam jedynie pozostała dla objaśnienia owych w przepaść dalekiéj przeszłości zapadłych wieków, ale synteza oparta na rozbiorze (analizie) pozostałych ślądów przeszłości. Z tych ślądów w historyi, jak w jeometryi wykreślnéj, przyjść powinniśmy do budowy dziejów (konstrukcyi) w przestrzeni wieków.

Jest jakaś ponęta, jest poezya uczuć w tem, co się dokonało, co się działo czyli dziejach przeszłości i dla tego ze świętą jakąś czcią i uwielbieniem ludzie od najdawniejszych czasów poważali podania, kreślili historyę, chociażby najniedołężniej, chociażby tylko zapisując nagie nazwisko, opowiadając sucho wypadek, nic więcej (piętno kronik średniowiekowych) a potem dopełniając dzieje myślą.

Podania ludu, nazwiska i wypadki pisane przez duchowieństwo były zasadą i naszego kronikarstwa, które się właściwie od XII zaczyna wieku, bo w X i XI nawęt, Polskę (jak Europę całą) zalęgała jeszcze mgła barbarzyństwa i ciemnoty, która się dopiéro ku końcowi XII wieku przejaśniać zaczęła, a zatém kronikarstwo nie prędzej się pokazać mogło.

Pisano naprzód katalogi i roczniki, o których szczegóły pracowicie zebrał Wiszniewski (1) a które były źródłem

2

(1) II, str: 10 i nast:

dla najdawniejszych kronikarzy. Zastanawiają nas mianowicie:

> Nestor Marcin Gallus - w dwunastym; Kadłubek, Bogufał, Godzisław Baszko — w trzynastym;

Kompilatorowie i komentatorowie Kadłubka w XIV i XV wieku a mianowicie *Dzierzwa*.

Nestor żył w XI i XII wieku, spisywał dzieje w Kijowie po większéj części z podań i dla tego kronika jego wiekopomnym źródłem pierwotnych dziejów Rusi zostanie. Pismo Ś. i literatura grecka wpłynęły na jego sposób pisania i nadały barwę mniemanéj uczoności (wywody od początku świata), co było stroną wadliwą kronik średniowiekowych.

W XII wieku pisali dalėj dzieje ruskie kontynuatorowie Pokazują się kroniki (latopisy) po różnych pisane Nestora. miejscach, mianowicie od wieku XIII na Rusi. Nestor służył za zasadę do najpóźniejszych czasów tego okresu (XVII wieku), ważne są wszakże jego zmiany i waryanty, powstałe przez rozmaite przepisywania go i przekształcenia, dodatki nieraz ciekawych szczegółów albo opisów miejsco-Tak samo u nas przepisywano Kadłubka, którego wości. kronika we wielu innych przekształconych rozpoznać się daje. Ważne są szczególniej po kronice Nestora tak zwana kijowska i wołyńska, latopisiec nowogorodzki, litewsko-ruski i inni, wremennik sofijski, latopis Nikona: ostatnie należą do końca tego okresu (XVI i XVII wieku). Rozróżnić koniecznie trzeba źródła i źródełka różnéj wartości, których forma powinna badacza naprowadzić na myśl, że kronika Nestora zmienianą była, jak naszego Kadłubka i Galla. A jednak długo uważano te rozmaite przerabiania Nestora i Kadłubka za jednę kronikę, dopóki nasz genialny Badacz

starożytności tak opacznych widoków (zacząwszy od fałszów Szlecera) nie uprościł i nie przedstawił nam Kadłubka, w innym wcale świetle, pokazując w nim dzieło Mateusza Cholewy, jako pierwiastek składowy. Być może, iż nowe odkrycie chronografa Hamartola, który miał być dawniejszy od Nestora, da Nestorowi takie znaczenie, jakie ma dziś Kadłubek a kronika Hamartola będzie tém, czém Mateusz Cholewa względem Kadłubka. I tak już zakonnik Jan gra w Nestorze rolę, podobną do Jana kadłubkowego czyli raczéj mateuszowego.

Marcin Gallus, piérwszy kronikarz polski, jak Nestor ruski, człowiek na swój wiek bardzo uczony, pisał ze spółczuciem dla wszystkiego, co go otaczało; w szczególności. zaś dla władzy, którą snać uważał za wyrażenie narodu. Korzystał on niezawodnie z archiwów, jakie w jego czasach być mogły, katalogi więc i roczniki dostarczyły mu jak Nestorowi wiadomości chociaż nie wiele (1). Zwracał najwiecéj uwagi na władzę i stosunki polityczne narodu, lud więc zostawił w cieniu. W następnych kronikach naszych daleko więcej wyczerpywano podania np. w Kadłubku, Bogufale. Gallus jednak niektóre pieśni przytacza i są ślady że korzystał nieco z podań np. gdy mówi: ex relatione majorum. narrant etiam seniores antiqui. Szczegół o Ś. Stanisławie, on nam zachował, co dowodzi wielkiej bezstronności historyografa. W XVI wieku nieraz pisarze nasi mówia o Gallu. Lengnich wydał go pierwszy przed stu laty, Kownacki tłumaczył p. n. Historya Bolesława III. a J. W. Bandtkie tekst wydał.

Galla rospoznać można w Anonimie szląskim z XIV wieku i w rozmaitych przekształcaniach i przepisywaniach w XV wieku, bo nawet Długosz go przytacza. Ważne to snać.

(1) Dowód w słowach Galla .... quod vix potest cum labore historiographus invenire. było źródło dziejowe, źródło niemal podobne do Nestora, tylko że na Rusi Nestor był jedynym znakomitym latopiscem Rusi a u nas obok Galla są i inni kronikarze.

Czy Gallus był Polakiem czy cudzoziemcem, rzecz to podrzędna; główna zaś, że przesiąknięty obczyzną ujął dzieje krajowe w formę klassyczną. Obczyzna wszakże nie zatarła miejscowości. Najlepszy to dowód, że łacina me tłumiła swojszczyzny, ale owszem dawała jej uznanie! Cóżbyśmy dziś o swoich rzeczach wiedzieli bez kronikarzy' łacińskich do Długosza włącznie?

Pomijajac Żywoty ŚŚ i Annalistów, na których jako na źródła samego Galla zwróciliśmy już uwagę, uczynić tu wzmianke wypada, że annaliści późniejsi przytaczają czyli raczéj przepisują kroniki, jakie im wpaść mogły w rece np: Boguchwał i Baszko z XIII wieku a ich samvch znowu przekształcaja kommentatorowie. Stad to ów zamet i prawie niepodobieństwo dojścia prawdy: trzeba było wielkich pracowników spółczesnych, aby drogą analizy naukowej wykryć pierwiastki składowe różnych kompillacyj. Annaliści polscy z XIII i XIV wieku np. krakowski, szląski, kujawski piszą o zdarzeniach miejscowych, jak wremienniki ruskie np. nowogrodzki, kijowski i t. p. a obok wiadomości o biskupach miejscowych mieszcza nieraz dawne teksta krónik, wypisując je z annalistów poprzednich i powtarzając czasem z dodatkami własnemi. Kontynuatorów nie brak jeszcze w XV i XVI wieku np. Annalista sandomiérski. trzemeszeński (ob. Gołębiowskiego o dziejopisach polskieh).

Wincenty Kaldubek był duchownym, jak Gałłus, uczonym. Pisał swoją kronikę wyraźnie korzystając z kronik dawniéjszych, które doprowadził do początku XIII wieku. Znakomity nasz badacz starożytności piérwszy objawił zdanie, że kroniki swojej nie pisał sam Kadłubek, ale w nią wcielił zebrane opowiadania dawniejszego z XII wieku kronikarza: Mateusza herbu Cholewa, i do tego to Mateusza należyć mają bajki zawarte w Kadłubku. Mateusz był równie jak Kadłubek biskupem krakowskim, człowiekiem na swoje czasy uczonym, który jednakże tém się różnił od Galla, że zbierał podania i bajki ludu, co było krokiem postępu, bo wnikaniem w podania narodowe. Czy tak zwane bajki czyli podania bajeczne (mityczne) przypiszemy Kadłubkowi czy Mateuszowi, obojętną to jest rzeczą; zawsze zgodzić się trzeba, że źródło ich było po części w narodzie, po części leżało w samym autorze kroniki. Autorem piérwszych trzech ksiąg kroniki Kadłubka był pewno nietylko Mateusz: mogła tu być niejedna kronika źródłem i pomocą, a wiadomości zebrane układano sztucznie to w postaci listów, to rozmów (dyalogów) między wspomnianym Mateuszem i Janem Arcybiskupem gnieźnieńskim. Podług Lelewela jest to dzieło Mateusza. P. Maciejowski trafną czyni uwagę, że zbiór powiastek, wcielonych do kroniki Kadłubka należy do niejednego kronikarza; bo wyraźnie widać, że Kadłubek z różnych czerpał źródeł a zatém kronika uważaną być może za summe poprzedzających ją kronik—chociaż pewno jeszcze nie wszystkich. Rzecz godna uwagi, że Mateusz zbierał w kilkadziesiąt lat po Gallu wieści z podania, gdy mówi: narrabant, fama est i t. d. Dziś gdy krytyka historyczna po przejawie prac Lelewela, Maciejowskiego i t. p. do jąśniejszych przywodzi rzeczy widoków, odróżnić można obce, napływowe pokłady uczoności od piérwotnych podań, złożonych w księgach świętych dziejów, téj arce przymierza z obecnością zapadłej w głąb' wieków przeszłości. Wdzięczni dziś jesteśmy-Kadłubkowi czy Mateuszowi za bajki podane, któreby może bez nich zaginęły a które dziś obrane ze skorupy mityzmu rzucają chociaż słabe światełko na dzieje. Z drugiéj strony wchodząc w źródła książkowe, z których korzystali kronikarze nasi, nie możemy potępiać

16

-

bezwarunkowo ich checi objaśnienia dziejów; chociaż te nieraz do najpóźniejszych czasów wikłano, zamiast rozjaśniać jak to czyni np. w badaniach o Kadłubku Ossoliński, aczkolwiek tu i owdzie rzuca trafną uwagę i wiadomości służące do objaśnienia tekstu. Ostatni prawie w porządku chronologicznym historycy np. Trogus Pompejus, skrócony przez Justyna (za Antoninów), wpływał na wyobrażenia Kadłubka i innych kronikarzy, którzy wyraźnie na wzór tego lub owego pisarza dziejów układali swoje własne. Gdy jednak Herodot pisał ogólnie o stronach naszych: toż Ptolomeusz i inni, z których korzystali kronikarze nasi, mianowicie późniejsi; dla tego mieli oni wielkie pole popisu dla fantazyi, która bujać mogła dowolnie, bo jéj nic nie ogramiczało. Jeografija wieków średnich przyczyniała się do zawikłania rzeczy, bo pisarze jak Ptolomeusz, Ammian Marcelin, Cezar, Tacyt i w. i. mówią o drużynach napływowych, które potém znikły a pokazały się odwiecznie osiadłe ludy np. Słowianie tam, gdzie sadowiono Gotów, Sarmatów, Scytów i t. p. Do historyi należy krytyka szczegółowa źródeł czysto-historycznych: ze stanowiska historyi literatury dość wskazać na pierwiastki składowe dzieła. Gallus i Kadłubek są wyrazem uczoności swojego wieku i zarazem odbijają podania ludu; w literaturze więc naszéj historycznéj, zaczynając od pierwszych kronikarzy, przebija się pierwiastek miejscowy i ogólna barwa łacińska, co się i w całój literaturze naszéj najwyraźniej pokazuje. Dziwne powikłanie przedstawiają nam różne kroniki nasze, których tłem być musiały te same kroniki, z których korzystał Kadłubek a których istnienia domyślać się tylko można, śladów bowiem samych tych źródeł nie mamy, są tylko napomknienia, że istniały. Autor uwag nad Mateuszem herbu Cholewa przyczynił się niezmiernie do uproszczenia widoków przy zapatrywaniu się na kronikarzy naszych przed Długoszem. Pokazuje on

następstwo Gallusa i Kadłubka (Mateusza) i wszystkie pierwiastki składowe kronik najbardziéj u nas upowszechnionych i przepisywanych tylokrotnie do czasów Długosza i Kromera. Zwracając uwagę na treść kronik pokazuje związek ich z podaniami miejscowemi i związek uczoności mniemanéj z obłędem naukowości w Europie: tym sposobem tłumaczy źródła prawdy i źródła błędów, fizyologijnie i patalogicznie naturę dziejów rozważa, rzucając wszędzie rysy śmiałe, genialne pomysły obok olbrzymiej erudycyi (Ob. uwagi nad Mateuszem i księgą jego pierwotne dzieje obejmującą).

Nie ze wszystkich kronik pisanych przed nim korzystać musiał Kadłubek a zatém ważni są bardzo kronikarze po Kadłubku piszący, przepisujący go nawet, którzy nam zachowali niejeden szczegół, nieznajdujący się w Kadłubku, z kronik snać nieznanych Kadłubkowi. Do takich pisarzy należą:

Bogufał czyli Bogufała. Dawniéj mieszano go z Baszkonem, jak Mateusza z Kadłubkiem. Ten ostatni pisał po Mateuszu t. j. po kronice przypisywanéj Mateuszowi: tak samo Baszko pisał po Boguchwale. Bogufała stanowi ciąg dalszy Kadłubka, ale zawiera wiele ciekawych szczegółow, nieznanych temuż; co pokazuje, że mu były znane źródła, których Kadłubek nie używał i nadto spisał snaó z podań to, co Kadłubek inaczéj wystawia, odurzony czatem uczoności. Boguchwała więc jest w takim stosunku do Kadłubka, jak ten do Galla t. j. stanowi jego dopełnienie i objaśnienie. Wyborne wydanie części tekstu téj kroniki przedstawia nam W. A. Maciejowski (1). Gdybyśmy w podobny sposób mieli wydanych wszystkich kronikarzy naszych do Długosza, dzieje nasze wyjaśniłyby się dopiero zu-

(1) Fierwotne Dzieje Polski i Litwy, str. 576 i nast.

pełniéj niż teraz i dałyby podstawę krytyce wyższéj. Bogufał powiada wyraźnie, że skrócił Kadłubka i *innych* t. j. co Kadłubek *i inni* (ac caeteri) pisali a nadto dodał wiele swego.

Baszko pisał kronikę, którą mieszczono przed Kadłubkiem i po Kadłubku a któréj od Bogufała dawniéj nie odróżniano. Dziś kiedyBogufał pokazał się kronikarzem oddzielnym, w skład Baszkona wchodzącym; kronika tego ostatniego będzie dopełnieniem pierwszego a summą wszystkich poprzedzających, katalogów więc, roczników, podań i kronik mieszczących i nie mieszczących się w Kadłubku. Dla tego to tak trudnym do ocenienia pokazuje się Baszko i taka w nim wielka mieszanina. Kronikarze nasi po Kadłubku piszący, trzymając się téj summy kronik, dodawali tylko rozmaite wiadomości ze źródeł pisanych i niepisanych, a potém w różne układali formy. W nich więc spowita prawda historyczna, płynąca z podań i zachowana w suchych wzmiankach kronikarskich, dziś dopiéro pokazuje się w świetle prawdziwém.

Zastanawiają nas mianowicie komentatorowie i kompilatorowie Kadłubka do XV wieku. Między innémi odznacza się i wyróżnia kronika Mierzwy czyli Dziérzwy, obejmująca głównie drugą połowę ku schyłkowi XIII wieku. Zamęt tu wielki, bo kronika się zaczyna od Noego: kronika ta przyczepiona do Kadłubkowéj długo uchodziła za jego własną, jak wspomniana już wyżej Mateusza. Dzierzwa (Dzirswa) jest przez to w kronikarstwie naszém godny uwagi, że pierwszy zaczyna pisać od początku świata; dodając to do wiadomości wybranych z kroniki Mateusza i Kadłubka, równie jak wiele własnych uwag i postrzeżeń, na miejsce opuszczonych uwag pomienionych pisarzy— z których przepisywał tylko wiadomości historyczne dodając do nich lata z annalistów, co pokazuje że i z tych annalistów korzystał a może i tekst zmieniony już Kadłubka i Mateusza z nich wypisywał. Autor ksiąg bibliograficznych pokazał, że Dzirzwa dzieje od stworzenia świata czerpał z dawnego pisarza anglobretońskiego Nenniusa, który pisał *ex veteribus libris*, jak Dzirzwa wiele rzeczy *ex scripturis*. Źródło bardzo pewne! Dziś lud podobnie mówi, że coś jest napisane w *książkach*. Dawniej podobnie o pewności źródłowej wiadomości sądzili piszący.

Sławny komentator Dombrówka, z którego uwagami wydawano Kadłubka i dla tego mieszano z niémi tekst kroniki (Szlecer), pominiętym tu być nie może. On przytacza, jako doktór uczony, pisarzy i ich zdania, chociaż jedno i drugie nie w porę, mędrkuje także niewcześnie i popisuje się tylko z erudycyą pełną pedanteryi uczonéj. Miał on pod ręką i innych kronikarzy po Kadłubku np. Bogufałę i Dzirzwę, z którego nie omieszkał wyciągnąć traktatu o początku świata i potopie. Błędy tego rodzaju upowszechniały się od XV wieku, kiedy tyle odpisywano rękopismów, stanowiących źródło prawdy i błędów. Dłogosz nie uniknął także błędów wieku a za nim poszli inni pisarze XVI wieku (1).

W XIV i XV wieku ustaliły się stosunki społeczne nader ważne a mianowicie też stosunki obywateli czyli szlachty właścicieli ziemskich i poddanych. Spółcześnie pokazuje się ruch prawodawczy. Do historyi prawodawstwa należą statuta Kazimirza W. i Jagiellonów, do historyi zaś literatury — dzieła uczonych, prace ich we względzie prawa na drodze teoryi, zacząwszy od Jana Ostroroga, kasztelana międzyrzeckiego, który na sejm piotrkowski (1459) przy-

(1) Marcin Polak (Martinus Polonus) mniej ważny w dziejach naszej literatury, należy raczej do dziejów literatury powszechnej; pisał bowiem w XIII wieku o rzeczach dotyczących ogółu społeczeństwa europejskiego np. o prawie kanonicznem, kronikę Pspieżów i Cesarzów rzymskich i t. p. W dziejach literatury powszechnej nie jest bez imienia, w dziełach jego wszakże nie widać myśli. Próżno się nad nim rozwodzi J. M. Ossoliński w dziele p. n. Wiadomości historyczno - krytyczne str. 297 — 323, bo ani w samym tekście ani w przypisach od str. 324 do 355 nie ważnego nie mógł powiedzieć.

gotował w tym rodzaju dzieło nomnikowe (Monumentum pro comitiis etc.), gdzie żądał powszechności prawa a chociaż to się zdawało rzeczą hardzo prostą, nie weszło jednak w życie, którego warunki historyczne inne były od wieków. Zebrane na początku wieku XVI pomniki prawodawstwa naszego charakterystyczną mają nazwe: Commune Regni Poloniae Privilegium, bo cała szlachta była narodem uprzywilejowanym. Całe massy łudu były upokorzone nierównością praw, gdy je pozbawiono własności ziemskiej a czasem nawet bezkarnie, chociaż nie bezpłatnie, pozbawiano życia. Niesprawiedliwość ta wywołuje pisma uczonych różnémi czasy, bo leży snać na sumieniu ogółu a ludzie, środkujący w sobie uznanie społeczeństwa, spowiadają się z niej w literaturze, bedacéj wyrazem tego uznania, świadomości. Rozumić się, że w XV i XVI jeszcze wieku nikt się wznieść nie mógł do pojęcia prawa historycznego i dla tego ani krajówcy np. Ostrorog, ani cudzoziemcy np. Ruiz nie pojeli znaczenia praw miejscowych i w rzymskiem szukali zbawienia. Nie tłumaczyli oni sobie ustaw krajowych względnie do usposobienia narodu i dla tego to oburzenie np. Ruiza przechodzi meraz w deklamacyę bezzasadną i czezą apologię prawa rzymskiego (1).

W całéj literaturze, nietylko prawnéj, odbija się ten duch, co zasnąć społeczeństwu i obojętnym być na swoje potrzeby nie dawał. W XV już wieku pokazują się osobistości godne uwagi, ludzie odznaczający się praktycznością zwrotu; bo w ogóle obok uczuciowości, odbijającéj się w pieśniach ludu, pokazuje się głęboki rozsądek w przysłowiach, tym skarbie nieprzebranym mądrości praktycznéj. Przysłowia są wyrazem zastanowienia się nad życiem i obok pieśnioksięgu ludu stanowią dziś księgę mądrości życiowej. Praktyczność wywołać musiała ludzi z otwartą głową, co byli

(1) Ob. Ossolińskiego, tom 2, Piotr Royzyusz.

wyrazem obudzonéj myśli, odradzającej się oświaty w Europie w XIV i XV wieku a nawet wcześniej (1).

Jędrzėj Gałka z Dobczyna był to człowiek niepospolity, chociaż nie jest zjawiskiem w swoim rodzaju jedyném; w XV bowiem stuleciu i inni ludzie gotowali drogę wyobrażeniom, walczącym z dawnym porządkiem rzeczy - wyobrażeniom, które się u nas przyjęły i krzewiły w XVI wieku, dopóki ostatecznością swoją nie wywołały drugiéj ostateczności. Zwrot do przedmiotów religijnych dowodzi, że to były pytania w owych czasach najżywotniejsze.

Ostrorog działał w dziedzinie teoryi prawa, Gałka w teoryi religii (teologii) a Grzegórz z Sanoka dotykał spółcześnie życia w ególacici, zasad zdrowego rozsądku, które wprowadzić pragnał zamiast zabujałości scholastycznych. Tłumaczył on uczniom Wirgiliusza, aby na drodze literatury obudzić uczucie estetyczne i pokazać wyższość natury i piękności poezyi nad formy suche filozofii scholastycznej. Spółcześnie z tém nowém światłem w dziedzinie prawa, teologii, filozofii i estetyki, zajaśniała gwiazda pierwszego rzedu na polu dziejów. Był to Długosz. Zamiłowanie prawdy obok wykształcenia i doświadczenia meża stanu, uważanie wszystkich pierwiastków składowych życia wewnętrznego narodu, sumienne opraeowanie przedmiotu, korzystanie ze wszystkich dostępnych źródeł: kronik, archiwów i własnego życia --- odznaczają szapowną kronikę Długosza. Prawdziwa summa i ostatecznym wyrazem ducha najdawwniejszych kronik naszych, jest ani wątpić Długosz.

Stanowi on epokę w kronikarstwie naszém.

(1) Ob. Fableau de la litterature du moyen age en France, en Malis etc. p. Villemain. Dziwić się wypada utworom literatury z XII i XIII nawęt, wieku, a tém Dardziej Komedyi-Boskiej Dante'go.

. .

## ROZWINIĘCIE POEZYI. BYBAKTYSZ, BPBS I LIKA.

pod poezyi a mianowicie poezyi lirycznéj-liryzm jest najżywszym wyrazem uczucia-zacząć potrzeba przegląd najznakomitszych utworów, jakie geniusz narodowy wydał pod wpływem cywilizacyi światowej. Rozwój literatury zawsze i wszędzie od poezyi się zaczyna: tu najczystsze uczucia i myśli, perły najczystszej wody powstają.

**MIKOŁAJ REJ Z NAGŁOWIC**, poeta i pisarz prozą, gwiazda pierwszego rzędu na widnokręgu piśmiennictwa naszego: urodził się na początku, umarł w drugiéj połowie XVI wieku, którego był doskonałym pod wielu względami wyrazem. Typ to prawdziwy szlachcica polskiego, co się pokazuje i w młodości i w życiu całém jego, w usposobieniu, myślach i chęciach. W młodości uczyć mu się nie chciało, bawił się tylko, polował czyli jak się biograf jego wyraża:

"z rucznicą a wędką biegając około Niestru, aż do 18 lat się nie uczył, baki strzelając." Oddany potém na dwór magnata, jednego z mecenasów polskich (Teczyńskiego), naprzód tam a następnie na dworze Zygmuntów zastanawiać się i myślić zaczął i własną pracą, o własnych, jak mógł, kształcił się siłach. Wesoły, towarzyski, dowcipny w pożyciu, miał szczególny dar postrzegania i dla tego w swoich. uwagach częstokroć bardzo trafny a zawsze praktyczny; bo chociaż w pismach w ogólności pokązuje się poważnym, myślącym, rzadko jednak daje się złudzić powierzchownej powadze bez treści a dowcip jego postrzeżeniami praktycznémi podcina konary odwiecznych, butwiejących na przestarzałym pniu przesądów. Prawy to następca Gałków.: Grzegorzów, Ostrorogów; talent nierozwinięty, talent jednak, co się rwał do życia w pismach swoich wierszem i prozą, poważnych i żartobliwych.

Idąc za popędem wieku, który w puściznie po XV dostał żywe uczucie wiary, pracował naprzód nad pieśniami i w ogólności dziełami religijnéj treści: owocem piérwszym pracy były pozostałe po nim *psalmy* a podobno i *psalterz* cały. Czytając z doszłych do nas np. *Hejnał świta na ranne powstanie*, przypominamy sobie pieśń Karpińskiego do dziś dnia w ustach naszych po domowych ustroniach będącą p. n. *Kiedy ranne wstają zorze*. Oto kilka wierszy owego psalmu, godła pracy w imię Boga:

> Hejnał świta już dzień biały Każdy człowiek w wierze stały, Powstań do pańskiej chwały!

To był pąk uczuć, z których się kwiat piękny rozwinął. Dowcip, dar postrzegania i przenikliwość niepospolita Reja, przy obcowaniu z ludźmi a mianowicie przebywanie na dworach, na dworze szczególniej Zygmuntów, gdzie się 17 władza Bony i wpływ jej zgubny już czuć dawał na zwyczaje i obyczaje narodu czyli raczéj panów i szlachty, skłoniły Mikołaja z Nagłowic do krytykowania zwyczajów i Właściwie mówiąc to, co ten obyczajów wieku swojego. wiek wydał, było skutkiem dojrzewającego koniecznie zwrotu dotychczasowego wyobrażeń i samego życia. Duch czasu, pod wpływem tamtoczesnych okoliczności, tyle rozniecił myśli, tyle różnorodnych w życiu pierwiastków się obudziło: że, idąc za natchnieniem ducha, trzeba było naprzód wznieść się do zebrania religijnego, téj treści, tego sumienia wszelkiéj wiedzy a potém, żyjąc niezależnie od nikogo jak Rej z Nagłowie i dając wolny polot umysłowi, malować śmiało złe gnieżdżące się w świecie we wszystkich postaciach. Rei na nie nie uważał, idąc za popędem żyjącej w nim myśli, co była jego geniuszem, jego muzą i dla tego nie do muz ani bogów starożytnych się odzywał, ale do tego sumienia poczciwej natury ludzkiej, pisząc między innemi:

I przyrodzenie i cnota poczciwa
 Nie ścierpi o tém milczyć co jest rzecz prawdziwa.

Pokazuje to konieczność utworów Reja, który nie mógł nie pisać, jak nie mógł nie żyć a pisał idąc za głosem sumienia. To prowadziło Reja do dydaktyzmu, co był uwieńczeniem, kwiatem satyry w Zwierciedle. Summą też czyli zbiorem, treścią wszystkich prac Reja jest owo Zwierciadło, gdzie maluje wszystko swoje, zacząwszy od Boga i wiary do najdrobniejszych szczegółów życia a wszędzie sieje ziarno moralności praktycznéj czyli nauki obyczajowéj. W ogólności Rej pisał bardzo gruntownie, chociaż wyobrażenia jego, jak język, są jeszcze po części niewyrobione; bo nie miały czasu dostać zupełnie w wieku zamętu. Najoryginalniejszy to niezawodnie pisarz i dla tego pisma jego ważne są do poznania ducha czasu i charakterystyki obyczajów. Trudno sobie dziś wystawić jaka aureola sławy otaczała Mikołaja z Nagłowic, zwanego w swoim czasie *książęciem* (princeps) poetów polskich. Jak wielkie szlachta i ludzie podówczas uczeni mieli wyobrażenie o Reju, pokazuje to czworowiersz następujący, godny pod każdym względem uwagi:

> Glośna jest wszędy sława rozumu twojego, Jak u stanu wielkiego, tak też u niższego, Dobroć Boża wszechmocna to sprawuje tobie, Że cię za skarb osobny ludzie mają sobie (Trzycieski).

Znajomość świata przy zdolnościach niepospolitych i darze postrzegania, przenikliwość dowcipu nadzwyczajna, nadto zaś trafność sądu sprawiły, że Rej przejał się wskróś otaczajacvm go światem i był jego wyrazem żywym, tonem, który we wszystkich poczciwych, niezepsutych sercach i głowach my-· ślacych oddźwięk znajdował. Oceniony przez ludzi zawistnych i przesądnych (1) mniej sprawiedliwie, zasługuje dziś na to, aby go cenić więcej jako pisarza, człowieka publicznego, niż jako człowieka prywatnego, co pił, hulał po całych dniach, i zajadał po całych miarach owoce, napełniając pozostałemi szczątkami czapki całe! Krytyka to kamerdynerska, jak ją dziś Niemcy zowią, broniąc od niej swoich wielkich ludzi np. Getego; krytyka we względzie Reja niegodna, dla tego nawet, że oparta na czynach niewiarogodnych, niszcząca się w zasadzie, gdy sobie przypomnimy, że ten sam Rej co się bawił we dnie wesoło, siadywał po całych nocach i trawił je bezsennie-na pisaniu. Juszyńskiemu naturalnie darować trzeba wystawienie Reja z czarnéj, złéj strony: bo na pojęcie tego, co było w Reju dobre i piękne, nie miał on zmysłu. Trzycieski, opisujący prosto życie Reja a przy uwielbieniu

(1) Podobni do Juszyńskiego bajarze np. Wacław Mojecki i t. p. cenili tak samo i Kazimirza W., zowiąc go Aswerem z powodu stosunków z Esterką.

. 4

go nieukrywający wad wcale, na większą zasługuje wiarę. Biografia Reja przez Trzycieskiego jest nauczająca i z tego jeszcze względu, że daje obraz tamtoczesnego wychowania młodzieży. "Tęczyński (pisze) jął go w listy polskie wprawować a potém nasz Rej z listów, rozmów, czytania a wiecéj z natury jał się już był przegryzować potrosze i łacińskiego pisma czytać a czego nie rozumiał, tedy się pytał. Potém począł potrosze rozumiéć co czytał a Bóg i natura ostatka dodał." Szanowne te szczegóły pokazują najwyraźniej, że jak Rej, tak i szlachta podówczas kształcić się mu-Łacina mniéj więcéj zawsze podstawą była, bo dasiała. wała sposobność przetarcia się władzom umysłowym a żaden zresztą język nie zawiérał tyle wiadomości, co łaciński. Rej się urodził (rzec można) jeżeli nie poetą, to pisarzem, autorem i dla tego wydatna to osobistość, zasłaniająca nam nie jedno imię, nie jedną osobistość spółczesną, samego nawet Trzycieskiego, któryby nie stał w cieniu przy swojej nauce obok Reja, gdyby nie twórczość tego ostatniego, gdyby nie talent pisania, który Trzycieski uwielbiał w Reju, jak potém Rej i tylu innych w Kochanowskim. Szczegóły. podane przez Trzycieskiego, dają nam żywe pojęcie o téj naturze naszéj; bo w Reju przegląda się i odbija tak wyraziście natura ludzka pod warunkami miejscowości, natura nasza. Co kilka słów, to myśl w biografii naszego Tacyta, którego styl nieporównany, wyborny, prześliczny (1). Pomimo niewyrobienia widać we wszystkich dziełach Reja piękną duszę, myśl swobodną, uczucie naturalne, proste. Jako człowiek praktyczny patrzył on snać na dzieła swoje, jak na każde inne dzieło pracy ludzkiej. Przeznaczeniem jego było pisać, jak w ogóle przeznaczeniem człowieka jest pracować;

<sup>(1)</sup> Ob. żywot i sprawy poczciwego szlachcica polskiego Mikolaja Reja z Nagłowie, w Zwierciedle str. 273 i nast.

pracował więc, pisał dla pożytku powszechnego. Jakże głębokie, ludzkie uczucia widzimy w różnych drobnych nawet urywkach np. w wierszu Żegnanie ze światem:

> Dosyć'em się już nabyl na tym nędznym świecie, Dosyć'em się przypatrzył co się na nim plecie... Jako się świat kołysze w swoich obłędnościach, Jako się ludzie broją w dziwnych omylnościach.

Zastanawiając się nad życiem, powstając na zbytki i nadużycia, czuł on głęboko, że słabość, krewkość jest udziałem człowieka i wyrzekł, że będzie chwalił człowieka, na wszem rozmyślnego:

> Coby go nie uniosła żadna ludzka sprawa, . Coby na wszem był pilen powinnego prawa, Które nam Bóg ustawił i poczciwa cnota.

. Rej nam przedstawia typ szlachcica polskiego w piérwszéj połowie XVI wieku. Widać to z jego życiorysu, widać i z własnych słów jego w Zwierciedle, w wierszu do poczciwego Polaka stanu rycerskiego:

> Bom ja tež prosty człowiek nigdzie niejeżdżając, Tum się pasł na dziedzinie, jako w lesie zając.

Przecudne wyrażenie poczciwego Reja, zdaje się że sama przezeń natura przemawia. Możnaż było prościej i dobitniej wyrazić, jakie żywioły karmiły umysł jego: że to były pierwiastki swojskie, tło rodowe. O dalszem wykształceniu swojem równie pięknie i naiwnie mówi:

> Z granicy polskiéj, mili nigdym nie wyjechał, Lecz co wiedzieć przystoi przedsiem nie zaniechał. A czem był nieuczony, przeciem jednak czytał A czegom nie rozumiał, inszychem się pytał. A tak część ze zwyczaju, część też z wiadomości, Zdalekam się dziwował świeckiej przypadłości.

Myśl, zastanowienie się i zwrot do swojskości od obczyzny pokazuje się w następujących wyrażeniach prostych, ale żywych.

Widzę między wszystkiémi ludzkiémi narody Rozliczne przypadłości, rozliczne przygody, Widzę stroje i kształty i dziwne ubiory Burdy, sprawy, porządki, rozmaite dwory. A roztrząsnąwszy wszystko, do swéj Polski zajdę To wszystko co u inszych, jeszcze więcej znajdę: A stąd cokolwiek poczniesz, gdzie co indziej słychasz

Tego się snadnie doma w swej Polsce dopytaszi

Zwrot, który widzieliśmy w pieśniach i 'podaniach ludu, bajkach jego, dojrzewa w Mikołaju z Nagłowic. On staje się wyrazem, naprzód: zwrotu religijnego ludu naszego a powtóre: naturalności uczuć i myśli, rozwijających się pod wpływem wykształcenia, do jakiego tylko Rej się wznieść zdołał, Rej, co przecie nie zaniechał wiedzieć. co wiedzićć przystoi. Pierwszy Mikołaj z Nagłowic przedstawia nam utwory liczne, różnorodne; nad tym wiec człowiekiem niepospolitym, którego za skarb osobny uważali spółcześni, zastanowić się trzeba, jako nad wyrazem wieku, przedstawcą jego wyobrażeń, przedstawcą wcielonego ducha i życia tamtoczesnego. A był to pan bardzo ciekawy, powiada Trzycieski i daléj mówi, że nigdy na jedném miejscu dosiedziéć nie mógł. Łatwość pisania miał niezwyczajną, wiersze rozmaite tak nic nie rozmyślając pisał, do czego się może nie mało i to przyczyniło, że żywot wiódł wolny a spokojny. W późniejszym wieku spoważniał i jak to mówią ustatkował się, bo acz to był pan z młodu bardzo ciekawy (przytaczamy znowu słowa Trzycieskiego) a bespieczny a bardzo mu światek smakował, ale już był potém skromny, trzeźwy, spokojny. Rozmyślanie snać wpłynęło na życie jego. Rozsądek naturalny, zdanie miał o rzeczach zdrowe, jeżeli je znał a znał wiele, żyjąc po dworach i pomiędzy szlachta. Przy całéj przenikliwości dowcipu, brak mu nie raz głębokości, smak jego nie zawsze wykształcony, język nie raz surowy i nieokrzesany, życie samo nawet nieszczególne podobno było; ale nikt Rejowi odmówić nie może otwartéj głowy a nadewszystko uczucia i poczciwości, miłości prawdy, zamiłowania dobra powszechnego, chociaż go Juszyński za odszczepieńca i bezbożnika, rozpustnika podaje. Założył on dwa miasta Rejowiec i Okszę a pracował nie mało, jak to się z jego pism pokazuje, nie był więc pasorzytem społeczeństwa. Co napisał, to ludzie radzi czytali, czy to Postyllę czy Psałterz Dawidów, Żywot Józefa lub Apokalipsę z wykładem Bulingera. Postylla bardzo upowszechnioną być miała, pisał ją bowiem Rej, "aby się wiele ludzi wprawdzie obaczyło z owych dawnych a zawikłanych nałogów starych, aby się ludzie ze starych błędów obaczyli." Odpowiednie były te wszystkie księgi duchowi czasu, czyli "bardzo potrzebne i pożyteczne." Nie pisał Rej dla sławy, ale z koniecznéj potrzeby wylania duszy, myśl jego bowiem niespokojna rwała się przez wszystkie sposoby do wyrażenia się w życiu rzeczywistém.

To co Trzycieski o Reju napisał pochlebstwem panegirysty być nie może, bo szlachcic tak dobry jak Rej, pochlebiaćby równemu sobie nie chciał i nie mógł, pisząc nadto za życia autora, którego spółcześni znali i jako typ doskonały szlachcica polskiego uwielbiali, zdanie zaś biografa za słuszne snać mieli. Z drugiéj strony Trzycieski umiał ocenić Reja, bo sam był jednym z najświatlejszych ludzi wieku. Że potrzeby tego czasu zaspokajał Mikołaj z Nagłowic w społeczeństwie, pośród którego Opatrzność go postawiła, najlepszym dowodem jest cześć i uwielbienie spółczesnych. Prawda, że nie wszyscy go chwalą, że jak katolicy nie lubili go za zdania, tak dyssydenci za życie wcale nie szczególne czasem — ale to były wyskoki człowieka niewytrawionego czyli raczéj przetrawiającego się w szkole doświadczenia. Niezbadana jest natura ludzka a sądzić ją trzeba podług tego co wydała, nie zaś co wydać mogła; bo każdy pojedynczy zamiar, czyn, każda myśl w życiu człowieka jest w związku z całością tegoż życia a zatém pojedynczych myśli i czynów z téj całości duchowej wyrywać nie można, ale cenić wszystko razem. Tak uważając rzeczy, ujrzymy dopiéro, że Rej był wyrazem wieku, był nim nawet jako pisarz, bez względu na życie; bo gdybyśmy sobie wystawili, do ostateczności się posuwając, najgorszego człowieka w Reju, w takim nawet razie pisma jego będą wyrazem wieku, skarbem literatury: jak pisma Sallustyusza rzymskiego, którego charakter prawdziwie nieszczególny a prace tak ważne, we względzie charakterystyki czasu. Rozbiór pism Reja najlepiéj nas o ich wartości przekona. Q pieśniach religijnych już mówiliśmy wyżej: zajmowała go lira religijna, nim się zwrócił do dydaktyzmu a następnie satyry. Zaczął więc Mikołaj z Nagłowie od uczuć religijnych, uczuć ożywiających naród cały i to jest pierwszy rys charakteru narodowego tego pisarza. Nie samą wszakże wiarą żyje człowiek i dla tego charakter pism Reja od innych jeszcze zasad zależy, inne jeszcze uszucia ożywiają pierś jego. Czytając pisma naszego autora, zwrócić trzeba uwagę na ową swobodę wynurzania uczuć, zachwycającą śmiałość pomysłów, śmiałość zdania, jaką tylko ufność we własne siły, pewność przekonania i niezłomna wiara w to, co się pisze, natchnąć może Czytać musiano chciwie pisma Reja, jego pieczłowieka. śni, jego przemowy do czytelników, gdyż tam obrazy, plastyka żyjąca przemawiała nadzwyczaj mocno do wyobraźni młodzieńczej, np. w podobieństwie żywota człowieka poczcinoego i t. d. W Apokalipsie tyle jest zajęcia dla wyobraźni że nie dziwnego, iż poważne to dzieło czytano w owym czasie, jak obecnie czytają powieści albo romanse. Pierwszy

1

akt myśli dokonał się u nas na drodze religii, rozmyślań pobożnych o Bogu i cnocie, życiu religijném t. j. pełném zebrania ducha. Apokalipsa Reja jest tego między innémi najdobitniejszym dowodem i zasługuje na czytanie z uwagą i śledzenie pierwszych zawiązków roskwitającéj myśli. Rej przy zakończeniu budzi zastanowienie się nad sobą czytelnika w obrazach pokazujących, że wyobraźnia jego była bujna, młodzieńcza, pełna okwitości i dla tego wszystkie jego myśli kształtowały się w obrazy.

Nie mniéj od Apokalipsy zasługuje na uwagę Postylla czyli Chronika polska, językiem polskim a prostym wykładem dla prostaków uczyniona t. j. wyłożona dla ogółu czytających dostępnie. Dziś gdy już ucichły namiętności, możemy śmiało powiedzićć, że pisma religijnéj treści Reja, jakkolwiek zbrudzone tu i owdzie kałem płaskiego dowcipu, nawet miejscami nieprzystojne, ważne są, warte zastanowienia, bo się w nich w ogóle natura ludzka w całéj sile myśli i uczucia wyraża.

Każde dzieło Reja (powtórzyć można jego słowy):

Rozumu potrosze wspomoże Że się wątpliwe serce uspokoić może. —

Widać już bardzo wyraźnie wiek myślenia, wiek, którego piosenka uczuć samych zaspokoić nie może. Jeżeli można użyć porównania z późniejszych czasów, Rej upowszechniał dzieła religijne, jak Brodziński lub Karpiński, dla obudzenia na drodze uczuć religijnych zastanowienia się nad sobą. A jednak dzieła Reja tępiono w czasach mierzchnącéj u nas oświaty i zapadłéj po niéj ciemnoty, chociaż w tym człowieku zapaliła się myśl, zastanowienie się przy modlitwie; myśl godna Chrześcianina, który właśnie tam się różni od bonza i bramina, że myśli godnie, odpowiednio naturze swojéj i wielkiemu przeznaczeniu swojemu. Jest jeszcze inny rodzaj pism Reja przeciwny prawie zupełnie dziełom jego poważnéj treśei, rodzaj żartobliwy. *Figliki* pisał on w chwilach swobody umysłu, dla języka, jak się dosyć naiwnie wyraża:

A niechaj narodowie wźdy postronni znają, Że Polacy. nie gęsi, iż swój język mają.

Rodżaj ten żartobliwy musiał być jednak bardzo ważny, kiedy go uprawiali Jan z Czarnolesia, Krasicki, Kazimirz z Królówki i inni znakomici pod każdym względem pisarze. W tych zabawkach widzimy nie jedno postrzeżenie żywcem brane z otaczającego nas świata, nie jeden żarcik z powagi i dla tego śmiało rzec można, że to był topór podcinająoy powage; te powage, co nam sie wolno rozwijać nie dała i tamowała tak długo swobodę umysłu ludzkiego. Mówie tu o zwrocie całym a zatém nietylko o figlikach Reja: tu więc policzę te wszystkie żarty a nawet rzeczy tak zwane nieprzystojne, jakie się po dziełach Reja rosproszone spotykać zdarza. Wszystkie te żarty i przypowiastki są (wyrażając się językiem konwencyjnym) nieprzystojne; bo w ogólności nie przystoją powadze, burzą ją nawet, szukają bowiem nowych zasad, nie powagi pisarzy, ale powagi sumienia, myśli, uczucia. Filozoficznie uważając rzeczy, t. j. snując kierunek pewny w pisaniu autora z natury ludzkiej, z ducha naszego, widzimy w tym zwrocie postęp, zaród krytycyzmu zbawiennego dla życia; bo żart jest pierwszą satyrą, krytyką najskuteczniejszą. Żart, śmiech leży głęboko w naturze człowieka, który nietylko rozumem i mową, ale i tém się różni od zwierząt, że się może śmiać i żartować. Przymioty to podnoszące wysoko człowieka, wznoszące go nad złość i głupstwo, niewiadomość, które nieharmonizując ze światem, wywołują piérwszą i najdzielniejszą może broń zdrowego rozsądku w postaci żartu.

Podobny zwrot się przebija w piérwszym zbiorze pismiennym pieśni naszych z XVI wieku p. n. *Kiermasz wieśniacki* i w pismach piérwszych, najznakomitszych pisarzy naszych; dojrzewa potém i przechodzi w satyrę, która znowu rozlana była po całych dziełach pisanych wierszem i prozą, jak to się pokazuje w dziełach Górnickiego, Klonowicza, Krasickiego i t. p. aż do naszych czasów.

Najpoważniejsze nieraz myśli spotykamy obok fraszek, o których mowa a w téj grze pełnéj rozmaitości, zacząwszy od Boga do potocznych spraw życia naszego, czujemy bijące tętno życia np. w Apoftegmatach Reja. Apoftegmata te uważać trzeba za owoc dojrzały z kwiatu literatury ludowéj: był zatém w pismiennictwie naszém zwrot ważny, stanowiący niejako kanał sztuczny, który przeprowadzał myśli z życia ludu w świat książkowy i dawał im prawa obywatelstwa w téj krainie utworów piśmiennych, obok powagi, ciążącej nad umysłami i wywołującej oddziaływanie konieczne, w skutku tego ciążenia koniecznego, wynikającego (równie jak oddziaływanie) z natury rzeczy.

W literaturze ludu odbija się wszędzie prawie świćżość i swoboda uczuć, pogoda myśli, gdy przeciwnie w książkowéj przez czas długi pokazuje się stężałość jakaś, lubo są i Bajki i figliki Reja stanowią bijące w oczy tu iskry życia. przeciwieństwo z apoteozą w formach stężałych (scholastycyzmem); powagą, co dochodziła w życiu praktyczném nawet Swoboda w formach wyrażenia w literado ostateczności. turze oznacza własne poczucie się na siłach, gdy człowiek. zastanawiać się zaczyna nad narzuconémi mu obcémi myślami i samodzielnie przez siebie samego żyć i myślić pragnie. Schwytany tu jest rzec można jeden ton harmonii żywota z literatury ludu, który lubi bajki, lubi wesołość i chętnie stroi swe myśli żartobliwie, by zająć ludzi a przez zajęcie budzić ich uwagę i zwracać ją do spraw życia. Nie domyślała się téj formy bez form, nie przeczuwała jéj nawet filozofia scholastyczna, ale uczucie ludu ją odgadło. Poczeiwy Rej w prostocie ducha prawi:

> A zasz nie wiész, iż duch smętny kiedy kogo ruszy Mędrzec pisze, iże kości i krew bardzo suszy. .... Ludzie ..... Tylko myśląc a bez żartów wszakby poszaleli. I wianek cudniejszy bywa, kiedy przeplatany, Niźli wszystek jak powróz zielony ruciany.

Zabawa, żart jest istotnie całkującą częścią życia ludzkiego: zwraca on człowieka od jednostronności dążenia i pojęć, głupstwa a nawet złości, dla których poważna zupełnie nauka skuteczném lekarstwem być nie może, a żart zbawienne wpływy nieraz wywiéra. Bez tego obraz życia blady, nie wyrazisty jest. Szekspir, co życie malował w całéj świetności barw, wprowadził żart do swoich utworów dramatycznych, jako pierwiastek konieczny. Rej we wszystkich swoich utworach jest pełen życia i przedstawia rzeczy obrazowo: skutkiem tego jest styl jego pełen świeżości natury, cudna plastyka wyrażeń i gra pierwiastków różnorodnych.

Apoftegmata stanowią rzec można osobne dzieło, dzieło nie małe, chociaż są tylko częścią Zwierciadła. Apoftegmata te podług Reja są to krótkie a rostropne powieści t. j. uwagi ogólne, prawidła czyli prawa, przepisy moralne i obyczajowe np. o cnocie, sprawiedliwości, o trzeźwości a o wierności, o bacznéj rostropności, o poczciwéj stałości, pochlebstwo co jest? jako poczciwy ma w sobie obaczać że jest człowiek, o prawém szlachectwie, o poczciwéj pracy a o próżnowaniu, lepiéj być dobrym z cnoty niż z strachu, rzeczpospolita a prawa, sumienie a przyrodzenie i t. d. Oprócz tych Apoftegmatów są inne krótsze z przypadłości czasów i rzeczy zebrane t. j. myśli, uwagi i postrzeżenia nad światem i życiem: dydaktyzm, mowiąc językiem dzisiejszym. Zwierciadło,

w którém się mieszczą powyższe Apoftegmata, zawiéra nadto: Żywot człowicka poczciwego-ksiąg trzy. - Jest to, rzeo można, kodeks obyczajowy życia ludzkiego, pedagogika w znaczeniu najrozleglejszém tego wyrazu. Nauka to obyczajowa, wyłożona nie już rapsodycznie (urywkowo), jak w apoftegmatach, ale w związku organicznym t. j. całości: porzadnéj. Wierszyki po różnych miejscach dzieła rosproszone pokazują zamiłowanie wierszowania w owym czasie. Że nasze życie społeczne łączyło się z dobrém pospolitém państwa, stąd po Żywocie następuje Przemowa krótka do krześcijańskiego człowieka każdego, o przypadłościach: rozlicznych czasów dzisiejszych i krytyka czyli narzekanie. wszéj korony na porządną niedbałość naszę. Dalej ida apostegmata, stanowiace jakby dopełnienie tego, czego systematycznie wypowiedzićć nie można było; bo życie ludzkie jest to nieskończoność wcielona, a zatém uwagi, postrzeżenia nad niém są nieskończone, niewyczerpane: ten zaś charakter wyraża rapsodyczność apostegmatów, które nie mają końca, gdyż je bez ustanku snuć można z przędzy życia naszego. Po apoftegmatach idzie nowa Przemowa krótka do poczciwego Polaka stanu rycerskiego i Zbroja pewna rycerza chrześcijańskiego. Tu ideały prawdy, cnoty sa: w szlachectwie i chrześcijaństwie. Rej usiłuje utrzymać człowieka na wysokości tych ideałów.

Ideały te jednak nie koniecznie się urzeczywistniały w życiu: stąd znowu dzieła Reja, w których krytyka obyczajowa w różnéj pokazuje się postaci. Do dzieł tego rodzaju należy: Zwierzyniec i t. d., dzieło treści satyryczno-dydaktycznéj, gdzie autor powiada że: "Radby, by się z cudzych spraw każdy miał na pieczy" t. j. zastanowił się nad sobą przypatrując się światu, życiu ludzkiemu w ogóle. Jest to obraz naszego społeczeństwa, obraz pełen rozmaitości, odbijający rozmaite pierwiastki życia. Rej chciał tu być najdostępniej-

.

szym dla ogółu, chciał napisać dzieło zajmujące i pożyteczne, i dopiął celu, co mu spółcześni przyznali np. Maciej Wierzbieta. Są tu obrazy życia (czyli jak się wydawca Reja wyraża) nietylko ludzi, ale i innych rzeczy podobieństwa a kształty, przeplatane uwagami jakie się nasuwały Rejowi, majacemu wielki dar postrzegania i lubiącemu się zastanawiać nad światem i życiem. Nie mógł autor niczém zająć więcéj uwagi czytelnika, jak obrazami przeszłości i dla tego opowiada dzieje wierszem, mówi o naszych królach, magnatach, ludziach odznaczających się w narodzie i t. p. Następują potém uwagi o powinnościach każdego stanu, przy dydaktyzmie zaś nie szczędzi Rej żółci satyrycznej, wytykając nadużycia gnieżdżące się w narodzie. Nie szczędzi żadnego stanu, żadnéj kasty: ani rycerstwa (szlachty), ani duchowieństwa. Zresztą Zwierzyniec przedstawia mozajkę przypadków i uwag rozmaitych, wyrażających rozmaitość życia obrazowo, jak wszystkie dzieła Reja. Zbliżył on się naturalnością swoją do ludu i bajki jego, wyrażenia nawet wprowadzał do książek. Zdrowy rozsądek czyli chłopski, jak to mówią, rozum wszędzie się w nim przebija: czy w malowaniu natury i społeczeństwa, czy w ucinkach dowcipnych lub uwagach nad tém wszystkiém, co otaczało autora w życiu spółeczném. Zwierzyniec jest to rzec można wielki poemat dydaktyczny, złożony z mnóstwa ustępów.

Nie wdajemy się zresztą w szczegóły, bo nam idzie o pokazanie zwrotu pism Reja, nie zaś o rozbiór szczegółowy jego utworów. W ogólności Rej szedł za natchnieniem swego ducha, malował zepsucie obyczajów, śmiał się i żartował z głupstw i niedorzeczności świata; spotykając zaś złe wielkie, zepsucie z gruntu, powstawał na to poważnie, wychodząc ze stanowiska dobra powszechnego i w religii szukając natchnienia. Religija ożywiała jego uczucie i na cześć Boga, zasady życia, nastrajał lirę, wtorując psalmiście Pana.

.

Swoboda czystego sumienia towarzyszy mu wszędzie i dla tego radzi:

> Miéć myśl wolną a serce prześpieczne, Gdyż nam nie jest tu mieszkanie wieczne.

A nie zwięzuj myśli ni sumienia, Przez mały kęs doczesnego mienia.

W ogóle w Reju przemaga zastanowienie się, dydaktyzm, który się wszakże nie objawia w suchych formach rozumowania, ale żyje w obrazach. Tak np. chcąc wyrazić myśl: że się nad sobą niezastanawiamy i trw'amy w nałogach swoich czyli przypadłościach, obraca się (w jedném urywku w Zwierzyńcu) do zégara i mówi:

> Tłuczże miły zégarze, by w każdéj godzinie Miałby się każdy baczyć, jako mu czas płynie, Ale by tłukł najbardziej, przecie chwała Bogu, Nie odstąpimy zadość zwykłego nałogu; Nie pomnąc, iż nam prawie z wodą czasy płyną A wnet gorsze nastaną, skoro dobre miną. Bujać też sobie w lesie jelonek ubogi Ale się ni obaczy gdy mu strącą nogi.

Ostatni obrazek jest kwiatem wyrażenia i tak plastycznego. Takich obrazów pełno w dziełach Reja, którego styl obrazowy, równie jak Bielskich, chociaż nie tak harmonijny jak Kochanowskiego, Skargi, powinien służyć za zasadę wykształcenia językowego. Dzieła więc Reja a mianowicie Żywot człowieka poczciwego czytać powinniśmy dla samego nawet języka, bo nie wiele mamy książek, pisanych taką szczérą polszczyzną. Obrazy poetyczne widać wszędzie w prozie, co się nawet w epitetach przydawanych rzeczownikom maluje, gdy np. Rej mówi: "święci przodkowie" "piękny, rostropny rozum", "sławna prawda." Poczciwość (powiada on) pożyteczna jest a gruntem cnoty-prawda, która na wszytki cnoty jest prawie jako majowy deszcz na wszytki zioła na ziemi rosnące." Jakże naturalne i proste jest jego zdanie o umiarkowaniu: "A wszakże i w czytaniu i w każdéj sprawie szkoda przyrodzeniu gwałtu czynić a w każdéj rzeczy dobrze jest rostropnego pomiaru używać. A cokolwiek gwałtownie do przyrodzenia przypadnie i wzrok do oczu i słuch do uszu, nie może tak słusznego rozsądku dać, jak gdy to powoli obaczono i rozróżniano będzie. Bo i mędrcy tak o tym piszą, iż każda rzecz gwałtowna nie może być jeno szkodliwa."

Pomimo niewyrobienia języka i niewytrawności zasad, Rej zasługuje na wdzięczną pamięć; bo pisał dostępnie dla ogółu i dotykał śmiało zagadnień życia praktycznego, pokazywał, że co jest przypadkowością (przypadłością), to nie wytrzyma krytyki bez zasady rozumowéj, jak życie bez sumienia. Duch krytyczny obok uczuciowości szedł u nas w XV wieku na równi z hussytyzmem, w XVI z protestantyzmem i z wyobrażeniami encyklopedyzmu w XVIII wieku. Rej był doskonałym wyrazem krytycyzmu szesnastowiekowego, któ ry miał w Polsce tylu prawie wyobrazicieli, ilu znakomitych pisarzy. Obok tego widać syntezę, liryzm uczucia.

JAN KOCHANOWSKI Z CZARNOLESIA, poeta a mianowice liryk nieporównany, urodził się w pierwszéj, umarł w drugiéj połowie XVI wieku. Przedstawia on życie wewnętrzne, uczucia ożywiające naród cały, stronę jego liryczną. Wychowany troskliwie, napojony uczuciami, ożywiającémi ogół społeczeństwa, zachował te uczucia, zwiedzając Niemcy, Francyę i Włochy; zachował zatém tło rodowe uczuć i myśli, co się we wszystkich jego utworach przebija. Jest on poetą narodowym, bo opiéwał uczucia, głosił myśli, napełniające serca i głowy ogółu społeczeństwa. Na pozór zdaje się, że Kochanowski był tylko naśladowcą, tłumaczył tylko Dawida, Anakreonta, Horacego; w gruncie jednak co

Jan z Czarnolesia, jak Mikołaj z Nainnego sie pokazuje. głowic są to postacie olbrzymie, zasłaniające sobą wiele in-Są to wielcy pisarze, bo potrafili wyjąć z narodu nych. uczucia i myśli jego, przedstawić je przedmiotowo w dziełach swoich i przemówić do serca, do duszy ogółu. Kochanowski więcej wykształcony od Reja, bo podróżował po Europie, gdy ten ostatni był najdaléj na Litwie; kształcił się w uniwersytetach zagranicznych a mianowicie włoskich, gdzie poznał mianowicie jezyki i literaturę starożytną a Rej trochę tylko i to nie bardzo umiał po łacinie. Jan z Czarnolesia więcej wykształcony teoretycznie, obeznany potem praktycznie w kraju ze sprawami państwa, poznawszy świąt, wyrzeka się wszelkich dostojeństw i osiada w rodzinnym swoim Tu otoczony wszystkiém co swoje, nie żąda nic zakacie. więcej, tłumaczy psalmy Dawida, pieśni Horacego i inne.obce przepolszcza utwory, pisze pieśni, fraszki i nie-fraszki, wiersze okolicznościowe, żale po śmierci córki i t. p., głosząc wielką prawdę życia i potwierdzając ją życiem całém:

> To pan zdaniem mojém, Co przestał na swojém.

Śpićwał on sobie, ideałom poezyi - muzom, co sam wypowiedział w wierszu:

> Sobie śpićwam a muzom: bo kto jest na ziemi Coby serce ucieszyć chciał pieniami memi?

Powtórzyćby więc mógł dziś z poetą:

Ich singe wie der Vogel singt Der in den Zweigen wohnet, Das Lied, das aus der Kehle dringt Ist Lohn. . . .

19

Istotnie! poeta z Czarnolesia śpiéwał, jak ptak śpiéwa: pieśni mu z serca płynęły i napełniały duszę jego. Nie były to pieśni dla nas obce (1).

(1) Że Kochanowski jest prawdziwym przedstawcą wieku swojego, że nam przedstawia obraz umysłowości polskiej, uczuć i wyobrażeń naszych, to się pokazuje nawet w elegiach pisanych po łacinie, gdzie najwięcej naśladownictwa, naśladowanie jest bowiem najwyższą doskonałością pisarzy łacińsko-polskich, poetów nawet jakiemi byli Janicki, Sarbiewski... Czytając elegie łacińskie w przekładzie Kazimirza z Królówki, nie poznajemyż tu poczciwej duszy ziemianina np. w ustępach:

Nie możny bogatym, ni ten komu plugi
 Woły nieprzeliczone prowadzą na smugi;
 Ale ten, kto czy wiele czyli posiadł mało,
 Cicho przyjął, co Pańskie przejrzenie zesłało.
 Wam złoto królowie.

Mnie nie wzięta nikomu myśl.... i zdrowie. Stąd mi nigdy nie zajrzą, gdy w zaciszu wioski Prześpiewam lata moje wszelkiej próżen troski. Bo ja ni żądzy złota w piersi mojej budzę, Ani z gminem niebacznym bogi o nie trudzę. Nic wielkiego nie pragnę...

Z małej roli wyżyję przy źródlanej wodzie. Ja niech śledzę w przyczynach ten świat niezmierzony...

Są to uczucia, myśli nasze. Poeta wznosi się w chwilach wytchnienia po pracy, zastanowienia się, do coraz poważniejszych myśli i natchniony świętą prawdą życia, nie rozumuje, ale glosi jej wyroki uroczyście:

Przeto chciejmy wziąść przed się myśli godne siebie, Myśli ważne na ziemi, myśli ważne w niebie. Służmy poczciwej sławie, a jako kto może, Ku powszechnemu dobru niechaj dopomoże: Komu dowcipu równo z wymową dostaje, Niech szczepi między ludźmi dobre obyczaje, Niechaj czyni porządek, rosterkom zabiega

Praw ojczystych i pięknej...... przestrzega. A ty coć Bóg dał siłę i serce po temu, Uderz się z poganinem...

Nie przegra kto na sławę frymarczy z żywotem-

Jan z Czarnolesia, szukał natchnienia w religii i przełożył psałterz Dawida, a przekład ten wiekopomnym pomnikiem sławy, pomnikiem języka najpiękniejszego zostanie. Uczucie

Uczucia i myśli, o których mówimy, stanowią niezatarte tło dzieł Kochanowskiego, chociaż ten naśladował wzory obce t. j. greckie łacińskie, na których się wykształcił. Gdy mówi o Padniewskich, Tarnowskich i w. i. widać tu wszystko płynące z głębi duszy a obrazy dziwnie piękne, nienaśladowane. Tylko rodzimych uczuć natchnienie mogło podobne, pełne naturalności wydać utwory np. na zgon Tarnowskiego:

> Jak żolnierz wprawny z obu rąk wyrzuca gromy, Tak ty w każdź potrzebie dzielny i świadomy; Tyś wierny tłumacz prawa, sędzia nieujęty, Tyś ginących kotwica, zbłąkanych port święty: W najwyższych sprawach państwa gdyś rostaczał słowa, Nie wiedzieć co zwabiało, rozum czy wymowa? Togę zrzuciwszy, gdy wróg zachrzęszczał puklerzem Wodzem byłeś przezornym, jak dzielnym żołnierzem.

> > lleż wyrazų w wiérszu:

Z czynów, nie z słów Wiecznemu składaleś oftary, Ani byleś odstępcą pradziadowskiej wiary.

Albo w owéj zadumie po zgonie: Poszedł gościć na wieki pomiędzy pradziady. Trosk zapomniał, jak żeglarz, co z morskich obiegów Z bogactwami dopłynie do rodzinnych brzegów.

lub gdy do Padniewskiego mówi:

Nie wolno Padniewskiemu w drodze cnot spoczywać!

Wogólności elegie Kochanowskiego podobać nam się nie mogą, bo to obczyzną przesiękle twory, do których jak do pism Janickiego, Sarbiewskiego nie możemy mićć spółczucia i dla tego mało kto czytać je będzie, chociażbyśmy tych znakomitych w swym czasie poetów wynosili w pochwałach pod niebiosa. Zwróciliśmy tylko uwagę na elegie Kochanowskiego; by pokazać, że i w nich tli się niezgasła iskra życia, które się rozlało po wszystkich utworach wieszcza naszego, zacząwszy od pieśni religijnej do fraszki i dramatu, satyry.

Ĵ.

religijne było rodzimém ludu naszego uczuciem, kwiatem uczuć i dla tego to Rej słuchając pieśni Kochanowskiego, gdzie między innémi było tak wzniosłe pojęcie Bóstwa,

(Kościół cię nie ogarnie, wszędy pełno ciebie

I w otchłaniach i w morzu, na ziemi i w niebie)

widząc uczucie religijne, odpowiednie usposobieniu ogółu, uczucie a przytém ogładę wiérsza dotąd niesłychaną, postawił wyżéj nad siebie Kochanowskiego. Najpiérwszą i najważniejszą pracą tego ostatniego był przekład psałterza, dokonany tak wybornie, jak tylko można było go dokonać. Książka ta wydana w drugiéj połowie XVI wieku, kiedy wychodziły wszystkie pisma Reja, przedrukowana była kilkanaście razy i miała znaczenie wpływowe, jak całe pismo S<sup>te</sup>, którego część ważną liryczną stanowi; bo w XVI wieku religija była u nas w ogólności jedyną i najgruntowniejszą nauką, uczyła bowiem cnoty, uczyła poczciwego życia. Aby poznać to życie przodków naszych, trzeba się zastanowić nad jego treścią—nad myślami, które się przechowały w dziełach najznakomitszych naszych pisarzy.

Dość już pisano o bibliografii, stronie zewnętrznéj książek: czas by już było zajrzyć, co się w samych dziełach mieści; bo jakkolwiek dotąd wiele dzieł, rękopismów mianowicie jest niedostępnych, te jednak, co są wydane, dostępne dla ogółu, mieszczą w sobie wiele rzeczy nader ważnych, dających nam doskonałe wyobrażenie o rzeczach przeszłości. W Kochanowskim wiele jest uwag trafnych, wiele myśli pokazujących sposób zapatrywania się na rzeczy nam tylko właściwy, a życie jego jest świadectwem zasad. Odznacza je w ogólności umiarkowanie, lubo są wyjątki zbliżające Jana z Czarnolesia do Mikołaja z Nagłowic: nie chciał wszakże piérwszy przyjąć ani opactwa, ani kasztelaństwa, nie chciał nawet zostawać na dworze, gdzie krótki bardzo czas przebywał a jeżeli przyjął pomoc Myszkowskiego, który, jak się poeta wyraża, hojną ręką podeprzeć go raczył, to

"Nie przeto, żebym przed nim stał w pacholczym kole… Ale żebym wygnawszy niedostatek w domu

Tém glośniej śpiewał, a niepodlegał nikomu."---

Nie zapominajmy otém, że wiara, uczucia religijne, zebranie ducha było pierwszem natchnieniem poetyczném Jana z Czarnolesia i stanowiło główne tło jego uczuć. Nietylko dla niego, ale dla wielu, bardzo wielu pisarzy naszych wierszem i prozą, wiara religijna była muzą natchnienia: nie były więc obce dla nas uczucia, stanowiące duszę psalmów Dawida a Kochanowski, tłumacząc psalmy, nie był prostym tłumaczem: on je odtwarzał w duchu swoim i ogrzane uczuciem, swoją opiewał mową. Nie trzeba tego spuszczać z uwagi, ale owszem zachować najżywiej w pamięci przy czytaniu psałterza, przy czytaniu wszystkich nawet pieśni Kochanowskiego czy to oryginalnych, czy też naśladowanych lub tłumaczonych.

Pieśni te naśladowane, nieraz nawet żywcem tłumaczone z Anakreonta, Horacego i t. p. mają w sobie coś swojskiego, tam mianowicie, gdzie poeta opiéwa uczucie ożywiające go, wyrażając je po swojemu. Że te uczucia opiéwał np. Horacy, nie idzie zatém, aby one obcémi dla nas uczuciami były a nasz poeta nienarodowy. On twórczo naśladował klassyków, na których się wykształcił, gdy z równa im naturalnością i prostotą nieraz malował co czuł, a tak malował żywo, że znać prawie jak mu pewne myśli, pewne wyrażenia wprost z duszy płynęły. Z pieśni wesołych, żartobliwych pokazuje się, że pierś Kochanowskiego różne ożywiały uczucia a on je opiéwał, idąc za głosem natury. Swoboda jednak żartu nigdzie się z taką wyrazistościa nie pokazuje jak w jego Fraszkach, stanowiących cześć nierozerwaną dzieł jego i dla tego sam za życia wyrzucać tych

fraszek z dzieł nie kazał, aby ludzie mieli wyobrażenie o całéj naturze jego. Dziś te fraszki nabiérają dla nas znaczenia, gdy zasadnie zapatrując się na nie t. j. snując zasadę tego rodzaju pisania z natury ludzkiej, istoty społeczeństwa, przekonywamy się, że wyrażają zwrot pełen życia. W nich widzimy istotnie przejście do życia od ideałów, w jakiejkolwiek te przedstawiają się postaci. Stąd to poeta mówi o żywocie ludzkim:

> Fraszki to wszystko, cokolwiek myślimy, Fraszki to wszystko, cokolwiek czynimy. Nie masz na świecie żadnéj pewnéj rzeczy, Próżno tu człowiek ma co miéć na pieczy: Zacność, uroda, moc, pieniądze, sława Wszystko to minie jako polna trawa.

O fraszkach powiedział Kraszewski (1) mniéj stosownie, że "to są ucinki, obrazki, żarty w chwilach wesołości z ust uleciałe, malujące życie Jana ze strony jego prozaicznéj. Wszystkie widocznie (pisze dalej) urodzone są nie z namysłu"... Owszem z namysłu i głębokiego namysłu, z głębokiego zastanawiania się nad światem i życiem płynie ten sposób pisania, co pokazują wyżéj przytoczone wiersze o żywocie ludzkim i wiele podobnych ustępów, rosproszonych po różnych miejscach dzieł Kochanowskiego, mianowicie zaś w pieśniach np. owa pieśń:

## Chcemy sobie być radzi

zawiera ustępy ważne w tym względzie:

Kto tak mądry, że zgadnie Co nań jutro przypadnie.

Sam Bóg wié przyszle rzeczy a śmieje się z Nieba Kiedy się człowiek troszczy więcej niżli trzeba.

'(1) Nowe studia literackie, Warszawa 1843, tom 2, stron. 102 i 103.

Wszystko się dziwnie plecie Na tym tu biednym świecie, A ktoby chciał rozumem wszystkiego dochodzić I zginie i nie będzie umiał w to ugodzić.

Próżno ma mieć na pieczy Smiertelny wieczne rzeczy: Dosyć na tém, kiedy wić, że go to nie minie,

Co z przejrzenia pańskiego od wieku mu płynie.

Gdyby fraszki Kochanowskiego i jego utwory zabawne, wesołe, pisane były bez namysłu, nie zwracałby się do nich z taką rzewnością:

Fraszki nieprzepłacone, wdzięczne fraszki moje W które ja wszystkie kładę tajemnice swoje i t. d.

Sam autor powiada, że to labirynt, skąd żadna Aryadna wywieść nie zdoła tego, któryby stąd chciał wyczerpać umysł zakryty autora. Istotnie wszystkie tu się spływają dźwięki życia, wszystkie odcienia uczuć, obraz tu wierny życia. Rzecz dziwna, że najwyższe wzniesienie myśli w czasie najpoważniejszej zadumy, najgłębsze zamyślenie się, najogólniejsze wyobrażenia środkują się w jedno z żartem, który odrywa człowieka, równie jak każdy pomysł oderwany (abstrakcyjny), od potocznych stosunków życia i w ogóle od warunków doczesnych świata, pozwalając mu odetchnąć swobodnie, wesoło.

Każda apoteoza, bezwarunkowe i wyłączne uwielbienie pewnych wyobrażeń, ma to do siebie, że gdy wywołuje zastanowienie badawczéj myśli, wątpliwość naprzód ogarnia człowieka, wątpliwość wynikająca z różnicy, jaka zachodzi pomiędzy życiem a ubóstwioną jego zasadą. Życie więc jest probierczym kamieniem wartości wszelkiej zasady. Gdy wątpliwość osłabi ufność, wiarę człowieka w pewną zasadę, następuje żart, pierwsza krytyka, pierwsza satyra, pokazująca niezgodność zasady i życia.—W dalszym

ciągu rozwija się prawdziwa satyra t. j. powstawanie na życie praktyczne, bez względu na zasadę a w tym zwrocie pokazuje się myśl, że najwyższą celowością światażycie jest. Człowiek zaczyna z kolei ubóstwiać życie społeczeństwa, jak dawniej ubóstwiał naturę i to jest panteizm filozoficzny Fajerbachów, dojrzały zwrot heglizmu pod piórem Bruno-Bauerów, Strausów i t. p. Ogół jednak za tym zwrotem niepójdzie nigdy, jak nieposzedł za zwrotem encyklopedyzmu w XVIII wieku, bo widzi że przeciwna, potepiona a niegdyś panująca i przez tyle wieków rozwijająca się zasada, nie jest bez znaczenia: a zatém traci wiare w zasadę wyrozumowaną takiej filozofii, która go rozrywa z życiem praktyczném ogółu społeczeństwa i z własném uczuciem. Dziś się zaczyna to powątpiewanie, podcinające wiarę w zasadę wyrozumowaną życia i miejsce chorobliwego oderwania się (abstrakcyi) od życia, zastępuje zgodniejsze z historyą pojmowanie zasady życia, niepojetej i pojmowanéj zarazem przez wcielenie jéj w czyn, działanie. Na drodze życia zaiste a nie gdzie indziej rozwiązują. się wszystkie, najwyższe nawet zagadnienia życia ludzkiego, bo cóż je rozwiąże, jeżeli życie temu usiłowaniu sprostać niezdoła?

Nim jednak najnowsza, żyjąca nauka, słowo życia, które się, jako najświętsza prawda ogłasza, przyszły do wszechstronności niepokalanéj brudnémi celami stronnictwa lub kasty jakiéj, upłynęły wieki całe, wieki postępu i upadku na przemiany, śród burz narodów, umysłu ludzkiego. W XVI wieku, w czasie budzącéj się dopiéro oświaty, widzimy zwątpienie i niewiarę, o których się rzekło wyżéj, a skutkiem tego żarty z kast pewnych, co się skrystalizowały w społeczeństwie. Niektórzy pisarze usiłowali utrzymać jeszcze np. szlachtę naszą na wysokości apoteozy, chwaląc ją, pokazując w niéj typ doskonałości. Tak mądrość wschodnią chwaliła królow egipskich, przedstawiając im, że takiémi są, jakiémi być powinni byli, podług idealnych wyobrażeń kapłanów i w ogólności medrców wschodu. W takim duchu jeszcze Horacy pisał ody dla Augusta - złotego się środka trzymając t. j. takiego środka, który do złotych prowadził celów. Stemwszystkiém, gdy wyosobniona ta lub owa kasta utrzymać się nie mogła na wysokości ideału, gdy pod względem życia zbytki i nadużycia klassy uprzywilejowanéj narażały bezpieczeństwo całego państwa --- ostatni ten wzgląd mianowicie wywołał satyrę, co widać w pismach Reja, widać i w poezyach Kochanowskiego. Satyra więc, po fraszce, jest formą bardzo ważna poezyj wieszcza naszego a oryginalność jego w tym względzie żadnéj nie ulega wątpliwości, chociaż mógł, musiał nawet przez samo nawyknienie przybiérać utwory swoje w szaty klassyczne i wprowadzać postacie ze świata mitologicznego, kładąc w usta bajecznych osób słowa prawdy i życia. Formy te wyrażenia odpowiadały snać żywej poetów naszych wyobraźni, którzy dla tego woleli przedstawiać myśli w obrazach pożyczanych z mitologii, niż w rozumowaniach suchych, którychby nikt był nie czytał. Tak Kochanowski w poemaciku satyrycznéj treści p. n. Satur, przedstawia satyra, który choac krytykować obyczaje świata zepsutego, tak się niecierpliwi, że samego autora:

## "rogiem po grzbiecie zajmuje."

Tu rubaszne wyrażenie posłużyło poecie do oddania myśli, iż to, co wypowiedział w Satyrze, leżało w głębi duszy jego, leżało mu na sumieniu i dla tego zapewne, tak mu dokuczało, tak mu pilno było wypowiedzieć co myślał, co czuł, co widział a co po części do dziś dnia wielką prawdą być nieprzestaje.

Nie będę się roższerzał nad szczegółami Satyra, którego treść z przytoczeniami podał J. Kraszewski (Studia)

20

i zwrócił uwagę na szczegóły pojedyncze. Satyra ta (jak trafnie zauważył Kraszewski) nie jest kommunałem, nie jest rzeczą trywialną czyli, wyrażając się po polsku, rzeczą oklepaną, bo pisana była w epoce przejścia, w téj pamiętnéj epoce, kiedy włodarz wspominał jak pijał z panem, który nie gardził kmiotka swojego osobą. Barwa satyryczna pism Kochanowskiego wiele im, bardzo wiele życia dodaje, bo nam przedstawia obrazy żyjące obok ideałów, które wymarzył, wypieścił nasz poeta --- ideałów życia błogiego, rodzinnego, w domowém zaciszu. Satyra stanowi przejście od poezyi lirycznéj do dydaktycznéj, co się pokazuje po różnych pismach Kochanowskiego i wierszem i proza. Bezwzględnie jednak uwielbiać Kochanowskiego, same w nim tylko widzić zalety, same piękności, byłoby to pokazać niewiadomość t. j. nieznajomość pism jego z jednéj strony, a z drugiéj nieumiejętność oceniania tego, co jest prawdziwe piękne i nieśmiertelność wierszowi z Czarnolesia w literaturze naszéj zapewnia w sądzie ludzi z sercem i głową. W satyrze np. Zgoda są ustępy poetyczne, ale jest i proza wcale nudna, np. przytaczanie przykładów upadku państw przez niezgodę i t. p.

Barwa satyryczna pism Kochanowskiego zasługuje na tém większą uwagę, że ten sam charakter nosi: bardzo wiele utworów późniejszych pisarzy. Pod tym jednak względem Kochanowski ustępuje Rejowi, który oryginalnością pomysłów i wyrazistością obrazów przewyższa nieskończenie prawie Jana z Czarnolesia. Ten ostatni wyższym jest niewątpliwie pod względem wykształcenia klassycznego a co do treści wyższym jest nad Reja przez swoje uczucie, które wpłynęło na życie samo, w ogóle skromne i umiarkowane w ustroniu domowej zagrody. Rej miał więcej dowcipu, rozsądku, daru rozbioru, analizy; stąd przy życiu mniej więcej nieumiarkowanem widać w nim charakter satyryczny,

í

przechodzący później w dydaktyczny. Przeciwnie Kochanowski miał więcej życia w sobie, żył wiecej wewnętrznie ze sobą samym, ze swojémi uczuciami: stąd w nim przemagający widzimy charakter liryczny, uczuciowy. Kiedy jednak mówimy, że ten charakter liryczny jest przemagający w Kochanowskim, nie idzie zatém abyśmy Rejowi odmawiali uczuciowości. Owszem koniecznie mu ją przyznać należy, bo Rej zaczął dzieła swoje od liry religijnéj, tylko że duch satyryzmu przeważnie się w nim rozwija, a liryzm stanowi odcień tylko prac jego, jak satyryzm znowu odcień także przy pracach lirycznych Kochanowskiego stanowi. Jest coś spólnego chociaż są i różnice w życiu i pismach Reja i Kochanowskiego: Kochanowski lubił sie jak Rej zabawić czasem wesoło, choćby nawet nieumiarkowanie, lubił zażartować z ludzi, nadużywających władzy swojéj, lub gorszących życiem, powstawać nakoniec na złe w satyrach i fraszkach. Réj znowu miał w sobie uczucie religijne, zakorzenione głęboko, czuł żywo potrzebę cnoty, prawości i poświęcenia, pracował dla dobra piśmiennictwa krajowego, a zresztą żył, jak szlachta nasza w XVI wieku, nie pomnąc, że człowiek w zakresie działania, jaki mu Najwyższa Istność w świecie przez samo stworzenie naznacza, odpowiada nietylko za siebie, ale i za tych co go otaczają, bo. to sa jego krewni duchem. To jest przyczyną, że w dziełach Reja niéma tych uczuć rodzimych, wiązących człowieka z ogółem społeczeństwa, w którém żyje a ożywiających dzieła Kochanowskiego: utwory niektóre przewiewa zimny dowcip, ironia, satyra niszcząca, ale niebudująca, która może się podobać, obudzić uśmiéch na chwile, nie obudzi jednak prawdziwego spółczucia. W Kochanowskim widać, czuć większe zbliżenie się do wszystkich uczuć ludu, do którego wzdychał Jan z Czarnolesia, przebywając jeszcze za granicą i to się najwydatniej przebija w psalmach i pie-

śniach, które się nigdy podobać nieprzestaną. Réj pisał powiedzieć można poczęści pamflety religijne, broszury ze znaczeniem czasowém, wyjąwszy np. Zwierciadło; Kochanowski przeciwnie w wiekopamnych pod względem języka i rzeczy saméj utworach lirycznych, zostawił niezatarte ślady, prawdziwe odbicie życia przodków naszych; zawarł tam cały świat uczuć i myśli, jakby wyjętych z serca ogółu. To nam tłumaczy dla czego Kochanowski był i jest zawsze ceniony od wszystkich, bez względu na mniemania osobiste i uprzedzenia czasowe ludzi jednostronnych, ceniony jak Szekspir, Szyller lub Gete.

P. Wiszniewski powiada, że poezya polska w XVI wiekunie była dalszym ciągiem rozwijania się poezyi miejscowiej, że kwitła tylko między wyuczonémi literatury greckiéj i kaeińskiéj; gdy jednak się zastanowimy nad Rejem lub Kochanowskim i wejdziemy w ich myśli albo uczucia, powtarzane potém przez całe tłumy niezliczonych jak w naszych czasach wierszopisów—przekonamy się, że to nie była poezya nowa, ale dawne pierwiastki, roskwitające pod wpływem światła, wykształcenia czyli *ćwiczenia* się na wzorach klassycznych. Sam Rej z Nagłowie uczył się łaciny, chociaż pisał ucinki, w których powstaje na starożytnych a swoje siły uznawać, ufać sobie każe.

Wracając do satyry i w ogólności zwrotu dydaktycznego, ten się pokazuje i w dziełach Kochanowskiego, przy jego przemagającém usposobieniu liryczném i uczuciowości; zwrot więc ten leżał widać w naturze saméj poezyi, w koniecznéj naturze rzeczy i na jaw prędzéj czy późniéj wypłynąć musiał. Kiedy za czasów Augusta rozwijać się zaczęła satyra obok liry, Horacy oryginalnym był w satyrze, bo ta najwłaściwszym się stała stanu społeczeństwa rzymskiego wyrazem. Tak i Kochanowski oryginalnym jest w satyrach swoich, przy całém naśladownictwie form obcych, a jak pieśni liryczne pisał na nutę własnego uczucia, tak i do krytyki obyczajów społeczeństwa nastrajał lutnię podług własnego usposobienia, tam nawet gdzie myśli swoje w cudzoziemskie stroił szaty, w pożyczane z mitologii obrazy. To pomieszanie formy i treści sprawiło, że niektórzy pisarze uważając tylko na formę i nie wchodząc w treść samą, zaprzeczają oryginalności Janowi z Czarnolesia i odmawiają mu miana poety narodowego. A przecież Kochanowski pisał takie same fraszki, jak Rej figliki i satyry: Reja wszakże nikt o naśladownictwo nie posądza, jeżeli zaś pod piórem jego rozwinęła się satyra, musiała ona leżyć w naturze rzeczy i objawić się koniecznie. I objawiło się w szeregu pisarzy XVI i XVII wiekowych to, co się pokazywało jeszcze w XV wieku w zarodzie w pismach Jędrzeja z Dobczyna a w XVIII wieku nawet satyra bujnie raz jeszcze zakwitła.

Nie wdajemy się w rozbiory szczegółowe sałyr, ani fraszek, ani psalmów Kochanowskiego, bo nam idzie głównie o poznanie znaczenia, myśli wszystkich dzieł tego pisarza; przystępujemy więc do pokazania innych rodzajów jego poeżyj, które nam przedstawią z większą wyrazistością charakter czyli duch prac Jana z Czarnolesia. Niektóre utwory jego zwłaszcza mniej ważne można rozłożyć na części składowe np. Dziewosłąb składa się z samych prawie zdań, jakie spółcześni apoftegmatami zwali, ze zdań dziś oklepanych, w swoim czasie świeżych, bo wypowiedzianych językiem pieknym, wyrażeniem wdzięczném np.

> A i to nam jest pismem podano od wieka, Że na swój własny obraz Bóg stworzył człowieka; Skąd możem to rozumićć, że im kto cudnićjszy, Tém niejako być musi Bogu podobniejszy; A tym bardzićj jeśli kto i myśl tak sprawuje, Że tegoż wizerunku zawżdy naśladuje; Taka piękność zostaje zawżdy w swojćj mierze....

To piętno dydaktyzmu pokazuje się i w satyrze np.

..... wiédz, iż w człowieku są mocańki dziwne, Nietylko sobie różne, ale i przeciwne: Jest bystra popędliwość, jest żądza niesyta, Bojaźń mdła, żałość smutna, radość niepokryta: Nad którémi jest rozum jako hetman, który Ma strzedz, aby z nich żadna nie mogła wziąść góry Temu ty władzę porucz i daj w moc sam siebie, Niech wié o każdéj sprawie, która się tknie ciebie....

Obrazowość tu żywa, jak u Reja. Obrazowość ta wszędzie się, wszędzie odbija, w psałterzu i pieśniach i fraszkach---i trenach. Godny uwagi pod tym i innym jeszcze względem tren 10<sup>ty</sup>, do którego znakomity nasz artysta Stanisław Moniuszko, autor Śpiewnika domowego, dorobił cudnie piękną muzykę. Bolejący tu ojciec w rzewnéj zadumie żalu, zapytuje Urszuli: gdzie jest? I zaraz szereg obrazów jego się wyobraźni nasuwa i tak prosto, tak serdecznie powtarza w prostocie ducha i zarazem wylaniu żalu pytanie: w którą się krainę udała? czy nad niebo wzniesiona i tam policzona w liczbę aniołów, czy do raju, czy na szczęśliwe wyspy zawiedziona? czy ją Charon niesie przez jeziora i napawa wodą niepamięci? — Zdaje się, że nie będzie końca tym obrazom, gdy poeta zwraca się do osoby saméj i pyta daléj:

> Czy człowieka zrzuciwszy i myśli dziewicze, . Wzięłaś na się postawę i piórka słowicze?---

Następuje daléj cudny zwrot do podania chrześcijańskiego:

Czyli się w czyscu czyścisz, jeśli z strony ciała Jakkolwiek zmazeczka na tobie została?

Stopniowo zamyślenie poważnieje, myśl staje się coraz poważniejszą, naturalniejszą, coraz bardziej ludzką i wieszcz z przenikliwością mędrca, badacza, nowe głębokie rzuca pytanie, zmieszane z uczuciem ojcowskiej boleści: Czyś po śmierci tam poszła, kędyś pierwej była, Niżeś się na mą ciężką żałość urodziła?

Po tych akordach uczuč wraca piérwszy ton, poważny ton, surowy ton zbolałego ojca serca; lecz już nie wraca jako prosty jęk boleści, smętnéj zadumy lub cichego rozrzewnienia, żadną ludzką pociechą duszy już nie pieści, bo dusza już nie pragnie obrazków, złudzenia — wraca jak przeraźli wy, poszczerbiony dzwon rospaczy, zwątpienia; wraca jak robak morderca, robak sumienia, sumienia myśli, potężnego własnego jestestwa uznania i zapytaniu: "Gdzieśkolwiek "jest" towarzyszy cudne, niewypowiedzianie piękne:

## jeśliś jest!

To hamletowskie *być* albo *nie być*! Tu Kochanowski — Szekspirem!

Pełno obrazów w trenach, jak w pieśniach i innych utworach i dla tego poezya Kochanowskiego tém jest pod względem języka, czém proza Reja albo Marcina i Joachima Zastanowić nas powinno to, że Bielskich lub Skargi. w trenie, o którym mowa, Charon wprowadzony jest tak naturalnie, iż nie zdaje się być wziętym zymitologii. Tak samo w innych trenach, pieśniach, gdzle nieraz rzewności tyle, występuje Niobe albo Prozerpina, sima nawet nazwa trenów jest grecka. Nic to wszakże przeciwko oryginalności i świeżości uczucia nie dowodzi i tu, jak pieśniach tylu, Kochanowskiego za naśladowcę uważać nie można dla tego, że pożyczał form z mitologii i w ogólności świata klassycz-Kształcił on się na wzorach obcych i wybierał do nego. opracowania czasem obce nam rzeczy np. Arata i t. p.: w ogólności jeduakże, czy to tłumacząc lub naśladując psalmy, pieśni Horacego lub Anakreonta, obiérał to, co odpowiadało jego naturze i kréślił obrazy, dla których miał serdeczne spółczucie — cudnie pięknym językiem. W tym języku obce się nieraz wprawdzie odbijały zwroty mówienia, wyrazy,

obrazy, ale ileż to razy wprost z duszy słowa płyną, wyrzeczenie zdaje się wprost z serca wyrwaném?.. Przez te formy klassyczne, którym się Kochanowski odjąć nie zdołał, uczucie naturalne rwało się do życia i wyrażało się językiem prostym. Co za prostota np. w malowaniu obrazków, odbijających uczucie żalu po stracie dziécięcia:

> Wielkieś mi uczyniła pustki w domu moim Moja drogo Orszulo tém zniknieniem twojém. Pełno nas a jakoby nikogo nie było, Jedną maluczką duszą tak wiele ubyło.

Wszystko umilkło szczére pustki w domu, Nie masz zabawki, nie masz rozśmiać się nikomu, Z każdego kąta żałość człowieka ujmuje.

Jaka naturalność w naiwném wyrzeczeniu:

Ojciec ziemi bryleczkę W główki złożył: niestetyż i posag i ona W jednéj skrzynce zamkniona!

Jakaż znowu moc w obrazie śmierci:

Ujął ją sen żelazny, twardy, nieprzespany.

Proste wykrzykniki Eschyla, proste: "niestety!" Sofoklesa przychodzą na myśl, gdy czytamy nieporównane serca wylanie w wiérszu:

Muszę płakać - o mój Boże!.

Moglibyśmy z trenów, pieśni i wszystkich niemal utworów liczne przywodzić obrazy, które tak zbogaciły nasz język, uczyniły go plastycznym, pełnym wyrazistości a przytém pod piórem Jana ogranym, harmonijnym; co było względem Reja postępem, bo język Reja tylko był obrazowy, plastyczny, ale jeszcze nie harmonijny, nie wyrobiony muzycznie. Poezya tylko uczynić mogła mowę pełną obrazów, pieszczoną przez mnóstwo wyrazów zdrobniałych — miłą dla ucha,

dźwięczną, muzykalną i to poezya liryczna. Dla tego to lirze, pieśniom Kochanowskiego winniśmy to (że tak rzeke) ogranie języka, tę jego miłą prostotę i naturalność, co się już pozbyła pierwotnej surowości i nieokrzesania, jakie w Reju i w Bielskich jeszcze czuć się dają. Wyjąwszy bardzo małą liczbę archaizmów t. j. wyrazów starych, język Jana do dziś dnia służy za wzór czystości i właściwości: to prawdziwa perła, perła najczystszej wody w Słowiańszczyznie całéj. Język ten wykształconym, wyrobionym już w wysokim stopniu pokazuje się w poezyach Kochanowskiego i stanowi wartość ich niepożytą wiekiem. Bujność języka, okwitość i wdźiek wyrażeń --- oto są kwiaty, które wyobraźnia tworzyć musiała, malując nie obce nam uczucia i myśli. Wiele utworów tłumaczonych albo naśladowanych z łacińskiego, greckiego mało nas obchodzi swą treścią, wyrażenie jednak skarbem jest nieoszacowanym, zabytkiem nieprzepłaconym przeszłości; dla samego więc języka czytać Kochanowskiego, uczyć się jego poezyj potrzeba, obowiązkiem jest każdego, kto chce po polsku pisać czysto i poprawnie. Czystość, właściwość i poprawność t. j. wykształcenie artystyczne wyrażenia, wykształcenie takie, aby styl był wyrazem żywym uczuć i myśli naszych, nie jest tak małą rzeczą, jakby się na pozór zdawało: najznakomitsi dziś pisarze nasi grzészą dziwactwem w tym względzie, jeżeli zaś wyrażają się językiem skażonym obczyzną lub niepotrzebnie wprowadzają w użycie wyrazy nowe, jeżeli dzikie jakieś i nieprzystające do przekonania źle użytym, powykrzywianym, powyłamywanym wyrazom dawnym nadają znaczenie--wynika to z braku wykształcenia na dawnych wzorach a wina ich własna, wina jest nie do odpuszczenia, że się czystości, właściwości użycia wyrazów, poprawności w budowie artystycznéj wyrażenia w ogóle nie uczyli na Kochanowskim lub Skardze i t. p. To są nasze księgi święte,

21

w których spoczywają tajemnice języka, czarowny powab i wdźięk stylu, słowem wcielony w mowę naszą duch ludzki, wszystkie myśli i wszystkie uczucia, wcielony geniusz narodu.

Na dwa jeszcze rodzaje prac Kochanowskiego zwrócić wypada uwage: tłumaczenia w ogóle, bo o psalmach i pieśniach już sie w szczególności mówiło i poezve mniej wiecej okolicznościowe; dwa te bowiem rodzaje pracy spotykamy we wszystkich niemal poetach naszych. Do tłumaczeń należa: Fenomena Arata, poemat dydaktyczny, małoważny pod względem i języka i rzeczy; bo chociaż są obrazki pojedyncze, ale myśli, ducha, życia nie widać. Wielki to obraz, powiedzieć można ułożony z obrazków małych, mo-Na większą uwage zasługują ustęp (rapsod) zajkowych. z Iliady, p. n. Monomachia i t. d., bo tu więcej obrazów pełnych życia, z natury branych, homerycznych. Więcej pod względem wiérsza wartości, większą łatwość i naturalność wysłowienia przedstawia poemat Widy p. n. Szachy, naśladowany z włoskiego: budowa wiérsza nadaje tłumaczeniu temu więcej ruchu i życia. Żadnej nie przedstawiają ważności drobne prace Jana i dla tego je odnieść można do rodzajów już wymienionych np. pisane wiérszcm i proza Fragmenta, do których należy i Alcestis, fragment w formie dramatycznéj. Rzecz o pijaństwie, wzór pań mężnych, wykład cnoty należą to do urywków dydaktycznych, jakie spotykamy we fraszkach; to do satyr, jak Wróżki, rozmowa ziemianina i plebana. Wiérsz p. n. Broda jest to fraszka, tylko w większych wymiarach. Dryas zamechska, satyra jak Zgoda i satyra Zuzanna, jest to opowiadanie wcale nie szczególne, pomieszane z dydaktyzmem, jak w Dziewosłabie. Muza, Marszałek i t. p. mają wiele podobieństwa do elegij: pośród form obcych przebijają się tu uczucia, myśli nam znane, uczucia nasze, napełniające pieśni i fraszki. Pozostaje

nam jeszcze mówić o poezyach okolicznościowych, do których należą i wspomniane wyżéj elegie. W elegiach tych poeta nasz opiéwa uczucia, jakiémi serce jego jest napełnione i tym sposobem nadaje barwę życia formom, pożyczanym ze świata klassycznego. Nieraz dobro powszechne, sława narodu zapala go i wtedy przypomina Pindara, głoszącego sławę bohatérów swoich, wyższy jednak nad wieszcza tebańskiego przedmiotem np. gdy o bitwie pod Obertynem powiada:

> Ten dzień prawdy zapisał, że w boju nie tłumy, Lecz serce wojsk zwycięża i wodzów rozumy.

Albo gdy o Tarnowskim mówi:

Jak Atlas gwiaździstemu dał wsparcie sklepieniu, Tak błyszcząc Polska na twém ciężała ramieniu.

Znany jest wiérsz o Warneńczyku:

Grób jego — Europa, słup — śniéżne Bałkany Napis: wieczna pamiątka między Chrześcijany.

Odgłosem sławy brzmi nie jedna pieśń jego i tu już nie naśladuje nikogo, ale natchnionémi nieraz tonami liry, głosi wiekopomną, niepożytą czasem chwałę upłynionéj przeszłości narodu. Pełno tu nieraz, jak wszędzie, form obcych, nie można jednak zaprzeczyć Kochanowskiemu wieszczego natchnienia w wićrszu p. n. *Proporzec* albo *hołd pruski*.

Nie będziemy wyliczali ustępów tego rodzaju, w którym Kochanowski pokazuje się zawsze mniéj więcej twórczym: zauważymy tylko, że w tym rodzaju najwięcej było naśladowców Kochanowskiego, piszących wiersze okolicznościowe.

Zebrawszy więc wszystko, co się rzekło o Janie z Czarnolesia, widzimy, że: a) tłumaczył i naśladował psalmy Dawida, bo duch religijny był natchnieniem jego: poddanie się woli Boga przemaga w nim nad rospaczą i zwątpieniem, zebranie ducha nad rostargnieniem. b) tłumaczył i naśladował Anakreonta i Horacyusza, bo podobne uczucia ożywiały piersi jego, opiéwał wesołość w rodzaju Anakreonta, umiarkowanie jak Horacy a zresztą treścią pieśni jego były uczucia miejscowe. c) oryginalnie pisał fraszki, bo jakaś wewnetrzna, niepojeta siła skłaniała go do ich pisania (1). Fraszki te były głosem natury, odzywającym się przeciw powadze wszelkiego rodzaju, zaczynając od stosunków konwencyjnych świata spółecznego do życia religijnego i politycznego. d) żart przechodzi w satyrę obyczajową i dydaktyzm naukowy. e) okoliczności budzą uczucie żalu i rozrzewnienia w poecie --- stad jego treny; budzą uczucia i myśli wybiegające nad zakat domowy i poeta śpiewa --- chwałe przeszłości, sławe ludzi wielkich, znakomitych przez położone dla kraju zasługi. f) nakoniec we wszystkich rodzajach wyżej wymienionych pisze Kochanowski wiérszyki mało znaczące, tłumaczy rozmaite poemata, w usposobieniu nawet wesołém pisze wiérsz makaroniczny (umieszczony w fragmentach), jakby zapowiedź przyszłego zepsucia jezyka.

Wszystkie więc pierwiastki literatury ludowéj: uczucia domowe, naturalne uczucia i religijność a nadto myśl głęboka, rozległa myśl historyczna, która się i w postaci satyry przejawia i w szczepieniu pojęć obcych na niwie ojczystej---wszystko to jest w Kochanowskim i dla tego tak pełne rozmaitości i życia są płody jego talentu. Jeżeli nie wszystko jest w nim zarówno rozwinięte i doskonałe, ma jednak tę zasługę, że jest wyobrazicielem wszystkich rodzajów literatury--- nawet rodzaju dramatycznego, o którym później.

Gdyby z całego wieku XVI pozostały nam tylko pisma Reja i Kochanowskiego, jużbyśmy z tych dwóch pisarzy

(1) Do tych fraszek zastosować można wiérsz:

Onać to część kazania, część miepospolita, Śluchoszom niepojęta, kaznodzie skryta. mieli wyobrażenie o duchu nasźćj literatury w czasie jéj roskwitania. W ogólności niemal wszyscy następujący po tych olbrzymich osobistościach poeci stoją w cieniu a dzieła ich, już to z powodu niewykończenia, już braku pracy albo rozwinięcia talentu, mirmidońskie prawie przy róźnostronnych pracach Kochanowskiego i Reja mają znaczenie.

MIKOŁAJ SEP SZARZYŃSKI, Rusin, z rodziny mazurskiej płockiej. Chromiński (1) zowie go Sepskim, wielkich nadziei młodziąnem, piérwszym po Kochanowskim rymotwórcą, którego śmierć zbyt porywcza sławie narodowej Szczegóły biograficzne przywodzi nam autor Biwvrwała. bliograficznych ksiąg dwojga (2). Pisał w tym duchu, co i Kochanowski pieśni swoje i wiersze okolicznościowe, co widać w poezyach jego, wydanych w Poznaniu przez Józefa Muczkowskiego (1827). Wiérsze Sepa o Fryderyku Herburcie f Stanisławie Strusiu, zabitych przez Tatarów, przypominają podobnego rodzaju wiérsze Jana z Czarnolesia, jak Sonety i psalmy przypominają pełne ogłady psalmy i pieśni autora Sobotki: to samo uczucie religijne i naturalność, ta sama ogłada wiérsza, tylko mniéj rozwinięcia i swobody, bo Sep umarł w młodym wieku. Jak Kochanowski był on poeta lirycznym, nie bez talentu jednak i do śpiewu bohatérskiego, którego wszakże przedstawiał tylko ułomki.

MIKOŁAJ KOCHANOWSKI, brat Jana, zbliża się do niego swojémi pieśniami i drobnémi wierszykami, które wydają zwykle p. n. *Rotuł*, przy dziełach Jana Kochanowskiego. Niektóre jego wiersze przypominają brata Jana, którego duch ożywiał tego człowieka światłego i poczciwego, co pojmował rzeczy rozlegléj i myślał swobodniéj niż Miaskowski, Grochowski i t. p. Przestawał on na małem i dzieciom tak samo żyć kazał:

(1) Rozprawa o literaturze polskiej str. 10.

(2) str. 208-206 gifste mowe o Wydanie poerij Mikoleje (1601) prasticiete jego Jakóbe Szerzyńskiego. Nie zajrzę bogactw nikomu, Ani kosztownego domu: Nie dbam o wsi, gumna wielkie Ani o urzędy wszelkie.

TOBIASZ WIŚNIOWSKI, godzien zająć pierwsze zaraz miejsce obok Mikołaja Kochanowskiego. Spółczesny J. Kochanowskiemu, pisał na wzór jego treny po śmierci żony i to mu się dosyć udało, niektóre bowiem wiersze przypominają pojedyncze ustępy trenów na śmierć Urszuli: nie masz tu jednak tego swobodnego wylania uczucia i znać, jak w wielu innych utworach tego rodzaju naśladowanie. Widać w Wiśniowskim twórczość myśli.

STANISŁAW GROCHOWSKI, Mazur, ksiądz, pisał pieśni religijne dla katolików a że miał wiele daru i łatwości, odznaczył się niepospolicie. Rzewność jakaś znamionuje niektóre jego utwory, sztuczne zresztą, bo żył już w drugiej połowie XVI i na początku XVII wieku, kiedy wyszły jego poezye a mianowicie religijne. Jak Sepowi śmierć, tak Grochowskiemu okoliczności przeszkodziły, że nie rozwinął swego talentu swobodnie we wszystkich rodzajach poezyi a mianowicie w satyrze. Pokazał on wiele łatwości w satyrze na biskupów p. n. Babie koło, gdzie najdowcipniej, jak tylko wystawić można, wprowadza do rzeczy przekupki krakowskie, radzące sobie, kto ma być biskupem. Przedziwna ta satyra, i dla tego naśladowano ją zaraz, jak treny Ko-Prześladowany o ten utwor Grochowski, chanowskiego. uległ mimowolnie wpływowi jezuickiemu i pisał już albo rzeczy li religijnéj treści, albo inne wiersze okolicznościowe; lecz już nie tak jak chciał, ale jak mu okoliczności kazały: stąd też mnóstwo jego wierszy nie ma żadnego w literaturze znaczenia, co same ich pokazują tytuły np. żale pogrzebowe, żałosne kameny, nagrobki. Dziś jego wierszy okolicznościowych nikt nie czyta, w niektórych tylko pie-ىنى ئى بورتى ، بى ئىلاي<del>ت</del>ەر شىسەر » ،

śniach religijnych, oryginalnych i tłumaczonych, szanownych pod względem języka, smakować można. W ogóle i pieśni religijne jego te tylko maja wartość, w których szedł za natchnieniem własnego uczucia. Jakaś łagodność, słodycz, rzewność jakaś i wdźięk języka, przywiązuje nas do poezyi religijnych Grochowskiego, Rybińskich i t. p. Rzewność ta i niepojeta tesknota liry religijnej przedziwnie odpowiada niepokojowi myśli w XVI i na początku XVIIgo wieku, widać już jednak w Grochowskim zniedołężnienie myśli i brak mocy, obok pieszczotliwości wyrażenia. Tam tylko, gdzie się prawdziwy głos duszy odzywa, gdzie uczucie się wznosi do przedmiotów poważnych, osób historycznych np. w pieśni o Hołubku albowniewypowiedzianie piękném przypisaniu poezyj swoich sławnemu w dziejach naszych Mikołajowi Zebrzydowskiemu - jest rzewności tyle i tyle powagi, uroczystości, majestatu, że najpiękniejsze tego rodzaju ustępy w Kochanowskim ledwie się porównać dadzą z pełném prostoty odezwaniem się Grochowskiego. W ogóle autor Hołubka, pieśni religijnych i Babiego koła przypomina charakter pieśniowy Reja i Kochanowskiego, po części zaś ich zwrot krytyczny i wiersze okolicznościowe.

Zwrot religijny pokazują w poczyach swoich nie tylko katolicy, ale i protestanci w XVI i XVII wieku, co dowodzi, że uczucie religijne było potrzebą wieku, potrzebą ludzi bez różnicy wyznania. Odznaczają się tu:

JAN RYBIŃSKI, spółczesny Kochanowskiemu, jako poeta łaciński uwieńczony: poezye religijne jego a mianowicie prześliczne przekłady psalmów były czytane i śpiewane przez protestantów w Prusach i całéj Polsce, jak Kochanowskiego i Grochowskiego potém przez katolików. W innych utworach J. Rybińskiego a mianowicie wierszach okolicznościowych nic szczególnego nie widzimy. Równy on Kochanowskiemu, ale tylko w psalmach. MACIÉJ RYBIŃSKI, brat Jana, żył w drugiéj połowie XVI i na początku XVII wieku. Przełożył cały psałterz, który się doczekał nie jednego wydania w XVII wieku w Toruniu i Gdańsku, jak psałterz Kochanowskiego w Krakowie. Wiersz jego przypomina psalmy Kochanowskiego np. gdy mówi o ludziach:

> Jako sen marny mijają ich lata: Podobni trawie, która kwitnąc rano Podcięta wieczór obrąca się w siano.

KACPER MIASKOWSKI, Wielkopolanin, urodził się w środku XVI, umarł w pierwszéj połowie XVII wieku. Podobny. do Kochanowskiego życiem i pismami tam tylko, gdzie serca uczucia opiewa. Treść rytmów jego, które wychodziły w XVII już wieku a należą do XVI, stanowią pieśni duchowne, czasem bardzo piękne i wiersze okolicznościowe w rodzaju podobnych wierszy Kochanowskiego łub Grochowskiego np. na śmierć Jana Zamojskiego, na zwycięstwo inflanckie Karola Chodkiewicza i t. d. Najwyżéj stoi tam, gdzie poezya jest prawdziwym, szczerym jego duszy wyrazem np. gdy uczucia rodzinne opiewa. Jego pożegnanie Włoszczonowa jest może jedynym w swoim rodzaju w piśmiennictwie naszém utworem: drugim podobnym jest powrót na wieś Karpińskiego.

Wistocie, czy może być co prostszego nad ten wiersz cudnie piękny naturalnością swoją, wiérsz prosto z duszy wylany:

> Żegnam was pola włoszczonowskiej kniei, Gdzie się mnie wrócić nie masz i nadziei, Żegnam cię błotny z twémi dworku ściany, Snopkiem odziany.

Tu się zaczyna szereg obrazów, pełnych rzewności, formy zaś klassyczne tém więcej rażą, że język Miaskowskiego nieraz najczystszy jest. Oto obrazy miejscowości naszéj:

Żegnam was żyzne dwa pobok ogrody I oba stawki hojnéj pełne wody.... Żegnam was sadki na wiosnę zielone A lecie wiśnia dojrzała rumione i t. d.

Był to człowiek poczciwy, pobożny, ale to już nie Kochanowski. Zmieniały się czasy i nie miał on już uczucia człowieczeństwa (humanizmu), prawdziwie ludzkiego uczucia, co ożywiało znakomitych pisarzy naszych w XVI wieku. On już nie pojął Kochanowskiego, chociaż go w swoich pochwałach wynosił! chociaż czuł że nikt u nas słowiańskiemi słowy nie doszedł jak on lutni dawidowej. Nie pojmował już Miaskowski dobrze Kochanowskiego, gdy pytał lutni wielkiego poety polskiego:

> Powiedz spłodzona w *Czarnym* córko *lesie* Gdzie Bóg twe myśli i z nadzieją niesie?

Nie widać już w Miaskowskim téj swobody umysłu, téj niepodległości i rozległości pojęć, która się w Kochanowskim obok najżywszego uczucia religijnego przebija.

Pisali poezye nawet głośni prozaicy nasi, o których później wspomnimy np. Trzycieski, Bielski, Stryjkowski, Paprocki i t. p. W rzędzie poetów, o których mówimy, stoi szczegółnie Andrzej Trzycieski, tłumacz psalmów i Marcin Bielski dydaktyk, piszący wiersze okolicznościowe.

WALENTY JAKUBOWSKI, spółczesny Kochanowskiego, tłumaczył z greckiego: Leander i Hera Muzeusza, z Sofoklesa zaś naśladował Antygonę. Tłumacz to dobry, lubo dziś o jego tłumaczeniach już nic prawie nie wiemy, równie jak o tłumaczeniach Terencyusza i Plauta. Wiemy tylko z bibliografii, że podobne tłumaczenia mamy, nigdzie ich jednak prawie widzić nie można, jak tłumaczeń Arystotelesa,

22

Seneki, Cycerona i tylu klassyków łacińskich i greckich w dawnym przekładzie polskim. Do tego rodzaju tłumaczęń należy spółcześnie z Jakubowskim piszący Andrzéj Dębowski, który przekładał urywki mniéj znaczące np. Izmonda, Sąd o zbroję Achillowę. Rzecz się ma zupełnie inaczéj z przekładami Jędrzeja a mianowicie Piotra Kochanowskiego.

JĘDRZEJ KOCHANOWSKI przełożył *Eneidę* Wirgilego, która wyszła na schyłku XVI i doczekała się dwóch nowych wydań około środka XVII wieku.

PIOTR KOCHANOWSKI, żyjący w drugiej połowie XVI i piérwszéj XVII wieku († 1620), głośniejszy przekładami swojémi nad spółczesnych i późniejszych tłumaczów, większą ma w literaturze naszéj zasługę, jako tłumacz, nad brata Jana i Jedrzeja. Prace jego są: Godfred albo Jerozolima wyzwolona, poemat bohaterski Torkwata Tassa, którego w XVII wieku trzy wyszły wydania a w XIX dwa. Z tych wrocławskie (1820) obejmuje nadto rosprawę Pawła Czajkowskiego o poezyi polskiej i Tassie: Orland szalony Arvosta wydany został w Krakowie na samym schyłku XVIII wieku (1799) przez Jacka Przybylskiego, ale nie cały. Ostatni ten przekład, wymagający kilkunastu lat życia pracy, jest wier. szowaną prozą bez żadnéj prawie wartości artystycznéj, tłumacz bowiem usiłował tylko przekładać wiersze. Przeciwnie Jerozolima wyzwolona dziś jeszcze pod względem jezyka ważném jest dziełem i niezawodnie stoi ona w ogóle wyżej niż wszystkie późniejsze usiłowania np. Józefa Lipińskiego a nawet pod pewnym względem wyżej niż przekład całkowity Ludwika Kamińskiego. Obok najznakomitszych pisarzów naszych wierszem i prozą z XVI i XVII wieku warto czytać dla samego nawet języka przekłady Piotra Kochanowskiego i Jędrzeja, którzy nasz język urabiali i kształcili, jak Mikołaj z Nagłowic, Jan z Czarnolesia, Bielscy lub tłumacze Pisma Ś.

JAN DANIECKI, pisał wiersze okolicznościowe, wydawane na początku XVII wieku. Przypomina on raczej Grochowskiego i Miaskowskiego niż Kochanowskiego np. w żalosném narzekaniu Korony Polskiej r. 1607, z powodu rokoszu i radosnej koronie, po rokoszu. Między innemi przełożył dyalog Lucyana Tymon na poemat bez znaczenia.

STANISŁAW KOŁAKOWSKI, pisał naśladując Kochanowskiego wiersze okolicznościowe i zajmował się przekładami bez znaczenia. Uległ już wpływowi obczyzny, lubo wyraz miejscowy nieraz się w nim jeszcze odbija. Napisy dzieł jego pokazują już zepsucie smaku np. Wieża Dawidowa, Zegar Achasow i t. p.

MELCHJOR PUDŁOWSKI, jako tłumacz podobny do Kołakowskiego, jako autor do Danieckiego: od Kochanowskiego daleki, bo inne już wpływy na niego działały, inne więc uczucia napełniały duszę, ścieśniały powoli i nieznacznie pojęcia a Pudłowski (uczeń Jakóba Górskiego), chociaż żył z Łukaszem Górnickim i Orzechowskim, uległ jak sam Orzechowski wyobrażeniom, które się ku końcowi XVI i w następnym wieku w ogóle społeczeństwa szerzyły i działały silnie za pisarzy tamtoczesnych. Jest w satyrze i fraszkach Pudłowskiego nieco swobody, któréj nie widać (od Miaskowskiego zacząwszy) w pisarzach naszych po Kochanowskim: Klonowiez tylko stanowi w tym względzie wyjątek i drugi żołnierż-poeta:

ADAM z CZACHROWA. Żył on w drugiej połowie a poezye swoje wydawał ku końcowi XVI wieku, w Poznaniu i Lwowie. Rytmy ziemianina Czachrowskiego są tém rozmaitsze, iż je przeplatają wspomnienia życia rycerskiego. Poezye pełne prostoty i naturalności tém więcej się podobają, że poeta nie rościł sobie żadnego prawa do wyższości, mówiąc o sobie naiwnie:

4

i w inném miejscu, gdzie przez usta jego żołnierska wyraźnie przemawia natura:

> Wolałbym się popisać szablą swą przed wami A niż tak żałobnémi mojémi wierszami.

Stémwszystkiém pisał, bo w nim leżała widać potrzeba wylania nazewnątrz uczuć i myśli, jakie się zebrały na dnie duszy w wędrówce przez świat i życie. Jest dla tego wyrazem żywym uczuć i myśli świata spółczesnego.

PIOTR ZBYLITOWSKI, żyjący w drugiéj połowie XVI wieku, pełen prawości i nauki, przypomina Reja i Kochanowskiego rodzajem satyrycznym. Wyborne są pełne ducha i życia satyry: Przygana strojom białogłowskim wymyślnym i Rozmowa szlachcica polskiego z cudzoziemcem oraz Schadzka ziemiańska, wydawane w początku XVII wieku (1600). W tym światłym i pełnym prawości pisarzu widzimy wiele podobieństwa do Marcina Bielskiego.

JĘDRZEJ ZBYLITOWSKI, pisał w XVI i na początku XVII wieku wiersze rozmaite a mianowicie okolicznościowe, należy jednak do miernych pisarzy i w ogóle stoi daleko niżej od *Piotra*, którego nie ma ducha, ani mocy życia.

STANISŁAW WITKOWSKI, pisał w podobnym rodzaju jak Jędrzėj Zbylitowski, wiersze jednak jego okolicznościowe mają zakres rozleglejszy, a szlachetniejsze myśli ożywiają duszę, bo Witkowski jak Piotr Zbylitowski był człowiekiem prawym i poczciwym, nie zaś dworskim jak Jędrzej. Przebija się w pismach Witkowskiego wielka poczciwość i miłość dobra powszechnego a przy tém zamiłowanie nauki, co pokazują prace jego w XVII wychodzące wieku np. Apoftegmata albo subtelne powieści z Plutarcha i innych filozofów i okolicznościowe z powodu głośnych wypadków w kraju i uważania stanu społeczeństwa. W podobnym rodzaju do Apoftegmatów Witkowskiego Józef Moczydłowski na początku XVII wieku tłumaczył Przypowieści Salomona i inne drobne wierszyki, ucinki, co wszystko przywodzi na pamięć z jednéj strony dydaktyzm, pokazujący się od czasów Reja, z drugiéj figliki jego i fraszki Jana z Czarnolesia.

SZYMON (Szymonowicz) BENDOŃSKI, urodził się około środka XVI, umarł w pierwszéj połowie XVII wieku; stoi więc na przejściu dwóch okresów i po cześci do drugiego wraz z Zimorowiczem należy, jak niejeden z wymienionych wyżéj wierszopisów. Jako poeta łaciński ma imię jak Janicki, Krzycki, Dantyszek albo Sarbiewski, ale w literaturze naszéj nie wielkie znaczenie. W jezyku polskim pisał Sielanki i nagrobki, które się w wieku XVII i XVIII niejednokrotnych doczekały wydań, sielanki zaś mianowicie wiele zyskały rozgłosu i jeszcze je w naszych czasach wydają. Chociaż jednak Szymonowicza zwano Symonidesem, jak Sarbiewskiego Horacym, mierzchnie dziś sława tych obcej barwy pisarzy. Szymonowicz, jako pisarz polski sielanek, jest naśladowcą Teokryta, Biona, Moschusa, ale jak Kochanowski w pieśniach, tak Szymonowicz w sielankach pokazał nieraz wiele łatwości. Naśladował on niekiedy wybornie greckie tego rodzaju utwory, właściwym sobie sposobem i jak Kochanowski wiele ma prostoty, naturalności; mniej tylko mocy i życia, co z samego rodzaju utworów wynika. Sielanki: p. n. Kolacze, Żeńcy i Czary dają Szymonowiczowi pod względem języka, jedno z pierwszych miejsc w rzedzie naszych poetów po Kochanowskim. W tych jednak utworach nie widać już barwy życia społecznego; tvlko domowe ustronie, zacisze wsi i rodzinnego zakąta, jak później w Gawińskim a nawet Zimorowiczach. Szymonowicz przedstawia ten sam bieg rozwiniecia co i Kochanowski: oba naprzód pisali wiersze łacińskie okolicznościowe, ten elegie,

tamten ody, oba potém naśladowali pisarzy klassycznych, oba jednak malują obrazy miejscowe. Ogłada nie zdołała stłumić w nich tego, co było własne, nie pożyczone, chociaż się Szymonowiczowi swobodnie, samodzielnie rozwijać nie dała, jak późniéj w tym samym rodzaju piszącym, niewyjmując nawet Karpińskiego. Sielankowość, oderwanie się od życia społecznego sprawia, że w pismach Szymonowicza brak mocy, ducha i dla tego nie można go stawiać w rzędzie z Rejem lub Kochanowskim, jakkolwiek wykształcenie jego, sposób pisania to jest polor zewnętrzny, stylowy czynią go na pozór podobnym do Jana z Czarnolesia.

SEBASTYAN KLONOWICZ zwany ACERNIS. Mniéj ogłady, mniéj wykształcenia stylowego przedstawia w XVI wieku żyjący Sebastyan Klonowicz, mieścić się jednakże niewątpliwie powinien w rzędzie najznakomitszych pisarzy naszych. Jakkolwiek mniéj wpływowy od Reja i Kochanowskiego, ma wszakże znaczenie w literaturze. naszej ogromne: bo jest wyrazem całego kierunku czyli zwrotu krytycznego, pełnego życia. Urodził się około środka wieku XVI, umarł na początku XVII. Życie jego pełne prawości, poczciwości i pracowite, kłopotliwe było; dla tego poświęcenie jego i praca zasługują na uwielbienie rzetelne potomnych Kształcił się na wzorach klassycznych i pisał rówieków. wnie łatwo po polsku, jak po łacinie; na duch więc, treść jego dzieł więcej uważać potrzeba niż na formę. Nie można zrozumiéć pism Klonowicza, nie zastanowiwszy się naprzód nad rozwojem poezyi w XVI i XVII wieku; poezyi, któréj charakter odbija się we wszystkich dziełach, o których się już wspomniało. Duch religijny był u nas od najdawniejszych czasów natchnieniem piszących (1). Wcielony nie-

(1) Ob. Tom Vl, rozdział 5 Historyi Literatury Polskiej, gdzie P. Wiszniewski opracował rzecz tę faktycznie i przytoczył wypisy pieśni naboźnych, przekładów, psalmów, i t. p. jako t. j. żyjący w ciele społeczeństwa duch religijny pokazuje się naprzód w uczuciach rodzinnych, a potém w uczuciach rozleglejszych, kiedy już myśl człowieka wybiega za koło rodziny, przechodzi zakres życia domowego. Takie dopiéro utwory godne są społeczeństwa, w których myśli i uczucia nasze rozszérzaja sie na całe to społeczeństwo; bo takie tylko (powtarzam) utwory są wyrazem prawdziwym jednostki, spromieniającej w sobie ogół, t. j. człowieka myślącego o dobru powszechném i kochającego je. W czasach upadku i rosprzężenia społeczeństwa albo kształcenia się w niém pewnych klass, oderwanych od ogółu towarzystwa, ludzie czujący to żywo i wznoszący się do uznania prawdziwych potrzeb społeczeństwa, piszą przeciwko nadużyciom wszelkiego rodzaju t. j. uznają je i malują, dając tym sposobem wiele do myślenia, do zastanowienia się nad sobą społeczeństwu. Wszyscy poeci, piszący w rodzaju satyrycznym, zwracali uwagę na zepsucie społeczeństwa a mianowicie też w XVI wieku Klonowicz, przed którego dziełami olbrzymiémi nikną wiérszyki satyryczne tylu poetów, nikną mikrologiczne, rzec można, utwory obok jego wielkiego obrazu świata społecznego, owego olbrzymiego makros literatury naszéj, poematu łacińskiego p. n. Victoria Deorum, Dzieło to Krasicki (1) chwalił z dobroci rzeczy, ale Kraszewski dopiéro (2) rozebrał szczegółowo i uczynił wiadomém ogółowi czytających. Dzieło to było w istocie uwieńczeniem wszystkich poezyj treści satyrycznéj w XVI wieku, zacząwszy od Reja, chociaż długo mało komu dostępne, jako drukowane w Rakowie (1600) a zasługuje na tém większą uwagę, że

<sup>(1)</sup> O rymotwórcach polskich, Klonowicz.

<sup>(2)</sup> Nowe studia 1. str. 115 i nast. Tego rodzaju prace monograficzue zasługują prawdziwie na wdzięczność spółziomków i dla tego zanosimy najszozersze prośby do p. Kraszewskiego, aby się zająć raczył podawaniem podobném do druku treści dzieł rzadkich, jakich mu dostarcza bogaty księgozbiór, o którym wiemy od samego p. Kraszewskiego.

dotyka przedmiotów żywo nas obchodzących. Dantyszek, Janicki, Szymonowicz, nawet Sarbiewski w klassycznie pięknych utworach łacińskich, przedstawiają nam mniéj więcéj coś oderwanego, rzeczy ładne, ale mało nas obchodzące, czytane przez niektóre osoby w kraju i za granicą, ale bez znaczenia dla ogółu, ani będące wyrazem ducha społeczeństwa, jak są pisma łacińskie Klonowicza.

Klonowicz był to człowick niepospolity w swoim rodzaju, ukształcony na wzorach klassycznych jak tylu naszych pisarzy, prosty i pełen życia jak Mikołaj z Nagłowic, do którego podobne stanowisko w literaturze naszéj zajmuje, wyższy wszakże nad niego wykształceniem i wytrawnościa sadu. mozołem życia i pracowitością w krwawym pocie czoła. Życie Klonowicza jest obrazem prawości, dla tego piękne do osoby jego przywiązujemy wspomnienia, jak do najznakomitszych osobistości w dziejach literatury naszéj. Pisał on już w drugiéj połowie XVI wieku a zatém w czasie, kiedy prawda kłuła ludzi w oczy: i tych, którym ją mówiono, i tych, którzy ją mówić śmieli. Kochał jednakże nasz Klonowicz prawdę, jak nasi głośni historycy: Gallus, Długosz. Bielski, Piasecki i mówił ją śmiało bez względu na prześladowanie, jakiego doznawał w życiu swojém. Prześladowanie to nie zgnębiło jego umysłu, nie przytłumiło checi do pracy ani przygłuszyło zdolności, owszem obudziło w nim duch krytyczny a obok tego rzewność i tesknotę niewypowiedzianą. Dla tego Klonowicz pisze wielkie satyry w rapsodach bez końca i obok tego kréśli piękne, pełne sielskiéj rzewności obrazy, w których myśl, jako w ulubionym świecie własnego utworu bujać lubiła i odpoczywać jak pszczółka na kwieciu. Nieoceniony prawie przez współczesnych, bo tylko poczciwy mazur Witkowski wspomina o nim wdzięczną zachowując pamięć zasług jego, w naszych dopiéro czasach stanął w przekonaniu myślących obok Reja

i Kochanowskiego. Jego wszakże Eques Polonus dotąd nieoceniony a wart rozbioru.

W rodzaju lirycznym Klonowicz pisze drobne urywki: to psalm tłumaczy, to kréśli wiérszyk na śmierć Kochanowskiego, w końcu zaś wieku XVI wydaje poemat cały p. n. Flis albo spuszczanie statków Wisłą. Tu więcej widać natchnienia niž gdziekolwiek indziej, bo chociaż zaczyna dzieło swoje od początku świata', dosyć sucho nawet naśladuje klassyków: wszędzie wszakże, gdzie się przed jego oczyma, przed oczyma duszy jego, krajobraz miejscowy rozwinie, zaraz się zapala uczucie i jest poetą, tak go czytać błogo, tak miło, jak najpiękniejsze ustępy Jana z Czarnolesia, albo Miaskowskiego, Zimorowiczów lub Kochowskiego z później-Jezyk w malowaniu tych ustępów nie wszędzie rószych. wnie piękny, ogładzony: bo we wszystkich utworach Klonowicza, we wszystkich jego poezyach pisanych po łacinie i po polsku przemaga myśl nad wyrażeniem a to nadaje charakter romantyczności jego utworom, co bardzo dziwnie obok ogłady klassycznych naszych pisarzy odbija.

Worek judaszow dzieło dwa razy wyszłe na początku wieku XVII, jest utworem satyrycznym, który maluje obrazy naszego społeczeńswa, obrazy swojskie. W tymże samym rodzaju odznacza się poemat łaciński: Victoria Deorum. Nie wdając się wcale w szczegóły, na które w ostatnich czasach Kraszewski zwrócił troskliwie uwagę, skreślimy w ogólności charakter odznaczający pisma Klonowicza. Wyobraźnia bujna, uczucie głębokie a przytém dar dostrzegania odznaczają wszystkie prace autora Flisa a że myśl (jak się to zauważyło wyżej) panuje nad językiem (formą), stąd na treść raczej (t. j. rzecz samą) niż na formę uważać wypada w poematach tego znakomitego pisarza, który połączył uczucie liryczne Kochanowskiego z duchem satyrycznym Reja. Dowcip, żart, satyra, ironia nawet w nim przemaga nieraz nad uczuciem, ale to zawsze jest duszą pisania. Kłonowicza, a czy maluje zepsucie obyczajowe w zakresie pożycia domowego, czy w zakresie życia społecznego, wszędzie widać uczucie zakrwawione człowieka z sercem i głową, zastanawiającego się nad stanem społeczeństwa, bolejącego nad poniżeniem ogółu. Jeżeli żartuje, ironia to krwawa.

Wszystkie razem wzięte utwory poetów naszych, zacząwszy od najdawniejszych czasów, można uważać za jeden wielki poemat, jedną wielką epopeję, w któréj się uz przemiany przedstawiają to myśli i uczucia ożywiające ludzi w zakresie pożycia domowego (strona liryczna, życie wewnętrzne narodu); to wielkie czyny, dzieła ogółu społeczeństwa (strona zewnętrzna życia politycznego). Epopeja to wielka, po któréj następuje dramat nowożytny.

Epopeja ta jest w istocie połową obrazu życia, jedynie połową rzeczywistości, światłem tylko bez cienia. Tvm cieniem lud cały w poniżeniu, wady i nadużycia szlachty, co się wyniosła nad lud i poniżyła go, zdeptała prawa jego. Trzeba było krytyki, satyry życia. Kazania np. Skargi są krytyką obyczajów narodu a liczne i różnorodne u nas wychodzące dzieła --- krytyką nadużycia władzy, bać to duchownéj, bąć świeckiej. Ta krytyka sięgała tam, gdzie prawo ani żadna władza sięgnąć nie mogla: do sumienia ludzi. Nie moglibyśmy nigdy miéć dobrego wyobrażenia o życiu całkowitém narodu, gdybyśmy nie zwrócili uwagi na dzieła które np. od czasu upośledzenia ludu pisano w obronie praw jego i w ogólności na dzieła treści krytycznéj wierszem i prozą, jakich jest bardzo, bardzo wiele w pismiennictwie naszém. Poezye satyryczne Klonowicza łacińskie i polskie, razem wzięte stanowią niby poemat nieskończony, satyre życia bez końca. Wyraz to sumienia, towarzyszącego życiu.

Wystawmy sobie człowieka z darem postrzegania, człowieka, który żyjąc w społeczeństwie, uważa na wszystkich

łudzi i wszystkie ich zalety, wady; na wszystkie zasoby, bogactwo i nedzę życia. Wszystko co żyje, co go otaczadziała na jego duszę i utrwala się w jego wrażeniu i dagerotypuje się (że tak powiem) w mnóstwie obrazów, które są obrazami społeczeństwa. Takim był Klonowicz, takiémi były jego poemata. We Flisie, w Roksolanii (o któréj już wspomnieliśmy wyżej, mówiąc o poezyi łacińskiej) przedstawia on zasoby życia, podstawe, która warunkowała to zpeie: wszystko, co społeczeństwo otacza i działa na nie, wprawia je w ruch, daje warunki: bytu i działania. Klonowicz poemat swój Victoria Deorum pisać miał lat 10, nie pisał więc zapewne z natchnieniem; że jednak pracował nad tym utworem tak długo, myśli więc i uczucia tu wyrażone musiały leżyć w głębi jego ducha i być wylewem duszy od czasu do czasu, gdy uczucie, wrażenie żywsze dostarczało watku do rzeczy a wyobraźnia treść nieraz suchą, prawdę nagą ubiérała w obrazy. Widać, że potrzebą jego duszy było wypowiedzieć dla potomności jakie było życie w XVI i XVII wieku. W tak zwanym Worku judaszowym powstawał on już na złe, co się gnieździło w społeczeństwie, ale mniej więcej ogólnie i barwa miejscowości nie tak wydatnie tu się pokazuje, szczegóły nie tak są wybitne, jak w Viotoria Deorum — chociaż także są miejscami obrazki, jest wyraz cudny społeczeństwa np. gdy powstaje na przesądy ludu i oszustów korzystających z łatwowierności jego ist. p. Jest w Victoria Deorum myśl wielka, myśl filozoficzna: że dwa pierwiastki działające w świecie (dobro i zło) uosobiają się w pewnych ludziach, że dobre stanowi godność człowieka (szlachectwo), drogą zaś do téj prawdziwej godności jest cnota i praca. Typ doskonałości widzi w szlachectwie nie tylko Klonowicz, ale mnóstwo pisarzy naszych, jednak powstają oni na zepsucie szlachty, która de fasto nie urzeczywistnia ideału doskonałości. Stąd

Klonowicz pokazuje obszernie, że szłąd krvtvka. t. j. odznaczenie się szlachetnością postępowania, leży w naturze człowieka. Do szlachetności (godności) człowieka przyczynia się nietylko cnota, ale i sztuki piękne (wykształcenie estetyczne). Dobro jest w ogólności znamieniem szlachectwa a mianowicie poświęcenie chociażby życia i cnota żyjąca; cnota nie martwa, ale dzielna w wykonaniu czyli przejawiająca się w życiu (virtus). Tym to a nie innym sposobem powstało szlachectwo na ziemi a zatém (podług Klonowicza) cnota (nie urodzenie) jest szlachectwa Myśl na swój wiek nadzwyczaj śmiała, były to podstawa. bowiem czasy szerzących się pod różnémi wpływami prze-Ustęp następujący przypomina Rozmowy Wita Korsadów. czewskiego:

> Dic, ubi tum generis discrimina tanta fuerunt, Dum primaevus Adam, comitatus conjuge sola Sub Jove, desertis pernox egisset in agris Gramineoque toro dulci requievit in umbra?

Myśl ta sama u Korczewskiego:

Gdy Jadam rąbał drzewa, A Jewa zaś kądziel przędła; I gdzież tam byli szlachcicy?

Głębokie jest znaczenie poematu Klonowicza, który miał tak czyste i jasne o rzeczach pojęcia, że dziś nawet zadziwia. Było to najpiękniejsze wyrażenie zdrowego rozsądku człowieka prawego i myślącego, czującego, jak Dante w Boskiéj Komedyi, którą napisał wyrażając swój wiek i krytykując go. Victoria Deorum jest to poemat, w którym świat chrześcijański i pogański gra wielką rolę i pod tym względem (równie jak pod względem wielkiéj myśli filozoficznéj) zbliża się Klonowicz do pomysłu Dante'go, chociaż wykonania porównać z Komedyą Boską niepodobna. Satyrą krytyką wiekopomną są te poemata a formy w nich użyte.

przykłady czy to z Pisma Ś., czy to z mitologii --- wyrazem owéj myśli, tak głębokiej, tak ludzkiej, co świeciła Klonowiczowi jako gwiazda przewodnia życia na niebie poezyi. Myśl ta filozoficzna kryje się w podaniach starożytnych. Mędrcy Grecyi i Rzymu (Plato, Cycero) odkrywają myśl te w formach poetycznych podań Homera i t. p. Naśladował to Klonowicz i w przykładach niezliczonych' z mitologii i Pisma Ś. szuka dowodów na poparcie twierdzeń swoich. Zasługa osobista jest wszystkiém u niego a wszystkie zaszczyty dziedziczne, rodowe --- nikłe, przemijające, bez znaczenia prawdziwego. Największe oburzenie i niechęć wywołać musiało to dzieło Klonowicza, gdy sobie nadto przypomnimy, że powstawał nietylko na przywileje świeckie, ale i duchowieństwa, mianowicie wyższego. Nie dziw. że w wieku panegiryków jezuickich na zaszczyty rodowe, w wieku, kiedy się nie mogło obejść dzieło bez wiérsza na herb autora albo jego mecenasa, napisano z szyderstwem na dziele Klonowicza, że to zasługuje na spalenie reką kata. Tak samo potomność skazała na miecz krytyki rozumowej i stos niepamięci tysiączne owe panegiryki i niedorzeczności.

Wystawiając sobie szlachectwo jako wyraz godności lądzkiéj, musiał naturalnie nasz poeta oburzać się na to wenystko, co w narodzie szlacheckim niegodném było, nierowamném, nieludzkiém. Z ironią śmieje się z ubogich a bogatych wynosi, przedstawiając daléj, że bogactwo nie stanowi jeszcze godności człowieka. Myśli jego przeplatają naprzemiany obrazy życia społecznego, jak w Worku Judaszowym. Autor maluje szczegóły niezliczone, które mu dają powody zastanowienia się nad rzeczami. Dydaktyzm tu i satyra, jak w Zwierzyńcu, Zwierciedle i t. p. dziełach Reja, nad którego jednak wyższy poglądem swoim na rzeczy Klonowicz: czystsze sął zasadniejsze myśli jego, zasady głębsze, bo uczucie głębokie obok rozsądku.

Klonowicz pragnął snać na nowo ugodnić (rehabilitować) szlachtę zepsutą i dla tego szukał naprzod zasady rozumowéj szlachectwa, pokazywał na czém to zależy i czém szłachcie być powinien? Następnie pokazuje czém szlachta nasza była a czém być nie powinna — w końcu zaś, jak się ma przerodzić na nowo, jak użyć środków swoich powinna? jak się wyrzekać należy przesądów, np. jakoby praca haúbiła szlachcica, praca mechaniczna lub siedząca. Kłonowicz wyczerpuje wszędzie, gdzie tylko może, najdrobniejsze o jakich tylko pomyślić podobna szczegóły a wszystko zaczyna od początku czyli raczéj pierwszego zawiązku bytu: jest to chęć przedstawienia przedmiotu w sposób wyczerpujący, co widać w tylu pisarzach a mianowicie tóż historykach naszych. Gdzie rozumuje, przestaje być poetą, ale za to staje się pisarzem myślącym zasaduje np. gdy mówi o wolności i swawoli, przypomina zaraz najpiękniejsze myśli Górnickiego, gdzie ton powstaje na swawolę gnieżdżącą się pod imieniem wolności; słowem jest prawdziwym wyrazem życia, bo przedstawia w poemacie swoim w odbiciu artystyczném wszystkie pierwiastki składowe społeczeństwa. Ani prodzenie, ani bogactwa, ani siła nie stanowi godności człowieka prawdziwej, podług Klonowicza: siła przymiotem Tytanow bedaca, uległa bogom i upadła przed niemi. Bogowie zwyciężają siłę i to stanowi Zwycięstwo Bogów (Viotoria Deorum), zwycięstwo przez zasady, jakie autor rozwija w dziele swojém; bo natura bogów i ludzi jedna jest podług niego, jedne w nich i te same, co w ludziach uosobione pierwiastki życia. Pokazując Zwycięstwo Bogów, zowie je także poeta Zwycięstwem Cnoty (Victoria Virtutis), dając jej pierwsze miejsce pośród Bogów. Głębokie jest zna--czenie antropologijne (ludzkie) tego pojęcia uosobionego onoty! Głos atoli poety próżny był i przebrzmiał, jak owe tęschne tony liry hebrajskiej nad upadkiem Jerozolimy. Dla

• .-

I.

odrodzenia się w duchu i prawdzie, potrzeba było przedewszystkiem wykształcenia i silnéj, nieugiętéj, żelasnéj web i wytrwałości. Tymczasem szlachta w drugiej połowie XVI i w XVII wieku ani chce słuchać o kształceniu się, pogardza nauką i uważa ją za rzemiosło, jak każde inne rzemiosło i handel, niegodne siebie. Z upadkiem światła nie można było się spodziewać nie dobrego w życiu samém, bo mian człowiek zacznie działać powinien wiedzieć, jak działać? powinien widzić przed sobą zakres rozległy działalności. To co się mówi o człowieku pojedynczym, stosuje się tém bardziej do całego społeczeństwa, które bez światła wpaść musiało koniecznie w zamęt przypadkowości i swawoli a powodując się tylko popędami i skłonnościami natnraknémi, traciło napróżno zasoby swoje żywotne i siły; wyjść zaś musiało z czasem ze stanu bezpośredniości fizyologicznéj (w któréj zostawało, wyrzekiszy się światła i rozumu), pod wpływem zewnętrznych okoliczności, gdy się otkrodzić nie chciało, czy nie mogło tak długo z wnętrza własnej istoty. Wpływy zewnętrzne obudziły dopiéro działalność wewnętrzną i zaczął się na nowo (po uśpieniu i bezwładności wiekowéj) ruch umysłowy, nad którym się zastanowimy w końcu dzieła, przebiegłszy znakomitsze ziawiska w epoce upadka czyłi zwrocie drugim literatury. Nim jednak ujrzymy zjawiska, jaśniejące jak gwiazdy podczas prawdziwej nocy piśmiennictwa naszego, nim się przypatrzymy bliżej stronie ciemnéj, gdzie tylko światełko uczucia jaśnieje, rzucić naprzód wypada okiem i przypatrzyć się szczegółowo tym pisarzom, co obok poetów naszych pisali prozą, będąc jak pierwsi wyrazem potegi umysłowej.

Osobistości są tu powiększej części wyrazami zwrotów całych w literaturze, powiemy zatém i o każdym zwrocie (kierunku) wyobrażeń, mówiąc o piszących prozą, jak się mówiło o poetach i poezyi naszej, której dopełnieniem jest poezya dramatyczna.

Z przedstawienia tylu zjawisk najrozmaitszych i myśli najróżniejszych, uczuć i chęci ożywiających społeczeństwo i odbijających się w dziełach tylu, przekonać sie już dotad można było, że literatura, uważana w ogólności, wyraża wszystkie uczucia ożywiające ludzi. Największa część, bo ogół społeczeństwa, pracuje na chléb i utrzymanie, pracuje dla dobrobytu i szcześcia swego i dzieci swoich, dla przyszłego pokolenia a pod wpływem tylolicznych wrażeń i przypadków życia ludzkiego ileż to uczuć, ile myśli przejdzie przez głowę? A uczucia te, myśli nie mniej znaczą od potocznych spraw życia ludzkiego, pracy na kawałek chleba, bo nie samym chlebem żyje człowiek: wiecznie by to powtarzać trzeba. Ludzie czujący żywo, myślący głęboko, którzy mają dar postrzegania, lubią się zastanawiać i nad światem, co ich otacza i nad myślami, uczuciami towarzystwa, w którém żyją -- czują potrzebę wylania na papiér tego, co postrzegają w świecie, co zauważyli w myślach i uczuciach czyli życiu wewnętrzném społeczeństwa i pisza dzieła, malując albo dzieje czasów dawno upłynionych albo życie obecne lub też przedstawiając jego zasady, prawdy wydobyte z doświadczenia. Dzieła podobne, jeżeli są pisane z usposobieniem dostateczném i znajomością rzeczy, staja sie skarbem społeczeństwa: jego literatura przedstawia wtedy jakby z duszy ludzkiej wyjęty cały świat pojeć, uczuć i wyobrażeń, które dla człowieka czującego i myślącego obojętne być nie mogą.

## POBSYA DRAMATYCSMA.

O początkach dramaturgii polskiej, o owym jakby-dramacie, o którym Długosz wspomina i dyalogach szkolnych mówić prawie nie warto w szczególnościi ogólnie tylko pewieny, że tam widać zaród sztuki dramatycznéj, nie wiecej. Brakuje nam : pomników przeszłości zostaje tylko obszar przypuszczeń bez granie i końca a zatém zabałamucenie myśli i czasu, co pożyteczniej daleko do tylu innych przedmiotów do dziś dnia nieobrobionych, nietkniętych prawie piórem badacza, przystosowane być mogą. Dramata nasze w XVI jeszcze wieku są to dyalogi, nie przedstawiające żadnéj myśli. Jeżeli były widowiska sceniczne, utworów dramatycznych, w znaczeniu właściwem tego wyrazu, nie było do czasów Reja. Mnóstwo mamy od XVI wieku dyalogów i dramatów nie nie znaczących, uważając je ze stanowiska krytyki estetycznéj. Po Józefie Reja zastanawia Sofrona, tragedya napisana przez Sebastyana Łęczycanina, zasługująca na uwagę z tego mianowicie powodu, że zwyczaje miejsco- ' we, pierwiastek swojski, wchodzi tu w grę a mianowicie czary albo raczéj czarownica użyta jest za środek działania. Ta to czarownica (Sofrena), do któréj się niejakiemu Pamfilowi udać radzi sługa jego, dała nazwe tragedyi. Zresztą dzieciństwo tu sztuki! Zarody chociaż nierozwiniete pierwiastków miejscowych znajdujemy szczególnie w sztukach dramatycznych późniejszych z barwą komiczna; z tego zatém powodu waźniejsze zjawiska zasługują na rozbiór mniej wiecej szczegółowy a przynajmniej na wykazanie w nich tego, co nie jest dla człowieka, lubiącego się zastanawiać nad rzeczami, bez znaczenia, bo jest wyrazem pierwiastków miejscowych, które się tym sposobem rwały do życia i na jaw się wykazać, wypłynąć chciały. Przystępujemy do pomników, dajacych nam wiele do myślenia i pod względem jezyka i pod względem rzeczy saméj. Takiémi pomnikami są dramata: Żywot Józefa – Reja (1545).

> Odprawa Postów — Kochanowskiego (1578). Jephtes — Zawickiego (1587).

1

Trzy te pomniki klasyczne rozebrane być winny, bo bez rozbioru badanie będzie nieożywionym tylko, martwym ogólnikiem; takie zaś ogólniki jako nie odbijające barwy życia, barwy pełnéj rozmaitości — na nic się przydać nie mogą, są nudne, czcze, niezrozumiałe i nie prowadzą do niczego w nauce.

Poezya dramatyczna przedstawia nam żywo myśli i uczucia, namiętności, nie oderwane od życia, ale zrosłe z osobami, dostępniejsze więc dla ludzi i obchodzące nas jakby stanowiły część naszego jestestwa i były z nami w związku na podobieństwo rzeczy otaczających człowieka. W rozmowach pisarze starożytni (Plato) przedstawiają myśli, kiedy te już się tak dostępnémi dla ogółu myślących stały, że go zajmują: toż nowożytni np. u nas Korczewski, Górnicki albo Krasicki. Nie inny był cel pobożnych dyalogów, nie inny dzisiejszych powieści i romansów, które przyjąwszy pierwiastek dramatyczny, pod tą postacią sieją myśli i uczucia zrozumiałe dla ogółu czytelników. Forma dramatyczna mieści w sobie naturalnie dwa pierwiastki składowe: epos i lire, co się pokazuje wydatnie w samym zawiązku tego rodzaju pisania. Forma to więc pełna życia. Rej, który bardzo prosto i jasno pojmował rzeczy, wiedział, że forma dramatyczna czyli forma rozmów (dyalogów) ma wielkie znaczenie a Plato jej używał i tylu innych pisarzy. Powiada on o Platonie, że ten "najpierwszy z swojej głowy poezał pisać dyalogi, to jest: rozmowy społeczne ludziom bardzo pożyteczne. Potém mężowie uczeni ku téj rzeczy pochop wzięli i pisali wiele rozmów, wziąwszy od Platona sposób: który obyczaj pisania wielkie pożytki w sobie ma, jako zeznawają wszyscy dyalogów czytelnicy." Widzimy więc, że Rej nie bez uznania, nie bez przeświadczenia użył w Józefie formy dramatycznéj, chociaż ta jest bardzo nierozwinięta i w tym dramacie widać lirę (uczuciowość) i epos (opowiadanie) jeszcze nie zlane w jednę całość, nie harmonizujące ze sobą.

W pierwszéj sprawie, gdzie "Jakób dziękuje P. Bogu za rozliczne błogosławieństwa, które nad nim okazać raczył, mowa jego jest prosto pieśnią nabożną, przypominającą nam mojżeszową pieśń dziękczynienia. Oto mały urywek:

Niechże tobie ze wszego — cześć i chwała będzie, . Bo ją muszę wysławiać — na wszystek świat wszędzie. Bo snać dusza, coś mi dał — i to moje ciało Za twoje dobrodziejstwo — nigdyby nie stało, Które hojnie każdemu — z swéj łaski szafujesz A dziwne miłosierdzie — wszystkim okazujesz; Boś rozliczne hojności — rozliczne wszem sprawił A sobieś jeno chwałę — od wszystkich zostawił.

Rachel tak samo dziękuje Bogu, tak samo i Józef (w sprawie wtóréj) opiewa swoje uczucia:

> Panie Bože wszéj chwały — jedyny na niebie Wiem, że gdy kto na pomoc — wiernie wzywa ciebie Żadny się na twém bóstwie — nigdy nie omyli I dozna dziwnéj laski — każdy w krótkiej chwili i t. d.

Podobne monologi i dyalogi rozmowców przypominają wiarą swoją pieśni nabożne, które do dziś dnia rozlegają się w kościołach naszych po wsiach i małych miasteczkach. Tak mówią np. Jakób, Józef, Judasź ninni meżczyzni, miara zaś wiersza w mowie Racheli, Zefiry, Achizy jest inna, co się przyczynia do rozmaitości utworu. Do rozmaitości i to także nie mało dodaje, że działanie samo szybko się nadzwyczaj rozwija: w działaniu tém widać przemagający zwrot liryczny, bo mianowicie uczucia, ożywiające osoby mówiące, ciągle się zmieniają. Są to rzec można rapsody, urywki pieśni rozmaitych, zestawione razem. Oprócz uczucia religijnego widzimy i inne np. żal Rubena, litującego się nad Józefem wsadzonym w studnię:

-

Ach nie mogę wycierpićć — gryzie mnie sumienie, Żem podniósł srogą rękę — na me pokolenie (1). Żal Józefa jest także wyrażeniem uczucia (liryzmem): Ale widzę że się już — inak nie może stać

Placzą oczy, serce drzy — ciężko mi się rozstać

Sprawa druga jest także jedną wielką rzec można sceną, gdzie występują rozmówce: Potyfar hetman króla Faraona, Józef i t. d. Potyfar, ujrzawszy Izraelitów pyta, jak żyd, czy nie mają czego na sprzedaż? kupuje Józefa i rozmawia z nim o jego Bogu i t. d. Jest tu jeszcze barwa religijna. W sprawie trzeciéj widzimy dalszy ciąg sceny lirycznéj: Magon, hausknecht?! czyli sługa niewolny Potyfara skarży się na kobiéty. Tu już widać satyryczność wieku Reja np. przycinek z powodu gniewu niewieściego:

Bo to już gniew ni rozumem, ani słowy ujęty

Ten przeraża na wsze strony, idzie z głowy aż w pięty. (2)

W rozmowie hausknechta z panią, która się na niego gniewa i wypędza go z domu, nic jeszcze nie madramatycznego w znaczeniu właściwém tego wyrazu. W rozmowie

(1) Trywialne dziś, mocne jednak, świeże na swój czas były wyrażenia żału:

Snać już lzami wypłyną – moje smutne oczy

Serce się strachem trzęsie — dobrze nie wyskoczy

albo:

Zadrży we mnie każda żyła – gdy wspomnionę dziecię sobie Korobon (Izraelita, kupujący Józefa) oryginalnie się wyraża: Ale mu snąć żal od was – bo się w głowę skrobie.

(2) Rubaszność niesłychana, nie do darowania nawet Rejowi, pokazuje się w wielu ustępach. Widać że język książkowy dopiéro urabiać, kształcić się zaczęł w dzikie, rosochate wyrażenia, których tu powtarzać nie wypada. Dziś podobne wyrażenia ani w towarzystwie mniej więcej wykształconém, ani w utworach literatury miejsca mieć nie mogą. Zefiry (pani) z Achizą (panną służebną) już się zawiązuje coś dramatycznego, bo widać z jednéj strony odzywające się sumienie, z drugićj nikozemność, schłebiającą namiętnościom i posiłkującą je w walce z obowiązkiem. Uczuela ogólne, ludzkie webodzą w grę a ich walka w ciągu sprawy trzecićj oddana żywo. Rej tu pokazuje znajomość serca ludzkiego, jego skłonności, popędów i chęci, krewkości człowieka ---- pomimo rabaszności wyrażenia, właściwej Rejowi. Sumienie odzywa się w braciach przedających Józefa, odzywa się i w Zefirze, chociaż Achiza wmówić w nią usiłuje, że iść za popędem namiętności jest rzeczą naturalną, konieczną: radzi ona jej używać świata, póki młodość służy. Rej opisuje walkę Zefiry wewnętrzną.

Prawdziwa barwa dramatu jest w rozmowie Zefiry z Józefem, który jéj prawi morały dość suche, gdy Zefira używa mowy namiętności, używa wszystkich pobudek, całéj ponęty zmysłowości dla pokonania go. Zdaje się, żę cała literatura nasza do dwóch tu sprowadzona pierwiastków: uczucia prawy i obowiązku, zebrania dueha i czucia natury zmysłowej, rozerwania, zapomnienia o sobie. To jest zasadą pierwszego dramatu naszego: zasadą, która—jak później zobaczymy—rozwija się i winnych dramatach naszych i w największych dramaturgach Europy np. Kalderonie, Szekspirze i t. p.

Józef wyraża myśli, rozumowania, które widzimy we wszystkich pieśniach naszych. Zefira na to wszysko odpowiada:

Mily Józef oto nie pleć

Gdy od szczęścia możesz co mieć i t. d.

Mowa jéj przypomina Figliki Reja, Fraszki i Anakreontyki Kochanowskiego, słowem pokazuje głos namiętności, odzywający się obok obowiązku, prawa moralnego, panowania nad sobą. Dramat Reja, o ile wyraża te dwie siły, te dwie zasady, żyjące wiecznie w społeczeństwie i odzywające się naprzemiany w życiu pojedynczych ludzi, ma znaczenie ogólne, światowe (1). Nie będziemy rozbierali treści *spra w* dalszych (wszystkich jest dwanaście), dodamy tylko, że *lira* i *epos* łączą tu się naprzemiany i przedstawią znajomą historyę Józefa. Najważniejsze są uczucia, ożywiające bohaterów, bo to są uczucia wieku, w którym żył Mikołaj z Nagłowic. Tak np. w usta hausknechta kładzie on zdania, jakie spotykamy w dziełach pisarzy XVIsto wiekowych, zdania, które się rozwinąć mogły tylko pod wpływem chrześciaństwa o godności człowieka (osobistości ludzkiéj) np. gdy hausknecht mówi do Zefiry:

> A ja będąc wżdy człowiekiem, Wzdy rozumném stworzeniem, Tém się cieszę, iż narzekam Za mém szczęścia zburzeniem.

Myśl godna głębokiego zastanowienia, myśl to bowiem wielka, wypowiedziana, jak nie jedno w dziełach Reja, z prostotą Eschyla. Pamiętajmy, że wszyscy pisze nasi, malując nawet obce rzeczy, malowali je na tle własném uczuć i myśli a Rej wystawiając Egipt, mówi o kraju, nawet nie wiedząc o tém np. gdy kładzie w usta Zefiry wyrażenie: Matko Boża! Do takiego więc stopnia przenosi myśli i uczucia, że nawet od wyrażeń zrosłych z niémi oderwać się nie może.

W dramacie widzimy wyraźnie autora Zwierciadła, który nam się nie każe unosić od poczciwej powinności,

(\*) Ludwik Osiński powiada o Kochanowskim (piszącym dramat swój 1578), że ten więcej niż dziesięcią laty od Cerwantesa, więcej niż trzydziestą od Lopeza i Szekspira, więcej niż pół wieku od Kalderona i Kornela starszy, żadnych wzorów w Europie nie zastał. Reja, który swój dramat napisał na 33 lat przed Kochanowskim, uważać można, pod względem pomysłu, za poprzednika, zwiastuna sztuki dramatycznej, jak Grzegorza z Sanoka za zwiastuna filozofii. świętym rozumem wszystko hamować i stanowić. Najznakomitsi autorowie nasi, piszący i wierszem i prozą, pokazują zawsze prawie dążenie do mądrości życia, mądrości praktycznéj, zacząwszy od Reja, który się radzi oświecać, ale się nie *lamać twardémi a wichrowatémi naukami*.

Dążność praktyczna przebija się wszędzie a mianowicie w tych pismach obyczajowej treści, pismach satyrycznych, co się pokazują obok dzieł religijnych w XVI i XVII wieku. Widać to między innémi w rozmowach Wita Korczewskiego, które obok dramatu Reja rzucają na wiek swój wiele światła i dają nam o jego charakterze pojęcie, jak późniejsze farsy dramatyczne. Rozmowy polskie, łacińskim językiem przeplatane, rytmy ośmiorzecznémi złożone (1553), napisał niejaki Corcephcius (Korczewski). Kto był ten Wit Korczewski? pyta A. T. Chłędowski (1). Dziś nas to nieobchodzi, ale dzieło samo, treść i znaczenie jego. Utwór ten zasługuje na uwagę: naprzód pod względem formy, że wprowadza na scenę rozmowy ludzi pospolitych, będących wyrazem żana potocznego i to życia ogółu (Jan kmieć, student niemiecki, Pleban, Klecha, Pan, Baba) a powtóre, pod względem saméj osnowy, treści dotykającej życia praktycznego i wyobrażeń bedacych podówczas w obiegu. Pokazuje się tu wyższość wielka nad owe klassyczne dramata francuskie, które uwielbiano tak długo z powodu ich pięknéj formy a które jednak równać się nie mogą z dramatami Szekspira i późniejszémi mellodramami Niemców. A dramy Szekspira, mellodramy i tragedye niemieckie, komedye nawet francuskie tém się właśnie odznaczają, że się zbliżyły do życia praktycznego i biorą bohatérów ze świata rzeczywistego, nie zaś konwencyjnego.

(1) Spis dzieł opuszczonych lub źle oznaczonych w Bentkowskiego historyi literatury polskiej. Lwów, 1818, str. 142.

W rozmowie pierwszej----pamiętajmy, że Kromer, że Górnicki nadawali formę rozmów utworom, którym nadać chcieli znaczenie wpływowe i w których rozbiérają pytania najwaźniejsze dla spółczesnych --- rozmówcy dotykają przedmiotów powszechnego na tamte czasy zajęcia t. j. wyrozumować sobie pragna, poznać znaczenie, sens: postu, popielca, świeconej wody, palepia świec, czysca i dzwonienia umarłym, przy czém nie można było uniknąć rzeczy o wyobraziejelu nowéj reformy, któréj wyobrażenia przeciskały się i do Polski, Lutrze. Kmieć jest wyrazem doskonałym da. wnych pojeć, które się krzewiły tak długo w społeczeństwie naszém. Dziwi on się, że syn jego nigdy nie bywa w kościele, że siedzi i próżnuje a o zbawieniu nie myśli; mówi że dawniej byli inni Chrześcijanie: słuchali kazania i mszy, brali popiół na głowy, spowiadali się, pościli. Synal, student niemiecki, wyraz może dość wierny wyobrażeń napływowych, odpowiada ojcu:

> Co mi dobrego da kościół, Albo ten święcony popiół? Wołałcibym ja śniadanie Niż tam to popiołowanie i t. d.

Wszędzie tu głęboka ironia, jad sarkastyczny, który ożywiał wszystkie pisma tamtoczesne, zaczynając od sarkazmów rzucanych na papieżów przez Lutra. Ironia ta była prawdziwą klątwą przywiedzionego do ostateczności fanatyzmu rozumu ludzkiego, rzucaną przeciwko powadze. Klecha (w rozmowie 2) wybity przez chłopów za klątwę, jest obrazem upadku powagi, gdy "był w karczmie, nie w kościele." Pleban broniąc przywilejów kościelnych (dziesięciny) dotyka przywilejów szlachty, mówiąc:

> Gdy Jadam rąbał drzewa, A Jewa zaś kądziel przędła,

## I gdzież tam byli szlachcicy?. Gdyż obadwa robotnicy.

W tych wyrażeniach maluje się zwrot myśli tamtoczesnéj. Pomijamy rosprawy o przesądach i czarach, jako mniej ważne obok zagadnień obchodzących tak żywo społeczeństwo, oparte na hierarchii kościelnej i świeckiej. Zauważymy tylko, że nurtowano myślą głęboko i usiłowano badać zasady społeczeństwa, wyrozumować je, odtworzyć na nowo w duchu i prawdzie.

Wracamy do znaczenia dramatów naszych. Dramata te wiążą się w rozwijaniu się swojém z historyą dramy w czasach nowożytnych.

Cywilizacya narodów nowożytnych powstawała na wzór, starożytnéj, bo starożytność była doskonałością dla narodów surowych, dzikich, nieokrzesanych. Starożytność jednak klassyczna działała na Europę w takiej postaci, w jakiej była za czasów Imperium Rzymskiego. Najwięksi kunigowie (wodzowie, królowie) ludów germańskich starali się o miano prycyuszów rzymskich, zaprowadzali w państwach swoich prawa na wzór rzymskich, a kiedy się porządek społeczny ustalił nieco i tłumy burzliwego feudalizmu uległy królom i miastom, naśladować zaczęto i literaturę starożytną, w takiéj ruzumié się postaci, w jakiéj ta była w Rzymie za ostatnich czasów a zatém naśladowano Plauta i Terencyusza w komedyi (1) a Senekę w tragedyi. Wiadomo, że Kornel i Rasyn naśladował Senekę, jednego z najsłabszych dramaturgów rzymskich, co się pewno nie mało przyczyniło do bezbarwności życia tych pisarzy, którzy jedynie wierzyli w forme, piekne stówka a dalecy byli od natchnienia Sofoklesa, Eschyla!

(1) Plautus i Terencyusz są ostataim wyrazem komedyi w Rzymie. U aas pokazały się oddawna tłumaczenia Terencyusza i Plauta, Seneki a dotąd nie mamy Eschyla.

25

Kształcenie się na wzorach starożytnych przyczyniło się wiele do wyrobienia prostoty wyrażenia, naturalności i wdzięku stylu autorów nowożytnych; ale dopóki to kształcenie się było naśladowczém, dopóty płody umysłu ludzkiego były niedojrzałe. Dopiéro twórcze pojmowanie starożytności, pojęcie, że w nas działa nie inny, ale jeden i ten sam duch, co ożywiał starożytnych — stworzyło literatury narodowe; nim to jednak nastąpiło, nim duch ludzki nabrał mocy, uczucia siebie, przeświadczenia się o swoich siłach, długiego czasu potrzeba było, długich usiłowań.

Na pół dziki barbarzyniec na zwalinach państwa rzymskiego nie miał ani pojęcia o prawie i dla tego nie mógł się zdobyć lud taki na nic większego nad naśladowanie przepisów Rzymu, które się zdawały typem doskonałości. Nie pomyślano wtedy, że niegdyś Rzym był równie dziki, jak ludy osiadłe na jego zwalinach, a prawo powstałe z jego życia, wynikło ze stosunków miejscowych i czasowych, z natury ziemi i geniuszu ludu rzymskiego. Któż mógł pomyślić wtedy, że trzeba tylko rozwijać życie a w skryku tego rozwoju ducha naroda, powstanie i prawo odpowiednie naturze społeczeństwa?

Tak samo rzecz się miała i z literaturą. Naśladowano dzieła starożytnych a nikt się nie domyślał, że pieśni Homera, że tragedye Eschyla płynęły z głębi ich jestestwa, z natury społeczeństwa, którego wielcy poeci byli jedynie wyrazem, żywym wyrazem. Zresztą nie naśladowano największych wzorów greckich, ale naśladowania ich łacińskie lub oryginały w postaci skażonéj, wykrzywionéj, spaczonéj niezmiernie pod wpływem czasu i okoliczności. Nie pojmowano zupełnie najpiękniejszych czasów Grecyi i Rzymu, których starte pomniki w mozajkowych się tylko przechowały ułamkach. Najwyższém wzniesieniem się było naśladowanie formy czy to w dziedzinie prawodawstwa, czy sztuki,

k

literatury. Wolter, Diderot pisali nędzne wcale sztuki dramatyczne— Montesquieu i Filangieri uczyli jak pisać prawa dla ludzi, jak niegdyś Arystoteles i Horacy a po nich Boileau dawali prawidła pisania dobrych wiérszy, dobrych dzieł. Były to prawidła ogólne, podobne do owych lekarstw na wszystkie choroby. Tak uważając literaturę można było dać przepis na tragedyę, komedyę, odę; na myślenie nawet dawano przepisy (Kondyllak)—ale recepty się w praktyce nie udawały, bo pomniki ducha ludzkiego nie są prostym wynikiem syllogizmów myśli.

Budziło się mętne uczucie w ludziach prawiących bezustannie o prawach natury, że czegoś więcej w poezyi potrzeba nad zachowanie form i sam Wolter przeczuwał niewyraźnie piękności Szekspira; niepodobna się jednak było wyrwać z tego narkotycznego uśpienia, z tego letargu wielkości, w którym zostawali najwięksi poeci XVIII wieku, przekonani, że najwyższém wzniesieniem geniuszu ludzkiego, są ich własne dzieła. Nie upłynęło wieku a wszystkie te posągi, so bałwochwalczą sobie samym cześć oddawały, runęły z posad a natomiast zajaśniały nowe, cudne utwory natchnienia Bajronów, Szyllerów i t. p.

Dwa narody w Europie mniéj uległy niż inne wpływowi klassycyzmu — Anglia i Hiszpania, i dwa te narody wydały dwa wielkie geniusze w świecie dramatycznym: Szekspira i Kalderona de la Barka. Poezya dramatyczua tych dwóch narodów wpłynęła wiele na sąsiednią Francyę i Włochy, nawet na Niemcy później a pośrednio dopiero wpływ jej na inne rozszerzył się narody Europy. Narody te miały w sobie zarody nowego, wyższego polotu ducha i rozwinęły u siebie literatury narodowe.

Żyło w duchu narodów nowożytnych coś, co je odróżniało od starożytnych — było to uczucie *miłości*, nieznane całkiem starożytnemu światu, ożywiające wszystkie pieśni: ludu, bijące całą świeżością i wdziekiem życia w sonetach Petrarki, odzywające się nawet w najniedołężniejszych utworach poezyi nowożytnej dziś nawet jeszcze. Od tego uczucia, niszczącego samolubstwo nasze przez poświecenie się dla drugiej osoby, zaczynają się dzieje poświęcenia i miłości chrześcijańskiej, miłości dobra powszechnego, w eałem znaczeniu tego wyrazu. Starożytność klassyczna (Rzym i Grecya) rozwijała uczucie osobistości, uczucie dumne siebie samego, co się skończyło na samolubstwie, zniewieściałości i upadku Grecyi i upadku potężnéj Romy. Od tego samego uczucia osobistości zaczynają się dzieje nowożytne, co się pokazało w honorze, piérwszéj idei w rozwoju świata nowożytnego. Wkrótce jednak zajaśniała idea miłości, która dała nową postać światu, odrodziła go odradzając życie rodzinne, roższerzając potém zakres poświęcenia dla władzy rozleglejszéj (wierność) a potém ucząc ludzi poświęcenia dla dobra ogółu (miłość dobra powszechnego, społeczeństwa i kraju, w którym żyjemy). Dla tego to we Włoszech, gdzie się najwcześniej rozwinęła i zakwitła bujnie literatura, Petrarka opiéwał miłość a Gwaryni ożywiał tém nowém uczuciem swoje utwory dramatyczne, pisane na wzór starożytnych. Nigdzie jednak nie wyraziła się tak wydatnie forma starożytności, jak w naśladownictwie dramy starożytnéj przez Francuzów, których naśladowały z kolei inne To co było najwyższém wzniesieniem tranarody Europy. gedyi Eschyla, niepospolitość położenia, uczuć i myśli, spowodowało upadek sztuki dramatycznej we Francyi, oddalając tragedye francuskie od rzeczywistości. Tym sposobem Francya, najdoskonaléj naśladując pod względem formy tragedye starożytne, nie koniecznie bujne wydała płody a raczéj płody wybujałe, przekwitłe, wielkie w swoim czasie tragedye Rasyna. Kornel oprócz starożytnych naśladował dramy hiszpańskie, ale pojmując literaturę hiszpańska jak

ľ

Rasyn starożytną, nie pojął ducha, ożywiającego świat nowożytny na granicach Wschodu i Zachodu. Nie pojął on idei, co ożywiała świat nowy i stanowiła piętno wydatne ludów chrześcijańskich, ludów walczących za swoje zesłannictwo dziejowe ze Wschodem, który nie był jeszcze ożywiony pierwiastkiem odradzającym społeczeństwa: miłością, co stanowiła pietno wydatne cywilizacyj chrześcijańskiej, piętno odróżniające ją od maurytańskiej. Wiele. bardzo wiele powodów sprawiło, że Kornel nie pojał swojego znaczenia, nie pojął ducha swojego czasu i wystawiał iedvnie uczucie dumy, samolubstwa, honoru. Idea ta już się była przeżyła — ale kształcenie się na takich wzorach jak Seneka w Rzymie, słabość wreszcie ludzka, skrzywiły do reszty jego wyobrażenia i sprawiły, że się stać nie mógł wyrazem nowego zwrotu literatury. Rasyn szedł wiecej za popędem uczucia i dla tego wyższym jest w wielu względach od Kornela, z więksżém, żywszém go czytać można zajęciem, spółczuciem.

A czémże są nasi pisarze sztuk dramatycznych, zacząwszy od Reja? nasze dramata, zacząwszy od Józefa? Uczucie osobistości silnie, potężnie się rozwijało w życiu samém, czego świadectwem jego dzieje. Miłość stanowi tło i treść naszych pieśni ludu a uczucie poświęcenia, myśl dobra powszechnego, myśl panowania ducha nad ciałem pokazuje się we wszystkich dziełach naszych, zacząwszy od utworów religijnych najdawniejszych, od saméj pieśni Ś. Wojciecha. Zwrot religijny, ubóstwienie ideałów życia, doskonałości, poświęcenia, słowem religijność myśli przodków naszych, charakter chrześcijański był właśnie wyrazem zebrania ducha, co nie dopuszczało rozerwania namiętności, skłonności, popędów i chęci. Kiedy ten zwrot religijny stawać się zaczął mniej praktycznym i tracił najwydatniejszą barwę chrześcijaństwa: poświęcenie, zamiłowanie chrześcijańskie dobra

t. .

powszechnego --- nastąpiła krytyka, satyra, ironia. To co było złudzeniem w apoteozie, roschwiało się i rospraszać zaczęło jak mgły jesienne przed słońcem zdrowego rozsądku, Rozmowy Korczewskiego, słońcem pełném ciepła życia. dzieło znamionujące mniej wiecej trafnie, dobitnie zwrot wieku, pokazuja, że satyra niemałą rolę grała w kształceniu społeczeństwa naszego, a że satyra dotykała strony słabej, śmiesznej, przerodzić się przeto musiała w utwory komicznekomedye, jeżeli nie była ironią: w dziełach poważnych, naukowych prawników, historyków, statystów. Dwa sa pierwiastki, działacze życia ludzkiego, odbijające się w literaturze, jak obrazy natury w jasném wód przezroczu: wzniosłość, strona wysoka, poważna, uroczysta i śmieszność, strona życia satyryczna. Oba te pierwiastki ożywiają świat na przemiany a dążą do jednego celu a każdy działa żywo, wtenczas mianowicie, gdy drugi zrozumiałym być Po idealach, mamidlach, urojeniach glupstwa przestaje. i swawoli w klassycznéj Francyi, występuje genialny w swoim rodzaju Molier a po tylu niedorzecznościach w XVII i XVIII wieku - satyryczny Wolter, Molier swojego wieku. U nas nie było ani Woltera, ani Moliera, widać jednak zwrot komiczny sztuki dramatycznéj w XVI i XVII wieku, widać

zwrot satyryczny wywołany przez to, co już spróchniało i zwietrzało w ideałach a na co powstawali już Rej, Kochanowski, Klonowicz i w. i.

Literatura tylko Wschodu nie zna satyry, ironii żartu w całém znaczeniu i mocy tego wyrazu: bajki nawet mają tam inne niż w Europie znaczenie. Żart, ironia przechodzą tam zaraz w dziką fantastyczność i tworzą ideały obok ideałów a te wszystkie razem wzięte dzieła, pełne ideałów, które tytańska siła olbrzymiego geniuszu Wschodu niby fantastycznegóry, jak Ossę i Pelion gromadzi, niby obłoki lub fale wzburzonego oceanu — nie dojdą nigdy, nie domierzą nigdy do wysokości życia rzeczywistego. Nie dziwnego, że satyra u nas występuje na jaw, pokazując się w utworach różnorodnych, skoro indywidua oddalać się zaczęły od téj zasady, co od czasów chrześciaństwa stała się zasadą społeczeństwa; skoro naród szlachecki mieć się za całość pragnął, z poniżeniem klass innych. Aby ten naród utrzymać na wysokości idei poświęcenia, dobra powszechnego, trzeba było stanąć w obronie zwrotu wyobrażeń, który nam głosił od wieków ideę miłości, dobra powszechnego: był nim zwrot religijny i dla tego w duchu jego pisali ludzie dobrze myślący wszystkich wyznań chrześciańskich w kraju naszym.

Od czegóż się jednak zaczyna poświęcenie, zamiłowanie dobra powszechnego? Miłość w ogóle jest zaparciem się samego siebie, działaniem zaś dla dobra innéj osoby ź któréj osobistość tak mocno czujemy, tak się w nią przenosimy, przelewamy naszém uczuciem i myślą, że osobistość ta staje się jakby naszą a raczéj rozszerzeniem nas sam? h. Im rozleglejsze jest to uczucie t. j. im więcéj obejmuję przedmiotów, tém się godniej poświęcamy dla dobra innych a zamiłowanie czynne dobra powszechnego społeczeństwa, w którém żyjemy, jest najwyższym kresem poświęcenia się w duchu miłości chrześciańskiej.

Panowanie nad sobą, nad namiętnościami swojémi jest zasadą wszelkiego poświęcenia i miłości. Wielki Szekspir pokazał nam potęgę namiętności, potęgę silną, potężną jak sama natura, potęgę konieczną i niezłomną w porządku zjawisk fenomenologicznych natury ludzkiéj; ale zarazem pokazał zaród upadku i zniszczenia, leżący w téj fizycznéj potędze natury zmysłowej człowieka. I jakże się uchronić od téj potęgi, pod któréj wpływem żyjemy? gdzież środki naszego zbawienia? W nas samych i w społeczeństwie, które nas otacza. We wzniesieniu się duchowém nad fenomenalne (naturalne) rozwijanię się naszych namiętności i poświę-

. 1

ceniu się dła dobra innych, dla dobra powszechnego, które stanowi rzeczywiste, prawdziwe, istotne dobro nasze; bo tu panowanie ducha nad zjawiskami świata tego, zjawiskami przemijającémi, jak cień, panowanie nad próżnością, głupstwem, złością świata tego.

Dramat Reja Józef jest właśnie wyrazem panowania nad sobą, owej zasady wszelkiego poświęcenia. W panowaniu nad sobą i poskromieniu własnych namiętności leży owa tajemnica poświęcenia, niepojęta dla ludzi słabych, dających się powodować swojej krewkości, skłonnościom i chęchem; którzy nie mają woli, nie chcą tego, czego chcieć każe rozum i sumienie, ale tego tylko, co im się chce; dla których zatém najwyższém prawem i roskazem są fenomenalne popędy, namiętności, zachcenia natury, nie zaś psychiczna siła, stanowiąca całą godność naszą, bo jednocząca w duchu i prawdzie człowieka rozerwanego pobudkami zewnętrznémi i wewnętrznémi natury naszéj, tak zresztą dziwnéj, tak niepojętej dla badacza.

Odprawa Posłów greckich, dramat Jana Kochanowskiego, przedstawia tę samą myśl walki osobistości z dobrem powszechném. Na ten dramat zapatrywać się trzeba, jako na utwór ogólnego znaczenia artystycznego, odbijający jednakże miejscowość naszą: bo chociaż się rzecz dzieje w Azyi, wszystko tam jest miejscowych uczuć i wyobrażeń odbiciem (1). Odprawa jest tylko pod względem formy naśladowaniem

(1) Autor Amerykanki w Polsce zwrócli uwagę na rozmowę Antenora z Aleksandrem (Parysem), bo tu się głównie (jak w rozmowie Jźząfa z Zefirą) maluje walka namiętności i samolubstwa z myślą ogólną obowiązku, dobra powszechnego. Mniej ważne są a raczej żadnego nie mają znaczenia żale Helsny a zarzucenie Kochanowskiemu, że wyobrażenia miejscowe przenosił do Grecyi, całkiem niestosowne. P. Tyszyński nie mógł ocenić znaczenia dramatu Kochanowskiego, który zowie wspaniałą wielką sceną liryczną (Amerykanka II, 131), bo się niezapatrywał na ten dramat w związku z innémi, nie miał pod ręką źródeł wydanych później, a bez źródeł trudno było odgadnąć znaczenie tego pojedynczego pomnika. Nie sważamy za wadę Kochanowskiemu klassycznych utworów greckich, co się zaś tycze treści, nasz to utwor miejscowy. Chóry np. są formą grecką, ale uczucia wyrażone w téj formie nasze, tak że nieraz się zdaje przy czytaniu chóru, że to jedna z pieśni Kochanowskiego. Nieraz tu się przebija charakter satyryczny, nieraz dźwięki liry religijnéj się odzywają, mianowicie w chórze pierwszym i drugim. Najważniejsza jest z całego dramatu rozmowa Aleksandra i Antenora, nie ten jednak ustęp, który zawiera przymówki Parysa Antenorowi (a który p. Tyszyński w Amerykance przytacza), ale sam początek, gdzie z jednéj strony widzimy osobistość, z drugiéj zaś wyraz dobra powszechnego.

W rozmowie Heleny i *Pani starėj* (jest to epizod podrzędny dramatu) maluje się rozmaitość świata tego, gdzie się *radość z troską plecie*. Wyraża to Kochanowski z prostotą sobie właściwą i wdziękiem naturalności nader miłym, przypominającym pieśni jego:

> — raz radość, Drugi raz smutek: z tego dwojga żywot Nasz upleciony. I roskoszyć nasze Niepewne, ale i troski ustąpić muszą, Gdy Bóg chce a czasy przyniosą.

Myśl religijna i satyra jest gwiazdą przewodnią poety, nawet w natchnieniu czyli raczéj obłąkania Kassandry, mowie Menelausa, Ulissesa, chórach. Co się tyczé połączenia rapsodów, nie jest nad Reja wyższym Kochanowski, jakkolwiek ma więcej ogłady i pod względem językowym, pod względem wykończenia stylowego wykształcony na wzorach obcych autor Odprawy posłów greckich bez porównania

Rejowi ani Zawickiemu, że wyobrażenia miejscowe przenosili do dramatów, chociaż się trudno wstrzymać od uśmiechu, gdy Kochanowski mówi o starostach a Rej o hausknechcie i t. d. Dramatów tych nie uważamy za historyczne, ale za utwory odbijające uczucia i myśli nasze i miejscowości chociaż na scenę wchodzą osoby ze świata starożytnego.

50

wyżćj od Reja stoi. Lira i epos nie łączy się z sobą: momolog Antenora na początku (zastępujący miejsce prologu), opowiadanie *Posła* w rozmowie z Heleną rozwiekają rzecz, a nie mają wcale piętna dramatycznego. Dzieciństwo to jeszcze sztuki pod względem wykonania: pomyst tylko t. j. myśl przewodnicząca piszącemu godna wielkiej uwagi (1).

Ta sama myśl zasługuje na uwage w dramacie Jeftes. Te same jego pierwiastki składowe i forma zewnętrzna, podobne chóry i religijność, ożywiająca święty zapał natchnienia. Anioł występujący w prologu jest zjawiskiem tak właściwém naszéj scenie, że nie podobna uznać w pierwszym zaraz ustępie oryginalności polskiego pisarza, który ma tyle swojskości, że go w żaden sposób z obcómi porównywać nie można; bo w ogóle, jakkołwiek w tragedył Jeftes forma jest klassyczna, jakkolwiek czuć się daje naśladownictwo obcych wzorów, nie mało tu jednak takich rzeczy, których autorowi naśladownictwo dać nie mogło, ale tyłko miejscowość, wyobrażenia spółczespe. O całą średnice przeciwieństwa, o całe niebo różni się tragedya ta nowożytna od starożytnych -pod względem saméj treści i dla tego nie można jéj nazwać ani naśladowaniem klassyków starożytnych, ani Kornela, Rasyna. Piętno tu raczej dramatów Szekspira odbija sie w zarodzie a tło religijne Hebreów : poddanie woli naszéj wyższej woli Nieba. Pokazuje to się we wspennianym już ustępie Anioła, przypominającego nam uosobione w postaci duchów potegi duchowe Szekspira i t. p.

Chór jest podobny na pozór tylko t. j. pod względem formy do chorów starożytnych tragedyj, różni on się atoli od tragedyj gręckich nieskończenie. Zamiast starożytności klassycznéj świata Hellenów odbija tu się lira Dawida i Mojże-

(1) Pod wzglądem stylu Odprawa posłów grockich ma wielką wartość, jak tyle innych utworów Kochanowskiego: co się zaś tyczć rusezy saméj, nie zasługuje na pochwały, oddawase jej przez Tyzzyńskiego i Kraszewskiego. sza, świat Hebreów, bo Pismo Ś. było wielkim jak dzieła klassyczne wzorem kształcenia się przodków naszych. Cudnie piękna jest lira Pindara, ale wznioślejsze dźwięki arfy żalów Jeremiasza, Izajasza, pełne godności wieszcze i tęskne proroków przeczucia.

W wykończeniu samém tragedyi widać niedojrzałość, jak w Reju i Kochanowskim t. j. opowiadanie stanowi oddzielne ustępy, które się nię zlały, nie spłynęły w jedno z lirą. Poezya liryczna w chórach mieści czasem piękne myśli, jaśniejące tu jak iskry światła, jak gwiazdy na niebie umysłowości, ale w samém wykończeniu pieśniowém nie domierza poeta do wysokości ody Pindara i ani się porównać z nim może. Pojęcia teologijne zastępują dawne wyobrażenia antropologijne tragików greckich o bóstwach.

Dydaktyzm, rozumowanie osłabia rozmowy i nadaje im znamię dyalogów pospolitych, nie zaś dramy prawdziwéj, żywéj Eschyla, Sofoklesa.

Zastanawiając się nad treścią t. j. myślami zawartémi w tragedyi Jeftes, odbijają one od osób, które w grę wchodzą, daleko dziwniej niż owo wyrażenie Reja: Matko Boża! w ustach królawej Zefiry. Są to wyobrażenia chrześciańskie przeniesione w świat starożytny. Wyobrażenia te nabywają znaczenia , gdy zauważymy, że cały utwór jest odbiciem naszej miejscowości, naszych wyobrażeń odbiciem. Są tu naturałnie i ustępy w duchu starożytnym np. gdy się [Jeftes odwołuje do nieba, słońca i. t. d.

> Wdzięczne słoneczne koło, które swoje dary Nieprzepłacone dajesz nam zawsze bez miary Niebo, mieszczanie boży, co w sobie nie macie Żadnéj wady, ni złości obraźliwych znacie, Odwróście twarzy wasze od oftar straszliwych! A ty ziemio, która masz być łana cnotliwych Człenków krwią panieńskich świeżą a gorącą.... Niech mnie wrogowie w ciemne jaskinie twe wtrącą i t. d.

Podobną barwę nosi mowa Matki. Rozżalona Storge mówi:

Ciebiem ja córo do łożnice miała -

Doprowadzić i mile dziatki widzić chciała.

Jak wyżej sławny w starożytności monolog Ajaksa (przeciwny zupełnie monologowi Hamleta), tak tu się przypomina Edyp z całą plastyką przedmiotowości, obrazów zmysłowych, ożywionych do najwyższego stopnia w Sofoklesie.

> - Jużem odrzuciła Milość światła, która więc ludziom bywa mila. - Matce méj oddawam

Noc szcześliwa.

Ta dobranoc przed śmiercią, jeszcze się raz powtarzająca, jest cudnie pięknym pomysłem:

»A ja za to wam wszystkim już dobranoc rzekę!«

Niepodobna niedostrzedz stopniowania między utworami dramatycznémi trzech wspominanych pisarzy. W Józefie widzimy walkę ducha i ciała, namiętności wystawioną w całéj potędze, co pokazuje naturę fizyczną, w któréj się rozwijały myśli pełne życia. W Odprawie posłów pokazuje się walka namietności z dobrem powszechném, które nie koniecznie przemaga, ale pokazuje się w całym blasku, w całéj wyższości swojéj nad samolubstwem. Jeftes przedstawia nam poświecenie się dla dobra powszechnego ofiary najczystszéj. Takie myśli rozwijały się w utworach lirycznych, ożywiały nawet dzieła naukowe od najdawniejszych czasów. Był u nas wyraz natury surowéj, nieokrzasanéj, co się nawet w pieśniach książkowych, pieśniach ludu a mianowicie téż w życiu samém pokazuje. Obok tego rozwija się duch silny, potęga woli, zamiłowanie dobra powszechnego a gdy życie odbiegać od cnoty zaczęło, satyra je biczowała bez litości, co w pomnikach piśmiennych a nawet w zdarze-

niach historycznych się odbiło i niepożyte czasem zostawiło ślady.

Gdy tragedya Jeftes jest pięknym napisana językiem, wartoby więc na nią zwrócić uwagę i pod względem językowym, ocenić jéj wartość stylową — co powinno być przedmiotem wyłącznéj pracy filologów naszych, którzy nie tylko słowami, pojedynczémi wyrazami, ale i całym tokiem wysłowienia, wyrzeczeniami czyli orzeczeniami się myśli zająć by się powinni.



## ROZWINIĘCIE PROZY.

Są one ze wszech miar ważne, i pod względem treści i pod względem języka, którego uprawa za pośrednictwem prac tego rodzaju zyskała niewypowiedzianie wiele. W XVI wieku barwa religijna obok obyczajowéj (satyrycznéj) pism naszych wydatnie odbija. Do religii uciekano się z zapałem i w zebraniu ducha uroczystém szukano pociechy. Najdawniejsze zabytki językowe przedstawiają nam tłumaczenia ksiąg świętych, szczególniéj zaś zastanawiają przekłady wydawane od XVI wieku.

JAN SEKLUCYAN, jeden z najczynniejszych i najpracowitszych reformatorów, przełożył pierwszy Pismo Ś<sup>ue</sup> na język polski, zacząwszy od wydania Ewangelii Ś. Mateusza, około środka XVI wieku (1552). Był Seklucyan przyjacielem Lutra i szerzył gorliwie z innémi nauczycielami pod opieką ks. Alberta pruskiego reformę religijną w Polsce a mianowicie w stronie zachodniej; bo na Litwie odznaczał się Kulwa, po którym jednak nic nie pozostało z prac piśmiennych, wszystkie bowiem dzieła jego wytępiano. Przyczynił się Seklucyan bardzo wiele do wykształcenia jezyka książkowego, bo tłumaczenie jego (jako piérwsze) powszechnie znane i czytane być musiało przez inne wyznania nawet, które swego jeszcze niemiały. Dopiéro później katolicyzm oddziaływać zaczął. Seklucyan pisał zarazem o ortografii polskićj, co pokazuje, że bardzo na język zwracał uwagę, roższerzając zaś prace swoje w języku krajowym, jakkolwiek zamożnym nie był, wiele się przyczynił do krzewienia języka a z nim pojęć, które gdyby innego skutku nie miały nad to, że wywoływały oddziaływanie i wprawiały myśl w grę i działanie, jużby to samo dać powinno tłumaczowi naszemu miejsce poczesne w literaturze krajowéj. Seklucyan nie był ślepym zwolennikiem Lutra i powstawał nań w niektórych rzeczach, chcąc się posunąć dalej na drodze reformy.

SZARFENBERGER, wydał później Pismo Ś., lubo mu przeszkadzano, wielu bowiem' było takich, co się lękali tłumaczenia polskiego ksiąg świętych a to nam pokazuje stan usposobienia umysłowego owych czasów, kiedy pisali już Rej, Bielski i t. p. Nie wiadomo z pewnością kto tłumaczył biblię, którą ksiądz katolicki Jan Leopolita poprawił i od niego tłumaczenie to zowie się czasem biblią Leopolity. Jest to przekład nie z oryginału hebrajskiego, ale z wulgaty łacińskiej. Język w biblii Leopolity jest już poprawny, piękny. Tłumacze przemagali jak mogli trndności, łamali pierwsze lody śmiało, chociaż narzekali "jako trudna rzecz jest jeden język drugim językiem dostatecznie wyrznąć." Duch religijny zachęcał do pracy tłumaczów, jakiegokolwiek ci byli wyznania. Katolicy i różnowiercy ubiegali się na przemiany o dobre przekłady, celem upowszechnienia Pisma Ś. Dla czytelników było dosyć dwóch wspomnianych przekładów, dla spółubiegających się wszakże o dokładność przekładu różnowierców nie dosyć i zajęto się przekładem nowym wprost Usiłowaniu różnowierców winniśmy bardzo z orvginału. ważny pod względem jezyka i rzeczy saméj przekład *Diblii* radziwillowskiej czy brzeskiej (brzesko-litewskiej), pod opieka Radziwiłła Czarnego. Widoczny tu postep jezyka i pisowni, język bowiem jest prześliczny, klassyczny, wzorowv. Tłumaczeniem zajmował się mianowicie Piotr Statoryusz, który jak Seklucjan pisał także o gramatyce; dbał więc nie mało o uprawę języka i dla tego mu jak Rejowi, Kochanowskiemu lub Skardze wdzieczność od potomności Trudno wierzyć że biblia brzeska pokazała się należy. w kilkanaście lat po środkn wieku XVI a przekłady dawniej-

sze kilkanaście lat ją tylko poprzedziły: taka tu niemał różnica pod względem języka, jak Kochanowskiego od Reja, Skargi od Marcina Bielskiego.

Różnowiercy przypisywali dzieła swoje królom, pod ieli się garnąc opiekę np. Luter, Kalwin, listujący z Zygmuntem Augustem, którema przypisaną była i biblia Rtadziwiłłowska. Biblii téj wszakże przypisanie ocalić nie mogło pod panowaniem Jezuitów, tém więcéj, że nawet Lutrzy i Kalwini, jako arjańską, wytępiać ją mieli. Ze zmianą wyobrażeń potomstwa tego pokolenia, które przyjęło reformę na czas niejaki (idąc za duchem a raczéj wiatrem czasu, pędzącym na nas z zachodu Europy) Mikołaj Siérotka, syn Mikołaja Radziwiłła Czarnego, skupował biblię kosztem ojca wydaną i wyprawił publicznie na rynku w Wilnie auto-da-fe. Nie jest to fakt tak bardzo ważny, jakby się na pozór zdawać mogło: był to maleńki tylko, mozajkowy obrazek tego okropnego auto-da-fe, którego wandalism jezuicki dokonywał niewidomie, a który nam jeżeli nie więcéj, to pewno nie mniéj ksiąg zniszczył, jak wojny szwedzkie; wytrawiał bowiem wszystko przeciwne Jezuitom w ciągu wieków całych i téj to wojnie domowéj obok wojen obcych, napływowych winniśmy wytępienie ksiąg, które się przechować nie mogły w Sztokolmie ani Upsalu.

Biblia Budnego należy do najlepszych przekładów polskich, jakiémi się zaszczycić mogą różnowiercy. Pod względem językowym skarb to jak biblia radziwiłłowska, ale go Jezuici tak wyniszczyli, że dziś już go się doszukać nigdzie prawie nie można. Co do języka przekład Budnego tém się odznacza od innych tłumaczeń biblii, że on pierwszy korzystał wiele z przekładu słowiańskiego, w którym się (jak sam pisze) wielce kochał i wyznaje, że się z niego wiele nauczył. Pod względem treści Budny zasługuje niemniej na uwage: jest to bowiem nadzwyczaj śmiały uczeń Lutra, uczeń jak tylu innych w Niemczech, powstający na mistrza w przeczuciu, że nie tu był kres reformy, gdzie się Luter zatrzymał, bo nie tam kres dla rozumu, co bujał w przestrzeni badań bez granic! Budny przypomina Seklucyana, który pisał także bardzo śmiało, stoi wszakże w cieniu obok odznaczającej się osobistości Budnego. Jest to wyraz całego zwrotu badawczego we względzie religijnym, opiérającego sie nie na zasadzie powagi, ale na zasadzie myśli, nie ulegającéj powadze. Zwrot to był przeciwny dotychczasowej teologii scholastycznéj. Zawiązały się pytania treści filozoficzno-religijnéj, przypominające walkę realistów i nominalistów, owe pełne życia wieki filozofii religii, kiedy scholastycyzm ożył natchnieniem umysła ludzkiego na chwilę, upadł jednak i nie powstał już więcej a w mistycyzmie tylko religijno - filozoficznym wyrażała się tesknota za myślą, rozumem, po którym szukano pociechy w uczuciu i życiu samém. Budny poprawiał Leopolitę, szydził z niego, bo w istocie

wielka była różnica języka jego przekładu i Leopolity, czemu się dziwić nie bedziemy czytając biblie radziwiłłowska, która -pod względem języka stoi tak wysoko. Nie skończyło się jednak i na przekładzie Budnego. Czechowicz śmiał się z niego, jak on z Leopolity i przełożył sam Nowy Testament. Nie było końca tym przekładom: każdy tu myślał jak chciał, jak umiał. Smalcyusz tłumaczył stary i nowy Testament po Czechowiczu i Budnym. Był on jawnym Aryaninem i taki sam charakter nosi przekład jego (rakowski) jak biblia brzeska. Téj ostatniéj, która nie tak wyraźnie tchnęła aryanizmem, używali z początku Lutrzy i Kalwini; ale potém, gdy względem Aryan (Socynianów, braci polskich) stanęli oni w takiém odniesieniu, jak względem nich Katolicy - zapragnęli przekładu nowego, który nastąpił w XVII już wieku. Przekład ten, znany pod nazwą biblii gdąńskiej (której wszakże zasadą zawsze była brzeska), przedrukowany po tyle razy i dokonany przez Paliurusa, dotąd jest używany przez dwa wyznania, jak biblia Wujka przez Katolików. Przekład Wujka dokonany został na schyłku wieku XVI. w kilkadziesiąt lat zatém i po Leopolicie i biblii brzeskiéj.

JAKÓB WUJEK z Wągrowca, jako ksiądz katolicki, trzymał się wulgaty łacińskiej, lubo był biegłym w języku greckim i hebrajskim, mógł więc korzystać z oryginału i przekładu greckiego, co mu się jednak mogło zdawać zbyteczném, gdyż Wulgata, owoc pracy Ś. Hieronima, była przekładem z oryginału. Do tego przekładu całkowitego Pisma Ś. dla Katolików skłaniała ta okoliczność, że Katolicy czytali księgi święte w tłumaczeniach różnowierców. Wujek, jako Jezuita, pisał w drugiej połowie XVI wieku postylle katolickie i inne pisma treści polemiczno-religijnej przeciw różnowiercom. Teolog to katolicki, co z przekonania, z uczuciem powstawał na odszczepieństwa od jedności wiary, wdając się w rosprawy przeciw Grzegorzowi z Żarnowca, Faustowi

27

Socynowi, Niemojewskiemu, Stankarowi. Kaznodzieje katoliccy mieli za sobą zapał uczucia i dla tego działali zawsze silnie na ogół, utrzymując go całą ponętą przeszłości przy dawném wyznaniu wiary. Ciekawy bardzo przykład podaje w tym względzie St. Orzechowski na osobie Bernardyna Klemensa Ramułta, który w piśmiennictwie naszém nie ma żadnego znaczenia, był jednakże na swoje czasy kaznodzieją niepospolitym, bo go ożywiało uczucie wiary, natchnienie życia.

MARCIN BIAŁOBRZESKI, teolog i kaznodzieja, pisał *Postyllę* jak Wujek, niższy wszakże od niego, mniéj zdolny, mniéj usposobiony i nie władający z taką łatwością językiem, do którego uprawy Wujek przyczynił się bardzo wiele i tłumacząc Pismo Ś. i dotykając tylu przedmiotów treści religijnéj w czasie, kiedy teologia znaczyła tyle co filozofia.

GRZEGORZ Z ŻARNOWCA, spółczesny i równie sławny jak Wujek, pisał także Postyllę i walczył z Wujkiem, Białobrzeskim. Każe on sie wracać do dawnéj nauki P. Chrystusowéj i apostolskiéj i dla tego Postylle swoją zowie ewangelicką. Były to czasy, kiedy jedno wyznanie chrześcijańskie potępiało drugie, a każde wyłącznie sobie przypisywało pra-Najpiękniejsze są te ustępy w kazaniach Grzegorza wde. z Żarnowca, w których dotyka strony moralnéj i życia obyczajowego. Jak Postylla Reja powszechnie czytaną była, o czém niejednokrotne wzmianki spotykać się zdarza, tak i Postylla Grzegorza z Żarnowca. Wywołała ona spory Jezuitów a mianowicie tak zwaną Apologie. Grzegorz z Żarnowca powiada, że w téj apologii się przebija fantazya nie jednego Jezuity, ale się do niej włoskie i hiszpańskie główki przykładały a na wycieńczona subtelność zdobywały. Pokazuje się, że towarzystwo, zgromadzenie całe pracowało nad utworami polemicznémi, bo wiadomo, że Skarga nawet nie pisał sam utworów tego rodzaju, których zatém za jego

dzieła uważać nie można. Na schyłku wieku XVI i początku XVII drukowana była obrona Postylli ewangelickiej przez Grzegorza z Żarnowca. Rzadkie to nader dzieło, bo je wytępiano. Uczuciem się więcej aniżeli rozumem powodowano w polemice z różnowiercami np. gdy ksiądz Marcin Śmiglecki S. J. pisze o jednéj widocznéj glowie kościola; ksiądz Jan Górski: Wyjaśnienie bezwstydu arjańskiego, nie mówiąc już o Skardze i w. i. Niektóre dzieła wychodziły w kształcie rozmów, jak tego mamy przykład na dyalogach Kromera, Orzechowskiego i t. p. Apologia t. j. obronienie wiary świętéj krześcijańskiej kościoła pospolitego przeciw naukom kacerskim z Pisma Ś. zebrane, przez Stanisława ze Lwowa, wydane około środka XVI wieku z powodu katechizmu Jana Seklucyana — jest także w postaci rozmów. W tym rodzaju pisano po większéj części wzajemne paszkwile np. Anatomia Martynusa Lutra, gdzie autor do nieprzystojnéj posuwa się ostateczności, dzieląc ciało Lutra (1546) między mistrzów jego nauki, których wylicza a mianowie ie Piotra z Gębołowic, Grzegorza z Siecemina, Walentego z Tarczyna, Macieja Zaskowskiego, Sebastyana z Lipnicy, Brikciusa Mazowitę, Piotra Ferneliusa, Krowickiego, Sarnickiego, Sudrowskiego. Nie jest to polemika, ale raczéj zbiór wymysłów rozmaitego rodzaju. Podobne paszkwile pisał Luter i jego stronnicy, użyto więc przeciw reformatorom własnej ich broni i tym sposobem przemawiano do ogółu nieoświeconego, nie zastanawiającego się, ale powodowanego więcej uczuciowością i przyzwyczajeniem. Później dopiero myślić o polemice mniéj więcej rozumowej zaczęto. Przedmiot tak. ważną w życiu społeczeństwa grający rolę, jak religija, budzić musiał uwagę myślących. W ogólności charakterreligijny przebija się w pisarzach świeckich i duchownych, w dziełach wierszem i prozą. Kiedy reformacya niemiecka wstrząsnęła z posad niemal całą Europę, religija budziła.

٩

zastanowienie wielkiéj liczby ludzi i od religii rzec można zaczynało się myślenie. Uczucie religijne wylewało się w pieśniach i modlitwach a kiedy umysły dojrzały, myślano i rozumowano obok modlitwy. Nie było to bez korzyści dla wzrostu światła, chociaż wiele zdań pokazywało się bardzo powierzchownych, posuwano się do ostateczności i prześladowania się wzajemnego, wymysłów nieprzyzwoitych, ubliżających tym samym, którzy się ich dopuszczali.

W tym czasie pokazuje się osobistość edznaczająca się wydatnie w dziejach piśmiennictwa naszego, człowiek celujący przenikliwością badania i rzucaniem się ku wszystkim zwrotom wyobrażeń. Ciekawe to zjawisko psychologiczne, typ doskonały dwóch ostateczności: rozumu i uczucia, które się jednak zespolić, zlać w nim w jedno nie mogą. Człowiek to niemający najpiękniejszego znamienia ludzkości, godności ozłowieczeństwa, czyli tego co nazywamy pospolicie w ludziach charakterem. Tym jawem niepospolitym, jednoczącym dwie ostateczności w zupełném ich przeciwieństwie, wystającém całą kończystością, rażącém zbyt wyraziście, aby dla osobistości, w której się objawiały, spółczucie obudzić mogły, jest:

STANISŁAW ORZECHOWSKI. Urodził on się w piérwszéj, umarł w ostatniej ćwierci XVI wieku, przeżył więc wszystkie zwroty krzewiących się u nas wyobrażeń. Rys życia jego ważny jest, bo rzuca wielkie światło na dzieła (1). Ważną bardzo rolę w życiu Orzechowskiego grają podróże jego za granicę, uczył się bowiem w Wiedniu języka greckiego i łacińskiego a potém w Wittembergu (około r. 1530) poznał najznakomitszych ówczesnych reformatorów niemieckich, następnie zaś dopiéro przebywał we Włoszech, gdzie w kilku

(1) Odsyłamy ciekawego czytelnika po szczegóły do dzieła Ossolińskiego, który cały ogromny Tom 3ci, zawierający strou z górą 500 i dodatek stronic blizko 400 poświęcił Orzechowskiemu. uniwersytetach słuchał przedmiotów, w samym zaś Rzymie wszedł w stosunki ze znakomitémi prałatami, a nawet kardynałami, którzy mu snać wyjednali u Papieża opatrzenie po powrocie do kraju w prebendach duchownych, co także nie mało wpłynęło na jego sposób widzenia rzeczy i zmieniło w pewny sposób loikę, któréj się uczył w Wittembergu, w zastósowaniu jéj praktyczném do życia. Wszystko to objawiło się potém w życiu przy braku charakteru a przytém rozumowaniach nieraz pełnych życia, częstokroć atoli sofistycznych czyli opacznych, naciąganych do osobistych widoków i zwichniętych, skażonych wpływem samolubstwa.

Reforma w Niemczech odzywała się w życiu państwowém i stósunkach towarzyskich różnych stanów, już to gdy rycerstwo niemieckie powstaje na magnatów i książąt, mianowicie zaś duchownych pod przywodem rycerza Sikingen, którego spółdziałaczem był Ulrych von Hutten; już to gdy chłopi działają pod Tomaszem Mincer, i inni a mianowicie Goetz von Berlichingen. Reforma Zwingla a mianowicie Kalwina gotowała się w Szwajcaryi. Z reformatorami najznamienitszémi, którzy pokazują się ze znaczeniem wpływowém niepospolitém i dokonywają zmian dotąd niesłychanych, Orzechowski sie zbliżył, przejął się ich duchem a dumny wyobrażeniami nabytémi bóg-wié co myślał o reformie i jéj skutkach, zmianach światowych! Nowy pierwiastek wszędł w skład jego wyobrażeń, nowe wpływy działały na Orzechowskiego, gdy się ujrzał w Rzymie i przebywał czas niejaki we Włoszech --- o czém sądzić możemy ze skutków. Cały wiek wrzał w tym burzliwym niespokojnym i rzucającym się na ostateczności człowieku swoją myślą i namiętnościami i dla tego obraz to najróżnorodniejszych dąźności, zawichrzenia politycznego, wyuzdania myśli i fanatyzmu uczucia naprzemiany. Rusin to polski tegi, myślący; ale namiętny, nieumiarkowany, żyjący wostatecznościach i stąd to obok swa-

woli myśli wyuzdanej, pokazuje się w nim fanatyczne przywiązanie się do form konwencyjnych, a skutkiem tego sofizmata wich popiéraniu. Druk reformacyi owiał Orzechowskiego w Wittembergu, a kiedy się udał do Włoch, ujrzał tam wszystko w nowém świetle; bo wspaniałą, majestatyczną osobistość wielkiego prawdziwie na swoje czasy kardynała Contarini i pomysły reformy na drodze zachowawczej (konserwatyzmu) kościoła. Silne wszakże było piérwsze wrażenie, pierwszy i świeży, nieznajomy zwrot myśli i to się odzywało nieraz jeszcze po powrocie do kraju; niewytrawione, ale wyrabiajaće się, wrzące całą potęgą sił umysłowych, wprawionych w grę i działanie bez końca. Jest to obraz tych ludzi, co od czasów najdawnieszych, niepoznawszy i nieukochawszy tego co swoje, gonili za obczyzną i gonią dotąd za wiatrem wyobrażeń obcych po zachodzie i nie po zachodzie, szukając mądrości życia, którą z własnego snuć trzeba życia, jak jedwabnik przędzę swoją --- bo inaczéj rozbrat ze wszystkiém co nas otacza! skorupa ślimacza samolubstwa czeka nas, jak trumna grobowa życia. W Padwie czy Bononii zawiązał się był spór Orzechowskiego z Kromerem: o malżeństwie księży, pytanie na owe czasy żywotne t. j. bardzo dotykające życia. Ten spór kończył Orzechowski jeszcze w kraju. Kromer była to osobistość wielkiej wagi wpływowej na życie Orzechowskiego, który się miarkował śród ścierania się mniemań i nie wpadał w ostateczność przynajmniej na czas niejaki. Aby pojąć znaczenie wpływowe Kontarynich, Kromerów i t. p., trzeba dobrze pojąć usposobienie narodu naszego i w ogólnośći Europy, z którą nas łączył zawsze węzeł nierozerwany mniejszego lub większego spółczucia. Nie uszło usposobienie uczuciowe baczności Orzechowskiego, który się potém przywiązał zbyt namiętnie do potępianych przez siebie wyobrażeń, jak za granicą chwytał młody zapaleniec byle myśl nowo naleciała a co

było bardziej rażące, drażliwe, to milsze umysłowi chci-Chciał on wykorzeniać droga dyalektyki wemu nowości. tak zwane stare przesądy a siał natomiast przesądy nowo naleciałe; bo bez znajomości swego narodu pomiatać nim zaczął, deptać wprost wyobrażenia starodawne a co wieksza deptać w życiu samém ową surowość obyczajów, której przestrzegano, jako madrości najczystszej życia. Zostawszy księdzem nie z powołania, ale dla prebendy, stanął na stronie duchowieństwa dla chleba a tłumaczył wszystko podług tego, jak mu było potrzeba. Dziwna to bezcharakterność przy wykształceniu umysłowém! Nie widzimy tego w Kromerze, który przyjąwszy raz pewne zasady, trzyma się ich stale i stosuje do nich wywody z większą wynikłością, w życiu zaś z większym postępuje taktem. Czuł i Kromer powody reformy, ale się na nią zapatrywał inaczej niż Orzechowski i przedstawił to w rosprawianiu dworaka z mnichem, co przemawiać musiało silniéj do ogółu, niż np. polemika sucha tylu teologów, o których zarysach w obecnych całego obrazu przeszłości rozwodzić się nie możemy. Nie podobna także wchodzić w rozbiory dzieł, bo tu idzie raczéj o pojęcie myśli wieku, niż o zjawiska pojedyncze: dodamy tylko, że dysputy, odbywające się po różnych miejscach, niemniej działały na przekonanie od książek i kazań wszystkich wyznań chrześcijańskich. Orzechowski odznaczył się jako mówca, rozgłośnem się stało imię jego jako teologa, niemniej sławne pisma polityczne, w których nie jedna myśl piękna i prosta się pokazuje, chociaż i dziwactw bardzo wiele; ale nic go tak nie podnosi jak wymowa w obronie praw natury i człowieczeństwa, wymowa w sprawie własnej. Jest on mniej skromny i w pisaniu i w życiu, dzielnie się wszakże, ogniście tłómaczy tam, gdzie w nim się pokazuje wyraz prawdy, gdy przemawia za prawami natury. Widać w nim zaród krytyki nowożytnéj tam, gdzie idzie za popędem czyste-

go prawdy natchnienia. Ta to siła człowieczeństwa przyciągała ku Orzechowskiemu ogół szlachty, gdy szedł za natchnieniem prawdy, nie za pobudkami zewnętrznémi samolubstwa; bo w tym. ostatnim przypadku wywoływał przeciw sobie oburzenie i wyrzuty zjadliwe, satyryczne, nielitościwe. Tak gdy powstał na Litwę i przywiązał się czyli raczej zacieśnił do miejscowości wyobrażeń i dowolności konwencyjnéj, powiedziano mu rubasznie: "syllogizmy na Litwie rozumieja, i z błazna gdy medruje dobrze się naśmieją." Ta sama satyra mówi o sofistycznych rozumowaniach Orzechowskiego, gdy ten przyjmował chimeryczne jakieś zasady; mówi, że "ma błąd w swych propozycyach a zatem znakomity fałsz i w konkluzyach." Odnosi to się mianowicie do ostatnich lat życia, gdy już po części i potrzeba sama uczyniła autora Quicunx'a i Exekucyi pochlebcą stronnym, lubo z natury swojéj nie mogł potakiwać zupełnie obcemu zdaniu i dla tego wszystkich sobie narażał. W czasie najpiękniejszego rozkwitania zdolności swoich pisał po łacinie dzieła politycznej i teologicznéj treści, które mu rozgłośną wtenczas sławę zjednały. W dziełach tych i mowach Orzechowskiego pokazuje się przetor krytyce nowożytnéj, pragnącéj szukać w naturze ludzkiej posad prawdziwych badania rozumowego. Filologia starożytna była dla niego, jak dla całego wieku, natchnieniem i stąd to owe pochwały filozofii, myślenia niepodległego, które potém potępił bezwarunkowo, rzucając klątwę na swoich nauczycieli: Lutra, Melanchtona, Karlosztadta, Zwingla. Trzeba sobie wystawić tamten wiek zamętu i pierwiastki różnorodne, powołane do życia bez ładu i składu, chaos prawdziwy zasad religijnych, politycznych, towarzyskich, pośród którego pokazać się miała prawda i jako światło oddzielić się od ciemności--- aby ocenić te gwałtowne, niesłychane zmia-

ny fanatyzmu wiary i fanatyzmu niewiary, ostateczności racyonalizmu i mistycyzmu, materjalizmu, słowem najwię-

kszych marzeń o jakich kiedykolwiek myślano w świecie. Ludzie, którym przez tyle czasów nie wolno było myślić, bawili się rozumowaniem, jak swawolne dzieci cackami długo zakazanémi, a niejeden co w głebi duszy myślał inaczej, w innéj się pokazywał drugim postaci przez źle zrozumianą. dume. Pośród duchowieństwa i świeckich jedne i te same myśli były w obiegu, życie zaś samo pokazać miało wypadek analizy myśli i syntezy wiary. Marcin Krowicki i Orzechowski wprowadzili w czyn zasadę swoją: ostatni wyrzekł sie dostojeństw hierarchicznych i powiedział mowe z tego powodu, mowę nie szczególną, broniąc swego małżeństwa a nie choac sobie narażąć władzy. Trywialne były myśli w dziełach jego, gdy rozumował z potrzeby np. w dziele p. n. Quicunx, gdzie wprowadza rozmawiających: Papieżnika, Ewangelika i siebie samego. Mówi on tu bardzo wiele o sobie, równie jak w kronice tłómaczonej przez Włyńskiego. Samolubna osobistość Orzechowskiego wszędzie się naprzód wydaje, uwydatnić się pragnie i dla tego nie mógł on żyć w ustroniu, dla tego pisał albo o sobie albo takie rzeczy. które go wykazywały jako cóś osobliwszego. Powstał on na Biskupa i na Papieża w sławnym liście swoim do Juliusza III, gdy miał po sobie szlachtę, która o Turku myślić nie chciała, póki praw swoich nie wprowadzi w wykonanie, jak było tyle razy w dziejąch naszych i rzymskich. Wymowa szczególniéj odznaczała Orzechowskiego, gdy był przekonany o tém czego dowodził: stąd to sofizmata nieznajdowały spółczucia, pisma treści polemicznéj są słabe, a listy do różnych pisane osób, równie jak wspomniana Kronika (Annales) dotykają wielu szczegółow hieraz ciekawych. Żywot Jana Tarnowskiego do tego rodzaju prac także należy. W Quicunx' ie obok dziwactwa zasad przyjętych, które krytyki zdrowego rozsądku wytrzymać nie mogą, jest wiele rzeczy dobrze pomyślanych, równie jak w Rozmowie albo dyalogu około

28

exekucyi polskiéj korony: w obu tých dziełach mówi autor i o sobie i o zasadach, z których usprawiedliwić się pragnie, szczególniejszą zaś zwraca uwagę na potrzebę nowych zmian w państwie i sposoby uskutecznienia tego podaje, powstając na kasty, mówiąc o duchowieństwie, szlachcie i władzy króleskiéj wiele pięknych rzeczy.

WAWRZYNIEC GOŚLICKI, autor dzieła de optimo senatore jest znakomitym (1), równie jak Łukasz Górnicki mówcą, zwraca bowiem podobnie uwagę na organizm państwa i jego poprawę. Tego rodzaju pisma wychodziły w tłumaczeniu Stanisława Koszutskiego, dziś rozumie się zapomniane, czasowo jednak ważne. Nierównie ważniejszém do charakterystyki wieku jest tłómacżenie Cyprjana Bazylika dzieła Modrzewskiego.

CYPRJAN BAZYLIK, znakomity pisarz nie tylko pod względem historycznym, głośny jako tłumacz Modrzewskiego, przełożył dzieło: *Historja o srogićm prześladowaniu kościoła Bożego* i t. d. w drugićj połowie XVI wieku i pisał o żywocie Szkandenberga. Niepospolitych to zdolności człowiek, wyrażający po części duch swego wieku, a jako tłumacz nader znakomity; bo umie władać językiem dzielnie i śmiało, a treść jego przekładów pamiętniejszym go czyni niż tłumaczów Cycerona Stanisława Koszutskiego, Bieniasza Budnego, Andrzeja Wargockiego, lubo ten ostatni tylu tłumaczył historyków, nie szczególnym wszakże językiem a sam pisał między innémi apologię przeciwko Luteranom, Zwinglianom, Kalwinistom, Nowokrzceńcom: wszystko to w XVII już wieku.

JAKÓB GÓRSKI, piszący bardzo wiele o dyalektyce i retoryce, pamiętny jest nie tyle tłumaczeniem dzieła treści politycznéj, ile jako filolog, działający na młodzież, którą

(1) Ob. Ossolińskiego II., str. 74 i nast. Bardzo ciekawa i wierna charakterystyka życia Wawrzeńca Goślickiego. uczył prawa i wymowy, przez zapoznanie ją z klassykami a miatowicie Cyceronem. Zajmowały go wymowa, prawo, teologia, a zastanowienie się nad mową i myślą ludzką wydało piękny owoc: *Loikę*, znaną pod nazwą *dyalektyki*, w któréj korzystał wiele i ze starożytnych i ze spółczesnych. Dzieło to jego, napisane w duchu mniéj więcéj ekłektycznym, używane było długo w Akademii Krakowskiéj i w rzeczy saméj znakomite na swoje czasy, jako pisane przed Bakonem i Gassendym. Górski jest wyrazem nauk klassycznych, roskwitających na zwaliskach scholastycyzmu.

ADAM BURSKI, autor Loiki pod napisem dialectica Ciceronis. Wykształcony na wzorach starożytnych a mianowicie greckich, wydał powyższą loikę, wychodząc po większéj części z zasad Stoików (maxime ex Stoicorum sententia) i dodając komentarze autorów starożytnych. Lipsius w Niderlandach podziwiał Burskiego, że wyczerpał tylu pisarzy starożytnych, przetrawił ich i tak ważnego dzieła w Polsce dokonał. Obawiał się wszakże Lipsius dotknąć téj dyalektyki. Zdanie Lipsiusa w czasie; gdy Europa nie znała jeszcze filozofii nie może być powagą. To pewna jednak, że od czasów Górskiego, Burskiego i t. p. widocznym jest upadek scholastycyzmu.

PIOTR SKARGA PAWĘZKI, Mazur, Jezuita, którego działalność, jako teologa i kaznodziei, rozwija się szczególniéj przy końcu XVI i na początku XVII wieku. Przewyższa on nieskończenie pod każdym względęm Wujka i Grzegorza z Żarnowca wymową, życiem pism swoich a nadewszystko wdziękiem wysłowienia.

Nieraz (1) już Skarga był oceniany, czego dowodem są znajome o nim zdania Jana Woronicza, Ignacego Kra-

(1) Ustęp o Skardze umieściłem w No 14 Przeglądu Naukowego z r. 1846 z powodu wychodzącej podówczas Historyi Literatury Polskiej w zarysach K. Wł. Wójcickiego. sickiego, Jana Sniadeckiego; sady atoli wydawane o nim dotąd były mniej zasadne i sprawiedliwe. Pod względem jezyka ma on zasługi niezaprzeczenie tak wielkie, jak żaden może pisarz polski. Na nim się wykształcili Woronicz, Krasicki, Śniadecki, pisarze wzorowi pod względem czystości, właściwości i piekności jezyka, gdyby więc Skarga wydał tylko tak znakomitych pisarzy, którzy pod względem stylowym pierwsze w piśmiennictwie naszém zajmują miejsce, nie wyłaczając najlepszych aż do naszych czasów piszących autorów i wierszem i prozą, zasłużyłby już na wielką uwage. A kiedy sobie przypomnimy, że Skarga wyższy jest pod wielu względami nad pisarzy złotego wieku Zygmuntów, czytać go, kształcić się na nim nie omieszkamy; bo wielu, bardzo wielu pisarzy pod względem języka ten wielki mówca nam zastąpić może. Do dziś dnia każdy kto chce poznać zasadnie jezyk, władać nim z łatwością, pisać czysto, poprawnie i pięknie po polsku, powinien koniecznie czytać Skargę. Cenić jednak Skarge bezwarunkowo, cenić i tam gdzie nie tylko nie wart pochwały, ale gdzie nawet zasługuje na naganę --- jest śmiesznością t. j. więcej nawet niż niedorzecznością. Aloizy Osiński słusznie powiedział, że gdyby poprzedników Skargi zaginęły prace, w nim jednym zostałyby piękności i wzory mowy ojczystej: to więc odnosi się li do języka, bo Skarga zresztą wyraża jak Wujek, Maciejowski, Karnkowski, Kromer i t. p. tylko połówe dażności wieku swojego, tylko jeden zwrot, bo Skarga, wielki mówca-jednostronny jest. Sąd to może za śmiały, usprawiedliwić go więc należy. Aby to uczynić, otrząsnąć się trzeba z ducha stronności, ciasnych widoków świata, życia i zasad jego. Trzeba ukochać prawdę i wszechstronność sądu, jako najdroższe skarby życia naszego. Przeżyliśmy już wieki antynomij, herezyj i t. p. sektarstw w dobréj wierze powstających.

÷.

٦

"Chcesz zostać kaznodzieją? czytaj Skargę" pisze Woronicz i jako kaznodzieja, jako mówca ma powagę, i wierzyć mu, polegać na jego zdanju możemy. Ale kiedy powiada daléj, że "jeżeli chcesz zostać filozofem? czytaj Skarge, dziejopisem? czytaj Skarge; bo Skarga jest wszystkiém dla wszystkich — nie tylko nie wierzymy temu, rosczytując sie w dziełach Skargi, ale widzimy powierzchowność zdania zacnego i szanownego skądinąd pisarza. Nie zaprzeczamy niepospolitych zasług Skardze, zasług takich, że słusznie z Krasickim powtórzyć można, iż Skargę najodleglejsza potomność sławić powinna a oprócz tych zaszczytów, kto tylko po polsku mówić chce lub pisać, niechaj się w niego wczytuje. Ale dziś nie tylko wzgląd stylowy nas zajmuje. To pewna, że najznakomitsi pisarze nasi kształcili sie na Skardze, że do dziś dnia nauczyciel prawdziwy powinien wskazywać do czytania za wzór przedewszystkiém Skarge i tłumaczenia Pisma Ś., Bielskich, Reja, Kochanowskiego, Górnickiego, Krasickiego, Woronicza, Śniadeckich: po nich zaś dopiéro innych znajomych pisarzy czasów zygmuntowskich i Stanisława Augusta, równie jak niektórych spół-Smutna to rzecz, że najznakomitsi pisarze spółczesnych. cześni (wyjawszy bardzo niewielu) nie mogą być wzorem polszczyzny, bo się snać nie kształcili na dawniejszych pisarzach naszych, na pisarzach wzorowych pod względem jezyka, na których czele stoi niewątpliwie Skarga (1).

(1) Skarga odznacza się wszystkiemi zaletami styłu pisarzy epoki Zygmuntów, nie mając ich wad i niewyrobienia: widać wnim surowość i prostotę języka z jednej strony urabiającego się tchnącego świeżością życia, jak w Reju, Marcinie Bielskim; z drugiej wykształcenie jak w Kochanowskim który w poczyj naszej jest pod względem języka tem, czem Skarga w prozie.

Dotąd niezgasłą w sercu czuję wdzięczność dla szanownego i czci najgodniejszego Ks. Jostyniana Strzałeckiego, który wykładając niegdyś język Polski w Płocku, zachęcał uczaiów swoich (równie jak ś. p. Prof. Augustyn Zdżarski) do czytania Skargi. Wzór to niezawodnie najlepszej polszczyzny. Tradycyjnie nabyłem tej wiary i utwierdziłem ją własnem doświadczeniem, przekonaniem, rosczytując się przez lat wiele w Skardze i badając go dziś jeszcze jako nie wyczerpany skarb językowy.

Aby ocenić godnie stanowisko tego znakomitego pisarza, trzeba naprzód serdecznie t. j. szczérze, w chęci nauczenia się czegoś, zdjąwszy pychę z serca wczytywać się w pisma Skargi. Najlepiej zacząć od kazań, chociaż i Żywota SŚ. są, pod względem języka, rudą nigdy nieprzebraną. Język Skargi tém się różni od języka innych spółczesnych pisarzy, że kiedy tych ostatnich czytać bez znudenia prawie niepodobna i nieraz dość przeczytać jeden urywek nie wielki np. z XVII wiekowego pisarza, aby się odstręczyć od niegoautora Żywotów ŚŚ. dość przeczytać najmniejszy ustęp, aby polubić styl, nabrać chęci do czytania go i zamiłować język Ten to powab czarowny cudnie pięknego, pełnego swói. wdzięku języka Skargi jednał mu zawsze największe pochwały i zachęcał do wczytywania się w dzieła jego ludzi piszących najlepiej w języku ojczystym, którzy wykształcenie swoje językowe winni są Skardze. Nieznajomości, nieoswojeniu się z pismami jego przypisać należy niewyrobienie i wszystkie dziwactwa stylowe dziś piszących młodych i niemłodych pisarzy, nawet nie bez imienia. Skarga pod względem języka zastąpi wszystkich dawnych pisarzy naszych, wyjąwszy Jana Kochanowskiego. Nie tak sie rzeczy mają pod względem treści saméj: bo w tym względzie Skarga nie zastąpiłby ani jednego nawet znakomitego z XVI lub XVII wieku pisarza, w nich bowiem jest więcej żywiołów, niż w Skardze, złotoustym Skardze.

Nie był on historykiem, nie był filozofem, ale był człowiekiem z uczuciem, wiarą i wyobraźnią nader żywą, co się pokazuje w jego języku plastycznym, wyrazistym, pełnym obrazowości, okwitości, harmonii i wdzięku niewysłowionego, niewymuszonéj lubości i słodyczy a przytém życia i mocy wyrażenia. Przystępując atoli do czytania dzieł Skargi, nie powinniśmy tego spuszczać z uwagi: że to była osobistość wyrażająca jeden zwrot życia, jeden

pierwiastek wieku. Skarga był teologiem, kaznodzieja jezuickim, przekonanym żywo, gorąco, wierzącym najmocniej, że tylko powaga zachowawcza czyli konserwatyzm kościoła stać się może zbawieniem ludzkości, drogą zjednoczenia społeczeństwa, zlania pojedynczych interesów dla dobra powszechnego. Powstaje on z zapałem i wiarą na wszystkie herezye, widzącyże odszczepieństwa nie prowadziły do niczego stanowczego a wywiązywały się jedne z drugich Herezye te, zasada ich rozumowa, groziły zabez końca. sadzie uczuciowej katolicyzmu, w obronie którego stanął Skarga z wiarą i powstawał przeciwko wszystkiemu, co naruszało powage kościoła. Kto się poświęcił szukaniu prawdy i jest bezstronnym zjawisk dziejowych badaczem, przyznać musi, że w Skardze widać przemagającą dobrą wiare, wszedzie zamiłowanie dobra powszechnego, chociaż się w nim pokazują (i nie mogło być inaczéj) uprzedzenia zakonu, do którego należał i nietolerancya, co pochodziło z braku wykształcenia wyższego, i dla tego nie na drodze miłości i zgody chrześcijańskiej, ale na drodze niezgody dogmatycznéj pokazuje się Skarga, tam wszakże jedynie najznakomitszy, natchniony, gdzie każe miłość braterską i poprawę obyczajów, gdzie na życie praktyczne zwraca uwagę.

Skarga miał najlepsze w świecie chęci, ale nie dosyć człowiekowi, a mianowicie téż pisarzowi dobrych chęci: trzeba jeszcze zasady woli, myśli i światła obok uczucia, bo chciéć nie możemy czego nie znamy a gdy nie widzimy, do czego nas doprowadzą nasze popędy i chęci, zbłądzić łatwo — trzeba więc światła, nauki, a w nauce wszechstronności poglądu na świat i życie. Nie miał tego Skarga i dla tego nie jest on wcale wszystkiém dla wszystkich, bo nie jest historykiem ani filozofem. Wyborny to wszakże kaznodzieja a przytem szlacheic polski, który jednak w Pol-

sce najlepiéj kocha zakon swój i rozkazy jego naturalnie ma sobie za święte: pełen zdolności, pracowitości i świątobliwości życia Skarga nie wzniósł się dla tego nad widoki zakonu, i we wzgledzie naukowym --- Bogu duszę winien, w całém znaczeniu tego wyrazu. Rzecz to wielkiej wagi, że ten wielki mówca nie kształcił się na wzorach starożytności klassycznéj i dla tego nie masz w nim téi głębokości i rozległości pojęć, którą spotykamy w innych pisarzach naszych. Niemając wykształcenia zasadnego, wyższego, nie mógł być Skarga wszechstronnym a że był Wszakże do dziś dnia mamy mówmówcą, nie dziwnego. ców, powstających nie tylko na naukę, ale i na sam rozum Natchnienie samo nauki nieda, bo nauka, w człowieku. jak każda inna praca, jest krwawym dobytkiem ludzkości w ciągu wieków doświadczenia. - Stąd to nie wdawał się nigdy Skarga w badania krytyczne zasad prawdy, nie zapatrywał się nigdy wszechstronnie na usposobienie człowieka, naturę ludzką i dla tego nie raz powierzchownym jest, niemoże czy niechce pojąć, o co rzecz idzie i powstaje na przeciwnie myślących nie w prost, ale napada na nich niegodnie czasem. W ogóle co do walki z różnowiercami blednieje aureola, jaśniejąca nad złotoustym Skargą, zwanym mlotem na heretyki, gdy się dowiadujemy, że spory ważniejsze wypracowywali Jezuici włoscy, a słuchając drugiej strony widzimy, że rozum jego nie bardzo był straszny dla uezonych innych wyznań np: Wolana, Jarosza z Moskorzewa Moskorzewskiego i t. p. W istocie! w pismach popolemicznych Skargi wiele jest słów, obrazów rzeczy, wątku mało i tém się odznaczają pisma polemiczne od kazań pełnych treści i życia. W kazaniach stoi on najwyżej. Powstaje na złe, co się już gnieździło w pruchniejącym pniu państwa, potężny wiarą i dążeniem do jedności, którą wszakże sam tamował, powstając bez umiarkowania na wszy-

, ,

stkie inne wyznania i nieprzyznając zasługi żadnéj ludziom pełnym nauk, którzy mogli uczynić dla kraju wiele dobrego, bez względu na wyobrażenia swoje i przekonanie wewnętrzne. Kazania sejmowe są arcydziełem, pomnikiem niepożytym prawdziwej wymowy. Pokazuje się tu w wysokim stopniu miłość dobra powszechnego: mówca się wznosi w zapale świetego natchnienia do wysokości przedmiotu i znamaszczeniem religijném, już to z łagodnością apostolska uczy miłości ewangelijnéj, już to z ogniem grozi zguba społeczeństwu, które o dobru powszechném zapominać zaczynało. Aby ocenić stanowisko Skargi, pamietać trzeba z jednéj strony, że ten znakomity mówca nie stał na równi z nauka wieku: miał wszakże wiadomości bardzo rozległe pod względem faktów. Całą przeszłość uważał on za skarbnice przykładów, a mianowicie też dzieje kościoła, gdzie się przedstawiało tyle ideałów! Bierze on przykłady bez żadnéj krytyki i przytacza za nieulegające watpliwości rzeczy zupełnie czasem niewiarogodne. Cel tego wszystkiego najpiękniejszy t. j. zwrócenie ludzi na drogę prawości i poświecenia, chociaż cel rozumić sie środków nie uświeca, lubo je tłumaczy. Pomijając fakta, ze spółczuciem czytamy ustępy, gdzie mowa o życiu prawém i poświęceniu. Jest to znamie wybitne, odznaczające pisarzy naszych, że dobro powszechne, dobro społeczeństwa, w którem żyją, jest ich najwyższém zagadnieniem. Dla tego to w Skardze tam nawet, gdzieby się tego najmniej sponależało; widzimy odbite obrazy miejscowo-· dziewać Wźywotach ŚŚ. maluje Skarga stan kraju, zalety śti. i wady miejscowe, cnoty i grzechy nasze, malując nawet strony obce, nieznane wieki zapadłej przeszłości. Celem jego była moralność, zbudowanie przykładami przeszłości. Wszyscy niemal kronikarze nasi noszą na sobie charakter pragmatyzmu Liwiusza i nie mogą się wznieść nad cyce-

122

29

rońskie pojęcie historyi, jako nauczycielki życia (magistra Moralny ten cel, cel zbudowania w żywotach vitae). ŠŠ. Skargi sprawia, że autor przytacza bez braku fakta i widzi tylko materyał do swego celu` pragmatycznego we wszystkiém, co przeszłość podała, co fantazja ludzka stworzyła. Fakta wszystkie dla Skargi o tyle mają wartości, o ile wyrażają szczególniejszą łaskę i opatrzność Boga, pokazującą się w cudach i przypadkowości. Myśl autora czyli ' raczéj uczucie żywe z gorącą wiarą w Boga pragnie wszędzie łaski i natchnienia, wszędzie szczególnych dowodów opieki Opatrzności. Filozofia scholastyczna uosobiła myśli ogólne w faktach szczególnych, a uczucie uosobiło Istność Najwyższą w cudach, biegu rzeczy nadprzyrodzonym i wyjątkowym, odrywając zasadę świata najwyższą od ogółu stworzenia i wcielając ją w świat wyłączny i że tak powiem uprzywilejowany. Filozofia przedstawia nam wiele obłędów rozumu ludzkiego, obłędów snać koniecznych dla dojścia do prawdy życia, kiedy człowiek pojmuje Boga w natchnieniu życia i widzi go zarazem w prawach ogólnych, odwiecznych i stałych swiata tego. Zrozumieć tylko trzeba Skarge, cel jego pisania (bo celowość jest zasadą myślową piszącego), aby ocenić pisma jego najróżnorodniejsze i czytać je z korzyścią nawet pod względem treści saméj. Skarga pojęty w tym duchu, w jakim pisał, nabywa dla nas bez porównania większego znaczenia – bo jego wyrażenia już nie będą symbolami tylko, ale obrazami z życiemitre-, ścią, rzeczami zrozumiałémi dla nas a przytém obrazami najpiękniejszémi, najpoetyczniejszémi, wyrazem pełnym okwitości i wdzieku uczuć i myśli człowieka dobrej wiary (1).

(1) Wrękopiśmie historyi literatury polskiej A. W. Maciejowskiego ważny się znajduje dowód, że Żywoty ŚŚ. Skargi napisaue były dla dzieci. Rzecz ważna! Może nie jeden z czytelników przypomina sobie owe szczęśliwe lata młodości, kiedy czytając Żywoty ŚŚ. zapalał się chęcią zostania pustelnikiem. Tak po przeczytaniu Rynaldyniego nie jeden cheiał być zbójcą. Bujna to fanWażna to rzecz, że Skarga nie kształcił się na żadnych innych wzorach prócz Pisma Ś. (którego nie podobna pojąć bez starożytności, bez wykształcenia zatem klassycznego): stąd to brak wszechstronności, brak tolerancyi religijnéj. To nam zarazem tłumaczy, dla czego ten wielki mówca tak się oddalił pod względem treści od pisarzy XVI wiekowych, których jest koroną i uwieńczeniem pod względem języka.

FABIJAN BIRKOWSKI, Dominikanin, urodził się w drugiéj połowie XVI, umarł w pierwszej XVII wieku, życie wiec jego przypada pod te właśnie czasy, kiedy piśmiennictwo polskie chylić się do upadku zaczynało. Godny to następca Skargi, przy którym postać Birkowskiego wydatnie się odznacza dla tego mianowicie, że w tym ostatnim przebija się zwrot praktyczny, życiowy. Mniej w nim dyalektyki, więcej mezkości, mocy i życia. Pod ostatnim względem równa się w kazaniach przygodnych Skardze, bo w tym rodzaju oba działali, jako ludzie praktyczni, wprost na życie. Birkowski . przeplata ideały bohaterów satyrą obyczajową, podniecając ludzi do działalności i cnoty, pracy, wytrwałości w dobrem chwałą przeszłości, przyszłości naganą. Piękna to osobistość, jaśniejąca w dziejach literatury obok znakomitego Bartłomieja Nowodworskiego, kawalera maltańskiego, pamiętnego w dziejach obok Jana Zamojskiego, Jana Karola Chodkiewicza i t. p., o których pisał dla pamięci potomnych wieków. Prześliczne są ustępy w mowie którą Birkowski zwraca do Nowodworskiego, tego dobrego (jak się wyraża) człowieka rycerskiego; bo tu cały urok wspomnienia upłynionych wieków, cała ponęta wielkości i sławy minionej, zapadłej

tazya umysłów nieletnich. Takim był naród nasz od początku niemal a mianowicie od połowy XVII wieku do połowy XVIII, i w dobrej wierze, w prostocie ducha czytał książki, o których na początku okresu drugiego powiemy, ezytał Skargę i Duńczewskiego na przemiany, dopóki się nie zjawił Krasicki, Konarski i uczniowie wychowańcy jego epoki, dopóki Wybicki nie zapłakał po raz pierwszy czytając w źyciu—Żywoty Plutarcha.

w łono przeszłości, przebija się, gdy mówi np. o pieśni Bogarodzicy. Straszny to był głos kiedyś w bitwach (słowa sa Birkowskiego), który wychodził z ust polskich, gdy pogaństwo gromili mężni owi chrześcijanie; straszny i po dziś dzień. Wielka otucha zwycieztwa, gdy ten okrzyk zagrzmi w ustach żołnierza chrześcijańskiego; gdy się nie wstyda staréj wiary, która ze świętémi obyczajami węszła była do Polski zaraz z ta pieśnia Bogarodzica wielom ukochana. Piękny jest ustęp do samego Nowodworskiego: "Ja do starego żełnierza starą pieśń niosę, w którym stare (nic nie pochlebiam) obyczaje widze. Ty od młodych lat twoich żolnierskiej pilnujesz sprawy i teraz jeszcze sędziwe skronie twoje szyszakiem przyciskasz; skronie mówie wszelkiego poszanowania godne, a przecie o naukach, jakby w górę szły, myślisz! Doznałeś, iż nie ma żadnego okrutniejszego nieprzujaciela Rzeczypospolitéj, jak jest glupstwoi t. d. (1). Nowodworski przypomina mimowolnie znakomitego autora dzieła: "de senatu romano", wielkiego mówcę i mecenasa nauk, co pomiędzy rynsztunkami wojennémi drukarnie woził za obozem. Birkowski jest charakterystyczny pod względem wymowy i stylu: tu się pokazuje cała różnica Skargi i Birkowskiego, chociaż ten ostatni zbliża się niekiedy do Skargi nieknością wysłowienia. Nie możemy nie zauważyć mocy ich wymowy, którą natchneło życie praktyczne: myśl jednak przeważa w Birkowskim nad wyrażeniem, uczuciowość w Skardze, w jego bogactwie stylowém i okwitości jezykowej dotad niesłychanej, która w Birkowskim już wybujała, jak przed nim w Powodowskim, po nim w Makowskim i innych, stojących daleko niżéj. W Skardze wszędzie

(1) Wyjątki z innych mów Birkowskiego przytacza Ossoliński (w żywocie Birkowskiego). Życie obozowe, zawsze grożące niebespieczeństwo śmierci massom całym budziło w Birkowskim żywe uczucie religijne. Wady jego pism rozmaitych były wadami wieku: zalety winien sobie samemu, wykształceniu na wzorach starożytnych. widzimy najpiękniejsze obrazy żyjące, widać słowo pełne świeżości i wdzięku, jak sama natura. Miejscami są wyrażenia, zwroty całe, ustępy warte niejednokrotnego odczytania, wyuczenia się na pamięć, bo to są najcudniejsze urywki poetyczne. Obok plastyki, obrazowania, które jest wspólne Skardze z innémi pisarzami wieku XVI, podziwiamy w nim tę muzykalność języka, któréj niema w Reju ani w Bielskich, i harmoniję spadków w okresach kończących się po większéj części słowami, harmoniję pomnażającą nieskończenie wdzięk i powab uroczy budowy okresów. Na to wszystko mniéj zważa Birkowski, zajęty głównie myślą przewodniczą, zamiarem wymowy, życiem samém, jego poprawą.

Z kaznodziejów i mówców w ogólności jedni się odznaczają uczuciowością, inni zwrotem więcej rozumowym: bo to były dwa pierwiastki panujące w owych czasach i ożywiające ludzi. Jako kaznodziejów uczuciowych przedstawiają nam dzieje Melchiora z Mościsk w XVI wieku, Łukasza Lwowczyka (Leopolitanus), zwanego księciem kaznodziejów, i Samuela Dąbrowskiego. Polemistów przedstawiają np. Seweryn Lubomlczyk, Krzysztof Kraiński, który wydał Postyllę, jak Birkowski, na początku XVII wieku, i widać w nim wiele zastanowienia np. gdy mówi o dawności pieśni Bogarodzicy, którą Birkowski tylko przedrukował a nierozbiérał jeszcze krytycznie. Zastanowienie się nad sposobem kształcenia się ludzi, których życiorysy podaje nam Ossoliński na początku ogromnego dzieła swojego, pokazuje iż nie inne owoce dojrzewać mogły pod wpływami, jakie ciążyły na tych ludzi, mających zresztą dobre chęci, postępujących wszakże nie najlepszą drogą, co było powodem, że błądzili mimowolnie, bez wiedzy nawet. Że wpływy działające na nich leżały w usposobieniu ogółu, ani wątpić o tém, bo inaczéj byłyby się nie utrzymały ich wyobrażenia, jak się nie utrzymały wyobrażenia Reformy, niezgodne z usposobieniem, o którém się wspomniało.

PAWEŁ SZCZERBIC, głośny pisarz prawny przełożył Politica Pańskie z Justa Lipsiusa, równie jak Janusz Piotrkowczyk. Należy Szczerbic do najznakomitszych pracowników na polu prawa, napisał bowiem dzieło obszerne, obejmujące tresć praw krajowych p. n. Promptuarium Statutorum etc., równie ważne jak Statuta Herburta, który korzystał z Łaskiego i Przyłuskiego.

JAKÓB PRZYŁUSKI, pamiętny jest przez swoje statuta godne uwagi ze względu na ich stanowisko rozumowane, jak późniéj w XVIII wieku, prace Jędrzeja Zamojskiego i Wybickiego nieprzyjęte, jako nie odpowiednie usposobieniu ńarodu, ważne atoli pod względem filozoficznym.

ANDRZEJ FRYCZ MODRZEWSKI przemawiał jak najwięksi mówcy za klassą poniżoną narodu i stanął w obronie równości kary za zabójstwo. Jego dzieło o poprawie rzeczypospolitéj zawiérające rzeczy: o obyczajach, o statucie, o wojnie i o szkole.. rozgłosiło nietylko imię autora, ale i tłumacza. Dzieło jego Sylvae, w którém się pokazuje wiele życia, bo zastanowienie się różnostronne nad zmianami spółczesnémi i pierwiastkami, zasadami przekonania, pisane w duchu reformy religijnéj dla pogodzenia ludzi ze soba, zastanawia śmiałością pomysłów, jak pisma Orzechowskiego, obok którego Modrzewski stanać może a nawet go przewyższa w niektórych względach: odznacza on się wydatnie pośród rozgłośnych w swoim czasie imion Budnych, Wiszowatych, Stankarów, Statoryuszów, Wolanów, Wiśniewskich, Moskorzewskich i t. p. Zasługują pomiędzy niémi na bliższą uwagę w dziejach pismiennictwa:

ANDRZEJ WOLAN, wykształcony w Frankfurcie nad Odrą i w Królewcu pod wpływem wyobrażeń reformy, dyalektyk i mówca, pisał jak Orzechowski po większej części po łacinie, dotykając językiem kosmopolitycznym pytań obchodzących świat cały cywilizowany. Niektóre sofizmata a nawet po prostu powiedziawszy niedorzeczności Orzechowskiego wywołały w drugiéj połowie XVI wieku odpowiedź, któréj powódcą czyli autorem jest Wolan i inni, stający w obronie Radziwiłła Czarnego. Przytoczyliśmy wyżéj kilka wiérszy z téj odpowiedzi, która pokazuje, że powaga Orzechowskiego tyle tylko miała znaczenia w narodzie, ile Orz. trafiał do przekonania ogółu, a co było przesadą, z tego szydzono. Dzieła: *de libertate politica* i *de principe* stawiają Wolana w rzędzie znakomitych pisarzy, bo w nich dotyka sprawy publicznéj i odznacza się zamiłowaniem dobra powszechnego, a zresztą ma znaczenie więcéj *historyczne*, niż filozoficzne. Najważniejsze są dzieła jego pod względem charakterystyki obyczajów spółczesnych.

W drugiéj połowie XVI wieku zgromadzali się ludzie różnego przekonania w domu Rotunda Mieleckiego, ucżonego wójta (burmistrza) w Wilnie a między innémi zeszli się tu Wolan i Skarga. W skutku ich sporów prywatnych zawiązała się polemika publiczna, w której Wolan występuje ze swojémi pismami, jak Abraam Kulwa w piérwszéj połowie tego wieku. Z jednéj strony wyznawca zasad Kalwina walczy ze Skargą i Jezuitami, z drugiej powstaje przeciwko Socynowi i Aryanom. Luteranie i Kalwiniści połączyć się chcieli ze sobą a walczyć z Katolikami i Socynianami, za mało jednak w tym względzie mieli zasobów i dla tego nie jeden wprzód został Katolikiem lub Aryaninem pośród téj walki. Wyżsi byli Socynianie nad reformowanych obu wyznań potęgą rozumu, katolicy potęgą wiary i dla tego, jakkolwiek Wolan pokazał się dyalektykiem niepospolitym w walce ze Skarga i Faustem Socynem, walce głośnej w Europie reformowanéj, nie wyszedł z niej wszakże z palmą. zwycięstwa, rozgłosiła się tylko sława jego za granicą i w kraju, gdzie Skarga i Socyn walczyli z nim na śmierć i życie. Dotykanie osobistości stanowiło podtenczas ważną

wieku, dzieło to wszakże liczyć się winno do zwrotu czyli okresu piérwszego. Jest to jedno z najważniejszych pism tamtoczesnych, nie tylko zastanawiające opracowaniem historyczném, ale i myślą filozoficzną. Tu są najważniejsze rosprawy o istocie bóstwa, pojęcia głębokie, niepospolity dar przedstawiania rzeczy dostępnie, słowem sprowadzenie • teologii na stanowisko rozumowo-ludzkie (antropologijne). Podobne dzieła, w których autorowie dochodzą do ostateczności rozumowania i wiarę człowieka czynia zależna od dyalektyki; syllogizmów a nieraz nawet sofizmów, ważne sa w literaturze bo doprowadzają zwrot cały do przesilenia i przepływu winny albo harmonii z nim, gdy oba dojrzeja. Za te ostateczność Lubieniecki otruty został przez różnowierców, uniesionych fanatyzmem, jakby się chrześcijaninowi godziło zabijać brata za to, że ten ma inne przekonanie i wyobrażenia religijne!? Litujmy się nad podobnémi błędami, litujmy się nad témi, którzy błądzą albo nie wiedzą co czynią, bo walka wewnętrzna myśli oznacza godność człowieka, poczuwającego się na siłach a ten ruch, ta działalność umysłowa jest zawsze lepsza niż bezwładność uśpienia. lleż w nas budzi spółczucia ów np. Mączyński, co idąc za rozumowaniem a nie mogąc się pogodzić z wiarą ożywiającą ogół społeczeństwa, z którém pracowitego i poczciwego pisarza wiązała snać rzewna ponęta uczucia, odebrał sobie życie! Chrześcijanin żałować powinien błądzących braci a jako człowiek myślący żyć doświadczeniem wieków i całego społeczeństwa, harmonizując przekonanie swoje rozumowe z wiarą i przekonaniem powszechném ogółu ludzkości.

Jak się zgromadzano w domu Rotunda w drugiej połowie XVI wieku, nie mówiąc o Pińczowie, Nieświeżu, Rakowie i t. d. tak w pierwszej połowie zbierano się do Trzycieskich, z których się odżnacza mianowicie Jędrzej przyjaciel Reja, syn Jana Trzycieskiego: obadwa niepamiętni są jak Hieronim Moskorzewski i syn jego Jędrzéj. Ludzie to praktyczni, którzy rozwiążania zagadnień życia szukali nie tyle na drodze myślenia, ile życia. Jędrzéj Trzycieski lubił mianowicie dzieje, a księgozbiór otwarty miał dla wszystkich. W tłumaczeniu jego dzieła Krescentyna: o gospodarstwie i drugiego: o naturze roślin i zwierząt, widać zwrot praktyczny, zamiłowanie natury obok poświęcenia się nauce społeczeństwa, jego natury, usposobienia moralnego, umysłowego, religijnego i obyczajowego.

W piśmiennictwie naszém nie mało się przyłożyli do podniesienia oświaty przez zwrot po wiekszej części praktyczny czyli stósowany ludzie specyalni, którzy wiadomości swoje wiązać z życiem usiłują. Jędrzej z Dobczyna, Grzegorz z Sanoka i t. p. pragneli zwrócić naukę do życia na drodze zastósowania, w XV jeszcze wieku. Filozofem nazywano dawniej każdego, kto się zajmował naukowością i dla tego filozofami byli dopiéro wyliczeni pisarze, filozofami się mianowali professorowie np. akademii Krakowskiej, których prace naukowe są zbyt specyalne, aby je tu wspominać szczegółowo. Namienić wszakże wypada o Janie z Głogowy prof. i kanoniku przy kościele Ś. Floryana, szczególnym zwolenniku Arystotelesa, a przytém zajmującym się naukami przyrodzonémi, o ile się można było zajmować niémi w tym Odznaczali się w ogólności Polacy na drodze nauk wieku. ścisłych np. Ciolek (Vitellio) uczynił wielki postęp w optyce — Brudzewski znakomitym był matematykiem — Michał Wroclawianin pracował jako matematyk i filozof-teolog, piszący wiele dzieł o filozofii, podobnie do Głogowczyka-Jakób z Kobylina, słynny w swoim czasie uczeń Brudzewskiego i do dziś dnia słynny, nie tylko w kraju, ale w całéj Europie Kopernik, co stanowi koronę i wieniec naukowości, bo odkrył nowy widok w zapatrywaniu się na świat fizyczny, stosunki nieba i ziemi prawdziwe. Sławny w XV wieku lekarz i astronom Marcin z Olkusza-Piotr z Kobulina lekarz, krzewiacy wiadomości potrzebne dla ogółu z medycyny --- Jedrzéj z Kobylina, zastanawiający się nad myślami filozofów, piszących o budowie człowieka i rozgłośny dziełem znakomitém: o puszczaniu krwi — Cyprian z Łowicza i uczeń jego Szymon z Łowicza są to teoretycy piszący o rzeczach obchodzących ogół. --- Walenty z Lublina pisał o lekarnictwie popularnie — Wojciech Oczko, autor zielnika piszący po łacinie i po polsku o zachowaniu zdrowia — Melchior Piotrkowczyk, Piotr Kmiastowski i inni piszący o niezdrowém powietrzu przedstawiają stronę stosowaną a nadewszystko piękne dażenie do upowszechnienia wiadomości pożytecznych, co jest piérwszym warunkiem nauki. Pisarze specyalni o tyle zresztą do literatury należyć się zdają, o ile przedstawiają wydatne znamiona literatury i związek z wiadomościami ogółu a zresztą są przedmiotem historyi nauk specyalnych, które z historyi literatury oddzielić koniecznie wypada (1). Po medycynie nauki przyrodzone i zastosówanie ich do przemysłu gospodarskiego najwiecej ogół obchodzić mogły. Wspomnieliśmy już o przekładzie przez Trzycieskiego, dzieła o gospodarstwie, opatrzeniu i rozmnożeniu rozlicznych pożytków tudzież o naturze roślin i zwierząt. Krzysztof Dorohostajski napisał Hippikę czyli naukę o koniach, dzieło będące owocem doświadczenia i mnóstwa wiadomości szczegółowych człowieka lubiącego się zastanawiać nad naturą zwierząt i myślącego, co było powodem że dzieło jego zaczyna się od ogólnych wywodów filozoficznych. Strumieński pisał o zarybianiu stawów, Dubrawski o rybnikach, Cygański o myślistwie ptaszém,

(1) Tak np. Zaborowski, piszący ważne rzeczy prawne (Tractatus de natura jurium i t. d.) i o pisowni dzieło przedrukowane bardzo wiele razy, jako pisarz specyalny nie należy właściwie do historyi literatury uważanej ogólnie. O wielu bardzo autorach naszych to samo powtórzyć można (Groicki, Herburt).

Ostroróg o myślistwie z ogary i t. p. Co tylko mogło obchodzić ludzi praktycznych, o tém wszystkiém pisano po książkach a czasem księgach olbrzymiej objętości, encyklopedycznie i ze wszystkiémi szczegółami. Drukowane w XVII wieku dzieła stanowią ciąg dalszy pisanych w XV i XVI. Tak: Ekonomia albo gospodarstwo ziemiańskie dla porządnego sprawowania ludziom politycznym dziwnie pożyteczne, zdaje się pochodzić z XVI wieku a Ekonomika ziemiańska przez Haura stanowi uwieńczenie dzieł tego rodzaju i dla tego jest ona bardzo ciekawa, tém ciekawsza, że w niéj się miejscowość wydatnie przebija, a praktyczne zawarte w niéj wiadomości tak były doświadczone i upowszechnione, iż dzieło Haura nabywali nawet sąsiedzi nasi . mniej oświeceni, którzy u nas znajdowali kanał oświaty. Tak zwane Zielniki czyli Herbarze nie mogą być pominięte w literaturze, gdyż w nich się zawiéra wiele wiadomości. przesądów nawet z życia wziętych, a w pisanych po polsku język techniczny jest dopełnieniem okwitości i bogactwa językowego, jakie widzimy w poezyach, dziełach historycznych, teologijnych, prawnych i t. p. Tu należy naprzód dzieło nieznajomego tytułu napisane przez Falimirza (1534) nie tylko o roślinach, ale o przedmiotach przyrodzonych w ogóle, z zastósowanjem do medycyny. Możnaż było napisać dzieło bardziej praktyczne w języku krajowym?

Marcin Urzędów pisał Herbarz Polski t. j. o przyrodzeniu ziół i drzew rozmaitych i innych rzeczy do lekarstw służących. Gani on Falimirza, powstaje na jego błędy i przesądy (ważne jako wyraz miejscowości), równie jak innych pisanych (naśladowanych) z łacińskiego herbarzy, z dodatkiem polszczyzny nieraz mylném. Falimirz atoli ma tę zasługę, że pierwszy torował drogę innym, jak Mączyński słownikarzom. Hieronim Spiczyński w podobnym jak Falimirz rodzaju pisał dzieło o roślinach krajowych i zagranicznych, wydane przez Siennika. Najważniejsze jednak i zastanawiające na owe czasy dzieło, korona książ tego rodzaju, jest zielnik (Herbarz) Szymona Syreńskiego (Syreniusza), wydany na początku wieku XVII. Encyklopedja to w swoim rodzaju, chociaż nie wyczerpująca doskonale przedmiotu, ziół i ich zastósowania, a na pamiątkę wieku, w którym pisana olbrzymia ta księga z drzeworytami, są tu przesądy, wyraz ciekawy pojęć ludu, które nam uczony botanik zachował. Pod względem języka skarbiec to nieprzebrany.

Nad arytmetyką Klosa, jeometryą Grzebskiego rozwodzić się nie będziemy, równie jak nad pracami astrologicznemi, matematycznemi lub specyalnémi dziełami techniki. Bez wiadomości o podobnego rodzaju dziełach wybornie obejść się możemy i nie obciążać niémi pamięci, aby na inne nierównie ważniejsze zwrócić za to szczególniejszą uwagę. W istocie! bez dzieł specyalnych - technicznych, pisanych dawniéj, przy dzisiejszym stanie naukowości obejść się bardzo można; są zaś pisma powszechniejszego w literaturze naszéj zajęcia, bez których dziś nie mielibyśmy pojęcia o rzeczach niezmiernie ważnych w spółeczeństwie, będących przedmiotem prac badaczów spółeczeństwa, historyków, statystów i t. p. Tu należą:

MARCIN BIELSKI czyli WOLSKI. Służył za młodu wojskowo pod Janem Tarnowskim, następnie zaś pędził życie na dworze Piotra Kmity, gdzie z wystawnością i przepychem łączyło się zamiłowanie nauk. Czasy Tarnowskich, Kmitów, Zamojskich były to czasy, kiedy do najwyższych godności i sławy nauka torowała drogę tym nawet, co się (że użyję wyrażenia Orzechowskiego) nie w królewskim pałacu w Krakowie, ani na Tarnowie, ani na Tęczynie rodzili: Kromerom, Hozyuszom, Janickim. Urodził się Marcin Bielski na schyłku XV wieku, życie więc jego, wiek dojrzałości umysłowej pod te właśnie czasy przypada, kiedy wyobrażenia reformy religijnéj zajmowały wszystkich ludzi myślących, a za tém szły wyobrażenia o reformach politycznych, albo nawet religijno-politycznych. Wykształcenie naukowe Bielskiego nie było gruntowne, ale miał wiadomości rozległe, jak tylu pisarzy XVI wiekowych. Nie był on bez zdolności, chęci miał najlepsze i bardzo był pracowity a co wieksza pełen prawości i dla tego obrał za godło pracy: "Przeciw prawdzie rozum nic." Wiele pierwiastków wrzało podówczas i one to spowodowały odstępstwo jego (jak Orzechowskiego) od powszechnie przyjętych mniemań, z czego napróżno ojca Marcina syn Joachim usprawiedliwić usiłuje, bo Marcin Bielski ma barwę wspólną wszystkim znakomitym myślicielom naszym w XVI wieku. Nie uwodził on się całkiem odśrodkowością mniemań czasowych, bo się oderwać nie mógł od téj ponęty i świętości, jaką mu przedstawiała wiara, zrosła z życiem narodu; ale z drugiéj strony nie mógł się znowu zawrzéć w ciasnym obrebie zakorzenionych czasem przesadów i mniéj rozległego sposobu widzenia rzeczy. Usiłował on sobie wszystko wyrozumować i oprzeć na gruntowności naukowéj, przynajmniej o tyle, ile to od niego zależało. Z wiadomościami ogólnémi łączył on znajomość rzeczy krajowych a że dążył do poznania prawdy i krzewić ją usiłował wszelkiémi sposoby, stad prace jego są najróżnorodniejsze. Nie tylko w jego Kronice, ale i w innych pismach drobniejszych pokazują się poczciwe chęci a dążność praktyczna, kierunek prawy. Pierwszém dziełem jego są: Żywoty filozofów pisane (1) dla rozmnożenia polskiego języka (1535) i zaszczepienia zdrowych i zasadnych pojęć o życiu: tak zarazem kształciła się myśl i mowa na dostępniejszych podówczas

(1) Ossol. 1. 420. Warto czytać przypisy ciekawe i to, co Ossoliński pisze o języku na str. 397-401, 406. wzorach klassycznych. Autor cenił snać wysoko tę pracę, gdy ją umieścił na nowo w Kronice świata, najważniejszem dziele swojém. — Kronika jest pierwszem w swoim rodzaju dziełem, zawierającem całość dziejów po polsku, jakkolwiek był to skrót, bez krytyki, historyi mianowicie sąsiedzkich narodów i własnej. Do dziejów krajowych użył kroniki polskiej Bernata Wapowskiego (1535) dopełniając ją zresztą (do r. 1548) własna praca.

Zwrot praktyczny M. Bielskiego pokazuje się w sprawie rycerskiej, gdzie opisał rzecz historycznie i z doświadczenia własnego, przytaczając z resztą różne ciekawości (historyjki). Pisarze nasi korzystali skąd mogli, wypisywali ze wszystkich autorów starożytnych i nowszych co im się pożyteczne zdawało, używali kronik jakie im tylko wręce wpadły np. Bielski, Stryjkowski i t. p. a jeżeli nie moga zupełnie odpowiedzieć oczekiwaniom naszym i zamiast prostoty przedstawiają zamęt jakiś niewyrobienia -- wina to wieku, w którym pisali. Ważne w M. Bielskim jest szczególnie stosowanie wszystkiego do potrzeb miejscowych. Autor mówi, że się radził w tym względzie (pisząc Żywoty) światlejszych ziomków. Stad to dzieło nie jest prostym skrótem, ale przedstawia chwilę zastanowienia się nad sobą, jak przysłowia zbiérane później albo apoftegmata Re-Mnóstwo tu czytamy zdań krótkich, mniej więcej jait. p. Widać że autor umiał odgadnąć, potrzeby praktycznych. ogółu czytających, które tylko ten rodzaj pisania zaspokajał i dla tego literatura nasza piśmienna bliższa jest ludowej, niżby to się napozór wydawać mogło. Naród praktyczny pracowity i religijny a przytém żywy, nie mógł się kochać w rozumowaniach zawiłych, zabujałościach teoretycznych: co zaś było jasne i proste, trafiało odrazu do jego przekonania.

Zwracając uwagę na wady spółeczeństwa, na które człowiek prawy i poczciwy z otwartém sercem i głową obojętnie patrzyć nie mógł — wydał M. Bielski kilka pisemek satyryczno-obyczajowych np. Sen majowy, sejm niewieści i kilka mniéj znacznych wierszyków. Czasów rospoczynającego się zepsucia na dworze Zygmunta 1° za Bony dotykać nikt nie śmiał. Unikano pisania o tych czasach, które Kromer pomija, co zarzuca mu Bielski a Bielskiemu z kolei Warszewicki. Joachim Bielski, dopełniając kroniki ojca, nie odważył się pisać o Zygmuncie III, jakkolwiek go chwali w przemowie do Kroniki polskiej na schyłku wieku XVI.

JOACHIM BIELSKI, więcej skłonny do nauki i rospraw, niż do życia praktycznego (podówczas wojennego): stąd róźnica usposobienia, na które wpłynęły i wyobrażenia wieku i tak niemal odróżniły syna od ojca, jak Orzechowskiego przy końcu życia co do sposobu myślenia, od pierwszej epoki wystąpienia jego w zawodzie naukowym. Joachim Bielski przestawał zresztą na swojém, jak Kochanowski, pisał jak on pięknie po łacinie ody i po polsku satyry. Żył w stósunkach przyjacielskich z wyobrazicielami potęgi umysłowej tamtoczesnej: Rejem, Janem Kochanowskim, Klonowiczem i Trzycieskim. W Kronice posunąl się dalej niż Kromer, rozwinął dzieło ojca i na początku dzieła widzimy już systemat mityczny dziejów pierwotnych.

Byłoby rzeczą niezmiernie wielkiej wagi, gdyby który z badaczów poświęcił się wyświeceniu: jak się tworzyły bajki nasze w kronikach do Długosza i jak z dzieła tego ostatniego, za pośrednictwem Kromera, przeszły po większej części do wszystkich prawie następnych kronik. Co do samego Kromera, ważną byłoby pracą pokazanie: co weszło w skład jego dzieła z dawnych kronik i czém się od nich różni w wykładzie, obrobieniu umiejętném dziejów. Materyały oprócz dzieł samych są już rozproszone po pismach badaczów na-

31

szych dziejów. Kromer i inni (wyjąwszy Wapowskiego, twórce nowych bajek) nie przedstawiają nam téj ważności, bo wiele rzeczy brali już gotowych żywcem a chociaż np. Kromer (Respublica Polonorum) zwrócił szczególniejsza uwage na organizm spółeczeństwa, życie wewnętrzne, urządzenia krajowe, miał i tu przetorowaną drogę przez Długosza, który dotykał nieraz życia wewnętrznego, dziejów prawa i korzystał nawet z podań, rzucających światło na wyobrażenia narodu, Przepisujący potém z Kromera-nie wiedzieli co byli winni Długoszowi, nieśmiertelnemu w literaturze historycznej: czy pisał o rzeczach społecznych, czy dotykał dziejów pierwotnych, opierając się na dowodach tradycyjnych i piśmiennych, aby tym sposobem czerpać prawdę ze wszystkich jéj źródeł. Bezstronność postawiła Długosza w rzędzie największych pisarzy naszych, przy wielkiej znajomości rzeczy i poglądzie głębszym na spółeczeństwo, jego stósunki i prawa, życie całe.

Marcin z Miechowa (Miechowita) korzystał z Długosza, jak Kromer, dla tego pisarzem jest drugiego rzędu. Tu należą: Bernat Wapowski, którego kronika drukowana jest przy Kromerze i Marcinie Bielskim i St. Chwalczewski, ważny tylko jako zabytek dawny polszczyzny. Z Kromera i Wapowskiego korzystali a raczéj skracali go: Jan Herburt i Salomon Neugebauer, który nadto porobił dodatki to z Bielskich, to z Orzechowskiego i innych. Marcin Błażowski przełożył Kromera na język polski. Wyborny ten przekład stawia Błażowskiego w rzędzie pierwszych tłumaczów naszych.

ŁUKASZ GÓRNICKI, pisarz pierwszego rzędu, polityk i statysta niepospolity. Pisał dobrze po polsku a wszędzie widać w nim najlepsze chęci, zawsze korzystać pragnął z nauki dla zastosowania jéj do potrzeb krajowych: czy to pisał dzieje w koronie polskiej z przytoczeniem niektó-

rych postronnych rzeczy, czy naśladował z włoskiego znakomite dzieło dworzanin polski. Tłumaczy on: to rzecz odobrodziejstwach Seneki, to jego tragedye, to znowu pisze rzeczy okolicznościowe i odnoszące się do miejscowości np: Rozmowa Polaka z Włochem o elekcyi, o prawie i obyczajach polskich, podczas elekcyi Zygmunta III czyniona i t. p. Pisma jego wychodziły na schyłku 16 i w 17 wieku, a język jest daleko więcej wykształconym niż innych; dla tego, co do prozy, pierwsze on zajmuje miejsce obok Reja i Bielskich. --- Górnicki pisał także poezye, których nie znamy, ale których ślady odbijają się w języku jego obrazowym. Duch pism Górnickiego pod względem uczucia ten sam, co Jana Kochanowskiego i Mikołaja Reja t. j. zamiłowanie przeszłości i powstawanie na zepsucie wieku, przy gruntowności, której nie widzimy u Reja; są bowiem w Górnickim tak piękne myśli, że po przejawie pisarzy prawnych szkoły filozoficzno - historycznéj nie tracą na wartości, ale są i zdania bez krytyki. Górnicki chciał wiązać spółczesnych z duchémogółu, rozwijającym się od wieków, oczyścić go z nałogów zgubnych, rozwiać przesądy, nie odrywając się atoli od zasady przeszłości. Zresztą mało ma śmiałości.

MACIEJ STRYJKOWSKI, urodzony w pierwszéj, zmarły w drugiéj połowie XVI wieku, z rozsądkiem naturalnym łączył wykształcenie naukowe a nawet techniczne, co go (tównie jak czas życia) o całą średnicę przeciwieństwa oddaliło od natury, a zbliżyło ku sztuce i uczoności, nie budzącej dziś spółczucia, chociaż Stryjkowski miał się za największego z uczonych. We wszystkich dziełach widać pragnienie objęcia całości, dojścia do zasady; zginął jednak w zamęcie naukowości, faktów, bez przewodniej gwiazdy-natury, której prawa odwieczne, niezmienne i stałe są prawdziwą i jedyną pochodnią badań. Oddalenie się od natury, widać w niezliczonych wierszach Stryjkowskiego, przedrukowanych niedawno z Kroniką polską, litewską, żmudzką it. d. wartą uwagi z tego powodu, że obok ważności faktów (Stryjkowski jak Długosz korzystał z poprzednich kronik) jest w niéj systemat klassyczny bajek czyli podań i wywodów historycznych odnoszących się do czasów pierwotnych. Stryjkowski pisał i po łacinie opis Sarmacyi Europejskiej, dzieło które sobie przywłaszczył Gwagnin, Włoch, plagiator sławny, nie bez zasługi jednak piszący o rzeczach polskich.

STANISŁAW SARNICKI, żyjący w drugiej połowie XVI wieku doprowadza do ostateczności pogląd faktyczny (szczegółowy) na dzieje, pogląd który się ostatecznie odbił w pismach Dębołęckiego. Pisał zresztą Sarnicki rzeczy specyalne co się tycze jeografii, prawa i drobne rzeczy mniej ważne.

PAWEŁ PIASECKI, żyjący ku schyłkowi XVI i w pierwszéj połowie XVII wieku (†1649), do którego środka prawie dociągnął swoją Kronikę. Dzieło to (pisane po łacinie), w którém autor zarwał w duchu wieku nieco baśni w dziejach początkowych, jest zresztą najpiękniejszą ozdobą literatury: jest to ostatni blask światła prawdy historycznéj. Piasecki, jako wyższy duchowny katolicki, znający sprawy państwa przez zetknięcie się z niémi na dworze Zygmunta III i Władysława IV, przedstawia je bezstronnie, równie jak dzieje innych państw europejskich, nie oszczędzając ani osób prywatnych, ani monarchów nawet. Kronika jego stanowi eiąg dalszy Bielskiego, który nie śmiał nic pisać o Zygmuncie III i Jezuitach. Piasecki, jako kanonista, należy do pisarzy europejskich: u nas jest ostatnim w téj epoce pisarzem, który łączy dzieje krajowe z historyą powszechną. Po nim ida już tylko monografie a całość dziejów rospada się zreszta na historye rodzin czyli familij (herbarze), gdzie brak zupełny myśli i wyższego na dzieje poglądu.

BARTOSZ PAPROCKI rospoczyna szereg pisarzy, którzy zwracali więcej uwagi na niezliczone szczegóły, nie zaś całość dziejów: to się mianowicie pokazuje w dziełach jego p n. Gniazdo cnoty, Panosza, Herby Rycerstwa polskiego. W innych pismach Paprockiego oryginalnych i przerabianych np. Król, Hetman, Senator, widać miejscami zdrowe zdanie: jednak Paprocki jest bardzo miernym autorem pism okolicznościowych na pół satyrycznych, pół panegirycznych i w ogólności myśl żywa gasnąć w nim zaczyna, większa zaś część dzieł nosi piętno upadku pismiennictwa krajowego, dla tego uważamy go jako pisarza przejścia na granicy dwóch zwrotów.

Ważne są jeszcze prace Sebastyana Petrycego, żyjącego w drugiéj połowie XVI i w pierwszéj XVII wieku, mianowicie zaś przekłady Arystotelesa Polityki, Etyki i Ekonomiki, którémi sobie Petrycy tak piękne, niepożyte czasem zyskał imię, zwłaszcza że tłómaczenie czysto polskie zbogacił własnémi przypisami nader ważnémi. Inne tłómaczenia jego nie tyle są ważne. Syn Sebastjana Jan Ignacy Petrycy, piszący rzeczy więcéj specjalne w rodzaju monografij Paprockiego i o pedagogice po łacinie w XVII już wieku, oraz Jan Broscyusz, żyjący jeszcze około środka wieku XVII sławny matematyk — zamykają zwrot pierwszy piśmiennictwa.—

## EWROT BRUCH LITERATURY POLSKIÉJ.

ka zrozumienia piętna wybitnego, odznaczającego drugi zwrot dziejów literatury naszéj, trzeba sobie zadać przedewszystkiém nieco pracy i poprzeglądać naprzód tytuły dzieł. najczęściej wychodzących w XVII, XVIII a nawet w XVI już wieku; bo w tym ostatnim właściwie zaczyna się zopsucie smaku, będące wyrazem zewnętrznym upadku ducha. zaczyna się jednostronność poglądu na rzeczy i powaga przechodzi w śmieszność. To co w sobie zarodu życia nie miało, upaść koniecznie predzej lub później musiało. W dziełach, których przywiedziemy tytuły podług Bentkowskiego, Chłędowskiego i innych dopełniaczy Bentkowskiego a mianowicie téż Jochera, pokazuje się śmieszność, pojęcia potworne i dzikie: z początku bawi to nas i śmieszy, potém budzi ckliwość, wstręt i oburzenie, nakoniec litość; bo człowiek się zawsze lituje nad poniżeniem równej sobie istoty, obdarzonéj rozumem a nieumiejącéj używać tego boskiego daru.

Oto naprzód w kazaniach i poezyi przykłady zepsucia, bo wymowa i poezya potrzebuje najwięcej wykształcenia estetycznego i brak smaku tu się naprzód czuć daje:

-- Kolumna nieśmiertelnéj sławy domu starożytnego i t. d.

- Kolumny sławy nieumiérającéj nad grobem i t. d.

-- Pszczółka ziemskiego kwiecia do niebieskiego lecąca ula... przy pogrzebowej pogodzie przez X. M. słowa bożego kunsztem osadzona.

--- Topor z prochu pogrzebowego przepolerowany i na kark śmierciprzy anniwersarzu. przez X. W. wyostrzony i przyhartowany.

- Echo nieśmiertelnéj sławy J. O. Xcia Aleks. na Ostrogu i Zasławiu od żałosnego katafalka wýdane.

- Lew ogniem pałający w osobie W. M. Lanckorońskiego przy wynoszeniu ciała jego pokazany.

--- Kontrowersya Trybunału niebieskiego między żywotem doczesnym, światem przemijającym i śmiercią nieużytą na wyprowadzenie ciała JW. Marcibelli Hippolity i t. d.

--- Fundament przeciw fundamentowi, duchowny przeciw światowemu na obsequiach J. O. Xżnéj Katarzyny Januszowéj Radziwiłłowej i t. d. wystawiony.

- Tytuł po tytułach naleziony, po zgubionych JW. Paniéj Gryzelle i t. d. pokazany,

- Kwiat zwiędły Libanu przez śmierć - na pogrzebie - prezentowany.

- Kościół z ołtarzem nową inwencyą z cegiełek trzech wieży hartownego klejnotu familiéj JW. przez śmierć obalonych – przez X. A. prezentowany.

Pomijamy tu mnóstwo kazań z XVII szczególnie wieku np. Korab na morzu, Wojna z słońcem, Żałosne słońca i miesiąca zaćmienie i t. p. aby to samo pokazać w poezyi oraz panegirykach, jakiémi są:

--- Polskie niebo przy wesołych Himena ogniach JW... przez Kollegium Lwowskie S. J. Poema z fikcyą, bożkami potrzebnémi i t. d.

- Strój Lutnie Appolina przy solennych aktu weselnego applauzach...

— Nowy księżyca ostrogskiego splendor z pożądanego przybysza. — --- Wieża dawidowa w tysiąc tarcz uzbrojona.

- Echo śmiertelne głosu Janowego przy pogrzebie - lub o grobowy kamień lub o Piotrową opokę na sto epigramatycznych wierszów odbite.

— Melodya krzykliwego na wiosnę słowika, przy roskwitłéj gęstwinie od wesołej Kalliopy wysłuchana a przy przezacnym akcie weselnym — na oświadczenie braterskiej miłości rozgłoszona.

Czytelnicy powinni miéć dosyć cierpliwości do przeczytania, kiedy autor miał ją do przepisania tytułów dzieł i dziełek następujących, należących do zwrotu o którym mowa. Chronologia a tém bardziéj dokładne wyliczanie autorów i miejsca druku byłyby tu bez celu: autorowie są wyrazem ducha czasu, bo jeżeli nie ten, to ów byłby pisał dzieła pod nazwą:

- Kometa t. j. pogróżka z nieba na postrach, przestrogę i upomnienie ludzkie.

— Informacya chrześcijańska, sporządzona przez jednego kapłana. Przydała się do tego walna wojna duchowna — przybudował się jakoby alkierzyk o ostróżném życiu za dozwoleniem przełożonych.

Wieniec panieński z rozlicznych kwiatów rajskich z Pisma
 Ś. i zdań Ojców ŚŚ. uwity.

- Manna albo Medytacye i Manna albo ćwiczenia duchowne łacne oraz i pożyteczne na każdy dzień roku.

- Latwy sposób rozmyślania, zebrany z książek...

- Stół mądrości ku zbawiennemu i politycznemu przy stołowych rozmowach posiłkowi...

— Miasto uspokojenia serc ludžkich, sfatygowanych w drogach niespokojnego świata; dla ukontentowania dusz ludzkich otwarte.

- Stonecznik czyli o poznaniu woli Bożéj porównanie, sposobieniu woli ludzkiej do Boskiej...

- Młotek duchowny na cztéry drelowania podzielony.

-- Podpłomyk matki Fary na poły z popiołem łzami jéj rosczyniony, podany dziatkom do skosztowania, jakim ją chlebem częstują.

— Młot na Czarownice... i Czarownica powołana albo krótka nauka i przestroga z strony czarownic zebrana z rozmaitych teologów i doktorów.

— Akt zbawienia — z usilnémi do przebłagania Majestatu Boskiego supplikami. Z przemyślnémi do wypłacenia się z długów czyscowych nawet sposobami. Z nieoszacowanym zasług wiecznych zarobkiem, publicznym dusz ludzkich pociechom, w aktach i affektach nadprzyrodzonych zaordynowany w Krakowie, 1775.

- Snopek miry... Pistolet do zabicia grzéchu śmiertelnego.

--- Ściérka do utarcia gęby zakamieniałemu grzésznikowi.

--- Labirynt świata i dom pociechy t. j. jasny i prawdziwy obraz, jako na tym świecie i w sprawach jego wszystkich nie masz nic tylko mieszanina, kłopot, oszukanie i mamienie, biéda i tęskność a nakoniec obmierzienie wszystkiego i desperacya.

--- Szkoła niebieska otworzona we Lwowie.

-- Port duszy... Wschody do nieba... Trakt do krainy niebieskiéj... Magazyn duchowny ku zasileniu duszy dążącéj do wieczności złożony (1808).

- Płomień serdeczny wróżnych cnot akty rozżarzony.

- Przeraźliwe echo trąby ostatecznej.

- Zwierciadło zakonne, w którém zię zakonniki po wszystkie dni żywota swego przeglądać mają,

— Lampa zapalona.

— Tarcza duchowna.

— Harfa takaż.

- Brama otwarta wieczności.

- Lekarstwo niebieskie przeciwko nagłej a niespodziewanej śmiercj.

- Ogród różany dwu szczepów wonnéj róży.

- Drogi cierniowe albo modlitwy sérdeczne.

 Wieniec liliowy... przewijany bractwami Różańca i Skaplérza.

--- Historya o paciorkach niebieskich, które sam P. Jezus błogosławić raczył i łaski nadać --- na przyczynę błogosławionej Anny de la Croce i t- d.

32

---- Korona niebieska, rożnémi nabożeństwy na cały rok rozłoionémi wysadzona.

- Pochodnia przed oczy duszne człowieka w cieniu świerci zostającego, wystawiona, sby jaśniej widział drogę...

--- Posilek ranny w każdym momencie gotowy dla zgłedniałej duszy grzeszników, kondymentem zbawienia aż do zupełnego nasycenia zaprawiony, z różnych seraficznej miłości Boskiej aktów zehrany.

--- Rózga sprawiedliwości Boskiej, okiem niezasypiającym nad grzesznikami czująca i t. d.

- Przesilenie dnia z nocą albo uwagi zapamiętałogo i zadawnionego w brzydkich nałogach grzésznika, krótkiémi słowami, lecz jasnémi dowodami w czasie dziesięciodniowych rekołekcyj oświęcające – od pewnego kapłana dla poprawy życia rospustnego libertynów tereźniejszego świata i t. d. (1775, Wilno).

- - Proces duchowny pokutującego grzésznika, ostatniego tarminu życia wyrażający obroty i t. d.

- Lot gołębicy albo wysokie i świątobliwe żądze pobożnéj duszy.

-----Wieczność piekielna albo o ogniu, więzieniu i mękach, które w piekle cierpią ludzie potępieni.

Niepodobna wyliczać więcej tych konceptów bez końca. Do nich jeszcze przydać trzeba dowcipy śmieszne, które czytając na płacz się zbiera np.

--- Kokosz wprzód pp. Krakowianom w kazaniu za kolędę dana i t. d.

- Dystrakcye podróżnych pobożne, uczone i ucieszne, dla pobożnych i ciekawych peregrynantów i t. d.

Można te wszystkie dzieła pisane wierszem i prozą wystawić sobie jako jeden wielki poemat dydaktyczny, wyraz po większéj części obłędu i odurzenia, czasem zastanowienia się nad sobą, zebrania ducha i zadumy religijnéj, która leży tak głęboko w naturze człowieka; rozwijając się jednak chorobliwie wydaje przy wyłączności zwrotu niedorzeczności, których przykłady mamy liczne w XVII i XVIII szczegółnie wieku. W całym tym zwrocie pokazuje się sztuka, wysilenie,

przeciwny zatém zwpełnie charakter literaturze ludu, który obok uczucia obdarzony jest rozsądkiem naturalnym i dla tego pełnym jest naturalności w utworach swojéj wyobraźni. Nie można zwrotu, o którym mowa, uważać za dzieło pojedynczych pisarzy; bo ogół szedł za wiatrem wieku, za pędem wody, unoszącym tylu ludzi bez świadomości: skąd i dokąd idą w pielgrzymce swojego żywota? Usposobienie umysłu chorobliwe wyraziło się w utworach dziwacznych, które nakoniec upadły własną nicością. Cóż dziwnego, że po tym zwrocie następuje druga ostateczność i ironia, szyderstwo pod wpływem wyobrażeń XVIII-wiekowych?

## POEZYA LIRYCZNA I EPOS.

Poezya rozwija się bez natchnienia, z małym bardzo wyjątkiem. Twórczość uczucia pokazuje się jedynie w poezyj lirycznéj, ale i tu przeciska się skażenie smaku, sentymentalność wymuszona; stąd brak życia, mocy, wyrazu a bladość trupia pokrywa myśl, sens, znaczenie. W każdym razie *lira* wyżej stoi niż epos, gdzie same tylko tłumaćzenia.

WESPAZYAN KOCHOWSKI, Wojski krakowski, przypominający nam życiem swojém Wojskiego sandomiérskiego, różni się od Kochanowskiego o wiek cały. Różnica ta pokazuje się mianowicie w ukształceniu umysłowem, życie bowiem przodków naszych domowe jest prawie to samo w XVII, co w XVI wieku; zmienił się tylko sposób myślenia, sposób widzenia rzeczy, zapatrywania się na świat i życie. Dla tego to gdzie się Kochowski zwraca do życia domowego i maluje obrazy jego, obraz własnych uczuć przedstawia, tam przypomina poetów XVI-wiekowych np. w owym wierszu:

Mnie lubo szczęście szczupłą miarkę dało Doczesnych fortun, w tém się dosyć stało, Że nie chcę więcéj!

. : 1

Zdaje się, że to pisał Kochanowski: tyle tu naturalności, tyle prostoty! Mitologia paraliżuje nieszczęśliwie obrazy miejscowe; jednakże pośród wyrażeń sztucznych są rysy właściwe poecie np. w wierszu *Myślistwo:* 

> Dopiéroż kiedy myśliwa gromada W domu siędzie u komina, Tryumfują wszyscy bardziéj, Niż kiedy Rzym wzięli Longobardzi To byt na świecie, byt nieporównany, Być jednym z cechu Dyany! I jeżeli nie myśliwy,

To nie jest żywot na świecie szczęśliwy.

Ciekawy to szczegół, rys charakteru i zwyczajów przodków naszych, którzy lubili ruch, zajęcie fizyczne czy to przy zabawie, czy przy pracy na kawałek chleba. Nie jeden taki szczegół spotykamy w Lirykach Kochowskiego, który przypomina poetów naszych najznakomitszych naturalnością i swobodą wylania uczuć; ale ponieważ żył za ostatnich Wazów, Wiszniowieckiego i Sobieskiego (umarł na sebyłku XVII wieku, 1699), odbiły się w utworach jego i wyobrażenia, toczące zdrowy rozsądek społeczeństwa.--- Ważne jest mianowicie dzieło pod nazwą: Annales Poloniae, zwane inaczéj Klimakterami, których trzy części po 7 lat obejmuja (1648 do 1688). Kochowski widział w szlachcie ideały. opisując więc wypadki, nie potrafił czy niechciał wniknać w istotę rzeczy. Widać, że wiek parł na niego i tłumił myśl żywą całym ciężarem przesądów, przez co Kochowski nie mógł się rozwinąć tak swobodnie w dziejach, jak w poezyi, za którą go prześladowano a prześladowanoby pewno bardziej jeszcze za prawdę dziejową, któréj iskierki tleją w zimnym popiele faktów. Klimaktery warte są wielkiego zastanowienia, bo tu jest obraz przesilenia życia społecznego i nowego zwrotu, który się wywiązuje z dawnego porządku

rzeczy: dla tego bez Kochowskiego niepodobna prawie pisać o panowaniu Jana Kazimirza. Rzecz niezawodna, że poezye Kochowskiego rzucają wiele światła na jego pomnikowe dzieło historyczne i dla tego ważne są mianowicie: 1. Niepróżnujące próżnowanie ojczystym rymem na lirica i eppigramata podzielonę. Jest tu swoboda — bo żart, bo myśl wesoła stanowią barwę wybitną pisarzy naszych, 'idących za popędem natury. 2. Ogród, ale nieplemiony; bróg, ale co snop, to innego zboża, kram rozlicznego gatunku (1). Rękopism ten nieznany zdaje się być niemałej wagi dla poznania prawdziwego charakteru pism Kochowskiego. Powstał on podobno z epigramatów, wykreślonych z Niepróżnującego próżnowania, jak się domyśla Ambroży Grabowski (2).

ELŹBIETA DRUŻBACKA, żyła w XVII i XVIII wieku, stanowi zaś przejście do wieku Stanisława Augusta. Życie praktyczne, domowe uchroniło ją od zepsucia wieku, w którym żyła a jako niewiasta pokazuje dar postrzegania, co się odbija w uwagach nieraz trafnych pod względem obyczajowym i religijnym. Raz w niéj widzimy charakter sielski, przy całéj sentymentalności jednak zbliżający się do natury, zwłaszcza gdy wiersze téj autorki porównamy ze spółczesnémi jéj utworami; drugi raz powstaje Drużbacka na otaczające ją zepsucie, które nieprzystawało do jéj duszy:

(1) A. E. Koźmian, w dzielku p. n. *Wyciągi Piotrowickie*, umieścił kilka wierszy satyrycznej treści, które przypisuje Kochowskiemu. Urywki to charakterystyczne wieku, ktokolwiek był ich autorem.

(2) Wyjąwszy: Dzieło boskie albo pieśni Wiednia wybawionego, inne dzieła czyli raczej broszury Kochowskiego należą do liczby wymieuionych na początku dzieł, jak to same napisy pokazują np. Ogród panieński pod sznur pisma Ś. i doktorów wysadzony t. j. epigramata polskie z różnych tytułów o N. Pannie i t. p. Widać, że to pisał wychowaniec akademii krakowskiej, co walcząc z Jezuitami przejęła była ich wady i zaraziła się złym smakiem a tym sposobem zepsucie udzielało się narodowi całemu, który tylko wżyciu praktycznem zachował zdrowy rozsądek, dopóki Jezuici nie zarazili uczucia fanatyzmem religijnym, co im się przedziwnie udało. Nie miejcie za złe, że was rospuszczonych W swywoli sądzę: polskiemu narodu Krzywdę czynicie....

Satyryzm i sielankowość dają Drużbackiej barwę pisarzy wieku St. Augusta, dzieła zaś następujące, jak np.

Nieszczęśliwe przypadki Cefala i Prokrydy. Opis Laidy Korynckiej i t. p.

wiążą imie autorki z wiekiem XVII.

Krasicki, który większą część wierszy Drużbackiej umieścił w Zabawach przyjemnych i pożytecznych, mówi o niej (1), że dała przykład, co może sama przez się moc i dzielność umysłu, ale w opisach osobliwie wydaje się wdzięk wyrazów i żywość imaginacyi. Nie było tu wiele ducha, życia; bo go brakowało jeszcze i za czasów Krasickiego, chociaż był wdzięk wyrazów, jak się trafnie książę ówczesnych poetów wyraża. Wyższość Drużbackiej (Kowalskiej) nad spółczesnych nie ulega wątpliwości, lubo nie była bez wad wieku. Dziś utwory jej mają wartość bardzo względną.

KRYSZTOF OPALIŃSKI, przed Drużbacką żyjący († 1655), więcéj ma w sobie niż ona wyrazistości i życia. Zwrot jego satyryczny pokazuje, że nadużycia jakie za jego czasów miały miejsce oburzały uczucie, że ówczesny stan społeczeństwa nie mógł wytrzymać krytyki rozumu i dla tego fantazya naszego Tacyta ożywiała nadużycia i wszystko złe w rażących przedstawiała barwach. Nie musiało być jednak jeszcze tak źle, kiedy się znajdowali ludzie jak Opaliński, co w wieku Skargi i Birkowskiego pisał:

> Rozumiem, że Bóg kraju za nic nie karze Więcéj, jak za poddanych srogą oppressyą I gorzéj niż niewolę.

(1) O rymotwórstwie i rymotwórcach.

Dzieła Opalińskiego są:

Satyry albo przestrogi do poprawy rządu i obyczajów w Polsce. W kilkadziesiąt lat po wydaniu pierwszém wyszło i drugie na schyłku XVII wieku p. n. Iuvenalis redivivus t. j. Satyry i t. d. oraz trzecie społcześnie (1698) p. n. Icon amicorum albo Zwierciadło i t. d. Tło satyr miejscowe, rodowe, jak u Tacyta i cel pragmatyczny, jak w Germanii owego wielkiego historyka. Pod chropowatym stylem widać uczucie głębokie, gorycz wyssaną ze stanu społeczeństwa psującego się a mianowicie na widok zbytków, gubiących panów i szlachtę. Nasz satyryk czuł to, eo pisał np. że:

Wiele gęba, wiele

Brzuch pański potrzebuje . . .

Było to może wyrażenie rubaszne, nie gładkie, ale rzecz sama gładkich panów krwawa, straszna, chociaż jéj się niewstydzono, bo:

O wstyd mniejsza, ten się dawno wytarł z czoła!

Jest to obraz, są to dzieje nie tylko czasów Opalińskiego, chočiaż ich dziś do całego społeczeństwa stosować nie można; tylko do osób pojedynczych, do których nasz Juwenał mówi:

> Kat po was ojczyźnie, Lepiéj żebyście byli świata nie widzieli.

W rodzaju epicznym tłumaczenia tylko mamy i to nawet pisarzy drugiego rzędu, do których szczególniejsze widać spółczucie, bo ich po dwa razy tłumaczą np. Lukana.

Waleryan Otwinowski, tłumaczył w pierwszéj połowie XVII wieku Metamorfozy Owidyusza i Georgiki Wirgiliusza. Metamorfozy tłumaczył także Jakób Żebrowski spółcześnie prawie z Otwinowskim, lecz daleko lepiéj od niego i dla tego doczekał się nowego wydania w Wilnie (1821) w czasie panowania klassycyzmu łacińsko-francuskiego (1).

Jednym z najgłówniejszych tłumaczów tamtoczesnych jest Ks. Jan Alan Bardziński († 1706), który dość czystą polszczyzną przełożył Farsalię Lukana i wydał w Oliwie na schyłku XVII wieku. W tym samym prawie czasie wyszedł w Oliwie przekład S. W. Chrościńskiego, który napisał Trąbę wiekopomnéj sławy Jana III. Trąba ta, równie jak Laur poetyczny, tłumaczony z łacińskiego, równie jak Faeton lub Prozerpina, tłumaczona z Klaudyana przez Ks. Ustrzyckiego, nie zasługują na uwagę. W ogólności przekładano pisarzy, na których się wykształcić nie mógł ani tłu-

(1) Kazimirz Chromiński, w rosprawie swojej (str. 37), Przeobrażenia Owidyusza w r. 1638 przez Jakóba Żebrowskiego wydane, do najpierwszych dzieł pod względem językowym liczy, dodając (st. 45, przyp. 55), że żadne w jezyku naszym tak wierne a przecieź mocne i wyrazów trafnych pełne czytać się nie daje jak to przełożenie, w którém pracownik, ledwie nie zawziął się pokazać, że i krótkością i mocą Polak może wydołać zachwalonemu Rzymianinowi.- Rzadkie dla swéj zalety dzieło to, szczęśliwych dla Polaka czasów (pisze daléj) a stąd drogo się opłacające, radziliśmy nieraz przedrukować, lecz po wybiciu trzech arkuszy, drukarz prędkiego nie upatrując zysku, dalszéj pracy zaniedbał. W wielu bibliotekach rzadko widzić się daje. O czterech egzemplarzach wiemy."--- Może nie od rzeczy będzie dla rzadkości powyższéj rosprawy Chromińskiego przytoczyć, że ten miał już zamiar wydawać dzieła rzadsze a mianowicie Reja: XII filozofów, Zwierzyniec stanów szlaeheckich, Zwierciadło czyli kształt życia, wyrzekanie na nierząd. Klonowicza prawe bohatera wychowanie, worek Judasza, Flis; Jakóba Lubelczyka, wojna teologiczna przeciw Turkom. Stanisława Orzechowskiego panegiryki, Dyatryby, rozmowy Cynka i inne. Jakóba Górskiego wyborniejsze przemewy, toż sławniejsze dedykacye i listy. Szymona Bendońskiego - wszystkie, Sarbiewskiego rzadsze pieśni i Lechiady ułomki i w. i.

Chromiński (str. 87) powiada, że nie mu się użyteczniejszego nie zdawało nad poświęcenie kilku artykułów w publiczném piśmie peryodyczaém, w którychby mieścić się mogły rozbiory i wypisy celniejszych, ale rzadkich i trudnych do znalezienia pism złotego wicku pisarzy, o czém w swoiej rośprawie namienił.— To było myślą jego (pisze na str. 90) i do tego właśnie słuzyć miał obszerniejszy uieco wstęp (rosprawa wspomniana o Literaturze, słanowiąca pierwsze zarysy Historyi Literatury), odkopujący zatarte już ślady swietnej niegdyś krajowych bogactw kopalni. Zwrot dzisiejszy do wydawał nia pomników dziejowych i w ogólności zabytków piśmiennictwa spodziewał się każe, iż podług życzenia Chromińskiego cofnie się od zguby dogorywająca a szanowne zawsze bogactw krajowych nabytki. .

macz ani czytelnicy a oryginalnie pisano po większej części rzeczy niekoniecznie płynace z duszy, panegiryki nadęte lub sielanki pełne rostkliwienia albo raczéj --- proszę mi darować wyrażenie, ale trudno rzecz oddać inaczéj - czułowatości ślimakowatéj, mazgajowatéj t. j. czucia chorobliwego, nienaturalnego. W Drużbackiej tylko, która mniej uległa wpływom zewnetrznym, sztucznym odzywa się częściej natura, nie wiele jednak życia, zwiedłość jakaś. W Kochowskim przebija się więcej niż gdziekolwiek życia, chociaż brak wyrobienia czuć się daje. Czerstwość jakaś życia tu i owdzie w pismach się jego przebija, lubo z jednéj strony pokazuje się brak wykształcenia estetycznego, z drugiéj - gruntownego oświecenia i stąd to dziwaczny jego zwrot religijny, zapał uczuć zwrócony do drobiazgowości. Zastanowienie się, myślenie widać w jego Klimakterach, widać w Opalińskim; lecz ten ostatni przedstawiał, jak się rzekło wyżej, rzeczy zbyt żywo; tak żywo, że je spółcześni i potomni za satyrę t. j. Krytykę przesadzoną uważali i nie obudziło to zastanowienia tak mocnego, aby na duszę zadziałać mogło. Było to oderwanie się od życia. Innego rodzaju oderwanie się od rzeczywistości przedstawiają nam:

JAN GAWINSKI, spółczesny Kochowskiemu, pisał treny, sielanki, nagrobki i t. p. drobne poezye, które dziś jeszcze wychodzą. W sielankach marzy sobie ideały życia sielskiego, w czasach Jana Kazimirza, wojen kozackich.

 gdy zefir na drzewie listeczkami dzwoni, Do spokojnéj sen mu się smaczniej tuli skroni.
 Czeladka robot pilna, to jego dworzanie,
 Taż za wiernych przyjaciół w każdy mu czas stanie.
 Pracowity wół i koń, to część dworu jego I podpora niemylna do mienia dobrego.

Piękny jest obrazek wsi i życia spokojnego: Wieś spokojna, wieś miła i lubych skarbnica Wczasów ....

33

Tu w wielkiém pomilczeniu cicha ziemia stoi, Kiedy kapela ptasza swe muzyki stroi. Nieba same się śmieją, wiatrek obumiéra Kiedy słowik lub łabędź dumy swe wywiéra.

Wszystko to jest sobie ładne, piękny obrazek, cacko — ale gdzież tu znak, wyraz życia spółczesnego wojnom kozackim? Śpiewak tu woderwaniu, w domowéj zaciszy wiejskiego ustronia, widzi ideały jedyne i dla tego podobać nam się nie może, jakkolwiek wyższy jest niezaprzeczenie nad wielu wierszopisów spółczesnych. Pojedyncze urywki jednak są prawdziwie piękne np. nagrobek kościom na pobojowisku:

Gościu! co na tych polach widzisz kości siła A ziemia ich swojémi groby nie zakryła, Nie lituj stąd. I toć grób dość szlachetny bywa, Kogo cnota osłania a niebo przykrywa.

JÓZEF BARTŁOMIEJ ZIMOROWICZ, urodził się w XVI, umarł w drugiej połowie XVII wieku. Pisał sielanki, w których się przebija więcej daleko życia, niż w Szymonowiczu i Gawińskim; bo, swoje śpiewając rzeczy, zdołał się uchylie z pod ciążącego wpływu sztuki i nieraz dla tego słyszeć się daje w sielankach jego głos natury, czem przypomina Klonowicza, z którym ma coś spólnego w niewyrobionem czyli raczej niewykształconem jeszcze wyrażeniu. Zapominamy o rosczulaniu się jego sielankowem, kiedy nam wspomni o miejscowości. Sielankowość jednakże w ogóle mało przedstawia życia.

SZYMON ZIMOROWICZ, brat młodszy Bartłomieja, urodził się na początku, umarł w piérwszéj połowie XVII 100 lecia w młodym bardzo wieku, bo mając tylko lat dwadzieścia kilka. Talent niewyrobiony, ale niepospolity, jak brata jego. Pisał na wesele tego brata: *Roksolanki* albo *ruskie panny*, gdzie chociaż się odzywa sztuka, naśladowanie tu i owdzie, przemaga jednak natura. Maluje żywo miejscowość, jak np.

Tu ja, nie przy szemrzącym jak przedtém strumieniu, Ani pod lipą albo w jaworowym cieniu, Ale raczéj w alkiérzu, przy ciepłym kominie Będę pieśni powtarzał . . .

Nieporównanie piękny wiérsz jego zaczynający się od słów:

Ja śpiéwam nie wedle świata Za fraszkę u mnie majętność bogata, Fraszka urodzajne włości I nieprzejrzane okiem majętności. Niech drudzy łakomi zysku Szukają z biédnych poddanych ucisku. Niechaj nędznych ludzi pracą Nienasycone szkatuły bogacą; Zbiorą srebro blade z złotem, Ubogich kmiotków napojone potem...

Ten zwrot do stanu społeczeństwa, ta poezya w rzeczywistości pokazują talent wyższy zbyt wcześnie zgasły, pokazują polot niewstrzymany za popędem i głosem natury, sumienia społeczeństwa.

Do zjawisk przypadkowych, bez znaczenia, należą:

Krysztof Niemierzyc, pisał bajki Ezopa wiérszem wolnym, drukowane w Krośnie nad Odrą, przy końcu XVII wieku.

JAN STANISŁAW JABŁONOWSKI, tłumaczył i naśladował bajki Ezopa, które pod napisem: "Sto bajek i jedna" wyszły w piérwszéj a potém w wydaniu drugiém w drugiéj połowie XVIII wieku. Widać tu wszystkie wady, żadnéj zalety wieku: nienaturalność, sztuka, zarozumiałość dumnéj osobistości odznaczają te utwory, drukowane kosztem Joanny z Margrabiów de Bethune, żony księcia - autora w Lipsku, co Jabłonowski podaje zaraz na początku, jako rzecz najważniejszą. Litość bierze czytając te utwory pełne wymuszenia, chociaż autor spodziéwa się, że się czytelnik rozśmieje czytając naturalne expressye i familiarne sensa; tudzież styl prosty, który, jak się autor naiwnie wyraża, affektował do naturalnego wyrażenia. Istotnie wszędzie pełno affektacyi.

Jabłonowski w duchu wieku, w którym żył, tłumaczył wiérszem Fenelona i pisał: "Skrupuł bez skrupułu w Polscze abo oświecenie grzechów narodowi naszemu powszechniejszych, przez pewnego Polaka temiż grzéchami grzésznego, ale żałującego." W tym zwrocie satyrycznym nie bez znaczenia przebija się przynajmniej myśl, sens, jak w statystach i politykach owego czasu. Poprawić trzeba to, co p. Wójcicki pisze (1), że Jan Stanisław Jabłonowski pisał Tacyta polskiego; bo tylko syn jego Stanisław Wincenty Jabłonowski tłumaczył (2) z Amelota: Morale du Tacite sur la Nie wiedział L. Łukaszewicz, że to jest przekład flatterie. tylko i dla tego umieścił Stanisława Wincentego w poczet oryginalnych pisarzy naszych o filozofii obok Fredry. Stanisław Wincenty pisał także wiérsze i życie Ś. Jana Nepomucena — w duchu wieku.

WACŁAW RZEWUSKI w XVIII wieku pisał: Wiérsz na siedm psalmów pokutnych, zabawki wiérszem; prozą zaś rzeczy politycznéj treści i t. d.. Godny pamięci przez życie swoje więcej niż przez prace literackie, z których dzieła dramatyczne nie warte spomnienia. Załuski go słusznie nazywa Virum illustrissimum et litterarum amantissimum — litterarum fautorem singularem, imo et cultorem indefessum i t. p. bo niezawodnie należał on do najświatlejszych ludzi w czasach przejścia od Sasów do epoki Stanisława Augusta.

(2) Ob. Janockiego, część I, Jabłonowski Stanislaus Vicentius.

<sup>(1)</sup> Historya literatury polskiej, tom III, str. 167.

STANISŁAW HERAKLIUSZ LUBOMIRSKI, żył w XVII i na początku XVIII wieku. Pisał w duchu religijnym rzeczy dziś jeszcze godne uwagi, w pismach jego bowiem przebija się zwrot praktyczny, życiowy. Pisma jego politycznomoralnéj treści niemniéj godne uwagi. Z tych najważniejsze: Próżność i prawda (po polsku tłumaczone w Toruniu na początku XVIII wieku) i Rozmowy Artaxerxesa z Ewandrem (po polsku) na schyłku XVII wieku wydane a potém przedrukowane w XVIII. Najsłabsze są wiérsze jego. Ważności czasowej pism łacińskich dowodzi ich przekład na polskie.

SAMUEL TWARDOWSKI, należy do najpłodniejszych wieku w którym żył (XVII) pisarzy i dla tego samego już godzien uwagi. Na nim się wyraża charakter przejścia do zepsucia smaku i rozsądku, czystego, jasnego, rozległego poglądu na życie. Tytuły dzieł jego np. Paskwilina nadobna z hiszpańskiego świeżo w polski przemieniona ubiór i Dafnis w drzewo bobkowe przemieniła się-wyrażają duch wieku. W utworach oryginalnych (bo te dwa tłumaczone były z hiszpańskiego i włoskiego) pokazuje się zdolnym, nieraz nawet natchnionym poetą tam zwłaszcza, gdzie spraw społecznych i czynów historycznych dotyka. Duch pragmatyczny poglądu na dzieje przeszłości w nim się jak w Kochowskim przebija; bo w poetach naszych widać, jak w historykach obcych, pierwiastek historyczny a Kochowscy, Twardowscy i t. p. są naszémi Tucydydami, Liwiuszami. Ważne pod tym względem pisma Twardowskiego są:

- Władysław IV król polski i szwedzki.

— Wojna domowa z Kozaki, Tatary, Moskwą, Szwedami i Węgry, przez lat 12 tocząca się.

— Wojna kozacka późniejsza.

Są to przedmioty, które nie mogły natchnąć poety, jak Farsalia Lukana lub Henryada Woltera; ważne to jednak jego prace pod względem historycznym. Zbiór różnych rytmów Twardowskiego, drukowany w XVIII wieku, wyszedł w XVII p. n. Miscellanea selecta. Zwrot historyczny pokazuje się w niektórych nawet drobniejszych urywkach. Wiele naturalności — odrzuciwszy mitologię i konieczne powijaki form, w które za czasów Samuela wiązano myśli—przebija się w Twardowskim, jak miejscami w sielankowiczach naszych, o których wspomnieliśmy wyżej a nad których ma tę wyższość Twardowski, że przedmiot jego, jako historyczny, żywiej nas obchodzi.

Zwrot historyczny Twardowskich, Kochowskich ożywiał niejednego poetę, jeśli poetą nazywać się godzi człowieka poczciwego, którego uczucie żywe, czasem natchnione, tworzy obrazy równie żywe, z potocznych spraw życia brane i piękne przy całej rubaszności, przy całem nieokrzesaniu wyrażenia.

K. Wł. Wójcicki (1) dał nam poznać z drugiéj połowy XVII wieku poemacik p. n. *Merkuryusz nowy*, gdzie wiele prostoty, naturalności i wdzięku wyrażeń przy wylaniu uczuć, jakie wygrana Sobieskiego natchnęła. Są tu ustępy przypominające nam najpiękniejsze w tym rodzaju utwory nowożytnych poetów naszych, nawet spółczesnych a przytém świeżą surowość wyrażenia Reja, Twardowskiego i t. p. Takiémi są między innémi:

> Toż im niespodziewany Hetman na kark wsiędzie Tym więcéj doda strachu, gdy w rycerskiéj dłoni Zajuszona w tatarskiéj krwi szabla zadzwoni.

Ostatnie wiersze przypominają Malczeskiego, któryby się ich pewno nie powstydził; jak Zaleski wielu ustępów z pieśni historycznych Ukrainy.

(1) Biblioteka Starożytna pisarzy polskich. Tom 1 (1843).

#### Nieporównanie piękne są wyrażenia:

Próżno wzdychasz Hetmanie z garścią twoich ludzi, Bo skoro cne rycerstwo zimny wiatr ostudzi Rozwiną się jako dym — —

Lecą łby jak kapusta, szyje jako głąbie Gołe jako purpura: ten kole, ten rabie. W *Koszu* łez i modlitew gorących tak wiele Jako w żadnym na świecie nie było kościele:

Rubaszność nie jest tu wcale nieszlachetnością wyrażenia, ale owszem dodaje wyrazistośći i życia obrazom, które są odbiciem pojęć miejscowych. Ileż jest życia w jedném westchnieniu:

Boże! który swe imie w każdéj kochasz wierze ! lleż mocy w tych wyrażeniach:

> W siły swoje dufając (Turek) a w polskie niezgody Przysiodłał mostem Dniestru skalistego wody....

> > Złącz świętą rozróżnione animusze zgodą Kiń koła a chwalebną przodków swoich modą W otwartém się z pogaństwem polu szykiem zetrzyj.

Jest to zwrot do króla Michała, zaczynający się od słów:

Nie stój Michale, nie stój! Mars pole otworzył Pierwsze pole twéj sławy, puść oko po ścianach, Przejrzyj się w Bolesławach, Zygmuntach, Stefanach... Niech Turczyn nie urąga językiem zuchwałem Wziął Stambuł i Kamieniec weźmie pod Michałem! Owszem niechaj się mu dziś jego wróżba szpoci Co Paleologowi wziął, niech Tobie wróci! Przerwij wszystkie zabawy, wsiadaj na koń z tronu Nie daj darmo próżnować tak pięknemu gronu Krwi szlacheckiéj: niech tryumf odniesiem od świata, Że nam nie żal, gdy mamy królem swego brata.

Jest to jeden z najśliczniejszych ustępów, jaki nam literatura nasza w ciągu całych dziejów przedstawia. Wyraz to

ą

duszy tak piękny, że żadna literatura nic podobnego w tym rodzaju przedstawić nie może.

W zabawkach nawet, żartobliwéj grze wyrazów odbija się swoboda myśli, któréj żart jest odcieniem przy rubasznéj na pół-żartobliwéj, pół-poważnéj mowie. Zamyślenie raczéj niż uśmiech wywołuje żart, naszym przodkom tylko właściwy.

> Nie stój i porzuć *pióro* cny Polny-*Pisarzu*, Bo nie w *czarnym Czarneccy* sławy kałamarzu Szukali, lecz czerwoną krwią pogańskie grzbiety Farbując — wielkim wodzom dali w dziełach mety.

Homeryczne są piękności w zarysach obrazów cudnych, nieraz dwuwierszowych, jak w naszych krakowiakach np.

> Usławszy niemirowskie gęstym trupem niwy, Jako siewca usiewa sprawny zagon ziarnem albo

Siedm dni całe o rzepie i o marchwi świeżćj, Ani się rozbierając siedm nocy z odzieży Szedł gdzie za *bednarowskie* zakradłszy się lasy Po przeszłym swe Nuradyn czambule miał wczasy.

I daléj:

Dniało, kiedy noc całą zwyciężywszy chodem · Zbiérał wojsko tak długim znużone zawodem I stanąwszy nad głową już pełen nadziei: "Mamy rzecze, o bracia! po licu złodziei. "Patrzy P. Bóg na serca i nasze fatygi, "Że, bieżąc z wiatronogą wieścią na wyścigi "Doszliśmy nieprzyjaciół, których już raz trzeci "Odbiwszy tyle więźniów, tyle małych dzieci "Szabla nasza wojuje. Więc wprzód kto ochoczy

Niech się harcem pokaże i ku koszu skoczy." Rzekł Hetman a żołnierze świętym piersi krzyżem Stwierdziwszy, wysuną się do nich krokiem chyżem, Sam Wódz schyliwszy znaku pod górę się tai.

Mogąż być doskonalsze, wyrazistsze rysy życia poetycznego w samém sobie, natchnionego.

Oto nasza poezya romantyczna, przed napływem klassypuszczająca kiełki w pojedynczych utworach albo cyzmu nawet w pojedynczych ustępach dzieł poetów naszych, jak ów nieznany piewca, jak Zimorowicze, Klonowicz i t. p. co pod otwartém niebem, na świeżem powietrzu i pośród gwaru miast, pośród obozowych trudów lub życia na wsi karmili się pierwiastkami tego życia, które się wylać pragneło nazewnątrz, rwało się do wyrażenia, odbicia się w literaturze tak długo --- napróżno jednak, bo zbyt wiele było ciążących zewnątrz wpływów sztucznych, nienaturalnych, rozwijających się naturalnie w skutku chorobliwego usposobienia społeczeństwa. Jakże te przełyski natury, pokazujące się w natchnionych chwilach talenta dziwnie odbijają od massy utworów bez wyrazu, bez życia; utworów, które się zachowały do ostatnich prawie czasów a do których zastosować można słowa poety, na widok świata konwencyjnego, przypadkowości, dowolności słowem świata nie mającego w sobie życia ani treści, nic ludzkiego:

Bez serc, bez ducha tu szkieletów ludy!

Do poetów nadwornych, dalekich od świata Rejów, Kochanowskich, Zimorowiczów i t. p. należy Stanisław Serafin Jagodyński, który pisał: epigrammata czyli dworzanki — pieśni katolickie nowe reformowane i dziełko większe wierszem p. n. Grosz... pod zasłoną i ozdobą skrzydeł króla ptaków orła... Radziwiłłów... Przy groszu kładą się apophtegmata ludzkiej mądrości, o groszowej zacności i kwestye na niektóre groszowe rezolucye.

W utworach tego rodzaju, w samych nawet pismach Jagodyńskiego przebija się kiedy-niekiedy życie, przebija się naturalność; bo natura ludzka zawsze się rwie do życia, do wyrażenia się nazewnątrz w słowie taką, jaką jest sama w sobie, we wnętrzu (że tak powiem), w łonie swojéj istoty, treści — bo człowiek sobą nigdy być nie przestanie

34

a do największych niedorzeczności, do jakich tylko wnysł ludzki dojść może, jakie np. widzieliśmy w owych tytułach dzieł wypisanych wyżej, używa obrazów z natury i tu i owdzie odbija piętno własnego życia.

Ale sztuka, chociaż nie zupełnie tłumi, głuszy jednak wzrost czyli raczéj rozwijanie się natury i dla tego zarody jedynie, zawiązki tylko, pierwoczęcia wszystkiego dobrego i pięknego widać w utworach, o których mowa. Słaby to głos natury, co się nie pokazuje wszędzie i zawsze, ale się tylko czasami, jak zgryzoty sumienia, odzywa.

# POEZYA DRAMATYCZNA I DYALOGŁ

Epos i lira mało mają wyrazistości życia, uważając na ogół utworów poetycznych w okresie czyli zwrocie drugim, chociaż są wyjątki, pokazujące, że nie zagasło uczucie, nie znikła świćżość wyobraźni. Drama przedstawia zupełny upadek życia, znędznienie, co się wyraża i w zewnętrznych nawet formach a mianowicie téż w uczuciu estetyczném natny ludzkiej, w stępieniu umysłu i odurzeniu, które nie pozwalały pojąć stosunku nauki, myśli do życia. Stąd to nędzota w całém znaczeniu wyrazu w dyalogach, tragedyach i komedyach, do końca téj epoki. Wyjątki są w tym względzie, ale nic prawie nieznaczące i dla tego wpływać nie mogą na zmianę zasady sądu o sztukach dramatycznych.

Zwróciwszy uwagę na utwory dramatyczne a mianowicie tragedye i dyalogi, które Wójcicki w teatrze starożytnym, Trębięki w dopełnieniu tego pisma (1), a sam autor Teatru starożytnego w Bibliotece starożytnej pisarzy.

<sup>(1)</sup> Biblioteka Warszawska, listopad, 1843.

polskich (1) wylicza, widzimy, że w XVI jeszcze wiekn dyalogi jezuickie zabiły u nas zaród żywotny (embryon) rozwijania się sztuki dramatycznéj. Moglibyśmy podług podań bibliografów naszych wyliczyć także szereg dyalogów i sztuk dramatycznych, podobny do przytoczonego wyżéj spisu tytułów dzieł w ogólności, ale byłoby to tylko bałamucenie się erudycyą czczą, uczonością powierzchowną; toby nas do niczego nie doprowadziło, jak wyliczenie napisów mnóstwa dzieł przez Władysława Trębickiego w artykule wspomnianym wyżej nie prowadzi do niczego, bo kilkanaście z nich ledwo a właściwie nawet mówiąc, kilka tylko zasługuje na uwagę. Obojętną jest dła nas rzeczą, kto był autorem dyalogu lub kiedy ten wyszedł, gdy wszystkie niemał dyalogi z XVI, XVII i XVIII wieku podobne są. Jaka ich treść i barwa? ogląd szezegółów nam pokaże.

W dyalogu jednym polskim z piérwszéj połowy XV. wieku Wiara, któréj na pomoc przybywa Wszechmocność boska, rozmawia z Rozumem a ten ze Znysłami. Wiara gani Rozumowi, że rozmawia ze Zmysłami i powiała, że tylko łaska Boża była, iż się nie zachwiał a w uniesieniu patetyczném deklamuje:

Nie dziw, żeś mnie niepoznał o dworny rozumie Ustaw mych i uczynków dworność twa nie umie. Jestem wiara, kto wierzy, *nie czymi pyłania* O czém wierzy....

Jest tu dążenie do stłumienia rozumu i w ogólności nieprzyznawanie znaczenia naturze ludzkiej. Barwa wydatnie jezuicka. Suche to morały i tak oderwane, tak nie mogące się połączyć z życiem praktyczném, że żawsze jak oliwa na wiérzch wypływają i przechodzą w deklamacyę czczą, nic a nio nieznaczącą, nie wpływową. Takich morałów pełno

(1) Tom VI, str. 297 i nast. p. n. Bibliografia.

u nas po wszystkich dyalogach i sztukach dramatycznych, mianowicie w chórach, które wprowadzano na wzór dramy greckiéj. W dyalogach pisanych po łacinie chóry są polskie, bo morał, jak ewangelia, kazanie—dostępny hyć dla wszystkich powinien, w ojczystym więc wyrażony języku np.

> Kto na swym własnym wiernie przestawa, Temu wszystkiego hojnie dostawa Nie lada klejnot nic nie korzyścić A każdemu się na wszem ujścić i t. d.

W dramatach łacińskich widzimy ciągle chóry polskie: pokazuje sie, że charakter liryczny pieśni wymagał języka polskiego, równie jak wszystkie wstępy. W tych chórach i wstępach najczęściej nudne są uwagi, bo zbyt ogólne, mało maja życia. Wyjątki w tym względzie są prawie nie nieznaczące. — Ta samą ogólność bez życia pokazuje się najczęściej i w rozmowach osób; rozmowach, które się nieraz niczém nie wiążą, nie trzymają ze sobą. Wychodzi np. sługa i skarży się, że źle sługom a gani panów. W innéj sztuce wychodzi pan i skarży się na złe sługi: wszystko to niesmaczne, trywialne. — Zwrot ten satyryczny nudny jest, jak owe morały bez życia, wszystko bowiem powtarza się w koło a czytelnik nic się nowego nie spodziéwa prócz morału a czasem satyry obyczajowej. Strasznie to niedorzeczne rozerwanie nauki i życia, bo cały dramat, czy to komedya, czy tragedya, ma nadobie najczęściej morał bez życia.

Przystępujemy do rozbioru szczegółowego znakomitszych zjawisk literatury dramatycznéj, zaczynając od: "Dziewosłąba dworskiego mięsopustnego uciesznego", sztuki bez roku wydania, zdaje się jednak że z XVII wieku, bo ma charakter tego wieku (1).

(1) P. Wójcicki (*Teatr*) mieści ten utwór pod r. 1637 i w ogóle (*Biblioteka*, tom 5) między 1632 i 1648. Władysław Trębicki powiada, że nie wić dla czego ta sztuka umieszczona pod r. 1637, zwłaszcza (?!) że Euzebiusz Słowacki, który ją opisał, domyśla się, że ten rzadki zabytek poezyi polskiej

W prologu téj Komedyey dworskiej miesopustnej žak się odzywa, że: "będą różne zabawy, nie jednakie potrawy" podobne to ma być do życia ludzkiego pełnego rozmaitości, bo: "wszak też życie inszego, inaksze niż drugiego." W następnych kilku wiérszach, opowiadając treść rzeczy czyli (jak wtedy nazywano) sprawy, usprawiedliwia się niejako z obranéj formy dramatycznéj czyli raczéj widowiska teatralnego, mówiąc: "Lecz że prędzej wierzycie, na co sami patrzycie — wyńidzie tu wnet taki, który mając dostatki, po swéj-woléj żyć będzie." Myśl tu jest, jest chęć przedstawienia plastycznie osób żyjących a w pieśniach lirycznych, mianowicie zaś chórach, objawia się zamiar przedstawienia strony wewnetrznéj życia ludzkiego, lubo ja ujeto w suchy morał, nic więcej. Inaczej tu autor pojmuje sztukę dramatyczną, niż Rej dyalogi: oba jednak mają na dobie--popularność (dostępność dla ogółu). Aby przedstawić wolę człowieka, ten pierwiastek życia, ten węzeł działalności dramatycznéj a mianowicie swą-wolę t. j. swawolę człowieka w walce z wolą ogólną, żyjącą w myśli i sumieniu jego-na to Szekspira trzeba, trzeba tragików greckich lub dramaturgów, jak Szyller, Gete i t. p.

Bardzobyśmy jednak powierzchownie rzeczy brali, pogardzając utworami własnémi dla tego, że jest na świecie Szekspir, Szyller lub Gete. Owszem zastanowić się trzeba dobrze i przedstawić w sposób wyczerpujący ten zawiązek sztuki dramatycznéj, który—uważając go ze stanowiska estetycznego — dopełnienie stanowić może historyi sztuki dramatycznéj w ogólności, przedstawiając w zarodzie i piérwszéj iskierce to, co w całym rozwoju życia pokazało się np. w Szekspirze. Umysł nasz wznosi się do poznania praw

złożony być musiał przy końcu XVI lub na początku XVII wieku.— Jest to szczególniejszy sposób rozumowania a zresztą spór *de lana caprina*, bo wXVII wieku dyalogi na początku i na końcu są podobne: nic tu chronologia nie znaczy. ogólnych rozwoju sztuki badając zjawiska jéj, utwory — we wszystkich dobach rozwinięcia t. j. na wszystkich stopniach kształcenia się. Dziewosłąb przedstawia rozmaitość wielką, gdzie się "pomiesza płacz z śmiechy"— prolog zaś każe "z przykładu takiego brać, co jest lepszego." Bohater główny sztuki Pamphilus zaczyna od morału czyli raczej ogólnika, że:

> Każdy człowiek według lat i według godności Nie powinien obchodzić swojéj powinności. Stotek — letnym, bujny wiek — młodości przystoi: Nie wiem czego się mam jąć, myśl się we mnie dwoi.

Dwór otaczający naszego bohatera (Marszałek, Sekretarz, Galant, Śpiewak i Skoczek, Pochlebca) rozumowaniem swojém utrzymuje to rozdwojenie myśli. Prowadzenie całe dramatu jest prawie martwe, bo niemal wszędzie spotykamy suchą krytykę, rzeczy ważne czasem pod względem obyczajowym lub moralnym, dla sztuki dramatycznéj jednak będące niczem. Kilka wierszy tylko pokazuje ruch, działalność dramatyczną a mianowicie, gdy się chłopięta kłócić zaczynają podczas rozmowy Marszałka, Pochlebcy i Spiewaka. Jest to szkic surowy, ale żywy (1) i jeden wierszyk, jedno wyrażenie rubaszne, nieokrzesane, przez które jednak odzywa się po molierosku życie potoczne, więcéj warte niż całe chóry i dyalogi.

Oto są próbki dyalogu czyli raczéj rozmowy, składającéj się z mnóstwa urywków, bo każdy czyni uwagi podobne

(†) Chłopięta tymczasem (pisze autor) mają za zasłoną grać wkarty i za łeb chodzić:

Niechaj tak, weźmiesz w marmus, starsza moja kralka; Marszałek. Biją się. Skoczek. Musi tam być utarczka jaka. (Skoczek bieżawszy do nich, rozwodzi je). Marszałek. Cóż to tam?— Skoczek. Nic, chłopięta grają. Marszałek. Ale wźdy? i t. d. lub niepodobne do uwag drugiego a węzła dramatycznego, coby je spajał — nić ma. Najczęścićj tu jedni drugim potakują a jeżeli się zawiąże spór to obojętny, błady lub tak marny, że koniec jego i treść przewidzić łatwo.

Tak sługa Gemba mówi w następujący sposób:

Zewsząd dziś kapie na sługi, Ledwe nas nie wprzęgą w pługi, Niewiem co już wymyślają Na zdech rób a mało jeść dają. By wżdy mytko dobre dali Wierneć by sługi miewali i t.p.

Hausknecht. Gębusiu! mnieś to z gęby dopieruchno wyjął i.t.d.

Mniéj blada, rumieni się nieco życiem rozmowa Pochlebcy, który moralizuje nieszczerze o powinnościach sług dla panów i Pamphilus'a z Marszałkiem o interesach domowych, z Pochlebcą o marnotrawstwie, gdzie wiersz dzielny o zbytkach zalotnika:

"Bo co panna — to folwark; co droga — to długi?..

Pomijając dyalogi, sprawy całe, nadzwyczaj słabo prowadzone<sup>4</sup>, zwrócić musiemy uwagę na spotkanie się naszego bohatera z diabłem i śmiercią. Od wieków u nas uosobione są te pojęcia, jak duchy u Szekspira, bo młodzieńcza fantazya wcielała pojęcia w postacie zmysłowe i dla tego tó niezawodnie przejęliśmy się tak łatwo mitologią grecko-rzymską, która stanowiła bardzo długo szatę naszych poezyj a nawet prozy (1). Diabeł i śmierc rozmawiają z ludźmi Pamphilus'a a ci śmierć nazywają: klępą, diabły zaś ją zowią: ciotusią, babą. W prowadzona na scenę Wiara mówi do Węglika (diabła):

Stul pysk przeklęty Węgliku!

(1) Tak samo ludy germańskie przejmowały wyobrażenia rzymskie Ob. Gervinus'a Geschichte der poetischen National-Litenatur der Deutschen. 1 Theil. Wszystko tu niewykształcone, nieokrzesane, nieludzkie, jak niektóre ustępy w Reju. Uzmysłowione pojęcia wprowadzone w stosunki życia potocznego rażą np. gdy się diabeł ze śmiercią bije a potém wołają do téj ostatniéj Niemca doktora?!!! Dziś podobne rzeczy bawią czerń, gdy jéj pokazują lalki, bawią gmin nieokrzesany. Społeczeństwo, które bawiły podobne dyalogi, było także gminem, czernią nieokrzesaną albo raczéj dziećmi niewykształconémi lub zepsutémi, jak czerń salonowa. Najwyższy stopień zepsucia smaku i zdrowego rozsądku pokazuje się w rozmowie Pamfila ze Smołką, następującej:

#### Pamphilus.

Cóż Bóg ze mną ma takiego, O com oskarżon od niego, Nie pożyczał mi niczego, Nie ma zapisu żadnego. Jam mu też nic nie zastawił.

Smolka.

któż ci to dał
 Coś dłużnikom pozastawiał?
 Kim żyjesz, kto w cię wlał duszę?

Ten żart niesmaczny, to pospolitowanie Istności Najwyższéj i morał w ustach diabła na dobitkę — budzą uczucie przykre; uczucie smutne, że umysł ludzki wykrzywiony mógł tworzyć podobne niedorzeczności, rzeczy niestworzone, gdzie nic do nas nie przemawia, wszystko czcze, bez sensu i myśli. Niesmaczniejsze jeszcze nad to wszystko przybycie Wiary. Ta ratuje Pamfilusa, około którego śmierć się uwija z diabłami. Cóż to za postacie! Wiara, idąca z krzyżem jako Pani i zamierzająca się krzyżem na diabła albo Anioł przylatający z wielkim pędem. Wiara ta drogą *laski* osobliwszéj wybawia naszego bohatera z rąk śmierci i diabłów, Anioł zaś daje na to argument: Nie sądź takich, co z krewkości Przychodzą do nieprawości. Bo takim Bóg sprawiedliwy Zawsze bywa miłościwy i t. d.

Nie można pomyślić zdaje się nic nędzniejszego nad ową mieszaninę, gdzie się kłócą diabły, śmierć, doktór Niemiec śmierć leczy, moralizują zaś Diabeł, Anioł i Wiara. *Persony* te są uosobieniem niedorzeczności, rojących się po głowach biednych autorów, odbijających jednak i w tym kalejdoskopie usposobienie umysłowe swojego wieku, jak to zaraz zobaczymy, przejrzawszy kilka jeszcze sztuk w tym rodzaju. Smutna pomyślić jak zwiędła podówczas była literatura nasza dramatyczna.

W trajedyi o polskim Scylurusie-Scylurus był to ów król Scytów, co synom kazał łamać pęk strzał, naprzód razem a potém pojedynczo, aby im dać przykład zgody w obrazie plastycznym-widać persony roskoszy w Parysie, męstwa w Herkulesie, mądrości w Dyogenesie polskim, trzech synach Scylurusa polskiego. Celem dramatu jest (jak zwykłe) morał, co prolog ogłasza. Rzecz niby poważna, ale są i ustępy krotochwilne, bo:

> Nie, wadzi w rzecz poważną krotochwile wplatać I myśl troskami złomną z weselem pobratać.

W dyalogach widać ogólniki czcze, tam nawet, gdzie na pozór zdają się coś wyrażać. Dyogenes np. prawi, że się uczył *alchimii dusznéj* w akademii t. j. nie być hardym, hamować gniew, unikać zbytku:

> Patrząc więcéj na niebo niż na ziemię nisko Jednakże umiłować żywot, jak śmierć bliską Poznać Boga i siebie..... W księgach roskosz, uciecha i bankiety moje,

Minerwy i Febowe cieszą mnie pokoje.

35

Ojciec mu potakuje:

Tak ci tu na šwiecie wszędzie

W roskoszy cnoła nie będzie i t. p.

Ale to wszystko, uważając na sposób, w jaki jest wypowiedziane, na stosunek aktorów do widzów i cel pierwszych, którym był widocznie zysk, nic więcej— trywialne jest, oklepane, nikczemne, bo cóż to za nędzny moralista, który się w końcu przymawia o łaskę rozmaitemi sposoby np. w Scylurusie:

Łaskę tym wizerunkom pokażcie prosimy. W Mięsopuście:

> Co abyście przyjęli Z łaską, prosim i mieli Na nas wzgląd i baczenie Gdyż za takie *czośczenie* Godzi się podziękować, Ba wierę i darować.

W procesyach, które były rodzajem dyalogów pobażnych, epilog był inny; ale bo i cel processyi zupełnie inny, nie zabawa. W tego rodzaju igrzyskach uroczystych przemagająca jest strona liryczna, chóry, pieśni. W ogólności każda sztuka dramatyczna daje się rozłożyć na pieśni czyli *lirę* i epos czyli opowiadanie, fira zaś i epos są albo żartobliwe (1) albo poważne. Poważne dyalogi zbliżają się do utworów religijnych stroną liryczną np. Dyalog przez Piotra Gonczyna o śmierci księżny Koreckiej zawiera bardzo poważne chóry i treny, stanowiące część dyalogu. Pojęcia umysłowe mosobione w śmierci, aniołach, diabłach, personach z mitologii branych — nadają zawsze bladość trupią i pozór śmieszności dramatom i dyalogom. Śmierć występuje zawsze w barwie mniej więcej komicznej i pyta niesmacznie, jak Scylurusa:

(1) Żart ma wielkie znaczenie w poezyi dramatycznej, nie tylko u nas ale i w literaturze niemieckiej, francuskiej, angielskiej, włoskiej i t. d.

### Jak się masz panie? Zdrowie twe tanie

albo prowadzi rozmowę sielankową np. z księżną Korecką:

Knieżna. Dokąd gotujesz tę swą ostrą kosę? Śmierć. Tam gdzie dopiéro twój kwiat pije rosę. Ksieżna. Potniesz go młodo, jeszcze nie na dobie! Smierc. Takiego wonność najwdzieczniejsza w grobie. Ksieżna. Nie męstwo dobyć na młodego broni, Śmierć. Przestepstwo żywić kogo sam Bóg goni. Ksieżna. Subtelne jeszcze do rany me kości, Smierd. Ale duch żartko bieży z takich włości.

Trzeba było wieku XVII aby wydać co podobnego, bez ładu (jak to mówią) i składu. Brak tu wykształcenia smaku w najwyższym stopniu czuć się daje. W Scylurusie polskim uosobiona jest Roskosz i Cnota, które prowadzą znośną rozmowę walcząc ze sobą a Herkulesem. Ogłada wiersza przypomina Kochanowskiego a że nie ma tego nieznośnego dowcipu, tego zwierzęcego rzec można uzmysłowienia pojęć, które widzimy w Dziewosłąbte, daje się czytać nawet z pewną przyjemnością, np. początki oderwania się Roskoszy, gdy Herkules po śmierci ojca mówi:

Boże ty sam w kres szczęsny mój wiek racz prowadzić! Równie piękne pojedyncze urywki w mowie Cnoty, bez względu na wyrażenia zarwane z mitologii:

> Dom mój jest czysty, który na skale wysokiéj Przez wązką skałę wiedzie w górę pod obłoki, Boć ja nie zwykła zdradzać, tam prącować trzeba... Na twardym darniu znieść noo bez snu pod gwiazdami, Głód, pragnienie, znieść zimno i z przykrémi dżdżami: Marsowe to biesiady, boskie krotochwile i t. d.

Występująca nadto *Sława*, głosi:

Nic nie mając, mą wszystko, o kim ma wieść śpiewa. Stawa ta mówi wcale po ludzku, chociaż rubasznie do Parysa, z którym się rozmawiały persony mitologiczne (Pallas, Juno), jak z Herkulesem uosobione pojęcia umysłowe (Roskosz, Cnota):

Nie w półmiskach kosztownych, nie w pieszczonéj gębie Nie w kuflu, ni w namiotach, ni w upstrzonym zrębie Nie w roskoszy, ni w strojach, nie w nadobném ciele Mieszkam: wiedźcie to w świecie, moi przyjaciele! Lecz w pracy i w żołnierskiej usilnej ochocie I w madrości uczonych, w mierze, w szczeréj enocie.....

Po téj prostocie następują znowu cudaczne obrazy kalejdoskopu, dziwolągi, prawdziwe roccoco nowożytnéj poezyi i sztuki, a mianowicie malarstwa i muzyki — rozumié się jednak, że to wszystko w zarodzie. Pokazuje się, że u nas od czasów Sofrony, było wszystko w zawiązku; ważna to rzecz, że chociaż w zawiązku, było jednak, istniało własną siłą, z rodzimego usposobienia umysłowego wysnute. Jest to pierwszy początek poezyi fantastycznéj.

Cóż to za fantastyczne np. obrazy, co za dziwny płód umysłu, płód, któremu podobne wydawała romantyczność, gdy wpada trzech diabłów : Kostruban z wiosłem, Duliban z maźnicą i Mędrela z kostkami i zaczyna się ruch, życie prawdziwie dramatyczne w następującej rozmowie:

> Kostruban. Smaczniku Parysie Moich szwagrów flisie. (do drugiego diabła) Dulibanie sługo A gdzieś był tak długo? Mędrela. Ha ha, ha — rzućmy kości Kto go z nas wychłości.

Podziwiać trzeba tę prawdziwą niespodziankę, to coś szekspiroskiego w słabym zawiązku. I dla czegóż w słabym? Bo zaraz się zaczyna grube uzmysłowienie pojęć i to, co u Szekspira stało się cudną formą artystyczną w Makbecie i dziwnie pięknych ustępach Hamleta — u nas się zamieniło

na gruby i nie nie znaczący żart, powłokę grubą, przedrzeźniającą tylko pojęcia, których być miało wyrazem, formą doskonałą, bo przemawiającą do rozumu i uczucia razem.

Zważywszy, że u nas za Zygmunta III. grywano sztuki dramatyczne w jezykach obcych a mianowicie łacińskim i włoskim, że za Władysława IV nawet "Dafnis przemieniona w drzewo bobkowe" grana była po włosku a "Wybawienie Rugiera z wyspy Alcyny" i opera o S. Cecylii nie mają żadnego prawie znaczenia pod względem treści, bo to są zjawiska przypadkowe, szczepy obce, które się u nas przyjąć nie mogły --- powiedziechy można w ogólności, że teatr jest u nas bez znaczenia a literatura dramatyczna małej wagi. Chromiński (1) powiada o czasach Zygmuntów, na które szczególniejszą zwrócił uwagę, że co do teatralnych bawideł, w wieku tym nie myśleli o nich rodacy: prócz bowiem odprawy poslów greckich i to na predce od Kochanowskiego pisanéj — więcej cale nie mamy (2). Dziś po wydaniu źródeł pokazuje sie nowe pole badań mianowicie co do komedyj.

(1) Rosprawa o literaturze, str. 29.

(2) Autor w przypisku własnoręcznym, na egzemplarzu wspomnianéj rosprawy, dodał do słów powyżej przywiedzionych: "*i komedyi Rybaltowską zwanej"* a dziś dodać można do tych dwóch sztuk dramatycznych następujące:

Dziewosłąb dworski mięsopustny ucieszny.

Z chlopa król.

Szkolna mizerya w dyalog zebrana.

Komedya szoltysa z klechą i w. i.

Nim przystąpimy do rozbioru tych utworów dramatycznych i wskazania piętna odznaczającego je, zobaczyć trzeba, jakie miały znaczenie 3 wspomniane wyżej sztuki (Dafnis, Rugier i o S. Cecylii) w ogólności, w dramaturgii bowiem polskiej nie mają one żadnego prawie znaczenia, chyba język polski w niezłym przekładzie Jagodyńskiego lub Twardowskiego zająć nas może. — Były to piękne

110

Komedya Rybałtowska zasługuje już przez to samo na uwagę, że osoby w niéj wystawione (rybałt, gospodarz, konfederat, dziad, baba, Albertus, klecha) są nasze, miejscowe i to nie osoby ze świata konwencyjnego, ale ze świata pospolitego, jak bohatérowie poezyi ludowéj. Jakkolwiek skądinąd, wartość mićć może ta komedya pod względem języka, większą ma daleko, jako jedna z tych sztuk, co w XVII wieku przedstawia w dramaturgii pierwiastek romantyczny, jaki np. Klonowicz w poezyach swoich polskich i łacińskich pokazuje. Przypomnijmy sobie, że Rej, że Zawicki, Kochanowski szukali jeszcze bohatérów w Grecyi, Azyi, Egipcie, jak późniejsi klassycy francuscy – bohaté-

cacka, zabawki wystawne, ale nic nieznaczące, bez treści: bo cała sztuka na formę tylko się wysiliła w tych trzech utworach dramatycznych. W Rugierze do takiego stopnia nié ma sensu, że tŕzeba było napisać Argument albo summę rzeczy i do tego Moralitas, aby pokazać jaką autor chciał wyrazić myśl w swoich cudacznych obrazach. "Ruggier (taki ma być sens moralny z téj bajki teatralnéj) każdego człowieka młodego, zwłaszcza dobrżeurodzonego i wychowanego reprezentuje. Alcyna z Fraucymerem (?) i syreny—naturalne inklinacye, pobudki i okazye roskosznych błędów i obłędliwych roskoszy znaczą. Przeciwnym sposobem Melissa, co się zrazu srogim Atlantem pokazuje, znaczy cnotę, inspiracye boskie, dobre rady i przywódzcę do dobrego. Panięta i Panienki oczarowane i w niewoli pod drzewy i górami będące, znaczą affekta, którémi uwikłane fantazye i humory, od których młodość nie jest jeszcze uwolniona (\*).

Dafnis przemieniona w drzewo bobkowe — jest to zabawka mitologiczna, na któréj wystawie napawać się można było radością dziecinną, patrząc np. na Neptuna jadącego na wielorybie, jutrzenkę na obłoczku ze czterema zefirkami lub banię, na któréj siedzi Szczęście it. p. Podobne cuda i cacka bawiły widzów w Rugierze a wystawa historyi o S. Cecylii zachwycać musiała. Najwyższe

(\*) Biblioteka starożytna pisarzy polskich, tom 3, str. 257.

rowie zaś komedyi *rybałtowskiej* i wielu innych sztuk dramatycznych należą do naszego świata rzeczywistego z domieszaniem istot fantastycznych z mitologii (zastosowanych do miejscowości) i djabłów, duchów, uosobionych pojęć j ak w Szekspirze. Było więc u nas zbliżenie się do literatury romantycznéj ludu w poezyi dramatycznéj.

Przystąpić teraz wypada do rozbioru innych zjawisk dramatycznych, aby scharakteryzować bliżéj, dokładniéj dramaturgię naszą w téj epoce czyli zwrocie.

Z chłopa król. Jest to komedya dworska Piotra Baryki. Bajka o chłopie, co był królem, do dziś dnia trwa między ludem: treść więc jest wzięta wyraźnie z podań ludu a osoby wszystkie miejscowe i brane ze świata pospolitego, co jeszcze wydatniéj pokazuje barwę ludową komedyi. W prologu naiwnie sobie Myśliwiec i Piwoski opowiadają treść komedyi. Sołtys pijany i przyśpićwający sobie: hoj! hoj! ha! ha! i t. d. jest osoba wybornie, żywo wystawiona. Rotmistrz i Ciurowie, pijący wiwaty, niemniéj w sobie mają życia. Brzuchowski, figura komiczna doskonała w sweim rodzaju. Pije on:

pochwały spółczesne oddawane téj historyi S. Cecylii dowodzą zachwycenia słuchaczów i widzów. Tekst był snać mniej ważny, bo zachowano tylko treść (summe), gdzie obrazy np. pola i gajów z Dunajem i Wisłą razem (uosobionémi i rozmawiajacémi ze sobą) — Sarmacvi, na tronie sporządzonym z łupów wojennych i rozmawiającej, jak rzeki, których boginie tańczą i śpiewająbożków rozmaitych - słońca siedzącego na arce światłości i rozmawiającego z Fastonem --- Etny i Platona z Proserpiną --- grona panien, Trytonów morskich --- okiętu Argonautów z Jazonem--piekła z Tytanem i Tantalem, nakoniec obraz S. Cecylii męczenniczki i nieba z duszami i obraz Apollina śpiéwającego z towąrzyszeniem cytry, małżeństwo Najjaśniejszych Majestatów, z powodu którego dana była sztuka --- obrazy te przedstawiają dziką mieszaninę, dziecinne połączenie dwóch światów chrześcijańskiego i pogańskiego.

### wszystkich piwowarów zdrowie, Co ich jest w Polsce wszystkiej, nie tylko w Krakowie. Że na wątrobę naszą taką nam ochłodę, Gdyby nie ta musiałby człowiek łeptać wodę.

Rubasznie to-prawda, ale czy nie naturalnie?- Przypomnijmy sobie spółczesne tytuły dzieł drukowanych a tu znajdziemy bez porównania więcej sensu, niż w owych: delicyach nieba i ziemie, mannach i medytacyach, stolach madrości, posagach duchownych, purpurach zbawiennych, robakach sumienia, procesach duchownych, wiecznościach piekielnych it.d. it.d. it.d. Surowy ten wyraz natury równoważy zabujałości nie-naturalne, które przedstawiają obłąd rozumu ludzkiego. Tu się bawią, używają mięsopustu, tańczą a potém dla krotochwili chcą z sołtysa pijanego zrobić sobie komedye --- radzą rozmaite, płaskie mniej więcej żarty - nakoniec staje na tem, że go mają przebrać za króla. Pomijam stronę obyczajową, historyczną komedyi, zwracając uwagę jedynie na rodzaj utworu, uważając go w ogólności za pomnik estetyczny, nie zaś historyczny. Wszędzie się przebija wyobraźnia, zbliżająca komedyę, o której mowa, do pieśni ludu, tylko naturalnie więcej tu sztuki: widać, że to utwór człowieka na pół-uczonego, ale zresztą znającego lud. Gdy się chłop budzi, przebrany za króla, w głowie mu się kręci i naiwnie się dziwi wszystkiemu, co go otacza.

Piotr Baryka przypomina Moliera, który także w zbliżeniu do ogółu społeczeństwa szukał natchnienia, chociaż (rozumié się) talent to nieporównanie wyższy nad naszego *Piotra Barykę*, idącego snać za instynktem, czuciem, pociągającym go do malowania niższych słojów społeczeństwa. Sołtys wraca po niejakim czasie do piérwszego stanu swojego i rzecz się kończy żartem. Jest to utwór myśli wesołéj, celu w nim żadnego nie masz ani nauki, przyczepionéj niezręcznie: dla tego odznacza się swobodą i naturalnością przy całém nieokrzesaniu formy.

W sztuce: Szkolna mizerya w dyalog zebrana — kantor, klecha, pleban, Zofka kleszyna (żona klechy), gospodyni plebana — są to osoby miejscowe, z ludu. Chóry. przeplatają rzecz samą, nie zachowującą form podziału sztuki dramatycznéj. I tu natura maluje się w całéj surowości. Chór (żywe odbicie niektórych pieśni ludu) pokazuje skłonności, odzywające się w ludziach:

> Rano wstawszy z pościołeczki, Napijmy się gorzałeczki, Napiwszy się, więc do chleba I paciérza niepotrzeba, Bośmy się go namówili, Gdyśmy przy kościele byli (1).

Ten sam duch odbija się po części w komedyi soltysa z klechą, chociaż dowcip w niéj płaski, rozum się jednak przebija chłopski (zdrowy). Jest tu komika w najniższym stopniu rozwinięcia. Obrobienie przedmiotu słabe. Przedmiot snać wzięty z powiastek ludu, w których się przebija pogarda nauki a ufność w rozum nieuczony, naturalny (chłopski). Morały klechy budzą niesmak jakiś, raz dla tego, że się nie na miejscu, drugi raz, że język nieostrugany, nieociosany z grubszego nawet.

Sztuki dopiéro co wymienione ważne są dla tego, że mają w sobie mniéj więcéj naturalności. Inne np. Dyalog mięsopustny, gdzie Nizus, Euryalus i kompania prawi morały, które się niczem nie wiążą ze sobą, nie warte są rozbioru; bo to są utwory głów łaciną zakutych, o których można powiedzieć z poetą, że to arystokracya głupstwa uczonego:

(1) Wielka szkoda, że ta sztuka, podobna nieco do poprzedzającej duchem swoim (chociaż nie treścią) nie doszła do nas w całości.

3(

### Takie wszystko czcze, jałowe, Nieużyte, zimne, twarde, Takie nudne, takie harde!

Sztuka o chwalebném meczeństwie Ś. Stanisława jeż nie ma barwy ludowéj. Ani tu śladu natury: osoby historyczne występują w ogromném mnóstwie... a mianowicie król Bolesław Śmiały, Wszewłod książe ruski, Stanisław biskup krakowski, Piotrowin wskrzeszony z trzema synowcami a przytém senat, dygnitarze, dworzanie, metropolici, rycerstwo, wojsko konne i piesze. Uosobione pojęcia i niepojęcia np. cztery wiatry, cztery części świata i osoby mitologiczne i złe duchy, djabły, nakoniec Bezbożność, Sława, Cnota, Zwycięstwo, Polska. Obrazki tu dla dzieci widzimy, sensu żadnego rozumnego, mieszanina zreszta świata pogańskiego i chrześcijańskiego, przedstawiającą jakby parodyę Dante'go. Sens moralny pokazuje - cel niebieski życia. Taki sam cel widzieliśmy już po części w polskim Scylurusie. a szczególniéj w Dziewosłąbie, gdzie się wyraźnie przebija już odwołanie się od ogólnych praw natury, do szczególnéj laski:

> Chyba żeby Bóg z nieba Z dziwnéj swojéj hojności Okazał znak litości.

To już barwa XVII-wiekowa, zaród dyałogów jezuickich, mieszanie religii do rzeczy potocznych — bez sensu. Pod względem obrobienia artystycznego, sztuki wspomniane są niczém prawie, bo wszystko co tam widzimy ważne jest tylko jako zaród, jako zawiązki, które się rozwinąć, przyjąć nie mogły, dla braku wykształcenia estetycznego piszących. Uważając na te zarody, porównywam je z tworami Szekspira co do pomysłu, ale nie co do wykonania (1).

(1) Zwrócimy jeszcze uwagę, że w sztuce p. n. *Chozroes* S. Anastazyusz męczennik dopuszcza duszy Hormizdy, zabitego przez syna swego Chozrdesa,

. .



Komedye przedstawiające nam osoby ze świata rzeczywistego, tchną, pomimo nieokrzesania swojego, czerstwością życia ludu prostego, który wychowała sama natura. Wiek XVIII a nawet początek XIX nadaje ogładę, stara się tylko o formę estetyczną, zwraca uwagę na stronę zewnętrzną poezyi

a kiedy się zwrócono do treści (która się oddawna rwała do życia, chociaż w piérwszych dopiéro życia zawiązkach), wtenczas powstała poezya w ogólności a w szczególności • *poczya dramatyczna* dzisiejsza, w któréj forma usiłuje być wyrazem najodpowiedniejszym treści.

Zbyt wiele było pstrocizny w układzie mnóstwa sztuk bez planu, bez sensu i dla tego nie mogło powstać nic naturalnego. Wszędzie brak życia. Morał suchy nie przemówi do duszy. Niewypowiedzianie przykre wrażenie budzi czytanie sztuk dramatycznych późniejszych. Widzimy tu rozmaitość zjawisk, pośród których niepodobna się dopatrzyć żadnéj myśli, bo ci co je pisali bógwié co wymyślali i sami pewno sobie z tego co pisali, nie byliby zdolni zdać sprawy. Przy największéj cierpliwości niepodobna czytać tych dyalogów.

W XVII wieku, kiedy najniedorzeczniejsze jak tylko pomyślić można tworzono dramata np. Brama Grzymała Pandana i t. p. (2) gdzie między innémi Grzymała do

aby pobudzała Syroesa do zabicia ojca. — Przypomina tu się żywo Hamlst w Szekspirze, który używa ducha, jako silnéj sprężyny, uosobienia głosu, powołującego Hamleta do zemsty. Forma to była cudna, ale korzystać z niej nie umiano. Autor Chozroesa nie był Szekspirem.

(2). Nie mogę się odjąć chęci przytoczenia treści jednéj sceny dramatu, o którego programmie pisze A. T. Chłędowski (Dopełnienie Bentkowskiego, str. 140, p. n. Kościół w tym wieku sta lat (1640) od herezyey obroniony i po świecie szeroko rozszerzony przez Zakon S. J. Na scenę wchodzić mają: państwa, królowie, zakony, mądrość, wieczność, kościoły: jedne allegorycznie, drugie in natura — straszliwe walki z heretykami i t. d. Oto treść sceny ostatniej: "Pallas będzie dziękowała zakonowi S. J. że świat oświecał. Narody będą dziękowały Bogu za dobredziejstwa przez zakon S. J. wzięte?! Kościół w niebie tryumfujący pokaże się a z nim dwadzieścia męczenników z palmami i koronami na głowie, dziękując zakonowi za jego prace i w niebie bramy swojéj zaprasza Neptuna — pokazały się i tłumaczenia z Rasyna i Seneki. Piérwszy to zawiązek tłumaczeń, które potém literaturę naszą zalały; ale zawiązek przypadkowy (w XVII wieku), dopiéro bowiem w połowie XVIII wieku tłumaczyć u nas z francuskiego i naśladować formy pseudo-klassyczne zaczęto, naśladowano zaś długo; bo nie było geniuszów twórczych a celujących w tym rodzaju utworów Szekspira (a cóż mówić dopiéro o Eschylu?) — nie znano.

W XVI wieku tłumaczono już u nas komedye Plauta i Terencyusza a w XVII tragedye Seneki. Dość mamy danych z XVI wieku, aby ocenić wpływ, jaki dramaturgia starożytna wywrzéć na polską musiała. Był on w ogóle nieznaczący. Forma klassyczna tragedyi Jephtes i Odprawy posłów Kochanowskiego pokazuje, że nasi poeci jak w bardzo wielu pieśniach, tak i w tragedyach pisanych jakby od niechcenia naśladowali formy starożytnych; w dramacie jednak Reja (Józef) i innych doszłych do nas sztukach nie czuć prawie tego wpływu, co pokazuje, że poezya dramatyczna, jako mająca najwięcej wyrazistości życia (epos i lira pod tym względem stoją daleko, daleko niżéj), najmniéj się poddawać zwykła obczyźnie, która wywierając wpływ na nią, zabija ducha i formę tylko nadaje. W XVII wieku Jan Alan Bardziński i Morsztynowie, jako tłumacze, zasługują na uwagę. Pierwszy, tłumacz Lukana, pisząc na schyłku XVII i początku XVIII wieku, bogacił jak mógł i jak umiał język polski, upadający wtedy nagle pod wpływem i łaciny i francuszczyzny tak, że Bardziński uchronić się nie mógł wpływu obczyzny i dla tego dziś o jego poezyach, o jego tłumaczeniach

mu zaplatę nagotowaną pokazując."— Rzecz sama najlepiéj przemawia za sobą i komentarza niepotrzebuje !? Były to czasy głębokiego upadku umysłowego w kraju naszym.

Zakon Jezuitów sam sobie nadawał miana: grono czyli towarzystwo, poczet głupców Jezusowych. Spotykamy to miano po róźnych miejscach wypowiedziane wyraźnie a zresztą we wszystkich napadach na rozum, jakby ten nie był darem Boga, darem dla człowieka najdroźszym.

zapomniano. Trudno sobie wystawić do jakiego stopnia upadku przyszedł nasz język i literatura na schyłku XVII i początku XVIII wieku, kiedy żył nasz tłumacz Seneki, Lukana i Boecyusza. Rzecz godna uwagi, że właśnie wtedy tłumaczono autorów drugiego rzędu, bo dopiero przy końcu XVIII wieku i na początku naszego pokazały się tłumaczenia różnéj wartości: Homera, Tacyta, Platona i t. p. Znamię to pisarzy niesamodzielnych, że się rzucają na drobiazgi albo zajmują się pracami bez wyboru, ducha i treści, nie umiejąc jéj nadać formy: tak *Bardziński* pisał wierszem summę S. Tomasza z Akwinu, rzecz z formy swojéj najpoważniéjszą, jak późniéj Załuski—bibliografię nawet wierszował a Kurpiński jeszcze chciał mitologię i inne tym sposobem wykładać nauki.

Dwaj Morsztynowie odznaczają się, jako tłumacze, szczególniéj zaś Jędrzéj Morsztyn, tłumacz Cyda Kornela. Stanisław Morsztyn pracował, jak Bardziński, nad przekładem Seneki i Andromachy Rasyna. Cyd albo Roderyk nosi na sobie znamiona ówczesne sztuk dramatycznych polskich a mianowicie uosobianie pojęć i rzeczy. W Prologu występuje tu Wisła i prawi między innémi:

> Jam téż pilno spieszyła, Żebym tu na czas była, Upaść do nóg z swą danią Przed mym panem- i panią 1 powiedzićć im i t. d.

Jak tu czuć wiek XVII, wiek panegiryków!

# PROZA.

Nosi na sobie wszystkie znamiona upadku ducha i dla tego odznaczają się tylko pisma, obejmujące prosty zbiół faktów, bez powiązania ich jednym nawet duchem, myślą

ŀ

i zawierające uwagi, postrzeżenia praktyczne; życie praktyczne bowiem staje się gwiazdą przewodnią zbawienia, gdy się człowiek wyrzeknie nauki, nie uważając jéj za drogę wykształcenia prawdziwego. Myślenie głębsze, jak się to pokazuje z dzieł przytoczonych na wstępie tego okresu a którym podobnych wychodziło nieskończenie wiele, zwichnięte było i skażone w zasadzie: stąd ani głębszego pojęcia dziejów ani filozofii i w ogólności uprawy naukowości, opracowania nauk pożytecznych dla społeczeństwa nie widzimy.

Andrzéj Maksymilian FREDRO pisał w drugiéj połowie · XVII wieku, pisma zaś jego wychodziły jeszcze w XVIII i XIX wieku. Pisał to dzieje krajowe od śmierci Zygmunta Augusta, to uwagi pod położeniem kraju a mianowicie o porządku wojennym i pospolitém ruszeniu. Z dzieł pisanych po łacinie najgłośniejsze: Monita politico-moralia, bo się dziesięcių za granica i w krajų doczekało wydań. Najważniejszém dziełem, które go czyni pamietnym w piśmiennictwie krajowém, sa: A. M. Fredra Kasztelana Lwowskiego przusłowia mów potocznych albo przestrogi obyczajowe radne, wojenne ---- które się doczekały kilku wydań w każdym wieku, nawet w XVII, bo i wtedy ceniono ten praktyczny zdrowy rozsądek, ten rozum, co się wyrabiał z doświadczeniem wieków całych a którego Fredro doskonałym jest wyrazem. Rozsądek obok poczciwości nie dopuścił tu ani zepsucia smaku, ani zepsucia języka, co jest zawsze zewnętrzną wewnetrznego skażenia oznaką: dla tego to przysłowia Fredry są na swoje czasy najczystszą, wyborną napisane polszczyzną.

F. Bohomolec wydając przysłowia Fredry powiada, że autor mógł je sprawiedliwiej mianować: filozofią obyczajową; Fredro wszakże i w tém pokazał głęboki rozsądek, że swoich przysłów nie nazwał żadném mianem naukowém, ale prosto przysłowiami. Tu się mieszczą postrzeżenia nie tyle teoretyczne t. j. ogólne, wynikające z głębokiego zastanawiania się nad istotą rzeczy, ile płynące z doświadczenia i uważania zjawisk szczególnych, postrzegania pojedynczych zdarzeń życia społecznego.

Powiedzieliśmy wyżej, mówiąc o przysłowiach narodowych, że one stanowią niby jedną wielką księgę mądrości praktycznej, bo to istotnie poemat dydaktyczny narodu w nieskończonej liczbie zdań rapsodycznych.

Zdania te urywkowe, owoc doświadczenia wieków, zbiérać dopiéro zaczęto, kiedy życie narodu w całéj pełni ducha rozwijać sie przestawało a myślano tylko o wyrażeniach czyli wyrzeczeniach (przysłowiach, przypowieściach) oderwanych już od samego życia. Znakomitym przysłów narodowych zbiéraczem jest Salomon Ryśński, który na początku XVII wieku wydał Przypowiości polskie, przedrukowane kilkakrotnie. W XVI i XVII wieku, kiedy ostateczne że tak powiem wysilenie myśli, sprzeczne i rozrywające życie ludzkie zwroty wyobrażeń znużyły ludzi, szukano snać pociechy, ulgi i zaspokojenia stroskanéj myśli w życiu praktyczném, które rozwiązywało prosto i naturalnie pytania najważniejsze, zagadnienia najżywiej obchodzące człowieka. Dziwić sie wiec nie bedziemy, że Rysińskiego, który wyrażał zwrot praktyczny, życiowy uwielbiano i pisano o dziele jego, że:

> Muza słowieńska te jego zabawy Osądziła być godne wiekuistéj sławy: Sławy, którą, Bóg zdarzy, ty zakwitniesz wszędzie Dokąd potomków enego Lecha stawać będzie.

Rysiński oprócz *Przypowieści* pisał satyry i tłumaczył psalmy Dawida, nosi więc na sobie charakter pisarzy XVI wieku. Co do *Przypowieści* spółczesni mu przyznawali zasługę zbiéracza, który jakkolwiek miał wielką zasługę nie był wszakże pisarzem twórczym, chociaż (powtórzymy słowa pisarza spółczesnego),,trud nie mały napełnić kołczan zniósłszy w kupę w szerokiém polu rozstrzelane strzały—chociaż ciężka fatyga zboże po garści rznąc wiązać w snopy." W istocie, zacząwszy od Rysińskiego możemy wszystkie następne zbiory przysłów uważać za wielkie słowniki, bo jak słowniki nie obejmują ducha narodu, ale jego słowa, wyrazy; tak pojedyncze wyrzeczenia są tylko wyrażeniem myśli, uwag rozerwanych, jak członki organizmu, życia wszakże organicznego nie przedstawiają. Życie to organiczne widzimy w dziełach najznakomitszych przeszłego okresu pisarzy: w XVII zaś wieku ani Rysiński zbierający przysłowia, ani Fedro piszący piękne urywki nie wyrażają go, jak wyrażali Rej albo Kochanowski i t. p.

Znakomici pisarze nasi w XVI wieku np. Kochanowski, Górnicki, nie mówiąc o tłumaczach Pisma S. zajmowali się i teoretyczną uprawą języka, zwracali uwagę na jego mechanizm i budowę zewnętrzną. Zastanawiając się nad ich dziełami, nad kierunkiem religijnym i obyczajowym treścistych pism tych autorów, nie mówiliśmy nic o pracach teoretycznych mało-ważnych w ogólności od czasów Parkosza. Teraz przeciwnie, poglądając na prace Rysińskiego, zwrócić winniśmy uwagę na obrabianie zewnętrzne przedmiotów, znamionujące okres ten cały. Wspomnimy tu przedewszystkiém Jana Mączyńskiego, chociaż obok niego są ważne prace we względzie uprawy języka: Kochanowskiego, Górnickiego i Orzechowskiego, Jana Januszewskiego, Zaborowskiego, Seklucyana, Stoińskiego (Statoriusa), Tucholczyka, Wojciecha Bazy Szczebrzyckiego (Baza Scebricensis). Mączyński, jeden z najwięcej wykształconych ludzi swojego czasu, znający dokładnie język grecki, hebrajski, wydał piérwszy słownik łacińsko-polski w drugiej połowie XVI wieku i dla tego ma wielką zasługę w piśmiennictwie naszém słownikarskiém, na co Chromiński dawno zwrócił uwagę. Grze-

górz Knapski (Cnapius) jest drugim bardzo znakomitym w tym względzie pisarzem, który wydał: słownik polskołacińsko-grecki i łacińsko-polski p. n. Skarbca (Thesaurus) w piérwszéj połowie XVII wieku, równie jak przysłowia p. n.: Adagia i. t. d. Słownik Knapskiego nie jest zupełnie własnym jego utworem: korzystał on z Mączyńskiego (jak Kromer w kronice z Długosza), niegodnie go wszakże poniża. Mączyński nigdy nie straci zasługi, że pierwszy torował drogę następcom. Chociaż więc Knapski dokładniejszy jest, nie mniej ma zasługi Mączyński, piszący spółcześnie ze sławnym Kalepinem, do którego słownika wszedł podobno tekst polski Mączyńskiego. "Słowniki dwa wielkie Mączyńskiego i Kalepina (pisze Knapski) liczne wady szpecą"-praca wszakże Mączyńskiego służyła za podstawę słownika polskołacińsko-greckiego Knapskiego, który dziś tak jest niedokładny, jak przed nim był Mączyński --- nie odmawiamy mu jednak zasługi pracowitości olbrzymiej, jak Mączyńskiemu.

Inne prace słownikarskie mniéj są ważne. Godny uwagi pod względem użycia praktycznego jest słownik wydany przed stu prawie laty Abrahama Troca: francusko-polskoniemiecki i polsko-francusko-niemiecki, z dodatkiem niemiecko-polskiego przez Moszczeńskiego daleko mniejszéj wartości. Sam Troc, używany jak Knapski, jest w ogóle mniéj ważny, chociaż także prawdziwym jest skarbcem mowy polskiéj, bo tu jest mnóstwo nie tylko wyrazów, ale całych wyrażeń, wyrzeczeń przytaczanych z naszych pisarzy, jak w najlepszych słownikach starożytnych zdania z autorów klassycznych.

Pamiętny jest także Frańciszek *Menżński* (Mesgnien), który pisał ogromny Skarbiec (Thesaurus) języków wschodnich, gramatykę polską prawie spółcześnie ze słownikiem Troca przed wiekiem, nadto zaś gramatykę włoską i francuską dla Polaków.

37

Adagia wydawali po Knapskim pijarzy: Zawadzki i Żeglicki. Adagia te doczekały się kilku wydań. Mówimy tu o Adagiach dla tego, że te zbiory wyrzeczeń upowszechnionych podobne są do zbiorów słów czyli wyrazów używanych powszechnie. Nie możemy tu pominąć sławnéj w swoim czasie Frazeologii Wagnera. Dziełko to podręczne, niezmiernie ważne w użyciu praktyczném i do dziś dnia będące jeszcze, jak Troc albo Knapski w obiegu, jest porządnym skrótem skarbców, o których było wyżej.

Przechodząc od języka t. j. spisu wyrazów i wyrażeń w zbiorach przysłów i słownikach do bibliografii i biografii t. j. spisu ksiąg, ich tytułów i zewnętrznéj postaci, równie jak życiorysów autorów — zastanowimy się przedewszystkiem nad niezliczoną prawie liczbą najróżnorodniejszéj zresztą, treści prac ważnych w tym względzie Szymona STA-ROWOLSKIEGO, który pisał w pierwszéj połowie XVII wieku († 1656). Prawie niepodobna upatrzyć związku w pełnych rozmaitości pracach jego, pomiędzy którémi pod względem literatury najważniejszémi są:

1. Scriptorum Polonicorum *Hecatontas* seu centum illustrium Poloniae scriptorum elogia et vitae.

2. De claris oratoribus Sarmatiae.

Dzieła te wydawane w Frankforcie, Wenecyi, Florencyi, nie mówiąc o wydaniach w kraju, zawiérają szczegóły o pisarzach naszych, zebrane bez najmniejszéj krytyki i braku. Widać w nich dobre chęci poczciwego Starowolskiego, który wypracował dzieł tyle dla uwiecznienia sławy kraju swojego, pisał: *Declamatio contra obtrectatores Poloniae* a w dziełach swoich nigdzie nieszczędził pochwał, pocieszając się wystawianiem sielankowém wszystkiego co swoje w najpiękniejszém świetle ułudy, w czasie, gdy wszystko tak szybko do upadku zmierzało a dawna sława kraju mierzchnąć zaczęła. W dziełach jego nie trzeba szukać krytycznego po-

glądu na rzeczy, opracowania, odznaczającego się czystością pojęcia, jasnością i prostotą układu i systematycznego porządku w rozwijaniu toku rzeczy. Wymagać po autorze tego, czego napisać nie mógł, jestże to znakiem krytyki naukowéj? Dzieła te przedstawiają bardzo wielkie mnóstwo szacownych szczegółów, zawiérają rzeczy krajowe, opowiedziane przez człowieka, któremu nie obce było wykształcenie ogólne, jak tego dał dowód w dziele "Polonia sive status regni Poloniae," wyszłém w Kolonii w tym właśnie czasie, kiedy statystyka w Europie zaradzać się zaczęła a które doczekało się niejednokrotnego potém wydania i w kraju i za granicą, gdzie je więcej niż w kraju własnym ceniono i przedrukował sławny w dziejach statystyki powszechnéj Conring. Dzieło: Monumenta Sarmatorum viam universae carnis ingressorum, obejmuje wiele ważnych szczegołów i dat, których przechowanie z nagrobków Starowolskiemu jedynie winniśmy; nie można więc powstawać na niego dziś za błędy, które poprawić możemy, ale raczéj cenić go, jak pomnik źródłowo ważny w braku innych. Inne pisma jego wydawane w języku łacińskim i polskim a dotyczące rzeczy polskich, noszą na sobie to samo, co i wyżej wymienione, piętno t. j. zawierają niemały zbiór wiadomości ważnych i postrzeżeń, odbijających nieraz żywo i dokładnie duch czasu i położenie, stosunki społeczeństwa obok pochwał bez liku i płytkiego, powierzchownego sądu. Same napisy dzieł polskich i łacińskich treści historycznej i statystycznéj w znaczeniu obszerném tego wyrazu, teologicznéj i prawnéj, literackiéj pokazuja, że to był Skarbiec wiadomości szczegółowych, uwag i postrzeżeń pojedynczych; całość to wszakże w postaci wielkiego słownika historyczno-politycznego i statystyczno-literackiego niespojona jednością myśli, ale przedstawiająca rozmaitość uwag będących owocem postrzeżeń zdrowego rozsądku a obok tego mechaniczne sku-

- 1 - **-** - **-**

pienie faktów. Starowolski odznacza się nie tylko jako uczony polihistor: jest on także mówcą, autorem kazań i ważnego pisma obyczajowej treści p. n. "Reformacya obyczajów polskich, wszystkim stanom ojczyzny naszéj teraźniejszych czasów zepsowanych bardzo potrzebna, tym zwłaszcza, w których jest białe czarnem, dobre złem, potega sprawiedliwością, wola prawem, upór słusznością, krzywda odpustem, niewstyd światobliwościa, utrata pochwała, obżarstwo grzecznością a jednem słowem quorum deus venter est." Dzieło to maluje zwyczaje i obyczaje miejscowe i pod względem szczegółów szacowne, jak tyle innych pism Starowolskiego; zbyt wiele tu atoli ogólników nic nieznaczących a lekarstwa, jakie autor podaje, rady i morały-jakkolwiek pokazuja dobre chęci, nie zdradzają wszakże żadnéj wyższej myśli, głębszego w naturę społeczeństwa poglądu. Widać tu człowieka rozsądnego, ale w kole życia, za którego obręb ani przesądy nie siegnął myślą badawczą. Podoba nam się zresztą wielka łatwość i swoboda wysłowienia się, gdy autor to dowodzi to opowiada dykteryjki na przemiany, to przytacza zdania pisarzy lub sobie zadaje pytania i odpowiada na nie a zasady swoje nieraz żywémi popiéra przykłady.

Józef Jędrzėj ZAŁUSKI, referendarz koronny, urodził się na początku, umarł w drugiéj połowie XVIII wieku, różnych doznając życia kolei, które jednak nie wiążą się bezpośrednio z jego pracami naukowémi, wyłącznie bibliograficznemi. Jego usiłowania całożytne teoretyczne i praktyczne przedstawiają, jeżeli się tak wyrazić można, summę dzieł a zatém literatury piśmiennéj do XVIII wieku włącznie. Obywatelskie jego poświęcenie się w tym względzie znane jest a skutki widocznie wpływowe zbawiennie się przyczyniły do ożywienia nauk w kraju naszym. Miał on od młodości (pisze Janocki) nadzwyczajną chęć do nauk i nienasyconą miłość bibliografii. Kształcenie się jego w Paryżu nie mogło mu nadać wcale ducha wszechstronności, bo ani *Dares* ani *Pelletier* lub *Montagne*, których tam słuchał w Kollegium sorbońskiem, ani sama Sorbonna nie były to ogniska oświecenia, jakkołwiek Załuski uwieńczony tu został bakkalaureatem Ś. Teologii. Korzystając z położenia swojego w towarzystwie i stosunków, w jakich zostawał za granicą, zebrał ogromną bibliotekę i do zbiérania ksiąg innych zachęcał powoli, równie jak do czytania, otwiérając przed wiekiem Bibliotekę swoję dla użytku publicznego, odkąd się właśnie piérwszy brzask nowego zwrotu naukowości zaczyna.

Prace Załuskiego dla bibliografów tylko ważne i wymienianych we wszystkich dziełach bibliograficznéj treści, tudzież prace Janockiego, równie ważne na swoje czasy, wyliczać tu byłoby bezowocnie. Powiemy tylko, że prace te uważać można, podobnie do wyżéj wymienionych, za rejestr czyli katalog książek, spis ich tytułów i powierzchowności, co aż do naszych przetrwało czasów. Co do Janockiego, ten bardzo często wdaje się w opisy szczegółów życia i ludzi, co nie mają żadnego związku z literaturą; zawsze atoli ma zasługi jak Starowolski, że zebrał szczegóły, o którychbyśmy bez niego nic nie wiedzieli.

Prace Załuskiego i Janockiego we względzie literatury są ważne, ale powierzchowne: o sądzie krytycznym nie może tu być mowy, bo piszący nie mieli wykształcenia, usposobienia a zresztą w czasie swoim nawet myślić nie mogli o sądzeniu pisarzy i dzieł. Dość było pokazać, że istnieją dzieła: tego dokonał Załuski. Trzeba było pokazać, że są autorowie i Janocki wystawił nam szereg wielkich ludzi, których nazwiska czytamy w słowniku jego z zadziwieniem; bo się najczęściej dowiadujemy o urodzeniu, godnościach, tytułach, które szukającego nauki nic a nic obchodzić nie mogą (1).

Pierwsze zawiązki naukowości a mianowicie historyi, która u nas jest przedmiotem powszechniejszego zajęcia niż każda inna nauka, winniśmy usiłowaniom Niemców: oni w XVIII wieku zajmować się dziejami naszémi zaczęli, co wynikało ze stosunków politycznych. Tak Hoppe pisał o historykach, Dawid Braun o historykach, politykach i prawnikach polskich i pruskich, Hartknoch i Godfryd Lengnich o rzeczach polskich i pruskich, starożytnościach, historyi, prawie i wielu pisarzy monografij.

Gdy z jednéj strony pisma najliczniejsze do tego okresu należące przedstawiają bałamuctwo myśli, nic więcej, pod względem treści; gdy dzieła jaśniejące zdrowym rozsądkiem są rzadkie a w najważniejszych przedmiotach autorowie zewnętrznéj tylko dotykają strony— cóż nam przedstawia nadto proza godnego uwagi? — Jedne tylko dzieje a zresztą nauki związek z niémi mające. Zasługują pod tym względem na uwagę ci mianowicie pisarze, co się zajmowali opracowaniem dziejów spółczesnych albo bliskich sobie, których zatém

(1) Sa wszakże pisarze, którym zawdzieczamy przechowanie wiadomości ważnych pod względem naukowym np. Andrzej Wegierski (Regenvolscius), który w dziele wspomnianém wyżej, wyszłém w drugiej połowie XVII wieku, zawarł wiele wiadomości tem ciekawszych, że je z innej przedstawia całkiem strony niź pospolicie, rzuca więc nowe światło na znanych z XVI i XVII wieku pisarzy-jakkolwiek stronny jest, gdy do reformowanych liczy wszystkich prawie znakomitych XVI wieku pisarzy, nie wyłączając Jana Kochauowskiego. Lubieniecki i Sandius, w XVII, Lauterbach zaś w XVIII wieku nie mało w dziełach swoich zawarli wiadomości, jakkolwiek z różnego się na rzeczy zapatrywali stanowiska, bo Lubieniecki był Aryaninem, Lauterbach zaś Luteraninem powstającym na Aryan, jak Załuski na wszystkich różnowierców.-Pisma tego rodzaju a nadewszystko dzieła ludzi, będących zwrotu swojego wyrazem-bo o wyliczanie nazwisk mniej znaczących już dziś nie idzie w Literaturze — poznać koniecznie potrzeba, aby mieć wyobrażenie, co która strona znaczyła, co wyrażała? Dla tego ciekawą jest bardzo rzeczą: Historya luterska i Historya kalwińska Jana Poszakowskiego Jezuity, napisana przed stu prawie laty oraz pisma Węgierskiego i Lubienieckiego z XVII wieku, dotykające tego samego przedmiotu. Najlepiej się tym sposobem wyda barwa wieku.

charakter jeżeli nie przeniknać, to przynajmniej odgadnać i pragmatycznie' wyłożyć je mogli. Oprócz wspomnianych wyżej Kochowskiego i Twardowskiego, którzy dotykali wojen sąsiedzkich a mianowicie kozackich, zastanawiających nad sobą uwagę powszechną, godne jeszcze wspomnienia pisma o Kozakach Jana Bytomskiego, Samuela Grondzkiego, Joachima Pastoriusa i Szymona Okolskiego dyaryusze, stanowiące materyały do dziejów, równie jak prace Twardowskiego, Kochowskiego i Wawrzeńca Rudawskiego, który jak poprzedzający pisał po łacinie i wiele dla przyszłych badaczów zachował szczegółów ciekawych, bo pisał z zamiłowaniem prawdy i znajomością rzeczy. Dzieło jego ma napis: Historiarum Poloniae ab excessu Vladislai IV ad pacem Olivensem usque seu Annales regnante Joanne Casimiro. Jest on także autorem dzieła o prawie cywilném i kanoniczném (Repertorium juris). W XVII wieku wychodziło wiele pism historycznéj treści o Polsce za granicą, bo kraj nasz obcych w XVII i XVIII wieku obchodził nie mało, z powodu stosunków swoich zewnętrznych, które narażały byt jego i zagrażały mu. Kronika polska Lauterbacha (po niemiecku) i Historya polska, którą Solignac napisał w języku francuskim są godne pamięci.

Z pisarzy krajowych, piszących dzieje spółczesne odznaczają się jeszcze:

STANISŁAW KOBIERZYCKI za ostatnich Wazów pisał: Dzieje Władysława IV i Oblężenie Jasnéj Góry Częstochowskiéj, oba dzieła po łacinie. Jan Wydżga zachował nam niektóre szczegóły ciekawe z czasów wojen szwedzkich w dziele p. n. Historya albo opisanie wielu poważnych rzeczy, które się działy podczas wojny szwedzkiej. Augustyn Kordecki, przeor Częstochowy, opisał szczegółowo jej oblężenie pod nazwą: Nowa Gigantomachia in Clara Monte i t. d. Styl i sposób wyrażenia jest tu wcale nie szczególny, pokazuje się wszakże duch ożywiający pisarza i społeczeństwo, duch poświęcenia i wytrwałości, niezależny od sposobu myślenia, zapatrywania się na rzeczy i wyrażania się, stylu, który nosi na sobie oznaki upadku umysłowego, stężałości form i zepsucia smaku.

Ostatnim znakomitym pomnikiem historycznym, który kończy szereg odznaczających się naszych pisarzy dziejów z XVI wieku, jest Kronika Pawła Piaseckiego, wydana po łacinie około środka XIX wieku. Szanowny ten pisarz, o którym już wspomnieliśmy wyżej, odznacza się znajomością dziejów powszechnych i zapatruje się wszechstronnie na krajowe. To drugi Długosz, Klonowicz, pod względem prawdomówności, pisarz nieoceniony, szanowny, drogi. Obok niego nikną prace Rubinkowskiego, owe Janiny, owe Promienie cnót Augusta II i t. p. oraz skróty np. Kołudzkiego i t. p. nic nieznaczące. Charakter skrótu (compendium) nosi na sobie historya Litwy przez Wojciecha Kojałowicza, który korzystał ze Stryjkowskiego, jak sławny Kromer z Długosza; ma wszakże te zalety, że przerobił kronikę Stryjkowskiego podług własnego widoku i dla tego to pokazuje się tu ruch umysłowy, zaród widoczny samodzielności, zdrowy rozsądek, co niezawodnie i przyczynić się do rzadkości dzieł autora musiało w czasie, kiedy zdrowy rozsądek nie koniecznie był cierpianym. Historya Litwy pisana po łacinie doczekała się przekładu Ratomskiego, jak Kromer Błażowskiego. Murinius i Chwalkowski piszą, dzieje pruskie.

Mniéj ważne są prace literackie Jakóba Sobieskiego (ojca Jana III), ważniejsze zbiory Andrzeja Chryzostoma Załuskiego, mówcy istatysty niepospolitego, wydane na początku XVIII wieku, ale najważniejsze do poznania ducha XVII wieku są Pamiętniki Jana Chryzostoma Paska. Trafne jest postrzeżenie Władysława Trębickiego, że Pasek mógł

być przekształconym, podsuniete nawet szczegóły, lecz o ile ten zarzut całości dotyczć, jest bezzasadny, krytyka bowiem historyczna wyższa zawsze stanie w obronie Pamiętników, którychby nikt naśladować nie zdołał, nosza one bowiem zbyt wyraziste, zbyt żywe znamię wieku. Raczyński w Poznaniu wydał część rekopismu, Lachowicz cały w Wilnie. Nic szacowniejszego nad te zarysy życia wewnętrznego społeczeństwa, poczciwości obok nadużyć, poświęcenia i prawości obok swawoli. Pamiętniki te, równie jak wspomniana wyżej Gigantomachia pokazują czém stało społeczeństwo, którego cząstką sami piszący byli? Życie domowe Pasek malnje, jak nasi poeci a wspomnienie dawnych czasów ożywia piszacego w drugiej połowie XVII wieku. Cudne to odbicie życia, którego jasna strona pokazuje się obok cieniów satyry nieraz może zbyt zjadliwéj, aby skutecznie na poprawe społeczeństwa wpłynąć mogła. Pamiętniki do tych i późniejszych czasów wydane przez E. Raczyńskiego np. X. Kitowicza i t. p. tu miejsce znaleść powinny: są one nieocenione, przedstawiając mnóstwo szczegółów, których się nie domyślano nawet a które czasem się przeczuwało, odgadywało z ogólnego dążenia wieku. Pamiętniki np. znane pod nazwiskiem Otwinowskiego pokazują Stanisława Leszczyńskiego w inném świetle niż się długo bardzo przedstawiał ten dorywczy monarcha, który miał tak idealne pojęcie i wyobrażenia tak oderwane od życia historycznego, że byłby ich nigdy zapewne nie zdołał urzeczywistnić w państwie--- w Lotaryngii zaś przedstawiał mu się najwłaściwszy może zakres działania. W dziełach Stanisława Leszczyńskiego, żyjącego od drugiéj połowy XVII do większej połowy XVIII wieku, widzimy wiele bardzo myśli pięknych, zdolnych może przyczynić się do uszczęśliwienia a przynajmniej spokoju-duszy pojedynczego człowieka; we względzie jednak państwowym (politycznym) są to sielanki, piękne marzenia, ale tylko

38

marzenia, rzeczy niepraktyczne. Wiele tu postrzeżeń trafnych, uwag dorzecznych jak w Starowolskim lub Górnickim; ale wszystko było już niepraktyczne, było lekarstwem zbyt słabém, aby na życie społeczeństwa skutek jaki wywrzeć miało. Uwagi filozoficzne króla-dobroczyńcy mają tylko znaczenie historyczne t. j. ważne względnie do swojego czasu.

JÓZEF ALEKSANDER JABŁONOWSKI należy do najgłówniejszych w swoim czasie pisarzy. Pisma jego są liczne, ale małoważne i tylko niektóre mają wartość względną do ezasa, w którym pisał. Wielu naszych magnatów Załuskich, Jabłonowskich, Sapiehów, Radziwiłów zaszczytne znalazło miejsce w dziełach treści biograficznéj i bibliograficznéj w XVIII wieku np. Załuskiego, Janockiego. Nazwisk tu pełno mecenasów, protektorów nauk, wątku wszakże mało, bo samej nauki nie było, nie pojmowano jéj i dziś z całych dziesiątków nazwisk zostaje nam tylko jaki Załuski, Wiśniewski.

Nic tak doskonale nie maluje zwrotu od ogółu do osób pojedynczych, jak Herbarze, które stanowią w piśmiennietwie historyczném gałąź bardzo ważną, gdy wyobrażenia o znaczeniu familij a raczéj rodów szlachcekich poszły w góre w XVII i XVIII wieku. Nie jeden widział tylko swój herb, swoją gwiazdę przeszłości i trawił nieraz kapitał zasług przodków swoich na życie próżne, bez celu. Herbarze są źródłem wielce pomocném do dziejów, gdy sobie przypomnić zechcemy, jak wielką osobistości w dziejach naszych graty role. Stad to pochodzi ważność dzieła Kaspra Niestockiego, zmartego przed 100 prawie laty p. n. Korona polska i t. d. Niesiecki dopełnia doskonale i że tak powiem całkuje wiadomości jakie mamy z kronik i dzieł Załuskiego, Janockiego i t. p. o wiełu osobach. W życiu pokazywała się twórczość natchnienia a osoby, co się tu odznaczyły, zachowała pamięć potomnych pokoleń. Krytyka tu może najdotkliwszą była, bo człowiek o nie się tak nieobraża jak o to, kiedy kto dotknie wprost jego życia; co najlepiéj dowodzi, że w życiu samém leży prawdziwa godność nasza i pole zasługi! Niesiecki, pisząc jak Paprocki o osobach tylu, narazić sobie musiał szlachtę herbowną, którą w XVII wieku prawda kłóć w oczy musiała, narażał sobie nawet tych, o których nie wspomniał. Szanowne dzieło Niesieckiego stanowi pićrwsze dopełnienie szczegółowe kronik naszych oraz pomuków dziejowych, prawnych i t. p. Przesądy dzieła wiek i stan autora wymawią.

Uzupełnienie w pewnym względzie Niesieckiego przedstawia Stanisław Duńczewski w Herbarzu wielu domów korony polskiej i W. Ks. Litewskiego, W ślady piszących w tym rodzaju wstępowali Wacław Rzewuski, J. A. Jablonouski a później odznaczający się dokładnością w uzupełnienių Niesieckiego Wielądko i Małachowski; charakter wszakże wieku, jego zalety i wady widać najwybitniej w Niesieekim i Duńczewskim, co pisali po polsku tudzież Okolskim, który ze wszystkiémi wadami Niesieckiego pisał po łacinię. Duńczęwski stanowi dopełnienie Niesieckiego i Okolskiego, których miał przed soba, nadto zaś korzystał jeszcze ze znakomitszych kronikarzy i statystów, prawników naszych, tudzież aktów urzędowych, których znajomości dał także dowody pisząc traktat o starostwach: najważniejszą zaś jest to rzeczą, że korzystał z nadséłanych mu wiadomości o rodach szlacheckich z całego kraju. Duńczewski sławnym jest nadto wydawcą kalendarzy i dzieł, które się nie wiążą ze sobą jednolitością przedmiotów, ale celem zewnętrznym: obudzeniem ciekawości przez dziwne, cudaczne wystawianie wszystkich rzeczy i niektórych innych. Kalendarze mianowicie zawierają szczegóły najrozmaitsze, najróżnorodniejsze, ułożone bez ładu i składu. Pod jednym

. .

tylko względem są one ważne t. j. że pokazują jakie przedmioty zajmowały umysły czas długi, bo od piérwszéj ćwierci aż do drugiéj połowy XVIII wieku. Od tego to czasu kalendarze tak się upowszechniły w kraju naszym, że przy ksiażkach do nabożeństwa stanowiły konieczny sprzęt domowy dla zaspokojenia chciwych nowości i ciekawością draźnionych umysłów. Wiérsze i proza, wiadomości praktyczne gospodarskie i rzeczy krajowe obok niedorzeczności wszelkiego rodzaju, rzeczy astronomicznych i astrologicznych — stanowiły treść kalendarzy, zastępujących pisma Są tu i rosprawy statystyczne, historyczne. periodvczne. Podobne rosprawy Duńczewski wydawał oddzielnie, jeżeli te budziły uwagę powszechną np. wspomniany traktat o starostwach i rzecz astronomicznéj treści p. n. Laudetur Jezus Christus. Amen. Ciekawość o komecie i t. d. Wiérsze (panegiryki) i w ogólności pisma okolicznościowe Duńczewskiego nie lepsze są od owych dzieł wyliczonych na początku, na które już nieraz zwracaliśmy uwagę. Pomijając panegiryki łacińskie, pisane dla Zamojskiego, Mniszcha, przytaczamy dzieła polskie, owoc przesilającego się dowcipu Duńczewskiego, który słę podpisywał na nich szumno i uczenie M. St. Józef a Duneburg Duńczewski, na częściach Łazów, Nowopolu, Żelaznym Chroście, Krzywonosce etc. dziedzic, w Przesławnej Akademii Zamojskiej obojga prawa Doktor i Professor, J. O. Trybunału Koronnego Geometra.--- Czasem dodawał sobie jeszcze do tych godności średniowiekowych tytuły Filozofii i Nauk wyzwolonych Doktora, Profesora Fizyki, Matematyki, astronomii ordynaryusza i t. d. Oto sa jego dzieła budzące przykre wrażenie, bo nie widać w nich: duszy, zdrowego rozsądku:

a) Trydent herbownych kopij J. O. domu Zamojskich, wielkiego zaszczytu rzek Zachorowskich Neptunowi, przez okrutnego na życie nasze piratę śmierć, między nawałnością łez pływających wydarty a teraz przy ukryciu jego w głębokie śmiertelności lochy, w Bazylice znacznéj kollegiaty zamojskiej, między licznym wielkich gości konfluxem, od Nimf Saryuszowego Helikonu, za wznieceniem serdecznych żalów przez—opłakany?!!

W samym tekscie nie więcej sensu, jak w napisie dzieła. Zgwałcenie smaku i zdrowego rozsądku widać w wzrocie do Zoila "Dałby to Bóg, żeby ten w posturze kościstej śmierci Zoil, na życie bez cenzury Iw. Pana krytyczne swoje zachartowawszy zęby ...!" Kiedy życie najwięcej zasługiwało na cenzurę, w wieku panegiryków, zwano je życiem bez cenzury i powstawano na krytykę w postaci Zoila, który leżał na sumieniu pisarzy, czujących pewno, że piszą niedorzeczności i dla tego zabezpieczających się od Zoila, jak od zgryzot sumienia, przez powstawanie na niego zawczasu.

b) Gwiazdy sarmackie nieba godne cnoty J. W. Heroiny Polskiéj, niegdy JMci Pani P. Konstancyi, S. Państwa Rzymskiego oraz na Wielkich Kończycach i Ossownicy Hrabiny z Tarłów Mnischowy i t. d. J. O. domu splendorem, Purpur Senatorskich lustrem, Najjaśniejszych Majestatów słońcem, Prześwietne — podczas śmiertelnego wieczora, z spływających łez rzęsistych deszczem i piorunującym w serca *przytomne* żalem, w podziemne zachodzące umbry. Z wielką obserwacyą Akademickiej szkoły zamojskiej, w Seraficznym Frańciszka Ś. niebie Przewielebnych Ojców reformatów przez-remonstrowane.

Podobne dzieła, przed stu laty pisane, nie warte sądu krytycznego, bo same ich napisy je sądzą. Krasicki wyśmiewając się z panegiryków nie przesadzał wcale.

Autor się tłumaczy, że sarmackiemi gwiazdami nominuje polskiej heroiny powagę, bo nieba godne nieśmiertelne świata zaszczyty. To niebo czyli Olimp wkłada na barki Jaśnie Wielmożnego Atlasa, ażeby tak ciężka serca machina, przez niego samego leniment miała?!

WACŁAW POTOCKI pisał, jak Jabłonowski, Herbarz i inne rzeczy, podobnie do Duńczewskiego w XVII wieku, tylko że jego utwory są więcej treści belletrycznej, pisane wszakże w duchu wieku a godne wspomnienia, jako pierwsze romanse oryginalne i tłumaczone. Tłumaczenie Argenidy z Barklajusza wierszem stało się bardzo rozgłośném. Romans oryginalny Potocki napisał p. n. Syloret, napełniając go rzeczami, których najwyższym celem było obudzenie i zajęcie czytelników dziwacznością i cudactwem wypadków. Do tego rodzaju odnieść można sławny romans p. n. Historya o Meluzynie i t. p. Znośniejsze są Potockiego Jovialitates, najlepsze nawet powiedzieć można z jego utworów, bo tu się przebijają zarysy obyczajowe, najwięcej zatém jest życia i treści.

Ze wszystkich pism specyalno-technicznéj treści np. Frejtaga, Dekana i t. p. o artyleryi, które właściwie do dziejów literatury nie należą, dwa tylko zasługują na uwagę t. j. A. M. Fredra, przełożone z łacińskiego na polskie, co dowodzi jego upowszechnienia i niemniej w użyciu będące pisemko nie technicznéj, ale pobożnéj treści Ks. Wojciecha Tylkowskiego p. n. Szczęścia i nieszczęścia na wojnie przyczyny. W tém dziełku się odbija widocznie duch czasu. Najlepsze dzieła wychodziły o gospodarstwie, bo praktyka była ich sprawdzeniem, kamieniem probierczym wartości. Najznakomitsza była Ekonomika ziemiańska generalna Haura, któréj w XVII wieku wyszło kilka wydań. To ogromne dzieło, stanowiące jakby encyklopedyę w swoim rodzaju, jest rzec można ciągiem dalszym dzieł specyalnych pisanych praktycznie o gospodarstwie i t. p. w najpiękniejszych czasach literatury. W XVIII wieku coraz się więcej mnożyć zaczęło niedorzeczności w tym rodzaju a mianowicie pod względem medycyny pokazywało się coraz więcej przesądów i lekarstw tajemnych (sekretów) czasem zgubnych dla zdrowia.--- Do pisarzy specyalnych, usiłujących jednak ubarwić swój przedmiot zajęciem powszechném, należy: Władysław Aleksander Łubieński, który wypracował dzieło ważne na swoje czasy pod nazwą: Świat we wszystkich swoich częściach i t. d. Jest to połączenie jeografii, statystyki, historyi, polityki i t. p. Do tłumaczów rzeczy specyalnych należą: Paweł Łęczycki, który przełożył: Relacye powszechne Jana Botera i Jędrzėj Wargocki, tłumacz historyków klassycznych np. Cezara, Plutarcha, Kurcyusza, Justyna. Rzeczami ogólnémi najmniej się zajmowano, bo wszystko prawie przeszło w szczegóły a przedmiot najpoważniejszy, wystawiony dziwacznie, niepojęty albo źle zrozumiany, wyłożony stylem barbarzyńskim lub wierszem (czegóż u nas nie pisano wtedy wierszem!) stawał się komicznym, stawał się parodyą nauki.

Filozofia nie była prawie wcale uprawianą.

Zasługują tylko na wspomnienie w téj gałęzi naukowości dwaj pisarze: Jakób Paweł Radliński i Antoni Wiśniewski, bo Andrzeja Maks. Frędry, Stanisława Wincentego Jabłonowskiego, ani Michała Drużbackiego, który napisał Rozmowe o Filozofii, przy dokończeniu Filozofii w szkolach lucowskich S. J.... za filozofów uważać nie możemy, chociaż ich L. Łukaszewicz wymienia.

Jakób Paweł Radliński, ze zgromadzenia Miechowitów, pisał około środka XVIII wieku między innémi: Fundamenta Scientiarum seu principia et axiomata partim philosophica, partim theologica etc. Pracował on bardzo wiele, kochał naukę, lubo się zawsze w badaniu swojém trzymał w granicy dogmatyzmu i pisał w tym przedmiotie w duchu wieku swego traktaty teologiczne. Był on wyrazem prawdziwym swojego wieku, przemaga w nim bowiem uczucie nad myślą, nie tłumi jéj wszakże, ale się owszem rozwijać daje. Ludzie rozsądni, którzy pogodzić pragnęli wiarę z rozumem, skłonni byli do mistycyzmu religijnego i dla tego to u nas pisma, jak np. O naśładowaniu Chrystusa, znane pod imieniem Tomasza a Kempis, odpowiadały bardzo usposobieniu ogółu społeczeństwa (1).

Radliński zajmował się i rzeczami odnoszącemi się do historyi jego Zakonu, przerobił nawet Samuela Nakielskiego: *Miechoviam* sive Promtuarium Antiquitatum Monasterii Miechoviensis. Z Załuskim zostawał w stosunkach najprzyjaźniejszych.

W podobnym rodzaju, jak Radliński pisał Wojciech Kreczman. Ob. jego dzieła w dopełnieniu Jochera przez H. Skimborowicza (Przegląd Warszawski z r. 1841, str. 345). Dzieła te znalazłem w Bibliotece OO. Dominikanów w Warszawie a wiadomość o nich dał zaraz Hippolit Skimborowicz.

ANTONI WISNIEWSKI Pijar, wychowany jak Radliński pod wpływem Jezuitów a potém Pijarów. Pracował nad filozofia, teologią i naukami fizyko-matematycźnémi, które stanowczy wpływ na jego sposób zapatrywania się na rzeczy wywarły. Przed 100 laty (1746) napisał on *Propositiones Philosophicas ex Physica Recentiorum*, i w tych propozycyach oświadcza się wyraźnie za filozofią nowożytną, któréj bronił w obecności zgromadzonych panów świeckich i prałatów w pałacu Załuskich, walcząc z licznémi przeciwnikami. Biskup Andrzéj Stanisław Książę Załuski obudził w nim chęć i dał zasoby do pracowania nad nauką podług pojęć nowszych, które się później z krytycznem reformy Kanta krzewiły. Będąc wyobrazicielem nowego zwrotu naukowości ściągnął na siebie nienawiść Jezuitów, a mia-

(1) Tomasz a Kempis tłumaczony w XVI wieku (1586), potém w XVII przez Jana Wielewickiego. W XVIII wyszło 6 wydań w Sandomiérzu, Kaliszu, Lwowie i Wilnie. W XVII wieku tłumaczów było kilku anonimów a X. Piotr Fabrycy, potém Szymon Wysocki, Grochowski i Trzebieński tłumaczyli wierszem. Jest to najpiękniejszy poemat religijny jaki Wieki średnie wydały. Dach ludzki szuka pociechy w życiu samém i jego namaszczeniu uczuciowém, religijném. Jakaś rzewność i tęsknota niewypowiedziana żalu pokazuje zerwaną harmonię ducha ludzkiego, który w uczuciu religijném szuka pociechy i ulgi, nadziei-

nowicie powstają na niego Malczewski i Rudzki oraz ci zakonnicy, którzy byli zwolennikami Arystotelesa. Gdy mu wpadło w ręce dzieło Rudzkiego p. n. Aristotelica Philosophia illustrata, wymierzone przeciw niemu, nie odpowiedział na nie wcale, napisał tylko na egzemplarzu: Ne respondeas stulto juxta stultitiam ejus, ne efficiaris ei similis. Zostając w stosunkach z Konarskim i domem Lubomirskich, miał sposobność udać się do Turynu i tam się kształcił jeszcze w naukach fizyko - matematycznych, nadto zaś zwiedził inne jeszcze uniwersyteta włoskie: z uczniem swoim Lubomirskim. W Wiedniu poznał sławnego astronoma Marinoni i Jezuite Franka, pod którym słuchał matematyki w Uniwersytecie; w Paryżu zaś, dokąd się udał po powrocie do kraju, słuchał fizyki i matematyki pod Nollet'em, de Mairan'em a filozofii pod de l'Isle'm. Majac zaś sposobność zwiedzić Anglią i Londyn, tam się także poświęcał pracom nad matematyką stosowaną. Powracając do kraju zwiedził Holandyę i Niemcy, zatrzymał się na miesiąc w Hali aby słuchać Wolfa, w Lipsku zaś dla zawiązania stosunków z uczonémi i zaopatrzenia się w dzieła, zwiedzenia ksiegozbiorów i zakładów naukowych. Powróciwszy do kraju przeznaczony został w Collegium Nobilium w Warszawie do wykładu matematyki i filozofii, do którego przystapił zaczynając od mowy o wyższości filozofii nowożytnej nad starożytna. Jezuici i Zakon kaznodziejski tak powstawał na niego, że nawet usiłowali go potępić obwiniając o kacerstwo; znalazł wszakże Wiśniewski spółczucie w budzącym się zdrowym rozsądku narodu; stanął w obronie naszego Profesora rezydent francuzki Du Perron de Costera, a Franciszkanie i inni oświadczyli się za Wiśniewskim, pomagając mu w rosprawach z Dominikanami, którzy byli za Arystotelesem i dyalektyką.

Wisniewski, poświecając się naukom fizyko-matematycznym, opiérał się na doświadozenia, odwoływał się do zdrowego rozsadku i we wszystkich sporach wychodził zwycięsko; choclaż nie śmiał wypowiadać otwarcie swego zdania i przedstawiać przedmiotów w sposób wyczerpujący, aby sie nie narażać na pociski przeciwników, zbyt jeszcze silnych przesądem, aby na nich nie uważać. Najwięcej dotykał rzeczy ogólnie. Filozofią pojmował jeszcze w połaczeniu ze wszystkiémi umiejętnościami, jak ją zwykle pojmowano przed Kantem w szkole Leibnico-Wolflańskiej. O pismach Wiśniewskiego czytać można w Polonia Litterata str. 83. Zwróciliśmy uwagę na jego dzieło, znalezione w Biblivtece OO. Dominikanów w Warszawie p. n. Rozmowy w ciekawych i potrzebnych, w filozoficznych i politycznych materyach w Kollegium Nobilium Warszawskiém. Warszawa 1761 (1). Mówi tu autor nie tyle w sprawie filozohi, któréj podówozas jeszcze dobrze nie rozumiano i sam autor sprawy zdać sobie z niej nie umiał, ile o naukowości, zwrocie rozumowym w ogólności, co Wiśniewski za warunek szcześcia i spokoju życia kładzie. Była to zasada głeboka, whrew przeciwna dawnym, jak zakon Pijarów przeeiwny był dawnym zasadom obskurantyzmu. Wiśniewski pod nazwą filozofii rozumiał ogółnie wykształcenie umysłowe, nadto zaś mądrość praktyczną, życiową, opartą na oświecenia.

Dzis inne many o filozofii i naukowości pojęcie i przekonani jesteśmy, że człowiekowi zdrowy rozsądek i uczucie wewnętrzne, sumienie wystarczy w życiu—nauka zaś w ogólności zaspokaja potrzebę myślenia, która się budzi w ludziach, jak inne potrzeby. Filozofia nie da ani dóbr tego świata, ani ehleba, ani przyjemności, bo to jest bezinteressowna, piękna

(1) Przegląd Naukowy z r. 1843 w artykule p. n. Rzuty filozoficzne.

miłość prawdy, mądrości życia t. j. rozglądanie się, badanie tego, co się nigdy ująć nie da rozumowaniem, ale jedynie życiem całém.

Rzuciwszy okiem na cały zwrot czyli okres drugi piśmiennictwa naszego, widzimy przy całym upadku umysłowym w XVII i XVIII wieku, iskrę myśli, iskrę zdrowego rozsądku, tlejącą w zimnym popiele dzieł niezliczonych, o których dla tego tylko wspomnieć i wymieniać je czasem szczegółowo wypadało, że tu się odbija chorobliwość umysłu, pokazuje się smak zepsuty, uczucie skażone, zdrowy rozsądek spaczony po większéj części. Zdaje się, że umysł ludzki stracił tu siłę żywotną, wszechogarniającą przedmioty życia i dla tego zwrócono się do szczegółów: przysłów i słów pojedynczych, bibliografii i biografii; historya nawet, przedstawiająca kilka pomników ważnych, rospada się na monografie i dzieje rodzin (Herharze). Bałamuctwa i niedorzeczności, gnieżdzące we tak długo w piśmiennietwie naszém, upadają przed krytyką zdrowego rozsądku, krytyką rozumu, dowcipu, który się w następnym okresie przebija w tylu dziełach.

al an an an an ann an an tha an ann an general general data a 2**99** 5 B B B Der a san an inding Zero di Buch Aleman, 1995, 46 and the second and the second second second second second second second Brazzo Marca a destruction de la marche Marca de la construite and the second and the second statements of the second statements and second statements and an and a second of the second second Sec. Set 1.1 and the second spectra of the second of the second states of the second a la propiada di matelli and the spectrum and the second 1.5

• ,

## SWROT TREECI

## LITERATURY POLSKIÉ.

wyżej: leżały one w usposobieniu narodu, przechodzącego od jednéj ostateczności do drugiéj, przechodzącego jednak koniecznie a zatém rozwijającego się, gdy zwracał uwagę na żywioł nowy, który miał równoważyć racyonalizm (rozumowość) t. j. uczucie. Usposobienie uczuciowe tak stanowczo wpłynęło na koleje dziejów i losy oświaty, że napróżno powstawano przeciwko zakonowi, który się odzywał do tego usposobienia i działać na nie umiał bardzo zręcznie, używając ku temu niejednokrotnie zewnętrznych nawet środków powagi świeckiej i duchownej. Przegrana sprawa Klonowiczów, Piaseckich i t. p. co powstawali na Jezuitów a ci ostatni stali się wpływowemi, bo byli za usposobieniem

Reformatorowie, którzy się odzywali uczuciowém narodu. do rozumu tylko, znaleźli prawda przez czas niejaki odgłos w ludziach pojedynczych: bo rozum, równie jak uczucie, żyje w człowieku i odzywa się, gdy przemówimy do głębi duszy ludzkiej; ale depcząc i pomiatając uczuciowością, nie mogli nowowiercy wywrzeć wpływu stanowczego, bo się opiérali na jednostronnym zwrocie rozumowości. Wystepujący przeciw nim zakon odwołał się do drugiej ostateczności, usposobienia przemagającego narodu a że to było powszechniejsze, że bardziej przemawiało do ogółu społeczeństwa, przemogło wiec znowu na czas niejaki. Jak tylko zakon wygrał proces długi i niebespieczny, w którym się pokazywała myśłśmiertelnym wrogiem jego, zagroziła bowiem nawet bytowi zakonų — panować on zaraz począł w dziedzinie swojéj. Jakie to panowanie wydało owoce w życiu i nauce, widzieliśmy wyżej. Scholastycyzm zastąpił miejsce filozofii. Nie dopuszczał on doświadczenia i watpliwości, które sa wszakże kamieniem próbierczym i tarczą wiary, ożywiającej człowieka - w działaniu. Posłuszeństwo zakonne, zastosowane do badań umysłowych, zabiło naukę prawdziwą. Lekano się, aby rozumowanie i wątpliwości nie nadwereżyły wiary a przecież rozumowanie dąży do odkrycia prawdy i wiara, prawdziwa, pełna życia, nie może być nigdy narażona przez żadne w świecie rozumowania. Formy scholastycyzmu (jak dziś jeszcze terminologia niemiecka) były to więzy, kujące swobodny polot myśli i rozumowania. Formy te w żaden: sposób, utrzymać się nie mogą, bo natura jest niewyczerpana w przejawieniu tego, co leży w jéj osnowie: oprawianie téj osnowy w dowolne, formy konwencyjne (umowne)----jak to czynił dawniej scholastycyzm a dziś filozofia niemiecka, co jéj wadliwą stronę stanowi pod względem terminologii-jest to wada nie do darowania, jest to grzéch śmiertelny w piszących. Myśli nasze przedstawiać będą rozmaitość, jak

czyny ludzkie, chociażbyśmy wszyscy jednakowo w najwyższym stopniu wykształceni byli, nie podobna więc narzucić rozumowi żadnych formuł, żadnéj terminologii; bo żadna forma wyrażenia nie ogarnie ducha naszego, objawiającego się w świecie w czynach, nie tylko w myślach i uczuciach.

Krytyka nówożytna oparta jest na doświadczeniu i naturze ludzkiej. Długiego trzeba było czasu nim się przekonano o potrzebie doświadczenia w naukach przyrodzonych i krytyki w historyi i t. d. W czasach nowszych doprowadzono krytykę do ostateczności materyalizmu i to nie jednego skłania do wyrzeczenia się nauki, rozumowania, jako rzeczy zbytecznych, nie prowadzących do niczego dobrego, ale do wątpliwości i mędrkowania, jeśli damy bieg wolny myśleniu. Są to wyobrażenia godne ciemnoty średniowiekowej, pochodzące wprost z grubej nieznajomości rzeczy, obskurantyzmu lub fanatyzmu.

. Prawdziwa naúka nie jest igraszką słów, systematem, terminologią niezrozumiałą, ale przedstawieniem najdostępniejszém dla ogółu osnowy myśli naszych, wynikających z usposobienia wewnętrznego i zetknięcia się człowieka z otaczającym go światem. Powiedzieliśmy wyżej, co było przyczyną wpływu i panowania Jezuitów a mianowicie uczuciowość posunięta do ostateczności, zapamiętałość jakaś i że tak powiem osłupiałość umysłowa, skołowacenie myśli, zamiast postępu a raczéj rozwijania się normalnego, organicznego nauki i życia. To usposobienie prędzej czy później wywołać musiało dowcip, wyśmianie powagi, zwrot praktyczny w życiu, zastosowanie w nauce, a w ogólności doświadczenie zamiast powagi w naukach, krytykę nakoniec w literaturze i jéj odrodzenie na innych zasadach ---prawdy, wszechstronności, tchnącej ciepłem życia, dążenie nakoniec do filozofii, jako wieńca naukowości i jéj wcielenia w życie, praktykę.

## POEZYA DYDAKTYCZNA, EPOS I LIRA.

IGNACY KRASICKI, urodził się w piérwszéj połowie XVIII umarł na początku XIX wieku (1801), wszystkie zaś dzieła jego w kilka lat zaraz po śmierci wydał F. Dmochowski. W naszym wieku nie jednokrotne wyszło wydanie pism autora, który nie mniejsze w przeciągu lat kilkudziesięciu tego wieku miał znaczenie, jak w drugiej połowie wieku XVIII. Zajmuje on prawie takie samo stanowisko w okresie trzecim, jak Rej w okresie piérwszym literatury: ta sama w nim łatwość, dowcip satyryczny, ten sam dar postrzegania, dzieła pisane wiérszem i proza a nawet oba jedno zyskali miano t. j. palmy czyli raczej mitry książęce poetów. Obadwa równie byli wpływowi, Krasicki tylko miał więcej wykształcenia, wiadomości, taktu życia a nie mniej oryginalności od Reja, którego przewyższał nieskończenie zasobami naukowości encyklopedycznej i smakiem wykształconym a nadewszystko odznaczał się dowcipem przenikliwym i rozsądkiem niepospolitym obok znajomości swojego kraju tudzież stanu społeczeństwa, które z bytu fizyologicznego do zastanowienia się nad sobą przechodzić V już zaczynało, myślić zaczynało.\_\_\_

Przenieśmy się myślą do owego okresu literatury naszéj, kiedy nie tylko żadnéj myśli wyższéj, ale nawet zdrowego rozsądku nie widać było powiększéj części w piśmiennictwie krajowém. Czuł to głęboko nasz Krasicki, czuł potrzebę czego innego, nie mógł atoli przemawiać poważnie do świata szlacheckiego, bo ten nie rozumiał nauki, słuchać o niéj nie chciał, równie jak duchowieństwo a mianowicie zakonne. Góż więc czyni Krasicki? Pisze satyry, pisze bajki dla szlachty, budzi tę samą ciekawość, którą budził swojémi kalendarzami Duńczewski, chociaż w sposób tak różny, a następnie pisma rozmaite Krasickiego pół wieku z górą czyta kto tylko czytać umić z wielkiém zajęciem. To samo pokazuje, że nasz książę poetów znał swój naród i pisał w duchu potrzeb jego umysłowych. Jeżeli największą pochwałą pisarza jest czytanie go, jak powiedział Lessyng, Krasicki zasłużył na największe pochwały w swoim czasie, bo był niezawodnie najpoczytniejszy.

Ale nie tylko prześlicznémi bajkami i urywkami drobnémi, nie tylko satyrami obyczajowémi - gdzie zawarł tyle rysów pojedynczych towarzystwa, postrzeżeń trafnych, uwag moralnych, przestróg obyczajowych --- Krasicki naucza i bawi. Pisarz to nie pospolity, talent pierwszego rzędu i dla tego głębsza myśl przewodniczyła jego pracom, satyra więc jego, nauka jego w rozleglejszym rozwinąć się miała zakresie. Pisze on obok bajek i urywków ulotnych wierszem i prozą poemat większy w 10 pieśniach p. n. Myszeis, co już zapowiadało nie autora dorywczego artykułów ulotnych, lecz opracowaną wyższość pióra pisarza wykształconego, dowcipnego i pełnego talentu. Monachomachia jednakże dopiéro i Antimonachomachia pokazały dążenie wyższe autora Myszeidy; bo tu Krasicki powijając w żart myśl wyższą, stał się wyrazem wieku i oddziaływania zdrowego rozsadku, tak długo tłumionego różnémi wpływami. Duchownym będąc powstał, jako pisarz myślący, na duchowieństwo nie oświecone i pokazał, że głupstwo może być w każdym stanie ludzi; uderzając zaś na to głupstwo bronią dowcipu, burzył dawne zasady scholastyczne a kiedy Jezuici chwalili swych przełożonych, że ci wszystko wiedzieli, nic się nie ucząc, autor Monachomachii malował całą tę śmiészność bez-rozumu, rozerwał tchnieniem dowcipu pajęczynę dyalektyki i wyrzekł w duchu swego czasu do przesądnych i niewiadomych:

Trzeba się uczyć — upłynął wiek złoty!

W iluż to rodzajach piśmiennictwa, pokazywała sie jego działalność literacko-naukowa! Pisze on bajki i przypowieści i niezliczone dowcipne i pożyteczne kawałki wiérszem i prozą, których wyliczać ani podobna, objąć tylko chyba można ogólną nazwa: wiersze różne - proza różna. Listy proza, przeplatane wiérszem były w obiegu i krążyły z rąk do rąk, jak bajki i satyry. Niespracowany autor Monachomachii i tym podobnych dzieł, budzących ludzi do zastanowienia się nad sobą, gdy dowcip jego stał się toporem myśli, podcinającym zbutwiałe przesądy i głupstwo zgrzybiałe wtracał do grobu - pracuje nad rzeczami, które przedstawiały pokarm świeży dla budzącego się zdrowego rozsądku, uczucia nieskażonego i poczciwego: stąd to owe mozolnie podejmowane trudy, jak np. Zbiór potrzebniejszych wiadomości porządkiem alfabetu ułożonych - tłumaczenie Żywotów z Plutarcha – naśladowanie tychże Żywotów – Rozmowy zmarłych, oryginalne i tłumaczone albo naśladowane z Lucyana, Fenelona — powieści i myśli, uwagi, postrzeżenia urywkowe w niezliczoném prawie mnóstwie. Wszystkie te poczciwe i szanowne prace, podejmowane dla dobra powszechnego są, jak Zwierciadło Reja, żywiołem zdrowego rozsadku i długo, długo były pobudka do zastanowienia się nad sobą społeczeństwa, upamiętania się i wyjścia ze stanu przypadkowości, w którym człowiek płynie bez myśli gdzie go fale czasu poniosą, jak bez-rozumne stworzenie. Trzeba było na przeszłość, na wady miejscowe i ogólne ludzkie szczególniejszą zwrócić uwagę: uczynił to autor Pana Podstolego i Doświadczyńskiego, Historyi, gdzie się myśl wyższa, ożywiająca autora, ciągle jak przewodnia gwiazda zbawienia na oceanie przypadkowości i swa- 🖉 woli promieni, jaśnieje ciągle przed oczyma czytelnika. Widząc te obrazy życia ludzkiego, malowane tak świetnie; wady znajome, na które nikt nie zwracał uwagi, przed-

40

stawiane tak żywo; przeplatane żartem, ironią w samych pochwałach i nieraz uwielbianiu, apoteozie głupstwa, zbytku i swawoli — musieli się koniecznie ludzie poznawać na sobie i zastanawiać się, myślić zaczęli. Że wpływ Krasickiego i innych jego naśladowców był ogromny w przetworze wyobrażeń XVIII wieku, o tém ani wątpić. Za to spółcześni wznieśli mu wiekopomny pomnik wdzięczności, czci i uwielbienia. I potomność rzucić nie może na grób znakomitego pisarza garści ziemi, nie zasadziwszy kwiatu wdzięcznéj i świętej na tym grobie pamięci.

Czytając atoli dzieła Krasickiego bez uprzędzenia, jakkolwiek uderzeni jesteśmy dowcipem, co tyle działał na spółczesnych i do zastanawiania się nad życiem tamtoczesném pobudza — nie możemy wszakże utaić przed sobą, że wiele miejsc, pojedynczych ustępów i urywków jest w nim obojętnych, nieznaczących, niesmacznych i nieraz deklamacya, nieraz nawet zimno, czczość jakaś. Czujemy tu i owdzie, że się Krasicki powtarza, naśladuje sam siebie, jak go naśladował Węgierski a to powtarzanie, to naśladowanie nawet siebie samego jest grzéchem w pismach autora; bo twórczość prawdziwa jest to najpłynniejsze zawsze źródło świćżych uczuć, myśli i obrazów żywych. Najnudniejszy ze wszystkiego jest wielki poemat bohaterski p. n. Woma Chocimska, nie zwracając uwagi na sztuki dramatyczne (Łgarz, Statysta, Solenizant), których nigdy nie drukują w dziełach Krasickiego, a sam autor pod obcém je wydał imieniem. Nie mniej nudne są niektóre dyalogi, rozmowy, przypominające komedye, miejscami zaś pan Podstoli, Doświadczyński i Historya. Ważne jednak były w ogólności te prace, warte rozbioru szczegółowego, czego nam tu jednak zakres pisma uczynićnie dopuszcza (1). Tak np. Żywoty Plutarcha ważne być

(1) Na niektóre szczegóły zwróciłem już uwagę w Przeglądzie Naukowym a mianowicie w artykułach: Słówko o Krasickim i duchu pism jego i o li-

musiały, w tym czasie, kiedy Wybicki rosczytując sie w Plutarchu zapłakał, że przed nim ukrywano enót i poświęceń, życia tyle; bo czytano wtedy w Polsce tylko Żywoty SS. Przejście od formy do treści w wieku XVIII pokazuje się doskonale w tym zwrocie od Żywotów, pisanych przez Skargę dla dzieci i ludzi z fantazyą dziecinną do Żywotów, pisanych przez Krasickiego. Zadziwiająca jest rzeczą, że narody, które sposobem naśladowania eywilizacyę przejmowały, przyswajały sobie zwykle te płody piśmiennicze, na których się kończyła i upadała literatura narodów za wzór obranych np. Terencyusz i Plautus w Rzymie naśladują Arystofana i Menandra, wyobrazicieli upadku życia w Grecyi. Tak i Krasicki nie naśladował żadnego historyka, kwitnącego w czasie pięknym dla literatury greckiej, nie naśladował żadnego autora z wieku Pervklesa albo Augusta, ale Plutarcha, ale Lucyana, w których charakter dydaktyczny przemaga. Naśladowanie tych pisarzy zdawało się być najpożyteczniejszém, bo w ogóle tłumaczenie Homera i Wirgiliusza było w teoryi dobre, ale w praktyce mało przynosiło pożytku; równie jak tłumaczenia wszystkich prawie epopei nowoczesnych (dokonywane przez Przybylskiego); równie jak naśladowania tego rodzaju przedsiebrane przez Dyzmę Bończę Tomaszewskiego i innych, co pisali Jagiellonidy, Stanislaidy i t. p. jak za granicą Henryady i w. i. poematów, które wyrabiać trzeba było przez punkt honoru, aby mićć przynajmniej po parę epopei t. j. nie ustąpić Rzymowi i Nie wiedziano wtenczas, że naśladowanie form Grecvi. zabija twórczość natchnienia, że sam lud albo natchnienie wieszcza tworzy epos, robione zaś sztucznie, muszą koniecznie pójść w zapomnienie. Takiego losu doznała Wojna

teraturze polskiej od czasów saskich do najnowszych ozasów (N- 8, 9 i 10 z r. 1846). W zarysach t. j. szkicach całości obrazu pomijam po większej części nawet wspomniane tam szczegóły, bo tu o cały obraz rzecz idzie. Chocimska Krasickiego, owoo dorywczej, przypadkowej chętki pisania, nie zaś konieczności wyrażenia się, wylania myśli i uczuć ożywiających społeczeństwo całe, ześrodkowanych, jakby w ogniskach, w autorach, którzy mimowolnie

idąc za popędem siły panującéj nad niémi, tego albo owego zwrotu organami się stają, jak sam Krasicki w większéj cześci dzieł swoich.

ADAM NARUSZEWICZ, jako poeta, stanowi przejście od epoki panegiryków do satyry i dla tego pisał ody i inne drobne wiérszyki okolicznościowe, bez żadnéj prawie wartości oraz satyry, w których pokazuje talent nie pospolity, lubo Naruszewicz żył jeszcze na pół w świecie dawnym i pisał na przemiany satyry społeczeństwa a panegiryki osobom. Stojąc na stanowisku przejścia odurzony był przeszłością i olśnił napuszonym stylem spółczesnych a czasami odrywał się myślą od ogółu i wyższy nad okoliczności, krytykoważ wady, których się lękał dotknąć w osobach. Nie trzeba zapominać, że Naruszewicz był profesorem poetyki i stąd to jego płodność w pisaniu wiérszy okolicznościowych, w duchupanegiryków jezuickich. Czuł on sam pewno śmieszność tego rodzaju pisania, w który się wciągnął mimowoli i dla tego nie widać w odach jego prawdziwego liryzmu uczucia a panegiryk napisany dla Jezuitów jest na pół satyrą: autor odmalował się w nim doskonale! Język Naruszewicza nieokrzesany, nosi na sobie wszystkie znamiona upadku i odrodzenia się, bo w Naruszewiczu rwała się myśl do żvoja i widocznie wyrabiał się język nowy, żywy przy wszystkich ozdobach retorycznych, mitologicznych, a nadto przy całéj rubaszności i braku smaku, co nam przypomina strone wadliwą pism Reja. Nie wierzył sam Naruszewicz w swoje panegiryki, sielanki i tyle wiérszy, które uważał jako zabawkę a w satyrach dopiéro myśl w nim przełyskuje, pokazuje się cóś ludzkiego. Nie mógł w istocie człowiek myślący,

znajacy świat nie uznać głupstw, które nie wytrzymywały krytyki zdrowego rozsądku a jeżeli sam pisze niedorzeczności, jest to skutkiem słabości, życia konwencyjnego, stosunków, których wirem był porwany i unoszony.

KAJETAN WĘGIERSKI, urodził się i umarł w drugiéj połowie XVIII wieku a będąc człowiekiem nieprzywiązanym prawie do niczego, nie związanym z przeszłością, nie podzielającym uwielbienia dla tuzinkowych wierszopisów, co żyli w świecie konwencyjnym (nie wyłączając Naruszewicza)----oderwał się zupełnie prawie od świata sztucznego żartem, ironią, satyrą. Węgierski zbliża się wykształceniem i łatwością władania jezykiem do Krasickiego, którego naśladuje w poemacie Organy, napadając na dawne przesądy i stając w obronie zdrowego rozsądku. Czy pisał oryginalnie, tłumaczył i naśładował, wszędzie w nim widać nowy pierwiastek życia, zdrowy rozsądek a żart i dowcip nieraz głęboki, przenikliwy.

STANISŁAW TREMBECKI, urodził się w piérwszéj połowie XVIII wieku, umarł w piérwszéj ćwierci XIX (1812), nosi więc na sobie wszystkie znamiona wieku panegirycznosatyrycznego, jak Naruszewicz i jest wyrazem świata konwencyjnego, powietrza dworskiego, w którém żył tak długo, lubo wpływy zewnętrzne równoważył potęgą talentu. Żyjąc w świecie konwencyjnym nie mógł Trembecki nie uledz wpływom, któré nań działały i pisał nieraz wbrew przekonaniu, w czém się pokazuje niższym od Węgierskiego, lubo o zwrocie tego ostatniego czytamy:

> Kradnij fraszki z Woltera a z nim potém w parze, Łącz się jak z Rafaelem sokalscy malarze.

i w inném miejscu z powodu Organów:

Wart Achill być podanym wiekom przez Homera, Wart i Homer takiego śpićwać bohatéra. Obydwa siebie godni, obydwa wieczyści: Tyś organisty godzien, ciebie organiści. Węgierski jednak wyższy jest swoją szczérością nad Trembeckiego, który rozumuje nieraz i dowodzi tego nawet, w co nie wierzy, chwali to, co nie warto pochwały. Węgierski przeciwnie w samych pochwałach jest satyrykiem np. gdy chwaląc Ignacego Potockiego mówi:

> Węgierski już nikomu prawdy mówić nie chce Już tylko na pochwały usta swe otwiéra.

Charakter Trembeckiego zbliża go do Naruszewicza, jakkolwiek autor Zofiówki przewyższa nieskończenie Naruszewicza ogładą i żywą barwą języka, łatwością tłumaczenia, wykształceniem smaku, przenikliwością dowcipu. Myśl wyższa, jak w Narusżewiczu, miejscami się tylko promieni a jak ten ostatni miał Trembecki pisać dzieje krajowe, nie wiadomo jednak co się stało z jego rękopismami i komu się ostatecznie dostały. Jest to strata nieoceniona, wnosząc ze zdolności Trembeckiego niepospolitych. Zwrot naukowy poetów wieku XVIII jest godny wielkiej uwagi.

FRANCISZEK KARPINSKI, którego życie przypada pod te same prawie czasy, co Krasickiego, Naruszewicza i Trembeckiego - urodził się w pierwszéj połowie XVIII wieku, umarł w pierwszéj ćwierci XIX wieku (1825). Jest to rzec można pośrednie ogniwo łączące literaturę stanisławowską ze zwrotem uczuciowym, który się wywiązał z satyrycznego. Dwór Stanisława Augusta wpłynął na Adama Naruszewicza, jak dwory zagraniczne i Potockich na Trembeckiego, Czartoryjskich na Kniaźnina. Najmniej czuł wpływ dworu i magnatów Karpiński, czuł jednak i miał dziwaczne w teoryi, opaczne i dzikie jakieś pojęcie o poezyi; tylko zdrowy rozsądek, prostota życia i uchylenie się od świata sztucznego, nie dały mu iść torem Jezuitów, pod którémi się wychował za młodu. Wychowaniu temu przypisać należy wszystkie wady Karpińskiego, zalety zaś-wychowaniu domowemu a zresztą opracowaniu zdolności w świecie, szkole

doświadczenia. Czas już przestać owych powtarzań, że to poeta serca, chociaż nie wątpliwie uczuciowość w nim przemaga-bo Karpiński, nie zawsze do serca przemawia, częściej nas bawi, śmieszy nawet czułością sielankowatą: dla tego słusznie dał początkowo pismom swoim napis: Zabawki wiérszem i prozą. W tłumaczeniu Psalmów, odnowiedniém jego uczuciu, okazał on łatwość wierszowania; w sztukach dramatycznych brak talentu: tylko więc Bentkowski może go nazwać geniuszem. Pieśni jedynie religijne i niektóre inne, co przeszły obok religijnych w usta ludu, były mniéj więcej wylaniem jego duszy. Karpiński powiada o sobie, że chciał pisać (1) jakieś poema p. n. Bohater straszny, gdzie jakiś niby Don Kichot miał wojować z bogami niebieskiémi, półbogami ziemskiémi, bogami wód i piekielnémi: wszystko to w wesołym sposobie nauką mitologii i zabawką być miało. Toż opisanie państw Europy wiérszem! Powiada Karpiński, że byłby o tém wszystkiém w podobny sposób pisał, gdyby Król albo magnaci o nim myślili. Szczęście, że się oddalił od magnatów i dworu, chociaż zresztą zdrowy rozsądek nie dałby Karpińskiemu dokonać tak dzikich w teoryi pomysłów. Życie na łonie natury uchroniło go od pochlebstwa, lubo nie zachowało zupełnie od udanej czułości, sielankowości---jakkolwiek nie podobna Karpińskiemu odmówić w wielu utworach i ustępach pojedynczych prostoty, naturalności i wdzięku życia. Był on wyrazem wiary, ludu, wiary oświeconéj: opiéwał miłość i cnotę, poczciwość, praee, przez co się zbliżył pierwszy uczuciem do ludu, jak wspomnieni wyżej pisarze - zdrowym rozsądkiem, na drodze dowcipu, który daleko mocniej działał na ludzi, niż rozumowanie, nauka. Tym sposobem umysł i serce rozwijały sie pod wpływem utworów Krasickich, Karpińskich igt. p.

(1) Ob. Znicz z r. 1833, str. 173.

319

których pisma przemawiając do natury ludzkiej, zaspakajały rozum i serce, bawiły i uczyły razem. Karpiński zbliża się do Krasickiego tém, że pisał dla pożytku czytelników i prozą to kilka ustępów dziejowych z historyi Typpo-Saiba, to tłumaczył a raczej naśladował *Platona*.

FRANCISZEK DYONIZY KNIAŹNIN, urodził się w środku XVIII, umarł na początku XIX wieku. Miał on wiele spółczucia do zwrotu satvrycznego i żartobliwego, pisał bowiem poezye swawolne za młodu; żałował jednak tego potém i zwrócił się więcej ku uczuciowości, bo ten zwrot snać był konieczny, jak sama satyra. W zaduszonej atoli stosunkami konwencyjnémi cieplarni dworu, na którym żył Kniaźnin, pisać on musiał bez serca, bez ducha i natchnienia nieraz ckliwie i znał te wade do siebie: to uznanie przebija miejscami w rzewności, znamionującej pisma jego. Rzewność ta jest uczuciem naturlném, które nie zamarło zupełnie w pismach Kniaźnina i w różnéj się odzywa postaci.---Poupadku kraju, gdy mu nadto miłość księźniczki zakrwawiła serce i zawróciła głowe, dostał pomieszania zmysłów: pekło to serce, ciężkim ściśnięte żalem i odurzone czatem zabijatacym życia. Zwrot satyryczny nie leżał w usposobieniu Kniaźnina a zresztą nie mógł on pisać w tym rodzaju, bo jakżeż i na cóż na dworze Czartoryjskich pisać satyry? Trzeba tam jednak było Pindara, Safony, trzeba było pisać ody a to nie leżało także w usposobieniu Kniaźnina i dla tego źnać w jego utworach tego rodzaju wysilenie, przymus i sztukę a dziś o większej części jego wierszy urywkowych i całych poematach, powtórzyć to można, co o wiekszej części poetów tamtoczesnych powtórzyć możemy z Kniaźninem, że potomność rzuci kwiat na ich grobie; krytyka wszakże sprawiedliwa, dla której nie masz osobistości, z Cypryanem Godebskim:

"ganiąc ich rymy, wspomni dobre chęci."

Dwa zwroty satyryczny i sielankowy (odpowiadające rozumowaniu i uczuciowości) rzucają wiele światła na dzieje poezyi do najnowszych czasów. Poezya ta stanowi całość od Myszeidy i Satyr Krasickiego do Maryi. Ciekawy jest widok tych ludzi, co pracowali dawniéj za jednym lub drugim idąc zwrotem a poezye ich, dziś prawie nieczytane, stworzyły jednak dzisiejszy język, język poetyczny najcudniejszy. Pod względem rozwijania się języka zasłużyli się pracami swojémi:

JACEK PRZYBYLSKI, profesor literatury, tłumacz niezmordowany, który w wieku XVIII i XIX przełożył z oryginałów najznakomitsze poemata starożytne i nowożytne. W nim jak w Naruszewiczu jeszcze się język wyrabia, kształtuje.

FRANCISZEK KSAWERY DMOCHOWSKI, spółczesny był poprzedzającemu i spółubiegał się z nim w zawodzie przekładów, dziś mało czytanych. Nie mniej pracowity, ale nie mający nauki Przybylskiego, przewyższał go jednakże ogładą powierzchowną języka i smakiem więcej wykształconym. Przybylski i Dmochowski pisali także prozą rzeczy pożyteczne dla ogółu czytających.

JÓZEF SZYMANOWSKI, spółczesny im, przetłumaczył gładko po polsku jeden tylko poemat, *Swiątynia Wenery* w Knidos a zresztą pisał małoważne urywki wierszem i prozą. Prace a raczéj działalność literacka Przybylskiego, Dmochowskiego i Szymanowskiego, tak były ważne pod względem języka, że ich przekłady nazywano arcydziełami a tłumaczów uważano za największych literatów na przejściu od XVIII do XIX wieku. Naśladownictwo klassycyzmu francuskiego wydało wielu pracowników, po których zostały znane imiona a dzieł nikt prawie nie czyta. Do zdolniejszych należą J. Jasiński, a nawet M. Wyszkowski piszący w rodzaju Krasickiego i T. Zaborowski, którý pisał poemata nieznaczące a nadewszystko pamiętnym go uczyniły piękne

41

Dumu Podolskie, bo w nich się zbliża do poetów najnowszych natchnieniem talentu prawdziwego. Talent niepospolity, bogactwo i łatwość władania językiem, przedstawia Pawel Jan Woronicz a Kajetan Kożmian, autor poematu Ziemiaństwo, Franciszek Wężyk, autor Okolic Krakowa, odznaczają się językiem dość pięknym, ale bladym, bez wyrazu życia, równie jak Aloizy Feliński i tylu innych wierszopisów np. Molski. Tu należą tak zwani poeci dramatyczni (o których oddzielnie wspomnimy) do czasów Bogusławskiego, Kamińskiego, Korzeniowskiego i t. p., którzy dopiéro pokazywać nam zaczęli świat nowy w poezyi dramatycznej, jak Brodziński i t. p. w poezyi w ogólności. Obok Woronicza wydatnie jaśnieje wspaniała postać J. U. Niemcewicza, który się stał pamiętnym, jako poeta liryczny, przez swoje śpiewy historyczne i bajki, godne uwagi. W tym ostatnim rodzaju odznaczył się także i Antoni Górecki.

Od poetów stanowiących niejako przejście, do którychby jeszcze niejednego z najnowszych policzyć można było np. St. Witwickiego, Fr. Zatorskiego i t. p. dziś piszących, w których prócz chęci dobrych nie widać myśli wyższéj, ani wyższego talentu, przechodzimy do osobistości pełnych talentu, co się stały wyrazem ducha ożywiającego społeczeństwo. Od fałszywéj czułości czyli tak zwanéj sentymentalności do naturalniejszych uczuć i prostoty natury, a następnie jéj życia i potęgi zbliżają się:

KAZIMIRZ BRODZIŃSKI, urodził się ku końcowi XVIII wieku, umarł 1835 r. On pierwszy zwrócił szczególniejszą uwagę na poezyę ludu i napisał piękną sielankę Wiesław, która gasi wszystkie dotychczasowe utwory w podobnym rodzaju, lubo i tu jeszcze widać przesadę czasem. Uczuciowość w nim przemaga jak w Karpińskim, chociaż się starał opracować swoje zdolności i poświęcał się badaniu estetyki w duchu filozofii nowszej po przejawie Kanta i Szyllera, których był zwolennikiem. Pracowitość przy zdolnościach i talencie poetyckim odznacza Kazimirza z Królówki, którego postawić można śmiało, jako wielki talent rodzimy, na drugim biegunie piśmiennictwa, przeciwnym Krasickiemu. W tym ostatnim; równie jak w jego naśladowcach, racyonalizm, dowcip satyryczny, gdy w Brodzińskim i jego następcach uczuciowość przemaga a obok pamiętnych bajek i satyr Krasickiego, widzimy nigdy nie zapomniane fraszki Kazimirza Królówki, fraszki zawiérające wielkie prawdy życia.

ADAM M. urodzony na schyłku wieku XVIII, stworzył nową rzec można poezyę naszą, zacząwszy od pieśni i ballad, branych z podań ludu, do największych poematów swoich... Język jego jest całkiem nowy i nie do naśladowania, jak się to pokazało z mnóstwa poetów naśladujących go przed kilkunastu jeszcze laty. Genialny w pomysłach swoich i wykonaniu, jest nieco sentymentalny w tych utworach, gdzie opiewa miłość, a sentymentalność, zwrócona do przedmiotów poważniejszych, zamienia się w rozmarzenie i urojenia.

J. BOHDAN ZALESKI, należy do najznakomitszych poetów lirycznych a swoją piękną, ograną mową przewyższa wszystkich poetów i piszących prozą. Ukraina, miłość i przeszłość są przedmiotem jego pieśni, pełnych uczucia, mistycyzmu nawet w czasach późniejszych, co się mianowicie w utworach jego większych i pieśniach religijnych żywo przebija, zdradzając uczucie piękne, ale zarazem gorączkowe, chorobliwe. Dziwnie odbija ta uczuciowość, rozwinięta do najwyższego stopnia i dla tego nieharmonizująca z rozumem i jakby pragnąca potępić go w utworach niektórych znakomitych nawet poetów naszych—dziwnie (powtarzamy) odbija obok racyonalizmu, który się pokazuje nieraz w piszących prozą i stanowi ostateczność wbrew sprzeczną z uczuciem. Dwie te ostateczności prędzej czy później zlać się muszą w jedno, spłynąć w jedno w dźwięku harmonijnym życia.

Jakieś mętne, niespokojne, nie zdolne się określić i wypowiedzić uczucie przebija się w poezyi nowoczesnéj; która dla tego rzuca się w ostateczności i raz się ożywia duchem filozoficznym, drugi raz znowu gardząc rozumem, pomiata. jąc odwiecznémi i niezłomnémi prawami natury i społeczeństwa, rzuca się w przepaść mistycyzmu. Mistycyzm ten nie może obudzić spółczucia, jak go nie może obudzić niewiara filozoficzna czyli raczéj pół filozoficzna, niewyrobiona, burząca człowieka. W poezyi w ogóle jedni się zwracają ku uczuciowości, drudzy ku racyonalizmowi, stąd zamęt, brak oznaczonego celu --- odzywa się jednak myśl jasna i prosta, uczucie nieskażone widokami osobistémi i wielkie pytanie czyli raczéj zagadnienie życia rozwiązuje się powoli na drodze praktycznéj. Myśl ta, ożywiająca utwory poetów pełnych talentu, nadaje im znaczenie ogólne, ludzkie a wyrabia się z żywiołów swojskich, miejscowych; bo najwięksi poeci pośród najliczniejszego ogółu społeczeństwa, w tak zwanych pieśniach gminnych czyli poezyi ludu, czerpali natchnienie.

Jeden duch, jedna rzec można wcielona myśl, myśl powszechna zrozumiała i dostępna dla ogółu, bo z jego duszy wyjęta, prosta jak nasze myśli i uczucia w potocznym życia upływie—bije pulsem życia w poezyach nowoczesnych.

Do najcelniejszych utworów poetycznych należą poemata. Marya i Zamek Kaniowski. Pokazują się w nich niewyrobione, ale ogromne talenta, przez które natura rwie się do życia a chociaż może w Maryi za wiele miejscami wykwintności i sentymentalności, chociaż w Zamku Kaniowskim zbyt rażąca tu i owdzie przesada — podziwiamy wszakże te obrazy żyjące a nadewszystko myśl co im przewodniczy, twórczość natchnienia. Autor Zamku Kaniowskiego jest to ciągle rozwijający się talent. W jego poemacie Kościelisko widać dojrzałość tego talentu. Wyższy on uznaniem nad swoich poprzedników, których ocenił dzielnie w artykule: Nowa epoka poezyi polskiéj, w pierwszych poszytach Powszedniego Pamiętnika Nauk i Umiejętności (1835). Obok myśli widać w nim uczucie głębokie i żywe.

WINCENTY POL, przedstawia nam ową dojrzałość prawdziwego talentu, do któréj poeta dochodzi, przebywszy dobę fantastyczności burzliwéj, wulkanicznéj, objawiającéj potęgę życia; nie działającéj wszakże na to życie, mniéj dostępnéj dla ogółu a zatém niewpływowéj. Pol dla wszystkich zrozumiały, gdy maluje w poemaciku prześlicznym p. n. *Przygody J. P. Benedykta Winnickiego* i t. d. (1840) drugą stronę tego samego życia, które Malczeski z jednéj strony przedstawił w Maryi, ze strony poważnéj, uroczystéj. I na tę poważną stronę życia, na wszystkie jego żywioły zwraca uwagę Pol i cudnym Obrazy swoje maluje a raczéj śpiewa językiem np. w Urywkach umieszczonych w *Przeglądzie Naukowym* i t. d.

JULIUSZ SŁOWACKI, autor Żmii i t. p. fantastyczny, pełen natchnienia, ale pieniącego się urojeniem; przeciwny zupełnie Polowi, odrywa się od pojęcia ogółu a jego ironia często jest niezrozumiała. W ogólności rodzaj utworów fantastycznych, pokazujący niewyrobienie myśli, nie może znaleść spółczucia.

Obok wieszczów, co zajaśnieli najświetniej na widnokręgu poezyi pokazują się talenta mniej więcej odznaczające się. Pisarze ci najważniejsi są pod względem języka, jako po większej części naśladowcy raz nadanego poezyi zwrotu; naśladowcy, którzy jeden temat na różne przerabiali sposoby. Znajdują się między niemi i oryginalni.

ANTONI EDWARD ODYNIEC, odznaczający się szczególnie pięknym, do wysokiego stopnia wykształconym a przytém właściwym sobie językiem. O poezyach jego oryginalnych dziś już zapomniano; ale niepożytym przez czas pomnikiem zostaną wyborne przekłady najpiękniejszych po-

ematów Byrona, Moora i t. p. W poezyach jego oryginalnych (1825) to tylko jest pamiętne, że pisał ballady i pieśni z podań ludu. Oryginalnémi w tym względzie pokazują się później Tomasz Padura, T. Lenartowicz i t. p. Stefan Witwicki chciał pisać w podobnym rodzaju, ale sentymentalność, nczucie udane wznieść mu się wyżej nie pozwoliło, tak że utwory jego pokazują chorobliwość usposobienia, co paraliżowało poezye Karpińskiego, Kniaźnina i t. p., jakkolwiek pod względem jezyka wszystkim tym pisarzom niepodobna odmówić zalet. Czemże jest jednakże język bez życia, myśli prawdziwego uczucia? ciałem bez ducha.—Julian Korsak pisał bardzo wiele poezyj, które wychodziły kilkakrotnie, ale po większej części naśladował i tłumaczył jeżeli nie z klassyków to z angielskiego: toż z języków wschodnich. Aleksander Chodźko pisał dość pięknym językiem drobne wiérszyki i powieści większe z bar-To samo Józef Borkowski i t. p. wa wschodnia.

Jako tłumacze odznaczają się Jan Nepomucen Kamiński i Józef Dyonizy Minasowicz. Zwracali oni głównie uwage na literaturę niemiecką. Piękne w piśmiennictwie naszém zyskali imiona: Augustyn Bielowski i Lucyan Siemieński; pierwszy dokonawszy przekładu Wyprawy Igora na Połowców, drugi - Rękopismu Krolodworskiego t. j. najstarożytniejszych pieśni słowiańskich, przez co język zyskał niewypowiedzianie wiele. Materyały, jakich dostarcza ciągle zbieranie pieśni ludu obrabiane są mniéj więcej Tak J. Kraszewski w Witoloraudzie odtworzył szcześliwie. z pieśni ludu litewskiego wielkie epos, przedstawiające pierwszą dobę czyli cykl rozwoju Litwy. W Anafielas atoli pokazuje się przy końcu czczość jakaś, mało treści: z Witołdowych bojów, zimno jakieś wieje, niby wicher szumiący po starych zamczyskach. Dla odtworzenia zapadłej w głąb wieków przeszłości podobno za mało ma talentu poetyckiego Kraszewski, chociaż w utworach jego większych są ustępy cudne, równie jak w poezyach drobniejszych (1).

Nie mówimy zresztą o wielu poetach naszych, którzy, jakkolwiek się odznaczają to urywkami ulotnémi, to całémi nawet dziełami, nie objawili wszakże zwrotu nadającego im znaczenie w historyi literatury.

# POEZYA DRAMATYCZNA.

Wyrobiła się wydatniéj niż inne rodzaje poezyi i przedstawia dziś wysoki stopień rozwinięcia. Piérwsze zawiązki widzimy w naśladowaniu obczyzny a mianowicie wzorów francuskich, na czém język skorzystał bardzo wiele a to rzecz nie mała po owym smutnym upadku, jaki widzieliśmy w wieku XVIII, gdy formy stężały, zdrewniały i nie było swobody ani wdzięku wyrażenia. Klassyczni poeci nasi pisali nędzne sztuki dramatyczne a przez czas długi narażali się w tym rodzaju na śmiészność poważni skądinąd pisarze np. Konarski, Albertrandy, Naruszewicz, Wybicki. Trudno było coś zrobić w tym rodzaju, który się na pozór tak łatwym dla każdego wydaje. Konarski tę ma zasługę, że on piérwszy przekładał dla sceny sztuki dramatyczne a mianowicie Kornela: sam napisał podobno oryginalną sztukę *Epaminondas*,

1

<sup>(1)</sup> Dziś w poczyi szakamy przedewszystkiem pomysłu (idei) t. j. myśli a pod tym względem przed jedną fantazyą Sowy, wydaną niedawno w Wilnie, gasną całe tomy poczyj, o których po pewnym czasu przeciągu nikt już nie usłyszy, bo w nich myśli i życia nie ma. Tylko poeci pokazujący zdolności wyższe, liryzm uczucia obok myśli np. Gabryella, Karól Baliński, Norwidowie i t. p. są wyrazem społeczeństwa pragnącego się uznać w jestestwie swojém. Minęły czasy poczyi, która była bezpośredniém, nieświadomém wylaniem uczucia: dziś poecie obcémi być nie mogą wyższe potrzeby umysłowe społeczeństwa — dziś myśl promienić powinna utwory; których jednak zawsze duszą ożywiającą ma być spółczucie z ogółem społeczeństwa, uznanie potrzeb jego, wiara w życie i świętości jego, bo inaczej ogół nie pojmie poety, nie będzie miał do niego spółczucia.

o któréj atoli nawet Ludwik Osiński powiedział, że w niéj "więcej się poznać daje szlachetny umysł autora, niż zdolność poety." Bez zdolności pisali sztuki dramatyczne Krasicki, Karpiński i w. i. Frańciszek Bohomolec odznaczał się w rodzaju komicznym i wprowadzał na scenę lud po większej części, co było bardzo naturalne. Mniej od niego. ale dosyć charakterystycznie pisał Józef Bielawski a mianowicie komedye Natręci i Dziwak, które pod względem wykształcenia językowego stoją wyżéj, niż prace dramatyczne Bohomolca. Najpamiętniejszym z tych czasów uczynił się w piśmiennictwie dramatyczném Frańciszek Zabłocki, autor mnóstwa komedyj dziś jeszcze zajmujących pod względem charakterystyki czasowej, tłumacz Amfitryona, Moliora i kilku romansów. Jakaś swawola pokazywała się w sztukach dramatycznych. Osiński, chwalca Powrotu Posta, Niemcewicza, Bolesława, Karpińskiego a co najzabawniejsza Gwidona Hrabiego Blezu, Naruszewicza --- powstawał na nia; sam zaś przekładał dramata francuskie gładkim j ładnym językiem. W ogóle przekłady sztuk dramatycznych przyczyniły się nie mało do wykształcenia języka i ci nawet pisarze mają zasługę, którzy pracowali nad przekładami nie przedstawianémi na scenie np. Konstanty Tyminiecki, przyjaciel Kopczyńskiego, tłumacz Ossyana i komedyj Terencyusza. Prace tego szanownego i czcigodnego tłumacza należą do najlepszych przekładów. Wojciech Bogusławski, stanowiący epokę w dziejach teatru polskiego, jest także tłumaczem sztuk dramatycznych. Ze sztuk oryginalnych: Cud czyli Krakowiaki i Górale mają wartość do dziś dnią, gdy już nie czytają przekładu Bogusławskiego, Szekspira. Znajome są imiona pisarzy oryginalnych sztuk dramatycznych np. Fr. Wężyka, który napisał kilka nieznaczących tragedyj; Felińskiego, gładkiego tłumacza Delilla, wynoszonego niegdyś pod niebiosa autora Barbary Radziwiłłówny

Kropińskiego, autora Ludgardy; nakoniec Jana Maksymiliana Fredry, autora tragedyj równie mało znaczących, jak poprzedzające.

Piękniejszy widok rozwijania się sztuki dramatycznéj przedstawiają pisarze spółcześni, zacząwszy od Fredry, Korzeniowskiego, Magnuszewskiego i t. p. Po Felińskim Kamiński, Bogusławski, Jasiński, Minasowicz, Skarbek, Fredro wyrabiali język pełen wyrazistości i wdzięku, okwitości zwrotów i łatwości wysłowienia.

ALEKSANDER FREDRO, piérwszy zaczął pisać komedye językiem bez porównania doskonaléj wyrobionym niż styl poprzedników jego a co wieksza ożywiać myślą życia swoje utwory. On pod sąd zdrowego rozsądku a karę śmiészności podciąga wszystkie wady towarzyskie a mianowicie tak zwanego wielkiego świata. Liczne sztuki dramatyczne Fredry pokazują rapsody, urywki życia, odniesione do jednego stanowiska zapatrywania się t. j. zdrowego rozsądku, który staje w dziwnéj sprzeczności ze światem konwencyjnym. Jest to Krasicki w poezyi dramatycznéj. Szkoda że Fredro zwraca po wiekszéj części uwage na śmieszności osób pojedynczych i zapadłego już w przeszłość świata, lubo te się dotąd jeszcze nieraz powtarzają; nie uderza zaś na wady społeczne, nawyknienia towarzyskie obecnie nas rażące, bijące w oczy jaskrawością dumy, złości i nierozumu. Podobne usposobienie wywołało utwory talentów znakomitych. Nie możemy rozbiérać wszystkich utworów dramatycznych, które się stały prawdziwą ozdobą literatury naszéj i postawiły ją tak wysoko, zwracając uwagę na wszystkie pierwiastki składowe towarzystwa; powiemy tylko o dwóch niepospolitych zdolności wyobrazicielach nowego zwrotu sztuki dramatycznéj. W ogólności zauważymy, że jak poezya liryczna i epos przedstawia nam najwyższy stopień uznania, świadomości; tak samo i wielkie utwory dramatyczne pro-

mienią się myślą wyższą, co im nadaje znaczenie dzieł filozoficznych a ludzi, którzy są w stanie zastanawiania się nad sobą i otaczającym ich światem, budzą do myślenia głebszego.

DOMINIK MAGNUSZEWSKI (1809 + 1845), który swój zawód rospoczał od kilku mniej znaczących komedyj (Stary Kawaler, Zdzisław), następnie wypracował kilka utworów fantastycznych, gdzie widać wielką potęgę talentu, jakkolwiek możnaby mu zarzucić brak wyrobienia, niewierność szczegółów historycznych, np. w powieści dziwnym napisanéj stylem p. n. Zemsta Panny Urszuli. W dziele: Niewiasta polska w trzech wiekach pojał on głeboko historyczność nie w osobach pojedyńczych, ale w całych zwrotach, w usposobieniu ogólném społeczeństwa i przedstawił osobistości, jako wyraz usposobienia ogółu. Tak zaiste pojmować trzeba dzieje i tak je pojmowali najznakomitszy wieszcz Albionu i Szyller i Gete i nasi wielcy poeci nieinaczéj je pojmują. Wiele prawda fantastyczności nieraz się w ich utworach przebija, ale to są meteory przypadkowe; sam zaś zwrot ważny bardzo, bo pełen myśli i życia (1). Poezya a w szczególności poezya dramatyczna przeszłość nam cadnie odtwarza, co pokazuja olbrzymie talenta spółczesne do których niewątpliwie należy i Magnuszewski. Dramata jego Mlodzieniec, Kamil, Dramat spoleczeństwa, Rozbójnik salonowy pokazują z jednéj strony myśl głeboka a z drugiej opracowanie artystyczne, wzniesione do najwyższego stopnia doskonałości. Zwrócenie uwagi na pierwiastki

(1) To samo, co się w naszych czasach dokonało w literaturze, pokazuje się i w dźiedzinie sztuki. Nie mówiąć już o muzyce, która óprócz wyráżu ogółnego, ladzkiego, przybiéra nadto w najgenialniejszych utworach żanmiena wybitne miejscowości a zatém historyzmu — mala stwo historyczne w ostatnich cżasach rozwijsć się także zaczęło. Dość wspomnieć o obrazach Januarego Suchodolskiego, jakiemi są między innémi Czarnecki, Kordecki i t. p. Młody nasz artysta Alexander Lesser pokazuje także szczególniejszy popęd i usposobienie niepospolite do obrazów historycznych. składowe społeczeństwa i wyobrażenia jego, nadaje wysoką wartość utworom najnowszych dramaturgów naszych.

JÓZEF KORZENIOWSKI. Talent jego zajaśniał szczególniéj w ostatnich czasach, bo dawniéj pisane sztuki dramatyczne są mniéj zpaczącémi utworami. Zbyt są znane wszystkie prawie utwory Korzeniowskiego, aby je wyliczać a rozbiérać szczegółowo niepodobna w obranym tu zakresie. Zwrócimy tu uwagę na komedye np, Żydzi i t. p. w których Korzeniowski pokazuje się wielkim znawcą świata i serca ludzkiego. On piérwszy pokazał, co to jest komedya ze znaczeniem społeczném, piérwszy się podniósł od razu i śmiało na stanowisko komiki wyższej. Dramat historyczny Andrzej Batory nie stoi niżej od wybornych dramatów społecznych Korzeniowskiego, dramatów ze znączeniem ogólno-ludzkiem, filozoficzném.

# PROZA.

Tu się ograniczamy także na oglądzie krótkim prąc najznakomitszych, zastanawiając uwagę więcej nad zwrotem piśmiennictwa, niż nad dziełami autorów, których wyliczanie samo nie da wyobrażenia o dążności, znaczeniu prac umysłowych. Krasicki, Naruszewicz, Karpiński i juni poeci nasi pisali prozą nie mało a w ich pismach pokazuje się zarazem i myśl i uczucie. Chcieli oni być pożytecznémi dla ogółu i dla tego pisali o tém, co uwążali za najpotrzebniejsze ą w połączeniu wydawali to Zabawy przyjemne i pożyteczne, to Monitora: Konarski, Naruszewicz, Wyrwicz, Albertrandy, Bohomolec, Chreptowicz, Czartoryski i w. i. Budzenie zdrowego rozsądku w narodzie uśpionym długo, było główną rzeczą i dla tego zwrócono się przedewszystkiém do pauk praktycznych, opartych na doświadczeniu a mianowicie nauk przyrodzonych, historyi, prawa i t. d. Nie będziemy tu mówili o wszystkich pracownikach na polu nauk specyalnych

w szczególności. Piekne, bo dobrze zasłużone sprawie oświaty krajowéj jaśnieją imiona na polu nauk przyrodzenia a mianowicie fizyko-matematycznych np. Sniadeckich, tych gwiazd przewodnich zwrotu praktycznego oświaty, Poczobuta Kluka, Jundziłła. Nauki doświadczenia były przedmiotem zajęcia nawet uczonych poświęconych innemu zawodowi np. Kołłontaja, Sfaszica, który pisał o naukach przyrodzenia, jak o naukach społeczeństwa. Wyjście ze stanowiska empiryzmu doprowadziłoby do powierzchowności sądu i fałszywych zasad, gdyby pisarze nie radzili się byli zarazem serca i głowy np. Staszic, Strojnowski. Powiedzieliśmy wyżej, że w pisarzach (od Krasickiego) przebija się zarazem i myśl i uczucie.<sup>,</sup> Zatrzymano się u nas na stanowisku Kondyllaka a chociaż nikt nie wypowiedział jeszcze w duchu Kanta, którego nie pojmowano, że uczucie harmonizować potrzeba z rozumowaniem, była jednak ta zasada w praktyce i widać ją we wszystkich dziełach znaczących coś w owym czasie zacząwszy od Loiki Kondyllaka, tłumaczonéj przez ks. Znoskę. Czytamy o potrzebie łączenia rozumu i wiary w małéj ksiażeczce o psychologii, wydanéj z roskazu Ks. Jabłonowskiej i w licznych pracach Marcina Nikuty, pisanych po francusku, w duchu rozbiorowym, ale ze zmianą także zasady racyonalizmu. X. Dowgird pisał Loikę obszerną, ale pisma tego rodzaju nie znajdowały spółczucia, bo może sami piszący nie rozumieli jeszcze jasno czego chcieli. Strojnowski i inni naśladowali zwrot francuski encyklopedyzmu, dla tego nie widać w nich oryginalności (1); ten atoli zwrot nie mógł zaspokoić wszystkich myślących i dla tego niektórzy zwracali uwagę na filozofię niemiecką po przetworze Kanta, który był wtedy w Niemczech Kopernikiem świata umysłowego;

(1) Prof. D. Szulc przytacza określenie istoty przez Strojuowskiego za jego własne, gdy to jest przekład prawie dosłowny z Systeme de la Nature ob. N. 1 Przeglądu Naukowego z r. 1846, str. 2. przesądy wszakże długo nie dopuszczały do nas światła jego nauki, uznania wszechstronnego (1).

Zwrot do opracowania szczegółowego nauk wydał u nas owoce najpiękniejsze. Po Załuskim od tytułów książek przechodzą uczeni do materyałów w nich zawartych. Czcigodny Albertrandy, wychowany w XVIII jeszcze wieku, zbiéra materyały ogromne, niesłychane do dziejów krajowych, wydobywa szczegóły ważne i rzuca wiele światła mianowicie na czasy Jagiellonów i pierwszych królów elekcyjnych, których panowania wydał Onacewicz. Myśli krytycznéj, pojęcia całości nie widać jeszcze w Albertrandym, który jednak pragnie być pożytecznym to przez układ dziejów obcych (rzymskich do Cesarstwa), to własnych — podług Szmidta.

ADAM NARUSZEWICZ, znakomitszy badacz niż poeta, starał się piérwszy opracować krytycznie dzieje krajowe, ustał jednakże na połowie drogi. Największą jego zasługą było utorowanie drogi przyszłym badaczom; sam Naruszewicz był mniéj krytycznym, zbyt obciążonym faktami i dla tego nie wzniósł się nad krytykę dziejową, zasadzającą się więcej na kombinacyi faktów, porównywaniu ich chronologiczném, zastanawianiu się pragmatyczném nad przyczynami bliższemi, niż na pojęciu ducha społeczeństwa i organicznego jego rozwijania się. Jako tłumacz Tacyta Naruszewicz przedstawia język wyrabiający się dopiero, co się zaś dotycze

(1) Znakomici u nas skądinąd pisarze powstawali na Kanta a mianowicie Jan Śniadecki, który go nie rozumiał (równie jak poezyi romantycznej) i napisał rzecz nader powierzchowną, zbijając dla tych, co nie znali Kanta, jego zasady. Hugo Kołłontaj dochodzi do śmieszności, gdy pisze do Śniadeckiego: "Ja rozumiem, że sekta Kanta nie przeżyje w Niemczech lat 12." Powstawanie na Kanta jest dziś anachronizmem w nauce, dziś gdy krytycyzm stał się zasadą wszystkich wyrozumowanych zwrotów nauki. U nas ogół myślących wchodzić zaczyna dopiéro na drogę już dawno wytkniętą przez Kanta a jeżeli kto stoi jeszcze (wyrażając się językiem Kanta) na stanowisku antynomij czyli (mówiąc po polsku) przypisuje wyłączność prawdy jeduemu tylko zwrotowi a potępia inne, nie jest sędzią bezstronnym, ale stroną interesowaną.

۰.

pojęcia oryginału, mniéj ma zasługi niż mu zawsze przypisywano, chwaląc tłumaczenie a nie czytając go.

HUGO KOŁŁONTAJ, urodzony w środku XVIII wieku, niepospolity polityk i statysta, pisał ważne na swoje czasy prawo natury, którego zasady stosował w licznych pismach swoich do rozmaitych pytań spółecznych, jakie się przedstawiały badaczowi w drugiéj połowie XVIII i na początku XIX wieku. Zasady swoje stosował i do historyi powszechnéj, w dziełach więc jego są zarody filozofii historyi, jakkolwiek mało rozwinięte. – Jako znakomity statysta pamiętnym jest także Feliks Łojko, który się odznaczał nader rozległémi wiadomościami z dziejów krajowych i Karol Wyrwicz, jeograf, statysta.

STANISŁAW STASZIC, spółczesny Kołłontajowi, badacz natury i społeczeństwa niepospolity, nadto zaś odznaczający się wielką prawością duszy i głęboką wiarą w zasady swoje. W dziełach okolicznościowych np. o Zamojskim zawarł on nadzwyczaj wiele wiadomości najróżnostronniejszych i pokazał się wielkim znawcą rzeczy krajowych jakkolwiek w pojedynczych przystosowaniach swych zasad nieraz mniéj trafny. Staszic jest także tłumaczem kilku dzieł a między innémi wybornie przełożył Iliadę Homera.

JAN ŚNIADECKI, metematyk, zajmował się ze szczególniejszą gorliwością krzewieniem wiadomości fizyko-matematycznych i dla tego pisał to dzieła naukowe w tym przedmiocie, wielkiéj na owe czasy wartości, to rozprawy pojedyncze. Zwrot jego jest praktyczny, bo czuł, że dla ogółu społeczeństwa potrzeba było przedewszystkiem wiadomości opartych na doświadczeniu. Temu zwrotowi czyniły zadosyć zakłady naukowe niższe i wyższe: ale tym ostatnim nieznany był zwrot filozoficzny naukowości. W zdaniach swoich o filozofii i literaturze w ogólności (estetyce) Jan Śniadecki jest powierzchowny a rosprawy jego filozoficzne mają wartość bardzo względną. JĘDRZEJ ŚNIADECKI, wyższy od Jana pod wielu względami a mianowicie pod względem wykształcenia wszechstronnego. Dzieło jego: Teorya jestestw przyrodzonych ma wartość naukową wysoką jeszcze nawet w naszych czasach. Oprócz nauki posiadał Jędrzej dowcip niepospolity, za pośrednictwem którego działał bardzo wiele na ogół, jak dawniej Krasicki. Dowcip zaiste był jedyną bronią w czasie, kiedy nauki najważniejsze były mniej dostępne dla ogółu, mniej wpływowe.

JAN POTOCKI zbiérał w podróżach swoich wiadomości do dziejów pierwotnych Słowiańszczyzny, gotując tym sposobem materyały przyszłym badaczom. Pisał po francusku i dołączał do dzieł swoich teksta najdawniejsze o Słowianach.

ALEKSANDER ŠAPIEHA, zwiedzał Słowiańszczyznę i opisał podróż swoją. Mamy wiele opisów podróży między któremi odznacza się Podróż do Anglii i Szkocyi przez K. L. S. Dzisiejsze podróże mają nieraz barwę historyczną a czasem nawet są zbiorem materyałów.

TADEUSZ CZACKI, najzasłużeńszy pod względem działalności praktycznéj w sprawie oświaty, zwrócił uwagę na byt prawny społeczeńswa krajowego i wnikać zaczął w istotę jego daleko głębiéj niż Naruszewicz. Krytyka Czackiego, chociaż w lesie erudycyi zdaje się powierzchowną, jak Naruszewicza — jest jednak w zasadzie wyższą, organiczną t. j. dotykającą całego organizmu społeczeństwa, jego natury; wysnutą filozoficznie z istoty naszéj, rozwijającej się pod różnémi wpływami ziemi i społeczeństwa. Czacki w odniesieniu do Naruszewicza i Albertrandego i t. p. postąpił naprzod w nauce, lubo jéj nie uprościł jeszcze, jak późniéjsi po nim badacze dziejów i prawa.

J. U. N. i FR. SIARCZYŃSKI zajmowali się zbiéraniem materyałów historycznych i rozjaśnili mianowicie dzieje Zygmunta III. Siarczyński jest autorem wielu książek

pożytecznych czasowo a mianowicie był niespracowanym zbiéraczem rzeczy krajowych, oraz płodnym bardzo autorem monografij. W tym rodzaju odznacza się wydatnie J. M. Ossoliński, dziełem: Wiadomości historyczno-krytyczne do dziejów Literatury polskiej, gdzie znajdujemy, przy całym zamecie faktów, bardzo wiele szczegółów ciekawych i uwag, postrzeżeń ważnych autora; chociaż nie mało rzeczy niepotrzebnych, erudycya miejscami sucha, nieprowadząca do niczego, krytyka, jak w Naruszewiczu, więcej powierzchowna. W ogólności od czasów Konarskiego zbiérać zaczęto w bardzo wielkiém mnóstwie pomniki dziejowe, prawne i t. p. co aż do naszych przetrwało czasów. Zbiory tego rodzaju, ważne bardzo w bibliografii, nie mają wielkiego znaczenia w dziejach Literatury, dopóki z nich iskry myśli nie wydobędzie opracowanie badacza i nie nada znaczenia w dziejach piśmiennictwa ogólnego, obchodzącego wszystkich. Najznakomitszym w tym względzie badaczem i zarazem pracownikiem na polu bibliografii i dziejów pokazuje się.

Autor ksiag bibliograficznych, najpracowitszy J. L. badacz starożytności we względzie Jeografii i Historyi, Numizmatyki nawet powszechnéj i krajowéj. Wydawca pomników prawnych najdawniejszych, pracował wiele nad bibliografią w literaturze krajowej, ocenił krytycznie historyków naszych przed Długoszem, uprościł sposoby zapatrywania się na dzieje krajowe, na które rzucił światła tyle, ile Niebuhr na dzieje Rzymu. Krytyka jego początkowo była faktyczna np. gdy wystąpił przeciwko Naruszewiczowi i Szlecerowi, później wszakże więcej organiczna, wnikająca w naturę społeczeństwa w uwagach nad Historyą Karamzina i w tylu innych dziełach, czy to krajowéj czy historyczno-powszechnéj treści. Z lasu faktów, w którym się gubili Albertrandy, Naruszewicz, Czacki i sam autor Ksiąg bibliograficznych - wyjść on musiał na rozległe obszary

dziejowe, gdzie niezliczone zjawiska uporządkować trzeba było podług ogólnych praw natury ludzkiéj i społeczeństwa. Myśl ta przewodniczyła Lelewelowi w wykładzie historyi powszechnéj i własnéj, gdy np. przedstawia byt prawny, państwowy i towarzyski w Historyi Starożytnéj i Wiekach Średnich. Przy tym badaczu gasną prace specyalne uczonych drugiego rzędu np. dzieła prawne Skrzetuskich, Ostrowskich, pisane bez przewodnictwa myśli wyższéj. Tylko J. S. Bandtkie i Feliks Bentkowski zaszczytne zajmują miejsce obok autora ksiąg bibliograficznych.

WAWRZYNIEC SUROWIECKI, statysta i badacz dziejów głębaki, odznaczył się twórczością pomysłów we względzie pierwotnych dziejów Słowian. Z jego to stanowiska wyszedł głośny w naszych czasach Szafarzyk. O rzeczach krajowych pisał wyborne dzieła np. O upadku przemysłu i miast, gdzie, obok wiadomości nader ciekawych, dążność jest najpiękniejsza i widać zamiłowanie wielkie dobra powszechnego. W. S. Majewski i J. B. Rakowiecki pracowali wiele nad Słowiańszczyzną i zostawili po sobie rosprawy liczne. Tomasz Święcki zajmował się rzeczami krajowémi.

WACŁAW ALEKSANDER MACIEJOWSKI, położył ważne zasługi w literaturze historyczno-prawnéj; pierwszy bowiem wykształcony na prawie rzymskiém, napisał Historyę prawodawstwo Słowiańskich, zewnętrzną i wewnętrzną. Pierwsze dwa tomy przerobione w tak zwanych Pamiętnikach. Niektóre pytania historyczne rozwiązane tu są więcej hipotetycznie t. j. przez przypuszczenia, niż z pewnością kategoryczną: dla tego wywołały polemikę naukowo-literacką. Polska i Ruś do połowy XVII wicku przedstawia materyały do historyi wewnętrznej, zebrane troskliwie z rzadkich u nas książek. Pierwotne dzieje Polski i Litwy, przedstawiają także wywoły początkowe oparte na hipotezie o przy-

byciu drużyn Lechitów i Litów do Polski i Litwy. Hipoteza ta ważna czeka jeszcze na krytykę czysto-naukową. D. Szulc, autor dzieła: O znaczeniu Prus dawnych, wystąpił z polemiką, ale przestał na rzuceniu kilku wątpliwości, nie dotykając głębiej przedmiotu.

IGNACY DANIŁOWICZ, wydawca kilku ważnych pomników historyczno-prawnych i autor monografij bardzo ważnych, wychodzących z zasad krytyki wyższéj we względzie historyi polskiéj i litewskiéj. Rosprawy jego umieszczane były po różnych pismach zagranicznych i krajowych, gdy był Profesorem Uniwersytetu w Charkowie i Moskwie np. w Rocznikach dorpackich, w Zborniku moskiewskim Prof. Pogodina, gdzie się mieści najważniejsza rosprawa o początkach powstania miast słowiańskich a mianowicie polskich do połowy wieku XII, w Pamiętnikach prawnych Prof. Redkina i w. i.

GAWARECKI, odznacza się jako wydawca pomników dziejowych, autor bardzo wielu rospraw historycznych, jeograficznych i statystycznych a przytém artykułów przedstawiających materyały do opisu kraju.

J. SOŁTYKOWICZ, napisał rzecz: O stanie akademii krakowskićj i o publicznych a mianowicie uczonych pracach Akademików (1811) i za nim zaraz poszedł szereg prac bibliograficznéj treści — aż do Jochera włącznie. Ważna pod względem filozoficznym jest Rosprawa nad przyczynami uwłaczających naukom mniemań, odradzających się w różnych wiekach świata (1828). Widać tu jednego z głębszych myślicieli naszych, którzy pracując nad naukami, wnikali w istotę rzeczy i w naturze człowieka szukali zasad myślenia.

MICHAŁ WISZNIEWSKI, autor metody Bakona tłumaczenia natury, Charakterów rozumów ludzkich i wydawca pomników do historyi i literatury, wzniósł się pierwszy nad

bibliografia i pisze Historyę Literatury Polskiej, której dotąd wyszło tomów 7 (wiek XVI). Więcej wykształcony niż inni, zbyt wiele miesza wiadomości ogólnych, historyczniepowszechnych, po których pływają jak oliwa na wodzie rzeczy krajowe. O tych ostatnich sądzi często powierzchownie. Zasługę dzieła stanowi zbiór materyałów mniej wiecej surowych, które prawdziwemu historykowi literatury do obrobienia przedmiotu pomoca być moga. Teodor Narbutt pisze dzieje Litwy a raczéj jak Wiszniewski zgromadza materyały bogate dla przyszłego historyka. J. Jaroszewicz napisał Obraz Litwy pod względem cywilizacyi, dotykając z niepospolitą znajomością rzeczy i trafnością sądu życia wewnętrznego Litwy: czasem tylko jest mniéj krytyczny. Łukasz Golebiowski, prawdziwy Nestor naszych badaczów dziejowych, pisał bardzo wiele o rzeczach krajowych, zbiéra dotad materyały dziejowe i rzuca nie mało światła na życie wewnętrzne, zwyczaje i obyczaje. Edward Raczyński przez liczne wydania dzieł podobną czynił literaturze przysługę. Wielu bardzo zbiéraczów i wydawców położyło zasługi i zyskali sobie imię w tym zawodzie gotowania dróg przyszłym badaczom. Niejeden z wydawców zajmuje się zarazem opracowaniem materyałów dziejowych. Tu należą:

K. Wł. WÓJCICKI, jeden z najczynniejszych i najwięcéj zasłużonych wydawców i autorów piszących o rzeczach krajowych. Prace jego są różnorodne: pod względem dążności i materyałów szanowne. Zbiory pieśni i podań ludu umieszczane po różnych pismach czasowych a następnie w osobnych dziełach winien Wójcicki zbliżeniu się do ludu, jak niegdyś Z. D. Chodakowski. O zbiorach tego rodzaju mówiliśmy wyżéj i tu zauważyć tylko trzeba, że od czasów podróży podejmowanych w sprawie literatury i przyjęcia literatury ludu do piśmiennéj, piśmiennictwo w ogóle nabyło świeżości i wdzięku życia.

AMBROŻY GRABOWSKI, zasłużył się wydaniem materyałów dziejowych, opisem Krakowa i kilku monografiami. Ważniejsze nierównie są dzieła monograficzne dotyczące Dyssydentów a mianowicie braci czeskich w Wielkopolsce i wyznania Helweckiego w Litwie Józefa Łukaszewicza, autora obrazu Poznania. Równie ważne prace monograficzne ze wszech miar szanownego i czcigodnego Mikołaja Malinowskiego, który wespół z Przezdzieckim i Grabowskim (Michałem) wydaje pracowicie: Źródła dziejowe. Józef Muczkowski jest także wydawcą, krytycznym a Michał Baliński, autorem ciekawych monografij historycznych. Obok wielu wydawców i autorów zasłużonych w tym względzie winniśmy szczególną wdzieczność Mikołajowi Malinowskiemu, który pracuje nad dziejami Jagiellonów i Józefowi Moraczewskiemu, który ogarnia całość dziejów do XV wieku. To są prace najważniejsze obok dziełek elementarnych o historvi polskiej. W przedmiocie monografij z Historvi powszechnéj odznaczają się w naszych czasach, jako zbieracze: Leon Rogalski i T. Dziekoński, korzystający z najlepszych źródeł przy układzie lub tłumaczeniu. Adryan Krzyżanowski jest także skrzętnym zbiéraczem, ale nie znawcą dziejów. Jan Szwajnic, autor Historyi narodu i państwa rzymskiego, opracował źródłowo, ale mniej krytycznie dzieło swoje i dla tego myśl dziejów najważniejszego może państwa w świecie, ginie w mnóstwie niezliczonych faktów. Zwrot filozoficzny dziejów jest u nas w ogóle prawie nieznany. Tvlko T. Szczeniowski napisał rosprawę dość ważną w tym względzie, ważniejszą zaś bez porównania, bo ze znaczeniem europejskiém, p. n. Prologomena zur Historiosophie-August Cieszkowski. Historycy nasi pracujący specjalnie nie stoją na równi z wiekiem dla braku wykształcenia filozoficznego, jeszcze nie upowszechnionego a stąd wynika, że ogół czytających nie może nabyć pojęcia wyższego o najwaźniejszej

nauce w społeczeństwie. W naukach specyalnych zresztą wielu mamy pisarzy pracowitych, zdolnych, szanownych, którzy dotykają przedmiotów mających ważność praktyczną, obchodzących mniéj więcéj czytających: takiémi są między innémi Prof. S. Zdzitowiecki, F. A. Zubelewicz, A. Waga, L. Zeiszner, H. Łabęcki, X. Wyszyński, W. Jastrzębowski i w. in. Ostatni zasługuje na uwagę przez swoje stanowisko w naukach przyrodzonych, jak W. Zborzewski, b. Prof. Liceum Krzemienieckiego, który pracuje nad matematyką i naukami przyrodzonémi, zapatrując się na nie ze stanowiska wyższego i czując potrzebę zastosowania filozofii do matematyki. Po najznakomitszych matematykach naszych np. Frączkiewiczu, Garbińskim i t. p. mamy dotąd tylko rosprawy specyalne: nie więcej.

Reforma rospoczęta przez Konarskiego zależała na kształceniu zdrowego rozsadku obok uczucia, co się odbić miało i w literaturze, a zatém i w języku i w wyobrażeniach. Sam Konarski pisał w sprawie zdrowego rozsądku i pojęć wysnutych z doświadczenia, powstał na panegiryki a najwięcéj na panegiryk, ubóstwiający: liberum veto. Dokonał on wraz z Załuskim szanownego zbioru pomników historycznoprawnych p. n. Volumina Legum a wydając dzieło: O skutecznym rad sposobie, nie omieszkał zwracać w innych pismach uwagi na styl i zasadę dobrego pisania --- myślenie samo. W pisemku: o religii poczciwych ludzi stanął w obronie wiary przeciwko wyobrażeniom napływowym. W tym kierunku rospoczęły się liczne prace naukowe księży Pijarów a nawet Jezuitów. Tak Fr. Bohomolec oprócz komedyj pisał życio-rysy Zamojskiego i Ossolińskiego, był nadto autorem wielu artykułów i wydawcą Zbioru Dziejopisów polskich. Jan Bohomolec wydał kilka dzieł wpływowych dla rospędzenia przesądów i zabobonów: o czarach, duchach i t. p. Michał Dymitr Krajewski, autor Życia Stefana Czarneckiego, tworzył i dziełka belletryczne dość mierne. Szanowny *Grzegórz Piramowicz* pisał rzeczy moralnoobyczajowej treści i wydał bardzo pożyteczne i wpływowe dzieło: *Wymowa i Poczya;* sam zaś był mówcą z serca i duszy, równie jak *Ignacy Witoszyński* i *Michał Karpowicz*, pamiętni kaznodzieje nasi po Skardze i Birkowskim we dwa niemal wieki.

STANISŁAW POTOCKI, mąż myśli i czynu, odznaczał się nie tyle wymową, ile niezmordowaną pracą nad teoryą Wymowy i Stylu, używaną obok prac Euzebiusza Słowackiego do naszych prawie czasów. On także piérwszy zastanawiać się zaczął nad sztuką, przerabiając Winkelmana a w dowcipnych nieraz uwagach i trafnych postrzeżeniach zbliżał się do natury i wznosił się nad pseudo-klassycyzm w nauce i życiu. Ignacy Włodek pisał o naukach wyzwolonych i słownik wyrazów polskich dawnych a Juszyński dykcyonarz poetów polskich.

Bardzo wpływowym, stanowiącym niejako epokę w uprawie języka pokazał się Onufry Kopczyński, autor Gramatyki polskiej, przypisów do niej i kilku książek religijnoobyczajowej treści. Na drodze empiryzmu zrobił Kopczyński bardzo wiele, chociaż nie mógł wypracować przedmiotu filozoficznie, czego dopiéro dokonał w części pełen talentu Mroziński, w ślady zaś jego poszli Muczkowski i inni najznakomitsi dziś gramatycy nasi. S. B. Linde przysłużył się wielce językowi wydaniem słownika polskiego, owocu jak się zdaje wielu prac, połączonych i zebranych przez autora. Aloizy Osiński, autor żywotów Skargi, Czackiego, Kopczyńskiego i pięknéj rosprawki p. n. Nauka ojca dana synowi jadącemu do Akademii, pracował także nad słownikiem polskim, poświęcając się więcej niż Ludwik Osiński i Aloizy Feliński, sam nawet Linde opracowaniu mowy ojczystéj z żelazną wytrwałością i cierpliwością całożytną. Zastanawiali się

pilnie nad językiem i jego harmonią: Józef Elsner a mianowicie też Józef Królikowski, filolog niespracowany do końca życia. W ogóle uprawa języka znaczne uczyniła postępy, gdy się nad prawami jego zastanawiać głębiej od czasów Mrozińskiego poczęto.

Bardzoby ciekawe było szczegółowe pokazanie, jak zasady filozoficzne odbijały się u nas w Estetyce od czasów Piramowicza, Potockiego i Golańskiego. Kazimirz z Królówki, co piérwszy stanął na czele przetworu literatury krajowéj, rozwinął się pod wpływem zasad Kanta, jak Szyller w Niemczech. Autor dzieła: O literaturze polskiej w wieku XIX wychodził także z zasad filozofii niemieckiej. Okoliczność te objaśniają nam wiele. M. Grabowski nie wyszedł ze stanowiska nauki spółczesnej, której nie zna i dla tego zasady jego utrzymać się nie zdołały przed krytyką pełna życia, która pisma jego ze wszystkich stron dotknęła. W pismach M. Grabowskiego są czasem postrzeżenia trafne, ale nie ma on zasad pewnych i stałych. Ten sam brak zasad daje sie postrzegać czasem w pismach treści krytycznéj J. J. Kraszewskiego, posiada on jednakże dar niepospolity postrzegania i trafność sadu wielką a zasady zdaje sie odgadywać; nieraz domyślać ich się przeczuciem, co budzi wiele zajęcia i przywiązuje do czytania go. Józef Kremer, autor Listów z Krakowa, tudzież rospraw o filozofii niemieckiej i inni zwolennicy nauki spółczesnej, zapatrują się na krytykę estetyczną ze stanowiska wyższego. Aleksander Tyszyński, autor Amerykanki w Polsce, nie ocenił sprawiedliwie dzieła Kremera ani jego stanowiska w rozbiorze Listów z Krakowa: zarzuty czynione tam Kremerowi są mniéj wiecéj powierzchowne, cała krytyka bardziej zewnętrzna, niż organiczna, chociaż A. Tyszyńskiemu odmówić nie można trafności sądu w jego wielu recenzyach, umieszczanych w Bibliotece Warszawskiej.

Widok zamętu przedstawia najdawniejsza literatura nasza powieściowa. Dzieciństwo tu myśli, przypadki budzące ciekawość próżna a dzieła nie warte wspomnienia. Krasicki piérwszy natchnął przypadkowość myślą i nadał znaczenie powieści, bajce nawet. Zdrowy rozsądek, sens w życių praktyczném albo uczuciowość, obok ciekawości, zajmują nas na przemiany w powieściach J. U. Niemcewicza, ks. Wirtemberskiéj, Fr. Skarbka, F. Bernatowicza, dziś nawet Massalskiego, stanowiących przejście do właściwego romansu obyczajowego i historycznego, jak je dziś pojmujemy, chociaż wielu piszących nie może urzeczywistnić swych pojęć, czy to z braku talentu, czy wykształcenia wyższego a mianowicie historycznego i filozoficznego. W romansach dawniejszych (Malwina ks. Wirtemberskiej, Julia i Adolf Kropińskiego...) jest jakaś sentymentalność t. j. uczucie posunięte do gorączkowości uniesienia, jako przeciwieństwo wyobrażeń racyonalnych, ziebiących duszę. Ze zwrotem praktycznym filozofii dojrzała w Anglii pod piórem Walter - Skotta powieść. dojrzał romans historyczny. Ze zwrotem teoretycznym w Niemczech dojrzał głębszy pogląd na rzeczy (Gete, Szyller, Jean Paul). Piszący u nas zwrócili się do wszystkich rodzajów powieści i romansów historycznych, obyczajowych i fantastycznych, są więc świadomie lub nieświadomie wyrazem rozwijania się literatury powszechnéj. Do najznakomitszych w tym względzie należy:

JÓZEF IGNACY KRASZEWSKI (ur. 1812), talent piérwszego rzędu. Geniusz jego widać, gdy pisze pod wpływem natchnienia. Jako powieściopisarz, autor powieści obyczajowych, szkiców fantastycznych nawet—stoi bez zaprzeczenia najwyżéj: niżéj jako powieściopisarz historyczny i poeta. Działalność naukowo-literacka Kraszewskiego jest tak różnorodna, że tylko w rozbiorze szczegółowym wszystkich niemal prac jego możnaby tego pisarza ocenić dokładnie

i sprawiedliwie. Sama różnorodność oraz ilość prac…nadaje mu w piśmiennictwie naszym znaczenie podobne do Reja lub Krasickiego, których dar postrzegania dostał w udziale obok właściwego sobie uczucia, nieraz fantastycznego, nieraz natchnionego, odgadującego prawdę, któréj na drodze rozumowéj, na drodze analitycznéj badania i doświadczenia, nauki tak długo szukać trzeba! Wyższość Kraszewskiego nad innych tego rodzaju pisarzy pokazuje się w bystrości pojęcia i tym darze niepospolitym postrzegania, co się przebija w cudnych zarysach obyczajowych, odbijających plastycznie pierwiastki społeczne miejscowości i przedstawiających nieraz obok tego całą tonikę, ruch życia, grę na-Jako redaktor i zbiéracz materyałów dziejowych mietności. zasługuje Kraszewski na wdzięczność i cześć, winną pracy, i najlepszym chęciom.

HENRYK RZEWUSKI (Jarosz Bejła), powieściopisarz, którego talent pokazuje się w Pamiętnikach Starego Szlachcica litewskiego ..... Mieszaniny przedstawiają utwor bardzo słaby. Czcze myśli rosproszone po całym romansie p. n. Listopad. Milsze wrażenie budzą w nas utwory Fryderyka Skarbka, jak nasza prosta, nie wykwintna muzyka, nasz śpiéw płynący wprost z duszy.

IGNACY CHODŹKO, wydał kilka seryj: Obrazów litewskich, w których pokazał wielki talent i wiele obudził spółczucia, w ostatnich atoli powieściach zimno rozumowania skrzywionego nie wiadomo czém powiało po czytelnikach i autor tracić spółczucie zaczyna.

JAN CHODŹKO, z mniejszym talentem od Ignacego, z wielką jednak chęcią pracowania dla dobra powszechnego, wydał pisma Jana ze Świsłoczy.

1

w powieściach Jadama, Farmazon i w Sylva rerum, pomimo nieopracowania przedmiotów. Aleksander (Leszek) Dunin Borkowski odznaczył się wybornie napisaném dziełem p. n. Parafiańszczyzna, Józef Dzierzkowski kilku powieściami, stawiającémi go na równi z pierwszémi powieściarzami a Tytus Szczeniowski doskonałym w swoim rodzaju Bigosem hultajskim, gdzie pyszna charakterystyka obyczajów a myśl wyższa czcigodnemu autorowi ciągle przewodniczy, jako święty głos sumienia. John of Dycalp pisze oddawna humoreski nie - humorystyczne, czasem dość trafne, częściej ckliwe, godne politowania, a zawsze bez żadnej wyższej myśli. Dowcip się pokazuje w Ramotach i Ramotkach (Augustyna Wilkońskiego), który pisze w rodzaju odpowiednim dziś dawniejszym bajkom i satyrom Krasickiego, Naruszewicza, Trembeckiego i t. p. M. Tyszyński napisał Morenę czyli powieści blade, które nie obudziły spółczucia w ogóle czytających, chociaż myśl wyższa niewątpliwie im przewo-Dażenie niepospolite widzimy także w Sędziwoju, dniczy. powieści J. B. Dziekońskiego. Pisarz to myślący, co się pokazuje i z jego rozbiorów dzieł umieszczanych we Dzwonie. Ignacy Holowiński, jako autor Pielgrzymki do ziemi świętej i Legend znalazł więcej spółczucia, niż po napisaniu Dzieciątka Teka rozmaitości do niczego po większej części nie-Jezus. podobna, równie jak artykuły krytyczne. Więcej znaczenia i sensu w pismach Stanisława Chołoniewskiego p. n. Sen w Podhórcach, jakkolwiek stanowisko autora nie wytrzyma także krytyki. Niepospolitym talentem odznacza się Eleonora Sztyrmer. Pisarz to znakomity. W postaci fantastycznéj pokazuje myśl głębszą, wrzącą, wyrabiającą się: na zasady jego zgodzić się trudno, ale miło spotkać iskrzące się myśli od Powieści nieboszczyka Pantofla do Kataleptyka, znajomość natury ludzkiej i pobudek wewnetrznych, wpływów

zewnętrznych działających na nią. Klementyna z Tańskich Hofmanowa, przed któréj powieściami zapomniano o Elżbiecie Jaraczewskiéj, Bernatowiczu i Bronikowskim i t. p. pomimo pewnéj wartości ich powieści, wywarła na młode pokolenie wpływ tak wielki jak żadna dotąd kobiéta. W ślady jéj wstąpiła *Paulina* Kraków i kilka innych kobiét piszących. Anna Nakwaska (z Krajewskich) odznacza się malowaniem przeszłości rodowéj, Łucya Rautensztrauchowa opisami podróży i dziełem p. n. Miasta, góry i doliny (1844). *Paulina Wilkońska* maluje więcej obrazy teraźniejszości.

ELEONORA ZIEMĘCKA napisała Myśli o wychowaniu kobiét, w których nie ma sensu, loiki, brak zasady pewnéj a stąd wnioski najdziwaczniejsze, bo całkiem dowolne. Jako Redaktorka *Pielgrzyma* i autorka artykułów pseudofilozoficznych należy p. Ziemęcka wraz ze swémi spółpracownikami do zwrotu drugicgo literatury naszéj, przez co przy pięknych zdolnościach i pracy nie może wywrzeć żadnego wpływu na ludzi rozsądnych, myślących.

NARCYZA ŻMICHOWSKA (Gabryella) odznacza się talentem niepospolitym w pisaniu, a dążność jéj nowa w powieści Capriccio i Poganka. Pracuje nadto nad wykładem Obiegu (kursu) nauk dla kobiét. O ile prace jéj wpływowemi będą? czas to pokaże.

MICHAŁ GRABOWSKI, autor Koliszczyzny i Stepów, jako powieścio-pisarz ma zasługę i z przyjemnością miejscami czytać się daje. Jako krytyk nić ma już dziś żadnego znaczenia, przy całéj bowiem trafności sądu brak mu zasad naukowych; naturalne zaś uczucie smaku bez wykształcenia prawdziwego nie daleko doprowadzić może krytyka literatury, chyba do ostateczności stronnéj a zatem bez znaczenia. Grabowski, jako krytyk, dość długo wpływał na czytających, w krótce jednak wpływ jego i Bejły stał się nieznaczącym, gdy Kraszewski wyrabiać sobie zaczął stanowisko więcej

samodzielne a wyższych zdolności i wykształcenia Tytus Szczeniowski stanął w obronie nauki, kiedy Tarsza i Bejła obudzić ku niéj niewiarę pragneli. W obronie naukowości stanął: Przegląd Naukowy i stąd wynikła polemika żywa ze zdaniami pisarzów powstających na rozum i naukę. Widzimy tu artykuły pisane dla harmonizowania uczucia i rozumu a jeżeli niekiedy zbyt cierpkie, przypisać to należy ostateczności, która je wywołała i budziła żywe uczucie oddziaływania. Błędem jest wielkim utrzymywanie, jakoby nauka, jakoby filozofia była nieprzyjaciółką wiary. Wiara, uczucie jest świętością nietykalną w społeczeństwie a powstawanie na nią-pseudo-filozofią, nierozumem a raczéj rozumowaniem osobistém, które nigdy w ogóle społeczeństwa nie znajdzie uznania ani spółczucia. W skutku to owej ostateczności racyonalizmu niektórzy pisarze wmówić w niewiadomych usiłują, że rozum jest zgubą wiary, gdy przeciwnie jest on pochodnią uczucia, obroną wiary prawdziwej, godnéj człowieka, wiary Chrystusa (1).

Najznakomitsi nasi pisarze o filozofii usilują być wszechstronnémi w przeglądzie na świat i życie, zacząwszy od dawniejszych prac J. K. Szaniawskiego, J. Gołuchowskiego, F. Bochwica i K. Libelta, którzy rozum i wiarę harmonizować pragną. Autor listów naukowych o Szellingu (w Przeglądzie Naukowym) i Pedagogiki, umieszczonéj w wyjątkach w Pedagogice Prof. Sierocińskiego, mniéj znalazł spółczucia, bo mniéj przemawia do serca, poddając najświętsze prawdy życia syllogizmom loicznym, na których one ostać się nie mogą. W zastosowaniu zasad B. T. jest najsłabszym pisarzem; w rozwijaniu jednak teoryi (filozofii) nieporównany. August Cieszkowski stosował zasady filozofii do historyi, Kremer do estetyki. Prawo, matematyka i inne nauki

(1) Ob. Rzuty filozoficzne. N. 34 Przeglądu Naukowego z r. 1845 od str. 1092 do 1098.

specyalne czekają jeszcze pracowników, bo wyższe pytania w tych naukach filozofia tylko rozwiązać może. W dziedzinie prawa np. mamy wielu pisarzy. J. W. Bandtkie, W. A. Maciejowski, R. Hube, Fr. Maciejowski, J. Sławianowski, Aug. Hejlman, Walenty Dutkiewicz, Wincenty Majewski dotykali strony dogmatycznéj a najwięcéj historycznéj. J. H. Rzewuski i A. Z. Helcel pisali o filozofii, nie stosując jéj do prawa. A jednak na drodze prawa rozwiązują się najważniejsze zagadnienia historyczne i filozoficzne! Nauka prawa w zasadach i rozwinięciu swojém stała się potrzebą historyka i filozofa, jak ekonomia polityczna, jak anatomia porównawcza albo fizyologia — potrzebą medyka i naturalisty.

O dziełach specyalnych, które obrabiają techniczną stronę naukowości mówić tu nie będziemy, równie jak o romansach, powieściach i artykułach specyalnych, wychodzących u nas w dość znacznéj liczbie oryginalnie i w tłumaczeniach. Jeżeli się tu nie jedno imię szanownego na polu umysłowości pracownika pomineło, nic to dziwnego, bo wspomnieliśmy raczej o kierunkach całych literatury niż o osobach, które jeżeli pracują dla dobra powszechnego z potrzeby duszy i prawdziwego zamiłowania świętości prawdy, dobra i piękna, znajdą zapewne większą w przekonaniu wewnętrzném, że dopełniają obowiązków godnych człowieka, pociechę, niż w drukowańych zdaniach autora o ich pracach, które zresztą niezawodnie znajdą spółczucie i prędzéj czy później miejsce w historyi literatury, jeżeli wartością wewnętrzną i dążeniem do prawdy i jéj zastosowania, w prowadzenia w życie - nabedą prawa do historyzmu.

#### KONIEC.

### UWIAOOMIENIE.

Pod napisem: Historyi, Literatury i Krytyki wychodzić będą różnemi czasy badania we względzie literatury powszechnéj i krajowéj, rosprawy dotyczące filozofii sztuki (estetyki) i zastosowania zasad jéj czyli krytyki estetycznéj oraz historycznéj do rozbiorów dzieł najcelniejszych. Zdawało nam się najwłaściwiej zacząć od literatury krajowéj, poczém się przedstawią zjawiska najznakomitsze w literaturze powszechnej. Gotuje się już do druku: Rzut oka na literaturę hebrajską (Mojżesz) i Rys historyi literatury greckiéj (Homer) — z literatury starożytnéj; z nowożytnéj zaś: Ogląd włoskiej i rozbiór Jerozolimy oswobodzonéj Tassa, w porównaniu z Ariostem. Nastąpią potem rozbiory proroctw hebrajskich i tragedyj greckich a z nowożytnych Szekspira i t. p. Monografie, dotyczące literatury krajowej, stanowić będą (jeżeli Opatrzność dojść do końca zamierzonéj pracy dozwoli) rozwinięcie obecnych pomysłów do dziejów piśmiennictwa.

Egzemplarzy podpisem moim nieoznaczonych, prawnie dochodzić bede.

.



# Stanford University Libraries Stanford, California

. . .....

-

| Return | Return this book on or before date due. |  |  |  |  |
|--------|-----------------------------------------|--|--|--|--|
|        |                                         |  |  |  |  |
|        |                                         |  |  |  |  |
|        |                                         |  |  |  |  |
|        |                                         |  |  |  |  |
|        |                                         |  |  |  |  |
|        |                                         |  |  |  |  |
|        |                                         |  |  |  |  |
|        |                                         |  |  |  |  |
|        |                                         |  |  |  |  |
|        |                                         |  |  |  |  |
|        |                                         |  |  |  |  |
|        |                                         |  |  |  |  |
| L      |                                         |  |  |  |  |



A-60.-1088/8550;

# SPIS RZECZY,

|                                    |         |            |         |           |     | str. |
|------------------------------------|---------|------------|---------|-----------|-----|------|
| Pomysły do dziejów piśmiennie      | ctwa k  | rajowego   | -       | -         | -   | 5.   |
| Do Czytelnika                      | -       | -          | -       | -         | -   | 7.   |
| Wstęp. Stanowisko zapatryw         | ania si | ę na Hist  | toryę l | Literatur | у-  | 15.  |
| Trzy zwroty Literatury polskiej    |         |            |         |           |     | 27.  |
| Zwrot pierwszy Literatury polskiej |         |            |         |           |     | 37.  |
| Pierwszy zawiązek Literatury       | w pies  | śnjach i p | odania  | ch ludu   | -   | 39.  |
| Poczya i w ogólaości liryzm, u     |         |            |         |           | Z8- |      |
| ścijaństwa i łaciny                | -       |            | -       | -         | -   | 81.  |
| Proza i w ogólności dydaktyk       | a, mys  | lenie, za  | stanaw  | ianie sie | , - | 111. |
| Rozwinięcie poezyi. Dydakty        | yzm, ej | oos i lira | -       | -         | -   | 128. |
| Poezya dramatyczna -               | -       | •          | -       | -         | -   | 184. |
| Rozwinięcie prozy -                | -       | -          | -       | -         | -   | 205. |
| Zwrot drugi Literatury pols        | kiéj    | -          | -       | -         | -   | 246. |
| Poezya liryczna i epos -           | · -     | -          | -       | -         | -   | 251. |
| Poezya dramatyczna i dyalogi       | -       | -          | -       | -         | -   | 266. |
| Próza                              | -       | -          | -       | -         | -   | 285. |
| Zurot trzeci Literatury pols       | kići    | -          | -       | -         | -   | 308. |
| Poezya dydaktyczna, epos i lin     | a       | -          | -       | - '       | -   | 311. |
| Poezya dramatyczna -               | -       | -          | -       | -         | -   | 327. |
| Proza                              | -       | -          | -       | -         | -   | 331. |

5. 7. 15. 27. 37. 39.

