

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







.

Digitized by Google

.

Arenconspo Manepelerin.

Гаустонъ Стюартъ Чамберлэнъ

# ЯВЛЕНІЕ ХРИСТА

Религія опыта. — Будда и Христось. — Галилеяне. — Религія. — Христось — не еврей. — Отпошеніе еврейства къ Христу. — Воля у евреевъ. — Величіе Христа.

#### переводъ оъ нъмеџкаго

С.-ПЕТЕРБУРГЪ 1906

ે. જે ગામ સમયદાવા 🖉 પંચા \*

Digitized by Google



•

,

.

🚯 Типографія А. С. Суворина. Эртелевъ пер., д. 13 🆚



Передъ глазами нашими стоить яркое, несравненное явленіе, образъ, переданный намъ по наслъдству отъ нашихъ отцовъ. Безъ нолнаго пониманія этого явленія нельзя измѣрить и правильно оцѣнить историческое значеніе христіанства. А между тёмъ, въ настоящее время, благодаря историческому развитію церквей, образъ Христа, скорће затемненъ и отодвинутъ вдаль, а не раскрытъ цередъ нашими взорами. Смотръть на этотъ образъ сквозь призму церковпаго ученія, ограниченнаго мѣстомъ и временемъ, --значитъ добровольно надъть на глаза шоры и ограничиться узкой мъркой по отношению къ божественному, вѣчному. Церковные догматы едва касаются образа Христа; они всъ такъ отвлеченны, что не представляють никакой опоры ни для ума, ни для чувства; къ нимъ примѣнимы вообще слова св. Августина о Святой Троицѣ: «Говорится однако о трехъ лицахъ не потому, чтобы что-либо высказывалось, а только чтобы не молчать» (Dictum est tamen tres personae, non) ut aliquid diceretur, sed ne taceretur). Конечно, мы не и имъемъ намъренія нарушить должное уваженіе, если скажемъ: не въ церквахъ заключается могущество христіанства, а единственно и исключительно въ источникъ, 1 явление христа.

1.

откуда сами церкви черпаютъ всю свою силу: въ образъ распятаго Сына Человъческаго,

Итакъ, явленіе Христа на землѣ надо отдѣлить отъ всего историческаго христіанства.

И что значать наши девятнадцать въковъ для сознательнаго усвоенія подобнаго событія, для переворота, проникающаго во всё слои человѣчества и въ корнѣ измѣнившаго существующія міровоззрѣнія? Подумать только, что понадобилось болье двухъ тысячельтій, чтобы строеніе космоса, математически доказуемое и наглядно изображаемое, стало прочнымъ, всеобщимъ достояніемъ человѣческаго знанія! Но развѣ не легче со-\_вдадать съ разсудкомъ, вооруженнымъ зръніемъ и непогрѣшимой формулой 2×2=4, нежели съ слѣнымъ омраченнымъ себялюбіемъ сердцемъ? И вотъ рождается Человъкъ и Своею жизнью производитъ полный переворотъ въ нравственномъ міросозерцаніи: взгляды на нравственное значение человъка, на отношения личности къ самой себъ, на отношенія ся къ другимъ и къ окружающей природѣ получили небывалое до тѣхъ поръ освѣщеніе, такъ что всѣ побужденія, всѣ идеалы, мечты и надежды пришлось преобразовать и перестроить на новыхъ началахъ! И думаютъ, что такое огромное дъло можетъ завершиться въ нѣсколько вѣковъ? Думаютъ, что этого можно было достигнуть всяческими недоразумѣніями, ложью, политическими интригами и вселенскими соборами, приказами безмърно-честолюбивыхъ королей и алчныхъ напъ, тремя тысячами томовъ схоластическихъ разсужденій, религіознымъ фанатизмомъ ограниченныхъ крестьянскихъ душъ, благороднымървеніемъ единичныхъ лучшихъ людей, войной, убійствами и кострами, сводами

гражданскихъ законовъ и общественной нетернимостью? Я съ своей стороны думаю, что это невозможно. Напротивъ, по моему убъжденію, мы еще далеки, очень далеки оть того момента, когда возрождающая сила явленія Христа въ полной мъръ повліяеть на цивилизованное человъчество. Еслибъ наши церкви въ ихъ теперешней Sx. формѣ погибли, то тогда христіанская идея выстунила бы еще ярче. Христіанство находится еще во младенчествъ, передъ нашими робкими взорами едва брезжить его нолный расцевть. Кто знаеть, не настанеть ли день, когда кровавую церковную исторію первыхъ 18-ти въковъ будутъ разсматривать какъ дътопись злыхъ дътскихъ недуговъ христіанства? Разсматривая явленіе Христа, не будемъ затемнять нашего сужденія никакими историческиии обманами, а тъмъ болъе преходящими взглядами нашего въка. Будемъ увърсны, что отъ этого наслъдія мы до сихъ цоръ подучили лишь незначительцую долю, и если мы хотимъ узнать, какое значеніе оно имъетъ для всъхъ насъ-христіанъ и евреевъ, върующихъ и невърующихъ, все равно, сознаемъ мы это или не сознаемъ, --- то заткнемъ себѣ пока уши, и среди хаоса въроисновъданий не будемъ слушать богохульствъ, позорящихъ человѣчество: обратимъ взоръ свой вверхъ, на несравненное явленіе всѣхъ временъ.

Въ этой главъ я не могу избъгнуть необходимости разсмотръть критически многое, составляющее «разсудочную основу» различныхъ религій. <u>Но такъ</u> какъ я оставляю нетронутымъ то, что таю какъ святыню въ своемъ собственномъ сердцъ, то надъюсь, что не оскорблю и чувствъ всякаго другого разумнаго человъка. <u>Историче</u> ское явление Христа вполнъ можно отдълить отъ прису щаго ему сверхъестественнаго значенія, точно также можно заниматься физикой на чисто матеріалистическомъ основаніи, не думая притомъ свергать метафизику съ ея трона. О Христѣ, конечно, трудно говорить, не касаясь отъ времени до времени загробной жизни; однако самой вѣры, какъ таковой, все-таки нѣтъ надобности затрогивать, и если я, въ качествѣ историка, разсуждаю логически и убѣдительно, то готовъ принять всѣ тѣ возраженія, какія читатель почерпнетъ не изъ своего разума, а изъ своего сердца. Сознавая это, я буду говорить въ слѣдующей главѣ такъ же чистосердечно, какъ и въ предыдущей.

#### Религія опыта.

Религіозныя върованія болье двухъ третей всъхъ обитателей земли связаны въ настоящее время съ существованіемъ на землъ двухъ людей: Христа и Будды, людей, жившихъ всего нъсколько въковъ тому назадъ и о которыхъ исторически доказано, что они дъйствительно жили и что преданія, о нихъ повъствующія – сколько бы они ни содержали вымышленнаго, шаткаго, неяснаго, противоръчиваго — все-таки точно передаютъ главныя черты ихъ исторической жизни. Но даже и безъ этого надежнаго результата научныхъ изслъдованій нашего вѣка<sup>1</sup>), люди прозорливые и здравомыслящіе не сомнѣвались въ дъйствительномъ существованіи этихъ двухъ

2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Существованіе Христа отрицалось во П-мъ вѣкѣ нашей эры, а Будда еще 25 лѣть тому назадъ считался многими учеными за миюическую личность. См. книги Сенара (Sénart) и Керна (Kern).

великихъ нравственныхъ героевъ: ибо хотя исторически хронологический матеріаль о нихъ крайне скуденъ и недостаточенъ, однако ихъ нравственная и духовная индивидуальность такъ лучезарно стоитъ нередъ глазами, и эта индивидуальность такъ несравненна, что ея нельзя было выдумать. Даръ вымысла у человъка тъсно ограни чень: творческий духъ можеть работать только имъя дан ныя; Гомеръ принужденъ былъ возвести людей на Олимпъ, ибо то, что онъ видълъи переживалъ въдъйствительности, ставило предѣлъ его творческой фантазіи; если онъ изображаетъ своихъ боговъ въ вполнъ человъческихъ образахъ, если онъ не позволяетъ своей фантазіи блуждать въ невъроятномъ, недоступномъ воображению (ибо никогда невиданномъ), если онъ, напротивъ, сдерживаетъ эту фантазію, чтобы употребить ея силу целикомъ для изображенія наглядныхъ образовъ, то это только доказываеть его духовное превосходство. Мы не въ состоянии выдумать новую форму даже растенія или животнаго; при подобныхъ поныткахъ намъ развъ удастся выдумать какого-нибудь удодца изъ составныхъ частей всевозможныхъ уже извъстныхъ созданий. Напротивъ того, неистощимо изобрѣтательная природа постоянно показываетъ намъ все новое и новое, когда ей вздумается; и это новое потомъ становится въ нашемъ сознания такъ же неискоренимо, какъ прежде было неизобрътаемо. Будду а тъмъ болъе Іисуса Христа не могла выдумать никакая творческая человъческая сила, —ни единичной личности, ни цёлаго народа: нигдё мы не находимъ тому малёйшаго указанія. Никакой поэтъ, никакой философъ, никакой пророкъ не могъ и во снъ измыслить подобнаго феномена. Правда, часто упоминають о Платонъ въ связи

съ Інсусомъ Христомъ; имъются цълыя книги, трактуюшія о мнимомъ соотвѣтствіи между тѣмъ и другимъ, говорять, будто греческій философь быль провозвёстникомъ новаго ученія о спасеніи. Неужели же господа ученые считають нась за дураковь? Развѣ эллинскій раціонализмъ не становится тъмъ суще, чъмъ выше онъ возно-сится? Въдь люди были болъе всего далеки отъ всякой религи, отъ всякой возможности дъйствовать на жизнь облагораживающимъ образомъ именно въ тотъ моментъ, когда лучшие представители даровитъйшаго народа спорили между собой насчетъ необходимыхъ свойствъ души (автономная, родственная съ божествомъ и т. д.), когда они выставляли людямъ какъ идеалъ «идею о добрѣ», тожественную съ «идеей о прекрасномъ» и тому подобные вздоры, --- плоды ума, сбитагосъ толку по той причинѣ, <sup>1</sup>что онъ стремился къ невозможному? Въдь каждому ясно] что Платонъ достигаетъ наибольшей высоты тамъ, гдъ онъ касается жизни, въ своемъ «Федръ», своемъ «Пиръ» (своемъ «Федонъ»? А Сократь! Остроумный изобръта- 2/ тель грамматики и логики, честный проповъдникъ филистерской морали, благородный болтунъ авинскихъ гимназій, — развъ онъ не представляетъ во всемъ контрастъ съ божественнымъ Проповъдникомъ царствія Божія, принадлежащаго«нищимъ духомъ»! Въ Индіи такъ же мало предчувствовали явление Будды, тамъ тоже его образъ не былъ вызванъ, какъ по волшебству, одною силою желанія. Всъподобныя предположенія принадлежать къ обширной области пустыхъ исторически-философскихъ умствованій. Еслибъ Христосъ и христіанство являлись исторической необходимостью, какъ утверждаетъ нео-схоластъ Гегель, то мы увидъли бы появление не одного Христа, а

цтлой тысячи; хоттлось бы мнт знать, въ какомъ стольтіи явленіе Христа не было бы столь же необходимымъ. какъ хлъбъ насущный? О Христъ пишетъ Шлегель, (Philosophie der Geschichte, Th. III. А З. глава 2): «Онъ родился какъ человѣкъ, въ отвлеченной субъективности, но такъ, что бренность есть лишь форма Его явленія, а сушность и содержание составляють скоръе безконечность, абсолютное бытіе въ себъ. Природа Божія быть чистымъ духомъ раскрывается человѣку въ христіанской религии. Что же такое духъ? Это то единое, равное самому себъ безконечное, чистая тождественность, которая вторично отдёляетъ себя отъ себя, какъ повтореніе самого себя, какъ бытіе для себя и въ себъ противъ общаго. Это отдёленіе уничтожается однако тёмъ, что атомистическая субъективность, какъ простое отношеніе къ себѣ, есть это самое общее, съ самимъ собою тождественное». Что скажуть грядущіе вѣка на такое пустословіе? Пвъ трети нашего въка считали однако эту абракадабру высшей мудростью. Итакъ оставимъ въ сторонъ такія соображенія, страдающія безсиліемъ мысли, — они способны только затемнить и изгладить единственное ръшающее и продуктивное-значеніе живой, индивидуальной, несравненной личности. Кстати вспоминается великое слово Гёте:

> Высшее счастье дѣтей земли Есть только—личность! (Höchstes Glück der Erdenkinder Ist nur die Persönlichkeit).

Правда, среда, окружающая личность, знакомство съ мѣстомъ и временемъ ея существованія даетъ цѣнныя данныя для яснаго пониманія этой личности; путемъ такого изслѣдованія мы научаемся различать важное отъ неважнаго, характерно индивидуальное отъ мѣстно-условнаго; то есть это поможетъ намъ еще яснѣе понимать личность. Объяснить же ее, пытаться доказать ее, какъ логическую необходимость-это праздная, глупая затья; каждый образъ, даже образъ какого-нибудь жука-есть «диво» для человѣческаго разсудка, человѣческая же личность — есть высочайшая тайна бытія (mysterium magnum), и чъмъ болъе критика очищаетъ великую личность отъ всякихъ примъсей и легендъ, чъмъ больше ей удается доказать, что каждый изъ ся поступковъ, такъ сказать, вытекаетъ изъ природы вещей, тъмъ еще необъяснимъе становится чудо. Вотъ каковъ результатъ критики, занимавшейся въ нашемъ столътіи жизнью Іисуса. Нашъ въкъ принято называть нерелигіознымъ; однако никогда еще (послѣ первыхъ въковъ христіанства) интересъ людской не сосредоточивался такъ страстно на личности Іисуса Хри-13. C ста, какъ за послъднія семьдесять лъть; сочиненія Дарвина-при всей ихъ широкой распространенности, распродавались въ десять разъ медленнъе, чъмъ произведенія Штрауса и Ренана. И окончательнымъ результатомъ было то, что дъйствительная земная жизнь Іисуса Христа пріобрѣтала все болѣе и болѣе конкретный образъ и сознавалось все яснъе и яснъе, что самое возникновение христіанской религіи въ концъ концовъ слъдуетъ отнести къ безпримърному впечатлънію, произведенному этой личностью на окружающую среду и виъдрившемуся въ ней. И теперь опредълените, чъмъ когда-либо, и поэтому непостижимъе, чъмъ когда-либо, стоить передъ нами это грандіозное явленіе,

9

Вотъ что мнѣ хотѣлось установить прежде всего. Все направленіе нашего времени таково, что мы способны воспламеняться только конкретнымъ, живымъ. Въ началѣ столѣтія было иначе; романтизмъ бросалъ тѣнь во всѣ стороны, поэтому и вошло въ моду все и вся объяснять въ миеическомъ смыслѣ. Въ 1835 году Давидъ Штраусъ послѣдовалъ примѣру, который видѣлъ вокругъ себя, и предложилъ въ качествѣ «ключа» (!) къ Евангеліямъ понятіе о миеѣ <sup>1</sup>)! Нынѣ всякій пойметъ, что этотъ мнимый ключъ ничто иное, какъ новое туман-

<sup>1</sup>) См. Первое изд. I, 72 (Народное издание «Жизни Іисуса», 9, 191). Что Штраусь не имъль понятія о томъ, что такое мноъ, что означаеть мноологія, какъ это видно изъ его обращенія сь народными мизами, поэзіей и легендами, сваленными въ одну кучу, --- это опять-таки другой вопросъ. Въ позднёйшія времена даже не поймуть, какъ могь имъть успъхъ такой пустой, хотя и ученый, но лишенный всякаго творческаго духа продукть-кавовы были произведенія Штрауса. Какъ пчелы и муравьи нуждаются въ цёлыхъ когортахъ безполыхъ работниковъ въ своихъ государствахъ, такъ, повидимому, и мы, люди, тоже не могли обойтись безъ трудолюбія и кратковременнаго далеко хватающаго вліянія подобныхъ умовь, отмѣченныхъ печатью безплодія (подобныхъ тёмъ, которые такъ пышно распеттали въ половинъ нашего стодътія). Съ одной стороны, подъ вліяніемъ историко-критическихъ изслёдованій, а съ другой стороны подъ вліяніемъ усиливающейся склонности обращать главное внимание не на богословское и второстепенное, а на живое и рѣшающее, чувствуется, что мисологическая точка зрѣнія Штрауса-нівчто мертворожденное, такъ что сочиненія этого честнаго человѣка наводять зѣвоту. И несмотря на то, нельзя не признать, что такіе люди, какъ онъ и Ренанъ, совершили великое дёло, привлекши вниманіе тысячей на великое чудо явленія Христа, и тёмъ подготовили аудиторію для болёе солидныхъ мыслителей и прозорливыхъ ученыхъ. 1İ

**SBARHIE XPHCTA**,

2

ное перефразирование проблемы, всетаки остающейся неразръшенной, и что не какое-нибудь «понятіе», а единственно Существо, дъйствительно жившее на земдъ, исключительное, ни съ чтмъ несравнимое обаяние. Его личности, какого еще никогда не испытывалъ свътъ. даетъ ключъ къ нарожденію христіанства. Чёмъ больше обнаруживалось балласта съ одной стороны-въ видъ псевдо-миюическаго (върнъе сказать исевдо-историческаго) легендарнаго матеріала, съ другой стороны-въ формъ философско-догматическихъ умозръний. тълъ больше жизненной силы должно было признать за первоначальной движущей и созидающей причиной. Новъйшая строго философская критика доказала несомнённую глубокую древность Евангелій и подлинность рукописей, которыми мы располагаемъ; удалось прослъдить именно первыя времена христіанства строго исторически, почти шагъ за шагомъ; но все это съ точки зрънія обще-человѣческой гораздо менте важно, чтмъ тотъ фактъ, что, благодаря этимъ результатамъ, образъ Богочеловѣка выдвинутъ на передній планъ, такъ что и вѣрующій и невърующій уже не могуть не признать Его центральнымъ пунктомъ и источникомъ христіанства въ самомъ широкимъ смыслѣ этого сдова.

## Будда и Христосъ.

Я уже раныше сопоставлялъ Будду и Христа. За послъднія тысячельтія ядро религіозныхъ представленій у всъхъ наиболъс одаренныхъ человъческихъ расъ (за единственнымъ исключеніемъ небольшой еврейской семьи съ одной сторовы и ихъ антиподовъ—браманскихъ

янайцевъ--съ другой) зиждется не на потребности объясненія вселенной, не на миеологической символикъ природы или на мечтательномъ трансцендентизмѣ, а исключительно на опытъ великихъ характеровъ. Правда, среди насъ еще носится химера «религіи разума»; за послъдніе годы зашла даже рёчь о «замёнё религіи чёмъ-то "А. высшимъ», и новоиспеченные «цоклонники Вотана» во время солнцеворота приносили жертвы на вершинахъ горъ въ извъстной мъстности Германіи; но ни одно изъ этихъ движений до сихъ поръ не обладало ни малъйшей частичкой силы, способной перевернуть міръ. Идеи безсмертны; я уже не разъ повторялъ это и скажу еще; а у такихъ личностей, какъ Будда и Христосъ, идея — именно извъстное представление о человъческомъ быти-достигаеть такого живого воплощенія, идея эта переживается такъ полно, такъ ясно выступаеть передъ глазами всъхъ и каждаго, что она никогда уже не можеть исчезнуть изъ человѣческаго сознанія. Иной, пожалуй, никогда не видълъ Распятаго, иной, можетъ быть, пройдетъ мимо этого явленія, у тысячь людей, даже изъ числа насъ, недостаетъ того, что можно бы назвать внутреннимъ чутьемь, чтобы замѣтить это явленіе; но если кто хоть) Х разъ узрѣлъ Іисуса, хотя бы сквозь густое покрывало, тому уже нельзя забыть Его: не въ нашей власти изглаживать пережитое изъ нашего сознанія. Человъкъ-христіанинъ не потому, что онъ воспитанъ въ той или другой церкви, и не потому, что онъ хочетъ быть христіаниномъ, но онъ христіанинъ потому, что долженъ быть имъ; ни суета мірская, ни бредъ себялюбія, никакія умствованія не смогуть изгладить изъ его души разъ видённый образъ Страстотерща. Христосъ наканунё

Digitized by Google

Своей смерти на вопросъ учениковъ Его о значени Его поступковъ отвѣчалъ имъ: «Я далъ вамъ примѣръ». Вотъ значеніе не только того или другого изъ его поступковъ, но и всей Его жизни и Его смерти. Даже такой строгій церковникъ, какъ "Дютеръ, пишетъ: «Примѣръ Господа нашего Іисуса Христа — въ то же время таинство онъ силенъ въ насъ и не только дѣйствуетъ, какъ дѣй ствуютъ на насъ примѣры отцовъ, но и поучаетъ, даетъ жизнъ, воскресеніе и избавленіе отъ смерти».

Міровое могущество Будды основано на подобномъ же началѣ. Истинный источникъ всякой религи есть, повторяю, у большинства людей нынѣ живущихъ не ученіе, а жизненный примѣръ. Въ силахъ ли мы по своей немощи слѣдовать примѣру, — это другой вопросъ. Но идеалъ сіястъ передъ нами ясный, несомнѣнный и уже цѣлые вѣка дѣйствуетъ съ несравненной силой на помышленія и поступки людей, даже и невѣрующихъ.

Но объ этомъ я скажу въ другомъ мѣстѣ. Если я коснулся Будды именно теперь, когда меня занимаетъ единственно вопросъ о явленіи Христа, то сдѣлалъ это въ особенности потому, что, благодаря сравненіямъ, данный образъ выступаетъ еще ярче. Но сравненіе должно быть подходящее, и кромѣ Будды я не знаю во всемірной исторіи другого лица, которое можно бы приравнять къ Христу. Обоимъ свойственно божественное величіе, оба воодушевлены желаніемъ указать человѣчеству путь къ спасенію, оба представляютъ собой личности неслыханной мощи. И все-таки, если поставить эти двѣ фигуры рядомъ, то нельзя провести между ними параллели, а можно только подчеркнуть контрастъ между ними: Христосъ и Будда—двѣ противоположности. Сближаетъ ъ одна общая черта возвыщенный духъ; изъ него протекала жизнь, не имъющая равной, а изъ жизни тромное захватывающее вліяніе, какого еще не видыалъ свътъ. Въ остальномъ же ихъ раздъляетъ почти се, и нео-буддизмъ, который за послъдніе годы аспространяется въ нъкоторыхъ слояхъ европейскаго ощества якобы въ тъснъйшемъ единеніи съ христіанствомъ и переступая даже за его предълы, есть лишь новое доказательство широко распространяемой поверхностности общественной мысли. Жизнь и ученіе Будды представляютъ однако полный контрастъ съ ученіемъ и жизнью Христа, то, что діалектикъ называетъ антитезой, а физикъ противоположнымъ полюсомъ.

### Будда.

Будда — это историческій исходъ культуры, достигшей предѣловъ своего знанія. Высоко образованный, могущественный властелинъ сознаетъ ничтожество своего образованія и своей власти. Онъ обладаетъ тѣмъ, что всѣ считаютъ высшимъ благомъ, но въ глазахъ праведнаго все это достояніе таетъ и обращается въ ничто. Индійская культура, возникшая изъ мечтательной созерцательности пастушеской жизни, со всей энергіей своего дарованія ударилась въ развитіе односторонней человѣческой склонности комбинирующаго разума; притомъ всякая связь съ окружающимъ міромъ—наивная наблюдательность, практически-дѣловой утилитаризмъ—почти совершенно исчезли, по крайней мѣрѣ у образованныхъ людей; все было систематически основано на развитіи мыслительной способности. Каждый образованный юноша зналъ

на память слово въ слово цёлую литературу такого тонкаго мыслительнаго содержанія, что въ настоящее время немногие европейцы въ состоянии вмъстить его; самый отвлеченный способъ представления конкретнаго міра, геометрія, былъ для индійцевъ вполнъ осязателенъ, зато они цогрузились въ головоловную ариеметику, выходящую за предълы всякой представляемости; тоть, кто серьезно задавался вопросомъ о цѣли своей жизни, тотъ, кому дано было отъ природы стремиться къ высшей цѣли,---тотъ находилъ съ одной стороны религіозную систему, въ которой символика выросла до чудовищныхъ размѣровъ, такъ что требовалось 30 лѣтъ, чтобы въ ней разобраться, а съ другой стороны-философію, ведущую на такія головокружительныя высоты, что кто хотбль взобраться на послъднія ступени этой небесной льстницы, тоть долженъ былъ на вѣки удалиться отъ свѣта въ глушь безмолвныхъ дъвственныхъ льсовъ. Здъсь, очевидно] уже не имъли никакихъ правъ ни глаза, ни сердце. Какъ знойный вътеръ пустыни, пронесся духъ отвлеченности надъ всёми другими склонностями богатой человёческой натуры, все изсушая, все опаляя. Чувства, конечно, еще оставались, --- тропически-горячія похоти; съ другой стороны-отрицаніе всего міра чувствъ, а въ промежуткъ ничего, никакого компромиса — открытая война, война между человъческимъ знаніемъ и человъческой природой, между мышленіемъ и бытіемъ. И вотъ Будда долженъ былъ возненавидъть то, что любилъ: дътей, родителей, жену, все прекрасное и радостное въ жизни. То были покровы, заволакивающіе знаніе, путы, привязывавшія его къ сустной лживой жизни. И зачёмъ ему вся эта браминская премудрость? Жертвенныя церемо-

нін, никому не понятныя, исключительно символическія, которыя сами жрецы признавали не имъющими значенія для человъка знанія, вдобавокъ «искупленіе путемъ познанія», доступное развѣ одному изъ ста тысячъ? Такъ Будда отринулъ отъ себя не только свое царство и свое знаніе, но вырвалъ изъ своего сердца все, что еще связывало его какъ человѣка въ людскомъ обществѣ — любовь, надежду, разрушиль въ то же время и въру отцовъ своихъ въ божественность мірозданія и отвергъ, какъ праздную химеру, даже ту высшую идею индійской метафизики, --- идею о единомъ Богъ, неизреченномъ, внъ пространства и времени, слъдовательно, Х недоступномъ разуму и только чувствуемомъ имъ. Ничего нътъ въ жизни (таковъ былъ опытъ, вынесенный Буддой, и слъдовательно и его ученіе), ничего нътъ въ жизни кромѣ «страданія»; единственное, къ чему стоитъ стремиться, — это избавление отъ страдания; избавление это и есть смерть, погружение въ небытие. Но каждый индіецъ върилъ, какъ въ нъчто очевидное и даже не подлежащее сомнѣнію, ---въ переселеніе душъ, то есть въ непрекращающееся возрождение однихъ и тъхъ же индивидуумовъ. Итакъ, «спасеніе» даруетъ не обыкновенная! смерть, а только та смерть, за которой не слъдуетъ возрожденія: и эта спасительная смерть можеть быть достигнута единственно тогда, если человѣкъ умираетъ уже при жизни, по частямъ, т.-е. если онъ отръзаеть отъ себя и уничтожаеть все, что привязываеть его къ жизни-любовь, надежду, желанія, собственность, словомъ, какъ мы бы выразились въ наше время вмъстъ съ Шопенгауэромъ, если онъ отрицаетъ волю къжизни. Когда человѣкъ живетъ такой жизнью, когда онъ превращаетъ

себя въ блуждающій трупъ, еще раньше, чъмъ умретьтогда жнецъ-смерть не получаетъ готовыхъ съмянъ для возрожденія. Умереть живымъ-вотъ эссенція буддизма, Жизнь Будды можно назвать живымъ самоистребленіемъ. Это самоубійство въ его высшемъ выраженіи. Будда живетъ единственно и исключительно для того, чтобы умереть, чтобы окончательно и безвозвратно истребить себя, погрузнться въ нирвану, въ ничто.

#### Христосъ.

Какая ръзкая противоположность съобразомъ Христа, смерть Котораго означаеть вступление въ жизнь вѣчную? Во всемъ мірѣ Христосъ видитъ дѣйствіе божественнаго Промысла: ни единая малая птица не упадеть на землю, ни одинъ волосъ не упадетъ съ головы человѣка безъ воли Отца Небеснаго. Христосъ далекъ отъ того, чтобы считать ненавистной эту земную жизнь, переживаемую по волѣ Божіей и подъ Его всевидящимъ окомъ. Онъ почитаетъ ее какъ путь къ въчности, какъ узкія ворота, черезъ которыя мы вступаемъ въ царствіе небесное. А что такое это царствіе небесное? Нирвана? Воображаемый рай? Купленная награда за дёла, содёянныя на землѣ? Отвѣтъ на это даетъ Христосъ въ одномъ словѣ, которое несомнѣнно сохранено для насъ въ подлинномъ видѣ, такъ какъ оно раньше никѣмъ не было произнесено и очевидно не было понято никъмъ изъ его учениковъ, а тъмъ менъе выдумано, --- это слово на такихъ могучихъ крыльяхъ опередило медленное развитие человъческаго знанія, что смысль его до сихъ порь еще понятенъ не всъмъ — я уже говорилъ выше, что наше христіанство еще въ младенчествъ — итакъ Христосъ сказалъ: «Не придетъ царствіе Божіе примътнымъ образомъ, и не скажутъ: вотъ, оно здъсь, или: вотъ, тамъ. Ибо вотъ, царствіе Божіе внутрь васъ есть».

Это то, что самъ Христосъ называетъ «тайной»: ее нельзя обнять словами, ее нельзя доказать умозрительно; палъе Спаситель старается пояснить Своимъ слуша телямъ великое дѣло спасенія при помощи притчъ: «царствіе Божіе подобно зерну горчичному, которое человѣкъ взялъ и посѣяль на полѣ своемь, которое, хотя меньше всѣхъ стянь, но, когда выростеть, бываеть больше встхъ злаковъ и становится деревомъ, такъ что прилетаютъ птицы небесныя и укрываются въ вѣтвяхъ его»; «царство небесное подобно закваскъ, которую женщина, взявши, по ложила въ три мъры муки». Но всего яснъе такой образъ: «Еще подобно царствіе небесное сокровищу, скрытому на полѣ». Что поле означаетъ міръ, — это ясно изъ словъ Христа (см. Матеея, XIII, 38); въ міръ, то есть въ этой жизни, лежить сокровище скрытое; царствіе Божіе внутри насъ! Это и есть тайна царствія Божія, какъ говорить Христосъ; въ то же время это есть тайна Его собственной жизни, тайна Его личности. Отрешенія отъ жизни (какъ у Будды) Христосъ отнюдь не проповѣдуетъ, а проновѣдуетъ измѣненіе направленія жизни, если смѣю такъ выразиться; въдь Христосъ говоритъ Своимъ ученикамъ: «Истинно говорю вамъ, если вы не обратитесь, вы не войдете въ царствіе небесное». Позднѣе это столь наглядное, осязаемое обращение получило — быть можеть, оть чужой руки — болье мистическое выражение: «Если кто не родится вновь, тоть не увидить парствія Божія». Но дѣло не въ словахъ, а единственно въ пред-**SBREHLE XPHCTA.** 

ставленіи, лежащемъ въ основѣ, а это представленіе лучезарно предстоить у нась передь глазами, ибо оно заключаеть въ себѣ всю жизнь Христа. Здѣсь мы не находимъ (какъ у Будды) ученіе, математически, какъ 2×2=4, и логически развитое одно изъ другого; не находимъ также, какъ часто утверждали поверхностные люди, какого-либо органическаго соприкосновенія съ еврейской мудростью: стоитъ лишь прочесть Іисуса сына Сирахова, котораго чаще всего привлекають для сравненія, и задаться вопросомъ: развѣ этотъ духъ тотъ же самый? У Сираха, этого еврейскаго Марка Аврелія, даже самыя прекрасныя изреченія, напр.: «Стремись къ правдъ до самой смерти, и Богъ защититъ тебя», или: «Въ устахъ глупыхъ сердце ихъ, уста же мудрыхъ --- въ сердцъ ихъ», --- звучатъ точно изъ другого міра, если сравнивать ихъ съ словами Христа: «Блаженны кроткіе, ибо они наслѣдуютъ землю; блаженны чистые сердцемъ, ибо они Бога узрять. Возьмите иго Мое на себя, и научитесь отъ Меня; ибо я кротокъ и смиренъ сердцемъ, и найдете покой душамъ вашимъ. Ибо иго Мое благо и бремя Мое легко».

Такъ никто еще не говорилъ раныпе; никто не говорилъ и послѣ. Эти слова Христа вовсе не имѣютъ, какъ видите, характера поученія, но подобно тому, какъ звукъ голоса дополняетъ то, что мы знаемъ изъ чертъ лица, изъ поступковъ человѣка, прибавляя что-то неуловимое, непередаваемое, самую суть его личности, такъ и тутъ намъ кажется, что въ этихъ словахъ Христа мы слышимъ Его голосъ; что Онъ сказалъ въ точности мы не знаемъ, но какой-то несомнѣнный, незабвенный звукъ поражаетъ наше ухо и оттуда проникаетъ въ сердце. И вотъ, открывъ глаза, мы видимъ этотъ образъ, эту жизнь! Черезъ пространство въковъ мы слышимъ слова: «Научитесь отъ Меня», и понимаемъ теперь, что это должно означать: бытъ такимъ, какимъ былъ Христосъ, жить, какъ жилъ Христосъ, умереть, какъ умеръ/ Христосъ вотъ царство небесное, вотъ жизнь въчная.

Въ наше время, когда понятие о пессимизмъ и отрич цаніе воли стали ходячими, ихъ часто примѣняли къ Христу; но они подходять только къ Буддъ, и для нъкотоныхъ явленій христіанскихъ церквей и ихъ догматовъ жизнь Христа есть отрицание ихъ самихъ. Если царство Божіе внутри насъ, если небо, какъ скрытое сокровнще, лежить зарытое въ этой жизни, то при чемъ тутъ песси мизмъ? Какъ можетъ человъкъ быть существомъ жалкимъ, родившимся только для горя, если въ груди его скрыто божество? Какъ можетъ свътъ быть наихудшимъ, какой только возможенъ (см. Шопенгауэра «Міръ, какъ воля и представление»), если въ немъ заключается небо? Для Христа все это были ложные выводы; Онъ восклицаль: «Горе вамъ, книжники, что затворяете царство небесное человѣкамъ; ибо сами не входите и хотящихъ войти не допускаете!» II славилъ Бога за то, что Онъ открылъ младенцамъ то, что утаилъ отъ мудрыхъ и разумныхъ. Христосъ, по выражению одного изъ великихъ людей нашего въка, былъ не мудрецомъ, а Богомъ; это огромная разница, и потому именно, что Онъ былъ божественнымъ, Христосъ не отвращался отъ жизни, а, на противъ, обращался къ ней. Это красноръчиво подтверждается внечатлѣніемъ, произведеннымъ Христомъ на все окружающее; Его называють древомъ жизни, хлъбомъ жизни, водой живою, свътомъ жизни, свътомъ міра,

свѣтомъ, свыше ниспосланнымъ, какъ свѣтильникъ, тѣмъ, кто пребываетъ во тьмѣ и мракѣ смерти; для нихъ Христосъ есть камень краеугольный, почва, на которой мы должны построить жизнь свою, и т. д. Все это положительно, позитивно, утвердительно. Воскрешалъ ли Христосъ мертвыхъ—пусть въ этомъ сомнѣваются тѣ, кому угодно; тѣмъ выше скептикъ долженъ оцѣнить то жизнетворное впечатлѣнie, которое исходило изъ этого образа, ибо куда бы Христосъ ни пошелъ, всюду казалось, что видищь мертвыхъ воскресшими, больныхъ исцѣленными и подымающимися со своихъ одровъ. Всюду отыскивалъ Онъ страждущихъ, бѣдныхъ, обремененыхъ горемъ и восклицалъ имъ: «Не плачьте!», утѣшалъ ихъ и дарилъ имъ слова жизни.

Идеалъ монашеской жизни, изъ Средней Азіи, гдъ онъ хотя и не основалъ буддизма, однако далъ ему могущественную поддержку, проникъ въ непосредственблизость Галилеянина; однако, гдѣ ную же вИдано, чтобы Христосъ проповъдывалъ ученія монастырскія, враждебныя міру? Многіе основатели религій налагали на себя и учениковъ своихъ бичевание плоти въ отношении пищи; Христосъ же-нътъ; Онъ, напротивъ, особенно подчеркиваетъ, что онъ не постился какъ Іоаннъ. а жилъ такъ, что о немъ люди говорили: «Вотъ человѣкъ, который любитъ поъсть и цить вино». Всъ другія выраженія изъ Библіи, сдълавшіяся ходячими: помыслы людскіе- суетны; жизнь человѣческая - суета суеть: она проходить какъ тёнь; всё поступки людские тщеславны и т. д. -- все это заимствовано изъ Ветхаго Завъта, а не изъ Новаго. Да, такія изреченія, какъ слова Соломоновы: «Одно поколѣніе проходить, другое приходить, земля же остается вѣчной», исходять изъ міросозерцанія, прямо противоръчащаго міросозерцанію Христа. Онъ говорилъ, напротивъ, что небо и земля преходящи, тогда какъ только въ груди людской сокрыто единое вѣчное. Правда, Христосъ даетъ намъ примъръ безусловнаго отвращения отъ многаго, что наполняетъ жизнь большинства; но это дѣлается ради самой жизни; это отклонение и есть тотъ «повороть», о которомъ сказано, что онъ ведетъ въ царство небесное, --онъ отнюдь не внъшній, а чисто внутренній. То, чему учить Будда, въ извъстной степени физическій процессъ, это-фактическое умерщвленіе плоти и духа въ человѣкѣ: кто хочетъ быть сиасенъ, тотъ долженъ исполнить три объта-цъломудрія, бъдности и послушанія. У Христа мы не находимъ ничего подобнаго: Онъ присутствуетъ на брачныхъ пирахъ, объявляеть бракъ священнымъ учреждениемъ Божимъ, а грѣхи плоти судитъ такъ снисходительно, что даже для жены прелюбодъйки не находить слова проклятія; правда, онъ считаетъ богатство однимъ изъ препятствій къ упомянутому повороту въ направлени воли: богатому, говоритъ Онъ, труднѣе войти въ царство небесное, что находится внутри насъ, чёмъ верблюду пройти сквозь игольное ушко, однако тотчасъ же прибавляетъ-и это самое характерное и рѣшающее:--«что невозможно людямъ, возможно Богу». Это оцять-таки одно изъ мъстъ, которыя нельзя было изобръсти, ибо нигдъ въ цъломъ мірѣ мы не видимъ ничего подобнаго. Діатрибъ противъ богатства бывало много и раньше (стоить прочесть еврейскихъ пророковъ), впослёдствіи они повторялись (см. послание Іакова); для Христа, однако, богатство есть нѣчто совстви внъшнее, обладание имъ можетъ и быть и не быть помѣхой, для него весь вопросъ исключительно и единственно въ томъ, чтобы совершилось внутреннее превращеніе. Позднѣе именно этотъ самый случай прекрасно поясняется самымъ значительнымъ изъ апостоловъ: если Христосъ посовѣтовалъ богатому юношѣ: «Иди, продай свое имущество и роздай бѣднымъ», то апостолъ Павелъ дополняетъ эти слова замѣчаніемъ: «И если бы я роздалъ все свое имущество нищимъ, и не имѣлъ любви, то это не принесло бы мнѣ пользы». Кто направляетъ нуть свой къ смерти, тотъ можетъ довольствоваться бѣдностью, цѣломудріемъ и послушаніемъ, кто же избираетъ жизнь — у того другое на умѣ.

Здъсь необходимо обратить внимание еще на одинъ пунктъ, въ которомъ ярко и убъдительно сказывается все жизненное, заключающееся въ явленіи и примъръ Христа. Я говорю о боевомъ духѣ. Слова Христа о смиреніи, теритніи, Его завътъ любить враговъ нашихъ и благословлять ненавидящихъ насъ — встръчають почти равноцённыя поученія у Будды; но они проистекають, однако, изъ совершенно другого мотива. Для Будды каждая вынесенная обида есть умерщвленіе, для Христасредство спосибшествовать новому воззрѣнію на жизнь: «Влаженни гонимые правды ради, ибо ихъ есть царство небесное» (то царство нёбесное, которое, какъ сокровище, лежить зарытое на полѣ жизни). Если же мы перейдемъ во внутреннюю область, если выставляется единый основной вопросъ о направлени воли, тогда мы слышимъ совсъмъ иныя слова: «Думаете ли вы, что Я пришель дать мирь земль? Нъть, говорю вамь, но раздъленіе. Ибо отнынѣ пятеро въ одномъ домѣ станутъ раздѣляться, трое противъ двухъ, и двое противъ трехъ: отецъ

будеть противъ сына, и сынъ противъ отца; мать противъ дочери, и дочь противъ матери; свекровь противъневъстки своей, и невъстка противъ свекрови своей. И враги человъку-помашние его. Не миръ пришелъ я принести, а мечъ»: вотъ тонъ, который можетъ ускользнуть отъ нашего вниманія, если мы хотимъ понять явденіе Христа. Жизнь! Чисуса Христа—открытое объявление войны не противъ формъ цивилизаціи, культуры и религіи, которыя Онъ видълъ вокругъ себя, — Онъ соблюдаетъ еврейские религіозные законы и учить: «отдайте кесарево Кесарю, а Божіе-Богу», ---нътъ, а противъ внутренняго духа людей, противъ побудительныхъ причинъ, изъ которыхъ вытекають ихъ дъйствія, противъ цъли (даже и загробной), которую они себъ намътили. Явление Іисуса Христа означаеть, съ міровой исторической точки зрънія, возникновеніе новой породы людской. Линней различаль столько человѣческихъ расъ, сколько существуетъ окрасокъ кожи; новая окраска воли еще глубже проникаеть въ организмъ, чъмъ различіе пигмента наружной кожи! И господинъ этой новой человъческой расы, «новый Адамъ». какъ его превосходно называетъ Писаніе, ничего не хочетъ знать ни о какихъ уступкахъ; онъ прямо ставить на выборь: Богъ или маммонъ. Кто изберетъ пон воротъ, кто внемлетъ велѣнію Христа: «слѣдуйте за Мной!», --- тотъдолженъ даже, если понадобится, покинуть отца и мать, жену и дѣтей, но не для того, чтобы обрѣ; сти смерть, какъ дълають ученики Будды, а для того чтобы обръсти жизнь. На этомъ пунктъ совершенно прекращается жалость; кто потерянъ---тотъ потерянъ. и съ античной жестокостью геройскихъ натуръ люди не роняють ни единой слезы, чтобы оплакивать потерянныхъ:

«предоставьте мертвымъ хоронить своихъ мертвецовъ». Не всякій способенъ уразумъть слова Христа; Онъ и говоритъ: «много званыхъ, но мало избранныхъ». И тутъ опять апостоль Павель поясниль эту мысль съ обычной силой: «Слово о крестъ-для погибающихъ есть безуміе, а для насъ, спасаемыхъ, сила Божія». Наружно Христосъ мирит- / ся со всякой, съ любой формой; но когда дъло коснется ; направленія воли, устремляется ли она къ вѣчному или къ преходящему, спосибшествуетъ ли она раскрытию неизмъримой жизненной силы внутри человъкъ, или же подавляеть ее, направлена ли она къ оживотворению того царства Божія, что внутри насъ, или, наоборотъ, засыцаетъ навъки это единственное сокровище «избранныхъ»-тогда уже у Христа нътъ ръчи ни о какой тернимости, да и не можетъ быть. Въ XVIII столътіи много старались о томъ, чтобы лишить возвышенный образъ Сына Человъческаго всъхъ Его энергичныхъ чертъ. Намъ рисовали какой-то обманчивый образъ безграничной тершимости, какой-то благодушной нассивности, выдавая это за христіанство, —получалась какая-то молочная религія, разбавленная водою. Въ послъдніе годы происходили даже «религіозные конгрессы всёхъ вёроисновѣданій», на которыхъ попы всего міра братски нодавали другъ другу руки, и многіе христіане привѣтствовали это, какъ нѣчто особенно «христіанское». Быть можеть, это въ самомъ дёлё нёчто прекрасное съ церковной точки зрѣнія; но Христосъ не присылалъ своего апостола на подобный конгрессъ. «Или слово о крестъ безуміе, или же оно сила Божія»; между этими двумя альтернативами самъ Христосъ раскрылъ бездну разъединснія, и чтобы уничтожить всякую возможность пере-

кинуть черезъ нее мость, исторгнулъ пламенный мечъ. Кто понимаеть явление Христа, тотъ не можетъ этому удивляться. Терпимость Христа есть терпимость духа. который высоко парить надъ всёми формами, раздёляющими міръ; сліяніе этихъ формъ могло бы имъть для Него самое малое значение, -- оно было бы просто образованіемъ новой формы; для Него, напротивъ, имѣютъ значение единственно «духъ и истина». И когда Христосъ учитъ: «И если кто ударитъ тебя въ правую щеку, подставь и лёвую; если кто возьметь у тебя рубашку, отдай ему и верхнее платье», --- ученіе, которое навъки подтвердилъ Его примъръ на крестъ, — то всякій увидитъ, что это тъсно связано съ послъдующимъ: «Любите враговъ вашихъ, творите добро ненавидящимъ васъ», и что ' здёсь выражается тоть внутренній «повороть», --- но не пассивный, а въ возможно высокой формъ жизненныхъ ноступковъ. Если я подставлю дерзкому оскорбителю свою лѣвую щеку, то сдѣлаю это не ради него; если я люблю врага своего и оказываю ему благодѣянія, то дѣлаю это не ради него: послъ поворота моей воли мнъ иначе невозможно поступать. Старый законъ: око за око, ненависть за ненависть, ---точно такое же естественное рефлективное движение, какъ и подергивание ногъ у мертвой уже лягушки, когда прикоснутся къ ихъ нерву. Очевидно, «новый Адамъ» настолько забралъ власть надъ «старымъ Адамомъ», что уже не повинуется этому принужденію. Однако здѣсь не простое самообладаніе, -- ибо если Будда является противоположностью Христу, то другой противоположностью является стоикъ. Но этотъ повороть воли, это вступление въ скрытое царство Божіе, это рожденіе вновь — все, что составляеть сумму примъра явления христа.

Христа, обусловливаеть въ дъйствительности полный перевороть ощущеній. Въ этомъ-то и заключается это «новое». До Христа коовавая месть была священнымъ закономъ у различныхъ расъ; но Распятый восклицалъ: «Отецъ, прости имъ, ибо не въдаютъ, что творятъ!» И кто приметъ божественный голосъ сострадания за слабый гуманитаризмъ, тотъ, значитъ, не понялъ ни единой черты, изъ явленія Хонста. Голосъ, который здѣсь слышится, звучить изъ того дарства Божія, что скрыто внутри насъ; страданія и смерть потеряли надъ нимъ сиду; они такъ же мало трогають человѣка, родившагося вновь, какъ ударъ въ щеку, или же грабительское похищение одежды; о эту волю разбивается, какъ легкая морская пѣна объ гранитную скалу, все, что понуждаетъ, мучитъ и угнетаеть человъка-полуобезьяну: себялюбіе, суевъріе, пристрастіе, зависть, ненависть. Передъ лицомъ смерти Богочеловъкъ едва замъчаетъ Свое собственное страданіе и тоску; Онъ видить только, что люди пригвождають къ кресту все божественное, что въ нихъ заключается, что они попирають ногами съмена царства небеснаго, что они засыцають мусоромъ сокровнще въ полѣ, и, полный состраданія, восклицаеть: «они не въдають, что творять!» Ищите во всей міровой исторіи, и вы не найдете другого слова, подобнаго этому по своей возвышенности! Здъсь говорить разумъ болъе дальновидный, чъмъ индійскій; въ то же время здѣсь звучить могучая воля, увѣренное самосознание.

Подобно тому, какъ мы, люди послъднято въка, открыли силу, которая лишь повременамъ проявлялась въ легкихъ облакахъ въ видъ молнии, скрытую силу, невидимую, неощущаемую никакимъ чувствомъ, необъяс-

нимую никакой гипотезой, тъмъ не менъе вездъсущую и всемогущую, и теперь намъреваемся на основания этой силы внести полный перевороть въ наши внёшнія жизненныя условія, — такъ и Христосъ указываль на силу. скрытую въ глубинъ неизвъданнаго и неприступнаго міра человѣческой души, силу, способную совершенно переродить самого человъка, способную изъ жалкаго, обремененнаго страданиемъ существа сдълать сильное, бла женное. Молнія всегда была исключительно разрушительницей; сила же, на открытіе которой навела насъ молнія, служить отнынѣ мирному труду и благосостоянію; точно также и человъческая воля искони была съменемъ всякаго зла и горя, постигавшаго родъ человъческий, ---а теперь она должна служить къ перерождению этого поколёнія, къ возникновенію новой человѣческой породы. Отсюда проистекаетъ, какъ я уже говорилъ, несравненное и міровое историческое значеніе жизни Христа. Никакая политическая революція не можетъ сравниться съ этой

Съ точки зрѣнія міровой исторіи можно провести параллель между подвигомъ Христа и подвигами древнихъ грековъ. Въ первой главѣ я объяснилъ, въ какой степени можно разсматривать Гомера, Демокрита, Платона и т. д., какъ истинныхъ «творцовъ», и къ этому прибавилъ: тогда лишь родилось вполнѣ новое существо, тогда лишь микрокосмъ содержитъ микрокосмъ. Единственное, что заслуживаетъ названія культуры, —есть дочь такой творческой свободы. Что сдѣлалъ греческій міръ для разума, то Дристосъ сдѣлалъ для нравственной жизни: только черезъ Христа человѣчество пріобрѣло нравственную культуру. Или, вѣрнѣе сказать: возможность нравственной культуры; ибо культурный моментъ и есть то внутреннее творческое событіе, добровольный властный повороть воли; а между тёмъ именно этотъ моментъ остался, за немногими исключеніями, совершенно незамѣченнымъ; христіанство стало по преимуществу исторической религіей, и у алтарей ея церквей находили себѣ пріютъ всѣ суевѣрія древности и еврейства. И все-таки явленіе Христа остается единственной основной всякой нравственной культуры, и сообразно съ тѣмъ — насколько глубоко проникаетъ это явленніе, настолько и нравственная культура нашихъ народовъ складывается болѣе или менѣе благопріятно.

Въ связи съ этимъ можно сказать, что явление Христа на землѣ раскололо все человѣчество на два класса. Оно первое создало настоящій аристократизмъ,--истинный аристократизмъ по рожденію, ибо только тоть, кто избранъ, можетъ быть христіаниномъ. Въ то же время оно кинуло въ сердца своихъ избранныхъ зародышъ новаго, горькаго страданія: оно разлучило ихъ съ отцомъ и матерью, заставило бродить одинокими среди людей, которые не понимали ихъ, отмѣтило ихъ печатью мучениковъ. И кто же вполнъ господинъ? Кто поборолъ вполнъ свои рабскіе инстинкты? Внутренній разладь сталь отнынѣ терзать душу человѣка. До сихъ поръ онъ, въ сустъ жизненной борьбы, едва пришелъ къ сознанию своего я, а теперь получилъ негаданно высокое представление о своемъ достоинствъ, о своемъ внутреннемъ значении и силѣ. Какъ часто долженъ быль этоть самый человёкь чувствовать въ душё своей нолное крушение отъ своего безсилия и негодности! Теперь только жизнь стала по-истинъ трагической. Ц это благодаря свободному дъйствію человъка, возставшаго

противъ своей собственной животной натуры. Изъ совершеннаго питомца природы человъкъ превратился въ несовершенное нравственное существо, изъ счастливаго орудія—онъ сталъ «здополучнымъ художникомъ», какъ говоритъ Шиллеръ. Но человъкъ уже не хочетъ быть орудіемъ и, какъ Гомеръ создавалъ себъ боговъ, какихъ хотъть, такъ теперь и человъкъ возмутился противъ нравственной тираніи природы и создалъ себъ возвышенную мораль, какую самъ пожелалъ; онъ не хочетъ болъе повиноваться слъпымъ побужденіямъ, хотя бы они были ограждены и обуздываемы статьями закона,—онъ хочетъ слушаться только своего собственнаго нравственнаго закона.

Въ Христъ человъкъ пробуждается къ сознанію своего нравственнаго призванія, въ то же время, однако, и къ необходимости внутренней войны, уже длящейся цѣлыя тысячелътія. Мы вмъстъ съ Кантомъ вступили наконецъ на этотъ путь, послъ многовъковаго анти-христіанскаго перерыва. «Возвращеніе къ природъ», такъ думали анти-христіанскіе гуманисты и деисты XVIII столътія: о, нътъ! Освобожденіе отъ природы, безъ которой мы ничего не можемъ дѣлать, но которую мы однако рѣшили подчинить себъ.

Въ противоположность природъ, человъкъ сознаеть самого себя существомъ интеллектуальнымъ въ области искусства и философіи—существомъ общественнымъ въ бракъ и законъ и существомъ нравственнымъ — во Христъ. Онъ вступаеть въ борьбу. И тогда уже недостаточно одного смиренія; кто хочеть слъдовать за Хри стомъ, тому нужно прежде всего мужество, мужество въ чистъйщемъ его видъ, то неустанно воспламеняю

Digitized by Google

<sup>1</sup> щееся, закаляемое внутреннее мужество, которое обнаруживается не только въ одуряющемъ шумъ битвы, но и проявляется въ терибніи и выносливости, и въ безмолвной, безропотной ежечасной борьбъ съ рабскими ина стинктами въ собственной груди. Примъръ на лицо. Ибо въ явленіи Христа мы находимъ возвышенный примъръ геройскаго мужества. Моральное геройство здъсь такъ высоко, что мы проходимъ почти безъ вниманія мимо физическаго мужества, обыкновенно столь прославляемаго у героевъ; несомнѣнно только геройскія души могуть быть христіанами въ истинномъ смыслё этого слова, только «господа, а не рабы». Когда Христосъ говорить: «Я кротокъ», то мы, конечно, понимаемъ, что это кротость героя, увѣреннаго въ побѣдѣ; а когда Онъ говорить: «Я смиренъ сердцемъ», то мы знаемъ, что это не смиреніе раба, а смиреніе господина, который отъ полноты своей силы снисходить къ слабому.

Когда къ Іисусу однажды обратились, называя Его не просто «Господомъ» или «Учителемъ», а «Учитель благій», Онъ отвергъ это названіе: «Что зовете меня благимъ: никто не благъ, только одинъ Богъ». Эти слова должны заставить призадуматься и убѣдить насъ, какъ ошибочно всякое представленіе о Христѣ, гдѣ на первый планъ выдвинута небесная благость, кротость, долготерпѣнie, — они не составляютъ основу Его характера, а являются какъ бы благоухающими цвѣтами на могучемъ деревѣ. Что было основой всемірнаго могущества Будды? Не его ученіе, а его примѣръ, его геройскій подвигъ; этотъ-то подвигъ, это проявленіе нечеловѣческой силы воли—привлекъ къ нему милліоны людей и продолжаетъ привлекать до сихъ поръ. У Христа же проявилась <u>еще</u> болѣе возвышенная вода. Ему не нужно было бѣжать отъ міра, Онъ не избъгалъ прекраснаго, Онъ даже поощрялъ употребление драгоцъннаго мура. тогла какъ Его ученики назвали это «расточительностью»: Онъ не удалялся въ пустыню, но изъ пустыни выступилъ въ жизнь, какъ побъдитель, съ провозглашениемъ «радостной въсти», --- не о смерти, а о спасении! Я уже сказалъ, что Будда означаетъ старческій исходъ изъ пережитой, вступившей на ложный цуть культуры, Христосъ наобороть, означаеть зарю новаго дня; Онъ завоевали старому человъчеству новую юность. Онъ сталъ Богомъ юныхъ, свъжихъ индо-европейцевъ, и подъ знаменіемъ Своего Креста постепенно насадилъ на развалинахъ ветхаго міра новую культуру, надъ которой намъ еще долго придется работать, чтобы она когда-нибудь, въ дадекомъ будущемъ, заслужила название «христианской».

## Галилеяне.

Если бъ я послушался внушенія своего сердца, я провель бы здѣсь заключительную черту этой главѣ. Но въ интересахь позднѣйшихъ объясненій необходимо разсматривать явленіе Христа не только во всей его чистотѣ, освобожденной отъ всего окружающаго, но также и въ его отношеніяхъ къ этому окружающаго, но также и въ его отношеніяхъ къ этому окружающему. Иначе будутъ непонятны многія важныя явленія изъ прошлаго и настоящаго. Вовсе не безразлично, получимъ ли мы, путемъ строгаго анализа, точное понятіе на счетъ того, что въ этомъ образѣ заключалось еврейскаго и не-еврейскаго. На этотъ счетъ съ самаго начала христіанской эры и понынѣ всюду, отъ низшихъ слоевъ интеллекту-

Digitized by Google

альнаго міра и до самыхъ высшихъ,---царила страшная путаница. Людямъ было трудно постигнуть столь возвышенный образъ и обозръть его органическія отношенія къ средѣ. Но кромѣ того все сходилось точно нарочно, чтобы стереть и поддѣлать его истинныя черты: этому способствовали особенности еврейской религіи, сирійскій мистицизмъ, египетскій аскетизмъ, эллинская метафизика, затъмъ также и римскія государственныя и жреческія преданія, къ тому же еще суевбріе варваровъ, всякія недоразумёнія и всякія недомыслія. Въ XIX въкъ много занимались распутываніемъ этого вопроса; однако, насколько мнѣ извѣстно, никому еще не удалось выдблить немногіе важные пункты изъ массы фактовъ и выяснить ихъ передъ всёми. Мы попытаемся здъсь, правда безъ учености, но и безпристрастно изслъдовать, насколько Христосъ принадлежаль къ своей средъ и ея воззръніямъ, насколько Онъ разнился отъ нея и высоко парилъ надъ ними. Только такимъ путемъ удастся высвободить отъ всякихъ случайностей личность Христа въ ея цъльномъ, независимомъ достоинствѣ.

Итакъ, прежде всего возникаетъ вопросъ: былъ ли Христосъ евреемъ, по принадлежности къ племени?

Этотъ вопросъ на первый взглядъ представляеть что-то мелочное. Передъ подобнымъ явленіемъ всё особенности расъ обращаются въ ничто. Возьмемъ для примъра Исаію: какъ бы высоко онъ ни стоялъ надъ своими современниками, онъ остается неизмънно евреемъ съ головы до иятъ—всякое его слово, такъ сказать, вытекаетъ изъ самой исторіи и духа его народа; даже въ тъхъ случаяхъ, когда онъ обличаетъ и клянетъ что-ни-

будь характерно еврейское-онъ все-таки остается евреемъ: у Христа нътъ ничего подобнаго. Или возъмемъ еще Гомера! Онъ впервые пробуждаетъ эллинскій народъ къ самосознанію; чтобъ быть въ состояніи это сдълать, онъ долженъ былъ таить въ собственной груди своей квинтэссенцію всего эллинизма. Гдѣ же тоть народь, который, будучи пробужденъ Христомъ къ жизни, пріобрѣлъ себѣ этимъ самымъ драгоцънное право — хотя бы онъ жилъ на антиподахъ, --- считать Христа своимъ? Во всякомъ случать не въ Іудет ! Для втрующихъ Христосъ есть Сынъ Божій, а не человъческій; для невърующаго трудно найти формулу, которая бы такъ выразительно и сжато опредѣлила неоспоримый факть этой несравненной личности въ ея неизъяснимости. Бываютъ явленія, которыя нельзя опредѣлить безъ символа. Вотъ все, что я хотѣлъ сказать о принципіальномъ вопросѣ, чтобы очистить себя отъ всякаго подозрънія, будто я плылъ на буксиръ той плоской «исторической» школы, которая берется объяснять необъяснимое. Другое дъло изучить историческую среду личности для того, чтобы еще ярче выступила эта личность. Когда мы это сдълаемъ, то все-таки отвътить на вопрося: сели Христося евреемя. судетя одной нелегко. По религіи и воспитанію онъ несомнѣнно былъ евреемъ, по племени же — по всей въроятности онъ не былъ евреемъ, въ тъсномъ смыслъ слова.

Названіе Галилея (отъ <u>Gelil haggoyim</u>) означаетъ × «языческій округъ». Повидимому, эта часть страны, столь отдаленная отъ интеллектуальнаго центра, не сохранила полной чистоты, даже въ древнія времена, когда Израиль пользовался могуществомъ и единствомъ и когда она была удѣломъ колѣнъ Невфалимова и Заявление христа. 5 вулонова. О колѣнѣ Невфалимовомъ говорится, что оно! съ самаго начала было «очень смъшаннаго происхожденія», и если гдъ-либо сохранилось въ Палестинъ первобытное, не-израильтянское население, то нигдъ въ такомъ количествъ, какъ въ съверныхъ областяхъ. Къ этому надо прибавить еще одно обстоятельство. Между тъмъ какъ остальная Палестина по своему географическому положенію была, такъ сказать, изолирована отъ свъта, уже въ то время, когда израильтяне заняли страну, существовала дорога отъ Генисаретскаго) озера въ Дамаскъ, и оттуда легче было добраться до Тира и Сидона, чъмъ до Іерусалима. Такъ мы видимъ, что Соломонъ уступилъ значительную часть этого «язы-" ческаго округа» (какъ онъ уже назывался въ Книгахъу Царствъ) царю тирскому Хираму, двадцать городовъ, въ уплату за поставку на сооружение храма кедровъ и елей, и получиль отъ него 120 талантовъ золота: не лежало сердце царя израильскаго къ этой области, наполовину населенной чужеземцами! Тирскій царь Хирамъ, очевидно, нашель ее мало населенной, ибо воспользовался случаемь. чтобы поселить въ Галилев какія-то чужестранныя народности. Затъмъ наступило, какъ извъстно, раздъление на два царства, и съ этихъ поръ, т. е. уже за тысячу лѣтъ до Христа<sup>1</sup>), лишь по временамъ мимолетно устанавливалась болёе тёсная политическая связь между Галилеей и Іудеей, а такая связь болёе, чёмъ общность религи, способствуеть обыкновенно сліянію народовь. Также и во времена Христа Галилея была въ политическомъ отношеніи оторвана отъ Іудеи, такъ что состояла по отношенію

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Graetz: «Volksthümliche Geschichte der Juden», I, 88.

къ ней на положеніи чужого края<sup>1</sup>). Между тъмъ, случилось пъчто, почти совершенно уничтожившее на въки въчные израильскій характеръ этой съверной области: за 720 лъть до Христа (слъдовательно около полутора въка до Вавилонскаго плъненія евреевъ) съверное царство Израильское было опустошено ассирійцами и населеніе его-повидимому, во всей его совокупности, во всякомъ случаъ въ большинствъ—переселено въ различныя отдаленныя части государства, гдъ израильтяне въ короткое время слились съостальными жителями и вслъдствіе этого х исчезли безслъдно<sup>2</sup>). Въ то же время изъ отдаленныхъ

<sup>1</sup>) Graetz, назв. соч., I, 567. «Галилея и Перея имъли одного общаго правящаго тетрарха, между тъмъ какъ Іудея, Самарія и Идумея подчинялись римскому прокуратору». Грецъ прибавляеть: «Вслъдствіе враждебности самарянъ, земля которыхъ връзывалась клиномъ между Іудеей и Галилеей, сношенія между двумя раздъленными областями были еще болъе стъснены». Кромъ того вообще нъть основанія отожествлять истыхъ «израильтянъ» съвера съ собственно «іудеями».

X

<sup>2</sup>) Такъ окончательно исчезли, что многіе богословы, располагавшіе досугомъ, ломали себѣ голову, въ XIX столѣтіи, надъ вопросомъ: куда дъвались израильтяне? Ученые не могли понять, какъ 5/6 народа, которому Ісгова объщаль всю землю, могли попросту исчезнуть. Одна изобрётательная голова даже заявила, что десять колёнъ, считавшихся пропащими, суть не) вто иные, какъ нынъшніе англичане! Онъ не затруднился даже вывести мораль изъ этого открытія: поэтому-де бритамъ принадлежить по праву около 5/6 всей поверхности земли, остальная; 1/6 espeans (Cm. «Lost Israël where are they, to be found», Edinburgh, 1877). Въ этой брошюръ упоминается еще другое сочинение Вильсона: «Our israelitish origin». Согласно этимъ авторитетамъ, есть англосавсы, ведущіе свое происхожденіе отъ Монсея. Какихъ только глупостей не говорилось въ нашъ милый XIX въбъ!

мъстностей были переселены въ Палестину иноземныя племена. Ученые предполагають, конечно, не представляя ручательствъ, что значительная часть прежняго смбшанно-израильскаго населенія осталась въ странь; во всякомъ случаѣ этоть остатокъ не держался особнякомъ оть переселенцевъ и былъ поглощенъ смъшаннымъ населеніемъ<sup>1</sup>). Итакъ, судьба этихъ земель была совсѣмъ иная, чъмъ судьба Іудеи. Когда позднъе евреи были уведены, то земля ихъ оставалась, такъ сказать, незаселенной, обитаемой лишь немногими, притомъ туземными, земледѣльцами, такъ что по возвращеніи изъ плѣна вавилонскаго, гдѣ они кромѣ того соблюдали свою илеменную чистоту, евреямъ нетрудно было и далѣе сохранить эту чистоту. Галилея и граничащія сънею области, какъ сказано, были, напротивъ, систематически колонизованы изъ Ассиріи и, какъ видно изъ повъствованій Библіи, изъ различныхъчастей исполинскаго царства, въ особенности изъ съверной гористой Сиріи. Въ въка передъ Рождествомъ Христовымъ туда кромъ того выселилось много финикіянъ, а также и <u>грековь</u><sup>2</sup>). На основаніи этого факта весьма въроятно, что въ Галилею занесена была чисто арійская кровь; несомнѣнно однако то, что тамъ происходило нестрое смѣшеніе самыхъ разнообразныхъ расъ, и что чужеземцы въ большомъ количествъ селились въ доступной и плодородной Галилев. Ветхій Завёть съ пре-

<sup>2</sup>) Albert Reville: «Jesus de Nazareth», I, 416. Не надо также забывать, что Александръ Великій посл'я возстанія въ Македоніи 311 года населилъ близъ лежащую Самарію македонянами.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ изгладился отличительный характеръ израильскаго народа, о томъ повъствуетъ Робертсонъ Смитъ (Robertson Smith, «The Prophets of Israël», 1905).

лестной наивностью разсказываеть, какъ эти чужеземцы иервоначально начали поклоняться Ісговь: въ опуствешей странѣ размножились хищные звѣри; это нашествіе сочли карой за пренебрежение къ туземному богу; но въ странъ уже никого не было, кто научилъ бы новыхъ жителей, какъ онъ желаетъ, чтобы ему поклонялись; и вотъ колонисты послали къ царю ассирійскому и просили его отпустить изъ плѣна израильскаго священника; тотъ прибыль и научиль ихъ поклоняться «туземному богу». Такимъ образомъ жители съверной Палестины, начиная" съСамаріи, стали евреями по въръ, даже и тъ, которые въ жилахъ не имъли ни капли еврейской крови. Въ позднъйшія времена тамъ, впрочемъ, можетъ быть поселялись и чистокровные евреи, но уже исключительно, какъ чужеземцы, въ большихъ городахъ, ибо одна изъ замъчательнъйшихъ особенностей евреевъ, — а именно послъ ихъ возвращенія изъ плѣна, гдѣ и сначала рѣзко ограниченное понятіе «еврей» служило для обозначенія религін, ---была забота сохранить свою расу въ чистоть, бракъ между іудеями и галилеянами быль немыслимь. Однако и эти еврейскіе элементы среди чужеземнаго населенія совершенно исчезли изъ Галилеи незадолго до Рождества Христова. Симонъ Өасси, одинъ изъ Маккавеевъ, послъ удачнаго похода Галилеи противъ сирійцевъ собралъ всёхъ жившихъ тамъ евреевъ, убёдилъ ихъ эмигрировать и всёмъ поселиться въ Іудев 1). Предубёжденіе противъ Галилеи сохранилось у евреевъ до такой степени, что, когда во времена юности Христа Иродъ Антина построилъ городъ Тиверіаду и хотълъ заставить

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Graetz, вышеназв. соч., I, 400. См. также I Кн. Маккав. V, 23.

евреевъ поселиться тамъ, ему не удавалось склонить ихъ къ тому ни объщаніями, ни силой<sup>1</sup>). Итакъ, нътъ ни малъйшаго повода предполагать, что родители Іисуса Христа были, по племени, евреями.

Далѣе произошло нѣчто, чему можно бы подыскать не одну аналогію въ исторіи: у жителей расположенной южнѣе и непосредственно примыкающей къ Іудеъ Самаріи, которая безспорно и по крови и по отношеніямъ была гораздо ближе къ истымъ евреямъ, чъмъ галилеяне, сохранилась преемственная съвероизраильская антипатія и зависть къ евреямъ; самаряне не признавали церковнаго главенства Іерусалима, а евреи ненавидѣли самарянъ, какъ еретиковъ, до такой степени, что не дозволялось даже поддерживать съ ними сношенія: правовърный еврей не смълъбратьизъ ихъ рукъ ни куска хлъба. --- это считалось такимъ же гръхомъ, какъ ъсть свинину<sup>2</sup>). Галилеяне же, напротивъ, считавшиеся у евреевъ «чужеземцами» и, какъ таковые, презираемые и даже исключавшеся изъ многихъ религіозныхъ обрядовъ, ---были однако правовърные и зачастую даже фана-тичные «евреи». Но выводить изъ этого заключение объ ихъ происхождении отъ евреевъ было бы просто смѣшно. Это было бы то же самое, какъ еслибъ захотъли неподмъшанное население Боснии или чистъйшее племя индоарійцевъ Авганистана отождествить съ «турками», только потому, что они строго правовѣрные магометане и гораздо фанатичнъе, чъмъ истые османы. Названіе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Graetz, вышеназв. соч., I, 568. См. «Josephus», книга XVII, гл. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ Мишны цитировано Ренаномъ: Renan, «Vie de Jésus», изд. 23, стр. 242.

«еврей» обозначаетъ прежде всего опредъленную, сохранившуюся въ удивительной чистотъ расу, а уже потомъ людей, исповъдующихъ извъстную религію. Точно также совсъмъ невозможно равнять понятіе «еврей» съ понятіемъ «семитъ», какъ это часто дълаютъ за послъднее время.

Національный характеръ, напримъръ, арабовъ совершенно иной, чёмъ характерь евреевъ. Къ этому я вернусь послѣ, а теперь только обращу внимание на то, что національный характерь галилеянь также существенно разнился отъ еврейскаго. Разверните любую исторію евреевъ-Эвальда, Грэца или Ренана, --- всюду вы найдете, что галилеяне отличались своимъ характеромъ отъ прочихъ обитателей Палестины: они считались горячими головами, энергичными идеалистами, людьми дъда. Въ долгихъ распряхъ съ Римомъ до и послѣ временъ Христа галилеяне всегда были безпокойнымъ элементомъ, людьми, которыхъ могла укротить одна лишь смерть. Въ то время, какъ многочисленныя колоніи чистокровныхъ евреевъ въ Римъ и Александрін жили на превосходной ногъ съ языческой имперіей, гдъ они процвътали въ качествѣ снотолкователей 1), старьевщиковъ, квартирохозяевъ, ростовщиковъ, актеровъ, торговцевъ, ученыхъ и т. д., въ отдаленной Галилеъ, еще при жизни Цезаря, 🗶 Езекія - Галилеянинъ осмѣлился поднять знамя религіознаго возстанія! За нимъ слъдовалъ Іуда - Галиле-, 🗶 янинъ, съ его девизомъ: «Единъ Богъ-владыка, смерть

<sup>1</sup>) Ювеналъ разсказываеть:

Aere minuto Qualiacunque voles Iudaei somnia vendunt.

То есть: «Евреи истолкують теб'я любой сонь за какую хочешь плату».

нипочемъ, свобода--все!» 1). Затъмъ возникла въ Галилев партія сикаріевь (людей ножа), нёсколько сходныхь съ современными индійскими «тугами»; ихъ главный вождь, <u>салил</u>еянинъ Менахемъ, во времена Нерона истре- 🗴 билъ римскій гарнизонъ Іерусалима и въ награду за это былъ казненъ самими евреями, по обвинению, что онъ выдавалъ себя за Мессію; сыновья Іуды были распяты на кресть, какъ опасные для государства (еврейскимъ прокураторомъ); Іоаннъ изъ Гишалы, города, лежащаго на крайней съверной границъ Галилеи, руководилъ отчаянной обороной Іерусалима противъ Тита, и рядъ галилейскихъ героевъ замыкаеть Елеазаръ, который еще долгіе годы послѣ разрушенія Іерусалима держался съ маленькимъ отрядомъ въ горахъ, гдъ онъ и его приверженцы, потерявъ, наконецъ, послъднюю надежду, умертвили сперва женъ и дѣтей, а потомъ и самихъ себя<sup>2</sup>). Во всемъ этомъ, каждый съ этимъ согласится, щооявляется особый, отличительный національный характеръ. О женщинахъ галилейскихъ неоднократно упоми-! нается въ Писаніи: онъ славились особенной, только имъ свойственной красотой. Христіане первыхъ въковъ разсказывають, кромъ того, объ ихъ необыкновенной добротъ и предупредительности къ людямъ другихъ въро-исповъданий, въ противоположность надменно-презрительному обращенію истыхъ евреевъ. Этоть своеобразный національный характеръ нашелъ еще другое безошибоч--

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mommsen: «Römische Geschichte», V, 515.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) И позднѣе жители Галилен образовали особую расу, отдичавшуюся своей силой и мужествомъ, что и доказывается ихъ участіемъ въ походѣ подъ предводительствомъ перса Шарбарца и взатіемъ Іерусалима въ 614 году.

ное выражение: языкъ. Въ Іудеъ и пограничныхъ областхъ во времена Христа говорили на арамейскомъ языкъ; еврейскій языкъ былъ уже мертвымъ языкомъ, продолжавшимъ существовать только въ Священномъ Писаніи. Разсказывають, что галилеяне говорили на такомъ своеобразномъ, чужломъ нарѣчіи арамейскаго языка, что ихъ можно было узнать съ перваго слова: «Ръчь твоя обличаетъ тебя», замътили слуги первосвященника ап. Петру. Еврейскому языку они не въ состояни были выучиться, такъ какъ гортанные звуки составляли для нихъ непреодолимую трудность; галилеянъ не допускали къ публичному чтенію молитвъ, такъ какъ «ихъ выговоръ возбуждалъ смѣхъ» 1). Это доказываеть физический недостатокь въ устройствы гортани и даеть новодъ предполагать, что дъйствительно у нихъ была сильная примъсь не-семитической крови, ибо богатство гортанныхъзвуковъ ивиртуозность въпроизношеніи ихь-составляеть черту, общую всѣмъ семитамъ<sup>2</sup>).

явление христа.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ особенностяхъ галилейскаго нарвчія и неспособности галилеянъ произносить семитическіе гортанные звуки см. у Ренана: «Langues sémitiques».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. сравнительную таблицу у Макса Мюллера, «Наука? языковъ» (Max Müller: «Science of language»), и въ отдѣльныхъ томахъ «Sacred Books of the East». Санскритскій языкъ знаетъ только шесть чистыхъ гортанныхъ, еврейскій—<u>лесять.</u> Самое поразительное— это различіе между гортаннымъ придыхательнымъ h, для котораго въ индо-германскихъ языкахъ извѣстенъ только одинъ звукъ, а у семитическихъ языковъ—пять различныхъ. Напротивъ того въ санскритскомъ имѣется 7 различныхъ азмичныхъ, звуковъ, на еврейскомъ — всего 2.

Какъ невѣроятно трудно совершенно изгладить такія особенности расы, выражающіяся въ произношеніи, —извѣстно изъ примѣровъ нынѣшнихъ евреевъ; совершенно чистое произношеніе нашихъ язычныхъ звуковъ имъ такъ же трудно, какъ намъ овладѣть ихъ гортанными.

Этимъ вопросомъ — былъ ли Христосъ евреемъ по илемени?----я счель нужнымъ заняться подробно, потому что ни въ одномъ сочинения я не нашелъ ясно сопоставленныхъ фактовъ, касающихся этого предмета. Даже въ объективно научныхъ сочиненіяхъ, свободныхъ отъ богословскихъ предвзятыхъ мыслей, такихъ, какъ сочиненіе Албера Ревиля<sup>1</sup>), извъстнаго профессора сравнительнаго изученія вѣроисповѣданій при Collège de France, слово «еврей» употребляется то по отношению къ еврейской расъ, то по отношению къ еврейской религи. У Ревиля мы, напримъръ, читаемъ слъдующее: «Гали-) лея была населена большей частью евреями, но тамъ встръчались также и сирійскіе, финикійскіе и греческіе язычники». Слёдовательно, здёсь подъ евреями подразумъваются тъ, кто поклонялся туземному богу Іудеи, безразлично, къ какому бы племени они ни принадлежали. А на слёдующей страницё идеть рёчь объ арійской расъ, въ противоположность еврейской націи, ' слѣдовательно, здѣсь подъ названіемъ «евреевъ» подразумѣвается опредѣленное, тѣсно ограниченное племя, въ теченіе въковъ сохранившее свою чистоту. И вотъ слъдуеть глубокомысленное замѣчаніе: «Вопросъ о томъ,) быль ли Христось арійскаго происхожденія-есть праздный вопросъ. Человъкъ принадлежить той націи, среди которой онъ выросъ». И это называлось наукой въ благословенномъ 1896 году. Въ концъ XIX столътія ученый еще не зналъ, что форма черена, строеніе мозга имѣютъ рѣшительное вліяніе на форму и строеніе мыслей, такъ что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Albert Reville, «Jésus de Nazareth, études critiques sur les antécédents de l'histoire évangelique et la vie de Jésus», 2 v. 1897.

какъ бы велико ни было вліяніе среды, но этотъ главный факть физическаго строенія связанъ съ извъстными способностями и возможностями, другими словами-указываеть этому вліянію извѣстные пути; онъ не зналь, что строеніе череца принадлежить именно къ тъмъ характернымъ особенностямъ, которыя съ неискоренимымъ ; упорствомъ передаются по наслъдству, такъ что посредствомъ краніологическихъ измъреній различаются расы, и въ смѣшанныхъ расахъ даже по прошестви вѣковъ изслѣдователь можетъ открыть атавистически-сохранившіеся составные элементы; этоть ученый, видите ли, могъ думать, что такъ называемая душа имбетъ мбстопребываніе внъ тъла и водитъ его за носъ, какъ маріонетку! О, среднев ковщина, когда же, наконецъ, поймутъ люди, что тъдо не есть безразличная случайность, а выражение внутренняго существа! Что именно здъсь, въ этомъ пунктъ соприкасаются оба міра -- внутренній и наружный, видимый и невидимый? Я назвалъ человъческую личность mysterium magnum бытія; и воть въ ея видимомъобразъглазамъ и пытливому уму представляется это непостижимое чудо. И подобно тому какъ возможныя формы зданія въ значительной стецени опредѣляются и ограничиваются свойствомъ строевого матеріала, --- такъ и возможный обликъ человѣка, его внутреннее и наружное существо въ главнъйшихъ пунктахъ опредѣляется унаслѣдованными строевыми камнями, изъ которыхъ составлена эта новая личность. Конечно, иногда ионятію о расѣ придаютъ слишкомъ большое значеніе; этимъ умаляется значение отдъльной личности и отвергается великое значение силы идей; кромъ того весь этотъ вопросъ о расахъ гораздо запутаннъе, чъмъ думаетъ человъкъ непросвъщенный, —онъ всецъло принадлежитъ области анатомической антропологіи и не можетъ быть ръшенъ по произволу изслъдователей языка и исторіи.

Все-таки не годится безцеремонно отодвигать расу въ сторону, въ качествъ обстоятельства, которое можно не принимать во внимание, еще менъе высказывать о расъ что-нибудь прямо ложное и допускать, чтобы такая историческая ложь кристаллизовалась въ непогрѣшимый догмать. Тоть, кто утверждаеть, что Христосн былъ евреемъ — или невѣжественъ или неправдивъ: невъжественъ, такъ какъ онъ смъшиваетъ религію съ расой; неправдивъ, если онъ знаетъ исторію Галилеи. а ея въ высшей степени запутанныя дёла частью замалчиваетъ, частью искажаетъ въ пользу своихъ религіоз ныхъ предубъжденій или даже чтобы угодить могущественному еврейству. На это нельзя отвѣтить положитель но. Въроятность того, что Христосъ не былъ евреемъ, что въ жилахъ Его не было ни капли еврейской крови, - такъ велика, что почти равняется увъренности. Къ какой расѣ принадлежалъ Онъ?<sup>1</sup>). На это нѣтъ точнаго отвѣта.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ, наприм., объяснить, что Ренанъ въ своей «Жизни Іисуса» («Vie de Jésus»), появившейся въ 1863 г., говорить о невозможности даже догадываться, къ какому племени принадлежитъ по крови Христосъ, а въ V т. своей «Исторіи Израиля» «Histoire du peuple Israël» категорически заявляетъ: «Христосъ былъ еврей», и съ необычайной силой набрасывается на тъхъ, кто смъетъ въ этомъ усумниться? Ужъ не повліяло ли туть Alliance Israëlite, съ которой Ренанъ въ послѣдніе годы жизни поддерживалъ усердныя сношенія? Въ нашъ вѣкъ мы столько слышимъ прекраснаго о свободѣ слова, о свободѣ науки и т. д., а на дѣлѣ еще болѣе порабощены, чѣмъ въ XVIII столѣти; къ прежнимъ повелателямъ, никогда въ сущности не слагав-

Такъ какъ страна лежала между Финикіей и Сиріей, которая въ своей юго-западной части была насквозь пропитана семитической кровью и къ тому же еще можетъ быть не совстмъ была очищена отъ своего прежняго смѣшанно-израильскаго (но ни въ какое время не еврейскаго) населенія; то является наибольшая въроятность семитическаго происхожденія. Но кто лишь вскользь заглянеть въ племенное вавилонское смъщение Ассирійскаго царства<sup>1</sup>) и затёмъ узнаеть, что изъ различныхъ частей этого царства переселялись колонисты въ это прежнее отечество евреевъ, тотъ подумаетъ съ отвътомъ. Въдь возможно, что въ нъкоторыхъ изъ этихъ группъ колонистовъ было въ обычат заключать браки въ своей средѣ, вслѣдствіе чего племя сохранилось чистымъ; но чтобы это могло соблюдаться болёе полу-тысячелётія-почти немыслимо; именно благодаря переходу въ еврейскую вбру постепенно изглаживались племенныя различія, которыя первоначально (4 Книга Цар. XVII, 29) поддерживались путемъ отечественныхъ религіозныхъ обычаевъ. Въ позднъйшія времена, какъ слышно, туда переселялись и греки; во всякомъ случав они принадлежали къ бъднъйшимъ классамъ и, конечно, сейчасъ же начинали покланяться «туземному богу».

Итакъ, на здравомъ историческомъ основаніи мы можемъ сдѣлать лишь одинъ выводъ: во всей той части свѣта существовала лишь одна чистая

<sup>1</sup>) Cm. Hugo Winkler: «Die Völker Vorderasiens», 1900.

шимъ оружія, прибавились еще новые, гораздо худшіе. Преж ній гнеть по крайней мёрё закаляль характерь, а новый исходя изъ денегь и направляемый въ деньгамъ, унижаеть обращая въ низкое рабство.

раса, раса, которая путемъ строгихъ предписаній ограждала себя отъ смѣшенія съ другими народностями; эта раса—еврейская; <u>что Іисусъ Христосъ не</u> принадлежалъ къ ней, можно считать несомнѣннымъ. Всякое иное утвержденіе принадлежитъ къ области измышленій.

Этотъ результатъ, хотя и чисто отрицательный, имѣетъ однако большое значеніе; онъ составляетъ цѣнный вкладъ къ правильному уразумѣнію явленія Христа, а вмѣстѣ съ тѣмъ объясняетъ, почему оно такъ сильно дѣйствуетъ до нынѣшняго времени, и помогаетъ распутать страшно запутанные клубки сбивчивыхъ и ложныхъ представленій, обвившихся вокругъ простой, ясной истины. Но далѣе мы должны заглянуть еще глубже. Внѣшняя принадлежность менѣе важна, чѣмъвнутренняя; теперь только мы подходимъ къ рѣшительному вопросу: насколько Христосъ, какъ моральное явленіе, принадлежитъ еврейству, и насколько нѣтъ. Чтобы установить это разъ навсегда, намъ придется сдѣлать рядъ важныхъ сопоставленій, и для этого я требую полнаго вниманія читателя.

## Религія.

Обыкновенно, почти безъ исключенія, дѣло представляется такъ, что Христосъ былъ довершителемъ еврейства, то есть религіозныхъ идей евреевъ <sup>1</sup>). Даже право-

 <sup>1)</sup> Похвальное исключение составляеть Игерингь (Igering), который говорить въ своей «<u>Vorgeschichte</u> der Indoeuropäer»,
; стр. 300: «Учение Христа произросло не изъ почвы Его народа; наобороть, христіанство представляеть собою преодолѣние еврей-: ства; въ корнѣ его скрывается нѣчто арійское.

върные евреи, хотя и не считають въ Немъ довершителя, однако видятъ въ Немъ отвътвление своего древа и съ гордостью смотрятъ на все христіанство, какъ на придатокъ еврейства. Это — заблуждение, въ этомъ я глубоко убъжденъ; этотъ унаслъдованный нами обманъ— одно изъ тъхъ мнъний, которыя мы всасываемъ съ молокомъ матери и о послъдствияхъ которыхъ люди свободомыслящие такъ же мало думали, какъ и правовърные церковники.

Несомнѣнно, Христосъ находился въ непосредственныхъ отношеніяхъ къ еврейству, и вліяніе еврейства ближайшимъ образомъ на складъ Его личности и еще въ гораздо большей степени на возникновеніе и исторію христіанства такъ велико, что всякая попытка опровергнуть это должна была вести къ парадоксамъ; это в<u>ліяніе было однако лишь въ слабой степени</u> религіозное. Въ этомъ-то вся суть заблужденія.

Мы привыкли считать еврейскій народъ религіознымъ по преимуществу; въ дъйствительности же, по сравненію съ индо-европейскими расами, у еврейскаго народа религіозность захирълая. У евреевъ по части религіи случилось то, что Дарвинъ называетъ «arest of development», —оскудъніе способностей, омертвъніе въ самой почкъ. Всъ отрасли семитическаго племени, въ разныхъ отношеніяхъ богато одаренныя, искони были удивительно бъдны религіознымъ инстинктомъ; это та «жесткость сердца», на которую всегда жаловались выдающіеся люди изъ ихъ среды<sup>1</sup>). Другое дъло аріецъ! Уже по

(3) «У семитовъ много суевѣрія, но мало религіи», говоритъ одинъ изъ авторитетовъ по этому вопросу, Robertson Smith: «The Prophets of Israël». СВИДЪТЕЛЬСТВУ ДРЕВНЪЙШИХЪ ИСТОЧНИКОВЪ (ДРЕВНЪЕ ВСЪХЪ еврейскихъ), мы видимъ, что аріецъ, повинуясь какомуто смутному побужденію, пытливо старается разобраться въ собственномъ сердцъ. Этотъ человъкъ веселъ, жизнерадостенъ, честолюбивъ, легкомысленъ; онъ пьетъ, играеть, охотится, грабить; но вдругь онь задумывается: великая загадка бытія захватываеть его цёликомъ, и не въ качествъ чисто раціоналистической проблемы: «откудаміръ? откуда я самъ?» На это можно было бы получить чисто логическій (и потому недостаточный) отвѣтъ, а какъ непосредственная, жизненная потребность. Не понимать, а быть: воть что его притягиваеть. Не прошлое, съ его сцёпленіемъ причинъ и слёдствій, а настоящее приковываеть его пытливый умъ. Онъ чувствуеть, что только тогда, когда онъ нерекинеть мосты ко всему окружающему, когда опъ самого себя-единственно ему непосредственно извъстное-будетъ узнавать въ каждомъ явленіи, каждое явленіе будетъ находить въ самомъ себѣ, только тогда, когда онъ, такъ сказать, приведеть самого себя въ гармонію съ міромъ,--тогда только онъ можетъ надъяться уловить собственнымъ ухомъ тканье вѣчной ткани, услышать таинственную музыку бытія въ собственномъ сердць. И для того, чтобы найти это созвучіе, онъ самъ издаеть голосъ, пробуетъ пъть на всъ лады, упражняется во всъхъ напъвахъ; затъмъ благоговъйно прислушивается. И зовъ его не остается безъ отклика: онъ слышить таинственные голоса; вся природа оживляется, всюду въ ней подымается все родственное человѣку. Съ молитвой онъ падаетъ на колѣни; онъ не мнитъ себя мудрымъ, онъ не считаетъ се бя способнымъ познать источникъ и конечную цъль міра, но чувствуеть, что нашель въ самомъ себъ высшее назначение, зародышъ великихъ судебъ, «съмена безсмертія». Это не простое мечтаніе, а живое убъжденіе, въра, и, какъ все живое, опять творить жизнь. Въ герояхъ своего народа, въ своихъ святыхъ онъ видитъ «сверхчеловъковъ», по выражению Гете, парящихъ высоко надъ землей; на нихъ онъ хочетъ походить, ибо и его тянетъ въ высь, и теперь онъ знаеть, изъ какого глубокаго колодца они чернали силу, чтобы стать великими... Вотъ это заглядываніе въ непроницаемую глубину собственной души, это. порывание въ высь и есть религия. Религия не имъетъ ничего общаго ни съ суевъріемъ, ни съ моралью; она, есть состояние духа. И потому, что религіозный человъкъ находится въ непосредственномъ соприкосновении съ міромъ, стоящимъ внѣ области разсудка, потому самому онъ цоэтъ и мыслитель; онъ сознательно дъйствуетъ творчески; онъ безконечно трудится надъ небдагодарной Сизифовой работой сдълать невидимое видимымъ<sup>1</sup>), немыслимое возможнымъ: никогда мы не нахо-' димъ у него завершенную хронологическую космогонію и ' теогонію: для этого онъ унаслѣдовалъ слишкомъ живое чувство безконечнаго, его представленія вѣчно идуть впередъ, никогда не замираютъ; старыя замѣняются новыми; боги, въ одномъ въкъ высоко чтимые, въ другомъ едва извъстны по имени. И все-таки великія познанія пріо-

явление христа.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гердеръ прекрасно выразился по этому поводу: «Одинъ человѣкъ находится въ противорѣчіи съ самимъ собою и съ природой; существо самое развитое изъ всѣхъ организмовъ—въ то же время наиболѣе неразвитое въ своемъ новомъ назначеніи. Онъ представляетъ, слѣдовательно, собою два міра, и въ этомъ свазывается кужущаяся двойственность его существа».

обрѣтаются прочно и никогда не пропадають, и прежде всего основное познаніе, которое уже за нѣсколько тысячелѣтій до Христа <u>Ригведа</u> пытается выразить такъ: «мудрецы находили корни бытія въ своемъ сердцѣ». Это Х убѣжденіе въ XIX вѣкѣ выразилъ Гёте почти въ такихъ же словахъ:

> Ist nicht der Kern der Natur Menschen im Herzen, (Развё сущность природы не заключена У человёка въ сердцё?)

Воть это религія! Именно этой способности, этого состоянія духа, этого инстинкта, заставляющаго искать сущность природы въ своемъ сердцъ поразительнымъ 2 образомъ недостаетъ у евреевъ. Они прирожденные раціоналисты. Разсудокъ у нихъ сильно развитъ, воля развита въ громадной степени, напротивъ того сила фантазіи страшно ограничена. Свои скудныя миеически-религіозныя представленія, даже свои заповѣди, обычаи, религіозныя предписанія-они всѣ безъ исключенія заим-2 ствовали отъ чужихъ народовъ, сократили ихъ до минимума и съ тъхъ поръ сохраняли въ окаменъломъ, неизмѣнномъ видѣ; творческій же элементь, въ сущности внутренняя жизнь здъсь отсутствуеть почти вполнъ; къ безконечно богатой религіозной жизни арійцевъ религіозная жизнь евреевъ относится такъ же, какъ вышеупомянутые звуки языка (см. 41 стр., прим.), а именно какъ 2 къ 7. Вспомнимъ, какіе роскошные цвѣты дивныхъ религіозныхъ представленій и понятій, какое искусство и какая философія, благодаря грекамъ и германцамъ, выросли на почвъ христіанства, и съ другой стороны зададимъ себѣ вопросъ — какими образами и

2

мыслями мнимо-религіозный еврейскій народъ между тѣмъ обогатилъ человѣчество? «Геометрическая этика» Спинозы (фальшивое мертворожденное примѣненіе геніальной и творчески-продуктивной мысли Декарта) представляется мнѣ кровавой ироніей морали Талмуда и во всякомъ случаѣ имѣетъ еще менѣе общаго съ религіей, нежели десять заповѣдей Моисеевыхъ, вѣроятно, заимствованныхъ у египтянъ (или вавилонянъ)<sup>1</sup>). Нѣтъ, возбуждающая уваженіе сила еврейства лежитъ въ соверщенно иной области. Объ этомъ я намѣренъ говорить сейчасъ. Но какимъ образомъ удалось однако отуманить нашъ разсудокъ до такой степени, чтобы заставить насъ считать евреевъ за религіозный народъ?

Прежде всего сами евреи искони увъряли съ крайней горячностью и развязностью, что они «избранный народъ Вожій»; даже такой свободомыслящій еврей, какъ философъ Филонъ, смъло утверждаеть, что одни евреи.— «люди въ истинномъ смыслѣ слова»<sup>2</sup>); добрые, глушые индогерманцы повърили имъ! Но какъ тяжело имъ приплось, доказываетъ ходъ исторіи и сужденія ихъ выдающихся людей. Такая блаженная увъренность стала возможной единственно благодаря христіанскимъ толкователямъ Писанія, которые всю исторію Іудеи перестроили въ какую то теодицею, въ которой распятіе Христа образуеть конечную точку. Даже Шиллеръ («Ниспосланіе Моисея») поясняетъ: «Провидѣніе сломило еврейскій народъ, лишь только онъ исполнилъ то, что ему предназначено было исполнить». Притомъ ученые не замѣчали страннагофакта,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. главу 125 «Книги Смерти».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Graetz'a, безъ указанія мѣста.

что еврейство не оказало появлению Христа ни малъйшаго! вниманія, что древніе еврейскіе историки даже не упоминають Его имени; надо замѣтить, что исторія этого своеобразнаго народа послъ двухъ тысячельтій не пресъклась: онъ продолжаетъ жить и даже процвѣтать въ высокой степени; никогда еще, даже въ Александріи, судьба евреевъ не была такъ блестяща, какъ въ настоящее время. Вдобавокъ существуетъ еще третье предубъждение, очевидно, исходившее изъ софистическихъ школъ Греціи, что монотеизмъ, т. е. представление о единомъ нераздъльномъ Богъ, долженъ быть симптомомъ высшей религіи, но это безусловно раціоналистическое умозаключеніе; ариеметика не имѣетъ ничего общаго съ религіей; монотеизмъ можетъ означать объднъніе, равно какъ и облагорожение религіозной жизни. Помимо того можно двояко отвѣтить на это роковое предубѣжденіе, болѣе чъмъ что другое способствовавшее обманчивому представленію о религіозномъ превосходствѣ евреевъ: во- первыхъ, что евреи, покуда они составляли цёльную націю и ихъ религія еще обладала искрой живой жизни, были не моно-, а политеистами: каждая область, каждое мелкое илемя имѣло собственнаго бога; во-вторыхъ, что индоевропейцы на ихъ чисто-религіозномъ цути пришли къ гораздо болѣе возвышеннымъ представленіямъ о единомъ божествъ, нежели жалкое, неказистое представление объ еврейскомъ Творцѣ вселенной <sup>1</sup>).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мић ићть надобности приводить доказательства о политеизмѣ евреевъ: ихъ можно найти въ любомъ ученомъ сочиненіи и кромѣ того чуть не на каждой страницѣ Ветхаго Завѣта. Даже въ псалмахъ Давида призываются «всѣ боги» къ поклоненію Іеговѣ; Іегова является «единымъ Вогомъ» для поздиѣй-

Къ этимъ вопросамъ я буду имътъ случай возвращаться не разъ, а пока, надъюсь, мнъ удалось хоть немного пошатнуть предвзятую мысль относительно исключительной религіозности еврейства. Мнъ кажется, отнынъ всякій, кто будетъ читать сочиненія правовърнаго христіанина Неандера, скептически покачаетъ головой, встрътивши такія увъренія, что явленіе Христа образуетъ центръ религіозной жизни евреевъ; оно было подготовлено во всемъ организмъ этой религіи и народной исто-

шихъ евреевъ лишь настолько, насколько евреи (какъ мы узнаемъ отъ Филона) суть единственные люди въ истинномъ смыслѣ слова. Робертсонъ Смитъ (Robertson Smith), сочинение котораго «Religion of the Semites» («Редигія семитовъ») считается самычъ основательнымъ въ научномъ смыслѣ, говорить, что монотеизмъ проистекаль не изъ первоначальной религіозной свлонности семитическаго духа, а главнымъ образомъ являлся политическимъ слёдствіемъ (!!). По отношенію въ монотеизму индо-европейцевъ я замёчу вкратцё слёдующее. Врама индійскихъ мудрецовъ безспорно высшая религіозная идея, какая вогда-либо существовала; о чистомъ монотеизиъ персовъ можно справиться у Дармштетера; но и греки находились на томъ же пути: по крайней мёрё объ этомъ свидётельствуеть Курции (Ernst Curtius): «Я узналъ много новаго, а именно какимъ храмомъ монотеизма былъ Олимпъ и какой нравственной міровой силой быль Фидіевъ Зевсъ. Впрочемъ въ этомъ отношеніи) можно сослаться на позднёйшихъ изъ свидётелей: апостолъ Павелъ, говорить (Къ Римл. I. 21), что римляне знали, что Вогь одинъ. Отецъ церкви, блаж. Августинъ, доказываеть въ своемъ сочинении «De Civitate Dei», что, по взглядамъ образованнъйшихъ римлянъ его времени, Юпитеръ есть единый Вогъ, а всё остальные боги лишь воплощение ero «virtutes». Августинъ пользуется случаемь, чтобы выяснить язычникамь, что имь не будеть стоить нивакого труда перейти къ въръ въ единаго Бога

ріи какъ внутренняя необходимость; читая риторическія фразы вольнодумца Ренана: «Христіанство есть шедевръ еврейства, его слава, резюме его эволюціи»... «Іисусъ весь цёликомъ повторяется въ пророкъ Исаіи» и т. п., этотъ же читатель только улыбнется съ нъкоторымъ

и отречься оть всёхъ другихъ божествъ. И то, что говорить Августинъ для ученыхъ язычниковъ, свидётельствуетъ Тертулліанъ и по отношенію въ народу вообще: весь свёть вёрить, говорить онъ, только въ единаго Бога и никогда не слышно, чтобы кто-нибудь взываль къ богамъ во множественномъ числё, а всегла только такъ: «Воже мой! Воже правелный! Какъ угодно Богу» и т. д. Въ этомъ Тертулліанъ видить доказалельство, что душа по природѣ монотенстическая. Чтобы не осталось ничего неяснаго въ такомъ важномъ вопросъ, надо прибавить, что Курций, ап. Павелъ, блаж. Августинъ и Тертулліанъ-всь ошибались въ основь, усматривая въ этихъ признакахъ доказательство монотеизма въ смыслѣ семитическаго матеріализма. Ихъ сужденіе затуманено здёсь вліяніемъ христіанскихъ понятій. Представленіе о «божествв», воторое мы находимъ въ санскритскомъ Брамѣ и въ греческомъ 8еїоч, а тавже въ германскомъ Gott въ среднемъ родѣ, которое лишь въ позднѣйшія времена, подъ вліяніемъ христіанства, перешло въ слово «Богъ» мужского рода (см. Этногр. Словарь, Клуге) отнюдь не можеть быть отожествлено съ еврейскимъ Творцомъ вселенной. То, что пишеть проф. Э. Роде объ эдлинахъ, относится здъсь во всёмъ арійцамъ, еще нетронутынъ семитическимъ духомъ. «Ошибочно думать, что у грековъ была склонность къ моно-! теизму въ еврейскомъ смыслё... Греки признавали не единство божеской личности, а единство божеской сушности, единствобожества, воплощаемаго во многихъ богахъ». Крайне характерны въ этомъ отношении слова Дютера: «По творению и по дбламъ мы, христіане, одно съ турками; мы тоже говоримъ что Вогъ одинъ. По мы говоримъ также: недостаточно, чтобы мы только вёрили, что Вогъ одинъ.

негодованіемъ<sup>1</sup>). Но я боюсь, что онъ разразится гомерическимъ хохотомъ, когда правовърный еврей Грэцъ станетъ увърять его, что ученіе Христа есть старое еврейское ученіе только въ новомъ обликъ, что тогда наступило время, когда основныя истины еврейства, вся цолнота возвышенныхъ мыслей о Богъ и святой жизни

1) «Histoire du Peuple d'Israël». Вся нельпость этого мньнія относительно Исаіи еще ярче выясняется изъ того, что самъ Ренанъ называетъ этого пророка «литераторомъ» и «журналистомъ» и хвалить его, пространно довазывая, какую чисто политическую роль играль этоть выдающійся человѣкъ. «Нѣть ни единой строки, вышедшей изъ-подъ его цера, которая не служила бы злобамъ дня или интересамъ данной минуты». И въ этомъ-то человъкъ будто бы заключадась личность Христа? Точно также неосновательно (и не у одного Ренана) цитирують извъстные стихи изъ Исаіи. съ цълью повазать, будто юдаизмъ стремился въ универсальной религии. Напр. приводится стихъ XLIX, 6, гдѣ Іегова говорить Израилю: «Я сдѣлаю тебя свѣтомъ народовъ, чтобы спасеніе Мое простерлось до концовъ земли»; но при этомъ умалчивается, что далье въ той же главъ сказано, что язычники будутъ рабами евреевъ, что ихъ цари и царицы падуть передъ евреями ницъ и будуть лизать прахъ подъ ногами ихъ. И это возвышенная универсальная религія! Точно также и въ постоянно цитируемой главѣ LX; тамъ сперва говорится: «Придуть народы къ свёту твоему», а далбе прибавлено съ похвальной откровенностью: «Народы и царства, которые не захотять служить тебъ, погибнуть, и такіе народы совершенно истребятся». Далье язычникамъ повельвается все золото и всь сокровища свезти въ Іерусалимъ, ибо евреи «навѣки наслѣдують землю». И подобные-то политическіе подстрекательные памфлеты осмёливаются ставить въ параллель съ ученіемъ Христа!

для каждаго человѣка и для государства должны были хлынуть въ пустоту другихъ народовъ и принести имъ богатое содержаніе<sup>1</sup>).

## Христосъ-не еврей.

Кто хочеть созерцать явленіе Христа, тоть пусть сорветь это покрывало съ глазъ своихъ. Ученіе Христа не есть вѣнецъ еврейской религіи, <u>а его отрицаніе</u>. Именно тамъ, гдѣ душа занимала самое незначительное мѣсто въ религіозныхъ представленіяхъ, —тамъ и возникъ новый религіозный идеалъ, который — въ противоположность другимъ великимъ попыткамъ постигнуть внутреннюю жизнь — будь то въ мысляхъ, или въ образахъ, —училъ, что въ душѣ человѣческой заклю-

<sup>1</sup>) Часто говорили о томъ, что у евреевъ слабо развить юморь: можеть быть, это правда по отношению къ единичнымъ личностямъ; какъ вамъ нравится эта «полнота» возвышенныхъ идей у невѣжественныхъ, лишенныхъ фантазіи толкователей Писанія и «пустота» хотя бы эллиновъ! Личность Христа Грацъ оцёниваеть слабо, высшая его похвала сводится въ слёдующему: «Іисусъ, върбятно, быль симпатичной, плёнительной личнсстью, и оттого Его слово производило впечатление». Распятіе ученый бреславльскій профессорь считаеть «недоразумёніемъ». О евреяхъ, перешедшихъ позднѣе въ христіанство, Грэцъ говорить, что они это сдёлали ради матеріальныхъ выгодъ и потому, что въру въ Распятаго они взяли въ придачу при куплъ, какъ нѣчто несущественное. Неужели это тавъ и до сихъ поръ? Что «бундъ» заключилъ съ Іеговой контрактъ съ обоюдными обязательствами, это мы уже знаемъ изъ Ветхаго Завѣта; но что можно купить у Христа-мнв неясно, такъ какъ Его примёрь исключительно служить примёромь внутренняго, душевнаго перерожденія.

Digitized by Google

2

чается вся суть этой «жизни въ духъ и истинъ». Отношение къ еврейской религи въ лучшемъ случаѣ могло быть понято въ смыслѣ реакціи; душа есть, какъ мы видѣли, первоначальный источникъ всякой истинной религіи; и именно этоть источникъ быль почти совершенно засоренъ у евреевъ ихъ формализмомъ, ихъ жестокосерднымъ раціонализмомъ. Къ нему-то и возвращается Христосъ. Немного есть вещей, которыя позволяють такъ глубоко заглянуть въ божественисе сердце Христово, какъ именно Его отношение къ еврейскимъ религиознымъ законамъ. Онъ соблюдалъ ихъ, но безъ усердія и не придавая имъ значенія; и лишьтолько какой-нибудь законъ заграждаль путь, по которому Онъ шествоваль, Онъ устраняль его не задумываясь, но также спокойно и безъ гнѣва: что туть общаго съ религіей! «Человъкъ<sup>1</sup>) госнодинъ и субботъ»: для еврея, конечно, единственно Іегова былъ господиномъ, а человъкъ-Его холопомъ. О еврейскихъ законахъ относительно пищи (столь важный пункть ихъ религи, что споры объ ихъ обязательности продолжались еще и въ первые въка христіанства), Христссь говорить такъ: «Не то, что входить въ уста, оскверняеть человѣка; но то, что выходить изъ усть, оскверняеть человѣка».--«Ибо извнутрь, изъ сердца че-

<sup>1</sup>) Важно слёдующее поясненіе въ выраженію: «Сынъ человѣческій». Мессіанское толкованіе выраженія» Сынъ человѣческій» береть начало оть греческихъ переводчиковъ Евангелія. Такъ какъ Інсусъ говориль на арамейскомъ нарѣчін, то онъ ; сказаль не ο υίος νοῦ άνθρωπου, a barnascha. А это означаеть «человѣкъ» и ничего больше; арамейцы не имѣкоть другого выраженія для этого понятія (Wellhausen: «Israelitische, und jüdische Geschichte»).

явление христа,

ŋ

8

ловъческаго исходять злые помыслы... Все это извнутрь исходить и оскверняеть человѣка» 1). То же самое можно сказать объ отношении Христа къ Писанию. Онъ говорить о немъ съ уваженіемъ, но безъ фанатизма. Замъчательно, какъ Онъ пользуется Писаніемъ пля своей пѣли: и надъ Писаніемъ Онъ чувствуетъ себя «господиномъ» и въ случав надобности обращаетъ его въ противоположную сторону. «На сихъ двухъ заповъдяхъ утверждается весь законъ и пророки», говорить Онъ: «возлюби Господа своего и ближнихъ своихъ». Это звучитъ здъсь почти какъ иронія, если подумать, что дриотов на оделовий однако со- 2 луд." иронія, если подумать, что Христось ни единымъ словомъ лигіи. «Отрахъ Божій есть начало мудрости», ноеть псалмопъвецъ. «Иди въ скалу и сокройся въ землю отъ страха Господа и отъ славы величія Его», восклицаетъ Исаія израильтянамъ, и даже Іеремія какъ будто позабылъ, что существуеть законъ, по которому человѣкъ долженъ «возлюбить Господа Бога своего всёмъ сердцемъ своимъ, всею душою своею, и всѣми силами своими»<sup>2</sup>), и влагаеть въ

<sup>1</sup>) «Если, человъкъ нечисть, то онъ таковъ потому, что говоритъ неправду», — такъ гласили правила о жертвоприношеніяхъ у арійскихъ индійцевъ еще за 1000 лътъ до Р. Хр. (Сатапата Брамана, I книга).

<sup>2</sup>) Въ пятой княгѣ Моисеевой (Второзаконіе VI, 5) мы находимъ слова, во всякомъ случай сходныя съ словами, произнесенными Христомъ (Мате. XXII, 37), но нельзя оставить безъ вниманія то, что говорится въ связи съ этими словами. Передъ заповѣдью любить (для нашего чувства уже странное представленіе: любить по приказанію) стоитъ первѣйшая и глувнѣйшая заповѣдь: «Господа Бога твоего ты долженъ бояться и соблюдать всѣ Его постановленія и заповѣди»; заповѣдь о любви есть лишь заповѣдь между прочими, которыя еврейобазанъ соблю-

Digitized by Google

уста Іеговы такія слова къ своему народу: «Страхъ Мой вложу въ сердца ихъ, чтобъ они не отступали отъ Меня»; они должны бояться Бога всю жизнь свою, и только пока евреи боятся Его, Онъ не оставить ихъ своимъ милосердіемъ и т. д. Подобныя превращенія словъ Писанія мы

дать; вслядъ затёмъ приведена и награда за эту любовь: «Госполь об'вшаль дать Ему большіе и хорошіе города, которыхъ онъ не строилъ, съ домами, наполненными всякимъ добромъ, которыхъ онъ не наполнять, и колодезями, выстченными изъ камня, которыхъ онъ не высвкаль, съ виноградниками и маслинами, которыхъ онъ не садилъ», и т. д. Это тоть родъ любви, которая въ наше время устраиваеть не мало браковъ. Во всякомъ случав «любовь въ ближнему» явилась бы въ своеобразномъ свётё, еслибъ не было извёстно, что по еврейскому закону для еврея «ближнимъ» считается только другой еврей; въ той же книгё сказано дальше: «Ты истребишь всё народы, которые Господь Вогъ твой дасть тебѣ!» Этоть комментарій къ заповѣди о любви въ ближнену дёдаеть излишними всё дальнёйшія замёчанія. Но чтобы не оставалось сомнѣнія насчеть того, что именно евреи и позднѣе понимали подъ этимъ велёніемъ любить Бога всёмъ сердцемъ своимъ, я приведу еще комментарій Талмуда (Іомахъ, 8) въ этому мёсту закона: «Твое поведеніе должно быть таково, чтобы! имя Вожіе было любимо тобою: а именно человёкъ долженъ за-; ниматься изученіемъ Священнаго Писанія и Мишны и имѣть общеніе съ учеными и мудрыми людьми; ричь его должна быть врот-. кой, остальное его поведение соотвётствующимъ: въ торговлё и сношеніяхъ съ другими людьми пусть онъ старается поступать честно и правдиво. Что скажуть на это люди? Влаго тому человъку, который занимался изученіемъ Свяшеннаго Писанія!» Въ внигъ «Сота» іерусалимскаго Талмуда находимъ! комментарій нісколько болізе разумный, но такой же трезвый комментарій. Воть правовёрное, еврейское толкованіе заповёли: возлюби Господа твоего всёмъ сердцемъ! Развѣ это не есть недостойная игра словами, когда хотять увърить, будто Христосъ говориль то же самое, что говорила Тора?

встрѣчаемъ у Христа во многихъ мѣстахъ. И если съ одной стороны мы видимъ Бога милосерднаго, то съ другой видимъ Бога жестокосерднаго<sup>1</sup>); съ одной стороны видимъ ученіе любить Отца Небеснаго всѣмъ сердцемъ, а съ другой стороны видимъ слугъ, которымъ вмѣнено въ первѣйшую обязанность бояться Господа<sup>2</sup>). Поэтому позволительно спросить, что это должно означать, когда одно міровоззрѣніе называютъ созданіемъ, вѣнцомъ другого? Софизмъ эго, а не истина. Самъ Христосъ сказалъ прямо: «Кто не со Мной, тотъ противъ Меня», и во всемъ мірѣ нѣтъ ни одного явленія, которое было бы такъ несомнѣнно «противъ Него», какъ еврейская религія, и какъ вообще весь взглядъ евреевъ на религію, съ самаго начала и до нынѣ.

И все-таки въ этомъ отношении еврейская религия дала такую превосходную почву, какой не дала бы никакая другая для новаго религіознаго идеала, для новаго представленія о Богѣ.

То, что для другихъ означало бъдность, стало для Христа источникомъ богатъйшихъ даровъ. Ужасная, для насъ почти непостижимая пустыня еврейской жизни, безъ искусства, безъ философіи, безъ науки,—жизни,

<sup>1</sup>) Правовърный еврей Монтефіоре, «Религія древнихъ евреевъ» (Montefiore, «Religion of the ancient Hebrews», 1893), допускаетъ, что иден «Вогъ есть любовь» не встръчается ни въ одномъ чисто-еврейскомъ сочинени ни въ какомъ періодъ.

<sup>2</sup>) Монтефіоре и другіе авторы отрицають, что отн.шенія Израиля къ Ісговѣ были отношеніями слугъ къ господину, а между тѣмъ въ нѣсколькихъ мѣстахъ Писанія недвусмысленно говорится: «Слуги мнѣ дѣти израилевы, мои слуги, которыхъ я вывелъ изъ земли Египетской»; а въ буквальномъ переводѣ съ еврейскаго текста слѣдовало бы сказать рабы» (См. буквальный переводъ Louis Segoud). отъ которой наиболѣе одаренные евреи толпами бѣжали заграницу, — была безусловно неизбѣжнымъ элементомъ для его простого, святого бытія. Душіѣ та жизнь не давала почти ничего, ничего кромѣ семейной жизни. И вотъ, богатѣйшая душа, когда-либо существовавшая на землѣ, могла всецѣло углубиться въ самое себя и найти себѣ шищу исключительно въ глубинѣ собственнаго внутренняго существа. «Блаженны нищіе духомъ, ибо ихъ есть Царствіе Небесное». Быть можетъ только въ такой пустынной средѣ и возможно было открыть этотъ поворотъ воли, какъ ступень къ новому идеалу человѣчества; только тамъ, гдѣ безпощадно царилъ Богъ воинствъ, тамъ и возможно было возвысить предчувствіе небесъ въ увѣренность: «Богъ есть любовь».

Но самое важное вотъ что: особенный духовный складъ у евреевъ, отсутствіе у нихъ фантазіи, вслёдствіе тираннической власти воли, привело ихъ къ своеобразному, отвлеченному матеріализму. Еврею, какъ матеріа-Х листу, ближе всего, какъ и встмъ семитамъ, грубое идолопоклонство; постоянно мы видимъ, что они создавали себѣ кумировъ и благоговѣйно падали ницъ передъ ними; тысячелѣтняя борьба, которую вели противъ этого ихъ великіе люди, была героической страницей въ исторіи человъческой воли. Но лишенная фантазіи сила воли, какъ это обыкновенно случается, хватила далеко за предѣлы цѣли: всякое изображеніе, зачастую даже всякое издѣліе рукъ человѣческихъ, таило въ себѣ, по мнѣнію ветхозавѣтнаго еврея, опасность стать идоломъ для поклоненія. Даже на монетахъ не разръшалось дълать изображенія головъ или аллегорическихъ фигуръ; даже на знаменахъ--никакихъ эмблемъ. Такъ и всъ не-евреи

являются для евреевъ «идолопоклонниками». И отсюда, сказать мимоходомъ, возникло недоразумѣніе, продержавшееся до послѣднихъ годовъ XIX вѣка и даже теперь выяснившееся только для людей науки, а не для всей интеллигентной массы. Въ дѣйствительности се миты, по всей вѣроятности, единственные люди въ цѣ ломъ мірѣ, которые когда-либо были и могли быть настоящими идолопоклонниками. Ни въ одной отрасли индоевропейской семьи ни въ какую эпоху не было идолопоклонства.

Истые арійскіе индійцы, какъ и жители Ирана, никогда не имъли ни изображеній боговъ, ни храма. Имъ быль бы непонятень тоть грубо матеріалистическій осадокъ, получившійся отъ семитической въры въ идоловъ и выразившійся въ еврейскомъ кивотъ завъта, съ его егицетскими сфинксами. Ни германцы, ни кельты, ни славяне не поклонялись изображеніямъ. А гдъ жилъ греческій Зевсъ? Гдъ жила Авина? Въ поэзіи, въ фантазіи, на вершинъ окутаннаго облаками Олимпа, но отнюдь не въ томъ или другомъ храмъ. Въ честь бога Фидій создалъ свое безсмертное твореніе, въчесть боговь создавались безчисленныя изображенія, украшавшія каждый домъ, являясь живымъ напоминаниемъ высшихъ существъ. А евреямъ чудились идолы! Въ ихъ характеръ преобладала воля, и они смотрѣли на всѣ предметы только съ утилитарной точки зрънія; чтобы можно было тъщить свой взоръ чёмъ-нибудь прекраснымъ, чтобы дать пищу душё, возбуждать религіозное сознаніе-этого они никакъ не могли постигнуть. Точно также позднѣс христіане смо тръли на изображенія Будды, какъ на кумировъ: буддисты же не признають никакого бога, а тъмъ менъе идола; эти статуи должны побуждать къ созерданію и къ отреченію оть міра. За послѣднее время этнографы на-\ чинають сильно сомнъваться, существуеть ли еще на свътъ такой первобытный народъ, который поклоняется своимъ такъ называемымъ фетишамъ, какъ богамъ. Прежде было такое предположение, теперь же обнаруживается во многихъ случаяхъ, что эти дѣти природы связывають со своими фетишами въ высшей степени сложныя символическія представленія. Выходить какъ будто изъ всъхъ людей лишь евреи умудрились фабриковать золотыхъ тельцовъ, мъдныхъ зміевъ и потомъ поклоняться имъ<sup>1</sup>). А такъ какъ въ то время израильтяне были гораздо развитье, чъмъ въ настоящее время австралійскіе негры, то изъ этого можно заключить, что здёсь причиной такихъ заблужденій можеть быть не отсутствіе распознавательной способности, а какая-то односторонность ума: и эта односторонность не что иное, какъ ненормальное преобладание воли.

Воля, какъ таковая, всегда отличается недостат комъ не только всякой фантазіи, но даже и сообразительности; ей свойственно только одно: устремляться на настоящее и схватывать его. Поэтому никогда ни одному народу не было такъ трудно, какъ евреямъ, подняться до возвышеннаго понятія о божествъ, и никогда ни одному народу не было такъ трудно сохранить это понятіе въ чистотъ. Но въ борьбъ закаляются силы: наименъе ре-

<sup>1</sup>) Едва ли нужно обращать вниманіе читателя на то, какими чисто символическими были формы культа у сгиптянъ н с<u>ирійцевъ</u>, у которыхъ свреи заимствовали идею этихъ оригинальныхъ образовъ быка и змён.

лигіозный народъ въ міръ въ своей скудости создаль основу для новой, возвышенной идеи божества, ставшей общимъ достояніемъ всего культурнаго міра. Ибо на этой основѣ созидалъ Христосъ; Онъ могъ это дѣлать, благодаря окружающему «отвлеченному матеріализму».\_Въ иныхъ мъстахъ религи гдохли среди обилія миеодогій; здъсь не было никакой миеологіи. Въ иномъ мъстъ Богъ имѣлъ столь ярко опредѣленную физіономію, благодаря поэзіи и изображеніямъ Онъ сталъ чёмъ-то столь индивидуальнымъ, что никто не могъ бы превратить его въ другого изо дня въ день; или же (какъ Брама въ Индіи) представление о Немъ мало-по-малу стало такъ возвышенно, что для новаго жизненнаго образа уже ничего не оставалось. Къ евреямъ не можеть относиться ни то, ни другое: правда, Іегова былъ необыкновенно конкретнымъ, даже историческимъ представленіемъ, гораздо болье осязательнымъ образомъ, нежели образъ, какой когда-либо составляли себъ арійцы, съ ихъ богатой фантазіей; но въ то же время его не смъли вовсе изображать ни въ образахъ, ни даже словомъ. Итакъ религіозный геній человѣчества нашель здѣсь tabula rasa. Историческаго Іегову Христу вовсе не нужно было уничтожать, точно такъ же, какъ и еврейскій «законъ»; ни тоть, ни другой не имъютъ непосредственнаго отношенія къ истинной религіи; но подобно тому, какъ Христосъ при помощи внутренняго «обращенія» въ корнъ и основаніи превратиль такъ называемый ветхій законъ въ новый, точно такъ же Онъ воспользовался конкретной отвлеченностью еврейскаго Бога для того, чтобы дать міру совершенно новое представленіе о Богѣ. Говорять, объ антропоморфизмъ! Да можеть ли человъкъ дъйствоВать и думать иначе какъ антропосъ? Это новое пред ставленіе о Божествѣ отличалось, однако, отъ другихъ возвышенныхъ созерцаній тѣмъ, что образъ Его не былъ нарисованъ ни блестящими красками символизма, ни разъёдающимъ грифелемъ мысли, а въ извѣстной стеиени отражался въ зеркалѣ внутри души для каждаго, кто имѣетъ глаза, чтобы видѣть, и являлся для него собчибище, ственнымъ непосредственнымъ цережиткомъ. Конечно, такой новый идеалъ не могъ возникнуть ни въ какомъ другомъ мѣстѣ, а только лишь тамъ, гдѣ идея о Богѣ хранилась фанатически, но вмѣстѣ съ тѣмъ оставалась совершенно неразвитой.

> До сихъ поръ мы разсматривали лишь то, что раздъляеть Христа съ еврействомъ, или по крайней мъръ что отличаетъ Его отъ еврейства. Какъ судьба Его, такъ и главное направление Его мысли тёсно срослись съ еврейской жизнью и характеромъ. Онъ стоить неизмъримо выше окружающей среды, но все-таки принадлежить къ ней. Здъсь надо принять въ соображение двъ главныхъ черты еврейскаго національнаго характера: историческій взглядъ на религію и преобладаніе воли. Эти двъ черты имъютъ между собой родственную связь, какъ мы сейчасъ увидимъ. Первая именно оказала глубокое вліяніе на жизненную судьбу Христа и на судьбу воспоминанія о Немъ; во второмъ коренится Его нравственное учение. Тоть, кто не оставить безъ внимания этихъ двухъ вещей, получитъ объяснение и многимъ глубочайшимъ и труднъйшимъ вопросамъ въ исторіи христіанства и по многимъ неразрѣшимымъ внутреннимъ противоръчіямъ напихъ религіозныхъ преданій вплоть до нынѣшняго времени.

> > явление христа.

## Историческая религія.

Изъ многихъ семитическихъ народностей только одна сохранилась какъ національная единица, а именно одна изъ самыхъ немногочисленныхъ и политически безсильныхъ; этотъ маленькій народець пережилъ всѣ бури п невзгоды и въ настоящее время представляеть унику среди людей: безъ отечества, безъ главы, разсъянный по свъту, занесенный въряды различныхъ національностей и все-таки единодушный и сознающій свое единство. Это чудо сотворено одной книгой — Торой (со всемъ, что ЛЭ. прибавлялось въ дополнение къ ней съ течениемъ времени и до нашихъ дней). Эта книга должна быть разсматриваема какъ выражение виолнъ своеобразной народной души, которой въ критический моментъ былъ указанъ этоть опредъленный путь нъкоторыми выдающимися, сознающими свою цёль людьми. Здёсь я хочу только указать на то, что Ветхій Завѣть есть чисто историческое сочинение. Если оставить въ сторонъ нъкоторыя позднъйшія и въ основъ несущественныя добавленія, какъ напримъръ «Притчи Соломоновы», каждая фраза въ этихъ книгахъ-историческая; также и все законодательство, въ нихъ содержимое, обосновано исторически или по крайней мъръ въ видъ лътописи связано съ описываемыми событіями: Господь говориль съ Моисеемъ, жертва Ааронова была сожжена Богомъ, сыновья Аарона были убиты во время дарованія законовъ и т. д. А когда требуется что-нибудь измыслить, то нишущій или приплетаеть романическій разсказъ, какъ въ книгъ Іова, или пускается ВЪ

смѣлую поддѣлку исторія, какъ въ книгѣ «Есеирь». Этимъ преобладаніемъ лътописнаго элемента Библія и отличается отъ всёхъ другихъ извёстныхъ священныхъ книгъ. То, что въ ней содержится религіознаго. является составною частью какого-нибудь историческаго разсказа, а не наобороть; ея нравственные законы не выростають съ внутренней необходимостью изъ глубины человъческаго сердца, а суть законы, изданные при опредбленныхъ условіяхъ, въ извъстные дни и каждую минуту могуть быть отмѣнены. Бросимъ взглядъ для сравненія на арійскихъ индійцевъ: у нихъ часто вырываются вопросы о происхожденіи міра: «отчего?» и «куда?»; однако это не существенная составная часть ихъ душевнаго порыва къ Богу: эти вопросы о причинахъ не имъютъ ничего общаго съ ихъ религіей, и вмѣсто того, чтобы придавать имъ большой вѣсъ, пѣвцы гимновъ восклицаютъ почти иронически:

> Кто слышаль, откуда вышло мірозданіе? Кто на него взираеть съ высоты небесь? Кто создаль міръ, или его не создаль, Но знаемъ! можеть быть, но знаеть тоже онъ?')

Точно такое же воззрѣніе выражалъ Гёте, котораго иногда называютъ «великимъ язычникомъ», хотя справедливѣе было бы назвать его великимъ арійцемъ: "В. «Щивой вопросъ о причинахъ весьма вреденъ». Въ этомъ же родѣ говоритъ современный нѣмецкій естествоиспытатель Адольфъ Бастіанъ: «Въ безконечномъ нельзя

<sup>1</sup>) <u>Ригведа,</u> Х, 129, 7.

Digitized by Google

'искать новаго конца, т. е. начала. Какъ бы далеко мы ни! отодвинули возникновение вседенной, все же вопросъосамомъ первомъ, о началѣ началъ, остается открытымъ» 1). Совствиь иначе чувствоваль еврей. Онъ зналь о сотвореніи міра въ точности всю подноготную, въ родъ того, какъ въ наше время знають дикіе индъйцы Южной Америки или австралійскіе негры. Но у него это не было, какъ у дикарей, слъдствіемъ недостаточнаго просвъщенія, и глубоко проникающій въ душу меланхолическій вопросительный знакъ арійскаго пастуха никогда не могъ занимать мъста въ его литературъ: ему это запрещала властная воля, --- эта самая воля при помощи фанатическаго догматизма тотчасъ же отвергала всякій скептицизмъ, который не могъ не проявляться у такого высокоодареннаго народа (см. «Екклесіасть» или «Книгу Проповѣдника»): «Кто хочеть вполнѣ владѣть сегодняшнимъ днемъ, тоть долженъ овладъть и вчерашнимъ днемъ, выростившимъ сегоднящищи». Матеріализмъ рушится, какъ только становится непослёдовательнымъ; этому научилъ еврея непогрѣшимый инстинкть; и подобно тому, какъ наши современные матеріалисты знають, какъ отъ движенія атомовъ происходить, рождается и дъйствуеть мысль, такъ и еврей зналъ, какъ Богъ сотворилъ міръ, какъ Онъ создалъ человъка изъ комка глины. Но этого еще мало: Еврей взялъ миеологіи, съ которыми познакомился въ своихъ странствіяхъ, совлекъ съ нихъ що возможности все мнеодогическое и приноровилъ ихъ къ

 Adolf Bastian, извёстный этнологь, въ своемъ сочинении «Das Beständige in den Menschenrassen». конкректнымъ историческимъ событіямъ<sup>1</sup>). Далѣе слѣдуеть верхъ искусства: изъ скуднаго матеріала, обшаго всёмъ семитамъ, еврей построилъ цёлую міровую исторію и сейчасъ же самого себя поставиль въ центръ ея; начиная съ того момента, какъ leroba заключилъ сдѣлку съ Авраамомъ, судьба Израиля составляеть всемірную исторію, —да, исторію всего космоса, единственное, о чемъ заботится Творецъ міра. Кругъ суживается какъ будто все болѣе и болѣе; наконецъ остается только центръ---«я»; воля побъдила. Конечно, сдѣлалось это не въ одинъ день, а постепенно; настоящее еврейство, т.-е. Ветхій Завъть въ его теперешнемъ видѣ, окончательно сформировалось и упрочилось лишь по возвращении изъ плъна Вавилонскаго. И вотъ тоглато стали сознательно примънять и разрабатывать то, что раньше совершилось съ безсознательной геніальностью: установленіе связи между прошлымъ, будущимъ и настоящимъ такимъ образомъ, чтобы каждый отдъльный моменть образоваль отправный пункть на прямомъ, какъ стрѣла, пути, по которому долженъ былъ шествовать еврейскій народъ и съкотораго онъ отнынѣ не могъ уже уклоняться ни вправо, ни влёво. Въ прошломъ--чудеса Божіи въ пользу евреевъ, а въ будущемъ-ожидание Мессіи и владычество надъ міромъ: вотъ два дополняющихъ другь друга элемента этого воззрѣнія на исторію. Преходящій моменть получиль своеобразно живое значеніе благодаря тому, что на него смотръли, какъ на выросшій изъ прошлаго въ видъ награды или наказанія, и считали

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иностранныя мисологіи превращаются въ рукахъ семитовъ въ плосвіе историческіе разсказы (Ренанъ: «Israél»).

его въ точности предсказанні пророчест тур. 3 Вслъдствіе этого и будущее но. чиз. сслыхань ло реальность: казалось, его можно осязать руками. Когда безчисленныя объщанія и предсказанія не сбывались 1), то это всегда дегко было объяснить; воля неблагоразумна, она. не выпускаеть того, что у нея въ рукахъ, хотя бы это былъ призракъ; чъмъ меньше до сихъ поръ исполнилось, тъмъ богаче представлялось будущее; и такъ имъется записаннымъ чернымъ на бъломъ многое (а именно въ легендъ объ Исходъ), что не могло явиться никакихъ сомнѣній. То, что называють вѣру евреевъ въ букву закона, совстви иная вещь, чти догматическая въра христіанъ: это не въра въ отвлеченныя, непостижимыя уму тайны или въ разныя миеологическія представленія, а наоборотъ въ нѣчто вполнѣ конкретное, историческое. Отношение евреевъкъихъ Богу съ самаго ( начала было политическимъ<sup>2</sup>).

Іегова объщаетъ имъ господство надъ міромъ при извъстныхъ условіяхъ; и зданіе ихъ исторіи такое чудо замысловатой структуры, что евреи, несмотря на самую горемычную, жалкую участь (т.-е. цълаго народа), какая только извъстна въ лътописяхъ міра,---причемъ они лишь одинъ единственный разъ, а именно при Давидъ и Соломонъ, наслаждались полустолъте относительнымъ благосостояніемъ и порядкомъ---все-таки представляютъ себъ свое прошлое въ самыхъ блестящихъ краскахъ, всюду видятъ охраняющую десницу Божію, распростертую надъ ሂ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напримъръ, первое объщаніе Аврааму: «Землю Ханаанскую я отдамъ тебъ въ вѣчное владѣніе».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CM. Robertson Smith, «The Prophets of Israël».

нимії какъ над «Жаымъ народомъ, надъ единственными «людьми і «тонщемъ смыслѣ слова», — всюду, словомъ, находятъ историческія доказательства истины ихъ вѣры, изъ чего они почерпаютъ затѣмъ увѣренность, что еще сбудется въ полной мѣрѣ все обѣщанное нѣсколько тысячелѣтій тому назадъ Аврааму. Но, какъ сказано, божественное обѣщаніе было связано съ извѣстными условіями. Нельзя было ни ходить по своему дому, ни ѣсть, ни гулять въ полѣ, не вспоминая сотню разныхъ заповѣдей, отъ выполненія которыхъ зависѣла судьба нація<sup>1</sup>). Какъ говорится у псалмопѣвца: «Въ законѣ Господа воля Его, и о законѣ Его размышляетъ онъ день и ночь».

У насъ человѣкъ каждые два года бросаетъ избирательный бюллетень въ урну; онъ едва знаетъ или даже вовсе не знаетъ, что жизнь его имѣетъ еще какое-то національное значеніе; еврей же никогда не можетъ этого забыть. Его Богъ объщалъ ему: «Никакой народъ не устоитъ передъ тобой, и ты истребишь ихъ всѣхъ», но тотчасъ же прибавляетъ: «Всѣ заповѣди, которыя Я даю гебѣ, ты обязанъ соблюдать!» Такимъ образомъ Богъ вѣчно жилъ въ ихъ сознании. Кромѣ матеріальной соб-

<sup>1</sup>) Въ «Сипуримѣ», сборникѣ еврейскихъ народныхъ сказокъ и разсказовъ, часто упоминается, что заурядный (неученый) еврей обязанъ знать наизусть шестьсотъ тринадцать законовъ. Талмудъ же содержитъ тринадцать тысячъ шестьсотъ законовъ, соблюденіе которыхъ есть заповѣдь Божія. См. д-ра Эм. Шрейбера: «Талмудъ съ точки зрѣнія современнаго еврейства» (D-r Emanuel Schreiber: «Der Talmud vom Standpunkte des modernen Judenthums»).

71

ственности, еврею въ сущности было все запрещено; поэтому всѣ помышленія его были направлены единственно къ наживѣ; только отъ Бога онъ надѣялся получить наживу. Кто никогда раньше не давалъ себѣ отчета въ этихъ обстоятельствахъ, здѣсь бѣгло намѣченныхъ, тому трудно составить себѣ понятіе, какую поразительную яркость получада при такихъ условіяхъ идея о Богѣ. Правда, еврей не смѣлъ представить себѣ Бога; но его дѣйствія, его реальное ежедневное вмѣшательство въ судьбы міра было въ нѣкоторой степени дѣломъ опыта; вѣдь вся нація жила этимъ; размыпилять объ этомъ было ихъ единственнымъ духовнымъ занятіемъ.

Въ такой-то средъ выросъ Христосъ; изъ этой среды онъ никогда не выходилъ. Благодаря своеобразному взгляду евреевъ на исторію. Онъ пробудился къ сознанію всеобъемлющаго арійскаго культа природы и своего исповъданія tat-twam asi (и ты еси таковъ), въ самомъ очагъ чистаго антропоморфизма, гдѣ все мірозданіе существовало только для человъка, а всъ люди только для одного избраннаго народа, слъдовательно въ непосредственной близости къ Богу и къ Провидънію Божію. Онъ нашелъ) въ Іудеъ то, чего не могъ бы найти нигдъ въ цъломъ мірѣ: готовую систему строительныхъ лѣсовъ, которыми обозначалось, гдъ Онъ могъ соорудить свою новую идею о Богѣ и о религіи. Отъ собственно еврейской идеи послъ земной жизни Іисуса не осталось ничего; какъ по окончаніи постройки храма, можно было убрать ліса. Однако они сослужили службу, и выстроить безъ лѣсовъ было бы немыслимо. О томъ Богъ, у котораго просятъ хлъба насущнаго, могли помышлять лишь тамъ, гдъ Богъ объщалъ человъку земныя блага; о прощении гръховъ можно было молить лишь Того, Кто издалъ опредъленные законы... Я боюсь однако быть невърно понятымъ, если стану пускаться въ такія частности; достаточно, если я далъ общее понятіе объ этой своеобразной атмосферъ Іудеи, и тъмъ способствовалъ выводу, что идеальнъйшая религія не обладала бы такой жизненной силой, еслибъ она не была связана съ наиболъе реалистической, вещественнной и, мы спокойно можемъ сказать, самой матеріалистической въ цъломъ міръ. Этимъ путемъ, а не вслъдствіе своей мнимой высокой религіозности, еврейство стало религіозной міровой силой.

Дъло станетъ еще яснъе, лишь только мы разсмотримъ вліяніе этой исторической въры на судьбу Христа.

Самая мощная личность можетъ дъйствовать лишы тогда, когда ее понимаютъ. Хотя бы это понимание было съ пробълами, хотя бы оно даже было иной разъ прямымъ непоразумѣніемъ, но какая-либо общность чувства и мысли должны установиться связующимъ звеномъ между личностью проповъдника и толной. Тъ тысячи, что слушали нагорную проповъдь, навърное не понимали Христа; да и какъ могли они понимать? То былъ народъ бъдный, подавленный въчной войной и возмущеніями, систематически одурачиваемый своими священниками; могущество слова Христова затронуло, однако, въ сердцахъ наиболѣе одаренныхъ изъ нихъ ноту, которая не прозвучала бы нигдъ въ другомъ мъстъ на землъ: не есть ли этотъ Мессія, объщанный избавитель отъ нашихъ бъдъ и горя? Какая громадная сила заключалась въ одной возможности такого представленія! Тотчасъ же связали мимолетное неясное настоящее съ самымъ далекимъ прошлымъ и съ несомнѣннымъ будущимъ, вслѣдствіе явление христа. 10

чего настоящій моменть получиль вѣчное значеніе. Что Мессія, ожидаемый евреями, отнюдь не имѣль того характера, который придаемъ этому понятію мы, индоевропейцы, --это уже второстепенно<sup>1</sup>).

Эта идея существовала, существовала исторически мотивированная въра, что каждую минуту можетъ и

<sup>1</sup>) Лаже такой правовърный церковникъ, какъ Стантонъ (Stanton), допускаеть, что представление еврсевь о Мессии было всенѣло политическое («The Jewish and the Christian Messiah», 1886). Извѣстно, что теологія за послѣднее время много запималась исторіей представленій о Мессіи. Для пась, людей непосвященныхъ, всего важнѣе доказательство, что христіане, введенные въ заблуждение специфически галилейскими и самарянсвими дже-ученіями, придавали ожиданію Мессін такой смысль. какого оно у евреевъ въ дъйствительности никогда не имъло. Произвольное толкованіе древнихъ пророковъ искони возбуждало негодование еврейскихъ ученыхъ; теперь же и христіане допускають, что по врайней мъръ пророки до временъ изгнанія (а это самые великіе) ничего не знали объ ожиданіи Мессіи (См., напр., Paul Volz: «Die vorexilische Jahveprophetie und der Messias», 1897); Ветхій Завёть даже не знаеть этого слова, и одинъ изъ самыхъ выдающихся теологовъ нашего времени Лагардъ (Paul Lagarde) обращаетъ вниманіе на то, что выраженіе «maschiach» вообще не есть коренное еврейское, a۰ лишь позднѣе заимствованное изъ Ассиріи или Вавилона («Deutsche Schriften»). Особенно поразительно, какъ это представление о Мессии, - тамъ, гдѣ оно вообще существовало - безпрестанно мвняло образъ: то долженствоваль придти второй царь Давидъ, то приходъ Мессіи имѣлъ цѣлью вообще міровое господство евреевъ, то наконецъ самъ Богъ со своимъ небеснымъ сулилищемъ придетъ нанести конечный ударъ всёмъ властителямъ земли и дать народу Израилеву вѣчное господство-всеобъемлющее царство, въ которомъ примуть участіе всѣ возставшіе изъ мертвыхъ праведники прежнихъ временъ, тогда

долженъ появиться съ небеси Спаситель. Ни въ какомъ другомъ мъстъ на землъ ни одинъ человъкъ не могъ бы имъть такого, хотя бы основаннаго на недоразумъніи, предчувствія о міровомъ значеніи Христа. Спаситель остался бы человъкомъ между людьми. И въ этомъ смыслъ я нахожу, что тъ тысячи, что вскоръ послъ того кричали: «Расини Его, расини Его!» обнаружили

какъ еретики будутъ преданы въчному позору (См. Karl Müller: «Kirchengeschichte»). Другіе евреи опять-таки спорять: будеть ли Мессія Бенъ-Давидомъ, или Бенъ-Іосифомъ; многіе думають, что ихъ будеть два, или что онъ родится въ римской Діаспорѣ; но нигдѣ и никогда не возникала мысль о страдающемъ Мессіи, избавляющемъ людей своею смертью (См. Stanton). Лучшіе, наиболье образованные и благочестивые евреи вообще никогда не пускались на подобныя апокалипсическія и фантастическія измышленія. Въ Талиудъ мы читаемъ: «Между теперешнимъ временемъ и временемъ Мессіи не будеть никакого различія, кромѣ того, что тогда прекратится гнеть, подъ которымъ изнываеть Израиль» (Напротивъ того въ трактать «Санхедринъ» вавилонскаго Талиуда мы видимъ страшную путаницу и вздорность различныхъ представленій о Мессін). Мић кажется, въ вышеприведенныхъ изслёдованіяхъ я коснулся самой сути вопроса: при религи исключительно исторической, какова еврейская, вёрное обладаніе будущимъ такая же непремённая необходимость, какъ вёрное обладаніе прошлымъ. Съ самыхъ раннихъ временъ мы видимъ, это эта мысль о будущемъ воодушевляла евреевъ; она воодушевляетъ ихъ и теперь; подъ вліяніямъ окружающаго, бѣдный фантазіей пародъ придаваль своимъ ожиданіямъ различныя формы; но важно одно лишь твердое, какъ скала, убъжденіе, никогда не повидавшее евреевъ, что они вогла-нибудь будутъ владёть міромъ. Это составная часть ихъ характера, въ этомъ видимо сказывается ихъ внутреннее существо. Это замёняетъ имъ мивологію.

столько же смысла, какъ и тъ, что благоговъйно слу-) шали нагорную проповъдь. Пилать, вообще суровый, жестокій судья, не могъ найти въ Христѣ никакой вины 1). Въ Элладъ и въ Римъ его почитали бы, какъ святого: человъка. Еврей, напротивъ, жившій одиноко въ исторіи и которому «языческое» понятіе о нравственности и святости было чуждо, такъ какъ онъ зналъ одинъ лишь «законъ» и соблюдалъ этотъ законъ опять-таки ради совершенно практическихъ цълей, а именно чтобы не навлечь на себя Божій гнѣвъ и чтобы обезпечить свою историческую будущность, — еврей смотрълъ на такое событіе, какъ явленіе Христа, съ чисто исторической точки зрѣнія и по справедливости долженъ былъ бѣсноваться, когда объщанное ему царство, для пріобрътенія котораго онъ такъ много въковъ страдалъ и териълъ, ради обладанія которымъ онъ разобщился отъ всѣхъ людей на землѣ, всѣмъ сталъ ненавистенъ и всѣми презираемъ, когда это царство, въ которомъ онъ надъялся видѣть всѣ народы порабощенными себѣ, всѣхъ государей колѣнопреклоненными передъ собою во прахѣ,---ВДДУГЪ ПРЕВЛАТИЛОСЬ ИЗЪ ЗЕМНОГО ВЪ «ЦАДСТВО НЕ ОТЪ міра сего». Іегова часто объщалъ своему народу, что онъ «не обманетъ его», и еврею это могло показаться обманомъ. Не только одного, но многихъ они подвергли казни, потому что ихъ принимали за объщапныхъ Мессій, или они сами выдавали себя за таковыхъ. И по праву, нбо въра въбудущее была такимъ же стол-

<sup>1</sup>) Тертулліанъ дёлаеть по этому поводу восхитительнонаивное замёчаніе: «Пилать быль уже христіаниномъ въ глубинѣ сердца» («Апологеть», XXI).

помъ ихъ народной идеи, какъ въра въ прошлое. П вдругъ появилось это галилейское лжеучение! Виъсто издревле освященнаго, упорнаго матеріализма вдругь водрузилось знамя идеализма! Богъ мщенія и войны превратился въ Бога любви и мира! Необузданную волю, простиравшую объ руки къ злату всего міра, --- Христосъ училъ, чтобы она бросила все, чъмъ обладаетъ, и искала сокровища, зарытаго въ собственной душъ! Еврейскій синедріонъ былъ дальновиднѣе Пилата и тысячъ христіанскихъ теологовъ. Не съ полной сознательностьюнъть, навърное нътъ, ---а събезошибочнымъ инстинктомъ, присущимъ чистой расъ, синедріонъ схватилъ Того, Кто подорвалъ всю историческую основу еврейской жизни, уча людей: «Не некитесь о завтрашнемъ днѣ», Того, Кто въ каждомъ своемъ словъ, въ каждомъ поступкъ являлся противоположностью еврейства, и не выпустилъ Его изъ рукъ до тъхъ поръ, пока Онъ не предалъ духа своего. И только смертью Христа судьба свершилась, примъръ былъ преподанъ. Ученіями не могло быть основано новой вёры; въ благородныхъ, мудрыхъ, нравственныхъ ученіяхъ не было въ то время недостатка, и ни одно ничего не могло подблать съ людьми; требовалась прожитая жизнь, и чтобы эта жизнь тотчасъ же въ качествъ всемірно-историческаго подвига включена была въ міровую исторію. Только еврейская среда соотвѣтствовала этимъ условіямъ. Ц точно такъ же, какъ жизнь Христа могла быть прожита только при помощи еврейства, несмотря на то, что она была его отрицаниемъ, такъ и моло-. дая христіанская церковь развила цёлый рядъ древнихъ, арійскихъ представленій — о грѣхѣ, о спасеніи, о будущей жизни, о помилованій и т. д. (все вещи, незнакомыя

евреямъ и оставшіяся имъ незнакомыми) — въ ясныя, видимыя формы, уложивъ ихъ въ еврейскую историческую схему <sup>1</sup>). Никогда не удастся совершенно освободити явленіе Христа отъ этой еврейской основной ткани: были такія попытки въ первые въка христіанства, но безъ успѣха. Такимъ путемъ только изгладились тъ мно гочисленныя черточки, въ которыхъ выражается свое образность личности, и осталась лишь одна отвлеченность <sup>2</sup>). Еще глубже вліяніе второй черты характера.

## Воля у евреевъ.

Мы видѣли, что то, что я назвалъ историческимъ инстинктомъ евреевъ, въосновѣ зиждется на ненормально развитой волѣ. Воля достигаетъ у евреевъ такого пре-

<sup>2</sup>) Это ученіе гностиковъ; оно находить наиболѣе продуманное, благородное выраженіе у Марціона (въ половинѣ II вѣка), который быль проникнуть, какъ никто изъ послѣдующихъ религіозныхъ учителей, тѣмъ «новымъ», что заключалось въ христіанскомъ идеалѣ. По именно на такомъ примѣрѣ всего удобнѣе убѣдиться, какъ опасно игнорировать данныя исторіи (См. любую исторію церкви). Кстати я долженъ предупредить любознательнаго читателя, что въ трехъ строкахъ, посвященныхъ проф. Ранке («Всем. Исторія») этому истинно великому человѣку, нѣть ни слова изъ того, что бы слѣдовало сказать (См. Ranke, «Weltgeschichte», II, 171).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мноъ о грѣхопаденіи, правда, стоить въ началѣ первой книги Моисся, однако, очевидно, попалъ туда условно, такъ какъ евреи не понимали его и онъ не находилъ примѣненія въ ихъ системѣ. Кто не преступаетъ закона, тотъ, по ихъ взгляду, безгрѣшенъ. Столь же мало общаго имѣстъ ихъ ожиданіе Мессіи съ нашимъ представленіемъ объ «искупленіи».

обладанія, что она господствуеть и властвуеть надъ вс<u>жии другими склонностями</u>, Вслъдствіе этого съ одной стороны получается нъчто необычайное подвиги, недоступные для другихъ людей, съ другой же стороны разнообразныя ограниченія. Какъ бы то ни было, несомнѣнно, что такое же преобладаніе воли мы всюду встрѣчаемъ и у Христа, Онъ часто обнаруживалъ себя евреемъ въ отдѣльныхъ проявленіяхъ, но былъ вполнѣ евреемъ тамъ, гдѣ исключительно главную роль играетъ воля. Эта черта проникаетъ необычайно глубоко и развѣтвляется въ разныя стороны, какъ кровеносные сосуды, проникая, до малѣйшаго слова, до малѣйшаго представленія. При помощи одного сравненія я надѣюсь вполнѣ выяснить свою мысль.

Разсмотримъ эллинское представление о божескомъ и о человъческомъ и объ ихъ отношении между собою. Одни боги сражаются за Трою, другіе — за ахейцевъ; если я склоню на свою сторону одну часть божества, то оттолкну отъ себя другую; жизнь есть борьба, игра; благороднѣйшій можеть погибнуть, а гнуснъйшій побъдить; правственность есть въ извъстной стецени личное дѣло, человѣкъ-господинъ своей собственной души, а не своей судьбы; некущагося, награждающаго и карающаго Провидѣнія не существуетъ вовсе. Даже боги-и тъ не свободны; самъ Зевсъ долженъ преклоняться передъ Рокомъ. «Уклониться отъ предназначеннаго Рока — невозможно даже и для бога», иншетъ Геродотъ. Тотъ народъ, который создалъ Иліаду, даетъ впослъдствин великихъ естествоиспытателей и великихъ мыслителей. Ибо кто взираеть на природу открытыми глазами, неослѣпленными себялюбіемъ, тотъ всюду увидить, что въ ней управляеть извъстный законъ; законность эта на нравственной почвъ называется судьбой у художника и предопредъленіемъ у философа. Для върнаго наблюдателя природы мысль о произволъ является почти непостижимой; даже на Бога онъ не можетъ ръшиться возвести поклепа, что Онъ дълаетъ что хочетъ; върнъе, что Онъ дълаетъ, что нужно.

Это міровоззрѣніе прекрасно выражено Гёте въ его отрывкѣ объ Ахилесѣ:

Произволъ во вѣвъ ненавидять и боги и люди, Когда онъ въ дѣлахъ и словахъ проявляется, II кавъ бы высово мы ни стояли, н<u>о изъ вѣчныхъ богов</u>ъ Фемида вѣчная одна должна пребывать и людьми управлять<sup>1</sup>).

Наоборотъ, еврейскаго Іегову можно считать воплощеніемъ произвола. Безъ сомнѣнія, такое понятіе о божествѣ особенно поражаетъ насъ въ псалмахъ и у пророка Исаіи; въ то же время онъ является для своего избраннаго народа — источникомъ возвышенной, серьезной морали. Каковъ Ісгова — таковъ Онъ и есть, потому что хочетъ быть такимъ; Онъ стоитъ превыше всей природы, превыше всякаго закона, Онъ неограниченный, безусловный повелитель. Если Ему угодно избрать маленькій народецъ изъ всего человѣчества и оказываетъ Ему милости, —

<sup>1</sup>) бемида у насъ, современныхъ людей, опустилась до степени аллегорін безпристрастнаго правосудія, т. е. безусловно произвольнаго соглашенія, и соотвътственно этому изображается съ завлязанными глазами; во времена же мисологіи она представляла собою дъйствіе закона во всей природъ, и древнія извалнія изображають ее съ большими, широко раскрытыми глазами!

Онъ это дълаетъ; угодно Ему мучить его. Онъ посылаетъ Ему рабство; угодно Ему, напротивъ, даритъ ему дома, которыхъ онъ не строилъ, виноградники, которыхъ не насаждалъ, — Онъ дълаетъ и это, истребляя невинныхъ владѣльцевъ---Өемида здѣсь отсутствуетъ. То же видимъ мы и въ законодательствъ Божіемъ. Наряду съ нравственными заповъдями, отчасти дышащими высокой моралью и человѣчностью, стоять прямо-таки безнравственныя и безчеловѣчныя<sup>1</sup>); другія, напротивъ, содержатъ самыя мелочныя предписанія: что должно тсть и чего не 2 должно, какъ мыться и т. д., словомъ, всюду царитъ неограниченный произволь. Кто заглянеть поглубже вы ! Дала корень, тотъ не можетъ не замѣтить здѣсь сродства! между первобытно семитическимъ идолопоклонствомъ и. върою въ Іегову. Съ индо-европейской точки зрънія Іегову можно назвать въ сущности скорѣе идеализированнымъ кумиромъ, или, если угодно, анти-кумиромъ, чъмъ Богомъ... Но это понятіе о божествѣ содержитъ въ себѣ еще нъчто, что точно такъ же, какъ и произволъ, нельзя было заимствовать изъ наблюденія природы: мысль о Провидѣніи! По Ренану, «преувеличенная вѣра въ особенное Провидѣніе составляеть основу всей еврейской религіи»<sup>2</sup>).

2

fic.

Кромѣ того, съ этой свободой божества тѣсно связана другая: свобода человѣческой воли. Liberum arbitrium

<sup>2</sup>) «Histoire du peuple d'Israël». SBARHIR XPRCTA.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ числё многихъ повелёній Божіихъ, подстрекавшихъ на хищнические набъги съ массовыми избіеніями, причемъ головы младенцевъ разбивались о камни, были случан, когда новелёвалось каждому предательски убивать «брата своего, друга своего и ближняго своего» (Исх. XXXII, 27), или издавались возбуждающіе отвращеніе приказы, какъ новъствуется у Іезекіиля IV, 12-15.

рёшительно семитическое, а въ его полномъ развитіпчисто еврейское представленіе; оно неразрывно связано съ особой идеей о Богѣ<sup>1</sup>). Свобода воли означаетъ ни больше, ни меньше, какъ в<u>ъчно</u> повторяемые акты творенія; если въ это вникнуть, то можно понять, что это предположеніе (насколько это касается области явленій) противоръчитъ не только физической наукъ, но и всякой метафизикъ и означаетъ отрицаніе всякой трансцендентальной религіи. Здъсь познаніе и воля находятся въ рѣзкомъ разладъ между собой. Всюду, гдъ мы встръчаемъ ограниченія этого понятія о свободъ: у блаженнаго Августина, у Лютера, у Вольтера, у Гёте, — мы можемъ быть увърены, что тамъ имъетъ мъсто индо-европейская реакція противъ семитическаго духа. Такъ, напримъръ,

<sup>1</sup>) Съ какимъ чрезвычайно логическимъ фанатизмомъ раввины до сихъ поръ отстаиваютъ безусловную, а вовсе ис метафизически понимаемую свободу воли, --- можно прослёдить въ любой исторіи еврейства. Дидро говорить: «Евреи такъ ревниво стоять за эту свободу, что воображають, будто невозможно мыслить объ этомъ предметъ иначе, чъмъ они» («Les juifs) sont si jaloux de cette liberté d'indifférence, qu'ils s'imaginent qu'il est impossible de penser sur cette matière autrement qu'eux»). И до какой степени этоть взглядъ связанъ съ понятіемъ о свободъ Вожества и Провидънія, ясно видно изъ той бури, какую подняль Манмонидь, выразивь мысль, что действіе божественнаго Провидении ограничивается однимъ человечествомъ, и утверждая, что не каждый листочесь колышется по Его велёнію, це каждый червикъ появляется на свёть по Его волё. Изъ такъ называемыхъ основныхъ положений знаменитаго талмудиста рабби Акиба первыя двё гласять: 1) Все и вся находится подъ надзоромъ провидѣнія Божія. 2) Свобода воли предполагается. Hirsh Graetz, «Gnosticismus und Judenthum», 1846, c. 91

Кальдеронъ въ «Великой Зеновіи» влагаетъ въ уста дикаго самодура Авреліана насмѣшливыя слова надъ тѣмъ,

## Кто волю называлъ свободной!

Положимъ, слёдуеть остерегаться злоупотребленія подобными формальными упрощеніями; но все-таки можно установить слёдующее положеніе: понятіе о необходи мости особенно ярко запечатлёно у всёхъ индо-европейскихъ расъ; съ нимъ сталкиваешься у нихъ во всёхъ областяхъ; оно указываетъ на высокую, безстрастную силу разума; напротивъ того, понятіе о произволѣ, т. е. о неограниченной власти воли, специфически характерная черта евреевъ: она свидётельствуетъ объ ограниченномъ, по сравненію съ волей, интеллектѣ. Здѣсь дѣло идетъ не объ отвлеченныхъ обобщеніяхъ, а о вполнѣ реальныхъ качествахъ, которыя мы и теперь можемъ каждый день наблюдать: въ первомъ случаѣ перевѣшиваетъ мысль. во второмъ воля.

Приведу кстати наглядный примёръ изъ современной жизни. Я знавалъ одного еврея-ученаго, который, убёдившись, что по его спеціальности, вслёдствіе конкурренціи, нельзя хорошо заработать, превратился въ торговца мыломъ и достигъ недурныхъ результатовъ; но когда и здёсь ему поставила ножку иностранная конкурренція, то онъ, хотя и человѣкъ уже въ зрѣломъ возрастѣ, сразу ни съ того ни съ сего обернулся въ драматурга и беллетриста и этимъ нажилъ себѣ состояніе. Объ универсальномъ геніп не могло быть и рѣчи въ данномъ случаѣ; дарованія у моего знакомаго были самыя дюжинныя, лишенныя всякой оригинальности; но при помощи силы воли онъ дѣлалъ все, что хотѣлъ.

Digitized by Google

Ненормально-развитая воля у семитовъ можеть повести къ двумъ крайностямъ: въ первомъ случаъ къ оцѣпенѣнію, какъ у магометанъ, --- у которыхъ преобладаетъ мысль о неограниченномъ Божіемъ произволѣ: во второмъ случав, какъ у евреевъ, --- къ феноменальной эластичности, что вызвано представлениемъ о собственномъ, человъческомъ произволъ. Индо-европейцу оба пути закрыты. Въ природъ онъ всюду наблюдаетъ закономърность и о себъ самомъ онъ знаетъ, что можеть создать высшее лишь тогда, когда повинуется внутренней потребности. Конечно, и его воля можетъ подвинуть къ геройскимъ подвигамъ, но опять-таки только въ томъ случаћ, когда его разумъ охваченъ какой-нибудь идеей - художественной, религіозной, философской или же идеей о завоевании, обладании, обогаще-!'ніи, даже о преступленіи, — все равно, у него воля только , повинуется, а не повелъваетъ. Вотъ почему индо-евро-// исецъ при среднихъ дарованіяхъ такъ удивительно безхарактеренъ въ сравнении съ самымъ бездарнымъ евреемъ. Собственными силами мы навърное никогда не пришли бы къ представлению свободнаго, всемогущаго Бога и, такъ сказать, «произвола Провиденія», такого Провидѣнія, которое данное дѣло можетъ рѣшить такъто, а потомъ, подъ вліяніемъ людскихъ молитвъ или другихъ побудительныхъ причинъ, переръшить вновь иначе <sup>1</sup>); мы не видимъ нигдѣ, кромѣ еврейства, идеи о совершенно интимныхъ и постоянныхъ личныхъ сношеніяхъ между Богомъ и человѣкомъ, идеи о Богѣ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У индо-европейцевъ боги никогда не являются творцами міра; въ тъхъ случаяхъ, когда божество почитается

который, если смѣю такъ выразиться, существуеть-то какъ будто только ради человъка. Правда, древніе индоарійскіе боги — благожелательныя, дружественныя, почти добродушныя силы; человъкъ-ихъ дитя, а не ихъ слуга; онъ безбоязненно приближается къ нимъ; при жертвоприношенияхъ онъ хватаетъ правую руку бога<sup>1</sup>); недостатокъ смиренности по отношенію къ божеству даже приводилъ многихъ въ негодование: но все же нигдъ, какъ уже сказано, мы не встръчаемъ представленія о всемогуществѣ въ связи съ произволомъ, и съ этимъ связана поразительная путаница въ върованіяхъ: поклоняются то однимъ, то другимъ богамъ, или же если на божество смотрять какъ на принципъ единства, то одна школа думаеть объ этомъ такъ, другая иначе (напоминаю о шести большихъ философско-религіозныхъ системахъ Индіи, которыя всё шесть считались правовёрными); мозгъ неудержимо продолжаеть работать, создавая новые образы, новыя картины: безпредѣльность-его родина, свободаего стихія, творческая сила-его радость. Прочтите начало религіознаго гимна изъ Ригведы:

Насторожился слухъ, открылись очи, Зажегся въ сердцё свёть живой! И въ даль влечеть меня искать божественнаго духа. Что мнё сказать еще? Что мнё измыслить?

творцомъ-кавъ, напримъръ, Брама у индійцевъ, это относится въ чисто метафизическому понятію, а не историко-механическому событію, какъ въ книгѣ Бытія; иначе боги возникаютъ по «сю сторону творенія», говорится объ ихъ рожденіи, объ ихъ смерти.

<sup>1</sup>) Oleanberg, «Die Religion des Veda», crp. 310.

и сравните его съ первыми стихами любого псалма хотя бы LXXV, 2, 3:

«Вѣдомъ въ Іудеѣ Богъ; у Израиля велико имя Его. И было въ Салимѣ<sup>1</sup>) жилище Его и пребываніе Его на Сіонѣ».

Вы видите, какимъ важнымъ эдементомъ вѣры является водя. Между тѣмъ какъ сильный разумомъ аріецъ стремится въ даль искать духа Божія, еврей, одаренный силой воли, заставляеть Бога разъ навсегда разбить шатеръ свой по близости. Сила его воли не только сковала еврею якорь вѣры, она внушила ему также непоколебимую увѣренность въ существованіи личнаго, непосредственно присутствующаго Бога, который властенъ миловать и губить; эта же воля поставила человѣка въ нравственное подчиненіе этому Богу, причемъ Богъ въ своемъ всемогуществѣ издалъ заповѣди, которыя человѣкъ воленъ соблюдать или не соблюдать<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Салимъ-сокращенное Іерусалимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Если бы здѣсь было умѣстно, я охотно взялся бы доказать еще подробнѣе, какъ это еврейское представленіе о всемогущемъ Богѣ, дѣйствующемъ какъ свободное Провидѣніе, непремѣнно обусловливаеть пониманіе этого Бога въ смыслѣ историческомъ, и какъ противъ этого безпрестанно возстаетъ чисто арійскій разумъ. Такъ, напр., вся трагическая жизнь Абеляра, кавъ мыслителя, обусловлена тѣмъ, что онъ, несмотря на горячее стремленіе быть правовѣрнымъ, не можетъ приспособить своего духа въ еврейскому религіозному матеріализму. Напр., онъ постоянно приходить къ заключенію, что то, что дѣлаетъ Богъ, Онъ дѣлаетъ въ силу необходимости (причемъ онъ могъ бы сослаться на раннія сочиненія Августина, а именно на его «De libero Arbitrio»). Это духовный антисемитизмъ въ его высшемъ проявленіи! Онъ отрицаетъ также всякое дѣйствіе, вся-

Я не хочу упустить еще одно обстоятельство: одностороннее преобладание воли дълаетъ лътописи еврейскаго народа въ общемъ пустыми и непривлекательными; въ этой атмосферѣ возникъ, однако, цѣлый рядъ замѣчательныхъ людей, своебразное величіе которыхъ ставить ихъ внѣ сравненія съ другими героями духа. «Отрицатели» еврейской натуры сами, однако, до такой степени оставались евреями съ ногъ до головы, что болѣе чѣмъ другіе способствовали выработкѣ застывшаго, окаменѣлаго еврейства. Эти люди, ухватившись за религіозный матеріализмъ съ наиболѣе отвлеченной его стороны, поднялись въ нравственномъ отношении на очень высокую ступень; дёятельность ихъ во многихъ пунктахъ исторически подготовила учение Христа, по вопросу объ отношеніяхъ между Богомъ и человѣкомъ. Кромѣ того въ нихъ высказалась наиболъе ясно одна важная черта, вполнъ и цъликомъ основанная на духъ еврейства: историческая религія этого народа придаеть значеніе не единичной личности, а всей націи въ совокупности; отдѣльная личность можеть приносить пользу или вредить всей совокупности, въ другомъ же смыслѣ она не важна; отсюда неизбѣжно вытекаетъ ясно выраженная соціалистическая

кое движеніе Божіе; дъйствіе Бога есть, по его мнѣнію, осуществленіе въчнаго предопредѣленія воли; у Бога нѣть дѣленія времени (см. Hausrath: «Реter Abelard»). Приэтомъ исчезаетъ Провидѣніе. Впрочемъ, зачѣмъ искать ученыхъ доводовъ? Влагородный Донъ-Кихотъ съ трогательной наивностью полясняетъ своему Санхо-Панчѣ: «У Бога нѣть ни прошлаго, ни будущаго, одно только настоящее» (книга IX, глава 8). Этимъ самымъ безсмертный Сервантесъ кратко и ясно опредѣляетъ неисторическую точку зрѣнія всѣхъ несемитовъ.

черта, которая часто и рѣзко проявляется у пророковъ. Единичная личность, достигшая счастья и богатства въ то время, какъ братья ея бѣдствуютъ, проклята Богомъ. Хотя Христосъ и проводилъ принципъ какъ разъ противоположный, а именно принципъ крайняго индивидуализма, искупленія каждаго человѣка въ отдѣльности рожденіемъ снова, — однако Его жизнь и Его ученіе безошибочно указываютъ на положеніе, которое можетъ осуществиться только при помощи совокупности народа. ` Коммунизмъ, выражающійся въ словахъ «одно стадо и одинъ цастырь», конечно иной, чѣмъ теократическій политически-окрашенный коммунизмъ пророковъ: но всетаки основа его исключительно и характерно еврейская.

Что бы ни думали объ этихъ исключительно еврейскихъ представленіяхъ, но никто не станеть отрицать ихъ величія или способности оказывать на складъ человѣческой жизни громадное, почти неизмѣримое вліяніе. Никто не станетъ отрицать, что вѣра во всемогущество Божіе, въ Провидѣніе Божіе, а также и въ свободу человѣческой воли <sup>1</sup>) и въ почти исключительное значеніе нравственной природы человѣка и ея равенства передъ Богомъ («послѣдніе будутъ первыми»)—все это составляетъ основные столпы личности Христа. Въ гораздо большей степени, чѣмъ связь съ пророками, въ гораздо большей степени, чѣмъ уваженіе Христа къ предписаніямъ еврейскихъ законовъ, подаютъ намъ шоводъ привнать эти основныя воззрѣнія Христа нравственно при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Послёднее, повидимому, съ значительными ограниченіями, такъ какъ арійская мысль о помилованіи не разъ ясно выступаеть у Христа.

надлежащими къ еврейству. И если заглянуть очень глубоко, въ самую основу Христова ученія, т.-е. поворота воли, то надо согласиться, что здѣсь мы видимъ нѣчто чисто еврейское, въ противоположность арійскому отрицанію воли. Послѣднее есть плодъ знанія, чрезмѣрнаго) знанія; Христосъ же, напротивъ, обращался къ людямъ, у которыхъ преобладаетъ воля, а не мышленіе; вокругъ Себя онъ видитъ лишь ненасытную, жадную, вѣчно протягивающую обѣ руки еврейскую волю; Онъ признаетъ могущество этой воли и повелѣваетъ ей — не умолкнуть, а принять иное, новое направленіе. Поэтому явленіе Его можетъ быть понято, лишь тогда, если мы научимся понимать и критически относиться къ этимъ спеціально еврейскимъ воззрѣніямъ которыя Онъ нашелъ вокругъ себя и которыя усвоилъ.

Въ нравственномъ примънении этихъ представлений о всемогуществѣ и провидѣніи Божіемъ, о вытекающихъ изъ нихъ непосредственныхъ отношеній между людьми и Божествомъ и о дъйствіи свободной человъческой воли Спаситель уклонялся во всемъ отъ ученій еврейства; это ясно видно всъмъ и каждому, п я кромъ того старался это дать почувствовать въ предыдущемъ изложении. Сами же представления, рамки, въ которыя уложилась нравственная личность Христа и изъ которыхъ ее нельзя освободить, безспорное усвоение этихъ понятій, касающихся Бога и человъка и составляющихъ чисто индивидуальное пріобрътеніе извъстнаго народа въ течение въковъ историческаго развития, --- вотъ что, есть еврейскаго у Христа. Въ греческомъ искусствъ и римскомъ правъ необходимо признать могущество идей, --- здъсь же онять видимъ блистательное подявленіе христа. 12

твержденіе того же самаго. Кто жилъ въ мірѣ еврейской мысли, тотъ не могъ не подчиниться могуществу еврейскихъ идей. И если Христосъ принесъ міру новую вѣсть, если Его жизнь явилась какъ бы зарей дня, а Его личность была столь высокая и божественная, что открыла намъ существованіе въ душѣ нашей силы, способной переродить человѣка: тѣмъ не менѣе личность Христа, Его жизнь, принесенная Имъ благая вѣсть могли проявляться, дѣйствовать и распространяться только въ тѣхъ рамкахъ, гдѣ онъ жилъ.

Я хотълъ попытаться, насколько возможно, отыскать слѣдъ руководящихъ образовательныхъ идей нашего времени; однако эти идеи въдь не падаютъ съ неба, а связаны съ прошлымъ; новое вино зачастую вливаютъ въ старые мѣхи, а старое кислое вино, котораго никто не попробоваль бы, еслибь узналь его происхождение, наливають въ мѣха новые, съ иголочки; вообще же, надъ такой поздно-рожденной культурой, какъ наша, а вдобавокъ еще во времена страшной спѣшки, когда люди должны учиться слишкомъ многому, чтобы имъть возможность много мыслить, -- царить путаница. Если мы хотимъ привести въ ясность самихъ себя, то мы прежде всего должны ясно понимать основныя мысли и представленія, унаслѣдованныя нами отъ далекихъ предковъ. Эллинское наслъдіе запутано въ сильной степени, римское-полно странныхъ противоръчій. И явленіе Христа, стоящее на порогѣ стараго и новаго времени, отнюдь не представляется нашему глазу въ такомъпростомъ обликъ, чтобы мы легко могли освободить его изъ лабиринта предубъжденій, лжи и ошибокъ. А между тъмъ болъе всего необходимо увидёть это явление какъ можно яснёе и ближе къ истинъ. Мы были бы мало достойны этого, но наша культура, слава Богу, все еще осънена знаменіемъ креста съ Годгоеы. Мы видимъ этотъ крестъ, но кто изъ насъ видитъ Распятаго? Однако Онъ, единственно Онъ есть живой родникъ всего христіанства, какъ нетерпимаго догматическаго, такъ и того, что выдаетъ себъ за невърующаго.

Если въ этомъ могли усумниться, если нашъ въкъ нитался книгами, въ которыхъ доказывалось, что христіанство возникло нечаянно, случайно, какъ миеодогическій приналокъ, какъ «діалектическая антитеза», и еще Богъ въсть что, или опять-таки какъ неизбъжный продуктъ еврейства и т. п. -- все это послужить позднъйшія времена красноръчивымъ свидътель-ВЪ 🔨 ствомъ ребячества нашего сужденія. Значеніе генія нельзя оцёнить слишкомъ высоко: кто осмёлится взять на себя вычислить вліяніе Гомера на человѣческій духъ! А Христосъ былъ еще болбе великъ. И какъ въчный «домашній очагъ» арійцевъ, точно такъ же и свътъ истины, возженный Имъ у насъ, никогда уже не потухнетъ. Если, даже временами ночная тёнь омрачить чедовёчество, достаточно будетъ одного пламеннаго сердца, чтобъ вновь возгорѣлись тысячи и милліоны дущь. Здѣсь же можно и должно спросить вмъстъ съ Христомъ: «Итакъ смотри: свѣтъ, который въ тебъ, не есть ли тьма?» Уже возникновение христіанской церкви вводить насъ въ глубочайшую тьму, и дальнъйшая ея исторія производить на насъ висчатлёніе скорёе блужданія во тьмё, чёмъ яснаго солнечнаго свъта. Какъ же можемъ мы судить, насколько въ такъ называемомъ духѣ христіанства есть) духа самого Христа и насколько въ Немъ заключается

примъсей эллинской, еврейской, египетской, -- если мы не научились понимать самсе явление Христа въ его возвышенной простоть? Какъ можемъ мы говорить о христіанскомъ духъ въ нашихъ нынъшнихъ исповъданіяхъ, въ нашихъ литературахъ и искусствахъ, въ нашей философіи и политикъ, въ нашихъ соціальныхъ учрежденіяхъ и идеалахъ? Какъ можемъ мы отдѣлить Христово отъ? антихристова и судить-что можно и чего нельзя отнести къ Христу въ вѣяніяхъ нашего времени, или же опредѣлить, насколько духъ этотъ христіанскій--ио формь. или по содержанію, а главное-сумбемъ ли мы распознать это столь опасное, специфически-еврейское отъ «хлъба жизни», если явление Христа въ его общихъ очертанияхъ: не будетъ ясно стоять передъ нашими очами и если мы. не будемъ въ состоянии отчетливо различать въ этомъ образъ чисто личное отъ исторически условнаго? Несомнѣнно, это важнѣйшая, необходимѣйшая оснога для многихъ сужденій и воззрѣній.

-----

Digitized by Google

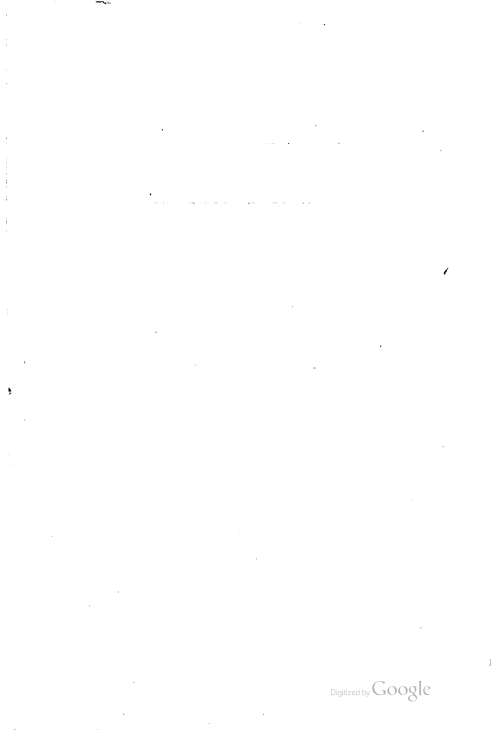


•

.



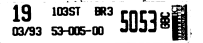
•



Печатается того же автора: Появленіе евреевъ въ европейской исторіи и ихъ вліяніе на современную жизнь.

Цъна 50 коп.

×.



Digitized by Google







| DATE DUE |  |  |   |
|----------|--|--|---|
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  | · |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |
|          |  |  |   |

## STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES STANFORD, CALIFORNIA 94305-6004



Digitized by Google

