

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

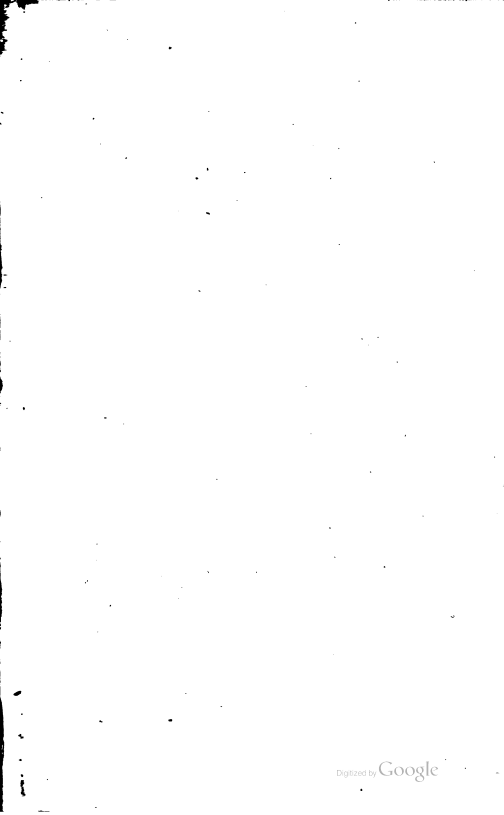
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

|   |                           | •       |
|---|---------------------------|---------|
|   |                           |         |
| • | -9A                       | 1<br>Ty |
|   |                           |         |
|   | Indian Institute, Oxford. | ÷.,     |
|   | Ra. 10 d. 48.             |         |
| - | <b>H</b>                  |         |

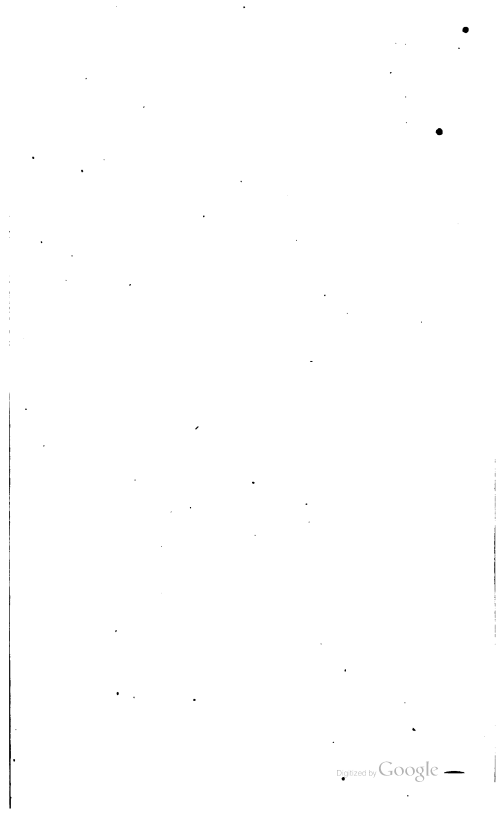
 h, CAFOMA

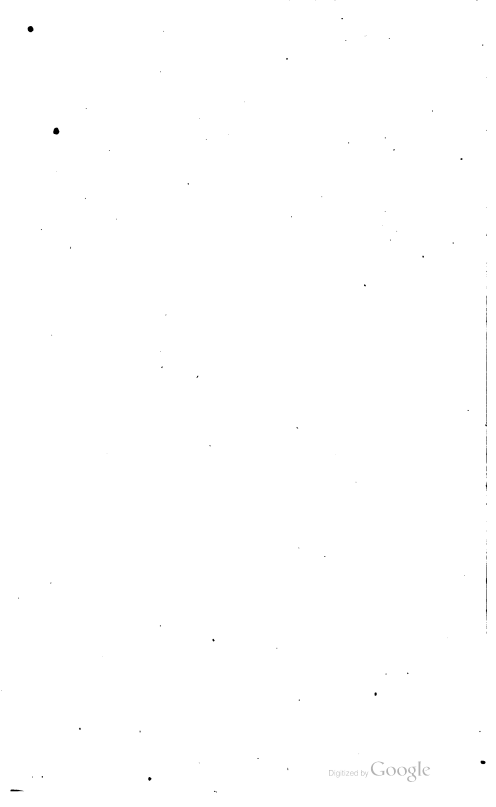












# Indische Studien.

# Beiträge für die Kunde des indischen Alterthums.

Im Vereine mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

von

DR. ALBRECHT WEBER.

D.B. LIIBBRECHT VVEBER. Professor o. des Sanskrit an der Universität zu Berlin, Mitglied der Königl. Akademie der Wissenschaften daselbet, asswärtigem Mitglied der Königl. Bairischen Akademie der Wissenschaften in München und der Société Asiatique in Paris, Ehrenmitglied der Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, der Asiatic Society of Bengal der Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, der Asiatic Society of Bengal in Calcutta, der Bombay Branch Royal Asiatic Society, der Royal Society of Literature, der American Oriental Society, der Société d'Ethnographie Orientale et Américaine in Paris und des Koninklijk Instituut voor de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch Indlë, corresp. Mitglied der Kaiserl. Akademie der Wissenschaften in St. Petersburg, der Académie des Inscriptions in Paris, der Königl. Akademie der Wissenschaften in Turin und der National Indian Association, ordentlichem Mitglied der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft und der historischtheologischen Gesellschaft in Leipzig.

Mit Unterstützung der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

Siebzehnter Band.



## Leipzig:

#### F. A. Brockhaus.

1885.

Digitized by Google





# Ueber die heiligen Schriften der Jaina. (Fortsetzung und Schluss.)

In Bühler's Aufzählung folgen nunmehr:

e. Nandîsûtram und f. Anuyogadvârasûtram, und zwar ohne gemeinschaftlichen Namen. Bei Râjendra Lâla Mîtra Notices of Ssk. Mss. 3, 67 (Calc. 1874) und im Ratnasâgara p. 508 (Calc. 1880) werden beide Texte ebenfalls zusammen, aber erst am Schluss des Siddhânta, hinter den mûlasûtra, aufgeführt (wobei im Ratnas. das Anuyogadv. voran steht). Dem gegenüber sahen wir im Uebrigen bereits oben (s. 16, 427 fg.), dass zur Zeit der drei Sâmâyârî, ja noch zu der des Vicârâmritasamgraha, beide Texte vielmehr an einer weit früheren Stelle des Siddh., an der Spitze der païnna-Gruppe, ihre Stelle hatten, so jedoch, dass in Vidhiprapâ wenigstens ihre Verbindung damit bereits als eine gelockerte erscheint (s. 16, 429<sup>n</sup>).

In der That haben beide Texte auf eine freie und selbstständige Stellung dadurch einen gewissen Anspruch, dass sie ein durchaus individuelles, schematisch-gegliedertes Gepräge tragen, welches auf den bewussten Plan eines Autors hinweist, der darin eine zwar encyclopädische, aber eben doch zugleich auch systematisch geordnete Uebersicht über Alles, was ihm zur Orientirung über die Quellen und Formen der richtigen Erkenntniss, resp. zum richtigen Verständniss der heiligen Texte nöthig erschien, eine

Indische Studien. XVII.

Digitized by Google

hermeneutische Einleitung so zu sagen<sup>1</sup>), zu geben unternahm. Sie passen trefflich für Jemand, der eine Sammlung, resp. Redaction derselben vollendet hat, und sich nun über das Wesen des heiligen Wissens selbst Klarheit zu verschaffen sucht. Und es hat somit die Angabe des Schol. zur Nandi, welche<sup>2</sup>) den Devavâcaka, d. i. De= varddhigani selbst, als deren Verf. bezeichnet, eine gewisse innere Wahrscheinlichkeit für sich. Es kommt dazu, dass die im Beginn der Nandi stehende Lehrerliste (die sich ebenso auch im Beginn des mûlas. 2 vorfindet), wie wir alsbald sehen werden, mit Düsagani abbricht<sup>3</sup>), welchen der Schol. dann eben als den Lehrer des Devavâcaka, Verfs. der Nandi, bezeichnet. An weiteren äusseren Daten hierfür fehlt es jedoch, und die aus dem Inhalt zu entnehmenden Daten ergeben keine besonderen Anhaltspunkte dafür, eher das Gegentheil (s. p. 17 fg.). - Das Anuyogadv. enthält ja allerhand Angaben, welche zu der Zeit des Devarddhigani, 980 Vîra, d. i. fünftes, sechstes Jahrh. u. Z., sehr gut passen würden; es liegt mir jedoch keine Angabe vor, welche auch dessen Abfassung speciell mit ihm in Bezug brächte. Auch tritt gegen Abfassung beider Texte durch einen Autor die Verschiedenheit der Terminologie (s. p. 9. 11. 21) ein. - Dass die Nandî resp. früher zu setzen ist, als das Anuyogadv., scheint aus einigen Stellen des letzteren, die als direct aus der Nandi herüber= genommen erscheinen, hervorzugehen; die Aufführung des= selben in der anangapavittha-Liste darin (s. p. 12) tritt aber



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) »a glossary of the above named sûtras and a description of five Jnânas« lautet die etwas sonderbare Beschreibung, welche Kashinath (s. 16, 227) über den Inhalt des Nandîsûtra giebt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) s. auch Bhâo Dâjî im Journal Bombay Branch R. As. S. 9, 151.
<sup>3</sup>) s. bereits Jacobi Kalpas. p. 15 not.<sup>2</sup>.

freilich dagegen ein! - Zu beiden Texten werden alte Commentare erwähnt, die nahe an 980 Vîra hinanreichen.

Hinweise auf die Nandî finden wir in den redactionellen Bemm., welche in den añga und upâñga eingestreut sind, speciell für die darin enthaltene detaillirte Inhaltsdarstellung der 12 añga vor. Da dieselbe auch, allerdings viel ausführ= licher, in Theil 2 des añga 4 vorliegt, so ist der Umstand, dass bei jenen Hinweisen darauf nicht dieses, sondern die Nandi citirt wird — es heisst nicht: jahâ samavâye, sondern, s. 16, 284. 852 (nach Leumann auch Bhag. 25, 3. Râjapr. p. 243): jahâ Nandîe —, wohl als Beweis dafür zu erachten, dass ihnen die Nandi als Quelle dafür galt; die Dar= stellung in añga 4 wäre somit nur als eine secundäre Aneignung und Ausführung des in der Nandi Gegebenen anzusehen, wofür sich ja auch noch allerhand besondere Um= stände anführen lassen, speciell die grössere Ursprünglichkeit der Nandî-Lesarten in einzelnen Fällen (s. 16, 349. 363).

Wenn nun der angebliche Redacteur des ganzen Sid= dhânta, oder sagen wir wenigstens der anga und upânga, De= varddhigani, zugleich auch der Verf. der Nandi war, so wäre es leicht begreiflich, dass er auf dieses sein Werk in Bezug auf einen so speciellen Punkt mehrfach hinwies; die gleiche Darstellung in anga 4 würde resp. dann wohl als ein erst nach seiner Zeit gemachter Einschub zu er= kennen sein. S. im Uebrigen hierzu noch das p. 19 Bemerkte.

Für das Anuyogadvåras. liegen mir aus dem Siddhânta redactionelle Hinweise nicht vor [nach Leumann findet sich jedoch ein dgl. Bhag. 5, 4]; aber in Âvaçy. 10, 1 wird es im Texte selbst neben, resp. nach, der Nandi als Vor= stufe für das sutta-Studium erwähnt.

Beide sûtra sind in Prosa abgefasst, mit nur gelegent=

licher Einmischung von gâthâs (wenn wir von den 50 vv. im Eingang der Nandi absehen). Diese gâthâs, in denen der Nom. Sgl. Masc. 1. Decl. stetig auf o, nicht auf e ausgeht, ergeben sich wohl ohne Weiteres als eigene Productionen je des Verfs., während in der Prosa noch möglichster Anschluss an Sprache und Form der heiligen Texte erstrebt, und daher auch der Nom. auf e festgehalten wird. — Der Umfang von N. beträgt nur 719 grantha, der des Anuyogadv. etwa das Doppelte hiervon. Zunächst denn also:

XLI. die Nandi, Nandî, resp. das Nandisûtram. In den drei sàmâyârî-Texten wird unter nandî, resp. nandikaddhâvaniâ (Âvi.), nandirayanavihi (Vi.) eine in längerer oder kürzerer Form gehaltene Einleitungs-Ceremonie für die sâvayakaccâni (crâvakakrityâni), speciell für den Lehrvortrag und die Recitation der anga etc. verstanden. Und zwar hat es zunächst fast den Anschein, als ob damit geradezu die Recitation unseres Textes selbst zu verstehen sei. Die Angaben darüber in Âvi. nämlich lauten: tao gurû namukkâratigapuvvam namdim kaddhaï, sâ ce 'yam: nânam pamcaviham ..., und es folgt nun weiter der eigentliche Eingang der Nandi (s. im Verlauf). Bald jedoch bricht dies ab, und geht das Citat vielmehr in diejenige abweichende Textform über, welche dafür in Anuyogadv. vorliegt, um bald auch darin wieder abzubrechen und schliesslich in diejenige Aufzählung der heiligen Texte einzulenken, die sich im weiteren Verlaufe der Nandi vor= findet. Es liegt somit hier doch wohl nicht ein unmittelbares Citat unseres Nandi-Textes vor, sondern nur eine auf wesent= lich gleichem Grunde stehende, in ihrer Form aber selbstständige Relation, deren Bezeichnung mit dem gleichen Namen nandi auf der appellativen Bedeutung dieses Wortes beruht. Für diese aber ist denn wohl die gleiche

#### 41. nandi; \*rayanavihi. nåndi. theråvali im Eingang.

Verwendung des Wortes: nåndî im Ssk. für die Glück zu bringen bestimmte Einleitungsstrophe der Dramen heranzuziehen; vgl. auch nåndika als Name des Thürpfostens und nândîpața, Brunnen deckel (Pet. W.). Bei Haribhadra zu Åvaçy. 9, 1 finden wir die Angabe: âdimamgalârtham namdî vyâkhyâtâ, und im Eingang seines Comm. daselbst heisst es: no-ågamato bhåvamamgalam namdî, tatra namdanam namdî, namdamty anaye 'ti vâ bhavyâh prânina iti namdî. Der Name unseres Textes bedeutet somit wohl eben auch eigentlich nur: Glück zu bringen bestimmte Einleitung. Und zwar könnte sich derselbe nun entweder auf den ganzen Inhalt des Werkes, wie ich ihn oben charakterisirt habe und was ich vorziehen möchte, oder aber etwa auch speciell blos auf die den Eingang desselben bildenden 50 Verse beziehen<sup>1</sup>). Dieselben enthalten nämlich zunächst in v. 1-19 ein Lob des Vîra, danach in v. 20. 21 eine Aufzählung der 24 Jina, weiter in v. 22. 23 eine dgl. seiner unmittelbaren Schüler, der 11 sogenannten ganadhara, und endlich von v. 24 ab eine mit Suhamma (1) und Jambû (2) beginnende therâvalî, welche in Summa dreissig Glieder umfasst, und in der dritten Generation nach Nâgajjuna (26) mit Dûsagani (30), dem anonymen Schol. zufolge (bei v. 27) dem Lehrer des Verfs.: Devavâcaka, schliesst<sup>2</sup>).

Es weicht nun diese therâvalî, wie wir bereits 16, 471 gesehen haben, vom neunten Gliede an, von den Angaben der im Kalpasûtra enthaltenen dgl. Liste ab. Der Grund

5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) dieselben kehren, wie bereits erwähnt, ganz identisch im Beginn der Åvaçy. nijj. wieder.

<sup>2)</sup> cf. hierzu den Namen der nändîmukhäh pitaras, resp. des nändi çrâddham. Fand etwa bei Letzterem auch die Recitation einer Ahnen: liste statt?

hierfür wird aus dem Schol. (avacûri) zu v. 27 ersichtlich: Suhastinah çishyâvalikâyâh çrîkalpe uktatvât na ta(s)ya ihâ 'dhikârah, tasyâm Namdikrid-Devavâcakagurvanut= patteh. Wir ersehen daraus zunächst eben, dass der Verf. der avacûri den Devavâcaka als Verf. der Nandi be= trachtet, sodann aber, dass die hiesige Aufzählung nicht wie die des çrîkalpa von Suhastin (10) ausgeht. Der Augenschein lehrt uns ja auch, dass sie vielmehr auf dessen unmittelbaren Vorgänger, resp. Bruder<sup>1</sup>), Mahâgiri (9) zurückgeht und dessen spirituelle Descendenz enthält.

In Bezug auf die einzelnen Glieder derselben besteht im Uebrigen den Angaben des Schol. zufolge mehrfach arge Unsicherheit<sup>2</sup>). So bezeichnet er die vv. 31. 32 als: kshepakatvâd vrittau no 'ktam<sup>3</sup>), bemerkt zu v. 33. 34: etadgâthâdvayârtha âvaçyakadîpikâto likhito 'sti, avacûrnâv api nâ 'sti, v. 41. 42 ist nach ihm: vrittâv avyâkhyâ= tatvât prakshiptam, und von Govindâcârya heisst es, bei v. 43, dass er: çishyakramâbhâvâd vrittau no 'ktaḥ, âvaçya= kaţîkâto likhitaḥ.

<sup>1) ?</sup> gurubhrâtarau heisst es bei Klatt Indian Antiqu. 11, 251<sup>a</sup>, resp. ubhâv api bhrâtarau in Dharmaghosha's Gurvâvalî selbst. Auch in der paţţâvalî des Kharataragacha, bei Klatt 246<sup>b</sup> wird Suhastin als laghugurubhrâtar des Mahâgiri bezeichnet. — Beide werden im Uebrigen auch von Klatt der sonstigen Tradition gemäss (cf. Kalpasûtra) verschiedenen gotra zugewiesen, Mahâgiri nämlich dem Elâpatyagotra (so auch hier v. 27: Elâvachasagutta), Suhastin dem Vâsittha. Verschiedene Mütter?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) vergl. hierzu Jacobi in Z. D. M. G. 34, 252. 3, speciell mit Bezug auf die Verse 27. 28. 36. 37, und Leumann's Bemm. dazu ebendas. 37, 497 fg. In v. 27 ist bei Jacobi statt: bahulassa Sirivayam vamde zu lesen: Bahulassa sarivvayam (vvayam für vayasam) vamde, s. Klatt l. c. 251<sup>b</sup>; im Schol. heisst es: iha Mahágirer dvau çishyau abhûtâm: Nahulo Valissahaç (cf. Kalpas. Therâv. § 6) ca; tato Mahâgirer anamtaram Vahulasya yamalabhrâtritvât sadriçavayasam, prâvâcanikatvena pradhânatvât, Valissaham eve 'ty arthah.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) dann wird Åryanamdila (21) v. 33 zum Årya-Mamgu(16)çishya v. 30. Freilich aber, auch Vers 33 selbst, in welchem Åryanamdila genannt wird, ist zweifelhaft, s. oben.

Die Liste selbst lautet denn also<sup>1</sup>): 1. Suhamma, — 2. Jambu, — 3. Pabhava, — 4. Sijjambhava, — 5. Jasabhadda, — 6. Sambhûa, — 7. Bhaddavâhu, — 8. Thùlabhadda, — 9. Mahâgiri (und Suhatthi), — 10. (Valissaha) der Zwillingsbruder des Vahula (s. die Note<sup>2</sup> auf p. 6), — 11. Sâi<sup>2</sup>), — 12. Sâmajja, Çyâmârya<sup>3</sup>), — 13. Samdilla, — 14. Ajja<sup>4</sup>) Jîadhara, Jîta<sup>o</sup>, — 15. Samudda, — 16. Mamgu<sup>5</sup>) v. 30, — 17. Dhamma v. 31, — 18. Bhaddagutta v. 31, — 19. Vaara<sup>6</sup>), Vajra v. 31, — 20. Rakkhia v. 32, — 21. Ajjâ<sup>2</sup> namdila, d. i. wohl Ajja Ânamdila (Ajja N° Schol.) v. 33, — 22. Nâgahatthi v. 34, — 23. Revaïnakkhatta v. 35, — 24. Khamdila v. 36. 37<sup>7</sup>), — 25. Himavamta v. 38. 39, — 26. Nâgajjuṇa<sup>8</sup>) v. 39. 40. 45, — 27. Govimda v. 41, — 28. Bhûadinna v. 42—45, Schüler des Nâgajjuṇa, — 29. Lohicca v. 46, — 30. Dûsagaṇi v. 47—49.

Dass diese Liste wirklich bis auf den Verfasser selbst, resp. seinen Lehrer hinabgeht, wird wohl dadurch bekräftigt, dass im letzten Verse derselben (v. 50) als Zweck der nun folgen sollenden Darstellung das: nânassa parû= vanam angegeben wird, womit der Inhalt der N. in der That ganz richtig umschrieben ist. — Zunächst zwar folgen erst noch zwei secundäre Einschübe, nämlich theils eine gâthâ,

7) Bambhadîvagasîhe, Vrahmadvîpikaçâkhopalakshitân Simhân Simhâc câryân. <sup>8</sup>) cf. die Nâgârjuniyâs im Schol. zu anga 2, 2, 2, oben 16, 265.

s. Merutuñga's Therâvalî bei Bhâu Dâjî Journ. Bombay Br. R. As.
 S. 9, 151 (1867); daselbst fehlen resp. (s. so eben p. 6) die hiesigen Nros. 17
 bis 20, Nro. 21 heisst Mandilla (° dila), Nro. 23 Revaïsiñha, und die Liste geht noch eine Stufe weiter hinab, nennt resp. nach Dâsagani auch den Devar(d) dhi selbst.
 <sup>2</sup>) Valissahaçishyam Hâritagotram Svâtim.

<sup>3)</sup> angeblich Verfasser des up. 4, s. 16, 392.

 <sup>4)</sup> dies Beiwort, erklärt durch Åryagotra, haben auch die Nros. 15—17.
 19—22. <sup>5</sup>) ke 'pi Mamgor Åryadharme 'ti nåmåmtaram åhuh, womit dann Nro. 17 ausfällt. <sup>6</sup>) von Mahâgiri bis Vajra reichen nach dem Schol. die daçapûrvinah (s. Hem. v. 34), Åryarakshitas tachishyo Durzvalikâpushpaç ca navapûrvinau, s. 16, 348.

welche 14 Beispiele, resp. Titel von Geschichten über taugliche und untaugliche Schüler aufführt (die avacûri berichtet Näheres darüber), theils eine kurze, polemische Notiz über die drei Arten von parisâ, parshad, die es giebt (jâniâ, ajâniâ und duvviaddhiâ), und deren jede durch eine gâthâ illustrirt wird.

Nun erst beginnt die Untersuchung über das jnânam, und zwar spielt dabei eine Hauptrolle die Aufzählung der verschiedenen Kategorien und Unterkategorien der beiden Hauptarten, in die dasselbe zerfällt<sup>1</sup>), des paccakkhanânam nämlich und des parokkhanânam. Von Interesse ist dabei für uns wesentlich das Letztere. Es ist selbst auch wieder ein zwiefaches, âbhinivohiya<sup>o</sup> (°bodhika) und sua<sup>o</sup> (cruta).

Bei der Darstellung der einen der beiden Gruppen, in die das âbhinivohiyaparokkhanânam zerfällt, finden sich acht gâthâ eingefügt, welche die Titel von hergehörigen Geschichten, die als Beispiele dienen sollen (die avacûri geht speciell auf das Einzelne ein), enthalten.

Das suanâņaparokkham zerfāllt in 14 Gruppen, unter denen die Nros. 5. 6. 13. 14 von erheblicher Bedeutung sind. Das sammasuam 5, samyakçrutam, nämlich wird er= klärt als: jam imam arihamtehim bhagavamtehim uppanna= nâņadamsaņadharehim . . . paņîyam duvâlasamgam gaņi= pidagam, tam jahâ: âyâro . . . dițthivâo<sup>2</sup>). icc-eyam du°gam ga°gam coddasapuvvissa sammasuam abhinna<sup>3</sup>)dasa=

2) im Schol. sâmâyikâdi vimdusâraparyamtam, s. 16, 244. 245. 343.

3) tato 'dhomukhaparihânyâ yâvat sampûrna daça pûrvadharasya; s. p. 16 n.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) nâņam pamcaviham: âbhinivohiyanâņam sua° ohi° maņapa: jjava° kevala°. Öder duviham: paccakkham und parokkham, und Letz: teres ist dann: âbhinivohiyaparokkhanâņam ca suanâņaparokkham ca; das âbhi° resp. suanissiam ca asuanissiyam ca; beide wieder sind vierfach, Letzteres resp. zerfāllt in: uppattiyâ, veņaïâ, kammiâ, pariņâmiâ vuddhî (s. p. 14<sup>n</sup>)

41. nandi; die Arten des näņa. Aufzählung der michasua-Texte. 9

puvvissa sammasuam. Die Posteriorität der Abfassung nach Vajra zum Wenigsten liegt somit auch hier deutlich vor.

Bei micchasuam 6 sodann findet sich jene Aufzählung von einigen 20 Werken, resp. Werkgattungen, der brahmanischen Literatur, die ich schon Bhagav. 2, 248 aus dem Anuyogadvârasûtra<sup>1</sup>) mitgetheilt und besprochen habe. Dieselbe ist hier etwas voller, und zeigt zudem mehrere Varianten, wie folgt: Bhâraham Râmâyanam Bhîmâsurukkham<sup>2</sup>) Kodillayam<sup>3</sup>) sagabhaddiyâo<sup>4</sup>) kappâsiyam<sup>5</sup>) nâgasuhumam kanagasattarî<sup>6</sup>) vaïsesiyam<sup>7</sup>) Vuddhavayanam<sup>8</sup>) vesiyam<sup>9</sup>) Logâyatam saṭthitamtam<sup>10</sup>) Mâdharam <sup>11</sup>) purânam vâgaranam Bhâgavayam <sup>12</sup>) Pâamjalî Pussadevayam leham (helam Ms.) ganiam saünarûyam <sup>13</sup>) nâdayâî<sup>14</sup>), ahavâ

<sup>1</sup>) wo als: no-âgamao bhâvasuyam bezeichnet, resp. als: annânìhim michâ: ditthim sacchamdabuddhamaïvigappiyam; — cf. das 29viham pâvasuam Åvaçy. 16, 115. 116. — Ich bezeichne die vier mir zugänglichen Mss. des An. mit ABCR. Die Angaben aus Ned. von Leumann.

<sup>2</sup>) °ktam A, °shkam R. <sup>3</sup>) Koda° An., wo noch ghodamuham (A, °dayamu° C, °dayasuham B, °dayasuyam R) folgt. Auch NEd. hat kkodamuham, aber erst nach sayabha°.

<sup>4</sup>) sagadabha<sup>o</sup> BCR, setambha<sup>o</sup> A. <sup>5</sup>) kappåkappiam A.

<sup>6</sup>) <sup>o</sup>sattari vesiyam BCR, vesiyam fehlt resp. in A.

7) so An. NEd.; vasesiyam das hiesige Mspt. der N. (= Ms.)

<sup>8</sup>) °vaņayam Ms., Vuddhasāsaņam BCR, ruttha(!)vayaņam A; in An. folgt danach noch Kâvilam; auch in NEd. steht Kâviliyam vor Logã°. <sup>9</sup>) tesiyam NEd., fehlt BCR. <sup>10</sup>) schon in den anga erwähnt, s.

<sup>9</sup>) tesiyam NEd., fehlt BCR. <sup>10</sup>) schon in den anga erwähnt, s. Bhag. 2, 246, oben 16, 304 (cf. noch Kalpas. p. 35. 101). Vergl. Max Müller: India, What can it teach us? p. 362.

<sup>11</sup>) s. oben 13, 387. 88. 425 und cf. Agnimâțhara Vishņupur. 3, 4, 18
 (p. 44. 45 Wilson-Hall).
 <sup>19</sup>) Bhâgavayam bis satiņarûvam fehlt An.

<sup>13</sup>) saoņarûvam Ms.; doch wohl <sup>o</sup>ruyam, sonst die letzte der 72 kalâs, s. 16, 283. — Im Schol. zu Åvaçy. 12, 36: saüņîpåro vi garahio hoi findet sich folgende eigenthümliche Angabe: çakunîçabdena caturdaça vidyâsthânâni parigrihyamte: amgâni caturo vedâ mîmânsâ nyâyavistarah | purânam dharmaçâstram ca sthânâny âhuç caturdaça || tatrâ 'mgâni shaţ, tad yathâ: çikshâ vyâkaraņam kalpah chamdo niruktam jyotisham iti. Sehr eigenthümlich ist hierbei u. A. auch die Voranstellung der añga!

14) Mâdhara purâna vâyarana BR; nâdagâdî A.

bâvattari kalâo cattâri ya veyâ samgovamgâ. Der Commentar bietet leider gar nichts zur Erklärung<sup>1</sup>): te ca lokapra= siddhâh, tato lokata eva teshâm svarûpam avagamtavyam.

Unter anangapavittham (14, aber vor 18 absolvirt) sodann werden die Titel aller der zur Zeit der Abfassung der Nandî zum Siddhânta gerechneten, aber ausserhalb der anga stehenden Texte aufgeführt. Diese Aufzählung ist denn nun von dem höchsten Interesse. Dieselbe hat sich auch noch längere Zeit nach Abfassung der Nandî als eine solenne Liste erhalten, denn sie findet sich nicht nur im Pâkshikasûtra  $(P)^2$ , sondern auch, ob auch in etwas andere Form gekleidet<sup>3</sup>), noch in den drei såmåcårî-Texten (S, s. 16, 369. 370), völlig identisch wieder. Das hohe Interesse dieser Aufzählung besteht zunächst darin, dass zwar der grösste Theil der jetzt zum Siddhânta gehörigen dgl. Texte auch hier genannt wird, theils aber stehen sie in ganz anderer Reihenfolge, sind nicht in den besonderen Gruppen aufgeführt, in welche sie jetzt zerfallen, theils fehlen auch die Namen dieser Gruppen, also uvamga, païnna, cheasutta, mûlasutta gänzlich (païnna kommt zwar vor, aber in ganz anderer Bedeutung!). Sodann aber wird hier eine grosse Zahl von Titeln, resp. Texten genannt, die sich zur Zeit entweder gar nicht mehr im

3) in S geht nämlich die Aufzählung der Namen in ganz anderer Construction vor sich; die Namen stehen resp. daselbst im Genetiv.



Hemacandrasûri zum Anuyogadv. hat ebenfalls nur: etac ca Bhâratâ: dikam nâţakâdi-paryamtam çrutam lokaprasiddhigamyam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) im Påkshikasûtra wird dieselbe durch die Worte: namo tesam khamā: samaņāņam jehim imam vâiyam amgabâhiram ukkâliyam (resp. kàliyam) bhagavamtam, tam jahâ: dasaveyâliyam ... eingeleitet. — Das Pâkshika: sûtram wird von Râj. L. M., s. oben 16, 227, nach dem Siddhântadharma: sâra als das vierte mûlasûtram aufgeführt. Es enthält ausser dem Lobe der einzelnen Theile des Siddhânta (angabâhira und duvâlasamga) speciell ein Bekenntniss zu den fünf mahavaya.

41. nandi; die anamgapavițțha-Texte. âvassayam; ukkâliyam. 11

Siddhånta vorfinden oder doch nur als Titel von Unterabschnitten, nicht von selbstständigen Texten, darin erscheinen, resp. zum Theil nur als dem Gegenstande nach damit verwandt sich ergeben.

Es zerfällt nämlich das anamgapavittham zunächst in zwei Gruppen: åvassayam und: åvassayavaïrittam. Das åvassayam wird als chavviham bezeichnet, und es werden dafür die sechs Namen: sâmâiyam, caüvîsathao etc. aufgeführt, für welche das 16, 433 Gesagte, sowie das unten bei anuyogadv. sowie bei mûlasutta 2 zu Sagende zu vergleichen ist. Das åvassayavaïrittam ist doppelt: kâliyam ca ukkâliyam ca. Und es folgt nun zunächst die Aufzählung der zum ukkâliyam gerechneten Texte, wie folgt<sup>1</sup>): 1. dasaveyâliyam 45<sup>2</sup>), 2. kappiyâkappiyam<sup>3</sup>), 3. culla= kappasuam, 4. mahâkappasuam<sup>4</sup>), 5. ovâiyam<sup>5</sup>) 18, 6. râyapaseņiyam<sup>6</sup>) 14, 7. jivâbhigamo 15, 8. paņņavaņâ 16, 9. mahâpaņņavaņâ<sup>7</sup>), 10. pamâyappamâyam<sup>8</sup>),

<sup>1</sup>) die avacûri giebt hier zum Wenigsten zu einzelnen Namen Erklärungen, und zwar theilweise sehr eingehende. Ein guter Theil der Namen freilich wird auch hier ganz mit Stillschweigen übergangen.

<sup>2</sup>) diese Zahlen beziehen sich auf die Reihenfolge, die ich hier, im wesentlichen Anschluss an Bühler's Liste, bei der Aufführung der einzelnen Theile des Siddhânta beobachtet habe.

<sup>3</sup>) die im Siddhânta jetzt nicht mehr, sei es nicht selbstständig, sei es gar nicht, vorliegenden Texte sind oben gesperrt gesetzt; — zu kappiyâk. (cf. kappâkappiam so eben auf p. 9 n.<sup>5</sup>), cullak. und mahâk. s. das 16, 479 aus dem Schol. Bemerkte.

4) Name des ersten chedasûtra nach Åvaçyaka 8, 55, s. 16, 446. 479.

5) so V., uvavâ° P. uvâ° N. Åvi. Svi.; in S steht vor Nro. 5: pamâyappamâyam, was hier erst als Nro. 10 folgt.

<sup>6</sup>) so anch PÂvi., eine Form, welche näher zu râjapraçnîyam passt, als die sonst übliche: pasenaïyyam; Svi. V. haben zwar paseņaïyassa, aber mit einfachem y; s. 16, 382.

7) die Erklärung des Schol. zu Nros. 8. 9 s. 16, 392.

<sup>8</sup>) steht in S vor Nro. 5, in P nach Nro. 15; pramâdâpramâdasvarûpabhedaphalavipâkapratipâdakam adhyayanam (cf. Uttarajjh. Cap. 4), Avac. 11. namdî<sup>1</sup>) 41, 12. devimdatthaü<sup>2</sup>) s1, 13. anuogadârâim 42,
14. tamdulaveyâliyam 29, 15. camdâvijjhayam<sup>3</sup>) s0, 16. sûrapannattî<sup>4</sup>) 17, 17. porisimamdalam<sup>5</sup>), 18. mamdalappaveso<sup>6</sup>), 19. vijjăcaranavinicchao<sup>7</sup>), 20. ganivijjâ<sup>8</sup>) s2, 21. jhanavibhattî<sup>9</sup>), 22. maranavibhattî<sup>10</sup>),
23. âyavisohî<sup>11</sup>), 24. vîyarâyasuam<sup>12</sup>), 25. samlehanâsuam<sup>13</sup>), 26. vihârakappo<sup>14</sup>), 27. caranavihî<sup>15</sup>), 28. âura-

die Nandi selbst! namdîtyâdi sugamam.
 <sup>2</sup>) <sup>o</sup>thuî P; in NEd. P.S
 umgestellt mit Nro. 18 (<sup>o</sup>dârŝo P).
 <sup>3</sup>) <sup>o</sup>vijjiyam P, <sup>o</sup>vijjayam NEd.

<sup>4</sup>) fehlt hier in PS, steht erst nach Nro. 37; sûryacaryâprajnâpanam yasyâm gramthapaddhatau sâ sûryaprajnaptih.

<sup>5</sup>) porasam P; paurushimamdalam iti, purushah çamkuh, purushaçarîram vâ, tasmân nihpannâ paurushi, sarvasyâ 'pi vastuno yathâ svapramânâ châyâ jâyate tadâ paurushî syât, etac ca paurushîpramânam uttarâyanasyâ 'mte dakshinâyanasyâ 'dau ca ekam dinam syât, tatah param amgulasyâ 'shtâv ekashashtibhâgâ (8/61) dakshinâyane vardhamte, uttarâyane ca hrasamti, evam mamdale-mamdale paurushî yatrâ 'dhyayane varŋyate tat paurushîmamdalam, Avac. Vergl. Buch 9 in up. 5. [und Bhag. 11, 11, L.]

<sup>6</sup>) sûryâcamdramasor yatra dakshineshû 'ttareshu ca mamdaleshu sam: carator yathâ mamdalân mamdale praveçe(°ço) vyâvarnyate san(tan)mamdala: praveçah, Avac.; vergl. das erste Buch in up. 5.

7) vijjå° PS; in PS umgestellt mit Nro. 20; vidyå samyag-jnånam caranam cåritram, eteshåm phalaviniçcayapratipådako gramthah, Avac. [== Bhag. 20, 9 Leumann.]

8) s. 16, 443. <sup>9</sup>) yatrå "rtad hyånådinäm vibhajanam proktam tat, Avac.; erscheint in der Vidhiprapå unter den païnna, an achter Stelle, s. 16, 438.

<sup>10</sup>) fehlt Åvi. pr. m., maraņâni praçastāpraçastarūpāņi teshām pārthaz kyena yatra vibhajanam uktam, Avac.; s. ebenfalls 16, 428<sup>n</sup>.

<sup>11</sup>) yatrâ (!) "tmano jîvasyâ "locanâ-prâyaçcitta-pratipattiprabhritikaraņena viçuddhir yatra vyâvarŋyate tat, Avac. In Svi.V folgt hier noch maraņavisohî.

<sup>12</sup>) in PS nach Nro. 25; sarågavyapohena vítarågasvarûpam vyâvarµyate yatra tat, Avac.

<sup>13</sup>) yatra dravyabhâvasamlekhanâsvarûpam pratipâdyate, Avac., und zwar unter Hinzufügung dreier Beleg-Verse dafür; yathâ, cattâri vicittâim vigaî: vijahiyâim, cattâri (Metrum!) samvacchare dunni o egamtariyam ca âyâmam || 1 || nâivigittho a nayo chammâse parimiam ca âyâmam | anne vi ya cham: mâse hoi vikittham tavokammam || 2 || vâse kodîsahiyam âyâmam kattu ânu: puvvie | girikamdarammi gamtum pâuvagamanam aha karei || 3 || bhâvasam: lekhanâ tu krodhâdipratipakshâbhyâsah (!).

14) vihârah sthavirakalpâdirûpo yatra varņyate, Avac.

<sup>15</sup>) visohî P, <sup>o</sup> vibhattie Svi.; câritrasya vidhih, Avac.

#### 41. nandi; die anamgapavittha-Texte, ukkâliyam und kâliyam. 13

paccakkhâṇam<sup>1</sup>) 26, 29. mahâpaccakkhâṇam<sup>2</sup>) 38 evam= -âî<sup>3</sup>). — Dem kâliyam sodann werden folgende Texte zu= getheilt: 30. uttarajjhayaṇâim<sup>4</sup>) 48, 31. dasâo 88, 32. kappo 89, 33. vavahâro 87, 34. nisîham<sup>5</sup>) 85, 35. mahânisîham 86, 36. isibhâsiyâim<sup>6</sup>), 37. Jamvuddîvapaṇṇattî 18, 38. dîva= sâgarapaṇṇattî<sup>7</sup>), 39. camdapaṇṇattî 19, 40. khuddiyâ vimâṇapavibhattî<sup>8</sup>), 41. mahalliyâ vimâṇapavi= bhattî<sup>8</sup>), 42. amgacûliâ<sup>9</sup>), 43. vamgacûliâ<sup>10</sup>), 44. vi= vâhacûliyâ<sup>11</sup>), 45. Aruṇovavâe<sup>12</sup>), 46. Garulovavâe<sup>13</sup>),

1) für dies Stück scheint der Schol. einen anderen Text im Auge zu haben, als den dafür üblichen, s. 16, 437.

<sup>2</sup>) mahat pratyâkhyânam yatro 'ktam, Avac.

<sup>3</sup>) statt evamâi hat P: savvehim pi eyammi amgabâhire ukkâlie bhagavamte sasutte sa-atthe saggamthe sanijjuttie sasamgahauie je gupâ va bhâvâ va .. te bhâve saddabâmi ..

4) etâny adhyayanâni nigamanam sarveshâm adhyayanânâm pradhânatve 'pi rûdhyâ 'mûny evo 'ttarâdhyayanaçabdavâcyatvena prasiddhâni, Avac.

<sup>5</sup>) ohne Erklärung gelassen; zu Nro. 35 s. 16, 460.

<sup>6</sup>) steht in PS vor Nro. 34; ohne Erklärung; s. 16, 259. 272. 280. 81. 402. 29. 32. 42.

7) in PS wird Nro. 16 hier eingefügt, und zwar ist die Reihenfolge in
P: sûrap., camdap., dîvasâg., in S: camdap., sûrap., dîvas.; zu dîvasâgarap.
s. 16, 268. 389. 429.

8) khuddiyâ und mahalliyâ auch in S (also °yâvi°), nicht °yâe wie zu erwarten wäre; âvalikâpravishtânâm itareshâm vâ vimânânâm prabhajanam yatro 'ktam, sâ vimân apravibhaktir dvidhâ, 'lpâksharârthâ "dyå, dvitîyâ mahâ: gramthârthâ. — Zu Nros. 40 — 44 und 45 — 49, und zwar als Gegenstand des Studiums für das elfte und zwölfte Jahr, s. die kârikâs oben 16, 223. 24. In anga 8 erscheinen Nros. 40 — 49 zusammen als die samkheviyadasâu bildend, resp. als die zehn dazu gehörigen ajjhayana, s. 16, 273. 274.

<sup>9</sup>) amgasya "cârâdeç cûlikâ uktânuktârthasamgrahâtmikâ gramthapa: ddhatih; s. 16, 255. 274.

<sup>10</sup>) so Ms. P. Åvi., aber vagga<sup>o</sup> Nud., anga 8 (s. 16, 274), Svi., V. und Avac.: vargo 'dhyayanânâm samûho yathâ 'mtakriddaçâsv ashtau vargâs (s. 16, 320), teshâm kalikâ (cûl<sup>o</sup>?).

<sup>11</sup>) bhagavatícúlikâ, s. 16, 274. 296.

<sup>12</sup>) Aruņo nâma devas, tadvaktavyatâyâh pratipâdako gramthah, parāvartyaz mânaç ca tadupapâtahetuh so 'ruņopapâtah; evam garudopapâtâdayo 'pi vâcyâh; s. 16, 224. 274. 316; cf. Aruņa als Name der Morgenröthe, resp. des Wagenlenkers der Sonne. — Bisher Nomm. auf o, fortab auf e! auch in P.

<sup>13</sup>) Garudo<sup>o</sup> P. Steht in P nach 47.

47. Dharaņovavâe<sup>1</sup>), 48. Vesamaņovavâe<sup>2</sup>), 49. Ve= lamdharovavâe, 50. devimdovavâe, 51. utthâņa= sue<sup>3</sup>), 52. samutthâņasue<sup>4</sup>), 53. nâgapariyâvaliyâo<sup>5</sup>), 54. nirayâvaliyâo<sup>6</sup>) 20, 55. kappiyâo<sup>6</sup>) 20, 56. kappavadim= sayâo<sup>7</sup>) 22, 57. pupphiyâo 21, 58. pupphacûliyâo 28, 59. Van= hîdasâo 24, evâm-âiyâim<sup>8</sup>) caūrâsîi païnnagasayasahassâim bhagavao Vaddhamâņasâmissa; ahavâ jassa jattiyâ sîsâ uppattiyâe<sup>9</sup>) veņaïyâe kammiyâe pâriņâmiyâe caūvvihâe vu= ddhîe uvaveyâ tassa tattiyâim païnnagasahassâim, patte= gavuddhâ vi tattiyâ ceva; se 'tam kâliam suam. So der Schluss in der hiesigen Handschrift von N. Nach Dr. Leu=

<sup>1</sup>) so auch S, aber Varu<sup>o</sup> in P und Schol. zu anga 3, Vara<sup>o</sup> im Text daselbst (s. 16, 274). Es handelt sich wohl um den König der Någa.

<sup>2</sup>) in V nach Nro. 49; vesamaņa — vaiçravaņa.

<sup>3</sup>) utthânaçrutam, udvasanahetukam çrutam, Avac. S. 16, 224, wo von vier ajjh., die mit utth. beginnen, die Rede ist, und zwar als Gegenstand des Studiums für das dreizehnte Jahr. An hiesiger Stelle finden sich indess eigentlich doch nur die drei Nros. 52 — 55 dafür vor, oder sollte etwa Nro. 50 noch dazu gehören? in Svi. steht es in der That zwischen Nro. 52 und 53.

4) samupasthâpanaçrutam, bhûyas tatrai 'vâ "vâsana(?) hetukam çrutam; vakâralopah prâkritatvât, Avac.

<sup>5</sup>) so P, <sup>0</sup>yâvaņiyâo Ms.; <sup>°</sup>yâvaliyâņam Svi. V., <sup>°</sup>pâriaveliâņam Åvi.; nâgakumârâs, teshâm parijnâ yatro 'ktâ, Avac.

6) so Ms<sup>2</sup>. P, °lio Ms<sup>1</sup>.; °liyâņam S; Nro. 54 ist im vorliegenden Sid: dhânta der Gesammtname für up. 8 bis 12, und zugleich der Specialname von np. 8, Nro. 55 ist darin resp. nur ein anderer Name für Nro. 54; s. 16, 418. Die Erklärung für Nros. 54—59 s. 16, 420 (wo °gocarâ gram° zu lesen).

7) damsi P, dimsi V. <sup>8</sup>) statt evâm-âiyâim . . . hat P: 60 âsîvisabhâvaŋâo, 61 diţţhîvisabhâvaŋâo, 62 câraŋasamaŋa= bhâvaŋâo, 63 mahâsuviŋabhâvaŋâo, 64 teaginisaggâ ŋam savve= him pi eyammi amgabâhire kâlie bhagavamte . . (wie oben p. 13 not.<sup>8</sup>). Und dieselben fünf Namen werden dann auch noch in S. aufgeführt, resp. mit folgenden Varianten: câraŋabhâvaŋâŋam (fehlt Åvi.), mahâsumiŋa= gabhâv. (V., fehlt ebenfalls Åvi.), teyaga(teagga° Åvi.)nisaggâŋam. — Die= selben fünf Texte finden sich resp., und in derselben Reihenfolge, auch noch in den oben 16, 224 angeführten kârikâs genannt, und zwar als für das vier= zehnte bis achtzehnte Jahr des Studiums bestimmt; teyanisagga ist resp. speciell der Name des fünfzehnten Buches in añga 5, s. 16, 301<sup>n</sup>.

9) s. oben p. 8 not.<sup>1</sup>; autpattikî, vainayikî karmasamutthâ pâripâmikî.



41. nandi; weitere amgabâhira in PS; païnnagasahassâim; paccekabuddha. 15

mann's Mittheilung ist jedoch in diesem Schluss eine grosse Lücke. In der Ausgabe von N. heisst es nämlich<sup>1</sup>): evamâî= yâim caŭrâsîi païnnagasahassâim bhagavao Usahasâmissa âititthagarassa, taha samkhijjâim païnnagasahassâim ma= jjhamagânam Jiṇavarâṇam, caŭddasa païnnagasa= hassâim bhagavao Vaddhamâṇasâmissa x. τ. λ.

Es ergiebt sich hieraus also<sup>2</sup>), dass die angeführten 59<sup>3</sup>) Titel nach Ansicht des Verfs. der Nandî nur einen Theil der 84,000 païnna (unsere Handschrift hat im Text gar 184,000!) repräsentiren, welche dem ersten tîrthakara Rishabhasvâmin ebensowohl wie den ihm folgenden 22 Jinavara zugehörten, während für Vardhamânasvâmin die Zahl derselben sich auf 14,000 verringert hatte. Oder nach anderer Ansicht kamen einem Jeden der 24 tîrthakara ebenso viel tausend païnna, resp. pratyekabuddha<sup>4</sup>)

<sup>3</sup>) resp. 60 bei Einschluss von maraņavisohî (Svi. V zwischen 23 und 24), und 65 bei Hinzufügung der 5 Namen in PS.

<sup>4</sup>) pratyekabuddhâ api tâvamta eva syuh; — atrai 'ke vyâcakshate: ekaikasyâ 'pi tîrthakritas tîrthe 'parimâŋâni prakîrŋakâni, tatkáriŋâm aparimâŋatvât; kevalam pratyekabuddharacitâny eva prakîrŋakâni drashtavyâni tatparimâŋena pratyekabuddhaparimâŋasya pratipâdanât. Diese Erklärung der eke bezweckt zwar eine ganz verständige Einschränkung, ist aber mit dem Wortlaut des Textes nicht in Einklang zu bringen. — Von hohem Interesse ist hierbei dieser Titel pratyekabuddha selbst; wir finden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) und es stimmt hierzu auch die Darstellung der Avac. in unserer Handschrift: evam âdîni caturaçîtisamkhyâni prakîrnakasahasrâni Rishabhasvâminas, tâvatpramânânâm çramanasahasrânâm sambhavât, prakîrnakasahasrâni vâcyâni; Vardhamânasvâminaç caturdaçasahasrâni. — anye punar âhuh: idam Rishabhâdînâm caturaçîtisahasrâdikam çramanamânam pradhânesûtraracanâsâmadhyam (ob blos ° canâm?) adhikrityo 'ktam, anyathâ sâmânyaçramanâh prabhûtatarâ api tadâ Rishabhâdikâle âsîran. — anye punar evam âhuh: Rishabhâdînâm jîvatâm idam caturaçîtisahasrâdikam çramanamânam, pravâhatah punar ekaikasmin tîrthe bhûyâmso 'py âsîran, tatra ye pradhânasûtraracanâçaktisamanvitâh suprasiddhatatvamdhâya (?) tatkâlikâ api tîrtham pravartâmânâs tatrâ 'dhikritâ(b); etad eva darçayann áha: a have 'ty-âdi sugamam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) das 16, 211, Zeile 9—11 Gesagte ist hiernach zu modificiren. Es lag mir damals die Leumann'sche Berichtigung noch nicht direct vor.

zu, als er mit der richtigen vierfachen Einsicht begabte Schüler hatte. - Lassen wir diese ins Blaue gehenden Zahlen bei Seite, und halten wir uns nur an die namentlich aufgeführten 591) Titel, so ergiebt sich zunächst, dass dar= unter von den jetzt als Theile des Siddhânta aufgeführten Texten die Namen der vier païnna 25. 27. 28. 34, des ans geblich sechsten chedasûtram 40 und von zweien der mûlasûtra, 44 und 46, fehlen. Hiervon sind die betreffenden vier païnna in der That wohl als modern, später also als N., zu erachten; die Namen des sechsten chedasûtra 40 und des vierten mulasutra 46 stehen nicht fest: der Name endlich des vierten mûlasûtra 44, âvaçyaka, ist schon vorher, s. oben p. 11, genannt. Die übrigen 27 Namen der nicht zu den anga gehörigen Texte (13 fg.) des jetzigen Siddhânta sind sämmtlich in der obigen Liste enthalten, aller= dings in anderer Reihenfolge und ohne Angabe ihrer Gruppen-Namen; doch stehen zum Wenigsten einige von ihnen gruppenweise zusammen, so die ersten vier und die letzten fünf upånga (Nros. 5-8 und 55-59) und die fünf chedasûtra (Nros. 31-35). Ausser ihnen enthält nun aber die Liste noch 322) Namen, welche im vorliegenden Siddhânta nicht direct durch Texte vertreten sind. Darunter sind denn zunächst einige [fünf], für welche anscheinend entsprechende Abschnitte darin nachweisbar scheinen, so 10 pamâyappamâyam, 17 porisimamdalam, 18 mamda= lappaveso, 38 divasâgarapannatti [, 64 teyaganisagga];



ihn auch in den anga vor, s. 16, 265. 334, und die obigen Angaben selbst treffen wir ganz ähnlich auch im Schol. zum ersten païnna an, s. 16, 435. Im Vicàrâmritasamgraha wird folgendes interessante Citat aus dem pitha eines kalpabhashya angeführt: suttam ganahararaïyam taheva patteya= buddharaïyam ca | suyak evalina raïyam abhinnadasapuvvina raïyam ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) resp. 60 und 65, s. p. 15 not.<sup>2</sup>. <sup>2</sup>) resp. 38 und 38.

für andere (12) liegen geradezu Erwähnungen im Siddhânta vor, so für 4. 36 (und 38). 40-49; andere (8) werden anderweit erwähnt, so 9. 21. 51. [60-64]; es bleibt endlich noch eine ganze Zahl von Titeln (12 resp. 13) übrig, die bis jetzt anderweit ganz unbelegbar sind, so 2. 3. 19. 22. 23. 24 (a.b., incl. nämlich maranavisohî)-27. 50. 52. 53. Von besonderem Interesse ist es hierbei, dass wir für eine ganze Reihe der zum kâliam suam gerechneten Texte in alten kårikå-Versen, deren Quelle zunächst nicht weiter nachweisbar ist, Angaben finden, wonach dieselben zur Zeit der Abfassung dieser Verse offenbar noch specieller Gegenstand des Studiums, und zwar des gereifteren Studiums waren. Von den Nros. 40-49.51(50-53?).60-64 wird daselbst nämlich berichtet, dass sie für das elfte bis achtzehnte Jahr des Studiums bestimmt waren, und zwar 40-44 für das elfte, 45-49 für das zwölfte, 51 (50-53?) für das dreizehnte, 60-64 je für das vierzehnte bis achtzehnte Jahr, während das neunzehnte Jahr mit dem ditthivåda den Schluss machte. Vergl. hierzu das bereits 16, 225. 344. 345 Bemerkte.

Jedenfalls ersteht uns durch diese Liste eine weite Perspective für die zur Abfassungszeit von N. bestehende Literatur! Sonderbar genug, dass darin eben auch N. selbst (Nro. 11) aufgeführt ist! Sollte sie das einzige Werk des Verfs. sein, das er darin eingefügt hat? oder sollte er die gute Gelegenheit nicht benutzt haben, auch noch einige andere seiner Schöpfungen darin unterzubringen? - Wenn übrigens wirklich Devarddhigani, der angebliche Redacteur des Siddhânta, als Verf. von N. anzusehen ist, so nimmt die Discrepanz, die hier in dieser Liste zu dem vorhandenen Bestande des Siddh. vorliegt, ganz besonders Wunder. 2

Indische Studien, XVII.

17

Sollen diese Differenzen alle erst nach seiner Zeit entstanden sein? soll auch die Eintheilung in die Gruppen: uvamga, païnna etc., sollen resp. diese Namen selbst (bei païnna wäre es ja augenscheinlich so!), erst der Zeit nách ihm angehören?

Nun erst folgt die eigentlich vor das anangapavittham 14 gehörige dreizehnte Gruppe des suanånaparokkham, das angapavittham 13. Dasselbe wird zunächst als duvâlasaviham bezeichnet, und die einzelnen zwölf anga, âyâro bis ditthivåo (anga 5 als vivâhapannattî) der Reihe nach aufgezählt. Daran aber schliesst sich dann jene detaillirte Uebersicht über Inhalt und Umfang der einzelnen zwölf anga, welche sich, s. oben 16, 284 fg., in wesentlich iden= tischer, nur weit ausführlicherer Weise im vierten anga vorfindet, und von mir bereits je anga für anga einzeln mit= getheilt ist (16, 257 fg.). Wir sahen auch bereits (16, 284 fg. 349. 352. 361. 363, oben p. 3), dass sie dort als eine secundäre Zuthat erscheint, dass hier in mehreren Fällen unbedingt die älteren Lesarten vorliegen, dass endlich da, wo in den redactionellen Einschüben in den anga auf diese Aufzählung verwiesen wird, sogar in anga 4 selbst, dieselbe aus der Nandî, nicht aus anga 4, citirt wird. Für diese Citate gilt somit die Nandî entschieden als die Quelle dafür, nicht das vierte angam. -- Freilich, ob die hiesige Darstellung demnach wirklich direct als die Quelle an= zusehen ist, aus welcher die in anga 4 geflossen ist, scheint mir trotz dessen doch noch fraglich. Denn es liegen immerhin (ganz abgesehen davon, dass anga 4 viel ausführlicher ist) im Einzelnen des gemeinsamen Bestandes so erhebliche Differenzen vor, dass diese Annahme ihre Schwierigkeiten hat. Man müsste denn etwa annehmen, dass diese Differenzen sich in anga 4 erst secundär,

41. nandi; detaillirte Darstellung der 12 anga darin, resp. in anga 4. 19

nach erfolgter Herübernahme, eingestellt haben. Ebenso gut aber könnte man ja doch auch annehmen, dass beiderorts eine gemeinsame, nicht mehr vorhandene Quelle benutzt ist. - Schliesslich macht im Uebrigen die ganze Darstellung auch in der Nandî selbst fast den Eindruck, auch dá erst eine secundäre Einfügung zu sein. Der Umstand, dass auch sie ja doch höchst wundersame, rein phantastische Angaben enthält, cf. vor Allem die Angaben bei anga 6 und anga 12, lässt sich zum Wenigsten mit denjenigen Ueberlieferungen, welche die Nandî als das Werk des Devarddhigani, des angeblichen Redacteurs des ganzen Siddhânta hinstellen, nur schwer in Einklang bringen. Der würde doch wohl etwas nüchterner, bestimmter sich ausgedrückt, und sich schwerlich solche ungeheuerlichen, rein ins Blaue hinein gemachten Angaben erlaubt haben! Es mag hierbei immerhin auch noch darauf hingewiesen werden, dass das Påkshikasûtram von dieser detaillirten Inhalts- und Um= fangs-Angabe<sup>1</sup>) über die 12 anga keine Notiz nimmt, son= dern sich auf die Aufzählung ihrer 12 Namen beschränkt<sup>2</sup>).

Auch die an die Einzeldarstellung der 12 anga sich anschliessenden allgemeinen Betrachtungen über das duvålasamgam ganipidagam finden sich hier, und zwar gánz ebenso wie in anga 4, vor, s. oben 16, 868. 869. — Den Schluss machen hier sodann fünf kârikâs mit Angaben über die richtige

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) aus welcher ich im Uebrigen hier noch speciell die Erwähnung des Namens Bhaddabåhu bei anga 12, s. 16, 360. 367, moniren will; und zwar ist bemerkenswerth, dass derselbe dabei auf éiner Stufe, wenn auch an letzter Stelle, mit den Namen Dasåra, Baladeva, Våsudeva, Harivansa, somit anscheinend ebenfalls bereits in mythischem Lichte erscheint.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) dieselbe wird auch hier in gleicher Weise wie die frühere, s. oben p. 10. 18, eingeleitet durch: namo tesim khamåsamananan jehim imam väiyam duvälasamgam ganipidagam, tam jahå..., und schliesst resp. auch in gleicher Weise: savvehim pi eyammi duvålasamge ganipidage bhagavamte sasutte...

<sup>2\*</sup> 

Erlangung des suanâṇam; die letzte lautet: suttattho khalu padhamo, vîo nijjutti(l)-mîsio bhaṇio | taïo niravaseso, esa vihî hoi aṇu oe || 5 || Und zwar führt, nach Leumann, bereits der in Bhag. 25, 3 befindliche Hinweis auf diese ganze Darstellung diesen Vers gerade (mit s. Erwähnung der nijjutti) als Schluss derselben an (*jáva* suttattho ... aṇu oe).

Hieran knüpfen sich dann noch einige Angaben, welche der Verf. der avacuri nicht berücksichtigt, womit dieselben denn wohl als hier erst später hinzugefügt markirt werden, unbeschadet übrigens ihres etwaigen eignen höheren Alters; ein Abschnitt in Prosa nämlich über die anunnâ, anujnâ, mit einer nochmaligen Aufzählung der Namen der 12 anga und einem Hinweis auf Usabhasena, als den Ersten, von dem die anunnâ ausgegangen (s. p. 15).

Der mir vorliegende Commentar (avacuri) eines Anonymus ist nur kurz. Die Calcuttaer Ausgabe enthält nach Leumann den Commentar des Malayagiri. Wir haben im Uebrigen eine Nandivritti schon mehrfach citirt gefunden, s. 16, 353. 354 (Vicârâmritasamgraha). 360 (Abhayadeva), die Citate daraus resp. theils in Prâkrit (gâthâ), theils in Sanskrit. Und zwar schreibt Sarvarâjagani im Schol. zum Ganadharasârdhaçata (s. 16, 371. 458) dem alten Haribhadra (+ an= geblich 75 Jahre nach Devarddhigani) eine nandivritti zu, während der Verf. des Vicârâmritasamgraha eine dgl. auch schon dem um noch etwa 50 Jahre älteren Umâsvâmivâcaka (s. 16, 371. 372) zuzutheilen scheint; es heisst nämlich bei ihm (fol. 3ª des hiesigen Mspts.): tathå cå "ha bhagavân Umâsvâmivâcakah: samyagdarçanajnânacâritrâni mokshamârga iti Namdivrittau, vâcakaçabdaç ca půrvagataçrutadhare růdho, yathå: půrvagatam sůtram anyac ca vineyân vâcayamtî 'ti vâcakâh, Namdivrittau:

Digitized by Google

41. nandi; alte Comm., - 42. Aņuyogadārasuttam; āvassayam. 21

vådî ya . . (s. 16, 353<sup>n</sup>). Für das Alter der Nandî sind diese Angaben über só alte Commentare immerhin von Bedeutung.

XLII. Das Anuyogadvârasûtram. Eine aus anuoga, Fragen, und den dazu gehörigen Antworten bestehende encyclopädische Uebersicht über alles mögliche Wissenswerthe<sup>1</sup>). In Prosa, aber unter vielfacher Bei= mischung von gâthâs. Ohne äussere Unterabtheilungen, aber durchaus schematisch gegliedert.

Auch hier handelt es sich wie in der Nandî zunächst um das nânam. Und zwar beginnt der Text gleich von vorn herein mit Aufzählung derselben fünf Formen des nâna, die wir auch dort finden: âbhinibohiya<sup>o</sup>, suya<sup>o</sup>, ohi<sup>o</sup>, manapayyava<sup>o</sup>, kevala<sup>o</sup>. Hier ist es resp. speciell die zweite Form, das suyanânam, çrutajnânam, um die es sich im weiteren Verlaufe handelt. Die Unterabtheilung desselben geschieht auch wieder mittelst derselben Namen, wie in N, hier jedoch in etwas anderer Abstufung (s. p. 11). Es zerfällt nämlich hier zunächst in: amgapavițtham und in amgabâhiram<sup>2</sup>), Letzteres sodann in kâliyam und ukkâliyam, und wieder Letzteres in âvassayam und âvassayavaïrittam.

Hier, im An., handelt es sich resp. nur um das âvassayam. Und der Autor erklärt, dass er (der eigent= liche Grund ist nicht recht ersichtlich) dasselbe nach fol= genden vier Beziehungen erläutern wolle: âvassayam nikkhivissâmi, suam (crutam) ni°, khamdham ni°, ajjh= ayanam ni°. Nach einer dazwischengefügten kârikâ geht er resp. zunächst zur Darstellung des âvassayam an und für

an account of the method of defining and explaining the Sastras, Kash.
 eine Aufzählung der angabähira-Texte liegt leider in An. nicht vor.

sich über, und zwar als caüvviham, nämlich als nâmâ°, tha= vanâ°, davvâ°, bhâvâ°, wobei er letztere beide weiter je als: âgamao und no-âgamao scheidet. Zum Schluss werden die Synonyma (egatthiyâ nânâghosâ nânâvamjanâ nâ= madhiyyâ) dafür wie folgt angegeben : âvassayam<sup>1</sup>), avassa= karaniyyam, dhuvaniggaho, visohî ya | ajjhayanachakkavaggo não ârâhanâ maggo || samanena sâvaena ya ava= ssakâyavvayam havaï jamhâ | amto aho-nisassa ya tamhâ âvassayam nâma || Die hier vorliegende Bezeichnung als ajjhayanachakkavagga weist wohl unbedingt auf einen bestimmten, in 6 adhyayana zerfallenden Text hin und ist resp. dárunter dann wohl dasselbe zu verstehen, was wir in der Nandî, oben p. 11, als die sechs Arten des âva= ssayam aufgezählt fanden, und was wir auch hier sofort (s. p. 23. 24) wiederfinden werden. Es führen nun freilich díese Namen sowohl wie die hier vorliegenden übrigen Synonyma für åvassaya sämmtlich auf das ethisch-rituelle, resp. disciplinarische Gebiet, während doch unser Text hier dieses Gebiet gerade nur ganz gelegentlich streift.

An die Aufzählung der Synonyma für das åvassayam schliessen sich sodann die beiden folgenden jener vier Abschnitte, das suyam und der khamdha, für welche theils dieselben Gruppen und Untergruppen aufgeführt werden, wie für das åvassayam, theils ebenfalls eine Aufzählung je der betreffenden Synonyma den Schluss macht. Und zwar lautet der die Synonyma für das suyam enthaltende



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Metrum gestört; wohl raņiyya ohne Casusendung zu lesen? andere Lesart ist: âvassayam âvassayakara°. — Aus dem Schol. hebe ich Folgendes heraus: sâmâyikâdi - shadadhyayanakalâpâtmakatvâd adhyayanashadvargah; tathâ abhipretârthasiddhah samyag-upâyatvân nyâyo, mokshârâdhanâhetutvâd ârâdhanâ, tathâ mokshapuraprâpakatvâd eva mârgah; — ahorâtrasya madhye.

Vers: sua-sutta-gamtha-siddhamta-sâsane ână vayana uvaese | pannavanâ âgame a egatthâ payyavâ sutte<sup>1</sup>) ||, für kham= dha dagegen: ganakâe a nikâe khamdhe vagge taheva râsî a | pumje pimde niare samghâe âula samûhe || Die ersteren Namen für: heiliger Text beziehen sich somit auf den Inhalt, die zweiten auf den Umfang. Hierbei findet sich nun im Uebrigen bei der einen Unterabtheilung von khamdha, dem no-âgamao bhâvakhamdhe, dafür (se kim tam no-â°) die Erklärung: eesim<sup>2</sup>) ceva sâmâiya-m= -âiyânam chanham ajjhayanânam samudăyasamitisamâ= gamenam âvassayasuabhâvakhamdhe labbhate, se tam no--âgamao bhâvakhamdhe; danach wird darunter also an= scheinend die Verbindung der Gesammtheit aller der oben aufgeführten sechs adhyayana des âvaçyaka, sâmâyika etc., verstanden.

Der letzte endlich dieser vier das âvassayam zu erläutern bestimmten Abschnitte, der das ajjhayanam ex professo betrifft, beginnt zunächst mit der Einzel-Aufzählung dieser sechs ajjhayana. Und zwar wird<sup>3</sup>) zuerst eine kârikâ vorangeschickt (dieselbe, die wir schon von païnna 1

<sup>1)</sup> zwischen âņa, âjnâ und vayaņa hat eine Handschrift noch utti, was aber das Metrum stört; uktir vacanam vâgyogah Schol.; statt sutte, sûtravishaye, erwartet man sue, çrute, was aber nicht zum Metrum passt.

<sup>2)</sup> sâmâdiamâdîņam (!) A; esbâm eva prastutāvaçyakabhedânâm sâmâ= yi kâdînâm shannâm adhyayanânâm samudâyah, samudâyasya samiti(r) nairamtaryena milanâ, . . samâgamas, tena nishpanno ya âvaçyakaçrutaskamdhah sa bhâvaskamdha iti labhyate.

<sup>3)</sup> âvassayassa ņam ime atthâhigârâ bhavamti, tam: sâvajjajoga: viratî ukkittană guņavato a padivattî | khaliassa nimdanâ vaņa-tigicchă guņadhâranâ ceva || âvassayassa eso pimdattho vannio samâsenam | etto ekkekkam puņa ajjhayanam kittaïssâmi || tam: sâmâiam, caŭvîsathati, vam: daņayam, padikkamanam, kâussaggam paccakkhânam; tattha padhamajjh: ayaņam sâmâiam, tassa nam ime cattâri anuogadârâ, tam: uvakkame, ni: kkheve, anugame, naye.

her kennen, s. 16, 433<sup>n</sup>, wohin sie etwa direct von hier aus, oder aus gemeinschaftlicher Traditions-Quelle?, gelangt sein wird), welche den Inhalt eines jeden von ihnen kurz umschreibt. Danach folgen dann nóchmals ihre sechs Namen, wie in der Nandî. Und hierauf wird dann das erste derselben, das sâmâiam, speciell als dásjenige bezeichnet, um das es sich hier, im An., handele. Es werden ihm resp. vier anuogadârâ, Rubriken für bezügliche Fragen, zugewiesen: uvakkame, nikkheve, anugame, naye, unter welche vier Rubriken sich dann fortab der Inhalt des weiteren Textverlaufes vertheilt, so zwar, dass der uvakkame dabei den Löwen-Antheil für sich in Anspruch nimmt. In einer der mir vorliegenden Handschriften, ms. or. fol. 762, = A, welche 56 foll. umfasst, kommen ihm die foll. 5<sup>a</sup> bis 53<sup>b</sup> zu (auf 1<sup>b</sup> bis 5<sup>a</sup> ist das Bisherige enthalten), während nikkheva drei Blätter, bis 56<sup>b</sup>, anugame zehn Zeilen auf 56<sup>b</sup>, und nae gar nur deren sechs umfasst.

Schon oben (p. 22) wies ich auf die Incongruenz hin, die zwischen den Namen der sechs åvaçyaka-Gruppen und dem factischen Inhalt unseres sie angeblich behandelnden Textes hier besteht. Diese Incongruenz, die durch die obige für ein jedes von ihnen speciell gegebene Inhaltsangabe noch gesteigert wird, ist eine só grosse, dass ich mich vergebens nach einer Lösung des Räthsels umsehe, wie sich unser Text hier als eine Behandlung des ersten derselben, des sâmâiyam, resp. der sâvajjajogavirati, ausgeben kann<sup>1</sup>). Derartiges wird hier in der That nur sehr flüchtig berührt, und sind es vielmehr ganz andere, theils specielle, dog=



in dem atthåhigåra-Abschnitt des uvakkama wird sogar in einer Handsschrift anscheinend der Inhalt sämmtlicher sechs ajjhayana dem såmåiyam allein zugeschrieben! in Wahrheit jedoch ist dem nicht so, s. p. 37<sup>n</sup>.

42. anuoga°; sâmâiam, in 4 dâra: uvakkama, nikkheva, anugama, naya. 25

matisch-speculative, theils ganz allgemeine, kosmologischanthropologische, ja auch sprachlich-literarische Themata, die hier verhandelt werden.

Es muss im Uebrigen noch, auch ganz abgesehen von diesem Umstande, rein an und für sich befremden, dass gerade das Wort sâmâiya als Name des ersten âvaçyaka verwendet wird, da wir dasselbe ja von den anga her in einer ganz anderen Bedeutung, als Name nämlich des ersten anga, dessen Inhalt seinerseits ja freilich durch: sâvajjajogavirati ganz wohl zu bezeichnen wäre, gebraucht finden. Die doppelte Verwendung eines und desselben Wortes zur Bezeichnung zweier verschiedener termini tech= nici nimmt eben billig Wunder. S. 16, 248 fg. 342 fg.

In den Rubriken: uvakkama etc. ist denn nun hier ein höchst mannichfaltiger, zum Theil höchst interessante Daten enthaltender Inhalt in der wunderlichsten Form eingeschachtelt, kann man sagen. Denn die Angaben gehen höchst willkürlich durcheinander, und sind nur rein äusserlich durch einen durchgehenden rothen Faden, nicht durch innere logische Beziehungen mit einander verbunden. Es wird resp. dabei Alles, nach der im Siddhânta nun einmal durchweg üblichen Weise, in Gruppen und Species, diese wieder in Unterspecies etc. eingetheilt. Der uva= kkama z. B. zerfällt in ånupuvvî (in A auf fol. 5ª bis 15<sup>b</sup>), nâmam (bis 27<sup>a</sup>), pamânam (bis 51<sup>b</sup>), vattavvayâ (bis 52<sup>a</sup>), atthâhigâra (ib.), samavayâra (bis 53b). Und die ânupuvvî ihrerseits z. B. zerfällt in: nâmânupuvvî, thavanâ°, davvâ°, khettâ°, kâlâ°, ukkittaņâ°, gaņaņâ°, samthâņâ°, sâmâyârî-â°, bhâvânupuvvî.

So lasse ich denn nun hier, nach der Reihenfolge des Textes, ohne mich aber um seine Schablonen mehr zu küm= mern, als zur Markirung der Stelle, wo sich die betreffende Angabe findet, nöthig ist, zunächst einige der interessanteren Daten, die sich darin vorfinden, folgen, und gebe zum Schluss dann ein Resumé der literargeschichtlichen Folgerungen, die sich daraus ergeben. Ich schicke nur noch voraus, dass die Nominative Sgl. Masc. 1. Decl. bald auf e, bald auf o lauten, dass resp. in den Versen der Nomin., ja die Casus-Formen überhaupt vielfach rein durch das Thema (bei Femininen sogar unter Verkürzung des thematischen â, î, û) vertreten wird.

Eine Species des davvåvassayam (A2<sup>b</sup>) wird getheilt in: loiyam, kuppåvayaniyam und louttariyam. Ersteres wird auf die Gepflogenheiten der proceres, die in der von den anga her bekannten solennen Aufzählung: je ime râî-"sara--talavara-kodambiya<sup>1</sup>)-mâdambiya-ibbha-setthi-senåvaï--satthavâhapabhiiu<sup>2</sup>) erscheinen, bezogen. Das kuppåvaya= niyam sodann umfasst das Treiben der verschiedenen, nicht dem Jaina-Glauben angehörigen Secten in folgender Aufzählung: je ime<sup>3</sup>) caraga-cîriya-cammakhamdiya-bhicchamdaga= -pamduramga-Goyama-govvaïya-gihidhamma-dhammacim=

3) dhâţi(?)vâhakâh samto ye bhikshâm caramti te carakâh; rathyâpatita: cîraparidhânâç cîrikâh; carmaparidhânâç carmakhandikâh; ye bhikshâm eva bhumjate na tu svaparigrihîtam godugdhâdikam te bhikshâţâh, Sugata: çâsanasthâ ity anye; pâmdurâmgâ bhasmoddhûlitagâtrâh; vicitrapâdapata: nâdiçikshâkalâpayukta-varâţakamûlikâdicarcitavrishabhakopâyatah (?) kana: bhikshâgrâhino Gautamâ(h; cf. Kanabhuj, Kanâda!); gocaryânukârino go: vratikâh, te hi »vayam api kila tiryakshu vasâma« iti bhâvanâm bhâva:



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) zu talavara s. 16, 38 fg. 313; kodambiya aus kuţamba, der älteren Form für kuţumba, s. Ind. Streifen 1, 284. Pañcadandach. p. 41; yasya pârçvata âsannam aparam grâmanagarâdikam nâ 'sti tat sarvataçchinnajanâçrayaviçesharûpam madambam ucyate tasyâ 'dhipatir mâdambikah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) . . muhadhoyana - damtapakkhâlana - tella - phaniha - siddhatthaya - hariyâ = liya - addâga - dhûva - puppha - mallagamdhatambolavattha - m - âiyâim davvâvassa = yâim karemti tati pacchâ râyakulam vâ devakulam vâ sabham vâ pavam (pra = pâm?) vâ ârâmam va uyyânam vâ niggachamti.

42. apuoga°; die proceres; fremde Secten u. Götter; falsche Asketen. 27

taga-aviruddha-viruddha-vuddhasâvagapabhiyaŭ pâsam= datthâ, und bezieht sich resp. darauf, dass dieselben: Im= dassa vâ Khamdassa vâ Ruddassa vâ Sivassa vâ Ve= samanassa vâ devassa vâ nâgassa vâ jakkhassa vâ bhûyassa vâ Mugumdassa vâ Ayyâe vâ Koṭṭakiriyâe vâ<sup>1</sup>) uva= levana - sammayyanâ - "varisana - dhûvapupphagamdhamallâi= yâim davvâvassa yâim karemti. Das loguttariam end= lich wird auf die nur äusserlichen Jaina-yogin bezogen: je ime samanagunamukka-jogî chakkâyaniranukampâ hayâ iva uddâmâ gayâ iva niramkusâ ghaṭṭhâ maṭṭhâ tuppoṭṭhâ<sup>2</sup>) pam durapadapâuranâ<sup>3</sup>) jinânam anânâe(anâjnayâ) sac= chandam vihariûnam ubhayo-kâlam âvassagassa uvaṭṭhamti.

yamto gobhir nirgachamtíbhih saha nirgachamti sthitâbhis tishthamti âsînâbhir upaviçamti bhumjânåbhis tathai 'va triņapattrapushpaphalâdi bhumjate, tad uktam: gâvîhi samam niggamapavesathânâsanâi pakarimti | bhumjamti jahâ gâvî tirichavâsam vibhâvamtâ ||; grihasthadharma eva çreyân iti .. grihis dharmâs, tathâ ca tadanusâriņâm vacah: grihâçramasamo dharmo na bhûto na bhavishyati | tam pâlayamti ye dhîrâh, klîvâh pâshamdam âçritâ iti ||; Yâjnavalkyaprabhritirishipranîtadharmasamhitâç cimtayamti . . dharma: cimtakâh; devatâ-kshitiça-mâtâpitri-tiryagâdînâm avirodhena vinayakâritvâd aviruddhâ vainayikâh; puņyapâpaparalokâdyanabhyupagamaparâ akriyâvâs dino viruddhå(h), sarvapåshamdibhih saha viruddhacâritvåt; prathamam evå "dyatîrthakarakâle samutpannatvât, prâyovriddhakâle dîkshâpratipatteç ca vriddhâs tâpasâh; çrâvakâh brâhmaņâh ..; anye tu vriddhaçrâ: vaka ity ekam eva padam vråhmanavåcakatvena vyåcakehate (an Buddha, s. Bhag. 2, 214, also nicht zu denken! auch lesen AC<sup>2</sup>R vuddha, nur BC<sup>1</sup> haben vuddha); pâshamdam vratam, tatra tishthamtî 'ti pâshamdasthâh; - zu Goyama fg. s. Aupap. § 73. Vgl. im Uebrigen Cap. 15 in Varâha: mihira's Brihajjâtaka (pravrajyâyogâdhyâya), resp. Laghujât. 9, 12 (diese Stud. 2, 287, wo auch: vriddhaçrâvaka.

<sup>1</sup>) Mukumdo Baladevah; Åryå praçâmtarûpâ Durgâ; sai 'va mahishâz rûdhâ tatkuţţanaparâ Koţţakriyâ; atro 'pacârâd imdrâdiçabdena tad âyaz tanam apy ucyate; — dieselbe Reihe von Göttern, ausser Mukunda, auch in der Bhagavatî 3, 1, 66, s. meine Abh. 2, 113. 1, 439.

<sup>2</sup>) s. 16, 161 bei Hâla 459 Bhuv.

<sup>3</sup>) dies tritt allem Anschein nach gégen die Zugehörigkeit des Textes zu den Çvetâmbara ein, weist ihn resp. den digambara zu [cf. Bhag. 2, 187<sup>n</sup>. 321, wo ich die Stelle übrigens theilweise unrichtig verstanden habe]. Bei dem bhâvâvassayam (geistige Uebungen) heisst es bei der gleichen Eintheilung in Bezug auf das loiyam: puvvanhe Bhâraham, avaranhe Râmâyanam<sup>1</sup>); und für das kuppâvayaniyam wird von denselben Secten wie oben (caragacîriya°) gesagt, dass sie: ijja-'mjali-homa-japa-umdu= rukka-namukkâra-m-âiyâim bhâvâvassayâim karemti<sup>2</sup>). Das davvasuyam wird theils<sup>3</sup>) als pattaya-potthaya= lihiyam bezeichnet, theils als amdayam, vomdayam, kîda= yam, vâlayam, vakkayam.

Für das loiyam no-âgamao bhâvasuyam werden die von mir schon Bhag. 2, 248 angegebenen Werke der brahmanischen Literatur aufgeführt, s. oben p. 9, wo dieselbe Liste, nur noch etwas ausführlicher, aus der Nandî mit-

<sup>2</sup>) ijyâ yâgah, athavâ deçîbhâshâyâm ijje 'ti (ishteti B) mâtâ (!), tasyâ namaskâravidhau..; umdurukka tti deçîvacanata umdu mukham, rukkam vrishabhâdiçabdakaranam, devatâdipurato vrishabhagarjitâdikaranam. — B hat auch im Text iţţhamjali; offenbar auf Grund einer Verwechselung der Ligatur shţ, shv mit jj, s. 16, 2<sup>n</sup>; ijja, mâtâ geht wohl entweder auf µyaj oder auf âryâ zurück.

3) pat(t)rakâņi talatālyādisambamdhīni, tatsamghātanishpannās tu pu = 🗉 stakās, tataç ca patrakâņi ca pustakāç ca, teshu likhitam; athavâ potam vastram (s. 16, 155) pa(t)trakâni ca teshu likhitam; — amdayam hamsagabbhâdi; hamsah patamgah, garbhas tu tannivartitakoçikâro . . tadutpannam sûtram amdajam ucyate; âdiçabdah svabhedaprakhyâpanaparah; — vomda: yam (bo° R, po° A) karpasa-m-adi, s. 16, 111; vomdam vamanîphalam tasmâj jâtam vomdajam; phalahî vamanî, tasyâh phalam phalaham karpâsa: crayakoçakarûpam; — kîtâj jâtam kîtajam sûtram; ist fünferlei: patte patta sûtram (ausführliches Citat aus der vriddhavyâkhyâ), Malae Malayavisha= votpannam, amsue, Cinamsue Cinavishaye, kimirage; - lomabhyo jâtam vâlajam; ist fünferlei: unnie aurņikam, utthie aushtrikam, miyalomae, kutave (ko°) umdururomanishpannam, kittise ûrpâdînâm yad uddharitam; -- vakka: yam (vågayam A) saņa-m-âdi valkajam, tatrā 'tasîsûtram Mâlavakādiprasiddham. - Ueber die Beziehung dieser Stoffe aus Flaumfedern, Baumwolle, Seide (von Malaya und von China), Haar (Wolle, Pelz), Pflanzen (Hanf, Flachs) zu dem çrutam ist zwar direct nichts angegeben; es bandelt sich wohl aber, wie bei pattaya°, um ihre Verwendung als Papier etc. bei Mss.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> s. Bhag. 2, 248<sup>n</sup>, meine Abh. über das Råmåy. p. 34; loke hi Bharata-Râmâyanayor vâcanam çravanam vâ pûrvâparâhnayor eva rûdham.

42. anuoga<sup>e</sup>; Secten-Dienst; Schreibstoffe etc.; Grammatisches (Sanskrit). 29

getheilt ist; — für das louttariyam dgl. tritt das duvâlasamgam ganipidagam ein, unter Aufzählung der Namen von âyâra bis dițțhivâa (anga 5 als vivâhapannatti).

Bei der khettåņupuvvî werden die einzelnen Gruppen des aholoe (Rayaņappabhâ bis Tamatamappabhâ), tiriyaloe (Jambuddîve bis Sayambhuramaņe), uddhaloe (Sohamme bis Îsîpabhârâ) aufgezählt; — bei der kâlâņu<sup>o</sup> desgl. die Zeittheilungsstufen von samae an bis savvaddhâ, und zwar handelt es sich hierbei, wie sich aus einer nochmaligen Behandlung des Gegenstandes an einer späteren Stelle (s. p. 34. 37) ergiebt, um Steigerungen, nicht um 10, sondern um 84, s. Bhagav. 1, 427, oben 16, 268. 411. 412. — Bei der ukkittaņâņu<sup>o</sup> liegt eine Aufzählung der 24 Jina vor.

Unter namam finden wir allerhand sprachliche, grammatische etc. Angaben. Und zwar tritt hierbei mehrfach die directe Abhängigkeit von der sanskritischen Literatur darüber klar zu Tage. So erscheinen als Beispiele eine silbiger Wörter vier dgl.: hrîh crîh dhîh strî só, in Sanskritform, offenbar, weil sie, cf. Pingala's chandas 1, 12. oben 8, 217. 218, in der Sanskrit-Grammatik als solenne (murdhabhishikta-)Beispiele verwendet wurden. Auch von den weiter folgenden, zum Theil metrischen Genus-Regeln, resp. Angaben über Auslaut der Nomina (å, f, û, o und am, im, um), über samdhi (âgama, lova, pagadi d. i. prâ= kriti, und vikâra), und über die fünferlei Wortklassen, die es giebt, erscheinen theis einige der Namen selbst (so nâmikam, naipâtikam, âkhyâtikam, aupasargikam, micram), theils wenigstens die dazu gehörigen Beispiele<sup>1</sup>) direct in Sanskrit. Und dabei passirt denn dem heiligen Autor amü-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) so bei sam dhi: àgam e nam... padmâni payâmsi, lovenam... te atra te 'tra, pațo atra pațo 'tra, payatie... agni etau, pați imau, çâle ete, mâle ime, vikărenam... dam dassa agram dam dâgram, să âgatâ săgatâ,

sant genug ein kleiner Donat-Schnitzer. Er führt nämlich unter den samdhi-Beispielen auch: vadhû ûhate vadhûhate an; das Sanskrit kennt aber keinen Nominativ, resp. überhaupt keine Form: vadhû, der Nomin. heisst vadhûs.

Bei einer Unterspecies von chanâme (shaņ°) werden theils die zwölf amga nochmals einzeln aufgezählt (anga 5 wiederum als vivâhapannatti), dabei resp. auch die nava= puvvadhara jáva coddasapuvvadhara erwähnt (s. Bhag. 2, 318), theils wird unter allerhand Luft- und Himmelserschei= nungen auch der Mond- und Sonnen-Finsternisse ge= dacht<sup>1</sup>).

Unter sattanâme finden sich sehr eingehende, mit allerhand gâthâ durchzogene Angaben über die sieben svara<sup>2</sup>), — unter atthanâme desgl. über die acht Casus (vibhatti), — unter navanâme über die neun dichterischen (kavva-)rasa. Und zwar werden die letzteren je durch eine entsprechende gâthâ erläutert; s. oben 16, 154-58.

Bei einer Unterspecies von dasanâme, dem khetta= samjoga, werden folgende Länder aufgezählt: Mâgahae, Mâlavae, Sorațțhae, Marahațțhae, Kumkanae, Ko= salae. Wenn dabei die beiden ersten Namen an die her=

2) s. meine Abh. über das Pratijnäsütram p. 109. 110.

dadhi idam dadhîdam, nadî îhate nadîhate, madhu udakam madhûdakam, vadhû (!) ûhate vadhûhate — ferner nach Aufführung der 5 Wortklassen in Sanskrit dazu die Beispiele: açva iti nâmikam, khalv iti naip., dhâvatî 'ty âkhy., parî 'ty aup., samyata iti miçram.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) abbhá ya abbharukkhâ samjhâ gamdhavvanagarâ ya ukkâ vâyâ disâ: dâghâ vijjû gajjiam nigghâya jûvâ, jakkhâlittâ. (yakshâdîptakâni, nabhodriçya: mânâgnipiçâcâh) dhûmiả mahiâ (dhûmikâh mahikâh) raugghâyâ (raja-udghâtâh, rajasvalâ diçah) cam dovarâgâ sûrovarâgâ camdaparivesâ sûrapa° padi: camdayâ padisûrayâ, imdadhauû, udagamachâ (°matsyâh, indradhanuhkham: dâni) kavihasiâ (kapihasitâny akasmân nabhasi jvaladbhîmaçabdarûpâui) amohâ (amoghâh sûryabimbâd adhah kadàcid upalabhyamânaçakaţoddhisamsthitaçyá: mâdirekhâh) vâsâ . . Die gleiche Aufzählung findet sich übrigens, nach Leumann, auch schon Bhagav. Ed. p. 224 und in añga 3, 10.

42. anuogaº; 9-14 puvva; meteorolog.; geograph.; nâksh.-Namen. 31

vorragende Stellung erinnern, welche Magadha und Mâ= lava zu einer bestimmten Zeit in Indien überhaupt ein= genommen haben, s. Ind. Streifen 1, 309. 344, so weisen die beiden folgenden Namen<sup>1</sup>) wohl speciell auf das eigentliche Gebiet des Jainathums hin? Es ist im Uebrigen die Be= schränkung auf diese 6 Namen gegenüber den 16 in anga 5 und den  $25^{1/2}$  in upânga 4 aufgeführten dgl. immerhin von Bedeutung. Sie beruht wohl eben auf wirklich gegenwärtiger Kenntniss, während bei jenen Listen eine solenne, tradi= tionell-literarische Grundlage nicht zu verkennen ist.

Bei einer anderen dgl. Unterspecies, dem thavanå= pamâne, resp. einer Erörterung über siebenerlei Arten von Namenbildung werden die 28 nakkhatta noch mit krittikå beginnend, wenn auch bereits mit ihren secundären Namen (pussa, jetthâ, mûla, savana, dhanitthâ, bhaddavayâ) aufgeführt, cf. oben 10, 285. 16, 268. 415. Es handelt ' sich dabei resp. um die Bildung von acht verschiedenen Namensformen daraus, der einfach patronymischen nämlich für den je unter einem bestimmten nakshatra Geborenen, sodann der Namen auf: dinna, dhamma, samma (çarman), deva, dâsa, sena, rakkhia<sup>2</sup>), also z. B.: kattia, kattidinna (kitti°), kattidhamma, kattisamma etc. Und ebenso denn auch um die gleichen Bildungen aus den Namen je ihrer 28 Gottheiten<sup>3</sup>), also aggie, aggidinne, aggidhamme etc. Hieraus geht denn eo ipso eine sehr grosse Beliebtheit dieser Art von Namen für die Abfassungszeit des Textes selbst, oder besser wohl für die Zeit der hierbei von ihm benutzten Quellen hervor, und damit denn für diese wieder ein

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) zu Soratthae cf. Kalpas. Theràv. 9.
 <sup>2</sup>) die Namen auf °bhúti gerade, cf. Imda<sup>0</sup>, Aggi<sup>0</sup>, Vâyu<sup>0</sup>, fehlen, sonderbar genug!
 <sup>3</sup>) ahi budhnya erscheint hierbei als vivaddhi (!), cf. vividdhi in añga 3 (oben 16, 268); Beides Formen, die noch um ein gut Theil corrumpirter sind, wie das abhivaddhi (°vuddhi) der Sûryaprajnapti, s. diese Stud. 10, 295.

gewisses synchronistisches Moment (s. p. 40), da ja diese nåkshatra-Namen speciell in der Zeit der grihyasûtra, resp. auch schon Pâṇini's, besonders beliebt gewesen zu sein scheinen, s. meine Abhandlung über die nakshatra 2, s17 fg. — Als Beispiele von patronymischen kula-Namen werden Ikkhâge (Aikshvâka), Nâye (das kulam Mahâvîra's) und Koravve angeführt. — Als pâsaṇḍa erscheinen in gleicher Beziehung: samaṇe paṃḍaraṃge, bhikkhû, kâvâlie, tâvase und parivvâyae, s. Bhag. 2, 213<sup>n</sup>. Und zwar erklärt der Schol. theils bhikkhû durch: Buddhadarçanâçritaḥ, theils giebt er für samaṇa jene fünffache Gliederung: niggaṃ= tha-Sakka(Çâkya)-tâvasa-geruya-âjîvâ an, die auch Abhayadeva kennt, s. 16, 281<sup>n</sup>; die pâṃḍurâṃga setzt er im Uebrigen hier (anders oben p. 26) mit den naiyâyika in Bezug.

Unter bhâvapamâna, als Species von pamânanâma, wird zunächst von der Composition gehandelt, und zwar werden sie ben Formen derselben aufgeführt, wobei die Beispiele zu der ersten Form wiederum (s. p. 29.30) in Sanskrit erscheinen, nämlich: 1. damda, Beispiele: damtâc ca oshtham ca damtoshthau, stanau ca udaram ca stanodaram, . . vastra= påtram, ... acvamahishau, ... ahinakulam, 2. bahuvvîhi, 3. kam = madhâraya, 4. digu, 5. tappurisa, 6. avvayîbhâva, und - 7. ekasesa, der Plural nämlich (Dual giebt es ja nicht) als eine Zusammenfassung mehrerer Einer. - Auf die Composita folgen die taddhita, in achtfacher Gliederung nach den Bedeutungen: kammam 1 sippa 2 siloe 8 sam= joya 4 samîvao 5 a samjûhe 6 | issariâ 7 'vaccena 8 ya taddhi= tanâmam tu atthaviham || Unter den je dafür angeführten Beispielen sind nun aber sonderbarer Weise fast ebenso viele primäre, wie secundäre Bildungen, ja sogarauch Com-

## 42. aņuoga°; pâsaņda; Composita, taddhita, dhâtu, nirutti. 83

posita (!) aufgeführt<sup>1</sup>); der Commentar erklärt dies eigenthümliche, wohl einfach eben auf Mangel an Sachkenntniss, cf. den Donat-Schnitzer oben p. 30, beruhende Factum wie folgt: ihs taddhitaçabdena taddhitaprâptihetubhûto 'rtho grihyate, tato yatrâ 'pi tunnâe tamtuvâe ity-âdau taddhitapratyayo na driçyate tatrâ 'pi taddhetus bhûtârthasya vidyamânatvât taddhitajatvam (doch wohl blos taddhitatvam) siddham bhavati. Von besonderem Interesse ist hierbei, dass der Schol. samjüha, samyütha durch gramtharacanâ erklärt, und dass somit die dazu im Text angeführten Beispiele als Namen von literarischen Compositionen aufzufassen sind. Damit erhalten wir nun: Taramgavatî, Malayavatî, Sattânusatthi (attâ°) und Bimdu als dgl. Namen! - Als dritte Gruppe unter bhâva= pamâna führt der Text: dhâtue auf und erklärt dies, und zwar wiederum in Sanskrit, in höchst überraschender Weise, wie folgt: bhû sattâyâm parasmaibhâshâ, edha vriddhau, spardha samharshe, gâdhri pratishthâlipsayor gramthe ca, bâdhri lodane, se 'ttam dhâtue. Hier liegt denn nun ganz einfach der Beginn von Pânini's dhâtus pâtha vor, s. Westergaard, Radices p. 344. - Als vierte Gruppe, niruttie, endlich wird ibid., resp. ebens falls wieder in Sanskrit, eine ganze Zahl von zum Theil höchst wunderlicher Etymologieen aufgeführt, nämlich: mas hyâm cete mahishah, bhramati ca rauti ca bhramarah,

Indische Studien. XVII.

3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) zu 1 taņahârae etc., — zu 2 vatthie, tunnâe, tamtuvâe etc., — zu 3 samaņe, mâhaņe, — zu 4 ranno sasurae sâlae, — zu 5 girissa samîve na: garam girinagaram, Vidisâe s. n. Vedisam, — zu 6 Taramgavaïkâre (in BR durchweg kârae), Malayavatti(vaï BR)kâre, sattâ(attâ BR)ņusaţthikâre, bimdu: kâre (cf. dharmabimdu, lokabimdu 16, 457), — zu 7 îsare talavare mâ: dambie ..., — zu 8 arahamtamâyâ, cakkavaţtimâyâ, Baladevamâyâ, Vâsu: devamâyâ.

muhur muhur lasati musalam, kapir iva lamvate thac (Varianten: ghatti, beti, sheti) ca karoti (patati ca fügen BC hinzu) kapittham, cid iti karoti khallam ca bhavati cikkkallam, ûrdhvakarna<sup>1</sup>) ulûkah, khasya mâlâ mekhalâ.

Unter pamâna, das in davva<sup>o</sup>, khetta<sup>o</sup>, kâla<sup>o</sup> und bhâva° zerfällt, werden die Maasse für Raum (Längen-, Trocken-, Flüssigkeits-Maasse) und Zeit in sehr detaillirter Weise erörtert, und zwar mehrfach unter Citirung längerer Stellen von alterthümlichem Gepräge, die in dialogischer Form die Belehrung des Goyama (durch Mahâvîra) darüber betreffen. Dabei u. A. auch eine sehr minutiöse Atomenlehre, s. Bhagav. 2, 265<sup>2</sup>). — Die Aufzählung der Zeitmaasse geschieht hier ganz wie vorher in der kâlânupuvvî, oben p. 29, und zwar beginnt hier eben drei Stufen nach dem fünfjährigen yuga die Steigerung je durch 84. -Bei einer Auseinandersetzung über paliovame (palyopama) ist eine lange Stelle aus der Pannavanâ (thiipaa) über die Dauer des Aufenthaltes der Wesen je in ihren verschiedenen Stadien eingefügt, und zwar in einigen Mss. in vollem Wortlaut, in den anderen nur mit dem Eingange und unter Bezeichnung als Citat von da her. - Bald danach wird eine Frage in sehr secundär aussehender Weise<sup>3</sup>) so eingeleitet: tattha nam codae (codakah, prerakah, prichakah) pannavayam (âcâryam) evam vayâsî, und nun folgen Fragen und Antworten in üblicher Weise, eingeleitet durch: atthi nam ..., und hamtâ! atthi. Im weiteren Verlauf tritt

1) ûrdhvakarņa . . . fehlt in R.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) wo uddhareau durch ûrdhvareau, saaha°, ussaaha° durch çlakshaa: çlakshaikâ, ucchlakshaa° zu übertragen ist; saaha kann auch für sükshma stehen, s. Hem. 1, 118 (wo freilich gerade: årshe suhumam). 2, 75. Hâla 782.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Leumann weist sie mir bei der Corr. auch schon in der Nandi nach,
s. NEd. p. 385; sie findet sich resp. auch in âv. nijj. s. p. 69.

42. anuoga"; Maasse für Raum u. Zeit; codae; agame; Padaliputta. 35

dann aber auch wieder der Dialog zwischen Goyama (und Mahâvîra) in alter Form, resp. eben wohl in Citaten, zu Tage.

Unter gunappamâna, der ersten Gruppe des bhâva= ppam., wird das nånagunap. als vierfach bezeichnet: pac= cakkhe, aņumâņe, uvamâņe und âgame. Letzteres zerfällt in loive und louttarie. Dem loiva wird Alles, was: annânîhim micchâditthiehim sacchamdabuddhimatis vigappiyam sei, zugetheilt, tam jahâ: Bhâraham Râmâ= yanam java (BCR, evam A) cattâri a vedâ samgo= vamgå; es wird somit hier auf die frühere Aufzählung, s. oben p. 9. 28, zurück verwiesen. Als loguttarie dagegen gilt: jam imam arahamtehim bhagavamtehim savvadarisîhim panîam duvâlasamgam ganipidagam, tam: âyâre jâva ditthivâe. — Es giebt indess auch noch andere Einthei= lungen für den ågama, so in suttâ°, atthå° und tadubhayå°, oder in attâ°, anamtarâ° und paramparâ° eigene, un= mittelbar erhaltene und überlieferte Lehre (s. oben 16, 216). - Das carittagunapamâne wird als fünffach bezeichnet: sâmâiacar., chedovatthâvaniacar. (AC, blos °tthâva BR) etc., und das såmåia car. wieder als zweifach: ittarie und âvakahie; s. Aupap. p. 38. 41, und Leumann im Gloss. dazu. Nach Leumann's Mittheilung geht diese Eintheilung übrigens schon auf Bhagav. 8, 2. 25, 7 zurück. Hier liegt denn wohl auch der Grund vor für den Namen der cheda= sutta? - Unter nayapamâne werden drei ditthamta, Beispiele, in denen ein »avisuddho negamo« vom Allgemeinen zum Speciellen geführt wird, resp. zum visuddhataro etc., schliesslich zum visuddho avancirt, sehr detaillirt auseinander gesetzt, und dabei erscheint Pådaliputta als Wohnort des Befragten (Devadatta, skr., nicht °dinna!),

resp. als im dâhiṇaḍḍha des Bharaha khetta gelegen 1). — Unter parimâṇasaṃkh(y)â wird das kâliasuaparim., d. i. hier offenbar die elf ersten aṅga<sup>2</sup>), dem diṭṭhivâa gegenüber gestellt. Es handelt sich dabei resp. zunächst um die Beiden gemeinschaftliche Eintheilung in <sup>8</sup>) (und Zāhlung der): payyava, akkhara, saṃghâya, pada, pâda, gâhâ, siloga, veḍha, nijjutti, aṇuogadâra, resp. von da ab um die Zählung der: uddesaga, ajjhayaṇa, suakkhaṃdha, aṃga im kâliasua, und der: pâhuḍa, pâhuḍiâ, pâhuḍa= pâhuḍiâ, vatthu im diṭṭhivâa. Nach dem 16, 354 fg. 361 aus aṅga 4, resp. der Nandî, Angeführten gehört die letztere Eintheilung übrigens nicht dem ganzen diṭṭhivâa, sondern nur den darin enthaltenen puvva an, für die sie denn

2) ebenso in Åvaçy. 8, 40 (unten p. 64); also eine ganz andere Terminologie als in N (p. 11) und im Eingang des An. selbst (s. p. 21), wo kâliya eine Unterabtheilung von anafigapavittha, resp. afigabâhira ist.

<sup>3</sup>) vedha, veshta, etwa Versgruppe?, nijjutti erklärender Abachnitt?, anuogadâra Paragraph? — tatra paryavâh paryâyâ dharmâ iti yâvat, tadrûpâ samkhyâ paryavasamkhyâ (was paryava als Vorstufe von akkhara hier bedeuten kann, ist mir nicht klar; an und für sich bedeutet es wohl die verschiedenen Gruppen des Alphabets?), sâ ca kâlikaçrute anamta: paryâyâtmikâ drashtavyâ, ekaikasyâ 'py akârâdyaksharasya tadabhidheyasya ca jîvâdivastunah pratyékam anamtaparyâyatvêt; evam auyatrâ 'pi bhâvanâ kâryâ; navaram (l) samkhyeyâny akârâdyaksharaşı; dvyâdyaksharasamyegâh samkhyeyâh samghâtâh; suptiñantâni samaya(?) prasiddhâni vâ samkheyâni padâni; gâthâdicaturthânçarûpâh samkhyeyâh pâdâh;...samkhyeyâ veshta: kâh; nikshepaniryukty-upodgbâtaniryukti-sêtwasparçikaniryuktilakshaşê trividhâ niryuktir (s. p. 38); vyâkhyopâyabhûtâni tatpadaprarûpanatâdîny (?) upakramâdîni vâ samkhyeyâny anuyogadvârâni. — Die Eintheilung in grantha wird hierbei nicht erwähnt, wenigstens eben nicht dieser Name dafür. An und für sich fällt derselbe ja mit siloga zusammen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) beiläufig bemerke ich, dass das zu Hem. 2, 150 angegebene Beispiel Mahura vva Pådaliutte påsåå zu den betreffenden Beispielen im Mahâbhâshya stimmt, s. diese Stud. 13, 880. Liegt hier etwa anch, cf. oben p. 33, eine directe Anlehnung vor? — Mathurâ spielt bei den Jaina gerade keine hervorragende Rolle, s. jedoch immerbin die speciellen Angaben im Eingang des Vicârâmritasamgraha über eine Mâthurî văcanâ (Skandilâcâryânăm abhimatâ).

42. anuoa°; kâliasua, ditthivâa; ujjusua; sâmâia.

auch anderweit, in den gelegentlichen Citaten daraus näm= lich, s. ibid., factisch vorliegt.

Unter vattavvayâ wird zunächst eine dreifache Theilung derselben in sasamayav. (sva°), parasamayav. und sasamayaparasamayav. vorgenommen. Als Beispiel für die zweite führt der Schol. eine Stelle aus dem zweiten anga, als Beispiel für die dritte eine anderweite Stelle ohne Angabe des Ortes an<sup>1</sup>). So der negamavavahâro. Aber der ujjusua, erklärt durch rijusûtra (°çruta!), d. i. der Orthodoxe, erkennt nur die beiden ersten vatt., resp. als berechtigt nur die erste allein an.

Der atthåhigåra-Abschnitt besteht nur<sup>2</sup>) aus der gåthå: såvajjajoga<sup>o</sup>, welche, s. p. 24, den Inhalt (attha) eines jeden der 6 ajjhayana des åvassaya angiebt.

Unter samoyâre, samavatâra, Aufzählung der Zeitstufen von âvaliyâ bis savvaddhâ, zum dritten Male (s. p. 29. 34).

In dem zweiten dåra, nikkheva<sup>8</sup>), kommt der Verf. u. A. nochmals wieder auf das såmåiam zurück, und schildert in mehreren Versen das Wesen des samana,

<sup>1</sup>) diese letztere Stelle lautet: âgâram âvasamtâ vâ ârannâ vâ pavvaïyâ idam darisanam âvannâ savvadukkhâ vimuccamtî 'tyâdi; dazu das Schol.: grihasthâh, âranyâ vâ tâpasâdayah, pravrajitâç ca Çâkyâdayah idam asmadîyam matam âpannâ âçritâh sarvaduhkhebhyo vimucyamta ity evam yadâ Sâmkhyâdayah pratipâdayamti tad evam parasamayavaktavyatâ, yadâ tu Jainâs tadâ svasamayavaktavyatâ, tataç câ 'sau svasamayaparasamayavaktavyato 'cyate.

2) er lautet: se kim tam atth°re? jo jassa ajjhayanassa atth°ro, tam: sâvajja... dhâranâ ceva || se 'tam atth°ro. In R steht statt: tam vielmehr: sâmâiyassa atth°ro, und dies ist wohl nur Beispiel dafür, wie der Vers aufzufassen ist: sâvajjajogaviraî sâ°atth°, ukkittanâ caüvîsatthaassa atth° etc.; nach dem Schol. nämlich: »arthâdhikâro 'dhyayane« âdipadâd ârabhya sarvapadeshv anuvartate. <sup>3</sup>) ist dreifach: ohanipphanne nâmani° suttâlâvayani°; ohani° ist vierfach: sijhayanam, ajjhîne (akshîna), âe (âyah), jhavanâ (kshapanâ), welche Namen zugleich auch: sâmâyikacaturvinçati: stavâdiçrntaviçeshänâm sâmânyâni. der im Besitz desselben sich befindet<sup>1</sup>). Zwei dieser Verse finden sich im sâmâiyajjhay. der Âvaçy. nijj. 8, 109. 110 wieder (s. p. 67. 68). — Den letzten Abschnitt des nikkheva, den suttâlavayanipphanna, führt der Verf. »der Kürze halber« lâghavattham nicht speciell aus<sup>2</sup>), da sein Inhalt in dem sogleich folgenden dritten dâra, dem anugama, mit enthalten sei.

Dasselbe beschäftigt sich denn nun auch speciell mit dem suttänugama und dem nijjutti-anug., welcher letztere (s. p. 36<sup>n</sup>) in: nikkhevanijj<sup>o</sup>, uvagghåyanijj<sup>o</sup> und suttap håsia= nijj<sup>o</sup> (sütrasparçika<sup>o</sup>) zerfällt, und zwar unter Citirung einiger gåthå, deren eine sich halb in Åvaçy. nijj. 9, 6<sup>b</sup> wiederfindet <sup>8</sup>).

Unter suttaphâsia° ist von der richtigen Aus= sprache der sutta — nach dem Schol. giebt es 32 dosa und 8 (oder 6) guna dabei, worüber er ausführlich berichtet<sup>4</sup>) die Rede, so wie von den sechs verschiedenen Mitteln<sup>5</sup>), das richtige Verständniss des Textes zu sichern, nämlich: sam= hitâ-Form des Textes, pada-Form, Wortsinn, Wortzer= legung, Erwägung (der Einwürfe) und Feststellung (Abwei= sung derselben): samhiyâ ya payam ceva payattho paya= viggaho | câlanâ ya pasiddhî ya chavviham viddhi lakkhanam.

<sup>4</sup>) derselbe ist hier überhaupt sehr ausführlich, während der Text sehr knapp und kurz gehalten.

5) s. hierzu Haribh. zu Åvaçy. 10, 1 etc.; in einer avacûri zur oghaz niryukti heisst es: askhalitapadoccâraņam sam hitâ; padavibhâgab padâni; padânâm arthah padârthah; padavigrahas tu samâsabhâmji padâni; câlan â pûrvapaksbâçamkâ; pratyavasthânam nirâkaraņena svapakshasthâpanam.

<sup>1)</sup> s. Bhagav. 2, 186.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) es ist ihm hier wohl selbst der Athem ausgegangen; die folgenden Abs schnitte sind eben auch nur ganz fragmentarisch behandelt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) kim kaïviham kassa kahim kesu kaham keciram (kacci<sup>0</sup>) havaï kâlam | kaï samtaram avirahiam bhavâ-"garisa-phâsana-niruttî || Zu ergänzen ist nach dem Schol.: sâmâiam. Der Vers erinnert an unsere Chrieen: quis? quid? cur? contra, simile, paradigmata, testes.

## 42. a nuo a°; dreierlei nijj. (suttaphâsia°); Aussprache; Textform; naya. 39

Das vierte dâram, nae, besteht aus 6 gâthâ, von denen die ersten vier von den sieben verschiedenen Formen des naya, d. i. der Auffassungsweise (Exegese) handeln, nämlich dem negame, samgahe, vavahåre, ujjusue, sadde, sam= abhirûdhe, evambhûe, und zwar dem Schol. nach speciell je von ihrer Beziehung auf das sâm âyik âdhyayanam als den Hintergrund des ganzen Werkes hier. Vers 5 giebt eine allgemeine Definition des Wortes naya, Vers 6 bekundet, dass der sâhu, sâdhu, alle Formen desselben mit ihren mannich= fachen Darstellungen hören, sich dadurch klären lassen, und so im (richtigen) Wandel fest werden soll. Es greift somit auch dieser Schlussvers auf das sâmâyikam direct zurück, wenn er es auch nicht nennt. - Nun, es ist sehr nöthig, dass wenigstens hier am Schluss einige Rücksicht auf das sâmâiam genommen wird; der übrige Verlauf des Werkes zeigt ja eben nur sehr geringe Bezüge darauf.

Ich habe bereits Bhag. 1, 373 fg. einige der Momente zusammengestellt, welche sich aus dem Inhalt des Anuyogadv. für dessen Abfassungszeit ergeben. Aus dem Vorstehenden gesellen sich dazu noch verschiedene weitere Umstände. Im Vordergrunde stehen dabei die sehr directen Beziehungen des Werkes zu der grammatischen Sanskrit-Literatur (cf. vor Allem das Citat des Anfangs von Pânini's Dhâtupâtha). Sodann die näheren Details über die anderweite, brahmanische etc. Literatur der da= maligen Zeit. Die neun kavvarasa weisen auf eine bereits hohe Ausbildung der Rhetorik hin, die dabei citirten gåhå auf eine reiche Prâkrit-Poesie nach Art der Verse in Håla's saptaçatakam. Die bei der taddhita-Bildung anges führten Namen sind vielleicht als Titel von Dramen aufzufassen (cf. nådagådi am Schluss der loiya-Werke), oder

von Romanen? (s. 16, 386). Bhâratam (aber noch nicht Mahâbh°) und Râmâyanam werden dreimal je neben einander genannt, und standen damals offenbar in hohen Ehren (cf. meine Abh. über das Râm. p. 34). - Für die Jaina-Literatur ist die Gegenüberstellung des kâliam suam und des ditthivâa von Bedeutung. Auch ergiebt sich für die damalige Zeit (wie für die der Nandî, s. oben p. 11) die Existenz eines aus sechs ajjhayana bestehenden Werkes über die sechs âvacyaka, deren erstes seinerseits ja angeblich gerade hier für das Anuy. selbst die Vorlage bildet (factisch ist davon eben wenig zu bemerken). - Ein anscheinend recht alterthümliches Moment bietet die besondere Betonung der Personennamen-Bildung mittelst der Namen der nakshatra resp. ihrer Gottheiten<sup>1</sup>), wobei die ersteren zwar noch in der alten krittikå-Reihe, im Uebrigen aber nicht mehr in der alten Gestalt (die Namen der Gottheiten sogar zum Theil in sehr depravirter Form) erscheinen. - Von Bedeutung sind endlich noch die Namen Cîna, Sorattha und Marabattha, sowie die Namen der verschiedenen påsanda, resp. der je von ihnen verehrten Gottheiten.

Commentar von Hemacandrasûri, Schüler des Abhayadevasûri<sup>2</sup>).

<sup>2</sup>) weitere Vorstufen sind Munisumdarasûri, Vîradeva und Jayasinhasûri; der gacha ist çrî Harshapurîya, das kulam das des çrî Praçnavâhana. Es handelt sich somit hier nicht um den bekannten Hemacandra. — Auch der obige Abhayadeva ist wohl nicht (cf. 16, 276—7) der navâñgîvrittikrit?



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) factisch liegen übrigens dgl. Namen im Siddhânta nicht gerade besonders häufig vor. Doch gehören hierher zum Beispiel: Åsådha, Aggidatta, Somadatta, Püsamitta, Tisagutta, Tisabhadda; cf. auch Revaï-nakkhatta (oben p. 7). — Auffällig ist die Auslassung der Namensform auf <sup>0</sup>bhûti, die doch gerade für Mahâvîra's Zeit speciell bezeugt ist, cf. auch Pussabhûi, Siva<sup>0</sup>. Zu Agnibhûti als üblichem Namen s. Mahâbh. zu Pâp. 8, 2, 107 (d. Stud. 4, 381).

42. aņuoga°; Resumé; 43 — 46. vier mūlasūtra; nijjutti dazu. 41

Den Schluss machen:

g. die vier mûlasûtra.

Worauf dieser Name sich bezieht, ist mir annoch unklar<sup>1</sup>). Auch ist derselbe bis jetzt für die betreffenden Texte erst in ganz moderner Zeit nachweisbar. Bei dem zweiten mülasütra kommt im Schol. zu Åvaçy. nijj. 11, 61 allerdings der Ausdruck mälasütragäthå (s. p. 54) vor, indessen dem Anschein nach nur im Gegensatz zu den gäthå der nijjutti, so dass mülasütra nur so viel wie sütra selbst (s. ibid. bei 11, s9), d. i. das Original, zu dem die nijjutti gehört, bedeuten würde.

Die drei Texte nun, die mir zur Zeit unter dem Namen mulasutra vorliegen (der vierte ist mir nicht zur Hand), haben eigentlich gar keine sutra-Gestalt, erscheinen resp. fast nur in metrischer Form, und zwar die mulas. 1 und 3 in alterthümlicher Weise, s. 16, 238. 239, speciell in çloka, während die nijj. zu 2 in gåthå.

Sie machen somit eher den Eindruck von pariçishţa, als den von sûtra. Das in Bühler's Aufzählung an zweiter Stelle stehende mûlas. scheint uns resp. überhaupt gar nicht in seiner sûtra-Form, sondern nur die nijjutti dazu er= halten zu sein; der Name des vierten bezeichnet dasselbe ausdrücklich als eine solche; und da nun die beiden anderen wesentlich die gleiche Form zeigen, so liegt es nahe, auch sie nur als nijjutti zu einem gleichnamigen sûtram aufzufassen. Dagegen tritt indessen der Umstand ein, dass in den Scholl. dazu je besondere nijjutti zu ihnen citirt werden, ja dieselben resp. auch noch zu existiren scheinen. Und zwar mögen dies denn wohl die beiden Texte dieser Art sein, welche der Verfasser der Âvaçy.

1) sollte er sich etwa auf die 5 mûlaguna (Åvaçy. 20, 6-8) beziehen?

nijj. 2, 5 seinerseits zu dasakâlia und uttarajjh° angefertigt zu haben erklärt.

Die prosaischen Stücke, die sich hier vorfinden, haben im Uebrigen theilweise die alterthümliche Eingangsformel: suyam me âusam.., und auch die Schlussformel der einzelnen ajjh. (und uddes.) der mûlas. 1 und 3: ti bemi macht einen alterthümlichen Eindruck. Es kommt dazu, dass für das erste mûlas. die Titel seiner sämmtlichen 36 Capp. im vierten anga § 36 aufgeführt werden, es somit zu dessen Zeit bereits, mit wesentlich gleichem Inhalt wenigstens, bestanden haben muss. Auch im Kalpasûtra wird es anscheinend citirt. In N (oben p. 11 fg.) finden sich nur die drei Namen der mir vorliegenden mûlasûtra erwähnt; der Name des vierten fehlt; der des zweiten spielt resp. daselbst, so wie im Anuyogadv. (oben p. 11. 22 fg.), eine ganz hervorragende Rolle.

Für das dritte mûlasûtram wird ein besonderer und zwar sehr alter Verf. genannt; desgl. wird ein einzelnes Cap. (14) der Âv. nijj. einem bestimmten Verf. zugetheilt, während andererseits der Verf. der Âv. nijj. selbst sich im Eingang zu Cap. 2 zugleich als Verf. einer ganzen Zahl von nijjutti zu den verschiedensten Theilen des Siddhânta, speciell zu mehreren chedasûtra, sowie eben auch, wie bereits bemerkt, zu mûlas. 1 und 3 bezeichnet. Die Âvaçy. nijj. enthält denn auch sonst noch eine grosse Zahl wichtiger, für ihre Abfassungszeit maassgebender Daten.

Der Inhalt sämmtlicher drei Texte gehört in das Gebiet des vinayapitaka. — Der Nom. Sgl. Masc. der 1. Decl. endet meist auf o, in den wenigen prosaischen Abschnitten jedoch vorwiegend auf e; hier und da stehen beide Formen, sogar im selben Verse, direct neben einander.

#### 48 — 46. die 4 mûlasûtra; — 43. uttarajjhayaņa, in 86 ajjh. 43

Der Umfang von mûlas. 1 wird auf 2095, der von 2 (resp. der nijj. dazu) auf 2550, der von 3 auf 700 gr. angegeben. - Der Verf. des Comm.'s zu 2 starb angeblich Vîra 1055.

XLIII. Das erste mulasutram, das uttarajjhaya= nam, in 36 ajjhayana. Die Namen derselben, welche (s. 16, 280) in anga 4 § 36 aufgezählt werden, sind, bis auf geringe Differenzen, mit den in den Text-Mss. vorliegenden Namen identisch. Unter den chattisam ca aputthavåya= ranâim, welche im Kalpas. Jinac. § 147 erwähnt werden, ist nach dem Schol. (Kalpalatâ), s. Jacobi p. 114, das Uttarajjh. zu verstehen. Es wird im Uebrigen diese Zahl (36) auch im Schlussverse des Werkes selbst demselben vindicirt. — Haribhadra zu Åvaçy. 8, 54 erklärt die daselbst genannten isibhåsiåim durch uttarajjhayanådîni<sup>1</sup>); ibid. 2, 5 erscheinen indessen Beide, isibhâs° und uttarajjh°, neben einander im Texte. - Der Schol. zu Nandî erklärt (s. oben p. 13<sup>n</sup>) den Namen uttar° durch das: sarveshâm adhy= ayanânâm pradhânatvam, welches diesem Werke zukomme. - Der Verf. der Åvaçyakaniji. erklärt sich (2, 5) zu= gleich auch als Verf. einer nijj. zu dem Uttarajjh.

Der Text ist bis auf Cap. 29 und die Eingänge von Cap. 2 und 16, welche drei Capp. resp. mit der Formel: suyam me âusam tenam bhagavayâ evam akkhâyam (resp. t. bh. Mahâvîrenam Kâsavenam e. a.) beginnen, metrisch und zwar grösstentheils in cloka, daneben auch in gâthâ, trishtubh etc. abgefasst<sup>2</sup>). Den Inhalt bilden theils unmittelbare Vorschriften über den richtigen Lebenswandel speciell des

<sup>1)</sup> so auch die anye in der Vidhiprapâ s. 16, 429. 430.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) das Metrum ist im Uebrigen vielfach sehr gestört, ein Umstand, der ja freilich in ziemlich gleicher Weise von fast allen metrischen Bestandtheilen des Siddhânta überhaupt gilt.

Klerus, theils zur Illustration dazu bestimmte Erzählungen und Parabeln. Manches davon macht einen sehr alterthümlichen Eindruck und erinnert durchaus an die ähnlichen buddhistischen Texte, so wie speciell an anga 2.

Es liegt hierzu ein sehr ausführlicher Commentar, çishyahitâ, von Çâmtisûri (Çâmtyâcărya) vor <sup>1</sup>), in welchem wiederholte Beziehung auf eine zum Text gehörige nijjutti (s. soeben p. 41. 43) genommen wird.

1. viņa yasuyajjhayaņam, 48 vv. Beg.: samjogavippa= mukkassa | aņagārassa bhikkhuņo | viņa yam pāukka= rissāmi | āņupuvvim suņeha me || Das Wort buddha erscheint hier als Ehrentitel der Lehrer (v. 7. 8); so noch mehrfach im Verlauf des Werkes; cf. 16, 263 (anīga 2).

2. parîsahajjh., 46 vv. mit einem Eingang in Prosa, der die 22 parîsaha, wie sie: samanenam bhagavayâ Mahâvîrenam Kâsavenam paveiyâ, aufzählt. In dem metrischen Theil ist auch hier die Darstellung in die erste Person gelegt: parîsahânam pavibhattî | Kâsavenam paveiyâ | tam bhe udâharissâmi | ânupuvvim suneha me || 1 ||

3. caüramgam, <sup>o</sup>giyyam in S<sup>2</sup>), câu(ram)gijjam V,
 20 vv.; vom mânushatvâdi. Im Commentar zu v. 9 specielle
 Angaben über die 7 Schismen.

4. asamkhayam, asamskritam, pamâyappamâyam vâV, 13 vv. Von pramâdâpramâdau (cf. Nro. 10 in der anañga= pavițtha-Liste der N., oben p. 11), resp. vom apramâda, ma= ranakâle 'pi.

44

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) in einer Palmblatt-Handschrift von angeblich 1807 (AD. 1251), doch sieht mir die 3 wie erst secundär aus einer 5 entstanden aus, so dass das Datum hiernach 1507 (AD. 1451) sein würde. — Nach Jacobi p. 9 beruht der Comm. des Devemdragani, welcher seinerseits Samv. 1179 AD. 1128 verfasst ist, speciell auf dem des Câmtisûri. <sup>2</sup>) S = Samavâya (afiga 4); V =Vidhiprapâ, wo die Namen auch einzeln aufgezählt sind.

48. uttarajjh°; ajjh. 1-14; buddha; Kâsava; Kavils etc.; Refrain. 45

5. akâmamaranijjam, 19 vv.; vom pamditamaranam.

6. khuddâga-niyamthijjam (cf. Cap. 20), purisar viyyam S, 18 vv. Von den vidyâcaranavikalpâs der virata. Hier differirt somit die Benennung in S ganz erheblich, indessen stimmt doch auch der dortige Name wesentlich zum vorliegenden Inhalt.

7. elaïjjam (so auch V; von edaka); ura(b)bhiyam S und urabbhi auch hier in C, in einer nur in dieser Handschrift am Schluss zugefügten Aufzählung der einzelnen Capp.; 30 vv.; urabhrådidrishtamtah, resp. rasagriddhityågah.

8. Kâvilîyam, °lijjam SV; 20 vv. Vom nirlobhas tvam. Schliesst: ii esa dhammo akkhâe | Kavileņam vis suddhapanneņam | .. tti bemi || 20 ||

9. Namipavvajjâ, 62 vv. Vom caraņam prati niķkampatvam; puttam thavija rajje abbinikkhamaĭ Namî râyâ.

10. dumapattayam, drumapattrakam, 37 vv.; apra= mâdârtham upamâdvârenâ 'nuçâsanam. An Goyama ge= richtete Belehrung. Schliesst: buddhassa nisamma bhâ= siyam | sukahiam atthapahopasohiyam | râgam dosam ca chimdiyâ | siddhigayam gae Goama tti bemi || 37 ||

11. bahussuyapujjam (°puvvam V), bahuçrutapûjâ, 32 vv. — In v. 1 wieder der Refrain von 1, 1. 2, 1: pâuz karissâmi, âņupuvvim suņeha me.

12. Harikesijjam (Hariesi<sup>o</sup> V), 47 vv. Von der tapahsamriddhi des Hariesabala. Die hierzu wie zu den folgenden Capp. gehörigen Geschichten werden im Comm. ausführlich erzählt.

13. Cittasambhûijjam, Citrasambhûtîyam, 35 vv.; nidânam tyâjyam; nidânadosha; Kampillasambhûo Citto.

14. Usuârijjam, Ishukârîyam, 55 vv.; vom nirnidânatâ= guņa; pure purâņe Isugâranâme (also nicht wie d. St. 2,488).

15. sabhikkhu, <sup>°</sup>ugam S, 16 vv. Von den bhikshu= gunâs. Jeder Vers schliesst mit dem Refrain: sa bhikkhû, cf. Dasaveâlia 3, 10. Beginnt: moņam carissâmi samicca dhammam.

16. bambhacerasamâhitthânam, bambhagutti C, samâhitthânam S. Zunächst eine Aufzählung der zehn bambhacera des bhikkhu in Prosa, dann 17 siloga. Von der brahmacaryagupti.

17. pâvasamaņijjam, pâpaçramaņîyam, 21 vv. Vom pâpaçramaņasvarūpam, resp. vom pâpavarjanam. Die vv. 3 bis 19 schliessen mit dem Refrain: pâvasamaņi tti vuccaī.

18. Samjaïjjam, Samjayîyam<sup>1</sup>), 54 vv. Vom bhoga= rddhityâga. Kampille nayare râyâ | udinnabalavâhane | nâ= meņam Samjao nâma | migavvam (mrigavyâm) uvaņigjae ||

19. Miyâputtîyam, Ma<sup>°</sup>ijjam V, Miyacaritta (oder Miyâcâritâ) S, 97 vv. Von der nihpratikarmatâ, resp. von Miyâputta, Sohn des Königs Balabhadda und der Miyâ; Suggîve nayare.

20. mahâniyamthijjam (cf. Cap. 6), mahânirgram= thîyam; anâhapavvayyâ S; 60 vv. Vom anâthatvam; Senio Magahâhivo v. 2. Auch hier stimmt, wie bei 6 und 7, der in S vorliegende Name zu dem Inhalt.

21. samuddapâlijjam (°lejjam V), samudrapâlîyam, 24 vv. Von der viviktacaryâ. Beginnt: Campâe Pâlie nâma | sâvae âsi vâņie | Mahâvîrassa bhagavao | sîso so u mahappano ||

22. rahanemijjam, 49 vv. Vom anorathanemivac caranam; utpannaviçrotasikenâ 'pi dhritih kâryâ. Beginnt:



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) könnte an und für sich auch für: samyatiyam stehen; denn das påpavarjanam ist: samyatasyai 'va, sa ca bhogårddhityågata eva..

43. uttarajjh°; ajjh. 15 - 26; Refrain; Râma-Kesavâ, Keçi-Gautama. 47

Soriyapurammi nayare | âsi râyâ mahiddhie | Vasudeva 'tti nâmeṇam | râyalakkhaṇasamjue || 1 || tassa bhajjâ duve âsi | Rohinî Devaî tahâ | tâsim duṇham pi do puttâ | itthâ Râma-Kesavâ || 2 || v. 1<sup>ab</sup> | Samuddavijae nâmam | v. 1<sup>d</sup> || 3 || tassa bhajjâ Sivâ nâma | tîse putte mahâyase | bhaga= vam Aritthan emi tti | loganâhe damîsare || 4 || ...

23. Kesi-Goyamijjam, Keçi-Gautamîyam; Gotamakesiyyam S; 89 vv.; cittaviplutih pareshâm api Keçi--Gautamavad apaneyâ. Beg.: jine Pâsi tti nâmenam | arahâ logapûie | . || 1 || tassa logapaîvassa | âsi sîse mahâyase | Kesî Kumârasamane | vijjâcaranapârage || 2 ||. S. hierzu das 16, 387 bei upâmga 2 Bemerkte.

24. samiîu, samitîo S, pavayaṇamâyaro (!) C; 27 vv. Vom pravacanamâtrisvarûpam, nämlich den fünf samiti und drei gupti, die zusammen auch als aṭṭha samiîo bezeichnet werden: iriyâ-bhâse-'saṇâ dâṇe uccâre samiî iya | maṇo guttî vayaguttî kâyaguttî ya aṭṭhamâ || 2 || Dieselben gelten resp. als die Mütter für das duvâlasamgam Jiṇa= kkhâyam pavayaṇam. — Zu der ethischen Dreitheilung nach maṇo, vaya, kâya s. Ind. Streifen 1, 133. 209. 2, 470.

25. jannaïjjam, yajnîyam, 45 vv. Jayaghoshacarita= varnanadvârena brahmagunâ iho 'cyamte. Beg.: mâhana= kulasambhûo | âsi vippo mahâjaso | jâyâî-jamajannammi (yamayajne) | Jayaghosu tti nâmao || 1 ||

26. sâmâyârî, dasasâ<sup>o</sup> C, 53 vv. Nur der im Besitz der brahmaguņâs (Cap. 25) Befindliche ist ein yati, tena câ 'vaçyam sâmâcârî vidheya. Dieselbe ist zehnfach<sup>1</sup>):

<sup>1)</sup> das Wort sâmâyârî erinnert speciell an die sâmayâcârikasûtra der Brahmanen, und auch die Bedeutung resp. der Inhalt der betreffenden Texte passt dazu, so dass ich in der That annehmen möchte, sâmâyârî sei eine absichtliche Entstellung aus sâmayâcârî; s. 16, 223. 238. 243 fg.

âvassiyâ, nisîhiyâ<sup>1</sup>), âpuchanâ, padipuchanâ, chamdanâ, ichâkâro, michakâro, tahakkâro, abbhutthânam, uvasampayâ. — Die gleiche Aufzählung s, in Âvaçy. niji. 7, 12, wo aber (ebenso wie, nach L., in anga 3, 10 und Bhag. 25, 7) eine andere Reihenfolge, nämlich: ichâkâro, michâ, tahakkâro (6-8), âvaº . . chamdanâ (1-5), nimamtanâ (statt 9), uvasampayâ (10). — Haribhadra zu Âvaçy. nijj. 6, 88 statuirt<sup>2</sup>) dreierlei sâmâcârî, 1. die oghasâmâcârî, für welche die oghaniryukti, resp. das 20ste pråbhritam (oghaprå°) des 3. vastu (âcârâbhidhâna) des 9. pûrva eintritt, 2. die daça= vidhasâmâcârî, für welche theils unser Cap. hier, theils Åv. nijj. 7 maassgebend ist, und s. die padavibhâgasâmâcârî, welche ebenfalls: chedasûtralakshanân navamât pûrvâd eva nirvyûdhâ, resp. durch: kalpavyavahârau vertreten wird<sup>3</sup>). - Beginnt: sâmâyârim pavak k h â mi savvadukkhavimukkha= nim | jam carittâna niggamthâ | tinnâ samsârasâgaram || 1 ||

27. kbalumkijjam, khulu<sup>o</sup> V, 15 vv. Von der ça= thatâ; die açathatâ ist Vorbedingung für die sâmâcârî. Be= ginnt: there ganahare Gagje (Gârgyah) munî âsî visârae | âinne ganibhâvammi samâhim padisamdhae || 1 || Der Name stammt aus v. 3: khalumke jo u joei, khalumkân gali= vrishabhân (s. Hem. 1263) yo yojayati.

28. mukkhamaggagaî, sivamagga° C, 36 vv. Vom mokshamârga. Beginnt: mukkhamaggagaïm taccam | su= ņeha jinabhâsiyam ..

29. sammattaparakkamam, samyaktva°; appamâo S. In Prosa; anamtaram (in Cap. 28) jnânâdîni muktimârga= tveno 'ktâni, tâni ca samvegâdimûlâni akarmatâvasânâni;

<sup>1</sup>) naishedhikî, s. 16, 452. 257. <sup>2</sup>) s. 16, 357. 449.

<sup>3</sup>) die drei mir vorliegenden sâmâyârî-Texte, s. 16, 223. 369 fg., haben zwar eine andere Eintheilung, als die in den obigen Angaben vorliegende, uber doch verwandten Inhalt, stimmen resp. unter sich im Wesentlichen zusammen.

ì



43. uttarajjh., 26-84; zehn sâmâcârî; 78 samvegâdîni; 8 kammâim. 49

yadvâ mokshamârgagater apramâda eva (hierauf also be= ruht der Titel in S) pradhânam. Aufzählung der 73 sam = vegâdîni, Mittel zur Erlösung (cf. Leumann Gloss. Aup. p. 155 unter samvejana): samvege 1, nivvee 2, dhamma= saddhâ s, gurusâhammiyasusûsanayâ 4, âloanayâ 5, nimda= nayâ 6, garihanayâ 7, sâmâie und die übrigen 5 âvassaya 8—13 etc. bis zu akammayâ 73 (cf. die 48 samvegâdîni Bhagav. 16, s und 27 dgl. in anga 4, 27, Leum.). — Wie im Eingang (s. p. 43), so wird hier auch am Schluss direct auf Mahâvîra recurrirt: esa khalu sammattaparakkamassa ajjbayanassa ațțhe samanenam bhagavayâ Mahâvîrenam agghavie pannavie parûvie damsie nidamsie uvadamsie tti bemi.

30. tavamaggijjam, °ggo S, °maĭjjam V, 37 vv., tapomârgagati. Beg.: jahâ u pâvagam kammam râgadosasam= ajjiyam | khavei tavasâ bhikkhû tam egagamano suna || 1 ||

31. caranavihî, 21 vv.; caranavidhi.

32. pamâyațțhâṇaṃ, 111 vv.; pramâdasthânâni. Be= ginnt: accamtakâlassa samûlayassa | savvassa dukkhassa u jo pamukkho | taṃ bhâsao me paḍipunnacittâ | suṇeha egaṃtahiyaṃ hiyatthaṃ ||

33. kammapayadí, karmaprakritih, 25 vv. Beginnt: attha kammâim (cf. Bhag. 2, 166) vuchâmi | ânupuvvim jahakkamam | jehim baddhe ayam jîve | samsâre parivattae || 1 || nânassâ "varanijjam | damsanâvaranam tahâ | veya= nijjam tahâ moham | âukammam taheva ya || 2 || nâmakayyam ca goyam ca | amtarâyam taheva ya. Schliesst: eesim sam= vare ceva | khavane ya jae (yateta) buhe tti bemi || 25 || Das nânam z. B. ist, s. N. Anuy. Âvaçy. Aupap. p. 41, fünf= fach: suyam, âbhinibohiyam, ohinânam, mananânam, kevalam.

34. lesajjhayanam, leçyâ°, 62 vv.; anamtaram (in
33) prakritaya uktâs, tatsthitiç ca leçyâvaçatah; apra-Indische Studien. XVII. çastaleçyâtyâgatah praçastâ eva tâ adhishthâtavyâh. Beg.: lesajjhayanam pavakkhâmi | ânupuvvim jahakkamam | chanham pi kammalesânam | anubhâve suneha me || 1 || Schluss: appasatthâu vajjittâ | pasatthâu ahitthae (adhitishthet) muni tti bemi || 62 || Bhag. 1, 160, Leum. Aup. p. 149.

35. aņagāramaggam, °gge S, °ggo V; 21 vv.; him= sāparivarjanādayo bhikkhugunāh. Beginnt: suņeha me egamaņā magjam Savvannudesiyam | jam âyaramto bhi= kkhū | dukkhāņa 'mtakaro bhave || 1 ||. Schluss: nimmamo nirahamkāro vîyarāgo aņāsavo | sampatto kevalam nāņam sāsayam parinivvuda tti bemi || 31 ||

36. jîvâjîvavibhattî, 268 vv. Beginnt: jîvâjîvavibhattim | suņeha me egamaņâ io | jam jâņiûņa bhikkhû | sammam jayaï samjame || 1 ||. Schliesst: ii pâukare buddhe | nâyae parinivvue | chattîsam uttarajjhâe | bhavasiddhîa sammaï (samvude A) tti bemi || 268 ||

Zum Schluss werden in einigen Mss. des Textes, resp. im Scholion einige, zum Theil variirende Verse des nir= yuktikâra zum Lobe des Werkes angeführt: je kira bhava= siddhiâ | parittasaṃsâriâ a je bhavvâ | te kira paḍhaṃti ee | chattîsaṃ uttarajjhâe || 1 || ...

XLIV. Das zweite mulasutram, åvaçyaka= sütram. Unter åvaçyaka werden, wie wir nun schon wiederholt sahen, bei païnna 1, bei Nandi und Anuyogadv., sechs für den Jaina, Laien wie Kleriker, nothwendige Observanzen verstanden, und zwar hatten die Regeln dar= über zur Zeit von N und An. offenbar bereits festen Text= bestand, da sie in der Nandî als erste Gruppe der anamga= pavițtha-Texte erscheinen (s. oben p. 11) und im Anu= yogadv. ausdrücklich das Wort ajjhayanachakkavagga als Synonymon dafür aufgeführt wird (s. p. 22). Wir sahen

## 43. uttarajjh., 34-86. - 44. âvaçyakasûtram; Comm. des Haribh. 51

auch, dass das Anuyogadvårasûtram eine Darstellung des ersten dieser 6 åvaçyaka, des sâmâiyam, zu enthalten praetendirt, dass jedoch dieser Anspruch zu der ebendaselbst wiederholt vorliegenden Beschränkung des sâmâiam auf die sâvajjajogavirati, wodurch ihm also ein wesentlich moralischer Inhalt zugetheilt wird, in starkem Widerspruch steht, der Inhalt des Werkes resp. dazu nicht passt.

Bei dem åvaçyakasütram handelt es sich denn nun um ein Werk, welches alle sechs åvaçyaka in der von Nandî und Anuyogadvâra her bekannten Reihenfolge<sup>1</sup>), und zwar nicht wie letzteres Werk das sâmâiam blos no= minell, sondern in Wahrheit, zum Gegenstande hat. Es liegt uns nun aber leider der Text desselben nicht selbst vor, sondern nur ein sehr ausführlicher, (ebenso wie der Comm. zu mûlas. 1) çishyahitâ genannter Commentar eines Hari= bhadra<sup>2</sup>). Und zwar auch er leider nur in einer Hand= schrift, die zwar sehr regelmässig geschrieben, aber doch sehr incorrect ist, zudem jeder Uebersichtlichkeit (durch Verszählung u. dgl.) ermangelt, vor Allem aber den bekannten bösen Defect solcher Commentar-Handschriften hat, dass sie den Text, mit Ausnahme der foll. 73<sup>b</sup> bis 153<sup>b8</sup>) und einiger besonderen Stellen, nur mit den pratîka, nicht voll, aufführt<sup>4</sup>). Derselbe wird dabei in die

4

<sup>3</sup>) Nijj. 3, 315-9, 3. <sup>4</sup>) 342 foll., d. Seite zu 17 Z. à 58-68 aksh.

-4\*

<sup>1)</sup> zu dieser Reihenfolge selbst s. das 16, 434 Bemerkte.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) am Schluss als Schüler des Jinadatta aus dem Vidyâdharakula, resp. als Anhänger des Sitâmbarâcârya Jinabhața bezeichnet: samâptă ce 'yam çishyahitâ nâmâ "vaçyakaţîkâ, kritih Çitâmbarâcârya Jinabhaţanigadânus sâriņo Vidyâdharakulatilakâcârya Jinadattaçikshyasya dharmato joiņî (yâkinî!)-mahattarâmnânâralpamânarâ (?)cârya Haribhadrasya. Gemeint ist also, cf. v. 52 fg. das Gaņadharasârdhaçata, der grosse Haribhadra († Vîra 1055), s. 16, 371. 372. 456 fg. In Peterson's Detailed Report (1888) findet sich p. 6-9 unter Nro. 12 eine samvat 1296 verfasste vțitti eines çrî Tilakâcârya, Schülers des Çivaprabha, aufgeführt.

sechs ajjhayana getheilt, die wir kennen. Und zwar so, dass 1. das sâmâiam, die sâvajjojogaviraï bis fol. 196<sup>b</sup> reicht, während 2. der caūvîsaïthava, Lobpreis der 24 Jina bis 204<sup>b</sup>, 3. vamdanayam, Verehrung der Lehrer bis 221<sup>a</sup>, 4. padikkamanam, Beichte und Renunciation bis 298<sup>b</sup>, 5. kâussagga, Busse bis 315<sup>a</sup>, und 6. pacca= kkhânam, Uebernahme der zwölf vrata bis 342<sup>a</sup> geht.

Unter sâmâiam wird aber auch hier keineswegs blos die sâvajjajogavirati verstanden, sondern es wird demselben - etymologisch wird es durch: samanam jnanadarçana= câritrâņâm âyah erklärt (35<sup>b</sup>) — ein viel weiterer Inhalt Es handelt zudem nicht blos von der be= gegeben. treffenden Lehre des Mahâvîra, sondern auch von déren Geschichte, d. i. von seinen Vorgängern, von ihm selbst, von seinen elf ganahara, so wie von seinen Gegnern, resp. den verschiedenen Schismen (ninhaga, nihnava), die sich in seiner Lehre allmälig eingestellt haben, und deren Jahresdaten genau angegeben werden. Haribhadra bringt dazu, wie auch sonst für die im Texte vielfach angeführten ditthamta und udâharana, sehr ausführliche Legenden (kathânaka) in Prâkrit-Prosa (einige Male auch in metrischer Form) bei, die er seinerseits wohl einem Vorgänger entlehnt hat, dessen Commentar selbst in Pråkrit abgefasst war, und dessen Darstellung er auch noch anderweit theils direct als die des bhâshyakâra citirt (s. bei Nijj. 10, 47), theils ohne Weiteres, ohne ihn zu nennen, seinem Commentar einverleibt zu haben scheint, da derselbe hie und da geradezu auch seinerseits in Pråkrit abgefasst ist. Gelegentlich wird auch auf eine mulatika verwiesen (s. bei Nijj. 19, 122), die somit anscheinend auch dem Bhâshyakâra wieder als Vorlage gedient hat.

# 44. åvaçyakas.; älterer Commentar in Pråkrit-Prosa; nijjutti. 53

Wenn uns nun auch der von Haribhadra commentirte Text in seinen 6 ajjhayana, das shadâvaçyakasûtram also, nicht selbst vorliegt, so wird uns dieser Defect doch sehr wesentlich durch eine metrische Nijjutti ersetzt, die in den Handschriften am Schlusse sogar direct als âvaçyaka= sûtram bezeichnet wird, und anscheinend der einzige Åvacy.-Text ist, der jetzt noch vorliegt<sup>1</sup>). Jedenfalls bildete sie auch für Haribhadra einen integrirenden Theil seines Textes, da er sie, mit einigen Ausnahmen, in seinen Commentar aufgenommen und Vers für Vers com= mentirt hat. Und zwar citirt er ihren Verf. dabei nicht nur als Niryuktikrit, °kåra, resp. (bei Capp. 16. 17) als Samgrahanikâra, so wie als Mûlabhâshyakrit (z. B. 2, 135) oder gar blos Bhâshyakâra (z. B. bei 2, 70. 142, also ganz wie den Verf. des bereits erwähnten Com= mentars in Pråkrit-Prosa), sondern er nennt ihn hie und da (z. B. bei Nijj. 8, 44. 10, 95) auch gramthakâra, °krit, ja sogar auch geradezu sûtrakâra, °krit (z. B. bei Nijj. 1, 76. 16, 50), wie denn auch die Verse der Nijj. gelegentlich als sûtra bezeichnet werden<sup>2</sup>)! Und so könnte man denn etwa meinen, dass der ganze Unterschied zwischen dem von Har. commentirten Texte und der Nijj. nur in der verschiedenen Eintheilung, jenes in 6, dieses (s. sogleich) in 20 ajjhayana bestehe. Dagegen spricht indessen zunächst schon der Um= stand, dass Har. eben doch einige Abschnitte der Nijjutti gar nicht aufführt (so gleich die Therâvalî im Anfang). Sodann aber enthält sein Text ja doch auch ausser der Nijj. noch mehrfache andere, hauptsächlich prosaische Be=

٠

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. indess den åvaçyakaçrutaskandha bei Kielhorn Report 1881 p. 92 und das shaqâvaçyakasûtram bei Bühler Sitzungsber. Wiener Akad. 1881 p. 574. <sup>2</sup>) z. B. tathâ ce 'ho 'padeçikam gâthâsûtram âha Niryuktikârah: samsâra<sup>o</sup> (2, 18).

standtheile, die er als sûtra, resp. Worte des sûtrakâra (s. bei Nijj. 13, 53) bezeichnet, speciell z. B. ein in extenso mitgetheiltes pratikramanasûtram, wie er denn ja ferner auch die sûtragâthâ, resp. mûlasûtragâthâ und die gâthâ des Niryuktikâra hie und da einander direct gegen= überstellt, s. bei Niry. 11, 39. 61<sup>1</sup>).

Dem entspricht es denn nun auch, dass sich in den Handschriften der Nijj. einige Male im Texte selbst eingestreut kurze Bemerkungen in Sanskrit vorfinden, welche auf das je ad l. hingehörige sütram, das aber eben in den Text selbst nicht Aufnahme gefunden hat, hinweisen, s. bei Nijj. 10, 2. 12, 176. In einem Falle, bei Cap. 20, ist resp. dieser sütra-Theil, in Prosa, wirklich doch auch in die Nijj. selbst aufgenommen.

Bemerkenswerth ist im Uebrigen noch, dass Haribhadra auch in der Nijjutti selbst verschiedene Bestandtheile, resp. verschiedene Verff. unterscheidet, da er (s. bereits p. 53) die Verse derselben bald als die des niryukti(kâra), mûla= bhâshyakâra<sup>2</sup>), bald als die des sam grahanikâra, ja sût ra= krit (!) bezeichnet und einander gegenüberstellt<sup>3</sup>). Dem entsprechend behandelt er auch die daraus citirten Verse verschieden, indem er einige derselben, etwa die moderneren?,

bei anderen Stellen freilich bezeichnet er (s. p. 58 not.<sup>2</sup>) die Verse des Nijj. selbst als sûtra!
 <sup>2</sup>) so bei 4, 3 iyam niryuktigâthâ, etâs tu mûlabhåsbyakâragâthâ: bhîmaţtha<sup>o</sup> (4, 4 - 6).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) der sütrakrit erscheint hierbei resp. als dem samgrahanikära poste: rior! fol. 260<sup>a</sup> tän abhidhitsur äha samgrahanikärah: ambe (Nijj. 16, 48) gähä, asi<sup>o</sup> (49) gäthä; idam gäthädvayam sütrakrin-niryuktigäthäbhir eva prakatärthäbhir vyäkbyäyate (besser wäre: sütrakritä.. vyäkhyäyate; oder: sütrakrin niryu<sup>o</sup>.. vyäkhyäti): dhädamti padhädam ti .. folgt der Text von Nijj. 16, 50—64 in vollem Wortlaut, aber ohne Commentar, wobei noch zu bemerken ist, dass das eine der beiden mir vorliegenden Mss. der Nijj. diese 15 Verse nicht im Texte hat. — Dass im Uebrigen in der Nijj. in der That mehrere Verff. anzunehmen sind, darüber s. das auf p. 59 Bemerkte.

44. âvaçyakas.; Diff. von sûtra u. nijj.; versch. Bestandtheile der nijj. 55

theils in ihrem vollen Wortlaut aufführt, theils uncommentirt lässt, während er die Uebrigen der Regel nach eben nur mit ihren pratîka anführt, dánn aber speciell erklärt, zunächst durch eine gamanikâ, resp. aksharagam., d. i. eine Uebersetzung der einzelnen Wörter, sodann durch sich daran anschliessende weitere Expositionen<sup>1</sup>).

Einen speciellen Defect scheint übrigens auch Haribhadra schon in seinem sûtra-Texte vorgefunden zu haben. Zwischen Cap. 8 und 9 der Nijj. sollte nämlich seiner Angabe nach die sûtrasparçinî nijjuttî stehen, aber: no 'cyate, yasmâd asati sûtre (!) kasyâ 'sâv iti. Haribhadra knüpft daran noch eine lange Erläuterung über sûtra überhaupt, die sich ähnlich bei Nijj. 10, 2. 89. 11, 7 (sûtra und niryukti). 12, 17. 13, 55 wiederholt.

Unter allem Vorbehalt somit in Bezug auf die Aufklärung des gegenseitigen Verhältnisses, welches bei unserem Texte hier zwischen Sutta und Nijjutti, resp. in Bezug auf die dem Haribhadra vorliegende Textform des Âvaçyakam obwaltet, schliesse ich hier eine Uebersicht über die 20 ajjhayana der vorliegenden Nijj. an. Die beiden Mss. die mir dafür zugänglich sind (ich bezeichne das zweite als B), zeigen mancherlei Differenzen; Einiges dabei erledigt sich allerdings durch ungenaue Verszählungen in ihnen selbst. — Andere Mss. gehen darin noch weiter. Die bei Jacobi Kalpas. p. 100 (104) als 2, 276, resp. p. 101 als 2, 332 citirten Stellen z. B. sind hier 3, 281 (291). 332 (342). Ganz erhebliche Differenzen aber zeigen die in Peterson's

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) dabei hie und da Verweis auf andere Darstellungen, z. B. bei 2, 61 iti sam âsârthah, vyâsârthas tu viçeshavivaraņād avagamtavyah. Oder bei 10, 19 iti gáthâksharárthah, bhâvârthas tu bhâshyagàthâbhyo 'vaseyah, tâç ce 'mâh (in Prâkrit, aber nicht aus Nijj.).

Detailed Report (1883) p. 124 und 127 aufgeführten beiden Mss., Nros. 273 (= P) und 306 (=  $\pi$ , Lücke im Anfang; es fehlen Capp. 1. 2. 6). — Der Text ist ausschliesslich in gåthå abgefasst. Eine besondere Eigenthümlichkeit desselben bilden die häufigen dåragåhå, d. i. Verse, die den Inhalt des Folgenden je kurz, hauptsächlich durch Aufzählung der betreffenden Stichwörter, resp. Paragraphen= Titel, angeben. Leider ist die Verwendung, resp. Bezeichnung derselben keine regelmässige, wodurch denn der Nutzen dieser sonst sehr dankenswerthen Eintheilung erheblich beeinträchtigt wird. — Der Nom. Sgl. Masc. 1. Decl. endet stets auf o, mit nur ganz seltenen Ausnahmen.

Vorauszuschicken ist noch, dass Haribhadra die Capp. 1 bis 10 der Nijj. unter ajjhayana 1 behandelt, die Capp. 11. 12 je einzeln zu ajjh. 2 und 3, die Capp. 13 — 18 zu ajjh. 4, die beiden letzten Capp. wieder je einzeln zu ajjh. 5 und 6 zieht. Alles dies jedoch ohne die Capitel-Schlüsse der Nijj. besonders zu markiren<sup>1</sup>). Vielmehr werden eben nur die Schlüsse der sechs ajjhayana ihrerseits markirt.

 pedhiâ, pîthikâ, 131 vv. (in P hat angeblich die thứrâvalî 125, und pedhiyâ 81 gâ°!). Beginnt mit derselben Therâvalî (50 vv.), die sich im Eingange der Nandî be= findet, und handelt dann, von v. 51 an, von den verschie= denen Arten des nâņa (cf. Nandi und Anuyogadv.). Hari= bhadra erklärt die Therâvalî gar nicht, und beginnt seinen Commentar (fol. 3<sup>a</sup>) gleich mit v. 51: âbhinibohianâṇam | suanâṇam ceva ohinâṇam ca | taha maṇapajjavanâṇam | kevalanâṇam ca pamcamayam || 51 ||

56

Ŀ



<sup>1)</sup> eine Ausnahme macht Cap. 8, wo es am Schluss wenigstens heisst: samâptâ ce 'yam upodghâtaniryuktir iti, aber doch auch ohne dass dabei das »achte Cap.« erwähnt, resp. als geschlossen bezeichnet wäre.

2. padhamâ varacariâ, 173 (178 P, 179 B) vv., handelt von v. 69 ab von den Lebensverhältnissen etc. der 24 Jina, speciell des Usabha, des ersten derselben. Aus der Einleitung ist von erheblichem Interesse, was der Verf. dieses Cap.'s über seine eigene literarische Thätigkeit berichtet. Ich lasse daher dieselben hier vollständig folgen:

titthayare bhagavamte | anuttaraparakkame amianânî | tinne sugaïgaïgae | siddhipahapaesae vamde || 1 ||

vam dâmi mahâbhâgam | mahâmunim mahâyasam Ma= hâvîram | amaranararâyamahiam | titthayaram imassa tittha= ssa || 2 || ikkârasa vi gaṇahare | pavâyae pavayaṇassa vam= dâmi | savvam gaṇaharavaṃsam | vâyagavaṃsaṃ pavaya= ṇam ca || 3 || te vaṃdiûṇa sirasâ | atthapuhuttassa<sup>1</sup>) tehim ka= hiassa | suanâṇassa bhagavao | niyyuttim<sup>2</sup>) kittaïssâmi || 4 || âvas sagas sa dasakâ - | liassa taha uttarajjha-m-âyâ= re<sup>3</sup>) | suaga de niyyuttim | bucchâmi taha dasâṇaṃ ca || 5 || kappassa ya niyyuttim | vavahârasse 'va paramaniuṇa= ssa | sûriapannattîe | buccham isibhâsiâṇaṃ<sup>4</sup>) ca || 6 ||

eesim niyyuttim | bucchâmi aham jinovaesenam | âha= ranaheukârana- | payanivaham inam samâsenam || 7 ||

sâmâianiyyuttim | buccham uvaesiam gurujanenam | âyariaparamparena | âgayam ânupuvvîe || 8 ||

niyyuttâ to atthâ | jam baddhâ tena hoi niyyuttî | taha vi aï cchâveî | vibhâsium suttaparivâdî || 9 ||

Es unterliegt zunächst wohl keinem Zweifel, dass wir es hier mit dem Anfang eines Werkes zu thun haben,

<sup>3</sup>) sûtrârthayoh parasparam niryojanam niryuktih; — kim açeshasya çrutajnânasya? no, kim tarhi? çrutaviçeshânâm âvaçyakâdinâm ity ata evâ "ha: âvassa°; — niryukti ist wohl eine absichtliche Aenderung für nirukti.

<sup>3</sup>) samudâyaçabdânâm avayave vrittidarçanâd, yathâ Bhîmasena Sena iti, uttarâdhya ity uttarâdhyayanam avaseyam. <sup>4</sup>) devemdrastavâdînâm.

57

<sup>1)</sup> arthaprithutvam.

dass somit Cap. 1, das ja auch selbst als pîţhikâ, Unterlage, Complement, bezeichnet wird, zur Zeit, wo diese Verse entstanden, ihnen noch nicht vorausging<sup>1</sup>). Es er= hellt ferner aus v. 5 resp. v. 8, dass der Verf. nicht etwa blos dies zweite Cap. hier einleiten will, sondern dass seine Arbeit dem ganzen âvaçyaka-Stoff, resp. zunächst denn dem sâmâiam, gilt. Endlich aber zeigen die Einzelangaben, dass er seine Thätigkeit ausserdem auch noch auf die ersten beiden añga, das fünfte upângam, drei chedasûtra, zwei weitere mûlasûtra<sup>2</sup>) und, wenn Hari= bhadra's Erklärung von isibhâsiâi richtig ist<sup>3</sup>), auf die païnna 7 fgg. zu erstrecken beabsichtigte.

Vergleichen wir nun diese Angaben mit denen in dem Commentar des Rishimandalasûtra bei Jacobi Kalpas. p. 12 über die von Bhadrabâhu verfassten zehn niryukti, so erhellt (statt kalakasya ist daselbst kalpakasya zu lesen) deutlich die völlige Identität derselben, und es wäre denn somit Bhadrabâhu als derjenige zu erkennen, der an unserer Stelle hier in erster Person redet. Damit steht denn nun aber freilich zunächst schon die Therâvalî in Cap. 1 in Widerspruch, die ja, s. oben p. 7, weit über Bhadrabâhu hinabgeht. Indessen, wir sahen auch so eben, dass dies nichts auf sich hat, da diese pîţhikâ für Cap. 2



<sup>1)</sup> und so stehen sie denn auch wirklich in dem in Peterson's Det. Report (1883) aufgeführten Palmblatt-Mspt. Nro. 23 am Anfang (nur 1, 51 âbhinibohia.., s. p. 56, geht ihnen voraus) eines »niryuktayah« betitelten Textes, der somit wohl wenn nicht alle, so doch mehrere der obigen 10 niry. enthält.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) mit dasakâliam ist unstreitig dasaveâliam gemeint (s. die gleiche Benennung in v. 1 der vier daselbst am Schlusse zugefügten gâthâ); zur Abz kürzung s. die Note<sup>3</sup> auf p. 57 über uttarajha.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) was ja freilich, s. 16, 442, für das vorliegende païnnam, Namens devemdrastava, im höchsten Grade zweifelhaft ist; s. hierzu 16, 259. 72. 80. 81. 402. 29. 31, oben p. 48.

44. âvaçyakam; zehn nijj.; Bhadr. nicht Vf. der âv. nijj.; ob ein Vf.? 59

als noch nicht vorhanden zu gelten hat. Desto grösser ist denn nun aber der Widerspruch, der sich aus dem weiteren Verlauf des Textes, speciell aus dem als 6, 89 citirten ersten Verse der oghaniryukti, sowie weiter aus Cap. 8 etc., ergiebt, da die darin vorliegenden Angaben ebenfalls über Bhadrabâhu, den alten Träger dieses Namens nämlich, angeblich den letzten caüddasapuvvi († Vîra 170), weit hinabgehen. Es müssten somit entweder alle diese Angaben als nicht zu dem ursprünglichen Bestande des Textes gehörig erachtet werden, oder es könnte nur einer der späteren Träger des Namens Bhadr. sein, auf den diese zehn Niryukti zurückzugehen hätten; und welcher, resp. wie später Zeit Dieser seinerseits angehörte, das würde uns dann also der weitere Verlauf lehren. Vorausgesetzt freilich, dass wir eine einheitliche Abfassung der sämmtlichen übrigen Capp: der Nijjutti anzunehmen hätten! In dieser Beziehung ist denn nun aber eben theils die Scheidung bedeutungsvoll, welche Haribhadra (s. oben p. 54. 55) in Bezug auf die einzelnen Bestandtheile derselben seinerseits vornimmt, theils liegt uns für ein Cap. wenigstens, das vierzehnte, sogar die ausdrückliche Angabe eines anderen Verfs., des Jinabhadda, vor. Vgl. sodann noch das auf p. 61. 62 über die Incorporation der Ohanijjutti Vermerkte. Es kommt endlich dazu, dass Cap. 14 sowohl wie mehrere andere Capp. (9, 11. 12. 20) auch in de= tachirter Form, ohne irgend welche Beziehung zur av. nijj., handschriftlich vorliegen. - Jedenfalls aber bleiben die im Text hier gemachten Angaben selbst schon darum von erheblichem Interesse, als dadurch die Zusammengehörigkeit der darin genannten zehn niryukti zu einander, resp. zu einem Autor, erhärtet wird. Und zwar scheint ein guter Theil derselben noch erhalten zu sein. Was zunächst das oben p. 58<sup>n</sup> erwähnte Mspt. der niryuktayah betrifft, so erhellt leider aus Peterson's Angaben nicht, welche der obigen 10 Texte es enthält. Zur âcâraniryukti aber s. 16, 258, Peterson Plmbl. 62, Kielhorn Report (1881) p. 10; eine sûyagada= nijj. s. bei Pet. Plmbl. 59, eine dasaveâlianijj. ib. 167. Auch liegen Citate vor aus den nijj. zu up. 5 und zu mulas. 1.

Von grossem Interesse ist sodann, was weiter folgt:

attham bhàsaï arahâ | suttam gamthamti ganaharâ niunam | sâsanassa (°nasa!) hi aṭṭhâe | tao suttam pavattaï || 13 ||

sâmâia-m-âiam | suanâṇam jâva bimdusârâo | tassa vi sâro caraṇam | sâro caraṇassa nivvâṇam || 14 ||

Hier wird somit theils der Inhalt der Lehre auf den Arahan zurückgeführt, die Abfassung derselben aber in Textform den ganahara zugewiesen, s. 16, 216. 345, hier p. 35 u. p. 80, theils wird hier das Wort sâmâiam, das wir soeben erst, in v. 8, als Name des ersten âvaçyaka gebraucht fanden, nunmehr in seiner anderweiten Bedeutung, als Name nämlich des ersten anga, denn bimdusâra ist der Name des letzten pûrva-Buches im dițthivâa, dem zwölften anga, verwendet. S. hierzu oben 16, 243. 244.

3. bî â varacari â, 349 (auch P $\pi$ , 359 B) vv., gleiches Inhalts<sup>1</sup>); beginnt: Vîram Arițțhanemim Pâsam Mallim ca Vâsupujjam ca | ee muttûna Jine avases â âsi râyâno || . . . Trotz ihrer anscheinenden Genauigkeit machen die Angaben einen apokryphen Eindruck. — Die vv. 287 (297) fg. handeln von Siddhattha und Tisalâ<sup>2</sup>), den 14 Träumen der Tis. etc.



Jina 6 heisst hier Paümâbha (v. 23), Jina 8 Sasippaha (v. 24), Jina 19 Malli erscheint als Mascul. (Mallissa v. 30).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) zu Devânamdâ s. v. 279 (289); aber Usabhadatta ist nicht genannt; Somilâbhidhâno heisst es im Schol.

44. žvaçyaka; nijj. 2-6; Tradition; Einschiebung der ohanijjutti. 61

4. uvasaggå,  $69(70 P\pi)$ vv., handelt speciell von Vîra<sup>1</sup>). Auch die hiesigen Angaben nehmen fast gar keine Notiz von den in den anga zerstreuten Daten über das Leben Vîra's, ebensowenig wie dies das Kalpasûtram thut (s. 16, 474).

5. samavasaranam, 69 (64 P) vv., desgl.

6. ganaharavâo, 88 (33 P, 90 B) vv. (fehlt π); die Geschichte der elf Schüler Vîra's: Imdabhûi 1, Aggibhûi 2, Vâubhûi 3, Viatta 4, Suhamma 5, Mamdia 6, Moriaputta 7, Akam= pia 8, Ayalabhâyâ 9, Meajja 10, Pabhâsa 11 (s. Hemac. v. 31. 32); tittham ca Suhammâo, niravaccâ ganaharâ sesâ (v. 5). Inhalt wie eben, fast ohne Bezug auf die in den anga enthaltenen Daten. - Schliesst mit der Angabe (s. oben p. 48): sâmâyârî tivihâ: ohe dasahâ padavibhâge || 88 || und in B folgt nun noch, als zu diesem Cap. gehörig, der Anfangsvers der oghaniryukti als v. 89 und danach die Angabe: ittha 'mtare ohanijjutti bhâniyavvâ. In A steht resp. v. 89 als v. 1 am Beginn von Cap. 7 und danach in (halbem) Sanskrit: atthau<sup>2</sup>) 'ghaniryuktir vaktavyå; es folgt resp. nunmehr in neuer Zählung v. 1 von Cap. 7. Es handelt sich somit hier wohl um einen Einschub. Da Cap. 7 von der zweiten der in 6, 88 aufgezählten drei sâmâcârî handelt, die erste derselben hier leer ausgeht, so lag das Bedürfniss vor, diesen Defect zu ergänzen(; die dritte sâmâcârî ist resp., den Angaben des Schol. hier und anderweit, s. 16, 357. 449, zufolge, durch die beiden chedasûtra: kalpa und vyavahâra vertreten). Es liegt im Uebrigen die Annahme nahe, dass es sich hierbei nicht sowohl um einen secundären Einschub, als vielmehr um einen solchen handelt, den der Autor selbst

<sup>1</sup>) Gosâla v. 15 fg. <sup>2</sup>) attha statt atra.

hier vorgenommen hat? so nämlich, dass er die ihm bereits vorliegende ohanijjutti, eventualiter etwa sein eigenes Werk?, als besten Ausdruck für die erste Form der 3 sâmâ= cârt seinerseits anerkannte und daher sich nicht erst die Mühe gab, selbst eine neue zu verfassen, sondern dieselbe brevi manu hier incorporirte<sup>1</sup>), cf. oben p. 59, event. nur unter Anführung ihres Eingangs-Verses darauf verwies. Denn die volle Incorporation hatte hier wohl wegen des Umfanges des betreffenden Textes eine gewisse Schwierig= keit<sup>2</sup>). Sie hätte die Oekonomie des Ganzen erheblich geschädigt. Der Text nämlich, der uns unter diesem Namen vorliegt, und von dem hier blos der erste Vers citirt wird, besteht aus 1160 Prâkrit-gàthâ<sup>3</sup>). Ich komme auf denselben später nochmals zurück, und verweise zunächst nur auf das bereits oben 16, 357<sup>n2</sup> Bemerkte, dass nämlich der hier daraus citirte erste Vers mit seiner Erwähnung des dasapuvvi, jede Möglichkeit ausschliesst, dass der Bhadrabåhusvåmin, den die Tradition als Verf. der oghaniryukti angiebt, der erste Träger dieses Namens, der angeblich der letzte caüddasapuvvi war, gewesen sein könne. Und zwar gilt das Gleiche denn selbstverständlich erst recht für den Verf, unseres Textes hier, in dem dieser Vers citirt wird.

7. dasavihasâmâyârî, 64 (P $\pi$ , 65 B) vv.; vgl. uttarajjh. 26; die hiesige Aufzählung lautet also (s. oben p. 48): icchâ, micchâ, tahakkâro, âvassiâ nisîhiâ | âpucchanâ ya

 in der Vidhiprapå wird die ohanijjutti als in das åvassayam »oinnå«, avatîrşâ bezeichnet (in v. 7 des jogavihâşa).

<sup>2</sup>) Haribh. bemerkt: sâmpratam oghaniryuktir vâcyâ, sâ ca praz pamcitatvât (ob etwa: wegen ihrer Ausführlichkeit?) na vivriyate; ebenso am Schluss: idáním padavibhâgasâmâcâryâh prastâvah, sâ ca kalpavyavahârarûpâ bahuvistarâ svasthânàd avaseyâ; ity uktah sâmâcâryupakramakâlah.

<sup>3</sup>) in  $P\pi$  freilich hat die daselbst dem Text hier wirklich incorporirte oghaniryukti nur 58 (resp. 79  $\pi$ ) vv., s. unten p. 82.

44. âvaçyaka; nijj. 6-8; ohanijjutti; Vajra und Rakshita. 63

padipucchâ chamdanâ ya nimamtanâ || 1 || uvasampayâ ya kâle sâmâyârî bhave dasavihâ u | eesim tu payânam pattea parûvanam buccham || 2 ||

8. uvagghâyanijjutti, 211 (214 B, 216 P, 210 π) vv. In v. 40-50 Verherrlichung des Ajja-Vayarâ (Plur. maj.), °Vaïrâ, Vajrasvâmin, der die âgâsagamâ vijjâ aus der mahâpaïnnâ auszog<sup>1</sup>), s. 16, 251, und sich derselben in ausgiebiger Weise bediente. Zu seiner Zeit bestand noch (s. 16, 247): apuhatte kâliânuoassa, aprithaktvam kalikânuyogasya, seit ihm aber (tenâ "rena, tata âratah, Haribh.), d. i. doch wohl durch ihn, ist: puhattam kâliasua ditthivâe a2), prithaktvam kali= kacrute drishtivâde ca(v. 40) eingetreten. Und zwar erschei= nen Tumbavana, Ujjenî, Dasapura, nayaram Kusumanâme (Pâțaliputra) der Reihe nach als für sein Leben bedeutsam. In v. 50-53 Verherrlichung seines Nachfolgers, des Ra= kkhiajjâ (Plur. maj.), Rakkhiakhamanâ, d. i. des Ârya Rakshitasvâmin, Sohnes des Somadeva und der Rudda= somâ, (älteren) Bruders des Phaggurakkhia und Schülers des Tosaliputta. — Diese beiden Namen nun: Vajrasvâmin und Åryarakshita (cf. Hemacandra's pariçishtap. Capp. 12. 13) führen uns, zumal bei dér Stellung, in der ihre Träger hier als hochverehrte Persönlichkeiten erscheinen, weit über den alten Bhadrabâhusvâmin hinab. Nach den Angaben der modernen Therâvalî, s. Klatt l. c. p. 246<sup>b</sup>. 247<sup>a</sup>. 252ª, wird dessen Tod in das Jahr Vîra 170, Vajra's Tod dagegen 400 Jahr später, in das Jahr Vîra 584 gesetzt<sup>3</sup>). (Wir werden im Uebrigen sogleich ein um noch

nach dem Gauadharasârdhaçata v. 29 dagegen aus dem: sumahâpaïnna, puvvâu! s. 16, 479.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) in v. 36 war von 700 (!), resp. 500 naya die Rede, eehim (v. 37) ditthivåe parûvanê suttaatthakahanê ya; jeder der 7 etc. naya, s. 16, 350 fg. oben p. 89, çatavidhah. <sup>3</sup>) s. hierzu noch Kupakshak. p. 21 (811) n.

einige Jahre späteres Datum hier vorfinden.) Vajra wird auch bei Hem. v. 34 als der letzte »dacapürvin«, Kenner von noch zehn der 14 pürva bezeichnet, und gilt resp. überhaupt als hochverdient um die Ueberlieferung der heiligen Texte, s. die Angaben Dharmaghosha's zum Ku= pakshakauçik., Kup. p. 21 (811). - Der nach v. 40 auf Vajra zurückgehenden Zweitheilung derselben in kâliasua und ditthivâa, die wir auch im Anuyogadv. bereits kennen lernten (s. oben p. 36. 40), steht in v. 54 fg. eine auf Ârya Rakshita zurückgeführte, nicht minder eigenthümliche Viertheilung gegenüber: kâliasuam ca isibhâsiyâim taïo a sûrapannattî | savvo a ditthivâo caŭtthao hoi anuogo || 54 || jam ca mahâkappasuam jâni a sesâni cheasuttâni | cara= nakaranânuoga tti kâliatthe uvagayâni || 55 || Hier werden somit die isibhâsiyâim (und Har. erklärt dies hier durch uttarâdhyayanâdîni! s. oben p. 43. 58) und upânga 5 als dem kâliasuam, d. i. anga 1-11, und dem ditthivâa, d. i. anga 12, gleich stehende Glieder<sup>1</sup>) aufgeführt, das »mahâkappasuam« und die ȟbrigen chedasûtra« (kalpâdîni Schol.) werden resp. — so scheint Haribh. die Stelle aufzufassen<sup>2</sup>) — als, obschon aus anga 12 entlehnt, doch mit dem kâliasua, anga 1 bis 11, gleichartig (resp. als rishibhâshita) bezeichnet.

<sup>1)</sup> ganz verschieden hiervon ist die Terminologie der Nandi, s. oben p. 11, wo das kåliam suam, neben dem ukkåliam, als Unterabtheilung der anangapavittha-Texte dem duvålasamga ganip. gegenüber erscheint, und die isibhåsiåim sowohl wie die sûrap. als Theile des kåliyam erscheinen. Ueber den Gebrauch des Wortes im Anuy. s. oben p. 86n<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) upalakshanât kâlika çrutam caranakaranânuyogah, rishibhâshi: tâni dharmakathânuyoga iti gamyate; sarvaç ca drishtivâdaç caturtho bhavaty anuyogah, dravyânuyoga iti; tatra rishibhâshitâni dharma: kathânuyoga ity uktam, tataç ca mahâkalpaçrutàdîni rishibhâshitam tvâ (tatvât?), drishtivâdâd uddhritya teshâm pratipâditatvât, dharma: kathânuyogavvâ (? tvâc ca?) prasamga ity atas tadapohadvâracikirshayâ "ha: jam ca.. (v. 55). S. hierzu noch 16, 258.

Hieran schliessen sich nun, und zwar ganz unvermittelt - was in diesem Texte hier überhaupt ein durchgehendes, überaus häufiges Vorkommniss ist - in v. 56 bis 96 sehr eingehende Angaben über die sieben ninhaga, nihnava, Schismen<sup>1</sup>). Nach einer Aufzählung der Namen selbst (v. 56) folgt zunächst die ihrer Gründer (v. 57. 58), der Orte, wo sie entstanden (v. 59), der Jahresdaten der Gründung (v. 60. 61), und darauf dann nochmals eine nähere Durchmusterung derselben der Reihe nach, freilich in höchst summarischer, eigentlich nur aus Stichwörtern bestehender, und daher sehr dunkler Weise, die auch durch die im Schol. beigebrachten kathânaka etc. nur sehr unvollkommene Aufklärung erfährt. Die beiden ersten Schismen fallen noch in die Lebenszeit Vîra's selbst, das erste nämlich (v. 62. 63), die Bahuraya, bahurata, unter Jamâli in Sâvatthî in das Jahr 14 nach seiner Erlan= gung der Einsicht (Jinena uppådiassa nånassa), - das zweite (v. 64. 65), die Jîvapaesiya, unter Tîsagutta (caūdasa= puvvi) in Usabhapura in das Jahr 16 danach. - Das dritte Schisma (v. 66. 67), die Avvattaga, avyaktaka, unter Åsådha in Seabiå (Çvetavikâ), fällt erst in das Jahr 214 nach Vîra's Vollendung (Tod, siddhim gayassa Vîrassa); sie werden von dem Muria (Maurya) Balabhadda in Râya= giha »brought back to the right faith« (Jacobi Kalpas. p. 9). - Das vierte Schisma (v. 68. 69), die Sâmucchea oder °ccheia, unter Åsamitta (Açva°) in Mihilapura (Mithilâ) wird in das Jahr 220 nach Vîra gesetzt<sup>2</sup>), — das fünfte (v. 70.71),

5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) s. oben 16, 275. 381 aus anga 3 und upânga 1. Weitere Angaben darüber finden sich im zweiten chedasûtra (s. 16, 463) und im Schol. zu uttarajjh. 3, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Abhayadeva zu up. 1 nennt statt des Åsamitta den Pushyamitra, s. 16, 381. Sollte dies blos ein lapsus calami sein?

Indische Studien, XVII.

die Dokiriya, unter Gamga in Ullamatira (? A, Ullaga B, Ulluga Schol., Ullukâ im Skr.) in das Jahr 228. - Von dem sechsten, den terâsia, trairâçika, unter Chaluga in Amtaramjiâ, im Jahr 544, wird in etwas eingehenderer (v. 72-87), obschon doch auch sehr dunkler Weise, gehandelt. Auch haben wir oben 16, 351 bereits gesehen, dass das zwölfte angam, den Angaben des anga 4 und der Nandî zufolge, ihnen eine ganz besondere Aufmerksamkeit zu-Endlich enthält auch die therâvalî des Kalpa= wendet. sûtra (§ 6) über die Terâsiyâ sâhâ und ihren Gründer Chalue Rohagutte Kosiyagotte einige Angaben, bezeichnet resp. Letzteren als Schüler des Mahâgiri, der daselbst wie in der therâvalî der Nandî als neunter Nachfolger Vîra's genannt ist. Damit will nun denn freilich die obige Zeitangabe (544 nach Vîra) nicht stimmen, da hiermit ja für jeden der 9 Patriarchate eine Dauer von 60 Jahren indicirt wäre! Es liegt hier somit, wie soeben bei dem Namen des Gründers des vierten Schisma, eine arge Discrepanz vor, s. 16, 351<sup>n</sup>. 381. - Das siebente Schisma, die Abaddhiâ (v. 88-91), unter Gotthâmâhila in Dasapura wird in das Jahr 584, und in Verbindung mit Ayya Rakkhia, Pûsamitta und mit dem neunten puvva (s. 16, 356) gesetzt. Ersteres stimmt zu den anderweiten Daten über Rakkhia, s. oben p. 63, Klatt p. 247b. Der Name Püsamitta sodann liegt uns mehrfach vor. Nach Merutunga's Vicâracreni, s. Bühler Ind. Ant. 2, 362 und Jacobi Kalpas. p. 7, regierte ein Pûsamitta, Nachfolger der Maurya (der Pushyamitra des Mahâbhâshya etc.!), in den Jahren 323-353 nach Vîra; er kann natürlich hier nicht gemeint sein. Ebenso ist auch an den Stifter des Pûsa= mittijjam kulam des Câranagana in § 7 der therâvalî des Kalpas., welches von Sirigutta, dem Schüler des zehnten

44. âvaçyaka; nijj. 8; d. 7 Schismen; Discrepanzen dabei; die Bodia. 67

Patriarchen Suhatthi, ausging, nicht zu denken. Der Name Püsamitta findet sich sodann auch noch hier in Cap. 17 (16), 190 (s. p. 74<sup>n</sup>) als der eines Zeitgenossen des Königs Mudimbaga und des Ayya Pussabhüi wieder. Endlich führt ihn ja auch, s. soeben p. 65<sup>n</sup>, Abhayadeva zu up. 1 als Name des Stifters des vierten Schisma auf.

Zu diesen sieben Schismen tritt nun hier auch noch (v. 92-95) ein achtes, das der Bodia, Pautika nach Haribh., unter Sivabhûi in Rahavîrapura (Ratha°), im Jahre Nach den Angaben in Dharmaghosha's Schol. zu 609. seinem Kupakshakauc. sind hierunter die Digambara zu verstehen, s. Kup. p. 6 (796), wo ich auch für den Namen Bodia die entsprechende Bedeutung (nackt) nachzuweisen versucht habe. Die Animosität gegen die Botika ist die denkbar schärfste. Im Vicåråmritasamgraha Cap. 22 werden, nach Malayagiri's Comm. zum Åvaçy., die übrigen 7 nihnava als nur: de cavisamvâdino dravyalimgenâ 'bhedino, die Boțika dagegen als: sarvavisamvâdino dravyalimgato 'pi bhinnâs bezeichnet. Aehnlich auch Haribh. zu v. 92 (de ça vi° und prabhûtavi°); s. auch Jacobi Kalpas. p. 15<sup>n</sup>. In der kâlasattarî v. 40 erscheinen sie als khamanâ pâsamdiyâ; ebenso Kup. 1, 37. 71. 2, 3; ibid. 1, 8 resp. als khavanaya, d. i. kshapanaka. S. noch unten p. 75.

Gegenüber diesen Irrlehren (michâdițțhi) wird danach dann das sâmâiam (v. 102 fg.) verherrlicht, wobei es denn theils (v. 108) speciell als ein »ajjhayanam« gegenüber den ȟbrigen (fünf) ajjhayana« bezeichnet wird<sup>1</sup>), theils auch die beiden mit dem Refrain: ii kevalibhâsiam

<sup>1)</sup> ajjhayaņam pi a tivibam | sutte atthe tad-ubhae ceva | sesesu vi ajjhayaņesu (caturviņcatistavādishu) hoi ese 'va nijjuttî (uddeçanirdeçâdikā niruktiparyavasânâ).

schliessenden Verse dafür citirt werden, die ich schon Bhagav. 2, 186 dafür aus dem Anuyogadvårasûtra (s. oben p. 37. 38) beigebracht habe. — Nach dem Schluss der upod= ghâtaniryukti findet sich im Schol., s. oben p. 55, die An= gabe: atra sûtrasparçikaniryukty(s. p. 38)-avasarah, sâ ca prâptâvasarâ 'pi no 'cyate, yasmâd asati sûtre kasyâ 'sâv iti, woran sich dann eine ausführliche Deduction über sutta und niryukti anknüpft.

9. namukkâranijjutti, 139 (P $\pi$ , 144 B) vv. Gegen den Schluss hin (als v. 132) findet sich der den pamcanamukkâra verherrlichende Vers: eso pamca°, den wir schon aus upâñga 4 kennen, s. 16, 393, und zwar hat er hier im letzten pâda die Lesart: havaï mamgalam, s. dazu Kup. p. 21 (811) fg., wo diese Form des Verses direct auf crî Vajrasvâmin zurückgeführt wird. — Zu v. 6<sup>b</sup> s. oben p. 38<sup>n. 3</sup>. — Liegt bei Peterson Palmbl. 77<sup>b</sup> in detachirter Form vor.

10. såmåianijjutti, 100 ( $\pi$ , 111 P, 112 B) vv. Beginnt: namdi-anuogadåram vihivad uvagghåiam ca kåunam | kåuna pamcamamgala-m årambho hoi suttassa || 1 || Hier wird somit die Kenntniss der namdi und des anuogad.<sup>1</sup>) als Vórbedingung für die Erfassung des sûtra hingestellt. Dies Citat ist theils an und für sich (s. p. 3), theils darum von Interesse, weil daraus direct hervorgeht, dass die in die sen beiden Werken ihrerseits citirten åvaçyaka-Texte von únserer åv. nijj. hier zu unterscheiden sind, was ja freilich nach dem oben p. 53 fg. Auseinandergesetzten ohnehin schon ziemlich selbstverständlich ist. Der Text fährt fort:

ahavâ (!): kayapamcanamukkâro karei sâmâiam ti so bhihio | sâmâiamgam eva ya jam so sesam ao buccham

<sup>1)</sup> namdiç ca anuyogadvârâņi ca, Haribh.

#### 44. âvaçyaka; nijj. 8 — 13; asati sûtre; namdi-aņuoga<sup>•</sup>; atra sûtram. 69

|| 2 || sûtram (atrâ 'mtare sûtram vâcyam B). Dazu Har. (s. eben zwischen 8 und 9): atrâ 'mtare sûtrasparça= niryuktir ucyate, svasthânatvâd, âha ca niryuktikârah: akkhaliya (v. 3) tti<sup>1</sup>), gâhâ. Hier liegt denn also wohl eben eine ganz unvollständige Textaufführung vor, s. oben p. 55. — In v. 30 — 38 specielle Angaben über die elf karana, wobei auch hier das vierte thîviloyanam heisst, s. 16, 414. — In v. 40 Scheidung des suam in baddham und abaddham; Ersteres wird durch duvâlasamgam er= klärt, resp. als nisîham und anisîham bezeichnet, s. 16, 452. 453, das nisîham sodann durch pachannam erklärt, und zur Erläuterung dafür angeführt: nisîham nâma jaha 'jjhaya= nam (v. 41). Unmittelbar hieran schliesst sich in v. 42 ein Citat aus dem zweiten pûrva, s. oben 16, 354.

11. caüvîsatthaü, 62 (61 BP) vv., zweites ajjh= ayanam bei Haribh. Steht für sich bei Pet. Palmbl. 77°.

12. vam dan an ijjutti, 191 (189  $\pi$  B, 190 P) vv., dem dritten ajjh. bei Har. entsprechend. Steht für sich bei Pet. Palmbl. 77<sup>d</sup>. Von v. 36 ab Dialog zwischen guru und co<sup>o</sup>, codaka, s. oben p. 34. — Nach v. 176 steht wieder mitten im Text: atra sûtram und Har. führt dazu einen Text auf, der mit den Worten: ichâmi khamâsamane vamdium beginnt.

13. padikkamananijjutti, 54 (52 PB, 51 $\pi$ ) vv. Die Capp. 13 — 18, welche dem vierten ajjh. Haribh.'s ent= sprechen, haben zu ihrer Voraussetzung ein von ihm absatzweise in vollem Wortlaute mitgetheiltes pratikram=

<sup>1)</sup> akkhaliasambiáî vakkhâņacaükkae darisiammi | suttapphâsia: nijjuttivittharattho imo hoi || Hierzu Schol. tatrâ 'skhalitapadoccâraņam samhitâ, athavâ parah samnikarshah samhitâ (eine gut brahmanische Reminis: cenz!).. Es handelt sich resp. um padam, samhitâ, padârtha, padavigraha, câlanâ, pratyavasthânam (s. oben p. 88).

anasütram<sup>1</sup>), zu dessen einzelnen Absätzen sie eine Art fortlaufenden Commentars bilden, und zwar so, dass die Capp. 14. 15 je zu einem dgl. Absatz gehören, Cap. 17 resp. zu deren zwei, während Capp. 13. 16 die Erläute= rungen zu mehreren derselben enthalten. Die in Cap. 13 erläuterten Absätze lauten: padikkamâmi egavihe asam= jame.., p. dohim bamdhanehim, p. tihim damdehim, p. caühim jjhânehim. Zu letzterem Satze gehört dann das ganze folgende Cap. als Erläuterung; in  $\pi$  steht aber vor denselben noch ein dhammajjhânam mit 69 vv.

14. jhâṇasayam, dhyânaçatakam, 106 vv. Der letzte Vers (106), der zudem bei Haribhadra fehlt, spricht resp. nur von 105 vv., und giebt einen besonderen Verf., Jiṇa= bhadda, für dies Cento an<sup>2</sup>): paṃcuttareṇa gâhâ-saeṇa jjhâṇa= sayagam samuddițtham | Jiṇabhaddakhamâsamaṇehi kam= masohîkaram jaïṇo || 106 || Dass dasselbe ursprünglich eine ganz selbstständige Stellung hatte, wie es auch noch jetzt so vorliegt, s. Peterson Palmbl. 77<sup>a</sup>. 161<sup>h</sup>, und erst secundär hier hereingezogen ist, ergiebt sich im Uebrigen wohl auch daraus, dass es einen besonderen Heilgruss im Anfang hat, wie derselbe eben nur bei selbstständigen Texten üblich ist: Vîram sukkajjhâṇag-gidaddhakammimdhaṇam paṇamiùṇam | joîsaram sarannam, jhâṇajjhayaṇam pavakkhâmi || 1 || Haribh. citirt resp. dies dhyânaçatakam ganz so, wie er

<sup>2</sup>) erscheint bei Ratnaçekhara, s. soeben, als Vf. eines viçesbåvaçyaka.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) beginnt: ichâmi padikkamium ..; dasselbe ist in Prosa und von dem çrâddha- resp. çràvaka-pratikramaņasûtra verschieden, dessen 50 in 5 adhikâra getheilte gâthâ samvat 1496 (AD 1440) von Ratnaçekhara aus dem Tapâgacha (Nro. 52 bei Klatt) commentirt worden sind. Unter Peterson's Palmbl.-Mss. finden sich noch 2 andere dgl. Texte, ein pratikramaņasûtram 86<sup>e</sup>. 83<sup>c</sup> (wo als aticâraprat<sup>o</sup> bezeichnet), und ein davon verschiedenes pratikramaņam 154<sup>a</sup> (s. auch 125<sup>b</sup>).

sonst seine kathânaka citirt: ayam dhyânasamâsârthah, vyâsârthas tu dhyânaçatakâd avaseyah, tac ce 'dam dhyânaçatakam asya mahârthatvâd vastunah çâstrâm= taratvât (! dies ist deutlich; man erwartet übrigens °tvâc ca) prârambha eva vighnavinâyakopaçâmtaye mamgalâr= tham ishțadevatânamaskâram âha: Vîram . Die Er= klärung schliesst (unter Auslassung des v. 106) mit den Worten: samâptam dhyânaçatakam, und der Comm. geht dann wieder ruhig weiter in der Erklärung des pratikram= aņasûtram: padikkamâmi pamcahim kiriyâhim, indem er dazu wieder die pârițțhâvaniyaniyyutti heranzieht.

15. pârițthâvaniâ, 151 (152 P, 153 nB) vv. Beginnt: pâritthâvaniavihim | buchâmi dhîrapurisapannattam | jam nâûna suvihiâ pavayanasâram uvalahamti || 1 || Auch dies Cap. macht somit den Eindruck, ursprünglich selbstständig für sich bestanden zu haben. Indessen steht es allerdings durch diese Eingangsform mit Cap. 18, wo derselbe fast identisch wiederkehrt, in einer besonderen Beziehung. Auch ist ferner bemerkenswerth, dass derselbe Vers auch in 20, 9 ziemlich identisch wiederkehrt, so dass damit für die Capp. 16. 18. 20 eine einheitliche Abfassung indicirt zu Haribh. übergeht in diesem Cap. eine werden scheint. grosse Zahl von Versen, lässt sie resp. ganz ohne Erklärung, und von v. 79 ab ist sein Comm. theilweise geradezu in Prâkrit abgefasst (wohl, s. p. 52, aus dem alten bhâshya herübergenommen). Nach dem Schluss: paristhâpanikâ samåptå, geht er sofort weiter in Aufführung und Erklärung des sûtram: padikkamâmi chahim jîvanikâehim. In  $\pi$  ist resp. noch ein Cap.: lesão, mit 13 vv., dazwischen geschoben!

 padikkamaņasamghayaņî, pratikramaņasam= grahaņî, 133 (80 PπB) vv. Die Verse, welche B nicht

Digitized by Google

hat<sup>1</sup>), werden von Haribh. als Theil seines Commentars selbst und zwar in vollem Wortlaut aufgeführt<sup>2</sup>). Die AB gemeinsamen Verse citirt er resp. hier nicht als Verse des niryuktikrit, sondern als solche des samgrahanikâra. Es werden in diesen Capp. Erläuterungen, resp. Aufzählungen zu den Absätzen 6-31 des prat.sütra beigebracht, und dem entsprechend die einzelnen Versgruppen je unter den betreffenden Absätzen erklärt (während Cap. 14. 15 je eben nur zu éinem Absatze gehören). Es handelt sich dabei resp. um 6 jîvanikâa, 7 bhayatthâna (v. 14), 8 mayatthâna (v. 14<sup>b</sup>), 9 bambhaceragutti (v. 15), den 10 fachen samana= dhamma (v. 16), 11 uvâsagapadimâ (v. 17), 12 bhikkhu= padimå (v. 31), 13 kiriyatthåna (v. 44), 14 bhûyagâma (v. 45), 15 paramâhammia (v. 48. 49), 16 gâhâsolasa (v. 65. 66), den 17 fachen samjama (v. 67), den 18 fachen abam= bha (v. 81), 19 nàyajjhayana (v. 82. 83), 20 asamâhitthâna (v. 84-86), 21 sabala (çabala v. 87)<sup>3</sup>), 22 parîsaha (v. 100), 23 suttagadajjhayana (v. 102), 24 deva (v. 103), 25 bhâvanâ (v. 104), 26 dasâ-kappa-vavahârâna uddesanakâla (v. 109), das 27 fache anagâracaritta (v. 110), den 28 fachen âyârapakappa (v. 112), 29 pâvasutapasamga (v. 115), 30 mohaniyyatthâna (v. 117) und 31 siddhâiguna (v. 132). Wir erhalten resp. hierbei Aufzählungen der 23 Capp. des zweiten anga (und zwar in zwei Gruppen, zu 16 und zu

<sup>2</sup>) und zwar bezeichnet er einmal die betreffenden Verse (v. 50-64) als niryuktigåthås des sûtrakrit (!), durch welche derselbe die beiden vorhergehenden Verse (v. 48. 49) des samgrahaņikāra erläutere (!), s. oben p. 54<sup>n3</sup>.

<sup>3</sup>) zu v. 87-96 heisst es hier: âsâm vyâkhyâ ..., ayam ca samâsârthah, vyâsârthas tu daçâkhyâd gramthâmtarâd avaseya evam (eva), asammohârtham daçânusârena sabalasvarûpam abhihitam, samgrahanikâras tu evam áha: varisam (v. 97). Unter dem hier genannten daçâkhya grantha ist das vierte chedasûtram (resp. dessen Buch 2, s. 16, 468) gemeint.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> resp. also wohl auch P n nicht haben; A 18-30. 32-43. 50-64. 68-80.

44. âvaçyaka; n. 16. 17; pratikramaņasûtram; histor. legendarisches. 73

7, s. oben 16, 260), der 19 Capp. des ersten Theiles des sechsten anga, der 26 Capp. der drei chedasütra 3-5, und der 28 Capp. des ersten anga.

I

17. jogasamgaha-åsåyanå, °àcåtanå; 64 vv., und zwar in A im Anschluss an Cap. 16 fortlaufend gezählt, als v. 134-197, während in PnB gar in zwei Capp. geschieden, jogasamgaha mit 60 und âsâyanâ mit 5 (4  $\pi$ ) vv. Enthält die Belege, resp. Beispiele (udåharanagåthå) zu den 32 jogasamgaha (bis v. 193) und 33 âsâyanâ<sup>1</sup>), âçâtanâ (v. 194-197), welche in den beiden letzten Absätzen des pratikramanasütram angeführt werden. Damit endet nach Haribh. die pratikramanasamgrahanî (pr°nî samâptâ); er geht aber unmittelbar danach mit den Worten: sâm= pratam sůtroktá eva trayastrinçad vyákhyáyamte ... nochmals zu der Erklärung von v. 197 zurück. - Die hier vorliegenden Verse sind vorwiegend historisch-legendarischen Inhalts, bestehen resp. freilich meist nur aus Eigennamen und einigen Stichwörtern. Haribhadra führt dazu sehr ausführliche, in Pråkrit abgefasste kathânaka an, aus denen der Sinn der Verse zu entnehmen ist (svabuddhyå 'vaseyah); auf die Erklärung des Wortlautes der einzelnen Verse (oder gar der citirten kathânaka) lässt er sich gar nicht ein. Von erheblichem Interesse ist hierbei die Zusammenstellung des Thûlabhadda mit (dem neunten, Haribh.) Nanda, resp. mit Sagadâla und Vararuci (v. 144, cf. die Angaben in Hemac.'s paricishtaparvan 8, 8 fg.), die Erwähnung des Sâlavâhana in Païtthâna (v. 164; Vikramåditya dagegen wird nicht erwähnt), und die wesentliche Gleichstellung aller dieser und ähnlicher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) erklärt durch: âyah (!) samyagdarçanâdyavâptilakshaņas, tasyá çâta: nâh khamdanâ âçâtanâs..; als ob das Wort âyasâyaņâ (oder âyâ°?) laute!

Namen<sup>1</sup>) mit den Namen der Könige Dummuha von Pamcâla, Namî von Videha, Naggaî von Gamdhâra (v. 172), so wie mit dem Pamdavavamsa (v. 161)! So weit die Legenden bei dem änigmatischen Charakter des Textes, resp. bei dem corrupten Zustande der Commentar-Handschrift verständlich sind, entsprechen sie dem aus brahmanischen Quellen über die betreffenden Persönlichkeiten Bekannten nur sehr theilweise, bringen resp. vielmehr ganz selbstständige (vermuthlich durchaus willkürlich veränderte) Daten darüber bei. — Von Interesse ist u. A. auch die schon 16, 158. 159 angeführte gâthâ (v. 188), welche ganz in den Charakter der Verse des Hâla gehalten ist, und welche hier in die Legende von zwei Hetären (Magahasumdarî und Magahasirî) eingeflochten erscheint.

18. asajjhâiyanijjutti, asvâdhyâyika°, 111 ( $P\pi$ , 110 B) vv. Beginnt<sup>2</sup>): asajjhâianijjuttim bucchâmi dhîrapurisa= pannattam | jam nâuna suvihiâ pavayanasâram uvalabhamti || 1 || asajjhâiam tu duviham âyasamuttham ca parasamuttham ca | jam tattha parasamuttham tam pamcaviham tu nâya= vvam || 2 || Schliesst: asajjhâianijjuttî kahiâ bhe dhîra= purisapannattâ | samjamatavaddhagânam | niggamthânam mahârisînam || 10 || Auch dies Cap. scheint hiernach ur= sprünglich selbstständig existirt zu haben (s. oben p. 71 bei Cap. 15). Es bezieht sich auf gewisse am Schluss der 33 âsâ= yanâ aufgeführte Fehler beim Studiren, resp. Recitiren des crutam, speciell auf die Fälle, wo: akâle kao sajjhâo etc. - Das pratikramanasûtram schliesst hiernach bei Haribh. wie folgt an): nama caüvîsâe titthayarânam Usabhâi--Mahâvîrapayyavasânânam, .. inam eva niggamtham pâ= vayanam savvam anuttaram ity-âdi, . . neâuam (naiyâyi=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) wie z. B. des Vijaa in Bharuacha v. 189, des Mudimbaga, Ajja Pussaz bhûi, Pûsamitta in Sambavaddhana v. 190.<sup>2</sup>) v. 1 fehlt resp. bei Haribh.

44. âvaçyaka; n. 17-20; pratikramaņasû<sup>o</sup>; annautthiya, parapâsamda. 75

kam) ti, samsuddham ti, sallakattanam ti, siddhimaggam muttimaggam nejjânamaggam nevvânamaggam ti, ichâmi padikkamium goyaracariyâe ity-âdi.

19. kâussagganijj., 172 vv., fünftes ajjh. bei Har.

20. paccakkhånanijjuttî, entspricht dem sechsten ajjh. bei Haribh., und besteht aus drei Theilen: 1. einem metrischen Abschnitt mit 22 (26 B) vv., mit Aufzählung der 5 mülaguna<sup>1</sup>), 2. einem Prosa-Theil, der von den zwölf vrata (5 anuvr., 3 gunavr., 4 cikshâpadavr.) han= delt (Haribhadra bezeichnet die Absätze desselben ja als sûtram; es ist dies also wohl ein Stück von dem sûtram, das in den übrigen Capp. vorausgesetzt, aber im Text der Nijj. nicht direct mit aufgeführt wird?), und 3. einem metrischen Schluss, mit 74 (70 B) vv., der mit denselben beiden Versen, wie Cap. 10, schliesst. Für P werden in Summa 194 vv., für  $\pi$  nur 90 angegeben. Steht für sich in Peterson's Palmbl. 77° (ohne Versangabe) und 86g (94 vv.). -Der prosaische Theil (Nomin. auf e!) wendet sich sehr entschieden gegen die annaütthiya (anyatîrthika) und gegen die parapåsamdapasamså, resp. den parapå= samdasamthava. Nach Haribhadra handelt es sich bei den annaü° um die Bhautika, d. i. brahmanische Secten<sup>2</sup>) und um die Voțika (Digambara, s. oben p. 67), bei den parapâsamda dagegen um die 363 in anga 2 bekämpften Lehren, s. 16, 259<sup>3</sup>). Von den 7 Schismen ist resp. hier=

3) Dr. Leumann machte mich darauf aufmerksam, dass in einem Briefe Schiefner's an mich vom Dec. 1857, s. diese Stud. 4, 335, aus der Einleitung eines von Wassiljew bearbeiteten tibetischen Werkes die Angabe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) pâņivaha musâvâe adatta mehuņa pariggahe ceva . || 8 || sâvayaz dhammassa vihim bucchâmi dhîrapurisapannattam | jam cariûņa suvihiâ gihiņo vi suhâim pâvamti || 9 || Zu diesem Verse s. oben p. 71 bei Cap. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) anyatîrthikaparigrihîtâni vâ caityâni arhatpratimâlakshaçâni, ya: thâ Bhautaparigrihîtâni Vîrabhadra-Mahâkâlâdîni, Voţika-parigrihîtâni vâ.

bei, ihm zufolge, nicht die Rede. Er führt im Uebrigen hier eine Legende (in Pråkrit) von Cânakka und Camda= gutta in Pådaliputta an (cf. Hemac. paric. Cap. 8 und 9).

Ausser der Nijjutti liegt mir nun auch noch ein Bruchstück einer zweiten metrischen Bearbeitung der âvaçyaka vor, das sich jedoch nur auf vamdana und paccakkhâna erstreckt, Ersteres resp. in zwei Abschnitte, caityavamdana und guru<sup>°</sup>, zerlegt. Der Text schliesst sich nur theilweise an die Nijjutti an. Es ist dazu eine avacûri, °cûrni aus dem Commentar eines Somasumdara (aus dem Candragacha) vorhanden, die auf einen Jnânasâgara zurückgeht.

berichtet wird, dass es »368 verschiedene Spaltungen auf Indiens religiösem Gebiete gäbe«. Da ich nun in der Einleitung des Tåranåtha, der hier doch wohl gemeint sein wird, nichts hiervon fand, wandte ich mich an Wassiljew selbst mit der Bitte um gütige Auskunft. Am 8. Oct. d. J. erhielt ich denn die folgende freundliche Antwort: »Ich kann Ihnen jetzt nicht bestimmt sagen, in welchem meiner Werke und ob dort überhaupt die 863 indischen Schulen erwähnt sind; gewiss ist aber, dass in tibetischen Werken diese Zahl oft erwähnt wird. In Djandja Vatuktu's Siddhanta, das ich eben unter den Händen habe, findet sich folgende Stelle: »In den sûtras erwähnt man 96 darsana papantika [?], 14 dijakrita muluni [?], 62 schädliche darsana, 28 welche nicht in Vollendung gelangen lassen und 20 verderbliche«. - In Bhania's Werke Tarkadjvala sind alle darsana in 110 Arten aufgeführt »namentlich . .« Es folgen aber nach meiner (eiligen) Rechnung mehr als 120 Namen, wahrscheinlich, weil dieselbe Schule zweimal, das heisst sanskritisch und tibetisch, erwähnt ist. Und am Ende, nach Erwähnung aller 110(-120) Arten zugefügt, heisst es: in allen 863 darsana. Was aber die Namen dieser darsana betrifft, so ist es für mich sehr schwer, dieselben in's Russische, geschweige denn in's Deutsche zu übersetzen, doch wenn Sie es wünschen und für nützlich erachten, so bin ich gern bereit, mein Bestes zu thun«. Ich habe nicht geglaubt, Wassiljew's Güte noch weiter in Anspruch nehmen zu sollen, da für den vorliegenden Zweck seine Angaben ja völlig ausreichen. Im Detail wird hier schwerlich, wie das oben Mitgetheilte bei einer Vergleichung mit 16, 259 zeigt, besondere Uebereinstimmung zu erwarten sein, aber das Factum, dass die Zahlvon 368 darçana sich als eine den Jaina mit den tibe: tischen Buddhisten gemeinsame ergiebt, bleibt immerhin von erheb: lichem Werthe.

Digitized by Google

44. âvaçyaka; [863 Secten]; - 45. dasaveâlia; Sijjambhava. 77

XLV. Das dritte mûlasûtram, das aveâlia suakkham= dha, daçavaikâlika, oder auch blos: dasaâlia<sup>1</sup>), daçakâlika. In zehn ajjhayana, die bis auf einige prosaische Abschnitte in çloka abgefasst sind. Dazu treten noch zwei cûlâ ge= nannte, also direct secundäre<sup>2</sup>) Capp. gleichen Inhalts in gâthâ. Und auf deren Schluss folgen noch vier gâthâ, in denen theils Sijjambhava, der alten therâvalî (Nandî, Kalpas.) zufolge der vierte Patriarch nach Mahâvîra, als Verf. angegeben ist<sup>3</sup>), theils sein Sohn Ajja-Managa und sein Schüler Jasabhadda<sup>4</sup>) in Verbindung damit genannt werden. Das wäre denn also ein Anspruch auf eine sehr alte Abfassungszeit!

Der auf den vinaya bezügliche Inhalt liegt uns denn auch wirklich zum Wenigsten in ziemlich alterthümlicher Form vor, wofür der Capitel-Schluss (auch bei den beiden cûlâ!) mit: ti bemi und der bei den prosaischen Abschnitten (mit Ausnahme des in cûlâ 1 befindlichen dgl.) sich fin= dende Eingang: suam me âusam eintritt. — Erwähnt wird das dasaveâliam, s. oben p. 11, in der Nandf an der Spitze der ukkâliya-Gruppe der anamgapavittha-Texte, womit seine Stellung hier, nahe am Schlusse, freilich wenig harmonirt. Es erscheint jedoch allerdings auch sonst noch hier und da als letztes, resp. kleinstes der âgama; so (wenn ich die Worte recht verstehe; das vorhergehende Blatt fehlt leider in der hiesigen Handschrift, s. 16, 214) bei Hemac.

1) so in Åv. nijj. 2, 5 sowie in der Vidhiprapâ.

<sup>2</sup>) dafür tritt ja auch schon der Name dasakâliam ein. Aber auch zur Zeit des Hinzutritts der vier gåthå am Schluss waren diese beiden cûlâ wohl noch nicht zugefügt, da der Text daselbst in v. 1, seinem Namen entsprechend, nur als dasajjhayanam bezeichnet wird.

<sup>3</sup>) die Abfassung fand nach v. 87 der kålasattari im Jahre 98 Vira statt.

<sup>4</sup>) dieselben drei Namen in derselben Verbindung in der therâv. des Kalpas. Jasabhadda ist resp. auch in Nandi der fünfte Nachfolger Vira's. im pariçishtap. 9, 99, so wie im Comm. zu Nemicandra's pravacanasâra v. 1445, wo Duhprasaha, der letzte der 2004 sûri, welche Nemic. annimmt, als: daçavaikâlika= mâtrasûtradharo 'pi caturdaçapûrvadhara iva çakrapûjyah bezeichnet wird. — Der Verf. der Âvaçy. nijj. erklärt (2, 5) im Uebrigen, dass er eine nijjutti dazu verfasst hat. Ein Mspt. einer solchen, die auch bereits die cûliyâ kennt, s. bei Peterson Palmbl. 167; ist sie jenes Werk? — Das Wort veâliam soll hier so viel als vaikâlikam, der Abendzeit (vikâle 'parâhņe) zugehörig, bedeuten <sup>1</sup>).

1. dumapupphiâ, drumapushpikâ, 5 vv. Vergleich des dhamma mit einem blühenden Baume; cf. anga 2, 2, 1. uttarajjh. Cap. 10.

2. sâmannapuvva, çrâmanyapûrvikâ, 11 vv. Von der Festigkeit, dhriti.

3. khuddiâyâra, kshullikâcâra, 15 vv.; sâ dhritir âcâre vidheyâ.

4. chajjîvaniyajjh.<sup>2</sup>), shadjîvanikâdhy., eig. wohl <sup>°</sup>nikâyajjh., s. oben p. 71. 72. In 2 Capp.; das erste in Prosa (beg.: suam me . .) handelt von den 6 Körperstufen der 4 Elemente (Erde, Wasser, Licht, Luft), Pflanzen (vaṇassaï) und Insecten (tasa), resp. von den in Bezug auf sie zu beob= achtenden 5 mahavvaya, denen als sechstes das râibhoanâu veramaṇam (Verbot, Nachts etwas zu essen) hinzutritt. Cap. 2, in 29 vv., handelt von den sechs Formen der Thätig= keit dabei: Gehen, Stehen, Sitzen, Liegen, Essen, Sprechen.

5. pimdesanå, in 2 uddeçaka, mit 100 und 50 vv. bhikshåçodhih, vom Einsammeln der Nahrungsnothdurft, resp. Speiseregeln, s. anga 1, 2, 1. Hier schliesst sich,

in anga 2 bedeutete das Wort: vaidårikam, und bei païnna 5 ist die Bedeutung unklar.
 <sup>2</sup>) dhammapannattî vâ, in der Vidhiprapâ.

der Vidhiprapâ zufolge, die piņḍanijjutti (mûlas. 4) an, ittha pi°ttî oyaraï (oinnâ v. 7 des jogavihâna).

6. dharmârthakâmajjhayanam, auch mahâcârakathâ= khyam; in 69 vv. — Dieser in der epischen Literatur (MBhâr., Râmây., Manu) eine so hervorragende Rolle spielende trivarga (tivaggo auch in der Abhidhânappadî= pikâ) ist im Veda noch nicht bekannt, und tritt auch bei den Buddhisten und den Jaina, bei denen dharma und artha ja oft genug, aber in ganz anderer Bedeutung (artha, Sinn, Erklärung) zusammenstehen, gänzlich zurück. Es liegt nahe, ihn mit den drei guna: sattva, rajas und tamas in Bezug zu setzen; doch würde dann artha dem rajas, kâma dem tamas zur Seite stehen, während doch kâma entschieden mehr zu rajas passt. Sollte etwa die plato= nische Trias:  $z\alpha\lambda \partial v$ ,  $\dot{\omega}q\epsilon\lambda\mu\rho v$ ,  $\dot{\eta}\delta\dot{v}$ , die bei Cicero als honestum, utile, dulce erscheint, auch nach Indien hinüber= gewandert sein?

7. vakkasuddhi, vâkyacuddhi, 57 vv.

8. âyârapanihi, âcârapranidhi, 64 vv.

9. vinayasamâhi, °samâdhi, in vier uddeçaka, von denen die ersten drei metrisch, in 17, 23 und 15 vv., von dem richtigen vinaya, speciell dem guru gegenüber handeln, während der vierte in Prosa, mit der Einleitung: suam me.., vier feste Kategorien dafür aufstellt.

10. sa-bhikkhu-ajjhayanam, in 21 vv. Sämmtliche Verse enden, wie bei Uttarajjh. Cap. 15, mit dem Refrain sa bhikkhů, führen resp. die Erfordernisse eines richtigen bh. auf, der den in den vorhergehenden 9 Capp. enthaltenen Vorschriften gemäss leben will.

11. raïvakkâ cûlâ padhamâ, rativâkya, in zwei Abschnitten. Der erste, in Prosa, ohne die Einleitung: suam

79

me ..., zählt 18 thåna auf, die der bhikkhu einzunehmen, resp. zu absolviren hat, um Stufe für Stufe zum mukkha zu gelangen. Der zweite in 18 vv., theilweise mit dem Refrain: sa pacchâ paritappaï, betont besonders die Hinder= nisse dabei, und dient: sîdateh sthirîkaranâya.

12. cûlâ 2 ohne besonderen Titel (auch in der Vidhi= prapâ blos cûliyâ) in 16 vv. schildert den richtigen Wandel der Feststehenden.

Den Schluss machen die bereits erwähnten 4 gåthå über Sijjambhava; sie sind eben wohl eine secundäre Zu= that. Das Werk wird dabei in v. 1 theils als dasakåliam (also wie in Âv. nijj. 2, 5 und in der Vidhiprapå), theils als dasajjhayaṇam bezeichnet, so dass dér Vers wenigstens wohl bestimmt in eine Zeit gehört, wo die beiden cůlâ noch nicht hinzugetreten waren (s. p. 77<sup>n2</sup>).

Der Text ist in den hiesigen beiden Mss. vielfach un= sicher. — Der dazu vorliegende Commentar bezeichnet sich als eine avacûri der vrihadvritti des Haribhadra= sûri<sup>1</sup>). Eine andere dgl., in bhâshâ, ist das Werk einer Râja= hansopâdhyâya. Auch eine laghuvritti wird dem Hari= bhadra zugeschrieben, s. 16, 458.

XLVI. Das vierte mûlasûtram, piņḍaniryukti. Ein Text dieses Namens ist hier in Berlin nicht vorhanden; Handschriften davon sind jedoch sowohl bei Kielhorn (Re= port 1881) p. 9. 26—29. 95, wie bei Peterson Palmbl. 166 verzeichnet<sup>2</sup>). Nach dem oben p. 79 aus der Vidhiprapâ An=



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ratnaçekhara (zu Pratikramaņasûtra) citirt diese vritti mehrfach. Ebenso der Vicåråmritasamgraha; z. B folgenden Vers daraus (resp. aus der nijj.?): titthayaratthâņam khalu attho, suttam tu gaņaharatthâņam (s. oben p. 60) | attheņa ya vamjijjaī suttam tamhâ ya so balavam ||

<sup>2)</sup> beginnt, Peterson zufolge: pimda uggamam uppåyanesanå samjogana: ppamåneyam, und schliesst: nijjaraphalå ajjhatthå visohijuttassa.

45. dasaveâliam; — 46. piņdaniryukti; — jîtakalpa, gachâyâra. 81

geführten schliesst sich die pindan. an Cap. 5 des dritten målasåtra an. Dass ein niryukti-Text geradezu als Theil des Siddh. erscheint, ist immerhin auffällig (s. oben p. 41); auch verdient Bemerkung, dass die pindan. nicht in der anangapavittha-Liste der Nandi genannt ist (s. oben p. 11 fg.). Bei Râj. L. Mitra und Kashinath Kunte erscheint pinda= niryukti als Name des dortigen vierten chedasåtra, und zwar bezeichnet Kashinath den Inhalt desselben als: on the cause of hunger and the nature and kind of food to be taken. — Es wird schon dem alten Haribhadra eine pinda= niryuktivritti zugeschrieben, s. 16, 458<sup>n</sup>. Bei Kielhorn l. c. wird eine vritti des Vîragani, wiederum (s. oben p. 44. 51) Namens çishyahitâ, aufgeführt. Seinen An= gaben nach ist der Umfang (61 foll., die Seite zu 4 bis 5 Zeilen à 50 aksh.) auf c. 900 cloka anzuschlagen.

Es erübrigt nun noch, über die theils im Ratnasågara, theils bei Råjendra Låla Mitra, resp. Kashinath Kunte, als Theile des Siddhânta aufgeführten Texte, s. 16, 226. 227, die sich in Bühler's Liste desselben nicht vorfinden, Einiges hier anzuführen.

Ueber den im Ratnasâgara zunächst als sechstes che dasûtra aufgeführten jîtakalpa<sup>1</sup>), resp. über den da= selbst als achtes païnnam genannten gachâyâra s. das bereits 16, 478 und 445 Angeführte<sup>2</sup>).

Indische Studien. XVII.

6

<sup>1)</sup> fünftes »kalpasûtra« bei Râj. L. M. und Kash.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ich trage dazu nach, dass bei Kielhorn l. c. p. 51 ein Jîtakalpasûtram und p. 17 eine jîtakalpacûrņi aufgeführt wird. Ebenso bei Peterson Palmbl. 101, wo auch Anfang und Schluss, als Umfang resp. 202 (102?) gâthâ, angegeben sind; beginnt danach: siddhisahayâramâyâvaņibhavadavamayaņapadibhadâņa kamo | kîram sîram nîram vîram namium mahâvîram || 1 || voccham pam cagaparihâņipagaraņam, --- schliesst: gaņesu || jîtakalpasûtram samâptam.

Die dritte dortige Differenz von Bühler's Liste be= trifft das vierte mülasütram, als welches daselbst (und zwar an dritter Stelle) die oghaniryukti<sup>1</sup>) erscheint.

Wir sahen bereits oben p. 61 aus Åv. Nijj. 6, 88, dass ein Text dieses Namens eigentlich als Bestandtheil des dortigen Textes selbst dort aufgeführt sein sollte, resp. in  $P\pi$  wirklich auch als solcher aufgeführt wird, so wie aus den Scholien dazu und zu Uttarajjh. 26, oben p. 48, dass die Tradition denselben als Auszug des Bhadrabâhusvâmin aus pûrva 9, 3, 20 betrachtet, was denn auch in der Einleitung der avacuri zur oghan. speciell erhärtet wird. Wir sahen aber auch ferner bereits (s. 16, 857), dass diese Abfassung nicht auf den alten Bhadrabâhu († 170 Vîra) zurückgehen kánn, da in dem Åv. 6, 89 citirten Eingangsverse ausser den arihamta und den caüddasapuvvi auch die dasapuvvi, daçapûrvin verehrt werden. Auffällig genug bezieht sich im Uebrigen dieser Vers ausserdem noch speciell auf die ikkårasamgasuttadhårae, was zu der eben angeführten Tradition, welche einen Theil des zwölften anga als Quelle der ogh. angiebt, zunächst in directem Gegensatze steht. Im weiteren Verlaufe der vorliegenden ogh. wird in= dessen in v. 14 doch auch direct auf anga 12 verwiesen: så= mâyârî ohe | nâyajjhayanâim (anga 6?) ditthivâo a | loiya= kappâsâî anukkamâ kâragâ cauro || Freilich ob dieser Vers zu dem ursprünglichen Bestande des Textes gehört, steht annoch dahin. Dass nämlich dieser ein ganz anderer war, als derjenige, in welchem die oghan. uns zur Zeit als selbstständiges Werk vorliegt, ergiebt sich ohne Weiteres aus dem Umstande, dass die beiden Åvacyaka-Mss.  $P\pi$ , welche



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) fünftes chedasûtra bei Râj. L. M. und Kash., der den Inhalt mit: on the duties of Sadhus bezeichnet.

oghaniryukti, in Pπ 58 (79) vv., in detachirter Form 1160; dasapuvvi. 83

sie als integrirenden Theil der Åvaçy. nijj. aufführen, ihr nur (s. oben p. 62) 58 (P), resp. 79 ( $\pi$ ) vv. zuweisen, während die in detachirter Form vorliegende oghanijj., ihrem letzten Verse zufolge, 1160 gåthå<sup>1</sup>) umfasst: ikkårasehi saehi satthiahiehi samgahiyå<sup>2</sup>). — Die Inhaltsgegenstände werden resp. darin in v. 4.5 wie folgt angegeben:

vaya (vrata) 5 samanadhamma 10 samjama 17 veyâ= vaccam 10 ca bambhaguttîo 9 | nânâïtiyam 3 tava 12 koha= niggahâi 4 caranam eyam || 4 ||

pimdavisohî<sup>8</sup>) 4 samiî 5 bhâvana 12 padimâ 12 ya im= diyaniroho 5 | padilehaná 25 guttîo 3 abhiggahâ 4 ceva kara= nam tu || 5 ||

Der Inhalt ist somit dem richtigen Wandel bestimmt; caraņakaraņātmikā ist die Bezeichnung für die oghaniryukti im Eingang der avacūri dazu, und sie selbst nennt sich am Schluss (v. 1156. 57) speciell eine sāmāyārî (s. oben p. 48).

Der Eingang der avacûri<sup>4</sup>) enthält einige leider durch den Mangel der unmittelbaren Vorlagen, auf die sie sich dabei bezieht, ziemlich dunkel bleibende Angaben über die Beziehungen des Textes zu dem Åvaçyaka, resp. såmåyikâdhyayana<sup>5</sup>). An v. 1 knüpfen sich sodann einige inter-

6\*

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) in der Palmblatt-Handschrift 165 bei Peterson lauten diese Worte: ekkårasahim sachim athahim (!) ahichim samgahiyâ; die Zahl der Verse wird resp. auf 1156 (!) angegeben.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ein Text dieses Namens von Jinavallabhagani findet sich bei Kiels horn p. 80 (mit Comm.). 95, und bei Peterson Palmbl. 86<sup>m</sup>. 104<sup>c</sup>. 177<sup>d</sup> vor.

<sup>4)</sup> abgefasst durch Jnânasâgara samvat 1489, resp. zu der vritti des Dronâcârya gehörig.

<sup>5)</sup> prakrâmto 'yam âvaçyakânuyogas, tatra sâmâyikâdhyayanam anuvartate, tasya catvâry anuyogadvârâni (cf. p. 24): upakramo nikshepo 'nugamo nayah; âdyau dvâv uktau, anugamo dvidhâ: niryuktyanugamo sûtrânugamaç ca; âdyas tridhâ; nikshepo-'podghâta-sûtrasparçiniryuktyanugama-

essante Angaben über das Verhältniss der daça pûrvin zu den caturdaça pûrvin (trayodaça pûrvinaḥ habe es nie ge= geben). Auch jene seien: upakârakâḥ, upângâdi(dînâṃ C)= saṃgrahaṇyuparacanena (°nena hetunâ C).

Von der im Ratnasâgara als sechstes païnnam aufgeführten devavijjiyâ, s. 16, 431, habe ich nirgendwo sonst eine Spur gefunden; das bei ihm neunte dgl., jyo= tishkaraṇḍam, wird zum Wenigsten auch in der païnna= Liste in Âvi., s. 16, 427, genannt.

Was sodann die von Râjendra Lâla Mitra, resp. Kashinath Kunte aufgeführten Texte anbelangt, so verweise ich zunächst für die bei Letzterem als sechstes upângam genannte mahâpannavanâ auf das oben p. 11 resp. 16, 392 Bemerkte.

Weiter dann habe ich für das an beiden Orten zweite můlasůtram, Namens viçeshâvaçyakasûtra, zu bemerken, dass ein Text dieses Namens nach Kielhorn's Report p. 36 bis 38 factisch noch vorliegt. Und zwar wird er im Eingange zu Ratnaçekhara's Comm. des çrâddhapratikramaņasûtra als Werk eines Jinabhadra (s. oben p. 70) citirt: yad âhuḥ çrî Jinabhadragaņikshamâçramaņapâdâḥ crîviçeshâvaç= yake (folgen zwei gâthâ in Prâkrit). Nach Klatt 247<sup>b</sup> und Kielhorn p. 37 ist Jinabhadra jedoch nur der Verf. eines Commentars dazu, zu welchem bei Kielhorn auch eine tîkâ von Kotyâcârya angeführt wird, deren Mspt. aus sam= vat 1138 (AD. 1082) datirt. Nach Klatt ist Kotyâcârya ein Beiname des Çîlâñka, dessen Commentar zu añga 1, s. 16, 259, aus AD. 876 datirt. Kielhorn erwähnt sodann

۰u

84

bhedåt (s. p. 36. 38), sûtrasparçiniryuktyanugamo 'nugato vakshyamâņaç ca, upodghâtaniryuktyanugamas tv âbhyâm dvâragåthâbhyâm anugamtavyah: uddese niddese (s. hierzu p. 67<sup>n1</sup>) ity-âdi...

noch einen anonymen Commentar zum Texte selbst, der den vielumworbenen (s. p. 44. 51. 81) Namen çish yahitâ trägt. Auch diese Handschrift ist sehr alt, samvat 119—(?), also mindestens aus AD. 1134. — Das viçeshâvaçyakam wird resp. auch im Vicârâmritasamgraha mehrfach citirt. Nach Kash. Kunte enthält es: a detailed explanation of what is written in the Âvaçyaka Sûtra.

Das vierte mûlasûtram bei Râjendra Lâla Mitra, das påkshikasutram, haben wir schon als (mit einigen selbst= ständigen Zuthaten) dieselbe Aufzählung der angabähiras Texte etc., wie sie in der Nandi vorliegt, enthaltend kennen gelernt (s. p. 10 fg.). Es beschäftigt sich dasselbe, nach einem aus 4 gâthâ bestehenden Eingange<sup>1</sup>), zunächst in Prosa speciell mit den fünf mahavvaya, zu denen als sechstes noch (s. p. 78) das râîbhoyanâ veramanam hinzutritt. Daran schliesst sich eine metrische Behandlung desselben Gegenstandes in 41 (13. 7 und 23) âryâ. Und hierauf folgen dann (esâ khalu mahavvaya-uccâranâ kayâ, ichâmo sutta= kittanam<sup>2</sup>) kâum) Heilgrüsse (nama) an die khamåsamanå, durch welche theils: imam vâiyam chavviham âvassayam bhagavamtam, theils: imam vâiyam amgabâhiram kâli= yam, resp. ukkâliyam, bhagavamtam, theils endlich auch: imam vâiyam duvâlasamgam ganipidagam. - Nach Kashinath Kunte giebt das Werk: »an account of all what is to be done by the Sadhus in every fortnight«. Vermuthlich stammt der Name davon, dass es: every fortnight zu recitiren ist?

der erste Vers: titthamkare atitthe atitthasiddhe ya titthasiddhe ya |
 . vamdâmi || 1 || verberrlicht sonderbarer Weise auch die atîrtha, resp. atîr: thasiddha. Nach einer avacûri dazu bezieht sich dies auf den dharmavyava: cheda »Suvidhiprabhritînâm tîrthakritâm saptasv amtareshu«, s. 16, 211 fg. 242. 348.

Das als drittes Glied in der Gruppe: Kalpasûtras aufgeführte Werk, welches dabei speciell mit dem Namen Kalpasûtram bezeichnet wird, ist nach den Angaben bei Kash. der xar' έξοχήν diesen Titel führende Text, den wir als einen Abschnitt des vierten chedasûtra, der dasâo, kennen.

Die drei ersten Glieder der Gruppe »Chedasûtras« daselbst, die brihat-, laghu- und madhyama-vâcanâ des mahâniçîtha, von welchen Kashinath angiebt, dass sie »treat of the penances to be performed by the Sâdhus in a detailed, abridged and middling manner respectively« habe ich anderweit nicht erwähnt gefunden.

Das sechste Glied derselben Gruppe, paryushanå= kalpa, enthält nach Kashinath: »directions as to the manner of observing fasts and hearing the Kalpa Sûtra from the twelfth day of Bhâdon [Bhâdrapada] Badi (dark fortnight)<sup>1</sup>) to the 4<sup>th</sup> or 5<sup>th</sup> day of Bhâdon Sudi (lunar, d. i. light, fort= night)«. Sollte hiermit etwa jene zu dem dritten Theile des »Kalpasûtra« (Jacobi p. 86 – 95) gehörige paryu= shanåkalpanijjutti in 66 åryå gemeint sein, welche, s. 16, 476, Jinaprabha am Schluss seiner samdehavishau= shadhi commentirt hat?

Ueber aughaniryukti s. soeben p. 82, und über maranasamâdhi s. 16, 427. 429.

Zum Schluss möge denn hier noch eine Liste der= jenigen Texte folgen, welche theils im Siddhânta selbst (1-29), theils anderweit (30 fg.) als dazu gehörig, er= wähnt werden, zur Zeit aber nicht mehr, oder doch nicht als selbstständige Texte; farin vorhanden sind.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) badi, bahuladina, wie sudi, statt çudi, çuddhadina (oder çukladina); s. meine Abh. über die Krishnajanmâshtamî p. 350<sup>n</sup>.

mahâniç., paryushapâkalpa, marapasamâhi; --- die nicht mehr vorh. Texte. 87

1. dîvasâgarapannatti, añga 3, 8, 1. 4, 1, s. 16, 268. 889. auch in der païnna-Liste in Âvi. s. 16, 427. 429 (wo nur eine samgahanî dazu).

2. kammavivâgadasâu <sup>1</sup>), zehn ajjhayana, anga 3, 10<sup>2</sup>),
 s. 16, 270; cf. Nro. 7. 10.

3. bamdhadasâu, zehn ajjh., anga 3, 10, s. 16, 273.

4. dogiddhidasâu, zehn ajjh., ibid.

5. dîhadasâu, zehn ajjh., ibid. (cf. up. 8-12).

6. samkheviyadasâu, ibid., zehn ajjh., und zwar Na= mens: 1. khuddiyâ vimânapavibhatti, 2. mahalliyâ vim., s. amgacûliyâ, 4. vaggacûliyâ, 5. vivâhacûliyâ, 6. Aruņovavâe, 7. Varaņovavâe (Dha°), 8. Garulovavâe, 9. Velam= dharovavâe, 10. Vesamaņovavâe. Alle diese Namen finden wir, und zwar in wesentlich derselben Reihenfolge, in der Nandî unter den aņamgapavițtha-Texten, Gruppe kâliya, s. oben p. 13. 14, wieder; und dazu in den 16, 223. 224 ange= führten kârikâs die Notiz, dass 1-5 dem elften, 6-10 dem zwölften Jahre des Studiums angehörten.

7. dreiundvierzig kammavivâgajjhayana, anga 4, 43, s. 16, 280; cf. Nro. 2. 10.

8. isibhâsiyâ devalogacuyabhâsiyâ, 44 ajjh., anga 4, 44; die isibhâsiyâim auch in der Nandî in der Liste der anamga= pavițtha-Texte; s. 16, 280. 259. 272. 402. 429. 482. 442, oben p. 13. 57. 58; zu rishibhâshita s. noch 16, 446<sup>n.3</sup>.

9. devalogacuyabhâsiyâ, s. soeben, resp. 16, 280.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Texte über kammavivâga liegen mehrfach vor, so 167 Prâkrit-gâthâ von Jiņavallabha bei Peterson Palmbl. 42<sup>f</sup>, — 168 dgl. von Garga ibid. Nros. 52. 81<sup>b</sup>, — und ohne Autor-Namen Nros. 88<sup>h</sup>. 106. 161<sup>d</sup>; einen bâlâvabodha dazu von Maticandra s. bei Kielhorn p. 98.

<sup>2)</sup> die ibid. genannten âyâradasâu sind identisch mit chedasûtra 4.

pâvaphalavivâgâim, 55 ajjh., Kalpas. Jinac. § 147<sup>1</sup>),
 s. 16, 474; cf. Nros. 2. 7.

 mahåkappam, Åvaçy. 8, 55, als erstes cheasuttam,
 s. 16, 446. 479; in der Nandî unter den anamgapavițtha= Texten, s. oben p. 11 (mahåkappasuam).

12. kappiyâkappiam, N unter den anamgap., oben p. 11.

13. cullakappasuam, ib., oben p. 11.

14. mahâpannavanâ, ib., oben p. 11. 84; s. resp. 16, 392.

15. pamâyappamâyam, ib., oben p. 11.

16. porisimamdalam, ib., oben p. 12.

17. mamdalappaveso, ib.

18. vijjacaranavinicchao, ib.

19. jhânavibhatti, ib., und in der Vidhiprapâ unter den païnna, s. 16, 428.

20. maranavibhatti, in N unter den anamgap., oben p. 12.

21. âyavisohî, ib.

22. vîyarâyasuam, ib.

23. samlehanasuam, ib.

24. vihârakappo, ib.

25. caranavihi, ib.

26. devindovavâe, in N unter den anamgap., oben p. 14.

27. utthânasuam, ib.; utthânasuyâiyâ cauro in den 16, 224 angeführten kârikâs als Gegenstand des Studiums für das dreizehnte Jahr.

28. samutthânasue, oben p. 14.

29. nâgapariyâvaliyâo, ib.

30. åsîvisabhâvanâo im Pâkshikasûtra und den drei sâmâ= cârî-Texten, ib.; in den 16, 214 aufgeführten kârikâs für das vierzehnte Jahr des Studiums bestimmt.



die ibid. genannten aputthavågaranåim in 86 ajjh. sind wohl identisch mit mûlasûtra 1, s. oben p. 43.

Liste der nicht mehr als Theile des Siddhânta vorhandenen Texte. 89

31. dițțhîvisabhâvaņâo, ib., für das fünfzehnte Jahr.
32. câraņabhâvaņâo (câraņasamaņabh°), ib., sechszehn= tes Jahr.

33. mahâsuviņa(sumiņa)bhâvaņâo, ib., siebzehntes Jahr.

34. teaganisaggâ, ib., achtzehntes Jahr. Nach Vidhiprapâ Name des 15 ten Buches in anga 5, s. 16, so1.

35. maranavisohî, in Vidhiprapâ unter den anamgap., s. oben p. 12.

36. râhaṇapaḍâga, in der païnna-Liste in Âvi., s. 16, 427. 37. amgavijjâ, ib.

38. joisakaramdam, ib., und in der païnna-Liste des Ratnasâgara, s. 16, 431; cf. oben p. 84.

39. maranasamâhî, in der païnna-Liste in Âvi. sowie bei Râj. L. M., s. 16, 427. oben p. 86.

40. titthogâlî, in der païnna-Liste in Âvi., s. 16, 427<sup>1</sup>).
41. narayavibhattî, ib.

42. devavijjiyâ, in der païnna-Liste des Ratnasâgara, s. 16, 481; cf. oben p. 84.

Es steht hier somit den 46 âgama, die als Theil des Siddhânta factisch vorliegen, resp. anerkannt sind, eine nahezu gleiche Zahl (42) solcher Texte gegenüber, deren Existenz zur Zeit nicht mehr nachweisbar ist; ja, wenn wir pañcakalpa<sup>2</sup>) und die zwei besonderen vâcanâ des mahânisîha noch hinzufügen, so wie die zehn unter Nro. 6 zusammengefassten Titel einzeln zählen, wie dies ausser in añga 3 in den sonstigen Angaben darüber stetig geschieht, so ist die Zahl der nicht mehr vorhandenen Texte sogar um

Digitized by Google

<sup>1)</sup> das siddhapâhudapaïnnam ib. gehört zu anga 12, s. 16, 355. 861.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) nachträglich bemerke ich im Uebrigen zu 16, 477, dass sich bei Kielhorn l. c. p. 94 eine pañcakalpasûtracûrņi von Åmradevâcârya auf: geführt findet.

acht grösser als die der vorhandenen. Nun sind ja allerdings die in Nro. 6 zusammengefassten zehn Stücke anscheinend klein, da sie nur je als ein ajjhayanam gerechnet werden, und es mag das Gleiche wohl auch noch von anderen dieser nicht mehr vorhandenen Texte gelten; indessen auch im Siddhânta giebt es kleine Texte, und sogar unter den anga ist eines, und zwar nicht einmal kleines (anga 4), das nur ein ajjhay. hat.

Nehmen wir hinzu, was wir über den Verlust des mahaparinnâ-Capitels in anga 1, über die nachweisbaren Umwandlungen, welche die anga 5. 7-11, up. 8-12 erfahren haben, über den gänzlichen Verlust des anga 12 etc. etc. zu constatiren hatten, - nun so ergiebt sich wohl klar und deutlich, dass auch auf diesem Gebiete der indischen Literatur, trotz seiner anscheinenden festen Gliederung, eine grosse Unsicherheit herrscht, und sich der Beginn des Wissens davon zugleich auch als der Beginn der Zweifel darüber herausstellt. Von der grössten Bedeutung bleibt hierbei vor Allem auch dies, dass die Nros. 6. 27. 30-34 der vorstehenden Liste zur Zeit der 16, 224 aufgeführten kârikâs noch fest bestanden und einen integrirenden Theil des heiligen Studiums bildeten, während neben ihnen darin nur ein verhältniss= mässig geringer Theil des vorliegenden Siddhånta genannt wird. Die Tragweite dieses letzteren Umstandes lässt sich zur Zeit noch nicht übersehen, s. das 16, 225 hierzu Bemerkte.

Auch bei der Correctur dieser Bogen habe ich von Dr. E. Leumann wiederum sehr wesentliche Beihülfe erhalten, für die ich ihm zu bestem Danke verpflichtet bin. Auch Kielhorn's Report und besonders Peterson's Detailed Report sind mir dabei von grossem Nutzen gewesen. A. Weber.

Berlin, 23. October 1883.

90

# Die alten Berichte von den Schismen der Jaina.

Eine kurze Darstellung, wie die sieben oder acht Schismen innerhalb der alten Jaina-Kirche entstanden sind, richtet sich am Besten nach der Art und Weise, wie man sie in den Texten selbst antrifft. Von den Texten giebt die älteste einschlägige Stelle in anga 3, 7 (s. 16, 275) bloss die Namen, und zwar: a) der sieben Secten selbst, b) der Begründer derselben, c) der Entstehungsorte, nämlich:

| 1. Bahurayâ     | Jamâli       | Sâvatthî             |
|-----------------|--------------|----------------------|
| 2. Jivapadesiyâ | . Tîsagutta  | Usabhapura           |
| 3. Avvattiyâ    | Åsâdha       | Seyaviyâ             |
| 4. Sâmuccheiyâ  | Åsamitta     | Mihilâ               |
| 5. Dokiriyâ     | Gañga        | Ullagâtîra           |
| 6. Terâsiyâ     | Chaluya      | Pura - m - Antaranji |
| 7. Abaddhiyâ    | Goțțhâmâhila | Dasapura             |

Die Namen der Städte sind, nicht wie das Uebrige in Prosa, sondern, obwohl auch mit Prosa eingeleitet, in gâthâ-Form aufgezählt: Sâvatthî Usabhapuram Seyaviyâ Mihila Ullagâtîram | Pura-m-Antaranji Dasapura ninhaga= -uppatti-nagarâim ||

Es findet sich diese gâthâ-Form öfter schon in den ältesten Prosa-Partien angewendet, und zwar gewöhnlich bei Aufzählungen, die schon sehr früh in Memorialstrophen

Digitized by Google

fixirt gewesen zu sein scheinen und an welche sich dann der Prosa-Text gelegentlich anlehnte. Ein Beispiel dieser Art sind auch die in meiner Einleitung zum Aupapâtikasûtra p. 2 ausgehobenen Kulakara-gâthâs.

Mehr als die obigen Namen ist nun aus den ältesten Texten nicht bekannt, ausser vom ersten von Jamâli begründeten Schisma, dessen Entstehung in anga 5, 9, 33 ausführlich geschildert wird; s. darüber weiterhin.

Die nächstfolgende Stelle, die in Betracht kommt, ge= hört dem späteren versificirten Theil des Siddhânta an, und steht in Âvaçyaka VIII, 56—100; dieselbe giebt erst eine Wiederholung der obigen Namen, dann d) die Ent= stehungsdaten, e) eine sehr gedrängte, auf eine vorangehende ausführlichere Darstellung in Prosa — so wie sie in der That vom ersten Schisma in anga 5, 9, 33 vorliegt schliessen lassende Schilderung der Entstehung der Schis= men, und f) eine Schlussbetrachtung.

Von grossem Interesse ist nun hier in der Åvaçyaka-Stelle die Art wie ausser von den obigen sieben Schismen noch von einem achten gesprochen wird; es geschieht dies nämlich offenbar so, dass eine schon vorhergehende nur von den sieben Schismen handelnde und deshalb wie es scheint zwischen den Jahren 584 und 609 nach Mahâvîra verfasste Versification beinahe wortgetreu reproducirt wurde, und nur in einzelnen Partien, wo es ohne Gewaltsamkeit möglich war, entweder durch leichte Aenderung des Textes [so bei c) und wohl auch in d)] oder durch Ergänzung [so bei e)] eine bessere Uebereinstimmung mit den veränderten Zeitverhältnissen, d. h. eine Mitberücksichtigung der mittlerweile entstandenen achten Heterodoxie erzielt wurde. Åv. VIII, 56-100, Ueberarbeitung einer älteren Versification. 93

Indicien, die zu dieser Auffassung leiten, sind folgende: Die Versification zu a) und b) ist noch ganz nach altem Muster:

56. Bahuraya 1 Paesa 2 Avvatta 3 Sâmucheyâ 4 Duga 5 Tiga 6 Abaddhiyâ 7 ceva | satt' eĕ ninhagâ khalu titthammi u Vaddhamânassa ||

57. Bahuraya Jamâli-pabhavâ 1 Jîvapaesâ u Tîsa= guttâo 2 | Avvatt' Âsâdhâo 8 Sâmucche' Âsamittâo 4 ||

58. Gangão Dokiriyã 5 Chalugâ Terâsiyâṇa up= pattî 6 | thera ya Goțțhâmâhila puțțham-abaddham parû= vinti 7 ||

Zu c) wird auch das achte Schisma mitberücksichtigt, aber gewissermaassen blos durch eine Interpolation, wie eine Vergleichung mit der oben ausgehobenen Stelle aus anga 3, 7 zeigt:

59. Sâvatthî 1 Usabhapuram 2 Seyaviyâ 3 Mihila 4 Ullagâtîram 5 | Pura-m-Antaranji 6 Dasapura 7 Rahavîra= puram 8 ca nagarâim ||

Auch unter d) wird das achte Schisma miterwähnt, doch ohne dass wir hier, wie glücklicherweise soeben, zur Controllirung der Stelle die alte Vorlage wirklich zur Hand hätten; die Verse 60. 61 enthalten folgende Entstehungsdaten<sup>1</sup>]:

I. 14 Jahre nach der Erlangung des Wissens.

II. 16 Jahre danach.

III. 214 Jahre nach dem Nirvâna.

| IV.   | 220        | > | > | > | > |
|-------|------------|---|---|---|---|
| V.    | 228        | > | > | » | > |
| VI.   | 544        | > | > | > | > |
| VII.  | <b>584</b> | > | > | > | > |
| VIII. | 609        | > | > | * | > |
|       |            |   |   |   |   |

<sup>1</sup>] s. oben p. 65 - 67 d. H.

Digitized by Google

### Die alten Berichte von den Schismen der Jaina.

In der als e)-Theil folgenden Schilderung der Entstehung wird, da hier eine Ergänzung leicht möglich war, in einigen Strophen, die sich in der Anzahl an die uns mittelbar vorhergehende Schilderung des siebenten Schisma anschliessen, das achte Schisma mitbesprochen. Ausser= dem ist zu beachten, dass auch schon unter den Darstellungen der sieben Schismen selbst, also offenbar schon in der versificirten Vorlage eine ganz verschiedene Behandlung bei den einzelnen Secten bemerkbar ist, nämlich so, dass die fünf ältesten in bis zur Unverständlichkeit gekürzter Weise besprochen werden, indem die Versification dabei offenbar blos Memorial= strophen zu existirenden prosaischen Darstellungen geben wollte, während das Referat über die zwei moderneren Schismen von den Jahren 544 und 584, wie es scheint ohne eine solche Vorlage abgefasst ist oder wenigstens ohne eine, die anerkannt genug gewesen wäre, um eine durch eine so eminente Kürzung, wie sie bei den ersten fünf vorliegt, implicirte Berufung zu gestatten. Da es zu weitläufig wäre, auch hier den Text auszuheben, so sei hier zum Beweise nur die Anzahl der jeweilig einem Schisma gewidmeten Strophen genannt:

| I.   | 2. | IV. 2.              | VII.  | 4 | (vv. 88—91). |
|------|----|---------------------|-------|---|--------------|
| II.  | 2. | <b>V.</b> 2.        | VIII. | 4 | (vv. 92—95). |
| III. | 2. | VI. 16 (vv. 72-87). |       |   |              |

Der Wortlaut von f) ist wieder direct aus dem Original herübergenommen; er steht deshalb mit dén Theilen des Vorhergehenden, die eine Ergänzung erfahren haben, in einigem Widerspruch, den übrigens der Commentator Haribhadra nach seiner Weise weg zu erklären sucht.

94

Digitized by Google

Schlusstheil der Ävaçy.-Stelle; Haribhadra's Auffassung derselben. 95

96. evam ee kahiyâ osappinîë u ninhagâ satta | Vîra--varassa pavayane, sesânam pavayane n' atthi ||

97. muttûņam-esim-ikkam sesâņam jâvajîviyâ dițțhî | ikk' ikkassa ya itto do do dosâ muņeyavvâ ||

98. satt' eyâ dițthîo jâi-jarâ-marana-gabbhavasahinam | mûlam samsârassa u havanti Niggantha-rûvenam ||

99. pavayaṇa-nîhûyâṇam jam tesim kâriyam jahim jattha | bhajjam pariharaṇâe mûle taha uttaraguṇe ya ||

100. micchâdițțhîyâṇam jam tesim kâriyam jahim jattha | savvam pi tayam suddham mûle taha uttaragune ya ||

Da ich mich genöthigt sehe, sehr von Haribhadra's Auffassung der Stelle abzuweichen, so lasse ich vor meiner Uebersetzung einige seiner Erklärungen folgen:

Zu v. 97. muttûnam muktvâ »mit Ausnahme« näm= lich von Gotthâmâhila's Heterodoxie. —

Zu v. 99. nîhûya, ein deçî-vacanam akim citkarârtham [akim citkara, ›der nichts verbrochen hat BR s. v. kim citkara]. — yad açan'-âdi yeshâm [er scheint also jesim zu lesen] kâritam yasmin kâle yatra kshetre, tat bhâyam vikalpanîyam pariharanayâ, kadâcit parihriyate kadâcin ne 'ti; yadi loko na jânâti yathâ [yâthe MS.] te nihnavâh sâdhubhyo bhinnâs tadâ parihriyate, atha jânâti tadâ na parihriyata iti; athavâ paribhogo 'bhidhîyate yata uktam: ›dhâranâ uvabhogo pariharanâ tassa ya paribhogo [Wenn man emendiren darf: ›dharanâ uvabhogo, pariharanâ tassâ ya paribhogo , so ist dies die zweite Hälfte einer Âryâ] «; tatra bhâjyam mûlaguna-vishayam âdhâkarm'-âdi.

Zu v. 100. mithyádrishtinám botikanam; ouddham kalpam (kalyam).

Darnach bezieht Haribhadra die letzte Strophe auf die Boțika (Prâkrit Bodiyâ, d. h. die Anhänger des achten

Digitized by Google \_

Schisma's), was indess nicht angeht. Aus der Vibhåshå zu bhajjam weiss ich nicht vollständig klug zu werden. Wie mir scheint, bedeuten die Strophen etwa Folgendes:

96. So sind denn die sieben Schismen des (gegenwärtigen) Weltalters behandelt, wie sie in Mahâvîra's Kirche aufkamen; in den Kirchen der übrigen (23 Tîrthamkara) gab es keine Schismen.

97. Ausgenommen bei einem (>nämlich beim siebenten«, Haribh.) Schisma, hielten die Begründer der Schismen lebens= länglich fest an ihrer Heterodoxie [dies stimmt freilich durch= aus nicht zu dem Thatbestande, nach welchem vielmehr das 2. bis 5. Schisma als >nicht lebenslänglich« ausgenommen werden sollte]; gegen eine jede der Heterodoxien sind zwei Vorwürfe geltend zu machen.

. 98. Diese sieben Heterodoxien führen, obwohl dem Nirgrantha-Glauben angehörig, zu Geburt, Alter, Tod und neuer Existenz, überhaupt zu Weltwirrsal.

99. Was irgendwo oder irgendwie für diese vom Glauben Abgefallenen<sup>1</sup>) (an Speise) zubereitet worden ist, das ist mit Ausscheidung fern zu halten<sup>2</sup>) sowohl im Ge<sup>2</sup> biet der Haupt- wie der Nebengebote<sup>3</sup>).

100. Was irgendwo oder irgendwie für diese Irrgläubigen (an Speise) zubereitet worden ist, das ist unrein<sup>4</sup>) sowohl im Gebiet der Haupt- wie der Nebengebote.

4) ich vermuthe tam asuddham statt tayam suddham, um einen mir verständlichen Sinn herauszubringen.



<sup>1)</sup> oder »Ausgestossenen«; ich nehme nihûya für nirdhûta.

<sup>2)</sup> bhajjam von 1/bhaj brechen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) über mûlaguna und uttaraguna s. Bhag. VII, 2, 2; die ersteren sind die fünf mahâvrata (und zwar sarva oder sthûla, s. Aupap. § 57); zu den letzteren gehören ausser den in Aupap. § 57 aufgezählten 3 gunavrata und 4 eikshâpada noch die zehn Nahrungsgebote anâgayam etc.

Schluss der Åvaçy.-Stelle. Berichte bei Haribh., Çântisûri, Abhayadeva. 97

In dieser Schlussbetrachtung sind die Worte ikk' ikkassa ya itto do do doså muneyavvå von besonderem Interesse. Sie verweisen nämlich wahrscheinlich auf die Sanskrit-Einlagen der weiterbin zu besprechenden in Pråkrit-Prosa abgefassten Schismen-Erzählungen, die somit als zur Abfassungszeit dieser Åvaçyaka-Versification sowie ihres oben erschlossenen Originales schon existirend, und zwar ungefähr in ihrer noch erhaltenen Form existirend, angenommen werden müssen, eine Thatsache, auf die oben nur erst vermuthungsweise hingedeutet werden konnte.

Die schon etliche Mal berührten Erzählungen über die Schismen in Präkrit-Prosa liegen nun erst wieder in einer noch ziemlich viel jüngeren Textstufe vor, als wie wir sie im Åvaçyaka vor uns hatten, nämlich erst in derjenigen der älteren Commentatoren, und zwar wesentlich an zwei Stellen, in Haribhadra's Comm. zu der obigen Åvaçyaka-Stelle und in Çântisûri's Tîkâ Çishyahitâ zu Uttarâdhyayana III, 9. Abhayadeva's Sanskritisirung der Erzählung in seinem Comm. zu añga 3, 7 kommt nur insofern in Betracht, als dieselbe oft zur Reconstruction des an manchen Stellen schlecht überlieferten Prâkrit-Textes verwendbar ist. Das Résumé in Sanskrit, das ausserdem Abhayadeva noch giebt in seinem Comm. zu Aupap. § 122, ist vollständig unbedeutend, ja theilweise sogar unrichtig.

Die Fassung in Pråkrit-Prosa liegt uns also erst etwa um das Jahr 1000 AD. schriftlich fixirt vor, ist aber trotzdem, wie schon aus dem Frühergesagten zu entnehmen ist, sehr alt; es lässt sich denken, dass sie blos wegen ihrer Ausführ= lichkeit nicht schon früher aufgezeichnet wurde und dass eben der versificirte Auszug in Âvaçy. VIII an die Stelle einer solchen trat. Für die das erste Schisma behandelnde Indische Studien. XVII. 7

Digitized by Google -

Partie besitzen wir übrigens, wie schon im Eingang bemerkt, eine wirklich alte Quelle in anga 5, 9, 83, welche, da sie eine völlig unabhängige Darstellung desselben historischen Ereignisses bietet, von eminentem Werthe ist für die Controllirung der erst viel später redigirten und zugleich — das mag hier gleich schon anticipirt werden auch für die Beglaubigung der ganzen späteren Erzählung als einer vermuthlich auf ebenso alter und sicherer Ueberlieferung wie die Bhagavatt selbst beruhenden.

Zu dem nun folgenden Auszug aus jener in Haribhadra's und Çântisûri's Commentar enthaltenen Erzählung in Prâkrit-Prosa werden die Bhagavatî-Stellen, und was sich bei Haribhadra an wirklichen Abweichungen von Çântisûri finden sollte, in den Fussnoten zu den betreffenden Stellen mitgetheilt. Die beiden Versionen, in denen Çântisûri's Ţîkâ vorliegt, sind, die vollständigere mit Ç<sup>a</sup>, die stellenweise kürzere mit Ç<sup>b</sup> bezeichnet.

## I. Erstes Schisma.

Des Herrn ältere<sup>1</sup>) Schwester Sudamsanâ<sup>2</sup>) in Kundapura hatte einen Sohn Jamâli, der mit des Herrn Tochter Anojjâ<sup>3</sup>) oder Piyadamsanâ<sup>4</sup>) verheirathet war. Er trat in den Mönchsorden ein und erhielt die Leitung von Fünfhundert; <sup>5</sup>) mit ihm trat seine Gattin ein und

<sup>3</sup>) Aqujjangî Ç<sup>a</sup> und <sup>b</sup>.

4) bei H. ist (durch Verwechselung, s. Note 1) der zweite Name Jetthä;
 Abh. nennt sie Sudarçanâ, indem er denselben Fehler wie H. begeht.

5) das Folgende bis p. 100 Note 2 fehlt bei Abh.



so Åvaçy. (s. p. 106 Note 1 Schluss) u. Ç(ântis.)<sup>a</sup> u. <sup>b</sup>; H(aribh.) u. Abh(ayad.) reden kurzweg von Mahâvîra's bhâiņijja, resp. bhâgineya, Jamāli. Immerhin hat doch auch H. eine Spur der jetthâ bhaiņí, s. Note 4. In KS 109 steht nicht, ob die Sudamsanā älter oder jünger als Mahâvîra gez wesen sei. <sup>2</sup>) der Name fehlt in H. und Abh. (vgl. Note 1).

erhielt die Leitung von Tausend. Das Folgende wie in der Pannatti<sup>1</sup>). Die elf anga wurden einstudirt.

1) d. h. in Bhag. IX, 33. Die Verweisung geht nicht etwa auf die ganze Erzählung, wie sie in der Bhag. steht, sondern nur auf ein paar Sätze, in welchen geschildert wird, wie Neueingetretene sich dem Studium widmen und sich regelmässigen Fastenübungen unterziehen, und welche, da sie blos in stereotyper Weise auch auf Jamâli angewendet sind, an der betreffenden Stelle der Bhagavati gar nicht vollständig stehen, sondern unter Verweisung auf eine vorhergehende Stelle desselben Capitels abgekürzt sind. Indessen ist anzunehmen, dass diese Abkürzung erst seit der Zeit der Siddhanta-Codification durch Devarddhiganin datirt. In ähnlicher Weise bezieht sich auch weiterhin die zweite und dritte Verweisung nur auf andere stereotype Schilderungen, und somit scheinen diese drei Verweisungen blos anzudeuten, dass man die Erzählung so einfach als möglich halten wollte und für selbstverständliche, solenne Specialisirungen der Darstellung auf die darin sich auszeichnende Bhagavati-Stelle verwies. Diese Bhagavati-Stelle nun umfasst eben wegen ihrer breiten Darstellung wohl etwa 400 grantha, bildet nämlich etwa den 40sten Theil der Bhagavati. Ihr Inhalt ist kurz folgender:

Im Westen von der Stadt Måhana-Kundaggåma lag die Stadt Khattiya-Kundaggåma; in derselben wohnte der Khattiya-Kumårs Jamåli, ein reicher Jüngling. Als er einmal die Leute zum Heiligthum hinausziehen sah, lockte es ihn auch und er trat dann trotz der anfänglichen Einwände von Seiten seiner Eltern bei Mahåvira in den Mönchsorden ein [die ganze Darstellung ist durchaus identisch mit derjenigen in der Erzählung vom Prinzen Meha, Jähtädh. I, §§ 126-179 bei Steinthal]. Er studirte die elf anga und unterzog sich mannigfachen Fastenübungen.

Einmal wollte er sich die Erlaubniss ausbitten, mit (seinen) 500 Mönchen wegzuziehen; aber Mahâvîra gab seine Zustimmung nicht, sondern verhielt sich schweigend. Jamåli ging trotzdem fort mit den Fünfhundert und kam zum Heiligthum Kotthaya bei der Stadt Såvatthî, während Mahâvira unterdessen zum Puppabhadda-Heiligthum bei der Stadt Campa gegangen war. Nun überfiel den Jamåli in Folge von schlechter sowohl als unzeitig und unmässig genossener Almosennahrung eine heftige Krankheit. Da rief er die Niggantha-Mönche und sagte ihnen: »Streut mir eine Lager-Streu.« Sie versprachen es zu thun. Als Jamâli dann heftigere Schmerzen empfand, rief er sie zum zweiten Male und fragte: »Ist die Lager-Streu gemacht oder wird sie gemacht?« Sie antworten: »Sie ist nicht gemacht, aber wird gemacht.« Da kam ihm der Gedanke: .... [hier wörtlich übereinstimmend mit Ça u. b, soweit sie zusammengehen] .... halten sich zu ihm; diejenigen, die ihm nicht glauben, ziehen fort vom Kotthaya-Heiligthum zum Punnabhadda: Heiligthum bei Campå und halten sich zu Mahåvira. [Für das Folgende s. p. 104 Note 8.]

99



7\*

#### Die alten Berichte von den Schismen der Jaina.

Mit<sup>1</sup>) des Herrn Erlaubniss<sup>2</sup>) ging Jamâli zusammen mit seinen Fünfhundert nach Sâvatthî zum Koţţhaya= Heiligthum im Tinduga-Park. Durch schlechte Almosen= nahrung<sup>3</sup>) bekam er eine Krankheit<sup>4</sup>) und vermochte nicht aufrecht zu sitzen; deshalb sagte er zu den Mönchen: >Bereitet mir eine Streu«. Diese machten sich daran. Darauf<sup>5</sup>) fragte er<sup>6</sup>): >Ist sie gemacht oder wird sie ge=

Es ist zu beachten, dass in der Darstellung der Bhag. eigentlich nur diejenigen Partien so weitläufig sind, welche in den anderen Quellen nicht stehen und welche auch gar nicht direct mit der Erzählung selbst in Zusammenhang stehen, dass aber die Bhag. im Uebrigen mit den anderen Quellen fast wörtlich übereinstimmt. Da, wo sie wirklich abweicht, d. h. hauptsächlich in, der solennen Einleitung, ist sie offenbar unursprünglich. Diese auf den ersten Blick eigenthümliche Thatsache erklärt sich, wenn man bedenkt, dass die Ueberlieferung in der Bhag. ex officio der solennen Ueberarbeitung ausgesetzt war, und deshalb in ihr die althergebrachte Schilderung von der Bekehrung eines Adligen, wie sie ebenso von Meha in Jnätädh. I und von Andern erzählt wird, vorangeschickt wurde, wodurch das verwandtschaft: liche Verhältniss zu Mahâvîra, das Jamâli vor Meha und Aehnlichen voraus hatte, im Texte verwischt werden und verloren gehen konnte, wenn die Verschweigung desselben nicht schon an sich begreiflich genug erscheinen sollte. Natürlich musste, sobald Jamâli in der Erzählung nur als »irgend ein beliebiger Adliger ohne Familienbeziehungen zu Mahâvira« auftrat, auch die an seine Gattin, Mahâvîra's Tochter, sich knüpfende Episode im Texte der Bhag. wegfallen. Im Ferneren zeigt die Bhag. auch noch eine andere Differenz gegenüber den nicht canonischen Quellen, welche ebenso als eine absichtliche durch die Canonisation bedingte gedeutet werden kann (s. die folg. Note).

<sup>1</sup>) » Mit« Ç<sup>b</sup>H und wohl auch Ç<sup>a</sup> (wo indess µ' anunna statt anunna steht; wäre aber wirklich die Negation gemeint, so hätte wohl in Präkrit: Prosa entweder ananunna oder na anunna gesetzt werden müssen); »Ohne« Bhag. (s. die vorhergeh. Note Mitte und Schluss). <sup>2</sup>) s. p. 98 Note 5.

<sup>3</sup>) »durch ungewohnte Nahrung« Abh.; für Bhag. s. p. 99 Note 1.

4) »ein Fieber« C<sup>b</sup>.

<sup>5</sup>) von hier an geht H. in Sanskrit über und nimmt die Prâkrit-Darstellung erst wieder auf nach der Refutation (s. p. 102 Note 2 u. 103 Note 1). Abh. fasst sich ziemlich kurz und lässt deshalb Manches weg; im Uebrigen hält er sich genau an H., benutzt aber ausserdem noch, wie es scheint, Jinabhadragani's Viçeshâvaçyaka-bhâshya oder einen andern in Prâkrit-Âryâs abgefassten Text (s. p. 101 Note 3 Schluss; 102 Note 1 u. 2; 106 Note 1).

<sup>6</sup>) H. (und nach ihm Abh.) fügt bei »von Schmerzen gequält«.

100

AN INST



#### I. Schisma. Veranlassung zu Jamali's Heterodoxie.

macht<sup>1</sup>)?« Sie antworten: »Sie ist nicht gemacht, aber wird gemacht«.<sup>2</sup>) <sup>3</sup>)Da denkt er: »Wenn der Erhabene lehrt: Ein jedes Wirken, sei es regen, erregen, bewegen, antreiben, schneiden, spalten, brennen, sterben, abtödten, gilt als geschehen, sobald es geschieht<sup>4</sup>), so ist das

1) »Ist sie gestreut oder nicht?« H. (Abh. noch kürzer).

<sup>2</sup>) »Sie ist gestreut« H. (und nach ihm Abh.).

<sup>3</sup>) von hier an hat H.: da erhebt er sich und àls er sieht, dass sie erst halb gestreut ist, wird er zornig, und sieh erinnernd an das Dogma (sid= dhânta-vacana, der Ausdruck ist schlecht gewählt): »Ein Wirken gilt als ge= schehen, sobald es geschieht«, denkt er, dasselbe sei unrichtig wegen der offenbaren Unmöglichkeit, und diese offenbare Unmöglichkeit resultire daraus, dass es sich zeigt, dass eine halb gestreute Streu keine gestreute Streu ist; somit werde durch das erst Geschehen das schon Geschehensein eo ipso aus= geschlossen. [Abh., der die ganze letztere Stelle wörtlich aus H. ausge= schrieben hat, citirt nun erst noch eine Pråkrit-Åryå (s. p. 100 Note 5), während H. direct zur Refutation übergeht.]

4) Irrevocabile factum, eine der alten Thesen, die Mahâvîra aufgestellt und vertheidigt hat, einer der wenigen alten Streitsätze, die sich aus den übrigen, mehr gleichgültigen Speculationen herausheben lassen und dazu verhelfen unserm Religionsstifter ausser dem vielen, grösstentheils Allgemeinen und Typischen einiges Charakteristische und Originelle abzugewinnen. Gerade das Originell-Paradoxe der obigen These, die wohl nicht ohne Absicht auch an die Spitze der Bhagavati gestellt ist, war die Ursache, dass sie manchen Angreifer gefunden hat (vgl. Bhag. I, 10, 1) und darunter selbst eben Mahâ: vîra's eigenen Neffen Jamâli. Dass in dem Wortlaut der These die neun Verben nur als zufällig gewählte Specialbegriffe für den allgemeinen Begriff des Wirkens überhaupt zu nehmen sind, ist zwar an sich schon klar, wird aber zum Ueberfluss noch bestätigt durch einige Anwendungen derselben These in Bhag. I, 8, 2, 4 und VIII, 7, wo zum Theil auch andere Verben gewählt sind. Die These ist der paradoxprägnante Ausdruck für den unwiderruflich nothwendigen, mit der udîranî beginnenden, an der vedanâ sich fortent: wickelnden und erst mit der nirjarå (dem Abtödten) sich beschliessenden Selbstvollziehungsprocess des Karman, des »Wirkens an sich«. Das Karman vollzieht sich selbst nothwendig und repräsentirt als solche selbstständig gedachte Macht das ethische Gesetz der Welt, unter dessen Wirken alle die 24 Wesensstufen von den Neraiya bis zu den Vemâniya stehen; und zwar wird diese Abhängigkeit vom Karman-Gesetz von Mahâvîra in so bestimmter und in der Lehre von den acht grossen Gruppen des Wirkens (Kamma--pagadio) so präcisirter Form ausgesprochen, dass es scheinen würde, die Wesen wären überhaupt nur da, damit die moralische Weltunglücksordnung

101

unrichtig; denn das ist doch offenbar, dass eine gemacht werdende Streu keine gemachte und eine gestreut werdende keine gestreute ist. Weil es so ist, so gilt ein Wirken, sei es regen, erregen u. s. w., nicht als geschehen, so lange es erst geschieht<sup>1</sup>). So denkt er, und er ruft die Niggantha-Mönche und sagt ihnen: »Wenn der Er= habene lehrt .... [ganz wie vorhin] ...., so lange es erst geschieht«. Da Jamâli Solches erklärt, glauben ihm einige Niggantha, andere nicht; diejenigen, die ihm glauben, halten sich zu ihm; <sup>2</sup>)diejenigen, die ihm nicht glauben, suchen ihn mit Gründen und Gleichnissen zu belehren<sup>2</sup>);

des Karman sich an ihnen vollziehen könnte, wenn nicht in der Erlösungstheorie die creatürliche Freiheit und Selbstbestimmung wieder zu ihrem Rechte käme, in jener Theorie, die lehrt, dass die einzige Rettung vor dem Karman-Gesetz die ist, dass ihm jede Wirksamkeitsgelegenheit entzogen, d. h. dass ihm kein neuer Stoff, kein neues Karman mehr geboten werde. Nur dann, wenn das lebendige Wesen nicht immer von Neuem Karman auf Karman wie Schuld auf Schuld häuft, sondern sich von den acht Karman-Gruppen nach und nach zu emancipiren sucht, nur dann enthebt es sich dem Felde, auf dem das Karman wirkt, dem Samsåra, und wird absolut frei und selig im Nirvâna. Der Erreichung dieses Zieles muss ein langer Weg (magga oft in diesem Sinn, sogar typisch für den »Pfad zum Heil«) der Unterdrückung alles Karman vorangehen; jedes neue Karman aber hemmt den Fortgang auf dem angefangenen Wege, denn sobald es geschieht, gilt es: ruft neuem Leiden (vedanâ) und neuer Selbstüberwindung (nirjarâ, wörtlich Abtödtung, nämlich des Karman, welche durch die Bemühungen der Selbstüberwindung erzielt wird).

<sup>1</sup>) Jamâli's Raisonnement ist versificirt enthalten in der folgenden, von Abb. (s. p. 100 Note 5) mitgetheilten gâthâ: sakkham viya samthâro na kajjamâno kado-tti me jamhâ | bei Jamâlî savvam na kajjamânam kayam tamhâ ||

<sup>2</sup>) bierfür in Ç<sup>a</sup> die Refutation in Sanskrit, die übereinstimmend auch von H. (s. p. 101 Note 3 Schluse) und mit geringer Kürzung von Abh. gegeben wird. Der Wortlaut in Abh., der auch hier wieder eine gåthå citirt, ist folgender: yaç [nömlich Jamâli] caivam prarûpayan sthavirair evam ukto: »he âcârya, kriyamâņam kritam iti nâ 'dhyaksha-viruddham; yadi bi kriya= mâņam kriyâ-"vishtam kritam ne 'shyate, tatah kriyâ-'nârambha-samaya iva paçcâd api kriyâ-bhâve' katham tad ishyate? iti sadâ prasañga-kriyâbhâva=

Digitized by Google

I. Schisma. Austritt Jamâli's. Trennung der Jünger. Piyadamsanâ. 103

da es ihnen nicht gelingt, verlassen sie ihn wie in der Pannatti, und halten sich zum Herrn.<sup>1</sup>)

<sup>2</sup>) Piyadamsanâ war (zu der Zeit) im Hause des Töpfers Dhanka gewesen; sie kam her<sup>2</sup>) (zum Heilig= thum, wo Jamâli war) zur Verehrung<sup>8</sup>); auch sie überredet er, und sie lässt sich bethören aus Liebe zu ihm. Dann geht sie<sup>4</sup>) und theilt es den Nonnen mit; auch dem Dhanka sagt sie es. Der merkt, dass sie bethört ist in der Sache<sup>5</sup>), und er sagt: >Ich verstehe den Unterschied<sup>6</sup>) nicht<. Einmal als sie des Nachts studirte, stiess Dhanka

syâviçishtatvât. yad apy uktam ardhasamstrita-samstârakâsamstritatva-darçanât tad apy ayuktam yato yad yadâ yatr' âkâça-deçe vastram âstîryate tat tadâ tatr' âstîrnam eva; evam pâçcâtya-vastr'-âstarana-samaye khalv asâv âstîrna eva. âba ca: jam jattha nabho-dese atthuvvai jattha jattha samayammi | tam tattha tattham-atthuyam-atthuvvantam pi tam ceva ||

Da diese Refutation in ihren beiden Theilen genau auf Jamâli's Rais sonnement, so wie es (s. p. 101 Note 3) in H. und Abh. steht, antwortet, so ist sie in Ç<sup>a</sup>, wo jene erstere Stelle nicht steht, eigentlich nicht recht am Platze. Auch die Bhagavatî hat sie nicht (s. p. 99 Note 1) und sie ge= hört deshalb wohl blos der durch H. und Abh. repräsentirten Version der Erzählung an und ist nur von dort aus in Ç<sup>a</sup> einge= drungen. Immerhin ist zu beachten, dass auch Ç<sup>b</sup> mit den Worten »suchen ihn mit Gründen und Gleichnissen zu belehren« eine Refutation andeutet, was Bhag. nicht thut.

<sup>1</sup>) die Schlussworte nach der Refutation sind bei H. (nun wieder in Pråkrit, s. p. 100 Note 5) folgende: Da er sich nicht bekehrt, so gehen Einige, die ihm nicht glauben, zum Herrn, Andere bleiben bei ihm.

<sup>2</sup>) in H. mit einer proleptischen Anknüpfung an das Vorhergehende (s. p. 103 Note 1): »Auch Piyadamsanå. Es war ein Töpfer Namens Dhanka, ein frommer Laie; von ihm war sie hergekommen.« Der Töpfer Dhanka, der übrigens sonst nicht bekannt ist, scheint also eine Herberge für Jaina: Nonnen gehalten zu haben. Umgekehrt geht aus Bhag. XV hervor, dass die Töpferin Hâlâhalâ in Sâvatthi Âjîvika-Mönche beherbergte.

3) vandiyâ, <sup>e</sup>dikâ im Sinn eines part. fut.; cf. vandaya im Aupap. Glossar. Ç<sup>a</sup> hat cetiya-vandiyâ.

4) »Dann geht sie« fehlt in H.

- 5) tâha vvaenam C<sup>b</sup>; <sup>o</sup>he vv<sup>o</sup> H.; <sup>o</sup>ha cc<sup>o</sup> C<sup>a</sup>; cf. p. 108 Note 6.
- 6) visesam C<sup>b</sup>; visesayaram C<sup>a</sup>; vises' antaram H.

ein Becken<sup>1</sup>) um, so dass Kohlen herausfielen; als dadurch ihr Kleid<sup>2</sup>) an einer Stelle verbrannte, sagte sie: »Nun ist mein Kleid verbrannt«. Darauf sagte er: »Ihr behauptet ja, dass das verbrannt werdende nicht verbrannt sei; wie kann denn dein Kleid verbrannt sein? <sup>3</sup>)da wohl die an das Wort des vorzüglichen Jina Vîra Glaubenden in Folge des ujjusuya-naya-maya<sup>4</sup>) ein Recht haben zu sagen: das verbrannt werdende ist verbrannt, aber nicht du«. Sie sagte: »Du hast Recht<sup>3</sup>); ich verdiene eine vollständige Zurechtweisung«. So ging sie zu Jamâli und sucht ihn (in mannigfacher Weise)<sup>5</sup>) zu überzeugen. Da er sich nicht bekehrt, geht sie mit ihren Tausend<sup>6</sup>) (und den übrigen Frommen)<sup>7</sup>) zum Herrn und hält sich zu ihm.

<sup>8</sup>)Auch er selbst<sup>9</sup>) ging kurz nachher zur Stadt Campå und in die Nähe des Herrn tretend sagt er: »Wenn viele deiner Niggantha-Mönche im Irrthum befangen zu dir hergekommen sind, so komme ich hingegen mit vollendetem Wissen als ein Kevalin«. Goyama [nicht Mahâvîra] ent=

3) statt dessen in H. nur: Sie sah (ihren Irrthum) ein und sagte:

4) s. darüber oben 16, 352 Note 2 und 364 Note 9; cf. auch unten p. 112 Note 2.

<sup>5</sup>) nur in H.

<sup>6</sup>) »mit ihren Tausend« fehlt in H.

<sup>7</sup>) sesa-sâhû ya nicht in Ç<sup>a</sup>, aber in H.

<sup>8</sup>) das Folgende steht wieder ganz übereinstimmend auch in Bhag.; blos ist der Uebergang dem Zusammenhang (s. p. 99 Note 1) entsprechend etwas verschieden: »Als nach einiger Zeit Jamåli wieder gesund geworden war, zog er selbst auch zum Punnabhadda-Heiligthum und in Mahâvîra's Nähe tretend sagte er:« — Umgekehrt fehlt in der durch H. und Abh. vertretenen Version die ganze folgende Darstellung von dem Zusammentreffen Jamåli's mit Mahâvîra und es heisst einfach noch: »Und er (nämlich Jamåli) war allein und verlassen und starb ohne gebeichtet (d. h. seinen Irrthum eingesehen und bereut) zu haben.

9) nämlich Jamâli.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) bhâyaņâņi. <sup>9</sup>) samghâdí.

gegnet ihm: »Das vollendete Wissen eines Kevalin wird an keinem Orte getrübt; wenn du es deshalb besitzest, so beantworte mir diese beiden Fragen: »Ist die Weltewig oder nicht ewig; ist die Seele ewig oder nicht ewig?«1) So von Goyama befragt, geräth Jamâli in Verlegenheit und vermag nicht zu antworten, sondern verhält sich schweigend. Darauf sagt Mahâvîra zu ihm : »Ich habe viele Jünger, die, trotzdem sie noch im Irrthum befangen sind, doch jene Frage wie ich beantworten können und deshalb doch nicht solche Rede führen wie du; ewig ist die Welt, insofern als sie niemals nicht war, niemals nicht ist und niemals nicht sein wird, sondern war, ist und sein wird beständig und unvergänglich; nicht ewig aber ist die Welt, insofern als die aufsteigenden Weltperioden ein Ende nehmen und herabsteigende an ihre Stelle treten und diese wieder durch aufsteigende abgelöst werden; ewig ist die Seele, insofern sie niemals nicht war u. s. w. ....; nicht ewig ist die Seele, insofern als sie nach Vollendung der Höllenexistenz in die Thierwelt tritt, von da in die Menschenwelt, von da in die Götterwelt.« Jamâli glaubt indessen dieser Belehrung nicht, sondern zieht ungläubig von dem Herrn fort, und sich und Andere mit vielen falschen Gedanken bethörend, beendet er sein Mönchsleben, indem er nach einem strengen Fasten stirbt, ohne gebeichtet zu haben<sup>2</sup>). Nach dem Tode gelangt er in die Lantaga-Himmelsregion unter die »abtrünnigen« Götter mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mahâvîra scheint auf die beiden Theoreme von der relativen Ewigkeit und Nichtewigkeit von Welt und Seele viel Werth gelegt zu haben. Es war nämlich einer der Punkte, in denen er von seinem Vorgänger Pârçva abwich, welcher nur auf die Ewigkeit der Welt und die Unendlichkeit der Seelenwesen Bedacht nahm; s. darüber Bhag. V, 9, 4,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) s. p. 104 Note 8 Schluss.

einer Existenzdauer von 13 Sågarovama (vgl. Aupap. § 117) u. s. w. wie in der Pannatti bis zum Ende aller Leiden.<sup>1</sup>)

II<sup>2</sup>). Zweites Schisma.

Zum Heiligthum Gunasilaya bei Râyagiha kam der ehrwürdige Lehrer Vasu, ein Kenner der 14 puvva. Sein

<sup>1</sup>) nachdem sich nun in den vorhergebenden Noten herausgestellt hat, dass im Ganzen drei Original-Versionen der vorliegenden Erzählung vom ersten Schisma existiren, nämlich:

1. mit Refutation (in Sanskrit) und ohne Zusammenkunft des Jamâli mit Mahâvîra. Aelteste Quelle die anonyme, in Prâkrit-Åryâs abgefasste, von denen Abh. zwei mittheilt; ausserdem H. und Abh.; —

2. mit kurzer Erwähnung der Refutation (in Pråkrit) und mit Zusammenkunft des Jamâli mit Mahâvîra. Lauterste Quelle C<sup>b</sup>; C<sup>a</sup> hat aus 1. die Refutation in Sanskrit herübergenommen; —

3. ohne Erwähnung der Refutation und mit Zusammenkunft des Jamåli mit Mahåvira. Hiervon nur eine durch solenne Ueberarbeitung mannigfach getrübte Quelle vorhanden in Bhag. IX, 88, welche a. eine lange, solenne Einleitung vorgesetzt bekommen hat, b. Jamåli's Verwandtschaftsverhältniss zu Mahåvira verschweigt, c. die von Mah.'s Tochter handelnde Episode weglässt; —

so mag man sich fragen, welche von den dreien vom Åvaçyaka befolgt sei. Der Text ist indessen zu sehr gekürzt, um eine Antwort zu gestatten; denn er enthält nur die folgenden Stichworte:

v. 68. Jitthâ-Sudamsaņa Jamâli 'Nujja Sâvatthi-Tindug'ujjâņe | pañca sayâ ya sahassam Dhankeņa Jamâli muttûņam ||

<sup>2</sup>) der Uebergang zum zweiten Schisma geschieht in verschiedener Weise in den verschiedenen Quellen und scheint so überhaupt ursprünglich nicht von einer bestimmten Fassung gewesen zu sein. Während H. und Abh. überhaupt keinen Uebergang haben, giebt Ç<sup>a</sup> erst eine Erklärung der Bezeichnung des ersten Schismas und leitet dann, hierin in Uebereinstimmung mit Ç<sup>b</sup>, die folgende Erzählung vom zweiten Schisma ein mit einem Satz, der auf das zweite Hemistich einer Åryâ zurückgeht und vielleicht aus demselben Texte stammt, dem Abh., wie wir oben sahen, Strophen entnommen hat.

Ç<sup>a</sup>: egâe diţţhîe bahue jîve rayâ teşa bahuraya-tti bhannanti; ahavâ bahusu samaesu kajja-siddhim paducca rayâ sakkâ bahurayâ iti. [Vgl. Abh. zu Aupap. § 122: bahushu samayeshu ratâ âsaktâh, bahubhir eva samayaiş kâryam nishpadyate naika-samayenêty-evamvidhavâdino bahuratâh.] yathâ jîvapradeçâs Tishyaguptât tath' âha: bîo sâmino solass vâsâim uppâdiyassa nâşassa uppaşışo (ursprünglich wohl ohne sâmino und vâsâim, da dies aus dem Vorhergehenden zu entnehmen war).



#### II. Schisma. Tîsagutta; âyappavâyapuvva.

Schüler war Tîsagutta. Er lehrte<sup>1</sup>) das folgende Capitel im Âyappavâyapuvva<sup>2</sup>): >Ist es, o Herr, zulässig, zu sagen: >>ein Seelen-Atom ist eine Seele? << — Nein; ebenso wenig ist es zulässig, dasselbe zu sagen von zwei, drei und mehr Seelen-Atomen bis schliesslich zu dem Satz, dass eine um ein Seelen-Atom verminderte Seele eine Seele sei; und zwar (ist es deshalb nicht zulässig), weil die Seele als ein Ganzes, Vollständiges, aus mit Aether-Atomen ver= gleichbaren Atomen Bestehendes zu definiren ist. <

Da bekam er den irrigen Gedanken: »Wenn die Atome einer Seele, wenn auch nur eines fehlt, nicht die Bezeich= nung einer Seele bekommen, dann muss eben jenes eine die Seele sein, da die Bezeichnung der Seele gerade durch die Existenz desselben bedingt ist.«<sup>3</sup>)

<sup>4</sup>)Die Thera suchten ihn zu belehren.<sup>4</sup>) Da es ihnen aber nicht gelang, so wurde er ausgestossen. So kam er, sich und Andere mit vielen falschen Gedanken bethörend, zur Stadt Åmalakappå in den Ambasåla-Hain. Der fromme Laie Mittasirî <sup>5</sup>)besuchte zusammen mit Andern<sup>5</sup>) den

Ç<sup>b</sup>: gatah prathamo nihnavah, sâmpratam dvitîyam âha: bio sâmiņ*ā* solasa v. upp. n. upp.

Die besonderen Eigenthümlichkeiten von H. und Abh. in der Darstellung, die beim ersten Schisma bemerkt worden sind, gelten nun auch bei den folgenden, so dass sie nicht fortwährend mehr berührt zu werden brauchen; es sind folgende: 1) dass H. den ersten Anfang gewöhnlich kürzer giebt, worin ihm Abh. folgt; 2) dass die Darstellung in H. auch beim zweiten Schisma noch, aber nicht mehr bei den folgenden, schon ein ziemliches Theil vor der Refutation in Sanskrit übergeht; ferner 8) dass Abh. gelegentlich Pråkrit= Åryås aus seiner anonymen Quelle aushebt.

<sup>1</sup>) ajjhâvei H.; ajjhâei Ç<sup>a</sup> und <sup>b</sup>; (adhy-âpayati). <sup>9</sup>) s. 16, 355.

<sup>3</sup>) die letzten Worte auch in Ç<sup>a</sup> und <sup>b</sup> theilweise in Sanskrit: tad-bhâva--bhâvitvâj jiva-vavaesassa.

4) statt dessen hat Ç<sup>a</sup> mit H. wieder (vgl. p. 102 Note 2) eine Refustation in Sanskrit.

5) »ging, und mit ihm Andere, hinaus in« C<sup>a</sup>.

107

Park, da ein Frommer angekommen sei. Trotzdem er wusste, dass derselbe ein Häretiker sei, begrüsste er ihn zum Schein<sup>1</sup>) und hörte die Predigt<sup>2</sup>) an; darauf, in dem Gedanken: »ich will ihn durch einen Gegenbeweis belehren«, wartete er auf eine Gelegenheit<sup>3</sup>), da er ein grosses, reiches Fest hatte, und sagte dann zu ihm: »Mache in meinem Hause einen Besuch«.4) So ging derselbe. Als er eingetreten war, wurde reichlich Speise u. s. w. aufgetragen; von Allem gab ihm jener (blos) ein Stückchen. Dieser dachte: »er wird nachher nochmals geben«. Doch jener fiel ihm zu Füssen und sagte zu den Gästen: »Verehrt den Frommen, der da bewirthet worden ist; ich bin glücklich, dass auch du (o Frommer) in mein Haus gekommen bist«. Darauf sagte dieser: »Wie?! werde ich be= leidigt?« Darauf sagte jener: »Wie wirst du beleidigt? Ist nicht deine Theorie, dass ein Ganzes blos aus dem letzten Theil gebildet werde; wenn das richtig ist, wie kann dann eine Beleidigung vorliegen?5) Du bist von mir nach deiner eigenen<sup>6</sup>) Theorie bewirthet worden, <sup>7</sup>) da ich dich nicht nach derjenigen unseres Herrn Vaddhamâna bewirthen kann«.<sup>7</sup>) Da sah er (seinen Irrthum) ein (und sagte:) »ich verdiene eine vollständige Zurechtweisung«. Darauf wurde er 8) auf richtige Weise 8) bewirthet, 9) und

1) oder »aus Verblendung«? måi-thånenam.

2) dhammam (hier für dhammakaham).

3) ? kamam (Ca; kammam Cb) padicchai (Cb; °cchanto Ca).

<sup>4</sup>) pâyakkamaņa (so viel wie pâda-grahaņa; âkramaņa — âgraha bei Hem. an.) Ç<sup>b</sup>; pâd'-âdy-âkramaņa (sic in Sanskrit) Ç<sup>a</sup>.

<sup>5</sup>) Ç<sup>a</sup> fügt bei: miccham-ibarâo, was ich nicht verstehe.

<sup>6</sup>) tumba ccaeņam Ç<sup>b</sup>; sa- Ç<sup>a</sup>; cf. p. 103 Note 5.

7) jai navaram Vaddhamâna-sâmissa tanaena siddhantena na padilâbhemi Ç<sup>a</sup> und <sup>b</sup>. yadi param Vardhamâna-svâmi-siddhântenêti Abh.

<sup>8</sup>) sacceņa Ç<sup>b</sup>; dafür Ç<sup>a</sup> sâvaeņa »von dem frommen Laien«.

9) bis p. 109 Note 1. micchâ-dukkadam ca nam kayam.

II. Schisma. Unterweisung Tisagutta's durch Mittasirf; - III. Schisma. 109

es wurde die auf einem aus Irrthum begangenen Fehler stehende Busse geleistet<sup>1</sup>): so sahen sie Alle (ihren Irr= thum) ein und beichteten.

### III<sup>2</sup>). Drittes Schisma.

In dem Park Polâsa bei Seyaviyâ war der Lehrer ajj'-Â sâdha<sup>3</sup>). Er hatte viele Schüler, <sup>4</sup>) die in tiefes Nachdenken versenkt waren beim Studium.<sup>4</sup>) <sup>5</sup>) In einer Nacht bekam er die Cholera<sup>6</sup>), und noch ehe sich Einer erhob, starb er und<sup>5</sup>) wurde<sup>7</sup>) in der Nalinigumma-Region des Sohamma Kappa als ein Gott wiedergeboren. <sup>8</sup>)Und der Gott wandte seine Fernsehkraft an und sah<sup>8</sup>) seinen (auf der Erde zurückgelassenen) Leib. Die Frommen<sup>9</sup>) waren gerade in tiefes Nachdenken versunken<sup>10</sup>). <sup>11</sup>)Da trat er in seinen Leib wieder ein und <sup>11</sup>) rief <sup>12</sup>) die Frommen<sup>12</sup>) auf:

<sup>3</sup>) nach einem unbedeutenden Sätzchen in Sanskrit (tritiyanihnavot: pattim âha in Ç<sup>b</sup>) geben Ç<sup>a</sup> und <sup>b</sup> wieder wie bei II erst das Datum, aber hier ausführlicher: Tenam kâlenam tenam samaenam samaenassa bhagavao Mahâvîrassa do vâsa-sayâni coddas'-uttarâni siddhim gayassa taiya-ninhava: -dițthî uppannâ (etatt taiya-n.-d. upp. hat Ç<sup>a</sup>: tao tati' uppanno).

<sup>3</sup>) Ç<sup>a</sup> fügt bei »ein Unterrichtslehrer« (vâyaņ'-âyariyâ plur. majest.); vgl. weiterhin Note 5.

<sup>4</sup>) âgàdha-joga-padivannagâ ajjhâyamsi (C<sup>b</sup>; <sup>o</sup>yanti C<sup>a</sup>; ajjh<sup>o</sup> fehlt in H.).

<sup>5</sup>) statt dessen in H.: »Ihr Lebrer war ihr Unterrichtslehrer (s. soeben Note 3) und es war kein anderer da; er starb an Brustschmerzen (hiyaya=-sûleņa, darnach auch Abb. hridaya-çûlena) und«.

6) visûiyâ jâyâ niruddhâ vâteņa.

7) H. sing., während vorhin überall plur. majest.

<sup>8</sup>) sing. in ζ<sup>b</sup>H(Abb.), obwohl vorher immer plur. majest. vgl. die vor hergehende Note. ζ<sup>a</sup> hat (mit plur. majest.): »Und er wandte seine Ferns sehkraft an und sah«

9) d. h. seine Schüler.

<sup>10</sup>) C<sup>a</sup> fügt bei: »und hatten keine Ahnung«; H.: »und sie wussten nicht, dass ihr Lehrer gestorben sei«.

<sup>11</sup>) »Und in seinen Leib wieder eintretend« H.

<sup>12</sup>) »sie hernach« Ç<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) s. p. 108 Note 9.

»Nun machet Euch auf«. Infolge seiner göttlichen Macht wurde es sofort ausgeführt; nachher als es vorbei war, sagte er: »Verzeiht mir, dass ich, der ich kein der Askese Beflissener (mehr) bin, Euch veranlasst habe, mir Euren Verehrungsgruss darzubringen; ich bin gestern gestorben «1). Nachdem er so um Verzeihung gebeten hatte, ging er. Sie aber, auf seinen (zurückgelassenen) Leib schmähend<sup>2</sup>), <sup>3</sup>)ver= fallen Alle auf den irrigen Gedanken<sup>8</sup>): »Nun haben wir so lange Zeit einem nicht der Askese Beflissenen unsern Verehrungsgruss dargebracht«. Darauf (in dem Gedanken, dass man nie wissen könne, ob es ein Frommer oder ein Gott sei, bringen sie ihren Vorgesetzten den Verehrungsgruss nicht mehr dar, und)<sup>4</sup>) lehren sie die Ununter. scheidbarkeit, indem man, ob es ein der Askese Beflissener oder ein Gott<sup>5</sup>) sei, all Das, <sup>6</sup>)um nicht eine Lüge zu sagen 6), für ununterscheidbar erklären müsste, und ferner (lehren sie) die Verehrung auch von nicht der Askese Beflissenen, indem Jeder dem Andern nicht zu glauben brauche, dass er ein der Askese Beflissener oder dass er ein Gott sei. So bethören sie sich und Andere mit vielen falschen Gedanken. 7) Und da sie auch, nachdem

 H. fügt bei: »und war nur um Euretwillen hergekommen«. Aehn: lich Abh.

<sup>2</sup>) chaddeûņa. <sup>3</sup>) »denken« H.

4) fehlt in Ç<sup>a</sup> und H. (und darnach auch in Abh.), steht auch mit dem Folgenden in Widerspruch.

<sup>5</sup>) infolge einer schlechten Variante (s. die folgende Note) fügt  $\zeta^b$  bei: »oder ein Mensch«. H. ist hier und im Folgenden infolge von Anlehnung an die (von Abh. citirte) Version in Prâkrit-Åryås im Wortlaute ziemlich verschieden.

<sup>6</sup>) mâ musâvâo havejjâ Ç<sup>a</sup>; ähnlich H. und Abh., während die Stelle in Ç<sup>b</sup> in mânuso vi vâ havejjâ verderbt ist.

7) da in Ç<sup>a</sup> nun erst wieder die Refutation in Sanskrit steht, so lautet dieser Satz dann: »Trotzdem sich nicht bekehrend (? anicchantâ) wurden III. Schisma. Ununterscheidbarkeits-Lehre. (Moriya) Balabhadda. 111

sie von den Thera überwiesen waren, (ihren Irrthum) nicht einsahen, wurden sie ausgestossen<sup>1</sup>).

Darauf gingen sie nach Råyagiha. Dort herrschte der dem Moriya-Geschlecht angehörige König Balabhadda, ein frommer Laie. Sie wurden ihm angemeldet, dass sie angekommen seien; da beauftragte er Diener<sup>2</sup>): »Gehet, beim Gunasilaya-Heiligthum (ausserhalb der Stadt) sind Bettelmönche<sup>3</sup>), bringt sie her«. Darauf wurden diese von jenen hergebracht und jenen der Befehl gegeben: »<sup>4</sup>)Bringet sie schnell um mit Reifen<sup>4</sup>)«. Als dann Elephanten und Reife hergebracht waren, sagten sie: »Wir wissen, dass Du ein frommer Laie bist; <sup>5</sup>)wirst Du <sup>6</sup>)trotzdem der Askese eifrig Beflissene<sup>6</sup>) umbringen lassen?« Er sagte<sup>5</sup>): »Seid Ihr Diebe oder Spione oder Mörder?« Sie sagten: »Wir sind Niggantha-Mönche«. Er sagte: »Wie so seid Ihr Mönche? Ihr seid unuterscheidbar; Ihr mögt Mönche sein oder <sup>7</sup>)nicht, wer kann es wissen<sup>7</sup>); ich mag ein frommer Laie

sie zwölffach (bârasaviheņam kâussaggeņam) ausgestossen«. H. giebt hier anstatt der eigentlichen Refutation in Sanskrit blos wie Abh. die dieselbe berührende Stelle aus der gâthâ-Version. Sie lautet: thera-vayaṇam: jai pare samdeho<sup>\*</sup>) kim suro-tti sâhu-tti | deve kaham na<sup>\*\*</sup>) sankâ kim so devo adevo-tti || teņa kahiyam-ti<sup>+</sup>) va mai<sup>+</sup><sup>+</sup>) devo 'ham deva-darisaṇâo ya | sâhu--tti aham kahie samâṇa-rûvammi kim sankâ || »devassa ca kim vayaṇam saccam«-ti na sâhu-rûva-dhârissa | na paropparam pi vandaha jam jâṇanto vi jayao-tti ||

\*) °he H. \*\*) ta H. +) kahie-tti H. ++) mati H.

1) s. die vorhergehende Note.

? gehå und mohâ Ç<sup>b</sup>; gohâ Ç<sup>a</sup>. H. und Abh. kürzen hier den Text.
 ) pavvaiyagå.

<sup>4</sup>) labum kadaga-maddena maddeha  $C^a$  und <sup>b</sup>; siggham ete kadaga-maddenam måreha H.

<sup>5</sup>) statt dessen in C<sup>a</sup>: Er sagt: »Was soll da der fromme Laie?!«

<sup>6</sup>) param-ettie samjae.

7) statt dessen Ca: Spione.

sein oder nicht; <sup>1</sup>)da es sich offenbar nicht so verhält<sup>1</sup>), so nehmet den vavahåranaya<sup>2</sup>) an«. Darauf sahen sie (ihren Irrthum) ein und erklärten beschämt: »Zweifellos<sup>3</sup>) sind wir Niggantha-Mönche«. Darauf wurden sie getadelt mit harten und milden Worten: »es war nur um der Belehrung Eurer selbst willen<sup>4</sup>)«; so wurden sie entlassen und wurde ihnen Abbitte geleistet.

## IV<sup>5</sup>). Viertes Schisma.

Bei der Stadt Mihilâ war das Heiligthum Lacchihara. Da war der Lehrer Mahâgiri; dessen Schüler war Ko dinna und dessen Schüler Åsamitta. Derselbe studirte<sup>6</sup>) im Anuppavâya-puvva das neuniya-Capitel<sup>7</sup>). Dort ist unter den Aphorismen<sup>8</sup>) folgender Paragraph<sup>9</sup>): Alle <sup>10</sup>)im gegenwärtigen Augenblick<sup>10</sup>) in Höllenexistenzen be findlichen Wesen werden (einmal dort) verschwinden<sup>11</sup>); <sup>12</sup>)ebenso die übrigen Wesen bis hinauf zu den Vemâ niyâ<sup>12</sup>)«. <sup>13</sup>)Da stieg ihm der Zweifel auf, dass (wohl)

<sup>3</sup>) nissankiyam Ç<sup>b</sup>; <sup>o</sup>yâ Ç<sup>a</sup> (wie es scheint, mit Beabsichtigung eines Wortspiels, »nicht länger Zweifel hegend«; darauf führt auch H., bei dem die Stelle abgekürzt lautet: sambuddhâ, lajjayâ padivannā nissankiyâ jâyâ).

4) Ça fügt bei: geschehen.

<sup>5</sup>) nach einem einleitenden Sätzchen in Sanskrit geben Ç<sup>a</sup> und <sup>b</sup> wieder erst das Datum: sâmissa do vâsa-sayâņi vîs'-uttarâņi siddhim gayassa to cautho uppanno.

<sup>6</sup>) ahijjati C<sup>b</sup>; in C<sup>a</sup> vergessen; pâdhati H.

<sup>7</sup>) vatthu.

8) chinna-cheya-naya-vattavvayâe, s. oben 16, 364 Note 22.

<sup>9</sup>) âlâvao. <sup>10</sup>) so Ç<sup>a</sup>HAbh.; »gegenwärtig« Ç<sup>b</sup>.

<sup>11</sup>) vocchijjissanti.

19) fehlt in Ca.

<sup>13</sup>) anstatt des von hier ab bis 113, Z. 2 Stehenden hat Abh.: Da dachte er: »Wenn alle im gegenwärtigen Zeitpunkt existirenden Wesen verschwinden

Digitized by Google

<sup>1)</sup> jai ûņa na evam; fehlt in Ç<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) s. die auf p. 104 Note 4 citirten Stellen.

<sup>1</sup>)alle existirenden Wesen <sup>1</sup>) (einmal) verschwinden würden und ein Verschwinden Aller eintreten würde. Und er blieb verstockt auf diesem Gedanken; <sup>2</sup>)dann suchten ihn die Thera zu belehren. Da es ihnen nicht gelang, so wurde er, indem man ihn als einen Irrlehrer erkannte, aus= gestossen<sup>2</sup>).

So wanderte er, die Lehre vom Verschwinden und dass die Welt leer werden würde verkündend, umher, und kam, viele falsche Gedanken hegend, <sup>3</sup>)mit seiner bethörten Schülerschaar<sup>3</sup>) nach Râyagiha<sup>4</sup>). Dort wohnten die Zöllner Årakkbiya, fromme Laien. Sie waren Zollwächter. Durch sie wurden jene aufgenommen. Da wollten sie sie umbringen, und jene sagten erschrocken: »Wir hatten gehört, dass Ihr fromme Laien wäret; wollt Ihr <sup>5</sup>)trotzdem der Askese eifrig Beflissene<sup>5</sup>) umbringen?« Sie sagten: »Die Wandermönche sind verschwunden; Ihr seid Andere, Diebe

1) savve samjâyâ Ç<sup>a</sup> HAbh.; s. samjayâ Ç<sup>b</sup>.

<sup>2</sup>) da hier in Ç<sup>a</sup> wieder erst die Refutation in Sanskrit steht, so heisst der Satz hernach: »Darauf, da man ihn als einen Irrlehrer erkannte, wurde er ausgestossen (ugghådio, während Ç<sup>b</sup>: kâussaggeua uggh<sup>o</sup>)«. In der von Abh. hier vollständig citirten gâthâ-Version lautet die Refutation: ega-naya-maeuam-idam suttam caccâhi mâ hu micchattam | niravekkho sesâua vi nayâna hiyayam viyârehi ||; na hi savvahâ vinâso addhâ-pajjâyazmetta-nâsam-ti | (Dazu die Erklärung addhâ-paryâyâh kâlakrita-dharmâh.) sa-para-ppajjâyânanta-dhammino vatthuno jutto || aha sutt'-âutti-maî nanu sutte sâsayam pi niddittham | vatthum davv'-atthâe asâsayam pajjay'-atthâe || tattha vi na savva-nâso samay'-âdi-visesanam jao 'bhihiyam | iharâ na savva: nâse samay'-âdi-visesanam jutta-tti ||

<sup>3</sup>) nicht in C<sup>a</sup>. <sup>4</sup>) Kâmpilya Abh.

<sup>5</sup>) tahâ vi ettie samjae; vgl. p. 111 Note 6.

Indische Studien. XVII.

8

werden, wie soll dann ein Erleiden der (Wirkungen früherer) Werke möglich sein?« Hierzu giebt Abh. folgendes Citat aus seiner gâthâ-Quelle: »evam ca kao kammâna veyayam sukaya-dukkayânam-ti | uppâyânantarao savvassa viņâsa: -sabbhâvâ || »Wie (kutas) kann da von einem Erleiden (der Wirkungen) guter und böser Werke die Rede sein, da gleich nach dem Auftauchen (utpâta) die Vernichtung eines jeglichen Wesens eintritt?«

114

oder Spione; <sup>1</sup>)Ihr werdet von selbst verschwinden, wer braucht Euch verschwinden zu machen?<sup>1</sup>) Das ist doch Eure Theorie? 2) während freilich nach derjenigen unseres Herrn<sup>2</sup>) (man sagen würde, dass) Ihr wie Ihr hier seid durch uns wie wir hier sind werdet umgebracht<sup>3</sup>) werden. Es verhält sich ja mit Bezug auf die vatthu-kâl'-âdi-sâmaggî so, dass, was nach einem Augenblick verschwindet, im zweiten wieder auftaucht u. s. w., dass die in Höllenexistenzen befindlichen Wesen, die nach drei Augenblicken verschwinden, im vierten wieder auftauchen; ähnlich verhält es sich mit solchen, die nach fünf Augenblicken verschwinden.« Auf diese Weise verkündete man ihnen zwei= felnd (an ihrer Doctrin?) die Momentanitäts-Lehre<sup>4</sup>). Darauf sahen sie (ihren Irrthum) ein und sagten: »Wir verdienen eine vollständige Zurechtweisung«. So wurden sie von Jenen mit den Worten, es verhalte sich so und so, belehrt und entlassen und wurde ihnen Abbitte geleistet.

### V<sup>5</sup>). Fünftes Schisma.

Am Ufer des Ullagå-Flusses lag die Stadt Ullagåtîra; am andern Ufer waren Dorffamilien<sup>6</sup>). Es war da der

3) oder »verschwinden gemacht«. 4) khaņiya-vâyam.

<sup>5</sup>) nach den Uebergangsworten in Sanskrit folgt: sâmissa atthâvîsâim do vâsa-sayâim siddhim gayassa to pañcamo uppanno.

6) ? kheda-gacchâ.

<sup>1)</sup> oder: »Ihr werdet von selbst umkommen, Wer braucht Euch umzu= bringen?«

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) jai param (sanskritisch statt navaram) sämissa siddhantena; vgl. p. 108 Note 7. — Von hier an ist  $C^b$  nicht mehr berücksichtigt, da die mir von Prof. Jacobi gütigst einmal — ich glaube im Winter 1881/82 — für einige Zeit zur Copirung überlassene Abschrift nicht weiter geht. Ich ergreife die Gelegenheit, Prof. Jacobi meinen aufrichtigsten Dank für die mir damals erwiesene Gefälligkeit auszusprechen hier um so mehr, als ich derselben zu gedenken leider oben p. 98 versäumt habe.

#### V. Schisma; Empfindung gleichzeitig oder successiv.

Schüler von Mahagiri's Schüler Dhanagutta, ein Lehrer Namens Ganga<sup>1</sup>). Derselbe war auf dem östlichen Ufer in der Stadt Ullagåtira, sein Lehrer auf dem westlichen. Da machte er sich einst im Herbst auf, seinem Lehrer den Verehrungsgruss zu bringen; er war kahlköpfig; da er nun durch den Fluss watete, brannte ihn die Glatze wegen der Hitze (der Sonne), und doch war es ihm unten kühl wegen des kühlen Wassers. Da erinnerte er sich, dass ein Lehrspruch heisse: »Bloss eine Empfindung kann (in einem Zeitpunkt) wahrgenommen werden, entweder eine kalte oder eine warme«; (und er dachte:) »Nun empfinde ich aber beide (gleichzeitig); also können zwei Empfindungen in einem Zeitpunkt wahrgenommen werden«. Er theilte dies dann seinem Lehrer mit; doch dieser sagte: »Suche mich nicht zu überreden; es ist nicht möglich, dass in einem Zeitpunkt zwei Empfindungen wahrgenommen werden. - (Refutation in Sanskrit.)<sup>2</sup>) - Dies nicht glaubend, bethörte er sich und Andere <sup>3</sup>)und suchte die Frommen zu überreden. Man hörte ihn der Reihe nach an, dann schlossen ihn die Lehrer (eine Zeit lang) aus<sup>8</sup>), und als es nichts half, wurde er ausgestossen. So wanderte er herum und kam zur Quelle Mahâtavotîrappabha bei Râyagiha, wo der Nâga Maninâga sein Heiligthum hatte. Hier lehrte er vor der versammelten Menge, dass die lebenden Wesen in einem Zeitpunkt zwei Empfindungen wahrnehmen könnten. Darauf sagte der in der Zuhörerschaft befindliche Nâga: »Lehre keine solche Lehre, das ist keine wahre

8\*

<sup>1)</sup> Gangadeva Ç<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) bei Abh. kurz: (nästy ekadä kriyä-dvaya-vedanam;) kevalam samaya: -manasor atisükshmatayä bhedo na lakshyate utpala-pattraçata-vystibhedavat.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) sâhuņo paņņavei, parampareņa suyam, âyariehim vârio.

Lehre; ich hörte einst von unserem Herrn Vaddhamâna, dass blos eine Empfindung (in einem Zeitpunkt) wahrgenommen werden könne; Du bist noch vortrefflicher<sup>1</sup>) geworden; deshalb lass ab von dieser Lehre, damit ich Dich nicht aus Zorn<sup>2</sup>) umbringe; das würde Dir nicht angenehm sein. Gerade hier hat der Erhabene<sup>3</sup>), als er (einst) hergezogen kam, die Belehrung gegeben. So wurde Jener belehrt, und (zur Beichte) tretend, gestand er ein, aus Irrthum einen Fehler begangen zu haben.

### VI<sup>4</sup>). Sechstes Schisma.

Bei der Stadt Antaranjiyâ war das Heiligthum Bhûya= giha<sup>5</sup>); dort befand sich der Lehrer Sirigutta. Der König hiess Balasiri. Sirigutta hatte <sup>6</sup>)einen Schüler Namens Rohagutta<sup>6</sup>), der sich (zufällig) in einem anderen Dorfe befand; als er von dort her (zurück) kam<sup>7</sup>), begegnete ihm ein Wandermönch<sup>8</sup>), der sein Kleid<sup>9</sup>) mit einem kupfernen Draht<sup>10</sup>) umbunden hatte und mit einem Jambu-Ast um= herlief, und, wenn darob befragt, erklärte er: »in Folge (der Fülle) meines Wissens könnte mir mein Kleid bersten, deshalb habe ich es mit einem kupfernen Draht umbunden,

1) ? visitthatarâo Ça; lashtatarah Abh.

2) ? dose Ca; doshân (nâçayishyâmi) Abh.

3) bhagavam, d. i. Mahavîra Vaddhamâņa; die Versicherung des Nâga als eines göttlichen Wesens implicirt keinen Anachronismus.

4) nach den Uebergangsworten in Sanskrit folgt (in vollkommener Anlehnung an Åvaçy. VIII, 72): pañca sayâ coyâlâ siddhim gayassa Vîrassa to teràsiya-ditthî uppauuâ.

<sup>5</sup>) Bhuyagiha Åvaçy.

<sup>6</sup>) saddhiyaro Rohagutto nâma Ç<sup>a</sup>; saddhiyâ Rohagutto nâma sîso H.

7) H. (und darnach Abh.) fügt bei: »um seinem Lehrer den Verehrungs: gruss darzubringen«.

<sup>8</sup>) parivâyago Ç<sup>a</sup>; parivâo H.

<sup>9</sup>) poțța. <sup>10</sup>) loha-pațțeņa.

116



und mit dem Jambu-Ast (gehe ich), weil ich hier in der ganzen Jambu-Weltinsel nicht Meinesgleichen habe«. Er liess auch vor sich her trommeln, dass alle andern Theorien eitel wären; und er erhielt deshalb im Volksmund den Namen Kleid-Ast. Darauf wehrte ihm Rohagutta (mit den Worten): >1)Lass nicht die Trommel reden, ich biete mich Dir zur Rede<sup>1</sup>)«. Nachdem er ihn so herausgefordert hatte, ging er zu seinem Lehrer <sup>2</sup>)und zeigte ihm an, dass er die Trommel angeschlagen hätte<sup>2</sup>). Der Lehrer sagte: >Da hast Du übel gethan; denn jener Zauberer, wenn auch in Worten besiegt, gewinnt doch durch seine Zauberkräfte die Oberhand. Er hat sieben Zauberkräfte:

(Åvaçy. VIII, 74:) Scorpionzauber, Schlangenzauber, Mäusezauber, Rehzauber, Eberzauber, Krähenzauber, Drosselzauber. Mit diesen Zauberkräften wahrlich ist jener Wandermönch vertraut«.<sup>3</sup>)

Darauf fragte er: >4)Kann man diesen nicht begegnen<sup>4</sup>)?« <sup>5</sup>)Der Lehrer sagte: >Nimm und sprich folgende sieben vollendete Gegenzauber<sup>5</sup>):

4) kim sakkâ ettâhe nilokkium.

<sup>5</sup>) »der Lehrer gab ihm dann die folgenden vollendeten Zauberkräfte, welche die Gegenwehr sein sollen« Ç<sup>a</sup>.

 <sup>1)</sup> mâ vâcha padahayam, aham se (nicht in H) vâyam (vâdam H) demi.
 <sup>9</sup>) d. h. »gereizt hätte« und »Trommel« metonymisch für den Wandermönch; âloeti: evam me (mae H) padahago khohio (vinibârio H).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) nach den einleitenden Erörterungen hat es nichts Auffälliges, wenn sich hier die Darstellung an den versificirten Text des Åvaçy. anlehnt. Andrerseits könnte übrigens die Stelle auch Interpolation sein, da sie nicht vermisst wird, wenn man sie weglässt. Beachtung verdient die Eigenthümlichkeit, dass, während H, obschon als Commentar zur Åvaçy.-Stelle nicht genöthigt, die Strophe vollständig giebt, dieselbe in Ç<sup>\*</sup> bloss mit vicch uya: -gåhå sugamå (resp. morie sugamå) berührt wird, als ob Ç. zu commentiren gehabt hätte. Dies klärt sich auf durch die Annahme, dass die Strophe eben nicht dem ursprünglichen Text der Åvaçy. Nijj. angehörte, sondern der Cûrpi, die auch sonst in Ç. berücksichtigt ist, s. p. 128 Note 2.

#### Die alten Berichte von den Schismen der Jaina.

(Åvaçy. VIII, 75:) Pfauenzauber, Ichneumonzauber, Katzenzauber, Tigerzauber, Löwenzauber, Eulenzauber und noch einen Zauber. Nimm diese Zauberkräfte hin, die Wandermönch-vernichtenden «.<sup>1</sup>)

Auch das Bürstchen<sup>2</sup>) gab er ihm, nachdem er es erst mit einer Zauberformel besprochen hatte, (mit den Worten): . Wenn er im Andern die Oberhand gewinnt, <sup>3</sup>)so wehre Dich mit dem Bürstchen<sup>3</sup>); dann wirst Du unbesiegbar sein und 4) selbst von Indra4) nicht besiegt werden können«. So ging er denn mit diesen Zauber= kräften ausgerüstet zur Zusammenkunft<sup>5</sup>) und sagte (dort angelangt): 6), Was weisst denn Du da eigentlich? Du magst zuerst das Wort haben«.6) Der Wandermönch denkt: »Der ist klug, da nehm' ich ihm gerade sein eigenes Dogma vorweg, (und sage:) dass ich die Dyas von leben= den und lebenlosen Wesen aufstelle«.<sup>7</sup>) Da merkt Jener, dass ihm der Andere sein eigenes Dogma vorweggenommen hat, und indem er dessen Absicht zu Schanden macht, stellt er eine Trias auf von 8)lebenden, leblosen und halblebenden<sup>8</sup>) Wesen: »Lebende Wesen seien z. B. die

118

<sup>5</sup>) sahâ; Abh. in seiner übrigens sehr gekürzten Darstellung lässt durch Verwechslung mit dem Folgenden die Zusammenkunft in dem königlichen Gerichtshof vor dem König Balaçrî vor sich gehen.

<sup>6</sup>) verächtliche Anrede in der dritten Person: esa kim jänati? eyass' eva (eyassa ceva H.) puvva-(nicht in H.)-pakkho hou.

7) C\* fügt hier anticipirend bei: »Da wurde durch den Andern eine Trias anfgestellt«.

8) jîvâ ajîvâ nojîvâ; so hat im Gegensatz zu a in Composition nicht privativen, sondern prohibitiven Sinn, und so bezeichnet nojîvâ Wesen, die, obwohl eigentlich jîvâ, nicht dazu gerechnet werden dürfen, sei es nun wegen Verstümmelung oder anderer Ursachen.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) s. p. 117 Note 3. <sup>2</sup>) rayaharaµam.

<sup>3)</sup> to rayaharaņam bhamâdejjaha (bhamâdijjâsi H).

<sup>4)</sup> fehlt in H.

VI. Schisma; Disputation, Dyas und Trias, Zauber und Gegenzauber. 119

Wesen, die in dem Weltgetriebe drin stehen<sup>1</sup>) und dgl.; leblose seien z. B. Töpfe und dgl.; halblebende seien z. B. Haus-kokilas, denen der Schwanz abgeschnitten ist und dgl. Als ein Gleichniss dient z. B. ein Stock, bei dem Anfang, Mitte und Ende zu unterscheiden sind; gerade so ist auch alles Existirende dreifältig«. Auf diese Weise wurde jener, da er nicht zu antworten vermochte, durch ihn überwunden. Da liess der Wandermönch wuthentbrannt seine Scorpione los, darauf er deren Gegner<sup>2</sup>), die Pfauen, und als durch diese die Scorpione vernichtet waren, sandte jener die Schlangen, darauf er deren Gegner<sup>3</sup>), die Ichneumone; und so weiter: jener die Mäuse, dieser die Katzen, jener die Rehe, dieser die Tiger, jener die Eber, dieser die Löwen, jener die Krähen, dieser die Eulen, jener die Drosseln<sup>4</sup>), dieser <sup>5</sup>)deren Gegner<sup>5</sup>), die ulâva<sup>6</sup>); and da Jenem gar nichts glückte, liess er schliesslich die Eselin los, doch wurde die von Diesem mit Hülfe seines Bürstchens zurückgeschlagen, und nachdem sie über den Wandermönch ihren Koth hatte ausfahren lassen, floh sie davon. Da wurde der Wandermönch verhöhnt und herausgeworfen. 7)Auf diese Weise wurde der Wandermönch von dem Andern überwunden; darauf 7)geht derselbe und macht

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) damit sind die 24 Lebensstufen gemeint; ausserdem würden zu den »lebenden Wesen« noch gehören diejenigen, welche das Weltgetriebe über= wunden haben, d. h. die Erlösten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) padimalle C<sup>a</sup>; padivakkhe H.

<sup>3)</sup> padighâyae Ç<sup>a</sup>; <sup>o</sup>ghâe H.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) poyâgî; Ç<sup>a</sup> fügt bei poyâgî saoliyâ, was auf eine erklärende Glosse zurückgeht; vgl. dazu H.'s Erklärung zu poyâgî: potakkî potakyâ çaulikâ bhaŋyante. <sup>5</sup>) sampâvî; nicht in H.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) oder ulâvî; oben (in Åvaçy. VIII, 75) statt dessen ovâi.

<sup>7) »</sup>Nachdem der Andere den Wandermönch auf diese Weise überwunden hatte« H.

seinem Lehrer pflichtschuldig Mittheilung<sup>1</sup>). Da sagt der Lehrer: »Warum hast Du denn nicht, nachdem Du die Oberhand gewonnen hattest, die Erklärung abgegeben, es gebe (in Wirklichkeit) keine Trias, Du habest dieselbe nur aufgestellt, um seine Absicht zu Schanden zu machen? Gehe drum jetzt und gieb diese Erklärung ab!« - Er will aber nicht. - »Lehne Dich nicht auf!« - Er folgt trotz= dem nicht. Nach wiederholter Aufforderung sagt er: »Was ist denn Schlimmes dabei und was hat es denn auf sich, wenn ich eine Trias aufgestellt habe? Es giebt auch wirklich eine Trias«. - »2) Das ist eine Lüge und eine Läste= rung auf die Tîrthamkara«. - Trotzdem fügt er sich nicht. Da gerathen sie hart aneinander. Darauf läuft der Lehrer <sup>8</sup>) zum königlichen Gerichtshof<sup>8</sup>) und erklärt: »von meinem Schüler ist ein falsches Dogma aufgestellt worden; wir lehren die Dyas; er aber besteht auf seinem Irrthum; darum möget Ihr unsere (beiderseitige) Auseinandersetzung anhören«. Sie sagen ihm zu. So kommen sie im königlichen Gerichtshof vor dem König zusammen. - (Refutation in Sanskrit.)<sup>4</sup>) — Wie am ersten Tag, so ging es fort sechs Monate lang. Da sagt (schliesslich) der König: »Mein Reich geht noch zu Grunde«. Der Lehrer antwortet: »Du hast meinem Wunsch nun so lange willfahrt, drum sieh noch ein Weilchen zu; morgen, wenn es Tag sein wird, werde ich siegen«. Am folgenden Morgen sagt er dann (zu seinem Gegner): »<sup>5</sup>)Geh zum Bazar<sup>5</sup>), dort sind alle Dinge,

<sup>2</sup>) H. fügt ein: »Der Lehrer sagte«.



<sup>1)</sup> H. fügt bei: »dass (der Wandermönch) besiegt sei«.

<sup>3)</sup> râulam.

<sup>4)</sup> nicht in H.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) wieder verächtliche Anrede in der dritten Person (s. p. 118 Note 6) kuttiyåvage parikhijjau.

VI. Schisma; Rohagupta's Widerspenstigkeit und Niederlage. 121

bringe lebende, leblose und halblebende Dinge her«. Und er bekam, <sup>1</sup>)wie es sich traf<sup>1</sup>), lebende und leblose Dinge; halblebende seien keine vorhanden, <sup>2</sup>)sagte man ihm, oder man gab ihm (dafür) wieder leblose.<sup>2</sup>) So wurde er in allen 144 Streitfragen besiegt, <sup>3</sup>)und in der Stadt hiess es: »Siegreich ist unser grosser Herr Vaddhamâṇa«. Jener aber wurde des Landes verwiesen und nachher als Haere= tiker ausgestossen.<sup>3</sup>)

Das ist die sechste Haeresie, gegründet <sup>4</sup>)durch den Verfasser der Vaisesiya-sutta aus dem Chaûlû= Geschlecht<sup>4</sup>), weshalb sie unter dem Namen Cha= luga bekannt ist. Die 144 Punkte aber sind fol= gende:

Sechs sind als Grundprincipien angenommen<sup>5</sup>):

I. davvam navahâ:

| 1. pudhavî           | 4. vâû    | 7. disâ                 |
|----------------------|-----------|-------------------------|
| 2. âja (sic, Wasser) | 5. âgâsam | 8. jîvâ                 |
| 3. teja              | 6. kâlo   | 9. maņam <sup>6</sup> ) |

devayâe, eigentlich »von einer Gottheit«, hier s. v. a. durch Zufall.
 fehlt in H.

<sup>3</sup>) folgt bei H, und zwar etwas ausführlicher, erst späterhin, unmittelbar nachdem er eine Strophe des Bhâshyakâra citirt hat, welche auch als v. 86 in unsern Åvaçyaka-Text Aufnahme gefunden hat.

4) teņa Vaisesiya-sutta-kayā Chaûlû-goya-gotteņam.

5) da ich mich nicht daran versuchen will, alle Termini im Deutschen richtig wiederzugeben, und da es hier weit wichtiger ist, das Original selbst zu kennen, so lasse ich den Text selbst folgen. Ich bemerke, dass die ganze Classification auch im Åvaçy. v. 77 — 83 steht, aber freilich daselbst nicht dem ursprünglichen Textbestand der Nijjutti angehört zu haben scheint.

<sup>6</sup>) im Åvaçy. sind theilweise poetische Benennungen anstatt der gewöhnlichen gewählt; v. 78<sup>a</sup> lautet dort: bhûmî 1 jalanâ 2 'nila 3 naha 4 kâla 5 disâ 6 mano 7 ya appâ ya 9. Abgesehen von dem metrischen Defect am Schluss ist wahrscheinlich vor jalana (= jvalana) das Wort jala mit der Zahl 2 ausgefallen; darnach wären die folgenden Zahlen zu berichtigen.

Digitized by Google

II. gunâ sattarasa:

| 1. rûvam     | 7. puhattam   | 13. suham   |
|--------------|---------------|-------------|
| 2. raso      | 8. samjogo    | 14. dukkham |
| 3. gandho    | 9. vibhâgo    | 15. icchâ   |
| 4. phâso     | 10. parattam  | 16. doso    |
| 5. sankhâ    | 11. aparattam | 17. payatto |
| 6. parimânam | 12. buddhî    |             |

- III. kammam pañcahâ:
  - 1. ukkhevanam
  - 2. vakkhevanam
  - 3. âuttanam<sup>1</sup>)
- 4. pasâraņam
- 5. gamanam ca
- IV. sâmannam tiviham:
  - 1. mahâ-sâmannam
  - 2. sattâ sâmannam
  - 3. sâmanna-visesa-sâmannam

tatra mahâsâmânyam shatsv api padârtheshu padâr: thatva-buddhi-kâri. — sattâsâmânyam bhû-padârtha: -sad-buddhi-vidhâyi. — sâmânyaviçeshasâmânyam 3 dravyatv'-âdi 3.

anye tu vyâcakshate: 2)bhûpadârtha-sat-kâri; sattâ= sâmânyam dravyatv'-âdi; sâmânyaviçeshaḥ prithivîtv-'âdiḥ.

V. viseso egaviho; evam

VI. samavâo vi.

anne bhananti: sâmannam duviham: param-aparam ca; viseso duviho: anta-viseso ananta-viseso ya.

1) âkuncaņam Åv. v. 80, und darnach H. âuncaņam.

<sup>2</sup>) mahâsâmânyam zu ergänzen. In Ávaçy. lautet die auf das sâmaņņam bezügliche Stelle, v. 81: sattâ 1 sâmanna 2 viâ sâmannavisesayâ viseso a 4 samavâo a 5 (payatthâ savve via hunti chattîsam).



Indem alle diese 36 Unterabtheilungen der sechs Grundprincipien sich unter vier Gesichtspunkte stellen, nämlich: 1. den der Position (Beisp. pudhavî), — 2. den der Negation der Position (Beisp. apudhavî), — 3. den der Prohibition (Beisp. nopudhavî), — 4. den der Negation der Prohibition (Beisp. no apudhavî)<sup>1</sup>), — so ergeben sich die 144 (Punkte).

### VII<sup>2</sup>). Siebentes Schisma.

<sup>3</sup>)Der von den Götterfürsten verehrte Rakkhiy'-ajja war nach Dasapura gegangen; da erhob sich (unter den Jaina) in Mahurâ ein <sup>4</sup>)Leugner des Sittlichen<sup>4</sup>) mit der Lehre: <sup>5</sup>)Es giebt nicht Mutter noch Vater u. s. w.<sup>5</sup>)« Darauf gab es eine Kirchenversammlung; doch er wider=

2) nach den einleitenden Worten, welche hier zum ersten Mal eine Verweisung auf die Åvaçyaka-cûrni enthalten, folgt die Angabe des Datums, welche nun diesmal direct aus dem Åvaçy. herübergenommen ist; es ist nämlich Åvaçy. VIII, 88: pañca sayâ culasîyâ taiyâ siddhim gayassa Vîrassa | avvaddhiyâna ditthî Dasapura-nayare samuppannâ || 88 ||

<sup>3</sup>) die ganze Episode von hier bis p. 125 Note 6 fehlt in Åvaçy. und wahrscheinlich deshalb auch in H. und Abh. Warum sie an diesen Stellen weggelassen worden ist, ergiebt sich leicht durch Vergleichung der Rolle, die Gotthåmâhila in der weiteren Erzählung vom VII. Schisma spielt.

4) akiriyâvâdî, wörtlich einer, der die Existenz einer Schuld (kiriyâ),
 d. h. die Verantwortlichkeit für gute und böse Thaten leugnet.

<sup>5</sup>) mit diesem Satze, der jede Verpflichtung gegenüber den Eltern leugnet, begannen, wie es scheint, im Allgemeinen die Lehrsätze der altindischen nåstikavådinas, die wir nach unserer occidentalischen Terminologie wohl Atheisten nennen könnten. Wie die übrigen Sätze hiessen zeigt nicht nur der Anfang von Mahâvîra's Predigt (Aup. § 56), welcher speciell gegen dieselben gerichtet ist, sondern auch das Sâmaññaphalasutta der Buddhisten bei der Darstellung der Lehre des Ajita Kesakambala.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) diese Tetras-Lehre repräsentirt wohl eine spätere Phase der Lehre von der Trias; in der eigentlichen Erzählung vom Schisma war, wie man bemerken mag, noch keine Hindeutung darauf vorhanden, dass auch den nojívâ eine Negation gegenübergestellt werden sollte.

<sup>123</sup> 

rief nicht. <sup>1</sup>)Da dachten sie, dass ja (mittlerweile) der Kirchenvater (Rakkhiya) heimgekommen sei und sie sagten es ihm; doch er liess sich nicht darauf ein. Da dachten sie an den Gotthâmâhila, der ja eine solche Redegewalt besässe, und der kam wirklich und durch ihn wurde der Leugner in einer Disputation überwunden<sup>1</sup>). Und es wurde ihm (dem Gotth.) von den Frommen zugesprochen<sup>2</sup>), so blieb er eine Nacht.

Es überlegte dann der Lehrer (Ajja-Rakkhiya), wer Patriarch werden sollte, und es wurde von ihm Dubba= liyâ-Pûsamitta ausersehen; <sup>3</sup>)doch dessen Verwandte gehörten allesammt zu den Bahûdaka-Asketen<sup>8</sup>); deshalb dachte er (ausser an ihn) auch an Gotthâmâhila und an Phaggurakkhiya. Gotthâmâhila war sein mütterlicher Oheim<sup>4</sup>). Da rief der Lehrer alle (Drei) zu sich und sprach zu ihnen durch folgendes Gleichniss: »Einem Krug mit Erbsen und einem Krug mit Oel und einem mit Butter wurde unten der Boden durchbrochen; die Erbsen fielen alle heraus, das Oel auch, doch blieben von diesem noch Tropfen hängen; von der Butter aber blieb ein grosser Theil hängen. Du«, sprach er zu Dubbaliyâ-Pûsamitta gewendet, »bist <sup>5</sup>)nach Wort und Sinn<sup>5</sup>) dem Erbsenkrug zu vergleichen; Du — zu Phaggurakkhiya gewendet —

<sup>2</sup>) âbhattho (= âbhâshitah?).

<sup>5</sup>) sutt'-attha-tadubhayesu.

124

r

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) tâhe imesim payaţiyam ime ya jugappahâŋâ (plur. mejest.) gehe âgayâ, tesim sâhenti, te ya mahallâ (?), tâhe tehim Gotthâmâhilo payaţiio, tassa ya vâya-læddhî atthi, so gao, teņa so vâeņa parâjio.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) jo puņa tesim (plur. majest., der Name stand freilich vorher im sing.) sayaņa-vaggo so vahuyao (obne Zweifel für bahûyao). Ueber die Bahûdaka s. Aup. § 76.

<sup>4)</sup> sic, mâyulao.

#### VII. Schisma; die drei Patriarchats-Candidaten.

dem Oelkrug, und Du — zu Gotthåmåhila gewendet dem Butterkrug. <sup>1</sup>)....<sup>1</sup>). Von Euch muss Einer Lehrer werden. <sup>2</sup>)Sie begriffen Alles, ....<sup>2</sup>). Nachdem er dann die doppelte Entschuldigungsbitte gesprochen hatte, starb er und kam in eine Götterwelt.

Und es hörte ein Anderer<sup>3</sup>), dass der Lehrer gestorben sei, und er kam her zu fragen, wer zum Nachfolger bestimmt sei. Als er das Gleichniss von den Krügen erfuhr, ging er sich kasteien und kam dann wieder; da wurde er von Allen mit Verehrung aufgenommen und eingeladen, her zu treten; doch er wollte nicht und ging hinaus <sup>4</sup>) und leitete die Unwissenden irre, während er dies mit den Wissenden nicht thun konnte<sup>4</sup>). Da hielt der Lehrer einmal eine Interpretationsnachtwache; jener leistete (der Aufforderung beizuwohnen) kein Gehör, sondern sagte: »Du bist der Erbsenkrug <sup>5</sup>)....<sup>6</sup>)

<sup>1</sup>) evam-esa sutteua attheua ya uvaveo. Man erwartet hier ein ganz anderes Wort als uvaveo.

<sup>2</sup>) tesim savvam padicchiyam; iyaro vi bhaniyo jahâ 'ham vaddhio Phaggurakkhiyassa Gotthâmâhilassa tahâ tubbhehim vaddhiyavvam, tâni vi bhaniyâni: jahâ tubbhe mamam vaddhiyâim, tahâ eyassa vi vaddhejjaha, avi ya aham kae vâ akae vâ na rusâmi esa na khamihi-tti.

<sup>3</sup>) oder »der Andere«? womit vielleicht Dubbaliyâ-Pûsamitta gemeint sein könnte, vgl. iyaro in der vorhergehenden Note.

<sup>4</sup>) aņņāņi vuggābeti tāņi ņa sakkanti (sic statt aņņāņi vugg. nāņī ņa sakkati).

<sup>5</sup>) hier wird das Ms. so unleserlich, dass ich die Uebersetzung unterbrechen muss; es ist diese Lücke um so mehr zu bedauern, da gerade in derselben der Schluss der ganzen Episode und der Anfang der folgenden sich directer auf das VII. Schisma beziehenden Erzählung gestanden haben muss und es von Wichtigkeit gewesen wäre, zu wissen, wie die Verknüpfung und der Uebergang gemacht war.

6) s. p. 128 Note 3.

125

<sup>1</sup>)Der Lehrer Vinjha behandelte im Unterricht das Kamma nach dem Kammappavâya-puvva, und lehrte Folgendes:

Dasjenige Kamma, welches von den Seelenatomen nur berührt worden ist, fällt gelegentlich wieder (von denselben) ab, da es keinen Boden fassen kann, wie z. B. eine Staub= hand<sup>2</sup>), die auf eine trockene Wand aufgedrückt worden ist.

Dasjenige Kamma, welches nicht blos berührt, sondern auch (mit den Seelenatomen) in enge Verbindung gebracht worden ist, fällt auch gelegentlich wieder ab, wie z. B. eine fettige Staubhand, die auf eine nasse Wand aufgedrückt worden ist.

Dasjenige Kamma aber, welches nicht nur berührt<sup>3</sup>) und (mit den Seelenatomen) in enge Verbindung gebracht<sup>4</sup>) worden ist, sondern sich ganz (an sie) geheftet<sup>5</sup>) hat, das verwächst mit der Seele zu einer Einheit und muss gelegentlich (in den Folgen) erduldet (d. h. abgebüsst) werden.

<sup>1</sup>) ich übersetze von hier bis folg. S. Note 2 Schluss ausnahmsweise nach H. und Abh., da die Darstellung in Ç., obwohl übereinstimmend, doch nicht so klar gehalten ist und zudem (wie in der vorletzten Note bemerkt) der Anfang im Ms. unleserlich ist. Als Einleitung haben Åvaçy., H. und Abh. Folgendes, das, wie mir scheint, in keiner Weise auf die vorhergehende aus C. entnommene Einleitungsepisode Bezug nimmt:

Âv. v. 89. Dasapura-nayar' Ucchughare ajja-Rakkhiya-Pûsamitta tiagam ca Gutthâmâhila navam'atthamesu pucchâ ya Vinjhassa || 89 ||

Abh. tathâ Goţţhâmâhila iti, yo hi Daçapura-nagare Årya-Rakshita: -svâmini divam gate âcârya-çrî-DurbalikâPushyamitre gaņam paripâla: yati (loc. sing.) Vindhyâbhidhâna-sâdhor ashţamam Karmapravâdâbhidhâ: nam pûrvam âcâryâd upaçrutya....

H. hat nur tatr' Årya Rakshita-vaktavyatâyâm kathânakam prâyah kaz thitam. — Zur Sache und den Namen s. noch 16, 356. 348. 371 und oben p. 7<sup>n6</sup>. 63. <sup>2</sup>) cûrụa-mushți, s. Jacobi zu K.S. Jinac. § 100 p. 109.

<sup>3</sup>) puttham. <sup>4</sup>) baddham.

<sup>5</sup>) nikâiyam (|/kac.).

~



VII. Schisma; Gotthâmâhila's Bemängelung der Kamma-Lehre. 127

<sup>1</sup>) Da Gotthâmâhila dies hörte, entgegnete er: »Daraus würde aber die Unmöglichkeit einer Erlösung resultiren, da ja das Kamma (im dritten Fall) von der Seele nicht wieder abfallen kann, indem es da zu einer gegenseitigen Unzertrennlichkeit mit ihr verbunden ist, als ob es einen inhärenten Theil derselben bildete.<sup>1</sup>)<sup>2</sup>)Vielmehr wird die Seele durch das Kamma nur berührt und tritt nicht in enge Verbindung mit ihr, da ja sonst ein gelegentliches Wiederabfallen desselben unmöglich wäre, so wie z. B. ein Panzer den damit Bepanzerten nur berührt, aber nicht in enge Verbindung mit ihm tritt.<sup>2</sup>) Darauf sagt Jener: »Aber es ist mir so von meinem Lehrer gesagt<sup>3</sup>) worden«. (Aber Gotthâmâhila entgegnete:)<sup>4</sup>) »Er weiss es nicht«.<sup>5</sup>) Darauf wurde Jener zweifelhaft bei sich selbst und ging zu fragen, im Gedanken, dass er vielleicht eine falsche Auffassung haben könne. Der Lehrer, von ihm befragt, gab ihm indessen Recht [u. s. w.: Refutation in Sanskrit].6) Nach diesem<sup>7</sup>) ging Vinjha und sagte (zu Gotthâmâhila):

<sup>6</sup>) Abh., der im Vorhergehenden sich ganz kurz fasste, giebt die Refutation sehr sorgfältig, hat aber nachher blos noch: ity-ådi-pratipådyamåno yo naitat pratipannavån udghåtitaç ceti so 'yam abaddhikadharmâcâryah. In der Refutation, wie sie in Ç. steht, findet sich ein Pråkrit-Citat (aus dem Ågama), womit wahrscheinlich Bhag. VIII, 10, 4 gemeint ist.

7) »Nachdem er dies vernommen batte« H.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) dieser Passus lautet in der von Abh. hier mitgetheilten gåthå-Version: soum bhauai: »sa-dosam vakkhåuam-inam«-ti påvai jao bhe | mokkhåbhåvo jîvappaesa-kammåvibhågåo || na hi kammam jîvâo avei avibhågao paesa-vva | tad-anavagamåd amokkho juttam-inam tena vakkhånam ||

<sup>2)</sup> diese Stelle lautet in Åvaçy. folgendermaassen in einer Strophe, auf die auch in Ç. verwiesen wird: puttho jahå abaddho kancuinam kancuo samannei | evam puttham-abaddham jivam kammam samannei || 90 ||

<sup>3) »</sup>erklärt« H.

<sup>4)</sup> nur in H.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) wohl 3. sing. verächtlich statt der zweiten. H. fügt bei: »Was Erklärungen?!«

»Der Lehrer hatte es wirklich so gesagt (und sagte es mir nun nochmal so)<sup>1</sup>)«. Da verhielt jener sich still<sup>2</sup>) (und dachte:)<sup>1</sup>) <sup>3</sup>)»Er sollte mir kommen, ich würde ihn schütteln«<sup>3</sup>).

Ein andermal wurde <sup>4</sup>) bei der Behandlung des neunten, d. i. des Paccakkhâṇa-puvva<sup>4</sup>) die Entsagung (paccakkhâṇa) der Frommen geschildert (nach dem Gelübde): Ich entsage <sup>5</sup>) in dreimal dreifacher Weise<sup>5</sup>) jeder Schädigung eines lebendigen Wesens bis zum Ende meines Lebens u. s. w. Darauf sagte er<sup>6</sup>): So ist es nicht richtig, denn

(Âvaçy. 91:) <sup>7</sup>) Die richtige Entsagung ist ohne eine bestimmte Zeitgrenze zu befolgen; Diejenigen, welche eine solche ins Auge fassen, verderben sich den Werth der Entsagung durch die stete Erwartung des Endes.<sup>8</sup>)

Da antwortete ihm Vinjha: »Es verhält sich nicht so wie Du sagst; <sup>9</sup>)bedenke, dass auch noch in dieser Periode<sup>9</sup>) alles Uebrige, was im neunten puvva steht, richtig ist«. Aber er ging mit seiner falschen Idee zu Püsamitta und sagte: »Anders ist es vom Lehrer<sup>10</sup>) erklärt worden und

2) samlino acchati, während dafür H.: tunhikko thio.

3) ?? samuppatoto khobhehâmi Ç; samappauto svodehâmi H.

<sup>4</sup>) nicht in H. <sup>5</sup>) nicht in H. <sup>6</sup>) Gotthâmâhila H.

<sup>7</sup>) sowohl H. als C. (vergl. auch p. 127 Note 2) verweisen hier auf diese Strophe.

<sup>8</sup>) Gotth. bezieht sich mit seinem Einwand natürlich hauptsächlich auf die kleineren Entsagungsgelübde, welche für den Termin von einer gewissen Anzahl von Tagen in Aussicht genommen werden.

Von hier an übersetze ich nur nach H., da meine Abschrift von Ç. nicht weiter reicht und Abh. seine Darstellung schon früher (s. p. 127 Note 6) abgeschlossen hat. Auch in Åvaçy. ist der Bericht über das VII. Schisma mit der obigen Strophe 91 beendigt.

9) ?? muņa etth' antarammi ya.

<sup>10</sup>) Ajja-Rakkhiya? da Vinjha nicht »Lehrer« sondern einfach sâhu »Frommer« genannt wird.

<sup>1)</sup> nicht in H.

#### VII. Schisma; Goțțhâmâhila's zweite Heterodoxie: paccakkhâņa. 129

anders erklärst Du; <sup>1</sup>) bedenke, dass auch noch in dieser Periode<sup>1</sup>) alles Uebrige, was im neunten puvva steht, blosse Vergleiche<sup>2</sup>) sind«, <sup>3</sup>) und dabei machte er vor ihm eine wegwerfende Handbewegung<sup>3</sup>). Der Lehrer aber sagte ihm, er sei im Irrthum mit seiner Beanstandung einer Zeitgrenze für Entsagungsgelübde - [Refutation.] - Doch auch nach den Worten des Lehrers sah er seinen Irrthum Darauf wurden auch die gelehrten Aeltesten nicht ein. anderer Gaccha befragt und auch sie stimmten bei. Doch er entgegnete ihnen: »Was wisst Ihr? So wie ich es lehre, ist es von den Titthagara gelehrt worden«. Sie antworteten: »Das kannst Du nicht wissen, lästere nicht gegen die Titthagara«. Da er sich nicht fügte, fand eine Kirchenver= sammlung statt, 4) und die ganze Kirchenversammlung nahm, um die Schutz-Gottheit herzuflehen, eine harte Kasteiung auf sich.<sup>4</sup>) Und sie erschien und fragte nach dem Wunsche. Man sagte ihr, sie möchte einen Titthagara fragen, ob Gotthâmâhila oder die Kirchenversammlung mit Dubbaliyå-Püsamitta an der Spitze Recht hätte. Sie sagte: 5) Thut mir den Gefallen und nehmt noch eine harte Kasteiung auf Euch um des Hin- und Rückweges willen (den ich zurückzulegen habe).<sup>5</sup>) Und sie thaten so. Darauf nach Befragung des Bhagavant kam sie zurück und sagte, dass die Kirchenversammlung im Rechte und der Andere im Irrthume sei und dass dieser die siebente Haeresie darstelle.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) s. p. 128 Note 9. <sup>2</sup>) ? upanya upanyas (von hier an in Sanskrit, während das Frühere in Prâkrit); wahrscheinlich für aupamya aupamyas, cf. (in der Paesi-Sage) die Anfänge von Paesi's Einwänden: atthi nam eså pannåo uvamå ...., »das ist ein blosses Gleichniss«. Die Schreibung ny statt my weist auf eine Aussprache ähnlich der tibetischen.

<sup>3) ?</sup> tataç câ 'nena tat-puratah sûpakrih (sic).

<sup>4)</sup> savva-sangheņa devayāe kāussaggo kao.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) mama anuggaham deha kâussaggam gaman'-âpadiyâya nimittam. Indische Studien. XVII. 9

Darauf sagte er: 1). Diese (Gottheit) ist zu unbedeutend; wie sollte sie haben hingehen können«. 1) Da er also auch da noch nicht glaubte, wurde er von der Kirchenversamm= lung ausgestossen, und er starb, ohne vorher seinen Irr= thum eingesehen und gebeichtet zu haben.

### VIII. Achtes Schisma.

Da die Erzählung vom achten Schisma weder in Ç. noch in Abh. mitgetheilt wird und auch, wie oben gezeigt worden ist, nicht dem ursprünglichen Text der Åvaçyaka= Nijj. angehört hat, so mag sie hier auch wegbleiben, um so eher als sie im Wesentlichen schon — freilich nach einer späteren Quelle — durch Prof. Weber in seiner Abhandlung über den Kupakshakauçik. p. 7 bekannt ge= macht worden ist.

## Nachwort.

Erst gegen den Schluss dieser kleinen Arbeit ist mir die oben p. 51 fg. durch Prof. Weber gegebene Aufhellung des dunklen Verhältnisses bekannt geworden, welches zwischen dem ursprünglichen und dem gegenwärtigen Åvaçyaka bestand. Es kann jetzt ohne Weiteres gesagt werden, dass die Vorlage, die ich oben p. 92-94 erschloss und zwischen die Jahre 584 und 605 nach Mabâvîra setzte, die ursprüngliche Nijjutti des Bhadrabâhu gewesen ist, welche später durch Zusatzstrophen aus der zugehörigen Cûrni, die unter Anderem die Mitberück= sichtigung des achten Schisma's enthielt, und durch einige andere Erweiterungen am Anfang und Schluss zu

Digitized by Google

130

<sup>1)</sup> esâ appiddhiyâ khâi; kâ eyâe satti gantûņam.

dem uns vorliegenden Âvaçyaka-Text angewachsen ist. Die erschlossene Abfassungszeit der obigen Âvaçy.-Nijj. des Bhadrabâhu wird dadurch bestätigt, dass Ajja-Vaira, der im VIII. Buch solch bevorzugender Erwähnung zu Theil wird, dass er kaum lange vor dem Autor gelebt haben kann, wirklich nach den übereinstimmenden Angaben der Jaina= Chronisten bis um's Jahr 584 nach Mah. gelebt hat.

Man wird auch leicht bemerken, dass in den Erzählungen vom VI. und VII. Schisma sich noch eine treuere historische Erinnerung und Bestimmtheit offenbart als bei den früheren, und zwar ist dies besonders beim VII. der Fall, wo aus dem Berichte noch erkennbar ist, wie im Grunde die Rivalität zwischen den beiden Patriarchats= Candidaten Gotthämähila und Dubbaliyâ-Püsamitta die Ursache war, warum der erstere hintangesetzte stets fort mit anderer Auffassung der Schrift und anderen Theoremen gegen den letzteren intriguirte, bis er schliesslich, trotz seiner anerkannten geistigen und namentlich dialektischen Ueberlegenheit, als Haeretiker excommunicirt wurde.

Es giebt aber, wie mir scheint, noch einen ganz andern ferner liegenden Hinweis darauf, dass Vajra und Bhadra= bâhu Zeitgenossen waren und um's Jahr 600 nach Mahâ= vîra lebten. Dies ist der Umstand, dass die historischen Erinnerungen der Digambara (d. h. der achten Haeresie, als deren Entstehungszeit oben das Jahr 609 nach Mahâ= vîra angegeben wurde) mit Bhadrabâhu anheben und — ich will hier nicht erörtern, ob in Folge von Ver= wechselung oder sonst — die Kunde von Vajra's Ver= lassen des früheren Aufenthalts wegen einer zwölfjährigen Hungersnoth von Bhadrabâhu be= richten. Ob die Digambara mit Recht den Bhadrabâhu als einen der Ihrigen reclamiren, mag noch zu untersuchen sein<sup>1</sup>); jedenfalls aber geht aus dem Obigen hervor, dass die auf jene Zeit bezüglichen Berichte der Çvetâmbara und der Digambara, obwohl sie im Einzelnen sehr divergiren, doch einander gegenseitig unterstützen.

Was nun übrigens noch diejenige eigenthümliche Discrepanz betrifft, die der Erzählung von den Schismen innewohnt, s. 16, 351<sup>n1</sup>. 356<sup>n3</sup>. 381, so vermag ich vorderhand noch nichts zur Lösung dieses Räthsels beizubringen.

Wenn man mit dem dritten Schisma, dem der Avvattiya, das von den Digambara an fünfter und letzter Stelle genannte (s. Anhang) zu vergleichen hat, so würde sich übrigens noch eine zweite Discrepanz ergeben; indessen mag der Humbug, welcher diesen beiden Schismen zu Grunde liegt (nämlich sich für Einen auszugeben, der mittlerweile gestorben, aber als Gott wieder in denselben Leib eingetreten sei), zweimal zu verschiedenen Zeiten in ähnlicher Weise vorgekommen sein.

<sup>1</sup>) die Bhadrabâhu-samhitâ wird von Bühler, Det. Report 1877, No. 649 unter die Digambara-Texte gestellt; sie wird indessen von (dem Çvetâmbara) Abhayadeva in seinem um samv. 1120 verfassten Comm. zu anga III, 10 citirt [es werden daselbst die 10 vihio des mahaggaha Sukka auf: gezählt, wozu Abh. bemerkt: etâsâm (scil. vithinâm) ca lakshanam Bhadra: bâhu-prasiddhâbhir âryâbhih kramena likhyate: bharanî-svâty-âgneyam 3 nâg': -âkhyâ 1 vithir uttare mârge etc. etc.]; eine spätere Erwähnung aus dem Comm. zum Rishimandala-sûtra giebt Prof. Jacobi Kalpas. Einl. p. 12

182



### Anhang.

Taylor Cat. Rais. (Madras 1862) III, 79: The fifth class (d. h. Secte) arose out of the alleged circumstance of a teacher, supposed to be dead, arising re-animated from the funeral pile. According to the regulations of the system, a dead body should be halted half way to the burning ground, and carefully examined as to the possession of life, or otherwise. If then re-animated, such a one would be received; but one arising re-animated from the funeral pile, must depart the country. This person did not obey the rule; but assembling some people around him, established an additional, and apparently much more lax system, termed Kashta-sangha.

Da Taylor's Catalog ziemlich selten ist, füge ich hier anhangsweise auch noch die Erzählung der andern vier Digambara-Secten bei, wie sie Taylor a. a. O. nach der Pañcamårgotpatti, einem Digambara-Text, mittheilt. »After the famine (vgl. über dieses Ereigniss oben p. 131 Schluss), the whole company returned towards the north, and, with an intervening incident by the way, in which Candragupta<sup>1</sup>) had a share, the whole of the tribe returned to Pâțaliputra in the Sâovirashțira (sic) country, before mentioned as the capital town of Candragupta. Here a discussion arose about the wearing of the white garments,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) der nach niedergelegter Regierung als Jaina-Mönch zusammen mit seinem Lebrer Bhadrabähn ausgezegen war; vgl. hierzu Merutufiga, im J. R. As. Soc. Bombay Br. IX, der also auch historische Angaben der Digambara miteinflocht; in ähnlicher Weise hat Hemacandra, womit man das Folgende vergleiche, die ganze Erzählung von dem Påtaliputra: Consil, von dem in Çvetämbara-Texten nirgends die Rede ist, aus Digambara-Werken in seine Compilation aufgenommen.

ending at length in the formal establishment of the usage as a distinct class <sup>1</sup>). Out of them proceeded a class termed Yavaniya, who were unclothed ascetics: they taught some opposite tenets, relative to prescribed fasts, and to prohibited periods of journeying<sup>2</sup>). Out of these arose a class who rejected the carrying of the peacock fan and water cup, whence they obtained the name of Nishpiñja, by which they became designated, as a third sect, or subdivision. . . . . . . About forty years later Dravida âcârya opposed Pujaya pata svâmi<sup>3</sup>), and, introducing various innovations, formed the Dravida, as a fourth subdivision. - An der soeben weggelassenen und durch Punkte markirten Stelle hat Taylor: These three (d. h. die ersten drei genannten Secten) were established in the Kali yuga year 160. This is now 2320 years ago, as shown by a cloka or poetical stanza. Ist die erste dieser beiden Angaben richtig (vgl. indessen Jacobi Kalpasûtra, Einl. p. 15 Note 1), dann rechneten offenbar die Digambara das Kali-yuga von Mahâvîra's Tode an, und das Datum 160 ist dann in interessanter Uebereinstimmung mit dem Datum 155 AMah., welches die Digambara<sup>4</sup>) dem Candragupta zutheilen; und ferner würde auch damit in Einklang stehen, dass die Çvetâmbara den Tod des Bhadrabâhu auf 170 AMah. ansetzen; ja sogar die oben nur hypothetisch erwähnte Beziehung der dritten Çvetâmbara= mit der fünften Digambara-Secte würde sich ohne



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) es versteht sich von selbst, dass bei den Digambara die Çvetâmbara als erste Secte gelten.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) vergl. Aupap. § 57 posahovavâso und disi-vvayam.

<sup>3)</sup> für Pûjya-paţţa-svâmin?, head ascetic.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) wie Prof. Jacobi Kalpasûtra Einleitung p. 7 f. gezeigt hat, in annehmbarerer Weise als die Çvetâmbara das Datum 215 AMah.

Anhang. III. Çvet.- und V. Dig.-Secte. Erklärungsmöglichkeiten. 135

Schwierigkeit als eine thatsächliche ergeben, wenn nämlich aus dem Umstand, dass bei Taylor für die fünfte Digambara-Secte kein Datum angegeben wird, entnommen werden darf, dass sie wesentlich noch derselben Zeit an= gehört, in der die vierte entstanden sein soll, d. h. etwas nach 200 AMah., ein Datum, welches dem von den Çve= tâmbara für ihre dritte Secte angesetzten (214 AMah.) sehr nahe liegt. Indessen wenn wir in dieser Weise den Ueberlieferungen der Digambara den Vorrang an Zuverlässigkeit schenken wollten, so würden wir freilich noch in schwierigere Räthsel gerathen, als in das bereits oben statuirte. Denn ausserdem, dass jene Discrepanz mit Bezug auf Rohagupta auch so stehen bliebe, würde sich der von den Digambara vorgenommenen (oben stillschwei= gend vorausgesetzten) Zurückverlegung der in Frage stehenden Ereignisse in Candragupta's Zeit sehr gewichtige Einwände entgegenstellen. Es muss indessen, ehe man da endgültig entscheiden kann, erst Genaueres über die Digambara-Texte im Allgemeinen bekannt gemacht werden, und wir geben uns der Hoffnung hin, bald Solches von Prof. Jacobi zu erfahren. Kommt Zeit, kommt Licht.

Oxford, 25. December 1883.

E. Leumann.

Digitized by Google

# Die Nirâlambopanishad, Lehre vom Absoluten. $\checkmark$

Seit Januar 1851 befinde ich mich im Besitz einer Abschrift von sechs kleinen Upanishads, nämlich der Nåråyana-, Vajrasûcî-, Garuda-, Çrîmaddatta-, Nirâlamba-, Kaivalya-Up., und des Anfangs einer siebenten, der Kâlågnirudra-Up., welche mir Freund Schiefner damals aus den betreffenden Handschriften des der Petersburger Akademie zugehörigen Asiatischen Museums, s. die Nros. 1 bis 8.42 in dem Böhtlingk'schen »Verzeichnisse der auf Indien bezüglichen Handschriften und Holzdrücke« des As. Mus., gefertigt hat. Ich habe davon bisher nur für meine Abhandlung über die Vajrasûcî des Açvaghosha (1859), s. daselbst p. 207, Gebrauch machen können. Der Zustand des Textes ist ein so corrupter, dass ohne weitere Beihülfe eine Herstellung desselben nicht gut thunlich war. Im Sommer v. J. nun erhielt ich von Freund Rost einige Blätter moderner Abschriften, die sich in A. C. Burnell's Nachlass gefunden hatten; darunter sind denn auch einige Upanishad, nämlich die Tripuropanishad, Bhâvanop., Varnop. (!) und die Nirâlambop. Zwar ist auch in diesen Abschriften der Text sehr incorrect überliefert; indessen, die beiden Mss. der Nirålambop., S (Schiefner) und B (Burnell), ergänzen sich gegenseitig doch in so weit, dass ich an die Verwerthung derselben gehen konnte, zu-

Digitized by Google

mal dazu ja auch noch die in meinen Vorles. über ind. Lit.-G.<sup>3</sup> 179 n. 180 augeführten beiden Hülfsmittel hinzutreten, die Angaben nämlich in Taylor's (= T) Catalogue of Or. Mss. of the College Fort St. George 2, 462 (Madras 1860) und in Râjendra Lâla Mitra's (= R) Notices of Sanskrit Mss. 2, 95 (Calc. 1872). Ja, es entsteht gerade hierdurch sogar eine Art embarras de richesse. In beiden Fällen nämlich liegen bei voll ersichtlicher Identität des Textes doch in der Behandlung desselben so erhebliche Differenzen vor, dass man geradezu von anderen Recensionen sprechen könnte, wie denn ja auch zwischen S und B selbst schon mehrere bedeutende Abweichungen zu constatiren sind. - Im Ganzen scheint mir der Text von B der älteste zu sein, daher ich ihn auch im Folgenden zu Grunde gelegt habe; freilich nicht, ohne hie und da (s. § 2. 6. 7. 10-12. 16. 26. 27. 29) zu S greifen zu müssen.

Den Inhalt der Nirâlambop. bildet eine aus Fragen und Antworten bestehende, katechetische Aufzählung von 29 Punkten der philosophischen Doctrin, speciell der Ve= dânta-Lehre, und zwar mit einem wesentlich ethisch-prak= tischen Zuge<sup>1</sup>). Es sind dabei auch einige der Vedânta= Lehre eigentlich fremde, resp. der Sâmkhya- und der Yoga= Lehre entlehnte termini (s. § 2. 3 und 5) mit aufgenommen, die in den Antworten freilich durchaus vedântisch erklärt werden. Sollte hierin etwa ein alterthümliches Moment liegen? Für eine gewisse Alterthümlichkeit nämlich lassen sich allerhand äussere und innere Momente anführen. So zunächst der Umstand, dass in B wenigstens der Text

Digitized by Google

<sup>1)</sup> zum wenigsten nicht so rein speculativ, wie dies bei der Aufzählung der 25 tattva der Sämkhya-Lehre der Fall ist, s. diese Stud. 9, 17.

durch bhadram ka° d. i. bh. karnebhih eingeleitet, und durch saha°, d. i. saha nâv avatu, und çântih 3 geschlossen wird, welche Eingangs- und Schlussformeln speciell den Upanishad des Taitt. Årany. zugehören (in B findet sich saha nåv.. übrigens auch am Schluss der varnopanishad). Sodann der gänzliche Mangel einer Verherrlichung des om sowohl wie jedweder sectarischen Beziehungen; als drittes Glied der Göttertrias erscheint resp. neben Brahman und Vishnu nicht Çiva, sondern Rudra<sup>1</sup>), s. § 6. 7. 12. Ferner die Verwendung des Wortes apas als Themaform in § 2, der vedische samdhi in: se 'ndrah in § 7, so wie das vedi= sche Citat ibid. Auch das çabalam brahma in § 2, âsuram äussere Askese § 12, çamana als Name des Yama in § 7 sind jedenfalls bemerkenswerth. Eigenthümlich ist resp. auch abhileçam § 5, drigdriçyaprakâra § 13, sâkshinam als Nom. neutr. § 22, kriyamânais § 9 als Deponens (!? s. ad l.). Die Construction ist mehrfach recht mangelhaft, fast an sûtra-Styl anstreifend, und bedarf allerhand Nachhülfe durch Einschübe. In § 12 ist der Text schwer verderbt; cf. auch **§ 8. 13. 24.** 

Der Inhalt, resp. die Form der Darstellung, steht in naher Beziehung zur Sarvasårop., diese Stud. 2, 301; cf. auch die Prânâgnihotropanishad in der Ausgabe der kleinen Upan.<sup>2</sup>) in der Bibl. Ind. p. 268. Einzelne der Fragen und Antworten erinnern zugleich an die Pracnottararatnamâlâ, s. Monatsberichte der Berl. Akad. 1868, p. 92 fg. Ind. Streifen 1, 210 fg. — Eine der ältesten Formen dieser Art der Darstellung ist wohl die im Ålavakasutta, Suttanipâta by Sir M. Coomâra Swâmy p. 48 (London 1874).



<sup>1)</sup> in S freilich ist Civa genannt.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) von dieser Ausgabe ist seit 10 Jahren kein neues Heft erschienen.

Der Text beginnt in BS, nach den einleitenden Worten resp. Formeln<sup>1</sup>), mit drei Versen, die in R fehlen, und von denen auch T nichts erwähnt.

namah çivâya gurave sac-cid-ânandamûrtaye |

nishprapañcâya çântâya nirâlambâya tejase || 1 ||

Heil dem gütigen Lehrer, dem in Sein, Denken und Wonne verkörperten, unentfalteten<sup>2</sup>), heiligen, absoluten Licht.

Die Worte çivâya gurave können allerdings wohl einen sectarischen Nebensinn haben, und man möchte daher meinen, dass dieser Vers, wie die beiden folgenden, zumal sie ja eben in R(T) fehlen, nicht ursprünglich zum Texte gehören und erst hinzugefügt sind, um für den Namen der Upanishad auch im Texte derselben einen directen Anhalt zu haben. — nirâlamba, eig. sich an Nichts lehnend, keine Stütze habend, unabhängig, absolut.

nirâlambam samâçritya sâlambam vijahâti yah |

sa samnyâsî ca yogî ca kaivalyam padam açnute || 2 ||

Wer dem Absoluten sich zuwendet, das Abhängige (eig. noch einer Stütze Bedürfende) bei Seite lässt, der, Samnyâsin sowohl als Yogin, erlangt die höchste Glück= seligkeit.

samnyâsin betont die Weltentsagung, das Aufgeben aller weltlichen Beziehung, yogin dagegen die Versenkung in die Meditation, das Aufgehen darin; — statt kaivalyam padam erwartet man kaivalyapadam, da k<sup>o</sup>lya sonst nur Substantiv ist; ob etwa kaivalyam param zu lesen?

ì

Digitized by Google -

<sup>1)</sup> nirâlambopanishatprårambhah, bhadram ka° in B, çrígaņeçâya namah, om çâmtih in S.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) s. diese Stud. 9, 151<sup>n</sup>.

eshâm ajnânijîvânâm samastarishtaçântaye | yad-yad boddhavyam akhilam samâçañkya bravîmy atah || s ||

ajnâna<sup>o</sup> S, — samastânishta<sup>o</sup> S, — <sup>o</sup>çamkyam S.

Was irgend für diese unkundigen Lebendigen, zur Sänftigung alles Unheils, zu wissen ist, das Alles sage ich fortab, indem ich (es genau) erwäge.

anishta in S scheint mir eine Glosse zu risbta zu sein.

Nunmehr erst folgen in BS die 29 Fragen, und zwar geht ihnen in B noch die Angabe: çrî Dakshinâmûrtir uvâca vorher, die in S fehlt, und in R durch: Bharadvâja uvâca vertreten ist, daher es denn auch am Schluss da= selbst heisst: Bharadvâjaprishtânâm atat (e°) trinçatpraç= nânâm uttaravarnanam, während in B des Dakshinâmûrti nicht weiter gedacht wird. Beide Angaben sind natür= lich secundär; es erscheint aber die in R doch noch als älter, als die in B, welche dem eventualiter schon in v. 1 bei çivâya gurave, s. soeben, beabsichtigten sectarischen Be= zuge einen directen Ausdruck giebt (s. bei 6. 7. 12).

1. kim brahma?, — 2. kim çabalam<sup>1</sup>) brahma?, — 3. kâ prakritih?, — 4. kah paramâtmâ?, — 5. ka îçvarah?, — 6. ko jîvah?, — 7. ke brahmâdyâh?, — 8. kâ jâtih?, — 9. kim karma?, — 10. kim akarma?, — 11. kim tapah?, — 12. kim âsuram?, — 13. kim jnânam?, — 14. kim ajnâ= nam?, — 15. kah samsârah?, — 16. ko bandhah?, — 17. ko mokshah?, — 18. kim sukham?, — 19. kim duhkham?, — 20. kah svargah?, — 21. ko narakah?, — 22. kim param padam<sup>2</sup>)?, — 23. ka upâsyah?, — 24. ko vidvân?, — 25. ko mûdhah?, — 26. kah samnyâsî?, — 27. kim grâhyam?, — 28. kim

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) sakalam R, irrig. <sup>2</sup>) paramapadam R.

<sup>3)</sup> samâdhih R, irrig.

Einl.; Gesammtaufführung der 29 Fragen. Differenzen dabei in BSRT. 141

Hiervon ist 19 in B ausgelassen, findet sich aber bei den Antworten richtig vor. — 3-6 sind in S umgestellt, er= scheinen in der Reihenfolge 5.6.3.4. — Ebenso in R, wo auch 10 vor 9 steht und am Schluss noch eine soste Frage hinzutritt: so. ko bråhmanah. Es ist jedoch zu bemerken, dass diese ganze Aufzählung in R nicht direct als dem Text selbst angehörig erscheint, sondern, mit der Bezeichnung: visha= yah (Inhalt) versehen, vielmehr hinter dem Texte steht, somit wohl als Angabe Råj. L. M.'s selbst, resp. seines Epitomators, aufzufassen ist, so dass hiernach wohl dieser ganze Abschnitt in seinem Texte selbst fehlt?

In T sind überhaupt nur diese Fragen mitgetheilt; 2 ist dabei ausgelassen, — die Fragen 3—6 stehen auch da wie in SR in der Reihenfolge 5. 6. 3. 4, — bei 7 ist die Antwort in den Text aufgenommen, und zwar in ziemlich verwirrter Weise, s. im Verlauf, — es folgen dann die Fragen 8—10. 13. 18—21. 16. 17. 23—25. 12. 27. 28. 26. Es fehlen somit die Fragen 14. 15. 22. 29; dagegen ist zwischen 28 und 24 die Frage eingeschoben: who is disciple (çishya)? Bei der eigentbümlichen Weise, wie T gearbeitet ist, lässt sich nun leider nicht mit Sicherheit sagen, ob es sich hier blos um irrige Wiedergabe der factischen Darstellung der dortigen Handschrift handelt oder ob wirkliche Verschiedenheit des Textes derselben vorliegt. Bis auf Weiteres ist zunächst wohl Letzteres anzunehmen.

Nach der Gesammtaufführung der Fragen werden dieselben in BS nunmehr je einzeln vorgeführt, und es schliesst sich daran je die betreffende Antwort. Bei der Aufführung der Fragen werden dieselben bald durch: iti, iti ca geschlossen, bald nicht; auch das einleitende Interrogativum steht bald da, bald fehlt es. — In R ist die Markirung der Fragen und Antworten eine sehr eingehende, wie folgt: 1. praçnaḥ, kim brahme 'ti, brahmo 'vâca, uttaram: acin= tyo', — ebenso: 2. praçnaḥ, kim sakalam brahma 2 uttaram: avya', — und so noch am Schluss: 30. praçnaḥ, ko brâhmaṇaḥ? so uttaram: brahmavit sa eva brâhmaṇaḥ. Davon, dass die Ant= worten (auf die Fragen des Dakshiṇâmûrti, resp. Bharadvâja) in den Mund des Brahman gelegt werden, haben BS nichts.

 kim brahme? 'ti; akhilopâdhivinirmuktam anâdy= antam çuddham çântam nirgunam niravayavam nityânan= dam akhandaikarasam advitîyam caitanyam brahma.

acintyopâdhi<sup>°</sup> R (irrig), ---

brahman (neutr.) ist die von allen Substraten (Attributen) freie, Anfangs- und End-lose, reine, heilige, Eigenschafts-lose, Glied-lose, ewig selige, ungetheilt-einheitliche, zweitlose Intelligenz.

çuddham, rein, steht hier wohl dem çabalam im folgenden § gegenüber, s. im Verlauf.

2. kim çabalam brahme? 'ti; avyaktân mahad--ahamkâra-prithivy-âpas-tejo-vâyv-âkâçâtmakatvena brihadrûpenâ "ndakoçena karmajnânârtharûpatayâ bhâsamânam sakalaçaktyupabrinhitam çabalam brahma.

çavalam S, sakalam R, — avyaktâtma ma° R, avyaktân ma° BS, mahadădyâham° S, — °kâra aus RS, B hat °kârah |, — prithv B, prithivy RS, — âpas BS, ap R, — °kâçâtmakam | tena R, — koshena R, — çava: lam S, sakalam R.

Bunt ist das brahman, welches, aus dem Unentfalteten heraus, — durch die Stufen: Intellect (mahat), Ichgefühl, Erde, Wasser, Licht, Luft, Aether, — mittelst der erhabengestaltigen (Welt)-Eihülle, — zum Zwecke von Werk und Wissen gestaltet erscheint, (und) mit allen Kräften ausgestattet ist.

Darstellung und Construction sind hier ziemlich mangels

haft. Zu dem Ablativ avyâktât (die Lesart in R avyaktâtma ist zweifellos irrig) fehlt ein Verbum, von dem es abhängig wäre; — mahat ist wesentlich ein Sâmkhya-Terminus (s. jedoch Brahma-Sûtra 1, 4, 7. p. 354); es sollten somit hier eigentlich doch auch noch die fünf tanmâtra genannt werden! — auch sollten die fünf Elemente jedenfalls in umgekehrter Ordnung aufgezählt sein! — die drei Instrumentale °katvena, °koçena, °rûpatayâ sind coordinirt und gehören zu bhâsamânam (oder âbhâs°?); die beiden ersten wollen aber zu dessen Bedeutung: leuchten nicht recht passen; ich habe daher: erscheinen dafür gesetzt.

Gemeint ist das in der Welt zu bunter Erschei= nung kommende brahman. Und der Name çabalam ist wohl in directe Verbindung zu bringen mit der schon im Pañcavinçabrâhm. und bei Lâțy. vorliegenden Wunderkuh<sup>1</sup>) çabalî, unter welcher, s. diese Stud. 5, 448 fg., die bunte Naturkraft, resp. die allen den mannichfachen Erscheinungen der Welt zu Grunde liegende Urmaterie zu verstehen ist. -- Çamkarânanda zu Kaush. Up. 1, 6 (Cowell p. 149) erklärt bhây ai ibid. zunächst durch: svayamprakâçâd brahmanah, sfrom the (self-manifesting) light of Brahman«, und bemerkt dann dazu, dass: na kevalam jadam upå= dånakåranam (die groben, materiellen Ursachen) kim tu svayamprakâçam brahma »çabalam« iti. Es ist resp. unter çabala das sagunam, gegenüber dem nirgunam (brahma), zu verstehen, »the supreme Being, when he (!?) first unites himself (!) with Ignorance to produce the creation«

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) vgl. schon Ŗik 7, 87, 4 im Liede des Vasishtha: trih sapta nâmâ 'ghnyâ bibharti, ferner die enî Rik 10, 12, 3, die priçni und avî der Ath.-S., und die ajâ des Taitt. År. (Brahma-S. 1, 4, 8. p. 855) am oben angef. O. dies. Stud. so wie ibid. 9, 100, an welcher letztern Stelle ich auch bereits den gèus urvan des Avesta herangezogen habe.

(Cowell). »Prajapati is his first manifestation after that union«, sat-çabdavâcyâd ajnânaçabalât prathamam ut= pannam (Comm. zur Maitrây. Up.). - Statt ajnâna çabalam finden wir resp. geradezu auch: avidyå<sup>1</sup>)çabalam, s. Ânandavana im Comm. zu Uttararâmatâp. 2, s: sachabda= våcyam avidyåçavalam brahma (in meiner Abh. über Râmatâp. p. 335). Zu erwähnen ist schliesslich noch die Angabe Nîlakantha's in Aufrecht's Catalogus p. 300\* über die fünf rûpa des paramâtman, nämlich: 1. çuddha (s. oben § 1), 2. çabala, 3. virâj, 4. vishnu, 5. devatâ (sic!). - Bei Çamkara findet sich der Ausdruck: çabalam brahma im Comm. zum brahmasûtra, wie es scheint<sup>2</sup>), nicht vor. Ich möchte aber, im Hinblick auf die cabali im Pañc. Lâty., daraus nicht direct schliessen, dass er deshalb ihm posterior sei. Er könnte sehr wohl auch älter sein, nämlich etwa einer anderen Vedânta-Schule, als der durch Camkara vertretenen, angehören. Es kommt dazu, dass Camkara selbst in seinem Comm. zur Chândogyop. 8 (10), 13 (p. 622) zu dem Gebet: ȍyâmâ(c) chavalam prapadye, çavalâ(c) chyâmam prapadye« çyâma durch: hârdam brahma, çavalam durch: brahmalokam (ara-nyâ-"dyanekakâmamicratvât, s. d. St. 1, 270), resp.: prakritisvarûpam âtmânam, und çabalât durch: brahmalokân nâmarûpavyâkaranât erklärt! Und zwar scheint cyâma daselbst das noch dunkle, unenthüllte, cabala wie hier das bunte, zur Erscheinung gekommene brahman zu bedeuten. Ich habe im Uebrigen schon in diesen Stud. 2, 296 bemerkt, dass wir in dieser Verwendung der beiden

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) zu avidyä als der sich noch nicht erkannt habenden prakriti, Ursubstanz, s. diese Stud. 3, 132; zu der Bedeutung: empirisches Wissen s. Deussen, System des Vedänta p. 57—60. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) s. am Schluss die Bemm. von Deussen.

Wörter wohl nur eine allegorische Einkleidung des Volksglaubens betreffs der beiden Todtenhunde<sup>1</sup>) çyâma und çabala zu erkennen haben. Immerhin aber steht dieselbe zu der hiesigen Verwendung des Wortes çabala in entschiedener Analogie.

3<sup>2</sup>). kâ prakritiḥ? brahmaṇaḥ sakâçân nânâvidha= jagadvicitranirmâṇasamarthâ buddhirûpâ brahmaçaktir eva prakritiḥ.

sâmarthya<sup>o</sup> S.

prakriti ist nur die Intellect-gestaltige Kraft des brahman (neutr.), welche aus dem brahman heraus die mannichfaltige Welt in bunter Weise zu bilden fähig ist.

Dies ist eine vedântische Erklärung für einen der Sâmkhya= Lehre angehörigen terminus technicus. — vicitra fasse ich als Adverbium, da nirmâna als nomen actionis abstracte Bedeutung hat; »buntes Bilden« passt nicht recht.

4. kah paramâtmâ?; dehâd dehaparataratvâd brahmai 'va paramâtmâ.

dehædeh(a)paratvâd S (das Fehlen des a ist wohl nur Schreibfehler? oder liest S etwa dehâdeh?).

»Höchste Seele« heisst das brahman selbst, da es über alle Leiblichkeit erhaben ist.

5. ka îçvara? iti; etair lakshanair brahmai 'va svaprakritiçaktyâ 'bhileçam âçritya lokân srishtvâ 'ntaryâmitvena praviçya brahmâdînâm buddhyâdiniyantritvâd îçvarah.

etallakshaqam S, — srishtvâ amtar<sup>o</sup> B, — budhyâdi B, buddhyâdîmdriya S.

Digitized by Google

<sup>9</sup>) die Ausztige und der Text reichen in R nur bis hierher. Indische Studien. XVII. 10

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) yamaçvau Kâth. 37, 14 (ahaç ca râtrî ca). Ts. 5, 7, 19, 1. — Was unter dem sâmasavalam im Hâla v. 185 (188) eigentlich gemeint ist, steht noch dahin.

Herr heisst das mit diesen (den in 1-4 aufgeführten) Kennzeichen (versehene) brahman selbst, wenn es mittelst seiner Urstoffkraft sich in Zerstückelung (?) begiebt, Welten schafft, als innerer Lenker in sie eingeht, und von Brahman (masc.) abwärts die Intellecte u. s. w. regiert.

Es frägt sich zunächst, ob die Stellung dieses und des folgenden §, mit B, hier, oder, wie dies in SRT vorliegt, vor 3. 4, die richtige ist? Die Lesart von B: etair lakshanair weist auf eine plurale Mehrzahl von lakshana hin, wo dann also die vier §§ 1-4 als dieselben enthaltend anzusehen sind, was sich ja auch durch den Charakter der betreffenden Antworten durchaus rechtfertigen lässt; freilich fehlt zu etair lakshanair ein upetam oder etwas derartiges. Für die Lesart (S) etallakshanam dagegen genügt die Beziehung auf die beiden §§ 1.2, und ist das Vorhergehen der §§ 3. 4 dánn für § 5 nicht erforderlich. — Ich meine, dass die Reihenfolge in B, die ich hier beobachte, auch wirklich die richtige ist. Man hat só Alles was sich auf das brahman der esoterischen Lehre (parå vidyå) bezieht, zu= sammen, während bei der Reihenfolge 1. 2. 5. 6. 3. 4 die auf dasselbe bezüglichen Angaben durch 5.6 von einander getrennt werden. Auch scheint mir 7 unmittelbar auf 6 folgen zu müssen, da es eine Art Erklärung dazu enthält. - Ein sehr schwieriges Wort ist abhile cam, und die obige Erklärung rein conjecturell; sollte etwa: abhilâsham âçritya zu lesen sein: »wenn es in Verlangen geräth«? cf. die vielen Stellen: so 'kâmayata ..., sowie den kâma Rik 10, 129, 4; oder ist etwa: »Verfärbung« zu über= setzen (cf. das çabalam), resp. ein Zusammenhang mit der leçyâ-Theorie der Jaina, s. Leumann Aupap. Gl. p. 149, anzunehmen? — Zu îçvara, Herr, Gott, als dem persön-

Digitized by Google

#### 5. îçvara, — 6. jîva, — 7. brahmâdyâh.

lich gedachten brahman (neutr.) s. P. Deussen das System des Vedånta p. 68. 127. 292 fg. Er gehört der exoteris schen Form des Systems (aparå vidyå), resp. eigentlich wohl der yoga-Lehre, an; wie er hier neben dem paras måtman (§ 4) erscheint, mit dem er doch von vedåntischem Standpunkt aus identisch ist, so stehen Beide darin auch sonst promisine neben einander.

6. ko jîva? iti ca; brahma-vishņu-rudre-'ndrådînâm dvârâ so 'ham ity adhyâsavaçât sthûlo jîvaḥ; svayam eko 'pi, dehânâm bhedavaçâd ançâ bahavo jîvâḥ.

ca fehlt S, — vishņu-viçveçe-'ndrâdînâm S, — dvârâ fehlt B, so fehlt S, — âvyâsa S, — so 'yam S, — dehâham S, — vaçât anço bahujîvâh B.

Der materielle Lebendige (individuelle Lebensgeist) (beruht) auf der durch (die Namen) Brahman (masc.), Vishņu, Rudra, Indra u. s. w. (bedingten) Uebertragung: dér bin ich. — Obschon selbst nur Einer, besteht er doch kraft der Trennung der Leiber als Theile, resp. als die vielen Lebendigen.

Die Construction hat auch hier vielfache Mängel, wie die in Klammern gesetzten nothwendigen Ergänzungen bezeugen. Den Text habe ich eklektisch, bald aus B, bald aus S, herstellen müssen. — Alterthümlich ist die Bezeichnung Çiva's durch rudra; viçveça in S ist selbstverständlich eine secundäre, sectarische Lesart; — adhyâsa, (falsche) Uebertragung, Deussen p. 528; — sthûla, grob, materiell, für die Sinne wahrnehmbar; jîva, das Lebensprincip, die individuelle Seele (Pet. W.).

7. ke brahmâdyâ? iti; sa brahmâ, sa vishnuh, sa rudrah, sa çamanah, se 'ndrah, sa Manuh, sa prânah, sa sûryah, sa candrah, sa surâh, so 'py asurâh, sa piçâcâh, sa manushyâh, sa striyah, sa paçvâdayah, sa sthâvaram, 10\*

147

sa brâhmaņâdayaḥ, sa eva sarvam idam brahma, ne 'ha nânâ 'sti kimcana.

sa brahmă vishņuh B, — sa brahma, çivah, se 'ndrah, so 'ksharah, sa vishņuh, sa rudrah, sa Manuh, sa sûryah, sa candrah, sa surâh, sa piçâ: câh, sa jîvâh, sa striyah, sa brâhmaņâdayah, sa eva sarvam i° S, — sa eva aus S, fehlt B.

Er (der Lebensgeist) ist Brahman (masc.!), Vishnu, Rudra, Çamana, Indra, Manu, der Odem, Sonne, Mond, die Götter (sura), auch die asura, die piçâca, die Men= schen, die Frauen, die (zahmen und wilden) Thiere etc., das Unbewegliche (Pflanzenwelt etc.), die Brâhmana etc. Er ist alles dieses brahman (neutr.). Nicht giebt's hier irgend etwas (von ihm) Verschiedenes.

Auch hier ist B unbedingt besser, in S speciell mit çivah wieder wie in §6 einen sectarischen Einschub bezweckt. Auch tritt für B das Zeugniss von T ein, wo freilich, sonderbar genug, die einzelnen Theile der hier gegebenen Antwort je als einzelne Fragen in gleicher Reihe mit den übrigen Fragen (!) aufgeführt werden, wie folgt: »who is Brahma? who is Vishnu? who is Rudra? who is Indra? who is Samana? wo is the sun? who is the moon? who are Suras? who are Asuras? who are infernal beings (pisachis)? who are men? who are women? what are the animals etc.? what is an immoveable thing? who are Brahmins etc.?« - Camana als Name Yama's ist im Pet. W. durch die Wörterbücher reichlich, sonst aber nur durch zwei Stellen, bezeugt. - Der påda am Schlusse ist aus Catap. 14, 7, 2, 11 (Brih. År. 4, 4, 19). Kathopanishad 4, 11 entlehnt.

 8. kâ jâtiḥ? carma-rakta-mânsa-majjâ-'sthîni jarâ= -maranâdi sthûlaçarîrasya, na câ "tmano jâti vyavahâro (sic!) parikalpitaḥ.

148



7. brahmådyåh, — 8. jäti, — 9. karman, — 10. akarman. 149

jâtir iti S, — °rakta-vaçâ-mâńsa-majjâ-'sthînî 'ty-antâni (oder uktâni? unklar) ca na jâtir âtmano jâtivyavahâro 'pi kalpitah S, — °ro pa° (B) könnte eigentlich nur °ro 'pa° sein; aber die Negation steht schon vorher.

(Geburt bedingt) Haut, Blut, Fleisch, Mark, Knochen, Alter, Tod u. s. w. (nur) für den materiellen Leib. Für die Seele wird Geburtswechsel (eig. Geburtsverfahren) nicht angenommen.

Der Text ist hier verderbt; es ist resp. jedenfalls wohl <sup>°</sup>hârah zu lesen. Mit S weiss ich gar nichts anzufangen <sup>1</sup>).

9. kim karme? 'ti ca; indriyaih kriyamânair nâ 'ham karomî 'ty adhyâtma-nishthatayâ kritam karmai 'va karma.

ca fehlt S, — <sup>o</sup>shtatayâ B, — krita ka<sup>o</sup> B, tat tat ka<sup>o</sup> S.

Nur das Werk ist Werk, welches gethan wird, indem man, fest im Gedanken an den åtman stehend, denkt: >mittelst der handelnden Sinneswerkzeuge handle ich nicht«.

kriyamâṇaiḥ als Deponens zu fassen, ist sehr hart, und doch unumgänglich, wenn man nicht etwa: kriyamâṇe corrigiren darf; — auch die Composition des Adverbiums adhyâtmam mit nishtha ist bemerkenswerth.

10. kim akarme? 'ti ca; kartritvabhoktritvâdyaham= kâratayâ bamdharûpajanmâdikâranam nityanaimittikayâgâdi= vratatapodâneshu phalânusamdhânam yat tad akarma.

bhoktritva fehlt in B, ist ans S genommen; — bamdhasvarûpam ja<sup>o</sup> S. Unrichtiges Werk (improper action T) ist die An= wendung (des Begriffes) des Lohnes auf Gelübde, wie stetige oder gelegenheitliche Opfer u. dgl., auf Askese, auf (fromme) Schenkungen, welche (nur) die Ursache ist für die Gebundenheits-Formen (s. § 15. 16): Geburt etc., auf Grund des Ichgefühls als Handelnder, Geniessender etc.

1) T übersetst hier jäti durch: caste!

bamdhasvarûpam würde als Adjectiv zu akarma zu ziehen sein; — statt °dâneshu erwartet man eigentlich: °dânânâm. — Dieser § tritt somit sehr entschieden gegen die >guten Werke« auf; nur der Glaube, wie wir sagen würden, resp. nur die Vertiefung in das brahman, führt zur Erlösung.

11. kim tapa? iti ca; brahmai 'va satyam jagan mithye 'ty aparokshajnânâgninâ brahmâdyaiçvaryopapannam samkalpajam samtâparûpam tapah.

mithyâ ity B, — °jnânât kshîņa brahmâdysiçcaryiçâsamkalpavîjam samtâpas tapah S.

tapas heisst die aus dem Willen entstehende (innere) Gluth (Inbrunst), welche, durch das Feuer der transcendenten Einsicht: »das brahman allein ist das Wahre, die Welt ist falsch (nur ein Trugbild)«, mit der Gott-Herrlichkeit<sup>1</sup>) von Brahman (masc.?) u. s.w. ausgestattet ist.

tapas wird somit hier rein als ein innerlicher Vorgang erklärt, die äussere Askese folgt in § 12. — jnånåt kshîna in S ist wohl ein Irrthum; die dortige Lesart besagt im Uebrigen wohl: t. ist die Gluth, welche der Samen ist für den Entschluss, mittelst des Feuers der tr. E.: »das br....«, die Gott-Herrlichkeit des Brahman etc. zu erlangen.

12. kim âsuram? iti ca; brahma-vishņu-rudre-'ndrâ= dînâm aiçvaryakâmanayâ niraçanâ-'gnishṭomâ-'gnihotrâdi= satkarmâtmânam samtâpam nâ caritam (!) atyugram râga= dveshâhamkârahinsâdambhâdy-apekshitam tapa âsuram.

kim und ca fehlen S, — brahma bis caritam fehlt S, — nirasanâ B, — atyugra S, — °hamkâropetahinsâdambayuktam tapa S, — dambhâ B.

âsuram heisst das sehr gewaltige tapas, welches, (bedingt) durch das Verlangen nach der Gottherrlichkeit von

150

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) wohl den acht übernatürlichen Kräften (§ 16) etc., s. Deussen p. 479 fg.

Brahman (masc.), Vishņu, Rudra, Indra u. s. w., mittelst der aus den guten Werken: Fasten, agnishtoma, agnis hotra u. s. w. bestehenden Askese geübt wird, und mit Leidenschaft, Hass, Egoismus, Schadensucht, Heuchelei u. s. w. in rücksichtlicher Beziehung steht.

Hier ist der Text in B ganz unklar. In dem ersten, in S fehlenden Absatz nämlich, der ja zum Theil nur wie eine Wiederholung aus § 11 aussieht, fehlt es theils an einem den Accus. samtåpam regierenden Worte, theils ist mit nå caritam nichts zu machen. Man könnte ja etwa vinâ caritam lesen wollen, aber dies passt nicht zum Sinn. Denn offenbar handelt es sich hier, im Gegensatz zu § 11, um die äusseren asketischen Uebungen sowohl wie den opfermässigen Gottesdienst (die Reihenfolge agnishtoma, agnihotra ist hierbei sehr auffällig!). Ich habe übersetzt, als ob: °tmanå samtåpenå "caritam dastünde. - Die scharfe Polemik gegen alles dies äusserliche tapas, als mit Leidenschaft etc. in rücksichtlicher Beziehung stehend, und die Bezeichnung desselben geradezu als dämonisch, âsuram, ist in hohem Grade auffällig. (Im geraden Gegensatz hierzu heisst es z. B. Chândogyop. 10, 8, 5 p. 585 ed. Roer: tasmâd apy adye 'hâ 'dadânam açraddadhânam ayajamânam âhur: âsuro vate 'ti.)

13. kim jnânam? iti ca; ekâdaçendriyanigraha-sad= gurûpâsana-çravana-manana-nididhyâsanâdisâdhanena drig= driçyaprakâram sarvam nirasya »sarvântarastham carâcarâ= dipadârtheshu caitanyam vinâ na kimcid astî« 'ti sâkshât= kârânubhavo jnânam.

kim und ca fehlen S, — °driy(a)grähena S (a fehlt durch Schreib: fehler), — °påsanayä S, — °dhyäsana S (ådisädhanena fehlt), — drikdriçya B, — sarvämtirasthadyata(ghata!) patädivikärapadärtheshu S, — bhava: jnåna(!) jnånam S.

#### Die Nirålambopanishad, Lehre vom Absoluten.

Kenntniss heisst die Gewinnung der Klarheit darüber, dass ausser dem im Innern von Allem befindlichen, im Beweglichen und Unbeweglichen und allen sonstigen Gegenständen (wohnenden) Geistigen nichts weiter ist. (Dieselbe wird erlangt) wenn man vermittelst der Niederhaltung der elf Sinne<sup>1</sup>), mittelst (ehrerbietigen) Anschlusses an einen guten Lehrer, und mittelst Hören, Sinnen, Nachdenken und sonstiger dgl. Hülfsmittel, alle Vorgänge, die sich auf Schauen und Schaubares (Subject u. Object) beziehen (d. i. alle sinnlichen Wahrnehmungen, für sich) beseitigt hat.

Wenn <sup>o</sup>padârtheshu zu asti gehört, so sollte es hinter caitanyam stehen; gehört es dagegen auch noch zu cait<sup>o</sup>, so fehlt ein den Locativ regierendes Adjectivum. — Der Text ist hier überhaupt wieder sehr unsicher, s. die Varianten in S.

14. kim ajnânam? iti ca; rajjusarpajnânam ivâ 'dvitîye sarvânusyûte brahmani deva-tiryan-nara-strî-purusha--varnâ-"çrama-jagat-sthâvara-jangama-bandha-mokshâdi nânâtvakalpanâjnânam ajnânam.

kim, ca fehlen S, — °syûte sarvamaye bra° S, — tiryak B, — jagat bis °gama fehlt S.

Nichtwissen ist die dem Halten des Strickes für eine Schlange<sup>2</sup>) vergleichbare Annahme einer Vielheit von: Gott, Thier, Mensch, Weib, Mann, Kaste, Lebensstadium, Welt, Festes, Bewegliches, Gebundenheit, Erlösung u. s. w. in dem zweitlosen, dem All eingewobenen brahman.

15. samsåra? iti ca; anådy-avidyåvåsanayå »jåto 'ham, mrito 'ham« ity-ådishadbhåvavikårah samsårah.

ca fehlt S, — shadbhâvikârah S (wohl nur Schreibfehler).



<sup>1) 5</sup> buddhindriya, 5 karmendriya und manas.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. Vedântasâra § 84 in Böhtlingk's S. Chrest.<sup>2</sup> p. 258 »die Unterschiebung einer Schlange an die Stelle eines Stricks, der keine Schlange ist«; ibid. § 70; s. Deussen p. 290 Anm.

18. jnånam, - 14. ajnånam, - 15. samsåra, - 16. bandha. 153

samsåra (Kreislauf des Lebens) heissen die durch die ewigen Vorstellungen der Unwissenheit (bedingten) sechs Zustands-Variationen: Leben, Tod etc.

Die Sechszahl der bhâvavikâra: jâyate 'sti vipariņamate vardhate 'pakshîyate vinaçyati geht nach Nir. 1, 2 auf Vârshyâyani (bhagavân V. heisst er in der Citirung dieser Stelle im Mahâbhâshya 1, 8, 1 ed. Kielhorn p. 258) zurück. — Andere 6 bhâva s. im Pet. W.

16. bamdha? iti ca; 1. pitrimâtrisahodaradârâpatya= -grihâ-"râmakshetrâdisamsârâvaranâdisamkalpo bandhah;
2. varnâçramadharmakarmasamkalpo bandhah;
3. kâmâdisamkalpo bandhaḥ; — 4. kartritvâdyahamkâra= samkalpo bandhaḥ; — 5. âjnâbhayasamçayâtmagunasam= kalpo bandhaḥ; — 6. devamanushyâdyupâsanakâmasam= kalpo bandhaḥ; — 7. yajnavratatapodânavidhividhânasam= kalpo bandhaḥ; — 8. yamâdyashtângayogasamkalpo ban= dhaḥ; — 9. aņimâdyashtaiçvaryasamkalpo bandhaḥ; —
10. mokshopekshitasamkalpo bandhaḥ.

ko bandha iti S, — 1. sahodarâpatya S; grahârâma B, °râvatara: pâdi B, râvaraņ(a) S (a fehlt durch Schreibfehler), — 2. fehlt in S ganz, — 3. kâmâdisamkalpa (statt °lpo bandhaḥ) S, — 5. °yâtmaguņāḥ B; lajjā: bhavaguņasamçayâdisamkalpá S (ba° fehlt), — 6. °shyâdirûpanânâkarma (nichts weiter) S, — 7. °vratadânanânâkarmasamka° (nichts weiter) S, — 8. yogǎbhyâsasamka° S (wie eben), — 9. °ryâdisiddhisamkalpa (desgl.) S, — 10. kevalamokshâpekshâsamkalpo bandhaḥ S, — 11. °mâtrasamkalpaḥ (nichts weiter) S.

Gebundenheit heisst das Verlangen nach: 1. den Verhüllungen<sup>1</sup>) etc. im Kreislauf des Lebens durch Vater, Mutter, Bruder, Gattinn, Kind, Haus, Garten, Feld u. s. w.,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) des brahman nämlich? cf. die åvara na der Jaina; die Lesart von B: avatara na, etwa: Zustandekommen, Gelingen, s. Böhtlingk's kurz. SW., scheint mir weniger zu passen.

— oder 2. nach den Pflichten und Werken der Kasten und Lebensstadien, — oder 3. nach Liebe etc., — oder 4. nach der Bethätigung des Ichgefühls als Handelnder etc., oder 5. nach Eigenschaften (?), welche mit Befehl, Furcht, Zweifel in Bezug stehen, — oder 6. nach dem Wunsche, die Götter, Menschen etc. zu verehren, — oder 7. nach der Herstellung von Opfern, Gelübden, Kasteiungen, Schenkungen, rituellen Vorschriften, — oder 8. nach der Ausübung des achtgliedrigen yoga durch: yama etc., — oder 9. nach den acht übernatürlichen Kräften: dem Vermögen sich klein zu machen etc., — oder 10. nach irgend etwas, das von der Erlösung absieht, — oder 11. das blosse Entstehen eines Verlangens überhaupt.

Sollte das Fehlen von 2. blos ein Versehen von Seiten Schiefner's sein? wenn nicht, wäre es etwa als eine absichtliche Auslassung des Schreibers zu erachten, der seine sectarischen Neigungen schon bei § 6. 7 verrathen hat? — 8. zu den acht Gliedern des yoga: yama etc. s. Böhtlingk zu Hemac. 85 (\*die fünf grossen Gelübde u. s. w.«). Kürmapur. bei Aufrecht Catal. p. 8<sup>a</sup>, 36; — 9. zu den acht übernatürlichen Kräften (§ 6. 7) s. Deussen p. 40. 481; die Aufzählung bei Hem. 202 beginnt nicht mit animan, sondern mit laghiman. Die Buddhisten nehmen zehn iddhi (riddhi) an, s. Childers s. v.

17. tatah kim moksha? iti ca; nityânityavastuvicârâd anityasamsâravishayasamastabandhasamkalpakshayo mo= kshah.

tatah fehlt S, -- ko mo° S, -- ca, vishaya, bandha, ksha fehlt S.

Erlösung ist das Schwinden alles auf den unsteten Weltkreislauf bezüglichen Gebundenheits-Verlangens, auf Grund der Erwägung dessen was ewig und was unstet ist. 16-22. bandha, moksha, sukha, duhkha, svarga, naraka, par. pad., upâsya. 155

18. sukham iti ca; sac-cid-ânandarûpatayâ jnâtvâ tadânandânubhavasukham eva sukham.

ca fehlt S, - jpåtvå "nandå åvasthåmokshasukha(m) sukham S.

Glück ist nur das durch die Erkenntniss (des brahman, resp. des eignen Selbstes) als aus Sein, Geist, Wonne bestehend erlangte Gefühl dieser Wonne.

19. kim duhkham? iti ca; anâtmavishayasamkalpa eva duhkham.

kim, iti ca fehlt S, — anâtmarûpavi<sup>o</sup> S.

Unglück (Schmerz) ist das Verlangen nach anderen Gegenständen als åtman.

20. kim svargah? satsamga eva svargah.

svarga? iti, satsamgah svargah S.

Himmel ist nur die Vereinigung mit Guten (s. hierzu den Zusatz in Szu § 21).

21. ko narakah? asatsamsårasamsarga eva narakah. ko fehlt 8., — naraka iti 8., — °såravishayíjanasams. 8.

Hölle ist nur die Verbindung mit dem unwahren Lebenskreislauf.

Der Zusatz in S »mit an der Sinnenwelt hängenden Leuten« ist wohl eine erklärende Glosse, die zugleich dazu dient, auch den Sinn des satsamgah in § 20 zu fixiren.

22. kim param padam? prânendriyântahkaranâdeh parataram sac-cid-ânandamayam sarvasâkshinam sarva= gatam nityam muktam brahmasyarûpam param padam.

kim fehlt S, paramam padam iti S, — °karaņadebādeh S, — mākshi: ņam S (verlesen!), — nitya S, — paramam S.

Höchster Punkt ist das über Hauche, Sinne, Verstand etc. erhabene, aus Sein, Geist, Wonne bestehende, allwissende allgegenwärtige, ewige, freie brahman-Wesen selbst.

såkshinam als Nom. neutr. ist eine auffällige Form; -

zur Sache s. Deussen im Index p. 535 unter: Vishņoķ paramam padam.

23. ka upâsyaḥ? sarvaçarîrasthacaitanyabrahmaprâ= pako gurur upâsyaḥ.

upâsya iti S, - brahma fehlt S.

Zu verehren ist der Lehrer, der zu dem brahman, als dem in allen Leibern befindlichen Geistigen, hinführt.

24. vidvân? iti ca; sarvântarasthasvasamvidrûpajnânî vidvân.

ko vidvân S, — °tarastham BS, — °stham sac-cid-rûpam para: mâtmânam vetti sa vidvân S.

Wissend heisst der, welcher das im Innern des Alls befindliche (Wesen auch als) mit sich selbst im Einklang (d. i. als in sich selbst befindlich) erkennt.

Hier ist der Text in S richtiger, da bei ihm der Accus. <sup>o</sup>tarastham zur Geltung kommt; auch ist rûpa in der hier doch wohl nöthigen Bedeutung: Wesen (cf. svarûpa in § 22) sowie der Bezeichnung durch: svasamvid auffällig. — Der Text in S besagt: wissend heisst, (wer) den im Innern des Alls befindlichen, in Sein, Geist (und Wonne!) gestal= teten, höchsten åtman kennt.

25. ko mûḍha? iti ca; kartritvabhoktritvâdyaham≠ kârabhâvanârûḍho mûḍhaḥ.

ca fehlt S.

Thöricht heisst, wer von den Vorstellungen des Ichgefühls als Handelnder, Geniesser etc. durchdrungen ist.

26. samnyâsî? 'ti ca; svasvarûpatayâ 'vasthâyî sarva= karmaphalatyâgî samnyâsî.

samnyâsa iti ca B, --- kah samnyâsî 'ti, svasvarûpâvasthâyî S.

Entsagend heisst, wer in sein eigenes Wesen sich vertiefend allen Lohn seiner Werke aufgiebt.

22 - 29. vidvân, mûdha, samnyâsin, grâhyam, agrâhyam, satyasamdha. 157

27. grâhyam? iti ca; deçakâlavastuparichedarâhityam cinmâtrasvasvarûpam grâhyam.

ca fehlt S, -- rahitam S, -- svasvarûpam B; ob das eine sva zu tilgen? cinmâtram vastu grâ<sup>o</sup> S.

Zu erfassen (erstreben) ist das nur geistige, eigene Wesen, das Freisein von allem Unterschied nach Ort, Zeit, Stoff.

28. agrâhyam? iti ca; svasvarûpavyatirikta-mâyâ= maya-manobuddhîndriyagocarajagatsatyatvacintanam agrâ= hyam.

ca fehlt S, - tiriktam S.

Nicht zu erfassen (erstreben) ist das für real Halten der in den Bereich von Herz, Einsicht, Sinne fallenden Welt, die, von dem eigenen Wesen verschieden, aus Täuschung (mâyâ) besteht.

29. satyasamdha? iti ca; sarvam anyat parityajya nirmamo nirahamkâro bhûtvâ brahma-nishtham çaranam adhigamya tat-tvam-asy-âdimahâvâkyârtham niçcitya nirvi= kalpakasamâdhinâ svatantrah san yaç carati; sa muktah, sa pûjyah, sa paramahansah, so 'vadhûtah, sa brâhmanah, sa brâhmanah, sa eva brâhmanah.

ca fehlt S, — brahmahisham B, — tatvam B, — nirvikalpasam<sup>0</sup> S, — carati 29 S, — so 'vadhûtah, sa brâhmaņah, sa satyasamdhah, sa sarvavit sa sarvavid iti S.

Zuverlässig heisst, wer da, alles Andere bei Seite lassend, ohne Mein- und ohne Ich-Gefühl ist, die in brahman gegründete Zuflucht erlangt hat, den Sinn der hohen Worte: das bist du u. s. w. versteht, und durch von allen Zweifeln freie Concentration selbstständig geworden wandelt. Dér ist frei, der ist zu ehren, der ist (auf der höchsten Stufe der Asketen, der der) paramahansa (angelangt), der hat »ab= geschüttelt«, der ist brähmana, der ist br., der allein ist br. Statt: zuverlässig erwartet man eigentlich: seiner Sache sicher. — Die schliessenden Worte enthalten anscheinend einen directen Protest gegen die Brâhmana durch Geburt, resp. gegen das Kastenwesen (cf. § 16, 2). — In RS folgt zunächst noch ein neuer Abschnitt, gleiches Inhalts:

30. ko vâ brâhmaņa? iti, brahmavit sarva eva brâhmaņa iti.

vå fehlt R, - sa eva R.

Jeder brahman-Kundige ist brâhmana.

BS fahren dann fort: nirâlambopanishadam yo 'dhîte sa brahma bhûtvâ na punar âvartate, saha°, çântih s, nirâlambopanishat samâptâ.

saha<sup>0</sup> çântih 3 fehlt S, — iti nirâ<sup>0</sup>dam S.

Wer die Nirâlambopanishad liest, der kehrt, brahman (neutr.) geworden, nicht wieder.

Nach diesem Schluss aber hat S noch Folgendes:

yac caitanyam anusyûtam jâgratsvapnasushuptishu | tad eva tvam param tattvam, ito nâ 'sty adhikam param || çântih s ||

Jenes Geistige, das im Wachen, Traumschlaf, Tiefschlaf eingewebt, das eben bist du, die höchste Wahrheit; weiteres, höheres als das ist nicht.

Ich lasse hier zum Schluss noch einige Bemerkungen von Dr. Deussen (vom 24. Jan.) folgen, die er mir als Antwort auf einige an ihn in Betreff des Vorstehenden gerichtete Fragen freundlichst zur Disposition gestellt hat.

1. Das çabalam brahma.

Dieser Ausdruck spielt bei Çamkara keine Rolle, kommt überhaupt, wenn ich mich recht erinnere, im Comm. zu den Brahmasütra's gar nicht vor. Statt dessen sagt er sagunam br., saviçesham br. etc. (Syst. d. Ved. p. 109 fg.).



30. brâhmaņa, — Schluss, — nirguņam and saguņam.

Alles, was ich über die beiden Brahman's und die ihnen entsprechenden vidyâ's aus dem Brahmasûtra-Comm. notirt habe, ist Folgendes:

nirgunam, — sagunam brahma 188, 10. 868, 8. nirviçesham, — saviçesham br. 125, 5. 127, 16. param, — aparam br. 1121, 1—4. 1133, 4. nirgunam, — sagunam rûpam 1152, 7.

param brahma 1119, 15. 1120, 6, — saguṇam, aparam br. 1119, 13.

param, avikritam, mukhyam br. 1119, 11, — amukhyam br. 380, 6. s, — kâryam aparam br. 1119, 11. 1120, 5.

çuddham br., — saguņam br. 171, s, — guņavad br. 930, s.

nirguna vidya, - saguna vidyah 910, 2.

parâ vidyâ, — aparâ vidyâh 1049, 2. 1087, s. 1095, 15. 1098, 10. 1103, 12.

nirguņā vidyā 1146, s. 1047, 12. 1077, 11, — saguņā vidyāh 1132, 1. 911, 4. 1047, 9. 1077, 7. 1082, 11.

paravidyå-adhikâra 818, 6, — saguņa-çaraņânâm 1155, 1. parabrahmavid 1098, 11. 1099, 6. 1102, 1. 4. 12. 1131, 15, — saguņa-vidyâ-vipâka-sthânam (svarga) 1149, 13.

paravidyâ-adhikâra, — upâsanâ-adhikâra 814, 4. 8.

nirguņā, — saguņā codana 820, 8, saguņa-brahma-upā= sanam 1150, 2; saguņeshu upāsaneshu erscheint paramātman mit upādhi's verbunden 662, 13; sa-upādhikā brahmavidyā 983, 7; ekasya api îçvarasya upāsyasya pratiprakaraņam vyāvrittā guņāh cishyante 965, 5, cf. 967, 8; saguņam br. lāsst bheda's der upāsanā's zu 844, 10; vidvān (= apara= vidvān) 1095, 11. 1134, 11; avidyā-avasthāyām brahmaņa' upāsya-upāsaka-ādi-lakshaṇaḥ sarvo vyavahāraḥ 112, 3; anivartitatvād avidyāyāḥ (in den aparā vidyāh) 1133, 15.

In den Stellen nach dem Gedankenstrich haben Sie

159

die Ausdrücke, welche Çamkara anstatt Ihres çabalam br. gebraucht. Am nächsten kommt dieser Vorstellung noch das Gleichniss vom Bergkrystall, der durch Farben verunreinigt erscheint, 265, 7. 803, 14, sowie der Ausdruck, dass die (eben dadurch individuelle) Seele, vijnänätman (die ja in Wahrheit Brahman ist), durch die Upådhi's (vgl. über diese Syst. d. Ved. p. 326 fg.) beschmutzt (upådhi-samparkât kalushîbhûta) sei, 389, 2; vgl. 794, 7.

## 2. Die guna's der Sâmkhya's

gebraucht Çamkara nicht nur nicht, sondern er widerlegt sie ausdrücklich; die Hauptstelle ist 2, 2, 3—9 p. 513, 3 bis 514, 11, wo er auseinandersetzt, dass es den guņa's an einem bewegenden Princip fehlt, welches sie aus der vorweltlichen sâmya-avasthâ zum Zustande des vaishamyam treibt. Beachtenswerth ist allerdings die Bemerkung, dass, wenn man die gerügten Fehler verbessern und ausserdem noch die jña-çakti den guṇa's (oder dem Pradhânam, welches aus ihnen besteht) beilegen wollte, das Sâmkhyasystem zum Vedântasysteme werden würde, p. 514, 6. — (Dieses hätte denn wohl der Verfasser des Vedântasâra gethan.)

### 3. Die tanmâtra

erkennt Çamkara nicht an; ihre Stelle vertritt in seinem Systeme der feine Leib, über welchen alles Nöthige Syst. d. Ved. p. 399, besonders Anm. 127; meines Wissens kommen die tanmåtra's nur vor p. 514, 14, und zwar als Terminus der Sâmkhya's, um sie abzuweisen.

Berlin, 26. Januar 1884.

A. Weber.

160



# Die Garudopanishad. 🛩

## § 1<sup>1</sup>).

a. atha garudopanishadam likhyate. om, asya çrî garudabrahmavidyâmamtrasya brahmâ rishir, amrita-gâyatrî chamdah, çrî garudo devatâ, gam bîjam, yam<sup>2</sup>) çakti(r), hyâm kîlakam, sarvavishopaçamanârthe jape viniyogah.

b. om garudâtmane, amgushthâbhyâm namah; om vainateyâya, tarjanibhyâm namah; om mahâtârksbyâya, madhyamâbhyâm namah; om khagottamâya, anâmikâbhyâm namah; om chamdomayâya, kanishthikâbhyâm namah; om nâgâraye, karatalakaraprishthâbhyâm namah; evam hrida= yâdin yâ sa h.

c. om sûryamamdalasamkâçam somamamdalasamsthi= tam | prithvîmamdalamudrâyâm baddho hum phat svâhâ.

d. om namo bhagavate garudâya vishņuvaravâhanâya trailokyapûjitâya vajranakhatumdâya vajranakshâlamkrita<sup>3</sup>)= çarîrâya.

e. ehy ehi mahâgaruḍa dushṭanâgân chimdhi2 âveça= ya2, ehy ehi mahâgaruḍa dushṭarâkshasân chimdhi2 âveçaya2, ehy ehi mahâgaruḍa mahâdushṭavisham ch. âv., ehy ehi mahâgaruḍa mahâTrikûṭa<sup>4</sup>)visham nirvisham kuru kuru, hum phat svâhâ.

f. âjânu kâmcana<sup>5</sup>)varnâbham â nâbhes tuhinaprabham |
 â kamthâ(c) chukatumdâbham â mûrdhno ('m)janasamni=
 bham || 1 ||

Digitized by Google

die Eintheilung in 3 §§ rührt von mir her, ebenso wie die weiteren Unterabtheilungen, und die Verszahlen.
 oder jam; Schiefner's Schrift ist hier unklar.
 opskshålakshita T.
 trakûţa Cod.
 zweisilbig. Indische Studien. XVII.

#### Die Garudopanishad.

yo viçvaprâṇabhûtas tanur api ca harer yânaketusva rûpo yam samcimtye 'va sadyah svayam uragavadhû= vargagarbhâh patamti | camcaccamdorutumdatruțitaphaṇi= vagaṇâ<sup>1</sup>) raktapamkâmkitâsyam vamde chamdomayam tam khagapatim analam svarnavarnam suparnam || 2 ||

g. namo 'stu narmade devi trâhi mâm vishasarpatah.

h. sarpâ 'pasarpa bhadram te dûram gacha mahâvisha | Janmejayasya yajnâmte Âstîkavacanam smara<sup>2</sup>) ||

Âstîkavacanam çrutvâ yadi sarpá<sup>8</sup>) na nivartate | çatadhâ bhidyate mûrdhâ çicu<sup>4</sup>)vrikshaphalam yathâ || 2 ||

§ 2.

a. brahmavidyâm<sup>5</sup>) pravakshyâmi; brahmâ Nâra= dâya, Nârado Vrihatsenâya, Vrihatsena<sup>6</sup>) Imdrâya, Imdro Bharadvâjâya; Bharadvâjo jîvitakâmebhyah çish= vebhyah prâyachat<sup>7</sup>).

b. om tatkârîm satkârîm<sup>8</sup>) vishahârinîm<sup>9</sup>) visha= dûshinîm<sup>10</sup>) vishasarpinîm vishanâçinîm<sup>11</sup>).

c. hatam visham, nashtam visham, nashtam<sup>11</sup>) hatam imdrasya vajrena svâhâ, nâgânâm sarpânâm vriçcikânâm lûtânâm pralûtânâm godhânâm graha<sup>12</sup>)godhânâm mûsha kânâm<sup>13</sup>).

1) phaniva wohl für phanin? ob °gana-"rakta° zu lesen?

2) so MBh. 1, 2190; çriņu sma Cod. <sup>3</sup>) yadi einsilbig zu lesen, also etwa: yat sarpo? im MBhâr. 1, 2191: yaḥ sarpo.

 4) ob çigrn? horse radish tree Pet. W.; im MBhâr.: mûrdhni çinça° (= cincapă?).
 5) Åstîkabrahmav. S, aber in BCT fehlt Åstika.

6) so BT, <sup>6</sup>tseno S; C hat ein Glied mehr: Vrihatseno Vrihaspataye Vrihaspatir Imdrâya.

7) hier schliesst nach C der prathamah khandah.

<sup>8</sup>) matk<sup>o</sup> B. <sup>9</sup>) <sup>o</sup>harîm B. <sup>10</sup>) rûpiņîm B.

11) fehlt B. 12) griha<sup>o</sup> B.

<sup>13</sup>) so B; mûkhakânâm S; cf. mûshikâ 2 »eine Blutegelspecies« Pet. W.; oder giebt es in Indien geradezu giftige Ratten? auch bei uns heisst es hie und da im Volksmunde, dass der Rattenbiss giftig sei. d. yady Anamtakadûtas tvam yadi vâ 'namtakah svayam sa(m)carati<sup>1</sup>) sa(m)carati<sup>1</sup>), yadi<sup>2</sup>) Vâsukidûtas tvam yadi vâ Vâsuki(h) svayam, yadi<sup>2</sup>) Takshakadûtas tvam yadi vâ Takshakah svayam, yadi<sup>3</sup>) Karkoţakadûtas tvam yadi vâ<sup>4</sup>) Karkoţakah svayam, yadi Çamkhapulîka<sup>5</sup>)= dûtas tvam yadi vâ Çamkhapulîkah<sup>5</sup>) svayam, yadi Pad= makadûtas tvam yadi vâ Padmakah svayam, yadi Mahâ= padmakadûtas tvam, yadi vâ Mahâpadmakah svayam, yady Elâpatraka<sup>6</sup>)dûtas tvam, yadi va 'lâpatrakah svayam, yadi<sup>7</sup>) Kâlikadûtas tvam yadi vâ Kâlikah svayam, yadi<sup>7</sup>) Kulîkadûtas tvam yadi vâ Kalikah svayam, yadi<sup>7</sup>) Kambalâçvataradûtas tvam yadi vâ Kambalâçvatarah svayam.

e. ya imâm mahâvidyâm amâvâsyâyâm çrinuyât dvâ= daçavarsham na tam naram<sup>8</sup>) dançamti sarpâh.

ya imâm mahâvidyâm amâvâsyâyâm adhîyâno dhârayed, yâvajjîvam na tam naram<sup>8</sup>) dançanti sarpâh.

ashtau brâhmanân grâhayitvâ<sup>9</sup>) trinena mokshayati, kâshthena mokshayati, cakshushâ<sup>10</sup>) mokshayatî, 'ty âha<sup>11</sup>) bhagavân brahmâ, "ha<sup>12</sup>) bhagavân brahme, 'ti garudo= panishat.

## § 3.

a. om tatpurushâya vidmahe vaina(te)yâya dhîmahi | tan no târkshyah pracodayât ||

- <sup>8</sup>) so B, yadi vâ S. <sup>4</sup>) vâ fehlt B.
- <sup>5</sup>) pulika B. <sup>6</sup>) yadi vai 'lâpatraka B.
- <sup>7</sup>) diese drei Absätze fehlen B. <sup>8</sup>) naram fehlt B.
- <sup>9</sup>) so B, s. auch not.<sup>10</sup>; âhayitvâ S.
- <sup>10</sup>) çatam brâhmanân grâhayitvâ (ein vorsichtiger Zusatz?) cakshushâ B.

<sup>11</sup>) ahaha S, cakshushâ mokshayati caksushâ mokshayatî('ty â)ha B.
 <sup>12</sup>) "ha fehlt B.

11\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) fehlt B. <sup>2</sup>) diese beiden Absätze fehlen B.

Die Garudopanishad.

b. kapilâkhyam garudâtmam suvarnasadriçaprabham | mahâbâhum vrihatskamdham nâgâbharanabhûshitam ||

c. Anamto vâmakațake yajnasûtram tu Vâsukih | Takshakah katisûtram tu hâram Karkotakas tathâ || 1 ||

Padmo dakshinakarne tu Mahâpadmas tu vâmatah | Çamkhah çira(h)pradeçe tu Kulĭkas tu bhujâmtare || 2 ||

d. smarann etat<sup>1</sup>) trisaṃdhyâyâm âtmânaṃ garuḍa<sup>2</sup>)= rûpiṇaṃ | vishaṃ nâçayate çîghram agni(ṃ) kshiptam ivâ 'ṃbhasi ||

e. om namah, kulâl(ay)âya<sup>3</sup>) vidmahe vishadamtâya dhîmahi | tan nah<sup>4</sup>)sarpah pracodayât ||

om çâmtih çâmtir iti çrîgarudopanishat sampûrnâ5).

So lautet der Text der Garudop. in der in diesen Stud. 2, 110, so wie oben p. 136 besprochenen Schiefnerschen Abschrift (= S) des Petersburger Mspts. Ich habe aber schon in meinen Akad. Vorl. über ind. L.-G. p. 165 bemerkt, dass mir davon »zwei ganz verschiedene Texte vor= liegen«, und in der zweiten Auflage (1876) p. 190 auch bereits angegeben, dass dieselbe »jetzt mit Nârâyana's Commentar in der Bibl. Ind. (1874) vorliegt«. Diese letztere Angabe ist nun freilich dárum nicht ganz correct, weil in dem betreffenden Hefte der Bibl. Ind. leider nur die letzte Seite (p. 480) der Garudop. zugehört, und seitdem, was ich damals nicht erwarten konnte, kein weiteres Heft jener Ausgabe der kleineren Up. erschienen ist. Immerhin aber genügt doch auch diese eine Seite bereits, um das Verhältniss der dortigen Recension zu den beiden anderen richtig zu stellen. Es ergiebt sich nämlich zunächst, dass ihr Text

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ob etan? für etam. <sup>2</sup>) zweisilbig.

<sup>3)</sup> kulâlâya Cod. 4) nî Cod. 5) rņam Cod.

(= C) zu demjenigen stimmt, dessen Abschrift aus E. I. H. 1726 (= B) ich, s. diese Studien 1, 301. 302, meinem Freunde Dr. Bergstedt verdanke. Die Garudop. wird daselbst direct als »atharvanîye« befindlich, resp. als 40 ste unter den dortigen 42 Upan. aufgeführt (während Nâr. sie, s. C. p. 480, als 44 ste bezeichnet, resp. zugleich als: trikhandâ). — Heranzuziehen sind sodann noch Burnell's Angaben im Classified Index to the S. Ms. in Tanjore (= T) p. 31 (1879). — Und zwar ergiebt sich nun ferner, dass derjenige Text der Upan., der uns in BC (in C ja freilich nur der Anfang davon) vorliegt, einfach identisch ist mit dém Theil von S, den ich oben als § 2 markirt habe, mit der Einschränkung jedoch, dass der Abschnitt d. sich in B nur zur Hälfte vorfindet.

Nur dieses den drei resp. zwei Texten gemeinsame Stück ist denn auch wirklich »nicht ohne alterthümliches Interesse« (Akad. Vorles. am a. O.). Es erscheint nämlich zum Wenigsten in alterthümlicher Form, beginnt resp. mit einem vança der betreffenden vidyå! Nach allerhand Epithetis für dieselbe in b folgt dann in cd die ihr als Substrat dienende Beschwörungsformel gegen sechs (oben, in S, elf) namhaft gemachte Schlangen(-Fürsten). Und den Schluss macht in e die Verheissung des Schutzes vor Schlangenbiss für denjenigen, der diese Formel lernt, kennt oder gar lehrt.

In diesem Stück nun, das auch in S mit der Angabe schliesst: iti Garudopanishat, ist denn freilich von Garuda absolut nicht die Rede, es erscheint vielmehr nur als ein Schlangenzauber. Und dieser Umstand, der den Namen Garudop. für einen solchen Text jedenfalls als ziemlich absonderlich erscheinen lässt, ist es denn wohl, der dann im Verlauf den Anlass gegeben hat zu den Zu= thaten, die wir in S theils vorangeschickt (§ 1), theils angehängt (§ 3) finden. Dieselben ergänzen diesen Defect, haben resp. speciell der Garuda zum Gegenstand.

In § 1<sup>a</sup> zunächst finden wir das zur Einleitung magischer Formeln übliche tantra-Schema, und zwar beginnt Nâr.'s Commentar in gleicher, wenn auch im Einzelnen variirenden Weise. Ja, auch b, eine ebenfalls in Tantra-Styl gehaltene nyâsa-Formel, durch welche zu= nächst die einzelnen Theile der Hand, sodann aber auch die übrigen Körpertheile, Herz etc., in den Schutz je einer der verschiedenen Formen Garuda's übergeben werden, schliesst sich bei Når. ebenso an, und zwar geschieht dies daselbst, nach Vorausschickung einer Garuda-gâyatri (s. p. 167), sogar in ganz identischer Form<sup>1</sup>), woraus sich denn eo ipso ergiebt, dass Når. seinerseits § 1<sup>ab</sup> zwar noch nicht als zum Texte selbst gehörig, aber doch als dazu un= mittelbar heranzuziehen betrachtete. Auch c gehört noch in das tantra-Schema, ist im Uebrigen wohl unvollständig überliefert. Der namas-Ruf an Garuda in d, die prosaische Anrufung desselben in e, und die metrische (v. 2 in sragdharâ) in f geben dann in der That ein leidlich genaues Bild seines Wesens. Weiter knüpft sich daran in g eine Bitte an die Göttinn Narmadâ, worunter entweder der Fluss dieses Namens (dies wäre denn für die Gegend der Abfassung der Garudop. von Interesse), oder besser wohl die im Bhågav. Pur. 9, 7, 2 genannte »Schwester der Schlangen« (s. Pet. W.; ob etwa eig. mit der Flussgöttinn identisch?) zu verstehen ist. Endlich finden wir in h zwei Verse aus dem Schluss des Åstikaparvan (MBhår. 1, 2190.



p. 480 bricht mitten darin — mit om någålamkritaçaríråya (statt någåraye) karatala — ab.

91), welche jeder Schlange den Tod drohen, die sich nicht an die von Åstika, der als Sohn der Jaratkårû, Schwester des Vâsuki, dem Schlangenopfer des Janamejaya ein Ende machte, festgestellten Bedingungen (ibid. v. 2186) hält.

Der als § 3 von mir markirte Nachtrag sodann beginnt mit einer Garuda-gâyatrî<sup>1</sup>) nach Art derjenigen, die wir in Taitt. Âr. 10, 1, 6 (p. 770) vorfinden<sup>2</sup>). Darauf folgen in bd zwei Verse zur Verherrlichung eines an Garuda ge= richteten Giftzauberspruches (ob § 1°?). Zwischen die= selben ist aber in c eine Aufzählung der in § 2<sup>d</sup> genannten Schlangen-Fürsten (hier sind es resp. deren acht) einge= fügt, in welcher dieselben theils mit Ring, Opferschnur, Gürtel, Perlenschnur, theils mit verschiedenen Körpertheilen in Bezug gesetzt werden. Den Schluss macht in e eine Schlangen-gâyatrî, durch die man sich der Schlange geradezu in Schutz giebt (cf. § 1<sup>h</sup> v. 1).

In T<sup>8</sup>) liegt ein dritter Text vor. Derselbe beginnt zwar, wie BC, mit § 2<sup>a</sup>, der mantra aber ist eine sehr breite Ausführung von § 1<sup>d. e</sup>, wobei die Mss. zudem (es sind ihrer 6) »differ a good deala«!

In der Präsidentschaft Bengalen betrug im Jahre 1876 die Zahl von Todesfällen infolge von Schlangenbiss 11,416 (Nat.-Z. vom 8. 3. 1877). Dies giebt für unsere Up. hier einen praktischen Commentar ab.

Berlin, Ende Febr. 1884.

A. Weber.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) påda 2. 3 stimmen mit der von Når. zwischen § 1<sup>a</sup> u. <sup>b</sup> eingefügten dgl. überein; påda 1 aber differirt, lautet nämlich bei Når.: om khagottamâya vidmahe. <sup>2</sup>) daselbet heisst es: suvarnapakshâya dh., tan no garudah pr., s. diese Stud. 2, 191. <sup>3</sup>) das in T p. 33 besprochene Mspt. der Nirâlambop. ist offenbar die Quelle für B, oben p. 136. (Auf p. 157 lies in § 29: sa brâhmaņah, sa brahmavit, sa eva brâhmaņah.)

# Miscellen.

## 1. Eine Strophe von Çâçvata.

Die Kunst, die vier Theile einer Strophe mit je 4, 3, 2, 1 Consonanten zu bilden und doch einen leidlichen Sinn zu bekommen, wird von den Technikern varnaniyama, Beschränkung der Consonanten, genannt, und bildet eine Unterart der Lehre von dem yamaka. Hierüber ist Dandin's Kâvyâdarça 3, 88 fg. (Bibl. Ind.) zu vergleichen. Selbst bedeutende Dichter wie Bhâravi und Mâgha haben sich zu solchen Kleinlichkeiten herbeigelassen, der erstere im fünfzehnten Buche des Kirâtârjunîya, der letztere im neunzehnten des Cicupâlavadha. Welche Unformen und Abgeschmacktheiten dabei entstehen, kann man aus Dandin selbst 3, 92-95, aus Mâgha 19, 100. 102. 104. 106. 114 ersehen. Vollkommen in Form und Inhalt ist der folgende catur= akshara, der sich in der Subhâshitâvali von Vallabhadeva (in meiner Abschrift 1250) vorfindet und einem Câcvata zugetheilt wird:

sa me samâsamo mâsah sâ me mâsasamâ samâ |

yo yâtayâ tayâ yâti yâ yâty âyâtayâ tayâ ||

»Der Monat dünkt mich einem Jahre gleich, welcher verfliesst, wenn sie fortgegangen, und das Jahr einem Monat gleich, welches verfliesst, wenn sie herbeigekommen ist.«

2. Fernere Strophen von Bhâsa.

In der Subhâshitâvali sind die folgenden Strophen mit dem Namen Bhâsa bezeichnet.

Abschnitt uktipratyukti, 1621 meiner Zählung:

#### Miscellen.

kathinahridaye muñca krodham sukhapratighâtakam likhati divasam yâtam-yâtam Yamah kila mânini | vayasi tarune nai 'tad yuktam cale ca samâgame bhavati kalaho yâvat tâvad varam subhage ratam ||

Hartherzige, lass deinen Zorn schwinden, welcher der Freude hinderlich im Wege steht; Yama (der Gott der Zeit und des Todes) schreibt fürwahr jeden einzelnen verlaufenden Tag nieder. Bei jugendlichem Alter und unsicherem Zusammentreffen ist dieses (das Schmollen) ganz unschicklich. Vortreffliche, gerathener ist es, in der Frist unseres Zankes sich der Wollust hinzugeben.«

Ebendaselbst, 1630. Çp. 114, 7 (kasyâpi). Subhâshita= ratnabhândâgâra S. 413. Der Text ist nach Çp. Codd. C. D. E. gegeben:

kritakakritakair mâyâçâţhyais tvayâ 'py anivartitam ni= bhritanibhritaih kâryâlâpair mayâ 'py upalakshitam | bhavatu viditam ne 'shţâ te 'ham vrithâ parikhidyate hy aham asa= hanâ tvam niḥsnehaḥ samena samam gatam<sup>1</sup>) ||

»Du (Treuloser) hast an allerfälschesten Schlichen und Ränken es nicht fehlen lassen, und ich habe dies trotz deiner tiefversteckten Handlungen und Reden ausgefunden. Wohlan! ich weiss, ich bin dir gleichgültig und ich gräme mich vergebens. (Nunmehr) habe ich die Geduld, du alle Zu= neigung aufgegeben: für Gleiches schickt sich Gleiches<sup>2</sup>).«

Abschnitt candrodaya, 1995. kapâle mârjâraḥ be= kaunt. In Skm. 1, 382 wird diese Strophe Râjaçekhara zu= getheilt. Lesatten daselbst: β. aṅçukadhiyâ und δ. vihvalayati.

169

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sbhv. α. BC. mâyâsakhyais tvayâsmy ativañcitâ. β. B. mayâpi parikshitam. γ. BC. neshtâham te. — Çp. δ. hi fehlt in CDE. — δ. parikhidyase in allen 5 Hss., nur der Druck hat parikhidyate.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ich construire: samena gatena samam gatam.

Abschnitt çarad, 1822: tîkshnam ravis bekannt. In  $\gamma$ . die Lesart: muner iva cittam antah.

Abschnitt virahiņām pralāpa, 1283:

bâlâ ca sâ viditapañcaçaraprapañcâ tanvî ca sâ stana= bharopacitângayashtih | lajjâm samudvahati sâ suratâva= sâne hâ kâ 'pi sâ kim iva kim kathayâmi tasyâh ||

•Zwar ist sie jung, doch kennt sie Kâma's mannig= fache Gestalten; zwar ist sie dünn (zart), doch ist ihr schlanker Leib durch die Fülle der Brüste stark geworden; verschämt ist sie, obwohl sie so eben dem Liebesgenuss gefröhnet: ha, sie ist wunderbar! was soll ich, was von ihr besonderes melden?«

Ebendaselbst, 1351: Die brave Hausfrau.

duhkhârte mayi duhkhitâ bhavati yâ hrishte prahrishtâ tathâ (tu yâ B) dîne dainyam upaiti roshaparushe pathyam vaco bhâshate | kâlam vetti kathâh karoti nipunâ matsam= stave rajyati bhâryâ mantrivarah sakhâ parijanah sai 'kâ bahutvam gatâ ||

»Die, wenn ich bekümmert bin, sich kümmert; wenn ich mich freue, hocherfreut ist; wenn ich trauere, der Traurigkeit anheimfällt; wenn ich im Zorn wild auffahre, ein heilsames Wort spricht; welche die rechte Zeit kennt, eine witzige Unterhaltung führt, nur an meinem Lobe Gefallen findet: meine Gattin, zugleich ein treuer Rathgeber, Freund und Dienerchor, hat, obwohl nur eine (und meine einzige), viele Gestalten angenommen.«

3. Eine Strophe von Râmilaka.

Sbhv. Abschnitt grishma, 1700:

parapurushâd iva savituḥ samprati bhîtâḥ karâgrasam= sparçât | kulavadhva iva salajjâḥ praviçanti grihodaram châyâḥ || Miscellen.

»Jetzt begeben sich die Schatten in Furcht von den Strahlen des Sonnengottes berührt zu werden, gerade so wie züchtige Frauen, die sich scheuen, von fremden Männern mit den Händen berührt zu werden, beschämt in das Innere der Häuser.«

4. Strophen von Måtamgadivåkara. Abschnitt åçîrvåda, Sbhv. 27.

pâtu vo medinîdolâ bâlendudyutitaskarî | danshtrâ mahâvarâhasya pâtâlagrihadîpikâ ||

»Der Hauzahn des Grossebers (Vishņu's) möge euch schützen, welcher der Erde als Schaukel dient, dem neuen Monde seinen Glanz raubt und die das Höllenhaus erleuch= tende Fackel bildet.«

Abschnitt râjavishaye câțavah, 2497.

yâte çamam rajasi jâtajalâbhishekâ dhautâmbarâh sphuritapândupayodharârtâh | patyuh prajârtham adhunâ tava pushpavatyo vâñchanti samgamam imâh kakubhaç catasrah ||

»Der Staub hat sich gelegt, der Aether glänzt, die vier Weltgegenden haben sich im Wasser (der Regenzeit) gebadet und sind nur noch von zuckendem, hellem Gewölk bedeckt. Jetzt sind sie blumenreich, und wünschen, um deinen Nachkommen förderlich zu sein, mit dir, ihrem Herrn, sich zu verbinden.« Der Ruhm des Königs soll nach allen Gegenden sich verbreiten und auch auf seine Nachkommenschaft übergehen. Die leicht erkenntliche Zweideutigkeit ist, wegen ihrer Hässlichkeit, in der Uebersetzung nicht wiedergegeben.

Ebendaselbst, 2548. Abhinavagupta in Kâvyâlokalocana (I. O. 1008, fol. 26<sup>a</sup>).

Miscellen.

âsîn nâtha pitâmahî tava mahî mâtâ tato 'nantaram sampraty eva hi sâmburâçiraçanâ jâyâ jayodbhûtaye | pûrne varshaçate bhavishyati punah sai 'vâ 'navadyâ snushâ yuktam nâma samastaçâstravidushâm lokeçvarânâm idam <sup>1</sup>) ||

»O Herrscher, die Erde war erst deine Grossmutter, darauf wurde sie deine Mutter, jetzt ist sie, um den Sieg zur Erscheinung zu bringen, deine Gattin. Nach vollen hundert Jahren wird dieselbe deine tadellose Schwieger= tochter werden. Das schickt sich freilich für Erdenherrscher, welche alle Wissenschaften (Morallehren) kennen!«

Der Sinn ist klar: »Dein Grossvater und Vater waren Kaiser und jetzt bist du's. Wir zweifeln nicht, obgleich wir dir noch ein 100 jähriges Leben wünschen, dass auch dein Sohn es werden wird.« Abbinavag. bemerkt dazu: ... tad asmåkam gråmyam pratibhåty atyantåsabhyasmritihetutvåt.

5. Zu 16, 208<sup>2</sup>).

Indurâja im Commentar zum Udbhatâlamkâra, varga 5, citirt den folgenden Vers von Bhâmaha:

ayam mandadyutir bhâsvân astam prati yiyâsati | udayah patanâye 'ti çrîmato bodhayan narân ||

»Dieser Sonnengott, welcher jetzt geringen Glanz be= sitzt, wünscht zum Untergang sich zu wenden, und ge= mahnt dadurch glückbegabte Männer, dass Erhebung zum Fall führt.«

Bonn, 25. Nov. 1883. Th. Aufrecht.



<sup>1)</sup> Kâvyâlok. β. kulodbhûtaye. δ. samagranitividushâm kim bhûpatinam.

<sup>2)</sup> Nachtrag zu 16, 209. Der Vers prakritipratyayamûlâd ist aus Rudrata 6, 27, wo im zweiten Hemistich besser: kuthamcana rûdhir iti na samskrite gelesen wird.

## Albêrûnî's Indica.

(Verzeichniss der Capitel.)

1. Ueber die Inder im Allgemeinen und unsere Aufgabe im Besonderen.

2. Ihre Ansichten über Gott.

3. Ihre Ansichten über die Geisteswelt und die Sinnenwelt.

4. Von der Ursache des Thuns und der Verbindung der Seele mit der Materie.

5. Von der Seele und ihren Wanderungen in der Welt.

6. Von den Welten und von Paradies und Hölle.

7. Von der Erlösung von dieser Welt und wie sie zu erlangen ist.

8. Von den verschiedenen Arten der erschaffenen Wesen und ihren Namen.

9. Von den Kasten, genannt Farben, und den Menschen, die unter ihnen stehen.

10. Von dem Ursprung der Gesetze, den göttlichen Sendboten und den Gesetzbüchern.

11. Von dem Ursprung des Götzendienstes und von den Götzenbildern.

12. Von dem Veda, den Purâna, und der übrigen religiösen Literatur.

13. Von der grammatischen und poetischen Literatur.

14. Von den übrigen Gebieten der Literatur.

15. Von der Metrologie der Inder zur Belehrung über die in diesem Buch vorkommenden Maassangaben.

16. Von den Schriftarten der Inder, ihrer Arithmetik und anderen von ihnen erfundenen Disciplinen. 17. Ihre auf die Unwissenheit der Menge berechneten Künste (Zauberei und Alchemie).

18. Verschiedenes von ihrem Lande, ihren Flüssen, ihrem Ocean; einige Angaben über die Entfernungen zwiz schen den verschiedenen Reichen Indiens und von seinen Grenzen.

19. Die Namen der Sterne, Zodiacalbilder, Mondstationen und Verwandtes.

20. Ueber das Brahmândam.

21. Von der Gestalt der Erde und des Himmels nach den Traditionen ihrer Religion.

22. Von dem Pol.

23. Von dem Berge Meru nach den Verfassern der Purâna und anderen.

24. Specielles über die 7 Dvîpa nach den Purâna.

25. Von den Quellen und dem Lauf der Ströme.

26. Von der Gestalt des Himmels und der Erde nach ihren Astronomen.

27. Von den beiden ersten Bewegungen nach ihren Astronomen und den Verfassern der Puråna.

28. Von der Bestimmung der 10 Richtungen.

29. Von der bewohnten Erde nach ihrer Ansicht.

30. Von Lankå, genannt Dom der Erde.

31. Ueber die Längendifferenz zweier Orte.

32. Von der Zeit im Allgemeinen, von Welt-Schöpfung und -Untergang.

33. Von den Arten des Nychthemeron, des Tages und der Nacht.

34. Von der Eintheilung des Nychthemeron in kleinere Zeittheile.

35. Von den Arten der Monate und Jahre.

36. Von den Zeitgrössen, genannt Mâna.

37. Von den Theilen des Monats und des Jahres.

38. Von Zeiträumen, die aus Tagen zusammengesetzt sind, bis zum Lebensende des Brahman.

39. Zeiträume, die über das Leben des Brahman hinausgehen.

40. Von den Samdhyå (oder Samdhi), dem Bindeglied zwischen verschiedenen Zeiträumen.

41. Von dem Kalpa und Caturyuga und Definition des einen durch das andere.

42. Erklärung des Caturyuga durch die 4 Bewegungen und verschiedene Ansichten über diesen Gegenstand.

43. Von den Eigenthümlichkeiten der 4 Bewegungen und von dem, der am Ende von jeder derselben erwartet wird.

44. Von den Manvantara.

45. Vom Gestirn des Bären.

46. Von Nåråyana, seinem Kommen in den verschiedenen Zeiträumen und seinen Namen.

47. Von Vâsudeva und den Kriegen des Bhârata.

48. Erklärung der Akshauhinî.

49. Von den Aeren im Allgemeinen.

50. Von den Stern-Cyclen in jedem Kalpa und Caturyuga.

51. Von Adhimâsa, Unarâtri und den an Tagen verschiedenen Ahargana.

52. Von der Anwendung der Ahargana im Allgemeinen d. h. von der Zerlegung der Jahre und Monate in Tage, und dem entgegengesetzten Verfahren.

53. Von der Zerlegung der Jahre in kleine, imaginäre Zeittheile.

54. Berechnung der mittleren Positionen der Sterne.

55. Von der Anordnung der Sterne, ihren Entfernungen und Grössen.

56. Von den Mondstationen.

57. Von dem heliakischen Aufgang der Sterne und von den Opfern und Gebräuchen der Inder dabei.

58. Von Ebbe und Fluth.

59. Von Sonnen- und Mond-Finsterniss.

#### Albêrûnî's Indica.

60. Von dem Parvan (der Zeit zwischen zwei Mondfinsternissen).

61. Ueber die Wesen, welche als die Beherrscher ein= zelner Zeiträume gelten, nach Tradition und Astrologie, und Verwandtes.

62. Von dem sechszigjährigen Jahrcyclus Samvatsara, auch Shadabda genannt.

63. Speciell von dem Brâhmanen, und was er in seinem ganzen Leben zu thun hat.

64. Von den Gebräuchen der anderen Classen der Inder.65. Von den Opfern.

66. Von der Pilgerfahrt und dem Besuch heiliger Orte.

67. Vom Almosen und den Pflichten des Besitzes.

68. Was von Speise und Trank erlaubt und verboten ist.

69. Vom Heirathen und der Menstruation, vom Embryo und dem Kindbett.

70. Von den Klagen vor Gericht.

71. Von Strafe und Sühne.

72. Von der Erbschaft und dem Anrecht des Todten an derselben.

73. Was den Todten und den Lebendigen an ihrem Leibe zukommt.

74. Vom Fasten und den Arten desselben.

75. Von der Bestimmung der Fasttage.

76. Von den Festen und Freudentagen.

77. Von den Festtagen, glücklichen und unglücklichen Tagen und solchen, die zu einem frommen Werk besonders geeignet sind.

78. Von den Karana.

79. Von den Yuga.

80. Von den Voraussetzungen ihrer Astrologie und den verschiedenen Methoden derselben.

Berlin, 15. Jan. 1884.

Ed. Sachau.

Digitized by Google

# Drittes Buch der Atharva-Samhitâ.

## Vorbemerkung.

Bei der nachstehenden Uebersetzung, die sich der der beiden ersten Bücher in diesen Studien 4, 393 fg. (1858) 13, 129 fg. (1873) anreiht, habe ich zunächst der mannich= fachen Anregungen zu gedenken, die ich den Uebersetzungen einzelner Lieder des dritten Buches (1. 3. 6. 7. 19. 14. 15. 22. 23. 25. 30) bei A. Ludwig, Rigveda vol. III (1878) und J. Grill, »hundert Lieder des Atharvaveda« (1879), sowie den theils Uebersetzungen einzelner Lieder und Verse daraus, theils Bemerkungen dazu bei H. Zimmer, »Alt= indisches Leben« (1879) verdanke. Dass ich mehrfach von ihnen abweiche, auch wo ich dies nicht besonders bemerke, wird ein Vergleich zeigen. Whitney's treff= licher Index verborum (1881) ist neben dem Petersb. W. stets gebührend zu Rathe gezogen worden.

Das Kauçikasûtram habe ich diesmal eingehender berücksichtigen können, als bisher, weil die hiesige Kön. Bibliothek durch Eggeling's Güte ein Bruchstück von Dârila's werthvollem Commentar dazu (zu § 1-48) besitzt (ms. or. oct. 848)<sup>1</sup>], und weil mir M. Bloomfield, der zur Zeit mit der Herausgabe des Kauçikas. beschäftigt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>] s. vol. II meines Verzeichnisses der hiesigen Sanskrit-Handschriften p. 85. 86.

Indische Studien. XVII.

ist, ein Verzeichniss aller Stellen von Ath. S. Buch 3-5, die darin citirt werden, mittheilte. Zwar ist die Verwendung eines Verses bei Kauçika keineswegs für die ur= sprüngliche Beziehung desselben beweiskräftigt, diese vielmehr zunächst nur je aus ihrem eignen Wortlaute, sowie dem Zusammenhange, zu entnehmen; aber von Werth und Interesse bleibt es doch stets, zu sehen, wie Kauçika sich dazu stellt. Und mehrfach hat er sehr wichtige Angaben.

Der schematischen Eintheilung der Ath. S. zufolge, wie sie in Ath. Par. 48, 9. 10, resp. in Ath. S. 19, 22. 28 selbst, aufgeführt resp. anerkannt wird 1), s. diese Stud. 4, 433, sollte das dritte Buch nur sechsversige sûkta enthalten. Von den 31 dgl. aber, die sich darin vorfinden, haben nur dreizehn blos sechs Verse. Die Mehrzahl geht darüber hinaus. Sieben Verse haben sechs Stücke (4. 7. 13. 16. 24. 30), acht Verse ebenfalls deren sechs (5. 6. 11. 15. 19. 29), neun deren zwei (12. 17), zehn ebenfalls zwei (20. 21), elf und dreizehn Verse liegen je in einem sûkta vor (31 u. 10). Die Bezeichnung des Buchs durch shadricâs, resp. shadarcâs, ist somit ganz ebenso zu weit gegriffen, wie die des ersten Buches der Riks. durch catarcinas, und kann nicht irgend als Handhabe zur Abstreifung über die Zahl sechs hinausgehende Verse verwendet werden, wie denn ja das Gleiche auch für die übrigen Bücher der Ath. S. ganz ebenso gilt. In der brihatsarvânukramanikâ der Ath. S.<sup>2</sup>) heisst es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) s. auch Gopatha Br. 1, 8, sowie die brihatsarvånukramanikå der Ath. S. (s. am eben a. O. p. 79 fg.) bei 2, 1, 1: å kåmdaparisamåpteb pûrvakåmdasya caturricam prakritir, ity evam uttarottarakåmdeshu shashtham yåvad ekaikådhikå tåva(t) sûkteshv rig iti vijånîyât.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) die hiesige Handschrift (ms. or. fol. 621<sup>d</sup>) ist leider ziemlich incorrect.

auch ganz einfach: shadricam prakritir, anyâ vikritir iti vijânîyât.

Ueber dies letztere Werk, resp. den unser Buch betreffenden Abschnitt desselben, sei hier noch bemerkt, dass sich daraus nur wenig von Belang entnehmen lässt. Als Autor gilt a priori Atharvan, dessen Name resp. nur dann aufs Neue genannt wird, wenn für ein einzelnes Lied ein anderer Autor angegeben war, wie dies für zwölf Lieder geschieht. Es werden nämlich 7. 11 dem Bhrigv-Angiras (°râs), 18. 24 dem Bhrigu, 11 (!). 12. 14. 28. 81 dem Brahman (°hmâ), 9 dem Vâmadeva, 17 dem Viçvâmitra, 19 dem Vasishtha, 29 dem Uddålaka<sup>1</sup>) zugetheilt. Sein Hauptaugenmerk widmet der Text den metrischen Angaben, wobei er einiges Eigenthümliche, resp. eine sehr entwickelte Terminologie<sup>2</sup>) zeigt, sowie den Angaben über die je in den einzelnen Versen angerufenen Gottheiten. Sprachlich bemerkenswerth dabei ist das vielfache astaut, das Gerundium: abhi= shtûya (bei 19. 20. 28), der Nom. Fem. catushpåd (bei 8, 4. 9, 4. 18, 4) und shatpåd (bei 15, 4. 29, 7); auch uktarshih (4), pråguktarshih (20. 22.) sind eigenthümlich; citipådam-avidevatyam bei 30 ist wohl nur ein Fehler der Handschrift.

Das betreffende Cap. der Anukr. zerfällt in 12 §§, welche ihrerseits je die sûkta 1-5, 6-8, 9-11, 12. 13, 14. 15, 16. 17, 18. 19, 20. 21, 22-25, 26. 27, 28. 29, 30. 31 behandeln (und resp. je mit: iti schliessen).

12\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) dieser Name befremdet immerhin neben den andern alten Namen. Sein Sohn Çvetaketu wird ja bei Åpastamba dhs. 1, 5, 4-6 den rishi gegenüber ausdrücklich als avara aufgeführt, s. Bühler, Introd. p. XXXVII, cf. noch diese Stud. 1, 395<sup>n</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) es spielen darin besonders die Wörter: nicrit, bhurij, <sup>9</sup>garbhå, viråj<sup>°</sup>, årshî (cf. Våj. S. Append. p. LXIX) eine hervorstechende Rolle. Auch daivî findet sich (29, 7), resp. in anderm Sinne als in der Anukr. der Våj. S. (s. Edit. App. p. LXV).

### 11).

### Schlachtzauber.

1. Agni greif' an unsere Gegner, kundig,

entgegen dem Fluchenden flamm'nd, dem Feinde. | Verwirren er möge das Heer der Andern,

und handlos sie machen, der Wesenkenner. || 1 || metri c. lies: prati etu; und senåm dreisilbig. — Dem Heere wird wohl ein Feuer vorangetragen, der senågni, s. Kauç. 60 und Schol. zu Pår. 1, 10, zu dessen Weihung etwa dieses Lied bestimmt scheint. Und zwar ist dies Feuer, dessen Flammen den Gegner blenden, verwirren sollen, wohl ein Symbol des wie Feuer vernichtenden Krieges selbst (s. unten bei 21, 3), wie denn ja auch der specielle Name des erst der nachvedischen Zeit angehörigen Kriegs= gottes: Kumåra<sup>2</sup>) bereits im Çatap. 6, 1, 3, 8. 18 als zu den acht daselbst genannten Namen und Formen des Feuers<sup>3</sup>) (den agnirûpâni): rudra, sarva (!çarva), paçu=

<sup>3</sup>) die bis jetzt sicher datirt älteste Verwendung dieses Namens findet sich auf den Münzen der Turushka-Könige, wo σχανδο χομαφο βιζαγο, skanda kumåra viçåkha, neben einander stehen, s. v. Sallet »die Nachfolger Alexan: ders« p. 205. Zu den Vorstellungen vom indischen Kriegsgott selbst s. Ind. Streifen 3, 246, 478, diese Stud. 1, 269. — Mahâsena und Shaņmukha finden sich resp. im Taitt. År. X, 1, 6.

<sup>3</sup>) dies sind die acht mûrti, welche, wie so viele seiner sonstigen Epitheta und Embleme, Çiva von Agni (aus dem, in Gemeinschaft mit Rudra, er hervorgegangen ist) geerbt hat (s. diese Stud. 2, 20 fg. 1853). — Die spätere Erklärung dieser acht mûrti, resp. tanu, wie sie z. B. bei Kâlidâsa im ersten Verse der Çakuntalâ vorliegt (cf. auch Mâlavikâgn. v. 1, sowie Bhagavadgîtâ 7, 4), ist eine ganz secundäre.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) die Angaben der Anukr. lauten: agnir na iti dve (3, 1 u. 2) senå: mohane, bahudevatye, traishtubhe, Atharvâ, shadrica(m) prakritir, anyâ vikritir iti vijâniyât; prathamayâ 'gnim astau(d), dvitiyayâ marutah, parâbhir imdram, parasya prathamâbhyâm (2, 1. 2) agnim, parâbhyâm (2, 3. 4) imdram, parayâ (2, 5) dyâm, parayâ (2, 6) maruta iti; pûrvasya tritiyâmtye (1, 3. 6) ayam agnir amûmuhad iti (2, 2) tisro 'nushtubha, imdra senám iti (1, 5) virât para-ushņig, yûyam ugrâ iti (1, 2) virâdgarbhâ bhurig (°g, weil sich im Text eine Sonans anschliesst).

drittes Buch der Atharva Samhitâ.

1, 1. 2.

pati, ugra, açani, bhava, mahân devah, fçâna 1) hinzutretender neunter Name aufgeführt wird.

Bei Kaucika 14 werden die beiden ersten sûkta des dritten Buches als mohanâni, d. i. Blendungszauber, zur Verwirrung des Feindes (s. 1, 5. 6. 2, 1-5) bestimmt, be= zeichnet. Ebenso ja auch, s. p. 180 not.<sup>1</sup>, in der Anukr. als: senâmohane. Vgl. hiezu noch Aufrecht, Catalogus 97<sup>b</sup>9. 98ª 3. 5. - Kauç. 14 erscheint resp. die Recitation der beiden Lieder in Verbindung theils mit der Opferung der Abfälle beim Putzen von Reiskorn, die dabei mittelst des Mörsers selbst (nicht mittelst einer Opferkelle) stattzufinden hat, theils mit der Darbringung von kleinen Körnern<sup>2</sup>), zu denen noch eine Beimischung von zwanzigerlei (oder 21 Handvoll?) Kies hinzutritt (?): agnir nah çatrûn agnir no dûta iti mohanâny, odaneno 'payamya phalîkaranân ulûkhalena juhoty, evam anûn<sup>2</sup>), ekavinçatyâ çarkarâbhih parinishpunâti. Wie diese Körner und dieser Kies beim Einschütten in das Feuer, so sollen wohl auch die Feinde zerstieben.

2. Ihr, Marut's, seid kräftig zu solchem Werke;

gehet darauf los, und zermalmt, besiegt sie! | Die Vasu zermalmten. Hier Diese flehten.

Agni, als ihr Bote, greif' an denn kundig. || 2 || Es ist zu lesen: stha abhi, — mrinata viersilbig, nâthitâ ime ebenfalls viersilbig<sup>3</sup>); — in pâda 4 die samdhi-Regeln streng befolgt, denn es ist: hy eshâm pratyetu zu lesen; — statt praty etu ist resp. pratyetu zu lesen, s. W hitn ey im Journ. Am. O. S. 5, 405. — Die Marut, die treuen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) s. hiezu diese Stud. 2, 302. Aehnlich noch Kauç. 51. Pår. 3, 8. Åçv. g. 4, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) aņavah kaņikvik(h), Dârila.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ludwig's Lesung (Rigv. 3, 518): nåthitån ist gegen das Metrum; nåthitån ime könnte nicht wohl viersilbig gelesen werden.

Kampfgenossen des vedischen Kriegsgottes: Indra, dessen Stelle hier durch agni vertreten wird, gehören als kriege= rische Genien eventual. schon in die indogermanische Zeit, vorausgesetzt, dass die wohl zuerst von Grassmann, Kuhn's Z. 16, 190 (1866), aufgestellte Beziehung zwischen dem Cerfo Martio (Aufrecht-Kirchhoff, umbrische Spr.2, 265. 269. 275. 1851) und dem vedischen mårutam cardhas, resp. die Beziehung ihres Namens zu dem des Mamers (Mavors dáraus!), Mars selbst, zu Recht besteht. Unser Vers hier bezweckt ja offenbar gerade auch eine etymologische Verbindung zwischen marut und Vmar (marn), zer= malmen, herzustellen, die mir denn auch immer noch besser zusagt, als die ni fallor zuerst von Roth aufgestellte Verbindung mit  $\gamma \mu \alpha \rho \mu \alpha \rho$ , funkeln. In dem amfmrinan unseres Verses hier liegt resp. eine ähnliche reduplicirte Bildung wie in Mamers vor. — Unter den Vasu sind hier wohl denn auch die guten Marut gemeint, die schon oft das Zermalmen der Feinde besorgt haben, um welches sie jetzt hier Diese, das Heer, für welches der Priester seinen Spruch thut, anflehen; s. im Uebrigen zu der Verbindung der Vasu mit Agni diese Stud. 5, 240. 13, 353.

s. O Maghavan! das Feindeheer, das dort anstürmet gegen uns, | Ihr Beiden, Indra Vritrahan und Agni! brennet auf sie ein! || s ||

indra . . agnic ca, die vedische Verbindung des Vocativs mit dem Nominativ; — hier tritt Indra in seine Rechte als Kriegsgott ein, Agni steht aber doch noch neben ihm.

4. Getrieben, vorwärts, Indra! sammt den Falben,

Vorwärts dein Keil gehe, die Feind' zermalmend. | Schlag' sie, wenn sie widerstehn, folgen, fliehen. Mach' ihren Sinn überallhin sich wendend. || 4 ||

Digitized by Google

1, 4-2, 1.

Riks. 3, 30, 6; — hier ist von Agni gar nicht die Rede, Indra erscheint ganz allein als der Schlachtensieger; das erste Wort (prásûtaḥ) zerfällt im Rik in drei Wörter: prá sú te, was denn wohl auch das Richtige ist; das vor= wärts ist dann dreimal ausgedrückt. Dagegen erscheint mir påda 4 hier weit besser als im Rik, wo: víçvam satyám krinuhi vishtám astu keinen rechten Sinn giebt; doch lese ich vishvaksatyám als Compositum; die Feinde suchen nach allen Richtungen hin zu entkommen.

5. o Indra! verwirre das Heer der Feinde! | Mit des Feuers, des Windes Drang, nach allseit hin verjage sie! || 5 ||

Vnaç verschwinden, Caus. verjagen; — das Feuer ist hier nur Mittel, Waffe, in der Hand des Indra.

6. Indra verwirre (nun) das Heer. Die Maruts soll'n es hau'n mit Kraft. | Agni nehme die Augen ihm. Es wende rückwärts sich, besiegt! || 6 ||

cakshûnshi agnir zu lesen. — Das Feuer soll die Augen der Feinde blenden, so dass sie nicht recht sehen können; es wird somit auch hier rein materiell, nicht wie in v. 1 ge= wissermaassen als Kriegsgott, angerufen. Indra mit seinen alten Genossen, den Maruts, führt hier die Schlacht.

#### 2.

Schlachtsegen.

1. Agni, unser Bote, greif' an sie, kundig! entgegen dem Fluchenden flamm'nd, dem Feinde.

Er möge verwirren den Sinn der Andern

und machen sie handlos, der Wesenkenner. || 1 ||

Andere Recension von 1, 1; — auch hier prati etu zu lesen; — die Mss. haben irriger Weise pratyetů, s. Whit= ney, am a. O. 2. Wenn dieses Feuer hier verwirrt die Sinne hat im Herzen Euch, | so blase es Euch aus dem Heim, es blase Euch von allseit fort. || 2 ||

dhamatu okasah zu lesen. Zu yâni gehörte eigentlich tâni: »so blase es sie Euch . . fort«; yâni steht resp. wohl blos durch Attraction (cittâni) für yadi.

s. Indra! verwirre ihren Sinn! herwärts komme mit deinem Wunsch! | Mit des Feuers, des Windes Drang nach allseit hin verjage sie! || 3 ||

âkûtiâ zu lesen.

4. Ihr, Wünsche ihrer, trennet euch! ihre Gedanken, wirret euch. | Und was jetzt lebt in ihrem Herz, schlage du ihnen das hinaus! || 4 ||

Die samdhi-Regeln streng beobachtet, vý åkûtaya und adyai 'shâm; — in påda 4 ist nach der Anukr. Indra Subject.

5. Ihre Gedanken in Verwirrung bringend,

Ergreife du, Furcht! ihre Glieder, geh hin! |

Gehe drauf los! brenn' in ihr Herz mit Flammen!

Mit Betäubung triff du die Feind', mit Dunkel. || 5 ||

R. 10, 108, 12, der letzte, resp. vorletzte, Vers des apratiratha-Liedes (s. diese Stud. 13, 279); — cittam R; metri c. resp. cittâ statt cittâni zu lesen; ebenso °gâni apuve; — pratilobhayantî R., nicht so gut wie pratimohay°; — dagegen ist in pâda 4 andhenâ 'mitrâs tamasâ sacantâm besser, resp. älter, als die hiesige Lesart, deren grâhyâ ein specielles Atharvan-Wort ist. — Ueber die Göttin apvâ (apuvâ, Verunreinigung), Furcht, s. diese Stud. 9, 482<sup>1</sup>); cf. noch udarabhedi bhayam Bhâgav. Pur. 3, 15, 33.



<sup>1)</sup> Böhtlingk hält im kleinen Wörterbuch doch noch an der Bedeutung: eine bestimmte Krankheit fest.

2, 6-3, 1.

6. O ihr Maruts! welches Heer dort der Andern auf uns herzu losgeht, mit Kraft, wetteifernd, | Suchet dás heim mit unerwünschtem Dunkel!

damit davon Keiner den Andern kenne! || 6 ||

R. 10, 108, 14, aus dem pariçishța zum apratiratha-Liede, Vs. 17, 47, s. am a. O.; — abhyaiti na ojasâ R. Vs. erscheint mir als leichter, und daher jünger, als das hiesige (die samdhi-Regeln freilich streng beobachtende) asmân aity abhy ojasâ; dagegen das dortige gûhata und yathâ 'mî (yâthâ amî)...jânan älter und richtiger als die hiesigen Lesarten: vidhyata und: yathai 'shâm (yathâ eshâm)...jânât.

### 3<sup>1</sup>).

## Segen zur Restauration eines vertriebenen Fürsten.

 Er rauschte auf! Mög' er hier gut sein Werk thun! — Breit' aus dich, Agni! über's breite Weltpaar!— Anschirren soll'n dich die allkund'gen Winde.

Führ' her Jenen, den frommen Opferspender!

svapå dreisilbig, vedasa zweisilbig; — Agni's Flammenlohen sind empor gerauscht, und versprechen gute Wirkung des Opfers. Drum sollen sie sich immer weiter ausbreiten, und die Winde auf ihnen, als auf einem Wagen<sup>2</sup>), dahinfahren. Die eigentliche Pointe aber ruht im vierten påda. Der vertriebene König, der (früher hier) dem Feuer (also den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anukr.: acikradad iti nânâdevatyam, utâ "gneyam, traishtubham, anena mamtroktân devân astaud; v. 8 (ich setze hier und im Folgenden die Verszahl statt des pratika) catushpadă bhurik pamktir, v. 5. 6. dve ânushtubhe.

<sup>2) //</sup>ynj wird zum Anschirren des Wagens wie der Rosse gebraucht und da //krand auch: wiehern bedeutet, so könnte man påda 3 etwa auch so fassen, dass die marut die Lohe als ein Ross anschirren, besteigen sollen. Der Singular passt indessen dazu nicht recht, cf. die arushäsas in v. 2.

Göttern) in frommer Gesinnung (namasâ) reiche Opfer ge= bracht hat, soll nun (zum Danke dafür) durch Agni's Kraft aus der Verbannung wieder herbeigeholt werden (s. v. 4). — Ist etwa statt amum bei der praktischen Anwendung der wirkliche Name zu setzen? s. Vs. 9, 40 (Kânva 11, 6, 2) u. vgl.: amûm iti nâma grihnâti T. Br. 3, 2, 3, 7; — rodasî, wohl eigentlich: rodhasî, //rudh, die beiden einhemmenden >Ufer«, zwischen denen das Luftmeer dahin strömt (antari-ksham für °kshayam, cf. dyuksham).

Bei Kauçika 16 finden wir für die Verwendung der beiden sûkta 3. u. 4 folgende interessante Angaben: aci= kradad (3, 1) â tvâ 'gann (4, 1) iti yasmâd râshtrâd ava= ruddhas tasyâ "çâyâm çayanavidham (°dhim var. l.) puro= dâçam darbheshû 'dakeshu (°dake Dâr.) ninayati, tato loshtena jyotirâyatanam samstîrya kshîraudanam açnâti, yato loshtas tatah sambharas, tisrinam pratar açite purodaçe hvayante d. i. »aus welchem Reiche er (durch einen andern König, pararâjena Dârila) vertrieben ist, in déssen Himmelsrichtung (resp. nach Dårila: unter Entnahme von Reis, Wasser, Grashalmen aus déssen Feldern, kshetrâd vrîhy-udaka= darbhâdîn grihîtvâ) richte er einen die Gestalt eines Lagers habenden (?) Opferfladen her, lege ihn (?) auf Grashalme und in (?) Wasser. Mit einer von eben daher genommenen Erdscholle (tasya âçâyâh mrilloshtena cûrnitena) bestreue er den Feuer-Platz (? jyotisha âyatanam sthånam uttaravedim avakîryn) und verzehre ein Milchmuss. Von derselben Stelle, wie die Erdscholle, sind auch die (sonstigen zur Ceremonie erforderlichen) Materialien zu entnehmen (sâdhanâni tata eva grâbyâni). Wenn dann am Morgen des dritten Tages der Fladen (von ihm) gegessen ist, berufen sie (die Leute) ihn (zur Herrschaft, råshtrino janah svami-

3, 1.

9, 1. 2.

tvâya).« Nun, müheloser kann vertriebenen Potentaten ihre Heimkehr nicht wohl gemacht werden! Von besonderem Interesse ist im Uebrigen hierbei das Gewicht, das auf die Scholle der Heimath gelegt wird.

2. Wie fern er auch sei, hier die rothen (Rosse) Soll'n bringen den frommen »Herrn« her, zur Freundschaft! | Denn gâyatrî, brihatî, arka für ihn Mit Sautrâmanî überhol'n die Götter. || 2 ||

sakhiåya zu lesen, und dadhrish<sup>o</sup> dreisilbig. - Die Sautrâmanî ist ein Opfer, das u. A. auch (s. diese Stud. 10, s49) zur Restauration eines vertriebenen Fürsten angestellt wird, und durch welches hier die dessen kundigen Götter d. i. Priester, die sämmtlichen Seitens des Gegners angewendeten Opferlieder bezwingen, überbieten. Wie fern er auch sei, der vertriebene Indra, d. i. wohl Indraähnliche Fürst<sup>1</sup>), der zugleich als »vipra«, d. i. (s. råtahavya in v. 1) als frommer Verehrer der (veritablen) Götter bezeichnet ist, er wird durch die rothen Flammenrosse schnell herbeigeschafft, um den Bund der Freundschaft (aufs Neue zu knüpfen). - Zur Personification des Fürsten mit Indra, dem Herrn<sup>1</sup>), s. 4, 6. 11 und Ts. 2, 2, 11, 6: indram evai 'nam bhûtam jyaishthyâya samânâ abhi sam janate. - Zur Bezeichnung der Priester als deva s. diese Stud. 9, 152. 10, 16. 35. 36 und unten bei 30, 3. - Ludwig Rigv. 3, 441 fasst sautrâmanyâ irrig als Genitiv (die »Priester der S.«).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) indra bedeutet ursprünglich (/in mit ra, cf. ina): durchdringend, kräftig; cf. Ts. 7, 2, 10, 2 tato vå indra indro 'bhavat. Das neutr. indriya kann nicht gut auf das n. pr. Indra zurückgehen, sondern fusst auf der demselben zu Grunde liegenden appellativen Bedeutung. So schon in meiner Promotionsschrift: Våjss. S. spec. p. 12 (1845).

3. Vom Wasser her dich Varuna, der König, Rufe, von den Bergen dich Soma rufe! { Indra rufe her dich für diese Gaue.

Ein Falke sei'nd flieg' her zu diesen Gauen. || 3 || Das zweite und dritte Mal ist två zweisilbig; auch ist pata imâh zu lesen; - die drei gleichen Formen adbhyas, parvatebhyas, vidbhyas sollten eigentlich auch gleich construirt sein; es ist dies jedoch nicht der Fall, da die beiden ersten sich nicht als Dative fassen lassen, während dies für vidbhyas offenbar nöthig ist. - Die Beziehung des Varuna zum Wasser steht in einem gewissen Missverhältniss zu der alterthümlichen Bezeichnung desselben als König (s. Muir Orig. S. Texts 5, 74 fg. (1870). - Der soma wächst auf den Bergen, in die Berge war der Vertriebene wohl geflohen. - indram zu lesen, wie Ludwig l. c. vorschlägt, scheint mir ungeeignet. - Mag der vertriebene Fürst auch durch Berge und Ströme von diesen vic hier, seinen Leuten, getrennt sein, mit der Schnelligkeit des Falken soll er herbei eilen, herbeigeflogen kommen.

4. Der Falk führ' her den aus der Fern' zu hol'nden, der im fremden Lande vertrieben weilet.

Das Açvin-Paar mache den Weg dir gangbar.

Gleichgeborne! schliesset Euch hier um Diesen! || 4 ||

lies: nayatu â; — havyam, vocandum; — parasmât hier wohl für parâvatah; — ap ar u d d ha ist terminus technicus für einen vertrieben en Fürsten, s. Pet. W.; — unter sajâta »verwandt« sind hier entweder wie in v. 6 im All= gemeinen »die Angehörigen, Stammesgenossen, Landsleute« (Pet. W.) oder specieller die gleichgebornen Königischen und Edlen (s. 5, 7) zu verstehen. Ich ziehe Letzteres vor, weil meiner Meinung nach hier damit etwas anderes als 3, 4-6.

mit dem viça imâh in v. s gemeint sein muss (der spätere, zumal in anderem Metrum abgefasste v. 6 kann für unsern Vers nicht entscheidend sein).

Es handelt sich hier (s. v. 5) um einen Wahlfürsten (s. Zimmer, Altindisches Leben p. 175), der (s. 5, 7) durch bestimmte hochgestellte Persönlichkeiten gewählt wurde. Ein Solcher lag dann mit seinen Wählern, resp. mit den ihm durch diese überwiesenen Unterthanen oft genug in Zwist, cf. T. Br. 2, 7, 18, 2: ya vråjånam viço nå 'pa= câyeyuh. — In påda 4 Constructionswechsel; der in påda 3 angeredete Fürst tritt hier in dritter Person auf.

5. Die Gegner sollen rufen dich. Die Freunde wählten wieder dich. | Indra, Agni, die Allgötter dein Heim im Stamme hielten fest. || 5 ||

Die früheren Gegner<sup>1</sup>) sollen dich jetzt auch selbst wählen; — prati, red<sup>°</sup>, ist wohl speciell zu betonen (nach Pet. W. blos: erwählen; ebenso Ludwig). te lese ich enklitisch, tonlos<sup>2</sup>).

6. Wer deinem Rufe widerspricht, ob's Stammgenoss, ob's Fremder sei, | Den, o Indra, hinwegtreibend, führ' du dann Diesen her zu uns<sup>3</sup>). || 6 ||

in påda 1 fehlt eine Silbe; — lies: nishtiah; — athe'mam gegen das Metrum, hat ursprünglich wohl: athe'm (îm) ge= lautet, was der Ath. Redactor etwa nicht mehr verstand? te havam >deiner Berufung <; — Constructionswechsel (s. v. 4), im ersten Hemistich wird der vertriebene Fürst, im zweiten Indra angeredet, und gebeten, für Jenen zu wirken; avagamay ist, wie aparuddha in v. 4, terminus technicus

<sup>1)</sup> Ludwig übersetzt pratijanåh mit: »Angehörige«.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ludwig: »alle diese Götter«.

<sup>3)</sup> Ludwig: »diesen hier aber lass erfahren (dein Kommen)«.

#### drittes Buch der Atharva-SamhitA.

3, 6-4, 1.

für den vorliegenden Fall, und gehören beide Wörter zu= sammen; das ava beruht wohl darauf, dass der Vertriebene in die Berge (s. v. 3) zu flüchten pflegte, und daher bei der Rückkehr von da herab kömmt?

4.1)

Bei der Wahl eines Fürsten.

1. Zu dir das Reich kam. Vorwärts auf mit Kraft nun!

Als Gauherr, als einziger Fürst, erglänze! |

Alle Zonen sollen dich, König! rufen.

Zu bedienen sei du hier, zu verehren! || 1 ||

udihi stört das Metrum, und erscheint mir als eine erklärende Glosse zu prån; lies hvayantu upa°, namasio; saha varcasâ prân fasse ich elliptisch; so offenbar auch der Glossator; es könnte indessen prân auch für prâk stehen, und zu râshtram gehören; cf. prân yâtvâ gachanti Kâty. 7, 9, 18, sowie prânâyata, prânîkshana prânîsha, prânkçâyin; varcas von der auch noch anderweit (cf. vrijana = bala) im Veda vorliegenden Wurzel varj wirken  $\ell \rho \gamma$  verez, eig. Wirksamkeit, Kraft; auch das zweite Wort varcas (stercus) zeigt im Auslaut die Tenuis, obschon die Wurzel, zu der es gehört (varj, vergere) ebenfalls mit der Sonans auslautet; vi râja kann auch: regiere bedeuten; von râj »König«, //raj, regere, rectum esse, bildet sich ein Denominativ= stamm râj, regem esse; davon râjan König. Zimmerl. c. p. 164 betrachtet vi râja »wie Metrum und Sinn zeigt« als



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anukr: 4, 1. 5, 1 dvesûkte, âdyam saptakam, dvitîyam ashţakam; prathammam traishţubham, aparam ânushţubham; pûrvam almdram, uttaram saumyam; pûrveņe 'mdram uttareņa parņamaņim uktarshir (d. i. Atharvâ) astaud ity; 4, 4. 5 dve bhurijâv, 4, 1 jagati, 5, 2. 3. 5-7 anushţubha, 5, 1 puro'nushtup trishţup, 5, 8 virâd urobrihatî 'ti || 1 ||, -- zu urobrihatî s. diese Stud. 8, 95. 248 (nach Piāgala ein von Yâska erfundener Name).

4.1-8.

»erklärende Glosse zu ekaråt«; es ist mir aber unklar, wie er bei Streichung beider Wörter ein Metrum herstellen will; nicht die Streichung von vi råja, sondern die von ud ihi stellt das Metrum her. — Die Leute in allen Himmels= richtungen sollen dich als König wählen, resp. rufen. — In Kashmir beginnt das dritte Buch der Ath. S. mit diesem Liede, s. Roth der Atharvaveda in Kashmir (1875) p. 15.

2. Dich sollen die Gaue erwähl'n zum König,

Dich diese fünf göttlichen Himmelszonen!

Tritt ein in die Hoheit, der Herrschaft Gipfel!

und theil' dann die Güter uns zu, gewaltig! || 2 || tuâm, râjiâya, tuâm zu lesen; — s. Ts. 3, 3, 9, 2, wo fol= genden Varianten: tvâm gâvov.r. tvâm havanta marutah svarkâh | varshman kshatrasya kakubhi (zweisilbig!) çi= çriyâṇaḥ, sämmtlich, bis auf gâvaḥ<sup>1</sup>), ältere Lesarten (die hiesigen pradiçaḥ sind aus v. 1 herüber genommen); varshman, ein altes Wort, das mit varshîyas, varshishṭha und vriksha (zd. varesha) wohl zu //varksh, einer desi= derativen Weiterbildung aus //varh<sup>2</sup>), gehört, die auch im Zend mit finelem sh, statt khsh, vorliegt, s. Ind. Streifen 2, 117. — pâda 4 bezieht sich wohl, cf. v. 4, auf freigebige Spenden nach der Wahl.

8. Dich rufend soll'n zu dir geh'n die Verwandten!

Agni geh' als Bote geschwind mit ihnen. | Die Frauen soll'n wohlgesinnt sein, die Söhne! Reichen Tribut sollst du erschau'n gewaltig. || s ||

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) welches der dortigen rituellen Bestimmung des Verses (jirnavrisha, bhasyä "lambhah) angepasst ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) bei welcher offenbar schon von alter Zeit her im Anlaut v mit b wechselt. Dass indessen v der eigentliche Anlaut, zeigt eben vriksha (varksh); wäre er b, müssten wir bhriksha haben.

acha ist sonst immer: herwärts, hier aber: hin zu; ich fasse es als alten Instrum. von aksha, Auge: »von Augen«, coram; ob identisch mit ecce?; — ob »deine Frauen«? dem König kommen, s. Çatap. 13, 4, 1, 8, vier Frauen zu, oder auch deren drei, s. T. Br. 1, 7, 8, 1; es könnten hier jedoch event. auch die Frauen und Söhne der den neuen König berufenden sajåta gemeint sein.

4. Die Açvin erst, Mitra Varuna Beide,

die Allgötter rufen dich soll'n, die Winde! | Bereit' deinen Sinn nun zur Güterspende,

und theil dann die Güter uns zu, gewaltig. || 4 || statt krinushva verlangt das Metrum: krishva. — Nach der Wahl muss der neue Fürst seine Schätze freigebig an seine Wähler vertheilen, s. v. 2.

5. Eile hervor, her aus der fernsten Ferne!

Himmel und Erd' seien dir Beide günstig! | Das sagte so hier dieser wähl'nde König.

Er rief dich an: »Komm du hierher für Dieses!« || 5 || paråvatah dreisilbig; — zu idam ist wohl råshtram zu ergänzen. — Zu »König Varuņa« s. 3, 3; ich ziehe es indessen vor, varuņa hier wie im folgenden Verse von //var wählen abzuleiten: »hier dies er König, der dich (an seiner Stelle, zu seinem Nachfolger) gewählt hat«, ayam (cf. v. 6) hat eben eigentlich nur só einen rechten Sinn; — der Schluss von påda 4 enthält (cf. v. 6) die Worte selbst, die der alte König dem Neugewählten zuruft; »für Dieses« Reich nämlich.

6. Indra! Indra! Menschengestaltet, geh hin!

Du stimmtest ja zu, mit den Wählern einig! | Dieser hier rief dich an die eigne Stelle:

>er opf're den Göttern, regier' die Gaue.« || 6 ||

#### 4, 6. 7.

lies: indra indra manushiâh, tuvâ 'yam, suve; der letzte pâda in jagatî. - Zu der Identification mit Indra s. 3, 2; unsere Stelle zeigt deutlich, dass eben an eine solche zu denken, und indra hier nicht appellativisch zu fassen ist; --manushyâsh ist Nominativ Sgl. Masc.; die pluti hebt das Wort hervor. Zimmer übersetzt: »zu den mensch= lichen Gauen«, ergänzt somit, wie das Pet. W., viças, fasst resp. ma° als A cc. Plur. Fem. 1); es liegt mir aber sonst kein Fall für ein dgl. Fem. eines Adjectivs manushya vor; auch wäre die Ergänzung von vicas sehr hart; --- varunaih fasse ich hier wie in v. 5 in der Bedeutung von: varansih, von /var wählen, cf. v. 2 sowie 3, 5; zu den Wählern selbst s. 5, 7; -Constructionswechsel; während im ersten Hemistich der Gott Indra aufgefordert wird, in der Gestalt des neuen Königs herbeizukommen, wird in påda 3 der Letztere selbst angeredet, der alte König (Zimmer meint: Agni?) hat ihn herbei gerufen, damit er an seine Stelle trete, und påda 4 enthält dann (cf. v. 5) dessen Instructionen dazu für ihn wieder in dritter Person.

7. Reiche Bahnen, mannichfach vielgestaltig,

all' im Einklang, haben dir Raum geschaffen! | Sie Alle dich sollen einmüthig rafen!

Hause hier froh, stark, noch in spätem Alter! || 7 || lies mit Zimmer u. Whitney (Index verborum): vase 'ha; — die Bahnen selbst, auf denen der Berufene heran zu ziehen hat, rufen ihn; — daçamî »die zehnte«, nämlich Decade des hundertjährigen Lebensalters<sup>2</sup>),

Indische Studien. XVII.

Whitney trennt unsere Stelle nicht von den Stellen ab, wo manushiås Nom. Plur. Masc. ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) auch wir haben noch im Volksmunde eine Eintheilung des 100jährigen Lebens in Decaden: 10 Jahre ein Kind, 20 J. ein Jüngling, 30 J. ein Mann, 40 J. ist wohlgethan, 50 J. geht auch noch an, 60 J. gehts Alter an, 70 J. ein Greis, 80 J. schneeweiss, 90 J. der Kinder Spott, 100 J. Gnade bei Gott.

cf. Vinâyaka zu Çânkh. Br. 13, s: çarîre shad avasthâh: bâlah pogandah kumâras taruno vriddho daçamî 'ti vaidyakoktâh, u. s. daçamin im Pet. W., natürlich geht dies Wort nicht auf sechs, sondern eben auf zehn Lebens= stadien zurück.

5.

## Gebet eines neugewählten Fürsten (gerichtet an ein parna-Amulett).

1. Her komm' dies parna-Amulett,

das kräft'ge, zermalmend mit Kraft die Feinde. | Als Stärke der Götter, als Milch der Kräuter,

mit Werkkraft beleb' es mich unablässig. || 1 ||

påda 1 achtsilbig! etwa an Stelle eines älteren påda getreten, welcher der hiesigen Verwendung des Verses wegen weichen musste; — lies: jinvatu, aprayâvam (Whitney im Index). - Es handelt sich hier um ein beim Antritt der Königswürde (s. v. 5 fg.) umzuhängendes resp. umzubin= dendes (Kauç. 19) Amulett (maņi) aus parņa-Holz. Der parna, Butea frondora, wird mehrfach zu Opferzwecken Sein Holz ist speciell vorgeschrieben für den verwendet. Haupt-Opferlöffel, die juhû. Auch ein kleinerer dgl. (sruva) wird gelegentlich als parnamaya bezeichnet (Kåth. 15, 2); dsgl. der Pfosten für das Opferthier (Pañcav. 21, 4, 13); oder die paridhi-Hölzer, Gobh. 1, 7, 16, oder ein Stock, Gobh. 2, 10, 18. Eine besondere Rolle spielt beim darçapûrnamâsa ein parna-Zweig (resp. palâça-Zweig; unter diesem Synonymon, palâça, resp. dem daraus gebildeten Adj. pâlâça finden sich noch zahlreiche weitere Verwendungsarten für den parna angegeben); s. noch Zimmer p. 59. Die Blätter sind 8-16 Zoll lang (Pet. W.), ein- und dreiständig. Der Baum

zeichnet sich durch Laubfülle und rothe Blüthen aus, und zwar stammt er direct vom Himmel her, s. die Mythe über seine Entstehung bei Ad. Kuhn >Herabkunft des Feuers und des Göttertranks« p. 148, 192. Etymologisch ist parna, Feder, identisch mit unserm farn, cf.  $\pi\tau\epsilon\rho\iota_{5}$  Farnkraut, und auf gefiederte Blätter weist denn auch die Form der Mythe am a. O. Die Butea fr. ist eben erst secundär an die Stelle eines schon in indogerman. Zeit im Aberglauben des Volkes hochbedeutsamen »Feder«-Blattes, farn-Krautes ge= treten; s. Kuhn p. 219.

2. Die Gewalt, parna-Amulett! und den Reichthum mir halte fest! | Mög' ich im Umkreis der Herrschaft eingewurzelt, der Höchste sein! || 2 ||

tât hinter dem Imper. 2 Sing. ist wohl Ablativ des Demonstrativ-Stamms, adverbiell gebraucht; eig. »danach«, enklitisch zugefügt; — nija eingeboren, festgewurzelt.

s. Welche geheime, liebe Kraft die Götter legten in den Baum, | Die soll'n sammt (langer) Lebenszeit die Götter geb'n zum Tragen uns. || s ||

Unter mani kann im ersten Hemistich nicht wohl das Amulett selbst, sondern nur die Zauberkraft desselben verstanden werden, im zweiten dagegen weist das Tragen auf jenes selbst hin.

4. Der parna kam her als des soma Vollkraft,

als Indra's Gab', von Varuna gelehret.

Ihn will ich nun tragen, in Füll' erstrahlend,

zu langem Leben, an die hundert Herbste. || 4 ||

priyâsam ist viersilbig zu lesen; ich conjicire resp. dafūr: bhriyâsam (bh°riy.), da /prî, piparmi (s. Whitney) hier nicht her passt; — über die Beziehung des parņa zum soma s. Kuhn l. c. (resp. diese Stud. 8, 29). Indra

13\*

5, 1-4.

hat ihn gegeben, Varuna, über ihn Belehrung ertheilt; wer ihn trägt, dessen Herrlichkeit strahlt weit hinaus, und er lebt volle 100 Jahre.

5. Mich schmückt das parņa-Amulett zu grosser Un= verletzlichkeit, | Damit ich hier erhaben sei, über die Gunst des Freundes selbst. || 5 ||

'sâni; — >es hat mich bestiegen«, wohl weil man es um den Hals trägt; — aryaman, Freund, ist alterthüm= lich; s. Ts. 2, 3, 4, 1 yah khalu vai dadâti so 'ryamâ.

6. Die einsichtsvollen Wagenbau'r, die verständigen Werkleute, | Unterthan, parna! mache du mir alle Leute rings umher. || 6 ||

Die Erbauer des Streitwagens und die Schmiede (dies ist nach der Tradition die besondere Bedeutung von karmâra; cf. Zimmer p. 252) stehen in hohen Ehren. Gilt ja doch der Streitwagen im Rik als eine Art Wunder, s. Zimmer p. 245. Der rathakara wurde daher nach den Ritualtexten zur Anlegung des heiligen Feuers (âdhânam) zugelassen; und doch gehörte er nicht zu den årya, denn er wird dabei hinter dem vaiçya, also eigentlich an der Stelle, wo sonst der çûdra steht, genannt; s. T. Br. 1, 1, 4, 8 wo die Reihenfolge: bhrigv-angirasâm<sup>1</sup>), anyâsâm brâhmanînâm prajânâm, râjnah, râjanyasya, vaiçyasya, rathakârasya (mit dem Spruche: ribhûnâm tvâ devânâm vratapate vratenâ "dadhâmi). Ebenso Kâty. 4, 7, 7. 9, 5. 1, 1, 9 fgg. An letzterer Stelle wird in Deva's Schol. die Stellung des rathakåra ausserhalb der traivarnika eingehend erörtert. Und zwar handelt es sich danach um eine Mischkaste, welche, nach Yâjnavalkya 1, 95, aus den Söhnen eines mâhishya (von einem

im Bhåradvåjasútra werden hiebei belde Geschlechter apart aufgeführt, erst die bhrigu, dann die angiras, s. mein Verz. der Berl. S. H. vol. II, p. 46.

drittes Buch der Atharva-Samhitå.

kshalriya-Vater und einer vaicya-Mutter) und einer karanî (von einem vaiçya-Vater und einer çûdra-Mutter) bestehen Mit Rücksicht auf Manu 10, 23 ist sodann auch noch soll. von einer andern Abkunft die Rede, bei der ihnen ebenfalls eine Stellung ausserhalb der drei Kasten, als einer Mischkaste, obschon auch als einer angesehenen dgl., zugewiesen wird. Der halbgöttliche Rang der himmlischen Wagner, der ribhu, an die sich der ådhåna-Spruch der rathakåra richtet, ist Letzteren dabei sehr zu Gute gekommen<sup>1</sup>). Der gute Anspruch, den sie durch ihre Kunstfertigkeit auf Zugehörigkeit zum brahmanischen Verbande hatten, und der durch die cruti selbst (s. T. Br. l. c.) so voll anerkannt war, hat dann später den mîmânsâ-Gelehrten viel Kopfschmerz gemacht. Kâtyâyana selbst citirt dafür eine besondere Auctorität, den Våtsya, und Deva lässt seiner ersten Ausführung dazu noch eine zweite folgen, wobei er sich am Ende doch wieder für Yâjn.'s Ansicht entscheidet<sup>2</sup>).

Die rathak åra werden im Uebrigen auch noch bei einer anderen Gelegenheit, als bei dem ådhånam, und zwar in ganz unverfänglicher, offenbar aus dem Leben ge= griffener Weise, als in guter und naher Beziehung zu dem König und seinen Genossen stehend erwähnt. In der Instruction nämlich, welche den Begleitern des frei umher= schweifenden Opferrosses (100 gepanzerte råjaputra, 100 schwertführende råjanya, 100 Bogenschützen, Söhne der såta und gråmanf, 100 mit Stöcken bewaffnete Söhne der

5, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) es ist schliesslich so weit gekommen, dass der Name der ribhu selbst, ja auch ihre patronymische Bezeichnung als Saudhanvana, dem Pårthasårathimiçra als Synonymon von rathakåra gilt! (Ebenso resp. auch der rein gentile Name Såtvata.)

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) zu Kåty. 21, 4, 17 freilich erklärt er das im Text gebrauchte Wort çûdra durch çûdradauhitra rathakâra, s. meine Ausgabe p. 990, 4 v. u.

kshattar und samgrahitar) ertheilt wird, heisst es im Catap. 13, 4,2,17: »im Hause (kula)des rathakâra solltihr wohnen, denn dás ist des Rosses Heimstätte «; ebenso Kâty. 20, 2, 16<sup>1</sup>).--Ja, es kommt sogar schon im Rik ein Name mit hohen Ehren vor, dessen Träger im Çânkh. cr. 16, 11, 11 direct als ein Zimmermann, takshan, bezeichnet ist (die Comm. fassen ihn als einen Zimmermann der Pani; dem Rik zufolge steht er an der Spitze der Pani!), zugleich aber auch, und zwar eben auch im Rik selbst, wegen seiner grossen Freigebigkeit gegen Bharadvâja gerühmt wird: yathâ Bharadvâjo Bribau takshni Prastoke ca Sârũjaye sanim sasâna; im Rik selbst heisst es: adhi Bribuh panînâm varshishthe mûrdhann asthât 6, 45, 31; auch v. 32 ist zu seinem Lob und in v. 33 wird er sahasradåtama und süri genannt. Selbst Manu (10, 107) hat noch die Tradition davon erhalten. - Unsere Stelle hier ist denn nun ein weiterer Beleg für die Werthschätzung der Wagner in der vedischen Zeit, denn sie werden hier ja sogar an erster Stelle, noch vor den proceres (s. v. 7) als die genannt, an deren Unterthänigkeit dem Fürsten zunächst gelegen sei, und erhalten zudem ein ehren= des Beiwort<sup>1</sup>), während Jene ohne ein solches ausgehen. ---Ich möchte im Uebrigen das Wort hier ebenso wie das daneben stehende: karmâra<sup>2</sup>) rein appellativisch auffassen, gerade so wie Vs. 16, 27, wo ebenfalls beide Wörter zu= sammen stehen, und die niceties der Scholien über die Mischkaste dieses Namens für unsern Vers hier ganz auf sich beruhen lassen. - karmåra (cf. Zimmer p. 252) steht wohl ähnlich für karmakåra, wie pråkr. sonåra



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. medhâyai rathakâram, mâyâyai karmâram Vs. 30, 6. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) der bei Manu 4, 215. Yåjn. 1, 168 direct als ein Unreiner erscheint, dessen annam man nicht essen darf.

(Hâla 191) für suvarņakāra. — Zu upasti, s. Zimmer p. 185; mir scheint es einfach appellativisch: unterthan zu bedeuten; cf. upastha Unterleib.

7. Die Könige Königsmacher auch, Stallmeister, Schaarenführer all, | Unterthan mache, parna! du mir alle Leute ringsumher! || 7 ||

grâmaniaç. — Die Könige, d. i. Prinzen oder kleinere Die Vergleichung mit Çatap. 3, 4, 1, 7: yathå. Fürsten. râjno 'râjâno râjakritah sûtagrâmanya evam asya chandâwsy abhitah sâcayâni, sowie ib. 8: yatra vâ arhate pacanti tad abhitah sâcayo 'nvậbhaktâ bhavanty arâjâno râjakritah sûtagrâmenyah, und 13, 2, 4, 18: yathâ vai râjno 'râjâno râ' sû° evam vậ ete 'çvasya yat paryangyâh tritt im Uebrigen dafür ein, dass es sich hierbei um eine Art solenner Formel handelt, und dass wir daher auch hier: yé 'râjâno zu lesen haben. Die arâjan sind diejenigen Glieder der kön. Familie, die zwar nicht selbst König sind, ihm aber doch eben am nächsten stehen 1); - râjakritah erklärt Sây. zu Çat. l. c. durch: rajatvasampadakah patabhishekasya (patta°) kartarah, also als die, welche die »(weihende) Begiessung der Stirnbinde« d. i. die Königsweihe<sup>2</sup>) verrichten, womit also etwa die beim râjasûya (s. p. 201) genannten ersten Hofbeamten gemeint sein könnten? Nach Sây. zu Ait. Br. 8, 17 freilich, wo die râja= kartâras den des abhisheka gewärtig auf der âsandî sitzenden Fürsten mit ermunterndem Zuruf begrüssen, sind dárunter (s. Pet. W.; Aufrecht hat nichts ad rem) »Vater, Brü= der u. s. w.« zu verstehen. Die Angaben im Råm. 2, 67, 1 fg. 79, 1 weisen wieder nach anderer Richtung; daselbst

<sup>2</sup>) cf. den pattabandha.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. den Gebrauch von na == iva im Veda.

werden nämlich dafür zunächst die Namen von allerhand weisen dvija genannt, und diesen sodann die am åtys hinzugefügt. Die Bedeutung ist denn wohl nach Zeit und Ort eine verschiedene gewesen. In unserer solennen Aufzählung hier ist entschieden eine Zwischenstufe zwischen den unmittelbaren königlichen Verwandten und den höchsten Beamten gemeint, etwa die nicht direct zur königlichen Familie gehörigen Fürsten und Edlen? - Unter suta, etwa: »der Geweihte«1), d. i. der stets Zutritt zum König hat?, verstehen die Schol. stets den açvaposhaka, açvasârathi, rathapâla, resp. eine Mischkaste von einem kshatriya-Vater und einer bråhmana= Mutter. Er steht (Catap. 5, 4, 4, 17. 18. Kåty. 15, 7, 12) un= mittelbar nach dem Bruder des Königs, neben dem sthapati, Oberrichter 2). In Vs. 16, 18 erhält er das Beiwort ahanti, das ihn als »Nicht-Kämpfer« bezeichnet. Ebendas. 30, 6 wird er dem Tanz, nritta, geweiht<sup>s</sup>). Besonders häufig erscheint sein Name wie hier componirt mit °gramani, worunter ursprünglich, und so auch wohl noch hier, nicht: der Vorsteher einer Gemeinde, sondern: der Führer einer Schaar zu verstehen ist; denn gråma bedeutet eig. wohl nur: wuchtig, massig und gehört mit gråvan zur selben Wurzel: gar zermalmen, zerdrücken, schwer sein wie guru (gravis), giri.

Zu der hier vorliegenden offenbar (s. p. 199) solennen Aufzählung der: aråjåno råjakritah sütagrämanyah vgl. denn noch zunächst die » acht vira«, welche das Reich in Ordnung halten. (samudyachanti samyak nirvahanti) im Pañc. 19, 1, 4, nämlich: råjabhråtå ca råjaputraç ca purohitaç

- <sup>2</sup>) sarâjâno brâhmaņà yam puras kurvīran (dharmasthāpakatvena) Kāty. 22,
- 5, 28. <sup>3</sup>) bedeutet da also wohl schon Herold, Minstrel wie im Epos?





<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. sûyamâna als Bez. des Geweihtwerdenden, beim râjasûya etc.

ca mahishî ca sûtaç ca grâmanîç ca kshattâ ca sams grahîtâ ca (hier ist also der sûta von dem Wagenlenker, samgrahitar, geschieden!). - Sodann aber vgl. die » elf ratna, ratnin« eines Königs, welche beim råjasûya aufgezählt werden, s. Çatap. 5, 8, 1, 1 fg. Kâty. 15, 3, 1., nämlich: senânî, purohita, mahishî, sûta, grâm anî, kshattar, samgrahîtar, bhâgadugha, akshâvâpa und govikarta, pâlâgala (dûta) und die parivritti. Im T. Br. 1, 7, 8, 1 fg. lauten diese Namen resp.: brahman, råjanya, mahishî, vâvâtâ, parivrittî, senânî, sûta, grâmanî, kshattar, samgrahîtar, bhâgadugha, akshåvåpa; und zwar werden deren Träger daselbst ausdrücks lich als råshtrasya pradatarah | råshtrasya 'padatarah, »Geber und Nehmer der Herrschaft«, bezeichnet; also die: râjakritas in optima forma. Von Interesse ist hierbei die Aufzählung dreier Frauen darunter. - Endlich ist noch zu bemerken, dass die eigentliche Weihe (der abhisheka) des Königs durch vier Personen vollzogen wird, durch einen bråhmana, einen nahen Blutsverwandten (sva), einen befreuns deten Prinzen (mitryo râjanyah) und durch einen vaiçya (s. Cat. 5, 8, 5, 11-14).

8. Ein gefiederter Leibwächter bist du, gleichschoossig mir, dem Mann. | Mit dem Glanze des Jahrkreislaufs bind? ich mir um dich, Amulett! || 8 ||

parno dreisilbig; vîro Glosse. — Der Sinn ist: » mit dir binde ich mir den Glanz des Jahres um«, es soll mir darin glänzend ergehen; — parno fasse ich hier appellativisch »gefiedert«; — tanûpâna, masc., was hier natürlich am Orte; gelegentlich ist aber auch von weiblichen Leib= wächtern (tanûpânî) die Rede, s. Ts. 5, 3, 7, 2; — »gleichem Schoosse entstammt mit mir«; worauf dies zielt, ist mir unklar; ob etwa nur: »Held, wieich?« und daher die Glosse: vîro? —

5, 7. 8.

Digitized by Google -

samvatsara wohl ursprünglich samvartsara, s. m. Abh. über Krisharas' Geburtsfest p. 851 (1868). — Der mani<sup>1</sup>) hängt an einer Schnur, und wird umgebunden, s. m. Abh. »zwei ved. Texte über Omina u. Port. « p. 818(1859). Die Rundung, Kugelresp. Perlen-Form scheint (s. Pet. W., unter mani, manika, Krug) für die Bedeutung des Wortes in Indien das Maassgebende zu sein. Doch hindert dies an und für sich nicht, dass es etwa ursprünglich ein Fremdwortwar, zur Bezeichnung eines runden Goldschmuckes, wie denn Zimmer, p. 50, das lautlich verwandte manâ, in: sácâ manã hiraņyáyâ, Rik. 8, 67 (78), 2, mit dem semitischen מַכָה, gr. μνα, lat. mina verglichen hat; cf. dázu auch noch Zd. minu, Geschmeide, Halsband, wozu schon Windischmann, »die persische Anâhitâ« (1856) p. 31, gr. µάννος, µανιαχος und Justi noch phryg. µávixa, armen. maneak heranzogen. Auch die schon lange, s. »Omina« am a. O., mit mani verglichenen Wörter: monile, ags. mene, altn. men, alts. meni, altd. manikold (Manegold) würden resp. wohl auf denselben Ursprung zurückzuführen und das semit. Wort durch die alten phoenikischen Handels-Beziehungen nách allen diesen Gegenden gekommen sein. Fr. Kluge freilich (Etym. W. d. deutsch. Spr. p. 213, unter: Mähne) führt den Begriff: Halsschmuck (er fügt noch µavos, µovvos, kelt. μανιάχης hinzu) vielmehr auf die Bedeutung: Hals<sup>2</sup>) zu= rück, die er an skr. manyå Nacken, Nackenwurzel

5,.8.

<sup>1)</sup> im Kâth. 35, 15 auch als Femin.: maŋya rûpâņi (anvâlabhate) hiraŋyena varcâusi.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) die persische Tradition giebt auch für man othri die Bedeutung: Hals an, Spiegel jedoch übersetzt es wohl mit Recht durch: Kopf, s. Comm. zum Vend. p. 307, und vergleicht es mit ved. manotå, manotar, Vman denken. — Das Zend hat im Uebrigen für manå auch die Bedeutung: Pfeil, s. Justi s. v.

5, 8.

anschliesst, und bringt auch mani dámit in Beziehung. So ergäbe sich dann wohl auch für manâ im Rik, wo »golden« erst noch dabei steht, diese selbe Bedeutung: Halsschmuck, Halsreif. Die Reife und Ringe von Edelmetall vertraten in alter Zeit, beim Tauschhandel, das Geld; sie wurden gewogen, und manâ,  $\mu\nu\alpha$ , mina wür= den hiernach, in umgekehrter Richtung, bei den Semiten ein durch sie, die fremden Händler, von ihren indogermanischen Geschäftsbeziehungen heimgebrachtes Lehnwort sein! - manâ, Hals, würde etym. am besten auf eine Wurzel man: biegen, drehen, wenden zurückgehen, und es käme hiermit, wenn auch in anderer Weise, der von mir, »Omina« p. s18, für mani supponirte Anschluss an die aus diesem man weiter gebildete Wurzel manth, mand<sup>1</sup>) drehen (mandala Kreis) zur Geltung, Es liegt im Uebrigen, im Hinblick eben auf manth  $\mu\alpha\nu\vartheta\alpha\nu\omega$ , torquere tark, th Cl. 6 und Cl. 1, u. dgl., s. Hâla<sup>2</sup> p. 4 not.<sup>3</sup>, auch díe Möglichkeit vor, dass. uns in diesen Ableitungen: manâ, mani die ursprüngliche Bedeutung der Vmå, man, messen, meinen, hin und her drehen nämlich, erhalten wäre. — Man könnte nun etwa daran denken, mani auch hier, resp. in den sonstigen Stellen der Ath. S., durch: Reif, Ring zu übersetzen, doch scheint mir dafür theils die übertragene Bedeutung: Amulett besser zu passen, theils liegt für den mani, der stets als auf einen Faden gereiht, sûtre ota (oder der Faden als an ihn gebunden, sûtram iva manau) bezeichnet zu werden pflegt, den betreffenden Angaben nach die Kugelresp. Perlen-Gestalt denn doch näher als die Ring- oder Reif-Form.

1) daneben freilich auch unnasalirt: math, mat, resp. mad.

Die magische Kraft der açvattha-Mistel.

1. Mann vom Manne geboren ward, der açvattha vom khadîra. | Der vernichte die Feinde mein', die ich hass' und die hassen mich. || 1 ||

acvattha Ficus religiosa, khadira Acacia Catechu. Es bandelt sich hier, s. Ad. Kuhn am a. O. p. 224. 71. 72. 81. 84, um einen auf einem khadira-Baum gewachsenen acvattha= Zweig, der, nach Art unserer Mistel (s. Wuttke, deutscher Volks-Abergl. § 22. 128. 196. 419), die Vernichtung der Feinde sichert, u. zwar nach Kuhn als Verkörperung des Donnerkeiles, resp. Blitzes und himmlischen Feuers<sup>2</sup>). Der acvattha gilt resp. überhaupt, etwa wegen seines wunderbaren Wachsthums, als sapatnasâha, Kâth. 19, 10. Als besonders wunders sam aber erscheint es nun hier noch, dass er auf einem Baum mit männlichem Namen, Mann also aus Mann, gewachsen ist. Er wächst ja auch noch auf andern Bäumen (s. v. 6), speciell auf der camî (fem. gen.), Mimosa suma (oder Prosopis spicigera); der açvatthah çamîgarbhah, d. i. der auf einer Çamî gewachsene Açvattha (s. Pet. W., und vgl. noch Kåth. 7, 12: yo açvatthaç çamîgarbha âruroha tvayy api) wird resp. in den Brâhmana und Sûtra neben der cami selbst als das solenne Material für die beiden »Feuer-Reibhölzer« anfgeführt, s. Kuhn am a. O. Diese in ihm ruhende Feuerkraft (T. Br. 1, 1, 9, 1) verleiht ihm<sup>2</sup>) daher ganz speciell seine magische Gewalt, und hier tritt ja denn eben auch noch die elgenthümliche Zauber-Symbolik der Mistel hinzu, s. v. 2. 4. 6. Es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anukr.: ashţarcam, vànaspatyâçvatthadevatyam, ânushţubham jagadbîjam, purusho 'nena sûktenâ 'rikshayâyâ 'mu(m) mamtroktadevatyam açvattham evâ 'staud iti.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) er gilt ja direct als aus Feuer entstanden, s. Cat. 11, 5, 1, 18.

6, 1. 2.

wird daher denn auch sein Holz für Opferscheite (samidh) sowie für verschiedene Opfergeräthe verwendet, so für die upabhrit, Kâty. 1, s, s5, für die beiden ritupâtra, Çat. 4, s, s, 6. Kâty. 9, 2, 13, für ein maitram pâtram, Çat. 5, s, s, 5, für das Gefäss, dessen sich ein Vaiçya bei der Königsweihe bedient, Çat. 5, s, 5, 14, sowie für ein dgl. bei der sautrå= manî ib. 12, 7, 2, 14. 9, 1, 8. S. Zimmer p. 58. Auch açvattha= Blätter werden gelegentlich verwendet, s. Çat. 5, 2, 1, 17.

Der khadira (Zimmer ibid.) gilt als hart (dåruna) und zugleich als bahusåra, saftreich. Auch sein Holz wird vielfach im Ritual gebraucht, besonders für den yupa, Pfosten für das Opferthier, für die paridhi-Hölzer, für einen Sessel (åsandi), für Mörserkeule (musala), Opferspahn (sphya), Opferlöffel (sruva), Stützholz (çamyå) und Soma-Becher (speciell für das shodaçipåtram). — yån aham dveshmi ye ca måm ist eine hänfige formula solemnis.

Nach Kauç. 48 wird mit v. 1 ein (aus açvattha-Holz verfertigter maņi) nach vorgängiger Weihung an- oder um= gebunden: mantroktam abhihutálamkritam badhnáti.

2. Zerbrich, açvattha! die Feinde, Zersprenger du! die Tobenden, | Mit Indra Vritrahan vereint, mit Mitra und mit Varuna. || 2 ||

vaibâdha ist mit Pet. W. als Vocativ zu fassen; >so heisst der auf dem Khadira wachsende und seine Unterlage aus einander drängende Açvattha; eletzteres ist eben gleichsam symbolisch für seine hier von ihm gewünschte Thätigkeit; — zu dodhatah von Vdhû s. Pet. W. (3, 974); solcher apocopirter Intensiv-Bildungen findet sich im Uebrigen im Ssk. eine ganze Zahl vor, cf. cañc aus cal, earc aus car, jagg aus jâgri, jagh aus ghas, phalph aus phal, cak aus kan und kam, babhr eus bhram, bibh aus bhâsh, bharb und bharbh aus bhranç (bharç); s. hiezu, sowie speciell zu Vdudh, bereits diese Stud. 16, 177.

3. Wie du, açvattha! hinausbrachst, hin in das grosse Meer (der Luft), | Also zerbrich du diese All', die ich hass', und die hassen mich. || 3 ||

mahati zu lesen; — nirabhano für nirabhanak-s; zu dem irregulären Ausfall der penultima, statt der ultima, s. diese Stud. 13, 212; — im ersten Hemistich dieselbe Sym= bolik wie so eben (v. 2) in vaibådha.

4. Der du wanderst bewältigend, wie ein bewälti= gender Stier, | Durch diesen dich, açvattha! wir wollen bewältigen die Feind'. || 4 ||

lies: iva 'rshabhaḥ; — der açvattha ist gewandert (wohl mittelst eines vom Winde getragenen Samenkorns?), hat auf dem khadira Platz genommen, und diesen gezwungen, ihm auf sich Platz zu lassen; also wieder dieselbe Sym= bolik, wie in v. 2. s. Vgl. dazu noch Kâṭh. 19, 10: esha vai vanaspatînâc sapatnasâhaḥ.

5. Nirriti mit den unlösbar'n Fesseln des Todes binde sie, | meine Feinde, o Açvattha! die ich hass' und die hassen mich. || 5 ||

6. Wie Du, Açvattha! die Bäume ersteigst und unter= würfig machst, so spalte meines Feindes Haupt entzwei Du, und bewält'ge ihn. || 6 ||

7. Mögen sie abwärts fortschwimmen, wie ein vom Tau gerissenes Schiff. | Nicht giebts für die vom »Zer= sprenger« Fortgetriebenen Wiederkehr. || 7 ||

Unaufhaltsam (s. Zimmer p. 257) soll ihre Flucht sein; — hierzu hat Kauçika 48 die folgenden höchst interessanten, leider aber auch sehr dunklen, und durch Dårila's Commentar nur wenig Licht erhaltenden Angaben: drittes Buch der Atharva-Samhitâ.

yâvantah sapatnâs tâvatah pâçân imgidâlamkritân sampâtavato 'nûktân sasûtrânç ca (so Dârila, der Text hat in Chamb. 119: cămvâ, ms. or. fol. 894: câmvâ) marmani nikhanati | nâvi prai 'nân (3, 6, 8) nudasva kâme (9, 2, 4) 'ti mantroktam (ktå Dårila) çâkhayê pranudati | te 'dharê= ñca (3, 6, 7) iti praplâvayati (te 'dh. i. pr. fehlt in Dârila, wo resp. eine directe Lücke angezeigt ist); also etwa: so viele Feinde (gebannt werden sollen), so viele Stricke, mit ingida(-Oel?) zugerüstet (?), und so weit es geht (?) durch Recitation<sup>1</sup>) geweiht, sowie mit einem Faden umwunden<sup>2</sup>), gräbt er an einer geheimen Stelle (?) ein; im Schiff (!) stösst er mit v. 8 unseres Liedes und mit 9, 2, 4 das im Spruche Genannte (die im Spruche Genannten, Dârila) fort (hin und her) und lässt es (sie) mit v. 7 u. L. fort= schwimmen.« Die Hauptschwierigkeit hierbei machen die Worte: marmani nikhanati; marman bedeutet nämlich sonst hier bei Kauç., wie im Veda überhaupt: membrum vitale, s. Kauç. 13: iti sapta marmâni (wo Dârila: pâdamadhyâni [?] nâbhihridayam mûrdhâ ce 'ti [sind nur sechs]. . taddeçatvâd grahanam maranaprasamgat) und 39: marmani samprokshyante (Dârila hat : karmâni!); nur in §47 findet sich das Wort ähnlich wie hier verwendet: marmani khâdirena sruvena gartam khanati<sup>3</sup>). Es scheint mir denn somit allerdings auf Grund dieser beiden Stellen die Annahme, dass marman darin: »geheimer Ort« bedeute, ganz plausibel. Aber woher kommt auf einmal das nâvi im nächsten sûtra? und was ist es mit der Lesart der beiden Text-Msc.: cămvâ

Digitized by Google

٥.

<sup>1)</sup> unseres Liedes hier nämlich, prakritensi 'va süktenä 'nüktän sampå: tavat kuryät. <sup>3</sup>) saha sütrena sambandham kritvä.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) allerdings liest nur 894 marmăņi, Chambers 119 und Dărila haben marmāņi, was D. resp. durch mantroktāni erklārt.

marmani? Sollten diese Worte etwa in: camvâm armani zu zerlegen sein? >er gräbt sie (die Stricke) in einer Schüssel in einem Tümpel<sup>1</sup>) ein «; dann hätten wir in dieser Schüssel das Schiff des nächsten sûtra, resp. unseres Verses hier. Aber freilich die Ansetzung eines Wortes arman: Tümpel ist ein Wagniss.

8. Fort treib' ich sie mit meinem Sinn, mit meinem Geist und meinem Spruch. | Hinweg treiben wir sie von hier mit des acvattha-Baumes Zweig. || 8 ||

pra enân nude; — der Zweig wird wohl gleichzeitig mit der Recitation des Spruches geschwenkt, um die Feinde zu verscheuchen und in die Flucht zu jagen; cf. so eben die Angaben bei Kaucika.

## 72).

Bannung des Erbübels aus e. neugebornen Kinde.

1. Auf dem Haupte des schnellläuf'gen Rehbockes wuchs ein Heilmittel. | Er vertreibe mit seinem Horn das Erbübel nach allseits hin. || 1 ||

zu harina s. Zimmer p. 83; — zu kshetriya s. 2, 10 resp. diese Stud. 13, 156 fg. (5, 145), Zimmer p. 391; Dârila zu Kauc. 26 erklärt dies Wort<sup>\$</sup>) direct durch kaulo vyådhih.

<sup>3</sup>) der so »künstlichen« (Pet. W.) und verfehlten Erklärung desselben bei Pånimi (5, 2, 92) stelle ich hier noch die nicht minder verfehlte des Wortes: kaukkutika, Pån. 4, 4, 46, aus kukkuti(!), zur Seite, das nach Leumann, Gloss. zu Aupap. p. 165, vielmehr aus kaukritika (cf. Jain. kokkuia, Pâli kukkucca, aus kaukritya) herzuleiten ist. Auch in dieser seiner Etymologie tritt es resp. als beweiskräftig nach der Richtung hin ein, für die ich es, diese Stud. 5, 140, verwerthet habe, für die Posteriorität nämlich Pånini's nach Buddha, während ihn neuerdings wieder Bhåndårkar aus geographischen (!) Gründen in das 7. Jahrh. v. Chr. gesetzt hat (Early hist. of the Dekhan p. 5-8. 1884).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. arma == hrada, Agnisv. zu Lâty. 10, 18, 13 und Zd. armaêçta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Anukr.: saptarcam yakshmanâçanadevatam uta bahudevatyam, ânu: shtubham, Bhrigv-amgirâ, àdyâbhis tisribhir harinam ástaud, parayâ (v. 4) târake, parayâ (v. 5) 'pah, parâbhyâm (v. 6. 7) yakshmanâçanam; v. 6 bhurig.

#### 7, 1. 2.

Selbstverständlich handelt es sich nicht etwa um Erbsünde, sondern um ein physisches Uebel, angebornen, erblichen Keim zu Krankheiten. Da im Verlauf (s. v. 5) speciell von einer Beseitigung desselben durch Wasser die Rede ist, so wird es sich wohl auch hier wie bei 2, 20 um die Waschung eines neugebornen Kindes, resp. etwa um das Bürsten desselben mittelst des noch mit Fell umkleideten jungen Hornes eines Reh-, oder Gazellen= Bockes handeln; cf. die Rolle des krishna-Hornes beim dîkshita, diese Stud. 10, 359 (wo demselben 3 oder 5 Zotten zugetheilt werden). 392. — Zu Vkshi xtivuµi gehört eventual. Zd. shaêta, »ein Narcoticon zum Ersticken des Foetus« (Justi); - vishânayâ vishûcînân, wohl Wortspiel? (cf. v. 2). - Hiezu Kauçika 27 (s. diese Stud. 13, 158"): hari= nasye 'ti bandhana-pâyanâ-camana-çamkudhânaj vâlenâ 'vanakshatre 'vasiñcati; Dârila: bamdhana(m) vishânaharina= sya (!), tasyai 'va pânam, âcamanam harinalomamicram, cam= kudhânam kathitam (carmano vistârâya kîlakabamdhah çam= kusthâpanam, bei 26), tat pradîpyo 'dakena nirvâpya teno 'shnenâ 'pagatanakshatre kâle 'vas.; es wird somit dem pp. wohl (das Horn?) angebunden, er bekommt etwas zu trinken, spült sich den Mund aus und wird bei Fortgang der Sterne mit einem heissen Aufguss von .. (?) begossen. Aus einem grossen Haufen (Gerste) sind sodann mit einem Griff Gerstenkörner zu nehmen und (auf das Feuer?) zu werfen, danach ist (wem?) eine Mahlzeit (?) zu geben: amitamâtrâyâh (aparimitapramânâd yavarâçer, Dârila) sakridgrihîtân yavân âva= pati, bhaktam prayachati.

2. Mit seinen vier Füssen der Bock, der kräft'ge, sprang dir hinterdrein. | O Horn, löse das Erbübel, das eingeflochten in sein Herz. || 2 ||

Indische Studien. XVII.

14

Digitized by Google

Der durch das Horn repraesentirte rasche Bock springt hinter der Krankheit drein, holt sie ein, und durchbohrt sie mit seinem Horn; dárum wird es dem pp. eben angebunden (s. Kauc.). - Constructionswechsel im zweiten Hemistich, und ein anderweites (s. v. 1) etymologisches Wortspiel, als ob nämlich vishânâ Horn »auflösend« (vi shya) bedeute; ebenso Ath. 6, 121, 1: vishânâ (°ne?) pâçân vi sh(i)yâ 'dhi asmat. -- Die Erklärung von gushpita in Böhtlingk's kl. Wb. durch »Anhäufung, Verschoppung (sic)« unter Citirung unsrer Stelle hier ist mir unklar. Auch kann ich zunächst nicht dazu zustimmen, dass gushtita im Çat. 3, 2, 2, 20 »fehlerhaft« sei; die Mss. haben so. Das sh von gushp ist wohl der upadhmânîya und steht hp, shp hierbei dem ph von guph, gumph, die ich nicht als »aus gushp entstanden« ansehen möchte, zur Seite. Es scheint mir, dass auch gunth, gund, gudh »verhüllen« hinzugehören, und gusht(ita) eine weitere Nebenform repräsentirt. Viel= leicht hängen alle diese Wurzeln mit guh, resp. wie dieses (kuh, xevi9w) in letzter Instanz mit dem Fragestamm ku zu= sammen. - asya, des neugebornen Kindes?

3. Was da von dort herableuchtet gleich einem vier= beschwingten Dach, | Dámit alles Erbübel dir wir treiben aus den Gliedern fort. || 3 ||

Die Ceremonie findet, s. v. 4. 7 und Kauç., wohl unter freiem Himmel, bei Sternenschimmer statt. Unter dem »vierbeschwingten Dach« verstehe ich, s. Naksh. 2, 292, ein Gestirn, Grill dagegen (p. 9) das Horn: »es gleicht der Schmuck auf ihrem [der Gazelle] Haupt, dem Dach, das auf vier Pfosten ruht«; und die Angabe der Anukr., s. oben p. 208<sup>n</sup>, wonach der Vf. auch mit v. 3 noch »harinam astaut«, tritt ja allerdings für seine Auffassung ein.

Digitized by Google

4. Welch' Zwiegestirn am Himmel dort, glückbringend, Namens Vicritau, | Das löse des Erbübels Band', das untere, das obere. || 4 ||

Mit Varianten in påda 1 ist dieser Vers identisch mit 2, 8, 1, wo er sich jedoch anscheinend nicht auf eine Krank= heit Namens kshetriya, sondern wie das ganze dortige Stück auf Feldschaden bezieht, s. diese Stud. 13, 150; — vicritau die beiden Lösenden, Name des später mula genannten Gestirns, s. Naksh. 2, 292. 310. 374. 389. Zimmer p. 356. 392.

5. Das Wasser, traun! ist heilkräftig, das Wasser scheucht die Krankheit fort. | Das Wasser heilet Alles aus. Es löse dich vom Erbübel. || 5 ||

Offenbar findet hierbei eine Waschung statt.

6. Welches Erbübel innewohnt, auf Grund des Zeu= gungs-Actes, dir, | 1ch kenne dessen Heilmittel. Das Erbübel treib' ich von dir. || 6 ||

kriyamânâyâh ist viersilbig zu lesen; — Unter âsuti (Ablativ) ist hier wohl die: infusiv seminis zu verstehen. Anders Pet. W. und Grill: »Hat ein gekochter Zauber= trank das kshetriya in dich gebracht. Das Wort ist im Uebrigen zweisilbig zu skandiren, cf. srabhishtha Çat. 6, 8, 2, 3 und grumushti für guru°; — vyânaçe wohl absicht= lich gleichlautig mit nâçayâmi.

7. Beim Ableuchten der Sterne und beim Aufleuchten der Morgenröth' | troll' sich von ihm alles Böse, trolle sich das Erbübel fort. || 7 ||

Ich lese: vivâsa ushasâm, und asmât; — apavâse (Grill: wenn das Morgenroth erbleicht) wäre dreisilbig zu lesen. — Die Ceremonie dauert bis zum frühen Morgen. Wie sich da alles Bösartige, das bei Nacht Kraft hat,

14\*

7, 4-7.

verzieht (eig. fortleuchtet, verlöscht), so soll nun auch von diesem (Kinde) das kshetriyam weggebannt werden.

#### 81).

Unterwürfigkeit der Genossen und Diener.

 Her Mitra komm', ordnend, mit den Jahrzeiten, Umlagernd die Erde mit hellen Lichtern; | Und danach uns Varuna, Vâyu, Agni

möge das Reich machen erhaben, ruhsam. || 1 ||

Mitra der freundliche (1 mi, smi) Gott des Tag= himmels, Tageslichts; Varuna (Vvar) der deckende Nachthimmel; - die Gottheiten hier wie in v. 2. 3 alterthümlich, ebenso auch der übrige Wortlaut. - Nach Kauçika 55 ist der Spruch nebst anderen der Art (1, 9. 30. 7, 53. 8, 1. 2. 11, 4. 17, 1). Seitens des Lehrers zur Ansprache an den Schüler bei dessen Schulantritt (upanayanam) zu verwen= den, wobei er ihn am Arm gefasst vor sich hinstellt, und die rechte Hand auf den Nabel desselben stützt. Der Inhalt des Stückes scheint mir jedoch ursprünglich allgemei= neren Zwecken dienen zu sollen. - Das Verhältniss zwi= schen Lehrer und Schüler scheint im Uebrigen auch in der vedischen Zeit schon leicht zu Streitigkeiten geführt zu haben. Der letzte Hymnus der Riks. (10, 191) ist wohl dárauf zu deuten; speciell aber gehört hierher das Gebet am Eingange der Taittirîya-Upanishaden: saha nâv avatu, saha nau bhunaktu, saha vîryam karavâvahai, tejasvi nâv adhîtam astu, mâ vidvishâvahai. — Ueber sonstige Ein= trachtslieder s. das zu v. 5. 6. sowie zu 30, 1 Bemerkte.

Anukr.: maitram, uta vaiçvadevam, traishţubham, Atharvâ, catasribhir mitrâdîn viçvân devân astaut, parâbhyâm (v. 5. 6) sâmmanasyam iti; v. 2, 6 jagatyau, v. 5 anushţub, v. 4 virâd brihatîgarbhâ catuspâd iti. || 2 ||

2. Dhâtar, Râti, Savitar mögen gnädig,

Indra, Tvashtar freudig, dies Wort vernehmen; | Ich rufe die Göttinn, die Heldenmutter

Aditi, dass Centrum ich sei der Sippe. || 2 ||

me vacah steht für: - -; am Schluss ist wohl yathâ 'sam zu lesen; — pâda 1 kehrt identisch 7, 17, 4 wieder; Göttinn Râti, ebenso wie das Beiwort der aditi: çûraputrâ gehören speciell der Ath. S. an.

3. Ich rufe Soma, Savitar, mich neigend,

alle die Âditya bei dem Wettstreite. |

Dies Feuer hier möge lang hin erstrahlen,

von der mir's nicht wehrenden Sipp' entzündet. || 3 || Lies mit Pet. W.: ahamuttaratvé; — der padapâțha hat: dîdăyat. — Das Feuer soll wohl für die Oblationen an die in v. 1-3 angerufenen Götter dienen, die ihrerseits dafür die bereitwillige Unterordnung der sajâta herbeiführen sollen. Dass nun Diese dies Feuer »ohne Widerrede« entzünden, ist eben der Beweis dafür, dass die Götter ihr Werk bei ihnen bereits gethan haben.

4. Hier sollt ihr sein, sollt nicht von dannen gehen!

Der kräft'ge Hirt, Nahrungsherr, treibe her Euch! Díesem zu Wunsch her, wie liebreiche Frauen,

Die Götter all' her zu Euch mögen kommen! || 4 || ich lese: asmai kâmâya upa kâminîr na; — yantu dreisilbig. — Unter dem iryo gopâh pushtapatih ist wohl Pûs han zu verstehen, dem das Gedeihen des Hauswesens obliegt; — während in v. 1-3 und v. 6 der Hausherr, resp. das Haupt der Sippe, selbst spricht, redet in v. 4. 5 ein Anderer, etwa der die Opferhandlung (v. 3) für ihn vollziehende Priester; asmai Diesem, dem Hausherrn, kâmâya zu Liebe; oder gehört asmai zu kâmâya selbst? »um dieses

Digitized by Google -

Wunsches willen«? — Auffällig ist die Vergleichung der männlichen Götter mit einem Femininum; die Bereitwillig= keit des Herbeikommens kann aber freilich nicht besser geschildert werden, als durch den Vergleich mit dem Her= beikommen liebender Weiber. — Wenn Püshan die sajäta dem Hausherrn zutreibt, und wenn sich dann noch alle Götter eifrig demselben zugesellen, dann ist das Gedeihen der Sippe gesichert.

5. Zusammen eure Sinne, Wünsch', eure Absichten biegen wir; | die Ihr dort andre Wünsche hegt, diese Euch biegen wir zusamm'. || 5 ||

d. i. wir machen, dass sich Alles dem Hausherrn unterwürfig zuneigt, cf. tasmai viçah samanamanta viçvâh Ts. 3,4,4,1. Pâr. 1,5, sowie > samnati, Zuneigung, Gunst, in: evam mahyam bhadrâh samnatayah samnamantu Ts. 7, 5, 23, 1; samnati-homa ist resp. terminus technicus, s. T. Br. 3, 8, 18, 5, für den in diesem Abschnitt der Ts. ent= haltenen Bannspruch dieses Inhalts, der in analoger Weise sich auch Ath. S. 4, 89 wiederfindet, und im Ritual des Ath. ebenfalls den Namen: samnatayas führt, s. Kauç. 5. 68. 72. — Nicht sowohl auf Unterwürfigkeit, als vielmehr auf Eintracht (samjnânam) im Allgemeinen sind die im Uebrigen im Wortlaute manches Analoge zeigenden Sprüche gerichtet, die wir am Schlusse der Riks. (10, 191, cf. auch T. Br. 2, 4, 4, 5. 6) vorfinden.

6. Mit meinem Sinn greife ich eure Sinne,

meinem Denken kommt nach mit eurem Denken! |

In meinen Will'n banne ich eure Herzen:

auf meinen Gang kommet her, mir nachfolgend. || 6 || zu lesen: hridayâ kriņomi, oder vaçe hridayâ vaḥ kriņomi. — Es ist dies ein Herzensbannspruch, ein



hridyah nach Pân. 4, 4, 96: bandhane ca'rshau (hridayasya bandhanah, vaçîkaranamantrah schol.); es folgt resp. aus dieser Regel Pânini's eo ipso, dass damals, zu seiner Zeit, vedische Lieder nach Art des vorliegenden (resp. 1, 34. 2, 30. 3, 18. 25. 30 etc.) existirt haben müssen, s. diese Stud. 5, 78<sup>n</sup>. Zu vgl. ist z. B. auch noch Ts. 2, 3, 9, 1. 2 (âmanam asi ..). Kâth 12, 2.

### 9<sup>1</sup>).

# Spruch gegen Vishkandham.

 Des Abmagernden, Durchdring'nden Vater ist Himmel, Mutter Erd'. | Wie ihr, Götter! es hér geschafft, so schafft es nun auch wieder fort! ||

lies: yathâ abhi. - Es handelt sich hier um eine Krank= heit, resp. wie der Verlauf zeigt um das vishkandham, das ich zu Ath. 2, 4, 1, s. diese Stud. 13, 141, conjecturell als »die Schultern auseinander ziehend«, Rheumatismus in den Schultern, Hexenschuss, Reissen gefasst habe, cf. Zimmer p. 390; - karçápha (Vkriç) und viçaphá (Vviç) fasse ich appellativisch, als mittelst einer Affixes ápha, resp. aphá, gebildet, das sich sonst freilich nur, und zwar wesentlich zur Bildung von Thiernamen verwendet (s. diese Stud. 3, 387<sup>n</sup>), in der Form abhá vorfindet. Anders Pet. W. unter viçapha. - Die Krankheit ist durch himmlische sowohl als irdische Einflüsse hervorgerufen, stammt resp. von den Göttern, deren Sache es somit auch ist, sie wieder zu beseitigen. --- Nach Kauç. 43: »karçaphasye 'ti piçañga= sûtram araludandam, yad âyudham, phalîkaranair dhûpayati« hat der Kranke wohl einen Stab aus Aralu-Holz<sup>2</sup>), der

Anukr.: dyàvâprithivîyam uta vaiçvadevam, ânushţubham, Vâma: devo; v. 4 catushpân nicrid brityâmtyâ (brihaty, amtyâ?) bhurik.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) arelu N. eines. Baumes: Kalosanthes indica, Pet. W.

mit rothbraunen Fäden umwickelt ist (?), als Waffe dagegen, zu tragen <sup>1</sup>), und es findet resp. eine Räucherung, Bähung (der kranken Theile?) mit (angezündeten) Putzabfällen (vom Reiskorn) statt.

2. Ohne Schlingen halten sie fest. So ist dies von Manu gemacht. | Ich entmanne das vishkandham, wie ein Castrator thut beim Rind. ||

acreshman »ohne Band« Pet. W., besser wie oben: »ohne Schlinge«, blos fest umgewickelt; Vcrish, clish ist wohl Weiterentwicklung von Vcri, xlivw hlînan. - Der Sinn scheint mir: Die kranke Stelle wird mit Bändern (s. v. 3. 4) von Hanf (s. 2, 4, 5) fest umwickelt, umschnürt, ein Heilmittel, das von Vater Manu herstammt<sup>2</sup>); dadurch wird die Krankheit gebunden, ihrer mascula virtus beraubt, gerade wie die Castration der Ochsen durch Abbinden, Abschnüren der Hoden herbeigeführt wird; denn mushkå= barha ist nicht sowohl: Verschneiden (Pet. W.), als viel= mehr: der, welcher die mushka ausreisst, losreisst, wegzerrt, und zwar geschieht dies denn eben wohl durch Abschnüren; - auch badhri selbst scheint auf die gleiche Procedur des Abbindens zurückzugehen; oder ob auf /badh, bådh in der Bedeutung: zerdrücken, zerquetschen? (Pet. W. »dem die Hoden zerschlagen sind«). S. Zimmer p. 226.

3. An rothem Faden die Bürste hier binden an die Kundigen. | Den gier'gen, dörr'nden Kåbava entmannen soll'n die Bänder hier. || 3 ||

ich lese: bandhúrâh, und fasse dies als: Bänder; auch das vandhúr, vandhúra des Rik scheint mir am ein= fachsten auf die Bedeutung: Riemen, Riemzeug etc. zurück=

<sup>1)</sup> Dârila bezeichnet ihn als piçâcanâçanam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) das auch bei uns noch im Volke vielfach für Rheuma u. dgl. gebraucht wird. Die Wärme und der Druck sind eben heilsam.

zuführen; — khrigala fasse ich unter Bezug auf /kharj mårjane, kharju Jucken, Kratzen, Beissen als: Bürste zum Jucken, Kratzen (Rik 2, 39, 4 passt diese Bedeutung allerdings nicht); — die Krankheit ist ruhmgierig (Pet. W.: rüstig, rührig), ausdörrend (cushma zu cushka, abzutrennen von dem sonstigen cushma; oder sollte déssen Grundbedeutung: zischend, pfeifend hier anzunehmen sein?), ruft Aechzen hervor (kåbava, onomatopoion); und es wird daher dem Kranken theils zur Linderung seiner Schmerzen eine Bürste zum Kratzen gegeben <sup>1</sup>), theils werden die leidenden Theile mit Bändern fest umschnürt.

4. Denn ihr, ruhmgier'ge! wandelt hier, Göttern gleich, mit asura-Kraft. | Wie der Affe die Hunde höhnt, ihr auch, Bänder! den Kâbava. || 4 ||

statt yenâ verlangt das Metrum ein einsilbiges Wort, etwa: ye; — lies: devâ va und kapir va, mit prâkritischem va für iva; — ich lese bandhurâh (Vocativ). — Nicht der Krankheit (wie in v. 3), sondern den Bändern, mit denen sie gebunden wird, kommt hier das Beiwort: çravasyu zu; ihre Kraft ist zauberisch, dämonenhaft. — Wie der Affe auf dem Baum die kläffenden Hunde verhöhnt<sup>2</sup>), so könnt ihr, o Bänder, den ohnmächtigen Kläffer (s. so eben) verhöhnen.

5. Denn zur Schmach will ich höhnen dich, verderben ich den Kâbava | Wie rasche Wagen aber sollt, unter Schwüren, dahin ihr zieh'n! || 5 ||

bhartsyâmi, viersilbig, ist, wie das daneben stehende Futur dûshayishyâmi zeigt, selbst auch ein Futur, hat somit mit /bharts zunächst nichts zu thun, sondern gehört

9, 3-5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. das krishņa-Horn des dikshita, diese Stud. 10, 859.

<sup>2)</sup> Zimmer p. 85 bezeichnet auf Grund unserer Stelle die Affen als »den Hunden verderblich«; das steht hier nicht.

zu /bardh, vardh, chedane, schneiden, hauen (cf. vardhaki, vardhâpana und s. Hâla 431), wohl figürlich wie engl. cut: jem. abblitzen lassen; und zwar ist die /bharts<sup>1</sup>) wohl eben auch als eine desiderative Weiterbildung dieser selben /bardh aufzufassen (für deren Anlaut mit b, nicht mit v, eben sie sowohl wie das hiesige Futurum eintritt). — Im zweiten Hemistich sind wohl wiederum (wie in v. 4) die Bänder angeredet, die, nachdem sie ihr Werk schnell gethan, mit Ruhm über den erlangten Sieg beladen, davon ziehen, d. i. wieder abgewickelt werden?; — »unter Schwüren« des Dankes Seitens des Geheilten? oder: »unter Flüchen« Seitens des besiegten Krankheitsdämons?

6. Einhundert ein Vishkandha sind verbreitet auf der Erde hin; | vor ihnen holten sie dich vor, das Vishkandha= Heilamulett. || 6 ||

lies: ujjahrur; — in ihrer Gegenwart, vor ihren Augen, d. i. wohl: ihnen zum Trotze, holten sie (die Leute) dich heraus, hervor; es erhellt weder, woraus? noch was? sie heraus holten, resp. was hier mit du angeredet und mit dem mani visbkandhadûshana gemeint ist; ob etwa das khrigalam in v. 3? — Ueber die Zahl 101 s. Kuhn in seiner Z. 13, 128 fg. Wuttke deutscher Volksaberglaube<sup>2</sup> p. 801. 835.

#### $10^{2}$ ).

### Ein Neujahrsspruch.

1. Die Erste leuchtete jetzt auf. Sie wurde Milch= kuh bei Yama. | Sie möge milchen milchreich uns noch manches künft'ge Jahr hindurch! || 1 ||

<sup>1</sup>) zuerst nachweisbar in udabhartsatha Ath. 20, 134, 1 resp. Çâñkh. çr. 12, 23, 1 (wo udabhartsata).



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Anukr.: trayodaçarcam ásbiakyam, ánushtubham, Atharvâ, sarvâbhir ekâm evá 'shtakâm astaud; v. 4—6. 12 trishtubha, v. 7 tryavasâná shatpadya(padâ) virâdgarbhâ 'tijagatî.

10, 1.

lies: viuvâsa; - milchen, Milch spenden; - das zweite Hemistich ist eine solenne Formel, s. Rik. 4, 57, 7 (unter 17, 4); - der ganze Vers findet sich Ts. 4, 3, 11, 5 (wo yâ prathamâ vyauchat und dhukshvo 'ttarâm). Kâth. 39, 10 (ganz wie hier). Pâr. 3, 3, 5 (wie Ts.). - Es handelt sich hier, wie im Folgenden, um einen Tag im neuen Jahre, der als vorbedeutungsvoll für den Verlauf desselben gilt. Der= selbe wird in v. 5. 8. 12 als ekâshtakâ bezeichnet. Hierunter aber, resp. unter ashtakâ überhaupt, wird die achte Nacht (der achte Tag) nach dem Vollmonde, das zweite Viertel also, verstanden, cf. Pañc. 10, 3, 11, wo zwölf ekas shtakâ zwischen den 12 Vollmonden und 12Neumonden auf= geführt werden. Von ritueller Bedeutung, und zwaru. A. auch speciell für den Manen-Dienst<sup>1</sup>), sind davon jedoch nur drei oder vier. Und zwar sind zunächst im Åçv. g. 2, 4, 1 die vier ashtakâ des Winters und des ersten Frühlings (cicira), d. i. der vier Monate: mårgaçîrsha, pausha, mågha und phâlguna (Stenzler), mit besonderen Festfeiern bedacht. Das Cankh. g. 3, 12 reducirt die Zahl auf die drei asht. von âgrahâyanî (= mârgaçîrshî) ab, lässt also die ashtakâ des phâlguna weg. Ebenso Pâraskara 3, s, wo jedoch da= für noch eine vierte ashtakâ-Feier, mitten in der Regen= zeit, hinzutritt. Nach Gobhila 3, 10, 4 wies Kautsa dem Winter (es handelt sich hierbei um eine Theilung des Jahres in blos drei Jahreszeiten) vier ashtakâ zu, Audgâ= hamâni dagegen, Gautama und Vârkakhandi erkannten ihm nur deren drei zu. S. hiezu m. Abh. über die Nakshatra 2, 387 fg., sowie Oldenberg in diesen Stud. 15, 145. 146. Zimmer p. 365. Die Beschränkung der ashtakà-Feier

1) s. auch Pet. W.

219

Digitized by Google

auf die winterliche Zeit bezweckt wohl, für die Zeit, wo die schöpferische Kraft der Natur eine Ruhepause derselben gleichsam ermunternd und hilfreich macht. beizuspringen. Warum freilich diese Feier sich gerade an das zweite Mondviertel anknüpft, ist annoch nicht recht ersichtlich. --- Unter allen diesen asht. tritt denn nun eine, speciell ekâshtakâ genannt, besonders hervor, worunter die Scholl. zu Pañc. 5, 9, 1. 10, 3, 11. Ts. 4, 3, 11, 3. Kâty. 13, 1, 2 (s. auch Stenzler zu Pår. 3, s, 5) die des mågha verstehen, welche, s. das zu v. 2 aus Ts. und Pañcav. Angeführte, an den Schluss des Jahres gehört. Im Schol. zu Çatap. 6, 2, 2, 28 wird jedoch unter der daselbst als pråjåpatyam ahas bezeichneten ashtakâ die des phâlguna verstanden, dieselbe somit an, resp. hinter den Anfang des Jahres verlegt. Sie wird daselbst im Texte zugleich als: parva same vatsarasya, »Knotenpunkt des Jahres« bezeichnet, wie es sich denn auch hier in v. 2 um eine »Gattinn« und in v. 3 um ein »Abbild« desselben handelt und wie in Ts. 3, s, s, 4 die ekâshtakâ als: ahnâm vidhâtrî »Ordnerinn der Tage« erscheint. All dieses eignet sich freilich ebenso gut für einen Tag am Anfang, wie für einen am Schluss des Jahres. Und so findet auch der an der ekâshtakâ nach Ts. (ibid.) übliche Brauch (s. Naksh. 2, 412): Gestrüpp anzuzünden, was als ein Omen galt (brannte es, gab es ein gutes Jahr; wenn nicht, ein schlechtes), sowohl am Schluss wie am Beginn des Jahres seine berechtigte Stelle. Bei unserm Texte hier aber kann es sich, dem Wortlaut und Inhalt der einzelnen Verse nach, doch wohl nur um einen Tag am Anfang des Jahres, also um die erste ashtakâ desselben handeln. So erklärt denn auch Åpastamba im Schol. zu Kâty. 4, 6, 8 das Wort: prathamajo gauh, Erstlingskalb

Digitized by Google

10, 1.

10, 1.

(eines Jahres), durch: das erste der Kälber, welche: prâcînam ekâshțakâyâḥ, vor der ek., geboren werden.

Bei Kauçika 138 finden wir ziemlich detaillirte An= gaben theils über die Feier der ashtakâ, theils über die Verwendung der einzelnen Verse unseres Stückes hier dabei. Und zwar ist daselbst nur von einer ashtakâ, im Singular, die Rede, auch findet sich keine bestimmte Zeitangabe dafür. Als havis für die homa derselben werden angegeben: (ganze) Körner dhânâh, Grütze karambhah, ein Gebäck in Form des Gehörgangs çashkulyah (eine Art Bretzeln?), Opferfladen purodàca, Wasserbrei, Milchbrei, Sesambrei, wenn möglich ein Opferthier. Von allen diesen havis soll man unter Recitirung der vv. 1-5 mittelst eines Löffels (darvi, cf. v. 7<sup>b</sup>) opfern. Im Ganzen sollen es 21 âhuti sein; da das Opfer 21 Grundformen (samsthâ) hat, erlangt man hierdurch sämmtliche: yajnatanû, die dann ihrerseits dem Vater des Opfernden (Manenfeier also!) sich zuwenden. Es schliesst sich noch die Angabe an, dass nach Einigen zwar die Vereinigung von Darbringungen mittelst des Löffels (darvi), der Hand, und als Vollguss bei einer Opferhandlung nicht gestattet sei, bei der ashtakå aber sei dies nach Ishuphâli und Mâthara doch erlaubt.

In Ts. u. Kâțh. steht unser Vers hier, ebenso wie die Verse 4 u. 12 unter den für die 16 »vyushți« genannten ishțakâ bestimmten Ritualsprüchen, so dass über seine ursprüngliche Bestimmung, ob für ashț.? oder vy.?, nichts feststeht; — yame erklärt der Schol. zu Ts. durch yamasvâmino loke; das Aufleuchten des bedeutungsvollen Tages hat bereits bis in die Welt des Yama hin Licht verbreitet, oder soll es resp. verbreiten, prakâçapradânena dhenuvat prîtihetur abhavat; danach soll er aber auch uns,

221

den Lebenden, noch manches neue Jahr mit reicher Gaben= fülle wiederkehren; — duhâm, für dugdhâm, ist alterthüm= lich; bei der Lesart dhukshva liegt Constructionswechsel vor.

2. Sie, die die Götter begrüssen, wie eine herankomm'nde Kuh, | sie, die des Jahres Gattinn ist, sie möge uns heilbringend sein. || 2 ||

s. Pâraskara 3, 2, 2 wo: yâm janâh, râtrîm dhenum ivâ "yatîm, und zwar ist jan âh überdiess besser, als devâh, es müssten denn etwa unter devâh direct die Brâhmana zu verstehen sein, cf. diese Stud. 10, 16. 35. - Bei Pâra= skara wird der Vers für das Neujahrsfest, ågrahayanî= karman, am mårgaçîrsha-Vollmoud (es liegt eben dort, s. unten bei v. 4, ein Jahresbeginn mit diesem Monat vor) verwendet, und passt sich ja auch derselbe für einen solchen Tag ganz vortrefflich. Die darin vorliegende Be= zeichnung des betreffenden Tages als »Gattinn des Jahres« findet sich nun in Ts. 7, 4, 81, resp. fast gleichlautend im Pañcav. 5, 9, 1 fg.<sup>1</sup>), von der ekâshtakâ ausgesagt, und zwar zugleich als Grund da für angegeben, dass die, welche für ein Jahresopfer die Weihe nehmen wollen, dies an diesem Tage, ekàshtakàyâm, zu thun haben, bei dem »das Jahr diese Nacht über verweile«. Die ekâshțakâ wird resp. hierbei nicht an den Anfang, sondern an den Schluss des Jahres gesetzt, zu dem årtam, vyastam (Ts. ârtam vichinnam Pañc.) desselben, resp. zu den antanâmânâv ritû, den beiden Schlussmonaten, d. i. nach den Schol. zu Ts.: pushya (pausha) und màgha, nach den Schol. zu Pañc.: mâgha und phâlguna (!) in Bezug ge= stellt, und zwar erklärt Sây. sie daneben auch ganz direct



<sup>1)</sup> cf. Anupada 10, 10 ekashţakâc samvatsarasya patnîm âhai kashţakâpatim iti câ "tikâmyac samvatsareya sacstauti.

drittes Buch der Atharva-Samhitå.

10, 2. 8.

(wie anderweit üblich, s. p. 220) als mâgha krishņâshţamî, s. diese Stud. 12, 303<sup>u</sup>. — Dass es sich nun auch hier bei unserm Verse, bei der »Gattinn des Jahres« darin, um die ekâshţakâ handelt, dafür tritt v. s ein, wo das Jahr direct als déren Gatte bezeichnet wird. Es kann sich jedoch hier wohl nicht um die ek. am Schluss des Jahres handeln, sondern nur um einen Tag im Anfang desselben.

3. Der dir als Abbild des Jahres verehrend nahen wir, o Nacht, — | unser Geschlecht mach' lang= lebend und versieh es mit Reichthums Füll'. || s ||

lies: râtri u°; - das zweite Hemistich kehrt in v. 8 wieder; - Ts. 5, 7, 2, 1 (upåsate | prajåv suvîrâm kritvå viçvam âyur vyaçnavat). Pàr. 3, 2, 3 (pratimâ yâ tào râtrim, prajav suvîryam kritva dîrgham ayur vyaçnavai). - Auch dieser Vers hier wird, wie der vorige, bei Påraskara für das Neujahrsfest verwendet; in Ts. dagegen ist derselbe mit einer prâjâpatyâ (ishțakà), resp. direct mit der ekâshtakâ in Bezug gebracht, und es wird dabei dieselbe (zunächst freilich wohl jene ishtakâ) als: prajâpateh kâmadughâ bezeichnet. - Die hier vorliegende Angabe nun, dass diese Nacht »ein Abbild des Jahres« sei, kehrt mehrfach wieder, allerdings nicht in Bezug auf sie, sondern in Bezug auf eine solenne Zahl von: zwölf Nächten. Ich habe darüber schon (1858) in m. Abh. »zwei vedische Texte üb. Omina u. Portenta« p. 388 ge= handelt, und füge hier nur hinzu, was sich mir seitdem an neuem Material dafür ergeben hat. Die Angabe selbst, dass diese Gruppe von zwölf (dem prajapati geweihten, prajâpater vratyâh, Ath. 4, 11, 19) Nächten<sup>1</sup>) eine pratimâ

1) »zwölf Nächte« überhaupt als eine solenne Gruppe finden sich z. B. noch im Käth. 9, 14. 23, 6. 36, 2 (så yävatis samvatsarasya rätrayas tävatis

 $\mathbf{223}$ 

des Jahres sei, findet sich noch Kåth. 7, 15. T. Br. 1, 1, 9, 10. Cankh. Br. 25, 15, und zwar wird dabei auch noch theils die Beziehung der 12 Tage zu den 12 Monaten des Jahres<sup>1</sup>), theils als Zeit derselben der Schluss des Jahres statuirt<sup>2</sup>). Letzteres wird resp. im Gopathabr. 2, 15 ganz bestimmt hingestellt: dvàdaçasu râtrîshu pur à sam vatsa rasyâ "dheyât (!) tâ hi samvatsarasya pratimâh. Es sind darunter somit wohl gerade wie bei unseren Zwölfen die letzten, nach dem Wintersolstiz, folgenden zwölf Tage des Jahres zu verstehen, während deren die Natur gleichsam schlummert s. oben p. 220), ehe sie sich wieder unter dem Einfluss der ihren nördlichen Lauf antretenden Sonne zu neuer Lebensthätigkeit anschickt; wie uns dies im Rik 4, 33, 7 von Vâmadeva in hoch= poetischer Form vorgeführt wird: dvådaca diùn yad agohiasya àtithye ranann ribhavah sasantah | sukshetrâ 'krin= vann, anayanta sindhûn, dhanvâ 'tishthann oshadhîr, nimnam àpah || >als die Ribhu zwölf Tage sich ergötzten, schlum= mernd in der Gastfreundschaft des Agohya, | schönes Gefild schufen sie, Lauf den Strömen; Kräuter das Land deckten, die Niedrung Wasser.« Jeder dieser zwölf Tage ist resp. wohl (so wenigstens die bei uns im Volke lebende Vorstellung, s. Wuttke l. c. p. 61) je für einen der zwölf Monate des fol= genden Jahres vorbedeutsam. Und wenn sich nun die Frage erhebt, was denn wohl etwa diesen zwölf Tagen eigentlich zu Grunde liegen mag, so liegt jedenfalls der Gedanke nahe,

samkbyåne samvatsaram eva bhrâtrivyâd yuvate); auch wird die dvâdaçâha= Feier begreiflicher Weise mit ihr direct in Verbindung gesetzt, s. Schol. zu Pañc. 10, 4, 8. 11, 10, 20. 25, 18, 7 (dazu s. Jaimin. nyâyam. 6, 7, 13, Gold= stücker p. 295).

<sup>1)</sup> dvâdaçarâtram caritvâ . dvâdaça vai mâsâh samvatsarah, sâ sam : vatsarasya pratime 'ti, Ç. Br.; cf. Pañc. 16, 6, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) dvådaçasu råtrishu puro dheyås (ob Lücke?) tå hi s. pr., Kåth.; dvå= daçyåm puraståd ådadhyåt, sam vatsarapratimå vai dv. r., T. Br.

10, 8. 4.

sie als den Versuch anzusehen, zwischen dem 354 jährigen Mondjahr (unstreitig wohl der ältesten Form der Jahresrechnung) und dem 366tägigen Sonnenjahr eine Ausgleichung herzustellen, durch welche trotz der im Volke üblichen Rechnung nach Mondzeit doch eben auch dem factischen Sachverhalte, wonach der »Lauf der Sonne« den Umfang des Jahres bestimmt, Rechnung getragen werden sollte. Man verlegte die zwölf überschüssigen Tage an den Schluss des Mondjahres und gewann so in ihnen theils ein Correctiv für die Zeitrechnung, theils eine heilige Zeit, die für das je kommende Jahr als vorbedeutsam galt. Bedenken freilich macht eine solche Auffassung dárum, weil wir dann durch die Uebereinstimmung, die in Bezug auf die Zwölften zwischen Indern und Germanen vorliegt, genöthigt werden, ein so richtiges Verständniss der Mondund der Sonnen-Zeit bereits für die indogermanische Urzeit anzunehmen, was dann eben doch immerhin seine nicht geringe Schwierigkeit hat, da man den Trägern derselben eine solche Kenntniss doch wohl schwerlich auf Grund eigener Beobachtungen zutrauen darf, sie ihnen vielmehr nur etwa auf Grund ihrer Beziehungen zu ihren semitischen Nachbarn zuzuschreiben haben würde, s. das bereits in diesen Stud. 10, 242. 243 Bemerkte.

4. Hier diese ist's, die zuerst aufgeleuchtet.

Unter den Andern wandelt sie darinnen. | Grosse Gewalten sind in ihr beschlossen;

Als junge Frau siegt sie, neubildend, zeugend. || 4 || iyam eva dreisilbig; viauchat; — Ts. 4, 3, 11, 1, wo aber: ..vyauchad antar asyâm c. pr. | vadhûr jajâna navagaj janitrî traya enâm mahimânah sacante; Kâth. 39, 10 wo: sâvâsv

Indische Studien. XVII.

15

(sarv°) antaç c. pr. | vadhûr mimâya, Rest wie Ts.<sup>1</sup>); Cg. 3, 12 wo: vyuchad antar asyâm c. pr. | vadhûr jajâna navakrij, Rest wie Ts. - Der Spruch ist in Cg. der ersten ashtakå nach dem ågrah åyan i-Vollmond zugetheilt, dem ersten Monat also des neuen Jahres, das dort wie in der grihyasûtra des Pâr. Gobh. Kauç. mit dem mârgaçîrsha be= ginnt, der ja davon eben den Namen ågrahåyana führt. S. meine eingehende Untersuchung hierüber Naksh. 2, 381 fg., wo ich bereits darauf hingewiesen habe, dass eben auch der Inhalt der mit der ägrahåyanî-Feier selbst, sowie mit der Feier der ashtaka des agrahayana-Monats verbundenen Sprüche, s. oben, dafür eintritt, dass dieser Monat zur Zeit dieser Texte (und speciell auch zur Zeit Pânini's) an der Spitze des Jahres stand, dasselbe resp. damals mit dem Winter begann, nicht mit dem Frühling. - Was nun die angeführten Varianten betrifft, so scheinen mir im Ganzen die hiesigen, auch durch die Wiederholung in Ath. 8, 9, 11 geschützten, Lesarten als die besten; speciell in påda 2; auf die Umstellung der påda 3. 4 kommt nichts an; das allgemeine mahântas als Beiwort zu mahimânas scheint mir hier besser als das so bestimmte: trayas, das sich, cf. v. 12, nach dem Comm. zu Ts. (p. 397) auf agni, surya, candra beziehen soll<sup>2</sup>) (man sollte eher: agni, vâyu, sûrya erwarten!); auch jigâya ziehe ich dem jajâna (cf. daneben janitrî!) wie dem mimâya vor; - navagat erklärt Sây. zu Ts. durch nûtanavivâhavatî, ich habe es dem wohl als Glosse zu erachtenden navakrit in Cg. entsprechend übersetzt.

5. Laut schallten die hölzernen Steingeräthe,

bereitend die jährige Opferspende.

Digitized by Google

10, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) aber janitre, Fehler der Handschrift, die oft so e und i verwechselt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) »mit ihrer Schaar« bei Oldenberg, diese Stud. 15, 146, ist zu tilgen; Såy. hat nur: agnisúryacandrarúpá devatáh.

Ekâshtakâ! reich an Geschlecht und Mannen,

6. Der Gebetsplatz voll ist von ghrita, schlüpfrig.

Wesenkenner! nimm (gnädig) an die Spenden. | Die häuslichen Thiere, die vielgestalt'gen,

alle sieben, mögen bei mir gern weilen. || 6 ||

Bei sarîsripam ist wohl an sarpis zu denken; es ist eine reiche Fülle von ghrita gespendet; — das Feuer soll die Opferspenden entgegennehmen, und den Göttern zuführen, damit der Viehstand im neuen Jahre gedeihen möge; die sieben Hausthiere<sup>1</sup>) (ursprünglich wohl, wie die sieben Waldthiere, nur eine unbestimmte Vielheit) werden ziem= lich verschieden aufgezählt; so zunächst: Rind, Ross, Schaf, Ziege, Maulthier, Esel, Mensch<sup>2</sup>) Kâth. 7, 7. Pañc. 16, 1, 10, Ross, Esel, Mensch, Rind, Schaf, Hund (statt Maulthier), Bock Kâth. 13, 1, Rind, Schaf, Ziege, Mensch, Ross, Esel,

15\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. Catap. 3, 8, 4, 16. 9, 8, 1, 20. 5, 2, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) dieselben, aber in anderer Reihenfolge, im Schol. zu Pañc. 2, 14, 2. 6, 8, 12. Taitt. År. 3, 11, 12.

Kameel (statt Maulthier) Schol. zu Pañc. 23, 18, 2, Rind, Büffelkuh (statt Ziege!), Pferd, Schaf, Mensch, Esel, Kameel Glosse zu T. År. 3, 11, 12. Characteristisch hiebei ist, dass der Mensch sich zwar durchweg in der Liste befindet, aber nicht an erster Stelle darin steht! s. noch Pet. W. unter grâmya, Zimmer p. 74-76. — Unser Vers ist nach Kauç. 138 nur für den Fall bestimmt, dass die ashtakâ-Feier mit einem Thieropfer verbunden ist; es soll dann damit der rechte Vorderfuss (bâhu) desselben, zwar seiner Haare entblösst, aber doch mit dem Fell und dem Hufe versehen und abgewaschen, geopfert werden. Ist kein Opferthier da, wird âjya mit v. 7<sup>b</sup> geopfert, unter An= füllung eines Löffels mit den betreffenden havis.

7. Komm, mir zu Nahrung und Gedeih'n! Möchten wir sein, Nacht! in der Huld der Götter! | OLöffel, voll fliege dahin! ganz voll fliege du wieder her! | Alle Opfer in Füll' speisend, bring' du uns Saft und Kraft herbei! || 7 ||

Ein mixtum compositum, zunächst ein gâyatra, dann ein traishtubha pâda, danach eine im Ritual solenne (s. Vs. 3, 49. Ts. 1, 8, 4, 1. Kâth. 9, 5, wo darve) anushtubh. — Zunächst wird wieder die Nacht angerufen, sodann der Opferlöffel; so voll wie er den Göttern seinen Inhalt spendet, so reichliche Gabe, von ish und ûrj, möge er auch wieder zurückbringen. Der Tauschhandels-Character der Procedur ist in dem Wortlaut des zweiten Hemistichs der anushtubh in Vs. Ts. Kâth. ganz direct ausgesprochen: vasne 'va<sup>1</sup>) vikrînâvahâ isham ûrjac çatakrato! »wie mit einem Kaufpreis wollen wir Beide, o Çatakratu! (mittelst dieser Spende) um Saft und Kraft mit einander feilschen«;

<sup>1)</sup> vasna iva Kâth.; dies erscheint als Genitiv; somit ist auch vasne 'va wohl als vasnâ, Instrum. von vasan, iva zu fassen.

10, 7-11.

229

ebenso der sich im Ritual zunächst anschliessende Vers: dehi me dadâmi te. S. unten bei 29, 7.

8. Heran gekommen ist dies Jahr, Ekâshţakâ!, der Gatte dein. | Unser Geschlecht mach' langlebend und versieh es mit Reichthums Füll'. || 8 ||

Zum ersten Hemistich s. v. 2, zum zweiten v. 3.

9. Die Jahreszeiten, ihre Herr'n, und Söhn' ehr' ich, die jährlichen, | Halbjahre, Jahre, Monate; dem Herrn des Sei'nden opf're ich. || 9 ||

hâyana<sup>1</sup>) scheint mir zu Zd. zayano zu gehören<sup>2</sup>), somit eigentlich winterlich, dann: Winter, Jahr zu be= deuten; samâ ist schon im Pet. W. mit Zd. hamâ, unserm Sommer in Bezug gebracht<sup>3</sup>). Unter den »Herren« und den »Söhnen« der »Jahreszeiten« sind etwa Feste zu ver= stehen, Tertialopfer u. dgl.? — S. Zimmer p. 374.

10. Den Jahreszeiten und ihren Söhnen, den Jahren, Monaten, | Dem Dhâtar, Vidhâtar, dem Glück, dem Herrn des Sei'nden opf're ich. || 10 ||

ârtavebhio, samvatsarebhiah zu lesen.

11. Darbringend mit Gebet wir den Göttern opfern, mit ghrita-Gab' | in nicht begehrten Häusern wir, Rin= derreichen, uns lagern woll'n. || 11 ||

<sup>3</sup>) »die gleiche«, nämlich: Hälfte des Jehres. Dies setzt ein Vorwiegen des Winters, als der ersten Hälfte desselben, für die Zeit der Bildung dieser Wörter, für die indogermanische Zeit also, voraus.

<sup>1)</sup> kommt im Veda hauptsächlich am Ende von Compositen vor, cf. eka° dvi° tri° çata°; — auch als Name einer bestimmten grossen Reisart scheint hâyana (Ts. 1, 8, 9, 10 hat dafür mahâvrîhi) auf die Bedeutung: Jahr zurückzugehen, da es Sây. zu Çatap. 5, 8, 8, 6 durch: samvatsarapakvânâm raktaçâlînâm erklärt, also etwa: Reis, der ein ganzes Jahr zu seinem Wachsthum braucht?

<sup>2)</sup> werden die vedischen Texte, wo es sich findet, etwa dadurch dem Nord: westen zugewiesen?

Zu vayam . . yaje, wohl metri c. für yajâmaḥ, s. vayam piparmi 1, 35, 41<sup>1</sup>), niratakshatam 1, 32, 3<sup>1</sup>) und cetatus 3, 22, 2 (für Plural), rûrupaḥ 4, 7, 3 (für 3 pers.; oder jakshivâusam zu lesen?), târishat 4, 10, 6 (für târishaḥ); — alubhyato fasse ich als activisch gebildetes Particip Praes. Pass. im Sinne von: .durch Andere nicht begehrt«, deren Besitz uns nicht gestört wird; — eine weitere ungrammatische Bildung s. noch in v. 18.

12. Die Ekâshtakâ, in Geburtsweh'n kreisend,

erzeugte als Kind den gewalt'gen Indra. |

Die Götter durch ihn ihre Feind' besiegten,

Tödter der dasyu ward er, Herr der Kräfte. || 12 ||

viashahanta; çacîpatih dreisilbig (!); — Ts. 4, s, 11, 3 (tena dasyûn vyasahanta devâ hantâ 'surânâm abhavac chacîbhih). Kâth. 39, 10 (wie Ts). Gobh. 4, 4, ss<sup>2</sup>). Die Les= arten von Ts. K. erscheinen als besser und älter; — zu mahimânam (Substantiv zunächst!) s. v. 4; zu vyashahanta s. Ath. Prât. 2, 92.

13. Mutter Indra's und Soma's! Du bist Tochter des Prajâpati. | Erfülle uns're Wünsche du, nimm uns're Opferspende an! || 13 ||

grihņåhi, grammatische Irregularität! cf. v. 11. — Die Verherrlichung der ekâsht. steigert sich hier und im vorigen Verse zur directen Personification als Göttinn. Nachdem sie in v. s und v. s als Gattinn des Jahres markirt war, wird sie hier zur Mutter zweier der ersten Götter, und zur Tochter des Göttervaters. Was in v. 4 ganz allgemein von ihr ausgesagt war, wird in v. 18 specialisirt und



<sup>1)</sup> s. diese Stud. 4, 480. 427.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) blos das pratikam; für einen sthâlîpâka an indrâņî.

#### 10, 13-11, 1. drittes Buch der Atharva-Samhitå.

veranschaulicht. Als prâjâpatyam ahas erscheint sie im Çat., s. bei v. 1. — Ueber diese und andere genealogi= sche Angaben aus der Götterwelt s. Muir 5, 79 fg. (1870).

# 11<sup>1</sup>).

# Bei schwerer Geburt.

1. Ich löse durch Opfergab' dich zum Leben,

Vom heimlichen Schwund und vom Königsschwunde. | Wenn die grâhi ihn auch schon hat ergriffen,

sollt Ihr von ihr lösen ihn, Indra! Agni! || 1 ||

yadi etad; - v. 1-4 Rik 10, 161, 1-4 und Ath. 20, 96, 6-9 (identisch mit Rik), wo: yadi vai 'tad (vâ etad). - Zum Inhalt von v. 1 s. Virg. Grohmann in dies. Stud. 9, 400. Zimmer p. 377; — yakshma hat wohl mit Vjaksh nichts zu thun, sondern geht auf Vyaksh, Desiderativ zu Vyah jagen, dahineilen, zurück; - grâhi, Betäubung, Bewusstlosigkeit; -- Constructionswechsel im zweiten Hemistich. Im Rik hat das Lied (10, 161) wohl eine allgemeine Be= deutung, hier scheint es sich mir (s. v. s) speciell um die Geburt eines Knaben zu handeln, der nahezu todt geboren ist, und erst wieder belebt werden muss. Nach Dârila zu Kauç. 27 handelt es sich resp. um eine in Folge des Coitus entstandene Krankheit; die Angaben bei Kauc. lauten: muñcâmi tve 'ti grâm ye pûtîçapharîbhir odanam, aranye tila-cana-gomaya-cântâjvâlenâ 'vanakshatre 'vasiñcati, d. i.: »beim grâmya (grâmyo vyâdhih, mithunasamyogât; cf. grâmya Neutr., grâmyakarman, grâmyadharma) ist ein Muss mit pûtiçapharî (pûtigandhamatsikâ, Dâr.) zu bereiten, und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anukr. ashţarcam, aindrâgnâyushyam (°gnam, â°), traishţubham, brahmâ, yakshmanâçakadevatyam, uta Bhrigv-amgirâç co, 'bhau mamtroktadevân anenâ 'stutâm iti; v. 4, 8 jagatyau, pûrvâ çakvarîgarbhâ, parâ tryavasânâ shaţpadâ brihatîgarbhâ; v. 5. 6 anushţnbhau, v. 7 ushqig brihatîgarbhâ pathyâ pamktir iti || 3 ||

es hat beim Verlöschen der Sterne (am frühen Morgen) eine Begiessung mit einer heissen Abkochung von aus dem Walde geholtem Sesam, Hanf, Kuhmist und heiligen Kräutern (s. Kauç. 8) stattzufinden«. Der Wald also soll die im grâma entstandene Krankheit bannen, ein hübseher Gedanke! Bei Kauç. 58 erscheint v. 1 neben 9 andern Sprüchen zum abhimantranam verwendet.

2. Sei's auch zu End' mit ihm, sei er dahin schon,

Sei in des Tod's Nähe er schon geführet; - | Aus dem Schooss der Nirriti hol' ich her ihn,

reiss' ihn heraus, zu leben hundert Herbste. || 2 ||

»Hundert Herbste«. Die solenne Zählung in den Sprüchen der Ritualtexte, bis zu den grihya-sûtra hin, ist nach Herbsten. Es repraesentirt dies eine Mittelstufe zwi= schen der alten Zählung nach Wintern (himâs) und der späteren nach Regenzeiten (varshåni), entsprechend der mittlerweile vor sich gegangenen Verschiebung der Wohnsitze. Doch ist hiebei zu beachten, dass zwar Texte, die nach varshâni rechnen, dadurch unbedingt nicht nur Abfassung im eigentlichen Indien, sondern eben auch verhält= nissmässig späte Zeit bekunden; dagegen brauchen Texte, die nach çaradas oder gar nach himâs rechnen, noch nicht nothwendig zu den alten, resp. ältesten zu gehören; sie können vielmehr immerhin auch in später Zeit abgefasst sein, nur muss dann ihre Abfassung in die alten Sitze gelegt werden, die ja doch im Besitz der Årya blieben, auch nachdem der wohl grösste Theil derselben über die Sarasvatî hinweg nach Indien weiter gezogen war. Mit der Zeit traten ja freilich die Zurückgebliebenen in die Reihe der vrâtya. Indessen ist doch wohl ein nicht geringer Theil der vedischen mantra gerade auch auf sie noch zurückzuführen.

11, 1. 2.

11, 8-5.

 Ich holt' ihn mit hundert Kräft', tausend Augen, hundert Jahre hegender Opferspende, | Damit Indra führe ihn durch die Jahre

hinüber zum Ufer jedweden Unheils. || 3 ||

vîriena, nayâti; — çataçâradena, çatam yathai 'nam çarado nayâtî 'ndro v. d. p., Rik (das zweite Hemistich unbedingt besser als hier). — Dass der Opferspende 1000 Augen und 100 Kräfte zugeschrieben werden, ist ganz begreiflich, aber dass sie auch çatâyus genannt wird, ist befremdlich! Nun, was sie spendet, muss sie selbst besitzen, das mag dabei wohl zu Grunde liegen. — Die Lust am Leben, dessen Normal= maass, s. oben p. 193. 194, auf 100 Jahre angesetzt wird, tritt in allen Sprüchen der Ritualtexte mächtig zu Tage und bildet einen scharfen Gegensatz gegen die Lebensmüdig= keit der buddhistischen und nachbuddhistischen Texte, s. Indische Streifen 1, 21.

4. Hundert Herbste lebe du nun, zunehmend, hun= dert Winter, hundert von Frühlingszeiten! | hundert Jahre möge dir Indra, Agni, Savitar, Brihaspati (geben)! Ich holt' ihn her mit hundertjähr'ger Spende. || 4 ||

Der dritte påda ist hier metrisch ganz ausser Rand und Band gerathen, während der Rik (und Ath. 20) die richtige Lesart zeigt: çatam indrågnî savitâ brihaspatih (dreisilbig!); auch påda 4 daselbst: çatâyushâ havishe 'mam punar duh ist unstreitig besser, resp. ursprünglicher, während die hiesige Lesart einfach aus v. s (s. v. 2) wiederholt ist.

5. Kehrt ein in ihn, Einhauch! Aushauch! wie zwei Lastthiere in den Stall. | Fort soll'n die andern Tode geh'n, deren man hundert sonst'ge nennt. ||

vi anye. — Der Odem war schon entflohen, da bannt ihn dieser Spruch wieder fest, führt ihn zurück, so dass

233

der Kranke nun nicht blos über diesen Todes-Anfall, sondern über alle weiteren dgl. Anfälle hinaus ist.

6. Hier bleibet nun, Einhauch! Aushauch! nicht dürft ihr weg gehen von hier | Leib und Gliedmaassen führet ihm nun wieder bis zum Alter hin! || 6 ||

asya angâni; - bis zum Greisenalter.

7. Dem Alter übergeb' ich dich, mach dich dem Alter unterthan. | Ein schönes Alter leite dich! Fort soll'n die andern Tode geh'n, deren man hundert sonst'ge nennt. || 7 ||

pari einsilbig, neshta dreisilbig.

s. Das Alter hat gebunden dich, wie mit dem Strick ein männlich' Rind. | Der Tod, der dich mit festem Band bei der Geburt gebunden hielt, | Den streifte dir Brihaspati mit den Händen der Wahrheit ab. || 8 ||

ahita steht für adhita (s. Whitney im Gl.), ist Aor. Åtm. Der Gegensatz der Stetigkeit als Characteristicum des Aorists, im Gegensatz zu der Einmaligkeit als Char. des Imperfects, liegt hier in abhi ahita und in abhy adhatta sehr markirt vor. Sonst ist dies freilich gerade umgekehrt, s. diese Stud. 13, 113. 114. — Dieser Schlussvers giebt, meiner Auf= fassung nach, dem ganzen Stück seinen besonderen Character, s. bei 13.

# 12 <sup>1</sup>).

# Beim Hausbau.

1. Hier ramme ich ein nun das feste Haus mir<sup>2</sup>).

In Frieden mög' steh'n es, von Segen träufelnd<sup>8</sup>)!

Auukr.: navarcam çâlâsûktam, vâstoshpatiçâlâdevatam, traishtubham, brahmâ sarvenâ 'nena çâlâm astaud; v. 3 brihaty, v. 6 çakvarîgarbhâ jagaty,
 v. 7 ârshy anushtub advitiye (?) virâdajagatî (dj?), v. 8 bhurig, v. 9 anushtub.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) »hier eben gründe das feste Haus ich«, Ludwig p. 468; »hier eben errichte ich mir eine feste Hütte«, Zimmer p. 150; »allhier erricht' ich meines Hauses Pfeiler«, Grill p. 87. <sup>3</sup>) eig.: geschmolzene Butter träufeln lassend.

12, 1. 2.

Zu dir, o Haus! wollen wir fortab eingeh'n

mit allen, tücht'gen, unverletzten Mannen. || 1 || Das erste Hemistich bei Pâr. 3, 4, 4 (bei Aufrichtung des stambha), wo resp. tishthatu (jüngere Lesart); vgl. auch Çânkh. g. 3, 3, 1: ksheme tishtha ghritam ukshamâne 'hai 'va tishtha nirmitâ. — Unser Lied hier wird bei Kauç. 8 nebst 6, 73. 93 und dem ganzen anuvâka 12, 1, 1—63 als die Gruppe der vâstoshpatîyâni bildend bezeichnet<sup>1</sup>), und bei Kauç. 43 heisst es: ihai 'va dhruvâm iti mîyamânâm ucchrîyamânâm (madhyamasthûnâm, Dâr.) anumantrayate; çâlâ, deckend, schützend, cf. çarman (Helm), çarana, âçâra, von einer 1/ çar, çal, celare, helan, decken, schützen, zu der wohl auch çra, das in çrî, çreyas, çreshtha vor= liegt, zu stellen ist. — Der Sinn des zweiten Hemistichs ist: Dadurch, dass wir in dich eingeh'n, sollen unsere Mannen vollzählig, tüchtig, unverletzt sein und bleiben.

2. Hier sollst, o Haus, festiglich du nun stehen,

an Rossen reich, Kühen und frohen Liedern. | Mit Stärke, Schmelz-Butter und Milch versehen,

steig' du empor, zu hoher Glückesfülle! || 2 ||

påda 1. 4 traishtubha, påda 2. 3 jågata; påda 2 und 4 bei Pår. 3, 4, 4 ebenso, påda 1. 2 bei Çânkh. g. 3, 3, 1 wo aber: ihai 'va sthûne prati tishtha dhruvâ 'çvâvatî gomatî sîla= mâvatî (çîlamâ°, sîmâ° varr. ll.). — Die Worte açvâvatî gomatî sûnritâvatî kehren bei Pâr. 2, 17, 9 als Beinamen der Furche wieder, erscheinen somit als eine formula solem= nis; sûnritâ wird dabei von Schol. durch madhuravâc »süsse Rede« (Stenzler) erklärt; ich schliesse dies Wort, welches

in der ganamàlâ Ath. par. 34, 5 besteht der våstugana aus: 1, 31.
 5, 1, 1. 8. 6, 11-14. 9, 5. 10, 1. 6, 10, 1. 7, 41, 1. 2. 60, 1-6.
 12, 1, 1-63.

im Rik hauptsächlich von den frohen Morgenliedern ge= braucht wird, an: narman, Scherz, Kurzweil, 1/nart (eigent= lich wohl: lustig sein) an, und meine, dass auch nar ursprünglich den seines Lebens frohen, kräftigen Mann bedeutet, somit unser >Narr« die eigentliche Grundbedeu= tung: lustig, treu erhalten hat. Auch 1/nard, brüllen, resp. unser: schnarren, schnarchen, Schnurre etc. (s. Kluge unter Narr) und schnurren gehören wohl herzu.

3. Festhaltend <sup>1</sup>) bist du (nun), o Haus! hochbedeckt, reinen Kornes voll! | Zu dir möge eingeh'n das Kalb, der Knabe, zu dir die Küh', wenn sie am Abend heim= kehr'n. || 3 ||

påda 1. 2 anushtubh, påda 3. 4 trishtubh; — dharuní asi, â tuvâ; — chandas muss hier Dach bedeuten, ob= schon l/chad, decken, sonst nicht nasalirt erscheint; — für pûtidhânyâ wird im Pet. W. pûta dhânyâ vermuthet; und nach Grill p. 54 liest denn auch der Paippalâde-Text só; — Ludwig's Vermuthung: pratidhânyâ oder prâti<sup>o</sup> »fest zu ver= schliessen«, erledigt sich damit. — Zum zweiten Hemistich s. v. 7, sowie Pâr. 3, 4, 4: â tvâ çiçur âkrandatv â gâvo dhenavo vâçyamânâh (bei Aufrichtung des Balkens, Stenzler), sowie Çânkh. g. 3, 3, 9: enâm çiçuh krandaty â kumâra â syandantâm dhenavo nityavatsâh (bei Aufrichtung des Hauptpfostens).

4. Dies Haus möge Savitar, Våyu, Indra,

Brihaspati einrammen sachverständig!

Feuchte Winde sollen's mit Segen<sup>2</sup>) sprengen,

König Bhaga lass' unser Pflügen fruchten<sup>3</sup>). || 4 ||

<sup>1) »</sup>Träger«, Ludwig; »geräumig«, Zimmer; »ein Bergungsort«, Grill.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) eig. Schmelzbutter.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) »soll uns die Ackerflur bereiten«, Ludwig; »soll das Pflugland (die Saat) wurzeln machen«, Zimmer; »lass die Saat uns wurzeln«, Grill.

12, 4 - 6. d

Nach Whitney im Glosser lesen die Mss.: ukshantu, was in der Ed. irrig in uchantu geändert ist; — »lass unser Pflügen eindringen«, tief genug gehen, um ordentlich zu fruchten.

5. Des Maasses Herrinn! schützend und erfreulich<sup>1</sup>),

göttlich, von Göttern bist erbaut im Anfang.

In Gras<sup>2</sup>) dich kleidend magst du wohlgemuth sein, und uns dann Reichthum mitsammt Mannen geben. ||5||

Das Haus ist beim Bau genau abgemessen, daher >Herrinn des Maasses«; die Götter selbst haben das erste Haus gebaut, den Menschen gelehrt, dies zu thun. Das Gras wächst lustig rings an den Balken auf — oder bezieht sich dies etwa auf ein aufgesetztes Strohdach?

6. Der Ordnung nach steige, Stamm! auf die Säule!<sup>3</sup>) gewaltig, glänzend, wehre ab die Feinde! |

Nicht mögen, Haus! deine Bewohner leiden!4)

An Mannschaft reich leben wir hundert Herbste! || 6 || vança ugro; grihânâm muss metri c. fortfallen; çaradah zweisilbig. — Die Verbindung der Balken (masc., vança, eig. schwankend, Rohr, Bambus; s. Zimmer p. 71) mit dem

<sup>2</sup>) so Ludwig; »in Rohr«, Zimmer; »in dein Strohgewand«, Grill.

4) »nicht sollen dich (l) verletzen die Belagerer (!) der Hänser«, Ludwig; »nicht sollen Schaden nehmen die Bewohner dieser (!) Räumlichkeiten«, Zimmer; »nicht sollst du, Haus, von den Bewohnern (!) leiden«, Grill.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) »Herrinn des Maasses als glückliche Zuflucht«, Ludwig; »o schütz: ende, erfreuende [Vocative!] Genie des Baues«, Zimmer; »des Baues Herrinn, als trautes Obdach«, Grill (der p. 54 irrig angiebt, dass Ludwig: månasya mit »des Verweilens« übersetze).

<sup>3) »</sup>gerade wachse, o Ror, hinaus über die sthünä«, Ludwig; »richtig besteige du, Balken! den Pfeiler«, Zimmer; »das Sparrwerk liege richtig auf dem Pfosten«, Grill. Es handelt sich hier ja nur um Holzbau, daher denn auch die västuvidyå, Hausbaukunst, von Çažkha im Schol. Kåty. 1, 1, 11 dem rathakåra, Wagner (s. p. 196 fg.) sugetheilt wird; dam, domus, zimmern, gehen resp. auf 1/dam, då, binden, zurück.

Pfosten (fem.) wird als eine geschlechtliche, d. i. innige, unauflösliche bezeichnet. — Nach Kauç. 43: abhyajya 'rtene ti mantroktam geht der Auflegung des Balkens (vançam âropayati) eine Salbung vorher, darauf bezieht sich wohl das »glänzend«; — »wehre ab«, eig. wende

7. Der zarte Knabe geh' hinein, das Kalb nebst Allem, was sich rührt<sup>1</sup>); | hinein der Krug schäumenden Tranks<sup>2</sup>)! hinein sie geh'n mit Töpfen Milch. || 7 ||

ab (varj, vergere); - zu upasattâro cf. prativeçâh in 15, s.

Âçv. g. 2, 8, 16, wo: â tvâ kum. t. â vatso jâyatâm saha | â tvâ pariçritaḥ k. â d. k. ayan; Pàr. 3, 4, 4, wo wie Âcv. aber: jagadaiḥ, parisrutaḥ (wie hier), kalaçair upa; Çâñkh. g. 3, 2, 9, wo: enam k. t. â vatso bhuvanas (!) pari | enam parisrutaḥ kumbhyâ â d. k. gaman; — die hiesigen Lesarten erscheinen als die besten.

s. Bring', Weib! heran hier diesen vollen Humpen,

'nen amrita-vollen Erguss von ghrita! |

Mit amrita salbe hier diese Trinker!

Wunsch-Erfüllung fliesse heran zu ihnen<sup>3</sup>)! || 9 ||

Ich lese: amritena bhritâm, abhiksharâti enân. — Hier handelt es sich offenbar um einen »Richtschmaus«; das Haus ist fertig, nun wird gezecht; amrita und ghrita sind resp. wohl nur euphemistische Namen für irgend einen guten Trinkstoff, denn in Wahrheit werden die braven Leute doch wohl kaum geschmolzene Butter, ghrita, in Strömen

238

<sup>1) »</sup>das Kalb mit dem Lebenden zusammen«, Ludwig; »zusammt dem Vieb«, Grill; »mit allen übrigen Hausthieren«, Zimmer.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) »Getränke im Krug«, Ludwig (also parisrutah als Nom. Plur., und kumbhel); »ein Krug voll Parisrut«, Zimmer; »der Krug mit Kräntertrank«, Grill.

<sup>3) »</sup>das Haus (Accus.) schütze das ishtam und das pürtam«, Ludwig; »die Erfüllung unserer Wünsche schütze sie (die Hütte)«, Zimmer; »dies Haus beschirme vollkommen Genüge«, Grill.

getrunken haben! Die ȟberschäumende« parisrut des vorigen Verses ist hier vielmehr wohl heranzuziehen, ein berauschendes Getränk also, Most, Meth oder Bier, s. Zimmer p. 281. Die Angaben über die par. im Ritual variiren. Den Brâhmana war sie verboten, Çatap. 12, 9, 1, 1. Sie war verschieden vom soma und von der surå, Çat. 5, 1, 2, 14, ward resp. einem keçava purusha (die Hämlinge verstanden sie wohl zu bereiten?) für Blei abgekauft (ibid.). Man trank sie in vollen Humpen in den Palästen der Könige, Cat. 11, 5, 5, 13 (Janamejayasâdane). Sie erscheint neben der surâ Çat. 12, 7, 1, 7, neben ghrita, Milch, und kîlâla Vs. 2, 34, neben saurer Milch (dadhi) und Rührtrank (mantha), Câñkh. cr. 12, 17, 3. Die Scholien (cf. Colebr. 1, 170) erklären sie bald als madhu, Meth, bald als Blumensaft (pushpebhyo nihsritam sâram), bald als surâ<sup>1</sup>), resp. als ein aus çashpa (Graskeim, junger Trieb von Reis etc., Pet. W.) hergestellter Saft.

Nach Grill p. 54 fehlt v. 8 hier in >der Paipp.-Schule, steht in einem andern Liede, mit starken Varianten (fehler= haft im Ms.)«. — Nach Kauçika 43 ist v. 8 für den Ein= tritt in das (neue) Haus, unter Vorantragung von Wasser und Feuer<sup>2</sup>), zu verwenden: pürņam nârî 'ty udakumbham agnim âdâya prapadyante, und es schliesst sich daran noch eine Schilderung des weiteren Vorganges, wie folgt. Mit zwei Versen, die den Namen dhruva führen<sup>3</sup>), wird für die Festigung des Hauses gesorgt, mit zwei dgl. Namens:

12, 8.

diese wurde ihrerseits speciell aus Reis durch Gährung gewonnen,
 s. Schol. zu Kâty. 19, 1, 20, resp. aus Mehl (paishți), Schol. zu Çânkh. g. 1,
 11, 5, aus Zucker, Honig oder Mehl, Schol. zu Âçv. g. 2, 5, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) tâbhyâm agrasthitâbhyâm sarvâņi mânushyâņi griha(m) praviç: anti, ekaikângakarmatvât, ata evâ vidhikarmatvam.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) só wohl auch in Kauç. 136, s. Omina p. 411.

çambhu und mayobhu<sup>1</sup>) der Boden desselben besprengt (vishyandayati, udakena kledayati grihabhuvam, Dâr.). Mit Rik 7, 54, 1 und 55, 1 (cf. Pâr. 3, 4, 7) wird dem vâstosh= pati Milchbrei geopfert. Danach findet eine Speisung der Brâhmana mit Speisen aller Art (sarvânnâni) und die Re= citation von Segensformeln (mangalyâni) statt.

bhritâm, wie ich metri c. statt sambhritâm, das ich als Glosse betrachte, zu lesen vorschlage, ist in der Bedeutung: voll wohl speciell dem Volksmunde angehörig; cf. bharia im Prâkrit; s. resp. Pet. W. unter bhar 9.

9. Hier dieses Wasser trag' ich her, Krankheitsfreies, Schwundtilgende. | Zum Hause trete ich herzu mit un= sterblichem Feuer hier<sup>2</sup>). || 9 ||

Wasser und Feuer wird, s. so eben bei Kauç., zuerst in das neue Haus getragen; aqua et ignis sind auch bei den Römern noch das Symbol für das Heimwesen, die Heimath; cf. die sarvâni mânushyâni (p. 239<sup>n</sup>).

### 13<sup>8</sup>).

Beim Ableiten eines Kanals<sup>4</sup>).

 Weil damals Ihr, Euch fortmachend, tostet, als Ahi todt dalag, — | von da her heisst Ihr: Tosende. Dies, Flüsse! Euer Name d'rum. || 1 ||

samprayatîr fünfsilbig (p<sup>e</sup>ra); — der padapâțha hat irrig: tâḥ | vaḥ; — vv. 1-6 finden sich, und zwar identisch, in

<sup>1)</sup> cf. Kanç. 9. 18. 19. 41; nach Pet. W. sind Ath. 1, 5. 6 gemeint.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) »sammt agni und dem Lebenstrank«, Grill.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Anukr.: saptarcam, vâruçam, uta simdhv-ab-daivatam, ânushtubham, Bhrigus tâ anenâ 'staud iti; prathamâ nicrid, v. 5 virâd jagatî, v. 6 nicrit trishtup || 4 ||

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) nach Dârila zu Kauç. 40 speciell um Ueberschwemmungen zu verhüten: nagaragrämädyapsharadoshaçamanät, tatra ca khananam arthät, upaplavanam arthät.

13, 1-8.

Ts. 5, 6, 1, 2-4 wieder <sup>1</sup>), und enthalten theils (in v. 1-4) eine alte <sup>2</sup>) etymologische Spielerei über die verschiedenen Namen des Wassers und der Flüsse, theils (v. 5-6) ein wirklich warm empfundenes Lob des Wassers. — Die in v. 1 vorliegende Erklärung des Wortes nadî führt dasselbe auf die richtige Wurzel zurück, wenn auch natürlich sowohl hier wie im Folgenden von der mythologischen Staffage dabei zu abstrahiren ist; — â nach tasmât ist alterthümlich.

2. Als, getrieben von Varuna, Ihr rasch wogend dahingeeilt, | Da traf Indra auf Euch im Geh'n, drum seid Ihr noch die Treffenden. || 2 ||

varuņena âc chîbham; — Ts. hat varuņena tâh çîbham und sthana, die hiesige Lesart ist älter; ât, çîbham und shṭhana machen resp., ebenso wie wohl auch diese Art der Beziehung auf Varuṇa, einen alterthümlichen Eindruck; das Wort âpas, Wasser, hat natürlich mit Vâp (resp. eigentlich ap), erlangen, worauf treffen nichts zu thun; wohl aber könnte es damit etwa durch die Bedeutung: geschäftig, rührig zusammenhängen.

3. Als Ihr ihm nicht zu Wunsch hinflosst, da wehrte er Euch nämlich doch, | Indra, Euch, Göttliche! mit Kraft, drum habt den Namen Ihr: gewehrt. || 3 ||

hikam (so in Ts. als ein Wort) sowohl wie vâr selbst sind alterthümlich; — mit //var wehren, hemmen hat vâr, Wasser, nichts zu thun; und passive Bedeutung ist für vâr wohl überhaupt ausgeschlossen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) sie dienen daselbst <sup>a</sup>ls Sprüche für die kumbheshtakäs, apäm grahås (5, 6, 2, 1), bilden resp. einen Theil des: hiraŋyavaŋîyam (Taitt. Pr. 9, 20. 11, 3), s. v. 6. <sup>2</sup>) dies Alter wird durch ihren zum Theil eben sehr alterthümlichen Wortlaut bezeugt.

Indische Studien. XVII.

4. Der eine Gott stand auf Euch drauf, als Ihr strömtet nach Wunsch dabin. | Es ächzten auf die Grossen da. Darum der Name: udakam. || 4 ||

eko devo apy atishthat Ts.; — unter der gewaltigen Last des auf ihnen stehenden einen Gottes ächzten sie auf; mahîs als Nomin. und iti alterthümlich; — mit der Prae= position ud (von Van ist natürlich ganz zu abstrahiren) hat ud aka nur dann eine Beziehung, wenn dieselbe ihrerseits, was ich nicht für unwahrscheinlich halte, mit Vund hervor= quellen etymologisch verwandt ist.

5. Wasser ist gut. Segen fürwahr ist Wasser.

Agni, Soma trägt hier das Wasser in sich. | Der kräftige, hülfreiche Saft der Süssen

komm' mit Odem her zu mir, und mit Thatkraft. || 5 || bibhrati âpa; aramgama dreisilbig; gamet einsilbig, wo denn die Lesart in Ts.: gan unbedingt besser; ob âsus (Ts.) oder âsan, bleibt sich ziemlich gleich; — auch dieser Vers hat durch die zweimal vorkommende Partikel id, so wie die Wörter madhupric und aramgama alterthümlichen Klang; auch dass das Wasser Agni und Soma in sich trägt, klingt alterthümlich; — ghrita habe ich in seiner symbolischen Bedeutung übersetzt.

6. Sobald ich sie seh' oder auch nur höre,

sobald ihr Klang zu mir kommt, ihre Stimme, | Dann dünk' ich mich des amrita theilhaftig, ---

wenn ich an Euch, Goldfarbige! mich letze. || 6 ||

Lies: paçyâmi, çriņomi, mâ âsâm; — na âsâm, yad vaḥ Ts.; — âd it alterthümlich; — manye bhejâno, eine schöne, auch in den Brâhmaṇa noch übliche Redewendung, cf. 16, 2; goldfarbig heisst das Wasser von dem goldigen Schimmer, der darauf bei Sonnenschein ruht (s. Pet. W. u. hir.varṇa). 7. Gewässer! hier ist Euer Herz, Euer Kalb hier, o Heilige! | Hier grad kommt her, o Mächtige!, wohin ich jetzo führe Euch || 7 ||

Dieser letzte Vers ist für die Bedeutung des ganzen Stückes der entscheidende; vv. 1-6 sind nur einleitend. Dies pflegt ja bei diesen Atharva-Liedern vielfach so der Fall zu sein. - Bei Kauc. 40 heisst es zunächst, dass wer da wünscht, dass der Fluss wo gehen soll, der soll dén Weg, mit v. 1 ihn begiessend, wandeln, und daselbst verschiedene Gras- und Rohr-Arten einpflanzen (?): yene 'chen nadi pratipadyete 'ti prasimcan vrajati, kâça-dividhuvaka<sup>1</sup>)-vetasân niminoti. Für die vier påda von v. 7 werden sodann je einzelne Verrichtungen angegeben; mit påda 1 wird Gold aufgelegt, hiranyam ati (adhi 894 und Dâr.) dadhâti, nämlich auf die Stelle, wo der Fluss einmünden soll (?), nadîmukhopari Dârila; mit pâda 2 kommt darauf ein Binsenförmig gestreifter Frosch zu liegen, nachdem man ihn mittelst eines blauen und eines rothen Fadens an den beiden Achselgruben festgebunden hat; diesen Frosch deckt man sodann mit påda 3 mit einer Lotusblume zu, und lässt nun mit påda 4 das Wasser ein. Die Symbolik dieser einzelnen Handlungen ist deutlich genug; es soll damit Alles, was in Zukunft an dér Stelle sich finden wird, das goldig schimmernde Wasser mit seinen Binsen, Fröschen, Lotusblumen, vorbildlich und proleptisch bereits dargestellt werden; idam va åpa iti hiranyam adhidadhâty, ayam vatsa itî 'shîkâmjimam= dûkam nîlalohitâbhyâm sûtrâbhyâm sakaksham ba(d)dhve2),

16\*

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) so meine beiden Text-Mn. (Chamb. 119 und ms. or. fol. 894); Dårila hat blos: dividhuka, was er durch: kâçah prasiddhah erklärt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ishîke 'va rekbû yasya sa ishîkûmjih, nîlena sûtrena lohitena ca saha kakshâbhyûm ba(d)dhvû, kakshû prasiddhû, hiranyasyo 'pari dadhûti; dieselbe Angabe über den Frosch s. Kauç. 32. 48.

'he 'ttham ity avakayâ prachâdayati<sup>1</sup>), yatre 'dam iti ninayati<sup>2</sup>).

#### 14<sup>3</sup>).

### Stallsegen.

1. Mit wohl'ge Wohnung geb'ndem Stall, mit Gez deihen, mit Wohlergeh'n, | Mit dem Segen günst'ger Gez burt<sup>4</sup>), damit vereinigen wir Euch<sup>5</sup>). || 1 ||

aharjâta heisst nicht: am Tage geboren im Sinne von: nicht nächtlich, nicht dämonisch (Pet. W.), sondern bedeutet hier wie 5, 25, 12: an einem günstigen Tage geboren, steht resp. nicht im Gegensatz zu naktamjåta (solche Kräuter sind ja event. auch gut und günstig, s. 2, 23, 1), sondern zu an ah ar jâta, im Sinne von pâpanakshatre jâta Kauç. 46, s. meine Angaben Naksh. 2, 314. 3156). 291 (Ath. 6, 110, 2-3). 292. Als ein dgl. Gestirn gilt z. B. auch sogar die revatî, resp. das Ende derselben, s. Mârk. Pur. 75, 2, 18. 19. — Kauçika führt (19) unser Lied nebst zwei anderen Sprüchen 4, 21, 7 (= 7, 75, 1) und 7, 19, 1 (oder ob 6, 11, 3?) direct als für die goshthakarmani bestimmt auf, und giebt dann für diese letzteren Folgendes an. Er (der Besitzer) esse die Milch einer jungen Kuh (grishteh pîyûsham; dvih-prasûtâ gaur grishtih, Dârila) mit Schleim vermischt, verschenke eine Kuh (gâm), giesse ein Gefäss voll

<sup>9</sup>) tad udakam pravartayati.

<sup>1)</sup> avakâ çeshabâlah (çephâlah!), tena mandûkam prachâdayati.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Anukr.: nânâdevatyam, uta goshţhadevatâkam, ânushţubham, brahmâ mamtroktân devân astaud, amtyâ "rshî trishţup.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) »mit (all) dem, was man Taggeboren nennt«, Ludwig, p. 469. »was Gutes stammt vom Tageslicht«, Grill p. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) d. i. wir wünschen Euch hierdurch damit zu versehen.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) aghâha, Câñkh. 4, 15, 11, gehört nicht hierher, bedeutet resp. nach den Scholien einen Tag, der durch den Tod eines nahen Verwandten (sapinda) zum Unglückstag geworden ist.

14, 1-3.

Wasser (in den Stall), kehre (den damit befeuchteten Staub) zusammen, lege die linke Hand darauf, werfe die Hälfte (desselben) mit der rechten Hand fort, thue<sup>1</sup>) in die (Milch) einer Kuh, die ein gleichfarbiges Kalb hat (sârûpavatse), Mistballen, Bdellion und Salz (çakritpindân guggululavane pratinîya), grabe dies Alles hinter dem (Koch-)Feuer (agneh; çrapanâgneh, Dârila) ein, und verzehre (die Milch) am Morgen des vierten Tages. Wenn (die Milch; sârûpavatse, Dârila) verändert ist<sup>2</sup>) (vikrite; durch die Zu= thaten, gandharasarûpaih, Dârila), ist dies eine gute Vor= bedeutung (sampannam; sampannaphalam pratyetavyam, D.)

2. Es verein'ge Euch<sup>3</sup>) Aryaman, Euch Pûshan, Euch Brihaspati, | Indra, der Beutesiegende! Machet gedei'hn das Gut bei mir! || 2 ||

srijatu; möget Ihr Alle stets bei einander bleiben, von der Heerde nichts sich verlieren; — pushyata, transitivisch.

3. Zusammenkommend, ohne Furcht, in diesem Stall, Ihr, reich an Mist, | Soma-artigen Meth tragend, kommet her, aller Krankheit baar. || 3 ||

somiam madhu; — die Milch wird als Meth, und als soma-artig bezeichnet; — es handelt sich hier wie in v. 2 wohl speciell um das Zusammenheimkommen der Kübe am Abend, nachdem sie früh Morgens (cf. go-sha) auf die Weide getrieben waren; abibhyushîs weist wohl auf die Gefahren, welche auf dem Heimwege etwa drohen könnten.

<sup>1)</sup> s. bei 17, 8. 2) Bdellion ist ein der Myrrhe ähnlich riechendes, bitter schmeckendes Gummiharz. Wenn dazu noch Mistfladen und Salz in die Milch gethan werden, so kann dieselbe doch wohl nach drei Tagen nicht unverändert sein? man sollte daher: avikrite erwarten; der Text hat aber: açnâti | vikrite. Kann das Bdellion etwa die Zersetzung der Milch hindern? 3) reichlich beschenk' Euch, Ludwig; so thue Euch, Grill.

14, 4. 5.

4. Hierher nur kommet, o Kühe! und hier gedeihet, wie der Mist<sup>1</sup>) | Und hier auch nur vermehret Euch. Eintracht möge Euch sein mit mir. || 4 ||

»Wollen die Andern auch was ha'n, so mögen sie dir es selber sa'n« heisst es im alten Reuss'schen Kirchen= liede; Jeder sorgt zunächst nur für sich selbst. — çakâ iva, Whitney Index; mit Grill's Bem. (p. 54) ȍakeva — çake iva« weiss ich nichts zu machen.

5. Mein Stall möge Euch günstig sein! gedeihet wie der Çâri-Mist<sup>2</sup>). | Und hier auch nur vermehret Euch.

Wir vereinigen Euch mit mir 3). || 5 ||

Schon im Pet. W. ist die Vermuthung nahe gelegt, dass wir auch hier, wie im vorigen Verse: °çake 'va statt: çâke 'va zu lesen haben. — R oth bei Grill p. 55: »etwa çârih çakeva (= çâli, Reis) oder çarah çakeva«, wozu dann Grill noch auf çârî und çarî als »Grasarten« verweist. Ich denke vielmehr an den Vogel: çâri, der in der Opferthierliste des Pferdeopfers (Ts. 5, 5, 12, 1. K. Aç. 7, 2. Vs. 24, 33) als çyetâ, röthlich weiss, und purushavâc »menschliche Stimme habend« neben dem, die gleichen Epitheta erhaltenden çuka, Papagei, steht; und zwar finden wir ihn bei Kauç. 10: çuka-sâri= -kriçânâm jih vâ badhnâti mit dentalem s geschrieben, so dass an seiner Identität mit dem später sârik â heissenden Vogel, der »Predigerkrähe«, wohl kein Zweifel bestehen kann<sup>4</sup>), s. Pet. W. unter sârikâ. Derselbe erscheint hier als reich=

<sup>9</sup>) påda 2 ist bei Ludwig ausgelassen; »wie Frucht im Dünger werdet nass«, Grill. <sup>3</sup>) »für uns machen wir Euch viel«, Ludwig.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) »hier gedeiht mit dem Dung«, Ludwig; »gedeiht allhier, gedüngter Pflanze gleich«, Grill. — Der Mist nimmt natürlich stetig zu, wo man ihn nicht als Dung verwendet, resp. fortschafft.

<sup>4)</sup> der umgekehrte Fall, dass wir später ç statt eines älteren s vorfinden, liegt mehrfach vor, cf. Koçala und Kosala, Vaçishiha und Vasishiha, sowie keça neben kesara.

lichen Mist bereitend. — Die Versuchung, hierbei etwa direct an Guano zu denken, ist wohl abzuweisen.

6. Hänget mir an, Kühe! als Eurem Herren.

Dieser Stall hier sei Euch Gedeihen bringend. | Zu Euch, den mit Reichthums Gedeih'n sich Mehr'nden<sup>1</sup>),

Lebendigen, wollen wir nah'n, lebendig ! ||6 || d. i. wir wollen euch, zu eigenem Wohle, stetig hegen und pflegen.

## 15²).

Bei der Abreise eines Kaufmanns.

1. Den Indra als Kaufmann ich nun aufford're;

Er komm zu uns her, gehe uns voran auch. | Vertreibend den Feind, das Raubthier am Wege<sup>3</sup>),

Er denn, der Herr, möge mir Reichthum spenden! || 1 || påda 3 zwölfsilbig; ob paripanthi-mrigam? — Der Kaufmann wirbt um die Begleitung Indra's auf seiner Reise, zum Schutz gegen wegelagernde Menschen und Thiere. — Nach Kauç. 40 ist dieses Lied bei Aufbruch einer Karavane zu verwenden: paŋyam sampâtavad utthâpayati. Der paŋya= kâma betet es nach Kauç. 59. Auch dient es zur Dar= bringung eines havis beim indramaha des Königs, Kauç. 140. Auch bei Gobhila 4, 8, 18 dient der Spruch zu einem paŋya=

<sup>9</sup>) ashţarcam, traishţubham, vaiçvadevam, utai 'mdrâgnam; paţyakâmo 'tharvâ prathamayâ prâg imdram astaut, parayâ (v. 2) pathah (v. 8) 'gnim, parayâ (v. 4) prapanam agni(m) vikrayam ca, parayâ (v. 5) devân agnim ca dhanam prârthayad, uttarayâ (v. 6) devân imdram prajâpatim savitâram somam agni(m) dhanarucim ce 'ti, parayâ (v. 7) viçvânaram, parayâ (v. 8) jâtavedasam iti; v. 1 bhurig, v. 4 tryavasânâ brihatîgarbhâ shaţpâd virâd atyashţir, v. 5 prathamâ virâd jagaty, v. 7 anushţub, v. 8 nicrid iti || 5 ||

<sup>3</sup>) »die Bosheit, der Wegelagerer, das wilde Thier«, Ludwig p. 215; »die Missgunst, das wegelagernde Ungethüm«, Zimmer p. 258; »Unstern, Wild und Wegelagerer«, Grill p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) reich in Mehrung des Reichthums möchten wir lebend euch Lebenden nah' sein, Ludwig (bahulâ bhavantir gehört aber zu vah, nicht zum Subject).

homa, dem ein dreitägiges Fasten vorhergeht; von Zeug= stoffen sollen dabei Fäden, vom Vieh Haare, und ähnlich von andern Waaren je ein Specimen davon geopfert werden.

2. Die vielen, den Göttern geläuf'gen Pfade,

Die zwischen dem Himmel, der Erde hinzieh'n, | Die soll'n sich mir letzen an Milch, an ghrita,

damit Reichthum ich bei dem Kauf gewinne. || 2 || Lies: °prithvî, k°rîtvâ. — >Die sollen mir freundlich sein mit Milch«, Ludwig; >die sollen an mir Gefallen finden wegen der von mir in Milch dargebrachten Spenden«, Zimmer; >die soll'n mich mit Milch beglücken«, Grill. Hiervon ist nur Zimmer's Auffassung möglich, da Vjush nicht in transitiver Bedeutung üblich ist. Das Einfachste ist aber me zu lesen: >die mögen sich letzen bei mir an..«

s. Begehrend, o Agni! mit Brennholz, ghrita,

Opf're Spenden ich zu Nachdruck und Stärke, — | So viel ich kann, mit Andacht dich verehrend, —

Dies fromme Lied, zu hundertfält'gem Segen. || 3 || Zu dhiyam ist wohl aus dem ersten Hemistich juhomi zu ziehen; — zu hundertfältigem Gewinne; — Rik 3, 18, 3, wenn es bei Grill p. 55 im Anschluss an diese Gleichsetzung heisst: »und wohl von hier, wo der Vers in richtigem Zu= sammenhange eines Agniliedes steht, entlehnt«, so ist mir dies unklar, denn unser Lied hier ist doch nur sehr theilweise (mit Ausnahme nämlich von v. 1. 2. 6) ein »Agnilied«, wogegen Rik 3, 18 (der Anukr. nach Lied des Kata Vaiçvâmitra) nur an Agni gerichtet ist. Zimmer hält umgekehrt v. 3 hier für unursprünglich. Dass er nicht von hier stammt, das scheint mir denn auch in der That ziemlich sicher; — »und wohl hier von dort entlehnt« das wäre bei Grill das Richtige; sollte er das gemeint haben? 4. Diesen Weg du glättetest uns, o Agni! Den wir gingen, den weiten Pfad.<sup>1</sup>) |

Vortheilhaft sei Handeln uns und Verkaufen!

Das Gegengebot<sup>2</sup>) möge Frucht mir geben! | Zustimmend Beid' nehmt gnädig diese Spende.

Vortheilhaft sei Wandeln uns und Fortgehen <sup>3</sup>). || 4 || Mixtum compositum; das erste Hemistich aus Rik 2, 31, 16, wo der Text voller und richtiger (hier hat påda 2 nur neun Silben!) lautet: i. a. ç. mîmrisho na imám ádhvânam yám ágâma dûrát; ich meine im Uebrigen, dass hier wie dort irriger Weise (cf. Pet. W.) çar anim steht statt s ar anim, und habe só übersetzt. Ferner fasse ich //marsh Caus. nicht in der übertragenen Bedeutung von: dulden, ertragen, vergessen (die ihrerseits auch, wie mrishâ, umsonst, bezeugt, auf den Begriff des: Wegwischens zurückgeht), sondern in der von: streicheln, glätten. — Die beiden Angerufenen sind wohl (so auch Grill) der Indra aus v. 1 und der Agni im ersten Hemistich hier, resp. in v. 4. Der Paipp.-Text hat nach Grill: samrarânâ havir idam jushantâm; zu diesem Plural hält es schwer, ein Subject zu suppliren; — beide Male lies: no 'stu.

5. Mit welchem Gut ich hier den Handel treibe,

Ihr Götter! Gut werbend für meine Güter<sup>4</sup>), |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) »diese Bitte (um Schutz), o Agni, unsererseits lass dir gefallen, den Weg..«, Ludwig, hier, während im Rik selbst (bei ihm 1, 282): »dieses unseres Bittganges gedeake, des Weges..«; Grassmann hat: »verzeih' unsere Sünde, den Weg..«; bei Zimmer und Grill ist das erste Hemistich als »unursprünglich«, resp. »Einschaltung« ausgelassen, fehlt resp. nach Grill p. 55 im Paipp.-Text.

 <sup>\*</sup>der Markt, der Verkauf, der Wiederkauf«, Ludwig; »Eintausch, Verkauf, Wiedereinkauf«, Zimmer; »in Kauf und Verkauf.. was ich ertausche«, Grill.
 \*unser Wandel, unser Aufbruch«, Ludwig; »Gehen und Stehen«, Zimmer; »unsere Reis' und Unternehmung«, Grill.

<sup>4) »</sup>das Geld, mit dem auf den Markt ich komme, mit dem Geld Geld (zu erwerben) suchend«, Ludwig; »der Besitz..«, Zimmer; »der Ein= satz, .. Geld, .. Geld«, Grill.

Das mehre sich mir, werde nicht geringer!

Für's Opf'r, Agni! wehr' den Gewinn-Vereitlern! || 5 || devâm ist metri c. Glosse (so auch Grill); und zwar von einem Glossator herrührend, der dies Wort, nach der Weise des Avesta, in übler Bedeutung brauchte, während es doch im ersten Hemistich in seiner gewöhnlichen guten Bedeutung vorliegt. Zu sâtaghno ist ja allerdings irgend ein Wort, welches einen bösen Dämon bedeutet, zu ergänzen. — Das Opfer ist der Preis, für den Agni seine Gaben spendet.

6. Mit welchem Gut ich hier den Handel treibe,

Ihr Götter! Gut werbend für meine Güter, |

Dazu mög' Indra mir Verständniss geben,

Prajâpati, Savitar, Soma, Agni! || 6 ||

ruci ist eigentlich das Einleuchten, in der Regel das Jemandem Gefallen, hier wohl das ihm einleuchtende Verständniss; »daran lasse Indra Freude mich finden«, Ludwig; »ihm soll Indra Anziehungskraft verleihen, mir zum Vortheil«, Zimmer; »daran lass Indra Freude mich erleben«, Grill.

7. Wir preisen ehrerbietig dich, Opf'rer Agni!
 Vaiçvânara! | Und über unsern Kindern du, Leibern,
 Rindern und Leben wach'! || 7 ||

prajâsu. Dieser Vers u. der folgende werden bei Kauç. 70 als puro 'nuvâkyâ (und yâjyâ) für eine pûrnâhuti, Vollspende, angeführt, deren weiterer Zusammenhang nicht klar vorliegt: Nach Zimmer p. 258<sup>n</sup> sind beide Verse >hier unursprüng= lich«; er hat sie daher nicht übersetzt. Ebenso Grill. Damit gewinnen wir dann ein shadricam mehr (s. oben p. 176).

8. Alle Tag' woll'n wir es dir stetig bringen,

Wesenkenner!, wie einem Ross im Stalle<sup>1</sup>).

<sup>1) »</sup>der du stehst wie ein Ross«, Ludwig.

An Reichthumsgedeihen, an Saft uns freuend,

mög'n als deine Diener<sup>1</sup>) wir nichts erleiden. || 8 || viçvâ ahâ. — Der Spruch steht auch Ts. 4, 1, 10, 1. Kâth. 16, 7. Vs. 11, 75. Das erste Hemistich aber lautet in Vs: ahar-ahar aprayâvam bharanto 'çvâye 'va tishthate ghâsam asmai (vâjiçâlâyâm avasthitâya, Schol.) und in Ts. K. râtriw-râtrim (râtrîw-râtrîm K. und Kâty. 16, 6, 2) apray. (sonst wie Vs.); — >es bringen«, das havis, die Opfer= spende; — das Pferd >steht im Stalle« (cf. das çuci padam in 16, 6), läuft nicht frei auf der Weide umher wie die Kühe; — zu prativeçâh s. upasattârah in 12, 6.

#### 16<sup>2</sup>).

Ein Morgenlied (Rik 7, 41).

1. Morgen's Agni, morgen's wir Indra rufen,

Morgen's Mitra, Varuna, beide Açvin. |

Morgen's Bhaga, Pûshan, Brahmanaspati,

Morgen's woll'n wir Soma und Rudra rufen. || 1 || Dies schöne Morgengebet des Vasishtha, das sich auch Vs. 34, 34-40 vorfindet, ist seines dem grihya= Character der Lieder und Gebräuche der Ath. S. ver= wandten Inhaltes wegen, ganz hier aufgenommen, und zwar überdem fast unverändert, mit nur wenigen, ihrerseits secundären Character tragenden Varianten; so steht hier in påda 4 und in v. 2 påda 1 im Rik (u. Vs.) huvema statt des das Metrum störenden havåmahe. – Ueber die Ver= wendung des Liedes als Morgengebet (samhåya == nidråm

<sup>1) »</sup>Hausgenossen«, Ludwig.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Anukr.: prátahsúktam, suptarcam, bárhaspatyam, uta bahudevatyá "rshí jagatî, tayâ 'gnîmdrådîn mamtroktân devân âhvayat; v. 2-6 bhagade: vatyás, tatra v. 4 bhurikpamktir, etâbhir Atharvâ bhagam evâ 'staut, tathâ 'mtyayo 'shâdevatyayo 'shasaç ca.

tyaktvâ) s. Kauç. 10. Nach Kauç. 12 dient es auch beim Essen von dadhi und madhu (resp. kîlâlamiçram beim kshatriya, oder kîlâla bei den Andern), sowie nach Kauç. 13 auch bei anderer dgl. Gelegenheit.

### 2. Den am Morgen waltenden, starken Bhaga,

der Aditi Sohn, rufen wir, den Ordner<sup>1</sup>), |

Zu dem, wer sich arm dünkt<sup>2</sup>), wer stark, wer König,

Ein Jeder sagt: »mög' ich mein Theil erhalten« 3). || 2 ||

Mit Rücksicht darauf, dass Bhaga hier prâtarjit heisst, dass die Morgenröthe seine Schwester ist (Rik 1, 123, 5) und dass er in der Bråhmana-Mythe als seiner Augen beraubt, blind erscheint, hat man den Bhaga als die noch nicht im vollen Glanz ihrer Strahlen befindliche Frühsonne betrachtet (die Lexicographen und M. Bhâr. 3, 146 führen bhaga unter den Namen der Sonne auf). Im Widerspruch hiermit aber wird im T. Br. 1, 5, 3, 3 und Nir. 12, 13 gerade der Nachmittag als seine Zeit bezeichnet, und die Blindheit des Bhaga könnte ebenso gut auf die auch uns noch geläufige Blindheit des Glückes zurückgehen, als dessen Genius er, der Zutheiler, s. unsern Vers hier, speciell erscheint. Er theilt denn auch nach v. 4 den ganzen Tag über, früh, Mittags und Abends, blindlings seine Gaben aus; -- âdhra, wer sich an hält, einen Anhalt, eine Stütze braucht; -bhakshi ist 1 sgl. Aor. Med., die Scholien fassen es als 2 sgl. Aor. Par.

 <sup>\*</sup>Auseinanderhalter«, Ludwig (1, 108); »der austheilt«, Grassmann (1, 836).
 \*) »den denkend der Geringe«, Ludwig; Grassmann richtig: »der Schwache, ja auch der sich stark dünkt«; manyamåna (s. 13, 6) gehört resp. wohl zu allen drei Nominativen, jedenfalls zu den ersten beiden.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) »wenn doch mir Bhaga zu Theil würde«, Ludwig; »dich möcht' ich haben«, Grassmann.

16, 8. 4.

3. Bhaga, du Leiter! Bhaga, wahrer Förd'rer<sup>1</sup>)! Bhaga, segne dies unser Lied hier, spendend. Bhaga! lass gedeih'n uns an Rindern, Rossen! Bhaga! an Männern! lass uns Männer haben! || s ||

4. Und jetzt denn wir reich möchten sein an Gütern, Und beim Fortgang<sup>2</sup>) und in der Mitt' der Tage! Auch beim Ausgang, o Maghavan, der Sonne Möchten wir noch sein in der Huld der Götter! || 4 ||

prapitva von Zd. frapithwa zu trennen, wie Just. will<sup>3</sup>), möchte doch kaum angehen. Der Grundbegriff: Vorwärtsgehen reicht auch für dieses aus. Andrerseits tritt diese Zd.-Form dafür ein, dass wir das Wort nicht mit Grassmann<sup>4</sup>) als °pit-tva //pat zu deuten haben, denn das müsste im Zd. pictva geben<sup>5</sup>). Es ist vielmehr wohl, wie apap-itva, abhip-itva, âp-itva, an //ap (só lautet diese // ursprünglich, nicht âp) anzuschliessen<sup>6</sup>), cf. samîpa; wir gewinnen damit auch den Anschluss an lat. prope; maghavant ist hier wohl geradezu Name des macht= reichen Bhaga. — Der Ŗik (und Vs.) hat die ältere Form: uditâ, statt des hiesigen uditau; das Wort bedeutet hier natürlich: Untergang (eig. Ausgang, cf. utsarpana Nir. 12, 13).

 <sup>\*</sup>mit sich bewahrheitender Gewährung«, Ludwig; \*wahrhaft reicher«, Grassmann.
 \*bei der Annäherung«, Ludwig; \*beim Tages Ansbruch«, Grassman.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) das pitu, das er in frapithwa sucht, liegt in: ra-pithwa, Essenszeit, Mittag, das er ja selbst als aus ar ém-pitu (aram, alam) verkürzt bezeichnet, in der That in der Form pithwa vor.

<sup>4)</sup> prapatana, Mahîdh. (astamaya).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ebenso beweist Zd. mithra, dass mitra nicht aus: mit-tra //mid besteht (das gäbe im Zd. miçtra), sondern aus: mi-tra //mi (mayas, menâ; smi)

<sup>6)</sup> cf. ahnâm prâpte pûrvâhņe, Sây.

5. Gott Bhaga selbst möge sein reich an Glückstheil! Durch ihn denn auch wir wollen Glückstheil-reich sein! | Als Solchen ruft Jeder dich an, o Bhaga!

So sei auch uns, Bhaga! du hier Vortreter. || 5 ||

devâs téna vayám und johavîti Rik (und Vs.); die hiesige Lesart johavîmi ist auffällig, tenâ dagegen macht einen guten Eindruck; auch devás erscheint mir besser, als der Voc. Plur.

6. Die Morgenröthen neigten sich dem Opfer,

Wie Dadhikrâvan seinem reinen Standort<sup>1</sup>). |

Sie mögen herwärts mir den Schätzekund'gen

Bhaga führen, wie rasche Ross' den Wagen. || 6 ||

Lies adhvaråya ushaso; ratham iva dreisilbig; — bha= gam no Ŗik (u. Vs.); — Bhaga soll schon vom frühen Morgen an beginnen, seine Gaben auszutheilen; — dadhi= krâvan, nach Pet. W. der Milchflocken, d. i. Thau und Reif, Ausstreuende<sup>2</sup>) [oder ob etwa: der im milchigen Morgen nebel Wandelnde, Vkrâ = kram], Name eines mythischen Rosses, sei es der Morgen sonne selbst (die Sonne wird ja auch sonst vielfach als ein weisses Ross gedacht), sei es, was ich vorziehe, eines sonstigen Morgen= Genius. Auch Dadhyañc wird im Pet. W. (1860) heran= gezogen<sup>3</sup>), der mit dem Kopf eines Rosses den beiden Açvin (ebenfalls Morgen-Genien) den in Tvashtar's Hause ver= borgenen Meth (madhu) verräth. Himmlischer Meth und Wolken nass, Regen, decken sich ja in der Mythe. Es liegt endlich nahe, hier auch an den griech. Tithonos, den Ge=



<sup>1) »</sup>dem reinen Orte zu«, Ludwig; »zum hellen Orte«, Grassm.; cf. 15, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) dann so auch Sonne in Kuhn's Z. 15, 372 (1865).

<sup>3)</sup> so dann auch Benfey Orient und Occident 2, 245 (1863), Myriantheus »die Acvins« p. 142 fg. (1876).

liebten der Eos, etwa als den rasch seinem Ende (>reinen Standort«) zustrebenden, dahinsterbenden Morgennebel, zu denken, resp. dessen Namen auf dadhan, die Neben= form zu dadhi, zurückzuführen<sup>1</sup>).

7. Die Morgenröthen, reich an Rossen, Rindern, und Mannen, stets leuchten uns soll'n, die Holden, |

Segen melkend, allseits in Fülle strotzend!

Ihr aber schützt stetiglich uns mit Hulden! || 7 || ghrita symbolisch; — prapîta, ältere Nebenform zu °pîna; — pâda 4 der Refrain der Vasishtha-Lieder. Der ganze Vers kehrt Rik 7, 80, 3 wieder.

#### 172).

#### Ein Ackerlied.

1. Die Seher schirr'n die Pflüge an, breiten einzeln die Joche aus, | weise, den Göttern zugewandt. || 1 ||

Dies aus verschiedenen alten Bestandtheilen zusammengesetzte Lied findet sich im Wesentlichen auch in Ts. 4, 2, 5, 5. 6. Maitr. 2, 7, 12. Kap. 25, 8. Kâth. 16, 11. 12. Vs. 12, 67-71 vor; mehrere Verse resp. auch im Rik selbst, v. 1. 2 nämlich Rik 10, 101, 4. 8, und v. 5-8 Rik 4, 57, 7. 8. 4. 5. — Das letzte Wort unseres Verses hier lautet in Rik Ts. M. und Vs.: sumnayä, was wohl als alter Instrumental eines gleichlautenden Thema's zu verstehen sein wird, während der hiesige Loc. sumnayaú nicht minder befremdlich ist, wie der Nom. sumnayuh im

anders Ahrens in Kuhn's Z. 3, 176 (1858) und Sonne ibid. 10, 178 (1860). Nach M. Müller Oxf. Ess. p. 52 (1856) »eines Stammes mit Tiταν«; aber wohl nur volksetymologisch.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Anukr.: navarcam, sîtâ devatyam, ânushţubham, Viçvâmitrah sarvâbhih sîtâm evâ 'staut; prathamâ "rshî gâyatrî, v. 2. 5. 9 trishţubha, v. 8 yathâ (pathyâ?) pamktih, v. 7 virâţ pura-ushņik, v. 8 nicrid iti || 6 ||

Kâth.; - sîra Vsi, identisch mit unserm: Seil, nur eben passivisch zu verstehen: »mit Riemen versehen«; yuga jugum, ζυγον, Joch, das Riemenzeug selbst. - Im Yajus= Ritual wird das Lied beim Furchenziehen für die Weihung der Stelle, wo der Altarbau, das agnicayanam, vor sich gehen soll, bei secundärer Gelegenheit also, verwendet (s. dies. Stud. 13, 243-5), während es hier offenbar seiner eigentlichen Bestimmung gewidmet ist. Nach Kauc. 20 dient zunächst v. 1 dazu, dass man damit: yugalängalam pratanoti »Joch und Pflug hervorholt«, d. i. ausbreitet, an die richtige Stelle bringt (pratananam vathådecakaranam, pratanotir vistârârthah, Dârila). Er (der Besitzer) spannt dann zunächst den rechten Ochsen (ushtar), danach den linken an, die Knechte die übrigen<sup>1</sup>). Die Pflugschaar wird eingesetzt, mit Kuchen umgeben (!apupaih pratihatya; sarvato veshtayati, apûpâ ghritapakvâ mamdakâh, Dârila), und er (der Besitzer) pflügt dann selbst bis zum Ende des sûkta (so lange dessen Recitation dauert), worauf er den Pflug den Knechten übergiebt (sûktasya pâram gatvâ praya= chati; karshakebhyah, halam, Dârila). Und zwar werden hiebei nach K. noch einige Sprüche verwendet, die unser Text hier nicht hat. Beim Richten (?) der Pflugschaar (phâlam atikarshati; kuçîm, halasamîpe ânayati, Dârila) nämlich der Spruch: açvinâ phâlam kalpayatâm upâvatu brihaspatih | yatha 'sad bahu dhanyam ayakshmam bahupurusham || >die Açvin soll'n richten die Schaar, dazu helfe Brihaspati | damit das Korn reichlich gedeih', gesund, für viele Mann genug« || und bei der Einfügung (?) derselben (pratimimîte; kuçîm

Digitized by Google

kînâçâ (krishibalâḥ, Dârila) itarân; es sind 6, 12 oder 24 Ochsen, s. diese Stud. l. c. p. 244; — kînâça bringe ich mit kiņa, Schwiele, in Verbindung; vgl. auch kînâra.

phâlakapure praveçayati, Dârila); irâvân asi Dhârtarâshtre! tava me sa(t)tre rådhyatâm »du bist labungreich, o Dhârta= råshtri! möge mir's wohl ergehen bei deinem Opfer«. Was das Patronymicum Dhârtarâshtri, nach Böhtlingk kl. Wb. wie Dhâr<sup>o</sup>shtra: »Name eines Schlangenwesens«, hier soll, ist unklar. Man möchte meinen, dass darunter irgend ein Ackerbau-Genius (kshetrapåla) zu verstehen sei, etwa mit Rücksicht darauf, dass der Ackerbau die Grundlage des Reiches bildet, für dessen Dauerhaftigkeit und Festigkeit sorgt? In der That erscheint ja, s. Pet. W., Dhritaråshtra im M. Bhâr. und bei den Buddhisten als Name eines Gandharva-Königs. Die Gandharven aber stehen zum Ackerbau in nächster Beziehung, cf. Çatap. 11, 2, 3, 9: te ha te gandharvâ âsuh: çûrpam yavamân krishir udvâlavân dhânântarvân (diese fünf Namen erscheinen resp. bei Mahîdhara als die fünf rishi des allgemeinen Heilspruches Vs. 2, 19<sup>b</sup>). S. noch das unten bei 29, 2. 5. 7 Bemerkte. - An Dhârtarâshtri, als Name des Duryodhana (cf. Dhritarâshtra Vaicitravîrya im Kâth. 10, 6), ist trotz des speciellen Hinweises auf ein sattram des Dhârt. wohl nicht zu denken.

2. Schirrt an die Pflüge, breitet aus die Joche,

den Samen sät in die bereite Stelle. |

Erhörung der Bitten sei uns in Fülle,

Immer näher reife (die Frucht) den Sicheln. || 2 || Es ist: vapata iha, sriniah zu scandiren, - tanudhvam Rik Vs., - krito yonir, Kâth. (ganz selbstständige Lesart), girá ca crushtíh Rik Ts. Kâth. M. Kap. Vs., - nédîyâ M. (nédîyah, padap.), — srinyâ Ts., — pakvám e 'yât (ă | iyât) Rik Kap. Vs., pakvám á 'yat (á | ayat) Ts. Kâth. M.; viråjah ist eine sonderbare Verballhornung für das ein= stimmige girâ ca der andern Texte (an dessen Stelle man 17

Indische Studien. XVII.

übrigens noch besser: giråm ca erwarten sollte; só habe ich übersetzt); auch å yavan (metri c. zweisilbig zu lesen!) erscheint als eine Verballhornung des sei es: e'yât oder: â 'yat der andern Texte; — dagegen macht tanota einen guten Eindruck; tanudhvam könnte durch das Åtm. tan= vate in v. 1 hervorgerufen sein; — der Instr. srinyâ in Ts. ist dem Genitiv der andern Texte (auch Nir. 5, 28) schwerlich vorzuziehen; >reif falle die Frucht der Sichel entgegen«, Roth (Nir.); oder ob Accus. Plur.? — yoni, mascul., die ältere Form; wie hier das Säen mit dem menschlichen Zeugungsacte, wird sonst letzterer mit dem Säen verglichen, cf. speciell kshetra als Name der Gattinn: — vap erkläre ich aus varp, werfen, cf.  $\mu a \rho \pi t \omega$ ,  $\delta \mu a \pi o \nu$ ; das r hat sich nur in varpas erhalten, das ich mit vapus gleich=

s. Mit scharfer Schaar verseh'n der Pflug, glückbring'nd, mit Riemen und mit Sterz, | Möge ausscharr'n mir Rind und Schaf, rasch eilendes Wagen-Gefährt, | und ein in Fülle blüh'ndes Weib. || s ||

stelle<sup>1</sup>); — bîja, urspr. vîja, cf. vigeo, vigor, Zd. vaêjas.

lângalam viersilbig. — Der Wortlaut dieses Verses, in welchem all der Segen aufgezählt ist, den man vom Ackerbau erwartet (s. p. 263 bei v. s die Angaben aus Kauçika), ist sehr verderbt und mit vielen Varianten überliefert. Meine Uebersetzung schliesst sich genau an den Ath.-Text an, nur dass ich soma von satsaru<sup>2</sup>) trenne, ersteres resp. in sa-uman, mit Riemen, cf. uta, umâ, Flachs, letzteres in sa-tsaru »mit Stiel, Handhabe« zertheile.

zur Bedeutung: Gestalt, Form cf. μορφη, τυπος, rüpam, Wurf, Schlag u. dgl.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) nicht blos som atsaru, wie Zimmer p. 236 angiebt, dessen sachliche Angaben hier im Uebrigen sehr werthvoll sind.

drittes Buch der Atharva-Samhitå.

Weil das Wort uman im selbstständigen Gebrauch verloren war, hat man es in soma nicht erkannt, und das gewöhnliche Wort soma darin gesucht<sup>1</sup>).

pávîravao Ts. Kâth. M., - sucévao Ts. Kâth. M. Vs., sumatí-tsaru Ts., somapítsaru Kâth. (ohne Acc.) M.<sup>2</sup>) Vs., --úd it krishati Ts., tád údvapati Vs., ud id vapati Kâth., -ávyam, Variante bei M., - prapharvýam ca přvarîm Ts. M. Vs., prahavyam (!) ca pîvarîm Kâth., --- pâda 4. 5 als 5. 4 in Ts. Kâth. Vs.; - somapi erklärt Mahîdh. zunächst als Loc. von somapâ, das ganze Wort durch: yajamânanimittam tsarati bhûmim khanati, yadvâ yajamâne tsarati nâçayati pâpam; eine zweite Erklärung fasst somapi als selbstständiges Thema, das ganze Wort im Sinne von: somah pîyate 'nene 'ti somapiç camasah, tasya tsaru nishpâdakam. An das so naheliegende Subst. tsaru hat weder er noch Mådhava gedacht; des Letztern sonderbare Erklärung von sumatitsaru durch: »karshakaih cobhanam idam iti manyamânah sumati(s) tsaruh bhûmau nimnonnatatvena vichidya gamanaviçeshah yasya tat sumatitsaru« d. i. wohl: »der da wohlgemuth drauf losgeht«, wird der eigentlichen Bedeutung, die diese immerhin auch ganz leidliche Lesart hat, in keiner Weise gerecht; das sumati darin hat mit Vman nichts zu thun, sondern gehört zu Vmat, math, mad, cf. durmatikrita, sumatîkrita »schlecht, gut geeggt« Ait. Br. 3, 38 sowie matya, madi, madikâ, Egge, Walze, und das Compos. könnte daher etwa: >der auf das gut Geeggte losgeht« bedenten. Nur freilich, das Eggen folgt dem Pflügen erst hinterdrein nach,

17\*





<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) sollte etwa auch ûma und oman zu  $\gamma$ u, vâ, weben, flechten, nicht zu  $\gamma$ av zu ziehen sein? oder ist resp. etwa zwischen diesen beiden Wurzeln selbst ein ursprünglicher Zusammenhang anzunehmen?

<sup>2)</sup> der padap. trennt nach Schröder (p. 91): somapít-saru; Varianten: somapítsará, sómapítsaraú, somapicharuh.

geht ihm nicht vorher. Daher erscheint mir die hiesige Lesart jedenfalls als die beste; — prapharviam, die blühende, cf. pharvara, Rik 10, 106, 2 »das blühende Feld«; //phar gehört zu //phal, bersten, aufblühen, Frucht tragen.

Schliesslich ist noch das interessante Factum anzuführen, dass unser Vers hier sich im dharmasûtra des Vasishtha 2, 34 nicht nur direct mitgetheilt, sondern auch in 2, 35 mit einem eigenen Commentar versehen, vorfindet. The purpose for which Vasishtha introduces it ., bemerkt Bühler in der Anm. zu seiner Uebersetzung (1882) p. 18, sis to show that a Vedic text permits agriculture to a Brâhmana, who offers Soma-sacrifices«; die Lesart des Textes daselbst ist nämlich, wie in Kâth. M. Vs.: somapi= tsaru, was in 35 erklärt wird durch: »provided with a handle for the drinker of Soma, for Soma reaches him, possessing a handle for him.« Auch Bühler selbst bezeichnet diese Erklärung als: »without doubt erroneous«; immerhin hat sie aber doch, wenn auch nicht für soma, so doch für tsaru die richtige, weder von Mâdhava noch von Mahîdhara (s. so eben p. 259) darin gesuchte Bedeutung bewahrt. Der Wortlaut des Textes scheint im Uebrigen bei Vasishtha noch einige besondere Varianten zu bieten<sup>1</sup>). Bühler's Uebersetzung lautet nämlich: »The plough is attended by strong males (dies führt auf vîravat!), provided with a useful share (dies soll wohl die Uebersetzung von sucevam sein? woher aber: the share?) and with a handle (to be held) by the drinker of soma; that raises (for him) a cow, a sheep, a stout damsel and a swift horse for the chariot



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bühler citirt dafür jedoch einfach nur: Vâj. S. 12, 71 ohne irgend etwas von Varianten dazu zu erwähnen. Mit Kâth. M. Vs., zu deren Texten die Lesart somapi-tsaru stimmt, hat Vasishtha ja auch noch sonstige Beziehungen, s. Bühler, Introd. p. XVI. XVII.

(dies führt auf eine andere Lesart, als das Neutrum: pra= sthâvad rathavâhanam). — Leider fehlt in dem Abdruck des Vasishtha, der sich in Jibânanda's »Dharmashastrasamgraha« (Calc. 1876) p. 456-96 vorfindet, auf p. 459, Alles das, was bei Bühler als sûtra 32-36 übersetzt ist, somit eben gerade auch unser Vers nebst der dazu gehörigen Erklärung.

4. Indra hemme die Furche ein, Pûshan behüte sie danach. | Sie mögen milchen milchreich uns noch manches künft'ge Jahr hindurch. || 4 ||

půshâ abhi; — půshâ 'nu yachatu Rik. — Das zweite Hemistich ist eine solenne Formel, s. 10, 1; — nach Kauç. 137 wird dieser Spruch auch bei anderer Gelegenheit, beim Ziehen von Grenz-Linien, verwendet.

5. Quick mögen die Pflugschaar'n die Erde brechen,

Quick die Knechte hinter den Zugthier'n drein geh'n. | Cunâsîrau! durch uns're Spend' befeuert,

macht Diesem hier reich an Ertrag die Pflanzen. || 5 || çunám nah phãlâ Rik Ts., çunáo sú phãlâ Vs., víkrishantu Rik Vs., - kînâço M., - abhí yantu Rik Ts. Kâth. Vs., abhyetu M., - vâhaih Rik Kâth. M. Vs. Das zweite Hemistich lautet in Rik Ts.: çunám parjányo mádhunâ pávobbih cúnasíra cunám asmasu dhattam, in Kath.: cunasíra havyajushtim jushâne 'da mîjam (°dam bîjam?) avatam upya= mânam, in M. Vs. wie hier, aber: kartanâ 'smé (kartana [Plur.!] asme). - Bei çuna scheint mir der Begriff der Schnelligkeit zu Grunde zu liegen, cf. çvan; - phâla von Vphar, phal bersten, resp. bersten machen; - kinâça und kînâra, Pflüger, bringe ich mit kina, »Schwiele« zu= sammen, »voll Schwielen«, von der harten Arbeit; -- toça= mâna fasse ich im Sinne von tûtujâna, indem ich beide Wurzeln ebenso verbinde, wie /mriç mrij, raçmi /raj; --

çun âsîrau hat nach der hübschen Vermuthung im Pet. W. ursprünglich sun âsîrau >Pflugschaar und Pflug« gelautet, sun â ὑνη, ὑνις, Pflugschaar, eigentlich etwa die kleine Sau<sup>1</sup>), weil sie die Erde ebenso aufwühlt.

, 6. Quick die Zugthier', die Mannen quick,

Quick hier der Pflug die Furchen zieh'. | Quick soll'n die Riemen binden sich,

Quick heb' den Stachel du empor. || 6 ||

çunám nârấh (!) T. Âr. 6, 6, 2, wo am Schlusse resp. noch ein pâda hinzutritt: cúnâsîrâ cunám asmâsu dhattam; der Ochsenstachel, ashṭrâ, erscheint im Vendidad 2, 19 neben cuwrâ (cubhrâ), Pflugschaar, als Symbol der »beiden Reiche«, khshathrayâo, Ackerbau nämlich und Viehzucht.

7. Çunâsîrau! labet Ihr Euch an mir hier! Welche Milch Ihr am Himmel schuft, damit begiesst die Erde hier! || 7 ||

Lies: °sîrâ iha; — çunâsîrâv imăm văcam jushethâm Rik; ebenso, aber ohne jushethâm T. Âr. 6, 6, 2 (der Schol. ergänzt: çrutvâ). Hier ist denn nun freilich von »Pflugschaar und Pflug« nicht mehr die Rede, sondern es sind hier vielmehr bereits die auf Grund des Verlustes der alten Bedeutung an deren Stelle getretenen beiden Götter (vâyu und âditya, nach den Scholl.) im Auge gehabt; — »Milch«, wie sonst ghritam, im Sinne von: Segen, Beides characteristisch für die hohe Bedeutung der Viehzucht in altvedischer Zeit.

8. O Furche, wir begrüssen dich. Her wende dich, du Herrliche! | auf dass du wohl gesinnt uns seist, und reiche Früchte spendest uns! || 8 ||

tuâ arvâcî; — pâda 2 steht im Rik. vor pâda 1, T.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. khara, Esel, als Name eines Altaraufwurfs, der die soma-Becher etc. zu tragen hat, und sinhî, Löwinn, als Name der uttaravedi.

17, 8.

År. 6, 6, 2 liest wie Ath.; subhága 'sasi und suphála 'sasi Rik T. År. - Hierzu giebt Kauçika 20 den ganzen Hergang ausführlich an. Sie (die Knechte, karshakâh) ziehen zunächst drei Furchen nach Osten, indem sie dabei glückbringende Worte aussprechen (kalyånîr vâco vadantah; >abhivarshatu« >nishpadyatâm bahu dhânyam« >bhûyâd âro= gyam« iti, Dârila). Mit unserm Verse hier drehen sie um (âvartayitvâ). Es wird dann im obern uttarasmin) Ende der Furche dem Indra ein Fladen, den beiden Acvin ein sthâlîpâka (Topfspeise) dargebracht; die Neigen werden auf die Furche gegossen, der Rest in ein Wassergefäss. Darauf wird der ganze Pflug gesalbt. Von der Stelle, wo er (der Hausherr) die Neigen hingegossen hat, nimmt er einen Erdkloss, und sein Weib frägt ihn, während er denselben hält: »ist gepflügt worden?« (akrishyata). Auf seine Antwort: »ja! ich habe gepflügt«, akrishy<sup>1</sup>) âm!, frägt sie weiter: »was hast du dadurch erhalten?« worauf er antwortet (cf. unsern v. 3): »Besitz, Kraft, Gedeihen, Nachkommenschaft, Vieh, Nahrung, Nahrungsfähigkeit«, und dann den Kloss obenhin auf die mittlere Furche wirft. Er salbt danach die obere (den oberen Theil der?) Pflugschaar und deponirt sie, bis zur An= schirrung am andern Morgen. Auf die Häupter der (drei) Furchen werden Grashalme gestreut und je drei Becher voll plaksha- und udumbara-Saft niedergelegt, wobei der Spruch bei dem rechten, mittleren und linken (Furchen)= Kopfe differirt. Die auf die Becher gelegten Halme werden eingeknickt, und darauf geworfen. Er geniesst danach Milch, einer ein gleichfarbiges Kalb habenden Kuh, in welche Kuhfladen, Bdellion und Salz hineingethan sind (s. bei 14, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1 p. Sgl. Åtm.; die 8 Sgl. Pass. müsste akarshi lauten. Zum Imperfect und Aorist (beim Bericht) s. diese Stud. 13, 114., resp. oben bei 11, 8.

Darauf findet noch eine besondere Feier mit den Ochsen statt. — Während in diesem Ritual sîtâ rein als Furche erscheint, finden wir sie in Kauç. 106 bei Gelegenheit eines den Pflug betreffenden Omens, als »schwarzäugige Gattinn des Parjanya« in göttlicher Verehrung vor, wie sie denn auch beim sîtâyajna, Pâr. 2, 17, als »Gattinn Indra's« verherrlicht wird, s. Omina u. Portenta p. 370-8 (1859), sowie die Angaben aus dem Taitt. Br. 2, 3, 10 in m. Abh. über das Râmâyaṇam p. 9 fg.

9. Mit Ghee und Honig sei gesalbt die Furche,

im Schutze der Viçva Deva und Marut. |

Wend' dich uns zu, Sîtâ! mit Nahrungsspende,

in Kraft gedeih'nd, triefend von reicher Fülle! || 9 || sámajyatâm Kâth. M. Vs.; — das zweite Hemistich hat in Ts. Kâth. M. Vs. theils eine Verstellung der beiden pâda, theils einige Varianten: űrjasvatî páyasâ (ûrjo bhâgam madhumat Kâth. M.) pínvamânâ 'smấnt sîte páyasâ 'bhy= ávavritsva ('bhyâvritsva K.); das doppelte payasâ ist jeden= falls störend, in Kâth. M. ist dies vermieden. — Offenbar soll gleichzeitig mit diesem Verse die Furche mit ghrita und madhu gesalbt werden (cf. p. 262), um ihrerseits dann wieder Beides spenden zu können. Dass sie neben den viçve devâs auch speciell dem Schutze der Winde empfohlen wird, ist ein hübscher und zur Sache passender Zug.

#### 18<sup>1</sup>).

Gegen eine Nebenbuhlerinn (Rik 10, 145).

 Ich grabe dieses Kraut hier aus, aller Gewächse
 kräftigstes, | Wodurch man die Rivalinn scheucht und sich den Gatten ganz gewinnt. || 1 ||

vânaspatyam, ânushţubham, Atharvâ 'nena sûktena sapatnîparâņuttyai vânăparņâm oshadhim astaud; v. 4 anushţubgarbhâ catushpâd ushņig, v. 6 ushņiggarbhâ pathyâ pamktiķ.

drittes Buch der Atharva-Samhitå.

18, 1.

Lies: khanâmi; — s. bereits diese Stud. 5, 222. 223. — Der Vers ist entweder in den Mund eines Wurzelgräbers zu legen, der die Wurzel für die bedrängte Frau gesucht hat, oder in ihren eigenen Mund; só habe ich es aufgefasst, und daher für das Verbum im zweiten Hemistich das allgemeine Subject: man ergänzt.

Für Kaucika 36 ergiebt sich jetzt ein ganz anderer Wortlaut, als der mir (s. diese Stud. 5, 263. 264) aus Chamb. 119 zur Disposition stand, wie folgt: imâm khanâmî 'ti bânâparnîm (so 984, °rni Dârila) lohitâjâyâ drapsena samnîya çayanam anu parikirati, d. i. »mit dem Saft (der Milch) einer rothfarbigen Ziege eine banaparnî (zerstossend und) vermischend (samkshudya ekîkritya, Dârila) streue (giesse) sie damit längs des Lagers (der Nebenbuhlerinn, sapatnyåh) hin«; und für bånåparnî<sup>1</sup>) lautet Dârila's Erklärung: carapumkhe 'ti prasiddhå. Dem Pet. W. zufolge ist çarapunkhâ »Name einer Pflanze, vulgo unhâlî, ähnlich der Indigo-Pflanze, auch == sûry= avançî«. — Die traditionelle Erklärung zum Rik hat im Uebrigen für unser Lied eine ganz andere Pflanze im Auge. Nach Sâyana zu Rik 10, 145 (Müller p. 525) führt das Lied in der Anukramanî den Namen: Indrâny= upanishad (im Sinn von: indranya arsham, wie es vorher bei Sây. selbst heisst), resp. sapatnîbâdhanam. Für das dazu gehörige Ceremoniell bringt er eine Stelle aus Åpastamba (kasminccit sapatnîghnaprayogavishaye) an: trih saptair<sup>2</sup>) yavaih pâthâm parikirati, yadi vâruny asi varuņāt tvā nishkrīņāmi, yadi saumy asi somāt tvā nishkrī=

wörtlich etwa: Pfeilartige Blätter habend? müsste freilich eigentlich bånåparni lauten; die Anukr. hat aber auch: vånåparni; s. im Uebrigen uttå: naparni in v. 2.
 2) lies: triheaptair.

nâmî 'ti; çvobhûta uttarayo 1) 'tthâpyo 'ttarâbhis 1) tisribhir abhimantryo 'ttarayâ 1) pratichannâm hastayor âbadhya çaya= nakâle bâhubhyâm bhartâram parigrihnîyât, upadhânalingayâ<sup>2</sup>) vaçyo bhavati, sapatnîbâdhanam ce 'ti. Hier tritt uns also als Name des Krautes, welches mit v. 1 auszugraben ist, der Name: påthå entgegen, dem Pet. W. zufolge ein »Schlingstrauch<sup>3</sup>), Clypea hernandifolia, vielfach medicinisch gebraucht, nach Andern: Wurzel der Bignonia svaveolens«, die ja ihrerseits den Namen påtalå führt. Die wohl ältere Namensform in Ath. 2, 27, 4. Kauc. 37. 38 lautet resp. pâțâ, und zwar wird speciell gerade auch die Wurzel dieser p. zu der betreffenden Ceremonie verwendet. S. diese Stud. 13, 190. 191. Indra verzehrte sie, um seine Feinde zu besiegen4); der Scharfblick des Falken, die Spürkraft des Ebers gehörten dazu, sie zu finden, sie ward in einen aus sieben Blättern bestehenden Kranz gebunden und dieser dann getragen. Nach den obigen Angaben bei Åpastamba ward resp. die Stelle, wo sie wuchs, zunächst mit dreimal sieben Gerstenkörnern umhegt, mit einem Spruche, der dieselben als ein Lösegeld an Varuna oder an Soma für die Erlaubniss, die Wurzel auszugraben, bezeichnet. Mit v. 1 grub man sie dann aus, richtete sie am andern Morgen mit v. 2 in die Höhe, besprach sie mit v. 3-5, mit v. 6 band sie die Frau versteckt an ihre beiden Hände und umarmte dann zur Schlafenszeit den Gatten mit beiden Armen, und zwar nach Sây. so, dass er mit der Wurzel direct in Berührung kam: shashthyâ baddhâ sau 'shadhih (°dhir) yathâ bhartâram spriçati, tathâ tasya bhartur âlinganam.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> diese Art die einzelnen Verse zu bezeichnen ist identisch mit der in der Ath. Anukr., nur dass in dieser das Wort para gebraucht wird.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) s. v. 6.
 <sup>3</sup>) cf. auch Sây. zu v. 1 pâthâkhyâm vîrudham latâ: rûpâm.
 <sup>4</sup>) dies ist ja auch hier der Zweck ihrer Verwendung.

2. Aufrechten Blatt's du <sup>1</sup>), Glücksreiche! Gott= getrieben, Gewaltige! | Treib' du mir die Rivalinn fort, mach' den Gatten mein eigen nur<sup>3</sup>)! || 2 ||

In v. 2. 4. 5 wird das Kraut, in v. 3 die Rivalinn, in v. 6 der Gatte angeredet. Das Kraut, welches nach v. 1 zu graben, nach v. 6 dem Gatten anzubinden, oder sonst irgendwie anzuheften resp. unterzulegen ist, hat nach unserm Verse hier au frecht emporstehende Blätter; — parâ dhama, Rik, und kuru, letzteres dem hiesigen kridbi gegenüber eine secundäre Lesart; — uttânâny ûrdhvamukbâni pa(t)trâni yasyâh, Sây.

s. Nicht deinen Namen nannte er. Nicht kosest du mit diesem Mann. | In die ferneste Ferne hin treiben wir die Rivalinn fort. || 4 ||

In Ŗik ist dies v. 4 (während v. 4 daselbst v. 8), lautet resp.: ná hỳ asyâ năma gribhnămi nó asmín ramate jané; dies giebt freilich einen ganz andern Wortlaut: »ich nenne ihren (der Rivalinn) Namen nicht. Sie koset nicht mit diesem hier<sup>8</sup>)«, nämlich mit meinem Gatten. Der Sinn ist aber doch derselbe, nämlich eine einfache Negirung des bis= herigen Sachverhaltes, um denselben dadurch auch direct zu beseitigen. Sây. freilich fasst die Sache anders: no khalu kâcid (!) asmin jane sapatnyâkhye (!) ramate krî= dati, doch ist dies schwerlich richtig; statt kâcid müsste es resp. jedenfalls wohl kaçcid heissen.

4. Oben an steige ich empor, oben an vor den obersten. | Unter mir die Rivalinn sei, unter den aller= untersten. || 4 ||

<sup>9</sup>) »verschaffe mir einen eigenen Gatten« Zimmer.

3) »nicht freut an diesem Manne sie sich« Ludwig und Grassmann; »nicht weile sie gern bei diesem Stamme« Zimmer.

 <sup>\*</sup>du breitblättrige« Ludwig (2, 554) u. Grassmann (2, 415); \*du mit den ausgebreiteten Blättern« Zimmer p. 807.

atha statt adhah Rik (secundär!); — ich lese jetzt: út tarâ 'hám (resp. ahám) út tara (°re), d. i. út tare als 1. pers. Singl. Åtm., was einen viel besseren Sinn giebt, als der Vocativ: uttare in beiden Texten (padap.: ut-tare); he uttare utkrishtatare pâthe, Sây.

5. Ich bin die Ueberwält'gende, und du bist über wältigend. | Beide wir, mit siegreicher Kraft, der Rivalinn obsiegen woll'n. || 5 ||

átha für átho, Rik, secundär; dagegen ist bhûtví im Rik älter als das hiesige: bhûtvá; — über die siegende Kraft der pâțâ s. 2, 27, 3-5.

6. Dir that ich um die siegreiche, legt' an dir die gewaltige. | Hinter mir drein dein Herze mög' laufen, wie hinter'm Kalb die Kuh, laufen, wie Wasser längs dem Pfad. || 6 ||

úpa te 'dhâm sáhamânâm abhí tvâ 'dhâm sáhîyasâ, Rik, d. i. >ich habe dir, o Gatte (resp. deinem Haupte, nach Sây.), dieses mächtige Kraut untergelegt, ich halte dich durch (diese) gewaltige (Unterlage) gebunden<sup>1</sup>);« — vâr, alterthümlich. — Nach Kauç. 36 heftet sie >unterhalb« (d. i. also wohl, cf. Sây., unter dem Kopf des Gatten) mit pâda 1 ein Blatt an: adhastât palâçam upacritati, und mit pâda 2 wirft sie (ein dgl.) über ihn: upary upâsyati; nach Dârila handelt es sich im Uebrigen beide Male nicht um den Gatten, sondern um das Lager der Nebenbuhlerinn, und die betreffende Pflanze ist natürlich die im Text des Kauç. an= gegebene: bânâparnî. — Die Liebe der Kuh zu ihrem Kalbe ist im Veda der sprüchwörtliche Ausdruck für Zärtlichkeit.

<sup>1) »</sup>genommen habe ich dich, die siegende, gefasst dich mit dem stärkeren« Ludwig; »dir legt' die kräftige ich an, bekränz' dich mit dem Stärkeren« Grassmann; »dir legte ich die siegreiche zur Seite, dich belegte ich mit..« Zimmer.

#### 19<sup>1</sup>).

Siegsichernde Kraft der purohita-Stellung<sup>2</sup>).

1. Mein Zauberspruch hier ist geschärft, geschärft ist meine Stärk' und Kraft. | Geschärft das kshatram, alter= los, deren siegreicher Leiter ich. || 1 ||

Dieser Vers findet sich auch Ts. 4, 1, 10, 3. Kåth. 16, 7. Maitr. 2, 7, 7. Taitt. Ar. 2, 5, 3. Vs. 11, 81. — Lies: vîriam; im zweiten Hemistich ist metri c.: ajaram astu zu tilgen (fehlt in den Yajus-Texten, ist aus v. 5 hierber heraufgekommen) und jishnu (resp. dreisilbig: jishenu) zu lesen die Yajus-Texte lesen theilweise: me jishnu<sup>8</sup>); in ihnen fehlt im Uebrigen id am in påda 1, und statt: yeshâm asmi (so auch in v. 4) steht daselbst: yasyâ 'ham asmi (yasyă ham asmi T. Âr.). Das Fehlen des id am giebt dem Spruche eine andere Bedeutung; brahma ist dann nicht: Zauberspruch, sondern bedeutet, dem kshatram in pâda 3 gegenüber, die priesterliche Würde, cf. Ts. 5, 1, 10, 2. 3; dies ist denn wohl auch die ursprüngliche Bedeutung des Spruches (Zimmer p. 194); der metrische Defect in pâda 1 freilich bleibt ein Uebelstand dabei.

Nach Kauçika 14 lässt der Priester des Königs (purodhâḥ, Dârila) mit diesem Spruche die nächste beste (? sampâtavatîm) çitipadî, d. i. nach Dârila: ein weissfüssiges Mutterschaf (çuklapadî meshî) auf das feindliche Heer (parasenâyâm, dies ergänzt Dârila) los (avasrijati). Wenn

19, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anukr.: ashţarcam vaiçvadevadevatam, uta câmdramasam, utai "mdram, ânushţubham, Vasishţho 'nena mamtroktân devân abhishţûyâ (!) 'mitrân prâņu: dad iti; v. 1 pathyâ brihatî, v. 7 virâd âstârapamktir, v. 5 trishţub, v. 6 try: âvasânâ trishţup kaku(m)matîgarbhâ shatpadâ 'tijagaty, v. 8 pathyâ pamktir iti || 7 || <sup>2</sup>) s. diese Stud. 10, 31 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kâth. hat resp.: me jishņû (!), und T. År.: me jishņur (!); me fehlt in Vs. Ts.

sie (die Feinde) dadurch in Aufregung gerathen <sup>1</sup>), soll er mit ihnen anbinden, udvridhatsu (°tatsu pr. m.) yojayet (ud= vrita udvegah, udvigneshu çatrushu yuddham yojayet). Eine sehr verwunderliche Angabe jedenfalls! cf. etwa die magische Eselinn Pañcadandachattraprab. p. 8ª, und Jacobi Z. D. M. G. 34, 284.

2. Diesen hier schärf' ich die Gewalt, ihre Tüch= tigkeit, Stärke, Kraft. | Den Feinden hau die Arme ich mit dieser Opferspende ab. || 2 ||

aham eshâm dreisilbig, also wohl: ah 'eshâm? — statt syâmi ist hier wie in v. 5 çyâmi zu lesen (s. Pet. W. unter çâ); — vîriam, havishâ aham.

3. Niederwärts soll'n gehen und unten sein die,

die anfeinden unsern machtvollen Opfrer! | Die Feinde ich durch meinen Spruch vernichte, bring' die Meinen hoch. || 8 ||

Lies: suân; — sûri und maghavan in der altvedischen Bedeutung und Verbindung; sûri von 1/su, sunvant, yajamâna, oder von 1/sû, sushuvâṇa (cf. sûyamâna); — maghavan, der mächtige, reiche Lohnherr; ich schliesse die Bedeutung von magha an 1/mah,  $\mu \epsilon_{\gamma}$ , magnus, Macht an; — das zweite Hemistich findet sich an den zu v. 1 angegebenen Yajus-Stellen (Vs. 11, 82) mit der Variante: kshiņomi vor.

4. Schärfer noch als das Beil sind die, schärfer als Agni auch sogar, | Schärfer als Indra's Donnerkeil, deren purchita ich bin. || 4 ||

Das erste tîkshņîyânsah ist fünfsilbig, das zweite dreisilbig zu lesen.

5. Ich schärfe nun Diesen dahier die Waffen,

Ich mache ihr Reich voll von tücht'gen Mannen!

1) s. Pet. W. unter /vart mit ud, 4.

Ihre Herrschaft sei ohne Alter, siegreich,

Ihren Willen hegen soll'n alle Götter! || 5 ||

Statt syâmi lies wie in v. 2: çyâmi, resp. çiâmi; lies: jishņu, avantu. — Die folgenden Verse nehmen rein den Character eines Schlachtliedes an.

6. Auf mögen wall'n, Maghavan, ihre Kräfte!

Der siegenden Männerschaar Tosen schalle! |

Mit Einzelgetös, mit Geheul, mit Bannern soll'n drauf los sie geh'n! | Die Götter, mit Indra voran, die marut zieh'n soll'n mit dem Heer! || 6 ||

Für die beiden ersten trishtubh-påda dieses aus 6 påda zusammengesetzten Verses, vgl. Rik 10, 103, 10. Ts. 4, 6, 4, 4. Vs. 17, 42: úddharshaya maghavann äyudhâny út sátva= nâm mâmakānâm mánâwsi<sup>1</sup>)! úd vritrahan vâjínâm väjinân y úd ráthânâm jáyatâm yantu ghóshâh<sup>2</sup>). || Die ge= sperrt gesetzten Worte finden sich auch in unserer Stelle wieder, und ergeben sich somit als dem alten Schlacht= liede des Apratiratha Aindra entnommen, dem auch das erste Hemistich von v. 7 angehört; — prithagghoshâh fasse ich als Compositum, resp. als bahuvrîhi, gegen den pada= pâțha und den Accent; zu den °ghoshâ ululayah vgl. im Uebrigen die ghoshâ ulûlavaḥ Chândogyopan. 3 (5), 19, 8 (freilich bei ganz anderem Anlass); der onomatopoetische Character des Wortes, cf. ululare, liegt klar vor; — in pâda 5 ist ind\*rajieshthâh sechssilbig zu lesen.

7. Vorwärts, ihr Männer! seid siegreich! stark mögen eure Arme sein! | Mit scharfem Pfeil tödtet, die schwach im Bogen sind! die Kraftlosen mit starker Waffe, starkem Arm! || 7 ||

1) máhâosi Ts. 2) eta ghóshah (wie hier) Ts.

Zwei gâyatra und zwei jâgata pâda. Das erste Hemi= stich ist zusammengesetzt aus pâda 1 und 3 in Ŗik 10, 10s, 13. Ts. 4, 6, 4, 4<sup>1</sup>). Vs. 17, 46. (pâda 2: índro vaḥ cárma ya= chatu, pâda 4: anâdhrishyã yáthã 'satha); — lies: prá itâ; abáladhanvano hata.

8. Abgeschossen fliege dahin, Pfeilwolke! durch Gebet geschärft. | Siege! dring in die Feinde ein! triff je den Besten ihrer du! Nicht Einer ihrer komm davon! || 8 ||

s. Ŗik 6, 75, 16 (Pâyu Bhâradvâja). Ts. 4, 6, 4, 4<sup>2</sup>). Vs. 17, 45, wo aber in pâda 3: gáchâ 'mítrân <sup>8</sup>), pâda 4 fehlt, und pâda 5 lautet: mấ 'mĩshâm<sup>4</sup>) kámcanó 'c chishah; — lies: jahi eshâm.

#### 205).

Morgengebet um Freigebigkeit und Gedeihen.

1. Hier ist der dir gehör'ge Platz, wo geboren du aufleuchtest. | Ihn kennend, Agni! steig' darauf, und mehr' den Reichthum dann bei uns! || 1 ||

Rik 3, 29, 10 wo: ă sî dă 'thâ no vardhayâ girah. Die Yajus-Texte aber, in denen der Vers mehrfach vorliegt, s. Ts. 1, 5, 5, 2. 4, 2, 4, 8. 7, 18, 5. T. Br. 1, 2, 1, 16. 2, 5, 8, 8. Kâth. 6, 9. 16, 11. 18, 18. Vs. 3, 14. 12, 52. 15, 56, lesen wie hier<sup>6</sup>); nach Kauç. 18 nimmt man mit v. 1 Reiskörner mit Kies gemischt, aus einem alten koshtha, Kornbehältniss,

wo: úpa préta und sthirå statt ugrå; ausserdem steht in Ts. påda 1 und 3 des Rikliedes als ein Hemistich zusammen wie hier; påda 2. 4 desselben erscheinen daselbat resp. als påda 3. 4. — Zu dem allmälichen Anwachse des Apratiratha-Liedes s. diese Stud. 13, 279. <sup>2</sup>) wo aber:
 °çitâ. <sup>3</sup>) in Ts. resp.: gáchâ 'mítrân prá viça. <sup>4</sup>) maí 'shàm in Ts.
 <sup>5</sup>) Anukr.: daçarcam, ågneyam, uta mamtroktadevatyam, ânushtubham, pråguktarshih prathamâbhyâm dvâbhyâm pamcamyâ câ 'gnim abhishtùya (!) rayim ca prârthayat, saptabhir itarân bhagàdín devân iti; tatra v. 6 pathyà pamktir, v. 8 virådjagatî. <sup>6</sup>) nur dass Kâth. stets: âroha tato hiest.

und streut sie hin (in's Feuer? âvapati). Dies soll jeden= falls wohl die neue Füllung des koshtha recht ergiebig machen. — Eine andere Verwendung des Spruches in Kauç. 41 ist mir unklar.

2. Agni! sprich du hier zu uns her, sei zugekehrt uns, wohlgesinnt. | Beschenk' uns, Herr der Ansiedler! Reichthum spendend bist du für uns. || 2 ||

Die v. 2-7 sind ein Lied des Agni Tâpasa, Ŗik 10, 141 (wo jedoch die hiesigen Verse 5-7 als 6. 4. 5 stehen), finden sich resp. nebst v. 8 (aber ohne v. 5) in Vs. 10, 28. 29. 26. 33, 86. 9, 27. 24, sowie in Ts. 1, 7, 10, 1-3. Kâțh. 14, 2. M. 1, 11, 4, und zwar mehrfach mit erheblichen Varianten. In unserm Verse zunächst lesen Ts. Vs.: práti naḥ statt: pratyán naḥ (so Ŗ. M. K.), — Ŗ. K. M. Vs.: prá no statt prá ṇo (so Ts.), — K. râsva statt yacha, — Ŗ. M. K.: viçaspate, Ts. : bhuvaspate, Vs.: sahasrajit statt viçâmpate, — der vierte pâda lautet in Vs.: tváw hí dhanadấ ási, während Ŗ. Ts. K. M. mit der hiesigen Lesart übereinstimmen. Der Wort= laut des Verses ist hier somit in gutem Stande.

s. Es beschenke uns Aryaman, und Bhaga, wie Bri= haspati. | Die Göttinnen und die frohe Göttinn gebe Reichthümer mir! || 3 ||

Lies: yachatu; — Ŗ. K. M. Vs. haben prá no statt prá no (so Ts.), — Vs. K.: prá půshá statt: prá bhágah (so Ŗ. Ts. M.); — zum zweiten Hemistich liegen allerhand Varianten vor; in påda s zunächst lesen Ŗ. Ts. M. prá deváh statt prá devíh; in K. Vs. fehlt der påda ganz; — in påda 4 sodann liest Ŗ.: râyó deví dadâtu nah statt rayím deví dadhâtu nah, in Ts. K. M. Vs. aber lautet derselbe: prá vág deví dadâtu nah; mir erscheint dies als eine Glosse zu sûnrítâ, die sûnritâ devî (s. auch Ŗ. 1, 40, 3)

Indische Studien. XVII.

18

soll dadurch als våg devî erklärt werden, während hier ursprünglich wohl eher die »frohe« Ushas (s. Nigh. 1, 8) darunter zu verstehen ist; doch erscheint ja sûnritâ freilich auch, s. Pet. W., direct in der Bedeutung von: Freude, Wonne, Frohlocken, Jubel, Jubellied. — Auch hier ist somit der Ath.-Text in gutem Stande.

4. Den König Soma her zum Schutz, Agni rufen mit Liedern wir. | Den Âditya, Vishņu, Sûrya und den Beter Brihaspati. || 4 ||

Lies: agnim, sûriam; — Ts. M. K<sup>1</sup>). lesen váruņam statt: ávase (R. Vs.) sowie nebst Vs.: agním ('gnim Vs.) anvä= rabhâmahe statt gîrbhír havâmahe (s. R.); — den wohl secundären Singular: âdityám hat nur noch K., die Andern (R. Ts. M. Vs.) haben: âdityán. — Es ist dies einer der wenigen Rik-Verse, in denen das mascul. brahmán an= scheinend als Name eines Gottes erscheint; doch ist es híer wohl besser als Appellativum ·Beter« aufzufassen, als Beiwort also zu brihaspati. — Zu den Götter-Aufžählungen hier und in v. 7 s. Muir Orig. S. Texts 4<sup>2</sup> p. 96 (1873).

5. Du, Agni! mit den Feuern uns Gebet und Opfer fördere! | Treib' du uns, Gott! zum Geben an, (gieb) Reichthümer zum Geben uns. || 5 ||

Lies: tuam beide Male; — R. hat devátâtaye râyó • statt des hiesigen, secundāren: deva dấtave rayím; aus den Yajus-Texten ist mir der Vers nicht zur Hand.

6. Indra, Vâyu, die Beiden hier, rufen mit gutem Rufe wir, | Damit nunmehr uns Jedermann beim Ver= kehre wohlwollend sei, und uns zu geben willig sei. || 6 || susava »Druckfehler für suhava« Pet. W., und zwar ist suhávâ mit Whitney (Glossar) als Instrumental zu

<sup>1)</sup> s. jedoch K. bei v. 7.

fassen; — statt des zwecklosen ubhäv ihá (iha folgt in påda 2 nochmals) hat R.: bríhaspátim, M. K. Vs. haben: susam= dríçå, was ich vorziehen möchte (in Ts. ist mir der Vers nicht zur Hand), — statt sámgatyâm (so R.) haben K. M. Vs. samgáme, in Vs. ist resp. davor noch das Wort anamîváh (jáno 'namîváh) eingefügt; diese Variante samgame tritt gegen Zimmer's Annahme (p. 175), dass samgati hier dasselbe sei wie sonst samiti, »Versammlung des Stammes«, ein, da sie für samgati vielmehr eine allgemeinere Bedeutung indicirt; — påda 5 findet sich nur hier.

7. Den Aryaman, Brihaspati, den Indra treib' zum Geben an, | Den Wind, Vishnu, Sarasvatî, und Savitar, den Rüstigen. || 7 ||

Für den ersten påda hat K. eine ganz selbstständige Lesart: somam råjånam avasa (! s. v. 4); — statt vätam (so R.) lesen Ts. M. K. Vs. väcam, und zwar hat K. das= selbe nach vishnum, unmittelbar vor sarasvatim; dann lässt sich diese Lesart halten, während sie, wenn vishnum zwi= schen våcam und saras° steht, als sehr bedenklich erscheint; ich meine im Uebrigen doch, dass våtam die ältere Les= art, und våcam eine durch sarasvatîm bedingte, resp. dazu gehörige Glosse ist.

s. Zur Weihe der Kraft sind wir hingelangt nun,

und alle die Wesen hier sind darinnen.

Kundig sporn' zum Geben er den Unlust'gen,

und gieb du uns Reichthum für alle Mannen. || 8 ||

Lies: babhûma imâ, bhuvanâni: der dritte pâda hat hier eine Silbe zu viel; — von den Yajus-Texten haben M. K. das erste Hemistich in folgender Form: väjasye 'dám prasavá ä babhûve 'mä ca (fehlt K.) víçvâ bhúvanâni sarvátah; wenn wir hierin statt sarvátah mit unserm Texte antáh

18\*

20, 8-10.

lesen, so scheint mir dies die beste Lösung der Differenzen abzugeben; in Ts. gehört dieses erste Hemistich zu einem Verse, dessen zweites Hemistich von dem hiesigen ganz abweicht, und ist diesem letztern daselbst, resp. ebenso auch in Vs., folgendes erste Hemistich vorgefügt<sup>1</sup>): väjasve 'mấm prasaváh cicriye dívam imã ca vícvâ bhuvanâni samrất; - utá fehlt, und mit Recht, in Ts. K. M. Vs.: dâpayati K. Vs. statt <sup>°</sup>yatu (so Ts. M.); — sá no rayím Vs. statt rayim ca nah (Ts. M.); — sárvavîrâm Ts., — niya= chatu Ts. M. Vs.; - K. hat für påda 4 eine ganz selbst= ständige Lesart: somo rayim sahavîram niyansat. - Der Vers gehört im Yajus-Ritual zu den sogenannten våjaprasavîyâni, die den Hauptkern des vâjapeya-Opfers bilden, dessen Name mir, abweichend von der in der Brahmana selbst gegebenen Erklärung<sup>2</sup>), durch: Schutz der Kraft zu erklären scheint, da es eine zur Weihe des samråj bestimmte Ceremonie ist.

9. Milchen soll'n mir die fünf breiten Himmelsstriche so viel als geht. | Möcht' ich erreichen alle die Wünsche in Herz und Seele mein. || 9 ||

duhrâm ist eine alte Form; auch urvîs, prâpeyam und âkûti machen einen alterthümlichen Eindruck; es handelt sich hier eben wohl um eine alte formula solemnis.

10. Kühe gewinn' die Rede mein. Mit Kraft geh' über mir du auf! | Ringsum hemme der Wind mir ein Gedeih'n, und Pûshan geb' es mir. || 10 ||

Lies: mâ 'bhi ud ihi. — Dieser Vers giebt in pâda 2 die Situation für das ganze Lied an; es ist ein bei

<sup>1)</sup> dasselbe liegt auch in K. M. vor, gehört daselbst aber zu einem ans dern zweiten Hemistich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) durch annapeya s. Çat. 5, 1, 4, 12.

Sonnenaufgang zu recitirendes Gebet um Gedeihen; udeyam statt vadeyam, eine ganz incorrecte Form, die 16, 2, 2 nochmals wiederkehrt.

#### 21<sup>1</sup>).

# Die Besänftigung der Kraft des Feuers, speciell die Dämpfung des pyrus.

 Welche Feuer im Wasser drin, im Vritra, welche im Mann, welche auch in den Steinen, | welches eingedrungen in Pflanzen, Bäume, --

diesen Feuern sei dieses hier geopfert. || 1 ||

v. 1-4 finden sich unter andern Sprüchen und mit allerhand Varianten im Kâth. 15, 3 vor, welcher Abschnitt in dem arshâdhyâya dazu als das Werk: Paracaranam: Samdhâtus Samtanvatas Samvartayata ity eteshâm vaikhâ= (nasâ)nâm bezeichnet wird. - Metrum wie Text von v. 1 sind hier sehr getrübt; påda 1 (lies: apsu antar). 4 (lies: astu) sind traishtubha, påda 2 ist ânushtubha, påda 3 jâgata; im Kâth. haben wir zum wenigsten drei traishtubha pâda: 1 (wo apesu dreisilbig zu lesen). 3. 4, pâda 2 ist aber auch dort ânushtubha; der Text im Kâth. ist im Uebrigen auch insofern besser, als der hiesige, weil daselbst der Singular, der hier nur in påda 3 vorliegt, durch alle drei påda geht: yo ap<sup>e</sup>su agnir antar yo vritre yah purushe yo (ye Cod.!) açmani | ya âviveça bhuvanâni viçvâ tebhyo°. -- Es werden hier, und in v. 2-4, alle möglichen Arten und Erscheinungen des Feuers, resp. der Wärme, aufgezählt, und zwar also zu-

Anukr.: daçarcam, âgneyam, traishţubham, amtyâs tisro vabudevatyâh, saptabhih prathamâbhir agnin (°în!) astaut, parâbhis tisribhir mam= troktân devân iti; prathamâ puro'nushţub, v. 5 jagatî, v. 7 (vi)râdgarbhâ, v. 6 uparishţâdvirâd brihatî, v. 8. 2. 8 (eine sonderbare Reihenfolge!) bhurijah, v. 9. 10 anushţubhau, pûrvâ nicrid iti || 8 ||

nächst hier die im Wasser, d. i. wohl im Wolkenwasser, sowie im vritra, der Wolke selbst, als Blitz<sup>1</sup>), im Mann als feurige Energie (?), im Stein als Funken, in den Pflanzen und Bäumen als Brennbarkeit hausende feurige Kraft. — Bei Kauçika erscheint unser Lied hier zunächst (in 9) neben einer grossen Zahl anderer sükta in einer Aufzählung, welche Ath. Pariç. 34, 26 den Namen vri(hat)çântigana führt, sodann wiederholentlich, in 43 (zweimal). 72. und 123 als zu einer çamana-Ceremonie gehörig. Und dies ist ja wohl auch hier die Bedeutung desselben. Es dient (s. v. 8-10) zur Entsühnung des ignis pyralis.

2. Das im Soma drin ist, drin in den Rindern,

in den Vögeln drinnen, den raschen Thieren. | Das eindrang in Zweifüssler und Vierfüssler, —

diesen Feuern sei dieses hier geopfert. || 2 ||

Lies: io goshu; pâda s ist metrisch unheilbar; — im Kâth. lautet pâda 2 (unmetrisch!): vayâwsi ya âviveça yo mrigeshu. — Im Soma ist Agni wegen der berauschenden Kraft des feurigen Trankes, in den Rindern als Ursache der Wärme ihrer Milch<sup>2</sup>), in den Vögeln und mriga als Grund der feurigen Raschheit ihrer Bewegungen, in Zweifüsslern und Vierfüsslern allgemein als Verdauungskraft, die ja auch in den medicinischen Schriften noch als ein inneres Feuer bezeichnet wird; — zu »Zweifüssler, Vier= füssler«, als einer in Opfersprüchen alt-indogermanischen formula solemnis, s. diese Stud. 13, 208 (zu Ath. 2, 83, 1). — Die Wärme ist überall das belebende Princip.

3. Der mit Indra herzieht auf einem Wagen,

Vaiçvânara, der Gott, der Alles senget, |

<sup>1)</sup> vom Agni im Wasser ist in den Brâhmana-Legenden viel die Rede.

<sup>2)</sup> die naive Verwunderung hierüber tritt uns in den Brâhmana wiederholt entgegen, cf. z. B. Çat. 2, 2, 4, 15 âmâyâm gavi satyâc çritam.

#### 21, 8-5.

Den ich in den Schlachten, den Sieger, rufe, --

Diesen Feuern sei dieses hier geopfert. || 3 || Hier handelt es sich also um das alles verheerende Wald- und Kriegsfeuer, speciell wie oben p. 180 fg. um agni als feurigen Kriegsgott. Der erste påda lautet in Kåth. (verderbt): yene 'ndrasya ratham sambabhûvur (!) und påda 3 ist mit påda 1 des nächsten Verses vertauscht (der Text liest daselbst: jyohavîwshi!); — lies: viçuadâvyah; påda 3 jâgata.

 Der Alles verzehrende Gott, den: Wunsch auch man nennt, sowie: Geber und auch: Empfänger, | Der klug, mächtig, durchdringend, unantastbar, —

Diesen Feuern sei dieses hier geopfert.

Unter kâma ist hier nicht sowohl der Liebesgott (s. 25, 2), als vielmehr, wie die dabei stehenden Wörter dâtar und pratigrahîtar (s. 29, 7) beweisen, der Wunschgott, das Feuer der Wünsche im Allgemeinen (die Liebeswünsche auch inbegriffen), zu verstehen, wie denn kâma im Ritual mehrfach als Beiname des agni (oder der agnayas) er= scheint, s. meine ausführlichen Angaben hierüber in dies. Stud. 5, 226 (1862), Muir 5, 408 (1870); — der Text unseres Verses lautet im Kâth.: yo (!) hutâdam agnim<sup>1</sup>) yam u kâ= mam âhur, yam dâtâram pratigrahîtâram<sup>2</sup>) âhuh | yam joh. p. s., während der hiesige pâda 3, dort bei dem vorigen Verse stehend, wie folgt verderbt ist: dhîraç cakraḥ paribhûr *i*dâbhyaḥ.

5. Den dich im Geist als hotar anerkannt allseits die dreizehn Geschöpfe der Welt, fünf Menschenkind,

<sup>2</sup>) Metrum's halber prati einsilbig!

metri c. lies: hutâd' agnim, und só: yo hutâd, agnim yam u k. â. ist denn wohl auch der ursprüngliche Text, da yo zu hutâdam gar nicht passt.
 Metrum's helben meti sinsibial

Dem Kraftgeber, ruhmvollen, froher Lieder reich, — Diesen Feuern sei dieses hier geopfert. || 5 ||

pâda 1-3 jagatî; — zu den pañca mânavâs s. bei 24, 3, über die dreizehn »bhauvana« aber liegt mir anderweit nichts vor.

6. Dem Verzehrer von Ochs und Kuh, Somabeträuften, Kundigen, | all'n Arten des Vaiçvânara, — Diesen Feuern'sei dieses hier geopfert.

Drei anushtubh-pâda; — lies: jieshthebhyah. — Das erste Hemistich ist aus Rik 8, 43, 11, wo sich dann als dritter pâda anschliesst: stomair vidhemâ 'gnaye; ebenso Ts. 1, 3, 14, 7; der hiesige dritte påda ist selbstverständlich ein ganz secundäres Product. - Von Interesse ist in diesem alten Verse (die anukramanî schreibt ihn dem Virûpa Ângirasa zu) diese kräftige Bezeichnung des Feuers als »Verzehrer von Ochs und Kuh«, welche gegen die angeblich althergebrachte Untödbarkeit der Kuh nachdrücklich genug eintritt<sup>1</sup>). Ebenso ja freilich das ganze vedische Opferritual. Der heilige Agastya z. B. brachte den Winden >hundert ukshan« dar<sup>2</sup>). Und noch in Kâlidâsa's Meghadûta (v. 46) sind die Rinder-Hekatomben des Rantideva in gutem Gedächtniss. Aber auch vom Opfer der Rinder abgesehen, sie dienten in alter Zeit auch direct als Nahrung. Sich des Fleischgenusses zu enthalten galt überhaupt einfach als eine besondere Pönitenz, s. z. B. Kâty. 2, 1, 8: (vratye) ahani mânsa= maithune varjayet. Einem ankommenden Ehrengaste musste stets ein mahoksha oder ein mahâja, Rind oder Ziege, zum



<sup>1)</sup> s. hiezu noch das unten, bei 30, 3, über aghnyå Bemerkte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. Br. 2, 7, 11, 1. Pañc. 21, 14, 5: er weihte sie den marut, aber Indra nahm sie für sich (T. Br.), resp. Agastya band sie für Indra fest (Pañc.); darüber erzürnten die Marut, wurden aber durch Ag. und Indra (T. Br., durch Agastya allein, Pañc.) mittelst des kayâçubhîyam (Ŗik 1, 165) beschwichtigt.

21, 6-8.

Opfer fallen, Çat. 3, 4, 1, 2. Çânkh. g. 2, 15, 2 (nâ 'mânso 'rghah syât); daher sein Name: goghna, Kuhtödter. Und wenn ein bråhmana erzürnt das Haus verlassen will, so sucht man ihn »ukshavehatå« zu kirren<sup>1</sup>) Cat. 1, 4, 4, 6. Ja, Ehren-Yâjnavalkya, der gefeierte Verkünder der cuklâni yajûwshi, erklärt schlankweg (Cat. 3, 1, 2, 21), er lasse sich den Genuss (des Fleisches) von Kuh und Ochs (dhenv-anaduhayoh) nicht entgehen, »wenn es nur feist ist«: acnámy evå 'hám, ausalám céd bhávati (Kâtyâyana 7, 2, 23-25 windet sich unter diesem kräftigen Dictum seines Meisters; im Scholion wird ansalam schliesslich doch einfach durch: sthûlam erklärt). Erst der Buddhismus hat wie er durch seine ahinså-Lehre dem Thieropfer ein Ziel setzte, so speciell wohl auch die Untödbarkeit des Rindes durchgeführt. Bei bestimmten Gelegenheiten werden jedoch auch jetzt noch, in Bengalen z. B. zur Ehre der Kålî, zum Wenigsten Ziegen, Schafe und Büffel zahlreich geopfert und ihr Fleisch gegessen, s. Jolly in der Deutschen Rundschau, Juli 1884, p. 118. Ueber den Fleischgenuss in Kashmir (sthe Pandits all eat mutton, goats flesh and fish«) etc. s. Bühler's eingehende Angaben in seinem Report (1877) p. 23.

- 7. Die da Himmel, Erde und Luft durchziehen, Die dem Blitze, hinter ihm drein, nachwandeln. |
  Die in den Weltgegenden drin, im Winde, — Diesen Feuern sei dieses hier geopfert. || 7 ||
  Lies: anu ant<sup>o</sup>, vidiutam, dikshu antar ie.
- s. Den goldhänd'gen Savitar, und den Indra, Brihaspati, Varuna, Mitra, Agni, |

<sup>1)</sup> d. i. doch wohl: durch einen guten Rindsbraten, sei es von Ochs (ukshan) oder Kuh (vehat).

21, 8-22, 1.

Die All-Götter, die Angiras, wir rufen, -

sie soll'n hier das Leichenbrandfeuer sänft'gen. || 8 || havâmahe, metri c. dreisilbig (ob huvema?); çama= yantu. — Nun erst kommen wir zur Sache; alles Bisherige war nur Einleitung; das ganze Lied dient zur Aus= löschung des kravyâd agni. Nach Kauç. 71 wird speciell unser Vers hier (nebst, resp. nach, 12, 2, 1-4. 42. 43. 15. 16) dazu verwendet. Es wird dabei in ein altes Behältniss kalte Asche gethan, und das Feuer damit, resp. mit Weih= wasser, ganz gedämpft (...hiraṇyapâṇim iti çamayati, da= kshiṇato jaratkoshthe çîtam bhasmá viharati ('vah°?) çânty= udakena suçântam kritvâ 'vadagdham samutthâpayati).

9. Gedämpft das Leichenbrandfeuer, gedämpft das Mannverzehrende; | Und was da Alles-sengend ist, das Leichenbrandfeu'r dämpfte ich. || 9 ||

Lies: agenih kraviât, odâvias.

10. Die Berge, drauf der Soma wächst, die aufrecht= lieg'nden Wasser auch, | Der Wind, der Regen, Agni (selbst), das Leichenbrandfeu'r dämpften hier. || 10 ||

Zu somaprishtha s. Zimmer p. 277; in v. 6 hat das Wort ganz andere Verwendung.

Zähmung eines wilden Elephanten.

1. Die Ilfenkraft breite sich aus, erhab'ner Ruhm<sup>2</sup>),

Die einst aus der Aditi Leib hervorging.

Sie gaben mir Alle hiermit zu eigen

die Allgötter, Aditi (selbst) zustimmend. || 1 ||

<sup>22&</sup>lt;sup>1</sup>).

Anukr.: bârhaspatyam uta vaiçvadevam, ânushţubham, varcasyam, sarz vân devân varco prârthayad (also 'prâ° ?!) iti prâguktarshih, v. 1 virâţ trishţub, v. 8 pañcapadâ parânushţub virâd atijagatî, v. 4 tryavasânâ shaţpadâ jagatî.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) »hohe Herrlichkeit, mit dem Glanze des Elephanten« Ludwig p. 461.

#### drittes Buch der Atharva-Samhitâ.

22, 1. 2.

påda 1 jågata; lies dreisilbig tanuah, sarue, viçue. — Das Wort hastivarcasam existirte zu Pâṇini's Zeit (5, 4, 78), und zwar vermuthlich, wie das daneben angeführte brahmavarcasam als ein übliches Wort, so dass daraus für die Existenz gerade dieses unseres sûkta hier wohl kaum ein Beweis entnommen werden kann; immerhin aber ist das hiesige Vorkommen desselben von Interesse, s. diese Stud. 5, 78. — Der Ruhm der Ilfenkraft<sup>1</sup>) soll sich über alle Weltgegenden ausbreiten; s. v. 5; — über die Entstehung des Elephanten aus dem Leibe der Aditi s. Çatap. 3, 1, 3, 3 fg. und Roth in diesen Stud. 14, 392.

Ohne die Hülfe der Götter (s. v. 2), und die Zustimmung der Aditi, wäre es unmöglich, das gewaltige Thier zu zähmen. Es scheint mir aus diesem Liede noch eine ge= wisse Neuheit dieses letztern Factums, ein naives Staunen darüber, dass es hat gelingen können, hervorzugehen. Ueber Elephantenfang etc. s. die von Zimmer p. 80 zusammen= gestellten Daten.

2. Mitra, Varuna und Indra und Rudra schüchterten (ihn) ein<sup>2</sup>). | Die Alles haltenden<sup>3</sup>) Götter woll'n salben mich mit (seiner) Kraft. || 2 ||

mitraç dreisilbig; ca indro; mâ añjantu. — Zu dem Dual cetatus, statt des Plurals, s. die zu 10, 11 angeführten ähnlichen Fälle; das Wort selbst führe ich im Uebrigen nicht auf Vcit (s. Pet. W., Whitney im Glosser), sondern auf Vcat zurück, allerdings mit causaler Bedeutung, cf. acîcate<sup>4</sup>), und acîcatam<sup>5</sup>), T. Âr. 2, 4, s; »verscheuchen«

2, 14 hat in der Parallelstelle: aninaçam.

283

<sup>1)</sup> zur Bedeutung etc. des Wortes varcas s. oben bei 4, 1.

 <sup>\*</sup>haben (das) beabsichtigt « Ludwig. <sup>3</sup>) \*allnährenden « Ludwig.
 \*allnährenden « Ludwig.

fasse ich im Sinne von >einschüchtern«; — zu varcasâ ergänze ich (cf. v. 1 und 3-6): asya; mit der gezähmten Ilfenkraft sollen die Götter, die mir dazu verhalfen ihn zu zähmen, mich schmücken.

s. Mit welcher Kraft der Elephant hervorging, mit der bei den Menschen geweiht der König<sup>1</sup>), | mit der zur Gottheit einst gelangt die Götter, mit der Kraft mache, o Agni! heute du mich mit Kraft begabt! || s ||

Lies: apsu antaḥ, was ich im Sinne von: abhishiktaḥ fasse; — hinter pâda s zwei ânushṭubha pâda.

4. Welch hohe Kraft, Wesenkenner! aus dem Opfer Dir wird zu Theil<sup>2</sup>), | So viele Kraft die Sonne hat, und der dämonisch-wilde Ilf<sup>8</sup>), | so viele Kraft gebe mir das lotusbekränzte Açvin-Paar! || 4 ||

Lies: bhavati; sûriasya; - zu pushkara s. Zimmer p. 71.

5. So weit die vier Weltgegenden, so weit irgend das Auge reicht, | so weit komm' Herrlichkeit zu mir, hier diese (mächt'ge) Ilfenkraft. || 5 ||

Lies: samaitu i<sup>o</sup>. — Wer im Besitz eines gezähmten Elephanten ist, herrscht über die vier Himmelsrichtungen ringsumher.

6. Der Ilf steht an der Thiere Spitz', auf denen sich's .gut sitzen lässt<sup>4</sup>). | Mit seinem Glück und seiner Kraft

begiesse ich mich (jetzo hier). || 6 ||

Zu sushad cf. åkharo.. priyo mrigânâm sushadâ babhûva 2, 36, 4 »weil's drinn so gut sich wohnte« (diese

284

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) »der Glanz, der dem Elephanten zugekommen, der dem König unter den Menschen in den Gewässern« Ludwig.
 <sup>2</sup>) »der deiner Darbringung eignet« Ludwig.
 <sup>3</sup>) »des königlichen Elephanten« Ludwig.

<sup>4) »</sup>unter den starkfüssigen [supadåm?]« Ludwig; »die sich leicht begatten« Zimmer p. 80.

Stud. 13, 215), und oben 14, 1 goshthena sushadâ >mit wohlige Wohnung gebendem Stall.«

# 23<sup>1</sup>).

# Zur Gewinnung eines Sohnes.

1. Wodurch nur du unfruchtbar<sup>2</sup>) wardst, das jagen wir von dir hinfort. | Wir legen das anderswohin als bei dir, weit von dir hinweg. || 1 ||

Lies beide Male: tuat; — s. diese Stud. 5, 223. 263. Bei Kauç. 35 wird dieses Lied an der Spitze der pumsa= vanâni, Empfängniss-Ceremonieen aufgeführt. Unter einem nakshatra mit masculinem Namen zerbricht (?) er (?) auf dem Haupte der Frau, deren menses eben vorüber sind, einen Pfeil (cf. v. 2) und bindet ihn ihr an: raja-udvâsâyâh pumnakshatre yena vehed iti vâṇam mûrdhni vivrihati vadhnâti.

2. In deinen Schooss ein männlicher Keim geh', wie in den Köch'r ein Pfeil. | Ein Mann werde darin gebor'n, ein Sohn dir, ein zehnmondlicher. || 2 ||

Lies: atra, daçamâsiah; — Çâñkh. 1, 19, 6; — ein voll= ausgetragenes Kind braucht zehn Mondmonate; s. Naksh. 2, 313, Zimmer p. 366.

s. Einen Mann, einen Sohn gebär'! Dem folge weiter noch ein Mann! | Sei die Mutter von Söhnen du, die du gebor'n und noch gebärst. || 3 ||

s. Çâñkh. g. 1, 19, 6, wo das zweite Hemistich aber anders: teshâm mâtâ bhavishyasi jâtânâm janayâmsi (wohl für janayâsi; aber dann fehlt ein Relativum !) ca.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anukr.: câmdramasam uta yonidevatyam, ânushţubham, brahmâ 'nena putram prârthayad yonim abhishţûya (!) prajâyâ iti; v. 5 uparishţâdbhurig bşihatî, v. 6 skamdhogrîvî bşihatî.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) so Ludwig (p. 477), »gleichsam eine verwerfende Kuh« Zimmer 319.

 Und welche glücklichen Keime die Stiere zur Erzeugung bring'n<sup>1</sup>), | Durch die gewinne einen Sohn; sei eine fruchtbare Milchkuh<sup>2</sup>)! || 2 ||

Lies: bîjâni, tuam; — s. Çânkh. g. 1, 19, 6, wo aber: purushâ janayanti naḥ | tebhish ṭvam putram janaya suprasûr dh.bh., wo tebhish ṭvam alterthümlicher als tais tvam, purushâ und janaya dagegen nicht so gut als das hiesige: rishabhâ und vindasva.

5. Ich thu dir an das Zeugungswerk<sup>3</sup>). Ein Keim gehe in deinen Schooss! | Erhalte einen Sohn, o Weib!

Der dir zum Heile möge sein! Und sei auch du zum Heile ihm. || 5 ||

pankti; — lies: ias tubhiam, tuam.

6. Welcher Kräuter Vater der Himmel, Mutter die Erde, und Wurzel die Luft gewessen, | Diese göttlichen Pflanzen soll'n zur Sohngewinnung helfen dir! || 6 ||

Lies: diauḥ, tuâ; — der Himmel als Vater ist alter= thümlich; — >die Luft«, so übersetze ich hier, des Zu= sammenhanges halber, das Wort<sup>4</sup>) samudra, Meer, nämlich: Luftmeer; — es handelt sich wohl speciell um: soma, kuça und nyagrodha, s. Çânkh. g. 1, 20, 3. 4.

#### 245).

Beim Einheimsen der Erndte in die Scheuern.

1. Die Pflanzen tragen Milch in sich, und Milch trägt in sich auch mein Wort. | Darum von den Milch= reichen ich bringe heran hier tausendfach. || 1 ||

 <sup>2</sup>) »sei ein zeugend Kuhlein« Ludwig; »eine fruchtbare Mutterkuh« Zimmer.
 <sup>3</sup>) »das prâjâpatyam vollziehe ich dir« Ludwig; »ich ver= schaffe dir Zeugungsfähigkeit« Zimmer.
 <sup>4</sup>) »Ocean« Ludwig; »das Meer« Zimmer.
 <sup>5</sup>) Anukr.: saptarcam, vânaspatyam, ânushtubham, Bhrigur, uta prâjâpatyam, mamtroktâ astaud devatâ iti; v. 2 nicrit pathyâ pamktir.

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) »durch die glücklichen Samen, durch die auch Stiere zeugen« Lud» wig; »welcher Same glückbringend ist und den die Stiere spenden« Zimmer.

drittes Buch der Atharva-Samhitâ.

24, 1-8.

Lies: payasvatînaâm (alterthümlich). Unser Lied ist nach Kauç. 21 als sphâtikaraṇam (dhânyasya vriddhikara ṇam, Dâr.) zu verwenden, cf. dhânyasya yâ sphâtih 2, 26, 3.

2. Den (Kobold:) »Milchreich« kenne ich. Er hat das Korn reichlich gemacht. | Den Wichtel Namens: »Anhäufer«, den rufen wir (hier zu uns her), der im Haus des Nicht-Opfernden. || 2 ||

pañkti; — lies: veda aham, dhâniam, uayam; — dhâ nyam von dhânâ: Satzkorn, Samenkorn, Korn überhaupt. — Es handelt sich hier wohl um dieselbe Vorstellung, die wir mit unsern Kobolden, Wichtel- und Heinzelmännchen verbinden<sup>1</sup>), s. Wuttke am a. O. § 46. 47, und habe ich daher deva in pâda s geradezu só übersetzt; auch die beiden Duale in v. 5 und 7 fasse ich ebenso auf; cf. die kshetrapâla der spätern Zeit (sowie den Dhârtarâshtri in dem Auszuge aus Kauç. oben bei 17, 1). — Der noch im Hause des Unfrommen weilende Kobold soll demselben abspänstig gemacht und in das eigene Haus übergeführt werden.

8. Alle die fünf Weltgegenden, die fünf menschlichen Stämme (drin), | Wie nach dem Regen Trift der Fluss, mögen Gedeih'n sie bringen her. || 3 ||

Lies: iva iha; — zu påda 1 und 2 s. Zimmer p. 859 und 120 fg. Die hiesige Stelle mit dem speciellen Zusammenhange, der hier doch entschieden zwischen den 5 pradiç und den 5 månavîh krishtayah vorliegt, spricht unbedingt für Roth's allgemeine Auffassung (s. Pet. W.) der pañca janâs, p. kshitayas, p. manavas, p. krishtayas, p. carshaṇayas, wonach die Ârya sich als den Mittelpunkt der nach allen vier

1) s. auch Kern in dies. Stud. 14, 357.

287

Zonen hin wohnenden anderweiten Völker betrachteten, ähnlich wie im Avesta die sechs anderen karshvare um das von den Årya bewohnte dgl. herumliegen (auch im Veda ist ja gelegentlich von: sapta månavåh die Rede). — Dass der zwischen den Årya und den andern Völkern bestehende Hass die Ersteren verhindert haben sollte, wie Zimmer annimmt, den Letztern gleiche Menschenrechte mit sich selbst zuzuerkennen, dagegen möchte schon das so beliebte Epi= theton des Agni: vaiçvånara Zeugniss ablegen, sowie überhaupt die Wörter: viçvakrishti, °kshiti, °janya, viçvânara, die doch ganz entschieden sämmtlich eine universale Tendenz zeigen.

4. Schöpf' aus den hundertstrahl'gen Born, tausend= strahl'gen, der nicht versiegt! | Só möge dieses Korn uns auch tausendstrahl'g, unerschöpflich sein. || 4 ||

Lies: ut\*sam, dhâniam; — asmâke 'dam ist alterthümlich. — Zu ud ergänze ich aca; es wird wohl gleichzeitig die symbolische Handlung des Schöpfens aus einem Brunnen stattzufinden haben; »so wahr wie dieser Brunnen nicht auszuschöpfen ist, so wahr möge . . «; — utsa wohl aus einer desiderativen Weiterbildung des Vud, hervorquellen; ich ziehe dazu auch uts-uka »hervorzuquellen suchend«, dann überhaupt: vordringend, begierig.

5. Hunderthänd'ger! bringe heran, Tausendhänd'ger! zusammen raff'! | Was beschafft, zu beschaffen noch, dessen Gedeihen bring' du her! || 5 ||

Lies: kâriasya ca iha. Auch hier möchte ich unter çatahasta, sahasrahasta nicht sowohl die bei der Erndte rührig beschäftigten Knechte, als vielmehr Kobolde, wie bei v. 2 u. 7, verstehen; — zu kritasya ist dhânyasya zu ergänzen. 24, 6-7. drittes Buch der Atharva-Samhitä.

6. Drei Garben für die Gandharva, vier gehören der Hausherrinn. | Die davon die gedeihlichste, damit be= rühren wir dich hier. || 6 ||

Lies: patniâh; — mâtrâ fasse ich hier als Garbe; drei derselben, meine ich, werden auf dem Felde gelassen, als Spende für die hier unter dem Namen der gandharva (wie in v. 2 als deva) erscheinenden Kobolde. Vier weitere Garben sind speciell Eigenthum der Hausherrinn. Der nach påda 4 mit einer dieser Garben unter Recitation dieses Verses zu Berührende ist somit wohl der Hausherr<sup>1</sup>, dem die übrige Erndte gehört. Man denkt hier unwill= kürlich an unsere Erndte-Gebräuche, Einbringen einer ge= schmückten Garbe u. dgl.

 7. >Herbringer« und >Aufsammler« sind dein Diener= paar, Prajâpati! | Die Beiden soll'n Gedeih'n hierher bringen, viel, reichlich, unversiegt. || 7 ||

Auch upoha und samûha fasse ich als Namen zweier Kobolde (s. v. 2. 5); kshattar wird im Pet. W. an unserer Stelle hier wie 5, 17, 14 speciell als: »scissor, Vorleger (der Speisen), Vertheiler« aufgefasst. Die Scholien zu den Ritual= texten pflegen darunter den Thürhüter (etwa: der den ersten Anlauf bricht?), Schatzmeister etc. zu verstehen: kshattâ nâma yashtihasto 'ntahpurâdhyakshah sarveshâm niyantâ, pratihârâparaparyâyah, Sây. zu Çatap. 5, 3, 1, 7; oder: âya= vyayâdhyakshah zu 13, 4, 2, 5, samnidhâtâ koçâdhyakshah Harisv. zu Çat. 13, 5, 4, 6; oder mantrî dûto vâ (kshatri= yâyâm çûdrâj jâtah) Schol. zu Kâty. 15, 8, 9; pratihâro dûto vâ zu K. 20, 1, 16; sârathih Schol. zu Çâñkh. 16, 1, 20.

289

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) man könnte etwa auch an den Erndtewagen denken, resp. upoha und samüha im nächsten Verse auf die Zugochsen desselben beziehen; doch scheint mir dies, in Ermangelung weiterer Anhaltspunkte, wenig gerathen.

Indische Studien. XVII.

#### 25<sup>1</sup>).

Liebeszauber gegen ein Mädchen.

1. Die Unruhe<sup>2</sup>) treib' dich empor. Nicht find' auf deinem Lager Ruh'. | Der des Kâma furchtbarer Pfeil, damit schiesse ich dich in's Herz. || 1 ||

Lies: två utt°, sue, - s. diese Stud. 5, 224 fg., wo ich auch von dem Pfeil des Kâma und der ältesten Stelle (Ts. 3, 4, 7, 3), wo von Kâma als Liebesgott die Rede ist<sup>3</sup>), gehandelt habe; s. noch Muir 5, 407, Zimmer p. 300; zu dem Pfeil vgl. noch die Verwendung des Wortes çalya, Stachel, im Sinne von: Kummer, Schmerz, Reue (antahcalya Çat. 2, 5, 2, 20, amtosalla im Mâgadhî Bhagav. 2, 268), sowie: yady asya hridayam vy eva likhet, Çat. 12, 4, 3, 1. 5. 4, 2. — Nach Kauc. 35 findet mit v. 1 ein Anstossen mit dem Finger statt: angulyo'panudati (894, °lyo 'nuyadati Ch. 119); °lyo 'padadhati Dârila, dessen Erklärung dazu: sûtrakhadvâ amgulyo 'pa samîpa syâm tudati, vaçîkarana(m) manu(mamtra?)limgât leider wegen der Corruption des Msptes. sehr unklar bleibt. Der weitere Verlauf bei Kauçika betrifft zwar den gleichen Gegenstand, wie unser sûktam, schliesst sich jedoch anscheinend nicht weiter an dieses an.

2. Der Pfeil, der Sehnsucht als Federn hat, Wünsch' als Schaft, Begier als Hals<sup>4</sup>), | mit dem, ihn wohl zurecht richtend, schiesse Kâma dich (tuâm) in das Herz. || 2 ||

<sup>1</sup>) Anukr.: maitrâvaruņam, ânushtubham, kameshudevatâkam ca, tato 'nena mamtroktán devân astaud, gâjâkâmah (°j, jâyâ°?) svavaçâyatâm (?) iti ||9 || <sup>2</sup>) so, mit mir, Zimmer p. 307; »der uttudá [Hervor: stosser; ein Werkzeug? oder ein Dämon?]« Ludwig p. 516; »der Stachler« Grill p. 34. <sup>3</sup>) dass er später den Delphin im Banner führt, und als Sohn der Göttinn der Schönheit gilt, führe ich, ebenso wie das Hervorgehen der Letztern aus dem Meere (als Apbrodite!), auf den Einfluss der griechischen παθθένοι εὐειδεῖε zurück, die, s. Vorw. zur Uebers. d. Mâlav. p. XLVII, προς παλλαχίαν nach Indien kamen. <sup>4</sup>) »mit der Schnsucht Flügel, der Spitze der Begierden, den Pfeil mit dem Schaft des Entschlusses« Ludwig. 3. Der dir die Milz verdorren macht, des Kâma wohlgezielter Pfeil, | Mit eil'gem Fittig<sup>1</sup>), verbrennend, damit schiesse ich dich in's Herz. || 3 ||

4. Von verbrennender Gluth durchbohrt, mit trock'nem Mund, komm her zu mir! | Im Stolz gebeugt, mild, mein eigen, liebesredend, willfährig mir. || 4 ||

Lies: vi oshayâ, çushkâsyâ abhi.

5. Mit 'ner Geissel<sup>2</sup>) treib' ich dich her, von der Mutter, dem Vater weg, | Damit du mir zu Willen seist, meinem Geiste du an dich schmiegst. || 5 ||

6. Alle Gedanken jaget ihr, Mitra! Varuna! aus dem Herz, | und willenlos sie machend ganz gebet sie mir in meine Macht! || 6 ||

26<sup>8</sup>).

# Schlangenzauber.

1. Welche Götter Namens heti, Ihr in dieser öst= lichen Weltgegend seid, dieser Eurer Pfeile sind das Feuer. | Diese Ihr seid uns gnädig! Diese Ihr segnet uns! Diesen Euch Verneigung, diesen Euch Heil! || 1 ||

<sup>1</sup>) »nach vorwärts befügelt« Ludwig; »dess' Gefieder vorwärts strebt«
 Zimmer u. Grill.
 <sup>2</sup>) »Treibstock« Ludwig u. Grill; lies: tuâ ajaniâ.

<sup>3</sup>) Anukr.: 26. 27 dye raudre, pûrvam traishtubham (!), uttaram âshtikam (!); Atharvâ; pratyricam agnyâdibahudevatye ca; pûrvayâ prâcîsthâmt sâgnîn hetinâmno devân astau(d), dvitîyayâ dakshinâsthâmt sakâmân avishyunâmno devân, parayâ (v. 3) pratîcîsthân vairâjanâmno 'mbuyuktân devân, parayo (v. 4) 'dîcîsthâmt savâtân pravid hyamta (!)nâmno devân, parayâ (v. 5) dhru: vâsthân nilim panâmno devâmt saushadhîkân, parayo (v. 6) "rdhvâsthân ava: sva (!)nâmno devân brihaspatiyuktân; sarvâ ricah pûrvasya pratyekam pam: capadâ viparîtapâdalumpâmtyâ (?) jagatyau (° tyo!); — dvitîyasya pûrvayâ prâ: cîm diçam agnim Asitám âdityân astau(d), dvitîyayâ dakshinâm imdram Tiraçcirâjim pitrîms, tritîyayâ pratîcîm varunam Pridâkum annam, parayo (v. 4) 'dîcîm somam Svajam açanim, parayâ (v. 5) dhruvâm vishnum Kalmâ: shagrîvam vîrudhah, parayo (v. 6) "rdhvâm brihaspatim Çvitram varsham iti || 10 || An ein Metrum ist bei 26 je fûr das erste Hemistich nicht zu denken; das zweite besteht aus 2 traishtubha pâda, wenn man: no adhi und suâhâ liest. Die »ashti«, welche die Anukr. in 27 sucht, ist darin nicht zu finden.

19\*

drittes Buch der Atharva-Samhitâ.

2. Welche Götter Namens: avishyu,...südlichen...,
... Pfeile sind der Wunsch... || 2 ||

3. Welche Götter Namens: vairâja,...westlichen...,
...Pfeile sind das Wasser...||3||

4. Welche Götter Namens: pravidhyant, ... nörd= lichen ..., — .. Pfeile sind der Wind ... || 4 ||

5. Welche Götter Namens: nilimpa, .. festen (Na= dir)..., — .. Pfeile sind die Pflanzen.. || 5 ||

6. Welche Götter Namens: vayasvant, .. aufrechten (Zenith)..., — ... Pfeile sind Brihaspati ... || 6 ||

Dieses Stück gehört mit 27 zusammen, und bildet damit einen Schlangenzauber, wie sich aus dem Vergleich mit Ts. 5, 5, 10, 1-5 (dem Schol. nach zu einer sarp åhuti gehörig) ergiebt. Während in 26 die Schlangengeschlechter, werden in 27 ihre Oberhäupter aufgezählt; in 26 werden sie um Schonung gebeten, in 27 zum Lohn dafür der Feind ihnen überantwortet. Den Namen: heti Geschoss, avishyu gierig, vairâja herrscherartig (?), pravidhyant durchbohrend, ni= limpa sich anschmierend (?) und vayasvant (Anukr. ava= sva!) kräftig, stehen in Ts. die Namen: heti, nilimpa, vajrin, avasthâvan, adhipati, kravya in derselben Reihenfolge der Weltgegenden gegenüber, und als deren Pfeile werden da= selbst genannt: agni, resp. salila, - pitaras, resp. sagara, svapna, resp. gahvara, — âpas, resp. samudra, — varsham, resp. avasvân, — annam, resp. nimisho vâtanâmam. Die Schlussformel fasst in Ts. die hier in 26 und 27 getrennten Elemente zusammen: tébhyo vo námas, té no mridayata, té yám dvishmó yác ca no dvéshti tám vo jámbhe dadhâmi.

Anknüpfungen an spätere Aufzählungen von Schlangengeschlechtern liegen hier in 26, so weit ich sehe, nicht vor; auch enthalten die Namen het i etc. nichts, was für Schlangen drittes Buch der Atharva-Samhita.

unbedingt characteristisch ist, so dass ohne den Zusammen= hang mit 27 (das diesem entsprechende Stück geht in Ts. im Uebrigen vorher) es nicht nothwendig geboten wäre, bei diesen Namen gerade an Schlangen zu denken<sup>1</sup>).

Alle Himmelsrichtungen werden herangezogen, um dadurch all seitige Sicherheit zu gewinnen. Zum Osten, Süden, Westen, Norden treten noch (s. Zimmer p. 359) die dhruvâ, die feste, unveränderliche Richtung, der Fusspunkt (Pet. W.) u. die aufrechte, nach oben hin gewandte Richtung. - Der mit dhruvådiç verbundene Begriff wechselt im Uebrigen. Wo zunächst nur fünf diç aufgezählt werden, wie Cat. 14, 6, 9, 25, versteht der Schol. (Dvivedag.) unter dhruvâ die ùr dhvâ diç (Zenith), wie denn auch das Çatap. selbst (8, 3, 1, 12. 2, 1, 9) zu Vs. 14, 18 die daselbst an fünfter Stelle genannte brihatî durch ûrdh và erklärt (dasselbe gilt somit auch wohl für den gleichen Fall in Vs. 15, 14), und wie ferner auch in Vs. ihrerseits (9, 85. 16, 64-66) upari, resp. ûrdhvâ direct neben OSWN. erscheint. Wo es sich sodann um sechs dic handelt, wie im Ait. Br. 8, 14, steht die dhruvâ wie hier vor der urdhvå, erhält resp. die Beiwörter: iyam und madhyamå, bedeutet somit das Centrum, die Mitte<sup>2</sup>); cf. Kâth. 7, 2, wo OSWN., iyam d. i. Erde<sup>3</sup>), ûrdhvâ. Wo wir end= lich sieben diç finden, wie im Ath. 4, 40, 1 fg. Kauç. 49, nämlich nach OSWN. noch dhruvâ, vyadhvâ und ûrdhvâ, da wird dann dhruvâ in Ath. S. ausdrücklich als

26, 6.

nilimpa erscheint in T. År. 4, 24, 1 als Name einer der marut: Schaaren. Nach Pet. W. führen es die Lexikographen als Synonym für Gott überhaupt an.
 auch wenn von fünf Richtungen die Rede ist, haben wir zum Theil wohl ausser OSWN. an das Centrum zu denken, s. das bei 24, 3 Bemerkte.
 statt iyam steht Shadv. 5, 7 (nach OSWN.) geradezu prithivi (es folgen noch: antariksham, divam und param divam); iyam ist resp. in den Bråhmaus durchweg »die Erde hier«, auf der man steht.

adhastât, ûrdhvâ als uparishtât, vyadhvâ als antarikshât (! ob etwa antarât?) bezeichnet. Aehnlich Ath. 4, 14, 8, wo nach OSWN. erst die ûrdhvâ, danach die dhruvâ, schliesslich antarikshe (! s. so eben) madhyato folgt. Auf Grund dessen fasse ich auch hier, wie Ath. 15, 4, 5. 18, 5, 94. Gop. 1, 10, wo ebenfalls die dhruvâ der ûrdhvâ gegenüber steht, die dhruvâ als adhastât, resp. als Nadir., wie denn ja auch Vs. 12, 24. Çat. 14, 6, 11, 5 zu OSWN. noch ûrdhvâ und avâcî hinzutreten.

Was nun die Namen für OSWN. selbst anbelangt, so ist puras, purastât, prâñc, vorn, vorwärts, d. i. östlich, wohl von der aufgehenden Sonne herzuleiten, woraus sich dann apâñc<sup>1</sup>), paçcât, pratyañc, ab, resp. hinten, rückwärts gewendet, als westlich<sup>2</sup>), von selbstergeben. Die Bezeich= nung des Nordens sodann durch udañc, uttara, nach oben gehend, höher, ober, weist wohl auf die Sitze der vedischen Årya unter halb eines nördlich gelegenen Hoch landes, von dem sie nach unten, nach dem Süden hinab stiegen; daher heisst südlich im Rik adharât, °râttât, nyañc nach unten gewandt, »niederwärts«. Die Bezeichnung des Südens durch: dakshina, rechts, kommt im Rik noch nicht vor<sup>3</sup>), gehört resp. erst der Zeit an, wo die Årya Hindostan bereits inne hatten. In dieser Zeit hat sich dann im Verlauf weiter auch die Bedeutung: links für uttara entwickelt (gerade umgekehrt also wie bei dakshina, wo die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) im Zend bedeutet apâkhtara, das hierher gehört, und mit akhtar, Stern, nichts zu thun hat: nördlich. Der Norden lag hinter dem nach Süden ziehenden Arier. Die übrigen Richtungen sind nach den Tageszeiten benannt, der Osten von der Morgenröthe (ushas), der Westen vom Abend (dosha), der Süden vom Mittag (rapithwa, die Essenszeit, ara-pitu).

 <sup>2)</sup> anffällig ist, dass im Ait. Br. 8, 14 die apâcya und die nîcya mit der pratîcî diç in Bezug gesetzt werden.
 3) 10, 61, 8, die einzige Stelle, wo Grassmann es so fasst, ist anders zu erklären.

Bedeutung: rechts, ursprünglich: tüchtig, kräftig, des prius, die Bedeutung: südlich des posterius ist).

#### 27.

## Schlangenzauber.

1. Der Osten, Agni Oberherr, Asita Schützer, die Åditya die Pfeile. — Diesen Oberherren Verneigung, Verneigung den Schützern, V. den Pfeilen! V. sei ihnen! — Wer uns hasst, wen wir hassen, den legen wir in Euren Rachen.

2. Der Süden, Indra Ob., Tiraçcirâji Sch., die Väter die Pfeile. — Diesen . . .

3. Der Westen, Varuna Ob., Pridâku Sch., Nahrung die Pfeile. — Diesen . . .

4. Der Norden, Soma Ob., Svaja Sch., der Blitz die Pfeile. — Diesen ...

5. Die feste diç (Nadir), Vishnu Ob., Kalmâsha= grîva Sch., die Pflanzen die Pfeile. — Diesen...

6. Die obere diç (Zenith), Brihaspati Ob., Çvitra Sch., der Regen die Pfeile. — Diesen . . .

Die gleiche Aufzählung wie hier je im ersten Satz liegt auch in 12, 3, 55-60 vor, doch ist der Zusammenhang daselbst ein ganz anderer; es handelt sich resp. dort um eine allgemeine Schutzformel: »(wir übergeben) dich dem Osten, (dessen) Oberherrn Agni, dem Schützer Asita, dem Pfeile führenden Åditya. — Diesen hier übergeben wir (Euch), behütet ihn uns bis zu unsrer Rückkehr (?!). — Das Geschick uns hierorts dem Alter zuführ'! Das Alter (erst) übergeb' uns dem Tode. | Mögen wir denn nun mit dem Reifen eins sein! (d. i. wohl: voller Reife theilhaftig werden?) || e —

In der bereits angeführten Stelle der Ts. (5, 5, 10, 1) stehen die Namen zum Theil in anderer Verbindung, näm= lich: O. Agni Asita (wie hier), S. Indra Pridâku, W. Soma Svaja, N. Varuna Tiraccirâji, brihatî diç<sup>1</sup>) Brihaspati Çvitra, iyam diç<sup>2</sup>) Yama Kalmâshagrîva. Die sechs Schlangen= Namen selbst sind somit, ob auch anders vertheilt, doch dieselben; die Gottheiten der sechs die aber differiren zunächst dadurch, dass in Ts. Yama (für die iyam) genannt wird statt Vishnu (für die dhruvâ), sodann aber darin, dass, umgekehrt wie hier, W. dem Soma, N. dem Varuna zugetheilt ist. Und zwar erscheint mir Letzteres als alterthümlicher, denn die Zutheilung des W. an Varuna ist ja schliesslich die solenne geblieben<sup>3</sup>); ob etwa auf Grund dessen, dass er schliesslich zum Gott des Wassers herabsank, und die Ârya bei ihrem Vordringen nach Osten das Meer sich im Rücken wussten? - In beiden Auf= zählungen, hier wie in Ts., betrachte ich es im Uebrigen als ein besonders alterthümliches Moment, dass S. dem Yama nicht zugetheilt wird (und zwar obschon er, in Ts. wenigstens, unter den sechs Gottheiten sich befindet). Ich meine nämlich, dass die Zutheilung des S. an den Todesgott so zu sagen auf politischen Gründen beruht. Die in Hindostan eingewanderten, resp. angesiedelten Årya stiessen vermuthlich bei weiterem Vorrücken nach dem Süden auf immer lebhafteren Widerstand: auch das Klima mag ihnen, je südlicher sie kamen, je mörderischer erschienen sein<sup>4</sup>). Factisch ist, dass wir in den zahlreichen Aufzählungen der Gottheiten der Weltgegenden, die in den Ritualtexten vorliegen, und welche fast in jedem derselben besondere Variationen zeigen<sup>5</sup>), mehrfach noch wie

Digitized by Google

d. i. ûrdhvâ s. so eben p. 293.
 d. i. iyam dhruvâ madhyamâ?
 s. ibid.
 in Vs. 9, 85 gehört W. den viçvadeva, Ait. Br. 8, 14 den âditya, Kâth. 7, 2 (wie hier in Ts.) dem Soma.
 4) auf beide Gründe beziehe ich die Angabe im Gopathabr. 2, 19: ghorâ vâ eshâ dig dakshinâ, çântâ itarâh.
 5) s. m. Abh. über Omina u. Port. p. 319.

hier nicht Yama, sondern Indra mit oder ohne die rudra oder auch die rudra allein, als Tutelargottheit des S. aufgeführt finden, s. z. B. Kåth. 7, 2. Vs. 15, 10. Ath. 15, 14, 2. Ait. Br. 8, 14, und ich meine eben, dass alle diese Stellen gerade hierdurch einen Anspruch darauf haben, als ihrem Ursprung nach älter zu gelten, als diejenigen, in denen Yama als Gott des S. erscheint. - Was denn schliesslich die Namen der Schlangenfürsten selbst betrifft, so machen auch sie einen verhältnissmässig alterthümlichen Eindruck, da sie von den später üblichen dgl. (s. z. B. diese Stud. 17, 163) ganz verschieden sind. Die Wörter asita schwarz, tiraçcirâji quergestreift, çvitra weiss, svaja umschlingend, pridåku stinkend (?), kehren, s. Zimmer p. 94. 95, als Name, resp. Bezeichnung von Schlangen noch mehrfach in Ath. S. wieder, svaja resp. und pridâku finden sich auch anderweit so vor; kalmâshagrîva buntnackig aber findet sich nur hier (und in der Parallelstelle 12, 3, 59). -Bemerkenswerth ist immerhin noch, dass bei Kauç. für 26. 27 keine rituelle Verwendung angegeben ist; sind sie erst nach Kauç. in den Text gekommen?

#### 28<sup>1</sup>).

Zwillingsgeburt beim Rindvieh.

1. Mit je einer Schöpfung kam die zu Stande,

während man die Kühe nur schuf vielfarbig. | Gebiert sie nun Zwillinge, gegen Ordnung,

bringt sie, schnarrend, unwirsch, dem Viehe Unheil. ||1|| Mit je einer Schöpfung, d. i. mit zweien Geburten; bhûtakritah ist metri c. hinauszuwerfen, ist resp. eine er=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anukr.: yâminyam (!), ânushţubham, brahmâ 'nena yaminim astaut paçupoahanâye 'ti; v. 1 atiçakvarîgarbhâ catushpadâ 'tijagatî; v. 4 yavamadhyâ virâţ kakub, v. 5 trishţub, v. 6 virâdgarbhâ prastârapamktir.

klärende Glosse, die »Wesenbildner« (eine in Ath. S. mehrfach genannte Gruppe von Genien, resp. rishi; cf. die viçvasrij) haben die Kühe zwar vielfarbig geschaffen, aber — dies ist wohl zu ergänzen — doch nur als je ein Kalb gebärend. Wenn nun eine yaminî, Mutter von Zwillingen, solche gebiert, so bringt sie (så ist metri c. zu streichen) durch diese Unrichtigkeit, diesen Verstoss gegen die festgesetzte Ordnung das übrige Vieh in Gefahr; sie weiss das auch und schreit deshalb ärgerlich auf (»knurrend, mürrisch«, Pet. W., ruçatî im Sinne von rushatî). -- Diese höchst merkwürdige, ob etwa (es wäre das freilich sehr sentimental) von dem kläglichen Brüllen (s. pâda 4) der Kuh bei ihrem beschwerlichen Ge= burtsact ausgehende Vorstellung steht in directem Gegensatz zu den bei uns im Volke lebenden Anschauungen, welche vielmehr einen Segen, ein Glück in der Geburt von Zwillingen erkennen (»Zwillingsvieh ist glückbringend und wird hoch bezahlt« Wuttke § 681). Sie erscheint aber in Indien als die durchaus solenne. Im dreizehnten Buch des Kaucika sind drei §§ (109-11) der Zwillingsgeburt gewidmet, sei es nämlich, dass dieselbe eine Kuh, eine Stute oder Eselinn, oder ein Weib betrifft, s. meine Abh. über Omina u. Port. p. 377-78 und der Fall wird auch sonst im Ritual mehrfach in gleichem Sinne als ein zu sühnendes Portentum behandelt, so: tad âhur, ya âhitâgnir, yasya bhâryâ vâ gaur vâ yamau janayet kâ tasya prâyaçcittih Ait. Br. 7, 9, bhâryâgoshu yamajanane Kâty. 25, 4, 85, yamau prajâtâyâm Cânkh. cr. 3, 4, 14. Während in diesen drei Texten eine Gabe an die marut (agnaye marutvate trayodaçakapâlam purodaçam Ait., mârutam tray°lam Kâty., marudbhyah Ç.) als Sühne genügt, ist nach Çânkh. g. 3, 10, 4 die Kuh, welche

28, 1.

die Zwillinge geboren hat, wegzugeben, natürlich an einen Brâhmana, dem schadet das Unheilsthier nichts. Und in gleichem Sinne drückt sich ja auch unser Lied hier (s. v. 2) aus. War dás einmal Brauch, dann werden die Brâhmana natürlich die abergläubische Furcht vor der Zwillingsgeburt kräftig unterstützt haben!

In den ältern Ritual-Texten finden sich denn eben doch auch noch Spuren davon, dass man ursprünglich anders dachte. Nach Çatap. 5, 3, 1, 8 (Kâty. 15, 3, 24) sind yamau gâvau bei einer bestimmten Ceremonie des râjasûya als da= kshinâ zu geben; sind sie nicht zu haben, soll man zwei nach einander geborene dgl. (anûcînagarbhau; anupûrvajau Kâty.) nehmen. Das weist denn doch darauf hin, dass man in diesem Falle<sup>1</sup>) das »Zwillingsvieh« wie bei uns als »glück= bringend« betrachtete. Ebenso heisst es, dass, wer Ge= deihen wünsche, den beiden Açvin eine yamî vaçâ darbringen solle. In Ts. 7, 1, 1, 3 wird der Umstand, dass »Zwillinge geboren werden«, yamau jâyete, darauf zurück= geführt, dass prajapati seinen Samen prajasu ny-amart, womit denn also doch auch wohl die Zwillingsgeburt als etwas überaus Heilvolles bezeichnet werden soll! Wenn die Feier des yamätirätra diejenigen begehen, welche: yamäm dvigunâm iva (dv. iva Glosse?) criyam ichantah sind Âcv. cr. 11, 5, 4. Pañc. 24, 12, 3, so sind zur Feier der beiden ekâha, welche râci-marâyau heissen, überhaupt nur Zwil= lingsbrüder (yamau) oder solche Brüder, die im Alter unmittelbar auf einander folgen (anûcînagarbhau) berechtigt,

28, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) es handelt sich um eine Ceremonie im Hause des samgrahîtar, Wagenlenkers, der offenbar dem neuen Könige (seinem savyeshthri, ein altes Wort) dadurch nahe verbunden werden soll. Daher ist der betreffende purodâça den beiden Açvin geweiht, und den Opferlohn bilden eben die yamau gâvau.

Çânkh. 14, 39, 4. — Im Rik erscheint die yamasû (ushas), welche das »Zwillingspaar« (yamâ, die açvin) gebar, als die Zunge des Sängers begeisternd (3, s9, 3); da ist denn also von einer üblen Bedeutung der Zwillingsgeburt entfernt nicht die Rede, wie denn ja auch die hohe Stellung noch eines andern Zwillingspaares, Yama und Yamî, direct gégen eine solche eintritt, und mir überhaupt aus dem Rik nichts zur Hand ist, was für dieselbe Zeugniss ablegte.

2. Diese hier schädiget das Vieh, werdend ein fleischverzehr'nder Wurm. | So gebe man sie dem Brahmán; da wird sie günstig, heilvoll sein. || 2 ||

Lies: viadvarî, siât. — Zu vyadvarî s. diese Stud. 13, 201; ich möchte jetzt lieber dem Pet. W. beistimmen, welches das Wort von //vyadh herleitet; der hiesige Autor denkt freilich, wie das kravyâd bezeugt, in der That wohl an //ad mit vi. Der Umstand einer so unheilvollen Geburt wirkt, meint er offenbar, vernichtend auf das übrige Vieh ein, nistet sich wie ein Wurm darin ein und zehrt von dessen Fleische. Die Absicht hiebei geht offenbar dahin, dem Besitzer der betreffenden Kuh recht bange um sein anderes Vieh zu machen, damit er sich eben dazu entschliesst, dieselbe dem Priester zu überantworten!

3. Sei heilvoll nun den Männern hier, heilvoll den Rindern, Rossen mein, | Heilvoll hier diesem ganzen Feld, heilvoll sei uns hier (allesammt)! || 3 ||

Lies: açvebhiaḥ; im zweiten Hemistich ist das Metrum nur herzustellen, wenn man ya von kshetrâya zu pâda 4 zieht (!) und iha edhi liest! — Nun die Kuh an den Brahmán verschenkt ward, ist sie heilvoll geworden!

4. Hier sei Gedeih'n, und hier sei Saft! Sei du hier spendend tausendfach. | Zwillingsmutter! heg' unser Vieh! || 4 ||



300

28, 1-4.

bhava ist metri c. zu tilgen; — der Inhalt, wie eben. 5. Wo die frommen Freunde ein selig Leben

führ'n, hinter sich lassend des Leibs Gebrechen, | Dieser Welt kam nåhe die Zwillingsmutter;

mög' sie uns nicht schädigen Vieh noch Männer. || 5|| Lies: tanuah suâyâh. - So schön die Welt der Seligen auch im ersten Hemistich geschildert wird, es ist doch ein unheimlich Ding, ihr durch diese Zwillingsgeburt so nahe gebracht zu sein; absit omen! - Es liegt hierbei jedenfalls auch ein Wortspiel zwischen yaminî und yama als Todesgott, resp. Herr der Seligen vor. Die Angaben, welche, nahe anklingend an die im Vendidad Cap. 2 über Yima's Reich vorliegenden dgl., hier im ersten Hemistich über die Welt der Seligen gemacht sind, kehren in 6, 120, 3 wieder und werden daselbst durch ein zweites Hemistich noch weiter vervollständigt: »unverkrüppelt, nicht gelähmt an den Gliedern, woll'n seh'n wir im Himmel die Eltern, Kinder.« Vgl. hiezu noch 18, 2, 24; »nicht von dem Sinn, vom Lebenshauch, nicht von den Gliedern, von dem Saft, | nicht geh' dir vom Leibe etwas verlustig«, und 18, 3, 9: »mach schnell dich auf, trag' deinen Leib zusammen, nichts geh' dir von Gliedern, dem Leib verlustig! | Gemäss dem dir kommenden Wunsch dich lag're! Wohin auf der Erde du willst, dort geh' hin !«.

6. Da wo der frommen Freunde Welt, der agnihotra= Opfrer ist, | Dieser Welt kam nahe die Zwillingsmutter!

Mög' sie uns nicht schädigen Vieh noch Männer. || 6 ||

yatra vor lokah ist zu tilgen; — sie kam ihr bei der schweren Geburt nahe, und konnte ihr, resp. dem Tode, leicht verfallen, — und wir mit ihr!

#### 29<sup>1</sup>).

Abfindung mit dem Zoll im Jenseits.

1. Wenn die Kön'ge theil'n unter sich der Wunscherfüllung Sechszehntel, die Beisitzer des Yama dort, — | So löst davon der Schafbock hier gegeb'n als Opfer, der Weissfuss. || 1 ||

Lies: suadhå. - Die in Yama's Welt Ankommenden haben ein Sechszehntel der ihnen zukommenden Wunscherfüllung an die dortigen râjan, Beisitzer des Yama, abzugeben. Die Spende eines weissfüssigen (oder schwarzfüss.? citi bedeutet beides) Schafbockes nebst einigen Kuchen (s. v. s) macht den Geber jedoch schon hier proleptisch von dieser Steuer (v. 3) frei. Er macht also ein ebenso gutes Geschäft, wie der Priester, der den Schafbock empfängt (s. bei 28, 1). Die Einzigen, die dabei schlecht wegkommen, sind die leer ausgehenden »Könige, Yama's Beisitzer«. Ein Sechszehntel als Steuer ist im Uebrigen ziemlich mässig; die Herren drüben machen es billiger, als die irdischen Könige; denn die verlangen ein ganzes Sechstel als Tribut; s. Pet. W. unter shadbhåga. - An anderer Stelle des Rituals gilt nun im Uebrigen die Annahme eines Schafbockes oder eines mit doppelten (Schneide-)Zähnen versehenen Wesens<sup>2</sup>) als ein besondere Sühne<sup>3</sup>) erheischendes Vergehen<sup>4</sup>), s. Ts. 2, 13, 6, 2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anukr.: ashţarcam, çitipâdam(l)-avi-devatyam, ânushţubham, Uddâ: lako 'nena shadşi cena (!) çitipâdam avim astau(t); saptamî kâmadevatyâ tayâ kâmam, parâ (v. 8) bhaumî tayâ bhûmim iti; v. 1. 3 pathyâpamktî, v. 7 tryavasânâ shaţpâd uparishţâd daivî brihatî kakummatîgarbhâ virâdz jagatî, v. 8 uparishţâdbrihatî || 11 || Sollte nicht in dem Umstand, dass nur v. 1-6 dem Uddâlaka zugetheilt werden, ein directer Beweis für die secunz dăre Zufügung der Verse 7. 8 vorliegen? s. oben p. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) ubhayádat; nach dem Schol.: Mensch, Ross u. dgl., s. Zimmer p. 74 fg. (ἀμφωδοντ, ambidens). <sup>3</sup>) einen an agni vaiçvânara gerichteten Fladen in zwölf Schalen. <sup>4</sup>) über die Gründe dafür liegt nichts vor.

29, 1-8.

Kâty. 25, 8, 16; wenn sich nun trotzdem ein Priester zur Empfangnahme eines Schafbockes hergiebt, so ist man ihm dafür (s. v. 8) grossen Dank schuldig! -- svadhå eig. Selbstbestimmung, Freiheit, als die speciell der von den irdischen Banden gelösten Seele zukommende Eigenschaft; dann secun= där, wohl durch ein volksetymologisches Spiel mit Vsvad (s. diese Stud. 13, 197), prägnant » Speise (!) der Manen«, »den Manen bestimmtes Opfer«; schliesslich auch als Indeclinabile gebraucht, wie svâhâ bei den Götter-, so svadhâ bei den Manen-Opfern. - Nach Kauç. 64 hat mit v. 1 ein Ansehen (Besprengen? des Schafbockes?) stattzufinden (avekshati; ob avo°?). Die Füsse (desselben?) werden gebadet, und auf jeden Fuss wird ein Kuchen gelegt, ein fünfter auf den Nabel; er ist dann loszubinden (?), mit einem Gewande zu umhüllen (?), und mit Gold und sonstigem Zubehör (?) (hinzugeben ?): padasnåtasya (?) prithak pådeshv apûpân nidadhâti, nâbhyâm pamcamam, unnahyam (?) vasanena sahiranyam sampâtavantam (weiter nichts; Verbum fehlt).

2. Alle Wünsche erfüllet er, da seiend, tächtig, und kräftig, | Der zu dém Zweck verschenkte Stähr; es versieget der Weissfuss nicht. || 2 ||

Lies: pürayati, avir; — was hier von diesem dem Priester gegebenen Schafbock ausgesagt wird, das ist wohl nur ein Reflex dessen, was in anderen Stellen (Ath. 10, 8, 31) von der unter dem Bilde eines Mutterschafes vorgestellten nie versiegenden Naturkraft gilt, s. dies. St. 5, 442.

3. Wer einen weissfüssigen Stähr verschenkt, der seinem Platz gleichkommt, | Der steigt hinauf zur Himmelswelt, wo kein Tribut gegeben wird, von dem Schwachen dem Kräftigern. || 3 ||

lokena sammitam »der dem Platze in der Himmels-

welt, welcher dem Geber zukommt, gleichwerthig ist :statt çukló ist nach einer feinen Conjectur Muir's 5, 510 (1870) çulkó zu lesen; ebenso ist 5, 19, 3 statt: ye vâ 'smim chuklam îshire zu lesen: chulkám >die von ihm (dem Brâhmana) Tribut verlangen <1); beiderorts eine ziemlich sichere Remedur, gegen welche die im Pet. W. (1872) unter çukla 2<sup>d</sup> vorgeschlagene Erklärung arg abfällt. — Die An= gabe selbst >wo kein Tribut gegeben wird < steht freilich mit v. 1 in einem gewissen Widerspruch, der Schafbock dient ja eben zur Ablösung eines çulka.

4. Wer 'nen weissfüss'gen Stähr mit fünf Kuchen, der seinem Platz gleichkommt, | verschenkt, der lebt davon, ohn' dass dér abnimmt, in der Manen-Welt. || 4 ||

Lies: pradâtâ upa, akshitam; — lokena sammitam, wie eben; — ›billiger kann man nicht gut fortkommen«, mussten die, welche es anging, denken, und der Priester stand sich auch gut dabei; über die 5 Kuchen s. p. 303.

5. Wer 'nen weissfüss'gen Stähr mit fünf Kuchen, der seinem Platz gleichkommt, | verschenkt, der lebt davon, ohn' dass dér abnimmt, so lang Sonn' und Mond. || 5 ||

Lies: pradâtâ upa; — lokena sammitam, wie eben; sûryamâsáyoḥ fasse ich im Sinne von: »so lange Sonne und Mond bestehen«; Whitney im Glosser hat<sup>2</sup>) sûryâ-mâsáyoḥ.

Die Wiederholung des Inhalts von v. 4, und zwar in verstärkter Betheuerung (auch tritt v. 6 noch hinzu), lässt fast darauf schliessen, dass die Zahl derer, die auf die sen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) dá hat Zimmer p. 201 an çuklam, resp. an der im Pet. W. dafür gegebenen Erklärung, festgehalten (»oder Rotz auf ihn schleudern«), während er p. 413 für unsern Vers hier Muir's Conjectur adoptirt. <sup>2</sup>) liest resp. auch 13, 2, 12 sûryamâsâya als Compositum, während die Mss. sűryâ mãsâya haben u. die Ed. sűrya måsâya liest, also im Sinne von: »Atri stellte dich, o Sonne, an d. Himmel, damit du den Monat machen solltest«, was mir auch ganz richtig scheint.

Leim gingen, doch den Wünschen der zur Empfangnahme eines solchen Stährs, nebst den obligaten Kuchen, Bereiten nicht ganz entsprach. Uddålaka, dem die Anukr. v. 1-6 zuweist, hat sich dafür tüchtig in's Zeug legen müssen!

6. Dem Labetrunk gleich, und dem Meer, der grossen Fluth, versiegt er nicht. | Dem gleichkleidigen Götter= paar gleich der Weissfüss'ge nicht versiegt. || 6 ||

payas, Wasser, als Beiname des Meeres, fasse ich als >Fluth«; — zu savâsinau s. diese Stud. 13, 197; die Kraft des Stährs ist ebenso unversieglich, wie die der beiden Açvin.

7. \* Wer gab dies hier? wem gab er es? Der Wunsch gab es dem Wunsche hin. | <sup>b.</sup> Der Wunsch ist Geber, und der Wunsch Empfänger. | <sup>c.</sup> Der Wunsch ging in das Meer hinein, | <sup>d.</sup> Mit Wunsch nehm' ich dich in Empfang. <sup>e.</sup> Wunsch! dies ist dein! || 7 ||

Ein Metrum ist in diesen Sprüchen nicht vorhanden. Alle fünf Absätze finden sich Kåth. 9, 9. Taitt. År. 3, 10. Pañcav. 1, 8, 17, die Absätze a.b.c. resp. auch Vs. 7, 48 (cf. Çânkh. 7, 18, 7), am Schluss einer längeren Spruchreihe, resp. Auseinandersetzung, welche sich auf die in-Empfang= Nahme von Opferlohn bezieht, vor; Kâth. und Pañcav. lesen resp. in c âviçat statt âviveça, und T. År. hat: kămaw sam= udrám ăviça. Es handelt sich somit hier um eine solenne Formel<sup>1</sup>), welche, andern Beziehungen entlehnt (s. Muir 5, 403), hier nur secundär Aufnahme gefunden hat. Wie zwi= schen den Göttern und Menschen (s. oben bei 10, 7. 21, 4), so herrscht auch zwischen dem Opferer und dem, der für ihn das Opfer ausführt, speciell hier zwischen dem Geber und dem Empfänger des Stährs, der Standpunkt des gegen=

20

<sup>1)</sup> auch bei Kauçika 45 erscheint unser Vers nebst 19, 52. 6, 71. 7, 76 als solche (ka idam ... iti pratigribnäti).

Indische Studien. XVII.

29, 7-30, 1.

seitigen Tauschverkehres, resp. Austausches der Befriedigung der beiderseitigen Wünsche; in <sup>e.</sup> wird die Zahllosigkeit derselben mit der Unermesslichkeit des Meeres in Bezug gebracht.

s. Die Erde nehm' dich in Empfang, hier dieser grosse Raum der Luft! | Möge ich nicht an Odem, Leib, noch Kindeskind durch den Empfang zu Schaden komm'n. || 8 ||

mâ prajayâ stört das Metrum; — hier spricht sich also, s. p. 302. 308, die Besorgniss aus, dass die in-Empfang= Nahme eines Stährs für den Empfänger bedenkliche Folgen nach sich zieht. Der Priester führt resp. dem Geber des Stährs damit recht nachdrücklich zu Gemüthe, welcher Gefahr er sich doch eigentlich durch die Annahme desselben aussetzt, wie viel Dank er somit dafür verdient!

#### 30<sup>1</sup>).

### Eintracht in der Familie.

1. Einherzigkeit, Einmüthigkeit, Hasslosigkeit schaffe ich Euch. | Liebet Einer den Andern Euch<sup>2</sup>), wie ihr gebornes Kalb die Kuh<sup>3</sup>). || s ||

Lies: anyo 'nyam, aghniâ; — über die Zärtlichkeit der Kuh zu ihrem Kalbe s. bei 18,6; — aghnyâ, Kuh, fem. zu aghnya, Stier (beide im Rik sowohl als oxyt., wie als parox.), möchte ich weder mit den Scholl. und Lassen 1, 792 als >nicht zu tödten (s. oben p. 280. 281 bei 21, 6), noch mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anukr.: saptarcam caņdramasam, sāmmanasyam, ānushţubham, Atharvā 'nena dampatyoh (dies ist zu eng!) samîkaranâya sâmmanasyam avidvesham astaud iti; v. 5 virādjagatî, v. 6 prastârapâmktih, v. 7 trishţub.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) »Einer den Andern habe lieb« Ludwig p. 516; »eins liebe das andere« Zimmer p. 816; »delight one in another« Muir p. 489; »liebt eins das andere« Grill p. 21; só richtig, denn µhary kommt fast nur im Parasmaip. vor. <sup>3</sup>) »wie das von der Kuh geborne Kalb« Ludwig.

Pet. W. als >nicht, oder genau gesprochen, schwer zu besiegen, zu bewältigen« 1) erklären, leite es vielmehr aus ahanya »tageshell« ab, cf. ahan<sup>2</sup>) ahanâ Tag, und zwar mit derselben Bedeutung: hellfarbig, wie usra, usrå, usriya, usriyâ »Stier, Kuh; Strahl, Morgenlicht, Helle« zu /vas »hell sein« gehören; cf. auch umgekehrt gaura, hell= farbig, aús go. - Unser Lied wird bei Kauç. 12 nebst 5, 1, 5. 6, 64, 1. 78, 1. 74, 1. 94, 1. 7, 52, 1 als die Gruppe der sâmmanasyâni, Eintrachtslieder, bildend aufgeführt. Das mit ist die Zahl der Lieder dieses Inhalts in Ath. S. aber noch nicht erschöpft; cf. das oben p. 212. 214 zu 8, 1. 5 Bemerkte. ---Dass es in der vedischen Familie mit der Zeit Zwistig= keiten genug gab, dafür ist das auch im Rik selbst einmal (8, 21, 13, nach der Anukr.: Sobhari Kånva) sich findende, in Ath. S. und in den Ritualtexten so häufige Wort: bhråtrivya, Nebenbuhler, Feind, eig. Bruderssohn (s. Ath. 5, 22, 12), Vetter, ein luculentes Zeugniss. Denn es muss das Verhältniss zwischen Onkel und Neffe, oder besser wohl je zwischen den Bruderssöhnen, doch entschieden für gewöhnlich ein sehr schlechtes gewesen sein, wenn eben: Bruderssohn, Vetter geradezu die Bedeutung: Feind erhalten konnte. (Nach Kâth. 27, s ist dem bhr., resp. eben wohl dem Feinde, gegenüber sogar die Lüge erlaubt, tasmâd bhrâtrivyâyâ 'nritam vadet). Das feindliche Verhältniss Devadatta's zu seinem Vetter Buddha ist bekannt. S. auch noch das bei Kâlidâsa (Mâlavikâ, Act I init.) über die: tulyâbhijaneshu bhûmidhareshu râjnâm vritti Bemerkte;

20\*

30, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) letztere Bedeutung liegt dem Pet. W. zufolge auch in abanya vor, Grassmann jedoch giebt diesem Worte die Bedeutung: tageshell.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) dávon stammt auch ahnya Subst. »Tagereise«, sowie Adj. fine comp.

es handelt sich da auch um einen pitrivyaputra, d. i. eben einen bhråtrivya, feindlichen Vetter.

2. Geborsam sei dem Vater der Sohn, mit der Mutter eines Sinn's. | Die Gattinn sprech' zu ihrem Mann süsse Rede, besänftigend. || 2 ||

Statt çantivân (Mss.) ist, s. Pet. W., entweder çantivâm (s. Whitney im Glossar) oder mit 12, 1, 59 çantivâ zu lesen; denn anzunehmen, dass es irregulär für çantivatî stehe, hat mehr Bedenken als die Annahme einer dgl. nur handschriftlichen Corruptel. Nach Grill p. 55 hat übrigens der Paipp.-Text wirklich: çântivâm.

8. Nicht hass' der Bruder den Bruder, nicht die Schwester die Schwester hass'. | Einträchtig, eines Willens sei'nd, sprecht, was Ihr sagt, mit Freundlichkeit<sup>1</sup>. || 3 ||

4. Damit die Götter nicht weggeh'n, noch auch sich bassen gegenseit. | Dén Bann thun wir in Euer Haus,

Eintracht für (alle) Männer drin<sup>2</sup>). || 4 ||

Sollten unter den deva hier nicht die Brâhmana zu verstehen sein? s. oben p. 187 bei 3, 2. Für die wirklichen Götter ist der Bann (so übersetze ich brahman hier), dass sie sich >nicht gegenseitig hassen « sollen, doch nicht recht ver= ständlich, wie viel Latitüde man wohl etwa den homer= ischen Vorstellungen dieser Art auch für den Veda, in dem aber doch nur wenig Derartiges vorliegt, einzuräumen geneigt sein mag. Die Menschen, welche Ludwig, Zim= mer, Grill in den Vers hineinbringen<sup>2</sup>), liegen darin factisch nicht vor, derselbe spricht nur von Männern, purusha.



<sup>1) »</sup>soll ihre Rede freundlich sein« Ludwig.

<sup>2) »</sup>der das Denken der Menschen eint« Ludwig; »zur Eintracht mit den Menschen« Zimmer; »auf dass ihr Menschen euch vertragt« Grill.

30, 5-7.

5. Habt ihr ein Haupt, verlasst ihn nicht, verständig<sup>1</sup>)! Befried'gend (ihn), wandelt (mit ihm) einträchtig! | Kommt her, Einer Liebes<sup>2</sup>) dem Andern sagend!

Ich richt' Euch nach einem Ziel hin, einmüthig. || 5 || Lies: anyo'nyasmai und tilge entweder das vah (so Grill p. 55) oder lies: sadhrîcîn (zu sadhrîci cf. tiraçci); valgu, hüpfend, behend, anmuthig, lieb. —

6. Gemein Euch der Trunk sei, der Nahrungsantheil!

Am selben Joch schirre ich Euch zusammen.

Einträchtig schaart um Agni Euch, wie rings die Speichen um die Nab'! || 1 #

Ich sehe keinen Grund, mit Grill (p. 55) an der »Ursprünglichkeit« des zweiten Hemistichs zu zweifeln, resp. zu meinen, dass es hier erst secundär eingefügt ist, nicht schon seit der Abfassung des Liedes dazu gehört. Ob es durch den Vf. desselben anderswoher entlehnt, resp. eine Art formula solemnis etwa sei, ist eine andere Frage.

7. Ich richt' Euch nach einem Ziel hin, einmüthig,

Durch Eintrachtsbann, Einem gehorsam, Alle: | Den Göttern gleich seid das Göttliche hütend!

Abends wie früh, (stets) sei Euch Wohlgesinntheil<sup>3</sup>). || 7 || Es ist hier wie in v. 5 entweder sadhrîcîn zu lesen, oder vah zu tilgen (so Grill). Lies: ekaçrushtîn; — zu rakshamânâh ist sta zu ergänzen; unter dem »Göttlichen«, wörtlich dem »Unsterblichen« sind wohl die Satzungen Varuna's etc. gemeint; »wie die Götter bei der amrita= Bewachung« Ludwig; »den Göttern gleich die das amrita hüten« Grill.

Nüberlegen, an Gedanken reich, trennt euch nicht« Lndwig; »verständig, Stärkrem folgend bleibt beisammen« Grill (richtig).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) »schön« Ludwig; »Schönes« Grill. <sup>3</sup>) »gute Gesinnung (sauma: nasam?)« Ludwig; »stets wohl gelaunt« Grill.

# 31<sup>1</sup>).

Segen für einen Kranken (Neugebornen? s. v. 9).

1. Die Götter von Gebrechlichkeit, du Agni! lös' vom Ungemach! | Von allem Uebel löse ich, vom Schwund, gürte mit Lebenskraft. || 1 ||

Bei Kauç. 58 wird v. 1 nebst 4, 18, 1. 5, 30, 1. 7, 32, 1. 8, 1, 1. 2, 1. 11, 4, 1. 17, 1 einfach als Anredespruch (abhimantra= yate) angeführt.

2. Pavamâna (mich) vom Unglück, Çakra (löse) von Uebelthat! | Von allem Uebel . || 2 ||

s. Die zahmen Thier' von den wilden, das Wasser schied sich von dem Durst | Von allem Uebel . . || 3 ||

4. Himmel und Erde scheiden sich, die Wege nach den Himmelszon'n. | Von allem Uebel . . || 4 ||

Lies: °prithvî; of. auch den Namen der Luft: viyat, die auseinander geht.

5. Tvashtar schirrt der Tochter den Hochzeitszug an,

Darob stob die ganze Welt aus einander.

Von allem Uebel . . . 5

Lies: itî 'dam. — Die vv. 3. 4 enthalten Belege für gründ = liche Scheidung; »só gründlich will auch ich (Diesen hier) von allem Uebel scheiden, wie die zahmen ...«. Es muss so= mit auch unser Vers hier einen ähnlichen Inhalt haben. Die ganze Welt scheidet sich von Tvashtar, weil er »seiner Tochter die Hochzeit ausrichtet«. Der Sinn ist: »weil er selbst seine Tochter heirathet«; aus Entsetzen darüber will die ganze Welt nichts mehr von ihm wissen. Es ist ja näm= lich in den Brâhmana, ja sogar schon in der Riksamhitå selbst,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anukr.: ekâdaçarcam, pâpmahâdevatyam, ânushtubham; brahmâ 'nena sûktena mamtroktân devân pâpmaghno 'staud; v. 4 bhurik, v. 5 virât prastârapamktir iti || 12 ||

31, б.

speciell davon die Rede<sup>1</sup>), dass zwar nicht Tvashtar, wohl aber der »Pitar«, der »Vater« (des Alls), resp. »Prajåpati«, zum Entsetzen der andern Götter seiner Tochter, »sei es nun der Himmel oder die Morgenröthe«<sup>2</sup>), beiwohnte<sup>3</sup>). - Und somit scheint denn hier Alles zunächst ganz in Ordnung, da ja Tvashtar ganz wohl auch als Name des Prajâpati fungiren kann. Indessen, unser erstes Hemistich findet sich ausser hier auch noch anderweit vor, s. Rik 10, 17, 1. Ath. 18, 1, 58, und dá erscheint die Situation prima vista als eine ganz andere, ja geradezu umgekehrte; denn die beiden Texte lesen dort<sup>4</sup>) nicht: vi yåti, sondern: sám eti (Ath. hat resp. das iti in das deutlichere: tena verwandelt). »Tvashtar stellt der Tochter den Hochzeitszug an; darum kommt diese ganze Welt zusammen«, nämlich um dem Feste beizu» wohnen, daran Theil zu nehmen!? Oder sollte nicht doch auch dort derselbe Sinn wie hier der Legende zu Grunde liegen, das Zusammenströmen der ganzen Welt somit nicht der Festfeier, sondern dem Staunen und der Verwunderung über das Unerhörte gelten? Es scheint mir in der That, dass dem wirklich só ist, da das, was sich weiter dort im Rik anschliesst (s. auch Ath. 18, 2, 38), durch diese Auffassung einen ganz andern und weit bessern Sinn erhält, als der ist, den man bisher darin gesucht hat. »Die Mutter des Yama (und der Yamî, fügt Sây. hinzu) verschwand herum-

311

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) s. Rik 10, 161, 7. Ait. Br. 3, 88. Cat. 1, 7, 4, 1 fg. (2, 1, 2, 9). Pañcav. Br. 8, 2, 10. Muir Orig. S. T. 4, 45. 1, 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) divam vo 'shasam vå Çat., divan ity anya åhur, ushasam ity anya Ait., blos: ushasam Pañc. <sup>3</sup>) die Götter entsetzen sich darüber; das ågas besteht darin (Çat. 1, 7, 4, 2), dass Praj. seine Tochter, ihre Schwester, »macht«; karoti hat hier die ganz praegnante Bedeutung: inire feminam; s. Pet. W. unter: kar 20: kanyâm kar, ein Mädchen entehren. Eggeling's Uebersetzung: »acts thus towards« fügt zwei Worte hinzu, die der Text nicht hat. <sup>4</sup>) ausserdem lesen sie krinoti, nicht: yunakti.

geführt werdend, die Gattinn des grossen Vivasvant. Sie (die Götter nämlich) versteckten die Unsterbliche vor den Sterblichen<sup>1</sup>), und gaben dem Vivasvant eine Aehnliche Saranyû war schon mit den beiden Acvin (savarnâ). schwanger, als dies geschah, und hinterliess (somit als ihre Kinder) zwei Paare.« Der Sinn hiervon wäre nunmehr: Die Götter nahmen Anstoss an der Vereinigung der Saranyû mit ihrem Vater Tvashtar, resp. Vivasvant; sie entführten ihm daher diese seine Tochter, die schon von ihm den Yama (und die Yamî) geboren hatte und nun wieder auf's Neue (mit dem Açvin-Paar) von ihm schwanger war, und gaben ihm eine Andere. Jedenfalls gewinnt diese Auffassung durch unsern Vers hier, der entschieden ein Grauen vor dem vahatu, den Tvashtar veranstaltet, als einem pâpa ausdrückt, einen speciellen Anhalt<sup>2</sup>). Während bei der traditionellen, schon von Yâska und Çaunaka (Brihaddevatâ) überlieferten Auffassung<sup>3</sup>), dass Tvashtar seine Tochter

einem Andern (dem Vivasvant) giebt<sup>4</sup>), jeder Grund für

1) wohl um ihnen dén Anblick zu entziehen?

<sup>2</sup>) zur Mythe selbst s. zunächst Roth in Z. D. M. G. 4, 425 (1850), sowie zu Nir. 12, 10 (1852); das Nachsetzen des Vivasvant hinter der ent: flohenen Saraŋyû drein als Ross wird Ait. Br. 3, 33 ganz ebenso von Prajâpati erzählt, nur dass es sich daselbst um einen Rehbock und ein Reh handelt; s. auch Çatap. 14, 4, 2, 6 fg. Vs. 37, 12. Çat. 14, 1, 3, 25 (açvâ ha vâ iyam bhûtvâ Manum uvâha, so 'syâh patih prajápatih). Pañc. 11, 3, 5; — sodann Ad. Kuhn in s. Z. 1, 440 -70 (1852); besonders verdienstvoll durch die Heranziehung auf p. 452 der Sage von Demeter Erinys und Poseidon aus Pausanias; — ferner M. Müller, Lect. sc. langu. 2, 482-524 (1864); — A. Lud wig endlich, Rigv. 5, 391 (1888), ist auf der richtigen Spur, ohne jedoch, da auch er unsern Vers hier nicht heranzieht, zu einer Entscheidung zu kommen (es iat bei ihm in der Stelle aus dem Ait. Br.: apaçyann, akritam vai prajâpatih zu lesen, statt: apaçyan na kritam). <sup>3</sup>) über eine moderne Relation derselben im Sâmvavijaya Cap. 12 s. Monatsber. d. Berl. Akad. vom 19. Jan. 1880 p. 40.

4) wie Prajâpati seine Tochter Sûryâ dem Soma râjan gab, Ait. Br. 4, 7. Çâñkh. Br. 18, 2. (Pâr. 1, 7, 8), resp. seine 38 Töchter mit demselben vermählte, Ts. 2, 8, 5, 1. Kâţh. 11, 8; cf. auch noch die Legende über Sitä T. Br. 2, 8, 10, 1. 31, 5-9.

das Verschwinden derselben etc. fehlt, wird dasselbe sofort erklärlich, wenn wir Tvashtar mit Vivasvant identificiren. Dazu kommt, dass, wie die Saranyû an dieser Stelle Mutter des Yama (und Gattinn des Vivasvant) genannt wird, so in Rik 10, 10, 5 Tvashtar als déssen Vater (janitâ) erscheint. Er führt daselbst resp. die Beinamen: savitar und viçvarûpa, was ihn denn wohl auch weiter noch dazu legitimirt, auch den Namen Vivasvant zu führen<sup>1</sup>). Vinâyaka zu Çânkh. Br. 18, 2 giebt sich viel Mühe mit der Frage, wie Sûryâ sowohl Gattinn wie Tochter des Sûrya sein könne.

6. Agni vereint die Lebenshauch', der Mond damit verbunden ist. | Von allem Uebel löse ich, vom Schwund, gürte mit Lebenskraft. || 6 ||

Während die vv. 1-5 die Scheidung vom Uebel, Schwunde, haben die vv. 6-10 die Vereinigung mit Lebenskraft, speciell mit dem Lebenshauch, Singular und Plural, zum Gegenstande.

7. Die Götter die allkräft'ge Sonn' haben verseh'n mit Lebenshauch. | Von allem Uebel . . || 7 ||

8. Leb' mit dem Hauch der lang Leben Habenden,
Schaffenden! Stirb nicht! | Von allem Uebel...|| 8 ||

Es handelt sich hier wohl entschieden um die Neu= belebung einer Schwerkranken.

9. Mit Lebendiger Lebenshauch athme du! bleibe hier! Stirb nicht! | Von allem Uebel . . || 9 ||

»Mit dem Athem der Athmenden athme du«; — sollte hier nicht etwa an das anuprånanam, Leben-Einblasen, einem Neugebornen gegenüber, zu denken sein? (cf. Çat. 11, 8, 3, 6. Pår. 1, 16, 10).

1) Anders erklärt diese Angaben freilich M. Müller l.c. p. 483.

drittes Buch der Atharva-Samhitä.

10. Auf mit Leben! vereint damit! auf mit dem Saft der Pflanzenwelt! | Von allem Uebel . . || 10 ||

Nach Kauç. 24 wird dieser Vers beim Aufstehen vom Lager (am Morgen) verwendet. Dem Wortlaut nach kann er auch an einen Kranken gerichtet sein.

11. Mit des Parjanya Regen wir erhob'n uns als Unsterbliche. | Von allem Uebel . || 11 ||

Dem Wortlaut nach etwa nach einem Regen zu recitiren?

Lückenbüsser. Die auf p. 280. 281 über das Schlachten und Verzehren des Rindes in alter Zeit angeführten Daten können eventualiter für die Zukunft Indien's noch einmal von Bedeutung werden. In dem Journal Nat. Ind. Assoc. May 1884 p. 195-99 hat zwar Kumar Sri Harbhamji alles Ernstes an die englische Regierung das Ansinnen gerichtet, sie solle »the slaughter of cattle« in Indien verbieten. Wer es aber mit der Zukunft Indien's gut meint, der sollte gerade im Gegentheil dárauf hinwirken, dass die »vegetarian diet« in Indien aufhöre, und der Fleisch= genuss sich verbreite. So lange die Årya Fleisch assen, waren sie die Eroberer; seit sie damit, hauptsächlich unter dem Einfluss der buddhistischen ahinså-Lehre, aufhörten, haben die fremden Eroberer in Indien Fuss gefasst. Die grössere Kraft und Energie der indischen Moslims, den übrigen Hindu gegenüber, beruht ja doch im Wesentlichen gerade auch darauf, dass sie nicht Vegetarianer sind. »Sage mir, was du isst, und ich will dir sagen, was du bist«, in diesem Satze liegt, Völkern gegenüber, ein gut Stück Wahrheit. Der reichliche Genuss von Rindfleisch ist im Uebrigen - dies ist ein Axiom der heutigen Volks= wirthschaft - auch das beste Mittel, die Viehzucht selbst zu beben.

Berlin, 16. Dec. 1884.

A. Weber.

# Die beiden Anukramanî der Naigeya-Schule der Sâmasamhitâ.

Am 25. Sept. 1847 sandte ich aus Oxford eine Abschrift des Årsham (A) und des Daivatam (D) der Nai= geya-Schule (N) aus Bodley. Wilson 466 fol. 13<sup>a</sup>-25<sup>a</sup> (W) an Roth, durch den dieselbe alsbald weiter an Benfey befördert wurde, welcher in seiner Ausgabe (1848, B) der Såmasamhitå (S) theils in seiner Einleitung, p. IX. XVII, über beide Texte berichtete, theils ihren Wortlaut, NA und ND, theilweise jedoch in umgeänderter Form, in den hinter dem Texte befindlichen »Nachträgen und Verbesserungen«, p. 258-80 (Devanâgarî-Zahlen!), mittheilte (resp. die Autoren= Namen in seinen 1854 in diesen Studien 3, 199-247 erschie= nenen »Index ...« aufnahm).

Es ergab sich daraus, neben allerhand sonstigen Eigen= thümlichkeiten, insbesondere, s. p. 268-73, die Existenz eines der Naigeya-Schule für das årcikam eigenen siebenten prapäthaka, der dabei in D als rahasyå ricas bezeichnet wird, während er in A ohne besondere Marke aufgeführt ist.

Einundzwanzig Jahre später, in den Monatsberichten der Berl. Akad. der Wiss. vom Jahre 1868, p. 228-48, gab Siegfried Goldschmidt diesen siebenten prapâțhaka nach zwei Tübinger Mss. (T), welche ihn in samhitâ- und pada-Form enthalten, heraus, und wies dabei theils dessen Identität mit dem von Râjendra Lâla Mitra in seiner Ueber-

#### 316 Die beiden Anukramani der Naigeya-Schule der Sâmasamhitâ.

setzung der Chândogyop. (1862. **B**), p.6<sup>not.</sup>, als Araņyaka= sam hitâ bezeichneten Text nach, theils stellte er weiter auch seine Beziehungen zu dem Âraņyagâna fest, zog resp. aus den Angaben in **NA** und **ND** allerhand weitere Schlüsse und fügte Ergänzungen und Berichtigungen zu **B** hinzu.

Weitere 5 Jahre später (1873) wurde dieser siebente prapâțhaka auch in Calcutta, unter dem Titel: Aranya= samhitâ, mit Sâyana's Commentar (darin aber als 6. adh y. bezeichnet) u. einer bengalischen Uebersetzung durch Satya= Brata Sâmasrami, von Jîbânanda Vidyâsagara publicirt (J).

Goldschmidt hat diese Angelegenheit dann auch noch ferner im Auge behalten; denn nach seinem leider so frühzeitig, am 31. Januar v. J., erfolgten, hochbeklagens= werthen Hinscheiden hat sich in seinem Nachlasse eine für ihn im Jahre 1873 in Indien angefertigte Abschrift<sup>1</sup>) der beiden anukramanî-Texte vorgefunden.

Es erscheint mir an der Zeit, und dem geschiedenen Freunde gegenüber als ein letzter Liebesdienst, auf Grund dieser neuen Handschrift (6), im Verein mit meiner alten Abschrift des Oxforder Mspts., den Text von NA und ND nunmehr einmal direct, in seinem vollen Wortlaute, zu publiciren. Ist auch das, was daraus für S noch Neues sich ergiebt, nicht von grossem Belang, so verdienen doch beide Texte um ihrer selbst willen, und zwar gilt dies besonders von D, eine grössere Beachtung, als ihnen bisher, wo sie in den »Nachträgen« bei B versteckt waren, zu Theil geworden ist.

Der Zustand beider Mss. ist ja freilich mehrfach ziem= lich mangelhaft, so dass ein ganz sicherer Text sich daraus

<sup>1)</sup> samvat 1929 âgrahâyana (dentales n) çukla 7 saptamî; âdarçapusta: kasya samvat 1674 bhâdra krishna 5 pamcamî.

#### Die beiden Anukramani der Naigeya-Schule der Sâmasamhitâ. 317

nicht durchweg herstellen lässt. Und zwar gilt dies bald für W, bald für G<sup>1</sup>), bald für beide Mss. zugleich, s. z. B. 1, 6 A. 101 D. 154 A. 200 A. 207 D. 219 A. 281 A. 283 D. 282 A. 305 D. 836 A. 369 A. 443 A. 469 D. 520 D. 557 D. 2, 1 D. 112 A. 201 D. 242 D. 305 A. 540 D. 656 D. 666 D. 673 D. 697 D. 701 D. 708 D. 782 A. 868 A. 928 D. 978 D. 979 D. 1052 D. 1053 A. 1060° D. 1078 A. 1099 D. 1220 D. Auch haben GW stetig Vyaçvamanas statt Viçva°. Im Allgemeinen ist G correcter als W, zumal einige Mängel darin durch am Rande zugefügte Correcturen (ver= muthlich durch Collation mit dem ja schon, s. p. 316 <sup>not</sup>, aus dem Jahr 1618 stammenden Original) beseitigt sind, so z. B. in D bei 1, 174. 2, 1060. 1099. Andererseits finden sich jedoch auch in G einige Lücken, welche W nicht kennt, s. z. B. 1, 218 D.

Mangelnder oder falscher samdhi zwischen vocalischem Auslaut und Anlaut liegt insonderheit mehrfach vor, so z. B. 1, 177 A. 300 A. 499 A. 581 D. 631 D. 2, 1052 D. 1166 D. 1176 D, ist eventualiter etwa hie und da (s. z. B. 1, 631 D) als Marke eines Zusatzes zu erkennen. - Bei dem Zusammentreffen von finalem a, à mit initialem ri, also bei sapta rishayah 1, 511 A, Ambarîsha-Rijiçvânau 1, 552 A, vrishâ rishiº 1, 559 A, âdyâ rishi<sup>o</sup> 2, 381 A liegt in dem Mangel des samdhi vermuthlich kein Fehler, vielmehr archaistische Schreibung vor. - Und ebenso ist denn wohl auch, in umgekehrter Richtung, der samdhi über ausgefallenen visarga hinweg nicht als Fehler, sondern als archaistische Eigenart des Textes selbst anzusehen. So besonders häufig in D, s. sûrye 'ti für sûrya iti 1, 267, âditye 'ti 2, 451, devâ 'shțame 2, 443. 887<sup>b</sup>, ide 'ti 2, 697, ushâ 'gnih 2, 1102. Und hier schliessen sich denn wohl auch an: tritîye 'mdro für tritîya (°tîye) imdro 1, 489. 536, dvitîye

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) s. z. B. 1, 222 D. 557 D. 559 D. 2, 512 D. 656 D. So hat G z. B. auch stets: Yamadagni, statt Ja<sup>o</sup>.

318 Die beiden Anukramaşî der Naigeya-Schule der Sâmasamhitâ.

'mdro für dvitîya (°tîye) imdro 1, 494, vâ 'gnih für vâ (vai) agnih 2, 656.

Es zeigen sich ja überhaupt in beiden Texten allerhand sprachliche Archaismen, die zum Theil wohl einfach auf Festhalten an den überlieferten Wortformen zurückzuführen sind. So in A<sup>1</sup>) die Nominative: Uçanâ für Uçanâs, Tiraçcîs für Tiraçcî (gerade umgekehrt wie eben), sârparâjnîs (mit Vriddhi der ersten Silbe!) für °jnî, Nivâvarîs für °ryas, die Femininbildung Kâçyapâ in Kâçyape (Nom. Dual.), und in D die pronominale Declination des Singulars der Feminina von uttara, dvitîya, tritîya, s. 1, 452. 2, 102. 106. 855. 958. 428, einmal auch in A 2, 440<sup>2</sup>).

Diesen anscheinenden Archaismen stehen nun freilich auch einige Fälle gegenüber, wo geradezu grammatische Schnitzer vorliegen! So: âha für âhus 2, 656 D, vrishan als Nom. Singul. 2, 1004 D, apvî als Thema statt apvâ 2, 1211 D, <sup>o</sup>prabhriti statt <sup>o</sup>tayas 1, 579 A, adardo statt adardar 1, 515 A. Letzteres am Schluss eines pratîka.

In der Aufführung dieser letzteren wird resp. gar keine Rücksicht auf volle Wiedergabe der betreffenden Wörter genommen, tritt vielmehr mehrfach das Streben nach grösstmöglichster Abkürzung hervor; daher z. B. daivah 1, 51 A statt Daivodâsah, mam 1, 107 A statt machishthâya, ma 1, 276 A statt mahân, satrâ 1, 335 A statt satrâsâham, asâ 1, 347 A statt asâvi, svâdi 1, 468 AD statt svâdishthaya, jâ

<sup>1)</sup> die Stellen ergeben sich aus dem unten folgenden Namensverzeichniss.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) aber eben nur an dieser einen Stelle, während in A sonst die nominale Declination für diese Wörter gebraucht wird, s. 2, 174. 459 (zweimal). 731. Es resultirt hieraus eine gewisse Differenz zwischen A und D, wie es denn ja auch sonst nicht an dgl. fehlt, s. z. B. bei 1, 595. 2, 469, sowie die auf p. 819. 820 angeführten Einzelheiten, vor Allem die Differenzen in der Eintheilung des árcikam.

2, 779 D für jåyathåh. Und so steht denn wohl auch utti= shtha 2, sss A statt °shthan, und ist nicht etwa als eine Variante anzusehen. (D hat °shthan, wie es denn über= haupt mehrfach, im Gegensatz zu A, die Wörter in voller Form aufführt.)

Der Schluss der pratika erscheint daher auch stets in der verkürzten Form des padapåtha, s. z. B. yunkshvä 1, 297, abhi 1, 808. 549, jagrihmä 1, 817, yadi 1, 356, ghä 1, 365, achä 1, 875; vetthä 1, 896 (6 hat vetthå), pibă 1, 898, gantä 1, 401, arshä 1, 508, sotă 1, 580 etc. Eine Ausnahme ist crudhî 2, 1148.

Es liegen ja anscheinend auch einige directe Varianten zu S vor; oder sind es nur Corruptelen in  $\Theta W$ ?. So: kva sya 1, 142 A für kvås sya, ayå 1, 188 A für ayam, sîdanta 1, 407 A für sîdantah (oder ist dies nur Abkürzung, wie uttishtha 2, 388 A?), yâhi 1, 448 A statt âyâhi, ai 'ndra<sup>1</sup>) 1, 459 A statt e 'ndra, ida 2, 697 D statt îdita, indrah 2, 987 D statt indram. — Versumstellung liegt bei 1, 576 (572) A vor, eventualiter auch bei 1, 599-404 A. — Es stimmen ferner die Angaben über Inhalt etc. nicht zu S bei 1, 435 D. 2, 129° D. 242 D. 469 A. 540° D. 709° D. 917 D, wobei nur theilweise etwa Textcorruptel in  $\Theta W$  Schuld sein könnte (s. unten die Note).

Von wirklicher Bedeutung für das Verhältniss zu S aber ist der Umstand, dass der letzte Vers des ârcikam in N fehlt, wie es denn auch von nicht minderem Interesse ist, dass der N eigene 7. prapåthaka zunächst einen Vers (in D sogar zwei Verse!) mehr hat, als TJ, sodann aber auch noch die (elf) mahånâmnî-Verse (1, 642 fg.) enthält, welche in TJ

<sup>1)</sup> wohl Fehler! Bei 1, 398 ist ai 'ndra wohl ziemlich sicher nur eine Corruptel in W, da G zu S stimmt. Auch bei 1, 101 D liegt wohl, trotz der Uebereinstimmung von GW, eine Text-Corruptel vor, da A zu S stimmt. Rbense bei 2, 469 A, wo umgekehrt D zu S stimmt.

#### 320 Die beiden Anukramanî der Naigeya-Schule der Sâmasamhitâ.

nicht zu dem betreffenden Texte gehören. (Bei 1, 609 zeigt sich in 6 eine kleine Textdifferenz zu T, während W zu T stimmt; wohl also nur eine Corruptel in 6.)

Für das Verhältniss von N zu S ist endlich noch von Wichtigkeit, dass zunächst im år cikam D die daçati-Ein= theilung gar nicht kennt (cf. hiezu auch die Angabe bei 1, 618), während dieselbe in A der Aufführung des Textes zu Grunde gelegt ist. Auch schliesst D das erste Buch erst mit der zweiten Dekade des zweiten Buches in S, resp. A (s. bei 1, 114). In dem uttaram sodann weichen beide Texte von S dahin ab, dass sie dasselbe nicht in neun prapåthaka, diese resp. je in 2 oder 3 ardhaprapåthaka, sondern, in fortlaufender Zählung, in 22 >a dhyåya< (s. bei 2, 1199) eintheilen.

In Bezug auf die Diction und Darstellung in beiden Texten ist noch Folgendes zu bemerken. Während in A die rishi-Namen durchweg im Nom. Sing. oder Plur. Masc., resp. Fem., stehen, findet sich bei 1, 63 ein neutraler Nominativ und bei 1, 327. 369 steht der Name im Genitiv! - In D sodann werden im uttaram die einzelnen Abschnitte jedes »adhyâya« nach Aufführung des pratîka in der Regel je durch den Nom. Sgl. Mascul. eines Patronymi= cums, welches aus dem Namen der darin behandelten Gott= heit gebildet ist, bezeichnet, also z. B.: in dra 150 aindrägnah. Und zwar ist dazu für gewöhnlich, da es sich ja meist um Abschnitte von 3 Versen handelt, :tricah zu ergänzen, wie es denn gleich im Eingang heisst: upå 'smai trayas tricâh 1-9 saumyâh. Bei mehr Versen als drei wird also wohl caturricah, pañcarcah etc., resp. dazu etwa vargah, zu ergänzen sein. An einigen Stellen steht indessen statt des Masculinums vielmehr ein Neutrum, s. 2, 7. 673. 883. 1102;

und zwar hat auch A hierbei einige Male Zahlwörter, die sich nach einem pratika vorfinden, im Neutrum, nicht im Masculinum, s. 2, 528 (trîni). 1055 (dve). 1078. 1178. Bei der Angabe über einzelne påda innerhalb dieser trica etc. werden dieselben entweder fortlaufend, von prathama bis ashtâdaça, oder nur, s. z. B. bei 2, 447, innerhalb jedes einzelnen Verses für sich gezählt. Hier und da besteht im Uebrigen Unklarheit darüber, ob zu einer masculinen Ordinalzahl påda oder trica, resp. varga, zu ergänzen ist, s. z. B. bei 2, 871<sup>a</sup>. 879<sup>b</sup>. 889<sup>b</sup>. Und auch sonst fehlt es nicht an allerhand Unklarheiten und Ungelenkheiten in der Darstellung, s. z. B. bei 1, 35 A. 586 D. 2, 1 D. 510 D. 709 ° D. 868 D. 917 D. 959 D. Ziemlich kurz und elliptisch ist die Darstellung 1151 D. auch bei 1, 147 D. 580 A. Manche Bemerkungen machen den Eindruck, erst secundär hinzugefügte Glossen zu sein, s. z. 1, 15 A. 196 u. 228 A. 511 A. 595 D. 628 A. 2, 194 D. 887 D.

Höchst eigenthümlich ist die mehrfach vorliegende unmittelbare Anreihung einer citirten Auctorität an die ihr zugeschriebene Ansicht ohne ein dazwischen stehendes iti, und zwar gehen die citirten Auctoritäten hie und da sogar der betreffenden Ansicht vorher.

Gerade diese vielfachen literarischen Citate sind es nun im Uebrigen, welche D (in A liegt nur ein dgl. Fall vor) eine ganz besondere Bedeutung verleihen. Dieselben erstrecken sich, mit alleiniger Ausnahme des einmal sogar auch in A 1, 574 citirten: svam bråhmanam, — iti svam bråhmanam 1, 267. 2, 200. 481, iti svam bråhmanam bhavati 2, 604. 656. 701. 978, iti bråhmanam 1, 428, — und einer ein= maligen Beziehung auf die Schule des Nidânasûtra 2, 208, auf kein anderes dem Sâmaveda angehöriges Werk, sondern nur auf Texte des Rigveda, Yajurveda oder der exegetischen,

Indische Studien. XVII.

Nirukti-, Literatur. Und zwar erheben sich diese meist nur kurzen, hie und da aber doch auch ziemlich ausführ= lichen Citate in letzterem Falle durch die Gegenüberstellung abweichender Anschauungen und die dazu hinzugefügten weiteren Bemerkungen geradezu zu commentarartigen Auslassungen, s. z. B. bei 1, 581, 2, 656. 697.

Die Aufführung der Citate geschieht entweder in der in den älteren sütra üblichen Weise durch: iti vijnåyate, ity åha oder durch iti, resp. åha allein, oder auch, s. so eben, durch blosse Nebenstellung des betreffenden Namens neben die ihm zugeschriebene Ansicht. Ich lasse hier eine allgemeine Uebersicht über die citirten Autoren und Texte folgen, u. verweise für das Einzelne je auf die ad l. gemachten Bemerkungen. (Zu svam bråhmanam u. Naidanås s. p. 321.)

rigvede vijnåyate 1, 233. 259, - rishino 'ktam 2, 658.

ity Aitareya âha 1, 160, — ity âhai "tareyaḥ 1, 257, ity Aitareyaḥ 1, 328, — Aitareyiṇaḥ .. iti teshâu hi brâhmaṇaṃ<sup>1</sup>) bhavati 2, 862, — ity âhai "tareyiṇaḥ (statt âhur Ai<sup>o</sup>!) ... iti teshâu hi brâhmaṇaṃ bhavati 2, 666.

Bahvricâ âhuh 2, 656.

ity âhâ "çvalâyanah 1, 341.

âha Çaunakah<sup>2</sup>) 1, 20. 52. 257. 2, 604, — tv âha Çauna= kah 1, 169, — ity âha Çaunakah 1, 341. 442. 581. 2, 200. 481. 447. 701. 818. 862. 936, — Çaunakah 1, 16.

Yajurvede vijnâyate 1, 192, — iti vijnâyate prava= cane Kâțhake 1, 269, — ity âhuḥ Çâtapathikâḥ ... iti teshâv hi brâhmaṇaṃ bhavati 2, 818.

dies Citat bezieht sich auf das Aitareye Åraņyakam, das somit hier als brâhmaņam bezeichnet ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ich stelle Çaunaka hierher, weil mehrere der ihn betreffenden Citate auf die seinen Namen tragende Anukramanî der Riks. sich zu beziehen scheinen.

Die beiden Anukramani der Naigeya-Schule der Samasamhitä. 323

ity eke 1, 544, — âtmavida âhuh 1, 15.

Naighanțukam (? oder ob nai<sup>o</sup>) 1, 15, — Naighanțus kâh 1, 147, — iti Naighanțukâh 2, 493.

iti Nairuktâh<sup>1</sup>) 1, 15. 147. 319. 325\*. 382. 524. 542\*. 2, 200. 210\*. 294\*. 604. 333\*(!). 1074\*, — Nairuktâh 2, 986, — Nai= ruktânâm tu . . iti 1, 841\*, — Nairuktâ âhuh 1, 529\*. sarve Nairuktâ âhuh 2, 627; — tathâ manyante Yâskaprabhritayo Nairuktâh 1, 581, — Çâkapûrnir Yâskaç câ "hatuh 2, 697 (zweimal), — Kâtthakya âha 2, 697 (zweimal).

Die vorstehenden Citate, speciell die vielen Beziehungen auf Çaunaka sowohl wie insbesondere auf die Nairuktâs, treten wohl ziemlich bestimmt dafür ein, dass ND zu einer Zeit abgefasst ist, in welcher die vedische Exegese noch in voller Blüthe stand. Interessant ist (s. not. 1) die verhältnissmässig grosse Zahl von Bezügen zu dem vierzehnten Buch der Nir., welches offenbar nicht dem Yaska selbst, sondern eben dem Kreise seiner Collegen angehört. In denselben Kreis weist auch das in D so häufige, mit der Nir. gemeinsame Wort: naighantuka, s. 1, 15. 17. 69. 147. 267. 278. 807. 820. 378. 440. 455. 592. 2, 6. 116. 345. 428 (433). 473. 485, sowie weiter die Wörter: nipâtabhâj 1, 78. 364. 435. 452. 457. °bhâjin 1, 73. 133; madhyama 1, 89. 581. 2, 782, °sthâna 1, 445, mâdhya= mako devaganah 1, 524; lingokta 1, 91. 222 (6). 426. 427. 642. 2, 345. 447. 473. 485. 701, lingeno 'kta 2, 116. 428, lingokta= devata 1, 96. 299. 417. 590. 2, 447.

Von sonstigen aus dem Wortschatze, resp. Inhalt zu entnehmenden Daten ist nur etwa noch die Aufzählung der 7 rishi zu 1,511 A bemerkenswerth, insofern dieselbe sich daselbst als damals noch neu zu ergeben scheint. —

21\*

<sup>1)</sup> an den mit \* markirten Stellen wird anscheinend das 14. Buch von Yâska's Nirukti citirt.

324 Die beiden Anukramani der Naigeya-Schule der Sâmasamhitâ. 1, 1.

Von metrischem Interesse ist der Umstand, dass die dvi= padâs hier als vier fünfsilbige påda gerechnet werden, s. 2, 512°. 592<sup>b</sup>. 684<sup>d</sup>. 718. 719. 941°, während andererseits 2, 1004 nur zu einem påda gerechnet ist, s. bei 1006<sup>b</sup>.

Alles zusammen genommen machen **A** und **D** ent= schieden einen verhältnissmässig recht alterthümlichen Ein= druck, der sich noch dadurch verstärkt, dass über die Naigeya-Schule selbst sonst nur so wenig nähere Daten vorliegen, s. das zu 1, 1 **D** Bemerkte.

Der besseren Uebersicht wegen gebe ich A und D für jeden einzelnen Abschnitt gleich zusammen. Zu A bemerke ich noch, dass ein \*vor einem Namen, im Anschluss an Benfey's Angaben, bedeutet, dass derselbe nur hier sich só findet, während ein\* dahinter, in gleicher Weise, bezeichnet, dass er zu den Angaben der Riks.-Anukramanf stimmt<sup>1</sup>); die übrigen Namen stimmen mit dem Comm. zu S.

I. ârcikam. S 1, 1-642.

a. âgneyam (v. 1-114).

1,1 A. athâ<sup>1</sup> "rsham *ârcikasyâ*, 'gne1 tvam agne2 'gnir4 e 'hi7 tvâm agne9 Bharadvâjo Bârhaspatyo, 'gnim3 Medhâtithiḥ Kâṇvaḥ, preshṭham5 Uçanâ<sup>2</sup> Kâ= vyas, tvam naḥ6 Sudîtir \*Bârhadgirasaḥ<sup>8</sup> Sauhotraḥ Purumîḍho vâ, "te8 Vatsaḥ<sup>4</sup> Kâṇvo, 'gne10 Sumitro \*Vâdhryaçvo<sup>5</sup> Vadhryaçvo vâ "nûpaḥ || 1 ||

<sup>1</sup> in 6 geht vorher: Naigeyânâm rikshu daivatam (! als

<sup>1)</sup> auf die heikele Frage, was man von den Differenzen, welche in den Angaben über die Autoren der einzelnen Verse zwischen Rv. A., Comm. zu S, und NA, bald da, bald dort bestehen, zu halten habe, lasse ich mich hier nicht weiter ein.

#### 1, 10. Die beiden Anukramanî d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 325

Ueberschrift), çrî ganeçâya namah çrî sûryâya namah. — <sup>2</sup> Uranâ G. — <sup>8</sup> so G; vâhadgi<sup>°</sup> W; B hat daraus, im Einklang mit Rv. A. und 1, 49. 2, 904, gemacht: Sudîti Ângira side. Die Form Bârhadgirasa ist allerdings sehr auffällig. — <sup>4</sup> vasah G. — <sup>5</sup> vâ<sup>v</sup>çcâ W, daher B blos: Su= mitro vâ hat, ohne Vâdhryaçvo.

D. vedavidbhyo<sup>1</sup> namaskritya Negebhyas tu viçe= shatah | tricarcârdharcapâdânâm teshâm vakshyâmi daiva= tam || 1 || agna 1 *âgneyam* prâk tad vo (115).

<sup>1</sup> vorher om namah W.

Wenn wir hier nicht die Form Nega hätten, würde man den Namen der Naigeya, welche im Caranavyûha (s. diese Stud. 1, 61. 3, 274) als die letzte der sieben Abtheilungen der Kauthuma erscheinen, wohl auf ni-ga (1/gå singen) zurückleiten. Die Form Nega macht dies jedoch unthunlich, und lässt sich ihrerseits wohl nur auf //nij zurückführen. - Burnell, Introd. zu s. Ausgabe des Årsheyabr. (1876) p. XXI, bringt aus dem Oudh Catalogue III, p. 4, die Notiz bei: »Naigevasûtra, a description of the metres of the Sâma-Veda by Gobhila Âcârya, pp. 32, written 1743 AD. clokas (extent) 370«. Auch führt er, ibid. p. XIX, ein Citat aus dem Riktantra, angeblich dem Câkatâyana zugehörig, an, wo<sup>1</sup>) die Ansichten eines Naigi und eines Audavriji<sup>2</sup>) über den bei Verschmelzung von Vocalen entstehenden Accent (ob udåtta, ob svarita) einander gegenüber gestellt werden: Naigino 'bhayathâ (proktam), nyâyenau "davrijih. - Dass die Naigeya auch ein eige= nes brâhmanam hatten, ergiebt sich aus der mehrfachen Citirung desselben hier in A und D; aber anderweite Spuren desselben sind nicht vorhanden. Was von Spuren ihrer

<sup>1</sup>) 2, 59 in Burnell's Ausgabe (1879) p. 15. <sup>2</sup>) sonst Audavraji.

326 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 1, 11.

Samhitâ nachweisbar ist, hat Goldschmidt am a. O. p. 241 zusammengestellt; aber unter ihrem Namen direct liegt doch auch jetzt noch dafür nichts weiter vor als eben NA und ND. — Zu dem Namen Nega, Naigeya selbst will ich hier im Uebrigen noch auf die sonderbare Angabe in A 1, 200: Neko (!) Gritsamadah hinweisen; sollte dies Neka etwa doch berechtigt und event. hierher zu ziehen sein?? Zu dem k dieser Form wäre dann prâtaravaneka im Âpastamba çr. 6, 20, 1 (Garbe 1, sei; s. auch Verz. der Berl. S. H. 2, p. 41) zu vergleichen.

1, 2 A. namo 1(11) Virûpa Ângiraso, dûtam 2(12)
Vâmadevo Gautama, upa tvâ jâmaya 8(13) Aurvâ<sup>1</sup>8(18)
'g nim<sup>2</sup> 9(19) Prayogo Bhârgavo, Bârhaspatyo 'gnih Pâ=
vako vo\*, 'pa tvâ 4(14) Madhuchandâ Vaiçvâmitro, jarâ
5(15) "jîgartih<sup>8</sup> Çunahçepah, sa kritrimo Vaiçvâmitro Deva=
râtah<sup>4</sup>, prati 6(16) Medhâtithih Kânvo, 'çva 57(17) Çunah=
çepa Âjîgartir, âd id 10(20) Vatsah Kânvah <sup>6</sup> || 2 ||

<sup>1</sup> uparvâ G. — <sup>2</sup> gnim bis patyo fehlt G. — <sup>3</sup> jarâçvam âjî<sup>o</sup> G. — <sup>4</sup> so G, Viçvâmitro Devarâtâ W. — <sup>5</sup> Kânvo eva âçvau G. — <sup>6</sup> Kănva G.

15. Der Zusatz: sa krit. weist auf die im Aitareya-Br. 7, 17 (resp. Çânkh. çr. 15, 24) vorliegende Legende hin, s. diese Stud. 1, 468. 464.

D. jarâ 5(15) Naighantukao rudras tritîye pâde, 'gnir vâ<sup>1</sup> rudra iti Nairuktáh<sup>2</sup>, prati tyam 6(16) âgnimârutî Çaunako, 'çvam 7(17) açvo naighantuka upamârthe vâ, "d it pratnasyai 10(20) "ndryâha Çaunaka, átmavida âhuh: saury<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> man sollte vai oder vâva erwarten. — <sup>2</sup> Niruktâ G. — <sup>8</sup> es folgt agne (s. s4 D).

15. Naighanțukam ist hier wohl Subst., resp. matam dazu zu ergänzen (cf. 1, 147. 2, 433); dann sollte freilich hinter

#### 1, 21. Die beiden Anukramanî d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 327

påde noch ein iti stehen; s. hierzu oben p. 322. Oder sollte naighantukam, mit Ergänzung von padam, etwa auch an dieser Stelle wie hier sonst üblich, s. sofort bei 1, 17, im Sinne von: »gelegentlich erwähnt, nebenher gehend« Pet. W. zu fassen sein? - Die den Nairuktâs zugeschriebene Stelle ist mir aus der Nir. nicht zur Hand, s. jedoch Nir. 10, 8: agnir api rudra ucyate, tasyai 'shâ bhavati: jarâbodha, sowie: agnir vai rudrah Çatap. 5, 8, 1, 10. 6, 1, 3, 10, rudro vâ agnih Kâth. 28, 6. — 16. Vor Caunaka fehlt ein iti; das Citat bezieht sich wohl auf die Anukr. des Rik; cf. Sây. zu 1, 16, 1: prati tyam âgni= mârutam (so ist zu lesen) iti. — 17. Hier ist naighantukah entschieden Adjectiv, zu açva gehörig. Unser Vers wird resp. Nir. 1, 21 als Beispiel für die technische Bedeutung des Wortes naigh. angeführt: naighantukam idam devatânâma, prådhånyene 'dam iti; tad yad anyadevate mantre naighanțukam tat: açvam na tvâ vâravantam nipatati (R. 1, 27, 1). S. Roth's Erklärung in der Einl. p. XII, wonach mit naigh. die »beigeordnete, angereihte Anrufung eines Gegenstandes, eigentlich eine Nennung oder gelegentliche Erwähnung desselben im Gegensatz gegen die wirkliche Hauptanrufung, welche den Zweck eines Liedes ausmacht«, verstanden wird. Wie sich die Differenz zwischen naigh. und nipâtabhâj, °bhâjinî (s. p. 323) gestaltet, ist mir unklar.

1, 3 A. agnim 1(21) Prayogo Bhârgavo, Bârhaspatyo 'gnih Pâvako vâ\*, 'gnir 2(22) agne yuñkshva 5(25) Bha= radvâjo Bârhaspâtyo, 'gne mrida 8(28) pari 10(30) Vâma= devo Gautamo, 'gne 4(24) ni tvâ 6(26) Maitrâvaruņo<sup>1</sup> Vasishtho, 'gnir mûrd hâ 7(37) Virûpa Ângirasa, imaw 8(28) Çunahçepa Âjîgartis, tam tvâ 9(29) "treyo Gopa= vanah<sup>2</sup> Saptavadhrir vo\*, 'd u tyam 11(81) Praskaņvah<sup>\*</sup>

Digitized by Google

328 Die beiden Anukramaui d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 1, 32.

Kâņvaḥ, kaviṃ 12(32) Medhâtithiḥ Kâṇvaḥ<sup>8</sup>, çan naḥ 13(33) \*Sindhudvîpa Âmbarîshaḥ, kasyo 14(34) 'çanâ<sup>4</sup> Kâvyaḥ || 3 ||

<sup>1</sup> mitrâ<sup>°</sup> W. – <sup>2</sup> Gau<sup>°</sup> W. – <sup>3</sup> Kăn<sup>°</sup> G. – <sup>4</sup> sanâ G.

D. agne rakshâ4(24) "gneyî râkshoghny, ud u tyau 11(31) saurî, çam 13(33) abdevatyâ<sup>1</sup>.

<sup>1</sup> B trennt irrig abdevâtyâ 'gne in: abdevatî agne.

1,4 A. yajnå 1(35) brihad bhis 3(37) tva v 7(41) Çamyur\* Bârhaspatyas \*Triṇapâṇiḥ<sup>1</sup>, pâhy 2(36) agne 5(39) tvam it sâ<sup>2</sup>8(42) "no 9(43) Bhargaḥ\* Prâgâthas<sup>3</sup>, tve 4(38) Vasishṭho Maitrâvaruṇo, 'gne vivasvat 6(40) Praskaṇvaḥ<sup>4</sup> Kâṇvo, yaḥ 10(44) Sobharir \*Ângirasaḥ || 4 ||

<sup>1</sup> so G (°tyaḥstri°), tvao ttvâmrharmyahyah catyam srrinapânih W; es fehlt ein vâ. — <sup>2</sup> sa, Abkürz. von saprathâh, nebst â. — <sup>3</sup> pragâ° G. — <sup>4</sup> praskankah W, prakanvah G.

D. 'gne vivasvat6(40) pragâthe 'gnyushasâm<sup>1</sup>.

<sup>1</sup> Dual, weil ushas im Plural gemeint, s. S.

1, 5 A. en â 1(45) Vasishtho Maitrâvaruṇaḥ, çes he 2(46) Bhargaḥ Prâgâtho, 'dar çi 8(47) pra daivaḥ<sup>1</sup>7(51) Sobharir \*An̄giraso, 'gn ir 4(48) Manur Vaivasvato, 'gn i 5 5(49) Sudîtir Ân̄girasaḥ Sauhotraḥ Purumîḍho \*vâ, çru dhi 6(50) Pra= skaṇvaḥ Kâṇvo, 'dha jmo<sup>2</sup> 8(52) Medhâtithiḥ Kâṇvaḥ, kâyam ân o 9(58) Gâthino Viçvâmitro, ni tvâm 10(54) Kaṇvo Ghauraḥ || 5 ||

<sup>1</sup> Abkürzung von Daivodâsah. — <sup>2</sup> ymo G.

D. agnir ukthe 4(48) vaiçvadevy, adhai 8(52) "ndry âha *Çaunaka*h.

52. das ganze sûktam Rik 8, 1 ist der Anukramanî zufolge >aindram <, s. Sâyana's Angabe ad l. bei Müller, p. 282, 4; hierauf bezieht sich also wohl das Citat: Çaunakah.

1, 6 A. devas 1 (55) tvam agne 7 (61) Vasishtho Maitrâ, varuņah, prai'tu dve 2. 8 (56. 57) pra vah 5 (59) Kaņvo Ghau= 1, 58. Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhità. 329

rah, pra yah 4 (58) Sobharir Ângiraso, yam 6 (60) Kâtya Utkîlah, sakh âyo 8 (62) Viçvâmitro Gâthinah || 6 ||

D. pra 2(56) brâhmanaspatyo, "rdhva û shu 3(57) yaupî.

1,7 A. â juhotâ<sup>1</sup>1(68) Çyâvâçvam<sup>2</sup> \*Årcanânasam<sup>2</sup>, citro 2(64) Vârshtihavya Upastuta, idam 8(65) Brihaduktho Vâmadevya, imam 4(66) Kutsa Ångiraso, mûrdhânam divo dve 5.6(67.68) Bharadvâjo Bârhaspatya, â vo 7(69) Vâma= devo Gautama, indhe 8(70) 'gnim 10(72) Vasishtho Maitrâ= varunah, pra ketunâ 9(71) Triçirâs Tvâshtra \*Âptyas Trito vâ || 7 ||

<sup>1</sup> °tâ GW. — <sup>2</sup> neutr.! wohl sâma zu ergänzen?

D. 'dam te 8(65) vaiçvadevî<sup>1</sup> mûrdhânam 5(67) vaiçvâ= nary, â vo 7(69) rudro<sup>2</sup> naighanțuka, indhe 8(70) 'vodhî 8, 1(78) 'ty etayos tû 'shâ nipâtabhâjinî<sup>8</sup>.

<sup>1</sup> naivadevî <del>()</del>. — <sup>2</sup> <del>()</del>, rudram W. — <sup>3</sup> <sup>o</sup>jinĭ <del>()</del>.

78. Derkennt d. daçati-Eintheilung nichtan; cf. noch 1,618.

1,8 A. abodhy 1 (73) Åtreyau Vudha-Gavishthirau, pra bhù h 2 (74) pra hotâ 5 (77) Vatsaprîr Bhâlandanah, çu = kram 8 (75) Bharadvâjo Bârhaspatya, idâm 4 (76) aran yor 7 (79) Viçvâmitro Gâthinah, pra 6 (78) Vasishtho Maitrâvaru= nah, san ât 8 (80) Pâyur\* Bhâradvâjah || 8 ||

D. çukram 3(75) pûshâ, pra samrâjam 6(78) indro nipâtabhâk, sanâd 8(80) agnî rakshohâ.

1,9 A. agne 1(81) Gaya<sup>1</sup> Âtreyo, yadi tisro 2-4(82-84) \*Bharadvâjo Bârhaspatyaḥ, prâtar 5(85) Mriktavâhâ Dvita Âtreyo, yad 6(86) Vasûyava Âtreyo, viço 7(87) 'gan ma<sup>2</sup> 9(89) Gopavana Âtreyaḥ Saptavadhrir vâ, vri hat 8(88) Purur Âtreyo, jâtaḥ 10(90) \*Kaçyapo Mârîco, \*Manur vâ Vaivas= vata, \*ubhau vâ || 9 ||

<sup>1</sup> Gayam W. – <sup>2</sup>'nmâ W.

D. 'ganmâ9(89) 'gnir vritrahâ madhyamah<sup>1</sup>.

<sup>1</sup> nämlich: »pâdaḥ« nach B; das müsste aber madhyame heissen! auch ist gar kein madhyama pâda da, denn der Vers hat vier pâda; madhyamaḥ gehört somit wohl zu agnir vritrahâ, cf. 2, 732 und somo madhyamaḥ 1, 581.

1,10 A. somam1(91) Agnis\* Tâpasa \*Ângirasa, ita<sup>1</sup> 2(92) \*Ângirasyo Brâhmanyo<sup>2</sup> \*Yamo vâ Vaivasvato, râye 3(98) \*Kâçyapo 'sito \*Devalo vâ, dadhanve 4(94) Somâhutir\* Bhârgavaḥ, prati 5(95) Pâyur Bhâradvâjas, tvaṃ 6(96) Prâ= skaņvaḥ Kâņvaḥ || 10 ||

|| prathamaḥ prapâṭhakaḥ. ||

<sup>1</sup> iti W. – <sup>2</sup> Angi<sup>°</sup> bră<sup>°</sup> B. (irrig).

1

D. somam 1(91) vaiçvadevî lingoktâ vâ, praty 5(95) agnî rakshohâ, tvam agne 6(96) 'rdharco lingoktadevato vaiçvadevo vâ.

2, 1 A. puru<sup>1</sup> 1(97) Dîrghatamâ Aucathyah<sup>2</sup>, pra hotre 2(98) 'gne yajishtho 4(100) Viçvâmitro Gâthino, 'gne 3(99) Râhûgano \*Gotamo, jajnân as 5(101) Trita Âptya, uta 6(102) Irimbithih<sup>\* 8</sup> Kânva, îdishva 7(108) na tasya 8(104) çrushtî 10(106) Viçvamanâ<sup>4</sup> Vaiyaçvo, 'pa 9(105) Bha= radvâjo Bârhaspatyah || 1 ||

<sup>1</sup> purur W. — <sup>2</sup> upacayyah G. — <sup>8</sup> Iribithih W; ohne samdhi mit uta! — <sup>4</sup> Vyaçvamanâ G, vyaçcamanâ W.

D. yajno tasyâ<sup>1</sup>5(101) "dityânâm aditer<sup>2</sup> vâ, 'pa tyam 9(105) vaiçvadevî, çrushty 10(106) agnî rakshohâ.

<sup>1</sup> so G, jajno tasyâ W; statt: jajnânaḥ (sapta) S; da auch A só liest, handelt es sich hierbei wohl nicht um eine wirkliche Textdifferenz, sondern nur um eine handschrift= liche Corruptel hier in GW. — <sup>2</sup> âditer W.

2, 2 A. pra mau<sup>1</sup> sapta 1-7(107-18) Sobharih Kânvo, yad 8(114) Viçvamanâ<sup>2</sup> Vaiyaçvah<sup>3</sup> || 2 ||

<sup>1</sup> mau Abkürzung von mauhishthâya. — <sup>2</sup> Vyamanâ <del>G</del>, Vyaçvamanà W. — <sup>8</sup> Viyaçvah W.

Digitized by Google

1, 114. Die beiden Anukramaus d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 331

**D.** yad v $\hat{a}$  s(114) iti ca<sup>1</sup> || 1<sup>2</sup> ||

<sup>1</sup> d. i. (s. D 106) agnî rakshohâ. — <sup>2</sup> D schliesst somit den ersten prapâțhaka erst hier, während es doch im Uebrigen in dieser Beziehung sonst zu A stimmt. Die Absicht dabei ist offenbar die, das ganze âgneyam in einem prapâ= țhaka zu verereinigen. Das saumyam beginnt mit 467 im fünften prapâțhaka (mit 5, 9 [2, 4], 1).

b. aindram (v. 115-466).

2, 3 A. tad vah 1(115) Çamyur Bârhaspatyo, yas te 2(116) 'ram dve 4. 5(118. 119) \*Çrutakaksha-Sukakshâv Ângi= rasau, gâvo 3(117) Haryatah Prâgâthas, tvam 6(120) De= vajâmaya Indramâtaro, yajno dve 7. 8. (121. 122) Goshûktî<sup>1</sup> câ 'çvasûktî ca<sup>2</sup> Kâņvâyanau<sup>3</sup>, pan yam dve 9. 10(128. 124) Medhâ= tithih Kâņvah<sup>4</sup> Priyamedhaç câ\* "ngirasah || 3 ||

<sup>1</sup> Gau<sup>o</sup> &W, s. 211. — <sup>2</sup> so &, canâ W (ob etwa Rest einer früheren Lesart <sup>o</sup>ktyaçvasûktinau? s. 211). — <sup>8</sup> so &W; ebenso 382; bei 211 hat &: Kânvyâ<sup>o</sup>. — <sup>4</sup> Kânvâh W.

D. tad va1(115) aindram prâg uccâ ta(467).

2, 4 A. ud ghe ('d) dve 1.2(125.126) mânah<sup>1</sup> 4(128) \*Çru= takaksha-Sukakshâv Ângirasau, ya ânaya(c) 3(127) Cham= yur\* Bârhaspatya, e 'ndra dve 5.6(129.130) Madhuchandâ Vaiçvâmitro<sup>2</sup>, 'pibad 7(131) â gha dve 9.10(133.134) Triçokah Kânvo, vayam 8(132) Vasishtho Maitrâvaruṇah<sup>3</sup> || 4 ||

<sup>1</sup> mânam W. — <sup>2</sup> Viçvâ<sup>o</sup> W. — <sup>3</sup> Mitrâ<sup>o</sup> W.

D. ud ghe 'd<sup>1</sup> dve 1.2(125.126) sûryasya vâ, "ghâ ya 9 (133) âgneyy aindry agnir vâ nipâtabhâjinî<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> udghe G, utve W. — <sup>2</sup> nämlích: devatâ.

2, 5 A. ihe 'va 1 (135) Kanvo Ghaura, ime 2 (136) Triçokah Kânvah, sam 3 (137) upah vare 9 (148) Vatsah Kânvo, devânâm 4 (138) Kusîdî<sup>1</sup> Kânvah, somânâm 5 (139) Medhâtithih Kânvo, vodhanmanâh 6 (140) Sukaksha Ângiraso, 'dya<sup>2</sup> nah 7(141) Çyâvâçva Âtreyah, kva sya<sup>3</sup>8(142) Pra= gâthah Kânvah, pra samrâjam<sup>4</sup> 10(144) Irimbithih Kân= vah || 5 ||

<sup>1</sup> so 6, asîdî W (verlesen?). — <sup>2</sup> va W. — <sup>3</sup> so 6W; kvâ 3 sya S. — <sup>4</sup> sammrâjam 6W.

D. ihe 'va 1 (135) mårutî, de vânâm 4 (138) vaiçvadevî, somânâm 5 (139) brâhmaņaspatyâ, 'd ya naḥ 7 (141) sâvitrî duḥshvapna<sup>1</sup>nâçinî.

<sup>1</sup> so G, dushva<sup>o</sup> W.

2,6 A. apâd1(145) upa no dve 6.7(150.151) \*Çrutakaksha= Sukakshâv Ângirasâv, imâh 2(146) Çamyur Bârhaspatyo 'tra 3(147) Râhûgaņo\* Gotamo, yad indro 4(148) Bharadvâjo Bârhaspatyo, gaur 5(149) Vinduh\* Pûtadaksho vâ\* "ngiraso, 'ham<sup>1</sup>8(152) Vatsah Kâņvo, revatîh 9(158) Çunahçepa Âjîgartih, somah pûshâ 10(154) \*Saumâpaushî<sup>2</sup> Çunah= çepo vâ || 6 ||

<sup>1</sup> hamsa G. — <sup>2</sup> sic! ein sehr sonderbarer Name, Saumâ= paushin? sieht eher wie ein aus D stammendes Feminin aus, zu dem, wie dort, rik zu ergänzen wäre!

D. atras(147) tritîyah pâdaç cândramaso, dvitîyas tvashţuh, prathamo raçmeç candramaso ve 'ti Nairuktá, etâ vâ<sup>1</sup> Naighanţuká, yad indra4(148) aindrâpaushnî, gaur dhayati 5(149) mâruty, aham id dhi8(152) tritîyah pâdah saumyo vâ, somah pûshâ<sup>2</sup> 10(154) saumâpaushnî<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> Bhat: »etâvâ (?)« zusammengezogen! Zu etâ ist wohl de= vatâh zu ergänzen? wie bei D 133. — <sup>2</sup> homah pŭshâ W. — <sup>3</sup> so G, somâpaushņa W, nicht: »somăpaushņah« wie B angiebt.

147. in der Nir. 4, 25 wird påda 1 nur auf die åditya= raçmayah bezogen; wie derselbe überhaupt auf den Mond, der doch in påda 3 seine Stelle hat, bezogen werden kann, das müssen wir den Nairuktås, die somit hier in directem 1, 154. Die beiden Anukraman? d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 333

Widerspruch mit Yâska's Nir. stehen, überlassen; nach Ansicht der Naighanțuka, só möchte ich den Plur. N-kâh<sup>1</sup>) hier deuten (mit der üblichen Ellipse des iti), wären alle diese »Gottheiten« nur vâ, d. i. beliebig, in dem Verse zu suchen, derselbe resp. principiell, weil im aindram stehend, dem indra zugehörig.

2,7 A. pântam 1 (155) in drâya 4 (158) \*Çrutakaksha= Sukakshâv Ângirasau, pra 2 (156) Vasishtho Maitrâvaruno, vayam 8 (157) Medhâtithih Kânvah, Priyamedhaç câ\* "ngi= raso, 'yam ta 5 (159) Irimbithih Kânvah, surûpakritnum 6 (160) â tu 10 (164) Madhuchandâ Vaiçvâmitro<sup>1</sup>, 'b hi 7 (161) Triçokah Kânvo, yah 8 (162) Kusîdî Kânvo, yoge 9 (163) Çunahçepa Âjîgartih || 7 ||

<sup>1</sup> Viçvâ° W.

D. surûp å 6 (160) 'niruktâ<sup>1</sup>, prâjâpatye<sup>2</sup> 'ty *Aitareya* âha.
<sup>1</sup> fehlt bei B. — <sup>2</sup> °taye W.

160. s. Aitareya-Br. 3, 30.

2,8 A. idam 1(165) Viçvâmitro Gâthino, mahâw indro 2(166) Vaiçvâmitro<sup>1</sup> Madhuchandâ, â tu 3(167) Kusîdî Kânvo, 'bhi 4(168) Priyamedha Ângirasah, kayâ 5(169) ye tes (172) Vâmadevo Gautamas, tyam 6(170) bhadraw 9(173) \*Çruta= kaksha-Sukakshâv Ângirasau, sadaso 7(171) Medhâtithih Kânvo, 'sti 10(174) Vinduh\* Pûtadaksho<sup>2</sup> vâ\* "ngirasah || 8 ||

<sup>1</sup> Viçv<sup>o</sup> W. — <sup>2</sup> Binduh | tadaksho W.

D. kay â 5-7 (169-71) prâjâpatyas trica, aindras tv âha *Gaunakah*, sadasah 7 (171) sâdasaspatyâ medhâyâ vâ; 'sti somo 10 (174) mârutî, tritîye pâde 'çvinau vâ <sup>1</sup>.

<sup>1</sup> In 6 ist der Text hier theils incorrect, theils abweichend von W; statt påde 'çvinau vâ liest 6 (durch Deu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) das Fem. müsste doch wohl naighanțukyah lauten!

### 334 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Samasamhitä. 1, 172.

terologie) på kay â 5 (169) prås tritîyo, die Worte von somo an bis på sind resp. durch Striche über der Linie als incorrect markirt, und als richtige Lesart ist am Rande an= gegeben: saumyah prathamo, mâruto dvitîya, âçvina 12 (d. i. Zeile 12, was stimmt und somit die Lesart âçvinas tritîyo für 6 ergiebt); die se Angaben in 6<sup>m</sup> sind richtiger, resp. zum Wenigsten besser zu 8 stimmend, als die in W.

169-71. Da dieser trica aus drei Versen besteht, die in der Riks. an drei versch. Stellen stehen (4, 31, 1. 8, 81, 7. 1, 18, 6), sokann die Angabe: aindras (iti zu ergänzen!) tv âha *Gaunakaḥ* nicht gut auf die dem Ç. zugeschriebene Anukram. zur Riks. sich beziehen, sondern muss einem andern, seinen Namen tragenden Texte entlehnt sein, der wohl zu S selbst gehörte.

2, 9 A. în khayantîr 1 (175) Devajâmaya<sup>\*</sup> Indramâtaro<sup>1</sup>, naki devâ 2 (176) Ângirasî Godhâ, doshâ<sup>2</sup> 8 (177) \*Âtharva= nah Savitai, 'shâ 4 (178) Praskaņvah Kâņva, indro 5 (179) Râhûgaņo Gotama<sup>3</sup>, indra 6 (180) Madhuchandâ Vaiçvâ= mitra<sup>4</sup>, â tu 7 (181) Vàmadevo Gautama, ojo 8 (182) Vatsah Kâņvo, 'yâ<sup>5</sup> 9 (183) Çunahçepa Âjîgartir, vâ ta 10 (184) Ulo<sup>\*6</sup> Vâtâyanah || 9 ||

<sup>1</sup> mâtâro G. — <sup>2</sup> so GW, man sollte dosho erwarten, da kein samdhi mit Âth<sup>o</sup> vorliegt; aber auch D hat nur doshâ. — <sup>3</sup> Gautama G. — <sup>4</sup> Viçv<sup>o</sup> W. — <sup>5</sup> so GW; ayam S; wohl also: 'yau zu lesen? — <sup>6</sup> Kulo GW, Ûlo G marg.

D. na ki 2 (176) vaiçvadevî, doshâs(177) sâvitry, eshâ 4(178) "çvinî prathamaḥ pâda ushasyo vâ, "tû na 7(181) indro vritrahâ, vâto 10(184) vâyavyâ<sup>1</sup>.

<sup>1</sup> B hat irrig vritrahâ vâ, nichts weiter.

2, 10 A. yam 1 (185) Kanvo Ghauro<sup>1</sup>, gavyâ 2 (186) tvâ= vato 9 (193) Vaço'çvya, imâ 3 (187) Vatsah Kânvo, 'yâ 4 (188) Sukaksha Ângirasah, pâvakâ 5 (189) Madhuchandâ Vaiçvâ=

Digitized by Google

1, 190. Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 335

mitrah<sup>2</sup>, ko 6(199) \*'ruņo Vaitahavyah \*Sobhariç ca Kâņva, â yâhî 7(191) 'rimbithih Kâņvo, mahi 8(192) Vâruņih Satyadhritih || 10 ||

|| dvitîyaḥ prapâṭhakaḥ ||

<sup>1</sup> Prauro W (verlesen?). — <sup>2</sup> Viçv° W.

D. yau rakshanti 1 (185) mitro 'ryamâ varuņo, vaiçvadevî vâ, pâvakâ nah 5 (189) sarasvatî, mahi 8 (192) mitrâvaruņåryamâdityânâm aditer vâ, svastyayanî, prâjâpatyâ vâ *Yajurvede vijnâyate*<sup>1</sup> || 2 ||

<sup>1</sup> s. Vs. 3, 31 (âdityadevatyas trico . . pathi japta upadrava= nâçakaç ca, Mahîdh.), Çatap. Br. 2, 3, 4, 37; aus den andern Yajus-Texten ist mir der Vers nicht zur Hand.

3, 1 A. u två 1 (194) Pragâthaḥ Kâṇvo, girvaṇo 2 (195) Viçvâmitro Gâthinaḥ, sa dâ 8 (196) \*Kautso Durmitro guṇataḥ Sumitra, â tve 4 (197) 'n dra ishe 6 (199) \*Çrutakaksha-Su kakshâv Ângirasâv, in draṃ 5 (198) Vaiçvâmitro<sup>2</sup> Madhu chandâ, in dro 7 (200) \*Neko<sup>3</sup> Gritsamada, im â ḥ 8 (201) Çam= yur \*Bârhaspatya, in drâ nu 9 (202) Bharadvâjo Bârhaspatyo, na ki 10 (203) Vâmadevo Gautamaḥ || 1 ||

<sup>1</sup> dies sieht wie eine Glosse aus! s. bei 212. 228. — <sup>2</sup> Viçv<sup>o</sup> W. — <sup>3</sup> ? so GW, s. p 326; B fasst es als: aneko, etwa im Sinne von anekogotrah? am Nächsten liegt auch hier, wie hier sonst stets bei Gri<sup>o</sup>, Çaunako zu lesen; es geht dies aber nicht, da dann indrah vorhergehen müsste (nicht indro).

D. indra isha 6 (199) aindrârbhavî<sup>1</sup>, indrâ nv 9 (202) aindrâpaushnî<sup>2</sup>, na kî 10 (203) 'ndro vritrahâ.

<sup>1</sup> fehlt bei B. — <sup>2</sup> desgl.

3,2 A. taranim 1 (204) yad vîdau 4 (207) Triçokah Kânvo, 'srigram 2 (205) Vaiçvâmitro<sup>1</sup> Madhuchandâh, su nîtho 3 (206) Vaço<sup>\*</sup> 'çvyah, çrutam 5 (208) tubhy a 10 (218) Sukaksha Ângiraso, 'ram 6 (209) \*Abhîçur<sup>2</sup> Ângiraso, dhânâ 336 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Samasamhita. 1, 210.

7(210) Viçvâmitro Gâthino, 'pâm phenenas(211) Goshûkty= Açvasûktinau Kâņvâyanâv<sup>8</sup>, ime9(212) \*Kautsah Sumi= trah || 2 ||

<sup>1</sup> Viçv<sup>o</sup> W. — <sup>2</sup> so W, Abhisur G. — <sup>3</sup> so W, Kâņvyâ<sup>o</sup> G, s. 121.

D. sunîtho3(206) vaiçvadevî, marutâm<sup>1</sup> mitrârya= mņor vâ<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> so GW; B (p. 261) nimmt davor wohl mit Recht eine Lücke an, bezieht dies marutâm resp. auf 207. — <sup>2</sup> so G; mitrâry. vâ feblt in W.

3, 3 A. â vah 1 (214) Çunahçepa Âjîgartir, atah 2 (215) \*Çrutakaksha-Sukakshâv<sup>1</sup> Ângirasâv, â bundam 3 (216) Tri= çokah Kânvo, bribaduktham 4 (217) idam 9 (222) Medhâ= tithih Kânva, riju 5 (218) Râhûgano\* Gotamo<sup>2</sup>, dùrâd 6 (219) Brahmâtithih <sup>3</sup> Kânva, â no 7 (220) Gâthino Viçvâmitro Ja= madagnir<sup>4</sup> vâ Bhârgava, ud u<sup>5</sup> tye<sup>6</sup> 8 (221) Kanvo Ghau= rah || 3 ||

<sup>1</sup> Suta<sup>o</sup>  $\Theta$ . — <sup>2</sup> Gau<sup>o</sup>  $\Theta$ W. — <sup>3</sup> dûrâd abra<sup>o</sup> (!)  $\Theta$ W. — <sup>4</sup> Yamad<sup>o</sup>  $\Theta$ . — <sup>5</sup> blos du  $\Theta$ . — <sup>6</sup> hye W.

D. rijunîtî<sup>1</sup>5(218) maitrî vaiçvadevî vâ, dûrâd 6(219) âçviny, â no 7(220) maitrâvaruny, ud u tye 8(221) mârutî, 'dam 9(222) vaishnavî<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> fehlt W. — <sup>2</sup> °shņavya W; in G ist hier eine Lücke bis zu 233; nach rijunîtî 218 steht nämlich blos: pratipâdam lingoktâ vâ (resp. vai "çvaryas, s. bei 233), wofür sich in W gar nichts Analoges findet.

3,4 A. ati 1 (223) brâhmaņâd dve<sup>1</sup> 7.8 (229.230) Medhâ= tithiḥ Kâṇvaḥ, kad u<sup>2</sup> 2 (224) \*Kaçyapo Mârîca, uktham 3 (225) â yâhi 5 (227) Medhâtithiḥ Kâṇvaḥ Priyamedhaç câ "ngirasa, indro 4 (226) \*Brihaduktho Vâmadevyaḥ, kadâ 6 (228) Kautso Durmitro \*guṇataḥ Sumitra, e'ndra<sup>3</sup> 9 (231) 1, 282. Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sámasamhitá. 337

\*Viçvâmitro Gâthino 'bhîpâda Udalo<sup>4</sup> vai, 'va 10(282) \*Çrutakaksha-Sukakshâv Ângirasau<sup>5</sup> || 4 ||

<sup>1</sup> ņo dve W, ņâ dve G. — <sup>2</sup> kațu G W. — <sup>8</sup> blos dra W, aimdra G. — <sup>4</sup> so G, Udaçro W, Audalo B; Abhîpăda B. — <sup>5</sup> °surakakshâmgiraso W, Crutakakshâv Âng.° G.

D<sup>1</sup>. kad u 2(224) vaiçvadevî vâ.

<sup>1</sup> in 6 fehlt der ganze Absatz.

3,5 A. abhi två 1(238) taranir 6(238) na hi vo 9(241) Vasishtho Maitrâvarunas, tvâm 2(284) Bharadvâjo Bârhaspatyo, 'bhi pra 3(285) Praskanvah<sup>\*</sup> Kânvo, \*Vâlakhilyâ vâ, \*Çyaito<sup>1</sup> vâ "ngirasas, tam vo 4(286) Nodhâ<sup>\*</sup> Gautamas, tarobhih 5(287) Kalih \*Prâgâthah, piba<sup>2</sup> 7(289) Medhâtithih Kânvas, tvam 8(240) Bhargah Prâgâtho, mâ cit 10(242) Pragâthah Kânvah || 5 ||

<sup>1</sup> so ff (s. B), Çyaino W. — <sup>2</sup> so ff W; pibå S.

D. 'bhi tvai<sup>1</sup>1(283) "çvaryas tritîyah pâda *rikpade<sup>2</sup>* vijnáyate<sup>3</sup>, na hi vo 9(240) mårutí.

<sup>1</sup> bhi två fehlt G, wo lingoktå vai "çvaryas; s. bei 222. — <sup>2</sup> so W, rigyade G; B vermuthet rigvede, cf. 259. — <sup>8</sup> °yamte W.

288. îçânam in pâda 8 (und 4) erklärt Sâyana durch îçvaram, ohne indess etwas der hier vorliegenden Angabe Entsprechendes beizufügen.

3, 6 A. na kir 1 (243) Ângirasah Puruhanmâ, ya rite dve 2.8 (244.245) indram tisro 7-9 (249-51) Medhâtithih Kânva, â mandrair 4 (246) Viçvâmitro Gâthinas<sup>1</sup>, tvam anga 5 (247) Râhûgano Gotamas, tvam 6 (248) Nrimedha-Purumedhâv Ângirasau, yathâ 10 (252) Devâtithih Kânvah || 6 ||

<sup>1</sup> Gânis W.

D (fällt aus, weil alle Verse: aindrî). Indische Studien. XVII.

22

3, 7 A. çag dhi 1 (255) Bhargah Prâgâtho<sup>1</sup>, yâ in dra 2 (254) mâ 8 (260) Rebhah Kâçyapah, pra mitrâya 8 (255) Bhârgavo Jamadagnir<sup>2</sup>, abhi tvâ 4 (256) vayam 9 (261) Me= dhâtithih Kânvah, pra vo dve 5.6 (257.258) Nrimedha<sup>3</sup>-Puru= medhâv<sup>\*</sup> Ângirasau, in dra 7 (259) Vâsishthah Çaktir, yad in dra 10 (262) Çamyur \*Bârhaspatyah || 7 ||

<sup>1</sup> so 6; gaḥ 'gâtho W. — <sup>2</sup> Yamad<sup>o</sup> 6. — <sup>3</sup> dvo medha W. D. pra mitrâya s(255) vaiçvadevî, varunamitrârya= mnām<sup>1</sup> vâ, "dityaç caturthaḥ pâdo, 'b hi tvâ 4(256) tritf= yaḥ pâda ribhûnām, caturtho rudrânām vâ, pra vo dve s.6.(257.259) mârutyâv<sup>2</sup> ity âhai 'tareya<sup>8</sup> aindryâv<sup>4</sup> âha *Çaunaka*, indra kratuw 7(259) sauryaç caturthaḥ pâda rigvede<sup>5</sup> vijnáyate

<sup>1</sup> mlâ G. — <sup>2</sup> tyau B. — <sup>8</sup> so G und B (s. 160), âhitamrerya W. — <sup>4</sup> dryau B. — <sup>5</sup> sagvede G.

267. von den drei Stellen des Ait. Br., die Aufrecht p. 418 für den Vers (R. 8, 89, 3): pra va indråya anführt, passt nur 4, 29, wo ein marutvatîyah pragâthah als damit beginnend aufgeführt wird. Und ganz dasselbe gilt von 258 (R. 8, 89, 1), resp. Ait. Br. 5, 31. Es sind jedoch an beiden Stellen die betreffenden Verse nicht direct je als: mårutî, sondern nur als: marutvatîyâ bezeichnet, was ihrem Inhalt ja auch völlig entspricht, während mårutî zu viel dafür besagt. Çaunaka freilich, ob in der Riganukram. ?, geht seinerseits ebenfalls zu weit, wenn er die marut gar nicht beachtet, nur indro allein betont. — 259. s. Ait. Br. 4, 10 (R. 7, 82, 26): asau vâva jyotis, tena sûryam nâ 'tiçansati; und so erklärt denn auch noch Sâyana jyotis durch sûryam.

3,8 A. satyam 1 (263) kve'yatha 9 (271) Medhâtithih Kânvo, ya (c) chakra 2 (264) Rebhah Kâçyapo, 'bhi vo 3 (265) Vaço 'çvya, in dra 4 (266) Çamyur \*Bârhaspatyah, çrâ yan to 5 (267) Nrimedha\* Ângiraso, na sîm<sup>1</sup> 6 (268) Ângirasah Puruzhanmâ, "no 7 (269) Nrimedha-Purumedhâv Ângirasau, tava 8 (270) Vasishtho Maitrâvaruno, vayam 10 (272) Kalih \*Pråz gâthah || 8 ||

<sup>1</sup> °dhâ Âgirasoh sîm W.

D. çrâyantah 5(267) sûrye 'ti<sup>1</sup> svam bráhmanav, sûryo vâ indra iti vijnáyate pravacane Káthake, sûryo vâ naighantuko<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> d. i.: sûrya iti. — <sup>2</sup> es folgt vâst<sup>o</sup>, s. 275; <sup>o</sup>ntuke B.

267. welches bråhmanam unter dem svam br. gemeint ist, liegt nicht vor. Jedenfalls nicht das årsheyabr. Auch aus dem Pañcavinçabr. ist mir nichts Entsprechendes zur Hand. Ebensowenig resp. auch aus dem Kåthakam; — nai= ghantuka ist als Adjectiv zu fassen, s. das zu 17 Bemerkte.

3,9 A. yo râjâ1 (278) ya (d) dyâva 6 (278) Ângirasah Puruhanmâ, yato 2 (274) Bhargah Prâgâtho, vâstor 8 (276) Irimbithih Kânvo, van ma<sup>1</sup>4 (276) Jamadagnir Bhârgavo, 'çvî 5 (277) yad indra 7 (279) Devâtithih Kânvah, kas tam 8 (280) Vasishtho Maitrâvaruna, indrâg nî 9 (281) Bharadvâjo<sup>2</sup> Bârhaspatya, indra 10 (282) Medhyah \*Kânvo, \*Vâlakhilyâ, \*Vaprodhâ<sup>8</sup> Vaikhânasah || 9 ||

<sup>1</sup>Anfang von mahâu. — <sup>2</sup> °gnî nnaedrâjau W. verlesen. — <sup>8</sup>? sof; °khilyâ 'vaprodhâ W.

D. våstoshpate 3(275) våstoshpatir naighanțuko, ban mahân<sup>1</sup>4(276) sûryo, ya(d) dyâvas 6(278) tritîye pâde naighanțukah sûrya, indrâgnî apâd 9(291) aindrâgnî<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> °hâmt G. — <sup>2</sup> fehlt B.

278. im Text (Rik 8, 70, 5) ist nicht von der Sonne, sondern von »tausend (aganitåh, Sây.) Sonnen« die Rede; »nicht 1000 Sonnen kommen dir nach, erreichen dich, deinen Glanz, o Indra«.

22\*

Digitized by Google-

#### 340 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sämasamhitä. 1, 288.

3, 10 A. ito 1 (288) Nrimedha Ångiraso, mo shu dve<sup>1</sup> 2.8 (284.286) Vasishtho Maitrâvaruņo, yah 4 (286) Çamyur \*Bârhaspatyah, ça cîbhir 5 (287) Daivodâsih<sup>2</sup> Paruchepo, yadâ 6 (288) \*Vâsishthah Saphah, Pâjryo vâ<sup>3</sup>, pâhi 7 (289) mahe dve 9.10 (291.292) Medhâtithih\* Kâņva, ubhayam 8 (290) Bhargah Prâgâthah || 10 ||

|| tritîyah prapâțhakah ||

<sup>1</sup> so W<sup>2</sup> t, <sup>a</sup>raso çvah prâ (!) W<sup>1</sup>. — <sup>2</sup> Devodâmih W; Devodâsih t. — <sup>3</sup> so t, pâjhampî câ W (bei B ausgelassen, weil ihm nur diese incorrecte Lesart zur Disposition stand).

D. çacîbhir 5(287) âçvinî, yadâ 6(288) vârunî vâ. || 8 ||

4, 1 A. ime 1 (298) Vasishtho Maitrâvaruņa, ime 2 (294) \*Çaunako Gritsamada, â tu 8 (295) ka îm 5 (297) yuākshva<sup>1</sup> 9 (801) Medhâtithiḥ\* Kâņvo<sup>2</sup>, na tvâ 4 (296) Nodhâ Gautamo, yad indra 6 (298) \*Turaçravâ<sup>8</sup> Âāgirasas, tvashtâ 7 (299) \*tvashtuḥ patnî<sup>4</sup>, kad â<sup>5</sup> 8 (800) \*Âyuḥ<sup>6</sup> Kâņvas, tvam 10 (802) Nrimedha Âāgirasah || 1 ||

<sup>1</sup> å nu ka î yukta W, å tu îm yumkshva 6; yuñkshv å S. —
<sup>2</sup> Kanvo W. — <sup>8</sup> Tora<sup>o</sup> B (verlesen). — <sup>4</sup> so 6, tvashtum pannî W (B irrig panni). — <sup>5</sup> kadî W. — <sup>6</sup> so 6W; kein samdhi zwischen kadâ und âyuh; Aguh B (verlesen).

D. tvashţâ7(299) vaiçvadevî lingoktadevatâ vâ<sup>1</sup>.

<sup>1</sup> vâ fehlt **B**.

4, 2 A. prati dve 1.2(303.304) ab hi<sup>1</sup> dve 7.8(809.310) Vasi= shtho Maitrâvaruṇaḥ, ku shtho<sup>2</sup> 3(305) 'çvinau \*Vaivasvatâv, ay aṃ 4(306) Praskaṇvaḥ\* Kâṇva, â tvâ 5(307) Medhâtithiḥ\* Kâṇvo, 'dhvaryo 6(303) Devâtithiḥ Kâṇvas, tvaṃ 9(311) Nrimedha\* Ângirasaḥ, pra yo 10(812) Nodhâ Gautamaḥ || 2 ||

<sup>1</sup> so GW; abhî S. — <sup>2</sup> shtâ W, shthau G.

D. praty 1 (308) ushasye<sup>1</sup>, 'm å 2-4 (304-6) åçvinyas<sup>2</sup> tisra, å tv å 5 (307) prathame påde somo *naighanțuko*.

· Digitized by Google

1, 318. Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Samasamhita. 341

<sup>1</sup> fehlt **B**. — <sup>2</sup> açv<sup>o</sup> **W**.; **B** hat âçvinî nur für sos.

4,3 A. as âvi dve 1.2(318.314) indram 6(318) Vasishtho Maitrâvaruno, 'dardo<sup>1</sup> 3(315) Gâtur\* Âtreyah, sushvâ= nâs ah 4(816) Prithur Vainyo, jagrihma<sup>2</sup> 5(817) Saptagur \*Vaikuntho, vayo 7(819) Gaurîvitih Çâktyo, nâke 8(820) Veno Bhârgavo, brahma 9(321) \*Brahmanaspatir Ângiraso, 'pûrvyâ 10(822) \*Bharadvâjo Bârhaspatyah || 8 ||

<sup>1</sup> so GW!, statt adardar! — <sup>2</sup> hya W; <sup>o</sup>grihmå S.

D. vayah<sup>1</sup>7(819) saurî 'ti *Nairuktâ*, nâke 8(820) vainyâ, yâmaç caturthah pâdas, tritîyo vârunas<sup>2</sup>, tau vâ<sup>3</sup> naighanțukau, brahma 9(821) bârhaspatyâ brâhmî vâ.

<sup>1</sup> vaḥ W. — <sup>2</sup> vârushpas W (verlesen). — <sup>8</sup> fehlt B.
s19. cf. Nir. 4,8 suparņâḥ supatanā âdityaraçmayaḥ. —
s20. unter tau vā sind wohl yama und varuna zu verstehen?

4,4 Å. ava dve 1.2. (828. 824) tvam 4 (826) Dyutâno<sup>\*</sup> Måruto, vidhum<sup>1</sup> 8 (825) Vrihaduktho Vâmadevyo<sup>2</sup>, medim<sup>8</sup> 5 (827) \*Bhrishtimatah<sup>4</sup> Sûryavarcasah, pro 6 (828) 'd u 8 (830) Vasishtho Maitrâvaruṇaḥ, çunam 7 (829) \*Viçvâmitro Gâthinaç, çak ram 9 (881) Gaurîvitih<sup>5</sup> Çâktyaḥ || 4 ||

<sup>1</sup> vidyu W. — <sup>2</sup> vâmadagnyo W. — <sup>8</sup> medim W. — <sup>4</sup> bhashțematah W<sup>1</sup>, bhashți<sup>o</sup> W<sup>2</sup>; — Genetiv! cf. 369, resp. C bei B (diese Angaben über C stimmen mehrfach zu den hiesigen rishi-Varianten). — <sup>5</sup> so hier stetig, nicht Gaurivîtih.

D. 'vâ<sup>1</sup> drapsa1(823) aindrâbârhaspatye 'ty Aitareyo<sup>2</sup>, vidhue 8(825) saurî 'ti Nairuktás.

<sup>1</sup> 6, fehlt W. — <sup>2</sup> so 6, Ainareyye W, wofür B: Aitareyyah.

823. s. Aitar. Br. 6, 86; — 825. s. Nir. 14, 18 yuvânam candramasam palita âdityo girati.

4,5 A. tyam û shu 1(882) Târkshyo 'rishtanemis<sup>\*</sup>, trâtâram 2(888) Garga \*Ângiraso, yajâmaha 3(884) Aindro Vimadah, satrâ<sup>1</sup>4(885) Vâmadevo Gautamo, yah 5(886) \*Sâdbhyo<sup>2</sup>, \*'trir Bhaumo vâ, yau 6(887) \*Çaunako Gritsa= mado \*Râhûgano Gotamo ve, 'n drâ<sup>3</sup>7(838) Viçvâmitro Gâthina, in drâ ya 8(839) Renur<sup>4</sup> Vaiçvâmitra, â tvâ 9(840) Yamî\* Vaivasvatî, ko 10(841) Râhûgano Gotamah<sup>5</sup> || 5 ||

<sup>1</sup> Abkürzung von satrâhanam. — <sup>2</sup>? so &W, B vermuthet Sâddhyo (!). — <sup>3</sup>°tamo aindrâ &. — <sup>4</sup> Venur W. — <sup>5</sup> Gau° &.

D. tyam û shu 1(332) târkshî, saurî 'ti Nairuktâ ve<sup>1</sup>, 'ndrâparvatai 7(338) "ndrâpârvaty<sup>2</sup>, â tvâ 9(340) yâmî, ko adya 10(841) kâyî 'ty âhâ "*çvaldyano, Nairuktânâm* tu saurî 'ty, aindrî 'ty âha *Çaunako*.

<sup>1</sup> man erwartet: saurî ve 'ti Nairuktâh. — <sup>2</sup> ?°tî 'ndrậ= på° GW, fehlt B.

ss2. in Nir. 10, 28 findet sich nichts dem saurî Entsprechendes; die Nairuktâs stehen somit auch hier (s. 147) nicht im Einklang mit Yâska; — s41. die Stelle aus Âçval. über kâyî ist mir nicht zur Hand, s. aber Sây. (1, s4, 16) athavâ ka iti prajâpatir ucyate; zu saurî s. Nir. 14, 25 ka âdityo<sup>o</sup> dhuri gâ yuākte; zu aindrî s. Sây. in der Ein= leitung zu 1, s4: anâdeçaparibhâshaye 'ndro devatâ; »Çauna= kaḥ< bezieht sich somit hier wohl auf die Ŗig-Anukr. Die dreifache Differenz der Auffassung ist von entschiedenem Interesse.

4, 6 A. gâyanti 1 (342) Vaiçvâmitro Madhuchandâ, in = dram 2 (848) Jetâ Mâdhuchandasa, imam 3 (844) asâ<sup>1</sup> 6 (847) Râhûgano Gotamo, yad indrâ 4 (845) 'trir Bhaumah, çru = dhy<sup>2</sup> 5 (846) â tvâ dve 8.9. (349.850) Tiraçcîr<sup>8</sup> Ângirasa, e 'ndra 7 (848) Nîpâtithih<sup>\*</sup> Kânvo, yah 10 (851) Çamyur \*Bârhaspatyah || 6 ||

<sup>1</sup> so  $\Theta W$ , Abkürzung von asåvi! — <sup>2</sup> çuddhy W, çrůdby  $\Theta$ . — <sup>3</sup> °çcîr  $\Theta W$ .

D. 'sâvi6(847) sauryaç caturthah pâdo vâ.

1,352. Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Samasamhitâ. 343

4, 7 A. prati 1 (352) Bharadvâjo Bârhaspatya, â nah 2 (353) \*Çakapûta<sup>1</sup> Ângirasa, â tvâ 3 (354) Priyamedha\* Ângirasah, sa 4 (355) Pragâthah Kânvo, ya di<sup>2</sup> 5 (856) \*Çyâvâçva Âtreyas, tya 0 6 (357) Çamyur \*Bârhaspatyo, da dhi<sup>3</sup> 7 (858) Vâmadevo Gautamah, parâm 8 (359) Jetâ Mâdhuchandasah || 7 ||

<sup>1</sup> Çakamp<sup>°</sup> W (B Çâkamp<sup>°</sup>, verlesen). — <sup>2</sup> so GW; yadî S. — <sup>8</sup> Anfang von dadhikrâvno.

D. yadî vahanti 5 (856) mârutî, dadhikrâvno 7 (858) dâdhikrî.

4,8 A. pra-pra 1 (360) 'rcata 3 (362) viçvanarasya 5 (364) "ngirasah Priyamedhah, Kaçyapasya 2 (361) \*Kaçyapo Marîcah \*Kâçyape<sup>1</sup> Çikhandinyâv apsarasau vo, 'ktham 4 (363) Madhuchanda Vaiçvâmitrah, sa gha<sup>2</sup> 6 (365) Bhar radvâjo Bârhaspatyo, vibhor 7 (366) Bhaumo 'trir, vayah 8 (367) Praskanvah Kânvo, 'mî 9 (868) Âptyas<sup>3</sup> Trita, ricam 10 (369) \*Kutso<sup>4</sup> Vatsasya 'rksâmnah<sup>5</sup> || 8 ||

<sup>1</sup> so GW; man erwartet Kâçyapyau; s. 574. — <sup>2</sup> so GW; ghâ S. — <sup>3</sup> amî ist pragrihya. — <sup>4</sup> so G, Aso W (B's Vermuthung: asau gründet sich auf diese irrige Lesart). s so W; rksânah G (B: rksâmnah; zu n ist kein Grund, s hindert den Einfluss des r); was sollen hier diese beiden Genetive? cf. 327, sowie C bei B; man erwartet etwa Kutsa Ângirasah, wie bei 66. 380.

. D. viçvânarasyas(364) viçvânaro<sup>1</sup> nipâtabhâk<sup>2</sup> prathame pâde, sa ghâ6(865) "gneyî<sup>8</sup>, vaya8(867) ushasyâ<sup>8</sup>, 'mî ye 9.10(868.369) vaiçvadevyau dve<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> °narâ W. — <sup>2</sup> °râk W. — <sup>8</sup> fehlt B. — <sup>4</sup> B hat blos für 269 °devî.

4,9 A. viçvâ1(870) Rebhah\* Kâçyapah, çratte 2(871) Suvedâh<sup>1</sup> Çairîshah\*, sam eta 8(872) \*Vasishtho Maitrâ=

# 344 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitá. 1, 878.

varuņa, ime 4(878) 'bhi tyam dve 7.8(876.877) Savya<sup>\*</sup> Ângi= rasaç, carshaņî<sup>2</sup> 5(874) Viçvâmitro Gâthino, 'cha<sup>8</sup> 6(875) Krishņa \*Ângiraso, ghritavatî 9(878) Bharadvâjo Bârhas= patya, ubhe 10(879) Mândhâtâ<sup>\*</sup> Yauvanâçvaḥ, pramandine 11(880) Kutsa Ângirasaḥ || 9 ||

<sup>1</sup> so GW, also nicht: Suveda, wie B annimmt, sondern: Suvedas. — <sup>2</sup> Abkürzung von <sup>2</sup>nîdhritam. — <sup>3</sup> so GW, <sup>2</sup>châ S.

D. ghritavatî 9(878) dyâvâprithivyau, varuņo<sup>1</sup>'syâm naighanțukah, pra mandina 11(380) indro marutvân ||4 ||

<sup>1</sup>? so nach B; vâruņo W, vâruņau G.

4, 10 A. indra 1 (881) Nåradah Kånvas, tam dve 2.3 (882.888) Goshûktî câ 'çvasûktî ca Kânvâyanau<sup>1</sup>, yat 4 (884) Parvatah Kânva, ed u<sup>2</sup> madhos tisrah 5-7 (885-87) sakhâyo 10 (890) Viçvamanâ<sup>8</sup> Vaiyaçva, indrâya 8 (888) Nrimedha<sup>\*</sup> Ângiraso, yo 9 (889) Râhûgano Gotamah || 10 ||

|| caturthah prapâțhakah ||

<sup>1</sup> so <del>(</del>W. — <sup>2</sup> so <del>(</del>, Kâņva d u W. — <sup>3</sup> Vyaçcayanâ W, Vyaçvamanâ <del>(</del>.

D (fällt aus, weil alle Verse: aindrî).

5,1 A. griņe 1 (891) Pragâthaḥ Kâņvo, yasya 2 (892) Bharadvâjo Bârhaspatya, e'ndra<sup>1</sup> s (893) Nrimedha<sup>\*</sup> Ângiraso, yaḥ 4 (894) Parvataḥ Kâņvas, tuce 5 (895) 'pe 7 (897) 'rimbithiḥ<sup>\*</sup> Kâņvo, vettha<sup>2</sup> 6 (896) Viçvamanâ<sup>8</sup> Vaiyaçvaḥ, piba<sup>4</sup> 8 (898) Vasishtho Maitrâvaruṇaḥ || 1 ||

<sup>1</sup> so 6 S, aimdra W. — <sup>2</sup> so W, vetthå 6 S. — <sup>8</sup> Vyaçva<sup>o</sup> 6W. — <sup>4</sup> so 6W, pibå S.

D. tuce 5(895) yâmî, vâ<sup>1</sup> "dityânâm.

<sup>1</sup> yâmî vâ fehlt B.

5, 2 A. abhråtrivy 0 1 (899) ya 2 (400) â ganta<sup>1</sup> dve s.4 (401.402) tva yâ dve<sup>2</sup> 5.6 (403.404) sîdanta<sup>8</sup> dve 9.10 (407.408) Sobhariḥ\* Kâņvaḥ, çeshe 7.8 (405.406) Nrimedha Ângirasah || 2 || 1,409. Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 345

<sup>1</sup> so &W, gantâ S. — <sup>2</sup> wozu diese 6 Verse einzeln aufgezählt werden, warum es nicht einfach heisst: abhrâtrivyah shat (cf. D 427), ist unklar. Sollte hier etwa in N eine von S verschiedene Reihenfolge dieser Verse anzunehmen sein? — <sup>3</sup> sîdamna W, sîdamta &; sîdantas S; man sollte also sîdamto erwarten.

D. å ganta 3(401) gåv 0 6(404) mårutyåv<sup>1</sup>.

<sup>1</sup> B hat blos für 8 (resp. unter 2!) mårutí.

5,3 A. svâdor ashtau 1-8 (409-416) Râhûgano Gotamaç, candramâ 9 (417) Âptyas Tritaḥ, praty 10 (418) Avasyur Âtreyaḥ || 8 ||

D. akshan 7 (416) pitryâ<sup>1</sup> vâ, candramâ 9 (417) vaiçva= devî lingoktadevatâ, praty 10 (418) âçviny<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> piçâtryâ W. — <sup>2</sup> fehlt B.

5, 4 A. å te 1(419) 'g nim 7(415) \*Bhaumo 'trir, â 'g nim 2 (420) bhadram 4 (422) Aindro Vimado, mahe 3 (421) Sa= tyaçravâ\* Âtreyah, kratvâ dve 5.6 (423.424) Râhûgano Go= tamo, na tam 3 (426) Kulmalabarhishah<sup>1</sup> Çailûsho<sup>2</sup> Vâma= devyo vâ 'ohomuk || 4 ||

<sup>1</sup> so 6, almala W (verlesen?). — <sup>2</sup> so 6W, Çailîshah B (verlesen).

D. â te dve 1.2(419.420) agnim tam 7(425) âgneyyo, mahas(421) ushasyâ, bhadrac 4(422) saumî, na tam 8(426) vaicvadevî lingoktâ vâ<sup>1</sup>.

<sup>1</sup> so 6, lingoktá vitrî ca vâ W (?).

5,5 A. pari 1 (427) pavasva tisro 8-5 (429-431) 'ntyâ 10 (486) câ 'gnayo<sup>1</sup> dhishnyâ aiçvarayah<sup>2</sup>, pary û shv 2 (428) anu hi 6 (432) Tryaruṇa-Trasadasyû Traivrishṇa-Paurúkutsyau râjânau<sup>8</sup>, ka îm 7 (438) Vasishtho Maitrâvaruṇo, 'gn e 8 (434) Vâmadevo Gautama, âvir 9 (435) \*Vâjino<sup>4</sup> 'nuktagotrâh || 5 || 346 Die beiden Anukramani d. Naigeya - Schule d. Samasamhitä. 1, 486.

<sup>1</sup> so G, gneyo W. — <sup>2</sup> so G, <sup>°</sup>rathah W. — <sup>8</sup> trayasada= syû W, kutsau G, râjâno W. — <sup>4</sup> s. C bei B.

D. pari pra shad 1-6(427-32) antyâ 10(486) ca saumya 1, âdyâ vâ lingoktâ, dvitîyashashthyâv aindryâv<sup>2</sup> iti brâhmaņam, ka îm 7(488) mâruty, agne tam 8(484) âgneyy, âvir maryâh 9(435) sâvitrî, caturthe 'çvâ nipâtabhâjas; tritîyâ<sup>8</sup> vaiçvadevî vâ, pañcamî bhâgî vâ<sup>8</sup>.

<sup>1</sup> B restringirt diesen Plural irrig auf v. 1. 2 und 10. — <sup>2</sup> shashthyâravendrâv W, shashthyâv aidryâv G. — <sup>3</sup> so GW; sieht wie ein nachträglicher Zusatz zu 8(429) u. 5(481) aus, passt freilich auch dazu nicht unbedingt.

428. 432. welcher bråhmanam hier gemeint sein mag, bleibt dahingestellt. Der Ait. Br. 8, 11 hat nichts der Art (zu 9, 110, 1. 2).

5, 6 A. viçvato 1 (487) \*Vasishtho Maitrâvaruņa, esha 2 (438) \*Kavasha Ailûsho, brahmâņo dves. 4 (459. 440) \*Avasyur Âtreyah, çam padam 5 (441) \*Prajâpatih Parameshthî, sadâ gâvo 6 (442) yâhi<sup>1</sup> 7 (448) Samvarta\* Ângirasa, u pas (444) \*Ma= dhuchandâ Vaiçvâmitro, 'r canti 9 (445) \*Maruto<sup>2</sup> madhya= sthânâ devagaņâh, pra va 10 (446) \*Udvacçaputra Ângi= rasah || 6 ||

<sup>1</sup> so (gâvo yâbi) 6W; â yâhi S; wir sollten also gâva â yâhi erwarten. Auch befremdet, dass nicht einfach (s. D): sadâ dve da steht; s. das bei 399 Bemerkte. — <sup>2</sup> B hat irrig mâruto madhyasthâna-devaganah.

D. 'navas te4(440) tvashtâ naighanțukah, sadâ6.7 (442-443) vâgdevatye dve, pûrvâ vaiçvadevî vo 'ttaro 'shasye 'ty âha *Gaunaka*, upaprakshe dve 8.9(444.445) mârutyau marutvatîye<sup>1</sup> vâ, pra va 10(446) indro vritrahâ.

<sup>1</sup> marudva<sup>o</sup>(!) B.

442. da dieser Vers im Rik gar nicht vorliegt, so

Digitized by Google

1, 447. Die beiden Anukramani d. Naigeya-Sobule d. Sâmasambitâ. 347

kann Ȃaunaka« sich hier nicht auf die Rigv.-Anukr. beziehen.

5,7 A. aceti 1(447) Prishadhrah<sup>1</sup> Kânvo, 'gne 2(448) Bandhur Gaupâyano<sup>2</sup> Laupâyano<sup>\*</sup> vâ, bhago dve 3.4(449. 450) \*Prajâpatir, ushâh<sup>3</sup> 5(451) Samvarta<sup>\*</sup> Ângirasa, imâ<sup>4</sup> 6(452) \*Bhuvana Âptyah Sâdhano<sup>5</sup> vâ Bhauvano, vi sru<sup>6</sup> 7(453) \*Kavasha Ailûsho, 'yâ 8(454) Bharadvâjo Bârhaspatya, ûrje 9(455) \*'sha Âtreya, indro 10(456) \*Vasishtho Maitrâvarunah \*prajâpatir vâ || 7 ||

<sup>1</sup>Prasadhrah fl. — <sup>2</sup>Gopå°GW. — <sup>3</sup>prajå shåh fl (Lücke!). -- <sup>4</sup> imå nu fl. — <sup>5</sup>Sådhåno fl. — <sup>6</sup>Abkürzung von srutayo.

D. 'ceti tisra 1-8(447-49) âgneyyo, viçvas ye 4(450) 'mâ nu 6(452) vaiçvadevyau, pûrvâ prâjâpatyâ vo, 'ttarasyâm indro nipâtabhâg, ushâ 5(451) ushasyo, "rjâ 9(455) mitrâvarunan *naighanțukau*.

5,8 A. trika<sup>1</sup>1(457) tava 10(466) Çaunako Gritsamado, 'yam 2(458) Gaur<sup>2</sup> Ângirasa, e 'ndrâ<sup>8</sup>8(459) 'stv 5(461) agnim 9(465) Daivodâsih Paruchepas, tau 4(466) Rebhah Kâçyapah, pra va 6(462) Evayâmarud<sup>4</sup> Âtreyo, 'yâ 7(463) 'nânatah Pâruchepir<sup>5</sup>, abhi tyam 8(464) Nakulo \*Vaiçvâmitrah<sup>6</sup> || 6 ||

<sup>1</sup> trika 6; Abkürzung von trikadrukeshu. — <sup>2</sup> Gâr W. — <sup>8</sup> so 8, ai 'n dra 6W. — <sup>4</sup> evasâma° W. — <sup>5</sup> nànanaḥ Pâruchaipir W. — <sup>6</sup> Viçv° W; zu Nakula s. Roth's Einl. zu Nir. p. XLV.

D. trikadrukeshu1(457) vishņur nipâtabhåg ayâ rucâ7(468) saumy, abhi tyaw8(464) sâvitry, agnim9(465) ågneyy<sup>1</sup> (°yi).

<sup>1</sup> fehlt B.

c. saumyam (467-584).

5,9 A. uccâ 1(467) yas te 4(470) 'mahîyur Ângirasah, \$vâdi<sup>1</sup> 2(468) Vaiçvâmitro<sup>2</sup> Madhuchandâ, vrishâ 3(469) Bhirgur Vâruņir Bhârgavo vâ Jamadagnis, tisras 5(471) Trita Âptya, indrâya 6(472) Mârîcah Kaçyapo<sup>8</sup>, 'sâvi 7(478) Jamadagnir Bhârgavah, pavasva 8(474) Dridhacyuta<sup>4</sup> Âgastyah, pari dve 9.10(475.476) Asitah Kâçyapo Devalo vâ || 9 ||

<sup>1</sup> Abkürzung aus svâdishthayâ. — <sup>2</sup> Viçv<sup>o</sup> W. — <sup>8</sup> Kâçy<sup>o</sup> W. — <sup>4</sup> Dridham<sup>o</sup> W.

D. u c c â ta 1(467) â samâpteh saumyaw, s vâd y <sup>1</sup> 2(468) aindras tritîyah pâdo, v r i s h â s(469) yathâ<sup>3</sup> dvitîya, i n d r â y e 'n do 6(472) prathamaç c â, 's â v i 7(478) çyenas tathâ tritîye<sup>8</sup>, pavasva 8(474) maruto vâyus<sup>4</sup> tathâ tritîye<sup>8</sup>.

<sup>1</sup> Abkürzung von svådishthayå. — <sup>2</sup> GW, ob tathå? (B ersetzt yathå durch: aindro). — <sup>8</sup> B fügt påde direct hinzu; es ist aber nur zu suppliren (so öfter in B). — <sup>4</sup> båyus W.

5, 10 A. pra 1 (477) Çyâvâçva Âtreyaḥ, pra somâsas 2(478) Trita Âptyaḥ, pavasva 8(479) pavamâno 8(484) 'mahîyur Ângiraso, vrishâ 4(480) Vâruṇir Bhrigur Bhârgavo vâ Jamadagnir, indur dve 5.6(481.482) Mârîcaḥ Kaçyapaḥ, pavasva 7(488) Nidhruviḥ Kâçyapaḥ, pari dve 9.10(485.486) Asitaḥ Kâçyapo Devalo vâ || 10 ||

|| pancamah prapâthakah ||

D. pavasva deva 7(483) uttarayor<sup>1</sup> indravâyû, pavas mânas 8(484) tritîye<sup>2</sup> vaiçvânarah || 5 ||

<sup>1</sup> B hat direct: uttarapâdayor! — <sup>2</sup> auch hier fügt B pâde direct hinzu.

6, 1 A. upa 1 (487) sa dve 8.9 (494.495) Amahîyur Ângi= rasah, punâno 2 (488) Vrishanmatir<sup>1</sup> Ângirasa, âviçann 3 (489) \*Asitah Kâçyapo Devalo vâ, 'sarji 4 (490) Prabhûvasur Ângirasah, pra 5 (491) \*Medhâtithih<sup>2</sup> Kânvo, 'pa dve 6.7 (492.493) Nidhruvih<sup>3</sup> Kâçyapah, pary 10 (496) Ucathya Ângi= rasah || 1<sup>4</sup> ||

<sup>1</sup> mavir W. — <sup>2</sup>Medhyâ W. — <sup>8</sup>Nidhravih W. — <sup>4</sup>fehlt W!

## 1, 487. Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sämasamhitä. 849

D. upo shu 1(487) tritîye devà, âviçaus 3(489) tritîye 'ndro<sup>1</sup>, 'yâ pavasva 7(498) dvitîye sûryah, sa pavasva 8(494) dvitîye 'ndro<sup>1</sup> vritrahâ.

<sup>1</sup> so GW, für °ya indro.

6, 2 A. acikradan 1 (497) Medhâtithih Kâņva, â te 2 (498) 'rsha<sup>1</sup>7(508) Vâruņir Bhrigur Bhârgavo vâ Jamadagnir, adhvaryo<sup>2</sup>8(499) Ucathya Ânīgirasas, tarad 4(500) Avatsârah Kâçyapa, â pavasva 5(501) Nidhruvih Kâçyapo, 'nu 6(502) mandrayâ 10(506) 'sitah Kâçyapo Devalo vâ, vrishâ dve 8.9(504.505) Mârîcah Kaçyapo, 'yâ 11(507) Kavir Bhârgavo, 'yam 12(508) Jamadagnir Bhârgavah, prâ 18(509) 'yâsya Ânīgiraso, 'paghnann 14(510) Amahîyur Ânīgirasah<sup>3</sup> || 2 ||

<sup>1</sup> so <del>GW</del>, arshå S. — <sup>2</sup> ohne samdhi mit dem Folgenden; anders D; cf. Riktantra 3, 78. 111 (ed. Burnell). — <sup>8</sup> Ângi<sup>o</sup>W.

D. acikradad 1 (497) anu pratnâsas 6 (502) tritîye sûryo, 'dhvaryo s (499) 'paghna ws 14 (510) tritîye 'ndrah <sup>1</sup>.

<sup>1</sup>Abfall von a nach vocativem o. — <sup>2</sup> so GW, für °ya indrah.

6, 3 A. punânah sarvâsâco 1 - 12 (511 - 22) saptarishayo<sup>1</sup> Bharadvâjah Kaçyapo Gotamo<sup>2</sup> 'trir Viçvâmitro Jamadagnir<sup>3</sup> Vasishtha ity ete<sup>4</sup> || 3 ||

<sup>1</sup> so W, saptarshayo G. — <sup>2</sup> Gautamo G. — <sup>3</sup> Yamad<sup>o</sup> G. — <sup>4</sup> ivete W.

511. Diese Aufzählung der »sieben rishi« macht den Eindruck einer Glosse, hat resp., auch wenn ursprünglich, wohl als ein Beweis dafür zu gelten, dass diese Liste damals noch neu war! — Dieselben Namen finden wir im Çatap. 14, 5, 2, 6, obschon in etwas anderer Folge, nämlich: Gotama-Bharadvâjau, Viçvâmitra-Jamadagnî, Vasishtha-Kaçyapau, Atrih. Eine dritte Reihenfolge findet sich am Schluss der pravara-Liste des Âçval. cr., in einem direct als »pariçishta«

#### 350 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 1, 515.

bezeichneten Abschnitt (12, 15, 7), nämlich: Viçvâmitro Ja= madagnir Bharadvâjo 'tha Gautamah | Atrir Vasishthah Kaçyapa ity ete saptarishayah; || der pravarådhyåya daselbst ist aber nicht danach geordnet. Ebenso wenig schliessen sich die durch die Rik S. vertheilten zehn aprî-Lieder an diese 7 Namen an. Sie erscheinen somit ohne praktische Bedeutung und Autorität. Auch erhellt in keiner Weise, was eigentlich den Grund zur Auswahl gerade die ser sieben Namen gebildet haben mag. Man möchte eigentlich erwarten, dass dieselben den Trägern der sieben Hauptmandala (II-VIII) in deren Reihenfolge, also: Gritsamada (resp. Çunaka!), Viçvâmitra, Vâmadeva, Atri, Bharadvâja, Vasishthâ, Kanva, entsprechen Dies ist aber nicht der Fall. Gritsamada, Våmawürden. deva und Kanva sind hierbei durch Gotama (Gau<sup>e</sup>), Jamadagni und Kacyapa vertreten, und die vier andern Namen stehen nicht in der Reihenfolge der ihnen zugehörigen mandala. - In der Folgezeit sind im Uebrigen diese sieben Namen wieder durch andere, moderneren Gepräges, verdrängt worden, s. Pet. W. unter rishi.

D. soma u shvâņas 5 (515) tritîye 'çva<sup>1</sup>, indr**âyâ** 10(520) 'rdharca indro<sup>2</sup> marutvân, pavasva 11(521) caturthe<sup>8</sup> devâh, pavamânâs 12(522) tritîye marutvânt somaḥ<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> so GW, 'çvâh B. — <sup>2</sup> so B, rdhraca mdro W<sup>1</sup>. G<sup>1</sup>, 'rdhacamdro G<sup>2</sup>. W<sup>2</sup>. — <sup>8</sup> so G, °rtham W; ca° de° fehlt B. — <sup>4</sup>.?°ruttsomah W, marutvât somah G.

6, 4 A. prai 1 (528) 's ha 9 (581) Uçanâ Kâvyah, pra kå-

dieselben gehören: a. (narâçansa-Gruppe) dem Çunaka (2, 8), Atri (5, 5), Vasishtha (7, 2) Vadhryaçva (10, 70), b. (tanûnapât-Gruppe) dem Angiras (1, 142), Agastya (1, 188), Viçvâmitra (3, 4), Bhrigu (10, 110), c. (nar. und tan. zugleich) dem Kanva (1, 18), Kaçyapa (9, 5); von diesen Namen finden sich somit nur vier (Atri, Vasishtha, Viçvâmitra, Kaçyapa) in der obigen Aufzählung der »sieben rishi«.



#### 1, 525. Die beiden Anukramani d. Naigeya - Schule d. Samasamhita. 351

vyam 2(524) Vrishagano Vâsishthas, tisro 3(525) 'krân 7(529) Parâçarah Çâktyo, 'syâ 4(526) 'bhi 6(528) Vasishtho Maitrâvarunah, somah 5(527) pavasva 10(532) Daivodâsih Pratardanah, kanikran(t) ti 8(580) Praskanvah Kânvah || 4 ||

D. pra tu dravâ 1(528) 'çvas<sup>1</sup> tritîye, pra kâvyam 2(524) dvitîye devaç<sup>2</sup>, caturthe varâho mâdhyamako devagano, varâho<sup>8</sup> mâruta iti *Nairuktâs*, tisrah 3(525) somah pavate 5(527) 'krânt 7(529) sûryo *Nairuktâ*<sup>4</sup> âhuh, somo, vaiçvadevî vâ, 'bhi triprishțham<sup>5</sup> 5(528) tritîye varuno, 'sya 4(526) dvitîye devâ<sup>6</sup>, esha 9(531) aindrah<sup>7</sup> prathame.

<sup>1</sup> so GW (cf. S), açvâs B. — <sup>2</sup> so GW; devâh B; s. bei 526. — <sup>3</sup> so GW, varâhe B. — <sup>4</sup> so G, niru<sup>o</sup> W. — <sup>5</sup> liegt hier eine Umstellung vor? 6 wird vor 4 erledigt. — <sup>6</sup> hier só auch GW, und dies beweist, dass bei 524 der Singular richtig ist, sonst würden dort 2 und 4 zusammengefasst sein. — <sup>7</sup> so GW, indrah!

524 (Rik 9, 97, 7) findet sich in Nir. nicht vor, die Angabe varåho mårutah ist mir resp. daraus nicht zur Hand; — 525 (Rik 10, 94, 94) Nir. 14, 14 vahnir å dity o bhavati; 527 (Rik 10, 96, 5) Nir. 14, 12 somah sûryah prasavanât; 529 (Rik 10, 97, 40) Nir. 14, 16 akramît samudra ådityah; soma liegt in 525<sup>d</sup> 527<sup>a</sup> 529<sup>d</sup> direct vor, zu 529<sup>d</sup> s. resp. Nir. 14, 16; vaiçvadevî bezieht sich wohl auf 527<sup>cd</sup>.

6, 5 A. pra se<sup>1</sup> 1(583) Daivodâsih Pratardanah, pra te 2(584) mahat 10(542) Parâçarah Çâktyah<sup>2</sup>, pra gâyate 8(585) 'ndrapramatir<sup>8</sup> Vâsishthah, pra hinvâno 4(586) Vasishtho Maitrâvaruņas, takshat5(587) Karņaçrud Vâsishthah, sâkam 6(588) Nodhâ<sup>4</sup> Gantamo, 'dhi 7(589) Kaņvo Ghaura, indur 8(540) Manyur Vâsishtho, 'yâ 9(541) Kutsa Ânīgiraso 'sarji 11(548) Mârîcah Kaçyapo, 'pâm 12(544) Praskaņvah Kâņvah || 6 ||

<sup>1</sup>Abkürzung von senânîh. — <sup>2</sup>Çâkyah W. — <sup>3</sup> vendra W, tvendra G. — <sup>4</sup> Vodhâ G. 352 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitä. 1, 584.

D. pra te 2(584) caturthe, såkam 6(588) tritîye, 'dhi ya(d) 7(589) dvitîye sûryah, pra hinvânas 4(586) tritîye 'ndra<sup>1</sup>, indur 8(540) dvitîye ca, pra gâyatâ 8(585) "dye devâ, mahat tat 10(542) saurî 'ti *Nairuktâ*, vaiçvadevî 'ty eke, takshat 5(587) prathame vâg.

<sup>1</sup> so GW., für °ya i°.

542 (Rik 9, 97, 41). s. Nir. 14, 17 ajanayat sûrye jyotir, indur âditya, indur âtmâ; zu vaiçvadevî 'ty eke liegt in Nir. nichts vor.

6, 6 A. purah 1 (545) Çyâvâçvir Andhîgur, ayam 2 (546) Nahusho Mânavah, sutâso 3 (547) Yayâtir Nâhushah, somâ 4 (548) Manuh Sâmvarano, 'b hi<sup>1</sup> 5 (549) pary 8 (552) Amba= rîsha-Ŗijiçvânâv<sup>2</sup> \*Ângirasav, ab hi dve 6.7 (550.551) Rebha= sûnû Kâçyapau<sup>3</sup>, pra 9 (553) \*Parameshthî Prajâpatih || 6 ||

<sup>1</sup> so GW, abhî S. — <sup>2</sup> rijiçvân W, rijiçvâv G. — <sup>8</sup> Kâçy= apo W.

D. ayam 2(546) âdye pûshà bhagaç caturthe dyâvâ= prithivî, sutâso 3(547) 'bhî navanta 6(550) indro dvitîye, pari<sup>1</sup>8(552) devâs tritîye<sup>2</sup>, sutâsaç 3(547) caturthe câ<sup>8</sup>.

<sup>1</sup> shari W, padi G. — <sup>2</sup> bei B irrig für 7° angegeben; tritîya W. — <sup>3</sup> ttâ W; zu dem °â s. 554 (abhi).

6, 7 A. abhi tisro 1-8 (554-556) dhartâ 5 (558) Kavir Bhârgavaḥ, pro 4 (557) vrishâ 6 (559) \*rishigaṇâḥ<sup>1</sup> Sikatâ Nivâvarîr<sup>2</sup> Angirasas<sup>8</sup>, trir 7 (560) Vaiçvâmitro Renur, in = drây a 8 (561) Veno Bhârgavo, 'sâvi 9 (562) Bhâradvâjo Vasuḥ, pra 10 (563) Vatsaprîr Bhâlandano, 'njâte 11 (564) Bhaumo 'triḥ, pavitram 12 (565) Pavitra Ângirasaḥ || 7 ||

<sup>1</sup> samdhi! - <sup>2</sup>W, nivâcerîr G, °tânivârîr B. - <sup>8</sup>GW, âng°B.

559. der vedische Nom. Plur. Nivåvarîs für <sup>o</sup>ryas ist höchst eigenthümlich. Sâyana zu Rik 9,86 giebt den Namen bei Müller in der Form: nîvâvarî iti, als Singular, in

## 1, 554. Die beiden Anukramanî d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 353

dem Citat aus der Anukram. resp. zwar in der ersten Silbe mit kurzem i, aber auch als Singular<sup>1</sup>); tathâ câ 'nukrântam: pra te (9, 86, 1) 'shtâcatvârinçad, rishiganâ daçarcâ, Âkrishtâ<sup>2</sup>) Mâshâh prathame (1-10), Sikatâ Nivâvarî dvitîye (11-20), Priçnayo<sup>3</sup>) 'jâs tritîye (21-30), trayaç<sup>4</sup>) caturthe (31-40), 'trih pañcâ (41-45), 'ntyâs tisro (46-48) Gritsamada iti. — Die hiesige Lesart nivâvarîs, s. auch 2, 883, ist unbedingt besser.

D. 'bhi pri<sup>1</sup>1(554) tritîye sûryo, 'codaso2(555) dvi= tîye deyâ, eshas(556) indro dvitîye<sup>2</sup>, pro<sup>3</sup>4(557) indrah<sup>4</sup> prathame, vrishâ6(559) caturthe<sup>5</sup>câ, 'sâvi9(562) caturthe çyenah, pavitram 12(565) âdye brahmaņaspatir.

<sup>1</sup> priyâni! — <sup>2</sup> dvitîya G. — <sup>3</sup> fehlt G. — <sup>4</sup> so G; indrâgnaindraḥW, indro (prath<sup>o</sup>)B. Der Text ist verderbt; indrâgnî passt nicht zu S, und indraḥ (cf. S) passt hier nicht, da es eben erst, 556, da war, man somit nur: prathame ca erwarten sollte. — <sup>5</sup> drishâ caturthe W, beide Wörter fehlen in G.

6, 8 A. indram 1 (566) pavate 11 (576) som o<sup>1</sup> 7 (572) 'gniç Câkshushah, pra 2 (567) Cakshur Mânavah, sakhâyo dve 3.4 (568.569) goma(d) dve<sup>2</sup> 9.10 (574.575) Kâçyapau Parvata= Nâradâv, apsarasau \*Kâçyape Çikhandinyau vâ, svam<sup>3</sup> pûrve dve \*Vâlakhilyâ apaçyann iti brâhmanam, prânâ 5 (570) Trita Âptyah, pavasva 6 (571) Manur Âpsavah, pra 8 (573) pari 12 (577) Dvita Âptyah || s ||

<sup>1</sup> parvate 6; hier liegt anscheinend eine Vers-Umstellung vor, pavate ist in N. wohl v. 7 und somo v. 11! — <sup>2</sup> so 6, sakhâyo ma dve W. — <sup>3</sup> svam gehört wohl zu brâhmaṇam?

Indische Studien. XVII.

23

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ebenso Aufrecht, diese Stud. 7, 461.
 <sup>2</sup>) Akrishtä Aufrecht (richtig).
 <sup>3</sup>) Pricniyah Aufrecht.
 <sup>4</sup>) d. i.: alle drei eben genannten gana; so Sâyana. Aufrecht trennt: tritiye 'trayah, hat daher für v. 81-40: Atrayah, und stützt sich dafür, s. Rik<sup>2</sup> (1877) p. 485<sup>n</sup>, theils auf Shadgurucishya, theils darauf, dass bei Sây.'s Auffassung trayo 'pi dastehen müsste; so hat denn auch hier A 2, 805: Atrayah. Eigen freilich, dass Atri (v. 41-45) gleich folgt!

574. dies ist das einzige Citat in A und zwar — s. die Stellung von svam — ein sehr ungeschickt abgefasstes. Von den vorliegenden brâhmana ist mir aus keinem eine ent= sprechende Angabe zur Hand.

D. indram 1(566) indrah prathame, pra dhanva<sup>1</sup> 2(567) dvitîye ca.

<sup>1</sup> so GW, dhanvâ S.

6,9 A. pavasva<sup>1</sup>1(578) \*Gaurîvitih<sup>2</sup> Çâktyo, 'b hy 2(579) \*Ûrdhvasadma<sup>3</sup>prabhrity<sup>4</sup> Añgirasa, â sota<sup>5</sup>3(580) Rijiçvai<sup>6</sup>, 'tam 4(581) Kritayaçâh, sa 5(582) Riņamcayas, tva 6(583) Çaktir, esha 7(584) Ûruh<sup>7</sup> || 9 ||

|| shashthah prapâthaka ||

<sup>1</sup> so 6, pavasvâ W. — <sup>2</sup> vițhiț W. — <sup>3</sup> so 6, sadmana W. <sup>4</sup> man erwartet prabhritayați — <sup>5</sup> so 6W, sotâ S. — <sup>6</sup> samdhi ! Auffällig ist hier und im Folgenden bis 584 der Mangel der Patronymika, als ob der Autor dem Ende zueilen wolle! — <sup>7</sup> so 6, ûkaț W. — Der letzte Vers (585) fehlt somit in der Naigeya-Schule, u. dazu stimmt, dass auch im Ath. Pariç. 48, s. diese Stud. 4, 432, derselbe Vers wie hier (584), übrigens in sehr verderbter Gestalt (s. ibid.), als Schluss der Sâmasam= hitâ erscheint, die damals sonach hiermit abschloss<sup>1</sup>), so dass auch der zweite Theil noch gar nicht dazu gehörte<sup>2</sup>).

D. pavas va 1(578) dvitîye câ, "sotâ <sup>1</sup>3(580) 'çvo dvitîya, etam 4(581) vrishabho dvitîya;  $asmint^2$  saumya oshadhih<sup>8</sup> somah<sup>4</sup> pârthivah pratîyân, na candramâh somo madhyama ity âha *Gaunakas*, tathâ manyante *Yâska*prabhritayo *Nai*= ruktâh<sup>5</sup> || 6 ||

wie auch Riks. daselbst einen andern Schluss hat, und Vs. mit 23, 82 schliesst.
 <sup>2</sup>) Burnell hat diesen hochwichtigen Umstand bei seinem geistvollen Versuch einer Chronologie der Literatur des Sâmaveda in der Einl. zu s. Ausgabe des Årsheyabr. (1876) gar nicht erwähnt.

1, 586. Die beiden Anukramaui d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 355

<sup>1</sup> sovâ W. — <sup>2</sup> so (dvitîya asm<sup>o</sup>) GW! B liest: dvitîyo 'smint. — <sup>3</sup> so (dhiḥ) GW. — <sup>4</sup> fehlt W. — <sup>5</sup> niru<sup>o</sup> GW.

581. Die Schlussbemerkung über die Bedeutung des Wortes soma (in welcher der Mangel des iti vor prativât ganz besonders befremdlich ist) kehrt bei 592 und 2, 1 noch= mals identisch wieder; es wird somit offenbar für sehr nöthig gehalten, dies richtig zu stellen, und muss daher die Abfassung von D wohl in eine Zeit gehören, in welcher die übliche Bedeutung des Wortes nicht diese, sondern vielmehr: Mond war. Von Rechts wegen sollte diese Angabe im Uebrigen nicht erst hier am Schluss, sondern am Eingange des saumyam, bei v. 467, stehen! sie macht an dieser Stelle hier den Eindruck eines Nachtrages. -- Wenn Caunaka den soma, Mond, als madhyama, d. i. als der mittleren Welt, der Luft, angehörig, bezeichnet, so befremdet dies; der Mond gehört ja doch, wie die Sonne, dem Himmel, nicht der Luft an. Auch dass die Nair. >ebenso meinen«, befremdet zunächst. Denn wenn auch Nir. 7, 10 soma als samstavika des dem madhyama sthâna angehörigen indra erscheint, so ist dá doch nicht der Mond da= mit gemeint. Es liegt ferner Nir. 11, 2-6 fg., zwar die doppelte Erklärung, als oshadhi und als candamas, vor; von dem somo madhyamah aber steht dá nichts. In der entsprechenden Stelle der Nigh. (5, 5) jedoch finden wir in der That nicht nur: somah, candramâh, sondern auch die Namen der 4 Mondphasen in dem våyu-Abschnitt! - Dass Yâska hier an der Spitze der Nairukta erscheint, ist von speciellem Interesse, s. noch 2, 697 D.

d. rahasyâs, aindram (v. 586-642).

7, 1 A. indra1(586)<sup>1</sup>) Çamyur Bârhaspatya, indro2(587)

1) ich fahre in der Zählung mit 586 fort, obschon 585 in N fehlt. 23\* Vasishtho Maitrâvaruņo, yasye 'dam 3(588) uc 4(589) Chu= naḥcepa Âjîgartis, tvayâ 5(590) Kutsa Ân̄girasa, imaṃ 6(591) Vrishâ "n̄girasaḥ, sa no dve 7.8(592.598) Amahîyur Ân̄gi= raso, 'ham 9(594) Âtmâ<sup>1</sup> Viçoka, âkrandaya 10(595) carvo<sup>2</sup> rudro vâ 'gnir vâ || 1 ||

<sup>1</sup> B zieht âtmâ zum pratîka; ebenso Goldschmidt p. 239; der Vers beginnt aber nicht (Golds. nimmt eine Variante an): aham âtmâ, sondern aham asmi; cf. D. — <sup>2</sup> so & (im Einklang mit Goldschmidt's Vermuthung p. 239), âkrandayat sarvo W; dieser Vers fehlt sowohl in T (s. Goldschmidt p. 238. 246. 247) wie in J.

D. rahasyásv rikshu devatâ anuktâs, tâ aindrya<sup>1</sup>, ud uttamam 4(589) vâruny, âdityas tritîyah pâdas, tvayâ vayaw 5(590) saumyo 'rdharco, lingoktadevato vâ, sa no dve 7.8(592.593) pârthivah soma<sup>2</sup>, indra<sup>3</sup>varunau marutaç ca prathame 'rdharce naighanțukâ, aham 9(594) âtmadevatyâ, "krandayai 10(595) "ndryâv<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> diese Angabe ist etwas eigen abgefasst, s. 2, 1 D; man sollte erwarten: devatâ yâsu no 'ktâs, tâ aindryah. — <sup>2</sup> s. bei 581 und 2, 1. — <sup>3</sup> indra fehlt W. — <sup>4</sup> dieser Dual ist höchst auffällig; man erwartet dann vorher zu lesen: âkrandaya dve. Auch hat A nichts davon, dass es sich hier um. zwei Verse handle. Nun weist zwar Goldschmidt p. 238 aus Âraŋyagâna 2, 28 in der That zwei zu einander gehörige Verse auf, deren erster mit â krandaya beginnt. Er hat aber auch bereits darauf hingewiesen, dass die besondere Bezeichnung zweier Verse durch: aindryau hier eigentlich ganz ungehörig ist, da sie sich nach dem ersten Satze unseres § hier von selbst versteht. Hiernach sind die Worte: âkrandayai 'ndryâv wohl als ein Einschub derer zu betrachten, welche

### 1, 596. Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 357

eben auch den zweiten Vers (pra yac cakram) hier eins schalten wollten. Dass TJ aber auch den ersten Vers (â krandaya) weglassen, ist jedenfalls für N nicht ver= bindlich, da A denselben anerkennt; eine Angabe darüber in D war unnöthig.

7, 2 A. tvao 1(596) Sukaksha Ângiraso, 'rûrucat 2(597) Pavitra Ângirasa, indro dve s. 4(598. 599) Madhuchandâ Vaiçvâmitrah<sup>1</sup>, prathaç ca 5(600) Pratho Vâsishtho, niyu= tvân 6(601) Gritsamadah Çaunako, yan<sup>2</sup>7(602) Nrimedha= Purumedhâv Ângirasau || 2 ||

<sup>1</sup> Viçv<sup>°</sup> W. – <sup>2</sup> yam &W (wohl nur Schreiber-Defect).

D. arûrucat 2(597) saumî, pitryaç caturthah pâdah, prathaç<sup>1</sup> ca 5(600) tritîye dhâtâ savitâ vishnur, niyutvân 6(601) vâyavyâ.

<sup>1</sup> prathamaç 6.

7, 3 A. mayi 1 (608) Parameshthî Prajâpatih, sam dve 2. 3 (604. 605) Râhûgano Gotamo, 'gnim 4 (606) Vaiçvâmitro Madhuchandâs, te 5 (607) Vâmadevo Gautamah, sau 6 (608) Çaunako Gritsamada, â prâ<sup>1</sup>7 (609) Râtrir Bhâradvâjî<sup>2</sup>, pra= kshasya<sup>8</sup>8 (610) Bharadvâjo Bârhaspatyo, viçva<sup>4</sup>9 (611) Rijiçvâ Bhâradvâjo Daushyantir<sup>5</sup> vâ Bharato, yaço 10 (612) 'gastyo Maitrâvaruṇa, indrasyâ 11 (613) "ngiraso Hiraṇya= stûpo, 'gnir dve 12. 13 (614. 615) Viçvâmitro Gâthinah || 3 ||

<sup>1</sup> so W (und in der That hat T im padapåtha å pra å!), å pra G. — <sup>2</sup> so G, våjå W. — <sup>3</sup> so GTJ, prikshasya W. — <sup>4</sup> d. i. viçve. — <sup>5</sup>? so W, daushkamtir G.

611. Ŗijiçvan wurde 1,552 als Ângirasa bezeichnet, während hier, wie dort in RvA., als Bhâradvâja.

D. mayi 1(603) bhâvavrittî prâjâpatyâ vâ, sam te dve 2.3(604.605) somaç candramâ, agnim dve 4.5(606.607) âgneyyâv uttarâ gavyâ vâ<sup>1</sup>, sam anyâ 6(608) âponaptrîyâ, "prâ 'gâd

Digitized by Google

7(609) râtridevatyâ "dityadaivato dvitîyah pâdah, praksha= sya<sup>2</sup>8(610) vaiçvânarîyâ, viçve dve 9. 10(611.612) vaiçvadevyâv uttarâ lingoktâ vâ, 'gnis tisra<sup>3</sup>11.12.4,1(618-615) âgneyyo.

<sup>1</sup> vâ fehlt 6. — <sup>2</sup> so 6W, prikshasya B. — <sup>3</sup> die Eintheilung in Decaden wird in D nicht berücksichtigt, s. 1, 7s.

7,4 A. bhråjanty 1(616) Agnir, vasanta 2(617) Rituh, sahasra° pañca 8-7(618-22) Nåråyanah Kåçyapo vå "ngiraso vå, manye 8(628) lokåh prithivy antariksham dyaur, harî 9(624) Rishya Ângiraso, yad varcah 10(625) sarvå diçah, saho dve 11.12(626.627) Kaçyapo Mårîcah || 4 ||

D. vasanta 2(617) ritavyâ, sahasra° pañca 3-7(618-22) purushadevatyâ, man ye<sup>1</sup>8(628) dyâvâprithivîyâ, yad var cah 10(625) satyadevatyâ brâhmî<sup>2</sup> vâ<sup>8</sup> gavyâ vâ<sup>8</sup> vaiçvadevî vâ<sup>3</sup>, saharshabhâ<sup>4</sup> 12(627) gavyâ.

<sup>1</sup> so GW, manye bis satyadevatyå fehlt bei B. – <sup>2</sup> so GW, brahmi B. – <sup>3</sup> so G, câ W. – <sup>4</sup> so GW, sahasrabhå B.

7, 5 A. agne 1 (628) çatam Vaikhânasâ Angiraso, vibhrâd 2 (629) Vibhrâț Sauryaç, citram 3 (630) Kutsa Ângirasa, â'yam tisrah 4-6 (631-33) Sârparâjnîh<sup>1</sup> sarpo 'rvudo vâ Kâdraveyo, 'pâ 'shțau 7-14 (634-41) Praskanvah Kânvo, vidâ<sup>2</sup> 15 fg. (642 fg.) Indro vâ Prajâpatir vâ<sup>3</sup> Vishnur vâ Viçvâmitro vâ || 5 ||

|| saptanah prapâțhakah<sup>4</sup> ||

<sup>1</sup> so (!) GW, man erwartet sarparâjni! — <sup>2</sup> Anfang der elf mahânâmnyas, welche in TJ nicht mit zur Áraŋyakasamhitâ gerechnet werden; s. aber Goldschmidt p. 244 und Râj. L. Mitra: Uebers. d. Chândogyop. p. 6. — <sup>3</sup> so W; vâ fehlt G. — <sup>4</sup> diese Unterschrift fehlt GW; cf. Goldschmidt l. c.

D. ag na ây û w s hy 1 (628) âg neyî, çishtâh saurya, â 'yam tisra 4-6 (681-33) ât madevatyâ vâ aindryo vâ<sup>1</sup>, ma= hân âm nyah (642 fg.) purîshapadâ<sup>2</sup> lingoktâ vâ<sup>3</sup> || 7 || 1<sup>4</sup> ||

Digitized by Google

### 2, 1. Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 359

<sup>1</sup>?vâ aindro vâ GW, ohne saṃdhi! daher aindro (°dryo) vâ wohl secundärer Einschub? B zieht aindro vâ irrig zum Folgenden. — <sup>2</sup> so G, °shayavâ W, zu den purîshapa= dâni s. Çâākh. Br. 23, 2. Schol. zu Pañc. 13, 4, 12. Anup. 4, 2. Lâțy 4, 10, 18 etc. — <sup>3</sup> oder sauryah (s. 628). — <sup>4</sup> so W, in G blos || 7 ||; hier, in D, ist also die âraṇyakasamhitâ direct als siebenter prapâțhaka und als Abschnitt des ersten Theiles von S bezeichnet.

# II. uttaram. S 2, 1-1225.

l<sup>1</sup>(1,1)**A**. atho '*ttaram*, upâ 1<sup>2</sup>(1) 'sitaḥ Kâçyapo Devalo vâ, davi<sup>o</sup> 2(4) Kaçyapo Mârîcaḥ, pavamânasya 3(7) çataṃ Vaikhânasâ \*Angirasa, indrâgnî 7(19) Viçvâmitro Gâthi= naḥ || 1 ||

<sup>1</sup> AD theilen das uttaram nicht in neun prapâțhaka (s. indess das zu A 112 Bemerkte), sondern nur 'in dieselben 22 Abschnitte (hier ad hyâya genannt), in die auch die 9 prap. (prap. 6-9 mit je drei ardhaprap.) zerfallen.

D. uttarásu rahasyásv âdyáç ca devatâh<sup>1</sup> půrvoktâ rikshu tâ evo 'ttarásů, 'pâ 'smai trayas tricâh<sup>2</sup>1-3(1-9) saumyâh, sa somah pârthivo<sup>3</sup>, dvitîyasyo 'ttame(6°) nai= ghanţukah sûrya<sup>4</sup>, indrâgnî 7(19) aindrâgnam<sup>5</sup>, indram= acho 17(44) 'ttarayor(45.46) indro dvitîya(45<sup>b</sup>)-prathama= yoh(46<sup>a</sup>) || 1 ||

<sup>1</sup> man erwartet (cf. 1, 586 D): rahasyâsu yâ devatâh; weder für âdyâç, noch für ca liegt ein Grund vor. Sollten nicht einfach die Worte: pû° bis °râsu als Zusatz, resp. als secundäre Erklärung zu âdyâç ca zu betrachten sein? — <sup>2</sup> so W, tricâh G. — <sup>3</sup> diese Angabe erscheint als überflüssig, da sie schon zu I, 581 u. 592 da war. — <sup>4</sup> so W, sûryo naighaņtu= kah G. — <sup>5</sup> diese Angabe fehlt bei B; das Neutrum befremdet.

Digitized by Google \_

360 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhită. 2, 105.

2 (1, 2) A. asya 16 (105) Kåçyapo 'vatsâra, esha 17 âdyâ 108 Çunaḥçepo, dve 109. 110 Medhâtithiḥ<sup>1</sup> Kâņva, upai 18 'kâ (111) 'sitaḥ Kâçyapo Devalo vai, 'kâ<sup>2</sup> (112) 'gniç Câkshushaḥ, çesham *pûrvavat*<sup>3</sup> || 2 ||

<sup>1</sup> Medhyå<sup>o</sup> G. — <sup>2</sup>? vå yaikå G, vå yikå W; statt ekå erwartet man dvitîyâ. — <sup>3</sup> dies hätte schon bei adhy. I stehen sollen! macht fast den Eindruck, als ob A auch erst hier den adhy. schliesst! B lässt beide Wörter aus. — Vers 122 (22, 1) ist übrigens im *årcikam* noch nicht dagewesen; für ihn gilt resp. wohl derselbe rishi wie für v. 123 (22, 2 = 1,576).

D. prati 14(101) dvitîyasyâh<sup>1</sup> prathame tritîye ca(102<sup>°</sup>) sûryo, 'sya pratnaw sapta 16,1-7(105-111) saumyâ, dvitîyasyâm<sup>1</sup> prathame(106<sup>\*</sup>) sûryah, sutâ indrâya 17,3(116) lingeno 'ktâh pañca *naighanțukâh* || 2 ||

<sup>4</sup> das Feminin pronominal flectirt.

3(2,1)A. pavasva 1<sup>1</sup>(125) Jamadagnir<sup>2</sup> Bhârgavaḥ, pa= vamânasyâ 5(137) 'mahîyur Ângiraso, mitram 7(143) Me= dhâtithiḥ Kânva<sup>8</sup>, indre<sup>4</sup> 9(150) Vasishtho Maitrâvaruno, vrishâ 10(153) Vâsishtha Upamanyur<sup>5</sup>, vrishâ matînâm 17(171) tritîyâyâm(173) rishrganâḥ Priçnayo<sup>6</sup> 'jâ Angirasaḥ || 3 ||

<sup>1</sup> offenbar ist der erste pavasva gemeint. — <sup>2</sup> Yamad<sup>o</sup> G.
– <sup>3</sup> Kanva W. — <sup>4</sup> so G, indra W. — <sup>5</sup> so G, Upasavyur W (wohl verlesen!). — <sup>6</sup> so G, pricniyo W.

D. pavasva pañca 1, 1-2, 2(125-29) saumyâ<sup>1</sup>, uttamâyâ uttame(129°) sûryo<sup>2</sup>, mitram<sup>3</sup> 7(143) maitrâvaruṇa<sup>4</sup>, indram s(146) caturthyâm dvitîye(149°) sûrya, indra<sup>5</sup>9(150) aindrâgno<sup>6</sup>, vrishâ 11 (156) saumyas, tritîyâshțamayoh pâdayor (156°.157<sup>d</sup>) indro, yas te<sup>7</sup> 15(165) navame(167°) çyeno, vrishâ 17(171) 'shtama (172<sup>d</sup>) indra, ushâ navame(173<sup>s</sup>) || s ||

<sup>1</sup> pa° sau° fehlt B. — <sup>2</sup> stimmt nicht zu S! — <sup>3</sup> fehlt W. — <sup>4</sup> so G, mitrâ°W. — <sup>5</sup> fehlt G. — <sup>6</sup> indrågnau G. — <sup>7</sup> tve W.

. Digitized by Google

2, 180. Die beiden Anukramsni d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 361

129°. hier scheint in der That eine Differenz zu S vor= zuliegen; denn bei: tave 'ndo dyumna uttame an den sûrya zu denken, hält doch sehr schwer! Auch hat Sây. zu Rik 9, 61, 29 nichts der Art (ebenso wenig der von ihm citirte Yâska, Nir. 5, 5).

4 (2, 2) A. ete 1 (180) Jamadagnir<sup>1</sup> Bhârgavo, râjâ 2 (183) Vâruņir Bhrigur, Jamadagnir<sup>1</sup> vâ, tam tvâ 3 (186) Bhârga= vaḥ Kavir, agninâ 5 (194) Medhâtithiḥ Kâņvo, mitram dve 7, 1.2 (197.198) Vaiçvâmitro Madhuchandâs, tâ 8 (203) Bha= radvâjo Bârhaspatyaḥ || 4 ||

<sup>1</sup> Yamad<sup>o</sup> <del>G</del>.

D. ete trayah 1.2.3(180.183.186) saumyâs <sup>1</sup>, tritîye navame (188°) suparņa<sup>2</sup>, isha4(191) indro 'shṭame(193<sup>b</sup>), 'gninâ5(194) "gneyaḥ, prathamaḥ pâdo dvyagnidaivato<sup>3</sup>, nirmathyâha= vanîyau<sup>4</sup>, mitram 6(197) maitrâvaruṇa<sup>5</sup>, indreṇai 7(200) "ndra<sup>6</sup> iti svam brâhmanam, aindryau prathamottame (200. 202) madhyamâ(201) mârutî 'ty âha *Çaunaka*, aindrâmârutyau<sup>7</sup> prathamottame vâ<sup>8</sup> madhyamâ mârutî 'ti Nairuktas, tâ huva 8(208) aindrâgno, 'bhi somâsaḥ 9(206) saptame (207°) mitrâvaruṇâv, asya dvipadâ tritîyâ ca (208) 'dhyâsasamjne 'ti Naidânâs<sup>9</sup>, tisro 10(209) dvitîyâ(210) saumî 'ti Nairuktâ, indra ekâdaçe (211°) pâde<sup>10</sup>, suto<sup>11</sup> 15(222) 'ttamâyâ uttama (224<sup>d</sup>) indraḥ || 4 ||

<sup>1</sup> tra° sau° fehlt B. — <sup>2</sup> maparņa W. — <sup>3</sup> so 6W, °de= vato B. — <sup>4</sup> dies sieht wie eine Glosse aus. — <sup>5</sup> mai° fehlt B. — <sup>6</sup> so 6, imdro aimnaimdra W. — <sup>7</sup>? aindryâ° 6, aindry= âmmâ° W. — <sup>8</sup> vâm 6. — <sup>9</sup> so 6, naikânâs W. — <sup>10</sup> so W, ekâdaçe 'shţâdaçe râja 6. — <sup>11</sup> Abkürzung aus sutâso; in 6 ist zwischen su und to Platz gelassen für drei akshara.

200-2. da diese drei Verse nur in S auf einander folgen, im Rik dagegen als 1, 6, 7. 4. 5 vorliegen, so kann das hier

### 362 Die beiden Anukramanî d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 2, 200.

vorliegende Citat aus Çaunaka, welches die hiesige Reihen= folge voraussetzt, zwar nicht direct só aus dessen Rv. Anukr. entlehnt sein; nichts desto weniger repräsentirt es aber doch die darin vorliegenden Angaben, und sind letztere resp. wohl eben nur der hiesigen Reihenfolge angepasst. Nach Rv. Anukr. nämlich, s. Sâyana zu R. 1, 6, sind die 6 Verse R. 1, 6, 4(201)-9: mârutyah, die beiden Verse 5(200) und 7(202) resp.: mârutyau satyâv aindryâv api (aindryau ca heisst es in der Anukr.). - Von dem Citat der Nairuktås gilt zu= nächst das Gleiche, wie von dem Citat aus Çaun.; eine entsprechende Angabe aus Yâska's Nir. ist mir aber hier nicht zur Hand. Es erhellt im Uebrigen aus der vorliegenden Angabe eine sehr specielle Beschäftigung der Nair. auch mit S., falls wir nicht etwa auch hier, wie so eben, anzunehmen haben, dass D ihre Angaben der in S vorliegenden Reihenfolge angepasst hat. - 208. die Citirung der Naidanas bezieht sich wohl auf die Schule, der das Nidânâsûtram angehört, s. daselbst 3, 18. 4, 7, wo vom adhyåsa speciell gehandelt wird, doch ist mir die hiesige Angabe selbst darin nicht zur Hand. Die beiden Stellen der Nir. (6,9. 7, 12), in denen die Naidânâs citirt werden, beziehen sich nicht auf das Nidânas., sondern auf etymologische Erklärungen (s. Roth p. 221). – 210. dieser Vers (9, 97, 85) wird Nir. 14, 15 eingehend erklärt; es befremdet im Uebrigen, dass dafür, dass derselbe saumî ist, die Auctorität der Nair. speciell angeführt wird, da ja doch eine Differenz hierüber eigentlich gar nichtstattfinden kann.

5 (3, 1) A. pra ta 1 (236) rishiganâ Akrishtâ Mâshâ<sup>1</sup> Angirasa, âçur<sup>2</sup>4(248) Vrihanmatir Ângiraso, hinvanti 5(254) Vâruņir Bhrigur Jamadagnir<sup>3</sup> vâ, janasya 6(257) Sutambhara Âtreyo, 'ya v7(260) \*Çaunako Gritsamada, 2, 266. Die beiden Anukramant d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 363

iyam 9(266) Vasishtho Maitrâvaruna, indra 22(309) \*Gaurî= vitih Çâktyah || 5 ||

<sup>1</sup> soW, åkrishtå bhâshâ mâshâ G; B hat: akrishtămâ°. — <sup>2</sup> âbhurW (verlesen?) — <sup>3</sup> Yamad° G.

D. pra te trayah 1-8 (286. 289. 242) saumyâ, ushâh sûryah pañcadaçe (246°) pra yad <sup>1</sup> 8 (242), âçur 4 (248) indrah pañcazdaçe (252°) 'shtâdaçe ca (253°), janasyâ 6 (257) "gneya<sup>2</sup>, indra ekâdaçe (259°), 'yam vâm 7 (260) maitrâvaruna<sup>2</sup>, iyam vâmaz syai 9 (266) "ndrâgnah<sup>2</sup>, pavasvo 10 (269) 'ttame (271°) vâyus, tava 11 (272) saptame (273°) sûryah, punâna 12 (274) indrah pañcame (275<sup>b</sup>), yo râjâ 15 (283) 'shtame (284<sup>d</sup>) sûryah, somo 18 (290) vân navame (292°), brahmâ devân âu 19,2<sup>3</sup> (294) saurî<sup>4</sup> 'ti Nairuktá, indra 22 (802) aindrah || 5 ||

<sup>1</sup> so GW! B bemerkt aber mit Recht (p. 274 n.), dass pra yad vor ushâh sûryah stehen müsste, da S zufolge pañcadaçe sich auf 246° bezieht. Auch ist die obige Stellung von pra yad ganz zwecklos. — <sup>2</sup> diese Angabe fehlt B. — <sup>3</sup> 19, 1 B irrig. — <sup>4</sup> sauri W.

294. s. Nir. 14, 13 devânâm âdityaraçmînâm, kavînâm âd., viprânâm âd., mrigânâm âd., çyena âdityo bhavati, gridhra âdityo bhavati, esha hi svayam karmâny âdityo dhatte, vanânâm âdityaraçmînâm.

6 (3, 2) A. govid 1 (305) rishiganā Atrayah<sup>1</sup>, pavamās nasya 2 (308) Kaçyapo Mārîcah, pra dve 8, 1.2 (811.312) yat somā<sup>2</sup> 18 (349) 'sitah Kâçyapo Devalo vâ, yavam-yavam 5 (825) Avatsârah Kâçyapo, yâs te 6 (329) Jamadagnir<sup>3</sup> Bhârgavas, tavâ 7 (332) 'ruņo Vaitahavyah, purûruņo 8 (385) 'rucakrir Âtreya, uttishṭha<sup>4</sup> 9 (838) Kurusutiḥ Kâņva, in= drâgnî 10, 1 (341) Bârhaspatyo Bharadvâjaḥ, pavasva 19 (866) Rebhasûnû<sup>5</sup> Kâçyapau || 6 ||

<sup>1</sup> so GW; B corrigirt wohl mit Unrecht: °ganâs trayah;

364 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Samasamhita. 2, 305.

s. p. 353<sup>n</sup>. — <sup>2</sup> so W, pra dve (Platz für 4 aksh.) comå 6 (am Rande: ya, om la akshara) — <sup>8</sup> Yamad<sup>o</sup> 6. — <sup>4</sup> so 6W, Abkürzung von uttishthan D. — <sup>5</sup> so 6, RenaW (verlesen).

D. govit shat 1-6(305-329) saumyâh <sup>1</sup>, pavamânasya 2(308) ca sauryah, pra somâsa 8(311) âpah pañcama(312<sup>b</sup>), indrah shashthâshtamadvâdaçeshu (312°.313<sup>b</sup>.314°), yâs ta 6 (329) indraç<sup>2</sup> caturthe<sup>8</sup>(330°), tava<sup>4</sup> çriya 7(332) âgneya, ushâ dvitîye(332<sup>b</sup>), purtrunâ 8(335) maitrâvaruna, utti= shthann 9(338) aindra, indrâgnî 10(341) aindrâgno<sup>5</sup>, 'psâ indrâya 11,2(845) lingoktâh pañca *naighanțukâ*, yat soma 13(349) saumya, indrâsaumî<sup>6</sup> tritîyâ(351)vâ, svâdor 15(355) dvitîyasyâm<sup>7</sup> dvitîye(356<sup>b</sup>) somah, pavasva 19(366) saumya, indrâvishnû<sup>8</sup> tritîye<sup>9</sup>(366<sup>c</sup>), tritîyasyâm<sup>7</sup> dvitîye<sup>10</sup>(368<sup>b</sup>) pri= thivî, 'ndur 20(369) indrah saptame(370<sup>c</sup>), devâ daçama(371<sup>b</sup>), indrâya 22(375) sûryah pañcame(376<sup>b</sup>), viçvakarmâ shashthe (376<sup>c</sup>), tritîyâ(377) saurî<sup>11</sup> vâ || 6 ||

<sup>1</sup> fehlt B (wo saumyah nur für 2(308) angeführt). — <sup>2</sup> aimdraç G. — <sup>3</sup> camtvartha W. — <sup>4</sup> tena W. — <sup>5</sup> so G; in W blos indrâ gno (fehlt daher B). — <sup>6</sup> indrâ<sup>o</sup> GW. — <sup>7</sup> Pronominal-Declination. — <sup>8</sup> <sup>o</sup>shņu GW. — <sup>9</sup> fehlt G. — <sup>10</sup> tritîye B irrig. — <sup>11</sup> so G, saurim W.

7 (4, 1) A. jyotir1 âdyâ (381) rishigaņâ<sup>1</sup> Akrishţâ Mâ= shâ<sup>2</sup> An̄giraso<sup>3</sup>, dve<sup>4</sup> (382.383) rishigaņâḥ Sikatâ Nivâvarîr<sup>5</sup> An̄girasaḥ, pavasva 3 (387) Medhâtithiḥ Kâņvaḥ, sana<sup>6</sup>4 (397) Hiraņyastûpa Ân̄girasas, tarad 5 (407) Avatsârah Kâçyapa, ete 6 (411) Jamadagnir<sup>7</sup> Bhârgavaḥ, prati 8 (417) Vasishṭho Maitrâvaruṇo, yajnasya 10 (428) Çyâvâçva Âtreya, etam 18 (431) Amahîyur Ân̄girasa, ubhe 16 (440) dvitîyasyâm<sup>8</sup> utta= rârdhe (441<sup>cd</sup>) Godhâ "n̄girasî<sup>9</sup> brahmavâdiny, agne tvaṃ 22 (457) dvitîyâyâw <sup>10</sup> (458) Subandhus tritîyâyâm <sup>10</sup> (459) Vipra= bandhur Gaupàyano <sup>11</sup> Laupâyano vâ || 7 || 2, 381. Die beiden Anukramanî d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 365

<sup>1</sup>? âdyâmrishi° W, âmrishi° G. — <sup>2</sup> so GW, akrishtamâ°
B. — <sup>3</sup> so W, ângiraso G. — <sup>4</sup> fehlt B. — <sup>5</sup>? so GW, cf. 1,
<sup>559</sup>; sikatâ nivârîr B. — <sup>6</sup> so (!) GW, sanâ S. — <sup>7</sup> Yamad° G.
— <sup>8</sup> so GW, Pronominal-Declination! — <sup>9</sup> so W, Gaur Ângi=rasî (!) G. — <sup>10</sup> so GW, Nominal-Declination! — <sup>11</sup> Gnau° G.

D. jyotih 1-4(881-97) saumyâç catvâro<sup>1</sup>, vâg daçame (383<sup>b</sup>), pavasvo 'ttame 3(396°) parjanyah, sanâ ce 4(897) 'ndra ekâdaçe (400<sup>b</sup>), sûryas trayodaçe (401<sup>a</sup>) saptadaçe (402<sup>b</sup>) ce, 'mam 7 (414) devâ daçama<sup>2</sup> (416<sup>b</sup>), âdityâ ekâdaçe (416°) prati vâm 8(417) maitrâvaruno, 'ryamâ tritîye(417°) sûryah prathame (417<sup>a</sup>)<sup>8</sup>, yajnasyai 10(423) ''ndrâgna<sup>4</sup>, indrâye 'ndo 11(426) tritîyasyâm<sup>5</sup> (428) lingeno 'ktâ naighanțukâ, etam 13(431) âditye 'ti<sup>6</sup> svam brâhmanam, indravâyû caturthe (432<sup>a</sup>), sûryah shashthe (432°), bhaga-vâyû saptame (438<sup>a</sup>), pûshâ 'shțame (438<sup>b</sup>), mitrâvarunau navama (438°) iti Naighanțukâh, saumyâ ity âha *Çaunaka*, ub he 16(440) yamo daçame (441<sup>d</sup>), pari 17(443) devâ 'shțame<sup>7</sup> (445<sup>b</sup>), sa sun ve 18(446) dvitîyasyâm<sup>5</sup> dvitîye<sup>8</sup> (447<sup>b</sup>) lingoktâh, saumî 'ty âha *Çaunakas*, tam vo 19 (448) devâ navame (450°), som âh 20(451) sûryah saptame (450<sup>a</sup>)||7||

<sup>1</sup> fehlt B, wo die Angabe nur für trica 1 angeführt. — <sup>2</sup> daçasa W. — <sup>3</sup> 417<sup>•</sup> vor 417<sup>•</sup>! — <sup>4</sup> fehlt B. — <sup>5</sup> Pronominal= Declination. — <sup>6</sup> so GW, statt des Feminin's erwartet man hier das Mascul., da doch tricah, nicht rik zu ergänzen ist; âditye 'ti steht somit wohl für âditya iti. — <sup>7</sup> so GW, für devâ ashțame (so B), s. so eben. — <sup>8</sup> warum nicht einfach: pañcame, statt: dv. dv.?

433. hier muss wohl unter Naighanțukâs eine bestimmte Schule gemeint sein (s. bei 1, 15. 147). — Die Ansicht Çauna= ka's gilt für die drei Verse 431-433 (Rik. 9, 61, 7-9) und ist wohl aus dessen RvA. entlehnt; cf. Sâyaņa's Angabe bei Beginn des Comm.'s zu Rik 9, 61: pavamânah somo 366 Die beiden Anukramasi d. Naigeya-Schule d. Sämasamhitä. 2, 466.

devatå; tathå cå 'nukråntam ..; es folgt nun zwar keine gerade hierauf bezügliche Angabe daraus, aber der pavamånåh somo gilt eben einfach von früher fort. — 447. auch hier gilt das so eben Bemerkte, s. Såy. zu 9, 108.

8 (4, 2) A. pra 1 trica<sup>1</sup> 1-8 (466-8) uktah, çeshe 'srig= ram navâ<sup>1</sup> 1,4-12 (469-77) 'sitah Kâçyapo Devalo vâ, pra vo 4 (493) Yajata<sup>2</sup> Âtreya, indra 5 (496) Vaiçvâmitro Madhu= chandâs, tam 6 (499) Bharadvâjo Bârhaspatyah, pra vâjy<sup>3</sup> 10 (510) agnayo<sup>4</sup> dhishnyâ aiçvarayo, ye 11 (513) Jamadagnir<sup>5</sup> Bhârgavo Vârunir vâ Bhriguh || 8 ||

<sup>1</sup> so W, srigran navâ G. Diese Angabe ist theils an und für sich ganz unnöthig, çeshe genügt, theils stimmt sie weder zu S, wo 469 nicht mit: asrigram, sondern mit: pra svânâso beginnt, as rigram resp. erst v. 478 ist, noch zu D, wo asrig= ram, ebenso wie in S, den Beginn des nächsten Abschnittes bildet! B hat von dieser Incongruenz keine Notiz genommen. Die Worte: 'srigram nava sind resp. wohl ein secundärer, und zwar falscher Zusatz? Zur Sache s. Bp. 215<sup>a</sup> (bei v. 469). — <sup>2</sup>so W, pra yo jana G. — <sup>8</sup> brâjy W. — <sup>4</sup>agrayâ W. — <sup>5</sup>Yamad°G.

D. pra kâvyam 1 (466) ashțamyâm (473) lingoktâ nai= ghaņțukâ, ekâdaçyâm madhyame (476<sup>b</sup>) sûryo, dvâdaçyâm uttame<sup>1</sup> (477<sup>c</sup>) câ, 'srigraw 2(478) saumyah, saptamyâm (484) ashțamyâm (485) vâ lingoktâ naighaņțukâ, mûrdhânaw s(490) shashțhe (491<sup>b</sup>) dvâdaçe (492<sup>d</sup>) ca devâh, pra vo4 (493) maitrâvaruņa<sup>8</sup>, indrais (496) "ndras<sup>8</sup>, tam îdishvai 6 (499) "ndrâgnah<sup>3</sup>, sakhâyo9 (507) navame (509<sup>a</sup>) mitrâvaruņau, pra vâjî 10 (510) dvau saumyâv<sup>4</sup>, indro daçame<sup>5</sup> (512<sup>c</sup>), ye<sup>6</sup> somâso 11 (513) devâ navame (515<sup>c</sup>) || 8 ||

<sup>1</sup> uttame fehlt W. — <sup>2</sup> hier steht asrigram somit an derselben Stelle, wie in S. — <sup>8</sup> fehlt B. — <sup>4</sup> damit kann doch kaum 10, 1. 2(510.511) gemeint sein, wie B anniamt

# 2, 525. Die beiden Anukramanî d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 367

(dann müsste dve sau<sup>o</sup> dastehen!), sondern nur zwei påda; warum aber sind dieselben nicht specialisirt? — <sup>5</sup> so W; dvådaçame (sic!) G; das Metrum ist somit nicht dvipadå wie in RvA. (s. B p. 216), sondern besteht aus vier fünf= silbigen påda. — <sup>6</sup> yo G.

9(5,1) A. çiçum 1(525) Daivodâsih Pratardana, ete trîny<sup>1</sup>2-4(528-46) Asitah Kâçyapo Devalo vo, 't ta<sup>2</sup>5(555) Ucathya Ângiraso, 'gnim 9(569) Vasishtho Maitrâvaru= nah || 9 ||

<sup>1</sup> das Neutrum statt des bisher (s. jedoch 19) stets gebrauchten Masculinums befremdet. — <sup>2</sup> ttara W.

D. çiçum ashţa 1-8(525-66) saumyâ, eta 2(528) indro dvitîye (528<sup>b</sup>), vâyur <sup>1</sup> açvinau pañcama (529<sup>b</sup>), indrah saptame (530<sup>a</sup>), devâ navame (550<sup>c</sup>) trayodaçe ca (552<sup>a</sup>), somah pu= nâno s(537) vâyur, indras tritîya (537<sup>c</sup>), indro dvâdaçe (540<sup>c</sup>)<sup>2</sup>, somâ asrigram 4(546) indras tritîye <sup>8</sup>(546<sup>c</sup>) shashţhe (547<sup>c</sup>) co, 't ta 5(555) uttama<sup>4</sup> indro, 'pa 7(553<sup>c</sup>) tritîye câ, 'yâ<sup>5</sup> pavas va 8(566) dvitîyâshţamayoh (566<sup>b</sup>. 568<sup>b</sup>) sûrya, indro navame (568<sup>c</sup>), 'gnim 9(569) âgneyo<sup>6</sup>, 'dhvaryo 11(575) maru= taḥ shashţha (576<sup>c</sup>), indro 'shţame (577<sup>b</sup>), dharte 12(578) 'ndraḥ saptamanavamayoh (579<sup>c</sup>. 580<sup>a</sup>), pavas va soma 17(591) devâḥ shashţhe <sup>7</sup>(592<sup>b</sup>), preshţham 18(594) devâḥ pañcame <sup>8</sup>(595<sup>b</sup>), purâm 20(600) devâḥ saptame (601<sup>c</sup>) || 9 ||

<sup>1</sup> vâyaur W. — <sup>2</sup> so GW; man erwartet: tritîye dvâdaçe
ca! dvâdaçe passt aber überhaupt nicht zu S, daher B
dvâvinçe (544<sup>a</sup>) zu lesen vorschlägt. — <sup>8</sup> so B; tritîya GW.
— <sup>4</sup> so W; blos: co 'tta ma G. — <sup>5</sup> so G; 'dyâ W. — <sup>6</sup> so W;
gninâgneyo G. — <sup>7</sup> das Metrum auch hier (s. 512<sup>o</sup>) zu vier fünf=
silbigen pâda gerechnet. — <sup>8</sup> devâh pamcame devâh G.

10 (5,2) A. esha 2 (606) Çunahçepa Âjîgartir, esha dhiyâ 3 (616) 'sitah Kâçyapo Devalo vai, 'sha u 4 (624) sa suto 7 (642) Râhûgaṇa<sup>1</sup>, esha vâjî<sup>2</sup> 5 (680) Priyamedha, esha kavir<sup>8</sup>6 (686) Nrimedho, yaḥ pâvamânîḥ 8 (648) Pavitra, ete<sup>4</sup> 'ñgiraso, 'ganma 9 (654) Vasishṭho Maitrâvaruṇo<sup>5</sup>, mahân 10 (657) Vatsaḥ Kâṇvaḥ, pavamâna sya 11 (660) cataṃ Vaikhânasâ \*An̄girasas, tvaw<sup>6</sup> soma 16 (678) Bharadvâjo Bârhaspatyaḥ || 10 ||

<sup>1</sup> so GW, Râhûgana allein ohne Gotamo! nach B (wegen p.217<sup>b</sup>): Răhûgano, ohne Ângirasa. — <sup>2</sup>°gano vâjî W, °ganâna esha G. — <sup>8</sup>°medhah kavir W, medhashah kavir G. — <sup>4</sup>? so GW; von B übergangen; es bezieht sich dies ete wohl auf Pri° Nri° Pa°? statt bei einem Jeden Ângirasa hinzuzufügen, ist eine allerdings hier sonst nicht übliche zusammenfassende Bezeichnung gebraucht. — <sup>5</sup> Mitr° W. — <sup>6</sup> so G, dvât W.

D. akrân<sup>1</sup>1(603) dvitîyâ (604) vârunî 'ti svam brâhmanam bhavati, saumy<sup>2</sup> âha *Caunako*, nânâdevatye 'ti Nairuktá vaiçvadevî vai, 'sha sapta 2-8(606-48) saumyâ<sup>3</sup>, esha dhiyes(606) 'ndras tritîya(616°), esha u sya4(624) indrah shashtha (625°), esha vâjî5(680) devâh pañcame (631<sup>b</sup>), sûryas trayodaçe (634<sup>a</sup>) shodaçe (635<sup>a</sup>) ca, vâg uttama (635°), esha kavir 6(636) indravâyû caturtha(637ª), indrah pañcadaçe (640°), sa sutah 7 (642) sûryo dvâdaça (645°), indra uttame (647°), yah pâvamânîh 8(648) sarasvatî<sup>4</sup> saptame (649°), devâh saptadaçe (652°), 'ganma mahâ 9(654) "gneyo, navame (656<sup>a</sup>) mitrâvarunau, tritiyâ<sup>5</sup> (656) vâruni<sup>6</sup> 'ti svam brâhmanam bhavati, na vârunî 'ty âhai<sup>7</sup> "tarevino, vâ 'gnih<sup>8</sup> sa varuna iti teshâo hi brâhmanam bhavati, tad apy etad rishino 'ktam: tvam agne râjâ varuno dhritavratas tvam agne varuno<sup>9</sup> jâyase yad iti, tasmâd âgneyî tritîyâ na vârunî Bahvricâ âhur 10, mahâ v 10(657) aindrah 11, pavamâna = sya 11(660) tvaw soma 16(673) saumyam câ, 'sâvi<sup>12</sup> 13(666) parjanyah pañcame<sup>13</sup>(667ª), pavasve 17(676) 'ndrah<sup>14</sup> pañ= · came (677<sup>b</sup>), devâh shashthe (677<sup>c</sup>), pari tyam (679) indrah 2, 604. Die beiden Anukramanî d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 369

saptamanavamayoh (680°. 681°) pavas va 19(682) devâ uttama <sup>15</sup> (684°), upo shv 20(685) indrah shashthe (686°) || 10 ||

akrâm GW. — <sup>2</sup> so W, saumî 'ty G. — <sup>3</sup> saumyâm W;
 B hat die Angabe sa<sup>o</sup> sau<sup>o</sup> übergangen. — 4 B hat saumyah (!)
 sarasvatî. — <sup>5</sup> <sup>o</sup>yâm W. — <sup>6</sup> vărunî G. — <sup>7</sup> so GW; Singular des Verbums und Plur. des Nomens (Aitareyinas)! — <sup>8</sup> so GW; hier ist eine Lücke, resp. zu lesen: yo vâ agnih. —
 <sup>9</sup> varuno bis âgne fehlt G; varuno ist bei B ausgelassen. —
 <sup>10</sup> diese eingehende Darstellung ist höchst eigenthümlich. —
 <sup>11</sup> fehlt B. — <sup>12</sup> B conjicirt hiefūr: saumyâv, asâvi; wohl mit Recht. — <sup>13</sup> so G, fehlt W; von B richtig ergänzt. —
 <sup>14</sup> so G, 'ndra W. — <sup>15</sup> vier fünfsilbige pâda.

604. nach Sâyana zu 9, 97 ist dies ganze sûktam (also auch v. 42): pavamânasoma devatâkam; aus der Nir. liegt mir keine Beziehung auf v. 42 vor. - 656. dieser Vers (Rik 7, 12, 3) wird, Aufrecht's Index der im Ait. Br. citirten ric zufolge, darin gar nicht erwähnt; die Worte: yo vå agnih sa varuno finden sich jedoch daselbst in 6, 26 (13) vor, und zwar schliessen sich daran auch noch die Worte: tad apy etad rishino 'ktam: tvam agne varuno jâyase yad (5, 3, 1; nicht in S) iti, die zu dem hiesigen gleich folgenden Citat Dieses selbst freilich ist sehr eigen abgefasst; stimmen. während nämlich das: rishino 'ktam doch so aussieht, als ob hier nur ein rishi, nur ein Vers angeführt wird, sind es factisch zwei pratîka, deren erstes 2, 1, 4 einem dem Gritsamada, während das zweite 5, 3, 1 einem dem Budha Åtreya zugeschriebenen Verse angehört (beide Verse nicht in S). Mit der dem Bahvricas zugeschriebenen Ansicht, dass 656 eine âgneyî, keine vârunî sei, stimmt Sâyana zu 7, 12 überein, da er dies sûktam für âgneyam erklärt, und sich

Indische Studien. XVII.

24

# 370 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sämasamhitä. 2, 697.

dafür auf die anukr. beruft; in seinem Citat daraus liegt zwar nichts direct der Art vor, doch tritt dafür einfach die Angabe zu 7,1 (p. 901, 6) ein: mandalådiparibhåshayå 'gnir devatå; 7,1-17 sind somit an agni gerichtet, agni gilt resp. für 7,12 fort, da nichts Anderes dazu bemerkt ist.

ll (6, 1) A. sushamiddho1(697) Medhâtithih Kânvo, yad adya2(701) Vasishtho Maitrâvaruna, â jâgrivih 4(707) Parâçarah Çâktyah, sûryasya9(720) Hiranyastûpa Ângi= rasah || 11 ||

D. sushamiddhah 1(697) samiddho 'gnir idhmo<sup>1</sup> vâ tanûnapân narâçawsa ide 'ti<sup>2</sup> pratyricam devatâ, etâ âpriyo, yajnedhmah<sup>8</sup> Kâtthakya<sup>4</sup> âhâ, 'gnih Çâkapûrnir<sup>5</sup> Yâskaç câ "hatur, narâçawso yajnah Kâtthakya<sup>4</sup> âhâ, 'gnih Çâkapûrnir<sup>5</sup> Yâskaç câ "hatur, ido<sup>6</sup> 'gnih sarve Nairuktâ âhur, evaw sushamiddhah<sup>7</sup>1(697) sarvâ âgneyyo, yad adya2(701) maitrâvaruṇah, sûryo devate 'ty âha Çaunakah, sûravan<sup>8</sup> maitrâvaruṇa iti svam brâhmaṇam bhavaty, âdyâ<sup>9</sup> lingoktâ vâ, "jâgrivih 4(707) sûryaç ca, saumyah pañcamah(708<sup>a</sup>), sau= ryah<sup>10</sup>, sûryaç câ "dye(797<sup>a</sup>) ca<sup>11</sup>, yatra nah<sup>12</sup> 4,8(709<sup>c</sup>) pitrya<sup>13</sup>, ud u tye 6(712) pañcame (713<sup>a</sup>) sûryah, pari 7(714) caturthe ca(715<sup>d</sup>), parî 8(717) 'ndro navame<sup>14</sup>(719<sup>a</sup>), viçve devâ <sup>15</sup> dvâdaçe <sup>16</sup>(719<sup>d</sup>) || 11 ||

<sup>1</sup> so G, idhase W (verlesen !). — <sup>2</sup> so G, ifdheti W; für ida iti; îdite ti B, irrig, passt zwar zu S, liegt aber gar n i cht vor. —
<sup>3</sup> so GW, nach B für yajna idhmah (irrig, s. Nir. 8, 5). —
<sup>4</sup> so W, Kâchakya G, Kâṭth<sup>o</sup>B (irrig). — <sup>5</sup> Çâkapûrni G, Çâkapûnnir W. — <sup>6</sup> îdito B (irrig, s. bei 2). — <sup>7</sup> so G, <sup>o</sup>ddhâ W. —
<sup>8</sup> so G, sŭravan W, nicht suravam, wie B irrig angiebt (er liest dafür sûravân, was sich in der That wohl empfiehlt). —
<sup>9</sup> so G (von B richtig vermuthet), bhavaty â W. — <sup>10</sup> wohin gehört dies eigentlich? — <sup>11</sup> so (sûryaç câdye ca) GW, sûrya=

#### 2, 697. Die beiden Annkramsnî d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 371

syå "dya 6<sup>m</sup>; sehr sonderbare, weil gänzlich überflüssige Angabe. — <sup>12</sup> so W, trayah na G. — <sup>18</sup> diese Angabe ist höchst eigenthümlich abgefasst; die in sonstigen dgl. Fällen hier übliche Bezeichnung würde lauten: ekådaçe (709°) pitarah. Liegt hier, resp. bei <sup>10</sup> u. <sup>11</sup>, etwa eine Differenz zu S vor? — <sup>14</sup> 718 also zu vier fünfsilbigen påda gerechnet. — <sup>15</sup> viçve vå G. — <sup>16</sup> 719 wie <sup>104</sup>.

697 selbst wird zwar in der Nir. nicht erwähnt, die hier vorliegenden ausführlichen Angaben über die Gottheiten der vier ersten åprî-Verse schliessen sich aber genau an die in Nir. 8, 5. 6 vorliegende Darstellung an, nur dass hier noch Yåska selbst, als mit der Ansicht Çâkapürni's (só lautet der Name híer, offenbar richtiger als in der Nir. selbst, wo °pûni), die dort ja beide Male als die schliess= liche erscheint, übereinstimmend angeführt wird. Die Angaben der Nir. lauten resp. für samiddha: yajnedhma iti Kâtthakyo 'gnir iti Çâkapûnih, und für narâçansa: yajna iti Kåtthakyo.. 'gnir iti Çåkapûnih. Für îla (só dort!) wird in 8,8 keine besondere Erklärung gegeben, ein Zeichen wohl, dass, wie es híer heisst, alle Nairuktâ in dessen Erklärung durch: agni übereinstimmten. - 701. die dem Caunaka hier zugeschriebene Ansicht stimmt nicht zu Rv. Anukr., in der es nach Sây. zu 7,66 heisst: caturthyâdyâ daça "dityâs tisrah saurya iti, wonach somit die vv. 4-13 (4-6 sind = 701-703) den åditya (s. Aufrecht Rik<sup>2</sup> p. 485), erst v. 14-16 dem sûrya gewidmet sind!

12 (6, 2) A. upa 1 (729) Gotamo Râhûgaņas, tritîyâyâm<sup>1</sup> (731) Vasishtho Maitrâvaruņo, 'gneh 10 (755) Sutambhara Âtreyo, y a v<sup>2</sup> 14 (765) Çunahçepa Âjîgartir, abhi 18 (776) Ku= tsa Ângiraso, mats y 20 (782) Agastyo<sup>3</sup> \*Maitrâvaruṇah || 12 ||

24\*

1

372 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 2, 729.

<sup>1</sup> Nominaldeclination. — <sup>2</sup>'yah G. — <sup>8</sup> so B, cf. 1, 611. Âgastyo GW.

D. upa prayanto 1(729) 'gne<sup>1</sup> stomam 10(755) yam agna 14(765) âgneyâç<sup>2</sup>, caturthyâm madhye (732<sup>b</sup>) vritrahâ madhyamo<sup>3</sup> vâ, 'gne yuñkshva<sup>4</sup> 2(733) devâh<sup>5</sup> shasht(h)e (734<sup>c</sup>), yajishtham 18(763) mitrâvaruṇau shashthe (764<sup>c</sup>), 'bhi vâyu  $\cup$  18(776) saumyo, vâyuh prathame (776<sup>a</sup>), mitrâvaruṇau dvitîya (776<sup>b</sup>), indraç caturthe (776<sup>d</sup>), yaj jâ<sup>6</sup> 19(779) daçame (781<sup>b</sup>) sûryo, matsy 20(782) aindrah<sup>7</sup> || 12 ||

<sup>1</sup> so GW (für agneh). — <sup>2</sup> so GW, <sup>o</sup>yaç B. — <sup>3</sup> s. 1, so. — <sup>4</sup> so GW, <sup>o</sup>kshvâ S. — <sup>5</sup> âgneyo fügt B vor devâh ohne Grund hinzu; dagegen fehlt âgneyo B bei 10(755). 14(765). — <sup>6</sup> abge= kürzt aus jâyathâh. — <sup>7</sup> fehlt B.

13 (6, 3) A. pavasva 1 (785) Kavir Bhârgavah, prati 2 (790) Bharadvâjo Bârhaspatyo, babhravo 3 (794) 'sitah Kâz çyapo Devalo vâ, 'dyâ-'dya<sup>1</sup> 7 (808) Bhargah Prâgâtho, jaz nîyanto<sup>2</sup> 8 (810) Vasishtho Maitrâvaruṇa, uta 9 (811) Bhaz radvâjo Bârhaspatyas, tad 10 (812) Viçvâmitro Gâthina ekaz syâm<sup>3</sup>, yuñjanti 12 (818) Vaiçvâmitro Madhuchandâ, ayam 13 (821) Uçanâ Kâvyo, hotâ 15 (827) \*Viçvâmitro Gâthina, â sute 16 (830) Haryatah<sup>4</sup> Prâgâthas, tad id 17 (833) Âtharvano Brihaddivah || 18 ||

<sup>1</sup> so GW, adyå 'dyå S. — <sup>2</sup> so G, janiyanto W. — <sup>3</sup> dies wohl der Grund, weshalb 15(827) nicht gleich mit ange= schlossen ist. — <sup>4</sup> so W, haryate und Platz für ein aksh. G.

D. pavasva 1 (785) babhrave 3(794) saumyâv<sup>1</sup>, âdye<sup>2</sup> devâ dvâdaçe<sup>3</sup> (788°), dvitîye<sup>2</sup> ce<sup>4</sup> (797<sup>b</sup>) 'ndro navame<sup>3</sup> (796°) trayodaçe (798<sup>a</sup>) 'shtâdaçe<sup>5</sup> (799°) câ, 'dyâ-'dyai 7 (808) "ndro<sup>1</sup>, janîyantah<sup>6</sup> s (810) sarasvân<sup>1</sup>, uta nah 9 (811) sarasvatî<sup>1</sup>, tat savituh 10 (812) sâvitrî<sup>7</sup>, yuñjanty 12 (818) aindra ity âha *Çaunakah*, prathamâ<sup>8</sup> saurî 'ty âhuh *Çâtapathikâ*<sup>9</sup>, asau 2, 821. Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 373

vâ âdityo bradhno<sup>10</sup> 'rusha iti teshâw hi brâhmaṇam bhavaty, ayaw 13 (821) saumya<sup>1</sup>, indraḥ prathame (821<sup>a</sup>), maruto na= vame (823<sup>a</sup>), tvam agne 14 (824) devâḥ shashṭhe (825°), hotâ dvâv 15 (827). 16 (830) âgneyau<sup>1</sup>, dvitîya<sup>2</sup> indro navame (832°), tad id 17 (833) aindram <sup>11</sup>, prathamâ (833) saurî 'ti Nai= ruktáḥ || 13 ||

<sup>1</sup> fehlt B. — <sup>2</sup> nämlich varge. — <sup>8</sup> nämlich påde. — <sup>4</sup> ca eigentlich überflüssig! — <sup>5</sup> so W, fehlt G. — <sup>6</sup> janí<sup>o</sup> GW. — <sup>7</sup> so GW, savitrî B. — <sup>8</sup> so GW, prathamaḥ B. — <sup>9</sup> çâtarpâthîkâ W. — <sup>10</sup> so auch W, nicht brahno, wie B angiebt. — <sup>11</sup> Neutrum!

818. zu der Angabe über Çaunaka stimmt Sâyana zu R. 1, 6: tasmin sûkta âdyâs tisro 'ntimâ ce 'ty etâç catasra aindryah; zu dem Citat aus dem Çatapatha s. daselbst 13, 2, 6, 1. — 883. Nir. 14, 24 wird jyeshtham in diesem Verse (R. 10, 120, 1) zwar durch âdityam erklärt; da jy. indessen ein Nomin. neutr. ist, kann dies âdityam nicht Name der Sonne sein; sollte sich saurî 'ti Nair. somit auf diese Stelle der Nir. beziehen, so läge hier einfach ein Missverständniss derselben Seitens des Vfs. von D vor.

14 (7, 1) A. pratnam 3(844) tve 7(856) Tryaruna-Trasa= dasyù Traivrishna-Paurukutsyau \*râjânâv, agne (853) 'gnis Tâpaso, nadam 9(862) Ângirasah Priyamedho, 'gne 12(868)<sup>1</sup> Vasûyava Âtreyo vâ<sup>2</sup> Râhûgano Gotamo, 'gnim 15(877) Ketur Âgneyah || 14 ||

<sup>1</sup> könnte auch 18(871) sein! s. D. — <sup>2</sup> dă G; vâ sollte hinter Ràhugano stehen!

D. pratnaw 3(844) saumya, indras tritîye (844°), savitâ shashthe (845°), 'gne viçvebhir 6(858) âgneyas, tve 7(856) saumyo<sup>1</sup>, nadam 9(862) aindrî 'ty âha *Gaunako*, 'bdevatyai "*tareyino* vâ, "po vâ<sup>2</sup> odatya âpo vâva<sup>3</sup> yoyuvatya âpo vâ aghnyâ iti teshâw hi *bráhmaṇaṃ* bhavati, devo 10(863) 374 Die beiden Anukramani d. Naigeya - Schule d. Sâmasamhitá. 2, 864.

devâh shashthe (864<sup>b</sup>), 'gn e traya 13(871)<sup>4</sup>. 14(874). 15(877) ågne= yâh <sup>5</sup>, prathamo<sup>6</sup>(871<sup>a</sup>) 'gneh pâvakasya, tritîye<sup>7</sup> 'çvinâv ashtame (879<sup>b</sup>), sûrya ekâdaçe (880<sup>b</sup>) || 4 ||

<sup>1</sup> fehlt B. — <sup>2</sup> vâpsvâ B (verlesen.) — <sup>3</sup> va ist nicht zu streichen, wie B vorschlägt; vâ va ist durchaus berechtigt. — <sup>4</sup> könnte auch 12 (868) sein, aber der Verlauf zeigt, dass 871 gemeint ist. — 5 von B blos für 16, 1 (877) notirt. — <sup>6</sup> nämlich: pâdaḥ, s. S., so auch B; während, dem sogleich folgenden tritîye entsprechend, eigentlich auch zu prathamo sei es tricaḥ, sei es vargaḥ zu ergänzen sein sollte! — <sup>7</sup> näm= lich: trice oder: varge.

sc2. die Ansicht Çaunaka's stimmt mit den auf die anukram. gestützten Angaben Sâyaņa's zu B. 8, 69, 2. Zu dem Citat der Aitareyiņas s. Ait. Âraņyaka 1, 2, 4, 13 (Bibl. Ind. p. 78). Die darin gebrauchte Partikel vâva, aus vai eva, findet sich in Ait. Br. mehrfach vor<sup>1</sup>), s. Pet. W.

15 (7,2) A. kas te 1(885) Râhûgano Gotama, îdenyo
2(885) 'dâbhyo<sup>1</sup>9(906) \*Viçvâmitro Gâthina, ut te 8(891)
Virûpa Ângirasa, inas 5(896) Trita Âptyah, kayo 6(899)
'çanâ Kâvyo, 'gne<sup>2</sup>7(902) Bhargah Prâgâtho, 'cha<sup>3</sup>8(904)
Sudîtir Ângirasah Sauhotrah Purumîdho vâ, samiddham
18(917) Bharadvâjo<sup>4</sup> Vîtahavyo vâ "ngirasah || 15 ||

<sup>1</sup> so W, îdenyo vâdâbhyo G. — <sup>2</sup> so G, 'gner W. — <sup>3</sup> so GW, achâ S. — <sup>4</sup> ? Bhâr<sup>o</sup> W, tarâjajo G; ohne Bâr<sup>s</sup> haspatyo!

D. k as te traya 1 (885). 2 (888). 8 (891) âgneyâ<sup>1</sup>, mitraḥ pañcame (886<sup>b</sup>), mitrâvaruṇau saptame (887<sup>a</sup>), dvitîye<sup>2</sup> 'çvaḥ pañcame (889<sup>b</sup>), pûrve<sup>2 u. 3</sup> devâ 'shṭama<sup>4</sup> (887<sup>b</sup>), in a 5 (896) âgneyo, rudro dvitîye (896<sup>b</sup>), sûryaḥ<sup>5</sup> saptame (897<sup>c</sup>), k ay â<sup>6</sup> catvâraḥ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) im Çat. Br. ist mir vâva in Buch 1-5 nur einmal zur Hand, dagegen sehr häufig in Buch 6-10, resp. 11-14.

6(899)-9(906) samiddham 13(917) câ<sup>6</sup>, 'dâbhyo 9(906) devâ ashtame (906<sup>b</sup>), 'gna 11(912) ushâç ca<sup>7</sup>, viço 12(914) mitrah shashthe (915<sup>b</sup>), samiddham 13(917) devâh<sup>8</sup> saptama (918°), upa tvâ 14(920) ''pah shashthe (921°), sûryo navame (922°) || 15 ||

<sup>1</sup> fehlt B. — <sup>2</sup> nämlich: trice oder varge. — <sup>8</sup> so 6, půrva W; die ganze Angabe: p. d. 'sht. wohl ein Zusatz? da sie vor: dv. 'çv. p. gehört, wo dann das půrve überflüssig wäre. — <sup>4</sup> so 6W, für devâ ashtame, s. 2, 443. — <sup>5</sup> sůryo B. — <sup>6</sup> ? all dies fehlt B; durch das ca sollte eigentlich sůrya h fortgelten, was aber nicht zu S passt; B zu 18, 1 (917) lässt ågneyo noch von 896 fortgelten; und dies passt in der That zum Inhalt des betreffenden Verses in S. Dann ist aber die hiesige Darstellung sehr unklar! — <sup>7</sup> nämlich wohl (so B) ashtame, also 914<sup>b</sup>. — <sup>8</sup> so 6W; ågneyo devâh B.

16 (7, 8) A. pra vâm 2(925) Viçvâmitro Gâthina, imae
6(935) Çunahçepa Âjîgartih, kayâ 7 (986) Sukaksha Ângi=
raso, viçvakarman<sup>1</sup>9 (989) Viçvakarmâ Bhauvana, uta no
11 (948) Bharadvâjo Bârhaspatyah, çaçamânasya 12 (944)
Râhûgano Gotama, upa na 18 (945) Rijiçvâ<sup>3</sup> Bhâradvâjo,
\*Daushyantir<sup>4</sup> vâ Bharatah, pra vâm 14 (946) \*Vâmadevo<sup>5</sup>
Gautamo, mâ bhema 17 (955) Devâtithih Kânvo, yasya 19
(959) \*Kalih Prâgâtho \*Medhâtithir vâ Kânvah || 16 ||

<sup>1</sup> karma W. — <sup>2</sup> Gau<sup>o</sup> W. — <sup>3</sup> upa na rttâjiçvâ <del>G</del>. — <sup>4</sup> ? so B; daushka<sup>o</sup> <del>G</del>W. — <sup>5</sup> Vâjha<sup>o</sup> W.

D. abhi tvâ 1 (923) vishņuḥ shashṭhe (924<sup>b</sup>), pra vâm 2 (925) aindrâgnaḥ, çag dhy û shv 3 (929) açvaḥ pañcame (980<sup>a</sup>), yo viçvâç 5 (983) ce<sup>1</sup> (984<sup>a</sup>), 'mam me 6 (985) vâruṇî, kayai 7 (936) "ndrî<sup>2</sup> 'ty âha *Çaunako*, Nairuktá<sup>8</sup> vâ prâjâ= patye, 'ndraḥ<sup>4</sup> 8 (937) sûryaḥ shashṭhe (938<sup>b</sup>), vi çvakarman 9 (939) vaiçvakarmaŋy<sup>5</sup>, ayâ ruce<sup>6</sup> 10 (940) 'ndro dvâdaça<sup>7</sup> (941<sup>c</sup>), uta naḥ 11 (943) paushņî<sup>5</sup>, çaçamânas ya 12 (944) mâ=

# 376 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 2, 945.

ruty<sup>5</sup>, upa no 18(945) vaiçvadevî<sup>5</sup>, pra vâm 14(946) dyâvâ= prithivyau, mitrah saptame (948<sup>a</sup>), mâ bhema 17(955) yasya 19(959) cai "ndrah<sup>8</sup> || 16 ||

<sup>1</sup> viçvâh | çvaç ce W, viçvâh çvaç ce G<sup>1</sup> (am Rande: ce | co 2 | pâw |); durch das ca wird: açvah pañcame als fortgeltend markirt. — <sup>2</sup> ka aindrf W, kâryendrî G (am Rande: yâ tvam e). — <sup>3</sup> Niru<sup>o</sup> GW. — <sup>4</sup> tyaindrah W, pră= jâpatyaindrah G; indram S. — <sup>5</sup> fehlt B. — <sup>6</sup> rice W. — <sup>7</sup> 940.941 zu sieben pâda gezählt! — <sup>8</sup> so GW (fehlt B); Fassung unklar! Durch ca sollte eigentlich mitrah oder saptame fortgelten, was aber nicht passt. Sodann müsste, da zwei pratîka angegeben sind, statt des Singulars aindrah der Dual aindrau stehen! cf. 1052. 1151. Ist yasya ca etwa ein Zusatz? dann sollte es freilich von Rechts wegen hinter aindrah stehen; 17 (955) ist nämlich sicher an indra ge= richtet, bei 19(959) ist dies nicht so bestimmt ersichtlich.

936. Sâyana zu Rik 8, 82 bezeichnet, unter Citirung der Anukr., das ganze sûktam, ausgenommen den letzten Vers, als aindram; dies stimmt zu der hiesigen Angabe über v. 19; in der Nir. ist mir keine Stelle darüber zur Hand; D muss somit hier, wie anderweit, noch andere Quellen für seine Angabe über die Nairuktâs zur Hand gehabt haben; zu der Construction: Nairuktâ vâ prâjâpatyâ, resp. zu der Voranstellung von Nairuktâh und dem Mangel des iti s. das bei 1, 15 Bemerkte.

17 (8, 1) A. viçvebhih 1(967) sumanmâ 14(1004) \*Çu= nahçepa Âjîgartir, indram<sup>1</sup>2(970) Vaiçvâmitro Madhu= chandâh, kim id 4(975) Vasishtho Maitrâvaruno<sup>2</sup>, vâyo 5 (978) Vâmadevo Gautamo, 'dha 6(981) Rebhasûnû Kâçyapau<sup>3</sup>, tava 11(995) Goshûktî câ 'çvasûktî ca Kânvâyanau<sup>4</sup> || 17 ||

<sup>1</sup> indra W. – <sup>2</sup> Mitrâ W. – <sup>3</sup> °çyapo G. – <sup>4</sup> W, Kânvyâ °G.

2, 967. Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasambitâ. 377

D. viçvebhir 1 (967) ågneya, indram 2 (970) aindrah, kim id 4 (975) vaishnavo, vâ ya v 5 (978) âdyâ dyâvâprithivyau<sup>1</sup> saumî pâvamânî<sup>2</sup> niyutvatî 'ti svam bráhmanam bhav= aty, uttare (979.980) aindrâvâyavya<sup>3</sup>, âpo 'shṭame (979<sup>d</sup>), 'd ha kshapâ<sup>4</sup> 6 (981) saumyo, devâ dvâdaçe (988<sup>d</sup>), yajnah 9 (989) somah pañcame (990<sup>b</sup>), ta va ty ad 11 (995) aindrah, prithivî pañcama (996<sup>b</sup>), âpah shashthe (996<sup>c</sup>), vishnuh saptame (997<sup>a</sup>), mitrâvarunâv ashṭame (997<sup>b</sup>), navame (997<sup>c</sup>) mârutagaṇah<sup>5</sup> sumanmâ 14 (1004) vrishann<sup>6</sup> indra<sup>7</sup>, âpaḥ shashthe<sup>8</sup> (1006<sup>b</sup>) || 17 ||

<sup>1</sup> so W, vâyavy ădyâ dyâvàprithivyau G (für dyâvâ am Rande: vâyavyâ). Der Text ist hier verderbt; dyâ°vyau hat hier, S zufolge, nichts zu suchen; wohl: âdyâ vâyavyâ, cf. G am Rande. — <sup>2</sup> so G, mânâ W. — <sup>3</sup> so GW, °vâyavye B (mit Recht). — <sup>4</sup> kshayâ GW. — <sup>5</sup> ganâh W. — <sup>6</sup> vrishamn GW (Nom. Sgl. von vrishant! statt: vrishâ, s. 1005<sup>a</sup>) — <sup>7</sup> so G, °dram W. — <sup>8</sup> also 1004 nur zu einem pâda gerechnet.

18 (8, 2) A. astâvy 7 (1027) Âyuh<sup>1</sup> Kâņva, indrâgnî 14 (1043) toçâ 17 (1052) Viçvàmitro Gâthinah, pavamânâ 16 (1049) Nidhruvih Kâçyapa, upa tvâ dve<sup>2</sup> 18 (1055). 19 (1058) Bharadvâjo Bârhaspatyah || 18 ||

<sup>1</sup> âdyuh W. — <sup>2</sup> dve ist hier wohl Neutrum, steht resp. für dvau, s. 1078 A. 1178 A; es fehlt sonst für 19 die Angabe des Autors ganz, da 19, 1-3 (1058-60) sich im ârcikam, resp. im Rik nicht vorfinden.

D. idam vishņur 5(1019) antyâ daivî ve, 'ndro navame (1021°), 'stâvy 7(1027) aindrah, sûryah shashthe (1028°), somo 'shtama (1028°), indrâgnî 14(1043) toçâ 17(1052) aindrâgnah <sup>1</sup>, pavamânâh 16(1049) saumya<sup>2</sup>, upa tvâ 18,1(1055) "gneya, ri= tâvânam 19(1058) vaiçvânarîya, uttame (1060°) 'gnir vâ<sup>3</sup> || 18 ||

<sup>1</sup> ohne samdhi zwischen toçâ (Dual.) und ain°; also als

### 378 Die beiden Anukramauf d. Naigeya-Schule d. Såmasamhita. 2, 1061.

ob toçâh im Text stünde. Statt des Singulars aindrâgnah erwartet man den Dual <sup>o</sup>gnau, da zwei pratîka angegeben sind; cf. 959. 1151. — <sup>2</sup> so 6, pavamânoh saumya W; B hat irrig: pâvamânah somah. — <sup>3</sup> so 6, aber am Rande saptame (1060<sup>\*</sup>) gni, was unbedingt richtiger; in W blos uttame vâ!

19 (8,3) A. agnir1(1061) Virûpa<sup>1</sup> Ângirasa, ut te 2(1064) pra te 18(1111) 'vatsârah Kâçyapah, prati 6(1075) \*Vâma= devo Gautama<sup>2</sup>, esho dve<sup>3</sup>7(1078). 8(1081) etâ 16(1105) Râbû= gaņo Gotama, idam 14(1099) Kutsa Ângirasa, â bhâti 15 (1102) Bhaumo 'trir, abodhi 17(1108) Dîrghatamâ Auca= thyah || 19 ||

<sup>1</sup> vistapra W (verlesen!) — <sup>2</sup> Gotama W. — <sup>3</sup> dve ist hier wohl Neutrum, 8. 1055. 1178).

D. agnir 1 (1061) âgneya<sup>1</sup>, ut te 2 (1064) saumya<sup>1</sup>, indro dvâdaçe (1067°), tvam anga 5 (1073) dvitîyâ (1074) saurî 'ti Nairuktâḥ, praty 6 (1075) ushasyo<sup>1</sup>, 'çvinau shashthasapta= mayor (1076°.1077<sup>a</sup>), u sha 8,1 (1061) ushasyo 'shṭame (1085<sup>b</sup>) 'çvâ, açvinâ<sup>2</sup>9 (1084) "çvina, idam 14 (1099) ushasyo<sup>3</sup>, dvitîyo 'rdharco<sup>4</sup> (1099<sup>cd</sup>) râtrer, â<sup>5</sup> bhâty 15 (1102) âçvinam<sup>6</sup>, ushâ 'gniç<sup>7</sup> ca prathame (1102<sup>a</sup>), vâg dvitîye (1102<sup>b</sup>), sûryo daçama (1104<sup>b</sup>), etâ 16 (1105) ushasyo, 'bodhy agnir 17 (1108) âçvino, 'gniḥ<sup>8</sup> sûryaç ca prathama (1108<sup>a</sup>), ushâ dvitîye (1108<sup>b</sup>), savitâ caturthe (1108<sup>d</sup>), pra te 18 (1111) saumyaḥ<sup>9</sup><sup>u. 1</sup>, çyeno navame (1118<sup>o</sup>) || 19 ||

<sup>1</sup> fehlt B. — <sup>2</sup> âçvinâ G. — <sup>8</sup> sya G, sya râ W (ob nur verlesen?) — <sup>4</sup> diese Ausdrucksweise ist bier ganz unge= wöhnlich; man erwartet tritîyacaturthau. In G ist denn auch id am bis râtre mit Strichen über der Linie als zu corrigiren bezeichnet, ebenso âçvinam ushâ; am Rande findet sich resp. Folgendes: no (gehört zu âçvi) 'bodhi 17 (1097) devâh pañcama (1098<sup>a</sup>), id au (sic! der in S folgende

### 2, 1115. Die beiden Anukramspi d. Naigeya-Schule d. Sämasamhitä. 379

Sibilant spukt hier bei dem 0! 14(109) *try*ushasyaç câ 'gnir (! sollte ushasyo 'gnir sein!) ushâ. — <sup>5</sup> so 6, râtreste W. — <sup>6</sup> Neutrum! — <sup>7</sup> so 6W, für ushâ agniç. — <sup>8</sup> so 6, gni W. — <sup>9</sup> somyah W.

1074. zu der Bezeichnung dieses Verses (Rik 1, 84, 20) als saurî durch die Nairuktâs s. Nir. 14, 87: manushyahito 'yam âdityo 'yam âtmâ.

20 (9, 1) A. prâ 'sya 1(1115) Nrimedha Ângirasa, â yo 4 (1124) Dîrghatamâ Aucathyah, çrudhi<sup>1</sup> 13(1148) Vasishtho Maitrâvaruṇah<sup>2</sup>, pro shu 14 (1151) Sudâh Paijavano, revân 15 (1154) Medhâtithih<sup>3</sup> Kâṇvah Priyamedhaç câ "ngirasah, pavasva 17 (1160) Jamadagnir<sup>4</sup> Bhârgavah || 20 ||

<sup>1</sup> so GW, çradhî S. — <sup>2</sup> Mitr<sup>o</sup> W. — <sup>3</sup> so G, revâdame= dhâtithi W. — <sup>4</sup> Yamad<sup>o</sup> G.

D. prâ 'sya 1 (1115) saumyo<sup>1</sup>, devâs tritîya (1115°), â ya 4(1124) âgneyah<sup>2</sup>, sûras tritîya<sup>3</sup> (1124°), âpah shashthe (1125°), vidhum 7(1132) dvâdaçe (1134<sup>d</sup>) devâ, asti 8(1135) mitro, 'ryamâ caturthe (1136<sup>a</sup>), varuṇah pañcama (1186<sup>b</sup>), indro 'shtame (1137<sup>b</sup>), çrudhî<sup>4</sup> 18(1148) pro shv 14(1151) aindro<sup>5</sup>, revâ $\odot$ ç 15 (1154) ca<sup>6</sup>, pavasva 17(1160) saumya, indro dvitîye (1160<sup>b</sup>), vâyuç caturthe (1160<sup>d</sup>) || 20 ||

<sup>1</sup> fehlt B. — <sup>2</sup> tritîya ya âgneyah G. — <sup>3</sup> sŭras tritîyah W, sûra âgneyah (!) G. — <sup>4</sup> so GW! also mit Beibehaltung der Länge wie S. — <sup>5</sup> so GW! man erwartet den Dual. aindrau, da zwei pratîka angegeben sind, s. 959. 1052. — <sup>6</sup> nämlich: aindrah; nach B. ist diese Bezeichnung überflüssig, da schon im ârcika só bezeichnet; in der That aber kommt nur der zweite Vers im aindram daselbst (1, 225) vor.

21(9,2) A. agne 1(1166)'gnih Pâvaka \*Auravo<sup>1</sup> vâ "rças<sup>2</sup>, tam oshadhîr 3(1174) Aruņo Vaitahavyo<sup>3</sup>, 'gnir 4(1175) \*Agniç Câkshushah prajâpatir vâ, yo dve<sup>4</sup> 5(1176). 6. (1177)

Digitized by Google

'vatsârah<sup>5</sup> Kâçyapo, n amo dve<sup>6</sup> 7(1178). 8(1181) \*Asitamṛigâh<sup>7</sup> Kâçyapâ<sup>8</sup> \*Auddâlakir và Kusurubindur, âpaḥ 10(1187) \*Sin= dhudvîpa Âmbarîsho, 'bhi 12(1198) \*Suparna Ângirasah || 21 ||

<sup>1</sup> åravo G. — <sup>2</sup> vårgah B (verlesen). — <sup>8</sup> vita<sup>o</sup> W. — <sup>4</sup> hier ist dve wohl Feminin, da 5. 6 je nur eine ric haben (cf. D, u. 1224).
<sup>5</sup> so GW, falscher samdhi, da dve aprikta ist! — <sup>6</sup>he W; dve ist Neutrum, s. 1055. 1078. — <sup>7</sup> fehlt B. — <sup>8</sup>? Kåçyapă GWB.

1166. die Angabe: Auravo vå "rças befremdet wegen der beiden Patronymika; auch ist ein Riça, worauf Ârça zurückgehen würde, als n. pr. nicht vorhanden. Wohl aber liegt, s. Pañcav. 13, s, 11<sup>1</sup>) und B in dies. Stud. 3, 255, ein Sâman Namens: Vârçam, resp. Vâriçam, vor. Man könnte nun somit etwa auch hier Auravo Vârço lesen; aber theils liegen dann doch auch wieder zwei Patronymika vor, theils fehlt dann jedenfalls ein vâ. Zu vgl. ist die ähnliche Unsicherheit bei: vâ Arkalinas Ait. Âr. 3, 2, 2 (s. vol. 2 meines Verz. der Berl. S. H. p. 8) und: Vârkalinas in der Parallelstelle Çâñkh. Âr. 8, 2.

D. agne tava 1(1166) âgneyah<sup>1</sup>, pra so 2(1172) ushåh<sup>3</sup> shashthe (1175°), tam oshadhîr 3(1174) âgneyy, âpo dvitîye (1174°), 'gnir 4(1175) âgneyî, 'ndrah prathame (1175°), yo dve<sup>8</sup> 5(1176). 6(1177) vaiçvadevyâv<sup>4</sup>, uttarâ vâ ''gneyî, namo 7(1178) vaiçvadevo, vâk tritîye<sup>5</sup>(1178°), devâ uttame (1180°), 'gnir jyotir s(1181) agnir indrah sûrya iti pratipâdam devatâ, âgneyyâv uttare (1182.1183), yad indra 9(1184) gaur açvaç ca navama (1186°), âpo 10(1187) 'bdevatyo<sup>3</sup>, 'bhi vâjî 12(1198) sauryo, 'çvo 'shtame (1194<sup>d</sup>) || 21 ||

<sup>1</sup> ohne samdhi mit tava!; fehlt **B**. — <sup>2</sup> ohne samdhi (so aus saḥ). — <sup>3</sup> fehlt **B**. — <sup>4</sup>? °vâv **W**, cf. **A**; vaiçvadevyâv bisnamo fehlt

Vriço vai Jânas (Vaijânas, Sây.) Tryaruņasya Traidhâtvasyai "kshvâ: kasya purohita âsît; s. noch Pet. W. unter Vriça.

2, 1199. Die beiden Anukramant d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 381

G. — <sup>5</sup> so G; ritîye, ohne vâ W (ist resp. wohl ktri<sup>o</sup> zu lesen?); B liest dvitîye, bemerkt aber selbst, dass dies nicht zu S passt.

22 (9,3) A. âçur<sup>1</sup> 1 (1199) adhyáya<sup>2</sup> Aindro 'pratiratho, 'vasrishtâ catasrah 5,8-6,8(1218-16) Pâyur vâ Bhâradvâjo, marmânî 'ti 8(1220) câ<sup>3</sup>, 'mitrasenâm 6,2(1215) \*Agnir vâ Vi= rakshah \*Çâso<sup>4</sup> Bhâradvâjo vâ, mriga âdyâ 9,1(1225) \*JayaAin= dro vâ, bhadram dve 9,2.8(1124-25) Râhûgano Gotamo vâ ||22 ||

Naigeyánám<sup>5</sup> rikshu ársham<sup>6</sup> samâptam ||

iti prathamah<sup>7</sup> prapâțhakah || 1 ||

<sup>1</sup> åshuçur W, åsur G. — <sup>2</sup> bemerkenswerth ist die hier wie in D vorliegende Bezeichnung dieses Abschnittes als ad hyâya, welche wohl dafür eintritt, dass au ch die vor<sup>2</sup> hergehenden 21 Abschnitte denselben Namen führen. Oder sollte etwa gerade das Umgekehrte hieraus zu folgern sein? 22 ist in der That dárin ganz anders als 1-21 behandelt, dass . nicht blos für die ersten Verse der vargås, sondern auch für Verse aus deren Mitte besondere rishi angegeben werden. — <sup>3</sup>? so W, <sup>o</sup>nî 'ti tâ G; ob etwa: <sup>o</sup>ni te câ? Die ganze Angabe, cf. das ca und 1220 vor 1215!, ist wohl ein Zusatz. — <sup>4</sup> so GW, B irrig: vicakshah Pâyur. — <sup>5</sup> Naisheyânâm G. — <sup>6</sup> so G, rikshu kârsham W. — <sup>7</sup> so G, blos prathama W.

**D.**  $\hat{a} \in ur^{1} 1(1199) adhyáya^{2}$  aindro, brihaspate 2(1202) brihaspatih prathame (1202<sup>a</sup>), 'bhi gotrânis(1205) brihas= patih pañcame (1206<sup>a</sup>)<sup>8</sup>, dakshinâ shashthe (1206<sup>b</sup>), maruto 'shtame (1206<sup>d</sup>), varuno navama (1207<sup>a</sup>), àdityâ daçama (1207<sup>b</sup>), ud dharshaya 4(1208) devâ ashtame (1209<sup>d</sup>), mâruty uttamâ<sup>4</sup> (1210), 'mîshâm 5(1211) prathamâ (1211) 'pvî devî<sup>5</sup>, kañkâ 6(1214) agnir ashtame (1215<sup>d</sup>), vi rakshas 7(1217) tritîyâ (1219) samgrâmâçîr, marmân y 8(1220) uttare samgrâmâçishâm<sup>6</sup> aindrîmadhyame, varma prathame (1220<sup>a</sup>), somo<sup>7</sup> dvitîye (1220<sup>b</sup>), varîyas<sup>8</sup> tritîye (1220<sup>c</sup>), devâç caturtha (1220<sup>d</sup>) ekâdaçe (1222<sup>c</sup>) 382 Die beiden Anukramant d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ. 2, 1220.

câ, 'gniḥ saptame (1221°), bhadraṃ dve<sup>8</sup>9, 2.3 (1224.1225) vaiçvadevyau || 22 ||

iti Naigeyânâm rikshu daivatam samâptam ||

|| dvitîyah prapâthakah ||

<sup>1</sup> âbhur W, âsur G. — <sup>2</sup> so G, adyasaya W. — <sup>8</sup> man erwartet blos: ca pañcame. — <sup>4</sup> uttamo G. — <sup>5</sup> yvî G, pvî W, (nicht apvâ, wie B angiebt); dies ist ein falsches Thema zu dem Vocativ: apve. Ist resp. apvî devî etwa als Compositum zu fassen: >die apvî zur Gottheit habend <? — <sup>6</sup> so GW; B vermuthet °çishâv; der Sinn ist wohl: 1220. 1222 sind zwei weitere samgrâmâçis und schliessen eine aindrî (1221) ein. — <sup>7</sup> so G, nadîyas W. — <sup>8</sup> Feminin, s. 1176 (A u. D).

Verzeichniss der Autoren in A.

Es liegt zwar bereits in dem von B in dies. Stud. 3, 199-247 (1854) publicirten »Index...« ein dgl. Verzeichniss vor. Dasselbe ist aber zunächst in sich nicht ganz voll= ständig (es fehlen die Patronymika); es ist sodann nicht direct für NA, sondern für die zu S selbst gehörigen dgl. An= gaben gemacht; und es enthält endlich die hier in A vorliegen= den Varianten nur unvollständig, dazu auch noch, weil B auf W beschränkt war, mit einigen Fehlern. Es kommt dazu, dass vol. 3 dieser Studien leider gänzlich vergriffen ist. Ich halte daher an hiesiger Stelle d. nachstehende Verzeichniss für durchaus geboten. — Die Verse 1, 586-542 gebe ich cursiv.

| Achomuc, Vâmadevya 1, 426            | Agni, Tâpasa 2, 858                |
|--------------------------------------|------------------------------------|
| Akrishta Mâshâh, rishiganâh Angira:  | , Tâpasa Ångirasa 1, 91            |
| sah 2, 236. 381                      | -, Pâvaka 1, 13. 8. 9. 21. 2, 1166 |
| Agastya, Maitrâvaruņa ], 612. 2, 782 | -, Bârhaspatya 1, 18. 8. 9. 21     |
| Agnayo Dhishnyâ Aiçvarayah 1, 427.   | , Viraksha 2, 1215                 |
| 29-81. 36. 2, 510                    | Angirasah 2, 680-48                |
| Agni 1, 595. 616                     | , Ûrdhvasadmaprabhriti 1, 579      |
| -,Câkshusha 1,566.72.6.2,112.1175    | -, rishigaņāķ, s. Akrisbţā Mā-     |
|                                      | 1                                  |

Digitized by Google

shâh, Ajâh Priçnayah, Sikatâ Nivâvarîb Angirasah, Vaikhanasah, hundert 1, 628. 2, 7. 660 Ajâh Priçnayah 2, 178 Atrayah (trayah B) rishiganah 2, 805 Atri, Bhauma 1, 336. 45. 66. 419. 25. 511. 64. 2, 1102 Anânata, Pâruchepi 1, 468 anuktagotrâh (Vâjinah) 1, 485 Andhigu, Çyâvâçvi 1, 545 Apratiratha, Aindra 2, 1199 apsarasau s. Çikhandinyau Abhipâda, Udala (Aud<sup>\*</sup>) 1, 281 Abhîçu, Ångirasa 1, 209 Amahîyu, Ångirasa 1, 467. 70. 9.84. 7. 94. 5. 510. 92. 3. 2, 187. 481 Ambarisha, Angirasa 1, 549. 52 Ayâsya, Ångirasa 1, 509 Arishtanemi, Târkshya 1, 832 Aruna, Vaitahavya 1, 190. 2,832.1174 Arbuda, Kâdraveya, sarpa 1, 631-3 Avatsåra, Kâçyapa 1, 500. 2, 105. 325. 407. 1064. 1111. 76. 7 Avasyu, Åtreya 1, 418. 39. 40 Açvasûktin, Kânvâyana 1, 121. 2. 211. 382. 3. 2, 995 Açvinau, Vaivasvatau 1, 395 Açvya s. Vaça Asita, Kâçyapa 1, 98. 475. 6. 85. 6. 9. 502. 6. 2, 1. 111. 811. 2. 49. 469-77. 528-46. 616. 794 Asitamrigåh, Kâçyapâh 2, 1178. 81 Agastya s. Dridhacyuta Ågneya s. Ketu Ångirasa s. Agni Abhiçu Amahiyu Ambarîsha Ayâsya Ucathya Udvaoçaputra Rijiçvan Rishya Kutsa Krishna Garga Go Tiraçcî Turaçra: vas Nârâyana Nrimedha Pavitra Purumedha Puruhanman Pûta: daksha Prabhûvasu Priyamedha

Bindu Brihanmati Brahmanaspati

Virûpa Vîtahavya Vrishan Çaka:

pûta Çyaita Crutakaksha Sam: varta Savya Sukaksha Sudîti Suparņa Sobhari Hiraņyastupa Ångirasî s. Godhâ Ångirasyo brâhmaņyah 1, 92 Ajigarti s. Cunahcepa Atman, Vicoka 1, 594 Åtreya s. Avasyu Isha Urucakri Evayâmarut Sutambhara Gava Gavishthira Gâtu Gopavana Jana (?) Dvita Puru Budha Mriktavâhas Yajata (?) Vasûvava Cyâvâçva Satyaçravas Saptavadhri Atharvana s. Brihaddiva, Savitar Ånûpa s. Vadhryaçva Åptya s. Trita Dvita Bhuvana Apsava s. Manu Åmbarisha s. Sindhudvipa Åyu, Kâpva 1, 300. 2, 1027 Arcanânasa s. Çyâvâçva Årça (?), Aurava 2, 1166 Indra 1. 642 Indrapramati, Vâsishtha 1, 585 Indramâtarah, devajâmayah 1,120.75 Irimbithi, Kânva 1, 102. 44. 59. 91. 275. 895. 7 Isha, Åtreya 1, 455 Ucathya, Ångirasa 1, 496. 9. 2, 555 Utkîla, Kâtya ], 60 Udala (Aud°?), Abhîpâda 1, 281 Udvaoçaputra, Åfigirasa 1, 446 Upamanyu, Vâsishtha 2, 158 Upastuta, Vârshțihavya 1, 64 Urucakri, Åtreya 2, 335 Ula, Vâtâyana 1, 184 Uçanas (Nom. stets Uçanâ), Kâvya ], 5. 84. 528. 31. 2, 821. 99 Ūru (?) 1, 584 Ûrdhvasadmaprabhriti 1, 579 Riksâman, Vatsa (?) 1, 869 Rijiçvan 1, 580 -, Ångirasa 1, 549. 52 -, Bhâradvâja 1, 611. 2, 945 Rinamcaya 1, 582

**Ritu 1, 617** Rishiganâs s. Akrishtâ Angirasah Ajâh Atrayah Sikatâh Rishya Ångirasa 1, 624 Evayâmarut Åtreya 1, 462 Aindra s. Apratiratha Jaya Vimada Ailûsha s. Kavasha Aiçvarayah s. agnayo Aucathya s. Dîrghatamas Audala (?) 1, 231 Auddâlaki s. Kusurubindu Aurava s. Arça (Vårça) Kanva, Ghaura 1, 54. 6. 7. 9. 185. 85. 98. 221. 589 Karņaçrut, Vāsishtha 1, 537 Kali, Prâgâtha 1, 287. 72. 2, 959 Kavasha, Ailúsha 1, 488. 53 Kavi, Bhârgava 1, 507. 54-6. 8. 2, 186, 785 Kacyapa, Mârica 1, 90. 224. 361. 472. 81.2.504.5.11.48.626.7.2.4.308 Kânva s. Âyu Irimbithi Kurusuti Kusidin Triçoka Devâtithi Nâ: rada Nîpâtithi Parvata Prishadhra Pragâtha Praskanva Brahmâtithi Medhâtithi Medhya Vatsa Sobhari Kâņvâyana s. Açvasûktin Goshûktin Kâtya s. Utkîla Kâdraveya s. Arbuda Kâvya s. Uçanas Kâçyapa s. Avatsâra Asita Asita: mriga Devala Nârada Nârâyaņa Nidhruvi Parvata Rebha Rebha: sûnû Kâçyapâ s. Çikhandinyau Kutsa 1, 369 -, Ångirasa 1, 66. 880. 541. 590. 630. 2, 776 1099 Kurusuti, Kânva 2, 338 Kulmalabarhisha, Çailûsha, 1, 426 Kusidin, Kânva 1, 138. 62. 7 Kusurubindu, Auddâlaki 2, 1178.81 Kritayaças 1, 581 Krishua, Angirasa 1, 375

Ketu, Ågneya 2, 877 Kautsa s. Durmitra Sumitra gaņa s. rishi<sup>o</sup>, deva<sup>o</sup> Gays, Atreva 1. 81 Garga, Angirasa 1, 388 Gavishthira, Åtreya 1, 78 Gâtu, Atreya 1, 315 Gâthina s. Viçvâmitra Gritsamada, Caunaka 1, 294. 887. 457. 66. 601. 8. 2, 260 -, Neka (!) 1, 200 Go, Angirasa 1, 458 Gotama, Râhûgana 1, 99. 147. 79. 218.47.337.41.4.7.89.409-16. 28. 4. 511. 604. 5. 2, 729. 868. 85. 944. 1078. 81. 1105. 1224. 5 Godhâ, Ângirasî 1, 176. 2, 441 brahmavâdinî Gopavana, Åtreva 1, 29. 87. 9 Goshûktin, Kâuvâyana 1, 121. 2. 211. 882. 8. 2, 995 Gautama s. Nodhas Vâmadeva Gaupâyana s. Bandhu Viprabandhu Subandhu Gauriviti, Çâktya 1, 319. 31. 578. 2, 802 Ghaura s. Kanva Cakshus, Mânava 1, 567 Câkshusha s. Agni Janu (?), Åtreya 2, 493 Jamadagni, Bhârgava 1, 220. 55. 76. 469. 78. 80. 98. 503. 8. 11. 2, 125. 80. 8. 254. 329. 411. 518. 1160 Jaya, Aindra 2, 1228 Jetar, Mådhuchandasa 1, 343. 59 Tâpasa s. Agni Târkshya s. Arishțanemi Tiraçcî (Nom. °çcîs), Ângirasa 1, 846. 9. 50 Turaçravas, Angirasa 1, 298 Triņapâņi 1, 85. 7. 41 Trasadasyu, Paurukutsya 1, 428. 32. 2, 844. 56

Trita, Åptya 1, 71. 101. 368. 417. 71. 8. 570. 2. 896 Triçiras, Tvâshțra 1, 71 Triçoka, Kânva 1, 188. 4. 6. 61. 204. 7. 16 Traivrishna s. Tryaruna Tryaruna, Traivrishua 1, 428. 82. 2, 844. 56 Tvashtuh patni 1, 299 Tvåshtra s. Triciras Dicas 1, 625 Dirghatamas, Aucathya 1, 97. 2, 1108. 24 Durmitra 1, 212 Dridhacyuta, Agastya 1, 474 devaganâs s. marutas Devajâmaya Indramâtaras 1, 120.75 Devarâta, Vaiçvâmitra 1, 15 Devala, Kâçyapa 1, 98. 475. 6. 85. 6. 9. 502. 6, 2, 1. 111. 811. 2. 49. 469-77. 528-46. 616. 794 Devâtithi, Kâņva 1, 252. 77. 9. 808. 2, 955 Daivodāsi s. Paruchepa Pratardana Daushyanti s. Bharata Dyutâna, Mâruta 1, 828. 4. 6 Dvita, Åptya 1, 573. 7 Dvita, Åtreya, Mriktavâhas 1, 85 dhishpya s. agni Nakula, Vaiçvâmitra 1, 464 Nahusha, Mânava 1, 546 Nârada, Kâņva 1, 881 -, Kâçyapa, s. Parvata Nårâyaņa, Kâçyapa oder Ångirasa 1, 618-22 Nâhusha s. Yayâti Nidhruvi, Kåçyapa 1, 483. 92. 8. 501. 2, 1049 Nivâvarîs s. Sikatâs Nipâtithi, Kâuva 1, 348 Nrimedha, Ångirasa 1, 248. 57. 8. 67. 9. 88. 302. 11. 88. 98. 405. 6. 602. 2, 636. 1115 Indische Studien. XVII.

Neka (?) Gritsamade 1, 200 Nodhas, Gautama 1, 286.96. \$12. 538 Parameshthin s. Prajâpati Parâçara, Câktya 1, 525. 9. 84. 42. 2, 707 Paruchepa, Daivodasi 1, 287. 459. 61.5 Parvata, Kâņva 1. 884. 94 Parvata-Nåradau, Kåçyapau 1, 568. 9. 74. 5 Pavitra, Ångirasa 1, 565. 97. 2. 648 Pâjrya s. Sapha [20 (?) Pâyu, Bhâradvâja 1, 80. 95. 2, 1213. Pâruchepi s. Anânsta Pâvaka s. Agni Puru, Åtreva 1. 88 Purumidha, Sauhotra 1, 6. 49. 2, 904 Puruhanman, Ångirasa 1, 248. 68. 78.8 Purumedha, Ångirasa 1, 248. 57. 8. 69. 602 Pûtadaksha, Ângirasa 1, 149. 74 Prithu, Vainya 1, 816 Priçnayo 'já rishigeuâh 2, 178 Prishadhra, Kânva 1, 447 Paijavana s. Sudâs Paurukutsya s. Trasadasya Pragâtha, Kâņva 1, 142. 94. 242. 355. 91 Prajâpati 1, 449. 50. 6. 642. 2, 1175 -, Parameshthin 1, 441. 553. 603 Pratardana, Daivodasi 1, 527. 32. 8. 2, 525 Pratha, Vâsishtha 1, 600 Prabhûvasu, Ângirasa 1, 490 Prayoga, Bhârgava 1, 13. 8. 9. 21 Praskanva, Kânva 1, 81. 40. 50. 96. 178.235.806.67.530.44.634-41 Prâgâtha s. Kali Bharga Haryata Priyamedha, Ångirasa 1, 128. 4. 57. 68. 225. 7. 854. 60. 2. 4. 2, 630. 862. 1154

25

#### 386 Die beiden Anukramanî d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ.

Bandhu. Gaupâyana oder Lauº 1. 448 Bårhadgirasa (?) s. Sudíti Bârhaspatya, s. Agni Bharadvâja Çamyu Bindu, Ângirasa 1, 149. 74 Budha, Åtreya 1, 73 Brihaduktha, Vâmadevya 1, 65. 226. 825 Brihaddivs, Åtharvana 2, 885 Brihanmati, Ångirasa 1, 488. 2, 248 Brahmanaspati, Ångirasa 1, 321 brahmavådini Ångirasi 2, 441 (Godhâ) Brahmâtithi, Kâņva 1, 219 brâhmanyah, ângirasyah 1, 92 Bharata, Daushyanti 1, 611. 2, 945 Bharadvâja, Bârhaspatya 1, 1. 2. 4. 7. 9. 22. 5. 67. 8. 75. 82-4. 105. 48. 202. 34. 81. 322. 52. 65. 78. 92. 454. 511. 610. 2. 203. 841. 499. 678. 790. 811. 917 (ohne Bârh°). 48. 1055. 8 Bharga, Pràgàtha 1, 36. 9. 42. 8. 6. 240. 58. 74. 90. 2, 808. 902 Bhâradvâja s. Rijiçvan Pâyu Vasu Çâsa Bhâradvâjî s. Râtri Bhârgava s. Kavi, Jamadagni, Prayoga, Vena, Somâhuti Bhâlandana s. Vatsaprî Bhuwana, Aptya 1, 452 Bhrigu, Vårupi 1, 469. 80. 98. 508. 2, 188. 254. 518 Bhrishtimant, Sûryavarcas 1, 827 Bhauma s. Atri Bhauvana s. Viçvakarman, Sâdhana Madhuchandas, Vaiçvâmitra 1, 14. 129. 30. 60. 4. 6. 80. 9. 98. 205. 842. 63. 444. 68. 598. 9. 606. 2. 197. 8. 496. 818. 970 madhyasthânâ devaganâs 1, 445 Manu, Apsava 1, 571 -, Vaivasvata 1, 48. 90 -, Sâmvaraņa 1, 548

Manyu Vâsishtha 1. 540 maruto madhyasthana devaganah 1, 445 Mådhuchandasa s. Jetar Mânava s. Nahusha Cakshus Mândhâtar, Yauvanâcva 1, 379 Mârîca s. Kaçyapa Mâruta s. Dyutâna mâshâh s. akrishtâh Mriktavâhas, Dvita Åtreya 1, 85 Medhâtithi, Kâuva 1, 8. 16. 32. 52. 128. 4. 89. 46. 57. 71. 217. 22. 8. 5. 7. 9. 80. 9. 44. 5. 9. 50. 1. 6. 61. 3. 71. 89. 91. 2. 5. 7. 801. 7. 491. 7. 2. 109. 10. 48. 94. 887. 697. 959. 1154 Medhya, Kâuva 1, 282 Maitrâvaruņa s. Agastya Vasishtha Yajata (?), Åtreya 2, 493 Yama, Vaivasvata 1, 92 Yamî, Vaivasvatî 1, 340 Yayati, Nahusha 1, 547 Yauvanâçva s. Mândhâtar Râtrî, Bhâradvâjî 1, 609 Râhûgana s. Gotame - ohne Gotama 2, 624. 42 Rudra 1, 595 Renu, Vaiçvâmitra 1, 889. 560 Rebha, Kâçyapa 1, 254.60.4.870.460 Rebhasûnû, Kâçyapau ], 550. 1. 2, 366. 981 Lokâh, prithivy antariksham dyauh 1, 623 Laupâyana s. Bandhu Subandhu Viprabandhu Vatsa, Riksâman (?) 1, 869 -, Kâpva 1, 8. 20. 137. 43. 52. 82. 7. 2. 657 Vatsaprî, Bhâlandana 1, 74. 7. 568 Vadhryaçva, Ånûpa 1, 10 Vaprodhas, Vaikhânasa 1, 282 Vaça, Açvya 1, 186. 93. 206. 65 Vasishfha, Maitrâvaruņa 1, 24. 6. 38. 45. 55. 61. 70. 2. 8. 132.

Digitized by Google

56, 233, 8, 41, 70, 80, 4, 5, 98. 308. 4. 9. 10. 8. 4. 8. 28. 80. 72. 98. 433. 7. 56. 511. 26. 8. 36. 587. 2, 150. 266. 417. 569. 654. 701. 81. 810. 975. 1148 Vasu, Bhåradvåja 1, 562 Vasûyava, Atreya 1, 86. 2, 868 Vâjino 'nuktagotrås 1, 435 Vâtâyana s. Ula Vâdhryaçva s. Sumitra Vâmadeva, Gautama 1, 12. 23. 30. 69. 72. 81. 203. 835. 58. 434. 607. 2, 946. 78. 1075 Vâmadevya s. Achomuc Brihad: uktha Vâruni s. Bhrigu Satyadhriti Vârça (?), Aurava 2, 1166 Vârshțihavya s. Upastuta Vâlakhilyâs 1, 285. 82. 568. 9. 74. 5 Vâsishtha s. Indrapramati Upama: nyu Karpaçrut Pratha Manyu Vrishagana Çakti Sapha Vindu s. Bindu Viprabandhu, Gaupâyanao der Lau° 2, 459 Vibhrâj, Saurya 1, 629 Vimada, Aindra 1, 884. 420. 2 Viraksha (Agni) 2, 1215 Virûpa, Ångirasa 1, 11. 27. 2, 891. 1061 Viçoka, Åtman 1, 594 Vicvakarman, Bhauvana 2, 939 Viçvamanas, Vaiyaçva 1, 108. 4. 6. 14. 385-7. 90. 6 Viçvâmitra, Gâthina 1, 58. 62. 76. 9. 98. 100. 65. 95. 210. 20. 81. 46. 829. 38. 74. 511. 614. 5. 42 (ohne Gâ°). 2, 19. 812. 27. 88. 906. 25. 1043. 52 Vishņu 1, 642 Vîtahavya, Ângirasa 2, 917 Vudha s. Budha Vrishagana, Vâsishtha 1, 524

k

Vrishan, Ångirasa 1, 591 Vrihanmati s. Brihanº Vena, Bhârgava 1, 820. 561 Vaikuntha s. Saptagu Vaikhânasa s. angirasas Vaprodhas Vaitahavya s. Aruna Vainya s. Prithu Vaiyaçva s. Viçvamanas Vaivasvata s. Açvinau Manu Yama Yamî (° tî) Vaiçvâmitra s. Nakula Madhu: chandas Renu Çunahçepa Çăkapûta, Ângirasa 1, 358 Çakti,Vâsishtha1,259.583(ohneVâ°) Camyu, Bârhaspatya 1, 41. 115. 27. 46. 201. 62. 86. 851. 7. 586 Çarva 1, 595 Çâktya s. Gaurîviti Parâçara Çâsa, Bhâradvâja 2, 1215 Çikhandinyau, apsarasau, Kâçyape ], 861. 568. 9. 74. 5 Çunahçepa, Ajîgarti 1, 15 (kritrimo Vaiçvâmitro Devarâto). 7. 28. 158. 4. 68. 88. 214. 588. 9. 2, 108 (ohne Patr.). 606. 765. 985. 67. 1004 Cairisha s. Suvedas Cailúsha s. Kulmalabarhisha Caunaka s. Gritsamade Çyâvâçva, Åtreya 1, 141. 856. 477. 2, 428 Çyâváçvi s. Andhigu Çyaita, Angirasa 1, 285 Crutakaksha, Ångirasa 1, 116. 8. 9. 25. 6. 8. 45. 50. 1. 5. 8. 70. 8. 97. 9. 215. 82 Samvarta, Angirasa 1, 442. 8. 51 Satyadhriti, Vâruņi 1, 192 Satyaçravas, Atreya 1, 421 sapta rishayas 1, 511-22 (aufgezählt) Saptagu, Vaikuntha 1, 817 Saptavadhri, Atreya 1, 29. 87. 9 Sapha, Vâsishtha (od. Pâjrya) 1, 288

<sup>25\*</sup> 

388 Die beiden Anukramani d. Naigeya-Schule d. Sâmasamhitâ.

sarparâjnî s. sârparâjnîs Savitar, Âtharvana 1, 177 Savya, Ângirasa 1, 378. 6. 7 Sâmvarana s. Manu Sâdbhya (?) 1, 336 Sâdhana, Bhauvana 1, 452 sârparâjnîs 1, 631-3 Sikatâ Nivêvarîs rishiganês angirasas 1, 557. 9. 2, 882. 3 Sindhudvîpa, Âmbarîsha 1, 88. 2, 1187 Sukaksha, Ängirasa ], 116. 8. 9. 25. 6. 8. 40. 5. 50. 1. 5. 8. 70. 3. 88. 97. 9. 208. 18. 5. 82. 596. 2, 986 Sutambhara, Âtreya 2, 257. 755 Sudâs, Paijavana 2, 1151 Sudîti, Angirasa ], 6 (Bârhadgirasa !). 49. 2, 904

Suparņa, Ângirasa 2, 1198 Subandhu, Gaupâyana oder Lau\* 2, 458 Sumitra, Kautsa 1, 212 -, -, guņatah, eig. Durmitra, 1, 196. 228 -, Vâdhryaçva 1, 10 Suvedas, Çairîsha 1, 871 Sûryavarcas, Bhrishțimant 1, 827 Sobhari, Ângirasa 1, 44. 7. 51. 8. 899-404. 7. 8 ---, Kånva 1, 107-13. 90 Somâhuti, Bhârgava 1, 94 Saumâpaushin (?) 1, 154 Saurya s. Vibhrâj Sauhotra s. Purumidha Haryata, Prâgâtha 1, 117. 2, 830 Hiranyastûpa, Ângirasa 1, 613. 2, 897. 720

Nachtrag. Ueber die Handschrift, aus welcher G copirt ist, s. Râjendra Lâla Mitra Notices of Sanskr. Mss. 2, 201 (1872). - pag. 317. zum samdhi-Mangel s. auch 1, 102 A, zu ri resp. noch 1, 580 A; - Abfall von initialem a nach voca= tivem o 1, 499 D. - pag. 318. als alterthümlich erscheint auch die volle Namensform: Çâkapûrni 2, 647 D; — bei 2, 833 D liegt event. ein Missverständniss der Nir. vor. – pag. 319. die Abkürzung des pratîka sanâ in sana 2, 397 A ist irrig; - langer pratîka-Auslaut liegt auch noch in 1, 63 A vor. pag. 321. iti fehlt auch bei pratîyât 1, 581 D. - pag. 322. das Citat: rishino 'ktam 2, 658 D ist unrichtig abgefasst. pag. 323. die Nairuktah werden auch noch zu 1, 525\*. 527\*. 529<sup>\*</sup> citirt; — die Abfassung von D gehört in eine Zeit, wo soma in der Regel: Mond bedeutete, s. 1, 581. 592. 2, 1, während zur Zeit von A (1, 623) lokâh in der Regel: Leute. **A**. **W**.

Berlin, 31. Jan. 1885.

Die unter dem Namen Varnaka bekannten beschreibenden Stellen in den heiligen Schriften der Jaina heben sich durch einen eigenthümlichen breiten, dichterischen Styl von dem trocken erzählenden oder belehrenden Grundton des übrigen Textes sehr deutlich ab. Die Schilderung, oft nur eine ungeordnete Anhäufung von Attributen etc., bewegt sich meist in langen zusammengesetzten Wörtern, manchmal wahren Wortungeheuern, denen man allerdings Weichheit und Wohllaut nicht absprechen kann. Diese Eigenthümlichkeit der Varnaka brachte mich schon vor Jahren, als ich mit der Herausgabe des Kalpasûtra beschäftigt war, auf die Vermuthung, dass die Varnaka metrisch seien oder wenigstens ursprünglich metrisch gewesen sein müssten, obschon sie von den Jaina selbst, auch von den alten Commentatoren, durchaus als Prosa behandelt werden. Bei meinen damaligen im Kalpasütra angestellten Bohrversuchen fand ich allerdings nicht die erzführende Schicht rein metrischen Textes. Klar zu Tage tritt dieselbe aber im Aupapâtikasûtra, wie ich bei der Lectüre der vorzüglichen Leumann'schen Ausgabe dieses Upånga gleich im ersten Paragraphen, noch deutlicher aber im 16. und 32. erkannte. Namentlich in den beiden zuletzt genannten Stellen lassen sich die meisten Composita in

Digitized by Google

eine nicht feststehende, aber fast durchweg gerade Zahl von Gana oder Takten zu je vier Moren eintheilen, von denen nur die an ungerader Stelle stehenden Gana den Amphi= brachys zulassen.

Nachdem ich das metrische Princip im Allgemeinen erkannt und eine grössere Anzahl solcher metrischen Stellen aus dem ganzen ersten Theile des Aupapâtikasûtra zu= sammengestellt hatte, untersuchte ich den Bau dieser Streckverse, um mich eines von Jean Paul in humoristi= schem Sinne gebrauchten Wortes zu bedienen, genauer und fand, dass, abgesehen vom ersten Gana, an allen ungeraden Stellen der Amphibrachys (und zwar ohne innere Cäsur oder mit Cäsur nach der ersten Kürze) oder der Proceleus= maticus (mit Cäsur nach der ersten Kürze) die Regel bilde, welche nur wenige Ausnahmen zulässt; während in den geraden Füssen der Amphibrachys überhaupt und der Proceleusmaticus mit Cäsur nach der ersten Kürze ebenso durch= gehends ausgeschlossen sind. Dagegen treten im ersten Gana alle überhaupt zulässigen Versfüsse ohne Ein= schränkung auf.

Aus diesen Gesetzen ergiebt sich folgendes Schema unserer Streckverse:

Anfangsglied: $\underbrace{\psi}_{-\underline{\psi}} | \underbrace{\psi}_{-\underline{\psi}} | \underbrace{\psi}_{-\underline{\psi}} | \underbrace{\psi}_{-\underline{\psi}} |$ allgemeine Glieder: $\underbrace{\psi}_{-\underline{\psi}} | \underbrace{\psi}_{-\underline{\psi}} | \underbrace{\psi}_{-\underline{\psi}} |$ etc. etc.Schlussglied: $\underbrace{\psi}_{-\underline{\psi}} | \underbrace{\psi}_{-\underline{\psi}} | \underbrace{\psi}_{-\underline{\psi}} | \underbrace{\psi}_{-\underline{\psi}} |$ 

Ordnet man die Verse nach diesem Schema an (was unten im Drucke durch verschiedene Theilstriche ange= deutet ist), so stellt sich heraus, dass am Ende der Glieder meist, wenn auch nirgends als am Schlusse des Verses

nothwendig, Cäsur steht. Dies fand auch Prof. Leumann selbstständig, nachdem ich ihm von meiner Entdeckung im Allgemeinen Mittheilung gemacht hatte.

Alle Versuche, mehrere solcher Verse zu wirklichen Strophen zu vereinigen, waren vergeblich. Es ergab sich vielmehr, dass wir es mit einer bisher auf indischem Gebiete unbekannten Art von Versen zu thun haben, die gegen die ganze Anlage und Entwicklung der indischen Metrik nicht strophisch, sondern eher stichisch sind. Am meisten haben dieselben Aehnlichkeit mit dem griechischen Hypermetron, insofern letzteres ein System von gleichen oder ähnlichen Gliedern, häufig Dimetern, ist, deren Ende meistens, wenn auch nicht nothwendig, mit einem Wortende zusammenfällt. Dagegen besteht der Unterschied, dass die griechischen Hypermetra kein von den übrigen Gliedern verschiedenes Anfangsglied haben und auch das Schlussglied nicht nothwendig verschieden sein muss, während in den indischen Versen das Anfangs- und Schlussglied deutlich verschieden von den übrigen Gliedern ist. Der wichtigste Unterschied ist aber der, dass die griechischen Hypermetra über das gewöhnliche Maass der Verse hinaus gehen, während die indischen Verse zwar in mehr als zwei Drittel aller Fälle länger sind als der påda oder kolon gewöhnlicher Verse, doch häufig die gewöhnliche Länge eines påda oder kolon nicht überschreiten. Trotzdem glaubte ich den Namen Hypermetron für unsere indischen Verse verwenden zu dürfen, zumal da die indischen Metriker dergleichen Erscheinungen nicht erwähnt und in Folge dessen auch keine einheimische Bezeichnung dafür überliefert haben.

2.

Ich habe alle Hypermetra, die ich im Aupapåtikasûtra, Kalpasûtra und dem bisher edirten Theile der Jñâtâdharmakathâ auftreiben und durch einfache Conjecturen restituiren konnte, zusammengestellt<sup>1</sup>). An der Hand dieses ziemlich reichen Materials wollen wir nun die Erscheinungen, welche die indischen Hypermetra bieten, des Genaueren besprechen.

Was zunächst die Länge der Verse angeht, so schwankt dieselbe zwischen 4 und 24 Gana. Jedoch nimmt die Anzahl der Verse ab mit der Zunahme der Länge, wie aus folgender Tabelle ersichtlich: Anzahl der Gana: 4 6 8 10 12 14 16 18 22 24.

9 5 3 2 1.

Anzahl der Verse: 109 97 64 31 12

Es fanden sich sechs längere Verse von ungerader Anzahl der Gana. Dieselben sind aber ebenso gebaut wie die übrigen Verse, nur dass der erste Gana resp. das ganze Anfangsglied fehlt. Wenn der Text besser überliefert wäre und nicht in so vielen Fällen Zusätze und Verstümmlungen sowie gewaltsame Veränderungen aufwiese, könnte man annehmen, dass es auch Verse von einer ungeraden Zahl der Füsse gegeben habe. Bei der Behandlung aber, die der Text erfahren hat und von der die vielen, oft ganz bedeutend abweichenden, in den Commentaren citirten Varianten, påthäntara, våcanântara, beredtes Zeugniss ablegen, scheint mir die Annahme gerechtfertigt,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) nachträglich habe ich noch etwa 100 weitere Verse gefunden und der am Ende dieser Abhandlung stehenden Sammlung einverleibt. Dieselben sind in der folgenden Untersuchung nicht berücksichtigt. Es kommt in derselben ja nur auf Verhältnisszahlen an und die gegebenen wären durch die neu hinzukommenden Verse nicht wesentlich verändert worden. Zudem enthielt meine erste Sammlung nur diejenigen Verse, welche sich am leichtesten restituiren liessen. Das aus ihnen gewonnene Resultat ist also auch zuverlässiger.

dass in jenen fraglichen Fällen in der That nur Fragmente von längeren Versen vorliegen. Dieselbe Annahme müssen wir machen bezüglich derjenigen Fälle, in welchen nur drei Gana einen Vers zu bilden scheinen. Da derselbe die Form des gewöhnlichen Schlussgliedes hat, und die Zahl solcher Verse verschwindend gering gegenüber derjenigen der vierfüssigen ist, so betrachte ich auch sie als Reste längerer Verse. Abgesehen also von diesen wenigen wahrscheinlich verstümmelten Versen findet sich überall eine gerade Anzabl von Gana oder lässt sich dieselbe wenigstens leicht wieder herstellen.

Ueber die Ausdehnung eines Verses kann in den wenigsten Fällen ein Zweifel obwalten. Meistens schliesst er mit dem Ende eines Compositums ab. Aber auch da, wo er, wie bei der Beschreibung des Sonnenaufgangs 127 etc., der Träume 242 etc., der Regenzeit 401 etc., aus mehreren Wörtern besteht, erkennt man Anfang und Ende meist leicht an der characteristischen Form des Anfangs- und Schluss= gliedes. Nur in einem Falle, wenn nämlich zwei Verse unmittelbar aufeinander folgen, von denen der zweite mit einem Amphibrachys anhebt, kann man schwanken, ob man zwei Verse oder nur einen längeren anzunehmen hat. Hier muss man nach Gründen anderer Art in jedem einzelnen Falle seine Entscheidung treffen, wobei denn nicht immer absolute Sicherheit zu erlangen ist. Ueberhaupt ist bei Versen, die mit Amphibrachys anheben, der Verdacht niemals ausgeschlossen, dass nur ein Stück, nicht der ganze Vers vorliege. In allen andern Fällen aber - und dieselben machen ca. 90 pCt. aus - ist das dreifüssige Anfangsglied deutlich durch die Aufeinanderfolge von zwei gleichartigen Füssen, wie sie sonst nur an geraden Stellen

stehen dürfen, gekennzeichnet. Auch ist der erste Gana mit dem zweiten inniger verbunden, als dies zwischen einem ungeraden und dem folgenden geraden Fusse sonst zu sein pflegt. In letzterem Falle steht nämlich meistens Cäsur, im ersteren dagegen fehlt sie häufiger als sie steht.

Das ebenfalls dreifüssige Schlussglied ist an dem überzähligen Gana, welcher meist ein Spondeus oder Anapäst ist, leicht erkenntlich. Auch das in einem Viertel aller Fälle zu beobachtende Fehlen der Cäsur nach dem vorletzten ungeraden Gana ist characteristisch für das Schlussglied. Da am Ende des Verses volle Cäsur, vor welcher eine Kürze als Länge gerechnet wird, sonst zu stehen pflegt, so kann man dies auch für die Hypermetra a priori annehmen. Ich habe daher in 37 dihiyâsu ya in dîhiyâsum, 323 suttaena ya in suttaenam, verändert, weil der Daktylus am Ende die Geltung eines Amphimacer's haben würde. Eine andere Frage wäre die, ob es auch kata= lektische Hypermetra giebt. Es finden sich allerdings Fälle, wo man dies annehmen könnte; da ihrer aber wenige sind, dieselben überdies zuweilen auch noch andere Un= regelmässigkeiten aufweisen, so ist mir bis auf weiteres wahrscheinlicher, dass in diesen Fällen theils nur zufällig sich von ohngefähr Takteintheilung durchführen lässt, theils aber nur Bruchstücke aus akatalektischen Hypermetra vorliegen.

Lässt man vom Anfangsglied den ersten, oder vom Schlussglied den letzten Gana fort, so erhält man das allgemeine Glied, durch dessen wiederholte Setzung der Vers nach Bedürfniss verlängert werden kann. Rein tritt es erst in achtfüssigen Versen auf, da die sechsfüssigen nur aus einem Anfangs- und Schlussgliede bestehen, und in vierfüssigen Versen, über die wir noch eingehender

unten zu handeln haben werden, Anfangs- und Schluss= glied in eins verschmolzen sind, indem der beiden gemein= same Theil, der die Form des allgemeinen Gliedes hat, nur einmal gesetzt wird.

Welche Gesetze das Auftreten der verschiedenen je vier Moren enthaltenden Versfüsse in den einzelnen Gana regeln, ist oben bereits angegeben worden. Hier sollen diese Gesetze statistisch dargelegt werden, wodurch man eine klarere Einsicht in den Bau der Hypermeter gewinnen wird.

Im ersten Gana sind alle überhaupt möglichen Versfüsse zulässig. Nach meiner Zählung steht der Spondeus in 93 Fällen, der Daktylus in 82, der Proceleusmaticus in 64, der Anapäst in 47, und der Amphibrachys in 33 Fällen. Letzterer Versfuss ist also der seltenste und dürfte vielleicht die angegebene Zahl von 33 noch zu hoch gegriffen sein, da ja, wie oben angedeutet, die Möglichkeit bei vielen Versen vorliegt, dass sie nur Bruchstücke ursprünglich längerer Systeme sind.

In den übrigen an ungerader Stelle stehenden Gana bildet der Amphibrachys und der Proceleusmaticus die Regel. Der Amphibrachys findet sich überhaupt 598 mal, und zwar mit Cäsur nach der ersten Silbe 381, ohne Cäsur 193, mit der Cäsur nach der zweiten Silbe 24 mal. Der Proceleusmaticus mit der Cäsur nach der ersten Kürze steht in 168 Fällen. Dies sind die regelmässigen Vorkommnisse, alle übrigen zusammen genommen machen noch nicht drei Procent der Gesammtsumme aus und dürften daher als Ungenauigkeiten, sei es der Autoren, sei es der Ueberlieferer der Texte, betrachtet werden. Es findet sich nämlich der Proceleusmaticus ohne Cäsur 6 mal, mit der Cäsur nach der zweiten Silbe 4 mal, und mit der Cäsur

nach der dritten Silbe 2 mal. Der Daktylus steht in 7 Fällen, der Spondeus in 4, der Anapäst in 3. Es mag auf den ersten Blick auffällig erscheinen, dass der Proceleusmaticus ohne Cäsur, der doch mit dem cäsurlosen Amphibrachys gleichwerthig ist, gemieden wurde. Aber dies hat denselben Grund, der die Ausschliessung des Daktylus, Spondeus und Anapäst in den ungeraden Füssen veranlasste. Diese Versfüsse haben nämlich ihren eigentlichen Sitz in den geraden Gana. Damit nun ein rhythmischer Gegensatz in benachbarten Gana stattfände, müssten die in den geraden Gana berechtigten Versfüsse, zu denen auch der cäsurlose Proceleusmaticus zu zählen ist, in den ungeraden gemieden werden.

Nach der letzten Bemerkung bilden also in den geraden Füssen der Anapäst, Spondeus, Daktylus und Proceleusmaticus, letzterer mit der Cäsur nach der zweiten oder dritten Silbe oder ohne Cäsur, die Regel. Die Gestaltung der geraden Gana ist also eine freiere, und die grössere Mannichfaltigkeit der zulässigen Versfüsse bewirkte wohl, dass die verbotenen streng gemieden wurden. Es kann sich daher nur um das ungefähre Häufigkeitsverhältniss der ein= zelnen Versfüsse handeln. Dasselbe ist nach meiner sich über die ersten hundert Verse erstreckenden Zählung fol= gendes: Anapäst 87, Spondeus 66, Daktylus 55 und Pro= celeusmaticus 38. Es wiegt also der anapästische Rhythmus vor.

3.

Wir haben oben gesagt, dass die Hypermetra nicht strophisch sind. Der Beweis für die Richtigkeit dieser Ansicht liegt darin, dass in allen indischen Strophen wenigstens am Ende jedes Halbverses volle Cäsur steht,

Digitized by Google

in den Hypermetren findet sich dagegen die volle Cäsur nur am Ende des ganzen Verses. Sie sind daher mit den  $x \tilde{\omega} \lambda \alpha$  oder  $\sigma ri \chi o \iota$  der Strophen, nicht mit den Strophen selbst auf eine Linie zu stellen. Daraus folgt, dass die Hypermetra sich aus dem losgelösten påda einer Strophe, nicht aus einer Strophe selbst, entwickelt haben.

Wir wollen nun versuchen diejenige Strophe ausfindig zu machen, aus deren påda das Hypermetron entstanden Es ist einleuchtend, dass wir dabei nur von den ist. kürzesten Versen dieser Art ausgehen dürfen, weil die längeren die gewöhnliche Grösse des påda überschreiten. Ferner spricht dafür der Umstand, dass gerade die kürzesten Verse, die von 4 und 6 Füssen, am häufigsten sind und ihre Summe mehr als die Hälfte aller Verse ausmacht. Ein Analogon zu den vierfüssigen Versen bildet der påda der Måtråsamaka-Strophe. In dem Måtråsamaka ist die Anzahl der Moren in jedem påda gleich, und zwar 16, wie in den vierfüssigen Hypermetren. Sie lassen sich auch in vier Gana zu je vier Moren eintheilen, aber in keinem Gana ist der Amphibrachys zulässig. Das ist der durchgreifende Unterschied zwischen dem påda des Måtråsamaka und dem viertaktigen Hypermetron und verbietet die Herleitung des letzteren aus ersterem. Aber die Analogie ist wichtig genug, weil das thatsächliche Bestehen einer Strophe, deren påda sich in vier Gana zerlegen lassen, dafür spricht, dass unsere vierfüssigen Verse wirklich als die losgelösten påda einer, in dieser Form nicht erhaltenen, Strophe zu betrachten sind, und daher den Ausgangspunkt für die Entwicklung des Hypermetron bilden. Um nun aber zur Genesis dieser Urstrophe vorzudringen, müssen wir die vierfüssigen Hypermetra genauer untersuchen. Der Bau derselben stimmt zwar mit dem der übrigen Hypermetra überein; aber es kommt hier auf die Häufigkeit der einzelnen Versfüsse in den einzelnen Gana an, da man daraus auf den zu Grunde liegenden Rhythmus schliessen kann. Darüber orientirt folgende Tabelle:

| Gaņa :       | I  | II | ш                 | IV |  |
|--------------|----|----|-------------------|----|--|
|              | 28 | 25 | _                 | 78 |  |
|              | 29 | 51 |                   | 31 |  |
|              | 22 | 14 | -                 | -  |  |
| <b>U</b> _ U | 8  | —  | 92 <sup>1</sup> ) | _  |  |
| 0000         | 22 | 19 | 173)              |    |  |

Aus diesen Zahlen lassen sich nun andere ableiten. Es handelt sich nämlich, wenn wir von dem Amphibrachys im ersten Gana absehen, nur darum, ob an gewissen Stellen des Verses eine Länge oder zwei Kürzen stehen. Um darüber Klarheit zu gewinnen, ordnen wir die beiden Möglichkeiten, ob – oder  $\infty$ , in der Weise an, dass wir in einer Reihe das aus der Majorität der Fälle resultirende Bild des Verses schreiben und darunter das die Minorität repräsentirende, also:

| 51     | 57     | 70     | 76                | 109      | 92     | 109 | 78                | 109 |
|--------|--------|--------|-------------------|----------|--------|-----|-------------------|-----|
| $\sim$ | -      | $\sim$ | -                 | J        | -      | J   | -                 | -   |
| 50     | 44     | 89     | 88                | 109      | 17     | 109 | 81                | 109 |
| -      | $\sim$ | -      | $\mathbf{\omega}$ | <b>U</b> | $\sim$ | ~   | $\mathbf{\omega}$ |     |

Wie man sieht, ist an erster Stelle die Länge gleich häufig mit zwei Kürzen, an zweiter Stelle etwas häufiger; an allen weiteren Stellen aber sprechen grosse Majoritäten zu Gunsten der Länge oder der zwei Kürzen. Wir erhalten also für den dem vierfüssigen Hypermetron zu Grunde liegenden Rhythmus folgendes Schema:

 $\begin{array}{c} & & & & & \\ & & & & \\ & & & \\ & & & \\ & & & \\ & & & \\ \end{array}$ 

Digitized by Google

Dieses Schema stimmt nun genau überein mit der Form, welche Pingala für den kürzeren påda des Aupacchandasaka vorschreibt, und in welcher noch vereinigt sind der kürzere pâda des Aupacchandasika  $\omega = \omega = \omega = \omega = -$  und der Pushpitâgrâ . . . . . . . . . . . . . bei classischen Dichtern. Das Aupacchandasakam ist bekanntlich eine Abart des Vaitålîya, aus welchem es durch Zusatz einer langen Silbe am Ende eines jeden påda hervorgeht. Das Vaitâlîyam ist das älteste der in nachvedischer Zeit neu gebildeten Metra. Das Aupacchandasakam ist ebenfalls sehr alt, da es schon im Pâli vorkommt. Ein Vers des Dhammapadam ist schon in demselben gedichtet, v. 194 und vielleicht noch v. 371. Der Zeit nach kann also das Aupacchandasakam sehr wohl die Stammform des vierfüssigen Hypermetron gewesen sein. Nun habe ich in der Zeitschrift der D. M. G. 39, 590 ffg. den Nachweis zu liefern gesucht, dass die Âryâ, also ein Ganacchandas, aus dem Vaitâlîya hervorgegangen ist. Die eben erwiesene Thatsache fügt der Kette von Gründen ein neues, wichtiges Glied hinzu, nämlich den Nachweis, dass thatsächlich ein Ganacchandas aus einer Abart des Vaitâlîya entstanden ist. Für mehrere Samavritta oder Aksharacchandas hatte ich schon damals, a. a. O. p. 607, die Ent= stehung aus dem Vaitâlîya erkannt.

Es könnte auffällig erscheinen, dass nur der kürzere påda des Aupacchandasaka als Ganacchandas weiter entwickelt vorkommt, nicht die ganze Strophe. Doch der Grund für diese Erscheinung ist nicht schwer zu errathen. Denn bei der Eintheilung des längeren Aupacchandasaka= påda in Gana bleibt ein Auftakt übrig -, - -,  $\circ \circ$  -,  $\circ$  -  $\circ$ , --, der mitten im Verse nur störend wirken konnte. Zwar fand etwas Aehnliches bei der ältesten Åryå statt, deren Form folgende ist:

--, --, --, --, --, -, --, -, z zweimal.

Aber bei ihr schliesst der vorausgehende påda mit einem halben Takte, und es war durch Vereinigung desselben mit dem folgenden Auftakte die Möglichkeit gegeben, Schluss- und Auftakt in einen Gana zu verschmelzen, was bekanntlich in der gemeinen Âryâ geschehen ist.

Um zu unserm viertaktigen Verse zurückzukebren, sei darauf hingewiesen, dass in 87 von 109 Fällen nach der ersten Kürze des dritten Gana Cäsur steht. Ob dies auf eine Verscäsur in dem alten Aupacchandasaka hinweist, muss unentschieden bleiben, so lange wir nicht eine grössere Anzahl von Aupacchandasaka-Strophen aus alter Zeit In den Vaitâlîya-Versen der Jaina steht in kennen. mehr als der Hälfte aller Fälle ein dreisilbiges Wort am Ende des pâda, woraus eine Cäsur an derselben Stelle des Verses wie die für das Aupacchandasakam vorauszusetzende folgern würde. Aber darauf, glaube ich, darf nicht zu viel Gewicht gelegt werden. Dagegen muss ich hier bezüglich der älteren Âryâ im Âcârângasûtra und Sûtrakritângasûtra die erst jetzt gemachte Beobachtung nachträglich hervorheben, dass nach der ersten Kürze des Amphibrachys im 2. und 6. Fusse in den meisten Fällen Cäsur steht. Es wäre daher diese Cäsur im Amphibrachys eine wahrscheinlich allen alten Ganaversen gemeinsame Erscheinung.

War einmal der vierfüssige Vers gegeben, so lässt sich die weitere Entwicklung der Hypermetra aus ihm leicht begreifen, wenn man Rücksicht auf die Verwendung derselben nimmt. Die Varnaka nämlich, in welchen die Hypermetra ja ihre eigentliche Stelle haben, machen Au=

400

OIAN INST

PORD

spruch auf kunstvolleren Styl. Obschon sie zum Theil metrisch sind, stehen sie doch der Prosa näher als eigentlichen Gedichten. Man wollte offenbar den Styl künstlerischer Prosa, und die metrische Form sollte nur ein weiterer Schmuck sein. Nun ist der Lebensnerv künstlerischer Prosa die Länge der Composita. So sagt Dandin, Kâvyâdarca I, 80:

ojah samâsabhûyastvam, etad gadyasya jîvitam; |

padye 'py adâkshinâtyânâm idam ekam parâyanam. || Sollte diese characteristische Eigenthümlichkeit der ge= schmückten Prosa beibehalten werden, so musste die unveränderliche Länge eines Verses, welche also auch der Länge der Composita im Voraus bestimmte Grenzen anwies, als eine Beeinträchtigung der freieren Bewegung der Sprache, als ein für den gewählten Styl unerträglicher Zwang empfunden werden. Da mochte man denn leicht auf den Ausweg gerathen, durch beliebig häufige Wiederholung der beiden mittleren Füsse des ursprünglichen vierfüssigen Verses diesem jede gewünschte Grösse zu geben, so dass er Raum hatte selbst für die längsten Composita. Ist es doch ein in der indischen Metrik häufig gebrauchtes Mittel, durch Vervielfältigung eines Theiles eines Metrums aus ihm ein längeres abzuleiten, wie ich in meiner oben er= wähnten Abhandlung über die Entwicklung der indischen Metrik in nachvedischer Zeit an vielen Beispielen gezeigt habe. Ich will nur das bekannteste derselben hier erwähnen: die verschiedenen Dandaka-Arten. Ihnen allen ist ein Theil, sechs Kürzen im Beginne des pâda, gemein, sie unterscheiden sich aber im letzten Theile, der ganz aus Amphimacern besteht, durch die verschiedene Anzahl derselben.

Das allgemeine Glied des Hypermetron  $\simeq \simeq$ ,  $\circ = \circ$ 26 Indische Studien. XVII.

war vielleicht nicht ohne directes älteres Vorbild entstanden. Ein ähnliches Kurzzeilchen tritt nämlich in der vedischen Aksharapaākti auf, cf. Z. D. M. G. 22, 569 fgg.:

paçvä ná tâyúm | gúhâ cátantam | námo yujânám | námo váhantam | sajóshâ dhîrâḥ | padaír anu gman | úpa tvâ sîdan | víçve yájatrâḥ. ||

Da diese Fünfsilber dieselbe Form haben, wie der erste Theil der Trishtubh, wenn die Cäsur nach der fünften Silbe steht, so würden sie, vorausgesetzt, dass dieses Metrum die vedische Periode überdauerte, wahrscheinlich dieselbe Entwicklung durchgemacht haben, wie der erste Theil der Trishtubh, und wie dieser in derjenigen Periode, von der wir hier handeln, die folgende Form angenommen haben:  $\Sigma - v - \Sigma$ . Wie man sieht, ist dieselbe beinahe identisch mit der des allgemeinen Gliedes des Hypermetron. Ich verheimliche mir nicht das Gewagte an dieser Hypothese, doch sollte sie darum nicht ganz übergangen werden.

4.

Nachdem wir die Theorie des Hypermetron untersucht haben, wollen wir jetzt seine Geschichte verfolgen.

In der Gegenwart und den letzten Jahrhunderten, aus denen unsere Handschriften stammen, scheint man keine Kenntniss mehr davon gehabt zu haben, dass die Varnaka zum grossen Theil in Versen abgefasst sind; denn keine Andeutung in den Handschriften lässt auf das Gegentheil schliessen. Dasselbe gilt von den Commentatoren, Abhayadeva an der Spitze: auch sie behandeln die Varnaka durchaus als Prosa. Weder findet sich bei ihnen, so viel bis jetzt bekannt, eine ausdrückliche Erklärung darüber, dass die Varnaka in Versen abgefasst sind, oder über die Natur dieser Verse, noch kommt bei der Behandlung der Varianten irgend wie der metrische Gesichtspunkt zur Geltung. Die Commentatoren erwähnen oft eine metrisch falsche Lesart neben der recipirten metrisch richtigen und umgekehrt, ohne dass sie der einen oder der andern den Vorzug geben, was sie unfehlbar gethan hätten, wenn sie das Metrum gekannt hätten. Abhayadeva, der erste der hier in Betracht kommenden Commentatoren, schrieb seine Werke in den Samvatjahren 1120-1130; also schon in dem elften Jahrhundert unserer Zeitrechnung war die Kenntniss des Hypermetron geschwunden, wahrscheinlich aber schon viel früher. Denn uns liegen ja nicht die Anfänge der commentirenden Literatur der Jaina vor, sondern nur die zusammenfassen= den späteren Werke derselben. Hätten die früheren Commentatoren, deren Werke die späteren benutzten, ja, wie sich in vielen Fällen nachweisen lässt, geradezu ausschrieben, eine sichere Kunde von dem Bau der Varnaka-Verse ge= habt und überliefert, so dürften wir sicher erwarten, bei ihren uns bekannten Nachfolgern Andeutungen darüber zu begegnen.

Wenn wir also zu der Behauptung, dass die Kenntniss der metrischen Natur der Varnaka schon frühe verloren ging, berechtigt sind, so finden sich auf der andern Seite doch sichere Andeutungen, dass dieses Vergessen erst ein= trat, nachdem der Siddhânta schriftlich fixirt war, also nach der Zeit Devarddhi's. Denn an manchen Stellen finden wir in allen Mss., wenn das Metrum es erfordert, den Inst. Sing. und den Gen. Plur. ohne Anusvâra ge= schrieben. Da nun die Form mit dem Anusvâra die Regel bildet, so würde sie bei der Redaction des Siddhânta wohl sicher überall eingeführt oder willkürlich mit der kürzeren gewechselt worden sein, wenn eben die ersten Nieder=

26\*

Digitized by Google

schreiber nicht gewusst hätten, an welcher Stelle die eine, an welcher die andere Form berechtigt ist, mit andern Worten, das Metrum noch gekannt hätten. Natürlich findet sich nicht überall die richtige Form, im Gegentheil haben die Abschreiber dafür gesorgt, dass die gewöhnliche Form noch mehr, als sie es verdient, die vorherrschende geworden ist. Aber dieselbe Erscheinung kehrt ja auch in andern Versen, deren metrische Natur nie vergessen worden ist, wieder. Wenn sich daher in unserm Falle an einigen Stellen noch die ursprüngliche richtige Form erhalten hat, so ist der Umstand bedeutsam genug und berechtigt uns zu dem Schlusse, dass noch zu Devarddhi's Zeit, also beiläufig im 5. Jahrhundert unserer Zeitrechnung, die Varnaka noch als metrisch galten.

Die nächste Frage ist nach der Entstehungszeit der metrischen Varnaka. Es bleibt zwar nicht ausgeschlossen, dass einzelne Verse gedichtet wurden, so lange das Metrum bekannt war. Aber die Hauptmasse der Varnaka stammt offenbar aus einer Zeit, wie ja auch ihr Styl ein einheitlicher ist. In den bisher bekannten Versen findet sich nichts, woraus man auf eine bestimmte Zeit schliessen könnte; nichts von jenen Lehnworten oder jenen entlehnten Begriffen, die einen chronologischen Anhaltspunkt abgäben. Auch aus der Sprache ist nicht viel zu schliessen, da sehr wenig Endungen, namentlich wenige Verbalendungen vorkommen. Alles andere aber ist irrelevant, da auch bei einer Aenderung der Orthographie die Quantität aller Silben in den meisten Pråkrit-Dialecten unverändert bleibt. Die meisten Varnaka liessen sich ebensowohl in dem Pråkrit der älteren Inschriften, als in dem des Håla, Setubandha etc. schreiben, ohne dass es anderer als orthographischer Veränderungen bedürfte. Die in den Handschriften überlieferte Orthographie aber braucht durchaus nicht die Form des Pråkrits abzuspiegeln, in welcher die Varnaka gedichtet worden sind: sie ist wahrscheinlich nur die zur Zeit der Niederschreibung des Siddhänta übliche Orthographie des damaligen Pråkrits.

Es dürfte vielleicht manchem die Annahme nicht un= wahrscheinlich sein, dass die Varnaka erst zur Zeit der Redaktion des Siddhânta gedichtet und in die überlieferten Texte eingefügt seien. Jedoch folgende Erwägung spricht gegen eine solche Annahme. Zur Zeit Devarddhi's war offenbar schon die Âryâ zu derjenigen herrschenden Stellung gelangt, welche sie in der ganzen späteren Pråkrit-Literatur behauptet hat. Hätte man nun zu jener Zeit Beschreibungen in Versen geben wollen, so würde sich von selbst und natürlich die Âryåstrophe dazu dargeboten haben, wie ja in späteren Werken, z. B. dem Kålakåcåryakathånaka, die Âryâ zu dem genannten Zwecke verwendet wird. Es finden sich allerdings in den heiligen Texten auch in der Prosa einige Âryâ-Bruchstücke, z. B. Aup. S. 16 anulomavâu-vege kanka-ggahanî kavoya-parinâme, Kalpa S. 42 v. l. uppala-dala-sukumâlo jassa ghare ullio hattho u. a. Das sind aber nur vereinzelte spätere Eindringlinge, welche zeigen, was wir zu erwarten haben würden, wenn die Varnaka erst in der von dem Åryåmetrum beherrschten Periode der Pråkrit-Literatur gedichtet worden wären.

Die Blüthezeit des Hypermetron geht offenbar der Herrschaft der späteren Âryâ voraus. Die Behandlung des ersteren zeigt eine gewisse Aehnlichkeit mit derjenigen der früheren Âryâ, wie sie im Âcâr. S. und Sütrakrit. S. erscheint. Namentlich habe ich schon auf die in beiden Versarten bevorzugte Cäsur nach der ersten kurzen Silbe des Amphibrachys hingewiesen. Jedoch verdient Beachtung, dass in der älteren Âryâ der Amphibrachys nur in sehr seltenen Fällen durch den Proceleusmaticus vertreten wird, während dies in den Hypermetra verhältnissmässig häufig geschieht. Schon darum dürften letztere später entstanden sein als erstere. Aber noch aus einem andern Grunde werden wir für die Entstehung des Hypermetron in ziemlich frühe Zeit gewiesen: nämlich der nicht verwischte Ursprung desselben aus dem Aupacchandasaka führt uns in die Zeit der Metrenbildung, welche vor der classischen Sanskrit-Literatur liegt und vielleicht in die ersten vorchristlichen Jahrhunderte zu verlegen sein wird.

Somit läge kein Grund vor, die Abfassung der Varnaka in spätere Zeit zu verlegen als die derjenigen Texte, in welchen sie sich befinden. Letztere bilden vielleicht nicht die ältesten Theile der Jaina-Literatur, aber man darf ihr Alter auch nicht unterschätzen: ich glaube, man wird nicht weit fehl gehen, wenn man ihre Entstehung, wie ich dies anderswo zu begründen versucht habe, in die ersten Jahrhunderte nach der Entstehung resp. ersten Festsetzung der buddhistischen Literatur verweist.

5.

Es erübrigt noch, einige Fragen, die sich auf die Ueberlieferung der Varnaka beziehen, zu erledigen. Zunächst ist die grosse Anzahl von Varianten auffällig, welche gerade der Text der Varnaka aufweist. Schon die Handschriften bieten viele unter einander abweichende Lesarten; noch stärker aber tritt die Unsicherheit der Textüberlieferung hervor, wenn man die grosse Anzahl der von den Commentatoren citirten påthåntara und väcanåntara

in's Auge fasst, von denen manche in einer kaum nachweisbaren Beziehung zu dem in den Mss. adoptirten Texte stehen. Wie ist nun diese so weit gehende Umarbeitung des Textes, welche eben nur für die Varnaka gilt, zu erklären? Dass die Nichtkenntniss des Metrums in späterer Zeit vielfach die Entstellung des Textes verursacht hat, ist selbstredend. Aber damit ist nicht alles erklärt. Denn häufig enthalten die pâthântara ganze Verse, von denen im recipirten Text keine Spur steht und die auch nicht recht in den jeweiligen Zusammenhang passen. Wer trägt denn die Schuld an der Textveränderung? Wahr= scheinlich nicht die Abschreiber der Mss. Denn wie schon angedeutet, geht aus denselben ein viel einheitlicherer Text hervor, als er den Commentatoren vorlag. Wenn also die Abschreiber der Mss. in den letzten Jahrhunderten den Text nicht willkürlich veränderten, so ist das Gegentheil nicht für die frühere Zeit anzunehmen. Ich erkläre mir die Sache folgendermaassen. Die Varnaka werden nur in den Mss. derjenigen Werke voll ausgeschrieben, welche in der Anordnung des Canon obenan stehen. In den der Reihenfolge nach späteren werden sie nur durch ein Stichwort oder ein zugesetztes vannao angedeutet. Das soll doch heissen, dass an den betreffenden Stellen beim mündlichen Vortrage des Sütra die betr. Schilderung eingelegt werden sollte, natürlich aus dem Gedächtniss, denn an ein Nachschlagen der betreffenden Stelle in anderen Werken ist bei der Unvollkommenheit des handschriftlichen Bücherwesens, namentlich in Indien, nicht zu denken. Daraus folgt, dass die Yati wenigstens die Varnaka auswendig kennen mussten, wenn sie auch vollständige Werke nur in geringer Zahl memorirten, nachdem einmal durch De-

varddhi's grosse Reform beim religiösen Unterrichte der Gebrauch von Handschriften eingeführt war. Wenn also auch noch nach der Redaction des Siddhânta die Ueberlieferung der Varnaka vorzugsweise eine mündliche war. so erklärt es sich, dass so viele Varianten oder eigentlich Recensionen derselben fortbestehen konnten, von denen in den Handschriften nichts stand und welche erst in den Commentaren schriftlich fixirt wurden. Andererseits erklärt meine Annahme die so grosse Entstellung der Texte und der einzelnen Verse. Denn im Gedächtniss mussten die einzelnen Schilderungen, namentlich wenn sie sich auf verwandte Dinge oder Situationen bezogen, durcheinander geworfen, Verse oder Theile von Versen aus einer Stelle in eine andere gebracht werden. Trat nun noch das Vergessen der metrischen Natur der Varnaka hinzu, so musste die Entstellung des Textes immer weitere Dimensionen annehmen: Prosastellen wurden zwischen Verse eingeschoben, und Verse drangen in die Prosa ein. So können wir wohl verstehen, dass der Text so geworden ist, wie er uns vorliegt; wir müssen uns eher wundern, dass so viel intakt geblieben ist, und dass es gelingt, in sehr vielen grösseren Partien die metrische Form wieder herzustellen.

Ich gehe nun dazu über, alle Verse, welche ich in dem Aupapåtikasûtra, Kalpasûtra und dem bisher edirten Theile der Jñâtâdharmakathâ habe eruiren können, zusammen zu stellen. Welche Veränderungen ich habe vornehmen müssen, wird aus den Noten hervorgehen. Jedoch bemerke ich, dass dieselben nicht die Veränderungen in derjenigen Form des Textes, wie ihn unsere Ausgaben bieten, angeben; sondern nur diejenigen, für welche die Ueberlieferung keine Stütze bietet. Ich habe also stillschweigend jede Lesart,

Digitized by Google

ł

ļ

welche das Metrum richtig stellt, aufgenommen, gleichgiltig ob nur der Commentar sie aufweist, oder ob sie selbst nur in einem einzigen Ms. steht. Die meisten Aenderungen bestehen in Weglassung von einzelnen oder mehreren Worten; häufig liesse sich auch noch ein anderer Grund als das Metrum allein geltend machen, was zuweilen angedeutet worden ist. Der Grund der Zusätze ist manchmal klar: das Streben nach Alliteration und Assonanz, namentlich aber die Sucht, Allem alle Vorzüge beizulegen, hat zu Zusätzen veranlasst.

Ich bin natürlich weit davon entfernt, für meine Emendationen absolute Richtigkeit zu beanspruchen; der Grad ihrer Wahrscheinlichkeit ist nicht überall gleich. An manchen Stellen, wie z. B. in der Beschreibung der Träume, welche offenbar ursprünglich ganz metrisch waren, glaubte ich grössere Gewalt anwenden zu dürfen, als an andern Stellen, wo mitten zwischen Prosa ein Vers eingesprengt ist. Darum habe ich auch manche Stelle, die sicher ursprünglich metrisch war, bei Seite lassen müssen, weil sie eben ohne zu gewaltsame Aenderungen nicht zu restituiren war. Es sei noch bemerkt, dass ich je nach Bedürfniss des Metrums den Anusvåra geschrieben oder weggelassen habe, wo er facultativ steht. In der Umschreibung desselben durch n vor Explosiven folge ich Leumann's praktischem Vorschlage; ai, au bedeuten: aï, aü.

1. Aupapåtika-Sûtra (1-288).

§ 1 (Stadt).

1. 1) samkit, tha-vikit, tha-lattha || - pannat, ta-seu, sîmâ

2. kukkuda - sande ya-gâma - paurâ

s. ucchû<sup>2</sup>)<sub>1</sub>-java-sâ<sub>1</sub> li-mâli<sub>1</sub> nîyâ

<sup>1</sup>) hiervor halasayasahassa gestrichen. <sup>9</sup>) Text ucchu.



4. go-mahi, sa-gave, laga-ppa, bhûyâ

5. ukko, diya-gâ, ya-ganthi || -bheya-bha, da-takka || rakkhan, darakkha<sup>1</sup>), -rahiyâ

6. khemâ, niruvad, davâ su, bhikkhâ

7. anega - kodî kudumbiy' || -âin na-nivvu ya-suhâ

8. nada-nat, taga-jal, la-malla || - mutthiya, - velam | -ba= ga-kaha, ga-pavaga | -lâsagâ, -âik | khaga-lan, kha-mankha | -tûnai, la<sup>2</sup>)-tumba | vîniya, anega || -tâlâ, yarânu, cariyâ

9. årâm'ı-ujjâına-agada || -dîhiya<sup>8</sup>)ı-talâga<sup>3</sup>) || -vappi= na₁-gunovaıveyâ

10. Nandana, -vana-san, nibha-ppa, gâsâ

11. \*\*\*\* uvvid dha-viula || -gambhî, ra-khâta, -phalihâ

- 12. 4) jamala-ka vâda-gha na-duppa vesa
- 13. kavisî saga-vat ta-raiya || -samthiya -virâya mânâ
- 14. attâ | laya-cari | ya-dâra<sup>5</sup>) || -suvibhat | ta-râya | maggâ
- 15. \*\* 6) chey', -âcari, ya-raiya || -dadha-phali, ha-inda, =

khîlâ

- 16. vivani-va ni-cchit ta-sippiy' || -ain na-nivvu ya-suha
- 17. paniyâ vana-vivi ha-vesa || -pariman diyâ su rammâ
- 18. naravai paviin na-mahiva i-pahâ

19. vimaula - nava-nali ni-sobhi ya-jala

20. pandura, -vara-bhava, na-sanni, mahiyâ

21. uttå, naya<sup>7</sup>)-naya, na-peccha, nijjå

## § 2.

22. vandaņa :- ghada-suka : ya-tora || ņa-duvâ : ra<sup>8</sup>)-desa : bhâe of. Kalpas. 100.

 1) Text khanda<sup>o</sup>.
 2) Text tûnailla.
 3) umgestellt.
 4) hiervor cakkagaya-musundhi-oroha-sayagghi gestrichen.
 5) hiernach gopura-torana-unnaya gestrichen.
 6) man lese etwa succhey'.
 7) Text uttâna, siehe Glossar.
 8) Text padiduvâra.



23. <sup>1</sup>) sarasa-su rabhi-muk ka-puppha || -punjo vayâ= ra -kalie of. Kalpas. 32.

24. sugandha<sub>1</sub>-vara-gan<sub>1</sub>dha-gandhi || e gan<sub>1</sub>dhavatti<sub>1</sub>bhue cf. Kalpas. 22, Jnåtadh. 21.

## § 3.

25. mahayâ<sub>1</sub>-meha-ni<sub>1</sub>urumba<sub>1</sub>-bhûe

§ 4 (Bäume).

26. anega<sub>1</sub>-sâha<sub>1</sub>-ppasâha<sub>1</sub>-vidimâ

27. anega<sub>1</sub>-nara-vâ<sub>1</sub>ma-suppa || sâriya<sub>1</sub> - agejjha || -gha= na-vipu<sub>1</sub>la-vațța<sub>1</sub>-khandhî

28. oṇaya<sub>l</sub>-ṇaya-paṇa<sub>l</sub>ya-vippa || hâiya<sub>l</sub>-palamba<sup>2</sup>) | olam<sub>l</sub>ba<sup>2</sup>)-lamba || -sâha<sub>l</sub>-ppasâha<sub>l</sub>-vidimâ

29. nava-hari <sub>1</sub> ya-bhisan <sub>1</sub> ta-patta || -bhâr'an <sub>1</sub> dhayâra || gambhî <sub>1</sub> ra-darisa <sub>1</sub> nijjâ

80. <sup>3</sup>) sukumâ<sub>i</sub> la-pavâ<sub>i</sub> la-sobhi || ya-var'an <sub>i</sub> kur'agga<sub>i</sub> siharâ

31. <sup>4</sup>) paṇamiya<sub>l</sub>-suvibhat<sub>l</sub> ta-piṇḍi∥-manjari<sub>l</sub>-vaḍiṃsa<sub>l</sub>• ya-dharâ

32. nânâ | viha-guc | cha-gumma || - maṇḍava | ga-sobhi | e ramma | - sobhe<sup>5</sup>)

33. vicitta - suha-se - u-keu - bahule

34. vâvî - pukkhari ni-dîhi yâsum<sup>6</sup>)

85. sunive siya-ram ma-jâla harae

se. pindima,-nîhâ, rimam su, gandhim

37. mahayâ, -gandha, -ddhanim mu, yantâ

88. nâṇâ<sub>l</sub> viha-guc<sub>l</sub> cha-gumma || -maṇḍava<sub>l</sub> ga-gharas ga<sub>l</sub>-suha-se<sub>l</sub> u-keu<sub>l</sub>-bahulâ

 pañcavanna gestrichen.
 ungestellt.
 hiervor steht uvaniggaya-nava-taruna-patta-pallava-komala-ujjala-calanta kisalaya, was sich mit einigen gewaltsamen Conjecturen in den Vers zwängen liesse.
 hiervor eine ganze Behe von Wörtern, die sich in Gana eintheilen lassen.

<sup>5</sup>) Text sobhie. <sup>6</sup>) Text dìhiyâsu ya.

# § 5 (Açoka).

39. dûrug<sub>1</sub>gaya-kan<sub>1</sub>da-mûla||-samthiya<sub>1</sub>-silittha | -gbana-masi<sub>1</sub>na-niddha || -uvvid<sub>1</sub>dha-pavara<sub>1</sub>-khandhî

40. kusuma-bha, ra-samo, namanta || -pattala, -visâla, -sâle

41. mahuyari <sub>|</sub> - bhamara-ga <sub>|</sub> na-gumagu || mâiya <sub>|</sub> nilinta || -uddin <sub>|</sub> ta-sassi <sub>|</sub> rîe

42. nâņâ | - sauņa-ga | ņa-mihuņa || -kaņņasu | ha <sup>3</sup>)-sumahu || -ra <sup>3</sup>)-palat | ta-sadda | -mahure

# § 10 (Steinplatte).

43. vikkham bh'-âyâ ma-suppa mâne

44. <sup>4</sup>) nîl' up<sub>1</sub> pala-pat<sub>1</sub> ta-nikara ||-ayasi-ku<sub>1</sub> suma-ppa<sub>1</sub> - gâse

45. îhâ<sub>1</sub> miya-usa<sub>1</sub> bha-turaga || -nara-maka<sub>1</sub> ra-vihaga |vâlaga<sub>1</sub>-kinnara | -ruru-sara<sub>1</sub> bha-camara | -kunjara<sub>1</sub>-vaṇalaya || -paumala<sub>1</sub> ya-bhatti<sub>1</sub>-citte cf. KS 44, 63, Jn 37.

46. âî<sub>1</sub>naga-rû<sub>1</sub> ya bûra || -navanî<sub>1</sub> ya-tûla<sub>1</sub>-phâse cf. KS 32, Jn 22.

47. bhing'- an | jaṇa-sin | gabheya || -\*\* 5) nî | la-guliya | gavalâ | irega || -bhamara-ni | kurumba | -bhûe

48. růvaga, -padirů, va-darisa, nijje

49. âyam | sa<sup>6</sup>)-talo | vame su | ramme

50. sîhâ, sana-sam, thie su, rûve

51. muttå j-jala-kha jiyanta j-kamme

### § 11 (König).

52. mâhayâ | - Himavan | ta - Malaya || - Mandara | - Mahinda | - sâre

53. accan<sub>1</sub>ta-visud<sub>1</sub>dha-râya ||-kula-vam<sub>1</sub>sa-suppa<sub>1</sub>bhûe



vatta-lattha gestrichen.
 sujäya-niruvahay gestrichen.
 umgestellt.
 der Anfang gestrichen.
 Vgl. våc. ant in § 38.
 Text hat hier ritthaga.
 åyamsaga.

54. niranta ıram râıya-lakkha ∥ na-virâıiy'-angaı-m= ange

55. bahu-jaṇa₁-bahumâ₁ṇa-pûi∥e sav₁va-guṇa-sa₁= middhe

56. bahu-dhana - bahu-jâ yarûva - rayae

57. ao ga-pao ga-sampa utte

58. vicchad diya-pau ra-bhatta -pâne

59. vavagaya<sub>1</sub>-dubbhik<sub>1</sub>kha-dosa||-mâri-bha<sub>1</sub>ya-vippa<sub>1</sub>= mukkam

# § 12 (Königin).

60. lakkhana, -vanjana, -gunova, veyâ of. KS 9.

61. mân'um | mâṇa | -padipun | ṇa-jâya'1) || -sa= vvan | ga-sundar' | -angî cf. KS 9, 51, 79.

62. sasi-so | mâkâ | ra-kanta || -piyadam | sanâ su | rûvâ cf. KS 79.

68. karayala<sub>1</sub>-parimiya<sub>1</sub>-pasattha || -tivalî<sub>1</sub> ya<sup>2</sup>)-valiya<sub>1</sub>= majjhâ

64. komui<sub>1</sub>-rayaniya<sub>1</sub>ra-vimala || -padipun<sub>1</sub>na-soma vayanâ

65. kundala - ullihi ya-ganda - lehâ

66. singâr'<sub>1</sub>-âgâ<sub>1</sub>ra-câru<sub>1</sub>-vesâ cf. [38]

67. samgaya,-gaya-hasi,ya-bhaniya||-cetthiya,-vilâsa|samlâ va-niuna || -jutto,vayâra, kusalâ cf. [38]

68. sundara,-thaṇa-jagha,ṇa-vayaṇa || -kara-cara,ṇa= nayaṇa | -lâvaṇ,ṇa-rûva | -jovvaṇa,-vilâsa,-kaliyâ cf. [38] § 16.

69. paum'u ppala-gan dha-sarisa || - nissâ sa-surabhi - vayane

70. nîruya<sup>4</sup>)<sub>1</sub>-uttama<sub>1</sub>-pasattha||-aise<sub>1</sub>ya-niruva<sub>1</sub>ma-pale <sup>1</sup>) sujâya. <sup>2</sup>) tivalî, KS 86 tivaliya majjhâ. <sup>3</sup>) ergünzt nach [38].

<sup>4</sup>) Conjectur für niråyanka.

71. jalla-ma<sub>i</sub>la-kalan<sub>i</sub>ka-seya || -raya-do<sub>i</sub>sa-vajji || yasarî<sub>i</sub>ra-niruva<sub>i</sub>leve

72. châyâ<sub>|</sub>-ujjo<sub>|</sub>iy'-anga<sub>|</sub>-m-ange

73. ghaṇa-nica | ya-subad | dha-lakkhaṇ' || -unnaya |-\*\*\*\*1) || -nibha-piṇ | diy'-agga | -sirae

74. bhuyamo, yaga-bhin, ga-nela || -kajjala, -pahațtha | bhamara-ga, na-niddha | -nikurum, ba-niciya | -kunciya, - pa= yâhin' || -âvat, ta muddha, -sirae

75. dâlima<sub>1</sub>-puppha<sub>1</sub>-ppagâsa || -tavaṇi<sub>1</sub>jja-sarisa | -nimmala<sub>1</sub>-suniddha || -kesan<sub>1</sub> ta-kesa<sub>1</sub>-bhûmî

76. chatt'-â; gâr'-utt; im'-anga; -dese

77. nivvana<sub>1</sub>-sama-lat<sub>1</sub>tha-mattha || -candad<sub>1</sub>dha-samani<sub>1</sub>dâle cf. [38]

78. uduvai - padipun na-soma - vayane

79. allî, na-pamâ, na-jutta, -savane

80. accun i naya?)-pî i na-mamsa || -la-kavo i la-desa i -bhâe

81. âṇâ | miya-câ | va-ruila || -kiṇh'-ab | bha-râi || -taṇu-kasi | ṇa-niddha | -bhamuhe

82. avadâ liya-pun darîya -nayane

83. koyâ | siya-dhava | la-pattal' | -acche

84. garul'- $\hat{a}_1$ yaya-uj<sub>1</sub>ju-tunga<sub>1</sub>-nâse cf. § 33

85. oyavi | ya-sila | -ppavâla ∦ -bimba-pha | la-sannibh' |oțthe<sup>3</sup>) cf. § 33

86. paņdura | -sasi-vima | la-sankha<sup>4</sup>) || -gokhî | ra-pheṇa<sup>5</sup>) |dagaraya | -muņâli || yâ-dhava | la-danta | -sedhî cf. § 33

87. huyavaha<sub>1</sub>-niddhan<sub>1</sub>ta-dhoya || -tatta-ta<sub>1</sub>vaṇijja ||ratta-ta<sub>1</sub>la-tâlu<sub>1</sub>-jîhe cf. § 33



 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Text kûdâgâra.
 <sup>2</sup>) Conjectur nach KS 36.
 <sup>3</sup>) Text sani: bhâdharotthe.
 <sup>4</sup>) Text sasi-sayala-vimala-nimmala; sayala und nimmala des Anuprâsa wegen zugesetzt.
 <sup>5</sup>) kunda fehlt in der Parallelstelle § 33 und in B, was Leumann nicht notirt hat.

88. otthiya<sup>1</sup>)<sub>1</sub>-suvibhat<sub>1</sub>ta-citta<sub>1</sub>-mamsû

89. mamsala<sub>1</sub>-samthiya<sub>1</sub>-pasattha || -saddû<sub>1</sub>la-viula<sub>1</sub>hanue

90. cauran<sub>1</sub>gula-suppa<sub>1</sub>mâna ||-kambu-va<sub>1</sub>ra-sarisa<sub>1</sub>-gîve

91. vara-mahi<sub>1</sub> sa-varâ<sub>1</sub> ha-sîha || -saddû<sub>1</sub> la-usabha || -nâ= ga-pa<sub>1</sub> dipuņna<sub>1</sub>-khandhe<sup>2</sup>)

92. juga-saa<sub>1</sub>nibha-pî,na-raiya || - pîvara<sub>1</sub>-paoțiha | samțhiya<sub>1</sub>-visițiha<sup>3</sup>) | -susiliț<sub>1</sub>țha<sup>3</sup>)-ghana-thi | ra-subad<sub>1</sub>dha= sandhi || -pura-phali<sub>1</sub> ha-vați<sub>1</sub> ya-bhue

93. bhuyag'-î<sub>1</sub>sara-viu, la-bhoga || -âyâ, ṇa-phaliba || ucchû, dha-dîba, -bâhû

94. ratta-ta, lovai, ya-mauya || -mamsala, -sujâya | -la= kkhana, -pasattha || -acchid, da-jâla, -pânî

95. pîvara - vațtiya - sujâya || -komala - varangu | lie<sup>4</sup>)

96. ravi-sasi,-sankha-va, ra-cakka||-sotthiya,-vibhatta||suvirai, ya-pâni,-lehe

97. anega |-vara-lak | khan'-utta || ma-pasat | tha<sup>5</sup>)-pâni |lehe

95. kaṇaga-si | lâyala<sup>6</sup>) | -pasattha || -sama-tala | -uvaciya || vitthin | na-pihula | -vacche

99. uvaciya<sub>1</sub>-pura-vara<sub>1</sub>-kavâda || -vitthin<sub>1</sub>na-pihula<sub>1</sub>vacche

100. akaran | duya-kana | ga-ruyaga || -nimmala | -sujâya || niruvaha | ya-deha | -dhârî

101.  $miya-m\hat{a}_{\parallel}iya-p\hat{i}_{\parallel}pa-raiya_{\parallel}-p\hat{a}se$ 

102. ujjuya, -sama-sahi, ya-jacca || -tanu-kasi, na-niddha | âdij, ja-ladaha || -ramanij, ja-roma, -rât cf. KS se.

 <sup>1)</sup> Text avațthiya.
 2) nach nâga steht ein zweites vara, nach padipuppa steht viula; beides gestrichen.
 3) umgestellt.
 4) Text varanguli.
 5) der Text fügt hier suiraiya ein, was offenbar aus suviraiya des letzten Verses entstanden ist.
 6) Text silâyalujjala (Anuprâsa).

108. jhasa-viha ga-suja ya-pîna -kucchî

104. gang'-â<sub>1</sub> vattaga<sub>1</sub>-payâhin'||-âvat<sub>1</sub> ta-bhangu | -ra<sup>1</sup>)taran<sub>1</sub>ga<sup>1</sup>)-ravi-ki | raṇa-taru<sub>1</sub>ṇa-bohi | ya-sahas<sub>1</sub> sapatta<sup>2</sup>) ||gambhî<sub>1</sub> ra-viyada<sub>1</sub>-nâbhe

105. sâhaya<sub>1</sub>-sonan<sub>1</sub>da-musala || -dappaṇa<sub>1</sub>-nikariya | vara-kaṇa<sub>1</sub>ga-charu-sa || risa-vai<sub>1</sub>ra<sup>3</sup>)-valiya<sub>1</sub>-majjhe

106. pamuiya | - vara-tura | ga-sîha || - aire | ga-vațți | ya= kadî

107. vara-tura ga-sujå ya-gujjha, -dese

108. âin, na-hao, vva niruva, leve

109. vara-vâr ana-tul la-vikka ma4)-gaî

- 110. gaya-sasa, na-sujâ, ya-sanni, bhorû
- 111. sâmug ga-nimug ga-gûdha jânû
- 112. enî -kuruvin da-catta || -vattâ nupuvva janghe
- 118. samthiya susilit tha-gudha gupphe
- 114. supait, thiya-kum, ma-câru, -calane
- 115. anupuv va-susam bay'angu lie
- 116. unnaya, -tanu-tam, ba-niddha, -nakkhe<sup>5</sup>)

cf. KS 36.

117. rattup pala-pat ta-mauya -sukumå la-koma la-tale

118. ațțha-sa | hassa-pa | dipuņņa || -vara-puri | sa-lakkha | na-dhare<sup>6</sup>)

119. huyavaha<sub>1</sub> - niddhû<sub>1</sub> ma-jaliya || - taditadi<sub>1</sub> ya- taru= na || -ravi-kira<sub>1</sub> na-sarisa<sub>1</sub>-tee

#### § 19 und KS 15.

120. pîi-ma, ne para, ma-soma, nasie cf. KS 5, 50.

121. harisa-va<sub>1</sub>sa-visap<sub>1</sub>pamâṇa<sub>1</sub>-hiyae cf. KS 5, 50.

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) umgestellt.
 <sup>2</sup>) ich habe statt akoså-yanta-pauma, was einen Gapa zu viel ergäbe, sahassapatta nach KS 42 gesetzt.
 <sup>3</sup>) hiervor ein zweites vara gestrichen.
 <sup>4</sup>) vilasiya (Anuprâsa) gestrichen.
 <sup>5</sup>) Text nahe; aber AB haben nakkhe, was Leumann nicht notirt.
 <sup>6</sup>) kvacid auf p. 30 bei Leumann.

122. dhârâ haya-nî va-surabhi || -kusumam va cancu ||mâlai ya<sup>1</sup>)-roma -kûve cf. KS 15, 59.

123. viyasiya, -vara-kama, la-vayana, -nayane cf. KS 15.

124. payaliya<sub>1</sub>-vara-kada<sub>1</sub>ga-tudiya || -keû<sub>1</sub>ra-mauda | kuņdala<sub>1</sub>-hâra-vi || râyan<sub>1</sub>ta-raiya<sub>1</sub>-vacehe cf. KS 15.

125. pâlam | ba-palam | bamâņa || - gholan | ta-bhûsa | ņadhare

126. veruliya-varițțha-rițțha || anjaņa-niun'o | viya-mi= si, misinta || -maņi-raya, na-maņdi, yâo<sup>2</sup>)

§-22, KS 59, Jn 33 (Sonnenaufgang).

127. kallam, pâu,-ppabhâya,-rayanî<sup>3</sup>)

128. phull'-up<sub>1</sub> pala-kama<sub>1</sub>la-komal' || -ummil<sub>1</sub>liyammi || aha pan<sub>1</sub> dure pa<sub>1</sub>bhâe

129. rattâ | soga | - ppagâsa || - kiṃsuya | - suya - muha || gunjad | dha-râga | -sarise

180. <sup>4</sup>) pârâ<sub>1</sub> vaṇa-cala<sub>1</sub>ṇa-nayaṇa || -parahuya<sub>1</sub>-suratta |loyaṇa<sub>1</sub>-javâku | suma<sup>5</sup>)-jali<sub>1</sub> ya - jalaṇa | -tavaṇij<sub>1</sub> ja-kalasa | hingula<sub>1</sub> ya - nikara | -rûvâ<sub>1</sub> irega | - rehan<sub>1</sub> ta-sassi | rîe<sub>1</sub> divâga || re aha<sub>1</sub> kamena<sub>1</sub> uie

181. tassa ya kirana<sup>6</sup>) - pa harâpa || raddham mi andha yâre

182. bâlâ tava-kun kumena || khaiya, vva jîva,-loe

188. loyana - visayâ mukâsa || -vigasan ta-visada 7) - loe

184. kamalâ gara-san da-boha || e ut thiyammi sûre

135. sahassa - rassim mi-dinaya || re te yasa ja lante

Indische Studien. XVII.

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) üsaviya gestrichen mit KS 50.
 <sup>9</sup>) viellsicht hat man mit den folgenden Worten zu lesen: mandiyâ påduyâ ŏmuyaî.
 <sup>3</sup>) Text pabhâyâe rayanîe.
 <sup>4</sup>) bandhujîvaga gestrichen.
 <sup>5</sup>) Conjectur für jâsumana: (oder jâsuyaņa)-kusuma; cf.: Steinthal Glossar, Jñ 61 No. 407.
 <sup>6</sup>) Con. jectur für kara KS, dinakara(kara) Jñ.
 <sup>7</sup>) hiernach damsiyammi gestrichen.

### § 23 (Anhänger Mahâvîra's).

136. uttama<sub>1</sub>-jâi-ku<sub>1</sub>la-rûva || -vinnâ<sub>1</sub> na-vanna | -lâvan, = na-vinaya<sup>1</sup>) | -vikkama<sub>1</sub>-pahâna || -sobhag<sub>1</sub> ga-kanti<sub>1</sub>-juttâ

187. bahu-dhana<sup>2</sup>)<sub>1</sub>-nicaya-pa<sub>1</sub>riyâla<sub>1</sub>-phidiyâ

138. icchiya<sub>1</sub>-bhoga<sup>8</sup>)-su<sub>1</sub>ha-sampa<sub>1</sub>laliyâ

139. kimpâ<sub>1</sub>ga-phalo<sub>1</sub>vamam ca || puṇa<sup>4</sup>) muṇi<sub>1</sub>ya-vi= saya<sub>1</sub>-sokkham

140. kusagga | - jala - bin | du - canca || lam jî | viyam ca | nâum<sup>5</sup>)

141. adhuvam<sub>1</sub><sup>6</sup>) rayam iva<sub>1</sub> padagga<sub>1</sub>-laggam § 32 (Meer des Samsâra).

142. jammaṇa | - jara - mara | ṇa - karaṇa || -gambhî | ra - du= kkha || -pakkhubhi | ya-paura | -salilaṃ

148. samjo<sub>1</sub>ga-vio<sub>1</sub>ga-yîi || -cintâ<sub>1</sub>-pasanga | -pasariya<sub>1</sub>mahalla<sup>7</sup>)|-vaha-ban<sub>1</sub>dha-viula | -kallo<sub>1</sub>la-kaluna | -vilaviya<sub>1</sub>lobha-ka || lakalen<sub>1</sub>ta-bola<sub>1</sub>-bahulam

144. avamâ<sub>1</sub> ṇaṇa-phe<sub>1</sub> ṇa-tivva || -khiṃsaṇa<sub>1</sub>-pulaṃpu | = la-pabhū<sub>1</sub> ya-roga | -veyaṇa<sub>1</sub>-paribhava | -viṇivâ<sub>1</sub> ya-pharusa |dharisaṇa<sup>8</sup>)<sub>1</sub>-samâva | diya-kadhi<sub>1</sub> ṇa-kamma | -patthara<sub>1</sub>taranga || -rangan<sub>1</sub> ta-nicca || -maccu - bha<sub>1</sub> ya- toya<sub>1</sub> -pattham

145. kasâya<sub>1</sub>-pâyâ<sub>1</sub>la-samku || lam bhava<sub>1</sub>-sahassa<sup>9</sup>) || jala-sam<sub>1</sub> cayam pa<sub>1</sub>ibhayam

146. aparimi<sub>↓</sub>ya-mahic<sub>↓</sub>cha-kalusa || -mai-vâ<sub>↓</sub>u - vega | uddham <sub>↓</sub> mamâṇa | -dagaraya <sub>↓</sub> -rayandha || kâra-va <sub>↓</sub>ra - phe= ṇa <sub>↓</sub>-pauram



÷

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) viņaya steht vor vinnāņa (Anuprāsa).
 <sup>3</sup>) dhanna gestrichen.
 <sup>3</sup>) Text bhogā.
 <sup>4</sup>) Conjectur nach dem Comm.
 <sup>5</sup>) Text nāūņam.
 <sup>6</sup>) Text adhuvam iņam.
 <sup>7</sup>) dies vor viula (Anuprāsa).
 <sup>8</sup>) Text dharisaņā.
 <sup>9</sup>) Text sayasahassa kalusa; kalusa kommt aus folgendem Verse. Man könnte es auch dort streichen und lesen: kalusa-ja la-samca ja yam pai bhayam a parimiya, -mahiccha, -maivâu-vega etc. als ein Vers! Daa durch würden die Verse von mehr gleichem Umfange werden.

147. moha-ma | hâvat | ta-bhoga || -bhamamâ | ṇa-guppa | = mâṇ'-uc | chalanta | -pacco | niyatta <sup>1</sup>) | - pâṇiya | - pamâda | caṇḍa-ba | hu-duṭṭha | -sâvaya | -samâhay' | -uddhâ | yamâṇa | pabbhâ | ra-ghora | - kandiya | - mahâra || va-ravan | ta-bhera | = va-ravam

148. annâ<sub>1</sub>ṇa-bhaman<sub>1</sub>ta-maccha||-parihat<sub>1</sub>tha-aṇihuy'|indiya<sub>1</sub>-mahâma | yara-turi<sub>1</sub>ya-cariya | -khokhub<sub>1</sub>bhamâṇa |naccan<sub>1</sub>ta - cavala | - cancala<sub>1</sub>-calanta || - ghumman<sub>1</sub>ta-jalasa<sub>1</sub>mùham

149. arai-bha, ya-visâ, ya-soga || -micchat, ta-sela | -sam= kaḍam<sup>2</sup>), aṇâi | -saṃtâ, ṇa-kamma | - bandhaṇa, - kilesa || cikkhil, la<sup>3</sup>)-sudut, târaṃ

150. amara-ma<sub>l</sub>ņuya<sup>4</sup>)-tiri<sub>l</sub>ya-naraya || -gai-gama<sub>l</sub>ņakudila || -pariyat<sub>l</sub>ta-viula<sub>l</sub>-velam

151. cauran ta-mahan tam anavay' -aggam

152. rundam | samsår | a-såga || ram bhî | ma-darisa | = nijjam | taranti || dhii-dhani | ya-nippa | kampå<sup>5</sup>)

158. samvara<sub>1</sub>-verag<sub>1</sub>ga-tunga || -kûvaya<sub>1</sub>-susampa | = utte<sub>1</sub>na nâna || -siya-vima<sub>1</sub>la-m-ûsi<sub>1</sub>enam

154. sammat | ta-visud | dha-laddha || -nijjâ | maena | dhîrâ

155. samjama - pote na sila - kaliyâ

156. pasattha<sub>1</sub>-jhâṇa-ta<sub>1</sub>va-vâya∥-nolliya<sup>6</sup>)<sub>1</sub>-pahâvi<sub>1</sub>= eṇam

157. ujjama<sub>1</sub>-vavasâ<sub>1</sub>ya-gahiya || -nijjara<sub>1</sub>ṇa-jayaṇa || uvao<sub>1</sub>ga-nâṇa || -daṃsaṇa<sub>1</sub>-visuddha ||| -vaya-bhaṇ || ḍa-bha= riya<sub>1</sub>-sârâ

158. jiṇa-vara | vayaṇo | vadiṭṭha || -magge | ṇa akuḍi | = leṇaṃ <sup>7</sup>)

Text pacconivayanta, verändert nach KS 48.
 Text samkadam.
 so liest B, was L nicht notirt.
 Conjectur für nara.
 Text nippakampeņa.
 Text paņolliya.
 Text akudileņa.

159. siddhi-ma<sub>l</sub>hâpaț<sub>i</sub> țanâbhi<sub>l</sub> mokkhâ<sup>1</sup>) § 33 (Asurakumâra's).

160. kâla-ma | bânî | la-sarisa || -<sup>2</sup>) âgâ | sa - kesa | -kajjala | kakke | yaṇa-in | daṇîla || -ayasiku | suma-ppa | gâsâ

161. îsî -siya-rat ta-tamba -nayanâ

169. anjana<sub>l</sub>-ghana-kasi<sub>l</sub>na-ruyaga||-ramanij<sub>l</sub>ja-niddha<sub>l</sub>kesâ

163. talabhan | gaya-tudi | ya-pavara || -bhûsaṇa | -nimma= la || -maṇi-raya | ṇa-maṇḍi | ya-bhuyâ cf. Jn 65.

164. dasa-mud, dâ-man, diy'-agga, -hatthâ

§ 34 (Bhavanavâsin-Götter).

165. devâ<sup>8</sup>) Nâga-pa, ino Su, vannâ

166. Vijjû Aggî ya Dîva || -Udahî Disâku | mârâ ya Pavana || -Thaniyâ ya bhavana vâsî

167. nâga-pha, dâ-garu, la-vaira || -puṇṇa-ka, las'-ankiy'| upphe, sa-sîha | -haya-vara, -gay'-anka | -mayar'-an, ka-varama | uda-vad, dhamâṇa | -nijjut, ta-cindha || - cittiya<sup>4</sup>), -gayâ su, rûvâ

§ 35 (Vyantara-Götter).

168. Pisâya |-Bhûtâ | ya Jakkha ||-Rakkhasa<sup>5</sup>)-kinnara ||kimpuri | sa-Bhuyaga |-paino

169. gahira-ha siya-gî ya-nacca na-raî

170. vaṇamâl'<sub>i</sub> - âme<sub>i</sub> la-mauda || - kuṇḍala<sub>i</sub> - sachanda | veuv<sub>i</sub> viy<sup>6</sup>)-âha || raṇa-bhû<sub>i</sub> saṇa<sup>7</sup>)-dharâ

171. savvo<sub>1</sub> uya-sura<sub>1</sub> bhi-kusuma || -suraiya<sub>1</sub>-palamba | sobhan<sub>1</sub>ta-kanta | -viyasan<sub>1</sub>ta-citta || -vanamâ<sub>1</sub>la-raiya<sub>1</sub>-vacchâ

 <sup>1</sup>) Text âbhimuhâ.
 <sup>9</sup>) von hier an die Lesart der vâc. ant. des § 10.
 <sup>3</sup>) aus dem Vorhergehenden ergänzt.
 <sup>4</sup>) Conj. für vicitta, das hier und in § 85; dort steht vor nijjutta: anega<sub>1</sub>-mani-raya<sub>1</sub>na-viviha<sub>1</sub>-.

<sup>5</sup>) Text Rakkhasâ. <sup>6</sup>) Text sacchanda-viuvviy'. <sup>7</sup>) Text vibhûsana.



<sup>(</sup>rep. Nos. 84, 85, 86, 87)

172. nâņâ<sub>1</sub> viha - vaņ<sub>1</sub> ņa - râga || - vara - vat<sub>1</sub> tha - citta | cillaya<sub>1</sub> - niyamsa | ņâ vivi<sub>1</sub> ha - desa<sup>1</sup>) || - nevac<sub>1</sub> cha-gahiya<sub>1</sub> - vesâ 173. pamuiya<sub>1</sub> - kandap<sub>1</sub> pa-kalaha || - kelî<sub>1</sub> - kŏlâha<sub>1</sub> la-piyâ

§ 36 (Jyotishka-Götter).

174. Vihassa tî Can da Sûra || -Sukkâ | Saniccha | râ Râ hu - Dhûma | -ketû<sup>2</sup>) | Buho<sup>3</sup>) ya | Angâr ako<sup>3</sup>) ya || tatia-ta vanijja<sup>4</sup>) -vannâ

175. je ya ga<sub>l</sub>hâ jo<sub>l</sub>isammi || câram<sub>l</sub> caranti || Keû<sub>l</sub>ya gai-ra<sub>l</sub>îyâ<sup>5</sup>)

176. atthå vîsati vihâ ya || nakkhat ta-deva ya<sup>6</sup>)-ganâ

177. nâņâ<sub>l</sub>-saṃṭhâ<sub>l</sub>ṇa-saṃṭhi||yâo<sub>l</sub> ya panca ||-vaṇṇâ<sub>l</sub>ŏ târa<sub>l</sub>yâo<sup>7</sup>)

178. thiya-le sâ câr ino<sup>8</sup>) a || -vissâ ma-manda la-gaî
§ 37 und [37] (Vaimânika-Götter).

179. <sup>9</sup>) Îsâ<sub>1</sub> ṇa- Saṇam<sub>1</sub> kumâra || -Mâhin<sub>1</sub> da- Bambha || -Lantaga<sub>1</sub>-Mahâsu || ka<sup>10</sup>)-Sahas<sub>1</sub> sâr'-Â || ṇaya Pâ<sub>1</sub> ṇay'-Âraṇ'-Accuya<sub>1</sub>-paî pa<sub>1</sub> hitthâ

180. devâ jiṇa-daṃsa ṇa-ussuy' || -âgama ṇa-jâṇiya <sub>l</sub>hâsâ

181. miga-mahi<sub>1</sub>sa-varâ<sub>1</sub>ha-chagala || - daddura<sub>1</sub>-hayagaya | -vai-bhuya<sub>1</sub>ga-khagga | -usabhan<sub>1</sub>ka-viḍima || -pâga= ḍi<sub>1</sub>ya-cindha<sub>1</sub>-mauḍâ

182. sidhila-ma | uda<sup>11</sup>)-vara<sup>11</sup>) | -tirîda | -dhârî [§ 37.]

188. sâmâ | ṇiya-tâ | vatîsa <sup>12</sup>) || -m-ahiyâ | sa-loga | -pâ= l'-ag | ga-mahisi | -parisâ'' | -ṇiy'-âya || rakkhe | hi sampa | = rivudâ

3) Text °â. 4) kaņaga 1) Text desi. <sup>9</sup>) Text ketu. 6) ? Text deva. gestrichen. 5) ? Text raivâ. 7) Text târâo. Der Comm. erwähnt 176 und 177 nicht. <sup>8</sup>) ya gestrichen. 9) So: <sup>10</sup>) Text Mahâsukka. 13) Text hamm' gestrichen. <sup>11</sup>) umgestellt. tâvattisa.

422

184. deva-sa hasså nuyåya -maggå<sup>1</sup>)

185. sura-vara<sub>1</sub>-gaṇa-î<sub>1</sub>sarehi || payae<sub>1</sub> hi samaṇu || gamman<sub>1</sub>ta-sassi<sub>1</sub> rîyâ

186. savv'-â<sub>l</sub>dara-bhû<sub>l</sub> siyâ<sup>2</sup>) su || ra-samû<sub>l</sub> ha - nâya || gâ so<sub>l</sub> ma-câru<sub>l</sub> -rûvâ

187. <sup>8</sup>) jâl'-uj <sub>|</sub> jala-he <sub>|</sub> ma-jâla || -peran <sub>|</sub> ta-pariga | ehim <sub>|</sub> sa-payara | -vara-mut <sub>|</sub> ta-dâma || -lamban <sub>|</sub> ta-bhûsa <sub>|</sub> ņehim

188. <sup>4</sup>)ghaṇṭ'-â<sub>1</sub>vali-mahu<sub>1</sub>ra-sadda || -tanti-ta<sub>1</sub>latâla | vâiya<sub>1</sub>-raveṇa | mahure<sub>1</sub>ṇa pûra || yant' am<sub>1</sub>baraṃ di<sub>1</sub>sâo

189. savimâ, na-vicit, ta-cindha || -nâm'-an, ka-vigada | pâgada, -maud'-â || dova-su, bha-damsa, nijjâ

190. loyan<sub>1</sub>ta-vimâ<sub>1</sub>na-vâsi || no yâ<sub>1</sub>vi deva<sub>1</sub>-sanghâ

191. patte | ya-virâ | yamâṇa<sup>5</sup>) || - maṇi-raya | ṇa-kunda | = la-bhisan | ta-nimmal<sup>6</sup>) | -ankiya | - vicitta || - pâgaḍi | yacindha<sup>7</sup>) | -mauḍâ

192. dâyan tâ ap paņo sa mudayam

198. pecchan tâ vi ya parassa riddhim<sup>8</sup>)

194. jiṇinda<sub>1</sub>-vandaṇa<sub>1</sub>-nimitta || -bhattî<sub>1</sub>ĕ coi<sub>1</sub>ya-maî (rep. No. 180)

195. vipula-ba|la-samû|ha-piņḍi || yâ sam|bhameṇa | gagaṇa-ta|la-vimala<sup>9</sup>) | -gai-cava|la-caliya || -mai-jai|ṇasiggha<sub>1</sub>-vegâ

196. nâņâ viha-jâ na-vâha na-gayâ

197. ûsiya, -vimala-dha, val'-âya, vattâ

184-186 aus dem Sanskrit zurückübersetzt; mårgaih.
 Text vibhûshitâh.
 Anfang gestrichen.
 in diesem Verse habe ich mir grössere Freiheit gestattet; der Text lautet (pacaliya)-ghaptåvali-mahurasadds-vamsa-tanti-talatâla-(giya)-vâiya-raveņa(m) mahureņa(m maņohareņam) pûrayant(â) ambaram-disâo (ya). Das Eingeklammerte habe ich weggelassen.

<sup>5</sup>) viraiya gestrichen.
 <sup>6</sup>) Text nimmala-niyag'.
 <sup>7</sup>) Conjectur.
 <sup>8</sup>) Text riddhio.
 <sup>9</sup>) gagaņa-vipula gestrichen.

[§ 38] (Apsarasen und Devî.)

198. samaik kantâ ya bâla -bhâvam

199. anaî - vara 1)-so ma-câru - rûvâ

200. icchiya<sub>1</sub>-nevac<sub>1</sub>cha - raiya || - ramanij<sub>1</sub>ja-gahiya<sub>1</sub>vesâ<sup>2</sup>)

201. haya-lâ<sub>1</sub>lâ-pel<sub>1</sub>avâi<sub>1</sub>rege cf. Jn 65.

202. dhavale, kanaga-kha, ciyanta, kamme cf. Jn 65.

203. tusâra<sub>|</sub>-gokhî<sub>|</sub>ra-hâra<sup>3</sup>) || -paṇḍura<sub>|</sub>-dugulla | -sukaya-su<sub>|</sub>kumâla | -ramaṇij<sub>|</sub>ja-utta || rijjâ<sub>|</sub>i pâu<sub>|</sub>yâo

204. savo | uya-sura | bhi-kusuma || -suraiya | -vicitta || vara-mal | la-dhàri | nfo

205. sugandha<sub>1</sub>-cuṇṇan<sub>1</sub>ga-râga ||-vara-vâ<sub>1</sub>sa-puppha | = pùraga<sub>1</sub>-virâi || yâ ahi<sub>1</sub>ya-sassi<sub>1</sub>rîyâ

206. uttama<sub>1</sub>-vara-dhû<sub>1</sub>va-dhûvi || yâ Siri<sup>4</sup>)<sub>1</sub>-samâṇa<sub>1</sub>vesâ cf. Jn 65.

207. divva-ku<sub>|</sub> suma-mal<sub>|</sub>la-dâma || -pabbhan<sub>|</sub> jalî<sup>5</sup>)pu<sub>|</sub>dâo

208. vijju-gha, na-mirî, i-sûra || -dippan, ta-teya || -ahiyata, ra-sanni, gâsâ (rep. No. 66. 67. 68)

209. sirîsa | -navanî | ya-mauya || -sukumâ | la-tulla | -phâsâ § 38.

210. kappiya<sub>1</sub>-hâr'-ad<sub>1</sub>dha-hâra || -tisaraya<sub>1</sub>-pâlam | bapalam<sub>1</sub>bamâna || -kadisut<sub>1</sub>ta-sukaya<sub>1</sub>-sohe cf. Jn 55.

211. viyasiya, -vara-kama, la-nayana, -vayana

# § 40 (Heer).

212. haya-gaya - raha-pava - ra-joha - kaliyam

cf. § 42, 50. Jn 100.

 1) Text anaivara; îch übersetze: von äusserst schlanker, lieblichschöner Gestalt.
 2) das folgende lange Comp. kim te hår'addhahårapåutta-rayana etc. ist theilweise metrisch, doch wage ich nicht den Vers wieder her zu stellen.
 3) dagaraya gestrichen.
 4) Text Siri.

5) Text °li.

§ 42 (Elephant).

213. chey'â<sub>l</sub> yariya-u<sub>l</sub> vadesa ||-mai-kappaṇâ-vi || kappe<sub>l</sub> = hi suṇiu<sub>l</sub> nehim

214. ujjala - nevac - cha - hattha || - parivat - thiyam su - = sajjam

215. dhammiya |- sannad | dha-baddha |- kavayam 1)

216. uppf | liya-kac | cha-vaccha || -gevej | ja-baddha | -ga=
laya-va | ra-bhûsa | na-virâ | iyam a || hiya-ahi | ya-teya | -juttam
217. salaliya | -vara - kan | napûra || -viraiya<sup>2</sup>) | -palamba |-

ocû | la-bhamara<sup>3</sup>) || -mahuyara | -kayandha | yâram

218. citta-pa<sub>1</sub>rittho<sub>1</sub>ma-paccha || dam paha<sub>1</sub>ran'-âva || = rana-bhari<sub>1</sub>ya-juddha<sub>1</sub>-sajjam of. § 49, VIII.

219. osâ riya-jama la-juyala -ghanțam

220. vijju-pi naddham va kåla -meham

221. oppå iya-pav vayam va sakkham

§ 48, cf. KS 60, 61. Jn 85 (Toilette des Königs).

222. aṇega<sub>1</sub>-vâyâ<sub>1</sub>ma-jogga || -vaggaṇa<sub>1</sub>-vâmad || daṇamal<sub>1</sub>la-juddha<sub>1</sub>-karaṇe<sup>4</sup>)

223. samatta | -jâl'-â | ulâbhi | râme

224. vicitta - mani-raya na-kotti ma-tale

225. ramanij je nhâ na-manda vamsi<sup>5</sup>)

226. nâņâ<sub>1</sub>-maņi-raya<sub>1</sub>ņa-bhatti || -cittam<sub>1</sub>si nhâņa<sup>6</sup>) || pidham<sub>1</sub>si suha-ni<sub>1</sub>sanne

227. kallâ, naga-pava, ra-majja || na-vihî, ĕ majji |e tat, tha koua || ya-sae, hi bahuvi, hehim

228. kalla naga-maj janava sane

229. pamhala<sub>1</sub>-sukumâ<sub>1</sub>la-gandha || -kâsâ<sub>1</sub>i-lûhiy'<sub>1</sub>-ange rep. No. 209.

1) Text kavaiya(m) cf. § 49 IX.
 2) Text virâiyam.
 3) Conjectur.
 4) Text karanehim.
 5) wenn dies überhaupt ein Vers ist, muss die letzte Silbe lang durch pausa sein.
 6) beachte, dass nh nicht nothwendig Position bewirkt.



....

280. nâņâ<sub>|</sub>-maņi-kada<sub>|</sub>ga-tudiya||-thambhiya<sub>|</sub>-bhue a||= hiya-rû<sub>|</sub>va-sassi<sub>|</sub>rîe

281.  $dasamud_1 d\hat{a}^1$ -pin\_gal'-angu\_lie

282. kundala |-ujjo viy'-ana || ne mau da-ditta sirae

283. hårot, thaya-suka, ya-raiya, -vacche

234. pâlam ba-palam bamâna || -pada-suka ya-utta rijje

285. nâṇâ<sub>1</sub>-maṇi-kaṇa<sub>1</sub> ya-rayaṇa || -vimala<sup>2</sup>)-ni<sub>1</sub> uṇovi | = ya-bhisan<sub>1</sub> ta<sup>3</sup>)-virai | ya<sup>4</sup>)-visiṭ<sub>1</sub>ṭha-laṭṭha | -saṃṭhiya<sub>1</sub>-pa= sattha || -âvid<sub>1</sub>dha-vîra<sub>1</sub>-valae

256. niuņo viya-misi misinta || -viraiya -visiţtha<sup>5</sup>) | -susiliţ tha<sup>5</sup>) | -samthiya -pasattha || -âviddha-vîra -valae

287. kim bahu nâ kap parukkha || e viva alamki || yavibhû, sie nar inde<sup>6</sup>)

238. abbha-pa, dala-pin, gal'-ujja, lenam

289. avirala,-sama-sahi,ya-canda||-maṇḍala,-samappa,= bheṇaṃ

240. mangala<sub>1</sub>-saya-bhat<sub>1</sub>ti-cheya||-cittiya<sub>1</sub>-khinkhiṇi<sub>1</sub>maṇi-hemajâla | -viraiya<sub>1</sub> - parigaya<sub>1</sub> - peran<sub>1</sub> ta-kaṇaga | ghaṇṭiya-payaliya<sup>7</sup>)<sub>i</sub>-sui-suba<sub>i</sub>-sumahura||-saddâ<sub>1</sub>la-sobi<sub>1</sub>eṇaṃ

241. sa-payara<sub>1</sub>-vara-mut<sub>1</sub>ta-dâma || -lamban<sub>1</sub>ta-bhû= sa<sub>1</sub>nenam

242. narinda | - vâma | - ppamâņa || - runda - pa | rimaņda | = leņam

243. sîyâ yava-vâ ya-varisa || -visa-do sa-nâsa nenam

244. tama-raya<sub>1</sub>-mala-bahu<sub>1</sub>la-padala || -dhâdana<sub>1</sub>-pabhâka<sub>1</sub> renam

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) statt muddiya nach 165.
 <sup>2</sup>) mahariha gestrichen.
 <sup>3</sup>) statt misimisinta.
 <sup>4</sup>) susilițțha gestrichen.
 <sup>5</sup>) umgestellt.
 <sup>6</sup>) oder naravat.
 <sup>7</sup>) kiņikiņinta gestrichen. In diesem Verse sind die Mittel- glieder viertaktig, oder, wenn sie als zweitaktig gefasst werden, was wegen der vorhandenen Cäsur zulässig, so hat von den ungeraden Takten immer nur einer um den andern die sonst gesetamässige Form ähnlich 395.

245. vairâ<sub>1</sub>maya-vat<sub>1</sub>thi-niuṇa || -joiya<sub>1</sub>-aṭṭhasa | hassava<sub>1</sub>ra-kanca || ṇa-salâ<sub>1</sub>ga-nimmi<sub>1</sub>eṇaṃ

246. niuņo | viya - misi | misinta || - maņi - raya | ņa - sûra | maņdala | - vitimira | - kara-nig | gay'-agga | - padibaya | - puņa= ravi | - paccâ | padanta | - cancala | - mirîi || - kavayam | vimo= ya | eņam <sup>1</sup>)

247. dharijja mâņe na âya || vatte na râya mâņe<sup>2</sup>)

248. cau-câ | mara-vâ | la-vîiy' | -ange

249. caubi ya pavara-gi ri-kuhara || -vivaraṇa -su= muiya | -niruvaha ya-camara | -pacchima sarîra || samjâ yasaṃga yâhim

250. amaliya<sub>1</sub>-siya-kama<sub>1</sub>la-nimmal<sup>9</sup>) || -ujjali<sub>1</sub>ya-Ra= yaya | -giri-siba<sub>1</sub>ra-vimala | -sasi-kira<sub>1</sub>ṇa-sarisa || -kaladho<sub>1</sub>= ya-nimma<sub>1</sub> lâhiṃ

251. pavaņâ<sub>1</sub> haya-cava<sub>1</sub>la-laliya || -\*taran<sub>1</sub>ga-hattha | naccan<sub>1</sub>ta-vîi | -pasariya<sub>1</sub>-khîro | daga-pava<sub>1</sub>ra-sâgar' || uppû<sub>1</sub>ra-canca<sub>1</sub>lâhim

252. 4) tavanijj', -ujjala, -vicitta || -dandâ, hi câmarâhim

253. samiddha, -râyaku, la-sevi, yâhim

254. suha-sî, yala-vâ, ya-vîiy', -ange

255. dhavala-ma<sub>1</sub>hâ-me<sub>1</sub>ha-nigga || e viva<sub>1</sub> gaha-gaṇa |dippan<sub>1</sub>ta-rikkha | -târâ<sub>1</sub>-gaṇâṇa | majjhe<sub>1</sub> sasi vva || pija= dam<sub>1</sub>sâne na<sub>1</sub> ravaî

256. Anjana giri-kû da-sanni || bham gaya vaim<sup>5</sup>) du = rûdhe

§ 49 (Auszug des Königs).

257. I. sotthiya<sub>1</sub>-sirivac<sub>1</sub>cha-nandi || yâvat<sub>1</sub>ta-vaddha | = mâṇaga<sub>1</sub>-bhaddâ || saṇa-kala<sub>1</sub>sa-maccha<sub>1</sub>-maurâ<sup>6</sup>)

<sup>1</sup>) Conjectur für viņimuyanteņam. <sup>2</sup>) Conjectur für viršyante.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Text vimal'. <sup>4</sup>) Anfang weggelassen und câmarâhim von weiter unten hierhin gesetzt, um es in einen Vers zu bringen. <sup>5</sup>) naravaî, das schon im letzten Verse steht, gestrichen. <sup>6</sup>) Conjectur für dappanå.

427 Indische Hypermetra und hypermetrische Texte. 258. II. vâ-'ud dhuya-vija ya-veja yantî cf. Jn 122. III. veruli ya-bhisan ta-vimala -dandam 259. 260. palamba<sub>1</sub>-koren<sub>1</sub>ta-malla || -dâmo<sub>1</sub>vasobhi || yam can da-manda la-nibham samûsi yam vima lam âya vattam 261. pavaram simha sanam ca || 1)mani-raya na-pâya -262. pîdham VI. (Pferde.) harime | lâ-mau | la-malliy' | -acchâ<sup>2</sup>) 263. cancuc | ciya-lali | ya - puliya || - cala-cava | la-canca | = 264. la-gaî<sup>2</sup>) VII. (Elephanten.) ucchan, ga-visâ, la-dhavala, -dantâ<sup>2</sup>) 265. kancana,-kosî,-pavittha,-dantâ<sup>2</sup>) 266. 267. (kancana - mani-raya - na-bhûsi - yânam) VIII. (Wagen.) sa-câva,-sara-paha, ran'-âva || rana-bhari, ya-ju= 268. ddha,-sajjå<sup>2</sup>) 269. pinaddha-gevej ja-vimala || -vara-bad dha-cindha pattå<sup>2</sup>) § 50 (rep. No. 231, 282). 270. abbhahi yam râ ya-teya || -lacchî ĕ dippa mâne \$ 52. 271. savva-tu diya-sad da-sanni nåe 8) mahayâ | vara-tudi | ya-jamaga || -samaga || -ppavâi 272. enam 273. sankha-pa, nava-pada, ha-bheri || -4)kharamuhi, -hudukka | - dunduhi<sup>5</sup>)<sub>1</sub>-muinga<sup>5</sup>) || -niggho<sub>1</sub>sa-nâi<sub>1</sub>ya-rave<sup>3</sup>) 1) vara gestrichen. <sup>2</sup>) Gen. in Nom. verändert. 3) in den 4) jhallari gestrichen. <sup>5</sup>) umgestellt und murava Nom. gesetzt. davor gestrichen.

## § 53.

274. gâmâ<sub>1</sub>gara-naga<sub>1</sub>ra-kheḍa || -kabbaḍa<sub>1</sub>-maḍamba | doṇamu<sub>1</sub>ha-pattaṇ' | -âsama<sup>\*\*\*\*1</sup>) || -saṃvâ<sub>1</sub>ha-sanni<sub>1</sub>vesâ § 54.

275. haya-he<sub>i</sub>siya-hat<sub>i</sub>thi-gulugu || lâiya<sub>i</sub>-raha-ghaṇa || ghaṇa-sad<sub>i</sub> da-mîsa<sub>i</sub> eṇaṃ

276. mahayâ, kalakala, -raveņa || ya jaņas, sa<sup>2</sup>) pûra, yante
277. sugandha, - vara-kusu, ma-cuņņa || -uvvid, dha-vâs
sa<sup>3</sup>) || -kavilam, nabham ka, rente

278. kâlâ,guru-kun,durukka || -tûruk,ka-dhûva | -niva= he,na jîva | -logam i,va vâsa | yante, samanta || o khu= bhi,ya-cakka,vâlam

279. <sup>5</sup>) cintiya - patthiya - viyâni yâhim

280. sadesa |-nevac| cha-gahiya  $|-vesa^{6}$ )

### § 56.

281. 7) parimiya |-bala-viri | ya-teya || - mâhap | pa-kanti |-

jutte

282. saraya-na | va-tthani | ya-mahura || -gambhî | rakunca || -niggho | sa-dundu | hi-sare <sup>8</sup>)

283. \*\*\*\* phuda-visa ya-mahura || -gambhî ra-gâhi yêe 284. savvak khara-san nivâi yêe

285. angaya<sub>1</sub>-kuṇḍala<sub>1</sub>ga<sup>9</sup>)-gaṇḍa || -yala-kaṇ<sub>1</sub>ṇapîḍha<sub>1</sub>dhârî

#### **§** 62.

286. kanaga-pullaga-nighalsa-pamhal-gore

## § 72.

# 287. parûdha, -naha-ke, sa-kakkha, -româ<sup>10</sup>)

- 1) nigama passt nicht in den Vers. 2) mahurenam gestrichen.
- <sup>3</sup>) reņu gestrichen. <sup>4</sup>) turukka geschrieben. <sup>5</sup>) ingiya gestrichen.
- <sup>6</sup>) in den Nom. gesetzt. <sup>7</sup>) Text aparimiya. <sup>8</sup>) Text asare.

<sup>9</sup>) Text kuņdala. <sup>10</sup>) Text româo; ein pâţhânt. hat mamsu statt kakkha, woraus hervorgeht, dass das Ganze urspr. masc. war.



### § 166.

288. sankh'1)-å, yamsa-ta, la-vimala || -solliya, -munâla | dagaraya,-tusâra || -gokhî, ra-hâra, -vannâ 2. Kalpa-Sûtra (No. 289-397). §4 rep. No. 120, 121; - § 9 rep. No. 60, 61. δ 14. 289. Erâ, vana-vâ, hane su, rinde 290. Soham, ma-vadim, sage vi, mâne § 15 rep. No. 122, 123, 124, 125, 126. § 32 (Jn 21). abbhin<sub>1</sub>tarao<sub>1</sub> sacitta<sub>1</sub>-kamme 291. bâhira, o dumi, ya<sup>2</sup>)-ghattha, -matthe 292. vicitta | -ullo | ya-citti | ya-tale 293. mani-raya, na-panâ, siy'-andha, yâre cf. No. 405. 294. bahu-sama,-suvibhat, ta-bhûmi,-bhâge 295. rep. No. 28. 24. rep. No. 46. 296. rattam suya-sam bue su ramme sugandha, -vara-kusu, ma-cunna ||-sayano, vayâra, -297. kalie cf. No. 404. § 33 (Elephant). hâra-ni kara-khî ra-sâga || ra-sasan ka-kirana | -298. dagaraya, -rayaga-ma || hâse, la-pandu, rataram<sup>8</sup>) samâga | ya-sugan | dha-dâna || -vâsiya | -kavola-299. mûlam soo. surinda<sup>4</sup>)<sub>1</sub>-kunjara<sub>1</sub>-vara-ppa<sub>1</sub>mânam 801. picchai sajala-gha na-vipula ||-jalahara -gajjiya ||gambhî, ra-câru, -ghosam so2. ibham su bham sav va-lakkha || na-kayam biyam va, rorum

<sup>1</sup>) Text sankha. <sup>2</sup>) Text dûmiya. <sup>3</sup>) verbessert nach § 85.

4) Text devarâya.



## § 34 (Stier).

sos. tao<sup>1</sup>) dha<sub>1</sub>vala-kama<sub>1</sub>la-patta || -payarâ<sub>1</sub> irega | rûva<sub>1</sub>-ppabham pa | hâ-samu<sub>1</sub> daova | hâre<sub>1</sub> hi savva || o ce<sub>1</sub>va dîva<sub>1</sub>yamtam

304. aisiri<sub>1</sub>-bhara-phil<sub>1</sub>laṇâ-vi || sappan<sub>1</sub>ta-kanta || -80han<sub>1</sub>ta-câru<sub>1</sub>kakuham

so5. taņu-sui<sub>1</sub>-sukumâ<sub>1</sub>la-loma || -niddha<sub>1</sub>-cchavim thi|= ra-su bad<sub>1</sub>dha-mamsa | lovaci<sub>1</sub>ya-lațțha || -suvibad<sub>1</sub>dha-sundar'<sub>1</sub>-angam

806. picchai, ghaņa-vaţ, ţa-laţţha || - ukkiţ, ţha-tuppa || pupph'-ag, ga-tikkha, -singam

307. samâna i -sohan i ta-suddha i -dantam

sos. vasaham amiya-gu na-manga la-muham

# § 35 (Löwe).

809. thira-lat<sub>1</sub> tha-paut<sub>1</sub> tha-vatta<sup>2</sup>) || -susilit<sub>1</sub> tha-tikkha || dâḍhâ<sub>1</sub> -viḍambi<sub>1</sub> ya-muham rep. No. 298.

810. parikam miya-jac ca-kamala || -komala -pamâna || sohan ta-lațtha -uțtham

811. ratt'-uppala-patta-mauya || -sukumâtla-tâlu || nillâtliy'-aggat-jîham

312. můså | gaya - pava | ra - kaņaga || -tâviya | - âvat | tâ= yan | ta-vațța || -tadi-vima | la-sarisa | -nayanam

813. visâla<sub>|</sub>-pîvara<sub>|</sub>-varoru<sup>3</sup>) || -paḍipuṇ<sub>|</sub>ṇa-vimala<sub>|</sub>khandam

314. picchai, så gå, dha-tikkha, -nakkham<sup>4</sup>)

815. sîham<sub>|</sub> vayana-si<sub>1</sub>ri-palla || va-palam<sub>1</sub>ba<sup>5</sup>)-câru<sub>1</sub>jîham

<sup>1</sup>) pupo gestrichen.
 <sup>2</sup>) pîvara gestrichen.
 <sup>3</sup>) B liest varoru.
 <sup>4</sup>) Text tikkhagga-naham.
 <sup>5</sup>) Text pallava-patta; eine Variante hat palamba statt pallava. cf. No. 311.

## § 36 (Çri).

s16. tao pu no pun na-canda -vayanâ

317. uocâ | gaya-țhâņa-lațțha || - samțhiya <sup>1</sup>), -pasattha | rûvam

318. supaiț<sub>i</sub> thiya-kaṇa<sub>i</sub>ga-kumma || -sariso<sub>i</sub> vamâṇa<sub>i</sub>calaṇaṃ rep. No. 116.

319. kamala-pa | lâsa-su | kumâla || -kara-cara | ṇa-koma || = la-varan | gulim \* | \*\*\*

820. gayavara | -kara-sari | sa-pîva | rorum

321. câmî₁kara-rai₁ya-meha || lâ-jut₁ta-kanta ||-vitthin₁≠ na-soni₁-cakkam rep. No. 102.

322. nâbhî<sub>1</sub>-maṇḍala<sub>1</sub>-visâla<sup>2</sup>) || - sundara<sup>2</sup>)<sub>1</sub>- pasattha<sub>1</sub>jaghaṇaṃ

s23. karayala<sub>1</sub>-mâiya<sub>1</sub>-pasattha<sup>3</sup>)<sub>1</sub>-majjham

324. nâņâ-maņi-kaņa | ga<sup>4</sup>)- vimala || - <sup>5</sup>)âbhara | ņa-bhû= sa || ņa-virâ | iy' <sup>6</sup>)-ang'-u | vangim

825. hâra-vi₁râyan₁ta-kunda || -mâla-pa₁riṇaddha | -ja= lajala₁jalinta || -thaṇa-juya₁la-vimala₁-kalasam

826. âiya<sub>1</sub>-pattiya<sub>1</sub>-vibhûsi || eņam<sub>1</sub> ca<sup>7</sup>) subhaga | -jâl'= uj<sub>1</sub>jaleņa | muttâ<sub>1</sub>-kalâva | eņam<sup>8</sup>)<sub>1</sub> urattha | -dîņâ<sub>1</sub> ra-mâli | = yâ-vira<sub>1</sub>ieņa || kaņţha-ma<sub>1</sub>ņi-sutta<sub>1</sub> eņam<sup>9</sup>)

327. kuṇḍala<sub>1</sub>-juyal'-ul<sub>1</sub> lasanta || -aṃso<sub>1</sub> vasatta || -so= bhan<sub>1</sub>ta-sappa<sub>1</sub> bheṇaṃ

sobhâ<sub>1</sub>-guṇa-samu daeṇa || âṇaṇa kudumbi eṇam
sobhâ<sub>1</sub>-kudumbi eṇam
sobhâ<sub>1</sub>-kara-gahi yamukka<sub>1</sub>-toyam

330. lîlâ -vâya-ka ya-pakkha enam

| <sup>1</sup> ) Text samthiyam.  | <sup>9</sup> ) umgestellt.   | <sup>3</sup> ) tivaliya gestrichen. |
|---------------------------------|------------------------------|-------------------------------------|
| 4) rayana gestrichen.           | <sup>5</sup> ) mahâtavanijj' | gestrichen. <sup>6</sup> ) virâiya. |
| <sup>7</sup> ) Text vibhûsieņa. | <sup>8</sup> ) Text kalâveņa | ыр. <sup>9</sup> ) Text°eņa ya.     |

331. suvisada<sub>1</sub>-kasiṇa-gha<sub>1</sub>ṇa-saṇha || -lamban<sub>1</sub> ta-kesa<sub>1</sub>hattham

382. pauma -ddaha-kama la-vâsi ni 1)-sirim

sss. picchai, Himavan, ta-sela, -sihare

334. disâ ga indo ru-pîva || ra-karâ bhisioca mânim

§ 37 (Guirlande).

sss. aņuvamā<sup>2</sup>)<sub>1</sub>-gandhe<sub>1</sub>ņa<sup>3</sup>) dasa di || sāo<sub>1</sub> vi vâsa<sub>1</sub>= yantam

sss. savvo<sub>1</sub> uya-sura<sub>1</sub> bhi-kusuma<sup>4</sup>) || -vilasan<sub>1</sub> ta-kanta || bahu-van<sub>1</sub> na-bhatti<sub>1</sub>-cittam

ss7. chappaya₁-bhamara-ga₁ṇa-gumagu || mâyan₁ta<sup>5</sup>)desa₁-bhâgaṃ

sss. dâmam picchai nabh'anga na-talâ, u ova yantam

# § 38 (Mond).

sss. sasim ca, gokhi ra-phena || - dagaraya, - rayayaka | lasa-pan, duram su || bham hiya, ya-nayana, - kantam

840. paḍipuṇ ṇaṃ timi ra-nikara || - ghaṇa-guhi ra-viti= mi ra-karaṃ

s41. pamâna, -pakkhan, tarâya, -leham

s42. kumuya-va | na-vibo | hagam ni || sâ-so | bhagam | su= parimat | tha-dappa || na-talo | vamam \* | \*\*\*

848. joisa,-muha-man, dagam ta, ma-ripum

844. mayana-sa | râpů | ragam sa || mudda-da | ga-půra | = gam dum | manam ja | nam dai | ya-vajji | yam pâ | yachi || \*\*\*\*, \* sosa | yantam



 <sup>1)</sup> Text vâsiņim.
 2) maņohareņam gestrichen. Das vorhergehende Compositum lässt sich grösstentheils in gaņa eintheilen, doch wage ich nicht, den Vers wieder her zu stellen.
 3) gandheņam.
 4) malla-dhavala gestrichen.
 5) nilinta-gunjanta gestrichen; cf. Aup. S. § 4, wo nilinta vor gunjanta fehlt.

s45. picchai, sâ gaga, na-manda || la-visâ, la-soma || camkam, mamâna, -tilagam

346. rohini,-mana-hiya,ya-valla || ham de,vi<sup>1</sup>) punna || candam, samulla,santam

§ 39 (Sonne).

s47. tao ta<sub>1</sub>ma-padala<sub>1</sub>-paripphu || dam ce<sub>1</sub>va teya || sâ paj<sub>1</sub>jalanta<sub>1</sub>-rûvam rep. No. 129.

348. \*\*\*\* \*\*\* \*\*\* \* \*\*\* \* anka || nam jo isassa || ambara - talappa îvam

s49. hima-pada | la-galag | gaham ga || ha-gano | runâya || gam rat ti-vîva nâsam<sup>2</sup>)

sso. udayat thamane su \*\* mu || hutta-su ha-damsa || = nam dun nirikkha rûvam

s51. rattî<sup>®</sup>)<sub>1</sub>-suddhan<sub>1</sub>ta-duppa || yâra-<sub>1</sub> ppamadda || = nam sî<sub>1</sub>ya-veya<sub>1</sub>-mahanam

852. picchai, meru-gi,ri-sayaya∥-pariyat,tayam vi,= sâlam

sss. sùram | rassî | -payaliya | -suditta<sup>4</sup>) | sohe § 40 (Banner).

854. <sup>5</sup>)sukkila - sukumå | la<sup>6</sup>)-ulla || siya-mo | ra-piccha | kaya-mud | dhayam dha || -yam ahi | ya-sassi | rîyam

355. phâliya<sub>1</sub>-sankh'-an<sub>1</sub>ka-kunda || - dagaraya<sub>1</sub>-rayayaka | lasa-pan<sub>1</sub> durena<sup>7</sup>)|sîhe<sub>1</sub>na râya || mâne<sub>1</sub>na râya<sub>1</sub> mânam

s56. bhittum, gagana-ta, la-manda∥lam ce, va vava= si, enam

357. picchai jana-pic chanijja -rûvam

## § 41 (Vase).

358. nimmala<sub>1</sub>-jala-pun<sub>1</sub>nam utta || mam dip<sub>1</sub>pamâna<sub>1</sub>soham

Text devî.
 (kvacit) vivaņāsam; vivs<sup>o</sup> nach Analogie von vîti<sup>o</sup>
 = vyati; oder vippaņāsam.
 Text ratti.
 Text ditta.
 Anfang weggelassen.
 Text sukumāl.
 matthayattheņa gestrichen.

Indische Studien. XVII.





359. kamala-ka lâva-pa rirâya mânam

360. padipun | naya-sav | va-manga || la-bheya | -samåga | = mam pava | ra-rayana | -\*\*\*-1)ka | mala-tthi | yam naya | nabhûsa || na-karam | pabhâsa | mânam

362. savvo uya-sura bhi-kusuma || - âsat ta-malla dâmam

363. picchai, sâ raya, ya-punna, -kalasam

§ 42 (Lotussee).

364. puṇar avi | ravi-kira | ṇa<sup>2</sup>)-boĥi || ya-sahas | sapatta || -surabhita | ra-pinja | ra-jalam

865. jalacara<sup>3</sup>)<sub>1</sub>-parihat<sub>1</sub>tha-maccha- || -paribhuj<sub>1</sub>jamâna || -jala-sam<sub>1</sub> cayam ma<sub>1</sub>hantam

366. <sup>4</sup>) uppala<sub>1</sub>-tâmara<sub>1</sub>sa-puṇḍa || rîo<sub>1</sub>ru-sappa || mâṇasi<sub>1</sub>ri-samuda || ehi ra<sub>1</sub>maṇijja<sup>5</sup>)<sub>1</sub>-soham

367. pamuiya<sup>6</sup>)<sub>1</sub>-bhamara-ga<sub>1</sub>na-matta||-mahuyari<sub>1</sub>-gan'ukkar' || -olij<sub>1</sub>jhamâna<sub>1</sub> kamalam

368. <sup>4</sup>) gavviya<sub>1</sub>-sauṇa-ga₁ṇa-mihuṇa || - sevij<sub>1</sub> jamâṇa<sub>1</sub>salilam

869. paumiņi <sub>|</sub> - patto <sub>|</sub> valagga ∥ -jala-bin <sub>|</sub> du-nicaya <sub>|</sub> cittam

370. picchai sâ hiya ya-nayana kantam

871. paumasa | ram sara | ruhâbhi | râmam<sup>7</sup>)

§ 43 (Ocean).

372. rayanî <sub>|</sub> kara<sup>8</sup>) - kira <sub>|</sub> na - râsi || - sarisa-si <sub>|</sub> rivaccha <sub>|</sub> - soham

 Text parâyanta oder pasaranta.
 taruna gestrichen.
 pa: haraka gestrichen.
 Anfang weggelassen.
 rûva gestrichen.

<sup>6</sup>) Text pamuiyants. <sup>7</sup>) so liest C, was ich nicht notirt habe.

8) Text canda.



s73. cauggu | na-pavad | dhamâna ||-jala-sam | cayam ca | = vala-can | cal'-ucca || -âyaya <sup>1</sup>) - pamâna || -kallo | la-lola<sup>2</sup>) |toyam

874. <sup>3</sup>) pavanâ | haya-cali | ya-cavala || -pâgada | - taranga | rangan | ta - bhanga | - khokhub | bhamâna | - sobhan | ta-nimmal' | -ukkada | - ummî<sup>4</sup>) | - samban | dha-dhâva | mâno | ni= yatta || -bhâsura | tarâbhi | râmam

s75. mahâ-ma | gara-mac | cha-timi-ti || miṃgala | - niru= ddha | -tiliyâ | bhighâya || -kappûra-pheṇa | -pasaram

376. mahâ-na<sub>1</sub>î-turi<sub>1</sub>ya-vega-m || -âyaya<sub>1</sub>-bhama-gan | = gâvat<sub>1</sub>ta-guppa | mâṇ'-uc<sub>1</sub>chalanta | -pacco<sub>1</sub>niyatta || -bha= mamâ<sub>1</sub>ṇa-lola<sub>1</sub>-salilam

877. -picchai, khîro, ya-sâya, ram sâ<sup>5</sup>)

878. sâraya | -rayanika | ra-soma | -vayanâ

§ 44 (Götterwohnung).

879. tao pu no taru na sûra || - maṇḍala - samappa || = bham dip pamâṇa - soham

380. uttama<sub>1</sub>-kancana<sub>1</sub>-mahâma || ni-samû<sub>1</sub>ha-<sup>6</sup>)teya | ațțhâ<sup>7</sup>)<sub>1</sub>-sahassa || -dippan<sub>1</sub>ta-naha-pa<sub>1</sub>îvam<sup>8</sup>)

381. kaṇaga-pa | yara-lam | bamâṇa || -muttâ | -samujja || = la<sup>9</sup>)-jalan | ta-divva | -dâmam rep. No. 45.

382. niccam, sajala-gha, na-viula || -jalahara, -gajjiya | saddâ, nunâi | nâ de, va-dundu | hi-mahâ, ravena | sayalam a, vi jîva || -loyam, \*pûra, yantam

885. picchai uvabho gavam <sup>10</sup>) va||ra-vimâ na-puṇḍa : rîyam

Text uccâya.
 Text lolanta.
 padu gestrichen. cf.
 No. 249.
 saha gestrichen.
 Conjectur; fiel leicht fort, weil sa(raya) folgte.
 pavara gestrichen.
 Text attha.
 Text ppsivam.
 Text samujjalam.
 Text så såovabhogam, C så så. vaogabhogavam.

·28\*

# § 45 (Juwelenschatz).

884. <sup>1</sup>)kakke yana -lo hiyakkha || -maragaya - pavâla | sogan dhiya -<sup>2</sup>)ppha | liha -ham sagabbha | -<sup>3</sup>)(candappah'inda | nîla) - ra yanehi | mahiyala - paitthi | yam gaga = na-mandal' || -antam pabhâsa yantam

385. tungam meru-gi ri-sanni kâsam

386. picchai, sâ raya, na-nikara, -râsim

## § 46 (Flammen).

387. <sup>4</sup>) mahu-ghaya<sub>1</sub>-parisic<sub>1</sub> camâṇa || - niddhû<sub>1</sub> ma-dhagadha | gâiya<sub>1</sub>-jalanta || -jâl'-uj<sub>1</sub> jalâbhi<sub>1</sub> râmam

sss. taratama<sub>1</sub>-joge<sub>1</sub>hi jâla ∥-payare<sub>1</sub>hi anna ∦ mannam i<sub>1</sub>va anup<sub>1</sub>pa<sub>1</sub>innam

389. picchai | sâ <sup>6</sup>)jâ | la-ujja || lanag'-am | baram va | ka= tthai | payantam<sup>7</sup>) || aive | ga-canca | la<sup>8</sup>)-sihim

#### § 46.

390. some piyadam sane su rûve

391. suvine, datthû, na sayana, -majjhe

392. padibud dhâ hari sa-pulaiy' - angî

#### § 56.

898. sugandha<sub>1</sub>-vara-pan<sub>1</sub>ca-vaṇṇa || -puppho<sub>1</sub>vayâra<sub>1</sub>kaliyam

## § 63.

394. nâṇâ<sub>l</sub>-maṇi-raya na-maṇḍi || yaṃ ahi ya-peccha ș nijjam

895. mahaggha | - vara - pat | ṭaṇ' - ugga || yaṃ saṇ | hapaṭṭa || -bhatti-sa | ya-citta | -tâṇam

396. atthara ya <sup>9</sup>)-masû rag'-ottha || yam se ya-vattha | paccut thuyam <sup>10</sup>)su || mauy'-an ga-suha-pha risagam

 1) Anfang weggelassen.
 2) Text phaliba.
 3) unsichere Conzidential statements

 jectur.
 4) Anfang weggelassen.
 5) siehe Additions und Corrections.

 6) Text jâl'-ujjalanaga.
 7) Text payantam.
 8) Text cancazilam.

 lam.
 9) miu gestrichen.
 10) Text sumauyam; cf. Jn 86.

§ 64.

397. ațțhan<sub>|</sub>ga-mahâ<sub>|</sub>-nimitta || -sutt'-at<sub>|</sub>tha-dhâra || e vivi<sub>1</sub>ha-sattha<sub>1</sub>-kusale

3. Jñâtâdharmakathâ (898-472).

§ 21.

398. chakkat<sub>i</sub> thaga-lat<sub>i</sub> tha-mattha ||-samthiya<sub>1</sub>-khambh'ug | gaya-pava<sub>1</sub>ra<sup>1</sup>)-sâla | -bhanjiya<sub>1</sub>-ujjala | -maṇi-kaṇa<sub>1</sub><sup>2</sup> ga-rayaṇa | -thùbhiya<sub>1</sub>-viḍanka | -jâl'-ad<sub>1</sub> dhacanda | -nijjùh'<sub>1</sub>antara | -kaṇayâ<sub>1</sub>li-canda | sâliya<sub>1</sub> - vibhatti | -kaliya<sup>2</sup>) - sa<sub>1</sub>ra<sup>2</sup> saccha || -dhâ'-uva<sub>1</sub>la-vaṇṇa<sub>1</sub>-raie rep. No. 291, 292.

399. abbhin<sub>1</sub> tarao<sub>1</sub> pasattha || -suci-lihi<sub>1</sub> ya-citta<sub>1</sub> -kamme

400. nâņâ<sub>l</sub> viha-pan<sub>l</sub> ca-vaņņa || - maņi-raya<sub>l</sub> ņa-kotti<sub>l</sub>ma-tale

401. paumala, yâ-phul, la-valli ||-vara-pup, pha-jâi ||-ullo, ya-citti, ya-tale

402. vandana<sub>1</sub>-vara-kana<sub>1</sub>ga-kalasa || - sunimiya<sub>1</sub>-padi= pum | jiya-sara<sub>1</sub>sa-pauma || -sohan<sub>1</sub>ta-dâra<sub>1</sub>-bhâe

403. payaraga<sub>1</sub>-lamban<sub>1</sub>ta-lamba<sup>8</sup>) || -maṇi-mut<sub>1</sub>ta-dâ= ma || -suvirai<sub>1</sub> ya-dâra<sub>1</sub>-sohe

404. sugandha<sub>1</sub>-vara-kusu<sub>1</sub>ma-mauya<sup>4</sup>) || - sayaṇo<sub>1</sub> vayâ= ra || -maṇa-hiya<sub>1</sub> ya-nivvu<sub>1</sub>iyare cf. No. 297.

405. mani-kira na-panâ siy'-andha yâre cf. No. 294.

406. kim bahu, nå jui, -gunehi || sura-vara, -vimâna || velam, ba-pavara<sup>5</sup>), -gharae

## § 32.

407. gandho, daga-sit, ta-suiya || -sammaj, jiova, littam § 37.

408. sukhaciya - vara-kana ga-desa - bhâge

vara gestrichen.
 Text kalie.
 Conjectur.
 pambala gestrichen.
 Text vara, was schon vorhergeht.

## § 61 (Regenzeit).

io9. lakkhâ<sub>1</sub> rasa-sara<sub>1</sub>sa-ratta || -kiṃsuya<sub>1</sub>-javâku | su= ma<sup>1</sup>)-rat<sub>1</sub>ta-bandhu | jîvaga<sub>1</sub>-jâî | -hinguli<sub>1</sub>ya-sarasa | kunkuma<sub>1</sub>-urabbha | -sasa-ruhi<sub>1</sub>ra-inda || govaga<sub>1</sub>-samappa<sub>1</sub>= bhesum<sup>2</sup>)

410. <sup>3</sup>)nîlup, pala-niya, ra-nava-ku||suma<sup>4</sup>)-nava,-sirîsa||saddala, -samappa, bhesum<sup>2</sup>)

411. jacc'an jaṇa-bhin ga-bheya ||-riṭṭhaya -bhamar'-â |= vali-gava la-guliya || -kajjala -samappa bhesum <sup>2</sup>)

412. phuranta-vijjuya-sagajji esum<sup>2</sup>)

413. \*\*\*\* | vâya-va | sa-vipula || -gagaṇa-pa | risakki | = resuṇ<sup>2</sup>)

414. nimmala<sub>1</sub>-vara-vâ<sub>1</sub>ri-dhâra<sup>5</sup>)||-payaliya<sub>1</sub>-payaṇḍa|mâruya<sub>1</sub>-samâha | ya-samot | tharanta | -uvar'uva<sub>1</sub>ri<sup>6</sup>)-turi= ya || -vâsam | pavâsi | esum

415. dhârâ<sub>1</sub>-pahakara<sub>1</sub>-nivâya||-nivvavi<sub>1</sub>ya<sup>7</sup>).mei<sub>1</sub>ņi-tale § 62 (Fortsetzung).

416. valli-vi | yâne | su pasari || -es'<sup>2</sup>) un | naesu || sobhag | gam<sup>8</sup>) uvaga | esum

417. Vebbhâ, ra-giri, -ppavâya || -tada-kada, ga<sup>9</sup>)-ojjha, = resum cf. No. 436.

418. turiya-pa<sub>1</sub>hâviya<sub>1</sub>-paloțța || -phen'-â<sub>1</sub>ulam sa | -ka= lusam<sub>1</sub> jalam va || hantî<sub>1</sub>su giri-na<sub>1</sub>îsum

419. sajj<sup>2</sup>- aj <sub>1</sub> juṇa - nî <sub>1</sub> va-kuḍaya || - kandala <sub>1</sub>-silindha || kalie <sub>1</sub> su uvava nesum<sup>8</sup>)

420. meha-ra<sub>1</sub>siya-hat<sub>1</sub>tha-tuttha||-cetthiya<sub>1</sub>-harisa-va|= sa-pamuk<sub>1</sub>ka-kantha | - kekâ<sub>1</sub>ravam mu || yante<sub>1</sub>su bara= hi<sub>1</sub>nesum

<sup>1</sup>) Text jåsuyaņa, cf. p. 417 n. 5. <sup>3</sup>) Text <sup>e</sup>esu.
 <sup>3</sup>) Anfang weggelassen.
 <sup>4</sup>) Text navasirīsa-kusuma-nava.
 <sup>5</sup>) Text dhârâ.
 <sup>6</sup>) Text uvari uvari.
 <sup>7</sup>) siehe Glossar.
 <sup>8</sup>) Text sobhaggam.
 <sup>9</sup>) vimukkesu gestrichen.

421. uu-vasa<sub>1</sub>-maya-jani<sub>1</sub>ya-taruna || -sahacara<sup>1</sup>) |-pa= nacci<sub>1</sub>esum

422. nava-sura, bhi-silin | dha-kunda<sup>2</sup>) || - kandala-ka= lamba | -gandha, -ddhanim mu || yante, su uvava, nesum

428. parahuya - ruya-ribhi ta-samku lesum

424. oṇaya<sub>1</sub>-taṇa-maṇ<sub>1</sub> diesu || daddura<sub>1</sub>-payampi<sub>1</sub> esum 425. saṃpiṇ<sub>1</sub> diya-bhari<sub>1</sub> ya-bhamara || -mahukari<sub>1</sub> - pa= hakara | -parilin<sub>1</sub> ta-matta | - chappaya<sub>1</sub>- kusumâ | -sava-lo<sub>1</sub> lamadhura || -gunjan<sub>1</sub> ta-desa || -bhâe<sub>1</sub> su<sub>1</sub> uvava<sub>1</sub> ṇesuṃ

# § 63 (Schluss).

426. parijhâ miya-can da-sûra ||-gaha-gaṇa -paṇaṭṭha ||nakkhat ta-târa ga-pahe

427. indâ | uha-bad | dha-cindha || -pațțam | si amba | ra-tale

428. uddî, na-balâ, ga-panti || -sobhan, ta-meha, -vande

429. kâran daga-cak kavâya ||-kalaham sa-ussu ya-kare 430. sampat te pâ usammi kâle

### § 65.

481. hâra-ra iya-uci ya-kadaga || -khaddaya -vicitta || vara-vala ya-thambhi ya-bhuyâ

432. kundala,-ujjo, viy'-âṇa || ṇâ<sup>3</sup>) raya,ṇa-bhûsiy',angî<sup>3</sup>)

433. dugûla - sukumâ la-utta rijjâ<sup>3</sup>) cf. No. 203.

434. savvo, uya-sura, bhi-kusuma || -vara<sup>4</sup>)-mal, la-so= bhi, ya-sirâ<sup>3</sup>)

435. nâsâ - nîsâ sa-vâya -vojjham

436. candap<sub>1</sub> paha-vai<sub>1</sub> ra-veru || liya-vima<sub>1</sub> la-daṇḍa<sup>5</sup>) | kunda-da<sub>1</sub> ga-raya-a | maya-mahi<sub>1</sub> ya-pheṇa || -punja-sa<sub>1</sub> ṇi= kâsa-\*\*\*\*6)

 Text sahacariya.
 Text kundaya und kundaya, Verwirrung zwischen kunda und kudaya.
 Text hat den Plural.
 Text pa: vara.
 sankha gestrichen.
 hierauf folgt No. 248. In § 102 steht das Comp. vor amayam.

487. singhå, daga-tiya, -caukka<sup>1</sup>) || -caumuba, -mahâpa, = hesum<sup>2</sup>) § 67.

488. oman thiya-vaya na-kamala -nayanâ

§ 92 (Erscheinung eines Gottes.)

439. vâghuņ i niya - vima | la - kaṇaga || - payaraga i - va= diṃsa | ga-pakam pamâṇa | -cala-lo | la-laliya | - parilam ba= mâṇa | -nara-maga | ra-turaga | -muha-saya | -vinigga' | -uggiṇ = ṇa-pavara | -mottiya | mâṇa-ma | uḍ'-ukkaḍ' || -âḍo | = va-daṃsa | ṇijjo

440. aņega, - maņi - kaņa, ga - rayaņa || - pahakara, - pari= mam | - diya - bhat, ti - citta | - viņiut, taga - m - aņu | guņa - ja= ņi, ya - harisa | - penkho, lamâņa | -vara-lali, ya - kuņdal' | - ujjali, = ya - vayaņa || -guņa - jaņi, ya - soma, - rūve

441. divv'-o sahi-paj jal'-ujja || liya-dam sanâbhi râmo

442. udu-lac, chi-samat, tha-jâya, -soho

445. paițțha - gandh'-ud dhuyâbhi, râmo

444. merû, viva naga,-varo vi || guvviya,-vicitta,-veso. § 112.

445. pamuiya<sub>1</sub>-pakkî<sub>1</sub> liyâbhi<sub>1</sub>râmam § 199. (Palast)

§ 122 (Palast).

446. vâ'ud<sub>i</sub>dhuya-vija<sub>i</sub>ya-veja|| yantî-padâga||-chattâ<sub>i</sub>ichatta<sub>i</sub>-kalie

447. jâlan tara-raya na-panjar' ||-ummil liya vva||manikana ga-thubhi yâe

448. viyasiya -sayavat ta-punda rîe

449. anega,-khambha-sa, ya-sanni, vittham

450. lîla,-tthiya-sâ, labhanji, yâgam

451. bahusama,-suvibhat, ta-niciya ||-ramanij, ja-bhûmi,bhâgam

452. khambh'-ug<sub>i</sub>gaya-vai,ra-vei||yâ-pari,gayâbhi,=râmam
453. kancana,-mani-raya,na-thûbhi,yâgam

1) caccara gestrichen. 2) Text °esu.



454. nâņâ, viha-pan, ca-vaṇṇa || -ghaṇṭâ, - paḍâga || -pari= maṇ, diy'-agga, -siharam

§ 135 (Ohnmacht).

455. karayala,-maliya, vva kamala,-mâlâ

456. jovvana<sup>1</sup>)-lâvan na-sunna || - nicchâ ya-gaya-si, rîyâ

457. pasidhila,-bhûsaṇa,-padanta||-khummiya<sub>l</sub>-saṃcuṇṇ|=

iya-dhava la-valaya || -pabbhat tha-utta rijjâ

458. sûmâ la-vikin na-kesa hatthâ

459. mucchâ,-vasa-nat, tha-ceya,-garuî

460. parasu-ni yatta, vva campaga layâ

461. nivvat, ta-mahe, vva inda, latthî

462. savvan, gehim, dhasatti, padiyâ

§ 136 (Erwachen aus der Ohnmacht).

463. 2) dhârâ-parisim, camâna || -nivvavi , ya-gâya, -latthî

464. ukkhe | vaṇa-tâ | laveṇṭa || -vîyaṇa | ga-jaṇiya || - vâe | ṇa saphusi | eṇam

465. ante ura-pari yanena || âsâ siyâ sa mânî

466. muttâ, vali-san, nigâsa (| - pavadan, ta-amsu || - dhâ= râ, hi simca || mânî, paoha, resum<sup>3</sup>)

## § 137.

467. vaddhiya,-kula-vam,sa-tantu ||-kajje<sup>4</sup>), nirâva,= yakkhe

468. vasaņa-sa, ovad, davābhi, bhûe

469. vijjula yâ can cale a nicce

Aus der abgekürzten Schilderung der Träume siehe Appendix zum Kalpa-Sûtra.

470. ânâm iya-câ, va-ruila || - samvil liy'agga, -sondam

471. allî, na-pamâ, na-jutta, -puccham

472. anega,-kudabhî,-sahassa||-pariman, diyâbhi, râmam

Conjectur.
 dhârâ aus dem Vorhergehenden genommen.
 Text paohare.
 Text kajjamsi.

Münster i. W., Dec. 1884. Herm. Jacobi.

# Zur Lehre vom Çloka.

Die Untersuchungen über den Bau des Çloka dürfen jetzt nach den Arbeiten Gildemeister's <sup>1</sup>), Rückert's <sup>2</sup>) und Oldenberg's <sup>3</sup>) als abgeschlossen betrachtet werden. Die Resultate lassen sich wie folgt zusammenfassen:

Der Çloka besteht aus 4 achtsilbigen påda (Stollen), von denen je zwei eine durch eine Cäsur halbirte Zeile (Halbvers) bilden. Jeder Halbvers endet auf einen Dijambus oder den ihm gleichwerthigen Päon II, also auf  $\circ - \circ \cong$ ; der erste und dritte påda schliessen gemeiniglich mit einem Epitritus I oder dem gleichwerthigen Antispast, also  $\circ - - \cong$ . In jedem påda dürfen die 2. bis 4. Silbe keinen Tribrachys oder Anapäst, in den geraden påda ausserdem keinen Amphimacer bilden.

Ausser dieser gewöhnlichsten Form, welche bei Piñgala etc. Pathyâ genannt wird, finden sich noch vier andere Formen — wenn wir von ganz sporadischen Fällen oder unregelmässig gebauten Versen absehen, von denen sich bei der Fülle des Materials immerhin einige Belege auftreiben lassen. Diese von der obigen Norm abweichenden Fälle heissen bei den indischen Metrikern Vipulâ. Sie sind durch den Rhythmus der 5. bis 8. Silbe des ungeraden påda characterisirt.

<sup>3</sup>) ebendas. 35, 181 fgg. u. 37, 62 fgg.

Zeitschrift f. d. Kunde des Morgenlandes V., 260 fgg. und Lassen, Anthol. Sansc. ed. II (Gildemeister) p. 117 fgg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zeitschrift d. Deutschen Morgenl. Ges. 14, nott. 104, 108, 124.

Es steht nämlich an genannter Stelle<sup>1</sup>):

1. der Päon IV (oder Proceleusmaticus), also  $\bigcirc \bigcirc \bigcirc \cong$ ; dann muss die 4. Silbe lang sein. Der påda beginnt dann entweder mit  $\cong \_ \bigcirc \_$  oder  $\cong \bigcirc \_ =$ ;

2. der Choriambus (oder Päon 1), also  $- \circ \circ \cong$ ; dann geht immer ein Dijambus oder Epitritus III voraus. Es resultirt die Form  $\cong - \circ - \circ \circ \cong |$ ;

s. der Dispondeus (oder Epitritus IV), also  $--- \cong$ ; dann geht immer ein Dijambus oder Epitritus III voraus und eine Cäsur steht nach der fünften Silbe. Der påda hat dann die Form  $\cong - = - = |-- \cong |$ ;

4. der Dichoreus oder Epitritus II, also - - - - = ; dann steht immer Cäsur nach der vierten Silbe<sup>2</sup>).

Diese Gesetze gelten nicht nur für die älteren Epen, sondern auch für die Kunstdichter. Die Vorkommnisse bei letzteren habe ich bei den Hauptrepräsentanten untersucht und theile ich meinen Befund mit, der für die Feststellung des Verhältnisses der einzelnen Dichter zu einander, ihres relativen Alters und ihrer Heimath vielleicht Anhaltspunkte geben dürfte. Es ist schon öfters bemerkt worden, dass Verse von der vierten der oben aufgestellten Categorien im Epos verhältnissmässig selten sind, noch mehr ist dies bei den späteren Kunstdichtern der Fall. Ich kenne nur einen Fall bei Kâlidâsa (Kum. Sambh. VI, 73), keinen bei Bhâravi, Mâgha und Bilhana.

Es findet sich die Vipulå-Form bei Kâlidâsa (Raghu-

<sup>1</sup>) Die eingeklammten Versfüsse finden sich bei den Kunstdichtern noch seltener als in der früheren Zeit.

<sup>2</sup>) diese Form kommt in Werken mit mehr durchgebildeter Metrik zu selten vor, als dass sich genauere Gesetze über die Form des ersten Fusses hätten befestigen können. Nur dies scheint festzustehen, dass wie bei den übrigen Vipulå-Formen die vierte Silbe vorzugsweise lang ist. vamca und Kumåra Sambhava) unter 1410 Halbversen 105 mal, und zwar die einzelnen Fälle nach obigen Cate= gorien geordnet: 34 + 27 + 43 + 1; bei Bhåravi unter 282 Halbversen 24 mal und zwar 15+8+1+0; bei Mågha unter 464 Halbversen 125 mal, und zwar 47 + 44 + 34 + 0; bei Bilhana unter 424 Halbversen 37 mal, und zwar 20+10 +7+0. Die Gesetze der einzelnen Vipulå-Formen werden streng beobachtet, so dass Verstösse dagegen zur Correctur auffordern oder beweisen, dass das metrische Gefühl bei dem betr. Dichter im Schwinden begriffen war. Der einzige Verstoss bei Kâlidâsa findet sich Ragh. V, 12, 71 wo aber dvitîyam hemaprâkâram leicht in dvitîyahema= prâkâram zu verbessern ist. Bei Bhâravi ist alles in Ordnung. Bei Bilhana (Vikramånkac. IV, 93) findet sich einmal eine zu schwache Cäsur ad 3, nämlich in anyonya kanthâ-cleshena; doch erlauben sich spätere Dichter diese Cäsur (hinter der Präpos. in einem Verbum oder Nomen) auch sonst. Mâgha (11, 43) hat ähnlich manâg anabhyâvrittyâ vâ; in 11, 18, 22 fehlt die Cäsur nach der .5. Silbe aber gänzlich. Vernachlässigung der Gesetze ad 3 in 19, 108, und ad 2 in 19, 52 erklären sich daraus, dass diese Verse Kunststücke enthalten, nämlich ein vamaka 52 und dvyakshara 108. Ich habe schon bei einer andern Gelegen= heit<sup>1</sup>) angedeutet, dass Mågha sich vor den übrigen genannten Dichtern durch häufige Verwendung der Vipulåformen — das Verbältniss ist bei ihm 1:3,6, bei den

<sup>1</sup>) siehe meinen Vortrag »die Epen Kålidåsa's, Verhandl. des 5. Oriental. Congr. I, 186«. Dieselbe Häufigkeit der Vipulä findet sich auch bei Hemascandra, im Pariçishta Parvan, und möchte ich daraus schliessen, dass Mågha wie Hemacandra dem Westen Indien's angehört, worsuf auch des Ersteren Bekanntschaft mit diesem Theile Indien's, der sich z. B. in der Beschreibung des Vindhya zeigt, hinweist.

übrigen 1:12-14 - auszeichnet. Bei Bhâravi ist auffällig, dass er nur ein einziges Mal die 3. Vipulå-Form hat, während diese bei Kâlidâsa gerade die häufigste ist. Wahrscheinlich hat dies seinen Grund in der verschiedenen Zeit und Schule der einzelnen Dichter. Bedeutsamer scheint folgendes zu sein. Bei der ersten Vipulå-Form (auf  $\neg \neg \neg \neg$ ) sind im ersten Fusse  $\neg \neg \neg \neg$  und  $\neg \neg \neg \neg$ möglich. Der erstere Versfuss steht im Kum. S. 4 mal. der letztere 10 mal, im Ragh V. sind die entsprechenden Zahlen 1 und 29; bei Bhâravi 5 und 9, bei Bilhana 4 und 6, bei Mâgha 21 und 26! Man sieht, dass bei Kâli= dåsa der erste Fuss in der ersten Vipulå-Form (mit dem Ausgang  $\cup \cup \cup \supseteq$ ) absichtlich anders geformt wird als bei der zweiten (mit dem Ausgang -  $\sim \sim$  -); und das ist auch schon im Epos der Fall<sup>1</sup>). Bei Mågha aber (von den übrigen schweigen wir, weil die geringe Anzahl der betreffenden Fälle bei ihnen nicht mit Sicherheit auf bestimmte Neigungen schliessen lassen) ist offenbar das Bewusstsein im Schwinden, dass die erste Vipulâ-Form einen andern Anhub verlangt als die zweite. Auch daraus darf man auf die verhältnissmässig späte Zeit Mågha's schliessen.<sup>2</sup>)

Gegenüber der grossen Gesetzmässigkeit im Baue der Vipulå-påda ist es im höchsten Grade auffällig und vor der Hand noch unerklärlich, dass Pingala und die übrigen Metriker nur ganz allgemeine und vollständig unzureichende

<sup>3</sup>) für weitere Anhaltspunkte siehe meinen oben genannten Vortrag 186 fg. und Z. D. M. G. 38, 615.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) es sei ausdrücklich auf diese Erscheinung hingewiesen, weil Gildemeister die erste und zweite Vipulâ-Form zusammenwirft: in hac enim altera sede etiam choriambus locum habet, cuius syllabae prima et ultima, quum ictu vis accedat, etiam breves esse possunt. Lassen, Anth. Sansc.<sup>9</sup> 122. Das Verdienst, den Unterschied beider Formen zuerst erkannt zu haben, gebührt Oldenberg a. a. O. 187.

Vorschriften über die Vipulå geben. Ja die Existenz der dritten Vipulå-Form wird nicht einmal ausdrücklich von Pingala gelehrt<sup>1</sup>); der Commentar des Halåyudha füllt allerdings die Lücke aus. Derselbe giebt auch wenigstens eine Tradition, aus der man erkennen kann, dass man wohl wusste, dass in den Vipulå-Versen die Gestalt des ersten Fusses nicht ebenso gleichgiltig ist, wie bei der Er sagt nämlich: sarvåsåm vipulånåm caturtho Pathyâ. varnah prâyena gurur bhavatî 'ty âmnâyah 2). Damit ist die Anzahl der Möglichkeiten für den ersten Fuss schon sehr beschränkt. Da nämlich die erste Silbe nicht in Betracht kommt, so bleiben für die Silben 2-4 nur die drei<sup>8</sup>) Formen - - -, - -, - -; oder, insofern die beiden ersten Formen denselben Rythmus haben, kann der erste Fuss nur die Form  $\forall \forall = -$  und  $\forall = -$  haben. So viel ist ausdrücklich aus Halâyudha herauszulesen; jedoch findet sich auch eine Andeutung, aus der sich schliessen lässt, dass er`die weiteren Beschränkungen kannte, sie aber nicht ausdrücklich lehren wollte, weil er dafür nicht die Autorität Pingala's hatte. Nachdem er nämlich zu 5, 19 ein Beispiel mit der Erklärung gegeben hat, fügt er hinzu: tathå ca mahâkavînâm prayogâh »folgende Formen finden sich bei den grossen Dichtern«. Darauf folgen die weiteren Beispiele, in welchen die oben angeführten Gesetze genau beobachtet sind, und aus denen man dieselben also auch zur Noth abstrahiren könnte.

Trotz alledem bleibt die Thatsache bestehen; dass zur Erlernung des Baues des Çloka die Dichter nicht bei <sup>1</sup>) oder sollte in Piñgala 5, 19 bhrau ntau ca ein alter Fehler für bhrau nmau ca vorliegen?? <sup>2</sup>) Ed. Calcutt. p. 120. <sup>3</sup>)  $\sim \sim$  – ist ja nach dem allgemeinen Gesetz ausgeschlossen.

446

Pingala in die Schule gehen konnten. Er scheint überhaupt nicht für die Kunstdichter die maassgebende Autorität in metrischen Fragen gewesen zu sein. Wenigstens empfehlen Dandin, Kâvyâdarça I 12, und Vâmana, Kâvyâlankâravritti I, 3, 7 nicht das Chandahsûtra des Pingala, sondern ein uns nicht vorliegendes Werk Dandin's, Chandoviciti. Vielleicht enthielt dasselbe die genaueren Vorschriften für die Vipulâformen.

Wir gehen nun zu einem andern Gegenstande, der Frage nach den Gründen der Gesetze des Çloka, über. Ueber die Entwicklung des Çloka aus dem vedischen Anushtubh und die Uebergangsphase hat zuletzt Oldenberg ZDMG. 35 u. 37 gehandelt. Ich benutze daraus sowie aus den früheren grundlegenden Arbeiten von Gildemeister, was zur Beantwortung unserer Frage wichtig scheint, ohne mich im Einzelnen auf eine Kritik der Ansichten dieser Forscher einzulassen.

Schon in den vedischen Anushtubh und Gâyatrî pâda, welche im zweiten Fusse den Dijambus oder Päon II regelmässig haben, sind im Versanfang diese Versfüsse gegen andere, namentlich vom Rhythmus  $\leq - \leq \leq$ , entschieden seltener, d. h. es machte sich schon damals das Be= streben, zusammengehörende Füsse nach entgegengesetztem Rhythmus zu bilden, geltend. Als nun je zwei pâda zu einer engeren Einheit im Halbverse verbunden wurden, gestaltete dasselbe Bestreben auch den zweiten Fuss des ersten påda in derselben Richtung um. Indem der erste påda andern Rhythmus als der zweite erhielt, verlor er seine Selbstständigkeit und trat zum zweiten auch metrisch in engere Beziehung. So entwickelte sich neben dem alten Typus 0000 - 2 - 2 ein neuer 00000 - 2 - 2 für die ungeraden påda und erhielt schliesslich das Uebergewicht.

Auch für den Anhub des vedischen Anushtubh-påda scheint schon die Ausschliessung der Rhythmen  $\leq \circ \circ \leq$  gesetzlich zu sein, nicht weil die Inder eine unerklärliche Abneigung gegen den choriambischen Anhub einer Reihe gehabt hätten, sondern weil dadurch der achtsilbige påda den Rhythmus der Jagatî erhalten hätte  $[\leq - \circ -] - \circ \circ - \circ - \circ - \circ$ . In letz= terem Maasse und der Trishtubh war der Choriambus mit den entsprechenden Rhythmen vom ersten Fusse ausgeschlossen, weil dieselben im zweiten Fusse ihren rechtmässigen Sitz hatten. Nachdem die Ausschliessung der choriambischen Rhythmen vom ersten Fusse in alter Zeit Regel geworden war, blieb das Gesetz bestehen, als der Anushtubh zum Çloka wurde, obschon die Ratio desselben zum Theil in Wegfall gekommen war.

Anm. Wie entschieden die Abneigung gegen einen achtsilbigen påda von der Form - - - - - war, würde auch die Entstehung des Vaitaliya aus der Satobrihati beweisen, wenn meine darüber in der Zeitschrift der D. M. G. 38, 592 aufgestellte Hypothese richtig ist. Die Satobrihatî ist nämlich eine Strophe von 12 + 8 + 12 + 8Silben. Die 12silbigen påda haben Jagati-, die 8silbigen Anushtubh-Rhythmus. Doch zeigt sich schon das Bestreben, beiden påda gleichen Rhythmus zu geben, indem der 12 silbige zu einem 8 silbigen Anushtubh-påda plus Dijambus wurde. Diese Art, beide påda gleich zu bilden, ging aber nicht mehr an, als die Anushtubh sich zum epischen Çloka entwickelte, und ihre påda ihre Selbstständigkeit einbüssten. Da versuchte man umgekehrt den Jagatî-Rhythmus in beiden pâda's der Satobrihatî durch= zuführen. So wäre man zu dem Schema gelangt:

wobei der 8silbige påda die besprochene verpönte Gestalt bekommen hätte. Man hob diesen Uebelstand dadurch, dass man die Silbenzahl des 2. påda vermehrte, indem man gleichzeitig die des ersten um ebenso viel verminderte, ohne jedoch beiden påda gleiche Silbenzahl zu verleihen. Mit andern Worten, man vertheilte den ersten Fuss des



Jagatî-pâda auf beide pâda, so dass man das Schema erhielt:

Es erübrigt die Gründe aufzudecken, welche zu der Festsetzung der speciellen Gesetze der einzelnen Vipulå-Formen Veranlassung geben. In unserer ersten Vipula-Form hat der zweite Fuss einen Päon IV, selten einen Proceleusmaticus; der erste Fuss endet dann auf eine, meist jedoch zwei lange Silben. Letztere Bestimmung erklärt sich einfach aus der Abneigung, zu viele Kürzen auf einander folgen zu lassen, was der Fall sein würde, wenn der erste Fuss mit einer Kürze schlösse. Es würden dann mindestens vier Kürzen aufeinander folgen. Wie sehr man aber die Aufeinanderfolge von vier Kürzen mied, ersieht man auch daraus, dass im zweiten Fuss dieser sonst so häufigen Vipulâ bei Kâlidâsa nur einmal (Ragh. V. 10, 8), bei Bhâravi und Bilhana keinmal, bei Mâgha nur dreimal der Proceleusmaticus steht; selbst in der Bhagavadgîtâ findet er sich nach Gildemeister (a. a. O. 267) nur 8 mal gegenüber 52 Päon IV. Dass endlich der erste Fuss ge= wöhnlich mit zwei oder mehr Längen, nicht mit einer ein= zigen schliesst, hat seinen Grund einerseits in einem feineren metrischen Gefühl, welches richtige Vertheilung der Kürzen verlangte, anderseits in dem Bestreben, die erste und zweite Vipulåform nicht gleich zu behandeln. Die zweite Vipulå verlangt ja dijambischen Eingang vor dem Choriambus des zweiten Fusses. Ich will noch darauf hinweisen, dass sich in der ersten und zweiten Vipulå keine gesetzmässige Cäsur Zwar steht in beiden gewöhnlich nach der vierten findet. oder fünften Silbe Ende eines Wortes, aber es finden sich überall auch Fälle, wo dies nicht zutrifft. In dieser Be= Indische Studien. XVII. 29

ziehung verhalten sich die Upajåti-Verse ganz ähnlich; auch in ihnen schliesst sehr häufig ein Wort mit der 4. oder 5. Silbe, ohne dass von einer Cäsur die Rede sein könnte.

Die zweite Vipulå-Form erklärt sich einfach durch eine Anlehnung an die Trishtubh resp. Jagatî, mit deren erhielt sie aber nicht den eigentlichen Trishtubh- oder Jagatî-Rhythmus, denn der Rhythmus eines Verses wird bekanntlich durch dessen Ausgang bestimmt. Daher ist \_ u u \_ u \_ u \_ als pâda des Çloka unmöglich, weil er Jagatî= Rhythmus haben würde; dagegen ist 2-0--00- zu= lässig, weil man darin zwar einen Anklang an die Trishtubh oder Jagatî, nicht aber deren charakteristischen Rhythmus finden konnte. Dass die bestimmte Gestalt der zweiten Vipulâ durch die Trishtubh resp. Jagatî hervorgerufen wurde, dafür spricht auch der Umstand, dass in ihr statt des für letztere Versmaasse erforderlichen Choriambus fast nie der Päon 1 - . . . eintritt. In der Bhagavagîtâ steht er nur viermal, bei den Kunstdichtern findet er sich nur einmal bei Mâgha 19, 15.

Auch die Gesetze der vierten Vipulâ-Form, welche im zweiten Fusse Epitritus II resp. Dichoreus mit voraus= gehender Cäsur verlangt, erklären sich durch einen Ver= gleich mit der Trishtubh und zwar der modificirten, welche die Form hatte 0000 | -0 - [0 - -] (siehe meine oben citirte Abhandlung in ZDMG. 38).

Lässt man die drei letzten Silben weg, so erhält man das Schema der vierten Vipulâ, die also als eine Anlehnung an die modificirte Trishtubh betrachtet werden muss.

Für die dritte Vipulâ von der Form: 2 - 0 - - | - - 2 kann ich keine vollständig befriedigende Erklärung auf=

Digitized by Google

•

stellen. Der Anhub sieht aus wie der Anfang einer Trishtubh-Zeile, die ja im Veda so häufig die Cäsur nach der fünften Silbe hat. Die fünfte Silbe, deren Quantität als vor einer Cäsur stehend an Bestimmtheit verlor, konnte dann mit den nach der Cäsur stehenden Silben zusammen gewissermaassen einen Epitrit I bilden. Oder umgekehrt: statt des Epitritus I konnte auch der Dispondeus eintreten, wenn nach der ersten Länge eine die Quantität derselben verdunkelnde Cäsur stand. Dann blieben vor der Cäsur ein Verstheil von fünf Silben, deren Quantitäten durch Anlehnung an den gleich grossen anlautenden Verstheil der ursprünglichen vedischen Trishtubh bestimmt wurde. Ich verkenne nicht, dass dieser Erklärungsversuch nicht dieselbe Wahrscheinlichkeit für sich hat, wie die für die anderen Vipulå aufgestellten; aber seine methodische Berechtigung wird man einräumen müssen. Denn da die indische Metrik in alter Zeit nur zwei Arten von Rhythmen kannte, den der Anushtubh resp. Gâyatrî einerseits, und den der Trishtubh resp. Jagatî anderseits, von denen ersterer in seiner weiteren Entwicklung möglichster Vielgestaltig= keit, letzterer dagegen einem festen Typus zustrebte, so ist es a priori wahrscheinlich, dass, wo sich beim ersteren gegen die allgemeine Tendenz feste Formen herausbilden, eine Anlehnung an den letzteren, eine Beeinflussung durch denselben vorliegt.

Münster i. W., 26. Oct. 1884.

Hermann Jacobi.

29\*

451

# Index zum sechszehnten und siebzehnten Bande.

Sanskrit und Pråkrit stehen diesmal zusammen; bei letzterem ist initiales n (auch im Innern von Compositen) und doppeltes n, dem Brauch des Jaina-Mss. entsprechend, meist dental gegeben; desgl. ist die yacruti meist beibehalten; ebenso yy (jj), unorganisches t etc., je nach Befund.

| a aus u, s. avarim saoha<br>— aus upa (uva, o) s.<br>avasaha | akshâvâpa 17, 201<br>Agastya, 100 ukshan 17, | agnyushasâm (plur.) 17,<br>agrâyaņîya 354 [328<br>agrâhya 17, 157 (phil.) |
|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| -, mangalapariharartha                                       | 280                                          | agrenîya 354                                                              |
| 318                                                          | agârasâmâia 244                              | agreçrutaskandha 253                                                      |
| aï (aus ahi, abhi)-gaa 85                                    | agârin 263                                   | aghâha 17, 244                                                            |
| Aïmutta 271                                                  | agohya 17, 224                               | aghnya, °yâ 17, 306. 7                                                    |
| aïrodda 156                                                  | agga, s. gantha° pada°                       | etym.                                                                     |
| a, u, m 462                                                  | paya° pallava° mu-                           | aghnyâ 17, 143 (7 Namen)                                                  |
| ańsala 17, 281                                               | hutta°                                       | aghnyâs (âpas) 17, 373                                                    |
| ańsua, ańcuka 17, 28                                         | — -mahisî 311                                | ankalivi 399                                                              |
| Akabbara 415                                                 | aggâņiya 854                                 | ankulla95, ankothilla 152                                                 |
| Akampia 17, 61                                               | aggia, aggi -dinna, -dha-                    | 22 anga 104                                                               |
| akammayâ <b>17</b> , 49                                      | mma etc. 17, 31                              | 6 (ved.) 304. 17, 9                                                       |
| akarman 17, 149 [philos.                                     | Aggibhûi 300. 17, 61                         | -, Synchronismus? 238                                                     |
| akâmakamarauijjam <b>17</b> ,45                              | agge -aņîya, -ņîya 358                       | 11 - 211. 321. 5. 423.                                                    |
| akâle, sajjhâo 17, 74                                        | aggeniya 365. 6                              | 4. 17, 99                                                                 |
| akimcitkara 17, 95                                           | agni, u. Krieg 17, 180. 279                  | 11 oder 12 - 212-4. 26.                                                   |
| 84 akiriyâvâi 259. 66.                                       | -, indra, sûrya 17, 380,                     | 42 fg.                                                                    |
| 17. 128                                                      | vâyu, sûrya 226, sûrya                       | -, Sammlung 214. 8                                                        |
| akkhara-pantiva 456                                          | candra ibid.                                 | -, Gruppen darin 248.                                                     |
|                                                              | -, kâma 17, 279                              | 9. 81. 2. 807. 15                                                         |
| akkhaliasamhiâ 17, 69                                        | -, rakshohan 17, 380. 1                      | , Umfang 285-8                                                            |
| akkhâiâ, a. uvakkhâiyâ, a.                                   | -, rudra 17, 826. 7                          | -, angeblich je das fol-                                                  |
| kodî 286. 9. 808                                             | -, = varuna 17, 368. 9                       | gende doppelt so gross                                                    |
| Akkhâga (so!) für Aravâga                                    | -, vritrahan, madhyama                       | 287 fg.                                                                   |
| 897                                                          | 17, 829. 80                                  | -, Differenz der Angaben                                                  |
| Akkhobha 321 (anga 8)                                        | -, vaiçvânara 17, 802                        | über, zum factischen                                                      |
| Vaksh, s. niacchana                                          | agnipiçâca 17, 80                            | Bestande 289 fg.                                                          |
| akshara, einzelne, my-                                       | Agnibhûti 17, 40                             | — 12, und 12 upânga                                                       |
| stisch 456, 62                                               | 8 agnirûpâui 17, 180                         | 329. 44. 78. 4. 416                                                       |
| — -gamanikâ 17, 55                                           | agni-shtoma, -hotra 17.                      | - I 250-9, II 259-67,                                                     |
|                                                              | 150                                          | III 267-77, IV 277-94                                                     |
|                                                              |                                              |                                                                           |

aņugama 17, 28-5 (Schlussabschnitt 17, 21 (âvass.), s. ni-80cundär 284. 308), V sihajih. 294-805, VI 806-15 . dreifach (sutte, atthe, anugghayam 454 (älter als IV 343), VII tadubhae) 17, 67 [50 315-9, VIII 271. 819 - -chakkavagga 17, 22. -28, IX 271. 828-6, ajjhâ 69. 78. 128. 48 Ajjhicamda (?) 321 (a. 8) X 270. 2. 326-35, XI ajjhiga, akshina 17, 87 270.385-41. X11 245 fg. 841-69 ajnâna 17, 152 (phil.) -, als Mascul.? 224 - -cabala 17, 144 anjali 17, 28 Anga 804. 97 (Campâ). guņapp.) aņumoaņā 435 Anju 887 (anga 11) 421 anga-cûliyâ 255. 74. 17, attamattâim 189 anurâhâiyâ 279 attha-nâma 17, 80 13. 87 -pavittha 222. 17. - -payâņi 868 ațțhâvayam 282 18. 21 17, 75 -bâhira 222. 869. 78. adaana 101. 12 Aņojjâ , 17, 98 401. 10. 28. 47. 17. aņa — a privans 98 Anakkha 882 10. 3. 4. 21. 85 – -bâhiriya 222. 68 apagåra-caritta(27)17,72 9 (a. 6) - -vijja 427. 17, 89 -magga 17, 50 andaya 17, 28 - - vidyâ 119 --- -sâmáia 244 – -suya (çruta) 265 angâdhyayana 214 aņangapaviţtha 222. angutthapasina 272. 334 Б atasisûtra 17, 28 (60). 55. 74. 81. 878. angovanga 373 402. 19. 28. 37. 47. angovâsam 4 60. 79. 17, 10-18 acûliyâim 868 acelae 241 Apamgasepâ 424 (uv. 12) accusaņam, °sasu 136 anamtara 864 (ditthiv.) acha 17, 192 auamtarâgama 210. 17,85 Acha 304, 98 (° puri, Va-Auamtasena 321 (anga 8) raņâ) apa-râmaya (arati) 98 achabhalla 61 anavaraya 114, 5 Anahillapura 277 (Abhaachinnachedanaya 365 achera 67 yadeva) hara) ajâ 17, 143 (kosm.) auânâe 17, 27 Aņādhita 428 (uv. 10) atthakka 188 ajâņiâ 17, 8 Ajâtaçatru 261.316 (Jiyaanâyârasuta 265 sattu). 421 anâriya 897 anâhapavvavvâ 17.46 5. 87 Ajita 278. 868 - -sinhâcârya 277 Aņâhițțhî 821 (anga 8) Ajiyasena (Ajj<sup>0</sup>)821 (a. 8) Anigaha 424 (uv. 12) animâdy - ashțaiçvaryam ajîvapannavanâ 895 Ajja° (Ayya), Årya° 17, 17, 158. 4 animisa 115, °sacha 139 7. s. Managa, Rakkhia 358 ajjapaheliya 282 Aniruddha 320. 2 Ajja Vayara, Vaïra 247. anisiha 17, 69 179 471. 17, 181 Anihayariu 321 (anga 8) Auiyasa 321 (anga 8) - Sâma 217. 376. 92-4 anu, Kornfrucht 17, 181 Ajjâ (pupphacûlâ) 489 auuoa, °oga, °yoga 363. 6. 429. 17, 20. 1 Ajjiya 278 (anga 4) ajjhayana 222-4.49.51 fg. -dâra 427. 8 (païnna). 85.6 -, Singular 388 (jîvâbh.). 17, 12. 68

- -d**âra 17**, 38 Aņujjâ, Aņojjâ 17, 98.106 anuttarovavâiyadasâu 271. 86. 828 aņunnā 211. 17, 20 aņuppavâa-puvva (pu<sup>0</sup>10) 858. 17, 112 aņumāņa 17, 35 (nāņa: aņuvîtîyamtam (?) 388 5 auu-vvaya (vrata) 486. Tochter Vîra's anda 270 (anga 3) 808. anhaya, âsrava 326 - -samvara 829 atittha, -°siddha 17, 85 Atimutta 322 (anga 8) atiçakvarîgarbhâ 17, 297 atiçaya, Hyperbel (11) 175. 202, vidyâtiº 357 ateniyadâram (aste°) 327 attasohi (åtma°) 468 attâgama 216. 17, 35 attha u. sutta 216. 17, 80 (titthayara und gaua: attham bhâsaï arahâ 17,60 atthâgama 17, 85 atthâdhi(hi)gâra 17, 24.

- atthinatthippavâya (puº 4) 280. 854. 5. 65. 6
- Atri, u. Sonne 17, 304, plur. (oder trayah?) 17,
- Atharvan, als Autor 17, Atharva-pariçishta 236.
- 408. 82. 48. 17, 354 (Sâmasamhitâ in) -samhitâ, Buch III 17, 177-814; Beginn in

Kashmir(mitIV, 1)191 athavvanaveda 804

adatta 17, 75 anuyoga, sammatyâdika annâņa, ajnâna 487 847 adinnâdâya 880 annâpiya 259 (67). 66 -, pûrvâ<sup>0</sup> 859 annaņihim 17, 85 Addaïjja, Årdrakîya 265 addaga, ârdraka 169 addâa, <sup>o</sup>ga <sup>o</sup>ya, âdarça --- -dvåra 17, 86. 8\$ (4), annonnakiriyâsattikkaya <sup>o</sup>vritti 458 256 71. 278. 884 - -dvárasútra 2. 155-8 anye (Lesart) 6 - - - pasinâim 272 (9 rasa). 213. 5. 22. 6 anyâpadeça 202 (alamk.) 46. 430. 17, 1-4. 21-40 anyokti 202. 5 fg. (al.) Addinasatta 837 (anga 11) addha-mandalasamthii anushtubgarbhå 17, 264 anyodhâ 186. 91 anushtubh, = grantha (82 406 anyonyam 202 -Mâgahâ bhâsâ 221. akshara) 281 Vap, âp 17, 258 anusyûta 17, 158 899 apadeça 202 advitîya 142. 52 anusvâra, metrisch. Werth apa-'p-itva 17, 258 17, 401. 2. 9 adhamarnaçava 209 apanidhraka (vra) 81 adhamâ nàyikâ 67 -, correcte Setzung Rest, apabhrança 284. 405 resp. Zeugnise älterer adharât, <sup>0</sup>tât, südlich 17, apare (Lesart) 6 Abfassung 17, 404 aparå vidyå 17, 147. 59 294 adhastât (diç) 17, 294 anûkta 17, 208 Aparâiya, dâra 391 anûcînagarbha 17, 299 adhika 175 (atiçaya) apariggaha-dâra 327 adhîkshepa 202 anekânta - jayapatâkâ und aparuddha 17, 188 adhitam, naçyati (ana: <sup>o</sup>vritti 458 (Haribh.) Aparpâ, Gauri 168 bhyasanato) 214 -padapraveçana 458 apavâsa 17, 211 adhunâ 460 (Haribh.) apaçabdamriga 209 adhyâtma, -nishtha 17. anorathanemivat 17, 46 apasinasayam anta-kada, <sup>0</sup>gada 323 ---, kara 17, 50 149 çatam) 388 adhyâsa 17, 147 (phil.) apahanti 202 861. 2 (metr.) - -kiriyâ 818. 5. 8. 95 apâcya, apâñc westlich Ananta, Schlange 17, 164 - - krita 819 17, 294 - -<sup>0</sup>kkhariya 899 (livi) Anantaka, -dúta 17, 163 apådâtar 17, 201 anantaparyâya, <sup>o</sup>tva17,86 - -gadadasâu (añga 8) apâviasamgama 84 271. 86. 819-28 anabhyasana 214 86 aputthavâyaranâi 474. – -nâmânâv ritû **17, 22**2 anartha. anarthárthau, 17, 43. 88 antara, = Jinântara 212. anarthetara 309-11 apuņya 188 868. 17, 85 (7) anava-gata, -sita 273 apunarukta 809 Antaramji, <sup>0</sup> jiâ, Stadt 275. anahar-jâta 17, 244 apuhatta 17, 68 an-âtmavishaya 17, 155 17, 66.116 (Schisma 6) apúpa 17, 256. 303 (5) antarât 17, 294 anâthatva 17, 46 appamâya, apramâda 17, animittalipi 400 antarâya17,49(âvarauijja) 48. 9 anirukta 17, 833 antariksha, diç 17, 298. 4 appâhiya 178 anukta 17, 356 - - - devalipi 400 appiddhiya, alparddhika anukramaņî, zu Atharvas. antarvâcya, s. kalpânt<sup>o</sup> **17**, 180 antilli 192 17, 178 fg. Apratiratha, Lied 17, 272 antosalla 17, 290 -, zu Sâmas. (Naigeya) apratîta 270. 8 17, 815-88 andha, u. pangu 461 aprayâvam 17, 251 anugama, niryukty<sup>0</sup>, sû: Andha 882. 97 apraçna 888 trâ<sup>0</sup> 17, 83 Andhaka-Vrishni 420 aprârthayat (!) 17, 282 anuttara 328 Andhayavanhi 820. 424 apvâ, Göttinn der Furcht anupravâdapûrva (puº 10) Andhrâh 397 17, 182 858 anna-utthiya (anyatirthi: apvî (!) devî 17, 381. 2 anupránana 17, 318 ka) 46. 280, 99, 881. apsv antar, -abhishiktah? anuprâsa, Lâțâ<sup>0</sup> 80 17, 75 17, 284 <sup>0</sup>apha, <sup>0</sup>abha, Affix 17, anumâna 202 - ditthiya 266 4 anuyoga 258. 9. 402. anna-maya 72 abaddha 452 (laukika). 17, 64 --- -vihi 282 17, 69. 127

454



(apraçna:

[215

Abaddhiya 356 (puvva 8). avajjbâya? 165 Ayodhyâ 476 81. 17, 66. 91. 128-30 Ayya-Rakkhia 275. 17,66 avamjha (puvva 11) 358. abandhya 358 (puvva 11) Ayyala 397 65.6 Ayya-Vaïra 17, 63 abambha (abrahma) 880. Avadhdhiya (!) 275 17, 72 (18) abdevatya 17, 880 avatarana 105. 17, 153 - -Suvata 423 ayyâ, âryâ 129 avatāra, = ghațța 64 avadhûta 17, 157 abbha, <sup>o</sup>rukkha 17, 30 Ayyâ, Cultus der 17, 27 ayyikâ Rayyâ 464 avanakshatre 17, 209. 31 abbhuțțbâņa 17, 48 abbhuyatara (adbhuta<sup>9</sup>) aramgama 17, 242 avamtarasaya (°çata) 295 156 Arakâga (<sup>0</sup>vâga) 397 Avanti 464 Abhagga, <sup>0</sup>sepa 270. 886 araludaņda 17, 215 avayavarûpa 202 (al.) Aravâya, Araber 396. 7 avara, gegenüber rishi 17, (anga 11) Abhayakumâra 265 (a. 2) Arahadattâ 337 (añga 11) 179 Abhayadeva 224. 52. 76. arahamta 278 (Schüler: Avarakankå, Stadt 811 zahl). 866 7 (mort.samv.1185).91. avaradâriya 269 824. 70 (sâmâyârî). 82. arabâ 17, 60 (attham avarim, upari 136. 46. 65 416. 17, 97. 408 bhásai) avaruddha 17, 186 -, Geschlecht des 455 arâjânah 17, 199 avasaha, <sup>0</sup>hia 106 (0<sup>0</sup>, - -sûri 17, 40 Aritthanemi 278. 820. upa<sup>0</sup>) 6 avasthâna 17, 194 (des 4 abhiggaha 17, 88 424. 71. 17, 47. 60 abhijit, -Reihe 236. 69. arihamta 435. 17, 8 (bha: çarira) 79. 890. 403. 4 (Paavasva(nt) 17, 291 gavamtehi) Aruņa, -kamta, -ppaha. daliptasûri). 7 avassa-karaniyya 17, 22 -sittha 816 Abhinamda 821 (anga 8) avahittha 70 Abhinavagupta 17, 171 - -dîva 891 avaheria 122 abhinna-dasapuvvi 17, 16 avâcî, diç 17, 294 Aruņābha 316 abhi-'p-itva 17, 258 Arunovavâa 224 (<sup>0</sup>vavå: Avâha 304 (anga 5) yâi und <sup>0</sup>novâyâi). 74. abhiprâya 291 (»unbeavi, apratigrihya 17, 302 kannt«) 17, 18. 87 avitaha 264 abhilecam 17, 138. 45. 6 arusha (bradhna) 17, 373 avidyâ 17, 159 abhihâna 297 arthâtah (sûtratah) 348. 9 - -çabala 17, 144 abhiyâiyâ (abhijid-âdika) arthâmtaranyâsa 202 279 ardha-Mâgadhî 221 avidvesha 17, 306 abhûtopamâ 202 (alamk.) aviruddha 291. 17, 27.35 ardharca 17, 880. 56. 78 Amalakappå 385. 17, 107 arma, arman 17, 207.8 aviçeshaçlesha 202 (al.) amâtya 17, 200 aryaman 17, 196 avishyu 17, 291. 2 amitamàtra 17, 209 Aryaman 17, 335. 6. 8 aví 17, 143 (kosm.) avyutpattimant 208 amishâm prâgânâm 207 arhac-chrîcûdâmayi 458 amrita, Trinkstoff 17, 238 Avvattiya 275. 381. 17, (Haribh.) ambile! 458 (442) 65. 91. 109-12. 32 arhad-dharmavârttâ 212 amoha (<sup>0</sup>gha) 17, 30 - -vacanânuyoga 258 avvo 88.93 acathatâ 17, 48 Ambattha 399 arhant, Vîra 216 Açoka, Concil 214. 5 – -putta 271 (aŭga 8) Alakkha 322 (anga 8) acraddadhâna 457 Ambada 354. 79 alamkâra 5, -Liste 202-4 Ambasâla, Hain 17, 107 - - - tilaka 209 (Vâgbhața) açraddhâna 457 açvattha 17, 204 (Mistel). Ammattha, <sup>0</sup>da 879 alahi 68 ammâpiyaro 818 aliyavayana 380 6 (khadira) Acvamitra 381 ayam mandadyutir 17, 172 alla, s. âyalla, dupparialla açvâ, u. Manu 17, 312 Ayala 821 (anga 8) - -bhrâyâ (bhrâtar) 17, Vav 17, 259 açvin, Mutter der 17, 311 61 avakâ 17, 244 ashtaka 457 (Haribh.) avagamay 17, 189. 90 ashțakâ 17, 218 fg. ayaçodânam 186 ashtångayoga 17, 153. 4 ayasa, ayaçasi 184. 5 avacûri 17, 6. 20. 76 ayi, Partikel 188. 9 (<sup>0</sup>rņi). 80 ashtâpada 868

ashțrâ 17, 22 âula, --- khamdha 17, 23 asamkhaya, <sup>o</sup>skrita 17, 44 âusam, Voc. 219 akaralakshya 202 (al.) asamgati 175 (atiçaya) asajjha, asâdhya 74 âkshepa 202 (al.) asajjhâiya-nijjutti 17, 74 âkhyâtika 17, 29 asamjama 17, 70 17, 878 àgama 210 (attâ<sup>0</sup>, auam: tarâ<sup>0</sup>, paramparâ<sup>0</sup>) asanto nâ 'bhyarthyah 207 asanni-pamcimdiya 297 -, 222 (Umfang). 17, 28 asabhya 17, 172 (= sua). 85 (nâņagu-20 asamahitthana 468. 41. 63 napp.) 17, 72 -, 45 Texte 225 asi-pasina 384 âgamao, no-âgamao 17, 22 Asita 17, 291. 5-7 âgâra-dhamma 378 tie? 86 a-suņî 67 — -sâmâia 378 asurimda 811 âgâsa-gamâ vijjâ 17, 63 astikam 351 (dravyå<sup>0</sup>, - -gâminî v. 251. 479 paryâyâ<sup>0</sup>, ubhayâ<sup>0</sup>) -payâim 850. 68 âgii, âkriti 386 Vah, âhamsu 279. 889, âhijjaï 258. 78. 94, âgnimârutî 17, 826 ågneyam parva 17, 324-31 âhie 279; — aber: viâhijjamti 805 (294) âgrahâyaņî 17, 219. 22. 6 von Vkhyâ + vyâ! âghavijjamti, âkhyâpy: aha, asau 134 ante 276 ahaam 68 âcakhye-yathâ (?) 457 Åbario 476 ahamkâra 17, 142. 58 âcâra-cûlikâ 254 aha-taham, yathâtatham – -niryukti 455. **17**, 60 264 - - prakalpo niçîthah 458 ahan, ahanå, <sup>0</sup>anya, ahnyâ --- -vastu 17, 48 17, 807 - -vikalpa 254 56 - -vihi 427 (païnna) ahanti 17, 200 aham-uttaratva 17, 218 âcârâdi 216, <sup>0</sup>dika 258. ahargaņa 17, 175 865 aharjâta 17, 244 âcârya-Daudin 5 278 ahavvâyam 864 (ditthiv.) âjananam 469 ahinsâ 17, 281. 814 (ge: âjîva 881. 17, 82 gen Fleischgenuss) ajîviya 247. 99. 317. 50--dâra 327 2. 65 (<sup>0</sup>sutta). 81. 17, Ahichattâ 812. 98 (Jan-108 7 âjîviyâņi parikammâņi gala) ahuttauam (abbh<sup>0</sup>) 86 864 17. 107 aho, âccarve 98 âjn**â** 222 aho-nisa 17, 22 Āņamda 271 (anga 8). aho-loe 17, 29 801 (a. 5). 16 (a. 7). â statt a 112 (sâha<sup>0</sup>) 422 (up. 9) —, zu u? 168 -rakkhia 300 (a. 5) âa, âya 17, 87 Åņamdila 17, 7 âņâ 17, 28 (— sua) âiccavâra 408 Aiccajasa 868 âņupuvvi 17, 25 âinna, âkîrņa 311 (Ross) ât 17, 241, ad it 242 âukamma 17, 49 (âvara: âtikâmya 17, 222 âticca (pasiņa) 834 uijja) âuchaņa 44 âturapratyâkhyâna 480 âurapaccakkhâua 427. 9. âtma-devatya 17, 856. 8 âtman, Seele 17, 148. 9 86. 7. 17, 12

åtma-vidas 17, 823 àdarça, Manuscript 478 âdânîya 264 âdikapurima 206 âditya, — bradhna arusha - -daivata 17, 358 Ådityayaçah prabhritî 368 âditya-raçmayah 17, 332. âdhra 17, 252 Ånandavardhana 205. 7 ânuttamamtîe, âttayam: Vâp, ap 17, 258 åpas, etym. 17, 241 -, als Thema 17, 138 -, odatyas etc. 17, 373 âp-itva 17, 258 âpuchană 17, 48. 62 âponaptriya 17, 357 âprî 17, 850 (rishi). 70 (Gottheiten) âbharayavihim 283 âbhâsa 202 (al.) Åbhåsiya 882. 97 abhinivohiya 17, 8. 21. âm! 17. 268 âma! 148 (v. 419) Amâyâm gavi.. critam 17, Åmarâja 156 âmalaa, àmaraka 270 âmoapamoaa 159 Amradevâcârya 17, 89 âya (Vi) 17, 73 âyappavâya, âtmapravâda (<sup>0</sup>puvva) 855. 65. 6. âyamvila, âcâmâmra 806 âyariya (âcârya)-guņa 441 - -bhâsiyâim 272 - -vipadivatti 278 âyarisa, âdarça 456 âyalla (1/kaddh?) 78 [88 âya-visohi, âtma<sup>0</sup> 17, 12. àyàti-tthâna, âjâti 469 âyâra, âcâra (anga I) 280 (sacûliyâga). 842. 17, 8. 18. 29. 57 (nijjutti)

—, 24 resp. 25 ajjh. 280-2, — 85 udd. 284

456

|                                                     | muex.                                    | 401                                                         |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| âyâra-goyara 257                                    | âlavakasutta 17, 188                     | 33 ásâyspå 468. 17, 73                                      |
|                                                     | âlâpaka 353. 457                         | (âyâsâyanâ)                                                 |
|                                                     |                                          | 4 âsârita 105                                               |
|                                                     | âlâvaa 17, 112<br>Alizamdara ana Aleman  |                                                             |
| 254. 72. 467. 17, 87                                | Alisamdaga, aus Alexan-                  | âsîn nâtha pitâmahî 17,                                     |
|                                                     | drien 808                                |                                                             |
| 17, 72 (28)                                         | âle, Causalbildung durch                 | âsîvisabhâvanâ 224. 301.                                    |
| — -paņihi 17, 79                                    |                                          | 17, 14. 88                                                  |
| — -vihi 869. 71                                     | âloaņayâ 17, 49                          | âsuti 17, 211                                               |
| âyâsalivi 399                                       | âlocanâvidhi 467                         | âsupanna, âçuprajna 263.5                                   |
| Årakkhiya 17, 113                                   | âva-kahie (yâvat) 17, 35                 | âsuram, äussere Askese 17,                                  |
| (tad-)âratas, seitdem 17,                           | âvanti 258                               | 138. 50. 1                                                  |
| 63                                                  | $\hat{a}varaņa 17, 49 (^0 \mu i j j a).$ | åstårapankti 17, 269                                        |
| ârambha 105                                         | 158 (samsârâ <sup>v</sup> )              | Astîka 17, 162 ( <sup>0</sup> vaca:                         |
| Årava, Araber 287. 382.                             | âvaliyâ 268. 73. 407                     | nam). 6. 7                                                  |
| 96<br>August 000 0 10 00                            | (naksh.). 11. 40. 17,                    | âhattahia, <sup>0</sup> hijja, âhitti-                      |
| Aravî 302. 3. 13. 80.                               | 18. 87                                   | hie (yâthâtathya) 264                                       |
| 412. 22                                             | âvaçyaka, früh u. Abends<br>161          | âhâra 395                                                   |
| ârâbaņâ 17, 22                                      | -, sechs 161. 244. 433.                  |                                                             |
| âriya, ârya, 9 Gruppen<br>396-8                     | 4. 17, 22 fg. 50 fg.                     |                                                             |
| âruvaņā, âropaņā 454 (sā:                           | țîkâ 17, 51                              | âhia 271. 9 (1/ah, oder<br>1/khyâ mit â)                    |
| mâiyâ <sup>0</sup> )                                | dîpikâ 17, 6                             | i für a 149, 50                                             |
| (tena) âreņa, seitdem 17,                           | nijjutti 158. 215. 46.                   | Vi, mit adhi, ahijjaï 325,                                  |
| 63 [(Hå <sup>0</sup> )                              | 7. 17, 53 fg. 92-7                       | <sup>o</sup> nti 268                                        |
| Årosa, Årosha 882. 97                               | vritti 458 (Haribh.)                     | ikkårasamgasuttadhårae                                      |
| ârcikam, = Sâmas. 17,                               | crutaskandha 17, 53                      | 17, 82                                                      |
| 854 (Ath. Par.)                                     |                                          | Ikkhâga 17, 32                                              |
| ârtam, des Jahres 17, 222                           | 130 fg.                                  | ingidalamkrita 17, 207                                      |
| ârtadhyâna 17, 12                                   |                                          | ingitalakshya 202                                           |
| ârdra, jung? 169                                    | âvassagassa niyyutti 17,                 | ichâkâra 17, 48                                             |
| Årdraka 265                                         | 57                                       | ijjâ, mâtâ 2. 17, 28 (ijyâ?)                                |
| Årya, Mittelpunkt 17,                               | <b>åvassaya 458.</b> 17, 11. 21          | ida 17, 370. 1 (âprî)                                       |
| 287. 8.                                             |                                          | itihâsapañcama 304                                          |
| , Wohnsitzwechsel der                               | âvassiyâ 17, 48. 62 (sâ=                 | ittaria 17, 85                                              |
| 17, 282. 94 (diç). 6. 7                             | mâiy.)                                   | itthi-païnnâ 268                                            |
| —, Fleischgenuss 17, 314<br>— -gotra 17, 7          | Avi — âyâravihi 872                      | id 17, 242                                                  |
|                                                     | âvritti 202                              | Vin, ina, indra, indriya                                    |
| ârya-Dharma, -Nandila,                              | âçâ 17, 186 (diç)                        | 17, 187                                                     |
| -Mangu 17, 6. 7                                     | âçâtanâ 17, 73                           | imda 811 (Plur.). 17, 27                                    |
|                                                     | âçîrvâda 202                             | (Cult)                                                      |
| 7.68                                                | âçrâvaņavidhi 105                        | imdadhanu 17, 30                                            |
| âryâ, Stellung der im                               | Açvalâyana, citirt in ND                 | Imdabhûi, <sup>0</sup> ti 278. 97.<br>800. 85. 78. 85. 417. |
| Siddhânta 288. 59. 17,<br>405                       | 17, 322                                  | 61. <b>17</b> , 61                                          |
|                                                     | âçvinî, Frühlingsäquinoc:<br>tium 404    | imdiya 390 (eg $^{0}$ be $^{0}$ te $^{0}$                   |
| —, Metrum der nijjutti<br>258                       | Åshâdhâcârya 381 (Schis                  | caur <sup>0</sup> pame <sup>0</sup> ). 5                    |
| -, aus vaitālīya 17, 399                            | ma 8)                                    | niroha 17, 83                                               |
| ârsha 221. 85. 457                                  | âshțakya 17, 218                         | Indurâja 17, 172                                            |
| ârshî 17, 284 (anushtubh).                          | âshțika 17, 291                          | Indra u. Krieg 17, 182                                      |
| 44 (trishtubh). 51 (ja:                             | âsamghita 50. 135                        | -, u. Fürst 17, 198                                         |
| gati). 5 (j.)                                       | Åsamitta (Schisma 4) 275.                | -, u. S. 17, 295                                            |
| â-lakshita (îshad) 103                              | 17, 65. 91. 112                          | -, Schüler des Vrihat-                                      |
| Ålabhiya 316                                        | Åsådha (Sch. 3) 275. 17,                 | sena 17, 162                                                |
| âlamba, nirâ <sup>0</sup> , sâ <sup>0</sup> 17, 139 | 65. 91. 109                              | indrâșy-upanishad 17,265                                    |
|                                                     |                                          | 29**                                                        |
|                                                     |                                          |                                                             |

.

1

indråsaumî (aj<sup>0</sup>!) 17, 364 11 indriya 17, 151. 2 ibbha 17, 26 <sup>o</sup>iman, Affix 7 iyam diç 17, 298 irâvant 17, 257 iriyâ 256. 17, 78 (6) - -samii 17, 47 Ilâ devî 424 (uv. 11) ishîkânji, mandûka 17,248 Ishukârîyam, <sup>o</sup>gâra 17, 45 Ishuphâli 17, 221 Isiganiyâhim 302.412.22 Isiņi 313, <sup>0</sup>ņikāh 412. 22 Isiņiyā 380. 476 (<sup>0</sup>ņîāo) Isidâsa 271. 324 isibhâsia 246. 59. 72. 80 (44). 402. 29. 82. 17, 13. 48. 57 (nijj.). 8. 64.87 Issara 333 iharâ, itarathâ 172 î für e 257 içvara 17, 145-7 (kosm.) îsara 17, 26 Îsâņa 311 Îsîpabhârâ 17, 29 îhita 202 u aus â? 168 -, für i 167 -, Partikel (tu) 85. 152. 8. 234 Vu, vâ flechten 17, 259 ukkâ 17, 30 ukkâlia **17**, 10. 1. 3. 21. 85 ukkittaņā 433. 17, 28. 5. 9 ukkhitta-nâa 809 ukkheva 315. 419 uktarshi 17, 179. 90 ukshan, 100, geopfert 17, 280 uksha-vehat 17, 281 ugâhaņâ, ava<sup>0</sup> 294. 895 Uggasena 424 (uv. 12) uggahanâ-seniyâ 363 uggahapadimâ, avagraha<sup>0</sup> 256 ugghâyam 454 uccâra-pâsavaņa 256 - -samii 17, 47 uchûdha, tyakta 151 ujjuya 352. 64

ujjusuya 284. 352. 64. 17, 87. 9. 104 Ujjenî 439. 17, 63 Ujjhiya 336 Vuñch, acc-usasu 136 uttia, aushtrika 17, 28 utthânasuyâi 224, 17, 14. 88 Udda 332. 97 Uddî lipi 400 uddhaloa 17, 29 uņhâlâ 17, 265 uttamattha (pâpânâm prakâra) 437 uttara, rhet. 202 -, nördlich u. links 17, 294 – — para 17, 266 - -guna 17, 96 uttarajjha 17, 57 (apocop.) uttarajjhayana 280 (36). 429. 80. 42. 74. 17, 18. 43-50. 7. 64. 97 (Cap. 3) 86 uttarajjhåe 17, 50 uttara-dâriya 269 - -mandrâ 137 uttarâdhyayana (isibhâs.) 259. 81. 401. 29. 82. 42 • <sup>0</sup>nâdi 258 uttarâsu rahasyâsu 17, 359 uttarilla 311 uttarividi, uttiridi, uttri: piți 62. 3 uttânaparņa 17, 265. 7 utti, — sua 17, 23 uttiņia 95. 129 utthappei 145 utthâpanam 105 utprekshâ 175 (atiçaya). 202 al. - -dhvani, -'vayava 202 al. uts, utsa, uts-uka 17, 288 Vud, und 17, 242. 88 udaka 17, 242 etym. udaga-nâa 310 - -macha(matsya) 17,80 udañc nördlich 17, 294 Udaya (Udaka) 266 Udâyana 301 (añga 5) uditi, occasus 17, 258 Uditodaya 883

udu, <sup>0</sup>maî 182 – -mâsa 282 (61) Udumbara 270. 387 uddâma 17, 27 Uddâlaka, als rishi 17, 179. 302. 5 uddâha 270 uddesaga 251.85 uddesana 170. 284 (°kâla) uddyotabheda 202 al. uddharia 164 Udbhata 207. 17, 172 (<sup>0</sup>ţâlamkâra) Udvâlavant 17, 257 umduru-roma 17, 28 umdu-rukka 17, 28 (dinna)-unnayavaeņa 147 (só zu lesen) unnia, aurnika 17, 28 upadeça 222 - -padapañcâçakâ 457 (Haribh.) upanayana 17, 212 upanishatkalpa 478 upapâta, <sup>0</sup>pâda 823. 17, 13 upaplavana 17, 240 upamå, -sahokti 202 al. upari, diç 17, 298. 4 (uparishțât) uparishtâd-brihatî 17, 302 — -bhurij **17**, 285 — -virâj **17**, 277 upasattar 17. 238 upasti 17, 199 12 upáñga 226 (Namen), Bezug zu den anga 878, Zwölfzahl 844, Gruppen 874-7, Um: fang 377 1 377-82, II 383-8, III 388-92, IV392-401. V 401-10, VI 410-6, VII 416-8, VIII-XII 273. 829. 418-25 - VIII-XII ältest 343 upângâdi 217. 17, 84 (samgrahaui) 17, upâdhi - vinirmukta 142 - samparka 17, 160 upâsya **17**, 156 upodghâta 17, 83 - -niryukti 17, 86. 56

upoha 17. 289 uppaïya (tupp<sup>0</sup>, snigdha) 167 uppaňka, samúha 194 uppattiyâ 17, 8. 14 uppamubi 86 (vattamân)uppaya 864 uppâyapuvva 343. 54. 65.6 ubhayâdat 17, 302 ubhayo-kâlam 161. 17, 27 \*uman, umâ 17, 258 Umâsâyi, Umâsvâti 371 (zwei) Umâsvâmin 371. 17, 20 Umbaradatta 337 (anga 11) uyamta, uvatta 71 uragavadhû 17, 162 urabbhiya 17, 45 urobrihati 17, 190 ulagga, tulâgra 107 ulâvi 17, 119 ululi, ulúłu 17, 271 ulûka 17, 34 etym. ulla, ârdra 72. 92. 172. 87, ulha 109, ullei 172 Ullagâtîra 275. 17, 66 (varr.). 91. 114 ullambana 889 ullâpita 196, <sup>0</sup>viya 63 ullumpthâ 189 ullûraņa 128 uvaesa, = sua 17, 23 uvaoga 395 uvakkama 17, 23 fg. uvakkhâiâ 286 uvagghâyanijjutti 17, 38. 63 uvanga, brâhm. 304 - 372. 3. 424. 61-3, Na= me zuerst 872 (anga 8). fehlt in Nandi 17, 18, uvamgâņam pamcame vagge 420 - -vihi 874 uvajjhâya-vipadivatti 248 uvamâ 272 uvamâņa 17, 85 Uvavâli 822. 4 uvarâga, camdo<sup>0</sup>, sûro<sup>0</sup> 17, 80 uvavâta 273. 4. 378. 17, 18.4

uvavâasaa 297 uvavâiyam 377-82 uvasagga 17, 61 --- -parinnâ 268 - -hara 800 uvasampajjaņā 363 (seņiyâ). 4 (vattam) uvasampayâ 17, 48. 63 uvaha 61 uvahâņasuya 251. 3 uvahi, upadhi 257 uvâsaga 818 --- -dasâu 271. 86. 315-8 - -padimâ (11) 468. **17**, 72 uvvattanâsaa 297 uvvattariyâ, livi 399 uvvâya, pídita 53 ushasam vâ, divam vâ 17, 311 ushasya 17, 348. 7. 78 ushțar 17, 256 ushniggarbhâ 17, 264 usappiņî, os<sup>0</sup> 268. 411 Usabha 278. 368. 412. 71. 17, 57 - - datta 261. 478. 17, 60 - -pura 275. 887. 17, 65. 91 (Schisma 2) — -seņa 211. 17, 20 Usabhâdiyâ 388. 17, 74 Usahajinimda 211 Usahasâmi 17, 15 usinna, l/svid 137 Usuârijjam 17, 45 ussappiņi 268 — -gaņdikā 360. 8 usra, <sup>0</sup>râ, usriya 17, 307 ussâsa 395 usseha 294 û für i 151 (uchûdha) ûma 17, 259 ûrdhvâ diç 17, 291-5 ûsalaï 94 ûsîsaya 115 l'ûh, nirvyûdha 857 riktantra 17, 325 rijuka 352 rijusûtra 352. 17, 87 ribhu 17, 196 (u. rathas kâm). 224 (12 Tage schlafend) Rishabha 211 s. Usabha - - vanca 368

Rishabhadinâm 17, 15 rishi, gegenüber von avara 17, 179 - sieben, aufgezählt 17. 328. 50 - -bhâshita 446. 17, 64 — -maudalasûtra 357.450 71 e, Nom. S. Masc. auf 233 eke 7. 17, 323 ekaka, ekasara 256 eka-râj 17, 191 --- -sara 256 — -sesa 17, 82 (Compo= situm) ekâshțakâ 17, 219-22 (pati) ega-guņa 363 egattha 294. 17, 28 egatthiya 363. 17, 22 ega-tāra 268. 79 -sara 296. 301. 411. 59 egâdiya 294 egimdiya-jumma, -mahâ: jumma 297 eguttariya 294 enî 17, 143 (kosm.) em, evam 271 erauda 160. 1 Erâvae vâse 413 elaĭjja 17, 45 Elâpatraka 17, 163 Elâvacha (<sup>0</sup>patya) 17, 6 evambhûyam 364 (diţţh.). 17, 39 (exeg.) <sup>0</sup>esanâ 255-7. 17, 47 (<sup>0</sup>samii) Aikshvâka 17. 380 aidamyugina 291. 328 aindram, parva, in Sâ: mav. 17, 881-47 aindrâgna 17, 339 (<sup>0</sup>gní). 62 aindrápárvati 17, 342 aindrapaushui 17, 335 aindrabarhaspatya 17,841 aindrâmârutî 17, 861 aindrârbhavî 17, 335 aindrâvâyavya 17, 377 aindrimadhyama 17, 881 aiçvarya 17, 150 (brahmà: dy<sup>0</sup>). 3. 4 (acht)

kathinahridaye 17, 169 aicvarya-kâmanà 17, 150 98 (Pañcâla). 17, 18 o, Nom. S. M. auf 249. kada, krita 298 (<sup>0</sup>nagara). 45 Kambalâçvatara, Schlange 331 kadagamadda 17, 111 für <sup>0</sup>ar 17, 318 kadaggidahana 339 17, 163 (adardo) Kanakapura 337 (anga 11) kamma 278. 395. 17. -, aus to, ato 126. 234 kaņagasattari 17, 9 122 (5) Kana - bhikshågråhin, ogâdhâvattam 864 -payadi, prakriti 17, ogâhaņâ 395 -bhuj 17, 26 49. 101 (8) ogha-niryukti 213. 27. Kanavîra 897 -patthavanasae 297 kaņikkikā 17, 181 357. 76. 449. 17, 48. – -ppavâya (pu<sup>0</sup> 8) 856. 65. 6. 17, 126 59. 61. 2. 82-4 kauthya, klar 313. 7 - -prâbhrita 857. 17, 48 kauduiya 181 - -lesâ (6) 17, 50 -sâmâcârî 357. 17, 48 kandujjuâ 109 - ·vivâga 270. 1 (da: Odda, Udda 332. 97 sâu). 335. 462. 17, 87 kandûyana 132 oniddhae, <sup>0</sup>vvae 81 Kanna 879 - — -'jjbayana 280. 17. oniyattiya, apanivritta 87 (43) kannajjuâ, karnarjukâ 109 Kanha, Krishna 320. 87. 71. 2 — -vivâyaņa 462 odatyas 17, 373 420. 4 (Vâsudeva) — -veyaga 395 -, Dîvâyana 379 oyamta, ovatta 71 - -samajjiuasae 297 o-râ-jî.. 374 Kanhaparivvâya 379 kammiâ 17, 8. 14 kayâçubhiya 17, 280 olugga 177 Kaphasirî 837 ovâiya 17, 11 Kanhâ, Su<sup>0</sup>, Mahâ<sup>0</sup>, Piu-Vkar, inire (feminam) 17, ovâi 17, 119 seņa<sup>0</sup>, Vîra<sup>0</sup>, Râma<sup>0</sup> 811. -vikrita 17, 245 oshtha 161 (besalbt) 822 Karakanta 879 81 Kattia, Kârttika 271. 17, --- -sphurana 56 11 karaņa 236. 414. 5. katti-dinna, -dhamma, -samma 17, 81 43. 17, 69. 176 osappiņi-gaņdiya 368. 80 karayî 17, 197 oha 17, 61 kara-pâla, -bâla, <sup>o</sup>likâ 38 kathâkoça 458 (Haribb.) kathânaka 17, 52. 78 ohâņasuya 253 karimsuga-sae 297 ohi, avadhi 294. 895 kandotta 208. 9 Karkotaka, Schlange 17, -nâņa 17, 8. 21. 56 kanniâra 158. 9 163.4 Aukhâga, lies Akkhâga kapâle mârjârah 17, 169 karņarjukā 109 kapittha 17, 34 etym. (für Aravâga) 397 karpâsa 17, 28 autpattikî 17, 14 Kapilo devatâ yeshâm karmadhâraya 45. 118 Audgâhamâni 17, 219 879 (bahuvrihigarbha). 87. aupachandasaka, Stamm: Kapilâkhya 17, 164 814. 39 form für Hypermetra 17, kappa, Weltalter 138 karman 17, 149 (vedânt.) 399.405 -, als vedânga 304 karmaprakriti 354 aupapâtika 235. 377. 453 -, jain. 17, 13. 57 karmasamutthâ 17, 14 - -sútra, varņaka in 17, (nijjutti) (suddbi) kappa-vadamsiyâo 418. karmâra 17, 196. 8 389. 93. 409 fg. aupamyasamuccaya 202 17, 14 karçapha 17, 215 aupasargika 17, 29 kappa-vavahâra-dasâņam Vkarsh, akrishyata, akris aushtrika 17, 28 447 shi 17, 263, + ati 17, k für g 17, 326 (1/nij) (dasa)kappavavahâra 228. 256, + ava 105 (çuklâ: <sup>0</sup>ka, Deminut. Aff. 157 4. 857. 466 vakrishte) kakubhi-kakubhi 207 kappâkappiam 17, 9 karshaka 17, 256. 63 kappâsâî 17, 82 72 kalâ 220. 82 (Liste; kakummatigarbhâ 17, 269. 802 kappâsiya 17, 9 87). 82. 3. 313. 38. Kakkeya 397. 9 kappiâo 376. 418. 17, 14 6. 80. 7. 400. 12 76. kakshâ 17, 243 kappiyâkappiam 479. 17, 17, 10 Kaccâyaņa, Khamdaga 11.88 kali (sarîra-) 156 801 [linga) Vkamp, vikampaï 406 Kalinga 397 (Kamcana-Kamcauapura 397 (Ka-Kampilla 317 (<sup>0</sup>pura). 21. pura). 9

| kaliyuga der Digambara                | kâma, als Geber und Em-                       | Kimkamma 271. 322                               |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| 17, 184                               | pfänger 17, 305                               | kimkilli 89                                     |
| kaliyoga 298                          | -, Pfeil; Liebesgott 17,                      | kițțâ, kidâ, zweite Alters-                     |
| kaluņa (rasa) 157                     | 290                                           | stufe 440                                       |
| kalusa 156                            | kâma-kkoha 155                                | kițțisa 17, 28                                  |
| Vkalp, kappaï, no kappaï              | kâmadughâ, prajâpateh                         | kițțhi 424 (uv. 11)                             |
| 466. 9. 76, vigappia (?)              | 17, 228                                       | kiņa <b>17</b> , 256. 61                        |
| 17, 85 [9                             | Kâmadeva 316 (anga 7)                         | kiņo 100                                        |
| kalpa, brihatkalpa 476.               | kâma-devatya 17, 302                          | kittia, kittidinna etc. 17,                     |
| , zehn 472. 5                         | kâmeshudevatâka 17, 290                       | 81                                              |
| cûrpi 477                             | Kâya 332. 97 (Volk)                           | kittiyâiya 279                                  |
|                                       | kâya-gutti 17, 47                             | kimthuggha 415                                  |
| — -vyavahârau 450. 60.                |                                               | kimirâga, Stoff 17, 28                          |
| 72<br>                                | kâyî 17, 342                                  | kim babunâ 464                                  |
| sûtra 218 (Dhruva:                    | kârikâs 249. 98                               | Kirâya 397                                      |
| sena). 856. 7 (puvva 9).              | kåryåkshepa 202 al.                           | 12. 18 kiriyațthâņa 265.                        |
| 468. 70 fg. 17, 86                    | Kâla, Prinz 420. 2                            | 17, 72                                          |
| (= dasão). 892 fg.                    | drei Kâlaka 393                               | kiriyâ 395. 17, 71 (5)                          |
| (varņaka in)<br>fund 997              | kâla-pamâņa 17, 84                            | 180 kiriyâvâi (vâdin) 259.                      |
| — -fünf 227<br>kalpådîni 446 (cheas.) | sattarî 241. 8. 848.                          | 66<br>Linivê minêla 868 66 6                    |
| kalpådhysyane 466                     | 17, 77<br>kâlânunnumî 17 90                   | kiriyâ-visâla 858. 65. 6                        |
| kalpântarvâcyâni 353. 6.              | kâlâņupuvvî 17, 29<br>Kâlâsa, Vesiyaputta 300 | kilâmiyaya 157<br>kîțaja, kidaya <b>17</b> , 28 |
| 400. 68. 72. 4. 5                     | kâliam, suam 246. 81.                         | kînâra, kînâça 17, 256.61                       |
| kalpâvatańsikâ 416. 20                | 861. 402. 17, 10. 11.                         | kîrî, lipi 401                                  |
| kalpikâ 416 (-"di pañca:              | 13. 14. 21. 36 (= 11)                         | kilâla 17, 289. 52 (miçra)                      |
| vargâț). 20                           | añga). 63. 4                                  | kîsa 84                                         |
| kalpitopamâ 202                       | káliattha 17, 64                              | ku, V/kuh 17, 210                               |
| kalmâshagriva17, 291.5-7              | kâliâņuoa 17, 63                              | kukkucca, kukkuți (!) 17,                       |
| kalyâņam 858 (puvva 11)               | Kâlika, Schlange 17, 163                      | 208                                             |
| kalyâņir vācas 17, 268                | Kâliyaputta 300                               | Kumkanae 17, 30                                 |
| kavi(ka)chu 169                       | Kâlidâsa 27 (fehlt unter                      | kuta 162                                        |
| Kavila 17, 45 (siddha:                | den Autoren Hâla's)                           | kutamba 175. 17, 26                             |
| panna)                                | Kali 312. 21. 2 (Su <sup>0</sup>              | kuțivrata 879                                   |
| kavihasia, kapi <sup>•</sup> 17, 80   | Mahå <sup>0</sup> ). 421. 2                   | kudamka 77. 8( <sup>9</sup> ga). 112            |
| kavolakahiya 151                      | Kâloda 391                                    | Kunâla 214. 887 (Land).                         |
| 9 kavva-rasa 17, 30                   | kâvâlia 17, 82                                | 98 (Sâvatthî). 439 ( <sup>0</sup> na:           |
| kashtasamgba 17, 133                  | Kâvila 879. 17, 9                             | gara)                                           |
| kasâya 841 (16). 95                   | Kâviliya 17, 9, <sup>0</sup> lîya             | Kundakodila, <sup>0</sup> kolia 317             |
| kasiņa 278 (anga 8)                   | <sup>0</sup> lijja 45                         | Kuņçaggâma 261. 17, 99                          |
| kâussagga 438. 17, 28.                | Kâverîladaha 209                              | (zwei)                                          |
| 52. 75                                | kâvyaprakâça 5                                | Kundapura 17, 98                                |
| Kâkamdi 428                           | kâvyâlamkâra 5                                | kutapa 105                                      |
| kâkuvakrokti 202 al.                  | kâvyâlokalocana 17, 171                       | kutuva 17, 28                                   |
| Kâmkaniga 382                         | kâça <b>17</b> , 248                          | Kuntalâdhipa 32                                 |
| (pravacane) Kâțbake 17,               | Kâsava == Vîra <sup>1</sup> ) 261. 3.         | Kuntha, <sup>0</sup> thu 278                    |
| 822                                   | 322 (?). <b>17</b> , 44                       | kupakshakauçikâditya                            |
| Kánhadi 401 (lipi)                    | , Pâsăvaccijja 300                            | 211. 387. 17, 68. 4                             |
| Kâtthakya 17, 323                     | Kâsi 897                                      | kuppâvayaņiya 17, 26. 8                         |
| Kâdambarî 886 (Styl)                  | Kosala 301. 4. 421                            | kubjâh 412, <sup>0</sup> jikâ 422               |
| kâbava 17, 216                        | ( <sup>0</sup> laga)                          | kumåra, dritte Altersstufe                      |
| kâma, agni 17, 279                    | kiņçukavyapadeça 208                          | 17, 194                                         |
|                                       |                                               |                                                 |

1) ist ér etwa der Kâçyapa des Mahâbhâshya? s. dies. Stud. 13, 344.

| kumâra, agni 17, 180                   | Kekaya 332. 97. 8 (Sea:                        | kriyamâņa, als Deponens?              |
|----------------------------------------|------------------------------------------------|---------------------------------------|
| (Gott Ku <sup>0</sup> )                | viyâ; halb arisch)                             | 17, 188. 49                           |
| Kumârapâla 159                         | kecit 7                                        | kriyâ-viçâlam 858 (pûrva              |
| Kumâravuttiya (putriya)                | Kelâsa 322 (anga 8)                            | 18)                                   |
| 266                                    | kevaïyo 406. 7                                 | samuccaya 202                         |
| kumârasamaņa 17, 47                    | kevalassa lambho 323                           | Kvokvata (!) 397                      |
| kumbhipâga 889                         | kevala-nâņa 17, 8. 21. 56                      | kshattar 17, 198. 201. 89             |
| kumma, kûrma 310                       | nâuuppâya 867                                  | kshamâçramana 218. 17,                |
| Kuru 398 (Gayapura)                    | kevalia 263, <sup>0</sup> lin 213              | 84                                    |
|                                        | kevalibhâsia 17, 67                            | l∕kshâ, jh <b>ŝ</b> i 84              |
| kula, der nakshatra 408                | Keçi-Gautamavat 17, 47                         | Vkshi, jhijjamti 34                   |
| -, -Namen 17, 32                       | Kesakambala 17, 123                            | kshetrapâla 17, 257. 87               |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | Kesava 17, 47                                  | kshetrasamâsavritti 458               |
|                                        |                                                |                                       |
|                                        | Kesi 387 (kumâra)                              | kshetriya, Erbübel 17, 208            |
| Kulakkha 382                           | Kesi-Goyamijja 17, 47                          | kshepa 202                            |
| Kulaggha, <sup>0</sup> làrgha 397      | kaivalya 17, 136 (upan.).                      | kshepaka 7. 17, 6 ( <sup>0</sup> tva) |
| kulatilaka 17, 51                      | 9 (padam)                                      | kshaumaka 273                         |
| Kulamandanâ 858                        | kokkuia 17, 208                                | kh statt sh 197                       |
| kulâlaya 17, 164                       | Komkanaga 397, <sup>0</sup> niga               | Khagga (?) 397                        |
| Kulika, Schlange 17, 164               | 882                                            | khadamgavî 304. 79                    |
| kulivvaya 379                          | Koccha ( <sup>0</sup> ttha?) 304               | khaniya-vâya 17, 114                  |
| kulihiya 456                           | Komca 382                                      | khandakhâdyaka 160                    |
| Kulîka, Schlange 17, 163               | koțî 308. 9                                    | khattiya-Kuudaggâma 17,               |
| kuvalayânanda 206 fg.                  | Koțîvarsham 398 (Lâța)                         | 99                                    |
| Kuçârtha 898                           | Koțțakiriya, <sup>0</sup> kriyâ <b>17</b> , 27 | — -parivvâya 379                      |
| kuçî 17, 256. 7                        | Kotthays 17, 99. 100                           | khadira 17, 204. 5                    |
| Kusajja, Kusatta, <sup>0</sup> ttha    | Kotyâcârya 17, 84                              | Khamda, Skanda 17, 27                 |
| 398 (Soriya)                           | kodambiyo 17, 26                               | (Cult.)                               |
| kusamaya 266                           | Kodallayam, Kodi <sup>o</sup> 17, 9            | Khamdaya, Kacc. 301                   |
| kusambhi <sup>0</sup> , sumbha 140     | Kodâlasagotta 261                              | Khamdasiri 336 (anga 11)              |
| kusalâuubamdha 434. 5                  | Kodinna 17, 112 (Kondo)                        | Khamdila 17, 7                        |
| kusila 462                             | Kodîvarisam 398 (Lâța)                         | khamdha 17, 21-3                      |
| paribhâsiya 263                        | Konia 306. 21. 469                             | khamdhaggi 51                         |
| kusuma, Stadt 17, 63                   | Konda 897                                      | khannua 76. 7                         |
| Kuhuna 382                             | Komalapasina 272                               | khamana,khavana,kshap <sup>0</sup>    |
| kûța, kûla 198                         | Koravva 17, 32                                 | 17, 67                                |
| -, falsch, pustakâni 329               | Korpaka (Kovâya) 397                           | khamâsamaya 353. 471.                 |
|                                        |                                                | <b>17</b> , 10. 9. 69                 |
| Kûņia, Koņia (Campâ)                   | kolava 414 (karaņa)                            | khara 17, 262                         |
| 801. 78 (Bambhas <sup>0</sup> )<br>421 | koshtha 17, 272. 3                             |                                       |
|                                        | Kosambî 301. 36. 98                            | Kharatara gacha 8. 276.               |
|                                        | (Vaccha). 439                                  | 871                                   |
| kritakritakaih 17, 169                 | Kosala 398 (Sâeya), s.                         | Kharamuha 397                         |
| krittikâ, -Reihe 236. 68.              | Kâsiko <sup>0</sup> )                          | Kharotthi, <sup>0</sup> shthi 399.400 |
| <b>79.</b> 404. 8. 14. <b>17</b> ,     | Kosalaa 421. 17, 30                            | khaliyassa nimdaya 433.               |
| 31. 40                                 | Kosiyagotta 17, 66                             | 17, 23                                |
| kritrima, Sohn 17, 326                 | 4 kohaniggaha 17, 83                           | khalumkijja (khulum <sup>o</sup> )17, |
| kriça, sprechender Vogel               | kaukkuțika 17, 208                             | 48                                    |
| 17, 246                                | Kaumkauî, lipi 401                             | khavaņâ 17, 49                        |
| Krishi 17, 257 (Gan-                   | Kautsa 17, 219                                 | Khasa 332. 97                         |
| dharva)                                | kaulo vyâdhih 17, 208                          | Khâsiya 332. 97                       |
| krishna, -Horn 17, 209.17              | Kauçikasûtra 17, 177 fg.                       | /khill, krîd 68 [391                  |
| Keaï-addha 398                         | Vkram, + padi 17, 70                           | Khîravaradîva, Khîroda                |
| keubhûya 350. 63 ( <sup>0</sup> pa=    | kravyâd 17, 282. 300                           | khujja 76, fem. 302. 13.              |
| diggaho)                               | /krâ, kram? 17, 254                            | 80. 412. 22. 76                       |
|                                        |                                                |                                       |

462

Digitized by Google

ļ

khudia 99 khuddaga-niyamthijja 17, 45 khuddiâyâra 17, 78 khuddiyâ vimâņa<sup>o</sup> 223. 4. 78. **17**, 13. 87 khutta, magna 97 Khurasâņî, lipi 401 khrigala 17, 217 kheda-gacha 17, 114 <sup>0</sup>klmddam 283 khetta-pamâņa 17, 84 - -samjoe 17, 80 khettâņupuvvi 17, 25. 9 khettâriya 897 Khemaa 322 (anga 8) Khodavaradîva, Khododa 891 khomagapasina 272. 3 khomâa 334 √khyâ, akkhâva 219. åghavijjati 294. 818, paccakshâemi 441, viâ: hijjamti 805 (! s. / ah) Gaa 321 (anga 8) Gagga, thera 17, 48 Ganga (Schisma 5) 275. 17, 66. 91. 115 - -datta 337 (anga 11) Gangâcârya 381 gachâyâra 429. 81. 45. 61. 4. 5. 17, 81 Vgadh, spalten 892 gas dhittae gaņa 367, Versfuss 17, 390 fg. gaņakāa, == khamdha 17. 28 gaņachandas, aus vaitā: lîya 17, 899 gaņaņāņupuvvi 17, 25 gananâvartalipi 400 ganadhara 209-11. 5. 6. 358. 60. 5. 17, 5 (11) -krita 430 - -gandiyâ 367 - -sârdhaçata 360. 71. 457. 17, 20. 51. 68 - -<sup>0</sup>okta 457 Ganamâlâ 17, 235 ganarâyâno 421 gaņavijjā 427. 81 s. gaņi<sup>o</sup> gauahara 294, 367, elf **17**, 57. 61

garudâtma 17, 164 ganahara u. sutta 17, 60 (gamthamti). 80 -raïya 17, 16 - -vansa 17, 57 - -vaa 17, 61 gaņia, astr. 282. 439. 17, 9 - -guņa (64) 836 ganiâ, Hetare 424 (uv. 12) ganitalivi 899 ganitånuyoga 258 gani-pidaga 215. 20. 42-6. 78. 85. 98. 4. 842. 4. 68. 9. 17, 8. 19. 29. 85. 85, s. duvåla: samga , drei 249. 81 (57 ajjh.) gaņivijjā 429. 43. 4. 17, 12 -sampadâ (8) 468 ganda 151 (vikasita<sup>0</sup>) gaņdikā 359. 60. 6-8 - -'nuyoga 859.66 gatârtha 7 gamtha, Fessel 264 -, = sua 17, 28 gamdhajutti 282 Gamdhadevi 424 (uv. 11) Gandharva, u. Ackerbau 17. 257 - -lipi 899. 400 gamdhavvanagara 17, 80 Gandhahastin 258 Gandhahâraga 382. 97 (<sup>0</sup>rava) Gamdhâri 822 (anga 8) gabbha, jîva im 439, 40 Vgam, avagamay 17, 189. 90 gamanikâ 17, 55 Gambhi (Bhamgi!) 398 (Pâvâ) Gambhira 821 (anga 8) Gaya-kanna, -muha 397 gayacalaµamalaµa 839 Gayapura 398 (Kuru) Gayasumsumâla 489 garâi 415 (karaņa) <sup>8</sup>garihâ 485 garuda-gâyatrî 17, 163. 6. 7 – -brahmavidyâ 17, 161 – -dhârauâ 438. 4. 17,

garudopanishad 17, 136. 61-7 Garulovavâa 274. 17, 18. 87 <sup>0</sup>garbha, metr. 17, 179 garbhopanishad 439 Vgal, parigalia 456 galatthallana 193 galivrishabha 17, 48 galla 208 fg. gavya 17, 858 gahadivasa 443 l'gâ, samaņugâijjaï 294 Vgâthay, upa..itum 112 gâthâ, eingefügt. 288. 17, 4, cf. åryâ, kârikâ, u. s. dâra<sup>0</sup>, (mûla)bhâshya: kâra<sup>0</sup>, niryukti<sup>0</sup>, (mû: la)sûtra<sup>0</sup> - u. cloka 238. 452 darin Nomin. auf o 17, 4. 56 - -koça 81 gâthâksharârtha 17, 55 gâthârtha 84 gâthâshodaçakam 264 gåthâsûtram 17, 58 Gådhodamba (?) 397 gâyatrî, garuda<sup>0</sup>, sarpa<sup>0</sup> 17, 168. 7 Vgåh, ugâhaï 406, vuggâ: hei 17, 125 gâham 282 gåhâ 264. 396 gâhâvati 321 gâhâsolasaga 264. 17, 72 giri-kamdara 17, 12 — -nagara 17, 33 gihidhamma 17, 26 gîta 137 (22 çruti). 282 gîtaka 105 gîtârtha 450 gîtiyam 282 giyattha 437. 50. 64. 78 - -vihâra 464 guggululavane 17, 245 Gutthâsa 836 <sup>0</sup>guņa 441. 17, 122 (17); drei der Sâmkhye 17, 160 (Camkara dageg.); s. âyarîya<sup>0</sup>, carana<sup>0</sup> nâņa<sup>0</sup>, sîsa<sup>0</sup> [28

guņavao padivatti 483 3 guuavrata 436. 17, 75 guuasamii 17, 47 Gunasilaa 17, 106. 11 guuahattha 805 /gunth, gund, gudh, gusht, guph, gumph, gushp, guh 17, 210 guņday, udguņdita 94 Guttâsa, Gotrâsa 270 gutti 257. 17, 47 (8). 88 Gupta, Zeit der 303. 4 guru u. sîsa 464. 7 guruyana 155 gurukrityâni 371 gurubbrâtarau 17, 6 guruvamdaņa 17, 76 gurvâvalî, des Tapâgacha 371. 93. 17, 6 gushpita 17, 210 guhâvâsin 457 Gûjarî, livi 401 Gûdhadanta 841 (añga 9) √gûh + ava 150.90 (rasa)griddhityâga 17,45 grishti 17, 244 grihi-dharma 17, 26 4 geya 385 geruya, gairika 881. 17, 82 goghna 17, 280 Goțțhâmâbila (Schisma 7) 275. 356 (puvva 8). 17. 91. 124 Go(m)da 882. 97 Gotama 821 (anga 8) - - kesiyya 17, 47 Gotamîputra 351 Godhâi, Godhova 897 godhâ, giftig 17, 162 gonna 320 Gopâlapura 160 goya, gotra 17, 49 (°âva: rana) Goyama, Indrabhûti 266. 97. 385. 17. 35. 104. 5 · (Kaņabhuj, Sekte) 17, 26. 7 Gori 322 (anga 8) govikarta 17, 201 Govindâcârya 17, 6. 7 govvaïya, govratika 17, 26 Goçâla 265. 850. 1. 64 go-sha 17, 245

goshtha-karmâni 17, 344 - -devatâka 17, 244 Goshthâmâhila 298. 381 Gosàla 801. 17, 52. 81 Gautama 1 -, Sekte 17, 26 -, grihya-Auctorität 17, 219 gaura 17, 807 etym. grantha 222 "Zählung nach(32aksh.) 281. 50. 87 (später als pada-Zählung) 17, 86 (nicht in Anuyog.) - -Umfang der anga 250 -kâra, -krit 17, 58 - -paddhati 859 /grah, Caus. docere 17, 168 grahagodhå 17, 162 (giftig) grâma 17, 200 (etym.) -, music. 187 grâmaņî 17, 197. 200 grâmyam 17, 172 grāmyo vyādhih 17, 231 (mithuna<sup>0</sup>) grâhi 17, 281 grâhyam, agrâhyam 17, 157 (vedânt.) ghattha (l/gharsh) 161. 17, 27 ghamtam 364 (ditthiv.) Ghatavaradiva, Ghatoda 891 gharatta 457 Ghâsiya 897 ghudamkiâ 75 ghrita, als Trinkstoff 17, 288. 9 [çâstra?) Ghodamuha 17, 9 (kâma: ghorâ diç (Süden) 17, 296 caükkanalyâņi 350. 6 64.5 cauddasa,païnnaga-sahas: såim 17. 15 caüddasapuvvi 218. 833. 57. 17, 59. 82. 4 cauppaya 415 (karana) cauramgam, saranam 435 -, <sup>o</sup>giyyan (mânushya: tvâdi) 17, 44 caurasiti 17, 14. 5. 29. 84

caurAsiti, Steigerung durch (268). 412. 17, 29 caurimdiya 297 cauvisa-tthaa 438. 17. 11. 28. 52. 69 caüsarana 427. 9. 31. 3-6 Caüsiya 388, s. Baü<sup>0</sup>, Vaü<sup>0</sup> cak aus kam, kan 177. 17, 205 12 cakkavatti 293 m. cakkahara 294, cakradh. 860 - -gamdiyâ 867 cakki, cakrin 294 l/caksh, viachasi 166, s. niacchana cañe aus cal 177. 17, 205 Camcana 399 Camcuya 397 Vcat, cetatus 17, 283 caturakshara-Vers 17, 168 caturricam 17, 178 caturdaça vidyâsthânâni 17. 9 caturdaçapûrva-dhara 17, 78 -pûrva-dhârin 218 – -pûrvin 218 caturvidha, pråkritam 59 catushpadâ 17, 185. 297 catushpåd als fem. 17, 179. 212. 5. 64 Camda 278. 888. 428 (joirimda) -aggamahisi des 311 Camdagutta 17, 76 (und Cânakka) Camdana 321 camdadiva 891 camda-pannatti 268. 413. 4. 6-8. 17, 18 - -parivesa 17, 80 Camdappaha 278 (a. 11) camda-magga 408 Camdamâ 810 (nâa) camdasamvachara 282 camdâvijjhâya 427.8 (vivviya, vejjha). 9. 81 (vijjiya). 41. 17, 12 camdovarâga 17, 80 Candragacho 17, 76 Candragupta 17, 188. 5



L

l

.

| Candramahattara 354                                         | citrahetu 202                       | Cođi, lipi 401                                |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Candrasûri 416. 22 (up.                                     | citrâlikhita 177                    | codaa 17, 84                                  |
| 8-12)                                                       | cintya 48. 87                       | coddasa-puvvadhara 17,                        |
| capalatâ 154                                                | ciridi 57                           | 80                                            |
| camatkâriņi 198, -krita                                     | Cilåiputta 489                      | — -puvvi 848. 17, 8                           |
| 161                                                         | Cilâiyâ 302. 13                     | corapalli 386                                 |
| Campâ 301. 6. 11. 2. 6.                                     | Cilai 880. 412. 22. 76              | Caulukya 159                                  |
| 21. 38. 78. 97 (Anga).                                      | Cilâta 332. 97 (°lâyavi=            | cch, tth, verwechselt 3.                      |
| 421. 69. 17, 46                                             | savâsi) 412 ( <sup>0</sup> tyas)    | 142                                           |
| cammakhandiya 17, 26                                        | Cillanâ 299                         | chaïlla, cheka 183                            |
| camû (?) 17, 207                                            | Cillala 332. 97                     | Chaûlû 17, 121                                |
| Vcar, cinna, pariyaraï 406                                  | cihura 88                           | chakkavagga 17, 22. 50                        |
| caraga 17, 26. 8                                            | Cina 332. 96                        | chakkâyaniraņukampa17,                        |
| carana-karanâ-"tmika 17.                                    | Cinamsua 17, 28                     | 27                                            |
| 88 [64                                                      | Cîuapațța 888. 88                   | chajjîvaniya 17, 78                           |
| — — -'nuyoga 259. 17,                                       | Cînapițtha 333                      | chanâma 17, 80                                |
| vihi 437. 17, 12.                                           | cîya, citâ 59. 60                   | chamda 304 (ved.)                             |
| 49. 88                                                      | cîriya 17, 26. 8                    | chamdanā 17, 48. 63                           |
| 5 caritta-gunappamana17,                                    | cuâcuâvattam 364                    | chandas, Dach 17, 236                         |
| 35                                                          | cukka 96. 162                       | Chalua (Schisma 6) 275.                       |
| carittâyâra 258                                             | cukkaï, skhalati 182                | <b>351. 81. 17</b> , 66. 91.                  |
| caritrakarananuyoga 258                                     | Cumcua 382                          | 121                                           |
| carimâim 395                                                | cuya, cyuta 315. 41                 | challi 64                                     |
| <sup>0</sup> cariya 288                                     | cuyacuyaseniya 363                  | chândasa 285                                  |
| Vcarc aus car 177. 17,                                      | Culani-piya (pitar) 816             | châyâ, kapolayoh 206                          |
| 205                                                         | culla = kshulla 359                 | (clesha-) 6                                   |
| câujjâma dhamma 266.                                        |                                     | chikka, sprishta 133.80                       |
| 800                                                         | 11.88                               | chimchai 102                                  |
| Câņakka 17, 76                                              | — -mâuyâ 821                        | Vchid vochiyyihii 464,                        |
| Câņakkî, lipi 400                                           |                                     | vyavachinna 218.348                           |
| Câņakya 214                                                 | Cullasaïga 316                      | chinnachedanaya 864. 5.                       |
| cândramasa 17, 269. 85.                                     | culla-Himavanta 413                 | 17, 112                                       |
| 306. 82                                                     | cûdâ 254. 859                       | Vchiv, chippaï 141, s.                        |
| Câraņagaņa 17, 66                                           | cûrņi 267. 451                      | chikka                                        |
| câraņabhâvaņā 224. 301.                                     | cûlavatthu 359. 61                  | (â-)churita 58                                |
| 17, 14. 89                                                  | cûlâ 280. 54. 458. 9.               | $\gamma$ chuh + vi 145                        |
| câritra 252                                                 | 17, 77. 9. 80                       | 7 cheaggamtha 447.8.59                        |
| câri 105                                                    |                                     | chea, -sua (cruta) 446                        |
| Câruiņiâo, <sup>0</sup> kiņikâ 422.                         | cûlikâ 347                          | sutta 17, 64                                  |
| 76, s. Thâru <sup>o</sup> Vâru <sup>o</sup>                 | Cûliya 882                          | chekaloka 188                                 |
| Câruņiyâhim 380                                             | cûliyavatthu, <sup>0</sup> stu 354. | chedagrantha 450 (-sûtra).                    |
| Cârubhaụiyâ 412<br>cârvâka 259                              | 5.9                                 | 78                                            |
|                                                             | cûliyê 254. 360. 1. 3.              | chedachinnanaya 865                           |
| câlanâ 17, 38. 69<br>cikkhalla, <sup>0</sup> khilla 97. 17, | 6. 8. 455. 9. 64. 17,<br>18. 78. 80 | chedavaddhâvapîa 446<br>5 chedasamgha 480. 46 |
| 84 etym.                                                    | sa-cûliyâga 280                     | chedasûtra 226 (6), 448.                      |
| Citta 386. 7                                                | ceia 835. 81. 462                   | 51. <b>17</b> , 61                            |
| Cittamtaragamdikâ 860.8                                     | Cedaga 421                          | lakshana 857. 449.                            |
| cittavipluti 17, 47                                         | Cedi 398 (Sottiyavaî)               | 17, 48                                        |
| 10 cittasamâhițthâņa 468                                    | Cellanâ 470                         | chedovațihâvania 17, 35                       |
| Cittasambhûijja 17, 45                                      | ceshţâ, -'lamkâra 202               | <sup>0</sup> cheyya 283                       |
| citraka, Panther 196                                        | caitanya 17, 142. 51                | j und ç, Wechsel 17, 261                      |
| citrakarman 176 (dhau=                                      |                                     | jakkha 115 (vada <sup>0</sup> ). 336.         |
| tam)                                                        |                                     |                                               |
| Indische Studien. XVII                                      |                                     | 30                                            |
|                                                             |                                     |                                               |

jakkhâyatana 336 jâivisuddha 145 jinâgama 381 jakkhâlitta, yakshådîpta jågrat-svapna-sushupti17, Jineçvarâcârya 276 jibbhacheyana 339 17, 80 158 Jagaccandramuni 267 jânaya (Jânaka?) **17**, 259. Jiyasattu 316. 21. 87 (Sâvatthî). 405 (Mihilâ) jagajîvahiya 294 60 jagadaih saha 17, 238 jâņi**â 17,** 8 – u. Vîra 468 Vjagg aus jâgar 178. 17, jâtaka u. Fabeldichtung jihvâ badhnâti 17, 246 205 386 jîakappa 448 jâti 203 (rhet.) 17, 148. Jîadhara 17, 7 Vjagh aus ghas 177. 17, jîtakalpa 227. 45. 430. 205 (cf. babh aus bhas) 9 (vedânt.) 77. 8. 17, 81 Jamgala 398 (Ahichatra) - **-âriya 39**9 jajuveda 304 - -vyavahâra 17, 148. 9 jîtavyavahâra 460 jadatâ 127 jîru 151. 2 - -smaranam 265 Jâna, Vaijâna? 17, 380 jîrņavriksha 17, 191 jadila 381 Jânaka? 260 janavâyana 282 jîva, Eintheilung der 389. √jan, jâya geworden 157, Jâmbavatî 820. 2 90. 2, erklärt 17, 147 yamau prajâtâ 17, 298 jâya, yâtrâ 257 -, im gabbha etc. 439. Janaka 260 jâyâkâma 17, 290 40 Janamejaya 17, 167. 7 jâra 210 (besser als jîvâ, ajîvâ, jîvâjîvâ 266 jîvajoņi 294 (Opfer) Gatte) Jâli 822. 4 jannaïjja, yajnîya 17. 47 jîvatva, jîvâstitva 252 jâvajîviyâ 17, 95 6 jîvanikâya 17, 71. 8 jannuvaya, jânupramâņam payah 147 jâhe 61 Jîvapadesiya 275. 381. (nava-)janmântara 272 jitthamûla 443 17, 65. 91. 106-9 jîvâjîvavibhatti 17, 50 japa 17, 28 24 jina 17, 5. 29. 57-61 jam-aîam 264 jiņa-kkhâya, -desia, -pajivâbhigama 388. 458 Jamâli (Schisma 1) 271. nîta etc. 388 (vritti). 17, 11 juga, fünfjährig 268. 82 5. 93. 801. 17, 65. 91. Jinadâsa 337 8 fg. jiņamtara 211. 2. 42 junnaya 169 - -mata 381 Jinapahamuni 223 (pra-Jutti 424 Jambu. Schüler des Subha) <sup>0</sup>juddha 283 dharma, 213. 48. 9. Jinabhatu 17, 51 juddhâtijuddha 288 **306**. 29. 419. 17, 5. 7 Jinabhadda 217. 17, 59. 4 jumma 298, s. egim: diya<sup>0</sup>, mahâ<sup>0</sup>, râsi<sup>0</sup> Jambuddiva 390. 1. 407. 60. 1. 70 17, 29 jina-maya (mata) 818 Juvasirîkamtâ 338 -pannatti 268. 99. jinavayana 156. 326. 438. Vjûr 176 406. 10 fg. 17, 13 jûva, am Himmel 17, 80 48 -samgrahanî 429 jiņavara 326. 41 je, Partikel 188. 9. 441 Jambûdițthamta 806 jiņasāmisāsaņa 814 jețțhâ, bhâiņî 17, 98 Jayaghosha-carita 17; 47 Jinasâsana 381. 438 – -mûlamâsa 880 Jayanta dâra 391 jinasîsa 825 Jaina, Armseligkeit der Jayantî 301 jinåtisesa 325 408 Jayamangala 207 jinâņumaya, <sup>0</sup>ņuloma, <sup>0</sup>ņu-- u. Buddhismus 289. Jayasinha 159 (Caulu: cinna 888 40. 17, 37 jiņottama 261 - u. tibetischer Buddh. kya) -sûri 17, 40 Jinadatta 17, 51 17, 76 Jarâsindhu 158 — -sûri 371. 457 -, Canon aus dem 2. Jallâra 332 bis 5. Jahrh. 236 Jinaprabha 159. 223. 455. Javana 382. 97 76 (AD 1307) -, Diagramm 1 (arham) Javanâliyâ (yavanânî!) Jinabhadra 17, 84. 100 -, -Prâkrit, später als 220. 399 das des Hâla 158 (<sup>0</sup>gaņi) Jinavallabha 371. 17, 83 Javaniyâ 313 — —, Anklänge bei Bhu-Jasabhadda 17, 7. 77 (<sup>0</sup>gaņi) [ Veda!) vanapâla 157.8.88.9 jâ, yâvat 211 jinaçâsana 476 (älter als - ---, Orthographie 161

466

Digitized by Google

Jaina, Schrift, Eigenheit. 2 | jhâņajjhayaņa 17, 70 tanûnapât 17, 370 (âpri) joiui, yogini, oder ya: jhânavibhatti 428.37. 17, tanûpâna, <sup>0</sup>nî 17, 201 kini? 17, 51 tamtuvâa 17, 33 12. 88 joisa, Götter 892 jhâue 1 pers. Singul. 437 5 tanmâtra 17, 143. 60 jhillî, jhîru 151. 2 (sâmkhya) tapas 17, 150 --- -râyapannatti 417 jhosaņâ, joshaņâ (adhy: Tapâgacha 267. 371. 415. jogajumjana 257 avasâņa?) 318 joga-vihâņa 250. 97 429. tamka 163 86. 17, 70 Tamatamappabhâ 17, 29 48 Tova 397 - -vihi 369. 70. 448 thavanâvassaya 17, 22 Tambavana 17, 63 thavanânupuvvî 17, 25 - -samgaha (32) 17, 73 tamvâ 162 Vtar, tîraï 50 (kartari), jogasâ 408 thâņa 224. 67. 395. 17, jogi, yogin 379. 17, 27 80 (18) oyaraï, oïnna 17, 79 Taramgavatî 17, 33 (falsch) - -sattikkaya 256 joni 895 - -samavâe 223 tarabâlika, taravâri 88 thii 895 Jonivâ 302. 13. 80. 8. taruna 17, 194 (vierte 412. 22. 76 - -paa 17, 34 Lebensstufe) taruuîpadikamma 283 jotisâm-ayana 804 (ved.) Vdamv, vidamviyo 156 joyamti //dyut 189 Dâhalî, lipi 401 Vtark 17, 203 talavara 38. 313. 17, 26. jj, jjh graphisch 2 dimbha 171 jnaçakti 17, 160 Domva, Dova 882. 97 88 Domvilaga 332. 97 (Do<sup>0</sup>) √jnâ 259 (bei d. Jaina), talâraputra 38 pannav, pannatta 375, dhakkâ 166 talla (alpam saras) 208. 9 tava (tapas) 17, 88 (12) pannavaïmsu 388, dhakkiya, âvrita 161 iti vijânîyât 17, 178. Dhamka, Töpfer 17, 108 - -niyama 314 9. 80, iti vijnâyate 17, dhamkharasesa (?) 171 — -maggijja 17, 4 n, l, graphischer Wechsel tavâyâra 258 822 tavovahâņa 314 Jnâta, Mahâvîra 261. 308 98.4.166.78 tasa, trasa 890. 17, 78 inâtă = udâharana 318 Naddu 397 jnâtâdharmakathâ, varņa-Nakvavîņå (?) 397 tahakkâra 17, 48. 62 ka in 17, 393 fg. tâmdava 105 Noha 897 jnâtâdhyayana 271 Nhâsiya (Lhâ<sup>0</sup>!) 332 Tâmalittî 897 (Vañga) jnâna 17, 151. 2 (vedânt.), târagga 408 t, unorganisch, eingefügt Târanâtha 17, 76 s. nâņa [83 284. 48. 61. 2. 877 Jnânasâgara 449. 17, 76. târkshî 17, 342 taüsî 169 târkshya 17, 163 jnâpako hetuh 173. 203 tańsa, tryaçra 114. 5. 22. tâvasa 381. 17, 32 jyeshthâmûlo mâsah 380 Takshaka 17, 168. 4 jyotirâyatana 17, 186 taţâka 62 ti bemi 219.48. 381.405. 11. 59. 61. 6. 8. 9. jyotisha 236. 408 tandulaveyâliya 427-9. 77. 17, 42. 5. 9. 50. 77 jyotishkaranda 481. 17, 81. 9-41. 17, 12 84. 9 tatta-tella 839 tika-naïya 365 jyotishkâdhikâra 418 tattila 201 tikâlajutta 156 tat tvam asi 17, 157 tigichâ 17, <sup>0</sup>jvâla 17, 209. 81 28 (vaņa<sup>0</sup>) tiguņa 868 25 tattva 17, 187 jhagiti, jhațiti 190 tittha, Kirche 275. 465. jhamjhâvâta 95. 129 Tattvåditya 258 tattvopamå 203 17, 61 jhadiya 76 - -kara (24) 298. 388 tad-ubhaa 17, 67, <sup>0</sup>yå= jhatti 190 jhavaņā, kshapaņā 17, 87 gama 35 - -garasubhâsiya 383 tad eva tvam 17, 158 titthamkara 465. 17, 85 (ņi)jhâyaï, sieht (/dhyâ) 50. 148 tadguņa (atiçaya) 175 tittha-ppavattanani 367 titthayara 17, 80 (vi)jhâi, /kshâ 84 taddhita 17, 32. 3 (acht - -gandiyâ 367 Arten) jhâta 78 jhâna 487 (68 Formeln). Vtan, + pra 17, 256 tittha-vuchea 211 17, 70 (4 u. <sup>0</sup>saya) 8 tanu 17, 180 (des Civa) - -siddha 17, 85 30\*

titthogâlî 427. 17, 89 tidamdin 881 Tinduga-Park 17, 100 Tinniya 382 tipitaka 278 Tiya (Tika) 379 Tiraccirâji 17, 291.5.6.7 Tishyagupta 381 Tisalâ 261. 17, 60 tihi 408 tikshņam ravis 17, 170 tîkshņîyas 17, 270 tîrthakara 215. 6. 353. 9. 60 tîrthakrijjanma 418 tîrthakrit 414 (Mutter, 14 Träume) tîrthapravartanakâla 216 tirthikamata 253 Tîsagutta 275. 17, 65. 91. 107 Tisaya 301 tu == tava 126 tunnåa 17, 33 tuppa 100 tuppaïya 167 tuppottha 161. 17, 27 tupra, mrakshita 161 tumâhimto 188 tumba 810 Turaya-muha 897 Turushkî, lipi 400 Turushkâyudha 38 tulagga, tulâgra 106. 7 tulyayogyatâ 203 Vtuç, toçamâna 17, 261 (pahiya-)túra 170 tûha, tîrtha 46. 299 teaganisagga (teagi<sup>0</sup>, teas gga<sup>0</sup>, teani<sup>0</sup>) 17, 14. 6. Tealipia, Tetalipriya 317 teimdiya 297 teoga 298 tenam kâlenam 299. 874. 85. 405. 69 teniyadâra, stainyadvâra 327 Tetali-putra, -suta 310. 6 (Teyali<sup>0</sup>) - -priya 817 teyanisagga 224. 301 Teyali 271 (Taitalisuta). 816

Teyali-pura 312 terâsiya, trairâçika 247. 66. 75. 350-2. 64 (7). 5 (<sup>0</sup>sutta). 81. 17, 66. 91. 116-23 tevîsatima (dhîrapurisa) 392-4 to, ato 126 Tosaliputta 17. 63 tth, cch, b, graphisch 2. 8. 142 trayah, oder Atrayah 17, 858 trikanayikâni 365 Trikûtavisha 17, 161 tripuropanishad 17, 186 trivarga 17, 79 trivalî 122 Triçalâ 473 trihsaptaih 17, 265 Traidhâtva 17, 380 trairâçika 850. 1. 64 traivarnika 17, 196 Tryarupa 17, 380 tryavasâna 17, 218. 31. 47. 69. 82. 302 tryacra 33 tvashţar, Hochzeit seiner Tochter 17, 310-3 (vi= vasvant, savitar, Vater des Yama) Vtsar 17, 259 tsaru 17, 260 tha für ettha 73 thakke, vilambe 79 thâma, bala 167. 81 Thârugiņî 813. 80 (<sup>o</sup>ru= niyâ). 412 (<sup>0</sup>kinikâ) thâvara 390 Thimeta 321 thî-parinnâ, strî<sup>0</sup> 263 thi-loana, viloana 414. 44. 17, 69 Thûlabhadda 848. 17, 7. 73 therâ bhagavamto 300. 88. 423. 68 therâvalî, s. Kalpasûtra 463. 71, der Nandî 17, 5. 56, des Merutunga 17, 7 Vdanc 17, 163 /dans,darc niyams<sup>0</sup>116.7 damsanasattikkava 256

damsanâyâra 258 damsanâvarana 17, 49 dakkhapariyâya (di₅ kkhå<sup>0</sup>?) 223 dakshina, südlich 17, 294 - u. Yama 17, 296. 7 dakshipâmûrti 17, 140 dagamattiyam 282 Dadhanemi 322 (añga 8) Dadhapaïnna 380. 7 Dadharaha 424 (uv. 12) 3 dauda **17**, 70 daudaka-Form 17, 401 Datta 337. 423 dadhi, als Trinkstoff 17, 289 dadhikrâ, -krâvan 17, 254 Dadhyañc 17, 254 <sup>0</sup>danta 324 (añga 9) danda, dvandva 17, 32 Vdam, dâ (zimmern) 17, 887 Damilâ, <sup>0</sup>lî 302. 13. 80. 97. 412. 22. 76 (De: ma<sup>0</sup>) dampatyos 17, 306 daram, îshat 196 Vdarç, s. dans, dittha 34, darisayamtâ 267, nis yams 117 458 darçana - saptatikâ Haribh.) Davida 332 davva, dravya 17, 121 (9 fach) - -pamâna **17**, 34 - -suam 17, 28 davvâņupuvvi 17, 25 davvâvassaya 17, 22. 6. 7 daçakumâracarita 380 (Styl) dacapûrva-dhara 217.17.8 daçapûrvin 213. 7. 47. 376 (uv.). 17, 7. 64 daçamî, höchste Lebens= stufe 17, 193. 4 daçavidha-sâmâcârî 17, 48 (62. 3) daçavaikâlika 333 (<sup>0</sup>kâ= di). 438 (<sup>0</sup>vritti) - -mâtrasûtradhâra 17, 78 daçâ 323 dacâkhyo granthah 17,72



320. daçâçrutaskandha dâhiņilla 311 467 diâ, de âh 58 dasa (dasâ) -kappa-vvava: dikkâņa δεκανος 432.44 hâre 223. 4. 357. 446. dikkhâ-pariyâya 223 7.9.72.17,72(26 udd.) dikkhiya, dikshita 224 dasakâlia 17, 57 (<sup>o</sup>nijj.). Digambara 219 (Tradis 8. 77. 80 dasajjhayana 17, 80 Dasadhauû 424 (uv. 12) dasa-nâma 17, 80 Dinnâga 205 Dasanna 398 (Mattiyâvaî) - -bhadda 271 dasapaïnna 481 Dasapura 275 (Schisma 7). 17, 63. 91. 123 dasapuvvi 218. 857. 451. 68. 17, 8 (abhinna<sup>0</sup>). 9.16 (desgl.). 62 (ogha: nijj.). 82. 4 Dasaraha 424 (uv. 12) dasavihasâmâyârî 17 (48). 62. 3 -nîsamda 394 dasaveâlia 17, 11.58.60 ditthîvisabhâvanâo (nijj.). 77-81 17, 14. 89 dasahâ (sâmâyârî) 17, 61 dinayarakaraniyara 10 dasâu 222. 70 fg. <sup>0</sup>dasâo 286 (anga 7-9). 315.467-76(chedas.4). diyara, devara 41 17, 13. 57 (nijj.) dasâ-kappa-vav. s. dasa<sup>0</sup> 9 Dasâra 298 (a. 4). 360. 311 424. (uv. 12). 17, 19 -- -gamdiyâo 367 diç **17**, 298 - -mandala 273 divâyara 353 dátar, kâma als 17, 279 dádhikrî 17, 343 dânaprâyaçcitta 467 291-5 Dâmilî livi 899 disâdâgha 17, 30 dâra, dvâra 326 (10). dîkshâ 250 390.1 (vijaya<sup>0</sup>) [17, 56 dîpaka 203 al. -gâhâ 396. 441. 3. <sup>0</sup>dâria, <sup>0</sup>dvârika 269 90. 2 dâriâ, Mädchen 423 Dârila 17, 177 Vdâv (darçay), dâyantî 156, dâum 188 dâva 65 Dîvâyaµa, 354. 79 (Kanha) dâvaddava 310 dâvara, dvâpara 298 divin, dvipin 196 <sup>o</sup>dâsa, Namen auf 17, 31 dîviya-maî 199 Dâsaa 821 (anga 8) dâhajvareņa me 210 dâhinadâriya, dakshina: Dihasena 324 (anga 9) dvâ<sup>0</sup> 269

duhkhârte mayi 17, 170 Duhprasaha 17, 78 dukûla 148. 9 dukkada 338. 435 (garihâ) duguna 287 (parim). 363 tion über siddh.). 41. duddamta 424 (uv. 12) duddoli, dumd<sup>0</sup>123 473. 17, 27. 67. 75. 131-4 (kaliyuga der) duddhara-dhara 894 duddhodahi 139 ditthamta 17, 35. 6. 52 Vdudh 177 (dubia). 17, dițțhivâa 211 (muttûņa). 205.6 2 (vuchinna). 3 (im dumduma, Glocke 129.30 19. Jahr). 5. 24. 42 dunni vi 179 dupadiggaha 364(ditthiv.) (im anga 4). 6-8 (Ver: lust, Gründe für). 81 dupparialla 65 (46 mâuya<sup>0</sup>). 4 (88 Dubbalia 348 (9. puvva) — -Pûsamitta 17, 124 sutta). 7. 341-8. 9-68 (Inhalt). 401. 2. 46. duma-pattaya 17, 45 17, 18. 29. 36 (u. kâ= — -pupphia 17, 78 Dumaseņa 324 (anga 9) lia). 63. 4. 72 (oghan.) Dumuha 321 (anga 8). 224. 17, 74 ( $Dumm^0$ ) Dumma 324 (ang+ 9) 152 duyâvatta 364 (dițth.) <sup>0</sup>dinna, Namen auf 17, 81 Durbalikâpushpa 348.71. - -jannuyavaeņa 147 17, 7 durmatî-krita 17, 259 diyasiya, daivasika 117.8 duvâlasamga, gaņipidaga, 215. 42. 78. 85. 93. divam vo 'shasam vâ 17, 4. 342. 68. 9. 463. 17, 8. 69 divam, param divam als - -niddiţtha 452 — -pavayana **17**, 47 dividhuka, <sup>0</sup>uvakâ 17,243 diç, Zahl, Gottheiten 17, -suyanâua 462. 4. 17, 69 duvâlasamgin 343 duvviadcha 17, 8 dushkâla 214 (<sup>0</sup>lânta) dîva (dvîpa) -samudda389. dushvapnanâçinî 17, 332 duhavivâga, duhkhavipâdîvasamuddovavatti 273 ka 338 dîvasâgarapannatti 268. duhia 177 Dûsagaņi 265. 371. 17, 889. 427. 9 (samga: haņî). 17, 13. 6. 87 2.5.7 Dvaipâyana drigdriçyaprakâra 17,138. 51. 2 drishţânta 203 (rhet.). 437 drishți 247. 58. 341 - -vâda 214. 29. 47. 8. Dihadamta 324 (anga 9) dîhadasâ 278.420.8.17,87 58. 341 fg. de 44. 140. 54 duhkha 17, 155 (vedânt.) deâ (de âb) 58

Demalio 476 (Dami<sup>0</sup>) deva 392 (Eintheil.). 17, 72 (24) -, in guter und übler Bed. im selben v. 17, 250 -, Kobold 17, 287 -, = brâhmaņa 17, 187. 222. 308 <sup>o</sup>deva, Namen auf 17, 31 Deva . 17, 197 (Kâty. schol.) Devaî, Devakî 17, 47 devagaņa 17, 323. 51 (mâdby.) Devagutta 379 devatâ, zu ergänzen 17, 881. 2 Devadatta 837 (anga 11). 17, 35 devara, Schwager 157 Devarddhigani 213 (eín puvva). 8. 20. 8. 9 (si= ddhânta). 82. 871. 94. 17, 20 (vór Haribh.). 401 (schriftlich). 405 (Orthogr., âryâ; varua: ka vór ihm). 8 (Mss. bei Unterricht) und kalpas. 472. 8, und Nandi 243. 308. 17, 2. 17. 9 devaloyacuyabhâsiya 280. 429. 17. 87 Devavacaka-Devarddhi: gaņi 265. 17, 2. 5. 7 devavijjiya 431. 17, 84. 9 devasiya, daivasika 118 Devaseņa 321 (anga 8) devasva tve 'ti 210 Devânandâ 261. 478. 17. 60 deviddhi 273 Deviddhikhamâsamana 471 32 devimda 441 Devimda 848 devimda-tthaa 427-9. 41 -8. 17, 12 (<sup>0</sup>thui) devimdovavâa 17, 14.88 devî, Königinn 299 Devendra-gani 17, 44 (samv. 1179) -muniçvara 478

Devendra-sûri 361 devendrastava, == isibhâ: sia 259. 81. 402. 29. 32. 42. 17, 57. 8 deçavisamvâdin (theilwei: se v.) 241. 17, 67 deçî 59. 60 - -bhâshâ 2. 381 (18 vrittipr.). 17, 28 - -vacana 17, 28, 95 decva 208. 9 18 desíbhásá 313. 36. 80 daivasika 433 daivî, metr. 17, 179. 802 Dokiriya 275. 881. 17, 66. 91. 114-6 dogiddhidasâu 273. 17, 87 dodhaka 177 Domva, Dombila 897 (Doca) Dovaï, Draupadi 811 dyâvâprithivîya 17, 358 Vdyut, joyanti sehen I39 drapsa 17, 265 (Milch) Dravida acârya 17, 184 Dravidî 422 dravyânuyoga 258. 9. 17, 64 Dravida, lipi 400 857 Dropâcârya 277. (samv. 1388). 17, 88 dvådaça, dyûn, mâsâh, <sup>o</sup>râtram 17, 224 dvâvinçatir 104 (angani). 37 (crutayas) dvih prasûtâ 17, 244 dvigunata 289 dvitva, Verdopplung 82. 6. 9. 99. 184 dvipadâs als 4 fünfsilbige pâda 17, 824 dvi-çrutaskandhatâ 327.8 7 dvîpa **17**, 174 dvyagnidaivata 17, 361 Dhanagutta 17, 115 Dhanadeva 837 (anga 11) Dhanavati 837 (anga 11) Dhanâvaha 837 (anga 11) dhaniam, gådham 108 dhaņițihâ 279 (<sup>0</sup>âiyâ) dhanaruci 17, 247 Dhanna 271. 324 (a. 9) dhamma 263 (Vîra). 378

(âgâra<sup>0</sup>). 435, s. câujjâ= ma, pamcamahavvaïya -, Namen auf 17, 31 Dhamma 17, 7 dhamma-kahâ 286. 306. 13. 22 Dhammaghosa 300. 48 dhammacimtaga 17, 26.7 dhammâyariya 313. 22 <sup>0</sup>dhara 394, s. gaņa<sup>0</sup> jîta<sup>0</sup> Dhiti<sup>0</sup> durdhara<sup>0</sup> pûrva<sup>0</sup> vārsha<sup>0</sup> vidyâ<sup>0</sup> cruta<sup>0</sup> sûtra<sup>0</sup> Dharana 821 (anga 8) Dharanovavâa 274. 17, 14.87 dharmakathânuyoga 258. 17, 64 Dharmakîrti 205 (bau= ddhasamgati) Dharmaghosha 245 (ji= tak.). 348 (kâlasattari). 57 (rishimandalasûtra). 87 (kupaksha<sup>0</sup>). 450 (çrâddhaj.). 71. 8. 17, 6 (gurvâvalî) dharmalobhasiddhi 458 (Haribh.) dharmavindu 457 (Hari<sup>0</sup>) dharmavyavacheda 17, 85 (von Suvidhi ab) Dharmasâgara 211 dharmârthakâma 17, 79 Dhavala 163 dhavalavrana 161 dhavalita 58 dhâurattavattha 881 Dhâtakîshauda 311 dhâtua 17, 38 dhâtupâtha, Pânini's 17. 83 (Anuyogadv.) Dhânântarvant 17, 257 dhânâs, dhânya 17, 287 (etym.) Dhâyaïsanda 891 dhârsa, 1/dhar 304. 94 dhâraņā 17, 23 (gaņa<sup>0</sup>) Dhârinî 887 (anga 11) Dhârtarâshțri 17, 257. 87 dhiidhaniya 814. 40 Dhiti 424 (uv. 11) Dhitidhara 822 (auga 8) dhirapurisa 392-4. 17, 71 (<sup>0</sup>pannatta)

dhukuddhuei 198 (dhu: Naddu 397 narakâ-"valikâ 278 - -"vâsâs 420 Nanda 159. 17, 73 (neutr.) kadhukây) naraya-tiriya 294 dhuyaraa, dhûtarajas 263 Nandaņa 422 dhuvaniggaha 17, 22 Nandavatî, Nandâ 822 - -vibhatti 263. 427. 17, 89 Vdhû, nîhûya 17, 96 (anga 8) dhûâ, dhûtâ 258 nandâvatta 369 (ditth.). 4 narâçansa 17, 870. 1 Narmadâ 17, 166 dhûpay 17, 215 nandi »Einleituug«? 17, narmade devi (Na<sup>0</sup>) 17, dhûmi**a 17**, 30 4. 5 dhenv-anaduhos 17, 281 nandi, nandî 211 (ayunnâ). 162 (Fleisch) 22 (Liste der anangap.). narmasaciva 116 Dhritarâshtra 17. 257 6. 57. 84. 91 (<sup>0</sup>dau, Nalaya, Navaya 397 (gandh.) <sup>0</sup>dyâm). 819. 46 (vor Nalipigumma 422. 17, 109 , Vaicitravîrya 17, 257 anga 4 fin.). 9. 52. navagat 17, 225 60. 3. 458. 17, 8. 12.8 dhyâna 214 (12 Jahre navajanmântara 272 -, von Devarddhigani navanâma 17, 30 lang) verfasst 243. 308. 17, navapuvva-dhara 17, 30 - -bheda 437 navapuvvin, <sup>0</sup>pûrvin 213. 47. 8. 17, 7 - -çataka 17, 70 2.6 dhruva 17, 239 (2 Verse) - als païnna 427-80 navabambhacera 455 Dhruvasena 218 - -auuyogadâra 17, 68 dhruvâ, diç 17, 291-5 nandikaddhavania 17, 4.5 navamapûrva 857. 17, nandikrit 17, 6 (Deva: dhvani 94. 185. 90 (<sup>0</sup>pra= 48 (chedas.) navångavrittikrit, <sup>0</sup>gi-kå: bheda). 1. 203 vâcaka) — -kâra 5 nandițîkâ 360 ra 276. 7 dhvanyâloka 205. 7 Nandiņîpiyâ (pitar) 817 Vnaç, nashta 214. 17, 183 Namdipura 398 (Sam: nahasiri 148. 9 na, — nas 107. 8 <sup>0</sup>nâa, jnâta 308 na(h)adha, nakha 148. 9 dilla) naa-dâra 17, 39 namdiphala 811 -, nyâya 17, 22 nakkhatta, abhijit-Reihe namdimanikâra 810 Nâa, Jnâta 261 269. 403. 15 namdirayanavihi 17. 4 - -kulacamda 261 --, Jahr 414 Namdila 17, 6. 7 (Ån<sup>0</sup>) - -putta 261 Nâila, <sup>0</sup>kula 468 – **-mâsa 282** Namdivardhana 270.387 - -vijaa (vicaya) 409 namdivriksha 311 nâga 17, 161 fg. nakkhâi 164 namdivritti 854. 458 (Ha: nâgam (karana) 415 naktamjâta 17, 244 ribh.). 17, 20 Nâga 321 Nâgajjuņa 463. 17, 5.7 nakshatra 278. 407 (u. namdisûtram 17, 1-21 Mond) fg. Namdisena 270. 337 - -vâyaga 265 (<sup>0</sup>ņâya: ria, <sup>0</sup>parisi) krittikâ - Reihe 236. Namdiseņiya 822 (anga 8) 68. 9 (Namen, Grupp.) Namdîsaroda 391 nâgapariyâvaliyâo 17, 14. -, Sternzahl der 267. 8 Namduttarå 322 88 -, secundäre Namen der Vnam, unnama 132 nâgarî, lipi 400 Nami 271. 8. 17, 74 415. 48. 17, 81 nâgasuvannehim 334 nâgasuhumam 17, 9 - -Namen, 8 Arten 17, - -pavvajjâ 17, 45 81. 2. 40 namukkâra 17, 28. 68 Nâgahatthin 17, 7 - -kalpa 408. 15 nâgâri 17, 161 (nijj.) naya 304. 47 (7). 51. 2 nagarâim ujjápâim 318 Någårjuniyâh 265. 17, 7 nagaragrâmâdyapahâra nâdagâdi 17, 9. 39 (4-7 n.) 17, 28-5. 89 17, 240 68 (500. 700) nâdî, lipi 400 Naggaï, Nagnajit 379. naya-catushka 865 nâņa, jnâna 17, 8. 21. 56 17, 74 - -pamâņa 17, 85 nâņaguņappamāņa 17, 35 națța 282 - -matabheda 855 nâņappavâya 855 (puvya - -vihi 385 (4 u. 82) nayika 350. 1 5). 65. 6 națțâbhiņaya 885 (4) Vnar, nart, nard, narman 17, 236 nâņassâ "varaņijja 17, 49 natthikavâino 833 nâņassa parūvaņā 17, 7 naraka 17, 155 (vedânt.) | 8 nâņâitiya 17, 88 nadî 17, 241 etym.

nâņâ-ghosa, -vamjaņa 17, 22 nâņâyâra, jnânâ<sup>0</sup> 258 Nâta, = Vîra 263 --- -putta 261. 422 nânâcitraka 458 (Haribh.) nânâtvakalpaka 17, 151 nânâdevatya 17, 868 nândî 105, <sup>0</sup>ka, <sup>0</sup>puţa, <sup>0</sup>mukha,<sup>0</sup>çrâddha 17, 5 nâma 17, 25 - -kayya 17, 49 (âvar: aņijja) - -dhiyya 17, 22 - -nipphanna 17, 87 – -rûpa 17, 144 nâmâņupuvvi 17, 25 nâmâvassaya 17, 22 nâmika 17, 29 nåya, jnåta 306 Nâyadhamma 808 [ 478 Nâya 17, 82 - -kula 380 (namdana). 19 nâyajjhayana 280. 17, 72. 82 Nâyaputta 261. 2 Nâyamuņi 881 nâyâdhammakahâu 286 Nârada 17, 162 Nårayaputta 301 Nâraha, Nârada 379 nârâyana 17, 175 Nârâyaņabhaktika 879 nàrâyanopanishad 17, 186 Nâlamdaïjja 266 (°dâ, <sup>0</sup>díya) nâstikavâdin 17, 128 niams s. darç niamsana 67. 108 niacch s. aksh, caksh niara. == khamdha 17, 23 nieûņa 129. 80. 70 (dris shtvâ) nikâa — khamdha 17, 28 nikumja 74 nikkheva 815. 419. 17, 23-5. 87. 8 (nijj.) nikshepa 17, 86 (nir: yukti). 88 nigadavyâkhyâta 7 niggamtha 264. 6. 381. 467. 17, 32. 95 (rûva) -pâvayana 881. 428. 70. 17, 74

niggahaguna 441 nigghâa 17, 80 nigghâyana 155 nighantuchattha 804 nicrit 17, 179. 247. 55. 77 - -brihatî 17, 215 - -trishtubh 17, 240 – -pathyâpaňktî 17, 286 nija 17, 195 nijjutti 402. 17, 86. 41. 4. 180 · -aņugama 17, 38 - -mîsia 17, 20 nițțamka 163 nidda 59 Ninnaga 897 ninhaïyâ, Schrift 899 7 niuhaga 275. 381. 451. 63. 17, 65 nitthâma 181 nidâghakâle viprasya 210 Nidura 832 nimta 189 (niryâ). 96 nimdaņā 17, 23 nipâta s. para<sup>0</sup>, pûrva<sup>0</sup> - -bháj, bhájin 17, 828. 7. 81 nimamtaņâ 17, 48. 63 nimia 121 nimitta 443 nimbakițaka 37 niyachana (1/aksh) 128.81 Niyamtha, <sup>0</sup>nâtha 261 <sup>o</sup>nivamthijja 17, 45. 6 Niyamthiputta 300 niyama 208 niyutvatî **17. 8**77 niramkusa 17, 27 nirayavibhatti 268 nirayâvalikâ 273. 378(°li= yâsuakkhandha) 418 -20. 17, 14 niravacca, nirapatya 17, 61 niravayava 17, 142 nirahamkâra 17, 157 nirâdhàratâ 163 nirâlamba 17, 189 -upanishad 17, 186 -60.7 nirukti, Buch XIV, 440. 17, 323 nirutta 804 (ved.)

niruttia 17, 33 nirriti 17, 282 nirguņa 17, 142. 3 nirmathyâhavaniyau 17, 861 nirmama 17, 157 niryukti 258. 67. 402. 17, 86. 8 -, zehn, des Bhadrabâhu 17, 57. 8 - für nirukti **17**, 57 – als Theil des siddhânta 17. 81 - u. sutta 17, 68 - -kâra, -krit 17, 50. 3 – -gâthâ 17, 54. 72 - -anuyoga 17, 83 nirviçesha 17, 159 Nirvritakulina 258 nilimpa 17, 291. 2 <sup>0</sup>nivesaņa 283 nivva 172 nivvadiya, spashta 83 nivvaria 71 nivvâna 263 nivvui 168 nicîtha (falsch!) 235. 54. 7. 448. 52. 8. 78 - -cûrui 458. 5. 76 — -bhâshya 254 niçîthâdhyayana 253 niçîthikâ 256. 7 nishîdha, ani<sup>0</sup> 458 nishedha 237. 452 nishedhåkshepa 203 al. Nishpiñja 17, 134 (Digambara) nisattha 814 Nisadha 424 nisaha 314 Nisaha 413 nisiddha 452 nisîha 235. 57. 447. 8. 53. 5. 17, 13. 69 (ani<sup>0</sup>) - -'jjhayapa 230. 54. 80. 452-5 nisîhiyâ 256. 7. 452. 3. 17, 48. 62 nissamda, nîsamda 394 nihsaha 75 nihnava 241 nicya westlich 17, 294 nídhra 81 nîlalohita 17, 248

Paüsiyâ 380. 476 nîvra 172 nîsamda 894. 417 Paesi 382. 4. 17, 129 nihûya, nirdhûta 17, 95.6 Paosa 397 pakka, samartha 191 numajj, nimajj 167 Pakkaui 313. 80. 412. nulla, anulla 172 neâua, naiyâyika 17, 74 22.76 Pakkaņiya 382. 97 neunia-'nuppavâa 358 - -vatthu 17, 112 Pakkalî 302 Neka (?) 17, 826 pagadi, prakriti 17, 29 Nega 17, 325. 6 Pagati 424 (uv. 12) negama 17, 39 pankti, pathyà 17, 286 - -vavahâre **17**, 37 pangula u. andha 461 nejjâņa (niryâņa)-magga Pacamdimâ 324 (a. 9) 17, 75 paccakkha, -nâņa 17, 8. 85 (nâņaguņapp.) Nettara 382 nedda? 59 paccakkhâņa 484. 17, 23. Nedu 897 52.76, s. âura<sup>0</sup>, mahâ<sup>0</sup> Nepáladeçamârgastha 214 - -kiriyâ 265 Nemicandra, pravac. 211. - -nijjutti **17**, 75 87. 358. 61. 97. 8. - -ppavâya 356 (puvva 17. 78 9). 65. 6 ne 'yam virauti 208 - -puvva 17, 128 neraïya 389, 90 paccûha 151 Nelavanta 418 pacchâna, prachâdana ne 'ha nână 'sti 17, 148 187.8 naigama (naya) 851 pachitta, prâvaccitta 455. Naigin 17, 825. 6 64. 78 Naigeya 814. 81. 2 -sutta 464 naighaņțuka, Nai<sup>o</sup>ka 17, pajjava-nânâni 831 [2 328. 7 Pajjunna, Pradyumna 320. naipâtika 17, 29 pajjovasaņakappa 475 naiyâyika 17, 32 pajjosâvanakappa 468 Nairuktâs 17, 323. 88 pajjhâya, pradhyâta 157 naishedhikî 452. 17, 48 pamcakappa, <sup>0</sup>kalpa 427. 30. 48. 77. 8 no, vor Compos. 17, 118 - -sûtracûrpi 17, 89 no-âgamao 17, 9. 28 no-jîva 17, 118 pamcagaparibâni 17, 81 Noha 397 pamcacúla 254. 5 nau, Schiff 17, 208 pañcan, krishtayas, kshinyañc, südlich 17, 294 tayas, janås 17, 287 nyâyamañjûshâ 411 ., pradiças 17, 287 nyâsa (Formel) 17, 161. 6 -, mahavvayâi 300 Païțțhâņa 17, 78 pamca-namaskâra, •na= païnna (100,000) 211 mukkâra 299. 374. 98 -, zehn 226. 426-46, 478. 17, 68 -pada 17, 282. 91 fünfzehn 429, neun: - -mangala 17, 68 [ga) zehn 480, zwanzig 427 painnaga389.426(84000). pamcamasua 418 (<sup>0</sup>mam= 17, 14 (14000). 5 pamca-mahavvaïya 266 Pauma, <sup>0</sup>gumma, <sup>0</sup>bhadda, - -mârgotpatti 17, 188 <sup>o</sup>seņa 422 - -vastukavritti 457. 8 Psümâbha 17, 60 (Haribh.) Paümâvatî 322 (anga 8) - -catiprabodha 159 Paüsa 897

pamca-sûtraka 458 (Ha: ribh.) Pamcâla 398 (Kampilla) pamjikâ 267 patta, -sûtra 17, 28 --- -bandha 17, 199 [93 pațțâvalî (Kharatara) 371. patthi 4. 83. 94. 5 /path 7 pathiti 208 padaha 17, 117 padikamma 283. 17. 23 padikkamana 266. 433. 17, 52. 69 (nijj.). 71 (samgh.) padikhara 201 padiggaha 363 padi-ghâyaa 17, 119 - -camdaga 17, 30 -puchana 17, 48 - -puchâ 17, 63 — -bûha 283 - -malla 17, 119 padimâ, Verehrung der 462 -, zwölf 322. 468. 17, 83 s. uvâsaga, bhikkhu padi-lehaņā 17, 83 (25) -vatti 389 (9). 403. 17, 28 (guņavao) - -sûraya 17, 30 - -hattha 68. 9 Padha 304 padhama 212 (jina) padhamullaya 74. 184 Paņami 278 pannâsam (50) 364 paņi, takshan der 17, 198 pamdaramga 17, 32 Pamdavavansa 17, 74 pamditamanya 189 pamditamaranam 436-8. 44. **17**, 45 pamdiya, u. bâla 263 pamdiyaïmtam 189 pamduramga 17, 26 pamdurapadapâurana161. 17, 27 panya, <sup>o</sup>kâma, <sup>o</sup>homa 17. 247 paņyâmganâ 126 panha, praçna 835 Panhavikà (Pahl<sup>0</sup>) 422 panhâvâgarana 272 (dasâu). 86. 826 fg. 30\*\*

Vpat (pad) + upa 877 Vpatt, pattiy (i + prati) 78, pattiyamâna 388, pattaha 441 pattaya-puțțhi 456 -potthayalihiya 220. 17, 28 patteyabuddha 384. 17, 14-6.8 pattha, prastha 440 pathyâ 17, 269 (brihatî) -pankti 17, 281. 64. 9. 72. 802 Vpad + upa 377 pada 287 (8 aksh.?), padâni 17, 88. 69 -Zählung 287 (älter als grantha-Z.). 9.858 pada-koti 354 padaggena 285 padavigraha 17, 38. 69 padavibhâga-sâmâcârî 449 (chedasûtra) 17,48. 61. 2 padasahassâim 284 padârtha 17, 88. 69 Padma, ºka, Schlange 17, 163.4 Padmodbhava 383 pamtha 146 pannatti 222 (3). 68 (4). 375 fg. -, bhagavaf 384. 17, 99. 103 --- -vâda 376 pannavaga, Lehrer 17, 34 pannavanâ 299 (cit.). 375. 92 fg. 17, 11 -, == sua, cruta 17, 23 pannâ 440 Pappara 397 pappuyachaya, praplutâ: kshaka 157 [ tersst.) pabbhāra 440 (achte Al-Pabhava 17, 7 Pabhâvaî 273 Pabhåsa 17, 61 pamâņa 17, 25. 84 (vier) - -Jahr 409. 14 - -nâma 17, 82 pamâyațthâņa 17, 49 pamâyappamâya 17, 11. 6. 44. 88 Pamba-ussâsanissâse 273

paya, pada, Text 17, 38 -, Abschnitt 892 (36) payakkhara 456 pay(y)atthâvanavihi 462 (âyariya<sup>0</sup>, uvajjhâya<sup>0</sup>) payattha, padârtha 266. 17. 38 - -viggaha 17, 38 payyava, paryâya 17, 23 s. paryava -, Abschnitt 17, 36 Payyunna 424 payyosaņākappa 469 para (= uttara bei Apastamba) 17, 180. 266 parah samnikarshah 17, 69 parâ vidyå 17, 159 param, padam 17, 155, brahma 159 parakiriyâsattikkaya 256 paratitthiya 263 Paratîrî, lipi 401 paranipâta 90. 182 parapâsandapasansâ 17, 75 parapâsandi 463 parapurusha 17, 170 parama-hansa 379. 17, 157 Paramânanda 870 paramâtman 17, 145 (ve= dânt.) paramâhammia 17. 72 (15)paramparam 864 (ditthiv.) paramparita 208 paramparâgama 216. 7. 17, 85 paralokasiddhi 458 (Ha: ribh.) parasamaya 266. 17, 37 parânushtubh 17, 282 Parâçarâņâm 17, 277 Parâsara 879 parikamma 349 (16). 63 pariggaha 827 (dâram). 17, 75 parighatțanâ 105 parijn**ā 17**, 14 parinayâparinayam 284. 852.64 parinâma 395 pariņāmiā, buddhi 17, 8 pavaha, pravāha 141

paritto, parimto 158 parinnâ s. âhâra<sup>0</sup>, itthi<sup>0</sup>, uvasagga<sup>0</sup>, mahâ<sup>0</sup>, sa: ttha<sup>0</sup> paripanthin 17, 247 parimâņasamkbā 246. 17, 86 pariyâya 228 (dakkha<sup>0</sup>). 4 parivartana 105 parivaha116(jalanirgama) parivritta 17, 201 parivesa 17, 80 (canda<sup>0</sup>, sûra<sup>0</sup>) parivrâjaka 379 (16) parivvâya 379 parivvâyaa 304. 17, 32 pariçishța 426 (ved.) - -parvan 214. 47. 17, 76.8 parisamkhyâ 208 parisâ 17, 8 (3) parisrut 17, 239 parihârațțhâua 467 parîshaha 268 parîsaha 314. 17, 74 (22). 72, s. ghora<sup>0</sup>, jîya<sup>0</sup> parokkhanâņa 17, 8 parohadam 95 (padohara) parna 17, 194-6 (u. soma) - -maņi 17, 190 - -maya 17, 194 paryava, paryâya 354. 17, 86 parvavasthânanâ 17. 38 paryâya, <sup>0</sup>yokti 203 al. paryushaņākalpa 455 (ni= ryº). 69. 78. 6. 17, 86 parvan, des Jahres 17, 219 palâça 17, 194 (- parna) paliovama 412. 17, 34 palîvaņa 339 pallavagga 294 pallovama 268 Palhava 882. 97, <sup>o</sup>vi 313, <sup>0</sup>viyâ 302. 8. 80. 412. 22. 76 pavamca 440 pavayana, duvâl. 17, 42. 7, s. niggamtha - -niņhaga (7) 275. 381 - -nîhûya 17, 95 — -sâra **17**, 71. 4

| pavirýkrapá 295<br>paviravam 17, 259<br>pavíčať, vestich 17, 259<br>pávíčať, vestich 17, 259<br>pavíčať, vestich 17, 259<br>pávíčať, 271, 75<br>pávíčať, 271, 75<br>pávíčať, 271, 75<br>pávíčať, 271, 75<br>pávíčať, 271, 75<br>pávíčať, 271, 275<br>pávíčať, 271, 275<br>pávíčať, 271, 275<br>pávíčať, 271, 275<br>pávíčať, 273, 285<br>pávíčať, 271, 275<br>pávíčať, 273, 285<br>pávíčať, 273, 275<br>pávíčať, 273, 285<br>pávíčať, 273, 275<br>pávíčať, 275<br>páv                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           |                                      |                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------|----------------------------------------------|
| payravam 17, 259<br>payravam 17, 259<br>pasiqa, prayna 272, 333<br>pasiqab 17, 38 (exeg.)<br>Pasequi 320. 1<br>Pasequi 320. 1<br>Paint 320. 7, 0 oi 302. 1<br>Paint 32. 7, 10. 9. 85<br>Paint 32. 7, 12. 7, 138<br>paint 32. 7, 12. 7, 14. 7, 15<br>Paint 32. 7, 14. 7, 15<br>Paint 32. 7, 17, 18. 16. 7<br>Paint 32. 7, 17, 18. 17, 9<br>Paint 32. 7, 17, 18. 16. 7<br>Paint 32. 7, 17, 18. 16. 7<br>Paint 32. 7, 17, 18. 16. 7<br>Paint 32. 7, 17, 18. 17, 17. 18. 17, 26<br>Paint 32. 7, 12. 7, 14. 75<br>Paint 32. 7, 17, 18. 19. 7<br>Paint 32. 7, 17, 18. 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | paviyâranâ 395            | pâdesaņâ, pâtraishaņâ 256            | pâhuda 246. 87. 833. 42.                     |
| paçcât, westlich 17, 294<br>pasiyā, praçna 272, 333<br>pasiddbi 17, 38 (exeg.)<br>Pasequi 820. 1<br>Pasequi 920. 1<br>Pabrakiya 897 (u. <sup>0</sup> liliya)<br>pahiyakūra 170<br>pabeuyaya 99. 190<br>Pahalya 303<br>Pahlava 308<br>Pātalā 17, 9<br>Pāuvagamatu 318. 17, 12<br>pātuvagamatu 318. 17, 12<br>pātuvagamatu 318. 17, 12<br>pātuvagamatu 318. 17, 12<br>pātuvagamatu 318. 17, 12<br>pātuš 163. 17, 265<br>Pātuš 163. 17, 265<br>Pātalā 163. 17, 265<br>Pātalā 163. 17, 265<br>Pātalā 163. 17, 265<br>Pātuš 164. 17, 265. 6<br>Pātalā 164. 17, 265. 6<br>Pātalā 163. 17, 265. 6<br>Pātalā 164. 17, 265. 6<br>Pātuš 17, 85. 6. 76<br>pātalā 17, 85. 6. 76<br>pātalā 17, 95. 6. 76<br>Pātajaiņu ta 357. 8. 425.<br>s5. 6<br>Pašangli 17, 95<br>Pasequi 920. s. gaņi <sup>0</sup><br>paigaga 220. s. gaņi <sup>0</sup><br>pidaga 255<br>pimma, prema 117<br>Pidaliputta 337. 8. 425.<br>s5. 6<br>Pašandja 251. 478<br>Pašandji 351. 478<br>Pšasandja 351 (°aidāhā<br>t. , °stha). 17, 27<br>Pāsandji 851. 478<br>Pisandja 351 (°aidāhā<br>t. , °stha). 17, 22<br>pišanda 351 (°aidāhā<br>t. , °stha). 17, 22<br>pišanda 17, 226<br>pišanda 17, 226<br>pišanda 255<br>pidau 308<br>pitata 175<br>pidauli 265. 87. 17, 56. 8<br>Pitata 175<br>pidauli 266. 17, 67<br>Pāsandji 266. 17, 67<br>Pāsandji 266. 17, 67<br>Pāsandji 266. 17, 67<br>Pašandji 266. 19. 800.<br>pina 27<br>Pašandji 266. 17, 67<br>Pašandji 266. 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | pavîravam 17, 259         | pâpanakshatra 17, 244                |                                              |
| pasiqua, praçna 272, 333<br>pasiqua, praçna 272, 333<br>pasiqua, praçna 272, 333<br>pasiqua, praçna 272, 333<br>pasiqua 17, 38 (exeg).<br>Pasasayavaçüzüzüzüzüzüzüzüzüzüzüzüzüzüzüzüzüzüzüz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | paccât, westlich 17, 294  |                                      |                                              |
| pasigápásina 838<br>pasigápásina 838<br>pasagápásina 838<br>pasagápásina 838<br>pasagápásina 838<br>pasigápásina 838<br>pasagápásina 838<br>pasigápásina 838<br>pasagápásina 838<br>pasigápásina 838<br>pasigápásina 838<br>pasagápásina 838<br>pasigápásina 838<br>pasagápásina 838<br>pasigápásina 838<br>pasagápásina 838<br>pasigápásina 838<br>pasig                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                           |                                      |                                              |
| pasiddhi 17, 88 (exeg.)<br>Paseqaiy 820. 1<br>Paseqaiy 827. 401. 17<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                           |                                      |                                              |
| Pasequi 320. 1<br>Pasequiyze 382<br>Pasequiyze 382<br>Pasequiyze 3832<br>Pabäršiyå, lipi 399<br>Pahlav 387 ( $u$ . <sup>0</sup> liliya<br>phahli 51<br>pahlaj 51<br>pahlaya 99. 190<br>Pahlava 308<br>Pahlava 308<br>Pahlava 308<br>Pahlava 308<br>Pahlava 308<br>Pahlava 308<br>Pahlava 308<br>Pahlava 308<br>Pahlava 282. 17, 10. 9.85<br>dial 168. 17, 266<br>Pátali 21. 2. 17, 138<br>qútagambara<br>pátha 4. 7. 229. 849.<br>50. 63<br>pátha 4. 7. 229. 849.<br>50. 63<br>pátha 4. 7. 229. 849.<br>50. 63<br>pátha 17, 255. 6<br>Pátha 349. 50. 63<br>pátha 349. 50. 63<br>pátha 17, 265. 6<br>Pátha 17, 265. 6<br>Pátha 17, 265. 6<br>Pátha 17, 265. 6<br>Pátha 4. 7. 229. 849.<br>50. 63<br>pátha 17, 265. 6<br>Pátha 17, 265. 7<br>Pátha 18, 26. 62<br>Pátha 17, 265. 7<br>Pátha 17, 27<br>Pátha 17, 265. 7<br>Pátha 17, 265. 7<br>Pátha 17, 265. 7<br>Pátha 17, 27<br>Pátha 266. 71, 74. 56. 8<br>Pátha 272. 17, 86. 105<br>Pásaya 17, 265<br>Pásaya 17, 265<br>Pátha 17, 275<br>Pátha 27, 275<br>Pátha 27, 275<br>Pátha 17, 275<br>Pátha 17, 275<br>Pátha 27, 276<br>Pátha 27, 276<br>Pátha 17, 275<br>Pátha 27, 276<br>Pátha 17, 275<br>Pátha 17, 275<br>Pátha 27, 276<br>Pátha 27, 276<br>Pátha 17, 276<br>Pátha 17, 276<br>Pátha 17, 276<br>Pátha 17, 276<br>Pátha 17, 277<br>Pátha 276, 277, 276<br>Pátha 276, 276, 276, 277 <b< td=""><td></td><td></td><td></td></b<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                           |                                      |                                              |
| Pasepaïyya 882<br>Pasepaïyya 882<br>Pasepaïyya 882<br>Pabārāiya, lipi 899<br>Pabārāiya, lipi 899<br>Pabalai 51<br>pabeuaya 99. 190<br>Pahara 308<br>Pâsajai 17, 9<br>pâuvagaa 444<br>pâuvagamaya 313. 17, 12<br>pâtaba 185<br>Pâxasi 181, 9<br>pâtaba 186. 17, 265. 6<br>Pâtala 187, 265. 6<br>pâtaba 187, 265. 6<br>Pâtaba 17, 255. 6. 76<br>Pâdaliputta 837. 8. 426.<br>Pâtaba 187. 255. 6. 76<br>Pâdaliputta 837. 8. 426.<br>Pâtaba 17, 229. 849.<br>50. 68<br>Pâtaba 17, 255. 6. 76<br>Pâdaliputta 837. 8. 426.<br>Pâtaba 17, 265. 6<br>Pâtaba 17, 265. 7<br>Pâtaba 17, 265<br>Pâtaba 265. 7<br>Pâtaba 265. 7<br>Pâtaba 17, 265<br>Pâtaba 265. 7<br>Pâtaba 27, 27<br>Pâtaba 265. 7<br>Pâtaba 265. 7<br>Pâtaba 27, 27<br>Pâtabarda 351 (°siddbânt<br>ta, °staba). 17, 27<br>Pâtabarda 351 (°siddbânt<br>ta, °staba). 17, 27<br>Pâtabarda 351 (°siddbânt<br>ta, °staba). 17, 27<br>Pâtabarda 27, 22<br>Pâtabarda 27, 22<br>Patabarda 287<br>Patabarda 27, 22<br>Patabarda 287<br>Patabarda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |                                      |                                              |
| Passauyavâşi884Pârçva<br>Pahaliya 807 (u. $^{0}$ Uilya)<br>pahalla 51<br>pahalja 51pâras 304<br>-, Ypar 304<br>pahalja 51<br>paheyaya 99. 190<br>Pârasi, lipi 400<br>Pârasi, lipi 400<br>pâuvaga 444<br>pâuvagamaya 313. 17, 12<br>pâkshika 227<br>sûtr 223. 17, 10. 9.85<br>pâkshika 227<br>sûtr 223. 17, 10. 9.85<br>pâkali 168. 17, 266<br>Pâţaa 168. 17, 266<br>Pâţaa 168. 17, 266<br>Pâţaa 17, 10. 9.85<br>pâtaâ 168. 17, 266<br>Pâţaa 17, 210<br>pâtaâ 168. 17, 266<br>Pâţaa 21. 2. 17, 189<br>pâtaâ 17, 220. s. gai0<br>pâtaâ 17, 200<br>pâtaâ 17, 220. s. gai0<br>pâtaâ 27, 201<br>pâta 202. s. gai0<br>pâtaâ 27, 265. 68<br>pâta 42. 20. s. gai0<br>pâtaâ 27, 265. 68<br>pâta 42. 20. s. gai0<br>pâta 202. s. gai0<br>pâtaâ 27, 266. 89<br>pâta 202. s. gai0<br>pâtaâ 27, 266. 89<br>pâta, c. andta 282. (a. 17, 74, s. niggamta<br>pâta, c. andta 285. (bardud)<br>pâtang 3851 (°siddħar<br>t. q. °stab. 17, 27<br>pâtanqda 351. 478<br>Prasa 351 (°siddħar<br>t. q. °stab. 17, 27<br>pâtanqda 351. 478<br>Prasa 288<br>Prasaya 17, 32<br>pâsandi 37, 32<br>pâtanqda 351. 478<br>Prasa 278. 884<br>pina 284. 70. 1185<br>puasavata 17, 285<br>pâsardi 27, 282<br>pâtand 3856<br>pia 360<br>pita 271<br>pâtanda 3851. (°siddħar<br>t. q. 721. 215 (hridya-Sprtu<br>c. e. van 384<br>pâsardi 17, 32<br>pâsardi 1468 (para)<br>pâsardi 286. 57. 17, 56. 81<br>pina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                           | · · ·                                |                                              |
| Pahărâiyâ, lipi 399<br>Pahaliya 397 (u. <sup>0</sup> liliya)<br>pahalla 51<br>pahegaya 99, 190<br>Pahlava 808<br>Pârasi, lipi 400<br>pâriţhhâvapiya 17, 71<br>pâvagaa 444<br>pâuvagamaya 313. <b>17</b> , 12<br>pâuvagaa 444<br>pâuvagamaya 313. <b>17</b> , 12<br>pâuvagaa 444<br>pâuvagamaya 313. <b>17</b> , 12<br>pâuvagaa 444<br>pâuvagamaya 313. <b>17</b> , 12<br>pâtalā 165. <b>17</b> , 266.<br>pâtalā 163. <b>17</b> , 267.<br>Pâtalā 163. <b>17</b> , 266. 6<br>pâtha 4. 7. 229. 349.<br>pôthât a 17, 267.<br>pâtha 4. 7. 229. 349.<br>pôthât a 257.<br>pôthât a 257.<br>pôthât a 257.<br>pôthât 27. 268.<br><b>17</b> , 406<br>Pâdaliputa 337. 8. 425.<br><b>17</b> , 406<br>Pâdaliputa 337. 8. 425.<br><b>17</b> , 406<br>Pâdaliputa 337. 8. 425.<br><b>17</b> , 406<br>Pâdali 75.<br><b>17</b> , 406<br>Pâtaliputa 337. 8. 425.<br><b>17</b> , 406<br>Pâdali 75.<br><b>17</b> , 406<br>Pâdali 75.<br><b>17</b> , 406<br>Pâdali 75.<br><b>17</b> , 406<br>Pâdali 76.<br><b>17</b> , 57.<br><b>17</b> , 74.<br><b>17</b> , 75.<br><b>17</b> , 74.<br><b>17</b> , 75.<br><b>17</b> , 75.<br><b>117</b> , 75.<br><b>118</b> , 61.<br><b>117</b> , 32<br><b>119</b> , 72.<br><b>111</b> , 75.<br><b>111</b> , 75.<br><b>112</b> , 74.<br><b>111</b> , 75.<br><b>113</b> , 75.<br><b>114</b> , 75.<br><b>115</b> , 71.<br><b>117</b> , 75.<br><b>116</b> , 71.<br><b>117</b> , 75.<br><b>117</b> , 75.<br><b>117</b> , 75.<br><b>118</b> , 70.<br><b>118</b> , 70.<br><b>1118</b> , 70.<br><b>1111</b> , 75.<br><b>1119</b> , 71.<br><b>111</b> , 75.<br><b>1119</b> , 75.<br><b>1119</b> , 75.<br><b>1111</b> , 75.<br><b>1119</b> , 75.<br><b>1119</b> , 75.<br><b>1111</b> , 75.<br><b>1119</b> , 75.<br><b>1111</b> |                           | . •                                  |                                              |
| Pahaliya 897 (u. $0$ iliiya)<br>phiyatira 170<br>pahiyatira 170<br>phiyatira 170, 9<br>phiyatira 170, 9<br>phixatira 223.17,10.9.85<br>phital 17, 265<br>phital 17, 265<br>phita 4. 7. 229. 349.<br>phita 17, 466<br>Phita 17, 466<br>Phita 17, 466<br>phita 17, 266. 6<br>phita 17, 466<br>phita 17, 267.<br>phita 17, 466<br>phita 17, 268.<br>phita 17, 466<br>phita 17, 268.<br>phita 17, 269.<br>phita 17, 269.<br>phita 17, 260. 105<br>moint 17, 320<br>phita 17, 270<br>phita 17, 270<br>phita 17, 270<br>phita 17, 260. 170.<br>phita 17, 261.<br>phita 266. 17, 671.<br>phita 266. 17, 672.<br>phita 266. 17, 672.<br>phita 266. 17, 672.<br>phita 266. 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           |                                      |                                              |
| pahalla 51<br>pahiyatůra 170<br>pahiyatůra 185<br>pâuvagana 261 (chand.) 17, 14<br>páriyáti 17, 19<br>pátika 185<br>pátalá 168. 17, 266<br>Pátalá 17, 271, 48. 21. 2. 17, 138<br>(digambara)<br>pát, páthá 17, 265. 67<br>páthántara 314. 25. 32.<br>17, 406<br>Pádaliputa 397. 8. 426.<br>Só. 68<br>páthántara 314. 25. 32.<br>17, 406<br>Pátalá 17, 268<br>viti 282<br>Páni, dhátupátha cit.<br>17, 33 (anuyogato <sup>0</sup> )<br>-, künstliche, verfehlte<br>krklärung 17, 208<br>-, ágraháyana 17, 226<br>pátu vo medinidolá 17, 76<br>-, ágraháyana 17, 226<br>pátu vo medinidolá 17, 76<br>Pátaliputa 317. 82<br>pátu vo medinidolá 17, 76<br>Pátaliputa 217<br>Pátaliputa 317. 82<br>pátu, caudála 75<br>viti 282<br>Páni, dhátupátha cit.<br>17, 208<br>-, ágraháyana 17, 226<br>Pátu vo medinidolá 17, 76<br>Pátaliputa 17, 728<br>Pátala 17, 208<br>-, ágraháyana 17, 226<br>Pátaliputa 267.<br>Pátaliputa 267.<br>Pátaliputa 266. 17, 76<br>Pásanyá 266. 17, 76<br>Pásanyá 285<br>Pásavaja 286<br>Pátaliputa 267.<br>Pásanyá 286<br>Pásavaja 286<br>Pásavaja 286<br>Pásavaja 286<br>Pásavaja 286. 17, 67<br>pásavaja 286. 17, 67<br><td></td> <td></td> <td></td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           |                                      |                                              |
| pahiyatûra 170<br>paheyaya 99. 190<br>Pahlava 808<br>Pâanjali 17, 9<br>pâuvagamaya 318. 17, 12<br>pâxukagamaya 318. 17, 12<br>pîauvagamaya 318. 17, 19<br>pîauvagamaya 318. 17, 19<br>pîaus 227<br>pîatal 168. 17, 266<br>pîatal 217, 217. 138<br>(digambara)<br>pîata 217. 208<br>pîata 314. 25. 82.<br>17, 406<br>Pâdaliputa 337. 8. 425.<br>89. 17, 85. 6. 76<br>pâdala 349. 50. 63<br>pîuya, cauddāla 75<br>vihi 282<br>pîau, cauddāla 75<br>pvibi 282<br>pîaus, cauddāla 75<br>pvibi 282<br>psua 384<br>, Posteriorität nach Bu-<br>dcha 17, 208<br>, âgrahāyana 17, 226<br>pîainda, ar 7, 225<br>pîainda, ar 71. 27<br>pîabanda 51. 478<br>psua 384<br>, caud 836<br>-, 17, 215 (hridya-Sprü-<br>che) 88 (hastivarcasa)<br>-, âgrahāyana 17, 226<br>pîainda 349. 17, 72<br>pîabanda 17, 226<br>pîainda 349. 17, 226<br>pîainda 349. 17, 226<br>pîainda 349. 17, 226<br>pîasanga 217, 32 (Auf-<br>zählung). 75 (pare <sup>0</sup> )<br>pîasangdi 266. 17, 67<br>pîasandi 468 (para <sup>0</sup> )pias, ekhamda 17, 285<br>piasangaya 282<br>piakangayan 282                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                           |                                      |                                              |
| $\begin{array}{c c c c c c c c c c c c c c c c c c c $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -                         |                                      |                                              |
| Pahlava 808<br>Páamjali 17, 9<br>pâuvagaa 444<br>pâuvagamaua 313. 17, 12<br>pâńsula 185<br>$-$ -sútra 223. 17, 10.9.85<br>Pátali 168. 17, 266<br>$-$ sútra 223. 17, 10.9.85<br>Pátali 168. 17, 266<br>Pátaliputra, Synode von<br>214. 8. 21. 2. 17, 188<br>(digambara)<br>pát, âpâthâ 17, 265. 6<br>pâtha 4. 7. 229. 849.<br>50. 68<br>$-$ súta 233. 17, 124<br>Pátaliputta 337. 8. 425.<br>$-$ súti 282<br>pána, caudála 75<br>$-$ súti 282<br>pána, caudála 75<br>$-$ siti s28<br>$-$ suns 181<br>$-$ siti s28<br>$-$ siti s29<br>$-$ siti s28<br>$-$ siti s20<br>$-$ siti s28<br>$-$ siti s210 so 17, 208<br>$-$ siti s28<br>$-$ siti s26<br>$-$ siti s27<br>$-$ siti s26<br>$-$ siti s26 <br< td=""><td></td><td></td><td></td></br<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                           |                                      |                                              |
| Pšamjali 17, 9<br>půvzagana 444<br>påuvagamaµa 313. 17, 12<br>přavšaganaµa 313. 17, 12<br>přavšagamaµa 313. 17, 12(nijj0)<br>přavšaganaµa 313. 17, 12<br>přavšagamaµa 17, 265. 6<br>přatha 168. 17, 265. 6<br>přatha 168. 17, 265. 6<br>přatha 168. 17, 265. 6<br>přatha 14. 27. 229. 849.<br>50. 68<br>přatha 17, 265. 6<br>přatha 14. 27. 229. 849.<br>50. 68<br>přatha 17, 265. 6<br>přatha 14. 27. 229. 849.<br>17, 406<br>Přatha 14. 25. 32.<br>17, 406<br>Přatha 14. 25. 32.<br>17, 406<br>Přatha 17, 265. 6<br>přatha 17, 265. 7<br>přatha 17, 265. 6<br>přatha 17, 265. 6<br>přatha 17, 265. 6<br>přatha 17, 265. 6<br>přatha 17, 266. 8<br>přatha 17, 266. 7<br>přatha 17, 266. 8<br>přatha 17, 266. 8<br>přatha 17, 208<br>m, sastdrán 17, 27<br>přashandin 351. 478<br>přashandin 351. 478<br>přatha 17, 208<br>m, sastdrán 17, 27<br>přashandin 351. 478<br>přatha 17, 208<br>m, sastdrán 17, 27<br>přashandin 351. 478<br>přashandin 351. 478<br>přatha 17, 208<br>m, sastdrán 17, 27<br>přashandin 351. 478<br>přatha 17, 208<br>m, agraháyana 17, 226<br>přatha 276. 17, 75<br>m, volk 397<br>m, agraháyana 17, 226<br>přatha 276. 17, 75<br>m, volk 397<br>másamdi 282. 17, 75<br>m- vtat 17, 27<br>přasamdin 468 (para <sup>0</sup> )<br>přasamdin 266. 17, 67<br>přatha 266. 17, 67<br>přatha 276. 171<br>přatha 276. 176<br>přatha 276. 177<br>přasamdi 266. 17, 67<br>přatha 276. 277<br>přasamdi 266. 17, 67<br>přasamdi 266. 17, 67<br>přatha 276. 282<br>přatha 266. 19. 800.Pinta 261. (chand.) 17, 27<br>přatha 265. 17, 67<br>přatha 276. 17, 56. 8<br>přatha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |                                      |                                              |
| pâuvagaa 444<br>pâuvagamaya 313. 17, 12<br>pâriņāmiyā, <sup>o</sup> miki 17, 14<br>pâuvagamaya 313. 17, 12<br>pâriņāmiyā, <sup>o</sup> miki 17, 14<br>pâuvagamaya 313. 17, 12<br>pâriņāmiyā, <sup>o</sup> miki 17, 14<br>pâuvagamaya 313. 17, 12<br>pâtsaika 227<br>sūtra 223. 17, 10. 9.85<br>pâtalâ 163. 17, 266.<br>Pâtgaliputra, Synode von<br>214. 8. 21. 2. 17, 138<br>(digambara)<br>pâtā, pâthâ 17, 265. 6<br>pâtha 4. 7. 229. 349.<br>50. 68<br>pâthântara 314. 25. 32.<br>17, 406<br>Pâtgaliputra 337. 8. 425.<br>39. 17, 85. 6. 76<br>pâtha 849. 50. 63<br>pâtņa, caudāla 75<br>vihi 282<br>65. 6<br>Pâņini, dhâtupâtha cit.<br>17, 38 (anuyogadv <sup>0</sup> )<br>-, ktinstliche, verfehtte<br>Erklärung 17, 208<br>-, 17, 215 (hridya.Sprti-<br>che). 83 (hastivarcasa)<br>-, âgrahāyaņa 17, 226<br>pâtu vo medinidolâ 17,<br>Pâdaliptasûri 404 (abhijit:<br>17, 75<br>- veramaņa 436<br>pâtu vo medinidolâ 17,<br>Pâdaliptasûri 404 (abhijit:<br>Pâtaliptasûri 404 (abhijit:<br>Pâtaliptasûri 404 (abhijit:<br>Pâtaliptasûri 404 (abhijit:<br>Pâtaliptasûri 404 (abhijit:<br>Pâtaliptasûri 404 (abhijt:<br>Pâtaliptasûri 404 (abh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                           |                                      |                                              |
| påuvagamaųa 313. 17, 12<br>påňuvagamaųa 313. 17, 12<br>påkshika 227<br>sútra 223. 17, 10.9.85<br>påtal 168. 17, 266<br>Pårçvà 244. 800<br>sútra 223. 17, 10.9.85<br>påtal 168. 17, 266<br>Pårçvà 244. 800<br>candra 882 (uv. 1)<br>Pårçvà patyîya 300<br>pålågala 17, 201<br>pålågala 17, 201<br>pålågala 17, 194<br>Påli 17, 265. 6<br>påtha 4. 7. 229. 349.<br>50. 68<br>påthåntara 314. 25. 82.<br>17, 406<br>Pådaliputta 337. 8. 425.<br>89. 17, 85. 6. 76<br>pådha 349. 50. 63<br>påua, cudåla 75<br>vihi 282<br>pånå a 49. 50. 63<br>påua, cudåla 75<br>vihi 282<br>pånå a 49. 50. 63<br>påua, cudåla 75<br>vihi 282<br>pånå a 49. 50. 63<br>påua, cudåla 75<br>vihi 282<br>pånå, da 17, 208<br>suta 18, 25. 8. 71. 17, 47.17, 33 (anuyogadv0) $, 17, 215 (hridya-Spru-cho). 88 (hastivarcasa)-, agrahàyana 17, 226pånivaha, prápivahas 17, 227påsandi 17, 228, Volk 395påu vo medinidolå 17,71Pådaliptasůri 404 (abhijit:Pådaliptasůri 404 (abhijit:Pådaliptasůri 404 (abhijit:Pådaliptasůri 404 (abhijt:Pådaliptasůri 404 (abhijt:Pádaliptasůri 404 (abhijt:Pádaliptasů$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           |                                      |                                              |
| påñsula 185<br>påkshika 227<br>sötra 223. 17, 10. 9.85<br>påtalå 168. 17, 2666. 9päryvä 244. 800<br>Päryvä 244. 800pitki. pishta 139<br>$pidaga 220$ , s. gagi <sup>0</sup><br>pidaga 220, s. gagi <sup></sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                           |                                      |                                              |
| påkshika 227<br>sútra 223. [7, 10.9.85<br>påtalå 163. [7, 266<br>Påçaliputra, Synode von<br>214. 8. 21. 2. [7, 138<br>(digambara)<br>påtå, påthå 17, 265. 6<br>påtha 4. 7. 229. 849.<br>50. 68<br>påthântara 314. 25. 82.<br>17, 406<br>Påçaliputta 337. 8. 425.<br>65. 6<br>pådha 349. 50. 63<br>påua, caudâla 75<br>vihi 282<br>påua, caudâla 75<br>vihi 282<br>vihi 282<br>påua, caudâla 75<br>vihi 282<br>pâua, fauyogadv <sup>0</sup> )<br>, ktinstliche, verfehte<br>Erklärung 17, 208<br>, 17, 215 (hridya-Spru-<br>che). 83 (hastivarcasa)<br>, âgrahàyaŋa 17, 226<br>pâuada, grânàyaŋa 17, 226<br>pâuada 371 (* 17, 47.<br>veramaŋa 436<br>pámdurẩmgo 17, 32<br>pâtu vo medinidolâ 17,<br>171<br>Pàdaliptasŵri 404 (abhijit:<br>veramaŋa 436<br>páuadiptasŵri 404 (abhijit:<br>veramana 436<br>páuadiptasôri 46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                           |                                      |                                              |
| sûtra 223. [7, 10.9.85<br>pâţalâ 168. 17, 266<br>Pâţaliputra, Synode von<br>214. 8. 21. 2. 17, 138<br>pâţa, sîţhâ 17, 265. 6<br>pâţha 4. 7. 229. 849.<br>50. 68<br>pâţhântara 314. 25. 82.<br>17, 406<br>Pâţaliputra 337. 8. 425.<br>39. 17, 35. 6. 76<br>pâţda 349. 50. 63<br>pâţa, caudâla 75<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                           |                                      |                                              |
| påtalå 168. 17, 266<br>Påtaliputra, Synode von<br>214. 8. 21. 2. 17, 138<br>(digambara)<br>påta, påthå 17, 265. 6<br>påtha 4. 7. 229. 349.<br>50. 68<br>påthântara 314. 25. 82.<br>17, 406<br>Pådaliputta 337. 8. 425.<br>39. 17, 35. 6. 76<br>pådha 349. 50. 63<br>pådya, caudála 75<br>vibi 282<br>påya, caudála 75<br>vibi 282<br>Påya 17, 363 (anuyogadv <sup>0</sup> )<br>-, künstliche, verfehlte<br>Brklärung 17, 208<br>-, 17, 215 (hridya-Spru:<br>che). 83 (hastivarcasa)<br>-, ágrahýana 17, 228<br>-, fosteriorität nach Bu-<br>ddha 17, 208<br>-, 17, 75<br>veramana 436<br>pådu vo medinidolå 17, 32<br>Pådaliptasůri 404 (abbijit:<br>Pådaliptasůri 404 (abbijit:<br>Pádaliptasůri 404 (abbijt:<br>Pádaliptasůri 404 (abbijt:<br>Pádali                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •                         |                                      |                                              |
| Pâţaliputra, Synode von<br>214. 8. 21. 2. 17, 133<br>(digambara)pâlâçal 17, 201<br>pâlâça 17, 194— -nijjutti 17, 79Pâta, pâţhâ 17, 265. 6<br>pâţha 4. 7. 229. 349.<br>50. 63<br>pâţhântara 314. 25. 32.<br>17, 406Pâlita, Pâdalipta? 24<br>pâvaphalavivâyâim (583<br>aijh.). 271. 474. 17, 88<br>pâvapalakvivâyâim (583<br>aijh.). 271. 474. 17, 88<br>pâvayapa 881. 428. 70.<br>17, 74, s. niggamtha<br>pâvasamaņija 17, 46— -nijjutti 17, 79<br>— -niyukti 227. 17, 80. 1<br>— -visohi 17, 80<br>pimma, prema 117<br>Piyadamsanâ 17, 98. 103<br>°piyâ, °pitar 316. 7<br>pila, caudâla 75<br>— -vihi 282<br>pâşa, caudâla 75<br>65. 6Pânini, dhâtupâţha cit.<br>17, 33 (anuyogadv°)<br>—, künstliche, verfehlte<br>Erklärung 17, 208<br>—, 215 (hridya-Sprü-<br>che). 88 (hastivarcasa)<br>—, âgrahâyana 17, 226<br>pâţnivaha, prăņivadha836.<br>17, 75<br>— -veramana 436<br>pâmdurângo 17, 32<br>pâtu vo medinidolâ 17,<br>pâtu vo medinidolâ 17, 75<br>Pâdaliptasûri 404 (abhijit:pâlâçal 17, 201<br>pâlâça 17, 202<br>pâsangdi 468 (para°)<br>pâsangdi 266. 99. 300.— -nijjutti 17, 79<br>— -riti 1458 (Haribh.)<br>— -vrischi 17, 88<br>piqagasaûta 17, 216<br>pâsangdi 456<br>pâsanga 282<br>Pâsardi 468 (para°)<br>pâsangi 266. 99. 300.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                           |                                      |                                              |
| 214. 8. 21. 2. 17, 133<br>(digambara)<br>pàtà, pàthâ 17, 265. 6<br>pàtha 4. 7. 229. 349.<br>50. 63<br>pàtha 4. 7. 229. 349.<br>pàthàntara 314. 25. 32.<br>17, 406<br>Pàdaliputta 337. 8. 425.<br>39. 17, 35. 6. 76<br>pàdha 349. 50. 63<br>pàua, caudàla 75<br>- -vihi 282<br>pâua, caudàla 351. (°aidhân-<br>ta, °stha). 17, 207<br>- -kinstliche, verfehlte<br>Erklärung 17, 208<br>-, àgrahàyana 17, 208<br>-, àgrahàyana 17, 226<br>pânivaha, pràṇivadha836.<br>17, 75<br>- -veramana 436<br>pàmdurângo 17, 32<br>pâtu vo medinidolâ 17,<br>171<br>Pàdaliptasûri 404 (abhijit-<br>Pâdaliptasûri 404 (abhijit-<br>pâsanada 282<br>Pàdaliptasûri 404 (abhijit-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           |                                      |                                              |
| $\begin{array}{c c c c c c c c c c c c c c c c c c c $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           |                                      |                                              |
| $\begin{array}{c c c c c c c c c c c c c c c c c c c $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           |                                      |                                              |
| påţha 4. 7. 229. 349.<br>50. 63Pålitta, Pådalipta? 24<br>påvaphalavivåyåim (58<br>påvaphalavivåyåim (58<br>pitha 51. 478<br>påshapdin 351. 478<br>påsangin 351. 478<br>påsangi 17, 208<br>-, sua 384<br>-, sua 384<br>-, volk 397<br>påsangai 17, 32<br>påsangai 17, 32<br>påsangai 17, 32<br>påsangi 463 (para <sup>0</sup> )<br>påsamdi 463 (para <sup>0</sup> )<br>påsava 282<br>Pukkharsůriyå, lipi 399<br>Pukkharsůni 17, 285pindurångo 255<br>pinus 16. 7<br>Pillata 271<br>pilla 202. 412. 22<br>pukkharsaůriyå, lipi 399<br>Pukkharsů 391<br>punja, = khamdha 17, 285                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           |                                      |                                              |
| 50. 63<br>pâţhântara 314. 25. 32.<br>17, 406<br>Pâddaiputta 337. 8. 425.<br>39. 17, 35. 6. 76<br>pâqha 349. 50. 63<br>pâua, caudâla 75<br>— -vihi 282<br>pâua, caudâla 75<br>— -vihi 282<br>pâçaum (puvva XII) 358.<br>65. 6<br>Pâçnini, dhâtupâţha cit.<br>17, 33 (anuyogadv <sup>0</sup> )<br>—, künstliche, verfehlte<br>Erklärung 17, 208<br>—, Posteriorität nach Bu-<br>dha 17, 208<br>—, 215 (hridya-Sprü-<br>che) 83 (hastivarcasa)<br>—, âgrahàyana 17, 226<br>pâtu vo medinidolâ 17, 75<br>— -veramaga 436<br>pâtu vo medinidolâ 17, 171<br>Pâcaliptasûri 404 (abhijit-<br>50. 63<br>pâtu vo medinidolâ 17, 265<br>Pâcaliptasûri 404 (abhijit-<br>50. 63<br>pâxaaga 282<br>Pâxa 266. 17, 67<br>Pâcaliptasûri 404 (abhijit-<br>Pâcaliptasûri 404 (abhijit-<br>50. 63<br>Pâcaliptasûri 404 (abhijit-<br>50. 63<br>Pâxa 271<br>Pâxaaga 282<br>Pâxa 278. 884.<br>50. 60. 105<br>— -sua 384<br>Pâxa 266. 17, 67<br>Pâxaaga 282<br>Pâxa 278. 884.<br>50. 105<br>— -sua 384<br>Pâxa 266. 17, 67<br>Pâxaaga 282<br>Pâxa 266. 99. 300.<br>50. 105<br>— -tha 17, 27<br>Pâxaaga 282<br>Paxa 278. 884.<br>17. 12<br>Pâxaaga 282<br>Pâxa 266. 17, 67<br>Pâxaaga 282<br>Paxa 278. 884.<br>17. 12<br>Pâxaaga 286. 17, 67<br>Pâxaaga 282<br>Pâxaadi 266. 99. 300.<br>28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           |                                      |                                              |
| $\begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                           |                                      |                                              |
| 17, 406Pådaliputta 337. 8. 425.<br>39. 17, 35. 6. 76pådha 349. 50. 63påua, caudåla 75vihi 282pånåum (puvva XII) 358.<br>65. 665. 6Pånini, dhåtupåtha cit.<br>17, 33 (anuyogadv <sup>0</sup> ), künstliche, verfehlte<br>che). 83 (hastivarcasa), 17, 215 (hridya-Sprü-<br>che). 83 (hastivarcasa), ågrahåyana 17, 228, ågrahåyana 17, 226pånivaha, prånivaha prånivadha 386.<br>17, 7517, 75, veramana 436<br>påmduråmgo 17, 32påtu vo medinidolå 17,<br>171Pådaliptasůri 404 (abhijit:Pådaliptasůri 404 (abhijit:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                           |                                      |                                              |
| Pådaliputta 337. 8. 425.<br>$39. 17, 35. 6. 76$<br>pådha 349. 50. 63<br>påua, caudâla 75<br>$-$ vihi 282<br>pånaum (puvva XII) 358.<br>$65. 6$ 17, 9. 72<br>Påvå 398 (Gambhi,<br>Bhamgi)<br>påçåum (puvva XII) 358.<br>$65. 6$ jila, çiçu 59<br>Pillata 271<br>(°m) piva 66. 99. 139<br>piçagingsûtra 17, 215<br>piçakcikägrihita 70<br>pihita 175 (atiçaya)<br>påçån, sasûtrån 17, 207<br>påshanda 351 (°siddhän-<br>ta, °stha). 17, 27<br>påshanda 116<br>pithikâ 455. 67. 17, 56. 8<br>Pfåsa, Pårçva 278. 884.<br>-, vorarda 17, 226<br>pånivah, prånivadha836.<br>-, ågrahåyana 17, 22<br>påsanda 17, 32<br>påsanda 17, 32<br>påsamda 17, 32 (Auf-<br>zählung). 75 (para°)<br>påsamdi 463 (para°)<br>påsamdi 463 (para°)<br>påsava 282<br>Pukkharsouriyâ, lipi 399<br>Pukkharsouriyâ, lipi 399<br>Pukkharsda 391<br>punja, = khamdha 17, 285                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | pâțhântara 314. 25. 32.   | ajjh.). 271. 474. <b>17</b> , 88     | Piyadamsanâ 17, 98. 103                      |
| $39.$ $17,$ $35.$ $6.$ $76$ $p\hat{a}dha$ $349.$ $50.$ $63$ $p\hat{a}\mu a,$ $caud\hat{a}la$ $75$ $-$ -vihi $282$ $p\hat{a}n\hat{a}un$ $(puvva XII)$ $358.$ $65.$ $6$ $P\hat{a}n\hat{u}n$ $(p\hat{u}van)$ $af$ $n$ $n$ $17,$ $33$ $(auvogadv^0)$ $-,$ $kunstliche,$ $verfehlte$ $Erklärung$ $17,$ $208$ $-,$ $reklarung$ $17,$ $208$ $-,$ $17,$ $215$ $p\hat{a}nanaq$ $351.$ $en,$ $17,$ $216$ $hahanqi$ $351.$ $478$ $-,$ $reklarung$ $17,$ $208$ $-,$ $17,$ $215.$ $p\hat{a}sanqa$ $17,$ $216.$ $17,$ $216.$ $p\hat{a}nivaha,$ $praivaha$ $17,$ $226$ $p\hat{a}sandin$ $17,$ $226.$ $17,$ $16.$ $171.$ $106.$ $17,$ $217.$ $17.$ $217.$ $216.$ $17.$ $17.$ $17.$ $17.$ $17.$ $17.$ $17.$ $17.$ $17.$ $17.$ $17.$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                           |                                      | <sup>0</sup> piyâ, <sup>0</sup> pitar 316. 7 |
| $\begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                           | 17, 74, s. niggamtha                 | pilla, çiçu 59                               |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 39. <b>17</b> , 35. 6. 76 | pâvasamaņijja 17, 46                 | Pillata 271                                  |
| $\begin{array}{c c c c c c c c c c c c c c c c c c c $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | pâdha 349. 50. 63         | pâvasua, pâpaçruta (29)              | ( <sup>0</sup> m) piva 66. 99. 139           |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                           |                                      | piçamgasûtra 17, 215                         |
| $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | — -vihi 282               | Pâvâ 398 (Gambhi,                    |                                              |
| $\begin{array}{c} P\hat{a}pini, dh\hat{a}tup\hat{a}tha cit. \\ 17, 33 (anuyogadv0) \ ktinstliche, verfehlte  Erklärnng 17, 208 \ Posteriorität nach Bu- ddha 17, 208 \ 17, 215 (hridya-Sprü- che). 83 (hastivarcasa) \ \hat{a}grahàyana 17, 226  pânivaha, pràņivadha836.  17, 75 \ veramana 486  pâtu vo medinidolâ 17, 171 \\ P\hat{a}daliptasûri 404 (abhijit: \\ Padaliptasûri 404 (abhijit: \\ pashanda 351 (°siddhân:  ta, °stha). 17, 27  pâshanda 351, 478  Pâsa, Pârçva 278. 384.  423. 5. 71. 17, 47.  60. 105 , 17, 215 (hridya-Sprü- che). 83 (hastivarcasa) , \hat{a}grahàyana 17, 226  pânivaha, pràņivadha836.  17, 75 \\ pâsanda 17, 82 (Auf- pâsamdin 468 (para0)  pâsamdiya 266. 17, 67  Pasâvaccijja 266. 99. 300. \\ 17 \end{array}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | pâņâum (puvva XII) 358.   | Bhamgi)                              | pihita 175 (atiçaya)                         |
| 17, 33 (anuyogadv <sup>0</sup> )ta, <sup>0</sup> stha). 17, 27— -marda 116m, künstliche, verfehltepåshaņdin 351. 478piţhikâ 455. 67. 17, 56. 8Erklärung 17, 208Pâsa, Pârçva 278. 384.piţhikâ 455. 67. 17, 56. 8Mak 17, 208Pâsa, Pârçva 278. 384.piţihikâ 455. 67. 17, 56. 8-, 17, 215 (hridya-Sprü:sua 384Piroja, Firuz 159-, 17, 215 (hridya-Sprü:sua 384pivarasirîya 157-, âgrahàyaņa 17, 226pâsaņajā 17, 32 (Auf:Pixarasirîya 157pâşanaja 17, 75sua 384pivarasirîya 157-, vormaņa 486pâşamdin 463 (para <sup>0</sup> )Pukkalragayam 282pâtu vo medinidolâ 17,pâsamdiya 266. 17, 67Pukkharasûriyâ, lipi 899Pâdaliptasûri 404 (abhijit:Pâsâvacijja 266. 99. 300.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 65.6                      | pâçân, sasûtrân 17, 207              | pîtha, Einleitung 455.                       |
| 17, 33 (anuyogadv <sup>0</sup> )ta, <sup>0</sup> stha). 17, 27— -marda 116m, künstliche, verfehltepåshaņdin 351. 478piţhikâ 455. 67. 17, 56. 8Erklärung 17, 208Pâsa, Pârçva 278. 384.piţhikâ 455. 67. 17, 56. 8Mak 17, 208Pâsa, Pârçva 278. 384.piţihikâ 455. 67. 17, 56. 8-, 17, 215 (hridya-Sprü:sua 384Piroja, Firuz 159-, 17, 215 (hridya-Sprü:sua 384pivarasirîya 157-, âgrahàyaņa 17, 226pâsaņajā 17, 32 (Auf:Pixarasirîya 157pâşanaja 17, 75sua 384pivarasirîya 157-, vormaņa 486pâşamdin 463 (para <sup>0</sup> )Pukkalragayam 282pâtu vo medinidolâ 17,pâsamdiya 266. 17, 67Pukkharasûriyâ, lipi 899Pâdaliptasûri 404 (abhijit:Pâsâvacijja 266. 99. 300.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Pâņini, dhâtupâțha cit.   | pâshanda 351 ( <sup>0</sup> siddhân- | 17, 16                                       |
| Erklärung 17, 208       Påsa, Pårçva 278. 384.       piyûsha 17, 244         -, Posteriorität nach Buzdha 17, 208       428. 5. 71. 17, 47.       piroja, Firuz 159         ddha 17, 208       60. 105       pilu 808         -, 17, 215 (hridya-Sprüzche)       sua 384       pîvarasirîya 157         -, ågrahâyana 17, 226       sua 384       pûsanyâ 395         pâşrahâyana 17, 25       pâsanya 395       punşozala (Mascul.!) 185         pandurâmgo 17, 32       pâsamda 17, 32 (Auf-<br>zählung). 75 (para <sup>0</sup> )       Pukkalî 302. 412. 22         pâtu vo medinidolâ 17, 171       pâsangdi 466 (para <sup>0</sup> )       Pukkharasûriyâ, lipi 399         Pâdaliptasûri 404 (abhijitz       Pâsâvaccijja 266. 99. 300.       28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 17, 33 $(anuyogadv^0)$    | ta, <sup>0</sup> stha). 17, 27       |                                              |
| <ul> <li>-, Posteriorität nach Bu-<br/>ddha 17, 208</li> <li>-, 17, 215 (hridya-Sprü-<br/>che). 88 (hastivarcasa)</li> <li>-, ågrahåyana 17, 226</li> <li>pânivaha, prâņivadha836.</li> <li>17, 75</li> <li>veramaņa 436</li> <li>pâtu vo medinidolâ 17, 32</li> <li>pâtu vo medinidolâ 17, 171</li> <li>Pâdaliptasûri 404 (abhijit:</li> <li>-, Posteriorität nach Bu-<br/>ddha 17, 208</li> <li>428. 5. 71. 17, 47.</li> <li>Pîroja, Firuz 159<br/>pîlu 808</li> <li>pîvarasîrîya 157</li> <li>punçcala (Mascul.!) 185</li> <li>punsavanâni 17, 285</li> <li>Pukkalî 302. 412. 22</li> <li>pukkharagayam 282</li> <li>Pukkharasûriyâ, lipi 399</li> <li>Pukkharoda 391</li> <li>pâsaya 282</li> <li>Pâsâvaccijja 266. 99. 300.</li> <li>28</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -, künstliche, verfehlte  | pâshaudin 351. 478                   | pîțhikâ 455. 67. <b>17</b> , 56. 8           |
| <ul> <li>-, Posteriorität nach Bu-<br/>ddha 17, 208</li> <li>-, 17, 215 (hridya-Sprü-<br/>che). 88 (hastivarcasa)</li> <li>-, ågrahåyana 17, 226</li> <li>pânivaha, prâņivadha836.</li> <li>17, 75</li> <li>veramaņa 436</li> <li>pâtu vo medinidolâ 17, 32</li> <li>pâtu vo medinidolâ 17, 171</li> <li>Pâdaliptasûri 404 (abhijit:</li> <li>-, Posteriorität nach Bu-<br/>ddha 17, 208</li> <li>428. 5. 71. 17, 47.</li> <li>Pîroja, Firuz 159<br/>pîlu 808</li> <li>pîvarasîrîya 157</li> <li>punçcala (Mascul.!) 185</li> <li>punsavanâni 17, 285</li> <li>Pukkalî 302. 412. 22</li> <li>pukkharagayam 282</li> <li>Pukkharasûriyâ, lipi 399</li> <li>Pukkharoda 391</li> <li>pâsaya 282</li> <li>Pâsâvaccijja 266. 99. 300.</li> <li>28</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Erklärung 17, 208         | Pâsa, Pârçva 278. 384.               | piyûsha 17, 244                              |
| ddha 17, 208       60. 105       pilu 303         -, 17, 215 (hridya-Sprü:       sua 384       pivarasirîya 157         che). 83 (hastivarcasa)      , Volk 397       puńçcala (Mascul.!) 185         -, ågrahâyana 17, 226       pâsanda 17, 32 (Auf-<br>zählung). 75 (para <sup>0</sup> )       pukharagayan 282        veramana 436      tha 17, 27       pukharagayan 282         pândurâmgo 17, 32       pâsandi 468 (para <sup>0</sup> )       pâsandi 266. 17, 67         pâtu vo medinidolâ 17,       pâsayan 282       Pukkharasûriýa, lipi 899         Pâsava 282       Pâsava 282       Pukharoda 391         Pâsavan 282       Pasávaccija 266. 99. 300.       28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                           | 423. 5. 71. 17, 47.                  |                                              |
| che). 83 (hastivarcasa)       —, Volk 397       puiņccala (Mascul.!) 185         —, âgrahāyaņa 17, 226       pāsaņajā 17, 32 (Auf:       pumsavanāni 17, 285         pāņivaha, prāņivadha836.       pāsaņajā 17, 32 (Auf:       pukkalī 302. 412. 22         17, 75       pāsamāja 17, 32 (Auf:       pukkalī 302. 412. 22         — -veramaņa 436       — -ttha 17, 27       pukkharagayam 282         pārdurāmgo 17, 82       pāsamāņi 463 (para <sup>0</sup> )       pukkharasūriyā, lipi 899         pātu vo medinidolā 17,       pāsayam 282       Pukkharadā 391         Pādaliptasūri 404 (abbijit:       Pāsāvaccija 266. 99. 300.       28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                           |                                      |                                              |
| che). 83 (hastivarcasa)       —, Volk 397       puiņccala (Mascul.!) 185         —, âgrahāyaņa 17, 226       pāsaņajā 17, 32 (Auf:       pumsavanāni 17, 285         pāņivaha, prāņivadha836.       pāsaņajā 17, 32 (Auf:       pukkalī 302. 412. 22         17, 75       pāsamāja 17, 32 (Auf:       pukkalī 302. 412. 22         — -veramaņa 436       — -ttha 17, 27       pukkharagayam 282         pārdurāmgo 17, 82       pāsamāņi 463 (para <sup>0</sup> )       pukkharasūriyā, lipi 899         pātu vo medinidolā 17,       pāsayam 282       Pukkharadā 391         Pādaliptasūri 404 (abbijit:       Pāsāvaccija 266. 99. 300.       28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -, 17, 215 (hridya-Sprü-  | — -sua 384                           | pîvarasirîya 157                             |
| —, ágraháyana 17, 226       pásanayá 395       pumsavanáni 17, 285         pánivaha, pránivadha836.       pásamda 17, 82 (Auf-<br>2ählung). 75 (para <sup>0</sup> )       pumsavanáni 17, 285         17, 75       zählung). 75 (para <sup>0</sup> )       pukkalî 302. 412. 22         pándurâmgo 17, 82       pásamdin 486 (para <sup>0</sup> )       pukkharayara 391         pátu vo medinidolâ 17,<br>171       pásamdiya 266. 17, 67       Pukkharoda 391         Pâdaliptasûri 404 (abhijit:       Pásávaccijja 266. 99. 300.       28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                           | -, Volk 897                          | punccala (Mascul.!) 185                      |
| pâņivaha, prâņivadha836.       pâsamda 17, 32 (Auf-<br>Zählung). 75 (para <sup>0</sup> )       Pukkalî 302. 412. 22<br>pukharagayam 282         17, 75       veramsņa 436       ttha 17, 27       Pukkharagayam 282         pâmdurâmgo 17, 32       ttha 17, 27       Pukkharasûriyâ, lipi 399         pâtu vo medinidolâ 17, 171       pâsayam 282       Pukkharasûriyâ, lipi 399         Pâdaliptasûri 404 (abhijit:       Pâsâvaccijja 266. 99. 300.       28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                           |                                      |                                              |
| 17, 75       zählung). 75 (para <sup>0</sup> )       pukkharagayam 282        veramsna 436      ttha 17, 27       Pukkharasûri 281         påmduråmgo 17, 32       påsamdin 463 (para <sup>0</sup> )       Pukkharasûri 281         påtu vo medinidolå 17,       påsamdin 463 (para <sup>0</sup> )       Pukkharasûri 282         171       påsayam 282       punja, = khamdha 17,         Pådaliptasûri 404 (abbijit:       Pâsâvaccijja 266. 99. 300.       28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                         |                                      |                                              |
| <ul> <li>- veramaņa 486</li> <li>pāmdurāmgo 17, 32</li> <li>pātu vo medinidolā 17,<br/>171</li> <li>Pādaliptasūri 404 (abhijit:</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                           |                                      |                                              |
| pàmdurâmgo 17, 82<br>pâtu vo medinidolâ 17,<br>171<br>Pâdaliptasûri 404 (abhijit:<br>Pâsayam 282<br>Pâsâvaccijja 266. 99. 800.<br>Pukkharasûriyâ, lipi 899<br>Pukkharasûriyâ, lipi 899<br>Pukkharada 391<br>pumja, = khamdha 17,<br>28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           | ttha 17. 27                          |                                              |
| pâtu         vo         medinidolâ         17,         pâsamdiya         266.         17,         67         Pukkharoda         891           171         pâsayam         282         pumja,         =         khamdha         17,           Pâdaliptasûri 404 (abhijit:         Pâsâvaccijja         266.         99.         300.         28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                           |                                      |                                              |
| 171 pâsayam 282 pumja, = khamdha 17,<br>Pâdaliptasûri 404 (abhijit: Pâsâvaccijja 266.99.300. 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |                                      |                                              |
| Pâdaliptasûri 404 (abhijit: Pâsâvaccijja 266. 99. 800. 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                           |                                      |                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |                                      |                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           | ••                                   |                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |                                      | F                                            |

ţ

puttha, sprishta 17, 127 puvva, Million Jahre 412 pûrvânuyoga 359 - -vattam 864 (ditthiv.) puvvagaya 348. 63 pûrvokta 17, 859 putthaputtha364(ditthiv.) puvvamga Zeitabschn. 412 pûshan 17, 218 puvva-dâriya 269. 79 Puttimåi 324 (anga 9) púsa 85 Pumdaragiri 312 puvvaramga 104 Půsamitta 275. 856. 17, pumdaria 311, <sup>0</sup>rîa 264 puvva-suya, -cruta 844. 66. 7. 74. 124 <sup>0</sup>putta, Name auf 300. 1 417 (<sup>0</sup>sâra) Pûsamittijjam kulam 17, puttaya, fem. 4. 86. 102. - -samiddha 394 66 10. 25. 57 puvvâyarisa, pûrvâdarça prithagghosha 17, 271 pum-nakshatra 17, 285 456 prithivî, als diç 17, 293 Punnabhadda 822 (a. 8). Pushkarasårî, lipi 400 pridâku 17, 291. 5-7 423. 17. 99 pushpa-cûdâ 420 pricni 17. 148 (kosm.) pedham, pîtham 455 punnamâsî 408 — -cûlikâ 416 Punnaseņa 824 (anga 9) Pushpadanta 219 Pedhâlaputta 266. 824 pedhiâ, pîțhikâ 17, 56 puppha-cûla 439 pushpavatî 167 Pellaa 271. 324 -cûliyão 418. 17, 14 pushpita 416. 20 pushya, Monat 17, 222 Pupphadamta 278 pehuņa 130 pupphiyao 418. 17, 14 paishti 17, 289 Pushvamitra 848. 56. 81 puram-Amtaramji 17, 91 (mata). 17, 65 [28 Pokkhali 300 Pokkâņa 332 (s. Vokk<sup>0</sup>) puras, <sup>o</sup>tât, östlich 17, pustaka 329 (sûtrâņi). 17, pogaņda 17, 194 294 pustake na driçyate 405 18 purâņa 476 pustakântara 327 poțța 17, 116 (Kleid! purâņam vâgaraņam 17, 9 besser: Bauch) pussajoga 276 purisa-jâya 276 Pussadevayam 17, 9 Potthilei 324 (anga 9) pomdariya 265 - -vivvam 17. 45 Pussabhûi 17, 67. 74 Purisasena 822. 4 (anga puhutta, prithaktva 17, pota (prota), vastra 155. 57. 68 (ap<sup>0</sup>) 17, 28 8. 9) potakkî, <sup>0</sup>kyâ 17, 119 purishapadâ 17, 858 Pûjyapâdasvâmin 17, 184 pûtadhânya, pûti<sup>0</sup> 17, 236 purusha, çankuh 17, 12 potti 155 Mann, nicht Mensch pûtîçapharî 17, 281 (pû= potthayalihiya 220. 17.28 17, 308 tigandha<sup>0</sup>) Poyaçapura 439 —, als rishi 17, 204 Pûraņa 321 poyâgi 17, 119 - - devatya 17, 858 pûrva 175 (atiçaya). 203 porisimamdalam 407. 17, - -vac, Vögel 17, 246 12 (porisam). 76. 88 (rhet.) puro-'nushtuth 17, 190. -, vierzehn 218 (herab porevaccam 282 277 zu 10. 9. 1) -15. 46 (u. Polâsa, Park 17, 109 purohita 17, 201. 69 fg. anga). 7. 58. 80. 845. Polâsapura 317. 21 pulaka 55 6. 58. 475 Polimdå, livi 899 purima-'mtika 213, âdika= -, viertes 280 (mit 18 poshadha, posaha 318 purima 212 vatthu) (upavasatha) pulahî, phalahî 111 -, neuntes 449. 50. 3 Pautika 17, 67 <sup>0</sup>dî Pulimda 832. 97, (Auszug). 17, 66(Sch.7) paurushi, -mandalam 17, 302. 13. 80. 412. 22. -, Zeitabsch. 412 12 76 p**ürvak**âla 828 pausha 17, 219. 22 puvva, vierzehn 287.333. pûrvagata 215. 6 (sûtra). Paushkarasâdi 400 42. 412, Schwinden 352. 3. 17, 10 (cru-<sup>0</sup>ppaoga 395 der Kenntniss 212.348, <sup>0</sup>ppavâya 355 tadhara) als sâmâiya-m-âiyam pûrvanipâtaniyama 40.58. prakalita (?) 188 90. 124. 5. 82. 40. 69 842. 8; Citate aus 844. prakîrņa 435 (14000) 17, 69 (II). 107 (VII). púrvaranga 104 (22 a.) prakirņaka 430. 17, 15. 12 (X). 26 (VIII); Aus= pûrvasûrayah 864 6 (14000, 84000) züge aus (chedas.) 344. pûrvânga, Zeitabsch. 412 prakriti 17, 145 (ved.) 17, 48; sumahâpaïnna<sup>0</sup> pûrvâcârya 59 (gramm.). -, -pratyayamûlât 209. 479. 17, 68 291. 828 17, 172

476

| prakriti, vikriti 17, 178                                | pravidhyant, <sup>o</sup> nta 17,     | Phâla 271                             |
|----------------------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------|
| -80                                                      | 291. 2                                | phâlaka-pura 17, 257                  |
| prajâpâti, Tochter des 17,                               | pravritti 203 al.                     | phâlguna 17, 219-22                   |
| 230 (ekâshțakâ). 311                                     | praçnavyâkaraņa 326. 8                | phudullia, phuddillia 68.9            |
| (Incest mit). 2 (sûryâ;                                  | ( <sup>0</sup> daçâs)                 | phûmitta 180                          |
| 83 Töchter) [223                                         | vriddhavâcanâ 463                     | b, tth, ch graphisch 2.3              |
| kâmadughâ des 17,                                        | praçnâpraçnâh 333                     | - und v im Anlaut 17,                 |
| vratyâh 17, 228                                          | praçnottararatnamâlâ 17,              | 191 (l/barh)                          |
| prajnapanâ 222                                           | 188                                   | Bausiya 880                           |
| prajnapti 294. 875. 6                                    | prasannapâda 205                      | Bakuça 882, -deça 412                 |
| prajnâpanâ, mahâ <sup>0</sup> 892,                       | Prasenajit 388 (V. des                | ba di 17, 86                          |
| <sup>0</sup> nopángavritti 458 (Ha-                      | Crenika). 4 (Paesi, Pa-               | baddha, ab <sup>0</sup> 452. 17, 69   |
| ribh.)                                                   | yâsi)                                 | (suam)                                |
| pratananam 17, 256                                       | prastârapamkti 17, 297.               | badhri 17, 216                        |
| pratikramana 161 (früh                                   | 806.10                                | bamdiggahana 886                      |
| u. Abends)                                               | prasthâvat 17, 261                    | bamdha 278. 17, 153                   |
| — -samgrahaui 17, 73                                     | prâkrita 59 (vierfach). 180           | (ved.)                                |
| sûtra 17, 54. 70                                         | (samâsa). 93 (Plur. statt             | bamdhaa 895 (kammaka,                 |
| pratigrahîtar 17, 279 (kå-                               | Dual), s. pûrvanip.                   | vedaka)                               |
| ma)                                                      | Form in Ath. S. 17,                   | bamdhaka 17, 70 (2)                   |
| pratijana, Gegner 17, 189                                | 198 (karmâra)                         | bamdhadasâu 273. 17, 87               |
| pratimâ, des Jahres 17,                                  | tva 314 [82                           | bamdhisaa 297                         |
| 223. 4                                                   | prâguktarshi 17, 179. 272.            | Bamdhuya 397                          |
| prativastûpamâ 203 al.                                   | prân für prâk 17, 190                 | bandhurâs, Bänder 17,216              |
| prativeça 17, 288. 51                                    | prajâpatyam 17, 219                   | Bamdhusiri 337 (a. 11)                |
| pratishthâ 206                                           | (ahas). 86                            | Bappabhattisûri 160                   |
| kalpa 371                                                | prâñc, östlich 17, 294                | Babbara 397, <sup>0</sup> rî 313. 80. |
| pratîka, vom Text nur                                    | prâņâyus 358 (puvva 12)               | 412. 76, <sup>0</sup> rîyâ 302.       |
| 17, 55                                                   | prâuâvâyam 358 (p. 12)                | 412. 22                               |
| pratîpa 203 al.                                          | prâtahsûktam 17, 251                  | l/babhr, bhram 177, 17,               |
| pratyañc, westlich 17, 294                               | pråtaravaneka 17, 326                 | 205                                   |
| pratysyopamâ 203 al.                                     | prâtarjit 17, 252                     | bambhagutti 17, 46. 88                |
| pratyavasthânam 17, 69                                   | prâbhrita 354 fg.                     | (9)                                   |
| pratyâhâra 105                                           | prâyaçcitta 450.60 (adhu-             | bambhacera 251 (9). 17,               |
| pratyekabuddha 265.834.                                  | nâ)                                   | 46 (10)                               |
| 435. 17, 15. 6                                           | preyas 203 al.                        | gutti 17, 72 (9)                      |
| prathama-ja 17, 220                                      | prota, pota 155                       | dâra 327                              |
|                                                          | phagguchana 118                       | samâhițthâņa 17. 46                   |
| pradâtar 17, 201                                         | Phaggurakkhia 17, 68.                 | Bambhadivagasiha 17, [7               |
| pradhànam 17, 160 (8                                     | 124                                   | Bambhasâra 421                        |
| guņa)                                                    | phat 17, 161                          |                                       |
| prapañca 17, 247                                         | phauiva-gana 17, 162                  | bambhî, livi 220. 1. 80               |
| pra-'p-itva 17, 258                                      | Vphar, phal blühen 17,260             | (18 Arten). 99. 399.                  |
| prapharvî 17, 260                                        | (pharvara, prapharvî)                 | 400                                   |
| Prabhava 218                                             | phalavipāka 17, 11                    | Vbardh (vardh), bhart-                |
| pramâua-vârttika, -viniç=                                | phalavivâga 330                       | syâmi 17, 217. 8                      |
| caya, -samuccaya 205                                     | phalahî 17, 28                        | Vbarh und varh 17, 191                |
| pramûtrita 210                                           | phalânusamdhâna 17, 149               | Bala 897. 423                         |
| pralûtâ 17, 162                                          | phaliha, <sup>0</sup> haka 190        | Baladeva 820. 60. 424.                |
| pravacane Kâțhake 17,                                    | phalîkaraņa 17, 181. 215              | 17, 19                                |
| 822                                                      | /phalph (phal) 177. 17,               | —, neun 293                           |
| p <b>ravaca</b> nasâr <b>a 17</b> , 78, <sup>0</sup> ro= | 205                                   | gaņdiyâ 867                           |
| ddh <b>âra 211. 87. 358.</b>                             | phasalimi, <sup>0</sup> liam94(bhûsh) | Balabhadda 17, 46. 65                 |
| · 81. 97                                                 | phâla 17, 256. 61                     | (Muria.). 111 (Moriya)                |
|                                                          |                                       |                                       |

I

Balasiri 17, 116 bala 440 (4. Altersstufe) balâmodi 162 Bali (Vaïroyanaranno)311 bava 236. 414 Bahayaliya 897 Bahali 802. 3. 18. 80. 412. 22. 76 bahu-udaga 379 Bahuputti 273. 423 (°ttiá) bahubhamgiyam 864 Bahuraya 275. 381. 17, 65. 91. 8-106 Bahula 17, 6. 7 bahulam 69. 78. 4, s. vyatyaya, lop. - 364 (dițțhiv.) bahulapakkha 415 (als erster paksha) bahuvattavvam 395 bahuvistara 17, 62 bahusuya 17, 45 (<sup>0</sup>pujja, <sup>0</sup>puvva) bahûyaa, bahûdaka 17, 124 bahvricâs 17, 322 Bâna 386 (Styl.) bâņâparņî 17, 265 Bâņârasî 316. 97 (Kâ= si). 9 bârasamga 212. 342 (<sup>0</sup>gf) Bâravatî 312. 20. 98 (So: rațțha). 412 bâla u. paudita 263. 17, 194 balapaudiyamaraye 436.8 bâlava 414 bâlâ 440 (erste Lebens: stufe) bâlâ ca sâ viditâ<sup>0</sup> 17, 170 bâhirikâ 266, s. anga: bâhira bâhu-pasiņa 272. 384 Bâhlî 303 bimti, bemi, s. 1/brû bimdu, als Werktitel 17. 83 -kâra 17, 33 Bimdusâra 214 bimdusâra 245. 343. 17, 60 -paryanta 478 bîja 17, 258 (etym.) biyapûrî 22

Vbibh, bhâsh 17, 205 buddha, in gutem Sinne 263. 5. 17, 44. 5. 50, s. pratyeka<sup>0</sup> - - Vîra 265. 78. 422 (Buddha u. Vira) Buddhaghosa 220 buddhajana 885 Buddhadarçanâçrita 17,82 buddhi, 4 fach 17, 14 - u. rûpa 17, 145 Buddhisâgara (u. Jineçv., Abhayad.) 276. 7 bûha 288 Bribu 17, 198 brihatî, diç 17, 293 -, metr. 17, 277. 85, s. uparishțâd<sup>0</sup>, uparis shţâdbhurig<sup>0</sup>, virâd<sup>0</sup>, skandhogrîvî<sup>0</sup> - -garbhâ 17, 212. 31. 47 brihatkalpa 476. 7 (che= das. 5) brihatsarvânukramaņî, d. Ath. S. 17, 178 fg. brihatsâdhukalpa 477 Brihatsena 17, 162 brihad-vâcanâ 227 - -vritti 458 (daçavaik., Haribh.). 17, 80 beimdiya 297 bemî s. brû Boțika 241. 17, 67. 95, s. Pau<sup>0</sup> Vo<sup>0</sup> Botthakâna 397 Bodia 17, 67 bohilâbha 818 Bauddha 259. 388 - -samgati 205 bb, graphisch 2 bradhna, — âditya 17, 373 Brahmagupta 160 brahman 17, 142 (ved.), zwei, Epitheta der 17. 159. 60 -, Bann 17, 269. 305 -, sacerdotium 17, 269 -, m., 17, 147. 8. 62. 3. 274 (brihasp.) -, m. als rishi 17, 179 brahma-nishtha 17, 157 - -vid **17**, 158 - -vidyâ 17, 162

brahma-vishņu-rudra 17, 147.50 - -çakti 17, 145 brahmâņda 17, 174 brahmâdyâh 17, 147. 8 brâhmaņa 17, 157.8 (ved.) brâhmaņam, citirt 17, 321. 4 brâhmaņaspatya 17, 832 prajânâm brâhmaņînâm 17, 196 brâhmî 400. 17, 841. 58 /brû, bemi 219 (s. ti bemi), bimti 224 bhaktam prayachati 17, 209 bhaga, blind 17, 252 - -devatya 17, 251 bhagavant 219. 80. 4. 99. 394, plur. 300. 33. 88, fem. 223. 84. 94. 333. 92 (pann.). 401 (sûr.) bhagavân brahmâ 17.163 bhagavatî (añga 5) 284. 94. 17, 98 -uvamga 373 -cûlikâ 296. 17, 13 Bhagâlî 271 Bhaggaï (<sup>0</sup>jit) 379 Bhamga, <sup>0</sup>gi 398 (Pâvâ) bhamgabhanityâ 171 bhamgi 97 Vbhaj, bhakshi erste Person 17, 252 Bhadaga 832. 97 Vbhan, bhanium 91. 186 bhauiti 170 bhatta-paccakkhâņa 318 Bhadda 422. 64 Bhaddagutta 17, 7 Bhaddanamdi 337. 8 Bhaddabâhu, Bhadra<sup>0</sup>218 -5. 7. 47. 8. 90 (anga 4). 300. 44 (puvva 9). 5. 7. 56 (kalpas.). 60. 402. 50. 66. 7 (da= sâu). 9. 71 (kalpas.). 2 (k.). 17, 7. 19. 58. 9(10 niry.). 62(oghan.). 3. 82 (ogh.). 131 (u. Vajra) -gandiyâ 367 (a. 12) ---- -samhitâ 17, 132

.

| Bhaddâ, Su <sup>0</sup> 322 (a. 8). | bhâvâvassaga 17, 22. 8                                       | Bhûnapâla 8                                       |
|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 86 (a. 11)                          | bhâshâ, s. deçi <sup>0</sup> , sâ:                           | 14 bhûyagâma 17, 72 (s.                           |
| Bhaddilapura 821. 98                |                                                              | 280)                                              |
| (Malaya)                            | bhâshya 267                                                  | Bhûyagiha 17, 116                                 |
| bhadra, euphem. 84 (astr.)          |                                                              | Bhûyadinna 822                                    |
| Bhania, lies Bhavia 17, 76          | 1 <u> </u>                                                   | Bhrigu 17, 179                                    |
| Bhamararuya 897                     | l/bhâs, obhâsaï 407                                          | Bhrigy-Angiras, <sup>0</sup> rasas 17,            |
| bhamâdana 42                        | -, bhâsh 221                                                 | 179.96                                            |
| bhamâdejjaha 17, 118                | Bhâsa 17, 168 fg.                                            | bhrita voll 17, 240                               |
| bhayatthâna (7) 17, 72.             |                                                              | bhedokti 203 al.                                  |
| 278                                 | 221. 895. 9                                                  | Bhokkasa 897                                      |
| Bharata-kshetra 413                 | bhâsâriya 221. 399                                           | Bhogavaïyâ 399                                    |
| — -nâțyaçâstra 104                  | bhâsajjâya 256                                               | Bhoja 159                                         |
| Bharadvâja 17, 162                  | bhàsâ-samiti 257. 17, 47                                     | — -deva 5                                         |
| prishta 17, 140                     | bhâsiya, jinena 305. 34,                                     | Bhauta, Bhautika 17, 75                           |
| Bharaha, König 411                  | s. isi <sup>0</sup> , devalogacuya <sup>0</sup>              | 13 bhauvanâs 17, 280                              |
| vâsa 411                            | Bhiucca 379                                                  | (s. 72)                                           |
| Bharahâhiva 294                     | bhiudi 156                                                   | bhramara 17, 33 etc.                              |
| bharia, voll 17, 240                | bhikkhu 255. 64. 445.                                        | Bhramararacâh 897                                 |
| Bharu 882. 97                       | 54 (je bhi <sup>0</sup> ). 68, <sup>0</sup> nî               | bhrâtri, <sup>0</sup> trivya 17, 307              |
| acha 17, 74                         | 255. 445. 68; = Bu:                                          | bhrânti, <sup>o</sup> mant 208 al.                |
| bhartåram parigrihniyåt             | ddhisten 17, 82                                              | bhrâmam-bhrâmam 207                               |
| 17, 266 [217. 8                     | bhikkhupadimâ, zwölf                                         | m, eingefügt 156. 8. 234.                         |
| Vbharts aus bardh 17,               | 468. 17, 72                                                  | 43. 805. 14. 21. 6. 84.                           |
| /bharb, bharbh (bhranc,             | bhicchamdaga 17, 26                                          | 5. 64. 451                                        |
| bharç) 17, 206                      | Bhittiya 832                                                 | maïmayâ, matimatâ 268.4                           |
| Bhartrihari 159. 207                | bhinnam 364 (ditthiv.)                                       | Makâyî 321. 2                                     |
| bhavanavåsi 811                     | Bhimbhisâra 421. 70 (Se:                                     | Magadha 17, 31                                    |
| bhasaņemi, bhisiņemi 94             | nia)                                                         | -, -çrî, -sumdarî 158. 17,                        |
| bhâiuijja, bhâgineya 17,            | Bhillimdha 397                                               | 74                                                |
| 98                                  | Vbhî, bhâhi 190                                              | Magaha 804. 97 (Râya:                             |
| bhâga 408 (naksh.)                  | Bhîmapallî 8                                                 | giha)                                             |
| bhâgadugha 17, 201                  | Bhimasurukkham 17, 9                                         | Magahâ bhâsê 221, addha:                          |
| Bhâgavaya 17, 9                     | bhunnamti, zankend 136.7                                     | Magahâ 399                                        |
| bhâgî 17, 846                       | bhurik-pañkti 17, 185.                                       | magga 264. 17, 22(âvass.).                        |
| bhâņiyavva 17, 61                   | 251                                                          | 75, s. aņagāra <sup>0</sup> , tava <sup>0</sup> , |
| Bhânudeva 209                       | bhurij 17, 179. 80. 90.                                      | nejjâņa <sup>0</sup> , nevvâņa <sup>0</sup> ,     |
| Bhâmaha 207 fg. 17, 172             | 208. 15, 84. 47. 77.                                         | mutti <sup>0</sup> , siddhi <sup>0</sup>          |
| Bhâratam 17, 40                     | 85. 310                                                      | — -gai 17, 48                                     |
| Bhåradvåjasûtra 17. 196             | Bhuvanapâla, in Bhîma:                                       | magganirî (?) 100                                 |
| Bhâraham 17, 9. 28. 35.             | pallî 8                                                      | Maggara 382. 97 ( <sup>0</sup> rî)                |
| bhâva 128 (vyabhicârin).            | -, zu Hâla 1-204                                             | Vmagh, magha, magha:                              |
| 208 al.                             | Vbhû, havai, hoi 893.                                        | van 17, 70                                        |
| vikâra, sechs 17,                   | 478. 17, 68                                                  | Mamkhali, Maskarin 439                            |
| 152. 3                              | bhûa, verehrt 17, 27                                         |                                                   |
| bhâvaņajjhayaņa 255                 | Bhûadinna 265.463.17,7                                       | mangalyâni 17, 240                                |
| bhâvaņâ 224. 55 (5). 73.            | <sup>o</sup> bhûi, <sup>o</sup> bhûti 800. 17,               | Mangu 17, 6. 7                                    |
| 17, 14. 72 (25). 83                 | 81. 40. 67, s. Aggi <sup>0</sup> ,                           | mangula, pâpa 80                                  |
| (12)                                | Imda <sup>0</sup> , Pussa <sup>0</sup> , Vâyu <sup>0</sup> , | Maccha, Matsya 898                                |
| bhâvanopanishad 17, 136             | Siva <sup>0</sup>                                            | machamdha, matsyaban:                             |
| bhâvapamâna 17, 82.4.5              | bhûtakritas 17, 297. 8                                       | dhu 887                                           |
| bhâvasua 17, 28                     | bhûlalipi 400                                                | Vmajj = sthå 100, - mit                           |
| bhâvâņupuvvî <b>17</b> , 25         | bhûtavâdâdimata 260                                          | nu (ni) 167                                       |
| bhâvârtha 17, 55                    | Bhûtà 423                                                    | majjham 100. 1                                    |
|                                     |                                                              |                                                   |
|                                     |                                                              |                                                   |

479

.

majjhilla 212 mamjara, <sup>0</sup>rî 80 etym. mațțha, mrishța 161. 17, 27 madambam 17, 26 madaha, tucha 60. 208. 9 Madha 832 Managa 17, 77 maņapajjavanāņa 17, 8. 21. 56 manapasina 884 maņi 17, 202. 8 etym., maņika, maņî (lies: ma: ņyâ) ib. ., Zauberkraft des 17, 195 Maninâga 17, 115 manipasiya 884 Manibhadda 428 Manivaïâ 428 manussa-khetta 391 - -seuivâ 363 mauussavattam 363 (dițțhiv.) Manussuttara 891 mano-gutti 17, 47 - -vinnâpasannâ 895 mamdalappavesa 17, 12. 6. 88. 406 mamdalâi 406 Mamdia 17, 61 - - - putta 278. 801 mamdukka 810 (nåe) maņdûka 17, 248 Vmat, matya, <sup>o</sup>matîkrita, manth (mand), mad, madi, madikâ 17, 259 (203) Mattivâval 398 (Dasanna) Mathura, Concil 218 [57 madirâ-matta 169, <sup>0</sup>maila madhupric 17, 242 madhusittha 283 madhyatah, diç 17, 294 madhyama (<sup>0</sup>maka, <sup>0</sup>masthâna) 17, 828 (an: tariksha). 80 (agni, so: ma). 54. 5 (soma). 72 (vritrahan) madhyamâ diç 17, 298 madhyama-tirthakrit 17, 15 (zwischen 1 u. 24) **F400** - -vâcanâ 227 madhyâksharavistâralipi

√man, biegen, drehen? 17, 203 [52 — -manye bhejâno **17**,242. maná 17, 202. 3 Manu 17, 216 (»Vater«). 312 (u. açvâ) manushyâ3s, Nom. Masc. Singul. 17, 198 manotâ 17, 202 mano-vâk-kâva 483 mamtu, <sup>o</sup>tuâ, mannu 3 mantrokta 17, 185 mantha, als Trinkstoff 17, 289 Mandara 273. 94 mandâ 440 (dritte Lebens= stufe) Mamdila, <sup>0</sup>lla 17. 7 mannu-samuppanna 182 manyâ 17, 202 Manvantara 17, 175 mammuhi,mu<sup>0</sup>440(neunte Lebensstufe) maya, mua, mrita 4. 129 Mayamga 271 mayatthâna (8) 17. 72 mayauamguli. mayapa: vada 161 Mayâlî 271. 322. 4 (a. 8.9) (çambhu -)mayobhu 17, 240 l/mar, marîhâmi 444 marana 428 -- -guņa 441 ---- -vibhatti 428. 17, 12. 88 - -visohi 428. 17, 12. 5. 7. 89 -samâhi 227. 427-9. 17, 86. 9 Marahațțha 382. 97, <sup>0</sup>țhi lipi 401 Marahatthaa 17, 80. 40 marâya 17, 299 Maruga 332. 97 (<sup>0</sup>ya) Marumda, <sup>0</sup>dî 802. 3. 412. 22. 76, s. Mura<sup>0</sup>, Muru<sup>0</sup> marut, kriegerisch, Kampf= genossen des Indra 17, 181. 2 (etym.) Marutâ, Su<sup>0</sup>, Mahâ<sup>0</sup> 822 (anga 8) Marudevâ 322

marman 17, 207 Vmarj, març 17, 261 Vmarsh, glätten 17, 249 mala 156 (asui<sup>0</sup>, bahu<sup>0</sup>) Malaa 17, 28 (Stoff) Malaï, Mallaï 301 Maluya 304. 32. 98 (Bha: ddilapura) Malayagiri 386. 8. 92. 4. 404. 16. 8. 66. 75. 17, 26 Malayaja, Sandel 207 Malayavatî 17, 33 (grantha) Mallati 421 Malli 278. 310 (fem.). 471. 17, 60 Mashuâra 879 masimamdiya 157 Masihâra, Masa<sup>0</sup> 379 mahaggaha 414 80 mahatthâua 469 mahat 17, 148 (sâmkhya) mahattarâmnâna 17, 51 Mahabbala 837 (anga 11). 8 (<sup>0</sup>hamb<sup>0</sup>) mahalliyâ vimânapavi: bhatti 278. 4. 17, 13. 87 5 mahavvaya 300. 444. 17, 10. 78. 85 mahâiyâ, maghâ<sup>0</sup> 279 Mahâkanhâ 822 (anga 8). 420 mahakappa 446 (chedas. 1). 79. 17, 88 - -suam 447. 79. **17**, 11. 64. 88 Mahâkâla 420 -, Gott 17, 75 (<sup>0</sup>lâdi) Mahâkâlî 322 (anga 8) mahâgaruda 17, 161 Mahâgiri 218. 17, 6. 7. 66. 112. 5 Mahâcamda 887 (a. 11). 8 mahåcårî 105 81 mahâjummasaya 288. 97 Mahâtavotîrappabhâ 17, 115 mahâtârkshye 17, 161 Mahâtrikûța (visha) 17, 161 Mahâdumasena 324 (a. 9)



Mahâdhanu 424 (uv. 12) mahânakkhatta 269 mahâniyamthijja 17, 46 mahâniçîtha 213.27.445. 60 (Secte, Vajra). 1.17, 86 Mahanisadha 424 mahânisîha 447. 55-65. 17, 13 - -kappa 445 — ·jogavihi 480 mahâ-païnnâ 280. 17, 68 (puvva) -paccakkhāņa 429.81. 7.44 Mahâpaüma 422 Mahâpadmaka, Schlange 17, 168. 4 mahâpannavanâ 227. 17, 11. 84. 8 mahâparijnâ, <sup>0</sup>rinnâ 251. 2.80 mahâ-pasina 334 mahâprajnapanâ 892 Mahâbhadda 422 mahâ-Bhârata 17, 40(noch nicht, nur Bhâr.) Mahâmarutâ 322 (a. 8) mahâmoha 469 Mahâyodhi, lipi 401 mahârambha 187 Mahâvideha 418 (Nisaha) mahâvîra 155, --- fünfdgl. 424 (uv. 12) Mahâvîra 261. 78 (Bein.). 99. 300. 421. 2. 69. 70 (Kalpas.). 8. 4. 17, 44 (Kâsava). 9. 57 -, Vorgänger u. Nachfolger 300. 469-71. 17, 57, u. Pâsa 425. 17, 105 Zeitgenossen 297 -300. 421. 2. 17, 61, Senia 470, Kûnia 878. 421. 69, Jiyasaltu 316. 468, u. Buddha 422 -bhâsiya 272 5 mahâvrata 255 mahåsatta 155 Mahasavaa 317 Mahâsîhasena 824

mahâsuminabhâvanâ 224. mânava, -See 164 801. 17, 14. 89 (su: vina) 289 80 mahâsuviņa 273 Mahâseņa 324 (anga 9) Mahâseņa-kaņha 420 - -kanhâ 322 mahâ-Himavanta 413 mahiâ, mahikâ 17,30(dhû= mikâ) 8 mahiman 17, 226 64 mahilâguņa 383. 476 mahisha 17, 33 etym. mahishi 17, 201 Mahipura 337 mahumaha 143 Mahurâ 337. 98 (Sûra= sepa). 17, 86. 123 mahesi, maharshi 334 √mâ, mâamti 193 Mâimdî, Mâkandî 316 46 mâuyakkhara 220. 81. 344. 50. 462. 79 46 mâuyâpaya 281. 349. 50. 62. 8 mânsa 17, 280, amânsa 281 Mâgadhî 221. 32. 62 -, lipi 401 -, Metrum 262 Mâgamdiyaputta 801 Mâgahâ! 221 Mågahaa 17, 30 ---, pattha 440 mâgahiyam 282 mâgha 17, 219. 22 Mâțhara<sup>1</sup>) 17, 221 mâdambiya 17, 26 Madharam 1) 17, 9 mâņam 283 mâņa, Schmollen 124 Mâtamgadivâkara 17, 171 mâtrikâpadâni, mâuyâ<sup>0</sup> 350. 63 mâtrâ, Garbe (?) 17, 289 Mâthurî vâcanâ<sup>2</sup>) 17, 36 mâdhyamaka (antariksha) 17, 323. 51 Mânatungasûri 475 5 mânavâs 17, 280, <sup>0</sup>vîh (5 oder 7) 287. 8 kkha, <sup>0</sup>lekkha 332

mânushyâņi (sarvâņi) 17, Mâmâsha, <sup>0</sup>sa 332 mâyanî 440 (zehnte Lebensstufe) mârutam çardhas 17, 182 mâruta, varâha 17, 351 mârutagaņa 17, 877 mârgaçîrsha 17, 219. 22 mårgåsårita 105 mârjanâpiņdo 81 Mâlava 882. 97. 17, 81 Mâlavaa 304. 17, 30, Ge= webe 17, 28 Mâlavî, lipi 400. 1 Mâlî 804 mâlûra 193 mâlopamâ 203 al. måsatusadrishtånta 437, Mâsapuri 398 (Vațța) mâhaņa, brâhmaņa, in gutem Sinne 262-4. 70 -kuudaggama 17, 99 -parivvâya 379 mâhishya 17, 196 mâhesarî, livi 399 √mi, nimia 121 michâ (sâmâyârî) 17, 62 - -kâra 17, 48 - -dițțhi **17, 85**. 67. 95 (<sup>0</sup>tthiva) - -paccakkhâņa 17, 18 — -sua 17, 9 [shaka<sup>0</sup> Mimdhayamuha 397 (me-Mitta, König 337 (a. 11) Mittanamdi 338 (a. 11) Mittasirî 17, 107 mitra, etym. 17, 212. 53 mitryo râjanyah 17, 201 mithyåvåda 253 miyamajjhâ 157 miyalomae 17, 28 Miya 386. 17, 46 -gama 336 -putta 270. 386. 17. 46 (<sup>0</sup>ttiya) I∕mil 214, sammiliûņa 463 Milakkha, Mlecha 397, <sup>0</sup>likkha 896. 7, <sup>0</sup>lu:

1) cf. diese Stud. 13, 887. 88. 2) cf. die Mâthuri vritti?, diese Stud. 13, 381. 449.

Indische Studien. XVII.

Mihilâ 275. 398 (Videha). | Megha, Prinz 809 Yama, Reich des 17, 801, 405 (Jiyasattu). 28.17, Meta, Meda, Meya 382. Beisitzer 302 (Zoll an) 91 97 yamaka 17, 168 -pura 17, 65 Metajja 266 yama-janana 17, 298 Metârya 235. 66 (<sup>0</sup>dâ<sup>0</sup>, mukkha, moksha 17, 80 - -cvau 17. 145 – -maggagaï 17, 48 <sup>0</sup>vâ<sup>0</sup>) - -sú 17, 800 yamâtirâtra 17, 299 mukhyâvritti 208 al. merå, maryâdâ 467 mukhapâțhena 218 [27 Merutuñga 17, 66 yaminî 17, 298 fg. Mugumda, Baladesa 17, Meha 822 (anga 8) yamâdyashţângayoga 17, Vmuc muamti 172, mum= mehalâdâman 156 158. 4 yaminî 17, 297. 801 camti156, muttuna159. Mehâ 812 Mehila 800 Yavana 803. 96 211 Munja 159 mehuņa 327 (dâra). 17,75 Yavanânî 400 Mutthiya 332 (Maushti-Yavamant, Gandharva 17, mokkha, moksha 273. kâķ) 815. 17, 154 (ved.) 257 Mudimbaga 17, 67. 74 mokshay 17, 168 Yavaniya, Secte 17, 184 Mudha 832 Moggarapâni 322 (a. 8) (Digambara) mottāvita 208 yavamadhyâ 17. 297 muni 157 Munisuvvaa 278 Моратуа 397 Yaçodevagani 277 Munisundarasúri 17, 40 Moriaputta 278. 300. 1. Yacodharma 160 Yaçobhadra 218 mummura 78 17, 61 mummuhî, ma<sup>0</sup> 440 -Geschlecht 17, 111 yaçruti 8. 86 muraja 81 (Râyagiha) Yâjnavalkya u. Buddhis: Muria, Maurya 17, 65 moha, âvaraņ. 17, 49 mus 260 Muramda, <sup>0</sup>rumda 832. mohaņiyyatthâņa 469. 17, - ass Rindfleisch 17, 281 97, <sup>0</sup>dî 302. 8. 18. yâte çamam rajasi 17, 171 72 (30) mohanâni, senâ<sup>0</sup>17, 180. 1 yâkinî (?) 17, 51 412. 22 mushkåbarha 17, 216 yâma 17, 841 Maurya 17, 65. 6 musala 17, 84 (etym.) Mauladevî, lipi 400 yâminyam 17, 297 musâvâya 327. 17, 75 Maushtika 382 Yâvanî, lipi 400 muhutta 406. 7 ( $^{0}$ gga) Mlecha, Liste der 802. Yâska 17, 323 (<sup>o</sup>prabhris mudha 17, 156 (vedânt.) 82. 97 tayo Nairuktâh) mûyalliyaü 61 yuga, 5jähriges 278 fg. mlechatâ 198 408. 17, 84 14 mûrchanâ 187 Vmhus, pamhasaï 55 8 mûrti, des Çiva 17, 180 (catur-)yuga 17, 175 mhe, Accus. Plur. 190 mûrdhâbhishikta 17, 29 y für h 441 (niggaya), yugalângalam 17, 256 mûla-guņa 17, 41. 75. 96 cf. samghayanî Vyuj, Caus. 17, 270 --- -gramtha (4) 430 /yaksh, yakshma 17, 231 yoga 17, 158. 4 (8 a.) -drishtisamuccaya 457. — -țîkâ 17, 52 yaksha 115. 386 8 (Haribh.) Mûladatta 822 (anga 8) — -lipi 400 yakshmanâçana 17, 208. mûla-prathamânuyoga . -vidhi 480 859.66 31 (<sup>0</sup>çaka) yogin 17, 189 Yajurveda, Jina im (!) 475 -bhåshya 17, 53. 4 Yonaka 422 (<sup>0</sup>kåragåthâ) <sup>o</sup>de vijnâyate 17, 822 yoni, masc. 17, 257. 8 -vatthu 359 yonidevatya 17, 285 yajnatanû 17, 221 yoyuvatyas 17, 378 Mûlasiri 822 yatijîtakalpa 478 yaupi 17, 829 mûla-sûtra (4) 226. 17, yathâgatasampradâya 848 41-8 (nijj.) yama, adj. 17, 299. 300 r zu 1 270 Yama, u. Yami 17, 300. -gâthâ 17, 41. 54 raïvakka, rativâkya 17, mûshaka, giftig 17, 162 11-8 79 raja-ugghâta 17, 80 \* Mrigagråma, Mrigâ 270 -, **17**, 218. 21. 2 (Milch: rakkhia, Name auf 17, 31 mrishâ 17, 249 kuh) Meayya 285. 17, 61 -, likhati **17**, 169 [296] Rakkhia 17, 7.63 (<sup>0</sup>ajja). mekhalå 17, 84 etym. -, Süden, secundär, 17, 128



rakshohan, agni 17, 829 (çoņita-)rakta 155 raktânçuka 154 ranga 83. 105 (<sup>0</sup>dvâra) Vraj, regere 17, 190 raja-udvâsâ 17, 285 rajanî 137 rajjusarpajnâna 17, 152 Rattavatî 337 (anga 11) ratna (11), ratnin 17, 201 Ratnaçekhara 17, 70.80.4 Ratnasågara 431. 49. 17, 84. 9 rathakâra 17, 196. 7 çûdra rathavâhana 17, 261 Vram, uvaramasu 153, vi= ramålium 108 Ramatha 332. 97 ramanabhara (jaghana) 68. 9 Rammae vâse 413 Rayauî 812 rayapî, ratanî u. râi 417 rayanappabhâ 17, 29 rayaharana 17, 118 (ayyikâ) Rayyâ 464 9 rasa 155. 17, 30 - - - griddhi 17, 45 rasia, schreiend 156 rahanemijja 17, 46 Rahavirapura 17, 67 (Bas tha") rahasyâsu rikshu 17, 856. 9 (uttarâsu ra<sup>0</sup>) râibhoaņa-veramaņa 17, 78. 85 râi-"sara 17, 26 râula, râjakula 17, 120 râkshasalipi 400 râkshoghnî 17, 328 râj König, Vrâj König sein **17**, 190 râjakartar 17, 199 râjakrit 17, 199 Râjagiha 297. 317. 97 (Mâgaha), <sup>0</sup>griha 265.6 râjan, <sup>o</sup>nya 17, 196 râjaputra 17, 197. 200 râjapraçnîya 882 fg. 458 (falsch) Râjaçekhara 17, 169 râjasûya 17, 199. 201 râti, Göttinn 17, 218 râtimdiya 282

Râtî 312 (anga 6) râtridevatya 17, 358 Bâma 879. 17, 47 (Ba= lar.) —, Volk 397 Râmakanha 420, <sup>0</sup>nhà 322 Râma-gutta 271. 3 - -putta 271. 324 Râmâyaņam 17, 9. 28 (Nachmittags). 35. 40 Râmilakavi 17, 170. 1 Râyagiha 299. 312. 21. 4. 470. 17, 65. 106. 11. 5 râyapaseņaïyya 298.382 f. râyappaseņiya 382. 17, 11 râviya, rañjita 194 râçimarâyau 17, 299 râshțra 17, 186 (avaruddha). 201 (pradâtar, apâdâtar) râshțriņo janâh 17, 186 râsi, == khandha 17, 23 --- -baddha 350.63 râsijumma 297 râhapapadâga 427. 17, 89 riuveda 304 rikkha 465 rimcholi 149 ridumâsa 282 rishtacânti 17, 140 (umdu)rukka 17, 28 rukkha 4 ruci 17, 247. 50 rudda 17, 27 (Cult.) Ruddasoma 17, 63 rudra, = agni 17, 826. 7, — çiva **17**, 147 statt çiva, in d. Trias 17, 88 Rudrata, <sup>0</sup>bhatta 5.171.2 /rudh,aparuddha 17, 188, avaruddha 17, 180 rumda 82. 176. 305 Ruppi, Rukmin 413 Ruppinf 320. 2. 424 rumpa 65 ruçatî, rush<sup>0</sup> 17, 298 ruhira-m-okinna 156 rûpa (rumpa!) 65 (tvac) - 203 al. 17, 258 etym. rûpaka 208 al. rûva 282 re 116. 99

Revaïnakkhatta 17, 7 Revaïsinha 17, 7 revatî, übel für Geburt 17, 244 /reh, rebh 82 rodasî aus rodhasî **17**, 186 rodda 156 Romaga '332. 97 Roha 301 - -gutta 17, 66. 116 -gupta 381 (<sup>0</sup>mata). 17, 135 rohaņaniha 161 Rohidaa, <sup>0</sup>qaa 837 Rohinî 310. 17, 47 Rohîdaga 439 l für r 270 l, n graphischer Wechsel 98. 4 laïa, grihîta 97 laüda, latthi 339 Laüsa, Laosa 397 Laüsiya, <sup>0</sup>yâ 302. 13. 80. 412. 22. 76 Lakuça 397 Lakuçadeça 412 <sup>0</sup>lakkhana 282. 3 Lakkhanâ 322 lakshana 5 - -Jahr 409. 14 Lakshanâpurî 160 laksh(y)akramoddyota 203 al. laggabala 443 laghu-gurubhrâtar 17, 6 - -**v**âcanâ 227 -vritti 458 (Haribh.). 17, 80 Lanka 17, 174 lajjanataraya 155 (lajjiya<sup>0</sup>) Lajjâ 424 (uv. 11) latabha 83. 209 ladaha 208 latâgriha 192 Laddhadamts 324 (a. 9) 1/lap, + ud 170 lalitaceshtâlamkâra 81. 122. 203 Lalitavistara 400 lavaņa 17, 245 Lavanoda 391 lavali-lâvaµya 206 lahari 209

31\*

lâghavattham 17, 38 Lâța, Lâdha 398 (Kodi= vâsa) Lâțânuprâsa 8. 80. 208 Lâți, lipi 400, Lâdi 401 Lâdha 804 làlia, ramita 199 lâvaņya-talla 208 -draviņavyaya 206 Lâsakadeça 412 Lâsiya, <sup>0</sup>yâ 318. 82. 80. 412. 22. 70 lâhaņaka 99 18 likkhavihâņa 899 Vlikh 17, 169 (Yama). 290 (hridaya) likhita, anya<sup>0</sup>, svayam<sup>0</sup> 210 linga, <sup>0</sup>gokta, <sup>0</sup>goktadeva: ta 17, 328 lidimlivi, limdimlivi 399 18 (64) livi, lipi 399.400. 76, s. bambhî Vliç, abhileçam 17, 138. 45.6 Vlih, samulliaï (?) 168 <sup>0</sup>lihiya 220. 463. 17, 28, s. ku<sup>0</sup> lihîvihâna 400 Vlî, abhiliyyaï 197, sam: ulliaï (?) 168 lîlâ (ceshțâ<sup>0</sup>) 117. 81. 208 Vluțț, paluțțaï 75 luptaprathamâbahuvaca: nâni 381 lumbî 97 lûtâ 17, 162 lekhana 400 -çâlâ 476 lekhyâlikhita 95 Lechai 270. 301. 421 lepavihi 282 Letiâpiâ, <sup>0</sup>pitar 317 leça 203 al. leçatas 848 6 leçyâ 297. 17, 49. 146 lesajjhayana 17, 49 lesâ 895 leha 220. 82. 400. 17, 9 lehada, lampata 162 loiya 17, 26-8. 35 – -kappásái 17, 82 louttaria 17, 26. 7. 9. 35 vakrokti 208 al.

loka 48 (prasiddhi). 59 (Sprache).60(Gujrat),plur. Welten 17, 358, in der Regel: Leute 17, 388 lokatattvanirnaya457(Ha= ribh.) lokaprasiddhi 6. 48. 99 lokabindu 457 (Haribh.) lokokti 7. 66. 70. 92. 7 lokottara 409 Vlokk (ruj?), nilokkia 17, 117 loga, aloga, logâloga 266 logabimdusâra 245(0sâga: ra). 858. 865. 6. 462 (<sup>0</sup>sågara) logamuni 815 logavijaya 252 logasåra 253 Logâvatam 17. 9 logâlogapagâsiya 805 lopa, <sup>o</sup>viçesha 69. 78. 88. 113. 4. 17, 14 loshța 17, 186 loha, lobha 147 lohapatta 17, 116 Lohicca 265. 17, 7 lohitâjâ, 17, 265 lohilla, lobhavant 195 Lhåsiya 397 v statt h (?) 194 Vaara, Vaïra, Vajra 8 (Vaira). 348. 17, 7. 68 Vaïrasâmin 251 Vaïrâda 398 (Vacha) Vaïroyaņaranno, Balissa 811 vaïvivara 161 vaïvedha 75 vaïsesiya 17. 9. 121 (<sup>0</sup>sutta) Vatisa 332, <sup>0</sup>si, <sup>0</sup>siyâ 313. 412, s. Pausa, Bakuça, Caüsa vança, Balken 17, 287 vakâralopa 17, 14 Vakuçikâ 422 vakkaya, valkaja 17, 28 vakkasuddha, vâkyaç<sup>o</sup> 17, 79 vaktrapâņi 105 vaktrendor na 206

vakshaskâra 411 vagga, varga 286. 90. 1. 6. 309. 11. 2. 9, fünf 378. 418. 24. 5, cha: kka<sup>0</sup> 17, 22 — khamdha 17, 23 -cûliyâ 274. 820. 17, 18.87 Vamga 804. 97 (Tâma: littî) √vac, vâijjâ 223 vacana 222 vaccha, vriksha (!) 118 Vaccha, Vatsa 304. 98 (Kosambî u. Vaïrâda) Vaiii 304 Vajra 213. 9. 47. 857. 93 (hoï, havaï). 460 (Mahâniç.). 8. 4 (da: cap.). 78 (pamcanamukkara) 17, 9 vajra-sûcy, upan. 17, 186 - -sena 463 -svâmin 251. 471. 9 âyâsag.). 17, 63. 131 Vamcuņa 899 vamjula 195 Vatta, Vaddhu 398 (Ma: sapurî) vadajakkha 115 vadabhâ 422, <sup>0</sup>bhî 818. 80. 476, <sup>0</sup>bhikâ 412, <sup>0</sup>hiyâ 802. 412. 22 vadala, patala 79 Vaddhamâna 442. 4 -pura 337 (anga 11) -sâmi 211. 17, 14. 5. 108 vaddhâvaddhi 406 vaņa-tigichā, vraņacikitsā 483. 17, 23 - -pattaya 161 vaņe, maņe (manye) 4.63. 107 , == sakhi 63. 107. 25 Vanhi-dasâo, Vrishuidaçâs 418 fg. 24. 5. 17, 14 vattavvayâ, vaktavyatâ 17, 25. 87 vatthu, Abschnitt in ditthiv. 246. 80 (18). 7. 344 (up. 6). 61. 6. 401 (up. 5). 14 (up. 6). 17, 36

vatthu, cûla<sup>0</sup> 858. 9 vatthesaņâ, vastraishaņâ 256 Vvand, + pari 155 vamdaņa 17, 76, s. caitya<sup>0</sup> guru<sup>0</sup> vamdanaa 433. 17, 23. 52 vamdaņanijjutti 17, 69 vannaa, varņaka 166.232 vannavasiya 166 vanniya 294 Vvap, varp 17, 258 vapus 17, 258 (etym.) vamanîphala 17, 28 vambhannaesu 304 5 vaya, vrata 17, 83 vayamsi, vayasvin 195 vayagutti, vacogupti 17, 47 vayaņa, vacana == sua 17, 28 Vayara, Vajra 247 vayasvant 17, 292 vara-cariâ 17, 57-61 Varana 398 (Acchâ) Varaņovavâa 274. 17, 83, s. Dhar<sup>0</sup> Varadatta 338 (a. 11) varadîva 891 Vararuci 6 (cit.). 17, 78 varâha 17, 851 (mâdhyamaka, mâruta) Varâhamihira 261 (metr.) varisa 138. 224 variyas 17, 381 als devatâ varuņa, Nachthimmel 17, 212; = agni 17, 868. 9; u. Wasser 17, 188. 241 -, König 17, 188. 92, -, N. und W. 17, 295 -, appell., wählend 17, 192. 3 Varuna, Stadt 398 (Accha) vareya, - vivâha 155 Vvarksh, varsh aus varh, barh 17, 191 varcas 17, 198 (etym.). 282. 8 -, stercus 17, 198 etym. varcasya 17, 282 Vvarj 'eqy und Vvarj ver: gere 17, 190

68 oder 64 varna 281 varņaka 232. 78, --- hypermetrisch 17, 389, zu Dev.'s Zeit noch als metrisch gefühlt 17,402 (anusv.), veränderte Or₅ thographie 403, vór Dev. 405, Varianten 406 (mündliche Ueberlief.) varnakrama 195 varņaniyama 17, 168 varņikā 201 varņopanishad 17, 136 Vvart, anupariyattimsu 868. 9 (°tțimti, °țțis= samti) Varta, Land 398 Vvardh, udvridhatsu 17, 270 Vardhamâna (Vîra) 159 -deçanâ 317 - -svâmin 253 Varp, varpas 17, 258 Varvarî 422 varshâs, Rechnung nach 17, 282 varshâvâsa 469 varshishtha, <sup>0</sup> shîyas, <sup>0</sup>shman 17, 191 /val 127 (valiyyaï). 99 valaga 264 Valabhi, Concil von 218 valayamaya, valagamrita 264 vali. Vali 146 Valissaha 17, 6. 7 Vallabhadeva (subhâshi: tâvalî). 208. 17, 168 vallarî 169 vallavâta 66 vavahâra (dasakappava: va<sup>0</sup>) 228. 4. 357. 446. 65-7. 72. **17**, 18 -, Auszug aus 445 - -cûrņi 466 — -naya **17**, 112 – -nijjutti **17**, 57 vavahâria 17, 39 Vavvara 322, s. Babbara, Pappara vaçîkaraņa 17, 290 vaçya 17, 266 Vvas, uvvasaï 201 vasan, Kaufpreis 17, 228 vânîra 96

Vasițthagotta 17, 6 Vasishtha 17, 179. 260 (dharmasûtra) vasu, agni 17, 182 –, u. marutas **17**, 181. 2 Vasu, u. Tîsagutta 17, 106. 7 Vasudattâ 886 (anga 11) Vasudeva 320. 17, 47 vasti, — vastu 858 vastu, Abschnitt d. pûrva 854 Vvah, vahijja 228, vubbhasi 88, vaheûņa 129, nirvyûdha 450. 3 vahatu 17, 310 Vahalî 412. 22 Vahalîa 382, s. Pahaliya, Bahayaliya vahassaï, Jupiter 414 Vahassatidatta 336 (a. 11) vahuyâ, vadhû 144 vahûpotti 155  $V v \hat{a}$ , = cush 143. 81 (aņuvvâya) vâ (vai) Arkalinah, Varkalinah 17, 380 4 vâitta 885 vâiya 282 Vâubhûi 17, 61 vâullaya 73. 4 vâkyârthopamâ 203 al. vâgaraņa 285. 90. 305 (36000), s. pauhâ<sup>0</sup> vågdevatya 17, 346 Vâgbhața 209 (âlamkâ: ratilaka) vâcaka 353. 17, 20(erkl.) vâcanâ 214 (7), 27. 72 (upalabhyamâna<sup>0</sup>). 17. 36 (Mâthurî). 86 (3 des mahânisîha) -'ntara, »anderer Text« 272. 91 vâcay 210. 23 vâjapeya 17, 276 erkl. vâņa, Pfeil 17, 285 vâua-m-amtara 311 vâuaparua 17, 264. 6 Vâņârasî 321. 423 vâņija 415 Vâņiyagâma 316. 21. 4. 36. 468

vâta, vi<sup>0</sup>, uva<sup>0</sup> 273 (valla-)vâta 66 Vâtsya 17, 197 (mîm.) vâdi(n) 353. 67. 17, 20 vâmaniya 802. 412. 22 vâmaņa 422 vâmaņi 380. 476 Våmadeva 17, 179 Vâmana 475 (alamk.) vâmanikå 412 vâmalogavâi 333 vâmâmga 119 vâyaga-vansa 17, 57 - -vara 294 Vâyubhûti 300 vâr 17, 241 (etym.) vâraa <sub>l</sub>/var 304 Vâratta 322 (anga 8) Vârâņasi 312 vâriyya, == vivâha 155 Våriseua 322. 4 (a. 8. 9) Vârugauiyâ 302. 412. 22, s. Câru<sup>0</sup>, Thâru<sup>0</sup> Vâruņavaradîva 891 Vâruņiyâ 880 vârugî, u. saumî 17, 265 Vârușoda 391 Vârkakhaudi 17. 219 Vârkalinas (vâ Ark<sup>0</sup>) 17, 880 Vârshyâyani 17, 158 vâlayam 17, 28 Vålmiki 206 vâva 17, 373. 4 vâvada 70 vâvaņi (vâmaņî) 313 vâvattari (72) 336 vâvâtâ 17, 201 <sup>0</sup>vâsa, varsha, Jahr 228. 412 (<sup>0</sup>kodi), --- Bhara: tâdi 294. 411 - -hara 411 Vâsavadattâ 205 (Suban: dhu) - 387 (anga 11) Vâsuki, Schlange 17, 168. 4 Våsudeva 298 (9). 820. 60. 424 (Kauba) 17, 19. 175 - -gaņdiyâ 367 Vâsupujja 278. 17, 60 Vâstupâlavid 159 vâstuvidyå 17, 237

vâstosh-pati 17, 284 - -patîya 17, 285 viacch, s. caksh 166 Viatta, Vyakta 17, 61 viulla (vyâkula?) 194 vikâla, Abend 17, 78 vikriti, prakriti 17, 180 vikkhambha 294. 406 Vikramâñkacarita 209 Vikramâditya 159. 62. 219. 17, 73 (nicht in Åvaçy.) vikraya 17, 247 vigappiya 17, 85 vicâra 358 – -çreņi 17, 66 vicârâmritasamgraha 358. 4. 71. 480. 6. 58. 60. 77. 8. 17, 1. 16. 20. 86. 67. 80. 5 vicritau 17, 211 vichadda, samûha 139 vichinnam, des Jahres 17, 222 vichuh, tyaj 145 vicheha, vikshepa 72 Vijaya, König 270. 336. 17, 74 vijayadâra 890. 1 Vijayapura 337 Vijayamitta 836 Vijayasena 415 vijjacaraņaviņicchaa 17, 12.88 vijjâ, âgâsagâmiņi 479. 17, 68 vijjâņuppavâya (puvva 10) 357. 65. 6 vijjâtisaya 338 Vijju 312 vijiulaâ 193 vijnânâtman 17, 160 vimcua 78 Vimjha 17, 126 vița 116. 65 vițțhi 415 vidamviya 156 viņays 257. 441 viņaya-pavvatiya 864 — -samâhi 17, 79 - -suyajjhayana 17, 44 Vighu 388 vitti, vritti 257 vidûshaka 116

videha, Videha 260 Videha, <sup>0</sup>jacca, <sup>0</sup>dinna 261 , plur. 398 (Mihilâ). 9. 421 (König) - -putta 801 - -rây**â** 879 vidyâ, samyaginâna 17, 12 — -sthâna (14) 17, 9 vidvân 17, 156 (vedânt.) /vidh (vyadh) vimdhamti 98 vidhiprapâ 223. 31. 50. 1. 869. 72. 17, 1 vinaya 450. 68 vindusâra 244. 5. 346. 7. 58, s. bindu<sup>0</sup>, loyab. - -paryanta 17, 8 vipadivatti 273 viparîtapâda 17, 291 vipâkacruta 270 vippajahanaseniya 363 vippajahanâvatta 864 vibhatti, Casus (8) 17, 80 vibhâvanâ 175 (atiçaya) Vimala 278 vimâna, der Gestirne 415 -pavibhatti 278. 4. 17, 18 vimukkhajjhayana 251 vimuktyadhyayana 254 vimutti 257 vimotti 273 vimoha, vimoksha 253 viyâvatta 864 (dițthiv.) viyâha, vivâha, vyâkhyâ 294. 804. 5 --- -pannatti 294 viradim pi, viri<sup>0</sup> 56. 7 s. ciri<sup>0</sup> viramàlium, sodhum 108 virâa, vilîna 100 virâj, metr. 17, 179. 212 (brihatîgarbhâ) virâjah für girâ ca 17, 257.8 viråtkakubh 17, 297 --- -trishtubh 17, 282 – -pura-ushņih 17, 255 - prastârapszikti 17,310 virâd-atijagatî 17, 282 - - - atyashti 17, 247

virâd-urobrihatî 17, 190 | visha-danta 17, 164 - -garbhâ 17, 180. 218. 77. 97 - -jagatî 17, 234. 40. 7. 72. 802. 6 viruddha 17, 27. 85 (°tara, avi<sup>0</sup>) viruddhâdhikshepa 208 al. 175 (atiçaya). virodha 203 al. vilayâ, vanitâ 125 Vilâyavisayavâsi (Cil<sup>0</sup>!) 897 vilâsalalia 156 vilevana 282 villam, rahasyam 76 Villana 897 Villala 832 villî, vallî 92 vivaddhi, ahibudhnya 17, 81, s. vividdhi Vivasvant 17, 312 (jâyâ) vivâya, vipâka 830 -sua, -çruta 270. 86. 885 vivâta 273 vivâsa 17, 211 vivâha, vyâkhyâ 224 — -cûlâ 230 - -cûliy**â** 274. 96. **17**, 18.87 - -pannatti 288, 4. 17, 18. 29. 80 viviktacaryâ 17, 46 vividdhi,ahi budhnya 268, s. vivaddhi vivvoka 208 al. viçapha 17, 215 Viçâlâ, Mutter des Mahâvíra 261. 8 ., Stadt 262 (atiçaya). viçesha 175 203 al. - -grâhin 851 - -vivaraņa 17, 55 - -'âvaçyaka 227. **17**, 70.84.100 (°bhâshya) viceshokti 203 al. viçva-krishți, -kshiti, -jana, -nara 17, 288 – -s**r**ij **17**, 298 Viçvâmitra 17, 179 visha 17, 161 (nir\*, Tri= kûta<sup>0</sup>)

L l

- -dûshinî, -nâçinî, -sar: piņî, -hâriņî 17, 162 vishama 175 (atiçaya). 203 al. vishasarpa 17, 162 vishâņahariņa (!) 17, 209 vishâņâ 17, 210 etym. vishkandha 17, 215. 8 (101)vishti 84. 5 vishņu-varavâhana17,161 <sup>0</sup>visamvâdin 241 visakamdalî 174 visamthula, visambala 135 Visâlâpavâsi 897 Visâhâgani 455 (jåi-)visuddha 145 visûiyâ, Cholera 17, 109 visohi 257. 17, 22 vismaya 198 vismrita 214 vihadia 100 vihârakappa 17, 12. 88 <sup>0</sup>vihim 282. 8 vihipagâra (18) 380 vihimaggapavâ 228 vihritam 114 (ceshţâlam: kâra). 208 al. Vîibhaya, Vîta<sup>0</sup>, Vîya<sup>0</sup> 898 (Simdhu-Sovira) vîja 17, 258 etym. viyarâyasuam 17, 12. 88 Viyasogâ 312 vira, Diener 17, 227 -, acht 17, 200 Vîra 212. 65 (buddha.). 17, 60. 1, s. Mahâvîra -, Schwester, Schwester: sohn, Tochter 17, 98 Vîrakanha 420, <sup>0</sup>nhâ 82**2** Viragaņi 17, 81 Vîra-tthaa 268. 427. 9. 81. 44. 5 Vîradeva 17, 40 Virapura 887 <sup>0</sup>dra Virabhadda, 217. 485. 8. 17, 75 vîravara 380 (Mahâvîra) Viraseņa 424 vîriya 263 (bâla<sup>0</sup>, pamdiya<sup>0</sup>) -, puvva 354. 5. 65. 6 vîriyâyâra 258

vîsaraî, Vsmar 111 vukkamti 395 vucchinna, vuchea, vyava<sup>0</sup> 211-8 vudda 42 vuddhasavaga 17, 27 Vuddha, -vayana, -sâsana 17, 9 Vuddhi 424 Vûdha **8**98 vriksha, zd. varesha 17, 191 v**r**itti , Commentar 267. 17, 6 -prakâra (18) 880 vritra, Feuer im 17, 278 vritrahâ madhyamah 17, 872 vriddha 17, 194 (fünfte Lebensstufe) - -nyâyânusâra 829 — -vâda 457 - -vicâraņā 463 - -vyákhyá 17, 28 — -çrâvaka 17, 27 — <sup>0</sup>âcâra 7. 191 Vriça 17, 380 vriçcika 17, 162 (Gift) vrishant (!), indra 17, 377 Vrishpidaçâs 416 [871 vrihat - Kharataragacha vrihan -mithyâtvamantha: na 458 (Haribh.) veâlia, vaikâlika, vaidâ: rika 17, 78, s. vey2° veuvvino 367 Vejayamtadâra 891 vediça 192 vedha 17, 86 veņaīya 257.66.17, 8 (buddhi). 14 -vâi (82) 259 veņaïyā, lipi 899 vetasa 17, 248 vetåliya 261 Veda 424 veda 804 (4). 455 (jain.) vedaa (kammassa) 395, s. veyave<sup>0</sup> vedavacanâni 457 Vedagâiya, <sup>o</sup>mâiyo 399 vedânga 288 Vemdânauâ 423 vemâņiya 892. 444

veyaga-paya, <sup>0</sup>bandhaga | 895 veyaņā 395, <sup>0</sup>ņijja 17, 49 veya-veyaa 395 veyâliya 261. 439 veyâvacca (10) 17, 83 veramaņa 317. 8. 436. 17, 78 velaņaa, vrîdanaka 156 Velamdharovavâa 274. 17, 14. 87 vesa, dveshya 185 Vesamaņa, Vaiçravaņa 337. **17**, 27 -, <sup>0</sup>ovavâa 274. 17, 14. 87 [125 vesavilayâ, veçyavanitâ Vesâliya-sâvaga 263. 300 Vesâlî 262. 421 (Videha) vesiyam 17, 9 Vesiyaputta 300 vehat 17, 281. 5 Vehalla 824 (anga 9) Vehâyasa 324 (a. 9) Vaikhânasânâm 17, 277 Vaicitravírya 17, 257 Vaijâna (vai Jâna?) 17, 380 vaitâlîva 285. 9. 59. 61. ältestes der nachvedi: schen Metra, Vorstufe für âryâ 17, 399 fg. vaidârika 261 vaidyanâtha 210 Vainateya 17, 161 vainayikî 17, 14 vainya 17, 341 vaibádha 17, 205 vaiboka 114 vairâja 17, 291. 2 Vairâțapura 398 Vaiçâlika 259. 62 (vaiç<sup>0</sup>) vaiçeshikadarçanam 351 (Terâsiya) vaiçya 17, 196 vaiçvakarmanî 17, 875 vaiçvânara 17, 288 Vokkâņa 397 vochinna, vochea, vyava<sup>0</sup> 251. 465 voța, vodha 111 Voțika 17, 75, s. Bo<sup>o</sup> Pau<sup>o</sup> vomdaya (bomta) 111. 17, 28

.

voduhî, vodrahî 140. 1 vora 70 volımdalivi 399 volîņa 72. 7. 103. 68. 76 vosatta 208 vyamgya 191. 203 al. vyatireka 203 al. vyatyayo vahulam 78 vyadvarî (/vyadh) 17,300 vyadhvâ 17, 298. 4 vyantarâyatana 336 vyabhicârî bhâvah 128. 54. 65 vyavachinna 252. 349, s. vu<sup>0</sup> vo<sup>0</sup> vyavacheda 17, 85, s. vu<sup>0</sup> vo⁰ vyastam, des Jahres 17, 222 vyâkaraņa 304 (36000). 476 (18) - -sinha 209 vvâjastuti 203 al. vyâpâravyañgya 203 al. Vyâsa 206 (MBhâr.) vyâsârtha 17, 55. 71. 2 Vvraj, vîtivatimsu 369 (<sup>0</sup>vaïmti,<sup>0</sup>vaïssanti), pa= vvaïu 155 vrata (12) 17, 75, s. ma= hâvratu [261 ç, und j, im Auslaut 17, , für s 17, 2. 17 (çvas). 46. 9. 62 —, zu s 17, 180 (sarva) Çaka 308. 96 çakatoddbi 17, 80 Çakavrishakâla 258 çakunî (14 vidyâs) 17, 9 cakritpinda 17, 245 cakvarigarbhâ 17, 231. 4 Çamkara, Comm. vedân: tasûtra 17, 158-60 çankudhânajvâla 17, 209 Çañkha, Schlange 17, 164 Cankhapulika, Schlange 17, 168 çathatâ, aça<sup>0</sup> 17, 48 çatakâdikarmagranthâs 854 çataçârada 17, 233 çatahasta 17, 288 çatâyus 17, 233 [848 Çatrumjaya-mahâtmya

çantivâ, <sup>0</sup>vân 17, 308 (pûtî)-capharî 17, 231 çabalam brahma 17, 138. 42. 4. 58. 60 çavalâc chyâmam 17, 144 çabda, <sup>0</sup>vâkya 203 al. çabdaprabhedaţîkâ 276 çabdâdayas (3 nayâh) 352 Vçam, samta, uva<sup>0</sup>, pa<sup>0</sup> 157 çamana, — Yama 17, 138. 47. 8. 278 çamîgarbha 17, 204 çambhu - mayobhubhyâm 17, 240 çayana, Lager 17, 265. 6 (<sup>0</sup>kâla) Çayyambhava 213 Vçar, visijjiyya, vosirâmi, <sup>0</sup>re 444 ↓ çar, çal, celare, helan 235 (çaraņa, çarman) çarani, für sar<sup>0</sup> 17, 249 100 çaradas 17, 232 Çarapunkha 17, 265 21 çarkarâs 17, 181 çarva, sarva 17, 180 Vçal, uchalanta 139 çalya 17, 290 Çavarî 422 çavâjîvin 209 çaçin, Aufgang des 206 (çaçinam asûta) Câkatâvana 17, 325 (rik: tantra) Çâkya 259 Çâkyâdayas 381. 17, 37 (gut) Câmdibhya, <sup>0</sup>lya 398 Câtapathikâs 17, 322 Çâtavâhana 81. 2. 159 çàntâjvâla 17, 281 çântigana 17, 278 Çânticandra (up. 6) 213. 24. 58. 415 Çântisûri 17, 44. 97 (utta: rajjh.) çâri, Vogel 17, 246 Çârngadharapaddhati 205 çâlâ 17, 285 (etym.) - -devata, -sûktam 17, 234 çâlûrî 140 çâler navâ manjarî 205



Çâlyaghârya 258 Cacvata 17, 168 (künst= licher Vers) çâsana 222 çâstra-parijnâ 252. 8 - -vârttâsamuccayavritti 458 (Haribh.) cinca(pâ)vriksha 17, 162 4 çikshâpadavrata 17, 75 citipadi 17, 269 çitipâdam avim 17, 302 çiromârgasnigdha 167 Çiva, u. rudra 17, 138 -, 8 mûrti des 17, 180 Civaprabha 17, 51 Çivaçarman 354 cicuvriksha 17, 162 Vçish, uchûdha? 151 çishyahita 17, 44 (uttar.). 51 (âvaçy.). 81 (piņd.). 5 (viçeshâv.) çishyâvalikâ 17, 6 çîtarakshâ 161 cibham 17, 241 Çîlânka 258 (çake 798). 381. 402. 16. 55. 17, 84 (Koty<sup>0</sup>) çuka-sâri-kriçânâm 17, 240 çukla, lies: çulka 17, 304 çuklâvasrishte 105 çu di, su di 17, 86 cuddham brahma 17, 142 -4. 59 cunam 17, 261 cunâ-sîrau 17, 262 Cubhaçila 127. 59 çulka, nicht çukla 17, 804 Vçush, sausen, Vçush, dörren, çushma 17, 217 çûdra 17, 197 (rathakâra) çûraputrâ 17, 213 çûrpam, als Gandharva 17, 257 çringårabhâva, <sup>0</sup>råbhâsa 203 al. çritam in der âmâ go 17, 278 çailair bandhayati 206 Çoktikâvatî 898 Çaunaka 17, 322 (cit.) **Caurikanagara** 398 çaulikâ 17, 119 çyâma-çabala 188

I

cyâmâc chabalam 17, 144 | Shâhân Shâhi 303 Cyâma, <sup>0</sup>mârya 217.392. 3, s. Sâmajja Vçra (çrî, çreyas) 17, 235 Vçraddhâ, saddahâmi 17, 18 craddhânam 457 çravasyu 17, 217 çrâddha-jîtakalpa 450 - -pratikramaņasūtra 17, 70 - -bhuj 209 crâvaka-krityâni 871 – -prajnapti 371. 6 - -pratikramaņasútra 17, 7Ō Vçri, samûsejjamti 294 Vçrish, çlish 17, 216 Cridhara 207 Crimaddattopanishad 17, 186 çruta 214. 22 - -kevalin 213 - -dhara 853. 17, 20 – -racanâ 216 - -skandha 251. 60. 457 22 çruti 137 çreni 350 (siddha<sup>0</sup>, ma= nushya<sup>0</sup>) Crenika 265. 383. 421 creshman, Schlinge17,216 çlesha, <sup>0</sup>opamâ 203 al. çleshachâyå 6. 147. 8. 62 cloka 281 (grantha). 445 (1 aksh. zu viel) -, älter als gâthâ 238 çvitra 17, 297 Cvetaketu 17, 179 (avara) Çvetapața 27. 159 Cvetambika 398 Cvetâmbara 219. 29. 41. 17, 27. 132 4 sh, finales, aus ksh 17, 191 -, statt s 17, 280 shatpadâ 17, 218. 31. 69.82 shatpåd, fem. 17, 179. 247. 302 shadabda 17, 176 shadarca, shadrica 17, 178 shadâvaçyaka 433. 17, 53 (<sup>0</sup>sûtra) shadbhaga 17, 302

shv u. jj 2 s zu ç 17, 246 - fürç **17**, 246. 70. 1 sa im Çatap., se Jain. 257 saajjhaya, Nachbar 102, <sup>0</sup>jhiâ 41 satina-bala 448 - -ruya 288. 17, 9 saüņî 415 (karaņa) - - - pâra 17, 9 samlehanā 313. 8. 17, 12 (kh) - -suam 17, 12. 88 samvachara 409 (5 Arten), <sup>o</sup>tsara 17, 202 (etym., Vvart) samvatsarapratima17,224 samvara 17, 49 samvarana 70 5 samvaradārāim 380 Samvartayant 17, 277 samvegâdîni (73,48 u. 27) 17, 48. 9 samvyavahâra 351 samsâra 17, 152. 8 (ve= dânta) -samudda 805 -sâgara 340. 1 - -<sup>0</sup>âvaraņa **17**, 153 samsrishti 203 al. samskrita - caityavandana 458 (Haribh.) samskritâtmânuçâsana 458 (Haribh.) 21 samsthâ 17, 221 (°â= huti) samsvadanâ 105 samhitâ 17, 69 (parah samnik<sup>0</sup>) samhiyâ, Textform 17, 38 sakaksham 17, 248 Sakalacandra 415 sa-kavvakaya (svakâvya: krita) 468 Vsakk 17, 125 Sakka, Çakra 311 -, Çâkya 381. 17, 32 Sagada 270. 386 (a. 11) sagada(saga) - bhaddiyâo 17. 9 Sagadàla 17, 73 Saga-Yavana 382. 96 Sagara 278 (anga 4). 821 31\*\*

(anga 8). 68 (<sup>0</sup>cakra: | vartin) saguņa, nirguņa 17, 159 samkara, <sup>0</sup>kirna 203 al. samkalpa 17, 153. 4 (<sup>0</sup>kshaya) - -mâtra 17, 158 samkshepika daça 273 Samkha, Samkhya 379 – -pâmokkha 800 samkhâ 272 samkhâda (gh) 309 samkhana 804 samkhejja 286. 7. 351 samkheviyadasâu 273. 17, 87 samgati 17, 275 samgamavirahavikalpe 207 samgaha 17, 39 (exeg.) samgovamga 304. 462. 17, 10. 35 samgraha 851 samgrahaui 217. 67. 376. 89. 17, 31 - -kâra, -krit 17, 53. 72 - - - vritti 458 (Haribh.) samgrahîtar 17, 198. 201. 99 samgrâmâçis 17, 381. 2 samgha 486 (früher und jetzig) -, 💳 khamdha 17, 28 -, Concil 214 (Pâțali: putra) samghayanî 418(Haribh.). 17. 71 samghavâhya, excommu: nicirt 214 samghâya 17, 36 sa-cûliyâga 254. 80. 4 saccadâram 327 Saccanemi 322 (a. 8) saccappavâya (puvva 6) 855. 65. 6 Saccabhâmå 320. 2 saccavia 166 saccidânandarûpatâ 17. 155 sachamdam (sva<sup>0</sup>) 17, 27 sachamdabuddhi 17, 35 sachaha (sachâya) 193 sacchi, sicchinî 45. 6 sajâta 17, 188. 213

sajjana, Liebesleute 134.51 sajjhâya, svâdhyâya 445. 17, 74 Samjaa, Samjaïjia 17, 46 samjama 395. 17, 72 (17). 83 samjûha 864 (ditthiv.). 17, 32. 8 sațța 208. 9 satthitamta 804. 79. 17. 9 sadamgavî 379 saddhiyâ, saddhiyara (?) 17, 116 samthâna 406. 17, 25 (°âņupuvvî) samthii 408 Samdibbha, ºlla 898. 17, 7 sanha, sûkshma 109 ----, çlakshņa 17,84 (°reņu) satîtva 75.6 Sattadhanu 424 (uv. 12) sattanâma 17, 80 sattali 200 sattâņusațthi (?) 17, 38 sattå-sâmânya 17, 122 sattikka, <sup>0</sup>kkaya 256 Sattusena 321 (anga 8) satthaparinnâ 252 satthavâha 17, 26 satthâvatthâ 166 satthi, svasti 79 satya-devatya 17, 858 -samdha 17, 157 (ve= dânta) sa-tsaru 17, 258 saduktikarņāmrita 205-9 sadda, çabda 17, 39 (exeg.) - -sattikkaya 256 saddah-amàna 388 Saddâlaputta 317 sadhrici 17, 809 sanâ, irrig zu sana 17,888 Samtanvant 17, 277 Samti 278 (anga 4) Samtijina 212 samthâra 427. 9. 81. 8. 9 --- -padiggaha 868 samdehavishaushadhi 476 (kalpas.) Samdhâna 271 Samdhâtar 17, 277 samdhi, Mangel bei Onos matopoien 190, imCom= positum 257. 881, Re= | samâyâra 294

geln 17, 29, irregulär 17, 138. 317, strenger 17, 181. 4 samnati, <sup>0</sup>homa 17, 214 sannâ, samjnå 395 sanni 297 (pamcimdiya). 895 samnikarsha 17, 69 samnivâa 408 samnyâsin 17, 139. 56 sapatna 17, 207 - -saha 17, 206 sapatnî-parâputti 17, 264 - -bâdhana **17**, 265 sapta, rishayas, aufgezählt 17, 849. 50 —, mânavâs 17, 288 saptatikâ 354 saptaikaka 256 Sabara 332. 97, <sup>0</sup>rî 313. 80. 476 21 sabala, cabala 468. 17. 71 sa-bhikkhu-ajjhayana 17, 79 - -bhikkhugam 17, 46 samaa 17, 29 samaīchamti (samatiga<sup>0</sup> ?) 177 samaņa, cramaņa 263. 4. 6. 381 (5). 445 (<sup>0</sup>µî). 17, 22 (u. sâvaa). 32 (5). 7 - -guņamukka 17, 27 - -tta 381 - -dhamma (10) 17, 72. 88 sama-tâlam 282 samabhirûdha 864 (ditthiv.). 17, 39 (exeg.) samaya 243. 60 - - - khetta 891 — -<sup>0</sup>âcâra 243. 5 Samarâdityacarita 458 (Haribh.) samavatâra (<sup>0</sup>yâra) 17, 25. 87 samavasarana 17, 61 samavâa 228. 4. 77-94 samasyâ, -Vers 160 samâ, Jahr 17, 229 (etym.) samâdhi 203 al. samâya 243

| _                                                |                                      |                                         |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------|
| samâsa, <sup>o</sup> sokti 208 al.               | sammatta-parakkama 17,               | sasamaya 252. 66 (-pa=                  |
| samâsârtha <b>17</b> , 71. 2                     | 48                                   | rasamaya). 17, 87                       |
| sam <b>a</b> hi 264                              | sammasua, samyakçruta                | sasamayasutta 365                       |
|                                                  | 17, 8                                | Sasippaha 17, 60                        |
| samâhita 203 al.                                 | samyaktvakaumudi 888                 | Sasî, lipi 401                          |
| samiti 257. 17, 47 (8 u.                         | samraj 17, 276 (Weihe                | sahasuddâa, sahasâ uddâ-                |
| 5). 88 (5)                                       | des)                                 | ha 270                                  |
| samiddha 17, 870. 1                              | saya, çata 249. 95 (41)              | sahasrahasta 17, 288                    |
| (âprî)                                           | sayanavihim 282                      | Sahassânîa 301                          |
| samîkaraņa 17, 806                               | Sayadhanu 424                        | sahokti 204 al.                         |
|                                                  |                                      |                                         |
| samugghâa 895                                    | Sayambhu-ramana 17, 29               | Såi, Svâti 17, 7                        |
| samuccaya, <sup>0</sup> çlesha, <sup>0</sup> yo: | Sayâniya 801                         | Vsâijj, <sup>o</sup> aï (Pâli sâdiyati) |
| pamâ 204 al.                                     | saragayam 282                        | 454                                     |
| Samuccheiya 275                                  | saraui, çarani 17, 249               | sâisayattanê 251                        |
| samutthâņasua 17, 14. 88                         | Saraņyū 17, 312. 3                   | Sâeya 321. 98 (Kosala)                  |
| Samudda 821. 17, 7                               | Sarasvatî - kaņțhâbharaņa            | Sâmvavijaya 17, 812                     |
| Samuddadatta, <sup>0</sup> ttå 387               | 208. 475 (kalpânt.)                  | sâkshiņam, Nomin. 17,                   |
| samuddapâlijja 17, 46                            | Sarassatî 837 (anga 11),             | 188. 55                                 |
| Samuddavijaya 424. 17,                           | devî 424                             | sâkshepa 204 al.                        |
| 47                                               | sarahassa 304                        | sâgara 321 (añga 8)                     |
| samuddesaga 285                                  | sarâjâno brâhmaņâh 17,               | Sâgaradatta 337 (a. 11)                 |
| samuddesanakâla 286                              | 200                                  | sâgarovama 268. 412                     |
| samudra, Luftmeer 17,286                         | sarivvaya, sadrigvayas 17,6          | Sågeta 324. 38                          |
| Samudragupta 803                                 | sarîra 395                           | Sâmkhya 259. 17, 37                     |
| samupasthâpanaçruta 17,                          | kali 156                             | ( <sup>0</sup> âdayah)                  |
| 14                                               | Vsarj + ava 17, 269                  | Lehre 17, 143. 60                       |
| samûha 17, 28 (khandha).                         | sarpa 17, 162. 8                     | (3 guna, 5 tanmâtra)                    |
| 289                                              | - <sup>0</sup> âhuti 17, 292         | sâmgrâhika 244                          |
| sa me samàsamo 17, 168                           | sarva, für çarva 17, 180             | sâci 81. 122                            |
| samottharaņa, vyâpti 112                         | sarvadarçanasamgraha205              | Sâtakarni 851                           |
|                                                  |                                      | Satavahana 163                          |
| samoyâra 17, 87                                  | Sarvarājagaņi 871. 457.              |                                         |
| samosaraņa (4) 264. 97.                          | 17, 20                               | sâtahan 17, 250                         |
| 818                                              | sarvavisamvâdin 241. 17,             | sātijjaī 454                            |
| sampanna, <sup>0</sup> phala 17, 245             | 67                                   | sâ-'tiçaya 457, <sup>o</sup> tva 251    |
| sampâta-vant 247. 17,                            | sarvasâropanishad 17, 188            | sâdasaspatya 17, 838                    |
| 207. 69. 808                                     | sarvânusyûta 152                     | sâdharmikâvagraha 467                   |
| sampâvî <b>17</b> , 119                          | sarvântarastha 17, 151               | sâdhu, -samgha 214                      |
| Samprati 214                                     | sarvânnâni 17, 240                   | (ajja) Sâma (Çyâma) 876.                |
| sampradâya 348. 9                                | salla, Vergehen 455                  | 92-4                                    |
| Samba 320. 2                                     | salluddharana 456. 61                | Sâmajja, Çyâmârya 17, 7                 |
| Sambaya 424                                      | Savari 802. 412. 3. 22               | sâmaññaphalasutta17,123                 |
| sambala 185                                      | savâsinau (açvinau?) 17,             | sâmanna 17, 122 (8 fach)                |
| Sambavaddhana 17, 74                             | 805                                  | puvva 17, 78                            |
| Sambhava 278                                     | saviçesha 17, 159                    | sâmayâcârika 288. 48. 17,               |
| sambhåra 17, 186                                 | savyeshthri 17, 299                  | 47                                      |
| Sambhûa 17, 7                                    | savvaggena 296                       | sâmaveda 804                            |
| Sambhûavijaa 278                                 | savvangovanga 461                    | samhitâ, letzter Vers                   |
| Sambhûtivijaya 213                               | savvatobhadda 364 (di=               | (in N) 17, 354, blos                    |
| samma, çarman, Name                              | tthiv.)                              | ârcikam (Ath. P.) ib.                   |
| auf 17, 31                                       | savvaddhá 17, 29. 37                 | sâmasavalam 17, 145                     |
|                                                  |                                      |                                         |
| sammati, <sup>0</sup> tyâdi 258. 347             | Savvannu-desia 17, 50                | Sâmahatthi 301                          |
| — -vritti 871                                    | savvasuttajoga 224                   | sâmâ, çyâmâ 156. 7                      |
| sammatta, samyaktva 253.                         | savvasumiņā 278 [ (6)                | sâmâia, sâmâyika 248. 4.                |
| 395                                              | sa-samaïya, sva <sup>0</sup> 356. 64 | 848(puvva). 78 (âgâra).                 |
|                                                  |                                      |                                         |

| 433 (âvaçy.). 44. 17,                     | Såvatthi 215. 317. 21.                 | siddhântika 457                       |
|-------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------|
| 11. 87. 50. 60. 7                         | 87. 98 (Kunâla). 423.                  | siddhâvatta 863                       |
|                                           | 17, 65, 91, 100, 6                     |                                       |
| sâmâia-kada 442                           |                                        | siddhim gaa 17, 65                    |
| carittagupa 17, 85                        | sâvana, Jahr 409                       | siddhimagga 17, 75                    |
| — -'jjhayana 17, 38                       | sâvaya, çvâpada 341                    | Simthali 802                          |
| — -nijjutti 17, 57. 68                    | sâsaa, çâçvata 273 (kam=               | Simdhu-Sovîra 398 (Vîi=               |
|                                           | ma)                                    | bhaya)                                |
| sâmâia-m-âi jâva 244. 5.                  | sâsaua, = sua, cruta 17,               | sippamta (Vsic) 133                   |
| sâmâia-m-âika, -âiya 245.                 | 28. 60                                 | sippîra 99                            |
| 321.42 (puvvau. anga).                    | Vsåh 83. 133 (çås und                  | Siyyamsa, Çreyânsa 278                |
| 428. 4. 62. 17, 60                        | sâdh), sâhia 100. 53,                  | siri, çrî — mukhya 64                 |
| sâmâcârî, drei 369-72.                    | sițțha 72                              | Siri 337. 8. 424                      |
| 447. 9. 59. 69 (kal=                      | Sâhamjayî 336                          | Sirikamta 838                         |
| pas.). 17, 10. 48                         | sâhammiya 467                          | Sirigutta 17, 66. 116                 |
| sàmâņam 864 (diţthiv.)                    | sâhavâsa 112                           | sirigoviâ, çrîgopikâ 64               |
| sâmâtiga-m-âdîyâi 248                     | sâhu 485. 45 ( <sup>0</sup> ụî)        | Siridâma 837                          |
| sâmâdi <b>a, s</b> âmâyika <b>17</b> , 28 | sâhulî 87. 184                         | Siridevî 273. 423                     |
| sâmânya 204 al., dreifach                 | Sinha 17, 7 ( <sup>0</sup> âcârya)     | sirisiddbapâhuda 361                  |
| 17, 122                                   | Sinhala, <sup>0</sup> lì 313. 80. 422. | siri-Vîra 445                         |
| — -grâhin 351                             | 76                                     | siloga 282. 456 ( <sup>0</sup> ddha). |
|                                           | Sinhali, lipi 401                      | 17, 36. 46                            |
| sâmâyârî 228. 88. 44.                     | sinhâsanadvâtrinc. 386                 | Siva 423 (a. 10). 17, 27              |
| 445. 58 (10). 17, 1                       | sińhî <b>17</b> , 262                  | Sivabhûi 17, 67                       |
| (3). 47 (10). 61 (3).                     | sikkhâ 304. 486                        | sivamaggagaï 17, 48                   |
| 72. 83 (ogha <sup>0</sup> )               | simgavera 303                          | siviņa, svapna 141                    |
| âgupuvvî 17, 25                           | Vsic, sippamto 183                     | Sihara 397                            |
| — -vihi 370. 428. 53                      | sicaya 81. 122                         | Siharin 413                           |
| sâmâyika 243 fg. (añga                    | sicchini 45. 6                         | sîosanijja, çîtoshuiya 252            |
| u. âvaçy.). 17, 22. 5.                    | Sijjambhava 217. 17, 7.                | sîtâ, Sîtâ 17, 268. 4. 312            |
| 39. 52 (etym.)                            | 77. 80                                 | devatya 17, 255                       |
| -, shadadhy 17, 22                        | sițțha, çishța 72                      | Sîyala 278                            |
| sâmâyikâdi 478. 17, 8                     | Sitambarâcârya 17, 51                  | sîra 17, 256 etym.                    |
| (vindu <sup>0</sup> ) [88                 | siddha 367 ( <sup>0</sup> paha). 435   | Sîlaï, Çîlajit 879                    |
| sâmâyikâdhyayana 17, 89.                  | Siddhattha 261. 424. 78.               | Silamka 251                           |
| sâmâyikâropana 443                        | 17, 60                                 | silavvaya, çîlâvrata 317.8            |
| Sâmucheiâ 381. 17, 65.                    | siddha-pañcâçikâ 361                   | sîsaguņa 441                          |
|                                           |                                        |                                       |
| 91. 112-4                                 | pâhu <b>d</b> am 355. 427.             | sîšapaheliyâ 268. 411                 |
| sâmmanasya]7,212.806.7                    | 17, 89                                 | Siba 324                              |
| sâmya 204 al.                             | varasâsaņa 881                         | Sîhala 832. 97, <sup>0</sup> lî 412   |
| såraa (1/smar) 304                        | Siddhaseņasūri 211 (AD                 | Sibasena 824                          |
| Sâraņa 321 (a. 8) [475                    | 1186)                                  | sua (suya), cruta 222. 46             |
| Sârasvatam vyâkaraņam                     | siddhaseniyâ 363                       | (kâliya). 17, 21-28                   |
| såri, <sup>o</sup> rikâ <b>17</b> , 246   | siddhâiguņa (81) 17, 72                | (åvass.). 69 (2 fach)                 |
| såriccha 89                               | siddhânta 218. 9 (Alter).              | suam me âusam 219. 461.               |
| sârûpavatsa 17, 245                       | 22 (Umfang). 5 (Be-                    | 7. 17, 43. 77                         |
| sâlaa, çyâlaka 17, 33                     | stand). 6. 8 (einheitl.                | suakevalin 465. 17, 16                |
| sâlamba 17, 189                           | Redaction). 32 (Spra-                  | suakhamdha 251 fg. 85.                |
| Sâlavâhana 17, 78                         | che). 70 (nicht im                     | 6. 306. 27. 85. 7. 61.                |
| Sâlâdavî 336                              | jetzigen). 4 (desgl.). 17,             | 424. 47. 65                           |
| Sâlibhadda 271                            | 401 (schriftlich)                      | suagada 17, 57 (nijj.). 60            |
| sâvajjajogaviraî 483. 17,                 | — = sua, cruta 17, 23                  | suyadevâ 297, <sup>o</sup> vayâ 465   |
| 23. 4. 87. 51                             |                                        | suanâņa 245. 462. 17, 8.              |
| sâvaņa, çrâvaņa 415 (als                  | 17, 10                                 | 21. 50                                |
| erster Monat)                             | — Vâlâpakoddhâra 853                   | parokkha 17, 8. 18                    |
|                                           |                                        |                                       |
|                                           |                                        |                                       |

492

٠

822. 86

168

259

415

Sulasâ 321

mina

5. 7. 61

888. 40

5. 69

vauâ). 73

suaņu 442. 58 suaságara 894 suahara, crutadhara 456. 63 Sumsa, Sumsumâ 311 Sumaï 278 sukada-dukkada 338 sukadāņumoaņa 435 Sukanha 420, <sup>0</sup>nhâ 322 Sukâlî 821. 2 Sukosalarisi 439 sukka 273. 423 (maha= ggaha) sukkha, saukhya 66 sukha 17, 153 (vedânta) sukhetta 278 Sugaya-sissa 381 Sughosa 388 Sujayâ 322 (anga 8) Sujâta 337 (anga 11) sudhia 97 sutta, ---- sua, cruta 17, 23 -, Text, attha Inhalt 216 - u. gaņabara 17, 80 (attha u. titthag.) — u. nijjutti 17, 68 (asati= sûtre) -, 88 im dițthiv. 284. 352 (22). 63. 5 - -kittaņa 17, 85 — -gadajjhayana (23) 17,  $\mathbf{72}$ suttattha 267. 17, 20 sutta-parivâdi 365. 17, 57 - - - phâsianijjutti 17, 38 suttâgama 17, 35 suttâņugama 17, 38 suttâlávayanippanna 17. 37. 8 Sudamsaņa 271. 322, <sup>0</sup> µā 17, 98 su di 17, 86 Suddhadamta 324 (a. 9) suddhâsuddha 257 Sudharman 213. 48. 300. 420 Sunakkhatta 271.301.24 \*suna 17, 262 sumdarî 442 Supaïțtha 322 (a. 8) Suparņa, garuda 17, 162 Supåsa 278 (a. 4) Subâhu 337 (anga 11) Subuddhi 368 Subhattara 304

Subhadda 336. 422, <sup>o</sup>ddâ | sûtrakâra, <sup>o</sup>krit 17, 58. 72 subhâshitâvalî 208-10.17. -sparçaniryukti 17, 36. 55 (<sup>0</sup>çinî). 68 (çika<sup>0</sup>). 9.88 Sumangala 300 -krita 259 fg. Sumaņabhadda 322 (a. 8) - - - gâthâ 17, 54 Sumaņâ 822 (a. 8) sûtrato 'rthataç ca 848. 9 Sumarutâ 822 (a. 8) sûtradhara 17, 78 Sumati 463 (mahânis) sûtrârtha 216.67 sumati-tsaru, <sup>0</sup>tîkrita 17, sûtrita 216 sûnritâ, <sup>o</sup>vatî 17, 285. sumahâpaïnna 479. 17, 6. 73, 4 63 (<sup>0</sup>puvva) sûyagada 228. 59 fg. 80 sumiņa, suviņa 224 (<sup>0</sup>bhâ= (23)sûyamâņa 17, 200 Sumuha 821 (a. 8) Sûyali 397 sumnayâ, <sup>0</sup>yuh 17, 255 sûra 273. 311 (aggama: suya s. sua, cruta hesî des) Suyyasivi 464 Sûra 429 Sûradîva 391 suragana 341 — -vimâya 341 sûrapannatti 246.68.401. suratrâna, Sultan! 159. 2. 18. 4. 17, 12. 80. 64 Sûraseņa 398 (Mahurâ) suravaïsampûïa 305 sûri 17, 270 (etym.) surâ 17, 239 sûriapannatti 401-10. 17, Surâdevî 316.424 (uv. 11) 57 (nijj.) Sûriyâbha 885. 6. 90 (vi-(ayya) Suvatâ 423 mâņa) Suvâsava 337 (a. 11) sûrovarâga 17, 80 suviņa, 273 (42), s. su: sûryâ u. soma 17, 312 süryaprajnapti 258 (°ty-Savidhi, <sup>0</sup>hi 211. 2. 78 ådi) 401-10 (Pupphadanta). 17, 85 sûryamâsayoh 17, 304 sûryavançî 17, 265 (dharmavyavacheda) sushad 17, 284 (Civaçarma) - Sûryâdibhih Susimâ 322 (anga 8) 354 Subatthi 17, 67 sûla 889 Suhamma 249. 306. 17, srini, Sichel 17, 257. 8 se (Çatap sa) 257 suhavivâya, sukhavipâka Sea, Seya Cveta 385 Seabiâ, Çvetavikâ 275. 386. 98 (halb Kekaya). Suhastin 213. 17, 6. 7 sûagada, sûtrakrita 224 17, 65. 91. 109 sejjâ, çayyâ 255 sûkshma 204 al. Vsûc sûijjamti 266 setthi, creshthin 17, 26 sūta 17, 197. 200. 1 sedhîsayâni 297 — -grâmaņyas 17, 199 <sup>0</sup>sena 321 (anga 8). 4 (a. 9). 17, 81 (Nameauf) sûtra 216. 22. 88 (Un= terschrift). 53 (Styl). seuâvai 17, 26 Seņia, Çreņika 297. 9. 66 (Vsuc!). 352. 455 -, im Text citirt 17, 54. 821. 421. 69 (Bhim= bhis.). 70 – 22 (88) im ditthiv. 352 | --- -bhajjâ 322 (a. 8)

493

<sup>0</sup>sepiyâ 863 Sena, Bhîmasena 17, 57 senâgui 17, 180 senâni 17, 201 senâmohana 17, 180 se 'ndrah 17, 188 se bhikkhû 255 seyâ, çvetatâ 407 seyyâ, çayyâ 257 Seyyasa 278 (a. 4) serihi, sairibhî 129 Selaa, Çailaka 810 Saindhavî, lipi 400 sairibhî 129 Sogamdhitå 887 (a. 11) Sottiyamaî, ºvaî 398(Cedi) soma, oshadhi, na can: dramáh 17, 354-6. 9 ., Mond 17, 857.88 (in der Regel) -, Feuer in 17, 278 , u. sûryâ 17, 810 (38 Töchter des Praj.) Somadatta 836 (a. 11) somadițțhîya, saumyadrishtika 157 Somadeva 17, 68 (Årya: raksh.) soman, sa + uman 17, 258 somapi, <sup>0</sup>tsaru 17, 259 Somasumdara 486. 17, 76 Somila 271. 822. 17, 60 Sorațtha 898 (Bâravaî). 17, 80 (<sup>0</sup>aa). 1. 40 Sorațțhî, lipi 401 Soria, Saurika 270. 898 (Kusațțha) -pura 337. 17, 47 Soriyadatta 337 (a. 11) sovatthiya 864 (ditthiv.) Sovîra, Sindhu<sup>0</sup> 898 sohagganihi 84 Sohamma 17, 29 --- -kappa 385. 17, 109 sautrâmaņi 17, 187 Saudhanvana 17, 197 Saudharmâdikalpa 420 saumâpaushnî 17. 882 saumî, vârupî 17, 265 saumyam, parva 17, 347. 55 Skandilâcârya 218. 20. 17, 86 285 skandhogríví brihatí 17, hansalipi 400

(a-)skhalita 17, 69 Vstar, samuttharium 112 1/stu, thuņamti 442. 45 (°ņâmi), astaut 17, 179. 81. 5. 204. 8. 12. 8. 34. 40. 7. 51. 64. 86. 90. 1. 7. 302. 6. 10, astutâm 17, 281; abhi= shtûya 17, 179. 269. 72.85; abhithuya 489 sthapati 17, 200 sthavirakalpâdi 17, 12 Vsthâ, utthappei 145 sthânu 195 (lies patra<sup>0</sup>) sthånâmga 267 sthâpanâ 216 sthâyî bhâvah 189. 98 sthûla 17, 147 (jîva) Sthûlabhadra 218. 5 sthûlaçarîra 17, 148 √snâ, auhâti 826 Vsparç, puțtha 17, 127 sphâtikarman 17, 287 Vsmar, sambharijjaï 148, vîsaraï 111, vismrita 214 smriti (18) 476 syâdvâdâbhiprâya 855 syâmi, statt çyâmi 17, 270. 1 svachandam harinena 205 svaja **17**, 291. 5-7 svajâti, <sup>o</sup>rakta, <sup>o</sup>vyati= reka 204 al. svadhá 17, 803 (Vsvad) svabuddhyâ 'vaseya 17,78 Svayambhuramana, <sup>0</sup>noda 891 svara (7) 487. 17, 80 svarga 17, 155 (vedânta) svasamaya, svasâmâyika 244 svastyayani 17, 885 Svâti 17, 7 svâdhyâyabhûmi 257 Svi — sâmâyârîvihi 872 Vsvid, sijjiyavva140, usin: na 187 h. Ausfall 85. 168. 270. 17, 71 (y) -, eingefügt 171. 2 hansa, Secte 879 hansagabbhâdi 17, 28

Hatthinapura 324. 423 Hatthisisa 312. 37 Vhan, purise purisam hauaï? 297, pratihatya 17, 256 Vhamm 854 Hammîrî, lipi 401 Hayakanna 897 Hayamuba 397 h**ara,** dhara, s. gaṇa<sup>0</sup> vijjâ<sup>0</sup> sua<sup>0</sup> hala<sup>0</sup> Hariesa, <sup>o</sup>esijja, ke<sup>o</sup> 17, 45 Haricamdana 322 (a. 8) harinalomamicra 17, 209 hariqânyokti 205 Haribhadra 354.72 (1055 Vir.). 456-8. 17, 20 (nandiv.). 51 (âv.). 80 dasav.). 95 (Schisma) -sûri 371. 413 (sam: ghayanî) Hariya 899 harivanca 360. 17, 19 harivamsagamdiyâ 867 Harivâse vâse 413 Vhary 17, 306 Harshakula 267 Harshakuçala 267. 487 halahara 294 halâ 87 haliddi 79 Halla 324 (anga 9) hallapphala 51 havaï, hoi 17, 68 hastivarcasam 17, 283 Vhâ, payabiûņa 155, sam: hâya 17, 251 Hàdí, lipi 401 hâyana, Winter, Reisart 17, 229 hâyaņi 440 (sechste Le: bensstufe) hâra hâla 273 Håravarobhåsoda 891 Hârosa 897 Hâla 1-204 hâlâhala, Eidechse 48 Hâlâhalâ 17. 103 hâlikapriyâ 160 håsa 157 (rasa) hiaïchia 91 (s. 85) hińsådâra 327 hikam 17, 241 **[418** Himavadâdi varshadhara

| Himavamta 821 (anga 8).                          | hum phat 17, 161                     | Hemacandra-sûri 475. 17,   |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------|----------------------------|
| 17, 7, s. culla <sup>0</sup> , mahâ <sup>0</sup> | Hûna 382. 97                         | 40 (Abhay.)                |
| himâ 17, 282 (100)                               | hridayam likh 17, 290                | Hemavae våse 413           |
| hiyaïchiya 85 (s. 91)                            | hridya 17, 215                       | Hemasûri 159               |
| hiyaümmâyaņa 156                                 | heti 17, 291. 2                      | Hemahansa 411              |
| Hirannavae vâse 413                              | hetu, $^{0}$ kam 204 al.             | helâ 52. 176               |
|                                                  |                                      | ho 107                     |
| hiraņyavarņa, <sup>o</sup> rņîya 17,             | (jnâpako) hetuh 173                  |                            |
| 241. 2                                           | Hemacandra, pråk. Gr. 3.             | homa 17, 28                |
| hiri, Hiri, hrî 424 (uv. 11)                     | 6. 51, $- lex. 218, -$               | horâ 286. 432. 44          |
| hi 157                                           | pariçishtap. 214, dig-               | 1/hnu, + ni 381            |
| Hîravijayasûri 415                               | amb. u. çvet. vermischt              |                            |
| hupphâ 168                                       | 17, 188                              | Hlåsiya 302, s. Lâsiya     |
|                                                  |                                      |                            |
| apâkhtara 17, 294                                | kshathrayâo Loc. Dual 17,            | mithra 17, 253             |
| arempitu 17, 258                                 | gèus urvan 17, 143 [262              | Yima 17, 301               |
| armaêçta 17, 208                                 | zayana 17, 229                       | ra-pithwa 17, 253. 94      |
| ashtrâ 17, 262                                   |                                      |                            |
|                                                  | daosha, Westen 17, 294               | çuwrâ 17, 262              |
| ushaçtara 17, 294                                | frapithwa 17, 258                    | shaêta 17, 209             |
| karshvare 17, 288                                | manâ, manothri 17, 202               | hamâ 17, 229               |
|                                                  |                                      |                            |
| Abbild des Jahres 17, 228                        | Armenisch, arischer, resp.           | 79. 423. 74. 6. 17, 9.     |
| Aberglaube # Ausnutzung                          | iranischer Character des             | 28 9. (Bezug auf)          |
| seitens der brâhmana                             | 204                                  | Brauthemd 155 [17, 6       |
| 17, 299. 802-5                                   | Arsaciden 303                        | Bruder von anderer Mutter  |
| Abkürzung 17, 57                                 | Arzt, verspottet 210                 | - u. Schwester 17, 808     |
| Abreise, Segen bei 17, 247                       | Astrologisches 236. 448              | — -sohn, feindlich 17, 307 |
|                                                  |                                      |                            |
| Abschreiber, Einschiebun-                        | Astronomisches 236. 890.             | Brunnen, Schöpfen aus 17,  |
| gen etc. der 228. 81                             | 17, 174                              | 288                        |
| Abschwörung 432                                  | Atome 17, 34. 107 (Seele-,           | Buchstaben, mystisch 462   |
| Ackerbau, Segen des 17,                          | Aether-)                             | Buddhismus u. Thieropfer,  |
| 257. 8. 63                                       | Augen, blaue 123                     | Fleischgenuss 17, 281.     |
| Ackerlied 17, 255                                | Aufzählungen (zu 6-81)               | 814                        |
| Affe u. Hund 17, 217                             | 17, 72                               | — u. Janaka 260            |
| Alberûnî, Inhalt <b>17</b> , 178-6               | Aussprache, richtige 17,             | — u. Jaina 215 (Ab:        |
| Alchemie 17, 174                                 | 88                                   | klatsch). 39               |
| Alexandrien, Reis aus 303                        | Auszug, aus den puvva 844            | Büffelkuh, als Hausthier   |
| allgemeines Glied u. An:                         | Autor-Namen bei Hâla 4.              | 17, 228                    |
| fangsglied der Hyper-                            | 9-28 (alphabet.), im                 | Bürste, Horn als 17, 209.  |
| metra 17, 890. 4                                 | Naigeyârsha 17, 888-8                | 17 (zum Jucken)            |
| Alphabet zu 51 aksh. 479                         | (alphabet.), Differenz bei           | Buhle, Vorzug vor Gatte    |
| άμφωδοντ 17, 802                                 | Rik u. Sâm. 17, 824                  | 210                        |
| Anfangswort, Capitel-Na-                         | Beichte 482. 4. 5. 7 (For:           | Castration 17, 216         |
| me vom 258. 64                                   | mel) 44 (desgl.)                     | cerfo martio 17, 182       |
| Aorist u. Imperfect 17,                          | Beispiele, Geschichten das           | China, von Indien nach 404 |
| 284. 68                                          |                                      | chinesische Uebersetzun:   |
|                                                  | zu 17, 8<br>haranahanda Catatinha 17 |                            |
| Apartes, Sucht danach 403                        | berauschendeGetränke17,              | gen 275 (buddh.)           |
| Aphrodite 17, 296                                | 288. 9<br>Dillo                      | Cholera 17, 109            |
| apocopirte (resp. reduplic.)                     | Bilder, verehrt 462                  | Chrien-Form 17, 38         |
| Wurzel 177. 17, 205                              | blaue Augen 123                      | Citate, redactionelle, in  |
| aqua et igni 17, 240                             | blind, Glück 17, 252                 | den añga 228. 82. 98.      |
| Araber 287                                       | Blumensaft 17,-239                   | 9. 410                     |
| $251/_2$ arische Völker 396.8                    | bråhmanischeWissenschaf=             | - aus d. Gedächtniss 105   |
| Arithmetik 17, 178                               | ten, aufgeführt288.804.              | Composita, sieben Arten    |
|                                                  |                                      |                            |

17, 82, - Histus in Erndtesegen 17, 286 Fürst, Wahl des 17, 189 fg. 174, Länge der 17, 401 Esel, Hausthier 17, 227 Furche 17, 261 fg. Concile von Pâtaliputra. Garben, 7, von d. Erndte etymolog. Spielerei in Ath. Valabhi, Mathurâ 218 8. 17, 241. 300. 8 separirt 17, 289 Dach, mit Gras, Stroh ge: (V svad) Gatte u. Buhle 210, - u. deckt 129. 17, 237 Euthanasie 428. 82. 6. 8 Gattinn 17, 318 **Defloration 155** Ewigkeit, der 12 anga Gattinn d. Jahres 17, 223 Delphin u. Liebesgott 17, 868. 9 Gebrechen, irdische, nicht der Seele, Welt 17, 290 im Himmel 17, 301 Demeter Erinys u. Poseis Geburt, schwere 17, 231 105 don 17, 812 Exegese 17, 89 fg. 97 (Zwillings-) Deponens 17, 338. 49 Fabeldichtung u. jåtaka -, dreifacher Wechsel der Diagramm 1. 56. 479 886 156. 385. 86 Dialog 17, 34 Sanskritisirung falsche Gegenzauber (7) 17, 118 Differenzen imTextbestan: 877. 453 Genealogisches, d. Götter de 274. 90 - yogin 17, 87 17, 280. 1 disciplinarische Vorschrif-—, Lehrer (6) 260 Genetiv statt Instrum. 110 ten 466.8 Familie, Eintracht 17, 806 Genus, u. Numerus nicht farn, parņa 17, 195 Discrepanz in Betreff der in Einklang 284 Schismen 351. 81. 17, Feder-Blatt 17, 194. 5 - -Regeln 17, 29 Fehler, beim Studium 17, 65. 6. 182 Geographie, mythische411 Djandja Vatuktu (lies 74 204 Geschichte des Anfangs Cha<sup>0</sup>) 17, 76 Feinde - Zersprenger 17. der Lehre 359. 66. feindlicher Vetter 17, 807 Donat-Schnitzer im Anu: Geste, spöttische 136 yogadv. 17, 80. 8 feste Vereinigung 17, 813 Gestrüpp, angezündet 17, dreifacher Geburtswechsel Feuer, Kraft, Form u. Er: 220 (prognost.) 156. 335. 86 scheinungen des 17, 277 Glaube, n i ch t guteWerke (Sänftigung), - Verdaus 868 Lehren 17, 75. 6 17, 149. 50 Dreitheilung, ethische 17, ung 17, 278 gleicher Titel bedingt nicht ---, Krieg als 17. 47 180 gleichen Text 269. 401 —, Wunsch als 17, 279 dreizehn bhauvana 17,279. Glocke, Schmuck d. Kuh 80 (cf. 14 bhûyagâma) -, u. Wasser, Symbol 180 des Hauses 17, 239. 40 drei- Zeit 156.385.86.411 Glück, blind 17, 252 Dyas 17, 118 feuriger Trank 17, 278 Götter, Aufzählung 17, 27 Fleischgenuss 17, 280.814 Ebbe und Fluth 391 grammatische Citate 6 ecce 17, 192 Flexions-Mangel 140. 4. -, Fixirung, Mangel 234 56-8. 234. 381. 451 Eingangs-Verse 297 (Jaina-Prâkr.) einheitliche Hand (amga formula solennis 17, 235 Gras, das Haus bekleidend Frauen, und Königswahl u. uvamga) 228. 877 129. 17, 237 Eintrachtslied 17, 212. 17. 201 Greisenalter, erwünscht 306 Freigebigkeit 17, 272 17. 284 Elemente 17, 78 (4). 142. fremde Sclavinnen 302. Griechen, Einfluss astr. 3. 474. 6 403(Planeten).4(Wand: 8 (5) -, Secten 379 Elephant, Entstehung (adilung d. krittikå-Reihe). ti), Fang, Zähmung 17, -, Völker, Aufzählung 32. 44 237; \_\_ (18) 802. 13. griechische Reihenfolge d. 282-4 80.7.412.8.22.76; -Planeten 236 Embryo 446 Empfindungen, zwei, zu: (58) 832. 97 gründliche Scheidung 17, gleich 17, 115 Frosch 17, 243 810 Erbübel, gebannt 17, 208 fünfjähriges yugam 286 Guano (?) 17, 247 erdichtete vedische Stellen Fürst, mit Indra identi-Gujrat 60 475.6 ficirt 17, 187. 93 gute Werke == akarman 17, 149. 50 Erdscholle 17, 186. 7 -, vertrieben u. wieder Erndtebräuche 17, 288 fg. eingesetzt 17, 185 fg. Hagiologie d. Jaina 293

496

| Halsschmuck 17, 202. 8                                                                           | indogermanischeUrzeit17,                                           | libido nevandi 408                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| Handschrift, schlechts 210                                                                       | 225 (Zwölften). 9 (Win=                                            | Liebe, zärtliche 17, 268.                                                |
| , Verwirrung in 282                                                                              | ter vorwiegend). 78                                                | 806 (Kuh u. Kalb)                                                        |
| Hanf, Wickelbänder von                                                                           | (Opferformel)                                                      | Liebesbann, Kraut 17, 266                                                |
| 17, 216                                                                                          | Jagd, grausig 156                                                  | Liebeszauber 17, 296                                                     |
| Hauptstädte, Aufzählung                                                                          | Jahr 17, 219-24 (Abbild,                                           | Lippe 133 (bei Trennung).                                                |
| 397. 8                                                                                           | Anfang, Gattinn,                                                   | 61 (Pomade)                                                              |
| Hausbau 17, 237(Wagner)                                                                          | Schluss). 9 (Abschnitte)                                           | Literatur, s. brâhmanische                                               |
| , Spruch bei 17, 234 fg.                                                                         | , 5 Arten 409. 14                                                  | Lotus, Tag- u. Nacht-                                                    |
| Hausfrau 17, 170 (Lob                                                                            | -, 20, für Studium 223.                                            | 151 (weshalb)                                                            |
| der). 289 (4 Garben für)                                                                         | 4. 74                                                              | Lufterscheinungen 17, 30                                                 |
| Hausherr 17, 213. 4                                                                              | Jahreszeiten, Rechnung                                             | Lustrum, 5 Jahre 409                                                     |
| 7 Hausthiere 17, 217. 8                                                                          | nach 17, 229. 32                                                   | Maass 440 (Hohl-, Länge-,                                                |
| Herberge für Mönche, resp.                                                                       | Jupiter, Umlauf 414                                                | Zeit-). 17, 34 (Raum                                                     |
| Nonnen 17, 103                                                                                   | καλον, ώφελιμον, ήδυ 17,                                           | u. Zeit). 173                                                            |
| Herbst, Rechnung nach                                                                            | 79                                                                 | Mähne 17, 202                                                            |
| 17, 232 (100)                                                                                    | Kameel, Hausthier 17,228                                           | magische Eselinn 17, 270                                                 |
| Herzensbannspruch 17,                                                                            | Kanal-Ableitung 17, 240                                            | (69, Schaf) [182                                                         |
| 214                                                                                              | Kaste, u. Liebesgott 195                                           | Mamers, Mavors, Mars 17,                                                 |
| Hetären, als gâthâ-Dichter<br>158 (Eifersucht). 62                                               | —, verworfen 17, 152<br>(vedânta)                                  | <b>17</b> , 202                                                          |
| Hiatus im Compositum                                                                             | Kaufmann, Abreise 17,247                                           | Manendienst 17, 219                                                      |
| 174                                                                                              | Klerus, Regeln für 450 fg.                                         | (ashțakâ). 21                                                            |
| Himmel, kein Gebrechen                                                                           | Knechte, beim Pflügen 17,                                          | manikold 17, 202                                                         |
| im 17, 301                                                                                       | 256                                                                | µav9ava 17, 203                                                          |
| <ul> <li>Erscheinungen 17, 30</li> <li>6 Himmelsrichtungen 17, 291-5 (Benennung). 5-7</li> </ul> | Kobold, guter 17, 287-9<br>Königswahl 17, 199. 201,<br>-wähler 199 | μανιακος, μαννος, μανος,<br>μοννος 17, 202<br>Manuscripte, Stoff der 17, |
| (Gottheiten)<br>Hechreit der Techter der                                                         |                                                                    | 28                                                                       |
| Hochzeit der Tochter des                                                                         | Kranker, Segen für 17, 810                                         | μαργαρος 80                                                              |
| Tvashtar, Prajåpati 17,                                                                          | Krieg, als Feuer 17, 180.                                          | μαρπτω, εμαπον 17,258                                                    |
| 810                                                                                              | 279                                                                | Mars, Planet 415                                                         |
| Höhlenbewohner 457                                                                               | Kriegsgott 17, 180 (agni).                                         | Maulthier als Hausthier                                                  |
| Hofbeamte, königliche 17,                                                                        | 2 (indra)                                                          | 17, 227                                                                  |
| 199. 201                                                                                         | Krüppel, völliger 336                                              | Meer der Wünsche 17,                                                     |
| Hohlmaass 440                                                                                    | Kuchen (5) 17, 303. 4                                              | 305.6                                                                    |
| Holzbau 17, 287                                                                                  | künstlicher Vers 17, 168                                           | Meergeburt der çrî <b>17</b> , 290                                       |
| honestum, utile, dulce 17,                                                                       | (Çâçvata)                                                          | men, mene, meni 17, 202                                                  |
| 79                                                                                               | Kuh, nicht untödbar 17,                                            | Mensch als Hausthier 17,                                                 |
| Horn, Reh-, als Bürste                                                                           | 280. 1                                                             | 227. 8                                                                   |
| 17, 208                                                                                          | u. Kalb 17, 268. 306                                               | Messschnur 124. 5                                                        |
| Hund, als Hausthier, 17, 227                                                                     | -, Heimkehr in d. Stall<br>17, 245                                 | Meth 17, 289. 54 (Wol:<br>kennass)                                       |
| hundert, Herbste 17, 282                                                                         | Lahmer u. Blinder 461                                              | metrische Terminologie,                                                  |
| -, Jahre, Leben 17, 193.                                                                         | Leben, Lust am 17, 288                                             | besondere 17, 179 fg.                                                    |
| 283. 500                                                                                         | -, 100 Jahre, 10 Deca=                                             | Metrum, Störung im 440.                                                  |
| ύνη, ύνις 17, 262                                                                                | den 440. 17, 193. 4                                                | 5. 58. 17, 43                                                            |
| Hypermetra in den varua:                                                                         | 24 Lebensformen 17, 119                                            | Milch, am 4. Tage unver-                                                 |
| ka 17, 389 fg. 92 (4-24                                                                          | Lebenswandel, Klerus 17,                                           | ändert 17, 245                                                           |
| gaņa)                                                                                            | 48.4                                                               | , Morgennebel 17, 254                                                    |
| ignis pyralis <b>17</b> , 277                                                                    | (868) Lehren 17, 75.6                                              | mina 17, 201                                                             |
| Imperfect und Aorist 17,                                                                         | Lehrer u. Schüler 17, 212                                          | Mischkaste 17, 196                                                       |
| 234.63 [810                                                                                      | Lehrzeit für die einzelnen                                         | Mist, Vogel- 17, 246                                                     |
| Incest des Prajâpati 17,<br>Indische Studien. XVII.                                              | •                                                                  | Mistel 17, 204<br>32                                                     |
| and the second second second second                                                              |                                                                    |                                                                          |

Iudex.

Missverständniss, grobes 285. 57. 62. 382. 3 μ**να 17**, 200 Momentanität 17, 114 Monate, Arten 407. 9 Mond, u. naksbatra 417 — -Finsterniss 17, 30 Mondjahr u. Sonnenjahr, Ausgleich 17, 225 monile 17, 202 Morgenlied 17, 251 fg. moribundus 436 μορφη 17, 258 mündliche Ueberlieferung 218. 48. 17, 406 Mutterschaf, Naturkraft, 17, 803 mythische Geographie 411 Nacktheit 241 Namen, fictive 338 8 Namensformen (nakshatra) 17, 31 Narr 17, 236 etym. Naturkraft, weiblich. Thier Symbol für 17, 143. 303 Nebenbuhlerinn 17, 264 Neugebornes, Bürsten u. Waschen 17, 209 -, Segen für 17, 810 neugewählter König 17, 194 Neujahrsspruch 17, 218 Numerus, Wechsel im 17, 280. 88 ob das Bessere stets das Aeltere? 126 Ochs, geopfert u.gegessen 17, 280. 1 Onomatopoion ohne sam: dhi 190 [228 Opfer, Tauschhandel 17, Papier, Stoff zu 17, 28 παρθενοι εύειδεις 803. 17, 290 Panther 808 Particip Präsens, stattverb. fin. 156 Passiv, mitactiver Endung 17, 280 penultima, -Abfall, statt ultima 17, 206 persisches Lehnwort 39 Pfeil 17, 290 (Kâma). 1-5 (Schlange)

Pflug 17, 255 phönikischer Handel 17, 202. 3 Physiologisches 432 Planeten 286. 304. 33. 408 plurales Compositum aus zwei Wörtern 17, 328 Poenitentiale 435 Poenitenzen 450. 4. 66 Polemik 259. 451. 63 prope 17, 253 etym. prophetische Darstellung 293. 848 pyralis, ignis 17, 277 Rattenbiss, giftig 17, 162 redactionelle Citate, Einschübe 228. 410 Refrain 17, 46. 79. 80 Regenzeit, Rechnung nach 17, 282 Reh, zahmes, zum Spiel 199 Reif, Ring als Geld 17, 203 Reis, Trinkstoff aus 17, 239 renunciatio 436. 7. 44 Rheuma, Mittel gegen 17, 216 Richtschmaus 17, 238 Rind, Hausthier 17, 227 -, Hekatomben 17, 280 Rindfleisch, Genuss von 17, 281. 314 Romane, Styl der 386 Ross, Hausthier 17, 227. 50 (im Stall). 1 Sandel 207. 8 Sanskrit, eingemischt 17, 29. 82. 3 -Grammatik, Bezug auf 17, 29. 30 Saturn, Planet 409. 14. 5 Schaf, Hausthier 17, 227 Schafbock, Annahme ver: boten 17, 802 Schatten119 (Baum-). 407 (Messung) Schema, blosses, statt Text 813.6 7 Schismen 237. 41. 75. 81. 17, 44. 91-185 -Discrepanz 851. 81. 17, 65. 6. 182

Schlachtengott, 17, 188 Schlacht-Wolke 164 - -Segen 17, 180. 3 Schlangenbiss 17, 167 Schlangenfürsten 17, 163. 4. 7. 291. 8. 6. 7 Schlangenzauber 17, 161 -7. 291 fg. Schlussglied, der Hyper: metra 17, 390. 4 Schlussvers, entscheidend für Ath.-Lieder 17, 248 Schmollen 17, 169 Schrift 219 -, 18 Arten 220. 80. 399-401, --- 64 dgl.400, - bei Albêr. 17, 173 Schreibervermerk 289 schriftliche Aufzeichnung, Jaina-Texte 218 (980 Vîra). 78 Schulantritt 17, 212 Schulzeit, 20 Jahre 224 (Vertheilung) Schwager, Scherz mit 157 Schwergeburt 17, 231 Schwerkranke, Neubele: bung 17, 313 schwülstiger Ausdruck 278 sechs falsche Lehrer 260 Sechszehntel, als Zoll im Himmel 17, 302 Seelen-Atom 17, 107 Seil 17, 256 etym. Secten, Aufzählung 17, 26. 75 (868). 6 semitische Nachbarn, Borg von 17, 225 7 Hausthiere 17, 227. 8 Sieg, durch magische Kraft 17, 269 (Schaf). 90 (Eselinn) Silbe, verschluckt 445. 17. 78. 8 ожанво коµадо віζауо 17, 180 Sohn, Geburt 17, 285 solenne Formel, indogerm. 17, 278 Sommer 17, 229 etym. - -wende, yuga, Beginn mit 408. 15 Sonnen, zwei 406 fg.

Sonnen-Finsterniss 17, 30 Trias, 486 (buddh., christl., weisses Ross 17, 254 avest.), Vierzahl Jain. (Sonne, Morgennebel) -Kreise 406 Trinken 266. 92. 351. spöttische Geste 136 Welt der Seligen 17. 301 Stadien für das Schrift-17, 118 Weltmeer, Welttheile 891 Wichtel 17, 287 [808 studium 228-5 Trinkstoff 17, 238. 9 Wiedersehen nach d. Tode Stähr, weissfüssiger 17, Trommel, Anschlagen 17, Stall, Ross im 17, 250. 1 117 17, 301 [17, 282 Sterne 409. 10 Ueberschwemmung zu ver-Winter, Rechnung nach Sternzahl(naksh.)268.408 hüten 17, 240 –, Vorwiegen in indo: Stichwörter, statt Text Umlaufszeit, Planeten 403 germ. Zeit 17. 229 312. 20. 4. 419. 17, 56 Wohnsitzwechsel, Marke Umwickelung, des kranken Strafen, Aufzählung 339 Gliedes 17, 216 für 17, 282 Streitfragen 17, 121 (144) Unfruchtbarkeit des Weis Wortgestalt, depravirt 282 Styl, verzwickter 278.886 bes, gegen 17, 285 Wortklassen 17, 29 Süden u. Yama 17, 296. 7 Unglückstag 17, 244 Wunsch, Feuer 17, 279 universelle Tendenz im Sühne 450 -Erfüllung im Jenseits, Veda 17, 288 synchronistisches Moment Zoll auf 17, 802 158 (Hâla u. Anuyo: Unterwürfigkeit der Ge-Xarustr 400 nossen 17, 212 gadv.) Zählung nach grantha 232 Tauschhandel, mit den Untödbarkeit des Rindes, Zahl mit 194 Decimal-Göttern 17, 228. 9 nicht im Veda 17, 280. stellen 268 Tageslänge 406 1. 307 Zahlbezeichnung, durch Tagewerke (Studium) 250. vedische Stellen auf Jina Buchstaben 477 305. 15. 429. 60 bezogen 475. 6 7 zahme Thiere 17, 227. 8 Tcheou Pey 404 Verbote 454 **f405** Zauber, Tod durch 264 verlorene Texte 225. 30. Zauberei 251 (Grund der Tempel 462 Tetras-Lehre 17, 123 Verzichtleistung auf Er-Ausmerzung). 17, 174 Zauberformeln 17, 117.8 Text-Aufführung, unvollklärung Seitens Comm. 273. 91 des 7 Zauberkräfte 17, 117 ständig 17, 51. 8.5.69, Vetter, feindlich 17, 807 s. Schema, Stichwörter Zauber-Kraut, anzubinden - -bestand 229 fg. vierundachtzig, Steigerung 17, 266 - -Corruptelen 228 fg., durch 412. 17, 29 -Spiegel 334 [204 Völker, arische 17, 30 (6). 81 fg. 405 — -Symbolik d. Mistel 17. - -Eintheilung 17, 36 1  $(25^{1}/_{2} \text{ u. 16})$ zehn, Altersstufen 489. - - Umgestaltung 230 , fremde, s. fremd 40. 17, 193. 4 - - Unsicherheit 17, 90 Wärme, belebendes Prin--, Monate, Schwanger: cip 17, 278 (Milch) — -Verlust 225. 30. 405 schaft 17, 285 - -Zusätze 280 Wagenbauer 17, 196. 287 Zeiten, drei u. Jina 156 Thier, weibliches, Symbol (Hausbau) Zeittheilung, minutiöse d. Naturkraft 17, 143. Wahlfürst 17, 189 268. 410. 1. 40. 17, 808 Wald, heilt den grâmya 29. 84. 7 vyâdhi 17, 282 Zeugungswerk 17, 286 -Opfer 17, 221. 8. Ziege, Hausthier 17, 227 81 (Buddhismus) Waldfeuer 17, 279 tibetische Buddhisten u. Wasser, und Feuer, voran zimmern 17, 237 (etym.) Jaina 17, 76 getragen 17, 289 Zodiacus, fehlt 286. 804. Titel, bedingt nicht Iden: Heilkraft 17, 211, 408.15 tität des Werkes 275 Lob 17,241-3 (Namen) Zoll, im Jenseits 17, 802 Tigwvos 17. 254 weibliche Dichter 28 zweiSonnen.Monde etc. 406 Zweifüssler, Vierf. 17, 278 Tochter, Incest mit 17,811 Jina 310, s. Malli, tonmalerisch 147 Suvratâ Zwillingsgeburt 17, 297 - Leibwächter 17, 201 Traum 278, vierzehn 484. 800 78. 17. 60 Weide, Kühe auf 17, 245 12 Nächte, Zwölften 17, Trias, vedische 17, 226 Wein, Lob 210 228-5 20. Juni 1885. A. W.



| <b>1</b> 1. | Ueber die heiligen Schriften der Jaina. (Fortsetzung und | Selfe   |
|-------------|----------------------------------------------------------|---------|
| ✓1.<br>✓2.  | Schluss ) Vom Hereusgeber                                | 1—90    |
|             |                                                          | 91-185  |
| <b>J</b> 8. | Die Nirâlambopanishad, Lehre vom Absoluten. Vom Heraus-  |         |
|             | ach ca                                                   | 136-160 |
| <b>/</b> 4. | Die Garudopanishad. Vom Herausgeber                      |         |
| 5.          |                                                          |         |
|             | von Bhâsa. 3. Eine Strophe von Râmilaka. 4. Strophen     |         |
|             | von Mâtamgadivâkara. 5. Zu 16, 208. Von Theodor          |         |
|             | Aufrecht                                                 | 168-172 |
| 6.          | Albêrûnî's Indica (Verzeichniss der Capitel). Von Eduard |         |
|             | Sachau                                                   | 173-176 |
| 7.          | Drittes Buch der Atharva-Samhitâ. Vom Herausgeber.       | 177-814 |
| <b>J</b> 8. | Die beiden Anukramanî der Naigeya-Schule der Sâmasamhitâ | 315-388 |
| 9.          | Indische Hypermetra und hypermetrische Texte. Von Her-   |         |
|             | mann Jacobi                                              | 389-441 |
| 10.         |                                                          |         |
| 11.         | Index zum sechszehnten und siebzehnten Bande             |         |
|             |                                                          |         |

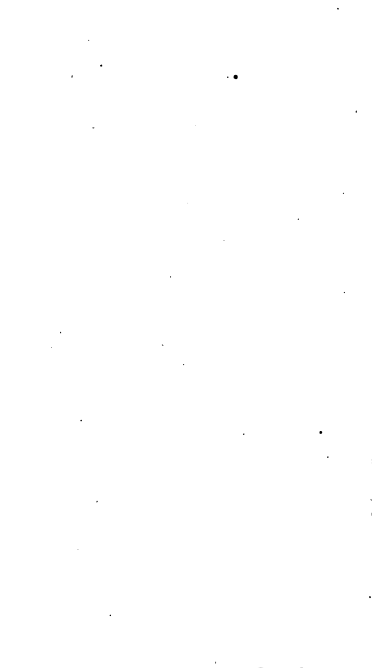
Die Königl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin hat auch für diesen Band eine Druckunterstützung gewährt.

Nachträgliche Bemm.: zu p. 193. 288: dafür, dass 100 Jahre als eine durchaus normale Lebensdauer galten, tritt u. A. auch die Angabe bei Påraskara 3, 10, 14. 15 ein, wonach, »wenn der Verstorbene noch nicht 100 Jahre alt war«, ein anderer Spruch bei der Wasserspende vorgeschrieben wird als für den Fall, wo er es war; — zu p. 242: dieselbe Construction wie in: manye bhejano liegt auch im Zend vor, z. B. Yaçna 10, 43, wo davayafiti als Nomin. Partic. Praes. Fem. zu fassen ist und von dem anscheinend in gleicher Weise aufzufassenden manyafiti regiert wird.

Berlin, 2. Aug. 1885.

A. W.

A. W. Schade's Buchdruckerei (L. Schade) in Berlin, Stallschreiberstr. 45/46.





•

•

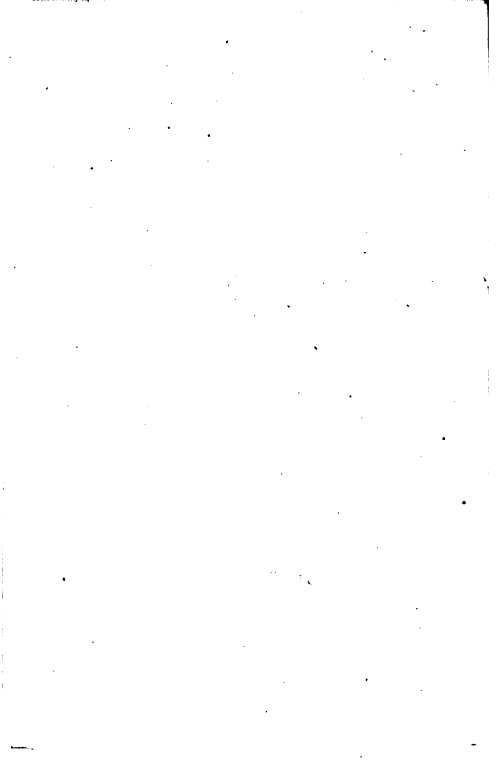


.

٠

ł

.



Digitized by Google