

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



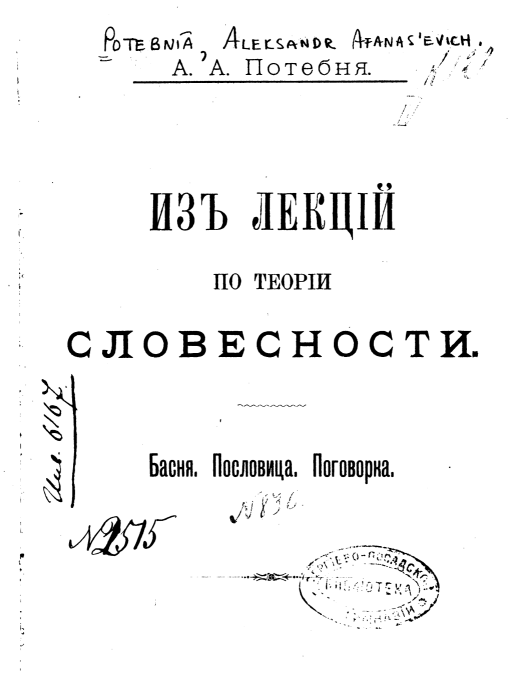
<u>1727</u>

University of Ĵ SCIENTIA VERITAS



. • • • •

, 2 . . • v • . ٢ •



ХАРЬКОВЪ. Типографія К. Счасни, Сумская улица, домъ № 1-й. 1894.

На основанія 41 ст. § 1-го п. 4 и ст. 138-й Устава Россійскихъ Универс товъ, 1884 года, настоящее сочинение и предисловие печатать и выпустит свѣтъ разрѣшается. 1893 г. Декабря 10 дня.

809 P861 iz-

Ректоръ Императорскаго Харьковскаго Университета М. Алекстени

15a-273441

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

- Огношеніе поэтическихъ произведени къ слову. Пріемы изслѣдованія. Васня въ сборникѣ и въ жизни. Примѣры басни политической и бытовой. Васня и дѣйствительный случай. Разница между басней и эмблемой. Единство дѣйствія въ баснѣ . 1-20

V. Происхождение басни. Въ чемъ состоитъ пользование готовой басней. Переходъ басни въ пословицу при помощи инверсіи. 77-92 VI. Пріемы превращенія сложнато поэтическаго произведенія въ пословицу. Значеніе этого процесса для мысли. Главныя задачи критики-сужденія о готовомъ поэтическомъ произведении. Примѣнение критическихъ пріемовъ къ пословицѣ изъ наблюденій. Поговорка. .93 - 112VII. Элементарныя формы поэзіи: слова образныя и безобразныя. Превращение поэтическихъ элементовъ въ прозаическія и наоборотъ. .113 - 125VIII. Слово не передаетъ мысли. Значение слова для самого говорящаго. Въ чемъ состоить понимание слушающаго. .126 - 134IX. Главнѣйшія обобщенія объ отношеніи слова къ сложнымъ поэтическимъ произведеніямъ. Примѣры, поясняющіе общее положеніе: всякій знакъ (поэтическій образъ)многозначенъ. Отношение критики КЪ .135 - 144поэту. Х. Значеніе поэтическаго произведенія для самого автора. Поэтическій образъ, какъ средство выразить себя. Примъръ изъ .145 - 162поэзіи Лермонтова.

## ПРЕДИСЛОВІЕ.

Настоящія лекціи по теоріи словесности представляють небольшой частный курсь. Издаются онѣ по единственному экземпляру записокъ одной изъ слушательницъ, съ небольшими поправками по черновымъ наброскамъ самого профессора. Предметомъ этихъ чтеній избранъ былъ вопросъ объ отношеніи поэтическихъ произведеній къ слову, а исходной точкой-разборъ сложнаго поэтическаго произведенія, басни. По содержанію, лекціи находятся, между прочимъ, въ связи съ послёдними двумя главами соч. "Мысль и языкъ", представляя также повѣрку и развитіе общихъ положеній В. Гумбольдта (Ueb. d. Verschied.) на основании избраннаго круга литературныхъ фактовъ: басни, пословицы, поговорки. Въ изложении, характеризующемъ вообще методу преподаванія А. А. Потебни, слѣдуетъ отмѣтить обиліе примѣровъ, предпосылаемыхъ общимъ выводамъ, отсутствіе апріорныхъ обобщеній, кажущіяся отступленія въ сторону ("кстати", "между прочимъ"), дающія широкую психологическую подкладку разбираемымъ явленіямъ, озаряющія ихъ яркимъ свѣтомъ глубокой мысли. Приспособление автора къ пониманию слушательницъ, выразившееся не только въ выборѣ и распредѣленіи матеріала, въ нисхожденіи отъ знакомаго, извѣстнаго къ менѣе извѣстному, незнакомому, но и въ самыхъ опредѣленіяхъ, въ отдѣльныхъ выраженіяхъ, важно въ педагогическомъ отношеніи.

Желая воспроизвести лекціи въ ихъ неприкосновенной цѣлости. со всѣми оттѣнками методологическихъ пріемовъ автора, пришлось оставить многое, что, вѣроятно, было бы выпущено при изданіи имъ самимъ своихъ записокъ по теоріи поэзіи и прозы.

В. Дарціевъ.

### Лекція 1**-**я.

Нѣсколько лекцій я намѣренъ посвятить вопросу объ отношеніи поэтическихъ произведеній къ слову.

Говорятъ, всѣ дороги ведутъ въ Римъ, но съ точки зрѣнія методической, для удобства преподаванія можно отдать предпочтеніе тому или другому пути. Я считаю болѣе удобнымъ начать не со слова, т. е. не съ разъясненія постоянныхъ его частей, а съ поэтическихъ произведеній. Изъ послѣднихъ я изберу такую форму, отъ которой, какъ мнѣ кажется, болѣе удобно ити въ разныя стороны: съ одной стороны – къ такимъ сложнымъ поэтическимъ произведеніямъ, какъ романъ и повѣсть; а съ другой – къ наиболѣе простымъ, которыя мы встрѣчаемъ въ каждомъ словѣ, въ извѣстномъ состояніи его развитія. Такою формою можетъ служить намъ басня.

Общее условіе практическихъ наблюденій заключается въ томъ, что-бы по возможности устранить все препятствующее наблюденію. Кромѣ внѣшнихъ условій, препятствующихъ наблюденію, о которыхъ здѣсь нѣтъ нужды говорить, есть внутреннія, зависящія отъ наблюдателя и отчасти совершенно неустранимыя, отчасти -2 –

такія, съ которыми мы можемъ до извѣстной степени бороться. Я имѣю въ виду здѣсь то, что можно назвать *предразсудкомъ*, готовымъ мнѣніемъ, которое невольно переносится нами въ наблюдаемый предметъ.

Въ обычномъ употреблении слово предразсудоть имбеть значение слишкомъ узкое. Предразсудкомъ называють, напримфръ, вфру въ то, что нехорошо вставать съ постели лѣвой ногой и т. п. Но существуютъ предразсудки и въ наукѣ, и при томъ не такіе только, которые могуть быть разъ навсегда устранены, но и такіе, которые надвигаются постоянно, и устраненіе коихъ сопряжено съ каждымъ актомъ правильнаго наблюденія и обобщенія. Въ буквальномъ смыслѣ слова предразсудокъ есть то, что рѣшено нами прежде и что въ свое время было справедливо и законно, но что оказывается несправедливымъ при новомъ оборотѣ нашей мысли. Я объясню примѣромъ, что такое предразсудокъ науки. Положимъ, кто нибудь захотѣлъ бы изучать формы древеснаго листа, и съ этою цёлью дёлаль бы наблюденія и обобщенія, выражая эти обобщенія въ рисункахъ. Такимъ образомъ, отвлекаясь отъ частнаго, оставляя все несходное въ сторонѣ, онъ получалъ бы типичныя изображенія дубоваго листа, или берестоваго (съ кривыми боками). Очевидно, что такія наблюденія и рисунки служили бы на пользу тёмъ, которые вновь приступили бы къ изучению этого вопроса. Но если бы послѣдніе сочли единственнымъ источникомъ знанія эти обобщенія, то, очевидно, они лишились бы возможности всякаго развитія этого знанія.

Этоть примёрь можеть показаться нелёпымь; можно подумать, врядь ли такъ поступали въ наукё. Но въ естественныхъ наукахъ, напримёръ, долгое время поступали именно такъ. Такое схематическое понятіе, такое обобщеніе составлено было о видахъ животныхъ и растеній, и это было совершенно необходимо; но въ то же время это повлекло за собой то явленіе, что въ теченіе многихъ лётъ, до послёднихъ десятилётій нашего вёка, въ зоологіи и ботаникѣ виды считались постоянными: полагали, что между обобщеніями, сдёланными человёческой мыслью, которыя можно назвать понятіями (о волкѣ, лисицѣ, собакѣ и т. п.), въ самой дѣйствительности нѣтъ той связи, которой не было на

- 3 -

бумагѣ, схематически, въ мысли. Уничтоженіе этого предразсудка, и вмѣстѣ съ тѣмъ ученіе объ измѣнчивости видовъ, составляетъ крупное явленіе въ исторіи науки.

Обстоятельство, на которое я указываю, — трагично: то, что необходимо для успѣховъ человѣческой мысли, является впослѣдствіи помѣхой для дальнѣйшаго ея развитія.

Общее правило, которое всетаки недостаточно для устраненія такихъ предразсудковъ, состоитъ въ томъ, что мы должны разсматривать отвлеченія, какъ пособіе для нашей мысли; но не должны имъ подчиняться, не должны смотрѣть на нихъ. какъ на единственный источникъ нашихъ знаній.

Другой примёръ предразсудка мы видимъ въ понятіи о словё. Обыкновенно мы разсматриваемъ слово въ томъ видѣ, какъ оно является въ словаряхъ. Это все равно, какъ если бы мы разсматривали растеніе, какимъ оно является въ гербаріи, т. е. не такъ, какъ оно дѣйствительно живетъ, а какъ искусственно приготовлено для цѣлей познанія. Отсюда произошло то, что многія явленія языка понимались опшбочно. Тоже самое и съ поэтическими произведеніями.

Для того чтобы замѣтить, изъ чего состоить басня, нужно разсматривать ее не такъ, какъ она является на бумагѣ, въ сборникѣ басенъ, и даже не въ томъ видѣ, когда она изъ сборника переходитъ въ уста, причемъ самое появление ся недостаточно мотивировано, когда, напримъръ, прочитываетъ ее актеръ, чтобы показать свое умѣнье декламировать; или, что бываеть очень комично, когда она является въ устахъ ребенка, который важно выступаеть и говорить: "Ужъ сколько разъ твердили міру, что лесь гнусна, вредна....." Отрѣшенная отъ дѣйствительной жизни, басня можетъ оказаться совершеннымъ празднословіемъ. Но эта поэтическая форма является и тамъ, гдѣ дѣло идетъ о вещахъ вовсе нешуточныхъ-о судьбѣ человѣка, человъческихъ обществъ, гдѣ не до шутокъ и не до празднословія.

Наблюдать такіе случаи въ дѣйствительности трудно, насколько трудно систематическое наблюденіе въ исторіи. Это не лабораторія, гдѣ можно предварительно приготовить, подвести до извѣстной стецени явленіе. Эта трудность неустранима. Однако же есть приблизительно вѣрныя изображенія такихъ случаевъ (конечно такія изображенія суть также отвлеченія). близкихъ къ дѣйствительности. Я имѣю въ виду здѣсь тѣ случаи, когда люди предлагаютъ эту поэтическую форму, не думая о томъ, что они предлагаютъ, когда онъ является мимоходомъ. Я намѣренъ привести весьма древній примѣръ (не скажу самый древній — это было бы неправильно, потому что эта поэтическая форма является во времена, на столько древнія, насколько хватаетъ человѣческое изслѣдованіе до нашихъ дней). Въ книгѣ Судей Израильскихъ разсказывается слѣдующій случай:

"Пошли нѣкогда дерева помазать надъ собою царя, и сказали маслинѣ: царствуй надъ нами. Маслина сказала имъ: оставлю ли я тукъ мой, которымъ чествуютъ боговъ и людей, и пойду ли скитаться по деревамъ? И скязали дерева смоковницѣ: иди ты, царствуй надъ нами.

"Смоковница сказала имъ: оставлю ли я сладость мою и хорошій плодъ мой, и пойду ли скитаться по деревамъ?

"И сказали дерева виноградной лозѣ: иди ты царствуй надъ нами. Виноградная лоза сказала имъ: оставлю ли я сокъ мой, который веселитъ боговъ и человѣковъ, и пойду ли скитаться по деревамъ? Наконецъ сказали всѣ дерева терновнику: иди ты, царствуй надъ нами. Терновникъ сказалъ деревамъ: если вы по истинѣ поставляете меня царемъ надъ собою, то идите, покойтесь подъ тѣнью моею; если же нѣтъ, то выйдетъ огонь изъ терновника и пожжетъ кедры Ливанскiе".

Это писалось по всей вѣроятности, тенденціозно, т. е. съ точки зрѣнія священника, который былъ противъ установленія царской власти въ родѣ Авимелеха. (Кн. Судей, Гл. IX, рѣчь Іовама). И такъ самъ Іовамъ призналъ наслѣдственную власть для Израильтянъ вредной. Обстоятельства, при которыхъ онъ разсказывалъ басню, неправдоподобны; невѣроятно, напр., чтобы онъ сталъ на гору, откуда го́ворилъ и былъ

слишимъ всѣмъ народомъ.

Касаясь подробностей этой басни, я укажу на двѣ черты: во 1-хъ, то мѣсто, гдѣ говорится о виноградной лозѣ: ("оставлю ли сокъ мой, который веселитъ боговъ и человѣковъ"...), въ монотеистической книгѣ является указаніемъ на то, что басня эта была распространена болѣе, чѣмъ самый еврейскій народъ; что она возникла не вмѣстѣ съ монотеизмомъ. Другая черта — что царскую власть принимаетъ самое негодное изъ растеній, именно терновникъ.

Рѣчь, съ которою обращается онъ къ другимъ растеніямъ, есть иронія: какую тѣнь можетъ дать терновникъ, напр., масличному дереву?

Угроза терноваго куста сжечь огнемъ непослушныхъ—черта традиціонная. Извѣстно, что въ древнихъ книгахъ Ветхаго Завѣта говорится о горящемъ терновомъ кустѣ, изъ котораго исходилъ голосъ Божій. Остается подъ сомнѣніемъ, изобрѣтена ли эта басня нарочно для событія. Я думаю — нѣтъ, я думаю — это была древняя форма; замѣтимъ только одно, что эта форма была, повидимому, неизбѣжной, напрашивалась - 7 -

сама собою для разрѣшенія вопроса, имѣвшаго большую практическую важность. Такова и другая басня во второй кн. Царствъ, гл. XII.

"Въ одномъ городѣ были два человѣка: одинъ богатый, а другой бѣдный.

У богатаго было очень много мелкаго и крупнаго скота, а у бѣднаго ничего, кромѣ одной овечки, которую онъ купилъ маленькой, и выкормилъ, и она выросла у него вмѣстѣ съ дѣтьми его; отъ хлѣба его она ѣла, и изъ его чаши пила, и на груди у него спала, и была для него, какъ дочь. И пришелъ къ богатому человѣку странникъ, и тотъ пожалѣлъ взять изъ своихъ овецъ или воловъ, чтобы приготовить обѣдъ для странника, который пришелъ къ нему, а взялъ овечку бѣдняка и приготовилъ ее для человѣка, который пришелъ къ нему."

Эта басня не требуетъ никакихъ поясненій, и, мнѣ кажется, она не внушаетъ особеннаго сомнѣнія въ дѣйствительной возможности самаго случая. Можетъ быть, въ самомъ изложеніи его была какая-нибудь мелочь не такъ, какъ сдѣлалъ Наванъ. Можетъ быть онъ сообщалъ Давиду о случаѣ злоупотребленія въ еще болѣе опредѣленной формѣ, напр. не сказалъ "въ одномъ городѣ," а "*тутъ, въ этомъ городъ*" одинъ человѣкъ сдѣлалъ то-то и то-то.

Третій случай такого же характера: Въ Греческой колоніи Гимерѣ, въ Сициліи, около 560 года до Р. Х. жители этого города, для того чтобы отмстить сосѣдямъ, вручили власть надъ войскомъ Фаларису и,

кромѣ того, собирались разрѣшить этому Фаларису имѣть постоянныхъ тѣлохранителей, или, по нашему. гвардію. Тогда нѣкто Стезихаръ разсказалъ имъ басню о спорѣ оленя съ конемъ: У коня съ оленемъ былъ споръ: конь не могъ одолѣть оленя въ быстротѣ. Тогда конь пришелъ къ человѣку и сказалъ: "сядь на меня и вложи удила въ уста мои, и помоги мнѣ догнать оленя". Человѣкъ такъ и сдѣлалъ. Но послѣ того, какъ олень былъ побѣжденъ, человѣкъ не захотѣлъ уже слѣзть съ коня и вынуть удила изъ устъ его. "Гимерцы", сказаль Стезихорь, окончивъ свой разсказъ, "съ вами, желающими отомстить врагамъ своимъ, будетъ тоже, что и съ конемъ". \*) Третья басня, какъ видите, имбетъ совершенно практический характеръ. Мнб кажется, изъ этого третьяго примъра можно заключить, что мы имѣемъ дѣло не съ игрушкой, а съ такою формой мысли, которая, удачно или нѣтъ (это зависитъ отъ многихъ условій), но во всякомъ случаѣ разсматривается людьми, какъ необходимая форма ихъ мысли, притомъ такая, которая должна сослужить имъ важную службу въ обстоятельствахъ, когда не до шутокъ и празднословія.

До сихъ поръ мы имѣли дѣло или съ дѣйствительно историческими свидѣтельствами, или съ такими, которыя претендуютъ на значеніе историческихъ. Я думаю, о всѣхъ трехъ случаяхъ можно сказать, что если не такъ дѣйствительно было, то въ высшей степени вѣроятно, что такъ могло быть. Четвертый примѣръ я

<sup>\*)</sup> Arist., Rhet, 2,20.

приведу изъ повѣсти Пушкина "Капитанская дочка". Когда Гриневъ, указывая на опасное положеніе Пугачева, совѣтовалъ ему образумиться, Пугачевъ "съ какимъ-то дикимъ вдохновеніемъ" разсказалъ ему сказку, слышанную имъ въ дѣтствѣ отъ старой калмычки:

"Однажды орель спрашиваль у ворона: "скажи, воронъ-птица, отчего живешь ты на бѣломъ свѣтѣ триста лѣть, а я всего-на-все только тридцать три года?" —"Оттого, батюшка, отвѣчалъ воронъ, что ты пьешь живую кровь, а я питаюсь мертвечиной". Орелъ подумалъ: давай попробуемъ и мы питаться тѣмъ же. Хорошо. Полетѣли орелъ да воронъ. Вотъ завидѣли палую лошадь, спустились и сѣли. Воронъ сталъ клевать, да похваливать. Орелъ клюнулъ разъ, клюнулъ другой, махнулъ крыломъ и сказалъ ворону: "нѣтъ, братъ, воронъ; чѣмъ триста лѣтъ питаться падалью, лучше разъ напиться живой кровью; а тамъ, что Богъ дастъ!".

На основаніи этихъ четырехъ примѣровъ мы приступимъ къ рѣшенію вопроса о томъ, изъ чего именно состоитъ басня. Очевидно, что во всѣхъ четырехъ примѣрахъ мы различали двѣ части: одну, которая представляетъ басню въ томъ видѣ, какъ она вошла въ сборникъ, если бы ее оторвать отъ тѣхъ корней, на которыхъ она находится; и другую, эти самые корни. Первая изъ этихъ частей, или случай вымышленный, какъ напр. въ трехъ приведенныхъ примѣрахъ (деревья выбираютъ себѣ царя; конь споритъ съ оленемъ и призываетъ въ союзники человѣка; воронъ говоритъ съ орломъ;) или же случай, который не имѣетъ ничего фантастическаго. который будучи разсматриваемъ и отдѣльно отъ корней. съ которыми онъ связанъ, не заключаетъ въ себѣ ничего переноснаго, какъ басня Навана.

Общая форма, въ которую укладывается наша мысль, есть то, что называется въ грамматикѣ предложеніемъ. Когда я говорю: "эта стѣна бѣла", то въ этомъ предложении мы различаемъ подлежащее и сказуемое. Въ виду однако же того, что въ грамматическомъ предложении подлежащее и сказуемое не всегда соотвѣтствуютъ тому, о чемъ я теперь говорю, намъ будеть проще сказать такъ: самая общая форма человвческой мысли это та, когда нѣчто, требующее объясненія, относительно новое, относительно трудное-то, что мы назовемъ грамматическимъ терминомъ--подлежащее, объясняется мыслью, которая намъ прежде, до нѣкоторой степени была извѣстна и которую мы назовемъ сказуемымъ. Теперь я предложу вопросъ: гдѣ подлежащее и гдѣ сказуемое, въ этой 4-й баснѣ? Подлежащее въ этомъ случав есть вопросъ, почему Пугачевъ предпочелъ избранную имъ жизнь мирной жизни обыкновеннаго козака, а сказуемое – отвѣтъ на этотъ вопросъ, т. е. басня, которая является, слѣдовательно, уясненіемъ подлежащаго.

Теперь обратимъ вниманіе на разницу содержанія первыхъ трехъ басенъ. Двѣ изъ нихъ – басня Навана и басня Стезихора – имѣютъ, какъ говорятъ наши источники, назначеніемъ убѣдить, повліять на волю человѣка, стало быть, имѣютъ значеніе прямо практическое. Можетъ быть, такое же значеніе можно приписать баснѣ Іовама о деревьяхъ, если думать, что разсказчикъ своею рѣчью желалъ повліять на жителей Сихема. Руководствуясь подобными примѣрами, многіе обобщали ихъ и думали, что басня имѣетъ только практическое значеніе, т. е., что она направлена прямо на дѣйствія и волю.

Но вотъ 4-й примѣръ ясно показываетъ, что она непосредственнаго отношенія къ волѣ можетъ и не имѣть.

Конечно на наши поступки можеть вліять извѣстный образъ мыслей, но здѣсь въ этомъ послѣднемъ примѣрѣ бросается въ глаза прежде всего то, что съ басней связанъ актъ самосознанія, Человѣкъ отдаетъ себѣ отчетъ въ своей жизни, въ разнообразныхъ подробностяхъ этой жизни, которую онъ, можетъ быть, никогда съ такою цѣльностью не перебиралъ въ умѣ.

На этомъ основаніи можно думать, что басня есть одинъ изъ способовъ познанія житейскихъ отношеній, характера человѣка, однимъ словомъ, всего, что относится къ нравственной сторонѣ жизни людей.

Я не знаю, что сдѣлали Гимерцы, выслушавъ басню Стезихора. По всей вѣроятности, ничего не сдѣлали: она на нихъ не повліяла; но еслибы они что-нибудь сдѣлали согласно съ нею, то именно потому, что эта басня разъяснила имъ ихъ отношенія къ Фаларису. На основаніи этихъ 4-хъ примѣровъ, мы можемъ сказать, что вообще эта форма состоитъ непремѣнно изъ 2-хъ частей, изъ которыхъ первая то, что подлежитъ объясненію словами не высказывается, непосредственно въ басню не входитъ и поэтому при отвлечении легко опускается. Эту первую часть можно назвать подлежащимъ или объясняемымъ. Вторая половина — то, что мы обыкновенно называемъ басней, есть объясняющее, до нѣкоторой степени, сказуемое. Затѣмъ намъ слѣдуетъ обратить вниманіе на свойство той и другой части, на то, что вытекаетъ изъ ихъ соединенія, о чемъ я еще не упоминалъ.

Что необходимо для того, чтобы извістный поэтическій образъ могъ быть баснею? Возьмемъ обошедшую весь свѣтъ Эзоповскую басню: О курицѣ и жадной хозяйкѣ.

У одной вдовы была курица. которая каждый день несла по яйцу.— "Попробую я давать птицѣ больше ячменю, авось она будетъ нестись два раза въ день," думаетъ хозяйка. Сказано-сдѣлано. Но курица ожирѣла и перестала нестись даже по разу въ день.

Кто изъ жадности гонится за большимъ, – лишается послѣдняго. \*)

Что такое составляеть непремѣнное условіе этой поэтической формы? Въ чемъ именно заключается то, что этотъ поэтическій образъ есть басня? Въ чемъ состоитъ особенность басни, т. е. способность ея быть постояннымъ сказуемымъ къ перемѣнчивымъ подлежащимъ, взятымъ изъ области человѣческой жизни?

Такихъ условій нѣсколько, и ихъ удобнѣе всего наблюдать при сопоставленіи басни съ такимъ примѣромъ, который не заключаеть въ себѣ условій басни, на который

\*) Избранныя басни Эзопа, пер. Алексъева, изд. Сув., 34.

.

можетъ быть хорошъ въ другихъ отношеніяхъ, напр. съ стихотвореніемъ въ прозъ Тургенева:

Necessitas—Vis—Libertas. (Барельефъ).

"Высокая, костлявая старуха, съ желѣзнымъ лицомъ и неподвижно-тупымъ взоромъ, идетъ большими шагами, и сухою, какъ палка рукою толкаетъ передъ собой другую женщину.

"Женщина эта огромнаго росту, могучая, дебелая<sup>,</sup> съ мышцами, какъ у Геркулеса, съ крохотной головкой на бычачьей шеѣ—и слѣпая – въ свою очередь, толкаетъ небольшую, худенькую дѣвочку".

"У одной этой дѣвочки зрячіе глаза; она упирается, оборачивается назадъ, поднимаетъ тонкія, красивыя руки; ея оживленное лицо выражаетъ нетерпѣніе и отвагу.... Она не хочетъ слушаться, она не хочетъ ити, куда ее толкаютъ..... и, все таки, должна повиноваться и ити."

Я утверждаю, что это не басня. Обратите вниманіе на то, что самъ авторъ назвалъ это барельефомъ; стало быть, онъ самъ думалъ, что это образно, рельефно, и могло бы быть изображено и на картинѣ, въ скульптурѣ — все равно. Но изобразить въ живописи или скульптурѣ можно только одинъ моментъ. Вотъ здѣсь именно граница, отдѣдяющая поэзію отъ живописи или скульптуры! Это не значитъ, что поэтическое произведеніе не можетъ изображать одинъ моментъ. И поэтическое произведеніе можетъ остановиться на одномъ моментѣ, и въ такомъ случаѣ поэзія сдѣлаетъ такое дѣло, какое живопись и скульптура могутъ исполнить гораздо лучше, чѣмъ она. Къ тому же разряду и степени поэтическихъ произведеній принадлежитъ и стихотвореніе въ прозѣ Тургенева: "Два брата".

"То было видѣніе.....

"Передо мною появилось два ангела.... два генія.... Оба-юноши. Одинъ-несколько полный, гладкокожій, чернокудрый. Глаза каріе, съ поволокой, съ густыми рѣсницами; взглядъ вкрадчивый, веселый и жадный. Лицо прелестное, плѣнительное, чуть-чуть дерзкое, чутьчуть злое. Алыя, пухлявыя губы слегка вздрагивають. Юноша улыбается, какъ власть имѣющій-самоувѣренно и лѣниво; пышный цвѣточный вѣнокъ слегка покоится на блестящихъ волосахъ, почти касаясь бархатныхъ бровей. Пестрая шкурка леопарда, перехваченная золотой стрѣлою, легко повисла съ округлаго плеча на выгнутое бедро. Перья крыльевъ отливаютъ розовымъ цвѣтомъ: концы ихъ ярко красны, точно омочены багряной, свѣжей кровью. Отъ времени до времени они трепещуть быстро, съ пріятнымъ серебристымъ шумомъ, шумомъ весенняго дождя.

"Другой быль худь и желтовать тѣломь. Ребра слабо виднѣлись при каждомъ вдыханіи. Волосы бѣлокурые, жидкіе, прямые; огромные, круглые, блѣдносѣрые глаза.... взглядъ бозпокойный, и странно-свѣтлый. Всѣ черты лица заостренныя; маленькій, полураскрытый ротъ съ рыбьими зубами; сжатый, орлиный носъ, выдающійся подбородокъ, покрытый бѣловатымъ пухомъ. Эти сухія губы ни разу, никогда не улыбнулись.

"То было правильное, страшное, безжалостное лицо! (Впрочемъ и у перваго, у красавца — лицо, хоть и милое, и сладкое, жалости не выражало тоже). Вокругъ головы второго зацѣпилось нѣсколько пустыхъ, поломанныхъ колосьевъ, перевитыхъ поблеклой былинкой. Грубая сѣрая ткань обвивала чресла; крылья за спиною, темно-синія, матоваго цвѣта, двигались тихо и грозно.

"Оба юноши казались неразлучными товарищами. Каждый изъ нихъ опирался на плечо другого. Мягкая ручка перваго лежала, какъ виноградный гроздъ, на сухой ключицѣ второго; узкая кисть второго съ длинными, тонкими пальцами протянулась, какъ змѣя, по женоподобной груди перваго. (Здѣсь-одинъ моментъ).

"И послышался мнѣ голосъ. Вотъ, что произнесъ онъ: "Передъ тобой Любовь и Голодъ — два родныхъ брата, двѣ коренныхъ основы всего живущаго.....".

Не то напр. въ баснѣ "о курицѣ и яйцахъ". Курица несла яйца, хозяйка стала усиленно кормить ее; вслѣдъ за этимъ курица стала жирѣть, наконецъ совсѣмъ перестала нести яйца.

Здѣсь мы насчитываемъ 4 момента, слѣдовательно не то, что мы видѣли въ двухъ примѣрахъ изъ Тургенева.

Теперь я скажу такъ: *дерево безъ верха, суховерхое дерево;* будетъ ли это басня? Очевидно—нѣтъ, но не потому, что это само по себѣ безсмысленно. Суховерхое дерево, по народнымъ пѣснямъ, изображаетъ мать послѣ того, какъ она выдала дочь замужъ; слѣдовательно, это образъ знаменательный; это не есть басня не потому, что коротко, а потому, что изображаетъ одинъ моментъ. Другой примѣръ: капля колеблется на листъ, и вотъ вотъ готова упасть. Изображеніе само по себѣ понятно; очень легко его примѣнить къ разнымъ обстоятельствамъ жизни: къ жизни, которая готова улетѣть, къ человѣку, который хочетъ оставить свой домъ, и т. п.

Очевидно, образъ прекрасенъ, не скажу полонъ значенія, но готовъ принять *иное* значеніе. И тамъ и здѣсь мы имѣемъ дѣло не съ басней. (Барельефъ Тургенева и два вышеприведенные примѣра имѣютъ между собою существенную разницу, и на нее надо обратить вниманіе. Въ первомъ случаѣ образъ созданъ авторомъ; во второмъ— образы находились въ дѣйствительности, существовали въ мысли, и для поэтической цѣли и примѣненія были вызваны изъ памяти).

Непремѣнное условіе басни составляеть то, что она заключаеть въ себѣ дѣйствіе, т. е. рядъ измѣненій.

Разсмотримъ такой случай, гдѣ это условіе соблюдено, а басня, очевидно. дурна. Такова басня Федра о человѣкѣ и мухѣ \*). Муха укусила лысаго за обнаженную голову. Тотъ хотѣлъ её убить и нанёсъ себѣ только тяжелый ударъ. Тогда муха, смѣясь, сказала: "ты хотѣлъ смертью наказать маленькое насѣкомое за легкій уколъ; а что ты сдѣлаешь себѣ, если ты къ обидѣ присоединилъ оскорбленіе?" Онъ отвѣтилъ: "съ собой я легко примирюсь, такъ какъ я не имѣлъ въ виду оскорбленія; но тебя, презрѣннѣйшее животное, которому доставляетъ удовольствіе пить кровь человѣческую, я желалъ бы умертвить хотя бы и съ большею болью".

\*) Calvus et musca, V, 3. Phaedri fabulae Aesopiae.

Этоть примёрь учить, что заслуживаеть прощенія тотъ, кто случайно делаетъ отибки. Всякій же, вредящій сознательно, по моему мнѣнію, заслуживаетъ наказанія. Если обратимъ вниманіе на ея построеніе, то можемъ замѣтить, что басня могла быть окончена гораздо раньше. Муха укусила человѣка, тотъ ударилъ самого себя; человѣкъ, который желаетъ отомстить врагу, наноситъ себѣ вредъ. Но затѣмъ начинается новая басня: Муха говорить: если меня за ничтожный уколъ наказывать смертью, то какъ долженъ ты наказать себя? Такого рода построеніе называется отсутствіемъ единства дъйствія. Писатель, конечно, волень это дёлать, но только каждый разъ. какъ онъ это сдѣлаетъ, цѣльность разсказа нарушается. Мы видѣли, какая цѣль басни: она должна быть постояннымъ сказуемымъ перемѣнчивыхъ подлежащихъ. Какъ же эта басня можетъ служить отвѣтомъ на извѣстный вопросъ, когда она въ себѣ заключаетъ разнообразные отвѣты? Иногда самъ баснописецъ (а именно это дѣлаетъ Федръ) весьма наивно указываетъ на сложность своихъ басенъ. т. е. ихъ практическую негодность. Другая басня Федра -- "Воръ"и Свѣтильникъ." \*)

Воръ зажегъ свѣтильникъ у алтаря Юпитера и, пользуясь священнымъ огнемъ, ограбилъ божество. Когда, совершивъ святотатство, онъ уходилъ изъ храма, вдругъ послышался голосъ божества: дары грѣшниковъ, которые ты укралъ, мнѣ ненавистны, и я не оскорбляюсь, что ихъ похищаютъ; тѣмъ не менѣе-

\*) Fur et Lucerna, Fabulae Aesopiae Phaedri, IV, 11.

<sup>2</sup> 

за свою вину ты будешь наказанъ смертью, когда настанетъ предопредѣленный день расплаты. А для того, чтобы мой огонь, посредствомъ котораго благочестивые чтятъ благоговѣйно боговъ, никогда не свѣтилъ преступленіямъ, пусть будетъ запрещено такое употребленіе священнаго огня; чтобы впредь не зажигали свѣтильниковъ отъ священнаго огня и наобороть.

Отсюда такое сложное нравоучение, что самъ авторъ долженъ его изложить такъ: во 1-хъ, это часто обозначаетъ, что, злѣйшій врагъ нерѣдко тотъ, котораго сами вспоили и воскормили; во 2-хъ, что преступникъ наказывается не въ моментъ гнѣва божества, но въ часъ, назначенный рокомъ; въ 3-хъ эта басня увѣщеваетъ добрыхъ, чтобы они ни для какой выгоды не соединялись съ преступникомъ. Примѣненій самъ авторъ нашелъ слишкомъ много, чтобы не авторъ нашелъ хотя бы одно изъ сдѣланныхъ имъ. Эту басню легко разбить на нёсколько отдёльныхъ, самостоятельныхъ частей: первая --- воръ у священнаго пламени зажегъ свѣтильникъ; другая — дары нечестивыхъ постылы божеству и т. д. Ошибка въ построеніи зависить отъ самаго источника. Лессингъ предполагаетъ, что Федръ задался цѣлью объяснить постановленіе, что нельзя зажигать простую свѣчу отъ огня алтаря, и ради этого онъ выдумалъ басню, которая оказалась совершенно негодною. Еще яснѣе, чѣмъ въ этихъ двухъ примѣрахъ, отсутствіе единства действія въ индійской баснь: "Турухтанъ и море."

На берегу океана жила пара турухтановъ (Strandläufer). Когда пришла пора, самка сказала самцу: "послушай, милый! поищемъ безопаснаго мъста, гдъ

- 18 -

мнѣ класть яйда." Самедъ отвѣтилъ: "этотъ берегъ океана прелестенъ; по этому клади здѣсь." А та сказала: "при полной лунь сюда заходить морская волна; она уносить и свирѣпыхъ царей — слоновъ: по этому поищемъ мѣста подальше." Услышавъ это, самецъ улыбнулся и сказаль: "о милая, ты говоришь пустое; что такое море, чтобъ осмѣлиться обидѣть моихъ дѣтей? "Несись небойся!" Самка разсмѣялась, зная истинную мѣру его силы, а море. слыша это, подумало, "Поди ты! что за высокомѣріе этой птицы! Правду говорять: "кто смирить самомнение? Турухтань (Strandläufer) спитъ вверхъ ногами, боясь, что на него обрушится небо. "А попытать его силы! Что онъ сдѣлаетъ, когда я унесу его яйца?" И унесло яйца волною. Самка стала горевать, и сказала мужу: "О безумецъ! не говорила ль я тебъ, что яйца погибнутъ въ приливъ?" Но самецъ не унываетъ и рѣшается мстить. Сначала онъ думаетъ своимъ клювомъ выносить и высушить море; потомъ сдается на уговоры самки и созываетъ на помощь всѣхъ птицъ. Птицы рѣшаютъ, что и всѣмъ имъ съ моремъ не совладать, и жалуются на свою обиду своему царю. служителю бога Вишну Гарудъ — птицъ. Тогда Гаруда отказывается служить своему богу, пока не будеть отомщена обида одного изъ его собственныхъ слугъ, турухтана. Вишну грозитъ высущить море, пустивши въ него огненную стрѣлу, и море въ страхѣ отдаетъ яйца турухтану. (Benfey, Pantschatantra, II, 87, сл) \*)

<sup>\*)</sup> А. Потео́ня. Объясненія малорусскихъ и сродныхъ н. п. I, 256. \*

Эта басня знаменита. потому что оставила послѣ себя огромное потомство. Здъсь басня разбивается на двѣ части. Въ первой половинѣ море похищаетъ яйца самки кулика (есть другія басни на тему, что бороться со стихіями невозможно); другая же половина доказываеть, что слабый можеть бороться съ сильнымъ и можетъ его побѣждать. Слѣдовательно, двѣ половины басни противорѣчатъ одна другой не по содержанію: море унесло яйца самки кулика, мужъ рѣшается отомстить морю и отомщаетъ-тутъ противорѣчія нѣтъ. Но если обратить внимание на возможность примѣнения басни какъ сказуемаго къ перемѣнчивымъ подлежащимъ, о Которыхъ я говорилъ, то вы увидите, что характеръ тѣхъ случаевъ, которые подходятъ къ первой половинѣ басни, совершенно противоположенъ характеру тѣхъ, которыя подходять ко второй. Къ первой половинъ подходять тѣ случаи, которые доказывають. что бороться съ стихійными силами невозможно; ко второй половинѣ будутъ подходить тѣ случаи, когда личность, не смотря на свою видимую слабость, борется и одерживаетъ надъ ними побъду. Слъдовательно. внутри нашей басни содержится логическій порокъ. Единства пѣйствія, которое мы видимъ въ другихъ примѣрахъ, она не имѣетъ.

# Лекція 2-я.

Прошлый разъ я старался показать, что басня, какъ конкретное явленіе мысли, а не отвлеченіе, состоитъ изъ двухъ частей: одной—именно частнаго случая, къ которому она примѣняется, который не входитъ въ составъ басни въ ея отвлеченномъ видѣ, словами не выражается, и другой, которая составляетъ то, что обыкновенно называется басней. Эту послѣднюю можно назвать образомъ въ общирномъ смыслѣ слова.

Къ свойствамъ этого образа сяѣдуетъ отнести вопервыхъ то, что онъ долженъ состоять изъ ряда дѣйствій и что поэтому такія произведенія, какъ приведенное мною въ прошлый разъ стихотвореніе Тургенева, "Два брата", не можетъ быть названо басней, такъ какъ въ немъ нѣтъ дъйствія. Это объяснено мною невполнѣ ясно, и я повторю это объясненіе.

Басня, судя по сотнямъ примѣровъ, есть отвѣтъ на весьма сложные случаи, представляемые жизнью, т. е. такіе, которые, будучи разложены, представляютъ одно или нѣсколько дѣйствующихъ лицъ, одно или нѣсколько дѣйствій.

Между тѣмъ такія произведенія, какъ указанное мною выше, назовемъ его эмблемой – что ли, могутъ служить изображеніемъ лица, или лицъ, но не совокупности дѣйствій. Два брата въ стихотвореніи Тургенева "Голодъ и Любовь" ничего не дюлают. Такимъ образомъ, повторяю, эмблема можетъ соотвѣтствовать только субъектамъ объясняемаго случая.

Здѣсь между прочимъ можно указать границу между поэзіей и изобразительными искусствами, границу, которая ясно указана теоретически Лессингомъ: изобразительныя искусства, скульптура и живопись, держатся въ предѣлахъ эмблемы, т. е. изображенія субъекта. о дѣйствіи котораго оно заставляетъ только догадываться. Только одна поэзія можетъ изображать дѣйствія.

Второе свойство образа: д'ыйствіе, его составляющее, должно представлять изв'єстное единство. Прошлый разъ я указаль на прим'єры отсутствія такого единства въ трехъ басняхъ.

Оставляя въ сторонѣ вопросъ о происхожденіи басни, т. е., чѣмъ она была, прежде чѣмъ явилась въ томъ видѣ, какъ мы ее встрѣчаемъ у древнихъ, мы видимъ, что у Грековъ, Евреевъ, отчасти у другихъ народовъ басня служитъ быстрымъ отвѣтомъ на вопросъ, предъявляемый намъ извѣстнымъ сцѣпленіемъ явленій, извѣстными событіями, т. е. что басня является сказуемымъ такого подлежащаго. Если бы дѣйствующія лица басни привлекали къ себѣ наше вниманіе и возбуждали бы наше сочувствіе или неудовольствіе въ той степени, въ какой это имѣетъ мѣсто въ общирномъ произведеніи: въ повѣсти, романѣ, эпической поэмѣ; то басня перестала бы достигать своей цѣли, перестала бы быть сама собой, т. е. быстрымъ отвѣтомъ на предложенный вопросъ. Для того чтобы обширное поэтическое произведение стало такимъ отвѣтомъ, нужно, чтобы оно отодвинулось отъ насъ, какъ бы вдаль, чтобы его размѣры въ нашихъ глазахъ, уменьшились, подробности исчезли и остались лишь легко уловимыя общія очертанія.

Возьмемъ, напр. общирную, общеизвѣстную поэму "Иліаду", или не самую поэму, а тотъ кругъ событій, который не весь вошелъ въ нее: Парисъ, сынъ Троянскаго царя Пріама, похищаетъ Елену, жену одного изъ греческихъ царей Менелая. Менелай и Агамемнонъ, его братъ, чтобы отомстить имъ, ведутъ Грековъ противъ Трои; тамъ гибнутъ Патроклъ, Ахиллъ, пропадаетъ много Грековъ отъ оружія и заразы; наконецъ гибнетъ сама Троя. Въ такомъ видѣ разсказанный рядъ событій можетъ служить темой для басни, т. е. понимая ее въ общирномъ смыслѣ, отвѣтомъ на тему, которая выражается Латинской пословицей: "delirant reges, plectuntur Achaei" т. е. "сумасбродствуютъ цари, а наказываются Ахейцы", или малорус.: "паны скубуться, а у мужиківъ чубы тріщать".

Но придайте этому ряду событій тѣ подробности, ради которыхъ эти событія привлекательны въ самой поэмѣ, наше вниманіе будетъ задерживаться на каждомъ шагу мелочными подробностями и другими требующими объясненія образами — и басня становится невозможною. Пользоваться такимъ сложнымъ поэтическимъ произведеніемъ (повѣстью, романомъ) такъ, какъ мы пользуемся пословицей и басней, т. е. для быстраго мгновеннаго объясненія даннаго случая – невозможно; пользоваться ими конечно можно и должно; но такое пользованіе, очевидно, предполагаетъ другія условія, исключительно свойственныя этимъ обширнымъ произведеніямъ и отличающія ихъ отъ пословицы и басни.

Въ связи съ сказаннымъ находится слѣдующее правило: басня, ради годности ея для употребленія, не должна останавливаться на характеристикѣ дѣйствующихъ лицъ, на подробномъ изображеніи дѣйствій, сценъ.

Въ этомъ отношении существуетъ двѣ школы. Одна, извѣстная намъ съ дѣтства, — школа Лафонтена и его подражателей, къ которымъ принадлежитъ и Крыловъ. Она можетъ быть охарактеризована басней "Оселъ и Соловей".

Оселъ увидѣлъ соловья,

И говоритъ ему: "послушай-ка, дружище Ты, сказываютъ, пѣть великій мастерище: Хотѣлъ бы очень я Самъ посудить, твое услышавъ пѣнье, Велико ль подлинно твое умѣнье? Тутъ соловей являть свое искусство сталъ: Защелкалъ, засвисталъ, На тысячу ладовъ тянулъ, переливался; То нѣжно онъ ослабѣвалъ, И томной вдалекѣ свирѣлью отдавался; То мелкой дробью вдругъ по рощѣ разсыпался

Внимало все тогда Любимцу и пѣвцу Авроры: Затихли вѣтерки, замолкли птичекъ хоры, И прилегли стада. Чуть-чуть дыша, пастухъ имъ любовался И только иногда, Внимая соловью, пастушкѣ улыбался. Скончаль пѣвець. Осель, уставясь въ землю лбомъ, "Изрядно. говорить: сказать не ложно. Тебя безъ скуки слушать можно; А жаль, что не знакомъ Ты съ нашимъ пѣтухомъ: Еще бъ ты болѣ навострился, Когда бы у него немножко поучился". Услыша судъ такой, мой бѣдный соловей Вспорхнулъ-и полетѣлъ за тридевять полей. Избави Богъ и насъ отъ этакихъ судей.

Многіе, т. е. все предшествующее поколѣніе, у насъ и отчасти у нѣмцевъ, за нѣкоторыми исключеніями, находили такой способъ изложенія, т. е. введеніе такихъ подробностей и живописныхъ описаній въ баснѣ, очень умѣстнымъ и поэтичнымъ.

Но еще въ концѣ прошлаго вѣка, въ 1795 г. написана была статья извѣстнымъ нѣменкимъ мыслителемъ и отчасти поэтомъ, Лессингомъ "О баснѣ", основанная на изучении древней басни, который настаиваетъ на практическомъ примѣненіи ея, и, какъ мнѣ кажется, совершенно убѣдительно доказываетъ, что всѣ прикрасы, которыя введены Лафонтеномъ, произошли именно оттого, что люди не хотѣли, не умѣли пользоваться басней. И въ самомъ дѣлѣ—басня, бывшая нѣкогда могущественнымъ политическимъ памфлетомъ, во всякомъ случаѣ сильнымъ публицистическимъ орудіемъ, и которая, несмотря на свою цѣль, благодаря даже своей цѣли, оставалась вполнѣ поэтическимъ произведеніемъ; басня, которая играла такую видную роль въ мысли, сведена на ничто, на негодную игрушку.

Другой взглядъ руководилъ греческимъ баснописцемъ, полумиюическимъ, недостаточно опредѣленнымъ исторически—Эзопомъ. Отъ него не осталось ни одной басни, о которой можно достовѣрно сказать, что она имъ самимъ написана; но многія лица пересказывали эти басни, и всѣ эти пересказы крайне просты и кратки.

Латинскіе баснописцы, изъ которыхъ первый Федръ, уклонились отъ этой простоты, но не въ пользу самаго дѣла. Третье свойство образа басни, вытекающее изъ ея назначенія, это то, что она, чтобы не останавливаться долго на характеристикѣ лицъ, беретъ такія лица, которыя однимъ своимъ названіемъ достаточно опредѣляются для слушателя, служатъ готовымъ понятіемъ. Какъ извѣстно въ баснѣ пользуются для этого животными. Какимъ образомъ возникло это, отчего вмѣсто хитраго человѣка берутъ лисицу, вмѣсто жаднаго-волка, вмѣсто упрямаго и отчасти глупагоосла, говорить объ этомъ я не буду. Это вопросъ слишкомъ обширный. Я скажу только, что практическая польза для басни, отъ соблюденія такого обычая, можетъ быть сравнена съ тѣмъ, что въ нѣкоторыхъ

играхъ, напр. въ шахматахъ, каждая фигура имѣетъ опредѣленный ходъ дѣйствій: конь ходитъ такъ-то, король и королева такъ-то; это знаетъ всякій приступающій къ игрѣ, и это очень важно, что всякій это знаетъ, потому что въ противномъ случаѣ приходилось бы каждый разъ условливаться въ этомъ. и до самой игры дѣло бы не дошло.

Для цёлей басни важно, чтобы развитіе дёйствія продолжалось въ ней только до тёхъ поръ, пока это нужно для примёненія ея къ частному случаю. Возьмемъ для примёра басню изъ Бабрія. приписываемую Эзопу. "Старикъ и Смерть."

"Нарубилъ однажды Старикъ въ лѣсу вязанку дровъ и взвалилъ ее на плечи. Тяжела-была ноша. Долго шелъ онъ, выбился изъ силъ, бросилъ дрова и сталъ звать Смерть. Быстро предстала предъ нимъ Смерть и спрашиваетъ: "Зачѣмъ ты зовешь меня?" — "Чтобы ты взвалила мнѣ на плечи мою вязанку", говоритъ Старикъ".

Каждый человѣкъ любитъ жизнь. Ему грозятъ тысячи опасностей, онъ хочетъ покончить съ собою, но жизнь ему милѣе смерти. \*)

Вотъ конецъ басни, но рядъ дѣйствій, въ ней изображаемый, нисколько не оканчивается. Мы можемъ спросить, что сдѣлала смерть, исполнила ли его просьбу, или унесла его съ собою? Точно такимъ же примѣромъ можетъ служить та индійская басня, на кото-

<sup>\*)</sup> По переводу Алексѣева, Избранныя басни, Эзопа, изд. Суворина.

рую я указалъ въ прошлый разъ. Васнописецъ поступилъ по своему совершенно правильно, что продолжилъ это дѣйствіе до конца; но мы получили сочиненіе, можетъ быть и хорошее, но слишкомъ сложное для того, чтобы быть удобной басней.

Четвертое свойство образа басни — то, что можно назвать конкретностью или единичностью дъйствія. Я не знаю, въ состояніи ли я буду достаточно объяснить вамъ этотъ вопросъ. Онъ представляетъ нѣкоторое затрудненіе, потому что здѣсь мы выходимъ изъ области разсматриваемаго. т. е. изъ области поэзіи и сталкиваемся съ тѣми произведеніями, которыя называются прозою; о нихъ рѣчь впереди.

Вспомните басню Навана. Обратите вниманіе на то свойство, о которомъ я говорю: Наванъ говорить: "одина человака." Почему онъ не могъ сказать "накоторые люди", или "вск люди"? Если онъ дъйствительно не могъ этого сказать, по самому свойству басни, то этимъ будетъ доказано, что образъ басни долженъ быть единичнымъ.

Если бы Наванъ пришелъ къ Давиду, знал, что онъ сдѣлалъ и сказалъ ему: "всѣ богатые люди, вмѣсто того, чтобы убивать своихъ овецъ для гостей, отымаютъ послѣднюю овцу у бѣдняка;" Давидъ сказалъ бы: "Это неправда, и я не знаю, зачѣмъ ты занимаешь мое вниманіе такою ложью." т. е. другими словами, есть много единичныхъ утвержденій, которыя не могутъ быть обобщены такъ просто, потому что тогда они становятся очевидною ложью, нелѣпостью. Но Наванъ могъ сказать такъ: "нѣкоторые богатые, вмѣсто того, чтобы закалывать своихъ овецъ, берутъ послѣднюю овцу у бѣднаго."

Тогда Давидъ могъ бы сказать: "Да, къ сожалѣнію есть такіе, но что подѣлаешь съ этимъ? И съ какой стати ты товоришь мнѣ объ этомъ!"

Наванъ отвѣтилъ бы: "ты одинъ изъ такихъ людей!" На что Давидъ сказалъ бы: "Докажи, поясни мнѣ это примѣромъ, я этого не понимаю". Такимъ образомъ басня, которая по словамъ Св. Писанія подъйствовала поразительнымъ образомъ, превратилась бы въ разговоръ, въ споръ, и практической цёли бы не имѣла. Но есть утвержденія единичныя, или иначе сказать. изображенія единичныхъ дѣйствій, которыя могутъ быть изъ единичныхъ обращены въ общія, не становясь при этомъ нелёпостью. Я возьму такой примёръ, который могъ бы превращаться въ басню: говорять, что всякій страусь, когда его преслѣдуеть охотникъ, прячеть свою голову и воображаеть, что избавляется отъ опасности; или басню, которая приписывается Эзопу (она стоитъ въ числѣ басенъ, хотя на самомъ дѣлѣ --не басня). Она состоить въ слѣдующемъ: Говорятъ обезьяны рождають по два дѣтеныша. Одного изъ нихъ мать любитъ и лелѣетъ, а другого ненавидитъ. Перваго она удушаетъ своими объятіями, такъ что доживаетъ до зрѣлаго возраста только нелюбимый. \*) Это-общія положенія; о нихъ можно сказать, что они естественно-историческія, научныя положенія, а по своей формѣ прозаическія.

\*) Лессингъ, Fab. Aesop.

Здѣсь надо замѣтить, что у насъ обыкновенно злоупотребляютъ словомъ "научное", считая этотъ эпитетъ тождественнымъ съ названіемъ истиниое, върное.

Такое употребленіе его есть очевидно заблужденіе; оно связано съ тѣмъ ребяческимъ взглядомъ, что наука началась съ послѣдней прочитанной книжки. Наука началась тамъ, гдѣ начался анализъ явленій; а такъ какъ, когда начался анализъ явленій, никто сказать не можетъ, то, очевидно, нельзя сказать, когда началась наука. Что же касается до критерія, до мѣрки истинности или неистинности, то вѣдь истинно то, что согласуется съ совокупностью доступныхъ нашему наблюденію данныхъ; т. е. истина существуетъ не въ воздухѣ, а для извѣстнаго лица. Я говорю это къ тому, чтобы оправдать названіе этихъ положеній научными, они могутъ быть съ точки зрѣнія современныхъ природоиспытателей устарѣлыми, но тѣмъ не менѣе по своей всеобщности, эти положенія научны.

Почему такого рода научныя, прозаическія положенія неудобны для такихъ образовъ, какіе мы встрѣчаемъ въ баснѣ? Что они неудобны, это есть истина, выведенная изъ наблюденій. Нѣтъ ни одной хорошей басни, т. е. сильно дѣйствующей и часто употребляемой, которая заключала бы такія обобщенія.

Между древними баснями есть такія, какъ только что приведенная про обезьяну; но онѣ считаются неудовлетворительными. Лессингъ полагаетъ, что для того, чтобы превратить этотъ естественно-историческій разсказъ про обезьяну въ басню, нужно сообщить дѣйствіямъ, излагаемымъ въ ней, единичность. представить это, какъ отдѣльный случай, т. е. примѣрно сказать такъ: одна обезьяна родила двухъ дѣтенышей, одного изъ нихъ любила и т. д. Свойство научнаго обобщенія то, что ведетъ мысль къ частностямъ въ немъ заключеннымъ. но не къ частностямъ другого круга. Напримѣръ, изъ этого разсказа про обезьяну слѣдуетъ непосредственно для меня то, что сказанное вообще про обезьяну должно быть сказано о каждой изъ нихъ порознь. Нѣтъ никакого импульса, толчка мысли, чтобы перейти отъ обезьяны къ чему-нибудь другому. А намъ въ баснѣ именно это самое и нужно.

Поэтому въ силу изложеннаго, для установленія связи такихъ обобщеній, какъ напр: страусъ прячетъ голову и воображаетъ, что скрылся отъ опасности, и явленій другого порядка, напр. въ данномъ случаѣ того, что есть люди, которые бываютъ въ подобныхъ условіяхъ, — нужно большее усиліе мысли, чѣмъ для установленія связи между единичными явленіями, которыя, при правильномъ обобщеніи, были бы, разнесены по различнымъ разрядамъ.

Вмѣстѣ съ этимъ увеличеніемъ усилія мысли уменьшается способность объясненія общимъ (одного порядка) частнаго (другого порядка). Я боюсь, что запутанно выразился. Я хочу сказать, что если отъ обобщенія одного круга, напр., что всякая обезьяна рождаеть по два дптеныша и т. д., если отъ этого обобщенія трудно перейти къ частнымъ случаямъ другого круга, (напр., къ явленіямъ человѣческаго воспитанія: нерюдко мать излишними ласками портить и убиваеть своихь дътей); то и объяснительная сила басни такого характера, какъ приведенная выше, мала. Отсюда мы видимъ, что если принять общее за объяснение для инороднаго частнаго, то приходится большею частью подробно и обстоятельно называть это частное. Я приведу примъръ другого рода. "Гора стонеть, гора мучается родами, все вокругъ ожидаетъ конца ихъ. Наконецъ она родила мышь. (басня Эзопа).

Нужно ли называть отдёльные случаи, которые могуть быть примёнены къ этому? Практика показываеть, что такіе случаи мы находимъ сами всегда.

Между тѣмъ, если образы въ баснѣ становятся обобщеніями, вродѣ приведеннаго выше, то, большею частью, является необходимостью для писателя указаніе случаевъ, которые онъ думаетъ объяснить этими инородными объясненіями. Возьмемъ примѣръ изъ "Богословія" Іоанна Дамаскина \*). Въ концѣ этой книги говорится о воскресеніи мертвыхъ. Учителю требуется доказать воскресеніе мертвыхъ. Онъ говоритъ: "Ласточка, когда придетъ зима, сбрасываетъ съ себя перья и залѣзаетъ за кору дерева, а потомъ весной опять покрывается перьями, вылетаетъ на свѣтъ, щебечетъ и какъ будто говоритъ человѣку: "убѣдись отъ меня въ воскресеніи мертвыхъ". Поучаетъ и шелковичный червь, который покрываетъ себя нитью, умираетъ на зиму, а весной опять рождается въ такомъ же видѣ. (Очевид-

<sup>\*)</sup> Славянскій переводъ Іоанна Экзарха болгарскаго, Калайд. 137 стр.

но онъ думалъ, что изъ кокона выходитъ червь....). Еще посмотрите на зерна житныя и сочивныя (колосовыхъ хлѣбовъ и бобовыхъ), какъ они въ землѣ гибнутъ, чтобы принести плодъ.

Всѣ эти три примѣра, всѣ эти естественно-историческія обобщенія выражены въ формѣ невполнѣ поэтической, — можно скорѣе сказать, прозаической; но вмѣстѣ съ тѣмъ не соотвѣтствуютъ тѣмъ пріемамъ мысли, которые прилагаются нами съ давнихъ поръ для научныхъ объясненій природы и человѣческой жизни.

Такую форму древніе Греки называли *параболой*, т. е. сравненіемъ (слово Латинское, отъ котораго французское parole).

По славянски это можно назвать (по крайней мѣрѣ такъ называлось въ древности) *притчей;* хотя впрочемъ слово притча употребляется въ болѣе общирномъ смыслѣ и обнимаетъ нашу басню.

Въ приведенномъ мною примъръ общее объясняющее представлено постояннымъ повторяющимся явленіемъ, т. е. всеобщимъ (каждый разъ, какъ наступаетъ зима, каждая ласточка и т. д.). Однако возможенъ случай, когда такой всеобщности нѣтъ, когда дѣйствіе изображается возможнымъ, а не необходимо повторяющимся каждый разъ. Но возможность есть всетаки видъ всеобщности. Въ риторикѣ Аристотеля приведенъ, какъ примъръ притчи, слѣдующій: "назначать правителемъ лица по жребію, (въ Абинахъ назначались на нѣкоторыя должности по жребію), все равно, какъ если бы владѣлецъ корабля, нуждаясь въ кормчемъ, вмѣсто

8

того, чтобы выбрать лучшаго изъ служащихъ на кораблѣ, взялъ бы того, на кого упадетъ жребій.

Возможно назначеніе капитаномъ корабля или кормчимъ наиболѣе опытнаго изъ служащихъ на кораблѣ; но, рядомъ съ этимъ, представляется возможность назначенія кормчимъ не наиболѣе достойнаго, не избраннаго, а менѣе способнаго, опредѣленнаго по жребію. Поэтому объяснительная сила возможнаго меньше силы дѣйствительнаго \*).

Я чувствую, что этоть вопросъ, (т. е., почему именно образъ басни долженъ изображать единочное дѣйствіе) недостаточно мною разъясненъ, между тѣмъ важность его чрезвычайна, потому что именно здѣсь, т. е. въ единичности, конкретности образа, заключается разница между поэзіей, къ которой принадлежить басня, и общей формой научной мысли-прозой. Можеть быть я возвращусь къ этому еще разъ, теперь укажу на существенныя черты отношенія образа басни къ объясняемому. Я уже привелъ опредѣленіе, что поэтическій образъ въ баснѣ (и не въ одной только баснѣ, а вообще поэтическій образъ) есть постоянное сказуемое къ перемѣнчивымъ подлежащимъ, постоянное объяснение къ измѣнчивому объясняемому. Насколько это можетъ быть общимъ свойствомъ поэзіи-оставимъ въ сторонѣ, но на баснѣ это выясняется превосходно. Какимъ образомъ живетъ басня? Чёмъ объясняется то, что она живеть тысячельтія?

\*) Притча (παςαβοκή) можетъ превращаться въ басню, въ коей событіе изображено, какъ единичное и какъ дъйствіе. Р.

Это объясняется тёмъ, что она постоянно находитъ новыя и новыя примѣненія. Обратите вниманіе на нѣкоторыя общеизвѣстныя басни, напр: Лягушки въ болотѣ нашли, что въ ихъ государствѣ недостаточно законности. Чтобы исправить это, онѣ обратились къ Зевсу и стали просить у него царя. Зевсъ улыбнулся и сбросилъ съ неба деревянную колоду. Она упала съ плескомъ въ болото. Лягушки были сначала въ ужасѣ, но затѣмъ, нѣкоторыя изъ нихъ, подплывши къ бревну, осмѣлились на него вскарабкаться, отчего остальныя нашли, что власть ихъ государя не внушаетъ достаточно уваженія. Опять отправили депутацію къ Зевсу, и онъ послалъ имъ водяную змѣю. (или ужа.)

Федръ, который пересказываетъ эту греческую басню, говоритъ, что будто бы она была сказана по поводу того, что борьба партій въ Аеинахъ выдвинула Пизистрата и его тираннію \*) Такъ ли это было или нѣтъ, и откуда могъ знать Федръ, что эта басня была сказана именно по этому случаю, оставимъ въ сторонѣ; несомнѣнно только одно, что эта басня, по своему происхожденію, политическая, какъ и многія другія греческія басни, что она можетъ быть тысячи разъ примѣнялась греками и римлянами и новыми поэтами къ политическимъ событіямъ; но можетъ быть примѣнена и къ неполитическимъ. Или вотъ другая басня Федра, по общему признанію, неизвѣстная въ греческихъ источникахъ: "Старикъ пасъ осла, услышалъ

\*) Fabulae Aesopiae, Phaedrus, I, 2.

щумъ и звукъ оружія и сталъ торопить осла: "уйдемъ отъ непріятеля." "Зачѣмъ"? спросилъ оселъ, "развѣ они положатъ на мою спину больше одного сѣдла?"— "Нѣтъ".— "Такъ нечего бѣжать." — \*) — Вотъ опять басня преимущественно политическаго примѣненія. Кто въ состояніи анализировать явленія патріотизма и преданности существующему правительству и т. д., для того конечно, эта басня не нужна. Но для кого эти вопросы неясны, смутны, темны; для кого они существуютъ въ видѣ вопросовъ неопредѣленныхъ, невыясненныхъ, для того она, во время услышанная, проливаетъ новый свѣтъ. Такова и другая басня: "Арабъ вьючитъ верблюда и спрашиваетъ его: какъ ему лучше ити въ гору, или подъ — гору? — "Развѣ", говоритъ верблюдъ, "всѣ пути по ровному уже заказаны?" \*\*)

Вѣчность басни вытекаеть именно изъ того, что составныя части ея образовъ настолько освобождены отъ всякой случайности и настолько связаны между собою, что съ трудомъ поддаются измѣненіямъ. Далѣе, вѣчность ихъ вытекаетъ изъ того, что эти сплоченные образы способны, по первому требованію, стать общей схемой спутанныхъ явленій жизни и служить ихъ объясненіемъ. Вѣчность басни имѣетъ свои предѣлы, которые теоретически установить трудно, потому что, если одно изъ дѣйствующихъ лицъ становится непонятнымъ, вслѣдствіе того, что въ самой жизни исчезаетъ соотвѣтственное явленіе, если, можетъ быть, вслѣд-

<sup>\*)</sup> Fabulae Aesopiae, Phaedr. I, 15.

<sup>\*\*)</sup> Babrius, 8, Ribbeck, Die Fabeln von Babrius.

ствіе этого сямо дѣйствіе въ ней становится неяснымъ, то является возможность подстановки, перемѣны этого лица. Напр. греческая басня: "Погонщикъ быковъ и Гераклъ." \*)

Погонщикъ быковъ ѣхалъ изъ деревни въ телегѣ. Вдругъ она завязла въ рытвинѣ. Вмѣсто того, чтобы помочь бѣдѣ, лѣнтяй стоялъ, почесывая затылокъ, и началъ звать Геракла, котораго чтилъ болѣе другихъ о́оговъ. Предсталъ предъ нимъ герой и говоритъ: — "Подними-ка колеса да стегни быковъ — потрудись прежде самъ, а потомъ зови боговъ, иначе они не примутъ твоей молитвы."

У славянъ эта басня существуетъ въ такомъ видѣ: Утопалъ человѣкъ и обратился къ покровителю мореплавателей св. Николаю, съ просьбой о помощи; а св. Николай говоритъ: "ты небоже, рукой махни, махни." Такимъ образомъ басни, въ которыхъ дѣйствующія лица непонятны, могутъ не гибнуть, потому что лица и дѣйствія могутъ подмѣниваться.

Я уже сказаль, что образь, заключенный въ баснѣ, по отношенію къ объясняемому, есть нѣчто гораздо болѣе простое и ясное. чѣмъ это объясняемое, и это именно—основаніе практическаго значенія басни. Напримѣръ, такое сравнительно сложное явленіе: люди разныхъ сословій и занятій, полагаютъ, что они именно одни суть столбы, на которыхъ держится общественное зданіе, и что на нихъ падаетъ наибольша́я доля работы; между тѣмъ, какъ работа, достающаяся

\*) Избранныя басни Эзопа, перев. Алексѣева, 78. изд. Сув.

на долю другихъ, по ихъ мнѣнію, слишкомъ ничтожна и легка. Тотъ же самый споръ переносится въ область семейную; есть даже особенный рядъ разсказовъ о томъ какъ мужъ и жена спорятъ, чья работа легче, и жена доказываетъ мужу, что она его работу: пахать, косить-исполнять можетъ, а если заставить его смотрѣть за дѣтьми, кормить цыплять, то онъ окажется несостоятельнымъ. Всѣ подобные вопросы могутъ подлежать научному изслѣдованію, но пока то еще прійдетъ эта наука, да ко многимъ она и вовсе никогда не приходить, а быстрое. хотя и одностороннее рѣшеніе этихъ вопросовъ дается басней. Извѣстна басня принадлежащая къ разряду многочисленныхъ сербскихъ и малороссійскихъ разсказовъ о цыганахъ, геніально характеризующихъ это племя и имѣющихъ такую художественную законченность, что могуть служить баснями. Басня эта состоить въ слѣдующемъ; "Мужикові що?" казав циган: "ори, мели, іж!" "А мені бити, кувати, варгани \*) робити, на базаръ носити, та продавати, та дітей годувати!" — и, какъ образъ, есть гораздо болѣе простое и ясное, чѣмъ объясняемое.

Затѣмъ мнѣ остается сказать еще объ одной составной части басни, о которой я не упоминалъ, именно: о нравоучении. Мы видѣли до сихъ поръ, что басня безъ нравоучения обходится вполнѣ; но тѣмъ не менѣе не лишенъ интереса вопросъ объ отношении басни къ тому, что называется нравоучениемъ.

\*) Варганъ-маленькій желѣзный музыкальный инструментъ. Отсюда варганить-дѣлать пустячную работу,-дѣлать плохо.

**b**.

## Лекція З-я.

На баснѣ я желалъ бы показать различіе основныхъ формъ человѣческой мысли, поэзіи и прозы, а вмѣстѣ съ тѣмъ указать и то, что это не какія-нибудь временныя формы мысли, отъ которыхъ человѣчество можетъ отдѣлаться съ развитіемъ, а формы постоянныя, находящіяся въ извѣстномъ взаимодѣйствіи. Это положеніе довольно трудное, и уясненіе его дѣлается не сразу, какъ можно видѣть изъ существованія теоріи, которая отводитъ поэзіи совершенно второстепенное мѣсто. Различіе этихъ формъ человѣческой мысли можетъ имѣть нѣкоторое практическое значеніе, потому что разъ мы дойдемъ до заключенія, что такія формы дѣйствительно существуютъ, можетъ произойти нѣкоторое измѣненіе и въ самомъ пользованіи ими.

Два дѣла разныя—относимся ли мы къ извѣстнымъ органамъ нашего тѣла, напр. глазамъ, сознательно, или пользуемся ими потому, что ихъ дала намъ природа. Съ поэзіей и прозой тоже, что съ глазами: мы пользуемся этими формами совершенно безсознательно; мы замѣчаемъ ихъ различіе тогда, когда извѣстная личность чувствуетъ въ себѣ способность къ той или другой формѣ по преимуществу. До сихъ поръ я разсматривалъ два элемента басни; между тѣмъ какъ существуетъ еще и третій. Если мы, разговаривая на понятномъ языкѣ, указываемъ другому вещь и говоримъ: это столъ, то наше слово не требуетъ дальнѣйшаго поясненія, и не можетъ быть вопроса: что значитъ это слово?

Этотъ вопросъ возможенъ въ этимологическомъ смыслѣ. Но это — другое дѣло. Точно также, когда басня разсказывается по поводу извѣстнаго случая, то, если она хороша, никто не спроситъ: зачѣмъ она и что значитъ? Разъ возникаетъ такой вопросъ, она сама по себѣ нехороша.

Допустимъ такой случай: мужъ и жена замечтались о томъ, что они сдѣлаютъ, когда выиграютъ въ лотереѣ двѣсти тысячъ? Но такъ какъ въ подобныхъ случаяхъ каждый слѣдуетъ своему характеру и вкусамъ, то они заспорили, наговорили другъ другу колкостей. — Тутъ вспомнились имъ мечты цыгана, который говоритъ: "я накую варгановъ, пойду на базаръ, куплю телку, изъ нея выростетъ корова, у нея будетъ теленокъ, мы будемъ пить молоко". А цыганенокъ говоритъ: "а я буду на теленкѣ ѣздить". Цыганъ ударилъ его: "не ѣзди, спинку переломишь!".

Мужъ и жена вспомнили это, разсмѣялись и споръ прекратился.

Никто не будетъ спрашивать: почему имъ это вспомнилось? Тутъ дъйствіе осязаемо и практически важно. Но если образъ (въ широкомъ смыслъ, сцъпленіе образовъ) оторванъ отъ своего примъненія, и если въ этомъ отвлеченномъ видѣ онъ ходитъ по людямъ, какъ готовое сказуемое неизвѣстныхъ подлежащихъ; затѣмъ, если, какъ это всегда бываетъ при накопленіи подобныхъ образовъ, являются ихъ собиратели, хранители, такъ сказать, продавцы подобнаго товара: то возникаетъ стремленіе пояснить, на что товаръ нуженъ. Такое поясненіе можетъ произойти троякимъ образомъ: 1) или разсказомъ, заключеннымъ въ баснѣ, поясняется другой разсказъ столь же частный. 2) или разсказомъ басни поясняется извѣстное общее положеніе, на которое указываетъ этотъ разсказъ, 3) или, наконецъ, баснописецъ прибѣгаетъ къ тому и другому способу вмѣстѣ. Такимъ образомъ является какъ бы тройственное дѣленіе басни.

Общее положеніе, которое выясняется басней, иногда скрывается за выводомъ изъ этого общаго положенія, который есть то, что называется нравоученіемъ, какъ напримѣръ, въ баснѣ про собаку, которая бѣжала съ кускомъ мяса черезъ мостикъ, увидѣла въ водѣ другую собаку съ мясомъ, вздумала отнять это мясо и уронила свое. Тутъ обобщеніе является въ видѣ такого совѣта или нравоученія: если ты погонишься за чужимъ, то потеряещь свое \*).

Я укажу на басню, въ началѣ которой имѣется обобщеніе или нравоученіе, а въ концѣ приводится другой случай въ поясненіе къ первому. Такова Езоповская басня, пересказанная Крыловымъ -- "о Павѣ и Воронѣ".

\*) Fabulae Aesopiae Phaedri, I, 4.

"Когда не хочешь быть смѣшонъ, Держися званія, въ которомъ ты рожденъ. Простолюдинъ со знатью не роднися; И если карлой сотворенъ, То въ великаны не тянися, А помни свой ты чаще ростъ.

Утыкавши себѣ павлиннымъ перьемъ хвостъ, Ворона съ павами пошла гулять спесиво, И думаетъ, что на нее Родня и прежніе пріятели ея Всѣ заглядятся, какъ на диво; Что павамъ всѣмъ она сестра, И что пришла ея пора Быть украшеніемъ Юнонина двора. Какой-же вышель плодь ея высокомфрья? Что павами она ощипана кругомъ, И, что бѣжавъ отъ нихъ, едва не кувыркомъ, Не говоря ужь о чужомъ, На ней и своего осталось мало перья. Она было назадъ къ своимъ: но тѣ совсѣмъ Заклеванной Вороны не узнали, Ворону вдосталь ощипали, И кончились ея затѣи тѣмъ, Что отъ воронъ она отстала, А къ павамъ не пристала,

Я эту басенку вамъ былью поясню. Матренѣ, дочери купецкой, мысль припала, Чтобъ въ знатную войти родню. Приданаго за ней пол-милліона. Вотъ выдали Матрену за Барона. Что-жъ вышло? Новая родня ей колетъ глазъ Попрекомъ, что она мъщанкой родилась, А старая за то, что къ знатнымъ приплелась: И сдълалась моя Матрена

Ни пава, ни ворона.

Первая часть этой басни — нравоученіе, вытекающее изъ общаго положенія, затѣмъ разсказъ про ворону и въ концѣ разсказъ о другомъ случаѣ, поясняющемъ первый.

Я разсмотрю прежде всего тоть случай, когда разсказъ, заключающийся въ баснѣ, поясняется другимъ разсказомъ: это-двойная или составная басня.

Если частный случай, который назовемъ A и по поводу котораго создана или примѣнена басня *E*, если этотъ частный случай будетъ изложенъ такъ, что и самъ по себѣ могъ бы годиться для примѣненія, и если онъ будетъ присоединенъ къ *E*; то получится поэтическая форма, которую Лессингъ назвалъ составной басней (zusammengesetzte fabel), какъ напримѣръ, одна изъ Эзоповскихъ басенъ, переложенная Крыловымъ: "Волкъ и Мышенокъ".

Изъ стада сѣрый Волкъ Въ лѣсъ овцу затащилъ, въ укромный уголокъ, Ужъ разумѣется, не въ гости: Овечку бѣдную обжора ободралъ, И такъ ее онъ убиралъ, Что на зубахъ хрустѣли кости.

Но какъ ни жаденъ былъ. а сътсть всего не могъ: Оставиль къ ужину запась и подлѣ лёгъ. Понѣжиться, вздохнуть отъ жирнаго обѣда. Вотъ, близкаго его сосѣда, Мышенка запахомъ пирушки привлекло. Межъ мховъ и кочекъ онъ тихохонько подкрался, Схватиль кусокь мясца, и сь нимь скоръй убрался Къ себѣ домой, въ дупло. Увидя похищенье, Волкъ мой По лѣсу поднялъ вой: Кричить онь: "карауль! разбой! Держите вора! Раззоренье: Расхитили мое имѣніе! — Воть-басня, а другая половина ея: Такое жъ въ городѣ я видѣлъ приключенье: У Климыча судьи часишки воръ стянулъ, — И онъ кричитъ на вора: караулъ! — (поясненье). У Греческаго пересказчика Езоповскихъ басенъ Бабрія, она нѣсколько иначе: Левъ отнимаетъ у волка добычу, волкъ жалуется, что онъ незаконно отнимаетъ его собственность. \*) Другой примъръ: "Зеркало и Обезьяна" Крылова. Мартышка, въ Зеркалъ увидя образъ свой, Тихохонько медвъдя толкъ ногой: "Смотри-ка", говоритъ: "кумъ милый мой"! Что это тамъ за рожа?

Какіе у нее ужимки и прыжки!

(\* Избр. басни Эзопа перев. Алексѣев. 10 стр. Изд. Суворина.

Я удавилась бы съ тоски,

Когда бы на нее хоть чуть была похожа.

А, вѣдь, признайся, есть

Изъ кумушекъ моихъ такихъ кривлякъ пять-шесть:

Я даже ихъ могу по пальцамъ перечесть".

- "Чвмъ кумушекъ считать трудиться,

Не лучше-ль на себя, кума, оборотиться?"

Ей Мишка отвѣчалъ.

Но Мишенькинъ совѣтъ лишь по-пусту пропалъ.

Такихъ примѣровъ много въ мірѣ: Не любитъ узнавать никто себя въ сатирѣ. Я даже видѣлъ то вчера: Что Климычъ на руку не чистъ, всѣ это знаютъ; Про взятки Климычу читаютъ,

А онъ украдкою киваетъ на Петра.

Иногда такое сопоставленіе является совершеннымъ параллелизмомъ, то есть — такъ, что не только всякій случай второго разсказа соотвѣтствуетъ первому, но и всякій стихъ въ первой половинѣ соотвѣтствуетъ стиху во второй. Такъ напр. въ баснѣ Лафонтена "Le coq et la Perle".

> Un jour, un coq détourna Une perle, qu'il donna Au beau premier lapidaire. —Je la crois fine, dit-il. Mais le moindre grain de mil Serait bien mieux mon affaire. Un ignorant hérita

D'un manuscrit, qu'il porta Chez son voisin le libraire. --Je crois, dit-il, qu'il est bon Mais le moindre ducaton Serait bien mieux mon affaire \*).

Или примѣръ изъ Лессинга: Львица, которую упрекали \*\*) въ томъ, что она рождаетъ одного дѣтеныша отвѣчаетъ: "Да, одного, но льва".

Другая половина: — "Я, говорить стихоплеть поэту, сочиняю по семи трагедій въ годъ! А ты? Въ семь лѣтъ — одну! – "Да, одну, но Аталію" (трагедія Расина) \*\*\*). Очевидно, выраженіе Лессинга, что одна басня можеть быть то простой, то сложной (смотря по способу обработки) – не точно, потому что сложность именно и состоить въ томъ, что къ простой баснѣ прибавляется новый актъ творчества, т. е. новая басня.

Въ составной баснѣ, баснописецъ пользуется простою такъ же, какъ пользуются ею въ первобытномъ состояніи, съ той только разницей, что простая басня составляется по поводу частнаго житейскаго случая. а въ составной—по поводу готовой басни присоединяется частный случай. Кто составляетъ подобнаго рода басни, тотъ пользуется болѣе сложнымъ матеріаломъ и походитъ, какъ я уже сказалъ, на того продавца, который говоритъ: вотъ этотъ товаръ нуженъ на то-то и то-то. Присоединеніе къ баснѣ частнаго случая имѣ-

\*) у Крылова передълка "Пътухъ и жемчужное зерно".

\*\*) по некоторымъ варіантамъ, именно, свинья.

\*\*\*) Лессингъ, Ueber d. Fabeln.

- 46 -

етъ значение нѣкотора́го рода надписи. Соединение частнаго случая A и басни Б можетъ быть въ различной степени тѣсно и необходимо.

Вообще, чёмъ общёе, неопредёленнёе образъ, заключенный въ баснё, которую мы назовемъ *E*, и чёмъ, стало быть, неопредёленнёе количество примёненій этой басни, тёмъ нужнёе становится вмёшательство самого автора, которое выражается въ присоединеніи къ ней еще другой басни. Это можно сравнить въ языкё съ тёмъ, когда мы, чтобы выразить лучше нашу мысль, нагромождаемъ слова, которыя значать приблизительно одно и тоже.

Теперь обратите внимание на способы сочетания образовъ сложной басни и на количество примѣненія ихъ. Мы уже условились разумѣть подъ образомъ въ поэтическихъ произведеніяхъ-дъйствіе, а не только образъ, въ тесномъ смыслё слова, который составляетъ содержание пластическихъ произведений. Басня, которую я имѣю въ виду (Ячминь, Гребинки), отступаетъ отъ этого правила. Разговариваютъ сынъ съ отцомъ. Сынъ спрашиваетъ отца, почему на нивѣ много колосьевъ прямыхъ и очень мало наклонившихся внизъ, добавляя: какъ мы, неграмотные. передъ великимъ паномъ.... Отецъ отвѣчаетъ: прямые колосья пусты, безъ пользы растуть на нивѣ, а наклонившеся – Божья благодать, они насъ кормятъ. "Теперь я понимаю, почему нашъ писарь задираетъ голову", замѣтилъ сынъ. Эта басня дѣлится на двѣ половины. Сопоставленія А (колосья) съ *В* и *В*<sup>1</sup> затрудняють примѣненіе этого *А*  къ скромности достойныхъ и высокомѣрію ничтожныхъ и ненужныхъ людей, ограничивая его отношеніями сословій другъ къ другу, отношеніями земледѣльца къ сословіямъ и званіямъ, которыя при дурномъ состояніи общества, могутъ казаться чужеядными.

Прежде, чёмъ ити далёе, сдёлаю небольшое отступленіе. Слово нравственный имѣетъ двоякое значеніе. Во 1-хъ оно противополагается слову безнравственный, когда, напр. мы говоримъ, что обманывать безнравственно; во 2-хъ, когда оно относится ко всёмъ сношеніямъ людей другъ къ другу; въ этомъ смыслѣ называютъ извѣстныя науки нравственными, или нравственно-политическими; и въ этомъ смыслѣ нравственнымъ наукамъ противополагаются не безнравственныя, а не относящіяся къ области нравственныхъ, стоящія внѣ человѣческихъ отношеній.

Поэтому можно сказать, что красть—относится къ области морали или нравственности; можно сказать, что это нравственно, потому что относится къ нравамъ. Въ этомъ смыслѣ употребляется нѣмецкое слово – moralisch.

Это отступленіе нужно было для того, чтобы не останавливаться на немъ при опредѣленіи басни Лессинга. Лессингъ говоритъ: "если низвести всеобщее нравственное утвержденіе (satz) къ частному случаю, и разсказать этотъ случай, какъ дѣйствительный, т. е. не какъ примѣръ или сравненіе, а какъ будто это произошло дѣйствительно, при томъ такъ, чтобы этотъ разсказъ служилъ къ наглядному познанію общаго утвержденія; то это сочиненіе будетъ басней \*).

\*) Abhandl. üb. d. Fabeln.

Такимъ образомъ передъ нами готовый рецепть, изъ котораго слѣдуетъ заключить, что сначала существуетъ въ мысли общее нравственное утвержденіе, напримѣръ, что "лесть – вредна", или "сильный пожираетъ слабаго", а затѣмъ уже къ этимъ общимъ положеніямъ нами придумывается – къ первому – басня о Воронѣ и Лисицѣ, ко второму – что такой-то звѣрь съѣлъ такую-то птицу или звѣря, а самъ, въ свою очередь, былъ съѣденъ другимъ звѣремъ и пр. Говоря такъ, выходитъ, какъ будто снача существуетъ общее положеніе, которое потомъ низводится къ частному случаю, или, какъ выражаются французскіе теоретики \*), переряживается въ иносказаніе, скрывается въ иносказаніи.

Вь примѣненіи къ языку это значило бы, что слово сначала означаетъ цѣлый рядъ вещей, напр. столъ 60обще, или цѣлый рядъ качествъ, дѣйствій; а потомъ въ частности эту вещь, этотъ столь, это дъйствіе. Если это такъ, то спрашивается: откуда взялось это общее? Мы можемъ изъ соображенія или наблюденія доказать, что общее возникаетъ не иначе, какъ изъ сложенія многихъ частныхъ, и добываніе общихъ мыслей происходитъ съ извѣстными усиліями, которыя бываютъ настолько велики, что до нѣкоторыхъ обобщеній человѣчество доходило лишь въ теченіе многихъ тысячелѣтій своей жизни; что многіе языки, а стало быть и говорящіе ими народы, извѣстныхъ обобщеній вовсе не могутъ выразить, или выражаютъ ихъ неполно, по-

<sup>\*)</sup> De la Motte, Richer.

тому что эти обобщенія не составляють общаго достоянія средняго уровня говорящихь. Напримѣръ, въ нѣкоторыхъ русскихъ нарѣчіяхъ слово "человѣкъ" вовсе не имѣетъ значенія зоологическаго и антропологическаго обобщенія "homosapiens" т. е. всякаго человѣка безъ различія пола, возраста, племени; по-малорусски было бы совершенно смѣшно, сказать, что женщина есть человѣкъ.

Если мѣрять утвержденіе Лессинга мѣркою, которую даетъ намъязыкъ, то уже съ самаго начала пришлось бы сомнѣваться въ вѣрности его рецепта басни. Въ случаѣ вѣрности опредѣленія Лессинга въ примѣненіи къ баснѣ, пришлось бы предположить, что сочинитель или примѣнитель басни, самъ ясно видитъ обобщенія, и что его цѣль состоитъ въ томъ, чтобы до этого же обобщенія довести слушателя, и что средства, которыя онъ выбираетъ для этого, достигаютъ своей цѣли. Между тѣмъ случаи дѣйствительнаго примѣненія басни показываютъ, что цѣль разсказчика вовсе не состоитъ въ томъ широкомъ обобщеніи, которое называютъ нравоученіемъ, или вовсе не въ томъ, чтобы довести своихъ слушателей до утвержденія, что напр. всякій, кто погонится за далекимъ, потеряетъ свое.

Цёль разсказчика, это опредёленная точка зрёнія на дёйствительный частный случай А. (т. е. на то, что мы называемъ психологическимъ подлежащимъ) посредствомъ сравненія его съ другимъ тоже частнымъ случаемъ, разсказаннымъ въ баснѣ Б. (психологическимъ сказуемымъ).

Разъяснение перваго частнаго случая достигается тъмъ, что изъ него выдвигаются впредъ или подчеркиваются только тѣ черты, которыя находятся въ соотвѣтстви съ *Б*. т. е. съ разсказомъ самой басни.

Итакъ Лессингъ говоритъ, что общее положеніе низводится къ тому, что мы называемъ басней.

(Это говорить человѣкъ очень глубокомысленный потому-то изслѣдованія его для насъ и важны — но человѣкъ XVIII в., и мы не можемъ въ извѣстныхъ случаяхъ съ нимъ соглашаться).

Если бы это было такъ, то разсказчикъ долженъ бы стоять на высоть отвлечения, на той степени, на которой стоять позднъйшие собиратели, и должень стремиться къ тому, чтобы возвести слушателя на эту высоту; между тѣмъ какъ басня заключается въ разъяснении частнаго случая другимъ частнымъ случаемъ, разсказаннымъ въ баснѣ. Эти два частныхъ случая неодинаковы. Одинъ случай изъ жизни, - конкретный, другой, который мы имбемъ еъ самой баснѣ, представляеть уже извѣстнаго рода абстракцію. Отвлеченіе (абстракція) есть отнятіе тёхъ чертъ изъ конкретнаго образа, которыя намъ нужны для изслёдованія. Такимъ образомъ въ этомъ смыслѣ можно сказать, что конкретный образъ, заключенный въ басит, по отношенію къ конкретному случаю въ дъйствительности, -- абстрактенъ. Я повторяю, разъяснение достигается тёмъ, что изъ конкретнаго случая выдвигаются впередъ при сравнении его съ басней лишь нѣкоторыя его части, именно тѣ, которыя находять себѣ соотвѣтствіе въ

самой баснѣ. Слѣдовательно, даже это обобщеніе является, какъ нѣчто послѣдующее, какъ результатъ сравненія частнаго.

Далѣе это обобщеніе остается прикрѣпленнымъ къ частному случаю, остается само относительно частнымъ; а до такого обобщенія, которое выставляютъ въ началѣ или концѣ басни баснописцы, примѣнителямъ басни, слушателямъ дѣла нѣтъ. Отсюда происходитъ то, что позднѣйшіе баснописцы, такъ сказать, продавцы басни, которымъ наоборотъ нѣтъ дѣла до дѣйствительнаго, а есть дѣло до возможнаго ихъ примѣненія, что эти продавцы нерѣдко находятъ эту возможность вовсе не тамъ, гдѣ ее надо искать; выставляютъ обобщенія, вовсе несвязанныя съ басней или связанныя съ нею очень слабо.

Я еще разъ возвращаюсь къ частному примѣру примѣненія басни. Басня эта такая форма мысли, которая является нерѣдко въ наше время, безъ названія басни. Можеть быть и мы когда-нибудь говоримъ басней, сами этого не замѣчая.

Щедринъ самъ говорилъ, что онъ постоянно употребляетъ Эзоповскій языкъ. Онъ при этомъ имѣлъ въ виду одно объясненіе происхожденія басни, которое я приведу послѣ; но у него встѣчаются и настоящія басни, напр. разсказъ "Игрушечныхъ дѣлъ мастера".

Историческіе примѣры примѣненія басни имѣютъ для насъ ту цѣну, что если они только вѣроятны, то вполнѣ убѣждаютъ насъ въ томъ, что люди смотрѣли на эту форму мышленія, какъ на способъ разъясненія, доказательство и т. д. Геродотъ разсказываетъ слѣдующее: Киръ послалъ къ Іонійцамъ пословъ съ предложеніемъ возстать противъ царя Креза и подчиниться ему. Іонійцы отказались, и затѣмъ, когда персы завоевали Лидію и Киръ находился уже въ столицѣ ея Сардахъ, то Іонійцы отправили къ нему пословъ съ предложеніемъ подчиниться ему на тѣхъ условіяхъ, на которыхъ они были подчинены Крезу. Киръ разсказалъ посламъ слѣдующую басню: Флейтщикъ увидѣлъ рыбъ въ морѣ, сѣлъ на берегу и сталъ играть, думая, что привлечетъ ихъ на берегъ; но онѣ не вышли къ нему; тогда онъ закинулъ сѣть и вытащилъ ее изъ воды, полную рыбъ, и, видя какъ онѣ бились на берегу, сказалъ: "Полно плясать! Вы не хотѣли плясать, когда я вамъ игралъ". \*)

Здѣсь басней объясняется конкретный случай. Бабрій же, пересказывая эту басню безь примѣненія, не упомянулъ, что Геродотъ приписалъ ее Киру. Геродотъ писалъ объ этомъ по слухамъ; но есть огромная вѣроятность, что это дѣйствительно было такъ. Бабрій пересказъ этой басни заключаетъ слѣдующимъ обобщеніемъ: безъ труда, не закидывая сѣти, ничего не добудешь, но если ты закинулъ сѣть и добылъ, что хотѣлъ, то умѣстна и шутка. Это есть цримѣръ того, что если бы широкое обобщеніе было такъ ясно и очевидно, то Бабрій, который былъ человѣкъ, вѣроятно очень умный, схватилъ бы его, но онъ тутъ попалъ совершенно не туда, куда слѣдуетъ: флейтщикъ тру-

<sup>\*)</sup> Геродотъ, І, 141.

дился, закидывая сѣть такъ же, какъ и тогда, когда игралъ на флейтѣ.

И такъ, баснописецъ, который прилагаетъ КЪ баснъ обобщение, бываетъ похожъ, скажемъ, на продавца игрушекъ, который говоритъ ребенку, что этой игрушкой играютъ такъ-то; а тотъ. кто безсознательно пользуется басней, походить на ребенка, которому не разъясняють, какъ можно пользоваться игрушкой, а играетъ ею. Объяснение продавца можетъ быть болѣе или менѣе точно. если допустить такой случай, когда продавецъ игрушекъ самъ любитъ играть или когда инструментальный мастерь — артисть; но это будеть другое дѣло. Я хочу сказать, что и баснописецъ можетъ сдѣлать правильное обобщеніе; но если бы обобщение было исходною точкою, стояло впереди басни, тогда онъ не могъ бы дълать неправильныхъ обобщеній; а онъ ихъ дѣлаетъ сплошь и рядомъ. Басня, говорить Лессингъ, есть низведение нравственнаго положенія къ частному случаю. А можеть быть въ баснѣ бываеть не одно такое нравственное положение, а много? Вотъ напр. басня Эзопа (изъ Бабрія).

## Мужикъ и Аистъ.

Наставилъ мужикъ на пашнѣ силковъ, и поймалъ вмѣстѣ съ уничтожавшими его посѣвы журавлями аиста̀.

"Отпусти меня", прихрамывая, просить онъ, "я не журавль, — я Аисть, птица святой жизни, — чту своего отца и кормлю его. Взгляни на мои перья — цвътомъ они не похожи на журавлиныя!.... — "Уймись", перебиль его мужикъ, — "съ къмъ ты попался, съ тъмъ я тебъ и сверну шею". Бѣги, не заводи знакомства съ негодяями, не то наживешь бѣду вмѣстѣ съ ними.

Какое общее нравственное положение низведено въ этой баснѣ къ частному случаю? Хороша ли эта басня? удобно ли ее примѣнить? типична ли она? легко ли намъ найти рядъ случаевъ, которые соотвѣтствуютъ этой баснѣ? Мнѣ кажется она очень типичною, и приивненія ея очень многочисленны. Я привель эту басню въ примѣръ, потому что на ней удобно показать, что . на вопросъ, какое общее положение низведено въ ней, или какое обобщение изъ нея вытекаетъ. можно отвѣтить, что это будетъ, смотря по примѣненію басни, или положеніе, которое высказываеть Бабрій устами мужика: "съ кѣмъ попался, съ тѣмъ и отвѣтишь, или положение: человическое правосудие своекорыстно, слипо", или "нѣтъ правды на свѣтѣ" или "есть высшая справедливость: справедливо, чтобы при соблюдении великихъ интересовъ не обращали вниманія на вытекающее изъ этого частное зло". Однимъ словомъ, чего хочешь, того и просишь; и доказать, что всѣ эти обобщенія ошибочны, очень трудно. Стало быть, если върно, что во всякой баснъ, смотря по точкъ зрънія, по примѣненію ея, можно найти различныя обобщенія, то отсюда вытекаетъ такое правило. что кто предлагаетъ басню въ отвлеченномъ видѣ, какою она обыкновенно бываеть въ сборникѣ. тотъ по настоящему долженъ снабжать ее не однимъ обобщеніемъ, а указаніемъ на возможность многихъ ближайшихъ обобщеній, ближайшихъ потому, что обобщенія будутъ кончаться очень далеко.

Вотъ Эзоповская басня: Зевсъ ниспослалъ снѣжную вьюгу. Спасаясь отъ нея, пастухъ думалъ загнать покрытыхъ снѣгомъ козъ своихъ въ пещеру, которая была необитаема. Онъ засталъ тамъ другихъ дикихъ козъ. Пастухъ принесъ дикимъ козамъ листьевъ, а своихъ оставилъ на дворѣ впроголодь. Когда же прошла вьюга, то онъ нашелъ своихъ козъ мертвыми, а дикія ушли въ горы по непроходимымъ дебрямъ. Онъ вернулся домой безъ козъ, достойный осмѣянія. Изъ жадности, желая получить чужое, онъ потерялъ свое. Въ другой версіи Эзоповский басни обобщеніе слѣдующее: "не надо пренебрегать своимъ добромъ; не найдешь прибыли отъ чужого". \*)

Это примѣръ обобщенія, хотя и правильнаго, но слабо связаннаго съ басней. Хорошо то слово, которое замѣнить другимъ словомъ невозможно, которое вполнѣ на мѣстѣ; хороша та басня, которая въ данномъ случаѣ вполнѣ умѣстна и не можетъ быть замѣнена десятью другими. Если смыслъ басни только въ томъ, чтобы показать, что если изъ жадности погонишься за чужимъ, то и свое потеряешь, то есть десятокъ басенъ на эту тему; напр. "собака и кусокъ мяса".

Притомъ такое примѣненіе имѣетъ въ виду только пастуха, а не козъ, т. е. оставляетъ въ сторонѣ то

\*) Избр. б. Эзопа, пер. Алексъева, 75: Не заводи знакомства съ тъми, кто новыхъ друзей предпочитаетъ старымъ. Знай, какъ измѣнили намъ, своимъ испытаннымъ товарищамъ, такъ измѣнятъ и новымъ. обстоятельство, которое помѣчено въ самой баснѣ. Куску мяса безразлично остается ли оно у собаки или нѣтъ, но козамъ не безразлично. Въ баснѣ говорится, что онѣ пропали и мы не вправѣ игнорировать этого обстоятельства. Обобщеніе приписываетъ пастуху непремѣнно жадность. Въ пересказѣ Крылова эта черта введена въ самую басню. Въ Эзоповской баснѣ эта черта вовсе не намѣчена. Можетъ быть пастухъ имѣлъ другія соображенія, можетъ быть онъ руководствовался желаніемъ улучшить породу козъ и не только своихъ, а домашнихъ козъ вообще? можетъ быть онъ былъ аклиматизаторъ, герой? Мы видимъ, что обобщеніе, которое приложено къ ней Бабріемъ, держится слабо.

Есть прекрасная книга Кеневича: "Примѣчанія къ баснямъ Крыдова". По поводу пересказа Крыдовымъ этой басни Кеневичъ говоритъ (стр. 212), что было такое мнѣніе, что Крыловъ пересказалъ эту басню по поводу дарованной Александромъ І-мъ конституціи Царству Польскому. Кеневичъ опровергаетъ это мнѣніе тьмъ, что изъ черновыхъ бумагъ Крылова видно, что басня эта была имъ написана 10 лѣтъ спустя послѣ этого событія, и Крыловь поступиль сь этою баснею, какъ продавецъ готовымъ товаромъ. Тѣмъ не менѣе, пусть это примѣненіе въ дѣйствительности не было сдѣлано Крыловымъ, а другими лицами, - оно вѣрно, и приводить къ совершенно другому обобщению. Когда я применилъ басню къ известному случаю, стало быть, я по своему правъ, и мнѣ никто не судья. Я этимъ не хочу сказать, что отношение Александра I-го къ

Польшѣ было такое, какъ сказывается въ баснѣ, я только говорю, что такого рода примѣненіе ея не только вѣрно, оно традиціонно, потому что, какъ я говориль, весьма многія басни, которыя ходять у нась, какъ обобщенія житейскія, несомнѣнно имѣютъ политическое происхождение. Можетъ быть и эта Эзоповская басня о пастухѣ такого же происхожденія. Мы знаемъ, что у Гомерическихъ грековъ былъ распространенъ взглядъ на царя, какъ на пастыря народа, пастыря людей. такъ что мы имѣемъ готовую дорожку къ примѣненію этого рода, а разъ мы сдѣлали такое примѣненіе, окажется, что то обобщеніе, которое сдълалъ Бабрій невѣрно. Можетъ оказаться, что мотивъ жадности туть неумѣстенъ. Этимъ примѣромъ я хотѣлъ показать. что если бы было върно положение, что при созданіи басни ей предшествуеть общее положеніе, а басня есть низведение его; то ошибочныя обобщения, которыя мы встрѣчаемъ часто у баснописцевъ, и которыя не могуть быть не ошибочными, потому что ихъ можеть быть не одно, а много. тогда такія обобщенія были бы невозможны. А такъ какъ они есть. то они не предшествують баснь. а слъдують въ заключении.

Я напомню вамъ еще разъ сказанное мною, что образъ (или рядъ дѣйствій, образовъ), разсказанный въ баснѣ—это поэзія; а обобщеніе которое прилагается къ ней баснописцемъ—это проза. Стало быть, говоря о баснѣ и обобщеніи, мы вмѣстѣ съ тѣмъ трактуемъ объ отношеніи поэзіи къ прозѣ.

## Лекція 4-я.

Васнописцы называють разсказь, заключенный въ баснѣ, примѣромъ или доказательствомъ. Напр. у Федра въ баснѣ о "Галкѣ въ павлиньихъ перьяхъ": "чтобы никому не хотѣлось хвалиться чужимъ добромъ и чтобы всякій лучше жилъ въ своемъ состояніи. Эзопъ оставилъ намъ этотъ примѣръ" \*); въ баснѣ— о дѣлежѣ добычи львомъ: "эта басня свидѣтельствуетъ, что никогда небезопасно имѣть товарищемъ сильнаго" \*\*); въ баснѣ – о воробьѣ, дающемъ совѣты зайцу: "глупо не смотрѣть за собою и въ тоже время давать совѣты другимъ" \*\*\*). Вообще Федръ постоянно употребляетъ выраженія: доказательство, примъръ "басня намъ свидътельствуетъ, показываетъ, доказываетъ, напоминаетъ.

Тоже самое и у нашего баснописца Крылова: "Тому, что безъ ума перенимать, и Боже сохрани, какъ

\*) Ne gloriari libeat alienis bonis
 Suoque potius habitu vitam degere
 Aesopus nobis hoc exemplum prodidit. Phaedrus, I, 3.

۱

\*\*) Numquam est fidelis cun potente societas: Testatur haec fabella propositum meum., Phaedrus, I, 5.
\*\*\*) Sibi non cavere et aliis consilium dare

Stultum esse paucis ostendamus versibus, ib. I. 9.

T.

худо, я въ баснѣ приведу примпръ". Или въ баснѣ о "Червонцѣ":

"Объ этой истинѣ святой

Преважныхъ бы рѣчей на цѣлу книгу стало; Да важно говорить не всякому пристало:

Такъ съ шуткой пополамъ

Я басней доказать ее намфренъ вамъ".

Въ какомъ отношени басня можетъ служить доказательствомъ или примѣромъ?

Баснописцы по своему правы; но значение словъ, *доказательство* и примъръ, по крайней мѣрѣ. двоякое, и поэтому слѣдуетъ оговориться, что можно понимать подъ словами *доказательство* и примъръ. Въ точныхъ знанияхъ доказывается только общее положение. Совершеннѣйший образецъ научнаго обобщения есть ариеметический итогъ, полученный изъ сложения единицъ.

Свойство этого итога то, что въ немъ всѣ слагаемыя безусловно равны. Научное доказательство сводится на ариеметическую повѣрку итога. Повѣрка итога состоитъ въ дѣйствіи обратномъ тому, какимъ онъ полученъ. Такимъ образомъ научное доказательство есть разложеніе общаго положенія на тѣ элементы, изъ которыхъ оно составлено. Предположимъ, что передъ нами находится рядъ единицъ, идеально равныхъ между собою это какъ извѣстно, есть предположеніе, т. е. построеніе чисто умственное, потому что внѣ нашей мысли такого равенства слагаемыхъ единицъ не находится. Въ этомъ ряду единицъ отдѣлимъ группу въ 7 единицъ; повторя трижды обобщеніе — 7 получимъ 21. Доказа-

## Лекція 4-я.

Васнописцы называють разсказь, заключенный вь баснѣ, примѣромъ или доказательствомъ. Напр. у Федра въ баснѣ о "Галкѣ въ павлиньихъ перьяхъ": "чтобы никому не хотѣлось хвалиться чужимъ добромъ и чтобы всякій лучше жилъ въ своемъ состояніи. Эзопъ оставилъ намъ этотъ примѣръ" \*); въ баснѣ— о дѣлежѣ добычи львомъ: "эта басня свидѣтельствуетъ, что никогда небезопасно имѣть товарищемъ сильнаго" \*\*); въ баснѣ – о воробьѣ, дающемъ совѣты зайцу: "глупо не смотрѣть за собою и въ тоже время давать совѣты другимъ" \*\*\*). Вообще Федръ постоянно употребляетъ выраженія: доказательство, примъръ "басня намъ свидъраженія: доказательство, примъръ "басня намъ сви-

Тоже самое и у нашего баснописца Крылова: "Тому, что безъ ума перенимать, и Боже сохрани, какъ

 \*) Ne gloriari libeat alienis bonis Suoque potius habitu vitam degere Aesopus nobis hoc exemplum prodidit. Phaedrus, I, 3.

۱

\*\*) Numquam est fidelis cum potente societas: Testatur haec fabella propositum meum., Phaedrus, I, 5.
\*:\*) Sibi non cavere et aliis consilium dare Stultum esse paucis ostendamus versibus, ib. I, 9. ство, которое разлагаеть общее положение безь остатка. Но такое разложение можеть имѣть мѣсто только въ той области знания, въ которой слагаемыя — единицы, или иначе говоря, элементы, изъ которыхъ получають обобщение, безусловно равны между собою. Поэтому совершенное доказательство или совершенная повѣрка возможны только въ математикѣ, въ предѣлахъ конечныхъ величинъ, и въ логикѣ настолько, насколько она даетъ обобщения математическаго приема мышления. Въ другихъ областяхъ знания доказательства имѣютъ тотъ же характеръ, но меньшую точность. Такимъ образомъ возьмемъ одно изъ положений, повидимому имѣющихъ математическую достовѣренность: всть люди смертны, т. е. были, есть и будутъ смертны.

Доказывать это, разумѣется, нужно тѣмъ же самымъ путемъ, именно, разлагая на отдѣльныя единицы, изъ которыхъ сложено это положеніе. Но такой путь встрѣчаетъ, очевидно, препятствія.

Прежде всего всю люди—понятіе для насъ неразложимое безъ остатка: прошедшее и будущее намъ неизвѣстны. Можно было бы доказывать такимъ образомъ: предположивши равенство людей въ извѣстномъ отношеніи, разложить понятіе о человѣкѣ, какъ органически живомъ и показать изъ состава этого понятія, что въ самомъ понятіи "органическая жизнь" заключена необходимость смерти; но очевидно, что здѣсь точность встрѣчаетъ препятствіе: мы останавливаемся на вопросѣ, что такое жизнь, смерть? Даже на этомъ положеніи, не внушающемъ никому сомнѣнія, можно показать, что здѣсь доказательства не могутъ достигнуть той точности, какую они имѣютъ въ наукахъ, занимающихся идеальными построеніями; поэтому лишь то, что человѣкъ создалъ въ своей мысли самъ, онъ можетъ разложить безъ остатка. Точность доказательствъ уменьшается по мѣрѣ того, какъ увеличивается неопредѣленность числа слагаемыхъ и неравенство ихъ между собою.

Такимъ образомъ въ приведенномъ примѣрѣ неравенство людей, по отношению къ смерти, можно безъ большой ошибки счесть равнымъ нулю. Но какъ скоро мы видоизмѣнимъ это положеніе и скажемъ словами книги премудрости сына Сираха (18,8), что "число дней человѣка много 100 лѣтъ", то мы увидимъ, что, по отношенію къ этому сроку жизни, разница между людьми будеть весьма велика и разложение этого общаго положенія, его пров'єрка можеть привести, да и приводить действительно къ совсёмъ другимъ результатамъ, что 100 лѣтъ не есть крайній предѣлъ человѣческой жизни. Я повторяю, - чёмъ болёе равенство слагаемыхъ по отношению къ суммѣ, т. е. по отношенію въ обобщенію, тёмъ прочнёе можетъ быть доказано это обобщение и наоборотъ. Отсюда слъдуетъ, что сколько-нибудь точное доказательство нравственнаго правила, въ родѣ "съ сильнымъ не борись, съ богатымъ не тяжись", было бы возможно только въ томъ случаѣ, если бы точно опредѣлили, что, напримѣръ, въ данномъ случав следуетъ разуметь подъ слабымъ, беднымъ и что, наоборотъ, подъ богатымъ, сильнымъ. Везъ

такого опредѣленія или никакое доказательство невозможно, или мы получимъ опроверженіе самого общаго положенія, т. е. можно будетъ найти отдѣльный случай, когда съ сильнымъ можно бороться и съ богатымъ можно тягаться. И такъ, какъ ни различаются науки между собою въ степени точности доказательствъ, но общій характеръ доказательствъ есть именно математическій. Онъ состоитъ въ разложеніи общаго положенія на тѣ слагаемыя, изъ которыхъ оно получилось, стало быть въ нисхожденіи отъ общаго къ частному. Все, что противоположно этому, что мы иногда тоже называемъ доказательствомъ, будетъ, строго говоря, не доказательство, а построеніе общаго положенія.

Научная дѣятельность состоить не въ доказательствѣ; доказательство есть провѣрка того, что сдѣлано. Научный примъръ отличается отъ научнаго доказательства, только какъ часть отъ цёлаго, какъ одинъ изъ моментовъ разложения отличается отъ суммы этихъ моментовъ, равной общему положению. Стало быть, если я говорю: два треугольника равны, если въ нихъ находится по одной равной сторонѣ и по два равныхъ прилежащихъ угла, и. если я хочу пояснить это примѣромъ, я говорю: вотъ воьзмите два такихъ треугольника. Такъ какъ, согласно съ сказаннымъ уже разъ, совершенное обобщение и состоитъ именно въ томъ, что для полученія его берутся только совершенно равные случаи, или, если хотите, совершенно равныя доли: то, для поясненія такого обобщенія, примъръ безразличень; безразлично, какой изъ частныхъ случаевъ,

входящихъ въ обобщеніе, будетъ нами взятъ. Когда я говорю, что птица есть животное, обладающее симметрическимъ строеніемъ тѣла, то для поясненія прим':ромъ этого общаго положенія, я беру произвольно птицу, все равно, какая бы она ни была. Это происходитъ именно оттого, что обобщеніе "птица – животное съ симметрическимъ строеніемъ тѣла", относится ко всевозможнымъ птицамъ и для составленія его взяты только совершенно равныя составныя части.

Чтять несовершените обобщение, стало быть чтять менѣе равны между собой, составныя его части; тѣмъ менфе безразличенъ примфръ, тъмъ тщательнфе приходится розыскивать его. Напримъръ. есть наблюденіе, что конечные звуки ъ и ь. которые теперь не произносятся, нёкогда имёли значеніе гласныхъ. и произносились какъ цёлый слогъ, напр. дворъ, волкъ, червъ и т. п., какъ конечное французское е, которое теперь произносится только въ пѣніи, но не въ живой рѣчи. Если мы на основании этого скажемъ: "всякое русское слово, кончающееся на согласный звукъ, нѣкогда имѣло на концѣ гласный звукъ", то конечно 1000 примѣровъ, по отношению къ этому положению, будуть безразличны: Богъ, конь, левъ. Но могутъ найтись такіе примѣры, которые возбуждаютъ вопросъ: не возникло ли извѣстное русское слово, кончающееся на согласную, въ то время, когда законъ гласности окончаній не дъйствовалъ. Напр. если я скажу: "онъ тото ногой". "ИЛИ ОНЪ ХЛОПЗ", ТО ОТНОСИТЕЛЬНО ЭТИХЪ СЛОВЪ возможно сомнѣніе, точно ли они кончались когда-ни-

6

будь на гласную. Кромѣ того, русскими словами называются и такія, которыя вошли въ русскую ричь извни. Если взять такое слово, то можеть возникнуть вопросъ: можетъ быть это слово заимствовано изъ другого языка въ то время, когда глухой звукъ на концѣ уже не слышался? При такомъ положении, именно потому, что обобщение не есть совершенное, выборъ примъра для его разъясненія не такъ безразличенъ, какъ въ математическихъ обобщеніяхъ. Мы говоримъ, что то или другое подтверждается фактомъ, находитъ фактическое подтверждение. Что такое фактъ? Если то, о чемъ мы говоримъ, есть общее положение, то въ настоящемъ случаѣ фактомъ называется то, что мы только что назвали примюромъ, и мы можемъ сказать, перефразируя сказанное выше, поставивъ вмѣсто примъра – фактъ, что обобщение одинаково выражается во всѣхъ фактахъ, послужившихъ для его построенія. Если мы произведенію своей мысли приписываемъ внѣшнее существованіе, то вмѣсто обобщенія мы можемъ употребить слово законъ. Сказанное выше можно выразить еще иначе: факть, понимаемый въ указанномъ выше смыслъ, возникаеть одновременно съ своимь обобщениемь, или закономъ.

Это можетъ показаться неяснымъ. Я хочу сказать, что въ приведенномъ выше примъръ: "птица имъетъ симметрическое строеніе тъла". фактъ, подтверждающій это обобщеніе, есть не все понятіе о птицъ, не все, что можно замътить о ней, а только та доля понятія о птицъ, которая вошла въ наше обобщеніе и

возникла одновременно съ нашимъ обобщениемъ. Обобщение состоитъ въ томъ, что мы въ фактѣ оставили только то, что вошло въ обобщение. Стало быть, если бы въ отношении къ обобщению всѣ факты были безусловно равны между собой; то, очевидно, мы не могли бы отличить одного факта отъ другого. Здъсь мы наталкиваемся на другое значение слова факть. Причина, по которой мы считаемъ за одинъ фактъ, напр. равенство трехъ внутреннихъ угловъ треугольника А двумъ прямымъ угламъ, заключается въ томъ, что въ данномъ треугольникѣ, кромѣ равенства внутреннихъ угловъ двумъ прямымъ, заключаются еще и другіе признаки, напр. величина сторонъ, отношение между собою двухъ угловъ, кромѣ прямого. Сцѣпленіе признаковъ (или, какъ выражаются обыкновенно комплексъ признаковъ), частію вошедшихъ въ обобщеніе, и частію не вошедшихъ въ него, можетъ быть названо, въ отличіе отъ вышеприведеннаго отвлеченнаго факта, фактомъ конкретнымъ. Чёмъ болёе въ фактѣ признаковъ, не вошедшихъ въ данное обобщение, тъмъ въ большее число обобщеній этоть факть можеть входить, т. е. другими словами: если въ конкретномъ фактѣ заключается десять признаковъ, то по одному изъ этихъ признаковъ A онъ входитъ въ обобщение x, а по девяти другимъ онъ можетъ входить въ девять другихъ обобщеній. Слѣдовательно, выходить, что конкретный фактъ можетъ представляться точкой, черезъ которую проходить множество кривыхъ, замыкающихъ собою плоскость, такъ какъ черезъ извѣстную математическую

<sup>÷</sup> 

точку можно провесть безчисленное множество такихъ линій.

Если имѣть въ виду это второе значеніе факта, т. е. его конкретность, то мы можемъ выразиться такъ: законы или обобщенія постоянны, неподвижны, а конкретные факты, изъ которыхъ они добыты, измънчивы. Воть въ общихъ чертахъ то, что разумѣется подъ научнымъ примѣромъ и научнымъ доказательствомъ. Я повторю еще разъ схему: всякое научное доказательство походитъ на ариеметическую повѣрку суммы посредствомъ разложенія.

Что бы намъ сказалъ математикъ, если бы мы на вопросъ, какъ доказать, что  $3\times7=21$ , сказали: "это слѣдуетъ изъ того, что палка стоитъ въ углу". Разумѣется, онъ сказалъ бы, что это совершенная нелѣпость. Или, если бы намъ надо было провѣрить итогъ въ 21 р. и кто нибудь вздумалъ для этого употребить другія величины, несоизмѣримыя рублямъ, напр. аршинъ и т. п.; очевидно, это было бы нелѣпостью. А подобныя доказательства и бываютъ въ баснѣ.

И такъ, въ какомъ смыслѣ басня можетъ служить доказательствомъ общаго положенія? Для того, чтобы видѣть это, возьмемъ басню Эзопа, которая, по словамъ баснописца, учитъ быть кроткимъ. "Эта басня учитъ, мой сынъ,быть кроткимъ: увѣщанія дѣйствуютъ лучше силы".\*)

Изъ круга какихъ явленій взято это обобщеніе? Какъ мы будемъ провѣрять его? У насъ имѣется съ одной стороны человѣкъ, а съ другой—кротость; дока-

<sup>\*)</sup> Babrius, 18.

зывается, что кротость должна существовать въ каждомъ человѣкѣ. Здѣсь не можетъ быть точной повѣрки, потому что невозможно разложеніе обобщенія на всѣ составные элементы его: всѣ эти элементы не равны между собою. Это существенное и самое важное.

Какъ бы мы могли правильно доказать это обобщеніе? Мы должны были бы найти возможно большее число случаевъ, заимствованныхъ изъ человѣческой жизни, такихъ случаевъ, которые бы намъ показали, что насиліе приноситъ вредъ человѣку, а кротость пользу.

Посмотримъ, такъ ли поступаетъ въ этомъ случав басня? Въ баснѣ говорится такъ: Солнце и Борей поснорили, кто изъ нихъ сниметъ плащъ съ человѣка, шедшаго по полю? Борей думалъ взять силой, но чѣмъ сильнѣе онъ дулъ, и, чѣмъ холоднѣе становилось человѣку, тѣмъ болѣе онъ кутался въ плащъ, пока недошелъ до скалы, за которою присѣлъ въ затишьи. Тогда выглянуло солнце, пригрѣло человѣка, ему стало жарко, и онъ самъ скинулъ плащъ. Борей призналъ себя побѣжденнымъ.

Если мы найдемъ, что эта басня хороша, то это будетъ совершенно независимо отъ годности ся служить доказательствомъ общаго положенія. Какимъ образомъ можетъ она служить доказательствомъ ero?

Такъ какъ мы нашли, что это положение есть сумма, получаемая изъ отдёльныхъ случаевъ человъческой жизни; то мы не имѣемъ право провѣрять ее ничѣмъ, какъ только случаями изъ человѣческой же жизни. А кто такой Борей? Кто солнце? Это, съ точки зрѣнія древнихъ Грековъ, — божества. Слѣдовательно равенства тутъ быть не можетъ, и въ этомъ отношении выходить нѣчто похожее на малороссійскую пародію: "въ огороді бузина, а въ Киеві дядько". Далѣе о чемъ говорить эта басня? Развѣ она говорить о кротости и некротости? Она можетъ говорить не о нравственныхъ свойствахъ, а о цѣлесообразности или нецѣлесообразности средствъ. На этомъ примъръ можно видъть, что такія положенія, какъ заключенныя въ баснѣ, положенія нравственныя, касающіяся человѣческихъ отношеній — такого рода, что точныхъ доказательствъ не допускають. Это можно видѣть изъ того, что можно привести противоположный примѣръ. Эта басня учичъ кротости, а басня, которую я приводиль прежде, о рыбакѣ, говоритъ нѣчто совершенно другое. \*) Если эти басни примѣнить къ воспитанію, то одна изъ нихъ говорить: "дётей учать больше слова, чёмъ розга", а другая: "Тамъ словъ не надо тратить попустому, гдъ надо власть употребить", эти двѣ басни не доказываютъ общаго положенія, потому что онѣ заимствованы изъ совсѣмъ другого круга явленій, чѣмъ обобщенія. То самое, что находимъ мы въ этихъ двухъ отдѣльныхъ басняхъ, можемъ найти и во всѣхъ другихъ. Я приведу еще въ примъръ басню Бабрія: \*) "Дровосъкъ срубилъ сосну и, чтобы облегчить себѣ трудъ, сталъ загонять въ расщепъ ся деревянный клинъ. Тогда сосна

<sup>\*)</sup> Ср. басню Крылова, "Котъ и Поваръ".

<sup>\*\*)</sup> Babrius, 38.

простонала: "Какъ жаловаться на топоръ, (желѣзный или бронзовый) когда мои дѣти разрываютъ меня, проникая въ мое сердце". Эта басня должна показать намъ, что чужіе люди не могутъ сдѣлать намъ столько зла, какъ близкіе.

Здѣсь повторяется тоже самое. Какое отношеніе между клиномъ и деревомъ съ одной стороны—и людьми съ другой?

Кромѣ того, съ нашей точки зрѣнія, въ этомъ построеніи басни заключается неудобство, которое не существовало въ древности. У насъ возможны не только деревянные, но и желѣзные клинья; тутъ той разницы, которая была между топоромъ и клиномъ, для насъ можетъ и не быть.

Или вотъ еще общее положеніе. Баснописецъ говоритъ: "Съ сильнымъ лучше не спорить, а покориться", и въ доказательство этого положенія приводится извѣстная басня Эзопа "Дубъ и трость": Буря вырвала съ корнемъ огромный дубъ и съ горы сбросила его въ рѣку, по плоскимъ берегамъ которой росъ тростникъ. И сталъ дубъ дивиться, что буря, вырвавши его, не вырвала тонкаго камышу. А камышъ и говоритъ: Не дивись; ты спорилъ съ бурей и побѣжденъ, а мы гнемся и отъ легкаго вѣтерка. \*) Число неудобствъ, количество обстоятельствъ, по которымъ данная басня есть дурное доказательство съ точки зрѣнія научной, — значительно. Мною уже было показано прошлый разъ, что басня

<sup>\*)</sup> Противоположное въ Панчатантрѣ, Куликъ и море; ср. Экклез., IX, 13, -6.

не можетъ быть доказательствомъ одного отвлеченнаго положенія, потому что она служить средоточіемъ многихъ отвлеченныхъ положеній. Стало быть, каждый разъ, когда мы попытаемся сдълать басню такимъ доказательствомъ, она будетъ доказывать больше, чѣмъ требуется. Согласно съ сказаннымъ о двойственномъ значени слова факта, разсказъ, заключенный въ баснѣ, есть факть не отвлеченный, а конкретный. Но такъ какъ только отвлеченный фактъ можетъ служить хорошимъ примфромъ. тогда какъ фактъ конкретный служить всегда примёромъ многимъ обобщеніямъ. слёдовательно не можетъ говорить только то, что заключено въ положении, а говоритъ всегда больше; то о баснѣ можно сказать, что она примѣромъ въ научномъ смыслѣ служить не можетъ. Разсказъ басни есть фактъ неоднородный съ фактомъ, лежащимъ въ основани обобщенія, присоединяемаго къ нему. Другими словами, по отношенію къ обобщенію - "лучше съ сильнымъ не спорить" и по отношению къ отдъльному случаю или отдѣльнымъ случаямъ, изъ которыхъ это обобщеніе построено, напримъръ случай, когда слабый вздумалъ спорить съ сильнымь и погибъ – басня "Дубъ и трость". и всякая другая басня есть иносказание.

X

Какъ иноскозаніе, именно въ силу того. что оно говоритъ другое, а не то, что находится въ обобщеніи, оно научнымъ доказательствомъ ни въ какомъ отношеніи не можетъ быть. Правильное обобщеніе этого иносказанія, то есть превращеніе изъ частнаго въ общее, если оно возможно, никакъ не можетъ намъ дать въ результатѣ того обобщенія, которое слѣдуетъ доказать, опять по той же причинѣ, что басня по отношенію къ обобщенію есть иносказаніе. Здёсь я сдълаю нѣкоторое обобщеніе, предупреждая доказательства, то есть выскажу нѣчто, пока голословное, что постараюсь доказать впослёдствіи, именно: что всякое поэтическое произведение и даже всякое слово, въ извъстный моментъ его существованія, состоитъ изъ частей, соотвётственныхъ тёмъ, которыя мы замёчали въ баснь. Я постараюсь показать посль, что иносказательность есть непремѣнная принадлежность поэтическаго произведенія. Теперь же я хочу только расширить положение, которое только что высказаль, и сказать, что не только иносказание въ баснѣ, но и всякое поэтическое иносказание не можеть быть доказательствомъ общаго положенія. Это не отнимаеть у иносказанія важности значенія, потому что, какъ я уже сказалъ, дѣятельность человѣческой мысли распадается на два, смѣняющіе постоянно другь друга, пріема: на построеніе обобщенія изъ частностей и на разложеніе этого обобщенія опять на частности. Слѣдовательно, если въ процессѣ разложенія иносказаніе не можетъ играть никакой роли, то, можеть быть, оно играеть важную роль въ процессѣ сложенія? Такъ это и есть на самомъ дълъ. Чтобы не расширять подобныхъ наблюденій и остановиться на баснѣ, я поставлю такой вопросъ: если нравоучение въ баснъ иносказаниемъ не доказывается, если иносказание не можетъ служить и примѣромъ, то какая же связь между правоученіемъ и

басней? Непосредственной связи нѣтъ никакой, но къ чему служитъ басня? Чтобы отвѣтить на этотъ вопросъ, мы должны воротиться назадъ.

Представимъ себѣ цѣлый рядъ запутанныхъ фактовъ изъ человѣческой жизни: тысячу фактовъ и признаковъ, переплетающихся другъ съ другомъ такъ, что человѣку сразу найтись нельзя. а найтись сразу непремѣнно нужно для практической цѣли. И вотъ является басня. Сопоставленіе ея съ данными запутанными фактами жизни выдѣляетъ изъ этихъ фактовъ только опредѣленное, извѣстное количество признаковъ. На этихъ признакахъ мысль и сосредоточивается.

Я приводиль уже такіе примѣры. Вспомните библейскую басню Навана, басню Кира или басню Пугачева — все равно, всё онё таковы. Обратите вниманіе, что, напр., около басни Пугачева группируется цёлый кругъ людей, подобныхъ Пугачеву, такихъ, которые предпочитають быть орломъ на часъ, чёмъ ворономъ на вѣкъ. Что Пугачевъ стоитъ тутъ не одиноко, доказывается въ разныхъ языкахъ пословицами: многіе Сербскіе разбойники говорятъ тоже самое. \*) Если поставить около басни цёлый кругъ подобныхъ личностей и разсмотрѣть. что въ нихъ заключается общаго, то получится типъ ихъ. Басня служитъ только точкой, около которой группируются факты. изъ которыхъ получается обобщеніе.

Если существование такой точки, около которой сосредоточивается наблюдение, необходимо для нашей

\*) Волим ма́стан капати (stillare), него гладан плавати, Карадж. 38, послов.; хоть на часъ, да вскачь, Даль, Послов.

мысли, то басня и многое другое подобное является. рычагомъ, необходимымъ для нашей мысли. Такимъ образомъ басню (иносказаніе), по дъйствію, которое она производить на собирающіяся около нея частныя наблюденія, подлежащія обобщенію, можно сравнить напримѣръ (сравненіе будетъ не точно, но образно), съ тѣмъ, когда соляной растворъ въ соляномъ озерѣ начинаетъ уже густѣть, тогда щепки, палочки, крестики или другія фигуры, брошенныя въ этотъ растворъ служать основаниемъ. около котораго группируются кристалы. Конечно, они группировались бы и иначе, на днѣ, но тѣмъ не менѣе, особенно легко группировка. происходить около нихь. Сравнение – не доказательство, но подобное дъйствіе имъетъ и иносказаніе на факты изъ жизни, и совершенно аналогичное съ этимъ явленіемъ мы находимъ въ области языка.

Слѣдовательно роль басни, а выражаясь общѣе, роль поэзіи въ человѣческой жизни есть роль синтетическая; она способствуетъ намъ добывать обобщенія, и не доказывать эти обобщенія. Поэзія есть дѣятельтельность сродная научной, параллельная ей. Разница только та, что построеніе научное стремится прикладывать равное къ равному, однородные факты къ однороднымъ. Но откуда добывать эти однородные факты? Только ихъ близкое разсмотрѣніе можетъ показать эту однородность. Но какъ ее уловить? Средствомъ для этого уловленія является, между прочимъ, иносказаніе. Иносказательный разсказъ басни служитъ средоточіемъ многихъ частныхъ случаевъ. къ коимъ примѣняется. Примѣненіе къ одной и той же точкѣ устанавливаетъ равенство между отдѣльными случаями и возводитъ ихъ къ отвлеченію. Я старался доказать это положеніе относительно басни. Относительно другихъ поэтическихъ произведеній, оно требуетъ также доказательствъ.

## Лекція 5-я.

Я привелъ въ одной изъ прошлыхъ лекцій старинное мнѣніе о происхожденіи басни. Въ предисловіи къ третьей книгѣ басень Федръ говоритъ, что боязливое рабство, которое не смёло сказать того, что хотёло, переносило свои огорченія въ басни и старалось уклониться отъ обвиненія въ клеветѣ посредствомъ выдуманнаго разсказа. Сказавъ о томъ, что онъ слѣдовалъ по пути Эзопа и старался расширить этотъ путь, баснописецъ прибавляетъ, что онъ увеличилъ число басень Эзопа на свою бѣду. "Я бы, говоритъ онъ, не жаловался на это. еслибы и обвинитель, и свидѣтель, и судья не сосредоточивались въ одномъ лицѣ Сеяна. (Сеянъ былъ любимецъ Тиберія). Другіе объясняють это мѣсто иначе и говорятъ, что оно значитъ: еслибы у Сеяна былъ другой обвинитель, другой свидѣтель, другой судья его преступленія — и думають, что онь самъ принадлежалъ къ друзьямъ Сеяна, а то лицо, которое свергло Сеяна (Тиберій), угрожало ему самому, т. е. Федру \*).

Во всякомъ случаѣ то, что мы на нашемъ языкѣ называемъ подцензурностью, безъ сомнѣнія, до нѣко-

\*) Phaedr III, 33 сл.

торой степени участвовало не въ изобрѣтеніи иносказанія вообще, а въ изобрѣтеніи отдѣльныхъ иносказапій.

Не безъ умысла, повидимому, поставилъ Федръ въ началѣ первой книги своихъ басень извѣстную басню: "Волкъ и Ягненокъ", съ поясненіемъ, что эта басня написана о тѣхъ людяхъ, которые угнетаютъ невинныхъ подъ вымышленнымъ предлогомъ. Возможно, что онъ примѣнялъ это и къ себѣ, къ оцѣнкѣ своего литературнаго труда.

Тотъ взглядъ, что басня выдумана, чтобы скрыть истину, предполагаетъ, разумѣется, что сначала имѣется въ чистомъ видѣ та истина, которая облечена въ басню, а затѣмъ слѣдуетъ само облеченіе ея въ форму басни ради того, чтобы избавиться отъ нареканій и наказаній\*). На тему "Nuda veritas" не мила знатнымъ – существуютъ и другіе варіанты.

Измайловъ, предшественникъ Крылова, начинаетъ свои басни вступленіемъ о "Происхожденіи и пользѣ басни". (І т. 3-4, изд. Смирдина).

Однажды-кто-бъ повѣрить могъ?

Къ Царю, въ его чертогъ,

Вошла вдругъ Истина нагая.

Царь въ гнѣвѣ закричаль: "Безстыдница какая! Какъ смѣла ты войти и кто ты такова?"

-Я Истина - "Зачѣмъ?" - Сказать лишь слова два: Льстецы престолъ твой окружаютъ;

\*) Ср. пословицу: Съ нагольной правдой въ люди не кажись Даль, 193

Народъ вельможи угнетаютъ; Ты нарушаеть самъ нерѣдко свой законъ..... "Вонъ, дерзкая! вонъ! вонъ! Гей стражи! гей, войдите! Возьмите, отведите Ее въ смирительный, иль въ сумашедшій домъ!" Хорошъ былъ Истинѣ пріемъ! Вздохнула бѣдная и вмигъ изъ глазъ пропала. Охота послъ ей припала Ити къ Царю. Подумала. пошла, Но ужъ не голая, какъ прежде: Въ блестящей, дорогой одеждѣ, Которую на часъ у Вымысла взяла. Смягчивши грубый тонъ, къ Царю она съ почтеньемъ Приблизилась, и съ нимъ вступила въ разговоръ. Царь выслушаль ее съ великимъ снисхожденьемъ; Перемѣнился скоро Дворъ: Временщики упали: Пришелъ на знатныхъ черный годъ;

Вельможи новые не спали:

Царь славу пріобрѣлъ, и счастливъ сталъ народъ. Такая одежда нравоученія, какъ это подагаютъ и болѣе новые ученые, въ самомъ дѣлѣ, могла быть необходимымъ практическимъ пріемомъ мысли передъ строгими восточными деспотами. (Benfey Pantshatantra, I, XVI). Тѣмъ не менѣе, изъ того, что я говорилъ выше, можно вывесть, что происхожденіе иносказанія не могло быть такимъ.

Во-первыхъ, басня въ частности и иносказаніе вообще существуетъ и тамъ, гдѣ преслъдуется цъль

не практическая, а цёль познанія теоретическая, и гдё. такъ называемая, голая истина, если бы она могла быть воспринята непосредственно, не можетъ вызвать ни въ комъ раздраженія. Во-вторыхъ, если бы таково было действительно происхождение иносказания въ баснѣ, то, такъ какъ всѣ остальныя иносказанія, т. е. всѣ поэтическія произведенія безъ исключенія, въ этомъ отношении, по иносказательности, сходны съ басней. нужно было-бы предположить такое происхождение и поэзіи вообще, что прямо немыслимо. Наконецъ, въ третьихъ, то, что я старался выше показать на баснѣ и что можно было бы показать на другихъ родахъ поэтическихъ произведений, именно, что иносказаніе служить средоточіемь, около котораго собираются (мыслью) отдёльные случаи, изъ которыхъ потомъ получается обобщеніе или, если угодно, нравоученіе. Изъ этого слѣдуетъ, говоря другими словами, что басня есть средство познанія, обобщенія, нравоученія и, какъ средство, не можетъ слѣдовать за тѣмъ, что имъ достигается, а должно предшествовать ему, т. е. что вообще говоря, бываеть не такъ, что сначала берутъ отвлеченное положение, а затъмъ придумываютъ къ нему образы, а наоборотъ, предшествуетъ той общей истинѣ, которая притомъ не всегда горька. Поэтому, басня есть более элементарный, более простой, более общераспространенный, какъ говорятъ, популярный способъ познанія, чѣмъ научный. Поэтому, то, что можно назвать подцензурностію, можеть быть не причиною изобрѣтенія образа, а только условіемъ, которое

портить этоть образь, замедляеть и ослабляеть его дъйствіе, а не создаеть. Я сдълаю еще одно замѣчаніе по поводу сказаннаго мною прежде. Я старался объяснить, какимъ образомъ происходитъ пользованіе баснею, и показалъ, что она является отвѣтомъ на вопросъ, представляемый отдѣльнымъ, частнымъ житейскимъ случаемъ. Я указалъ также на другое состояніе басни въ рукахъ пересказчиковъ и собирателей его. Въ чемъ же заключается пользованіе готовою баснею, находлщеюся въ сборникѣ?

Для насъ читателей, а не изобрѣтателей басни, находить въ нашей собственной жизни во время нашего чтенія случаи, къ которымъ примѣняется басня, очень трудно, иногда невозможно; можетъ быть подобныхъ случаевъ наша жизнь не представляетъ. Примѣненная къ дѣйствительнымъ случаямъ, въ родѣ указанныхъ мною прежде, басня дѣйствуетъ мгновенно, или вовсе не дѣйствуетъ, если она не понята или дурна.

Когда-же басня дана намъ не въ томъ конкретномъ видѣ, о которомъ я говорилъ, а въ отвлеченномъ, въ сборникѣ; то она требуетъ для пониманія, чтобы слушатель или читатель нашелъ въ собственномъ воспоминаніи извѣстное количество возможныхъ примѣненій, возможныхъ случаевъ; безъ этого пониманіе ея не будетъ возможно, а такой подборъ возможныхъ случаевъ требуетъ времени. Этимъ объясняется, между прочимъ, тотъ совѣтъ, который находится въ предисловіи къ "Стихотвореніямъ въ прозѣ" Тургенева—читать ихъ медленно, по одному, по два....

6

Дѣло не въ медленномъ чтеніи, а въ томъ подборѣ вовможныхъ случаевъ, примѣненій, о которомъ я только что упомянулъ. Несоблюденіе этихъ правилъ составляетъ ошибку тѣхъ, которые безъ спеціальной научной цѣли читаютъ, напримѣръ, сборники пословицъ быстро, подъ рядъ. Такое чтеніе можно сравнить съ извѣстнымъ всѣмъ осмотромъ большихъ картинныхъ галерей въ теченіе короткаго времени, съ осмотромъ, который, кромѣ утомленія, не оставляетъ послѣ себя ничего.

Я перейду теперь отъ басни къ другой поэтической формѣ, къ пословицѣ.

То, что мы называемъ пословицами, не представляетъ такой однородности, какъ басня. Мы видимъ, что пословицами называются короткія словесныя произведенія весьма разнородныя.

Одинъ изъ видовъ пословицъ примыкаетъ непосредственно къ баснѣ. Чтобы объяснить это, я обращу ваше вниманіе на тонъ спокойнаго изложенія басни. Если, напримѣръ, я скажу такъ: лисица попала въ капканъ и говоритъ: "хоть рано, а знать ночевать". Или слѣдующій разсказъ: Погонщикъ шелъ за тяжелонагруженнымъ возомъ, который тащили волы; волы шли молча понуривъ головы, а возъ скрипѣлъ. Погонщикъ говоритъ: "чѣмъ мясу ревѣть, анъ дерево скрипитъ". Какъ-бы спокойно ни говорить это, тонъ повышается къ концу и сила рѣчи падаетъ на изреченіе, потому что въ этомъ изреченіи сосредоточивается вся сила разсказа. Такой порядокъ изложенія, и долженъ быть удержанъ и удерживается при большей или меньшей продолжительности разсказа, при его новости для слушателя и относительной неизвъстности. Но если самъ разсказъ намъ достаточно извъстенъ, то становится возможнымъ извращенный порядокъ—что называется латинскимъ терминомъ "инверсія" и тогда сила ръчи падаетъ опять на это изреченіе, но общій тонъ ръчи будетъ пониженъ къ концу.

Когда я скажу такъ: "хоть рано, а знать ночевать", сказала лисица, попавши въ капканъ-то понижение тона идетъ правильно къ концу разсказа. "Чѣмъ мясу ревѣть, анъ дерево скрипитъ!" \*) сказалъ погонщикъ, раздражившись, что его волы тянуть возъ молча, а возъ скрипитъ. Я сдѣлаю небольшое отступленіе. Говоря объ извѣстнаго рода поэтическихъ произведеніяхъ, мы вращаемся въ области отвлеченій. Отвлеченія составляють, по видимому, цѣль нашей мысли. Но такъ ли это на самомъ дѣлѣ? Будетъ ли удовлетворена наша мысль, если она будетъ наполнена одними отвлеченіями, такими, какъ напр.: планъ изображеніе города, карта страны, схематическое человѣческой фигуры? Или, если представить себѣ, что кто нибудь ограничивается только математической формой человѣческой мысли, наиболѣе отвлеченной, каково будетъ состояніе этого человѣка и отношеніе его ко всему, что вокругъ него? Это трудно себъ

\*) Ср. русскую пословицу: худое колесо пуще скрипитъ, Даль послов. 257.

представить. Во всякомъ случаѣ это явленіе было бы въ высшей степени уродливо. Отвлеченію противопоставляютъ конкретныя воспріятія, изъ которыхъ они получаются; но на однихъ конкретныхъ воспріятіяхъ не можетъ успокоиться мысль, потому что процессъ обобщенія присущъ человѣческой природѣ.

Обобщеніе имѣетъ для насъ цѣну только въ томъ случаѣ, если подъ нимъ мы имѣемъ конкретныя воспріятія. изъ которыхъ оно получено. Одно обобщеніе есть познаніе слишкомъ отдаленное, которое напоминаетъ извѣстную басню о слѣпцѣ: Слѣпецъ спрашиваетъ у вожака: гдѣ ты былъ? — "Молоко ходилъ пить." — "Каково оно?" — "Бѣлое". "Что это такое бѣлое?" — "Такое, какъ гусь". "А какой гусь". "Такой какъ мой локоть". Слѣпецъ пощупалъ локоть и сказалъ: "Теперь знаю, какое молоко".

Таковы наши познанія о вещахъ, когда мы судимъ о нихъ по отдаленнымъ обобщеніямъ. Такимъ образомъ, говоря о поэтическихъ произведеніяхъ, слѣдуетъ стремиться не столько къ тому, чтобы давать возможно большее количество обобщеній, сколько къ тому, чтобы они были по возможности не пусты, а полны конкретныхъ воспріятій. Руководясь такими соображеніями, я не ограничиваюсь однимъ, двумя примѣрами, а приведу ихъ нѣсколько.

Извѣстная басня про сломанный рогъ у козы: Коза не хотѣла ити съ пастбища. Пастухъ кинулъ въ нее камень и сшибъ ей рогъ. Потомъ испугался, что хозяинъ съ него за это взыщетъ, и проситъ козу: "не

١

сказывай про это хозяину", а коза говорить ему: "хоть я буду молчать, такъ рогъ заговорить". \*) (Васня допускаетъ инверсію). Если въ нашей жизни нѣтъ случаевъ, къ которымъ мы можемъ примѣнить басню, то мы не можемъ почувствовать ея годность; и если мы хотимъ оцѣнить ея годность, то мы должны поискать въ своей памяти такихъ случаевъ, къ которымъ можно примѣнить ее.

Но имѣется въ виду возможность такого рода случая: "Видитъ татаринъ кисель во снѣ, да ложки нѣтъ; взялъ ложку, да киселя не видитъ". Встрѣтится подобный случай въ жизни, что басня можетъ пригодиться, но мы ея не знаемъ. На этомъ основывается педагогическое правило, что надо дѣлать запасъ такихъ образовъ въ отвлеченномъ видѣ. которые мы можемъ на самомъ дѣлѣ примѣнять.

Другого отношенія къ баснѣ, какъ примѣненія ея къ дѣйствительнымъ случаямъ жизни не должно существовать, поэтому, прежде чѣмъ давать ученику прочесть басню, надо самому найти возможныя примѣненія ея.

"Арабъ вьючитъ верблюда и спрашиваетъ: какъ тебѣ лучше ити — на гору или съ горы?"

"А развѣ ровная дорога уже залегла?" спрашиваетъ верблюдъ.—\*\*),

Извращеніе порядка разсказа, очевидно, здѣсь неудобно. Когда мы производимъ перестановку заклю-

\*) Babrius, Cp. у Карадж. серб. посл. "Ако коза лаже, рог нелаже."

\*\*) Babrius, 8.

чительной фразы и ставимъ ее впереди разсказа, то мы говоримъ объ извѣстномъ и расчитываемъ. что фраза сама по себѣ понятна.

"Знаетъ Богъ чье масло въ лампадкѣ горитъ" сказалъ кто-то, узнавши въ церкви украденную у него лампадку съ масломъ.

"Намъ все равно нѣтъ никакого дѣла дома" сказала собака больному коню, ожидая. чтобы онъ издохъ, въ отвѣтъ на его предложеніе ити домой \*). (Такая перестановка опять неудобна). "Должно быть не стало воды или дровъ!" сказалъ оселъ, когда его позвали на свадьбу \*\*). "Знаете ли вы, что между животными установился миръ?" сказала лисица пѣтуху. "Да, отвѣчалъ пѣтухъ, вотъ и собаки наши бѣгутъ съ тою же вѣстью"—\*\*\*).

"Кто мой— передъ норкой стой", сказала старая мышь, когда остальныя вздумали мириться съ котомъ\*\*\*\*.)

"До поры у норы, а въ пору, такъ въ нору", сказала мышь, когда у нея спросили, какъ она поживаетъ.

Изъ инверсіи въ баснѣ рождается другая форма, по мѣрѣ того, какъ усиливается перевѣсъ конечнаго изреченія, поставленнаго спереди, надъ остальнымъ разсказомъ, по мѣрѣ того, какъ этотъ разсказъ отходитъ въ даль; а это бываетъ тогда, когда онъ не ну-

\*) Караджичъ послов., 31.

\*\*) Случается богатый у бѣднаго постучится. Подумаешь, денегъ дастъ, анъ онъ его молотить зоветъ.

\*\*\*) Карадж., 93.

\*\*\*\*) Карадж., 141.

женъ, когда мы его легко можемъ воспроизвесть. Такая форма превращается въ болѣе короткое изреченіе. Это болѣе короткое изреченіе и есть одна изъ формъ пословицы. Возьмемъ извѣстную басню Эзопа: Волъ съ плугомъ возвращается и т. д. (Волъ и муха).

Происходить инверсія: "Мы пахали!" сказала муха, сидя у вола на рогахъ.

Затёмъ разсказъ отпадаетъ, отбрасывается, какъ ненужное, и мы получаемъ одно выражение: "Мы пахали", которое говоритъ достаточно, и которое мы примѣняемъ, какъ басню къ извѣстнымъ случаямъ въ жизни. Или вспомнимъ разсказъ о цыганѣ:-"Ори, мели, іжъ!" сказалъ цыганъ о земледѣльческихъ работахъ. Мы оставляемъ эти слова цыгана, опускаемъ все остальное, и изъ этихъ трехъ словъ составляется пословица.

"Кому скоромно, а намъ на здоровье" \*).

Выраженіе это ходить, какъ пословица. Происходить оно изъ слёдующаго разсказа: Мышь спряталась въ нору, а котъ стоить у норы. Мышь говорить: "оскоромишься, котъ Евстафій". А котъ отвѣчаеть: не оскоромлюсь, мышь Настасья! Кому скоромно, а мнѣ на здоровье!

"Если хочешь въ рай, передайся къ намъ" \*\*).

Это выраженіе тоже ходить, какъ пословица. Не подлежитъ сомнѣнію, что это заключительная фраза какого нибудь діалога. Мы не можемъ сказать, кто

<sup>\*)</sup> Даль, послов. 150.

<sup>\*\*)</sup> ib., 168.

именно такъ говорилъ, изъ какого частнаго образа возникла эта пословица. Такъ приглашать могъ къ себѣ человѣкъ, принадлежащій къ извѣстной сектѣ, такъ могъ сказать человѣкъ, приглашая пристать къ какой-нибудъ партіи, преувеличивая ея достоинства и важность.

Здѣсь я сдѣлаю отступленіе: если мы возьмемъ такую форму какъ: "Киселъ виноградъ, зубы терпнутъ", сказала лисица, когда не могла достать виноградуто мы увидимъ, что послѣдующій разсказъ, то, что слѣдуетъ за изреченіемъ, даетъ достаточное основаніе для начальнаго изреченія. Но существуєть особый родъ басень, комический. Комическая форма басень состоить въ томъ, что то, что слёдуетъ за изречениемъ, вмѣсто того, чтобы давать достаточное основаніе для изречения, приведеннаго вначаль, даже до нъкоторой степени противорѣчитъ ему. Такая форма очень любима. Между прочимъ одинъ изъ героевъ извѣстнаго романа Диккенса "Замогильныя записки Пиквикскаго клуба", именно – Самуэль Уэллеръ (типъ лакея), весьма часто объясняется такимъ образомъ. Онъ недочистилъ сапогъ; горничная говоритъ ему: "№ 22-й требуетъ сапоги!" - "Скажите ему, сорока моя, что на все свой чередь, какъ говаривалъ одинъ ученый. собираясь ити въ кабакъ".

"Благодаримъ за ласку, любезнѣйшій, возразилъ Самуэль. Если мы сами станемъ себя чистить, не безпокоя слугу, то это всѣмъ доставить удовольствіе, какъ выразился однажды школьный учитель, когда

X

молодые джентльмены не изъявили желанія быть высѣченными слугою".—Я пособилъ Вамъ изловить этого каналью, распробестію, серъ, провалъ его возьми! Въ одно ухо влѣзетъ, въ другое вылѣзетъ, какъ говорила моя тетка, когда сверчокъ забился ей въ ухо.— Стало быть, теперь можно повести рѣчь на счетъ того дѣла.....—Ведите, серъ, готовъ слушать васъ, серъ, какъ говорилъ одинъ ученикъ своему учителю, когда тотъ съѣздилъ его линейкой по головѣ.—Вотъ это, сударь мой, значитъ дѣйствовать по принятому правилу или по принципу, какъ говорилъ одинъ заимодавецъ, когда бывало просили его возобновить отсрочку платежа".

"Если служба, т. ск., поставила васъ на общественную стезю, выдвинула на публичную дорогу, такъ ужъ тутъ на каждомъ шагу окружены вы такимъ соблазномъ. о которыхъ и понятія не имѣетъ несвѣтскій человѣкъ" — сказалъ аристократическій лакей. — "Вотъ этакъ, бывало, точь въ точь говаривалъ мой старый дядя, когда началъ таскаться по трактирамъ".

Эта форма знакома и нѣмецкому простонародью: Aller Anfang ist schwer, sprach der Dieb, und stahl zuerst einen Amboss.

Мы видѣли изъ приведеннаго выше, что извѣстная часть басни становится пословицей, благодаря тому, что остальная часть ея содержится въ мысли и готова явиться по нашему первому требованію въ поясненіе этого изреченія; но первая часть басни, существующая на лицо, остается безъ всякаго измѣненія. Другой пріемъ преобразованія басни въ пословицу состоитъ въ томі. что не изреченіе, а все содержаніе басни дѣлается нословицей. Напр. "Кобыла съ волкомъ тягалась, только хвостъ да грива осталась" или "онъ и долотомъ рыбу удитъ".

Послѣдняя можетъ быть не всякому понятня. Дѣло въ томъ, что шайка воровъ согласилась ограбить простаковъ. Одинъ изъ нихъ сѣлъ на берегу рѣчки, навязалъ на удочку долото и спустилъ его въ воду. Подходитъ одинъ изъ тѣхъ, кого воры хотѣли обмануть и спрашиваетъ: "Чѣмъ ты рыбу ловить?" — "Долотомъ". — "Развѣ можно долотомъ рыбу ловить?" — "Какъ же, подожди, посмотри". — Простакъ сталъ смотрѣть, а въ это время товарищи того, кто удилъ рыбу, очистили его возъ \*).

"Куда конь съ копытомъ, туда и ракъ съ клешней".

Это варіантъ басни. "Лягушка и Волъ". Въ ней разсказывается, что ковали коня, а ракъ подставилъ свою клешню, чтобы и его подковали \*\*).

"Безъ перевязи и вѣникъ разсыплется" \*\*\*).

Это содержаніе извѣстной басни объ умирающемъ старикѣ и его сыновьяхъ.

"Собака на свнѣ лежитъ, сама не ѣстъ и другимъ не даетъ".

Это-прямо содержание басни.

\*) Сказки Манжуры, Ср. Даль, 150: Фомка (воръ) и на долото рыбу удитъ.

\*\*) Ср. Карадж. Послов., 34; Манжура, Сказки.

\*\*\*) Даль, Посл., 24.

Вы видите такимъ образомъ, что относительно длинный разсказъ все сжимается и сжимается, благодаря тому, что все остальное, необходимое для объясненія выраженія, склавшагося пословицей, содержится у насъ въ мысли и можетъ быть легко возстановлено.

Но въ то самое время, когда мы говоримъ: "Киселъ виноградъ", всего содержанія басни "Лисица и Виноградъ" у насъ въ мысли нѣтъ, мы о ней не думаемъ. Это мы можемъ доказать себѣ непосредственнымъ наблюденіемъ. Гдѣ же она находится? Какъ назвать намъ то состояніе мысли, когда она готова стать мыслью, но не есть мысль? Безъ напоминанія другого лица вы можете припомнить эту басню, но въ данную минуту вы о ней не думаете: она находится за порогомъ сознанія.

Психологія есть наука слишкомъ новая, трудная, чтобы сказать что нибудь опредѣленное. Мы ограничиваемся терминами, словами, замѣняющими изслѣдованія. Мы говоримъ: область человѣческаго сознанія очень узка. То есть надо себѣ представить, что у насъ, говоря образно, въ головѣ существуетъ узенькая сцена, на которой всѣ дѣйствующія лица помѣщаться не могутъ, а взойдутъ, пройдутъ и сойдутъ. Вотъ эту маленькую сцену, которую точнѣе нельзя опредѣлить, и называютъ сознаніемъ; а все то, что не доходитъ до сознанія, а приближается до нѣкоторой степени къ нему, говорятъ находится за порогомъ сознанія. Говоря сцена, порогъ и т. д. мы прибѣгаемъ къ поэтической формѣ мышленія. Мы довольствуемся этимъ переноснымъ выраженіемъ, потому что другого не можемъ найти для рѣшенія вопроса, представляющаго практическую важность.

## Лекція 6-я.

Я началь говорить прошлый разь о поэтической формѣ, которую можно назвать сокращеніемъ басни, т. е. о пословицѣ.

Въ пословицѣ содержаніе басни можетъ быть представлено, какъ намекъ:

а) или такимъ способомъ, что отъ басни останется только одно конечное изреченіе, чему предшествуетъ объясненное прошлый разъ извращеніе порядка басни;

б) или такимъ образомъ, что все содержаніе басни составляетъ пословицу.

Точно также, какъ басня, можегъ быть сжатъ и всякій другой разсказъ, не относящійся спеціально къ этому роду поэтическихъ произведеній. Относительно формы, въ которой происходитъ это сжатіе, можно замѣтить, что или остается таже самая форма, которая была въ баснѣ или разсказѣ, т. е. изображеніе конкретнаго событія, отдѣльнаго случая, напримѣръ: "Повадился кувшинъ по воду ходить, тамъ ему и голову сложить". "Билъ цыганъ мать, чтобъ жена боялась". Или дѣлается обобщеніе такого случая: напр., по отношенію къ первой пословицѣ, можетъ служить обобщеніемъ: "До поры жбанъ воду носитъ"; по отношенію ко второй: "Кошку бьютъ, а невѣсткѣ замѣтку даютъ".

Другой видъ сокращенія въ пословицу — сокращеніе не самаго образа басни, а вывода, обобщенія, житейскаго правила, добытаго при помощи этого образа, или при помощи второго образа въ двойной баснѣ. Для того, чтобы мы имѣли право сказать, что такое обобщеніе получено при помощи образа, заключеннаго въ баснѣ или другомъ поэтическомъ произведеніи: сказкѣ, романѣ, комедіи, нужно, чтобы въ самомъ обобщеніи оставался слѣдъ образа.

Въ противномъ случаѣ, т. е. если обобщение не будеть заключать въ себѣ слѣда своего происхожденія отъ образа, мы получимъ другой видъ пословицы, именно — безобразное изречение нравственнаго содержанія вродѣ напр.: "На худо и дурака станеть". "Береги денежку про черный день и т. д." "На Бога надъйся, а самъ не плошай". – Эта пословица безобразная, а другая равносильная ей по значенію: "Богу молись, а къ берегу гребись" — образная; и на основаніи того, что въ самомъ обобщеніи заключенъ образъ, мы говоримъ, что эта пословица непремѣнно возникла изъ одной изъ такихъ басень, какъ напр. слѣдующая: Нѣкто тонулъ и взывалъ о помощи къ святому Николаю, заступнику плавающихъ. Явился святой Николай и говоритъ: "ты рукой махни, махни!" \*) Этому разсказу соотвѣтствуетъ древняя греческая басня про мужика, у котораго завязъ возъ и который сталъ

\*) Карадж. 176.

взывать о помощи къ Гераклу. Явился Геракль и говорить: "ты сперва возьмись за спицы колеса, подгони воловъ, а тогда обращайся съ молитвой къ богамъ". \*) Такимъ образомъ изреченіе, которое также можетъ служить пословицей: "Счастье дороже ума (богатства)", \*\*) — безобразно. Въ обобщеніи же: "счастье лучше богатырства", слово богатырство переноситъ насъ въ кругъ разсказовъ богатырскихъ. Эта пословица — простонародная, а не литературная.

Если бы сказать: "счастье дороже героизма", тогда кругъ въ которомъ слѣдуетъ искать происхожденія этого образа, былъ бы великъ. Но выражение "лучше богатырства" прямо направляетъ насъ на тотъ путь, по которому можно найти происхождение этого образа. Я думаю, что происхожденію этого образа послужило семейство сказокъ, вродѣ слѣдующей, существующей во многихъ варіантахъ: Оомка Беренниковъ съ трудомъ пахалъ свое поле. Взяло его горе, сѣлъ и давай бить мухъ и оводовъ. Убивъ 12 оводовъ и множество мухъ, Оомка испрашиваетъ благословенье у матери и отправляется на богатырскіе подвиги. Ему подчиняются Илья Муромецъ, Алеша Поповичъ, принимая его по недоразумѣнію за богатыря. Ихъ подвиги, служатъ на пользу глупому Өомкѣ, который случайно убиваетъ богатыря и получаеть руку царевны \*\*\*).

\*) Басни Эзопа, перев. Алексћева, 78 стр. изд. Суворина.; Babrius, 20.

\*\*\*) Аван. сказ. II, № 6; V, № 11; VI, № 13.

<sup>\*\*)</sup> Даль, посл. 42.

Такова, говоря техническимъ терминомъ, вѣроятная этимологія этой пословицы. Способность поэтическихъ произведений сжиматься въ пословицу, или выдѣлять изъ себя пословицу (что не все равно), зависить не оть одного ихъ достоинства, не отъ одной степени ихъ художественности, потому что, по вѣрному замѣчанію Буслаева. изъ русскихъ писателей Грибоъдовъ и Крыловъ дали обществу нъсколько пословицъ, между тѣмъ какъ Пушкинъ, превосходящій своимъ талантомъ многихъ, и ужъ навѣрное Крылова, не далъ ни одной \*). Весь процессъ сжиманія болье длиннаго разсказа въ пословицу принадлежитъ къ числу явлений, имѣющихъ огромную важность для человѣческой мысли, можно сказать, характеризирующій собою человѣческую мысль, сравнительно, напримъръ съ мыслью животныхъ, насколько она доступна нашему наблюденію.

Я уже старался показать, говоря о баснѣ, что значеніе басни и другихъ поэтическихъ произведеній (для насъ въ этомъ отношеніи басня можетъ служить типомъ поэтическихъ произведеній) состоитъ именно въ томъ, что она служитъ отвѣтомъ на запросы, возникающіе по поводу отдѣльнаго сложнаго случая.

Басня и другія поэтическія произведенія разъясняють намь этоть частный случай, сводять множество разнообразныхь черть, заключенныхь вь немь, кь небольшому количеству.

Тоже самое, только въ большей мѣрѣ, т. е. съ большей краткостью, дѣлаетъ пословица. Конечно, ус-

\*) Ист. оч. I, 136; тамъ же см. пословицы изъ пѣсень о Маркѣ Кралевичѣ, 38 сл. луга этихъ цоэтическихъ произведеній для мысли была бы лишь отрицательная, была бы вовсе не услугой, еслибы то разнообразіе чертъ, которое замѣнено поэтическимъ образомъ, исчезло изъ нашей памяти. Но на самомъ дѣлѣ такъ не бываетъ. Поэтическій образъ даетъ намъ только возможность замѣщать массу разнообразныхъ мыслей относительно небольшими умственными величинами.

Эти относительно небольшія умственныя величины каждый разъ являются замѣстителями твхъ массъ мыслей, изъ которыхъ онѣ возникли, и которыя вокругъ нихъ группировались. Человѣкъ, располагающій сознательно значительнымъ количествомъ поэтическихъ образовъ, располагающій ими такъ, что они свободно приходять ему на мысль, темь самымь будеть имъть въ своемъ распоряжение огромныя мысленныя массы. Это можно сравнить съ темъ, что делаетъ алгебра по отношенію къ конкретнымъ величинамъ. Кто имѣетъ алгебраическое рѣшеніе задачи, или можеть его получить, когда захочеть, тотъ подставить подъ алгебраическими знаками опредѣленныя величины и получитъ нужное ему ариеметическое рѣшеніе. Этотъ процессъ можно назвать процессомъ сгущенія мысли; онъ производится не только при помощи поэтическихъ произведеній, не ими одними, но между прочимъ и ими. Въ виду этого можно положительно сказать, что поэтическая дѣятельность (мысли) есть одинъ изъ главныхъ рычаговъ въ усложнении человѣческой мысли и въ увеличении быстроты ея движения. Передъ чело-

7

1 >

вѣкомъ находится міръ, съ одной стороны безконечный въ ширину, по пространству, а съ другой — безконечный въ глубину, безконечный по количеству наблюденій, которыя можно сдѣлать на самомъ ограниченномъ пространствѣ, вникая въ одинъ и тотъ же предметъ. Между тѣмъ то, что называютъ человѣческимъ сознаніемъ, то. что мы не можемъ себѣ иначе представить, какъ въ видѣ маленькой сцены, на которой по очереди появляются и сходятъ человѣческія мысли, крайне ограничено.

Единственный путь къ тому, чтобы обнять мыслью возможно большее количество явленій и ихъ отношеній, состоить въ томъ, чтобы ускорить выхождение на сцену и схождение съ нея отдѣльныхъ мыслей. и затѣмъ усилить важность отдёльныхъ мыслей, помёщающихся на этой сценѣ. Искусство вообще, и въ частности поэзія, стремится свести разнообразныя явленія къ сравнительно небольшому количеству знаковъ или образовъ и имъ достигается увеличение важности умственныхъ комплексовъ, входящихъ въ наше сознание. Для кого поэтическій образъ является средоточіемъ десяти, двадцати, тридцати отдёльныхъ случаевъ и для кого эти отдѣльные случаи связались между собою и образовали отвлеченный выводь, для того поэтическій образъ содержательнѣе, многозначительнѣе, чѣмъ для того, которому онъ говоритъ только то, что заключено въ самомъ образъ. Поэтому, употреблия то-же самое переносное выражение, на сценю мысли человѣка, для котораго поэтическій образъ многозначенъ и полонъ

содержанія, этотъ поэтическій образъ является представителемъ тысячи отдѣльныхъ мыслей; между тѣмъ какъ для другого тотъ же самый образъ является представителемъ только себя самого.

Въ теченіи моихъ чтеній, я имѣлъ въ виду, помѣрѣ возможности разъяснить положеніе, что поэзія не есть нѣкоторая прикраса мысли, не есть нѣчто ненужное, чѣмъ можно пользоваться въ минуту досуга, а можно и не пользоваться. Напротивъ, поэзія есть одна изъ двухъ формъ познанія при помощи слова; а если это такъ, то поэтическій образъ составляетъ и долженъ составлять для насъ не только предметъ наслажденія, не только такое явленіе. къ которому мы относимся страдательно, ожидая, чтобы насъ осѣнила благодать, исходящая изъ него.

Наслажденіе — наслажденіемъ, но если поэтическое мышленіе есть одно изъ средствъ познанія, то, стало быть, оно требуетъ извѣстнаго ухода, старанія, усилія. Наслажденіе дается, такъ сказать, даромъ; если его нѣтъ, то умышленно, усиліемъ вызвать его трудно. Но пониманіе берется усиліемъ, съ бою, и для того, чтобы пріобрѣсть нѣкоторую способность усиліемъ добиться пониманія, существуютъ нѣкоторые пріемы, которые можно назвать общимъ именемъ *критики*. Съ этимъ словомъ у насъ связано, по старой памяти, значеніе совершенно превратное, значеніе, которое связывали съ ними наши прабабушки и бабушки, говоря, что такой-то кавалеръ большой критиканъ (въ смыслѣ осужденія). Критика есть, по буквальному смыслу этого слова, не болће не менђе, какъ сужденје.

Какъ же судимъ мы о поэтическомъ произведеніи, и въ чемъ заключается это сужденіе?

Если намъ данъ поэтическій образъ, то мы спрапиваемъ себя, во-первыхъ, каковъ тотъ кругъ идей, наблюденій, мыслей, замѣчаній, воспріятій, изъ котораго возникъ этотъ образъ. Онъ могъ возникнуть изъ непосредственныхъ наблюденій, онъ могъ возникнуть изъ преданія, т. е. при помощи другихъ образовъ.

Къ этому вопросу о происхождени образа, относится и другой вопросъ, именно, о степени удачности, вѣрности, съ которой въ поэтическомъ образѣ сохранены извѣстныя черты того круга мыслей, который лежитъ въ основании его.

Такимъ образомъ кругъ идей, лежащій въ основаніи пословицы: "счастье лучше богатырства", будетъ преданіе, сказка, можетъ быть, цѣлый рядъ наблюденій автора. сдѣлавшагося неизвѣстнымъ. Стало быть, всѣ эти вопросы подводятся подъ вопросъ о происхожденіи даннаго поэтическаго образа.

Второй вопросъ, на какіе случаи служитъ отвѣтомъ поэтическій образъ, другими словами, съ чѣмъ изъ нашего личнаго опыта, изъ пережитаго и передуманнаго нами и изъ опыта другихъ, сравнимъ мы поэтическій образъ и какую пользу извлекаемъ мы изъ такого сравненія? Къ этой второй половинѣ изслѣдованія принадлежитъ то, что мы сами дѣлаемъ изъ такого сравненія.

Допустимъ, что поэтическій образъ есть А. На это А походятъ Б, В, Г. Такимъ образомъ это А окружилъ рядъ подобныхъ, но неравныхъ ему случаевъ. Что мы сдѣлаемъ изъ этого круга данныхъ? Привели ли мы въ связь эти отдѣльные случаи, или они остались порознь. это уже наше дѣло.

Конечно, большею частью тѣ сравненія, которыя мы дѣлаемъ между поэтическимъ образомъ и отдѣльнымъ случаемъ изъ нашей или чужой жизни, дѣлаются помимо нашего усилія легко, и тогда художественное произведение доставляетъ намъ удовольствие; но къ этой легкости, съ которой поэтический образъ объясняеть намъ то или другое, мы должны предварительно приготовиться. Кромѣ общаго развитія, такое приготовление состоить въ тщательномъ отношении къ поэтическому образу. Нужно понимать его буквально, затѣмъ пойдетъ болѣе отдаленное пониманіе. Я обращу внимание ваше на эти двѣ половины, на которыя распадается, по моему мнѣнію, все то, что мы можемъ назвать критикой по отношению къ художественному произведенію. Эти двѣ половины составляють вопросы о происхождении образа и о примѣнении его. Тѣ же два вопроса примѣняются не только къ сложнымъупоэтическимъ произведеніямъ, но и къ отдѣльнымъ словамъ.

То, что у насъ въ Россіи называлось особеннымъ достоинствомъ русской критики, именно, что она, напримѣръ, по поводу бородачей Островскаго, толковала не о самомъ художественномъ произведеніи, а о томъ, что существуетъ "темное царство" въ Россіи, есть ея односторонность. По поводу произведеній Островскаго она вспомнила лицъ: А, Б, В.... Самого поэтическаго образа она не касалась, она не говорила о происхожденіи его. Вопросъ о томъ, что значитъ для насъ извѣстный поэтическій образъ, что мы извлекаемъ изъ него, очень существенъ, но это есть половина дѣла.

Я не перечислялъ всѣхъ существенныхъ формъ пословицъ. До сихъ поръ была рѣчь о пословицахъ, возникшихъ изъ большихъ поэтическихъ произведеній.

Если я говориль въ этомъ отношеніи только о баснѣ, то это для краткости. Извѣстно, что такимъ же образомъ можетъ давать пословицу не одна басня, а, напримѣръ, комедія, эпосъ, романъ. Рядомъ съ пословицей, возникшей изъ большого поэтическаго произведенія, при помощи преданія, съ пословицей, въ которой большое поэтическое произведеніе сжимается до одного періода, иногда до одного выраженія, во всякомъ случаѣ до одной синтаксической единицы, существуетъ особый родъ пословицы, болѣе или менѣе непосредственно коренящійся въ наблюденіи. Способъ возникновенія подобной пословицы вообще весьма поучителенъ при рѣшеніи вопроса о формахъ человѣческой мысли.

Конечно, всякое слово, выраженіе, всякая имѣющая смыслъ фраза есть извѣстный знакъ, извѣстный образъ нашей мысли, но не всякая фраза есть пословица, поэтическое произведеніе. Объ изреченіяхъ, которыя не заключаютъ въ себѣ поэтическаго образа. т. е. о пословицѣ безо́бразной я не буду говорить, я говорю исключительно о пословицѣ, заключающей въ себѣ поэтическій образъ.

Обратите вниманіе, какимъ образомъ простѣйшее выраженіе отдѣльнаго случая становится пословицей. Вотъ, напримѣръ, наблюденіе, взятое изъ жизни: деревянная, шероховатая ложка, дѣйствительно, можетъ дѣлать заѣды. Изъ этого наблюденія образовалась пословица:

"Сухая ложка ротъ деретъ".

Здъсь вамъ образъ такъ ясенъ, что о происхождении его говорить нечего; но намъ надо остановиться на другой половинѣ вопроса: къ чему служитъ этотъ образъ, какіе данные случаи группируются вокругъ него? Если мы будемъ здёсь обобщать только частные случаи изъ той же сферы, то мы пословицы не получимъ. Для того чтобы это выражение действительно стало пословицей, нужно взять случай, или рядъ случаевь изъ другой сферы, нужно, чтобы частный образъ получилъ иносказательное значение; тогда онъ становится и поэтическимъ произведениемъ и пословицей. Человѣкъ зажигаетъ дрова и говорить, что, "безъ поджога дрова не горятъ". \*) Когда онъ говорить это о дровахъ. то это пословицей не будеть; если же это говорять въ томъ смыслѣ, что безъ коновода, зачинщика дѣло не спорится, или что безъ причины не бываеть слѣдствія, тогда это становится пословицей.

\*) Ср. Карадж., 112: једна палица ни пред царем негори.

Снѣгу нѣтъ, слѣду нѣтъ. т. е. на снѣгу особенно ясно отпечатывается слёдь. Это простое, мелкое наблюдение становится пословицей изъ числа наиболѣе глубокихъ: "не было снѣгу. не было слѣду". Сербъ говорить нѣсколько яснѣе: "Не падаеть снѣгъ, чтобы выморить свѣтъ, а чтобы всякій звѣрь свой слѣдъ показалъ". \*) Другими словами: пришла бѣда, тогда всякій звѣрь свой слѣдъ покажетъ, или на извѣстныхъ только случаяхъ испытываются люди, становятся только при извѣстныхъ обстоятельствахъ понятны. Вотъ еще прекрасная пословица, разъясненная Далемъ: "Изъ избы сору не выносить". Примѣнимъ къ ней два пріема, о которыхъ я говорилъ. Опредѣлить происхожденіе ся не трудно. Что это за совѣтъ: не выносить сора изъ избы? Это можетъ показаться глупымъ, неряшливымъ; но если взять во внимание среду и время, въ которыя возникла эта пословица, то она будетъ върна. Почему сору не надо выносить? Во-первыхъ, потому, что въ рубленныхъ избахъ пороги бываютъ очень высоки, иногда въ полъ-аршина, такъ что безъ особенныхъ приспособленій дъйствительно не возможно это сдѣлать. Во-вторыхъ, въ сору въ избѣ находятся остатки живущихъ въ ней людей, слѣдъ ихъ, а слѣдъ человѣка отдаетъ самого человѣка во власть другихъ. Это върование коренится въ глубокой древности. У разныхъ народовъ земнаго шара существовало втрованіе, что изображеніе человѣка есть нѣкоторая таин-

\*) Непада снијег да помори свијет, вел да свака звјерка свој траг покаже, Карадж. послов. 207.

ственная замѣна самого человѣка. Такъ въ одной Эклогѣ Виргилія любовница, для того, чтобы привлечь къ себѣ отсутствующаго любовника, чтобы привязать его къ себѣ, дѣлаетъ изображеніе его изъ воску. возить его вокругь алтаря, приговаривая: "ducite ab urbe domum, mea carmina, ducite Daphnin" \*) r. e. "мои заклинанія, приведите домой Дафниса". То, что она совершаетъ надъ куклой, совершается, по ея мнѣнію, и надъ первообразомъ. \*\*) Если человѣкъ ненавидѣлъ другого и хотѣлъ его смерти, то дѣлалъ изъ воску изображение врага, произалъ его сердце ножемъ, будучи увѣренъ, что одновременно пронзаетъ сердце живого человѣка, своего врага. Такое же значеніе имѣлъ для людей и слѣдъ человѣка, оставшійся на пескъ. Для того. чтобы заставить человъка полюбить. беруть слѣдъ отъ его ноги, оставшійся на пескѣ, бросають его въ раскаленную печь и говорять: "какъ говорить слѣдъ, такъ и сердце того-то пусть горить ко мнѣ". Понятно, что при такомъ втровани было бы преступленіемъ выбрасывать соръ изъ избы; онъ сметался подъ лавку, а затёмъ сжигался въ печи. До сихъ поръ изречение: "изъ избы сора не выносить", не поэтическое произведение, а прозаическое житейское правило. При какихъ же условіяхъ оно становится поэтической пословиней?

Извѣстно, что когда невѣстка входитъ въ домъ своего мужа, она обязана смотрѣть за порядкомъ въ

\*) Virg. Eclogae, VIII, 72.

\*\*) Limus ut hic durescit et haec ut cera liquescit Uno eodem igni, sic — nostro Daphnis amore, ib., 80. домѣ. Есть обрядъ, вскорѣ послѣ сватьбы — пробный день: ее посылаютъ за водой, даютъ ей ведра и говорятъ иронически: "Мети избу, да не выметай сора, а мы соберемъ толоку, \*) да разомъ и вывеземъ его". Злѣсь это говорится въ переносномъ значении и значитъ: "не передавай того, что слышишь въ семьѣ, чужимъ; не отдавай интимной семейной жизни во власть постороннимъ, равнодушнымъ къ ней людямъ".

Но какимъ образомъ отъ выметанія сора мысль перешла къ этому переносному значенію? какая связь между соромъ и измѣною семейнымъ тайнамъ?

Я думаю, что существоваль известный рядь ассоціацій, который помогаль перейти оть буквальнаго значенія этого изреченія къ переносному. Ассоціаціей, сочетаниемъ мыслей, называется такая связь мыслей, въ силу которой, если вамъ пришло въ голову А, то вслѣдъ за тѣмъ вамъ приходитъ въ голову В, С, Д.... Чѣмъ неизбѣжнѣе вамъ по поводу А. приходитъ въ голову В, темъ сильнее ассоціація. Напримеръ, въ молитвѣ: "Отче нашъ" первое слово ея вызоветь остальныя. Ассоціація отъ начала къ концу здёсь сильнье, чыть въ обратномъ порядкь. То, что мы называемъ оригинальностью мысли, во многихъ случаяхъ зависить отъ существованія въ человѣкѣ особеннаго рода ассоціацій мысли. Эта оригинальность во многихъ случаяхъ видимо зависитъ отъ предшествовавшаго рода занятія, работы мысли. Нацримфръ, если вся мысль

\*) Такъ называется обычай у малороссовъ-приглашать для какой-нибудь работы сосѣдей, знакомыхъ и пр. человѣка была устремлена на денежный заработокъ, то отъ всякой вещи онъ перейдетъ къ вопросу о цень, вопросу о рублѣ, о деньгахъ; тогда какъ другая сторона вещи можетъ отъ него ускользнуть. Языкъ возникаетъ изъ ассоціацій подобнаго рода и наоборотъ даеть начало новымъ ассоціаціямъ. Можно думать, что до превращенія иносказательнаго образа въ пословицу. случаются обстоятельства, облегчающія его. При переходѣ изреченія: "не выносить сору изъ избы" въ пословицу, возможны были разныя ассоціаціи. То, что переносится изъ избы, есть рѣчь. а рѣчь есть тумъ, а слово тумъ имѣетъ двоякое значеніе: напримѣръ: шумящая вода производитъ звукъ и пізну, а пѣна есть соръ. Возможна и другая ассоціація, дающая другой результать. То, что выносится изъ избы: кляузы, сплетни и т. п. это въ нѣкоторомъ родѣ отброски, щепки. Въ избъ дерево рубятъ, а внъ избы щепки летятъ, т. е. соръ. Я встрѣтилъ въ Псковской льтописи такой примъръ ассоціаціи: тамъ разсказывается, что жители разламывали свою городскую ствну и звукъ выносили въ ръку Великую. Здъсь звукъ значитъ соръ, щебень. Мысль перешла не отъ слова шумъ къ сору, а наоборотъ отъ щебня, сора къ звуку. Подобныя ассоціаціи и облегчили переносное значеніе этого изреченія при переходѣ его въ пословицу.

Т. о. изреченіе съ прямымъ ближайшимъ значеніемъ, при переходѣ его въ пословицу, — поэтическое произведеніе становится иносказательнымъ образомъ. Говоря о баснѣ, я указывалъ на то, что одно изъ условій басни

.

состоитъ въ томъ, что она изображаетъ дѣйствіе или рядъ дѣйствій. Если же изображается не дѣйствіе, а предметъ, напр.: какъ древніе изображали сонъ въ видѣ юноши, покоющагося на постели. окруженнаго цвѣтами мака, то это будетъ эмблема, а не повѣствованіе, не басня, не разсказъ какого-нибудь другого рода.

То, что у насъ принято называть поговоркой (терминъ искуственно созданный людьми книжными) относится къ пословицѣ такъ, какъ эмблема къ баснѣ. Именно басня и пословица, какъ я говорилъ, служатъ отвѣтомъ на вопросъ, возбужденный житейскимъ случаемъ, который можетъ быть разложенъ на одно или нѣсколько дѣйствующихъ лицъ съ ихъ качествами, на одно или нѣсколько дѣйствій съ ихъ цризнаками. Такой случай можеть быть запутанъ, неясенъ для тѣхъ, которые въ частности этотъ случай знаютъ. Вспомните, что было говорено о послахъ, которые явились къ Киру. Они не понимаютъ своихъ отношеній къ нему, и онъ объясняетъ ихъ баснею. Онъ могъ бы объяснить это и сжатой басней, т. е. пословицей; это было бы то же самое для понимающаго содержание ея. Поговорка точно такъ же, какъ и эмблема, есть поэтическій т. е. иносказательный образъ, не сложнаго спѣпленія лицъ и дѣйствій, а одного изъ элементовъ этого сцёпленія, стало быть отдёльно взятаго лица, качества, действія. Если это такъ, то поговорка есть элементь басни, или пословицы, частью происшедшій изъ пословицы и басни, какъ остатокъ, сгущение ихъ,

частью недоразвившійся до нея. Напримѣръ, если мы по поводу извѣстнаго лица говоримъ: "это свинья подъ дубомъ", точно также — "собака на сѣнѣ", "волчій ротъ", "лисій хвостъ", "волкъ въ овчарнѣ", "похилое дерево", (послѣднее выраженіе ходитъ, какъ часть пословицы: "на похилое дерево козы скачутъ"), — это будутъ поговорки.

Есть цѣлый рядъ поговорокъ на вопрось: какое у него состояніе? Напримѣръ: "У него мѣдной посуды крестъ да пуговица, а рогатой скотины — тараканъ да жуковица" или "Всей одежи двѣ рогожи, да куль праздничный". На вопросъ, какъ глупъ? поговорка отвѣчаетъ: "Изъ за угла прибитъ", "на цвѣту прибитъ", "мѣшкомъ пришибленъ". На вопросъ, какъ пьянъ? поговорочное выраженіе: "у него въ глазахъ двоится". "лыка не вяжетъ", "пьянъ, какъ ночь, какъ земля" и т. д. Всѣ эти поговорки даютъ опредѣленный отвѣтъ на вопросъ: каково дѣйствующее лицо, какіе его признаки?

Вотъ нѣсколько примѣровъ поговорочныхъ выраженій для опредѣленія дѣйствія: "тянетъ лямку" (т. е. живетъ съ трудомъ). Это будетъ поговорочное выраженіе, а не пословица. Если же сказать: "тяну лямку, пока не выроютъ ямку", т. е. что вся жизнь проходитъ, какъ у бурлака, въ тяжелой работѣ до гроба, — это будетъ пословица образная.

Когда говорятъ: такому-то "везетъ" т. е. удается все, то это поговорка; а если скажу "дураку счастье везетъ", это пословица, которая возникла, безъ сомнѣнья, изъ круга сказокъ, въ которыхъ дураку все удается, т. е. что у дурака есть его двойникъ, счастье, доля, и что дѣлаетъ этотъ двойникъ, то дѣлается самимъ человѣкомъ; слѣдовательно, если у дурака есть доля, которая ему возитъ дрова, то ему самому дѣлать этого не нужно, дрова будутъ привезены.

Въ сказкахъ встрѣчаются и такіе случаи, что счастье дурака велитъ печи двинуться, и она, какъ паровикъ, везетъ его, куда онъ хочетъ. Мы говоримъ: "вотъ убилъ бобра", это поговорка, и употребляется въ ироническомъ смыслѣ; она возникла изъ пословицы.

Извѣстно, что еще въ XVII вѣкѣ во всей Россіи и Малороссіи водились бобры, и ловля ихъ служила важнымъ источникомъ дохода; отсюда пословица: "не убить бобра, не видать добра", т. е. его шкуры.

Когда кто-нибудь непосредственно скажетъ глупое слово, то говорятъ: "вотъ какъ съ печи", т. е. какъ дурень, который сидѣлъ на печи, и оттуда изрѣдка говорилъ какую-нибудь глупость.

Выраженіе: "какъ съ дубу" взято изъ слѣдующей сказки: "дурень взлѣзъ на дерево, скрываясь отъ разбойниковъ, и оттуда бросилъ въ нихъ ступу". Нѣчто подобное этому выраженію — въ латинской поговоркѣ: "Deus ex machina", съ той только разницею, что взято изъ театральной обстановки (у древнихъ боги являлись посредствомъ извѣстной машины для развязки драмы); у насъ выраженіе: "какъ съ дубу" примѣняется къ неожиданному событію, сдѣланному сдуру. "Стать въ тупикъ" переносное выраженіе, а въ буквальномъ смыслѣ слова "тупикъ" — глухой переулокъ, или уголъ, образуемый двумя плетнями. "Это мнѣ на руку" значитъ согласно съ силой руки. "Это мнѣ не по нутру", въ буквальномъ смыслѣ не по желудку пища.

Такимъ образомъ, сокращеніе или сгущеніе пословицъ приводитъ насъ къ отдѣльнымъ выраженіямъ: "на руку", "понутру", "въ тупикъ", или къ одному слову: "сдуру", "везетъ".

Эти отдѣльныя выраженія остаются образными; а если принять образность, какъ непремѣнное условіе поэтичности, то мы приходимъ къ тому, что отдѣльное слово, вродѣ "везетъ" есть поэтическое произведеніе.

Огромная часть словъ, которыя мы употребляемъ безсознательно, для насъ — произведенія поэтическія, и по существеннымъ своимъ элементамъ нисколько не отличаются отъ другихъ большихъ произведеній: пословицъ, басень, драмъ, эпопей, романовъ. Разница будетъ состоять только въ степени сложности и во всемъ томъ, что зависить отъ сложности. Если это такъ, то выходить, что мы, сами не зная, частью по преданью, а частью независимо отъ преданія, употребляемъ поэтическое произведение, какъ нѣчто такое, безъ чего наша мысль совершенно невозможна. Каково отношение этихъ словъ къ словамъ, которыя не могутъ быть названы поэтическими произведеніями, это вопросъ другой. Я закончу примѣромъ, какъ поэтичность самая очевидная и ясная проявляется въ такомъ случаѣ, котораго мы не имѣемъ никакого основанія подвергнуть сомнѣнію. Я беру мѣсто изъ лѣтописи, подъ 1071 годомъ:

"Приложися къ отцемъ своимъ и дѣдомъ, отдавъ общій долгъ, его же нѣсть всякоумоу роженому убѣжати.... И слышавше братья преставленье его, печални быша велми; и плакашеся по немь вся земля Руская, не може забыти доблести его, и Чернии Клобуци не могуть забыти приголубления его (Мстислава)". Ипат. лѣт. 414 стр. Образъ, заключенный въ словѣ приголубить. не требуетъ поясненія. Ср. съ этимъ названія цвѣтовъ: голубой, вороной и др. вродѣ: осовъть, проворонить, пътушиться и проч.

## Лекція 7-я.

Отъ поэтическаго произведенія, т. е. отъ басни, я дошель до слова отдѣльно взятаго. Дѣло въ томъ, что въ словѣ мы находимъ тѣ же самые элементы, которые встрѣчаются въ болѣе сложныхъ произведеніяхъ словесности. Если разсмотрѣніе болѣе сложныхъ словесныхъ произведений даетъ намъ возможность понимать отдёльно взятыя слова, языкъ, независимо отъ того, что имъ выражается; то наоборотъ вниманіе къ простѣйшимъ, постоянно повторяющимся явленіямъ, такимъ, какъ слово, облегчаетъ понимание явлений болѣе сложныхъ. Только вниманіе къ тому, что происходитъ въ словѣ, языкѣ, даетъ, мнѣ кажется, убѣдительныя доказательства положенія, которое я повторяю нѣсколько разъ, именно, что поэзія, или точнѣе говоря, поэтическое мышленіе, есть одна изъ двухъ равно необходимыхъ формъ мысли въ словѣ, т. с. такой мысли, которая требуетъ для своего обнаруженія возникновенія слова. Я привелъ уже нѣсколько примѣровъ того, что отдѣльно взятое слово во всѣхъ отношеніяхъ можно разсматривать, какъ поэтическое произведение. Языкъ представляетъ безчисленное множество подобныхъ примѣровъ и можно затрудняться не тѣмъ, чтобы найти

8

подобные примѣры, а тѣмъ, чтобы выбрать примѣръ болѣе ясный, подходящій, требующій для своего пониманія менѣе предварительныхъ свѣдѣній.

Отношеніе говорящаго къ употребляемымъ словамъ двоякое. Къ значительной части этихъ словъ говорящій относится почти такъ, какъ ребенокъ или какъ иностранецъ, который впервые знакомится со звуками и значеніемъ слова. Мы говоримъ ребенку или иностранцу, указывая на вещи или ихъ изображенія: это домъ, столъ, лѣсъ и т. д., причемъ вопросъ о томъ, почему столъ называется столомъ, а не домомъ, если и возникаетъ, остается безъ отвѣта.

Изслѣдованіе языка въ тысячѣ случаевъ показываетъ, что такое состояніе слова, т. е. когда мы не знаемъ почему, какой примѣтой, какимъ признакомъ обозначено въ данномъ словѣ извѣстное значеніе, что такому состоянію слова всегда предшествуеть другое, о которомъ я и намбренъ сказать нѣсколько словъ. Въ этомъ другомъ предшествующемъ состояни слова мы и усматриваемъ всѣ тѣ составныя части, которыя находимъ въ поэтическихъ произведеніяхъ. Каждое слово, насколько простирается нами опыть, непремѣнно проходить черезъ то состояние, въ которомъ это слово есть поэтическое произведение. Для примъра я возьму нѣсколько названій растеній съ тѣмъ, чтобы показать, насколько примѣнимъ къ этимъ названіямъ одинъ изъ двухъ вопросовъ, на которые, какъ я старался показать прежде, распадается критика, именно вопросъ о происхожденіи, вопросъ объ этимологіи. Примѣненіе

1

1

его даеть намъ возможность усмотрѣть разумный смыслъ тамъ, гдѣ на первый взглядъ имѣется, повидимому, одна безпричинность.

Есть растеніе, растущее въ влажныхъ, тѣнистыхъ мѣстахъ съ латинскимъ названіемъ Tussilago farfara. \*) Народное название — "мать и мачеха". Есть возможность показать, что употребление этого названия, т. е. такое состояние слова, когда значение его непосредственно примыкаетъ къ звуку и когда признаки, обозначающіе значеніе его не ясны, что такое состояние есть позднъйшее въ этомъ словъ. Для этого надо начать нёсколько издалека, такъ что, пожалуй, не будетъ видно, къ чему идетъ рѣчь. Весьма понятно, что такое сложное явленіе, какъ любовь и нелюбовь, ненависть, не можетъ быть воспринято непосредственно. Мы и въ настоящее время не въ состояни указать научно составныхъ частей этого явленія съ тою точностью, съ которой было бы желательно. Темъ болѣе это примѣняется къ первобытному человѣку. Въ языкѣ остается слѣдъ того, что человѣкъ обозначилъ любовь тепломъ, напримѣръ — тепломъ согрѣвающаго солнца, а не любовь, ненависть — холодомъ. Такого рода представленія оставили многочисленные слёды въ народной поэзіи и въ языкѣ. Остуда (старинное слово) нелюбовь, ненависть, значить почти тоже, что простуда т. е. дъйствіе холода, только предлогъ здъсь другой. Родъ болѣзни, называющійся по-малорусски остудой, которая состоить въ томъ, что местами кожа

\*) О нѣкоторыхъ символахъ..., А. Потебни, 34 стр.

окрашивается въ темный цвѣтъ, можно думать, называется такъ потому, что происхожденіе этой болѣзни приписывалось недоброму, враждебнэму взгляду или чувству. Въ основаніи великорусскаго слова постылый лежитъ тотъ же самый взглядъ. Мѣстами прямо холодный (по-малорусски), т. е. студеный, примѣняется къ человѣку, который не любитъ. Въ малороссійской пѣснѣ мать даетъ сыну совѣтъ не жениться на вдовѣ, а жениться на дѣвушкѣ, потому что у вдовы сердце, какъ зимнее солнце, хотя и ясно свѣтитъ, да холодный вѣтеръ вѣетъ.....

Такимъ образомъ обозначается любовь матери и нелюбовь мачехи. Родная мать любитъ, какъ лѣтнее солнце грѣетъ, а мачеха не любитъ — холодна, какъ зимнее солнце, какъ зима. Это именно воззрѣніе легло въ основаніе названія того растенія, о которомъ я говорю. Особенность его, раздѣляемая со многими другими растеніями, состоитъ въ томъ, что верхняя поверхность листьевъ его блестящая и холодная, а нижняя незеленая и бѣловатая. мягкая, теплая, какъ бы покрыта бѣлой паутиной. Такимъ образомъ растеніе является и "матерью" и "мачехой".

Слѣдовательно, процессъ мысли, въ названіи этого растенія— таковъ: данъ прежній запасъ мысли, состоящій въ представленіи любви тепломъ и нелюбви холодомъ. Родная мать— тепло, т. е. любящая, мачеха холодна, т. е. нелюбящая.

Между прежнимъ запасомъ мысли и новымъ явленіемъ, которое требуетъ объясненія, устанавливается

X

сравнение. Растение "мать и мачеха" есть для мысли человѣка, назвавшаго его такъ, нѣчто сходное съ отношеніями матери и мачехи къ дѣтямъ. Новое значеніе, т е. различныя впечатлѣнія, полученныя разновременно отъ этого растенія. изображены въ этомъ названии, какъ мать и мачеха, какъ холодъ и тепло. Иначе мы можемъ сказать, что "мать и мачеха" со стороны любви (тепла) и нелюбви (холода) есть образъ по отношенію ко значенію, т. е. ботаническимъ признакамъ этого растенія. Другое растеніе – Viola tricolor. Цвѣтокъ его состоитъ изъ пяти лепестковъ: двухъ – одного цвѣта, именно лиловаго, и трехъ – желтаго. Такимъ образомъ цвѣтокъ представляетъ собою извѣстную двойственность. Поэтому растеніе называется по малороссійски "Полуцвітокъ", другое названіе "Иванъ да Марья", по польски bratky т. е. братъ и сестра. Образъ, взятый для обозначения значенія въ этомъ словѣ. сохраняется въ разныхъ народныхъ произведеніяхъ, между прочимъ и въ пѣсняхъ. Нѣкоторыя изъ этихъ пѣсень относятся къ сказаніямъ о кровосмѣшеніи, частью угрожающемъ, частью совершившемся. Объ этомъ нѣкоторыя сказанія разсказываютъ такъ: проъзжій находитъ въ корчмъ дъвицу, которая оказывается сестрой его; не зная этого, онъ женится на ней, а потомъ, узнавши другъ друга, по однимъ сказаніямъ они расходятся, идуть въ монастырь, по другимъ превращаются въ растение, именно въ этотъ цвѣтокъ.

Pactenie съ латинскимъ названіемъ Lychnis Flos cuculi, съ липкимъ стебелькомъ, съ бѣлымъ цвѣткомъ.

Другое сродное (Lychnis Viscaria) называется "смілкой" именно потому, что на стеблѣ его выступаетъ смола. Великорусское название перваго-"дрема". Я не думаю, чтобы это название было основано на какомъ-нибудь медицинскомъ свойствѣ этого растенія, скорѣе надо предположить, что основаниемъ ему послужило сказаніе въ родѣ находящагося въ лѣтописи, которую приписываютъ Нестору \*) Въ Печерскомъ монастырѣ замѣчено было, что во время всенощнаго бдѣнія многіе монахи чувствовали сильную наклонность ко сну и уходили изъ церкви. Одинъ прозорливый старецъ увидѣлъ, что это дѣлается не безъ причины и что бѣсъ въ образѣ ляха въ золоченной одеждѣ ходитъ по церкви и бросаетъ изъ-за пазухи цвѣтокъ, который въ льтописи называется "люпоко": къ кому пристаетъ этотъ цвѣтокъ, тотъ чувствуетъ позывъ ко сну и уходить изъ церкви, а къ тому, кто напряженной молитвой отклоняеть это искушение, цвѣтокъ не пристаетъ. Изъ подобнаго рода сказаній и могло произойти названіе этого растенія - "дрема".

Существуетъ такое выраженіе, имѣющее реальное основаніе, что "сонъ голову клонитъ". Самое это выраженіе, конечно, ближайшимъ образомъ значитъ, что сонъ, т. е. нѣкоторое миеологическое существо наклоняетъ человѣку голову; но замѣчено во многихъ случаяхъ, что миеическія личности по миеическому воззрѣнію сами совершаютъ тѣ дѣйствія, для объясненія которыхъ онѣ должны служить т. е. примѣрно "если ни-

\*) Ип., 134, подъ 1074 годомъ.

щій сидить на мосту сь чашкой, то это значить, что и его доля сидить на мосту сь чашкой", оттого онь и самъ сидить. Такимъ образомъ выраженіе: "сонъ голову клонитъ", съ большею вѣроятностью можно объяснить представленіемъ самого сна, какъ миюическаго существа, которое склоняетъ свою голову. Какъ бы то ни было, а такое выраженіе, или такой образъ даетъ возможность опредѣлить значеніе названія извѣстнаго растенія: "Сонъ—трава". Латинское названіе его Anemone pulsatilla. Это одинъ изъ раннихъ весеннихъ цвѣтовъ; особенность его та, что стебелекъ его у самаго вѣнчика круто загибается внизъ, такъ что головка цвѣтка наклонена книзу.

Можетъ быть потому, что пѣсня сблизила между собою слова: стлаться (стелются) и слаться — (шлются); можетъ быть и по другимъ основаніямъ, но существуетъ пѣсенное выраженіе такого рода: "Ой черезъ межу горошокъ та постелився; козакъ до дивчины ворогами та поклонився" (если козакъ поклонился хотя и черезъ чужихъ людей, черезъ вороговъ. то значитъ въ основаніи этого лежало извѣстнаго рода чувство). Стлаться означаетъ здѣсь не только постилаться, но и слать посольство съ какой-нибудь вѣстью.

Такая пѣсенная форма, въ которой первая половина заключаетъ образъ изъ внѣшней природы, а вторая изъ области человѣческихъ отношеній, и въ которой между обѣими половинами существуетъ соотвѣтствіе, называется пѣсеннымъ параллелизмомъ. Есть другія мѣста, изъ которыхъ видно, что *виться*, т. е. все таки

стлаться, говоря о полевомъ горошкѣ, является образомъ сватанья, женитьбы. Есть цёлая игра хороводная. изображающая, какъ вьется горохъ, одинъ конецъ хоровода проходить подъ руками остальныхъ. вьется до тѣхъ поръ, пока не станетъ въ началѣ хоровода. При этомъ поютъ: "вейся горошекъ въ четыре ряда, чтобы всѣ парубки женились". Можетъ быть эти справки недостаточно полны, но все таки достаточны для того, чтобы объяснить название лёсного горошка: "Люби мене не покинь", именно тѣмъ, что онъ стелется. Мы имбемъ цѣлый рядъ растеній съ подобными названіями: "Люби мене", "не забудь мене", "Незабудка", "Любистокъ". Причины этихъ названій различны. Напр. въ словѣ Любистокъ, причина этого названія чистая ошибка, недоразумѣніе. Это растеніе называется по латыни (съ греческаго) Levisticum. Нѣмцами это названіе было понято, какъ нѣчто имѣющее отношеніе къ слову "Liebe", они назвали его Liebesföckel. Можетъ быть, подъ вліяніемъ нѣмецкаго названія возникло и русское Любистокъ. Изъ этого названия выведено, что настой этого растения действуеть, какъ приворотное зелье, чго онъ заставляетъ любить.

Во многихъ случаяхъ мы невполнѣ можемъ быть убѣждены, что тотъ разсказъ или та пѣсня, которая прилагается къ объясненію названія извѣстнаго растенія не возникла подъ вліяніемъ самого названія растенія, т. е. можетъ случиться такъ, что не сказаніе, не пѣсня, не обычай, не употребленіе растенія объясняетъ названіе его, а наоборотъ само названіе даетъ поводъ къ извѣстному сказанію, что мы видимъ въ названіи Любистокъ. Такимъ образомъ извѣстно еще по даннымъ XVI вѣка, что одно изъ растеній, которому принисывалось какое-то священное значение въ праздникъ наканунѣ Ивана Купала (23 Іюня), есть Чернобыльникъ, по латыни Artemisia vulgaris. Около этого времени бываеть повороть солнца на зиму. Есть основание думать, что въ этотъ день враги божества солнца особенно сильны и опасны, и что люди. сочувствующіе этому божеству, въ этотъ праздникъ поступали приблизительно такъ, какъ во многихъ странахъ поступаютъ дикари и теперь во время затменія солнца и луны. По распространенному миеологическому взгляду затменіе солнца происходить оть того, что враждебныя существа, собаки, змѣи пожираютъ солнце. И вотъ люди, чтобы спасти его и помѣшать этимъ врагамъ съѣсть его, производять шумь оружіемь. быють въ барабаны и т. п. Возможно, что и у насъ въ этотъ день люди помогали солнцу такимъ образомъ и что участвующіе въ играхъ опоясывались чернобыльникомъ, потому что это растение враждебно, ненавистно врагамъ солнца. Есть основание думать, что такое значение этого растенія одинаково съ значеніемъ полыня и всёхъ горькихъ растеній, которыя являются спасительными отъ всѣхъ человѣку ненавистныхъ существъ, можетъ быть, и змбй. Теперь, если мы встрбчаемъ название этого растенія забудьками и если рядомъ съ этимъ названіемъ встрѣчаемъ разсказъ, въ которомъ участвуютъ змѣи, то можно предполагать, что по поводу этого разсказа мог-

ло возникнуть это названіе. Есть разсказь о томъ, какъ дѣвушка попала къ змѣямъ и получила отъ нихъ даръ понимать языкъ растеній, подъ условіемъ не произносить слова Чернобыльникъ. Возвращаясь домой дѣвушка слышала и понимала говоръ травь, но вдругъ ктото изъ-за спины показалъ ей чернобыльникъ и спросилъ: "что это такое?" Она отвѣтила: "чернобыльникъ", и мгновенно перестала понимать говоръ растеній \*). По этому поводу чернобыльникъ называется забудька. Желтая лилія обыкновенно называется "Чоловічій вікъ" на томъ основаніи, что разъ посаженная она дѣйствительно можетъ расти средній человѣческій вѣкъ т. е. лѣтъ ЗО и больше. "Не чуй вѣтеръ"—это маленькое растеніе, которое растетъ такъ низко при самой землѣ, что не чуетъ вѣтра.

Изъ цѣлой массы подобныхъ названій, я взялъ на удачу названія растеній. Подобнымъ образомъ можно взять другой разрядъ словъ и показать, что каждый разъ, когда намъ удается проникнуть въ прошедшее слова, объяснить его этимологію, мы узнаемъ, что извѣстное значеніе, прежде чѣмъ стало примыкать къ звуку непосредственно, было представлено извѣстнымъ признакомъ, взятымъ изъ круга мыслей. предшествующихъ возникновенію самого слова. Всякое удачное этимологическое изсѣдованіе приводитъ насъ къ открытію, что за значеніемъ извѣстнаго слова лежитъ представленіе, образъ. Есть слова съ потерянныиъ представленіемъ, относительно которыхъ мы не можемъ

\*) Запис. Югз. Отд., 112.

сказать, что они значать, напр. слово домъ. Если мы скажемъ, что корень въ немъ тотъ самый, что въ лат. domare (приручать), то скажемъ этимъ очень мало. Дѣло въ томъ, что самый глаголъ этотъ – производный. Мы не знаемъ, по какимъ признакамъ возникло слово домъ. Но если изъ этого слова сдёлать новое слово, то для этого новаго значенія изъ прежняго значенія будеть взято представление, образъ. Напр. если сказать, что такой-то юристь до такой степени познакомилися съ извѣстнымъ юридическимъ дѣломъ, что онъ въ немъ дома, то здъсь изъ значенія слова домъ для новаго значенія взять одинь только признакь, именно, что извѣстное лицо чувствуетъ себя въ этомъ юридическомъ дѣлѣ такъ по себѣ, какъ чувствуетъ себя въ своемъ домѣ. Здѣсь слово съ новымъ значеніемъ становится опять поэтическимъ произведеніемъ. На основании такого опыта, мы можемъ сказать вообще, что первоначально, во время своего возникновенія, всякое слово безъ исключенія состоить изъ трехъ элементовъ: во-первыхъ, членораздѣльнаго звука, безъ котораго слово быть не можеть; во-вторыхъ, представленія, и въ третьихъ, значенія слова. Звукъ и значеніе навсегда остаются непремѣнными частями слова. Безъ одного изъ этихъ элементовъ нѣтъ слова. Безсмысленный звукъ не есть слово, и наоборотъ, значение несопровождаемое членораздѣльнымъ звукомъ, не есть слово; но третій элементь слова, то, что мы называемъ представлениемъ, съ течениемъ времени исчезаетъ. Его исчезновение и даетъ намъ второй видъ существования слова. Этотъ второй видъ безъ представленія, или съ

потеряннымъ представлениемъ и соответствуетъ второй формѣ словесной мысли, именно формѣ прозаической. Почему именно теряется представление, на этомъ я долго не буду останавливаться; укажу только на одну причину. Если я занимаюсь ботаническимъ изслѣдованиемъ растения "мать и мачеха", найду въ немъ 20 – 30 признаковъ, изъ которыхъ некоторые более существенные, чёмъ тотъ, что поверхности листка этого растенія различаются тёмъ. что одна холодная, а другая теплая, то для меня нѣтъ никакого основанія удерживать въ памяти причину обозначения этого растенія именно по этому признаку. Стало быть, я буду удерживать это представление до тѣхъ поръ, пока оно само держится въ памяти. Если съ теченіемъ времени какой-нибудь измѣненный звукъ затемнитъ связь этого представленія со словомъ, то и самое представленіе исчезнеть совстмъ. Такимъ образомъ причина превращенія поэтическаго слова въ прозаическое или слова съ представлениемъ (въ которомъ есть сравнение), въ слово безъ представленія, заключается въ расширеніи значенія слова; а самое расширеніе значенія происходить при помощи поэтической формы. Эта постоянная смѣна поэтическаго и прозаическаго мышленія идеть безь конца и назадъ и впередъ. Стало быть (если все это вѣрно), чисто по-дѣтски разсуждають тѣ, которые на основании того, что имъ покажется, что извѣстнаго рода поэтическія произведенія менѣе употребляются въ настоящее время, чёмъ другія, говорять, что поэзія въ настоящее время падаетъ, и при этомъ чрибавляютъ, что такъ она и должна и будетъ про-

đ

должать падать, что мысль современнаго человѣка переросла поэтическія формы и т. д. То наблюденіе надъ отдѣльными словами, которое мы сейчасъ сдѣлали, говорить намъ, что ежеминутно мы нуждаемся въ поэтической формѣ, именно потому, что у насъ въ языкѣ постоянно происходить мѣлкое, но въ результатѣ могучее превращеніе поэтическихъ формъ ВЪ прозаическія и наобороть возникають новыя поэтическія формы изъ прозаическихъ. Для созданія мысли научной поэзія необходима; но изъ этого не слёдуеть, чтобы эта необходимость одинаково чувствовалась и говорящимъ и слушающимъ. Весьма возможенъ и такой случай, когда слушающій требуетъ прозаическаго отвѣта, т. е. отвѣта, состоящаго въ разложении извѣстнаго предмета на его признаки, а говорящій вмѣсто такого разложенія преподносить ему сравненіе, т. е. говорить языкомъ поэтическимъ. Конечно, для говоряцаго существуетъ необходимость говорить такъ или иначе; гдв не достаеть понятія научнаго, тамъ появляется образъ, слово. Подобнаго рода поэтические отвѣты, необходимость говорить поэтически, проявляется и у людей, стоящихъ на высокой степени научнаго развитія. Гдѣ не достаеть точнаго понятія, тамъ выступаеть на сцену поэтическій образъ. На вопросъ, что такое поэзія, я старался дать сухой прозаическій отвѣтъ, опредѣляя её, какъ особый родъ дѣятельности человѣческой мысли. Бѣлинскій, которому нельзя отказать въ способности философски мыслить, отвѣчаетъ на тотъ же вопросъ поэтически. (см. VIII т. П. С. С.).

## Лекція 8**-**я.

Всѣ свойства поэтическаго произведенія находять соотвётствіе въ свойствахъ слова. Такъ, между прочимъ. то значение, которое слово имбетъ для самого говорящаго и для слушающаго, соотвѣтствуетъ подобному значенію поэтическаго произведенія. О значеніи слова для говорящаго и для слушающаго существують ходячія, довольно ошибочныя представленія. Существуеть общераспространенное мнѣніе. что слово нужно для того, чтобы выразить мысль и передать ее другому. Но развѣ мысль передается другому? Какимъ образомъ мысль можеть быть передана другому? Мысль есть нѣчто, совершающееся внутри мыслящаго человѣка. Какъ же передать то, что совершается внутри человѣка, другому? Развѣ можно это взять, выложить изъ своей головы и переложить въ голову другого? Для того чтобы понять, невполнѣ разумѣется, но приблизительно, что происходить при такъ называемой передачѣ мысли, нужно обратить внимание на то, нужно ли прежде всего слово для передачи мысли? Мыслимъ ли мы только словами, дѣйствительно ли у насъ до слова не происходить никакой мысли? Заключается ли въ словѣ вся сумма мысли, возможная для человѣка?

1

ł

R

Кромѣ того, что связано со словомъ, существуетъ еще мысль. Развѣ то, что выражается въ музыкальныхъ тонахъ, въ графическихъ формахъ, въ краскахъ, не есть мысль? Если бы человѣческою мыслью было только то, что связано со словомъ, то можно было бы допустить, что глухонѣмые стоять внѣ человѣческой мысли. И такъ. во всякомъ случаѣ, внѣ слова и до слова существуетъ мысль; слово только обозначаеть извѣстное теченіе въ развити мысли. Но является вопросъ, выражаетъ ли слово готовую мысль для самого говорящаго и, если оно выражаеть готовую мысль, передается ли она другому? Во всякомъ случаѣ это явленіе въ высшей степени таинственное. Человѣческая личность есть нѣчто замкнутое, недоступное для другого. Какимъ же образомъ то, что происходитъ въ одной личности, можетъ быть передано другому и точно ли это передается другому? На это даетъ отвѣтъ человѣкъ, который положилъ основание языкознанию въ нашемъ вѣкѣ. Этобрать извѣстнаго Александра Гумбольдта, филологь Вильгельмъ Гумбольдтъ. Между прочимъ онъ отвѣчаетъ на это изречениемъ, которое имѣетъ видъ парадокса, хотя въ дѣйствительности выражаетъ собою совершенно вѣрную мысль; въ извѣстномъ смыслѣ, въ какомъ обыкновенно понимается передача мысли. пониманіе совершенно невозможно: "всякое понимание есть непонимание". Возмемъ. напримѣръ, слово столъ. Значение этого слова для меня есть совокупность всѣхъ признаковъ стола; эти признаки состоятъ изъ совокупности тѣхъ впечатлѣній, которыя я получилъ отъ столовъ,

видѣнныхъ мною, стало быть, изъ впечатлѣній моего зрѣнія и осязанія. Строеніе моихъ глазъ, хотя и сходно съ строеніемъ глазъ другихъ, все таки такъ различно, что впечатлѣнія моего зрѣнія не будутъ равны другимъ. Мои впечатлѣнія вполнѣ индивидуальны, принадлежать мнѣ одному. Но значение слова состоить не только изъ впечатлѣній нашихъ чувствъ, но и изъ воспоминаній нашихъ. Воспоминанія наши будутъ различны, смотря по тому, какія будуть наши прежнія впечатления. Я, напр., видель столы a, b, c, а вы-d, f, e; въ воспоминанияхъ нашихъ будетъ извѣстный порядокъ; я видѣлъ сначала красные, потомъ бѣлые, или наобороть; суммарныя впечатлёнія будуть различны. Почему это такъ, на это отвѣтить трудно; но убѣдиться, чтоэто такъ, лучше всего на опытѣ. Напр., не все равно, увидѣть тотъ же самый предметъ утромъ, а потомъ вечеромъ, потому что его видишь при различномъ настроеніи, слѣдовательно, и комбинаціи этихъ впечатлѣній получаются различныя. Если сумма нашихъ мыслей связана со словомъ, то въ результатѣ получится, что содержание слова у меня и у другого совершенно различно. Если я говорю столо, и если вы меня понимаете настолько, что сами будете думать о столѣ, то результатъ у меня и у васъ будетъ совершенно различенъ, потому что сумма впечатлѣній въ моей мысли и по качеству и по количеству различна отъ вашихъ. Несомнѣнно то, что мы производимъ другъ въ другѣ аналогичныя движенія, колебаніе, дрожаніе мысли такими средствами. какъ языкъ, музыкальный звукъ, графический

٩.,

образъ и т. д. Въ понимающемъ происходитъ нѣчто по процессу, т. е. по ходу, а не по результату сходное съ тѣмъ, что происходитъ въ самомъ говорящемъ.

-129 -

Когда создается слово, тогда въ говорящемъ происходитъ извъстное измъненіе того состоянія мысли, которое существовало до созданія. Что такое созданіе? Мы не можемъ себъ представить созданія изъ ничего. Все то, что человъкъ дълаетъ, есть преобразованіе существующаго. Точно также и созданіе мысли есть извъстнаго рода преобразованіе ся. Какого рода преобразованіе происходитъ при созданіи слова, на это отчасти было уже указано мною.

Представимъ себѣ, что мы находимся при созданіи нѣкоторыхъ древнихъ словъ, потерявшихъ въ настоящее время слѣдъ своего происхожденія. Мы можемъ себѣ это представить, благодаря извѣстному процессу изслѣдованія, которое называется этимологіею; напр., найдено, что наше слово рука находится въ родствъ съ глаголомъ литовскимъ, который значитъ собирать. Основная форма слова рука есть ранка, въ литовскомъ яз. существуетъ глаголъ ринкти (собирать). Человѣка поражаетъ нѣчто, чего онъ еще не называетъ; онъ спрашиваетъ себя, что это такое? Такъ. по-гречески слово рука (хесо) значить берущая. Латинское слово cervus значить олень (лат. с произносилось, какъ *к*кервусь). За исключениемъ окончания это слово заключаетъ въ себѣ тѣ же звуки, что наше славянское*крава*, корова. Найдено, что лат. cervus и наше корова, отличающееся отъ него только по окончанию,

значить рогатый. Въ каждомъ словѣ, за исключеніемъ первыхъ словъ языка, до которыхъ изслѣдованіе не доходить, действіе мысли состоить въ сравненіи двухъ мысленныхъ комплексовъ, двухъ мысленныхъ массъ. одной вновь познаваемой, которая составляеть вопросъ, и которую назовемъ такъ, какъ математическую неизвѣстную величину х, и прежде познанной, т. е. той, которая составляла уже готовый запась мысли въ то время, когда возникъ вопросъ: что это такое?-и которую назовемъ А. Въ приведенномъ примъръ, рогатое животное, и вновь познаваемое и прежде познанное заключало въ себѣ большое количество самыхъ разнообразныхъ признаковъ. Когда х было сравнено съ коечъмъ изъ А, тогда появилась между ними общая точка: то общее, что появлялось между вновь познаваемымъ и прежде познаннымъ въ настоящемъ примѣрѣ и было рогатый. Уже въ мысли человѣка былъ запасъ свѣдѣній о рогатомъ животномъ, когда онъ узналъ корову. Это общее между вновь познаваемымъ и прежде познаннымъ называется по латыни tertium comparaionis, т. е. третье сравненія, третья величина при двухъ сравниваемыхъ. Самый процессъ познанія есть процессъ сравненія. Названные комплексы мысли раздѣляются на х, вновь познаваемое, и А, прежде познанное, при помощи чего познается это вновь познаваемое. Третій элементь, возникающій, мы назовемь и, въ знакъ того, что мы беремъ его изъ А. Эти комплексы всегда между собою разнородны. Возникающее слово всегда иносказательно, потому что х отличается отъ А и глав-

нымъ образомъ потому, что a отличается отъ A, а равно и отъ х; такъ какъ если я буду представлять себѣ корову только рогатою (а), то я оставлю цёлую массу признаковъ безъ вниманія; это а по отношенію къ цѣлой массь признаковъ будетъ иносказаниемъ. Tertium comparationis, т. е. признакъ, по которому мы въ словѣ обозначаемъ вновь познаваемое, и называется представленіемъ. Этотъ терминъ представленіе не слёдуетъ смёшивать по значенію съ неопредѣленнымъ употребленіемъ этого слова для обозначенія разныхъ психологическихъ процессовъ мышленія. Какъ скоро мы допустимъ, что мы первую корову назвали такъ, какъ она названа въ словѣ корова, т. е. рогатою, то дана возможность новымъ впечатлѣніямъ того же самаго рода группироваться около того же признака; около того же представленія; если первый разъ я назвалъ такъ животное бурое, то слѣдующее впечатлѣніе животнаго страго или пестраго расширяетъ значение представления.

Названіе словомъ есть созданіе мысли нобой въ смыслѣ преобразованія, въ смыслѣ новой группировки прежняго запаса мысли подъ давленіемъ новаго впечатлѣнія или новаго вопроса. Слово не можетъ. согласно съ этимъ, быть понятно, какъ выраженіе и средство сообщенія готовой мысли; оно вынуждается въ человѣкѣ работой мысли; оно вынуждается въ человѣкѣ работой мысли; оно необходимо прежде всего для самого мыслящаго, потому что въ немъ оно производитъ это преобразованіе. Если оно, какъ намъ кажется, служитъ средствомъ для сообщенія мысли, то единственно потому, что оно въ слушающемъ про-

изводитъ процессъ созданія мысли, аналогичной тому, который происходилъ прежде въ говорящемъ. Другими словами, насъ понимаютъ только потому, что слушающіе сами, изъ своего мыслительнаго матеріала, способны продѣлать нѣчто подобное тому, что продѣлали мы, говоря. Говорить значитъ не передавать свою мысль другому, а только возбуждать въ другомъ его собственныя мысли. Такимъ образомъ пониманіе въ смыслѣ передачи мысли, невозможно.

Сказанное о словѣ вполнѣ примѣняется къ поэтическимъ произведеніямъ. Разница здѣсь между словомъ и поэтическимъ произведеніемъ только въ большей сложности послѣдняго.

Для чего слово нужно самому говорящему, можно объяснить нѣкоторымъ сравненіемъ. Можно ли играть въ шахматы безъ доски? Для этого нужно было бы помнить постоянно расположение фигуръ на доскѣ. И для исключительныхъ людей (съ особенными способностями въ этомъ отношении), которые могутъ удержать въ головѣ расположение фигуръ на шахматной доскѣ, это сопряжено съ большимъ напряженіемъ мысли; для людей же, не обладающихъ такой способностью, это совершенно невозможно. Но и шахматисту, который можеть играть въ шахматы не глядя на доску, немыслимо было бы выучиться этому, не игравши прежде на доскѣ. Точно также можно думать музыкальными звуками, не издавая ихъ. Это трудно и для этого нужно значительное напряжение, но музыканть можеть думать звуками только послѣ продолжительнаго упражненія, когда онъ усвоиль себѣ интервалы между

1

звуками. Человѣкъ такъ устроенъ, что можетъ судить о внутреннихъ своихъ процессахъ не иначе, какъ тѣмъ или другимъ способомъ обнаруживши эти процессы во внѣ, положивши, представивши ихъ передъ собой. Вещь, находящаяся передо мной, другая вещь кромѣ меня самого. называется объектомъ, иначе предметомъ. Для того, чтобъ узнать человѣку, что происходитъ въ немъ самомъ, узнать не съ лъмъ, чтобъ чувствовать это непосредственно, но чтобъ судить объ этомъ, нужно выразить словомъ, объективировать внутреннее душевное событіе. Такимъ образомъ, въ языкѣ человѣкъ объективируетъ свою мысль и, благодаря этому, имфетъ воззадерживать передъ собою и подвергать можность обработкѣ эту мысль. По отношенію къ дальнѣйшей разработкѣ и совершенствованію мысли, слово играетъ такую роль, какъ машина, начиная съ простѣйшей, съ палки, играетъ по отношенію къ усовершенствованію механической производительности человѣка. Человѣкъ превосходитъ животное съ одной стороны словомъ, т. е. орудіемъ. которое онъ создалъ себѣ для совершенствованія мысли, съ другой — машиной, т. е. тѣмъ, что кромѣ органовъ своихъ, данныхъ ему природой, онъ создасть для дѣйствій своихъ новые органы, орудія, начиная съ палки, рычага. Объективирование мысли въ словѣ, когда человѣкъ какъ бы смотритъ на свою мысль, ставшую какъ бы внѣшнимъ предметомъ, есть выраженіе переносное. На самомъ дѣлѣ этого, конечно, не произошло. Это можно сравнить съ слѣдами ногъ, отпечатавшихся на пескѣ; за ними можно слѣдить, но это не значить, чтобы въ нихъ заключалась сама.

нога; въ словѣ не заключается сама мысль, но отпечатокъ мысли. Когда мысль стала передъ человѣкомъ, какъ нѣчто внѣшнее, она этимъ заключила одинъ актъ своего развитія и вступила въ другой; она обозначила собою извѣстную ступень его развитія. Для насъ взрослыхъ появленіе новаго слова такъ незамѣтно, что провѣрить надъ собою это положеніе весьма трудно; но въ начинающемъ говорить дитяти это весьма замѣтно. Тамъ дѣйствительно, всякое новое слово и въ особенности всякая новая грамматическая форма, которую ребенокъ начинаетъ употреблять правильно, обозначаетъ собой такую ступень развитія, которая замѣтно различается отъ предъидущихъ и послѣдующихъ.

Поэтическое произведеніе, будучи такимъ же объективированіемъ мысли, какъ слово, также прежде всего нужно не для слушателей, не для публики, а для самого поэта. Оно есть созданіе мысли, въ смыслѣ преобразованія запаса мысли, который былъ до этого созданія. Слѣдовательно, вообще говоря, оно производитъ замѣтное измѣненіе въ этомъ запасѣ мыслей. Отсюда замѣчено, и ужъ не на основаніи соображенія, а a posteriori, на основаніи извѣстныхъ наблюденій, извѣстныхъ данныхъ, что всякое крупное, замѣчательное произведеніе поэта заканчиваетъ собой извѣстный періодъ его развитія.

На ысказанныхъ положеніяхъ нужно остановиться; требуется доказать, что поэтическое произведеніе нужно прежде всего для самого автора.

## Лекція 9-я.

Всякое обобщение имфетъ для насъ значение только въ томъ случат, если мы безъ труда найдемъ конкретный случай. къ которому оно примѣняется и если мы сдѣлали, когда намъ нужно, это примѣненіе. Примѣненіе обобщеній, сділанныхъ мною до сихъ поръ, можеть на практикѣ встрѣчать нѣкоторыя затрудненія. Обобщенія эти были слѣдующія: Всякое поэтическое произведение есть не исключительно, но главнымъ образомъ актъ познанія, притомъ актъ, предшествующій познанію прозаическому, научному. Отдёльные моменты этого акта слёдующіе: Во-первыхъ, мы должны имёть извѣстный запасъ знаній, которымъ мы объясняемъ. Этоть запась мы назвали А. Во-вторыхь, мы имѣемъ передъ собою познаваемое, то что составляетъ въ данномъ случѣ вопросъ. Это-х. Въ-третьихъ, мы сравниваемъ этотъ x съ A, и находимъ, что между ними есть нѣчто сходное, общее, которое обозначили черезъ а, на томъ основании, что оно берется изъ прежде познаннаго (А).

Другими словами, всякое поэтическое произведение можетъ быть подведено подъ формулу не уравнения математическаго, при которомъ объ уравниваемыя части

дъйствительно равны между собою, а сравнения. То общее а, которое мы каждый разъ находимъ между вновь познаваемымъ и познаннымъ, называется средствомъ сравненія, или иначе знакомъ. Знакъ есть для насъ то, что указываетъ на значение. То, что мы называемъ въ словѣ представленіемъ, въ поэтическомъ произведении образома, можеть быть названо знакома значенія. Это есть первое обобщеніе. Второе обобщеніе состоитъ въ томъ, что процессъ созданія слова или поэтическаго образа, вполнѣ аналогиченъ съ пропессомъ пониманія того и другого; т. е. когда мы понимаемъ услышанное отъ другого слово или поэтическое произведение, то въ насъ непремѣнно возникають тѣ же самые три элемента, но только въ другомъ порядкѣ. При создании поэтическаго произведения въ то самое мгновеніе, когда x объясняется посредствомъ A, возникаетъ и а. При понимании же слушателю или читателю данъ прежде всего знакъ, т. е. а; но мы опять этоть знакъ должны объяснить запасомъ нашей прежней мысли, т. е. А. Для насъ а должно послужить указаніемъ на наше познаваемое, т. е. на х. Изъ этой аналогичности акта творчества и акта познанія вытекаетъ то, что мы можемъ понимать поэтическое произведение настолько, насколько мы участвуемъ въ его созданіи. Это — парадоксально. но для того, чтобы свести этотъ парадоксъ къ истинной мѣрѣ, чтобы превратить его въ выражение действительнаго явления, нужно вспомнить то, что было сказано прежде объ условіяхъ пониманія: что пониманіе состоитъ не въ

перенесеніи содержанія изъ одной головы въ другую, а только въ томъ, что въ силу сходнаго строенія человѣческой мысли, какой-нибудь знакъ, слово, изображеніе, музыкальный звукъ, служатъ средствомъ преобразованія другого самостоятельнаго содержанія, находящагося въ мысли понимающаго.

Du gleichst dem Geist, den du begreifst говорить Мефистофель Фаусту, то есть, если ты способень другого, ты до нѣкоторой степени ему понимать равенъ. Если слово, звукъ будитъ въ тебѣ мысль. то, стало быть, эта мысль въ тебѣ находилась ΒЪ другомъ видѣ, неорганизованная, некристаллизованная, но никто тебѣ ее не далъ. Изъ этого положенія вытекаеть и другое, имѣющее большую важность въ исторіи поэзіи и вообще въ исторіи литературы: что личность поэта, тѣ процессы, которые совершаются въ его душѣ, насколько они могутъ быть намъ извѣстны, для насъ представляютъ высокій интересъ, потому что они суть, въ сущности, процессы нашей души, души тѣхъ, которые понимаютъ и пользуются поэтическимъ произведениемъ. Личность поэта исключительна лишь потому, что въ ней въ большей сосредоточенности находятся тѣ элементы, которые находятся и въ понимающемъ его произведенія. Между и публикой его времени находится очень поэтомъ тёсная связь, которая иногда проявляется въ фактахъ большой осязательности, напримёръ, въ появлении одновременно цѣлаго ряда типовъ, не только предшествующихъ тѣмъ типамъ, которые выведены извѣстнымъ

поэтомъ, но и слѣдующихъ за ними. По поводу пословицы: "изъ избы сору не выносить", я указаль на то, что до тѣхъ поръ, пока значеніе, заключенное въ изречени, имъетъ для насъ буквальный смыслъ и не служить поэтическимъ образомъ, до тѣхъ поръ мы не получаемъ знака по отношенію къ значенію; только тогда, когда пословица получаетъ значение иносказательное, она получаетъ значение знака, и становится поэтическимъ произведениемъ. Возьмемъ другой примъръ: "Обсѣвокъ по неволѣ обойдешь". Здѣсь нужно употребить нѣкоторое усиліе, чтобы разобрать, что сказано въ пословицѣ въ буквальномъ смыслѣ. Обспеокъ это то мѣсто, которое при сѣяніи обходится; значитъ, когда жнешь, это место поневоле обойдешь. Въ буквальномъ смыслѣ это-положение прозаическаго, научнаго характера. Пословица эта взята изъ круга знаній земледѣльца, возникла въ крестьянскомъ быту. Въ какомъ случав она можетъ получить поэтическое значеніе? Къ какому случаю можно примѣнить ее? Подобрать подобный примъръ примънения бываетъ иногда очень трудно. Здѣсь мы наталкиваемся на то затрудненіе, которое встрѣчаемъ при обученіи дѣтей, сообщая имъ такое поэтическое произведение. какъ басня и пословица. Намъ дано прозаическое научное обобщение, которое для насъ не служитъ поэтическимъ образомъ, потому что примѣненія его значенія, для котораго оно можетъ быть знакомъ, мы не имфемъ. Примфненіе какого-нибудь поэтическаго произведения состоить въ томъ, чтобы систематически собрать то содержание.

которое можетъ группироваться около образа. Дитя не можетъ имѣть достаточно жизненнаго опыта, чтобы найти кругъ примѣненій даннаго образа; если мы его нашли, то достаточно показать ребенку ближайшій случай примѣненій образа, затѣмъ дальнѣйшія обобщенія произойдутъ сами собою. Поэтическое произведеніе должно быть заучено, потому что новый актъ поэтическаго творчества, состоящій въ примѣненіи образа, какъ скоро явится новый x въ жизни, обусловливается тѣмъ, что въ памяти находится готовый поэтическій образъ. Поэтому въ педагогическомъ отношеніи нельзя не рекомендовать заучиваніе поэтическихъ произведеній.

Всякій знакъ — многозначенъ; это есть свойство поэтическихъ произведеній. Пословица "обсѣвокъ по неволѣ обойдешь" можетъ говорить не только то, что на негоднаго, ничтожнаго человѣка не обращаютъ вниманія, а можетъ быть и то, что человѣкъ съ существенными достоинствами, но лишенный тѣхъ условій, которыя нужны для общественной жизни, не попадается на глаза; или, что существуетъ необходимость, чтобы подобные люди оставались незамѣтными. Мы можемъ указать нѣсколько случаевъ примѣненія поэтическаго образа; если они удачны, то рядъ подобныхъ новыхъ сравненій неисчерпаемъ.

"За что меня обнесли чарой зелена вина?" Пословида эта взята изъ былинъ. До тѣхъ поръ, пока это говоритъ участникъ пира, это произведение не поэтическое; а если вмѣсто дѣйствительнаго пира представить себѣ жизненный пиръ, на которомъ обойдена извѣстная личность, мы получимъ переносное значеніе, слѣдовательно, поэтическое произведеніе.

"Чужіе холсты настятся а нашихъ и въ суровью не бывало".

Глаголъ наститься произведенъ отъ слова настоверхняя, обледенѣлая поверхность снѣга. Холсты настятся значить бълятся. Пословица эта возникла въ кругу крестьянскихъ женщинъ, которыя бѣлятъ холсты. Если это говорять о холстахь, то изречение имъетъ прозаическое значеніе; а поэтическимъ произведеніемъ оно становится, когда человѣкъ жалуется на свою участь, сравнивая ее съ участью другихъ, какъ напр. въ пѣснѣ "У сусіда хата біла". "Гдѣ ладья ни рыщеть, а у якоря будетъ". Эта пословица взята изъ сферы мореплавателей – рыбаковъ. Къ какимъ случаямъ жизни примѣнима эта пословица? Ее можно примѣнить къ богомольцу, который гдѣ ни ходить, а домой прійдеть, къ смерти, къ которой, какъ къ пристани приходитъ все живущее; къ человѣку, котораго хотять удержать отъ чего-нибудь, посадить на привязи, но не могутъ. Относительно правильности или неправильности примѣненія пословицы мы, конечно, можемъ имѣть свое мнѣніе. Но если для говорящаго пословица служить отвѣтомъ на вопросъ, то другой этому не судья. Содержание поэтическаго произведения не доказывается, "на пословицу, какъ на дурака суда нътъ". Эта пословица в вроятно приминяется такимъ образомъ: въ простонародыи пословица значить вообще слово, также и прозвище, стало быть, если кому пристало прозвище, то на это и суда нѣтъ.

"Одна голова и гудетъ и пляшетъ". Слово густи въ старину значило играть на музыкальномъ инструментѣ; отсюда слово гусли и гудокъ; стало быть, въ переводѣ: одна голова и играетъ и пляшетъ, примѣняется къ человѣку одинокому, не семейному; ему легче переносить невзгоды. Буквальный смыслъ пословицы: не всегда можно плясать подъ чужую музыку, за нее надо заплатить, а если играешь самъ, то дѣлаешь это, когда хочешь.

Я выбралъ пословицы, понимание которыхъ представляеть нѣкоторое затрудненіе. Мы встрѣчаемся здѣсь съ такимъ явленіемъ, что пословицы являются намъ загадками, и это не случайно, потому что пословицу отдёляетъ отъ загадки нечто очень второстепенное. Примѣръ: "Одно каже: світай Боже, друге каже: не дай Боже, трете каже, мені все одно, що въ день, що въ ночі". Это-загадка, и какъ загадка, есть поэтическое произведение. Она разгадывается такимъ образомъ: світай Боже, это говорить окно, не дай Боже говорить дверь, потому что со свѣтомъ въ нее постоянно входять и выходять, это ей тяжело; мню все равно, говорить поперечное бревно, поддерживающее потолокъ въ избѣ (сволокъ), и которому разумѣется все равно, что день, что ночь. Это-загадка, пока разгадкой служить ближайшее: окно, дверь и сволокъ. Но, когда мы нашли ей примѣненіе къ житейскимъ явленіямъ, она становится пословицей. Подъ свѣтомъ, напримѣръ, можно разумѣть просвѣщеніе, подъ окномъ, дверью и балкой, людей различно къ нему относящихся.

"У прити на коню не уйти" т. е. отъ нея нельзя уйти на конѣ. О какой это притчѣ говорится? что это за притча? Пониманіе этой пословицы связано съ этимологіей, съ объясненіемъ отдѣльнаго слова. Въ старинномъ русскомъ языкѣ—при-тъча, при-тъка; тотъ, кто говоритъ притчи, назывался приточникъ, сторорусское притъчникъ. Слово притъча въ смыслѣ приткнутаго къ другому употреблялось въ двухъ значеніяхъ: во-первыхъ, въ значеніи несчастнаго случая — "вотъ притча случилась!" Это значеніе очень древнее, оно встрѣчается уже въ памятникахъ XIII вѣка и позже. Между прочимъ въ Домостроѣ объясняется, что наказывая кого-нибудь, не слѣдуетъ бить куда попало и чѣмъ попало, потому что отъ этого бываютъ многія притъчи: бываетъ слѣпота, глухота и т. д.

Второе значеніе этого слова слѣдующее. Въ разныхъ языкахъ мы встрѣчаемъ одинъ способъ выраженія сравненія; именно, сравненіе представляется вещественнымъ, матерьяльнымъ приближеніемъ вещей одной къ другой. Такъ, напр., въ санскритскомъ языкѣ выраженіе для сравненія значитъ то же, что и приложеніе, у насъ примърз значитъ примѣриванье, примърять значитъ приложить. Въ старинномъ языкѣ слово притъкнуть употреблялось въ смыслѣ сравнивать. Такимъ образомъ, въ одномъ поученіи, которое дошло до насъ въ спискѣ 1200 годовъ въ сборникѣ, называемомъ "Златоструй" говорится: "не принимайте въ дурную сторону, братья, что я васъ сравниваю съ собаками (не зазирайте мене.... понеже въ пьсѣхъ притъчю....). Что же послѣ этого значить: "у притчи и на конѣ не уйти?" Значить: не уйти оть несчастья. Несчастье представлялось въ видѣ самостоятельнаго женскаго существа, которое бѣжитъ, гонится за человѣкомъ, отъ котораго на конѣ не уйти. Есть картины, изображающія ѣдущаго всадника и не чувствующаго, что съ нимъ рядомъ ѣдетъ, или сидитъ у него за спиною смерть. Смыслъ этихъ картинъ аналогиченъ смыслу пословицъ: "у притчи на конѣ не уйти", или "ты отъ горя прочь, а оно тебѣ всочь". Сочить значитъ слъдить. Сочить звѣря, значитъ слѣдить за звѣремъ; осочникъ—тотъ, который дѣлаетъ это, осока—облава, всочь (нарѣчіе) значитъ вслъдъ; эти двѣ пословицы имѣютъ одинаковое значеніе.

Въ настоящее время мы очень часто встрѣчаемся съ сужденіями такого рода: и зачѣмъ это Гёте не могъ обойтись безъ чертовіцины? развѣ онъ не могъ выбрать образы, которые больше нравятся сотрудникамъ журнала "Дѣло"? зачѣмъ Тургеневъ играетъ на струнахъ мистицизма, то въ пѣснѣ торжествующей любви, то въ Кларѣ Мимичъ? Это со стороны поэта есть нѣкоторая устарѣлость, отсталость; эти миеическіе образы не нужны, вредны; дѣти могутъ пугаться ими (какъ будто дѣти такъ глупы, что если имъ говорятъ про вѣдьмъ, то они станутъ вѣрить, что такія вѣдьмы могутъ схватить ихъ). Я полагаю, что въ этомъ отношеніи, эти жалобы фальшивы, и въ примѣненіи къ поэту, онѣ заходятъ слишкомъ далеко, простираютъ деспотизмъ читателя въ такія сферы, въ которыя доступа нѣтъ. Читатель воленъ читать или не читать произведенія поэта, находить ихъ хорошими или нѣтъ, но требовать. чтобы они были такія, а не иныя, это какъ выразился Гёте: съ сапогами въ чужую душу влѣзать. Если содержаніе произведенія представляется такимъ, а не инымъ образомъ, какъ его судить за это? Мы можемъ воспользоваться имъ или нѣтъ, мы можемъ сказать, что этого не понимаемъ и только; говорить же больше, говорить, что дуракъ тотъ, который это понимаетъ, это ужъ слишкомъ много. Можемъ ли мы въ настоящее время, столь далекое отъ миеическаго, можемъ ли мы, употребляя, напр., выражение "отъ притчи на конѣ не уйти", представлять себѣ, что эта притча гонится за нами, а мы отъ нея уходимъ на конѣ? Конечно нѣтъ. Я думаю, что жалобы критиковъ на устарѣлость этихъ образовъ, суть жалобы на неспособность, на безсиліе понять, расширить и углубить значение поэтическаго образа. Конечно, сами критики могутъ этого и не подозрѣвать.

## Лекція 10-я.

Все, что можно сказать о возникновении поэтическаго произведенія и д'яйствіи его на самого автора и на читателя, находится въ тѣсной связи съ вопросомъ объ отношенияхъ основныхъ составныхъ частей, или элементовъ поэтическаго произведенія. Какъ бы ни было сложно поэтическое произведение, оно можетъ быть сведено къ слѣдующей схемѣ: нѣчто, которое мы означаемъ черезъ x, неясное для автора, существующее въ видѣ вопроса для него, ищетъ отвѣта. Отвѣтъ авторъ можетъ найти только въ предшествующемъ, уже пріобрѣтенномъ, или нарочно расширяемомъ содержаніи своей мысли. Это содержаніе мы означимъ черезъ А. Говоря иносказательно, въ этомъ А подъ вліяніемъ х происходить нѣкоторое движеніе, безпокойство, волненіе; х какъ будто отталкиваетъ изъ А все для него неподходящее и привлекаетъ сродное: это послѣднее соединяется въ образѣ а и происходитъ сужденіе: х я представляю себѣ въ видѣ а. Это тотъ самый процессъ, который мы замѣчаемъ въ возникновении отдѣльнаго слова; а есть то, что мы называемъ представлениемъ въ словѣ, образомъ въ поэтическомъ произведении или то, что мы называемъ совокупностью

образовъ, если поэтичекое произведение сложное. Для понимающаго (т. е. читателя) существуетъ только готовое поэтическое произведение. Понимание есть повторение процесса творчества въ измѣненномъ порядкѣ. о чемъ уже было говорено. Слѣдовательно, подъ а, понимающій будеть непремённо разумёть свой вопросъ, свое х. Сирашивается, имбеть ли для насъ какую-нибудь цёну узнать, что именно разумёль поэть подъ своимъ вопросомъ, что именно его тревожило? Хотя напередъ мы должны сказать, что чужая душа потемки, но тѣмъ не менѣе, въ силу обстоятельства, указаннаго мною прежде, въ силу типичности самого поэта, въ силу того, что онъ въ извѣстной мѣрҟ есть характерный образець своего читателя, самому читателю не можетъ быть безразлично, что разумѣлъ поэтъ подъ своимъ х и потому, на сколько это доступно, оно заслуживаеть изслѣдованія. Относительно писателей прошлыхъ въковъ въ девяти десятыхъ, или еще большемъ числѣ случаевъ, мы лишены возможности опредѣлить съ точностью это х. Въ болѣе благопріятныхъ условіяхъ мы находимся относительно писателей нашего времени, если располагаемъ нѣкоторыми свѣдѣніями о ихъ жизни и если (это особенно важно) извѣстное поэтическое произведение является у нихъ не единственнымъ въ своемъ родѣ.

Мы замѣчаемъ очень часто, что извѣстный x. извѣстный вопросъ, тревожащій писателя, уясняется для него самого не однимъ актомъ сознанія, не однимъ произведеніемъ, а послѣдовательнымъ рядомъ произ-

веденій, рядомъ, который нерѣдко, какъ мы знаемъ относительно Пушкина и другихъ, располагается въ прогрессивномъ порядкѣ, т. е. что рядъ отвѣтовъ на извѣстный х становится все опредѣленнѣе и яснѣе по направленію къ концу. Сопоставленіе этихъ произведеній, отвѣчающихъ на сходные вопросы, разъясняетъ намъ до нѣкоторой степени самое свойство этихъ вопросовъ. Если настроеніе поэта субъективно, т. е если въ немъ преобладаетъ лиризмъ, если главнымъ дѣйствующимъ лицомъ, главной натурой (говоря языкомъ живописца), для поэта является онъ самъ, то послѣдовательный рядъ отвѣтовъ на искомое обозначаетъ собою рядъ ступеней самопознанія. Сущность не измѣняется, если познаваемымъ будетъ не самъ писатель, а извѣстныя общественныя отношенія, которыя занимають его и находятся въ тесной связи съ его личной жизнью. Я сказалъ, что возникновение поэтическаго образа слѣдуетъ за извѣстнымъ волненіемъ, за извѣстнымъ напряженіемъ. Это не заключаеть въ себѣ ничего характеристичнаго, и применяется ко всякой работе мысли. Дѣятельность поэта есть работа мысли, въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ весьма сходная съ мыслью научной. Если создание образа есть для поэта неотложная нужда, то поэтъ для выраженія своей мысли непремѣнно будетъ хвататься за первое попавшееся средство. Ему некогда думать о томъ, что скажетъ о немъ читатель; ему некогда отыскивать средства, т. е. образы, которые показались бы читателю новыми. Здъсь наблюдается тоже самое, что мы замѣчаемъ въ людяхъ серьезной

\*

мысли относительно словесныхъ выраженій.-Кто разыскиваетъ слово не съ тѣмъ, чтобы возможно точнѣе выразить мысль, а чтобы сказать покрасивее, тотъ не придаетъ серьезнаго значенія мысли для себя. Гёте говорить въ Фаусть: Wann einem ernst ist was zu sagen, ist's nötig Worten nachzujagen, т. е. если кому серьезно нужно что-нибудь сказать, развѣ нужно ему гоняться за словами? Отсюда объясняется, что настоящіе поэты не тѣ, которые стараются казаться таковыми и дѣлаютъ изъ поэзіи продажное ремесло, а тѣ для которыхъ это есть дёло ихъ души, что такіе поэты весьма часто беруть готовыя формы для своихъ произведеній. Но разумѣется, такъ какъ содержаніе ихъ мысли представляетъ много особенностей, то они неизбѣжно влагаютъ въ эти готовыя формы новое содержаніе и тѣмъ измѣняютъ эти формы. Извѣстно, что Пушкинъ имѣлъ огромное вліяніе на всѣхъ послѣдующихъ поэтовъ, но не встмъ одинаково видно, какъ тъсна была эта связь въ формахъ.

Возьмемъ для примѣра извѣстное стихотвореніе Лермонтова "Три пальмы" и слѣдующее мѣсто изъ подражанія корану:

И путникъ усталый на Бога ропталъ, Онъ жаждой томился и тѣни алкалъ, Въ пустынѣ блуждая три дня и три ночи! И зноемъ и пылью тягчимыя очи Съ тоской безнадежной водилъ онъ вокругъ, И кладезь подъ пальмою видитъ онъ вдругъ... И къ пальмѣ пустынной онъ бѣгъ устремилъ,

И жадно холодной струей освѣжилъ Горѣвшіе тяжко языкъ и зѣницы, И легъ, и заснулъ онъ близъ вѣрной ослицы. И многіе годы надъ нимъ протекли, По волѣ владыки небесъ и земли. Насталь пробужденья для путника чась; Встаеть онъ и слышить невѣломый гласъ: "Давно ли въ пустынѣ заснулъ ты глубоко?" И онъ отвѣчаетъ:-ужъ солнце высоко На утреннемъ небѣ сіяло вчера; Съ утра я глубоко проспалъ до утра. --Но голосъ: "о путникъ, ты долѣе спалъ; Взгляни: легъ ты молодъ, а старцемъ возсталъ; Ужъ пальма истлёла, а кладезь холодный Изсякъ и засохнулъ въ пустынѣ безводной, Давно занесенный песками степей; И кости бѣлѣютъ ослицы твоей". И горемъ объятый, мгновенный старикъ, Рыдая, дрожащей главою поникъ..... И чудо въ пустынѣ тогда совершилось — Минувшее въ новой красѣ оживилось: Вновь зыблется пальма тѣнистой главой; Вновь кладезь наполненъ прохладой и мглой. И ветхія кости ослицы встають, И. тѣломъ одѣлись, и ревъ издаютъ; И чувствуетъ путникъ и силу, и радость; Въ крови заиграла воскресшая младость; Святые восторги наполнили грудь; И съ Богомъ онъ далѣ пускается въ путь.

Туть мы имѣемъ возможность до нѣкоторой степени опредѣлить, что, по отношенію къ стихотворенію "Три пальмы", въ составъ А между прочимъ входило и это стихотвореніе Пушкина, которое опредѣлило собою размѣръ и общій тонъ стихотворенія "Три пальмы": даже больше-извѣстныя формы, извѣстныя окончанія стиховъ въ обоихъ стихотвореніяхъ одинаковы и указывають на заимствование. Однако образы въ обоихъ стихотвореніяхъ — различны. Каково х по отношенію къ стихотворенію "Три пальмы"? Это мнѣ кажется загадочно, и стоить изысканія. Я постараюсь указать рядъ находящихся между собою въ связи отвѣтовъ на одно х Лермонтова, къ числу которыхъ принадлежитъ въроятно и стихотвореніе "Три пальмы". Если устранить подробности, то сила стихотворенія сосредоточивается на слѣдующемь:

Въ песчаныхъ степяхъ арвійской земли Три гордыя пальмы высоко росли. Родникъ между ними изъ почвы безплодной Журча, пробивался волною холодной, Хранимый подъ сѣнью зеленыхъ листовъ Отъ знойныхъ лучей и летучихъ песковъ. И многіе годы неслышно прошли; Но странникъ усталый, изъ чуждой земли, Пылающей грудью ко влагѣ студеной Еще не склонялся подъ кущей зеленой, И стали ужъ сохнуть отъ знойныхъ лучей Роскошные листья и звучный ручей.

Въ чемъ характерная черта этого образа? Пальмы недовольны своей судьбой, онъ хотять волненій, тревогъ, блеска, полноты жизни.... Въ результатѣ получилось то, о чемъ говорится въ концѣ стихотворенія.

Но только-что сумракъ на землю упалъ, По корнямъ упругимъ топоръ застучалъ— И пали безъ жизни питомцы столѣтій! Одежду ихъ сорвали малыя дѣти, Изрублены были тѣла ихъ потомъ, И медленно жгли ихъ до утра огнемъ. Когда же на западъ умчался туманъ, Урочный свой путь совершалъ караванъ; И слѣдомъ печальнымъ на почвѣ безплодной Виднѣлся лишь пепелъ сѣдой и холодный; И солнце остатки сухіе дожгло,

А вѣтромъ ихъ въ степи по́томъ разнесло.

И нынѣ все дико и пусто кругомъ....

Думать, что авторъ изображаетъ здѣсь свое личное состояніе, мы не имѣли бы основанія, если бы передъ нами находилось только это стихотвореніе; но мы его можемъ сопоставить съ нѣкоторыми другими.

По поводу стихотворенія "Парусъ" замѣчу, что свойство настоящаго поэта, т. е. не великаго непремѣнно, а искренняго (какъ во всякомъ занятіи, такъ и въ этомъ не мало людей другого разбора), это повозможности писать съ натуры.

Изъ біографическихъ данныхъ, которыя мы имѣемъ относительно Пушкина и Лермонтова, все яснѣе и яснѣе выводится доказательство того, что многое, что, вапримѣръ, Бѣлинскій, согласно съ философскими вознрѣніями, подъ вліяніемъ которыхъ онъ самъ находился, считаль созданіемь изь ничего, что многое изь этого оказывается писаннымь сь натуры. Такимь образомь вь одномь изь писемь Лермонтова мы находимь указаніе на то, что стихотвореніе "Парусь" написано имь до 2-го Сентября 1832 г. на берегу моря \*). На основаніи другого подобнаго случая, на основаніи стихотворенія "Вѣтка Палестины", которое было написано вь продолженіе получаса у Муравьева, путешествовавшаго кь Святымь мѣстамъ и у котораго Лермонтовъ дѣйствительно видѣлъ пальмовую вѣтвь передъ иконой, можно предположить, что и стихотвореніе "Парусъ" сложилось въ нѣсколько минутъ, когда авторъ смотрѣлъ на парусъ. Но онъ выражалъ то, что видѣлъ, не объективно, а вкладывалъ въ это изображеніе нѣчто такое, чего въ натурѣ очевидно быть не могло:

Вѣлѣетъ парусъ одинокій

Въ туманѣ моря голубомъ.... Что ищетъ онъ въ странѣ далекой? Что кинулъ онъ въ краю родномъ? Играютъ волны; вѣтеръ свищетъ, И мачта гнется и скрипить..... Увы! онъ счастія не ищетъ, И не отъ счастія бѣжитъ! Подъ нимъ струя свѣтлѣй лазури, Надъ нимъ лучъ солнца золотой; А онъ, мятежный, проситъ бури, Какъ будто въ буряхъ есть покой! Онъ спрашиваетъ: "что ищетъ онъ въ странѣ дале-

кой?" "что кинулъ онъ въ краю родномъ?" Слѣдова-

\*) Письмо къ М. А. Лопухиной, 1832.

тельно, онъ имѣетъ въ виду извѣстное душевное состояніе, свое или чужое, которое можно назвать исканіемъ въ странѣ далекой, оставленіемъ въ краю родномъ. Тотъ же характеръ имѣетъ и послѣднее четверостишіе.

Я полагаю, что простого сопоставленія стихотвореній "Три пальмы" и "Парусъ" достаточно, чтобы опредѣлить общее свойство того образа, который представленъ въ первомъ стихотвореніи тремя пальмами, а во второмъ кораблемъ.

Я упомянулъ выше, что, когда мы имѣемъ рядъ послѣдовательныхъ отвѣтовъ автора на одинъ и тотъ же вопросъ, то послѣдующіе отвѣты становятся все опредѣленнѣе и опредѣленнѣе, все яснѣе и яснѣе, все менѣе и менѣе иносказательными. Я остановлюсь на опредѣленіи слова иносказательность.

Есть два рода иносказательности: въ одномъобразъ принадлежитъ къ другому порядку явленій, чѣмъ его значеніе, напримѣръ въ настоящемъ случаѣ съ одной стороны корабль, съ другой — человѣкъ. Въ другомъ— образъ и значеніе принадлежатъ къ одному и тому же порядку явленій. Это обыкновенная художественная типичность. Когда мы смотримъ на портретъ неизвѣстнаго человѣка, мы говоримъ, что не знаемъ, кого въ частности изображаетъ портретъ, но мы знаемъ такихъ людей. Рядъ послѣдовательныхъ отвѣтовъ на одинъ и тотъ же вопросъ переходитъ отъ иносказательности перваго рода къ иносказательности второго.

Рядомъ съ четверостишіемъ: "Подъ нимъ струя свѣтлѣй лазури" и т. д., какъ образомъ безучастія, равнодушія къ окружающему, можно привести нѣсколько строкъ изъ "Героя нашего времени" (въ концѣ І-ой главы журнала Печорина "Тамань".) Странствующій офицеръ впутался въ жизнь "честныхъ контрабандистовъ", разрушилѣ покой ихъ, заставилъ ихъ переселиться, и вотъ заключительныя слова его разсказа объ этомъ: "что сталось со старухой и бѣднымъ слѣпымъ не знаю. Да и какое дѣло мнѣ до радостей и бѣдствій человѣческихъ, мнѣ, странствующему офицеру, да еще съ подорожной по казенной надобности"......

Тоже самое выражено гораздо полнѣе во II-й главѣ "Княжна Мери", именно, послѣ объясненія съ княжной въ заключительныхъ словахъ разсказа:

"И теперь здѣсь, въ этой скучной крѣпости, я часто, пробъгая мыслю прошедшее, спрашиваю себя: отчего я не хотѣлъ ступить на этотъ путь, открытый мнѣ судьбою, гдѣ меня ожидали тихія радости и спокойствіе душевное?... Нѣтъ, я бы не ужился съ этой долею! Я, какъ матросъ, рожденный и выросшій на палубѣ разбойничьяго брига: его душа сжилась съ бурями и битвами и. выброшенный на берегъ, онъ скучаетъ и томится, какъ ни мани его тѣнистая роща, какъ ни свѣти ему мирное солнце; онъ ходить себѣ цѣлый день по прибрежному песку, прислушивается къ однообразному ропоту набъгающихъ волнъ и всматривается въ туманную даль: не мелькнетъ ли тамъ, на блёдной черть, отделяющей синюю пучину отъ сврыхъ тучекъ, желанный парусъ, сначало подобный крылу морской чайки, но мало по малу отдѣляющійся

отъ пѣны валуновъ и ровнымъ бѣгомъ приближающійся къ пустынной пристани....."

Съ кого списано это, на сколько это субъективно, это остается вопросомъ, хотя обыкновенно съ полнымъ основаніемъ думаютъ, что авторъ здѣсь говоритъ о самомъ себѣ. Во всякомъ случаѣ, этотъ образъ примѣняется къ отдѣльному человѣку; но вотъ примѣненіе того же самаго къ человѣчеству въ извѣстномъ стихотвореніи "Валерикъ":

Я думаль: жалкій человѣкъ. Чего онъ хочеть? Небо ясно, Подъ небомъ мѣста много всѣмъ, Но безпрестанно и напрасно Одинъ враждуетъ онъ.... зачѣмъ?

Подобныхъ рядовъ образовъ можно представить много, для нѣкоторыхъ поэтовъ — по нѣсколько. Изъ этого упорства мысли, характернаго для многихъ поэтовъ, напримѣръ, для Гёте, изъ того, что созданіе ими извѣстныхъ образовъ, и стало быть, отвѣтовъ на извѣстные вопросы тянется цѣлые годы, отъ молодости до старости; изъ этой настойчивости вопросовъ мы имѣемъ основаніе заключить о важности этихъ вопросовъ для самого автора. Разсматривая отдѣльные акты, на которые раздѣляется это исканіе, мы можемъ апріорно сказать, что чѣмъ настойчивѣе вопросъ, чѣмъ тревожнѣе состояніе при рожденіи мысли, тѣмъ должно быть желаннѣе чувство успокоенія, проясненія мысли, сопровождающее рожденіе образа. Объ этомъ мы можемъ въ значительной мѣрѣ судить по себѣ, потому

что состояніе души поэта не составляеть чего-нибудь исключительнаго, но свойственно и другимъ людямъ; въ меньшемъ размѣрѣ и они могутъ чувствовать безпокойство мысли, не дошедшей до своей ясности. Относительно поэтовъ мы имѣемъ цѣлый рядъ признаній, какъ успокоительно дѣйствуетъ созданіе поэтическаго образа. Сюда, между прочимъ, относится слѣдующее мѣсто въ сказкѣ для дѣтей Лермонтова:

Кипя огнемъ и силой юныхъ лѣть,

Я прежде пѣлъ про демона иного:

То быль безумный, страстный, детскій бредь.....

Демонъ былъ передѣланъ авторомъ четыре или пять разъ въ теченіи нѣсколькихъ лѣтъ.

Но я не такъ всегда воображалъ Врага святыхъ и чистыхъ побужденій. Мой юный умъ, бывало, возмущалъ Могучій образъ. Межъ иныхъ видѣній, Какъ царь, нѣмой и гордый онъ сіялъ Такой волшебно-сладкой красоты, Что было страшно..... И душа тоскою Сжималася—и этотъ дикій бредъ Преслѣдовалъ мой разумъ много лѣтъ. Но я, разставшись съ прочими мечтами, И отъ него отдѣлался—стихами!

Это-указаніе на извѣстное явленіе, о которомъ нѣсколько разъ говоритъ Пушкинъ: что созданіе образа заканчиваетъ собою извѣстный періодъ развитія душевной жизни, такъ, что человѣкъ, оглядываясь назадъ, находитъ, что и самъ этотъ образъ и то, изъ чего онъ возникъ, для него стало чужое. Тоже въ стихотвореніи Тютчева "Поэзія". Среди громовъ, среди огней, Среди клокочущихъ зыбей, Въ стихійномъ пламенномъ раздорѣ, Она съ небесъ слетаетъ къ намъ— Небесная – къ земнымъ сынамъ, Съ лазурной ясностью во взорѣ, И на бунтующее море Льетъ примирительный елей.

Мнѣ кажется, не лишено интереса, что созданіе образа падаетъ именно не на продолженіе періода волненія, исканія, тревоги, а на конецъ его. Сюда относится мѣсто изъ первой главы Евгенія Онѣгина Пупикина (строфы 57, 58, 59):

Замѣчу кстати: всѣ поэты— Любви мечтательной друзья. Бывало, милые предметы Мнѣ снились, и душа моя Ихъ образъ тайный сохранила; Ихъ послѣ муза оживила.... Теперь отъ васъ, мои друзья, Вопросъ нерѣдко слышу я: "О комъ твоя вздыхаетъ лира? Кому, въ толпѣ ревнивыхъ дѣвъ, Ты посвятилъ ея напѣвъ? Чей взоръ, волнуя вдохновенье, Умильной лаской наградилъ Твое задумчивое пѣнье? Кого твой стихъ боготворилъ?"

И, други, никого, ей Богу! Любви безумную тревогу Я безотрадно испыталъ. Блаженъ, кто съ нею сочеталъ Горячку риомъ: онъ тѣмъ удвоилъ Поэзіи священный бредъ, Петраркѣ шествуя вослѣдъ. А муки сердца успокоилъ, Поймалъ и славу между тѣмъ; Но я, любя, быль глупь и нѣмъ. Прошла любовь, явилась муза, И прояснился темный умъ. Свободенъ, вновь ищу союза Волшебныхъ звуковъ, чувствъ и думъ; Пишу, и сердце не тоскуетъ; Я все грущу, но слезъ ужъ нѣтъ, И скоро, скоро бури слѣдъ Въ душѣ моей совсѣмъ утихнетъ. Тогда-то я начну писать Поэму, пѣсенъ въ двадцать пять.

Изъ всего сказаннаго вытекаетъ слѣдующее: конечно, мы знаемъ, что поэты пишутъ, а читатели читаютъ, и что безъ читателей невозможна литература; но поэтическое произведение не есть дѣтская книжка или учебникъ, который можно написать по заказу такъ, какъ шьются сапоги. Поэтическое произведение есть прежде всего дѣло души самого автора, есть работа надъ его собственнымъ развитиемъ. Мы должны высоко цѣнить человѣка до такой степени искренняго, какъ Пушкинъ, внушающаго всей своей жизнью довѣріе къ себѣ. Это — душа безъ кривизны, и чѣмъ больше мы знакомимся съ нимъ, тѣмъ болѣе глубокое уваженіе внушаетъ онъ къ себѣ, совершенно отличное отъ нѣкоторыхъ другихъ русскихъ поэтовъ. Между прочимъ мы имѣемъ отрывокъ изъ стихотворенія Пушкина, мысль котораго другими словами подтверждена однимъ изъ его писемъ \*).

Съ толпой не дѣлишь ты ни гнѣва, Ни удивленья, ни напѣва, Ни нуждъ, ни смѣха, ни труда. Глупецъ кричитъ; "куда, куда? Дорога здѣсь!"—но ты не слышишь, Идешь, куда тебя влекутъ Мечты невольныя. Твой трудъ Тебѣ награда—имъ ты дышешь, А плодъ его бросаешь ты Толпѣ, рабынѣ суеты.....

Тоже въ стихотворени "Разговоръ поэта съ книгопродавцемъ".

Вамъ (поэтамъ) ваше дорого творенье,

Пока на пламени труда

Кипитъ, бурлитъ воображенье;

Оно застынетъ, – и тогда

Постыло вамъ и сочиненье.

Позвольте просто вамъ сказать:

\*) "Вообще пишу много про себя, а печатаю поневолѣ и единственно для денегъ: охота являться передъ публикою, которая васъ не понимаетъ". Соч. Пушкина томъ V стр. 577 изд. Л. Поливанова, къ Погодину. Не продается вдохновенье,

Но можно рукопись продать.

Два дѣла разныхъ—продать рукопись и писать для продажи. Я этимъ не хочу сказать, чтобы поэтъ стоялъ внѣ экономическихъ законовъ жизни; поэтъ можетъ быть, какъ Гансъ Саксъ, и сапожникомъ (сапожникомъ онъ былъ и въ поэзіи). Я настаиваю только на томъ, что тоже самое мы замѣчаемъ въ поэзіи, что можно наблюдать при пользованіи отдѣльнымъ словомъ.

Челов'вкъ говоритъ, безъ сомнѣнія, только въ обществѣ; но онъ говоритъ прежде всего для самого ссбя, потому что это есть одна изъ фазъ развитія его собственной мысли.

Еще одно свидѣтельство, примѣнимое и къ поэзіи, параллельное приведенному мной. Это - изречение Гумбольдта о языкъ: "всякое понимание есть непонимание". Другими словами – понять другого невозможно. То, что мы называемъ пониманіемъ, есть актъ особеннаго рода возникновенія мысли въ насъ самихъ по поводу высказанной другимъ мысли. Тоже самое и въ поэзіи: то, что служить познаваемымъ для поэта, т. е. х, всегда по отношенію къ образу есть нѣчто чрезвычайно сложное. Напримѣръ, если рѣчь идетъ о самопознании и отвѣтомъ на вопросъ, что такое я, служитъ послѣдовательно: Три пальмы, Парусъ, Печоринъ, то ни одинъ изъ этихъ образовъ не изчерпываетъ познаваемаго. Мы можемъ сказать, что х въ поэтѣ невыразимо, что то, что мы называемъ выраженіемъ, есть рядъ попытокъ обозначать это x, а не выразить его. Все равно, какъ если

я скажу. Что передо мной свѣча, въ смыслѣ дающей свѣтъ. Развѣ этимъ однимъ признакомъ я исчерпаю содержаніе того, что находится передо мной? Сталобыть, по этому одному, *х* образомъ поэтическимъ невыразимо.

Если дёло идеть о самонознаніи, то мы можемъ примѣнить къ самому поэту изреченіе Гумбольдта и сказать, что въ его личной жизни всякая попытка изобразить себя ведетъ къ непониманію. Отсюда недовольство поэта своимъ образомъ до тѣхъ поръ, пока онъ находится въ его власти, и которое еще больше усиливается, какъ скоро онъ увидитъ, какъ понимаютъ этотъ образъ другіе. Въ послѣднемъ случаѣ это недовольство можетъ порождать весьма горькое чувство сожалѣнія о томъ, что приходится дѣлиться съ людьми этимъ своимъ добромъ. Отсюда жалобы художника вообще и поэта на невыразимость мысли. У Лермонтова нѣсколько подобныхъ жалобъ; между прочимъ сюда относятся нѣкоторыя мѣста въ стихотвореніи: "Не

Не вѣрь, не вѣрь себѣ мечтатель молодой, Какъ язвы бойся вдохновенья..... Случится ли тебѣ въ завѣтный, чудный мигъ Открыть въ душѣ давно безмолвной Еще невѣдомый и дѣвственный родникъ, Простыхъ и сладкихъ звуковъ полный — Не вслушивайся въ нихъ, не предавайся имъ Набрось на нихъ покровъ забвенья: Стихомъ размѣреннымъ и словомъ ледянымъ Не передашь ты ихъ значенья. И въ "Мцыри":

Все лучше передъ кѣмъ-нибудь Словами облегчить мнѣ грудь; Но людямъ я не дѣлалъ зла, И потому мои дѣла Не много пользы вамъ узнать — А душу ль можно разсказать?

Сюда относится одно стихотвореніе Тютчева Silentium, которое окажется совершенно нелѣпымъ, какъ только мы вздумаемъ обратить его въ прозу, т. е. если бы понимали его буквально:

Молчи, скрывайся и таи И чувства, и мечты свои! Пускай въ душевной глубинѣ И всходять, и зайдуть онь, Какъ звѣзды ясныя въ ночи: Любуйся ими и молчи. Какъ сердцу высказать себя? Другому какъ понять тебя? Пойметь ли онъ, чемъ ты живешь? Мысль изреченная есть ложь. Взрывая, возмутишь ключи: Питайся ими и молчи! Лишь жить въ самомъ себѣ умѣй! Есть цёлый мірь въ душё твоей Таинственно-волшебныхъ думъ; Ихъ заглушитъ наружный шумъ, Дневные ослѣпятъ лучи: Внимай ихъ пѣнью и молчи.

| Ст | ран.       | Строка сверху. | Напечатано             | Сяѣдуетъ.             |
|----|------------|----------------|------------------------|-----------------------|
|    | 1 17       |                | что-бы                 | чтобы                 |
| 6  |            | 9              | слишимъ                | Слышимъ               |
|    | 8          | 3              | Стезихаръ              | Стезихоръ             |
|    | 11         | 13             | ,                      | •                     |
|    | 17         | 1-4            |                        | <b>4</b><br>77        |
|    | 19         | 2              | по этому               | поэтому               |
|    | 20         | 13             | соторыхъ               | которыхъ              |
|    | 27 ·       | 24             | изоброжаемый           | изображаемый          |
|    | <b>3</b> 0 | 16             | ,                      | ;                     |
|    | 33         | 4              |                        | ".                    |
|    | —          | 12             | латинское              | греческое             |
|    |            | 23             | изображается           | представляется        |
|    | 34         | 11             | единочное              | единичное             |
|    |            | 28             | πασαβοκή               | παραβολή              |
|    | <b>3</b> 8 | 18             | iz                     | ïæ                    |
|    | <b>4</b> 8 | 11             | сношеніямъ             | отношеніямъ           |
|    | 49         | 10             | снача                  | сначала               |
|    | 50         | . 5            | homosapiens            | homo sapiens          |
|    | —          | 14             | басни,                 | басни                 |
|    |            | 25             | А.                     | A                     |
|    | 51         | 2              | впредъ                 | впередъ               |
|    | —          | 4              | Б.                     | Б,                    |
|    | <b>52</b>  | 17             | 978                    | есть                  |
|    |            | 24             | встёчаются             | встрёчаются           |
|    |            | 27             | то вполнѣ              | вполнѣ                |
|    | 56         | 11             | Эзоповский             | Эзоповской            |
|    | 57         | 14             | Примвчанія             | Библіогр. и біогр. пр |
|    | 58         | 13             | Бабрій                 | Бабрій,               |
|    |            | 20             | тогда такія обобщенія, | были бы не возможны   |
|    |            |                | быбли бы невозможны    |                       |
|    |            |                |                        |                       |

•

## Просять читателей исправить важнъйшія погръшности.

|   | Стран.           | Строка сверху.    | Напечатано.           | Слѣдуетъ.              |
|---|------------------|-------------------|-----------------------|------------------------|
|   | 60               | 25                | это                   | , это,                 |
|   | ∴ 6 <b>1</b> . S | 0.1 a m <b>24</b> | пресвиься             | пересвчься             |
|   | 64               | 24-28             | Такъ какъ             | (Такъ какъ             |
|   |                  |                   | равныя доли:          | равныя доли):          |
|   | 80               | 23                | предшествуетъ         | образъ предшествуетъ   |
|   | 91               | 4                 | склавшагося           | сдѣлавшагося           |
|   | 102              | 18                | синтаксической        | синтактической         |
|   | 105              | 18                | говорить              | горитъ                 |
|   | 107              | 26                | п <b>роиз</b> веденіе | произведеніе,          |
|   | 111              | 7                 | понутру               | по нутру               |
|   | 114              | 14                | такое состояніе слова | такому состоянію слова |
|   |                  | 16—17             | что такому состоянию  | всегда                 |
|   |                  |                   | слова всегда          |                        |
|   | 120              | . 18 .            | Liebesföckel          | Liebestöckel           |
| · | 122              | 25                | изсѣдованіе           | изся вдованіе          |
|   | 123              | 10                | познакомилися         | познакомился           |
|   | 133              | 28                | произошло             | происходитъ            |
|   | 143              | 21                | Мимичъ                | Миличъ                 |
|   | 153              | <b>3</b> 0        | равон                 | равно                  |
|   | 154              | 29                | сначало               | сначала                |
|   | 156              | 19                | красоты               | красотой               |
|   | ,                |                   | · . · · ·             |                        |

ł

II.