

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

BERKELEY LIBRARY UNIVERSITY OF CALIFORNIA E-480 A COMPANY OF THE OWNER OF

### Kitab

SOL SINNED

.

# al-Amânât wa'l-I'tiqâdât

von

## Sa'adja b. Jûsuf al-Fajjûmî.

Herausgegeben von

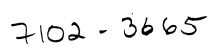
### Dr. S. Landauer,

Docent an der Universität Strassburg.



LEIDEN, E. J. BRILL. 1880.

: \*







DRUCK VON E. J. BRILL, IN LEIDEN.

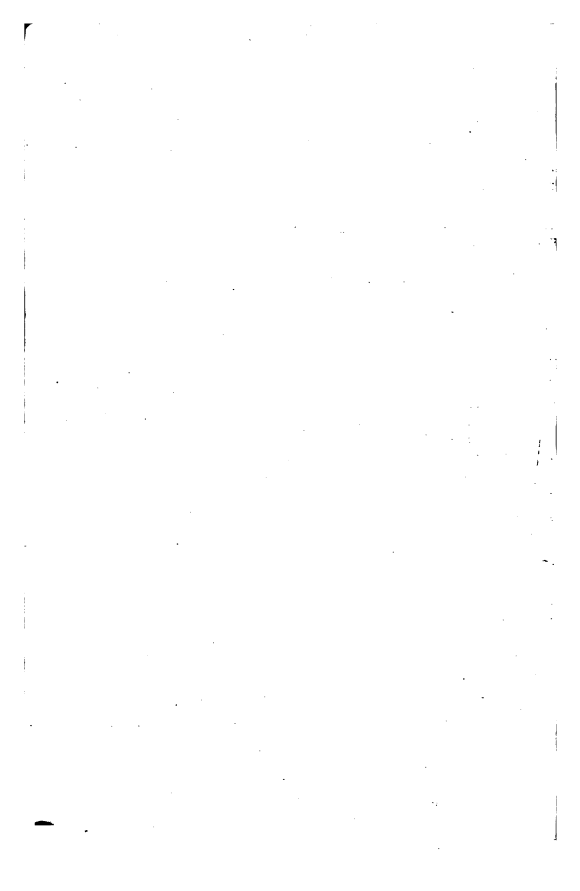
# BM550 Sa7 1880 MAIN

### Den Manen

meines unvergesslichen Lehrers,

### Marcus Joseph Müller,

weiland Professor an der Universität München.



## EINLEITUNG.

۱

Said b. Júsuf, bekannt unter dem Namen Saiadja Gaon, verfasste das Kitåb al-amånåt nach seiner eigenen Angabe (p. vf. 6 dieser Ausgabe) im Jahre 933'). Circa ein Jahrhundert später citirt ein *spanischer* Autor, Bachja b. Pakuda, unser Buch wie ein allgemein bekanntes. Ein Spanier von Geburt war es auch, Jehuda b. Saul ibn Tibbon, der im Jahre 1186, als das Arabische im südlichen Europa immer mehr an Terrain verlor, dem Werke einen grösseren Leserkreis erschloss, indem er es in's Hebräische übertrug. Um dieselbe Zeit hat dann ein Unbekannter in etwas schwerfälliger, aber zum Theil geistreicher Diction das arabische Original hebräisch paraphrasirt. Während Tibbon's Arbeit in mehrfachen Auflagen durch den Druck Verbreitung gefunden, ist die Paraphrase bloss in einigen handschriftlichen Exemplaren<sup>2</sup>) vorhanden.

1) גרצו Dadurch dass die Buchstaben des Datum's J, J, y in manchen Hss. einander achnlich schen, finden wir bei dieser Zahl, in Mss. und Drucken, alle 3 Möglichkeiten vertreten. Nach dem Vorgange von S. L. Rappoport (Bikkûrê ha-cittim Tom. IX, p. 25 Note 1) wird y jetzt allgemein als allein richtig anerkannt. Cfr. noch Geiger, Jüd. Zeitschr. Tom. XI, p. 197, Hebräische Bibliographie XIII, p. 69.

2) Mir lagen Codd. hebr. 42, 65 und 120 der Münchener Hof-Bibliothek vor, für deren gefällige Zusendung ich hiemit der stets entgegen kommenden Verwaltung meinen ergebensten Dank ausspreche.

Das Bedürfniss nach Veröffentlichung des arabischen Textes hat sich schon im Anfang des vorigen Jahrhunderts fühl-Ein verdienter Orientalist, Johann Gagnier, bar gemacht. versprach in seiner Einleitung zum Josippon, Oxonii 1706, p. XXXVIII, das Original nebst einer lateinischen Uebersetzung zu publiziren. Dass es ihm Ernst um die Ausführung seines Planes war, beweist seine in der Bodleiana zu Oxford verwahrte Abechrift des zu jener Zeit einzigen Codex Pocock, wie auch ein im Jahre 1717 edirtes Specimen<sup>1</sup>) seiner zu veranstaltenden Ausgabe. Aber schon ein flüchtiges Durchblättern dieser Copie zeigt, dass er seiner Aufgabe nicht in vollem Maasse gewachsen war. Der Codex wurde seitdem noch von verschiedenen Gelehrten abgeschrieben und kam schliesslich in den Ruf eines recht »fehlerhaften Originals". Ich selbst verdanke meine Copie der liebenswürdigen Zuvorkommenheit von Dr. Adolf Neubauer, Sublibrarian der Bodleiana, der mir sein Apographon bereitwilligst zur Verfügung stellte. Bei einem Aufenthalt in Oxford hatte ich dann Gelegenheit, das Originalmanuscript genau zu vergleichen. Der Codex Pocock 148 der Bodl. besteht aus 191 Seiten, zu 30 bis 31 Zeilen, in deutlichen hebräischen Characteren. Die Blätter sind durch den Buchbinder in Unordnung gerathen; auf p. 7 sollten pp. 90-93, dann 12-19, 8-11, 20-89, 94 bis Ende folgen. p. 9, 37, 57, 77, 101 etc. hat der Copist mit hebräischen Buchstaben die jeweilige neue Lage bezeichnet. Von p. 102 an steht zum Ueberfluss auch an der oberen Ecke die Lagenzahl in Worten. Leider haben die Seiten 79-101 durch Wasserflecken sehr stark gelitten. Vocale und diacritische Punkte sind nur selten angebracht. In der Mitte von p. 91 und 152 ist je eine Seite übersprungen, eine Lücke,

1) Vgl. Joh. Christ. Wolf, Bibliotheca hebr. III, p. 859. Wolf fügt hinzu: Optandum vero omnino erat, ut liber antiquissimus, et a Judaeis ac Christianis hominibus frequenter allegatus, a tam perito artifice recognitus totus exstaret.

ľ

die der Schreiber sicher schon in seiner Vorlage vorgefunden, da er sie durch einige Punkte bezeichnet. Derselbe unterzeichnet sich mit Musa b. 'Abd al-Muhsin bo und gibt an, er habe seine Arbeit am Mittwoch den 19 Nisan אהשמא 1781 oder 1780 Contract. vollendet. Mit Hülfe der gedruckten hebr. Uebersetzung hatte ich mir nun meinen Text fixirt, als ich von der Existenz einer zweiten, wenn auch unvollständigen, Hs. in der von der Petersburger Bibliothek erworbenen Firkowitschischen Sammlung Kunde bekam. Durch die liberale Verwaltung jener an kostbaren Schätzen reichen Bibliothek wurde mir die Benutzung dieser Hs. in Strassburg ermöglicht. Nº. 127 der Or. Sammlung Firkow. besteht aus 132 in Quaternen an einander gereihten Blättern, die Seite zu 25-27 Zeilen in vollkommen deutlicher Quadratschrift. und n sind nicht leicht zu unterscheiden). Die Hs. hat eine Anzahl Blätter ganz eingebüsst, von den erhaltenen sind einige vom Feuer stark beschädigt. So ist bei den ersten 13 Bl. ungefähr je ein ‡ des Blattes, von der oberen, linken Seite an gerechnet, verbrannt, von Bl. 83-89 ist bloss das obere Fünftel oder Viertel gerettet, an der oberen Hälfte von Bl. 106 fehlt circa ein Drittel, bei Bl. 131 ist der Rand der ersten Hälfte, bei Bl. 133 der ganze Rand defect. Wie man aus der Edition ersehen wird, ist die Hs. leider in arger Unordnung. Eine spätere Hand hat durchgehends über gewissen Worten oder am Rande Verbesserungen angebracht, resp. Fehlendes nachgetragen. Ich habe die Seitenzahl der Oxforder Hs. in eckigen Klammern, die Blattzahl der Peterb. in runden angegeben. In den Noten bezeichnet m. den Oxf. Codex, M den Petersburger. Wenn ich mich in den Anmerkungen der lateinischen Sprache bedient habe, so liegt dem das Bestreben zu Grunde, die grösst'mögliche Kürze zu erzielen. Aus demselben Principe habe ich auch ganz unwichtige Varianten von M nicht aufgenommen.

Wer die Noten am Fusse des arabischen Textes näher prüft, wird sich bald überzeugen, dass Codex M und die Tibbonische hebräische Uebersetzung in ganz auffallender Weise übereinstimmen, so dass es in vielen Fällen gewagt erscheinen dürfte, die letztere aus der Oxf. Hs. zu emendiren, die einer ganz anderen Gruppe der M:s. angehört. Die Paraphrase wiederum nähert sich zuweilen der Bodleiana Hs., häufig aber lässt sich aus ihr gar nichts für die Leseart gewinnen, insofern sie bei ihrer Weitschweifigkeit den präcisen, stricten Ausdruck ganz vermeidet. Wir besitzen jedoch einen sicheren Maassstab zur Beurtheilung der Handschriftengruppen in der jeweiligen Ueberlieferung von Abschnitt VII unseres Buches. Hier divergiren M<sup>1</sup>) und Tibbon vollständig von m. und der Paraphrase. Der Umstand ist für die Gestalt des Textes wichtig genug, um eine etwas mehr detaillirte Darstellung zu rechtfertigen.

Um zuerst eine Analyse der Disposition beider Versionen zu geben, so unterscheidet der Verfasser eine zweifache Auferstehung, eine in der messianischen Zeit, die er auf die Frommen in Israel beschränkt, eine andere im Jenseits, an der die Guten aller Religionen Theil nehmen sollen. Vorwiegend von der ersten handelt unser Abschnitt. In M und in der hebr. Uebersetzung ist nun die Anordnung folgende.

Nach einer kurzen Einleitung werden A die Einwürfe gegen das Princip der Auferstehung unter 4 Gesichtspunkte gebracht und ein jeder derselben zurück gewiesen.

I. Sie sei gegen die Natur, welche die Wiederbelebung eines durch den Tod aufgelösten Wesens nicht kenne. Die Antwort lantet: sie soll eben ein Wunder sein. Es wird dann gegen den Einspruch polemisirt, als ob man mit dieser Behauptung Gott ein thörichtes Können unterschiebe, insofern erstens jeder neu in's Leben tretende Körper Theilchen von früher durch den Tod aufgelösten Organismen zu seiner Constituirung verwende und insofern zweitens in dem Kampf um

1) In M fehlt der Anfang des Abschnittes und gegen Ende die Fragen 2 bis 9.



das Dasein — der Löwe verzehrt den Menschen, ertrinkt und wird eine Beute der Fische — die Individuen untergehen.

II. Die Auferstehung sei gegen den Verstand und zwar erstens sie sei ein thörichtes Können aus den unter I, 1 und 2 erwähnten Gründen; zweitens die Bibel habe sie nicht verheissen, wobei auf III verwiesen wird (Hier wird ein Excurs<sup>1</sup>) eingeschaltet über die Fälle, in denen eine Interpretation gegen den Wortlaut der Bibel gestattet sei); drittens die Ausführung führe zu Absurditäten, wie sie unter B erwähnt werden.

III. Sie sei unvereinbar mit gewissen Bibelstellen (Ij. 7,7 u. f.,  $\psi$  78,39; 103,15 u. a.). Nachdem diese Verse beleuchtet wurden, werden als positive Beweise, um die Aufersthehung in der messianischen Zeit zu erhärten, Ez. 37,11 u. f., Jes. 26,19, Dan. 12,2 u. zuletzt noch Deut. 31,19 u. f. in's Treffen geführt. Eine etwaige Interpretation dieser Verse gegen deren einfachen Wortsinn wird in breiter Ausführlichkeit bekämpft.

IV. Beweise aus dem talmudischen Schriftthum.

B. Zehn Fragen in Bezug auf das Detail bei der Ausführung der Lehre und deren Beantwortung.

Ganz verschieden hievon ist die Disposition im Oxforder Codex. Nach einer kurzen Einleitung, in der das Princip der Auferstehung motivirt wird, constatirt der Verfasser, dass eine Minorität alle Bibelstellen, die auf eine Resurrectio im Diesseits hinweisen, gegen den klaren Wortlaut anderst deute und sieht sich darum veranlasst, von vorn herein die 'Fälle zu praecisiren, in welchen ein Verlassen der schlichten Worte gestattet sei. (Diese Regeln sind ähnlich jenen von M

1) M. und Editiones stimmen hier wiederum so auffallend überein, dass beide einen und denselben Passus auslassen (p. 139 Zeile 9 v. unten der Ed. vom Jahre 1859), wodurch die Construction ganz unverständlich geworden.

Ù

unter II 2). Nach dieser Grund legenden Auseinandersetzung lässt der Verfasser A. seine Beweise für Wiederbelebung im Diesseits folgen.

A. I. Aus der Bibel (zuerst Deut., dann Ez. und zuletzt Dan. Gegen eine symbolische Deutung wird in kürzerer Form als in M unter III polemisirt.) Die scheinbar widersprechenden Verse (M III) werden erklärt.

II. Aus talmudischen Citaten.

B. Eine nicht nummerirte, in anderer Anordung als in M zusammengestellte Anzahl von Fragen und Antworten zumeist über das Detail der Auferstehung im Allgemeinen, nicht gerade speciell derjenigen im Diesseits, wobei des Ausführlichen der zeitliche Vorsprung der Israeliten begründet wird. Hier figuriren in erster Linie die bei M unter I, 1 und 2 genannten Einwürfe.

Vergleicht man nun auf Grund dieser Analyse die beiden Darstellungen, so resultirt Folgendes. In m. erkennen wir die lichtvolle, ungekünstelte Exposition Saadja's wieder, wie sie den Grundzug des ganzen Buches bildet, nicht aber in М. Während in der Oxforder Version der Hauptnachdruck wie billig auf den positiven Nachweis gelegt ist, kehrt die Petersburger den negativen polemischen Character hervor und benützt die Schablone der vom Verfasser oft verwandten 3 resp. 4 Quellen der Erkenntniss - Sinneswahrnehmung (hier Natur), Verstandes-Urtheil, Bibel und Tradition - zur Gruppirung der gegnerischen Einwürfe gegen die Auferstehung. Dabei kömmt es ihr gar nicht zum Bewusstsein, dass Nº. II in diesem Falle eine müssige Wiederholung aus den 3 übrigen Fächern ist. Gesucht ist ferner die Zehnzahl bei der Zusammenstellung der Detailfragen, vielleicht auch beeinflusst von der gleichen Zahl im Abschnitt IX. Ganz besonders auffallen muss aber die Verwischung des Hauptzweckes unseres Abschnittes, nämlich der Motivirung der Auferstehung im Diesseits, und, was damit zusammenhängen mag, die Unterdrükkung der ausführlichen Begründung, warum sie bloss für die

Israeliten reservirt werde. Füge ich zuletzt noch hinzu, dass es entschieden gegen den Sacadjanischen Sprachgebrauch ist, wenn in dem einen Abschnitt nach der Version der Editiones und M 6 Bibelverse übersetzt und dabei 4 mal mit dem Ausdruck وتہجمتھ eingeleitet werden, was sonst wohl im ganzen Werke, trotz der zahlreichen Bibelcitate, niemals vorkommen dürfte, so glaube ich mit einem hohen Grade von Wahrscheinlichkeit behaupten zu dürfen, dass die Fassung in M keine ursprüngliche ist. Und wie verhält sich die Paraphrase zu diesen beiden Darstellungen? Während sie bis zum zweiten Theil (B), die Frage I 2 ausgenommen, mit M übereinstimmt, folgt sie von da an in dem Wortlaut des Textes fast vollständig dem Oxforder Codex bis p. 220, schliesst sich aber rücksichtlich der Aufeinanderfolge und Zählung an den Petersburger an. Hier hat also offenbar Jemand den ursprünglichen Text willkürlich geändert.

Qoh . 9 3.'+-6

62 37 ....f.

Don 113 4. f.

Jes. 26

Hieran schliesst sich wohl am besten die Frage über eine andere Aenderung an, die freilich nicht völlig gesichert ist, nämlich die Umsetzung unseres arabisch geschriebenen Buches in hebräische Charactere. Die gegentheilige Behauptung, dass unsere Urschrift sich nicht der arabischen Lettern bedient habe, findet nicht allein in der bekannten Thatsache eine Stütze, dass wohl alle für jüdische Kreise bestimmten Hss. arabischer Sprache, die in unseren Bibliotheken noch erhalten sind, in hebräischem Gewande erscheinen, sie gewinnt vielmehr noch einen bedeutend höheren Grad von Wahrscheinlichkeit durch den Nachweis, dass unser ganzer textkritischer Apparat auf eine hebräische Vorlage zurückgehen muss. كابر الوجدان Beginnen wir mit Tibbon. Den arabischen Ausdruck (p. 4., 5 v. u.) vertirt er גקת המציאה, er las also נאכר pro נאכר; بريدان منات الليف (p. 1.1, 8) bedeuten ihm (p. 63,18) صفات الكيف, durch die Verwechslung von אלכיף mit גאלכיף (p. 1.7, 7 v. u.) übersetzt er (p. 64,11) והישות, indem er אלאמה für אלאניה אלאניה p. 170, 9) wird bei (الانتَّيَّة) وانَّما هرب ٣٣٦ من امكان ان nahm; (الانَّيَّة)

XI

ihm zu אבל ברח יונה משני רברים (p. 78, 13 v. u.), das heisst er las (י אמרין).

edd. (טֹקָל) פאול u. Aehnliches.

Soweit wir also den Text verfolgen können, bis in's XII. Jahrhundert, reicht die gegenwärtige Gestaltung desselben, arabische Sprache in hebräischer Schrift. Nichts desto weniger wäre es voreilig, auf Grund solcher Thatsachen unser Urtheil über den Urtext aufzubauen, der in einem anderen Lande, unter völlig verschiedenen Verhältnissen, entstanden ist. Tibbon lebte in Lünel, also einer südfranzösischen Stadt, in einer des Arabischen unkundigen Umgebung, wo ein mit arabischen Characteren geschriebenes Buch einer hebräischen Bibliothek wohl gar nicht einverleibt worden wäre. Der Schwerpunkt der jüdischen Literatur rückte damals schon immer mehr nach Norden, wobei es nothwendige Wechselwirkung war, dass die Kenntniss des Hebräischen im Allgemeinen in stetiges Wachsen die der Schwestersprache in raschen Niedergang kam. So war im XIII. Jahrhundert in der zahlreichen Gemeinde von Barcelona kein Bruchstück von dem arabi-Mischnacommentar des Maimonides finden, in schen zu

1) Die Form ist dann ähnlich der p. ۱.۱ Anm. 1 erwähnten (ارزال pro الرزال) und ist wohl durch den Einfluss der 'Imålah zu erklären.

2) In M fehlt dieses Blatt.



Huesca bloss Seder Môëd und Nåschim, erst in Saragossa konnte man die übrigen Sedårim, Tohårôth ausgenommen, auftreiben <sup>1</sup>). Vergleichen wir damit die Zustände der Sa'adjanischen Zeit, so zeigt sich uns ein ganz anderes Bild. Was uns die hebr. Uebersetzer 2) des XII. Jahrhunderts zur Motivirung der Sprache der ihnen vorliegenden Originale melden, dass man zu Zeiten jener Verfasser wenig Hebräisch verstanden, bestätigt uns Sacadja selbst in der Vorrede zu seinem Sêfer ha-gâlui mit den Worten 3) »im Volke hat die Liebe zur arabischen und nabatäischen(!) Sprache und deren Feinheiten überhand genommen", wesshalb er sich veranlasst sehe, zum Studium der »eleganten hebr. Sprache" anzuspornen. Die Vertrautheit mit dem Talmudischen wich in Folge der lebhaften Betheiligung an arabischer Cultur, wie wir sie zum Theil aus dem Fihrist des ibn abî Jaqûb al-Nadîm u. Anderen, speciell auch von Sa'adja's Zeitgenossen Mas'ûdî erfahren. Daher kam es ja, dass man bei der Besetzung des Gaonats in Sura zu dem Aegypter Sauadja seine Zuflucht nehmen musste. Aber auch das Verständniss der Bibel muss bedeutend abgenommen haben, indem gerade im X. Jahrhundert das Bedürfniss nach Uebersetzung in die Landesund Umgangs-Sprache rege wurde, dem dann Jahjå 4) b. Zakarijjå aus Tiberias, unser Sa adja u. A. nachgekommen.

1) Cfr. die Einleitungen der hebr. Uebersetzer zu Sabbat, Båbhå Kammå u. s.

2) So Jehuda b. Tibbon in seiner Einleitung zur Uebersetzung von ibn Ganâh's Riqmâh: ועור שאין ההמון מבינים

לשון הקורש .sc כי אם היחירים וכל בני אדם היו מכירין בלשון ערבית.

3) Karmel, N. F. Tom. I, 1871/2 p. 68: להלמור את העם ... לתלמור מליצות לשון עבר כי ראיתי ושמעתי כי גברה אהבת לשון ערבית ואלנכטיה בקרבם ומליצתה (Unter מליצה könnte man auch Poësie verstehen.)

4) Cfr. de Sacy Chrestomathie. T. I p. 350 u.s.

Und gerade von jener Sa'adjanischen Bibelübersetzung überliefert uns ein Mann der späteren Zeit, in der die arabische Schrift unter Juden sicherlich nicht mehr allgemein gehandhabt wurde, Abraham b. Ezra (1088—1167), dass sie in arabischen<sup>1</sup>) Lettern geschrieben war. Wir können daher füglich recht gut annehmen, dass auch unser Buch ursprünglich in arabischer Gestalt auftrat, wobei dann die Bibelstellen möglicherweise aus jener eben genannten Uebersetzung entnommen waren.

Mit dieser Umsetzung in hebr. Schrifteharactere mag auch ein Theil der vielen grammatischen Unregelmässigkeiten zusammenhängen, die beide Hss. aufweisen, während ein anderer, nicht unbeträchtlicher Theil, sich auch bei vielen arabisch schreibenden Schriftstellern nicht selten findet. Ich lasse hier eine kurze Zusammenstellung des Wesentlichen folgen. Die kurzen Vocale u und i werden in M ganz gewöhnlich, in m. zuweilen durch Waw resp. Je ausgedrückt: ألتشبد), אלתוקי, m. (ألتشبد), m. zuweilen durch Waw resp. Je ausgedrückt: (ألتشبد), אלתוקי, m. (ألتشبد), الإنتشبد), m. ويضافي), m. (ألتشبد), عنوام المعارفي), m. zuweilen durch Waw resp. Je ausgedrückt: (يوافق), الموج (يوافق), m. ديوافق). Der Diphthong ai wird durch Doppelje ausgedrückt: (يوافق). Der Diphthong ai wird durch Doppelje ausgedrückt: مديوافع Vocalisationssystem; ein schräger Strich über dem Buchstaben bedeutet u. (cfr. Steinschneider, Catal. der hebr. Hss. in Berlin N<sup>0</sup>. 89) (تبدرع) أمدت (jehr

1) Ibn Ezra erzählt in seinem Commentar zu Gen. II, 14, Saadja habe die bibl. Eigennamen von Flüssen, Nationen, Ländern etc. willkürlich zu identifiziren versucht: בעכור שתרגם התורה בלשון ישמאאל ובכתיבתם שלא יאמרו כי יש בתורה מצות לא ירעום Schon der gelehrte Pocock hat in der Polyglotta Lond. T. VI p. I auf diese Stelle aufmerksam gemacht und in gesunder philologischer Kritik keine Umdeutung versucht.

der Linie) ist a (تبين) مهل ( ا م م ا ا ا م ا ا ا م ا ا ا ا م ا ا ا ا ا م ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا Teschdid wird hie und da über dem Buchstaben angebracht, aber auch das Dagesch ist nicht selten (!) برائد (!) p. ٣٥٥ (!) هرت (!) p. ٣٥٥ 8 v.u.), المحدّ (!) يحدّ (!) M fol. 52 m.). Während diese Vocalisations-Systeme vorwiegend der Petersburger Hs. eigen sind, gehören die im Folgenden characterisirten Vulgarismen m. und M gemeinschaftlich an. Orthographisch wäre zu bemerken, dass »nach allgemein maghribinischer 3) Schreibart statt des Je als Elif maqsûrah" fast ausnahmslos (cfr. Anm. 2) × Alef verwandt wird: (يتامى) مريده، (مولى) مارانه (يبقى) ، دوم» (مولى). Nominalformen, die ursprünglich auf 🔔 endigen, behalten stets das Je: معانى, معانى (nomin. und gen. absol.). Zu den mehr grammatischen Unregelmässigkeiten führt uns die häufige Unterlassung der Zusammenziehung von zwei gleichen Consonanten: بكفّ) ترقوم ,(بيبنّا) درونه ,(وطّنّا) التلاه ,(حدّ) חדר Indic.). Vor dem langen û oder î des Perfects und der Participien 4) der Verba ult. Je erhält sich das Je: متفتيين , مساويين , مساويين , متفتيين bei dem Particip pass. wird es in Alef verwandelt: محياون o 5). Wurzeln ult. Hamza gehen stets in ult. و resp.

 Wie das Schewa hier f
ür kurzes a vor der Tonsylbe, so steht es auch f
ür kurzes i bei Elif conjunctionis אָמאנאתהם.

2) Zu dem Gebrauch des Sêrê cfr. noch (و) آتى) p. 1% 5 v. u.). Vgl. Nöldeke, Gesch. des Qorâns p. 253 und Rödiger, D. M. G. 14,487. Leider habe ich für weitere Beispiele bloss die Blätter von M notirt (98 m, 111 m, 105 u). Für den Vo-

cal i finde ich nur das eine Wort (مبيب).

3) Fleischer in D.M.G. XVIII p. 337.

4) Derselbe in D. M. G. I p. 155.

5) Cfr. p. المكفون Anm. 3. Sollte man المكفون lesen? Die II.

. 1

uber: ينشو , ابتدى , البارى . Am Anfang habe ich zu meinem Bedauern Formen wie die zuletzt genannten passiren lassen. Im Imperf. wechseln die Formen auf را und ون beliebig mit einander. Der Jussif wird fast nie gebraucht. auch im Indicat. im يك Hingegen ist die verkürzte Form Gebrauch, die Elidirung des langen a in يزلا , يزلوا , يزلوا ) pro etc.) häufig. ليس steht oft unverändert »als Partikel vor allen Personen des Zeitwortes ohne Verschiedenheit des Genus und Numerus"<sup>1</sup>). I pro طلّ I pro IV. Conjug. (p. f 4 v. u., ۲۲ 6 v. u.), ودّى pro ودّى, اورانا , اندى الم und And. vergl. das Origi- ميشهم (Nisbet), كريَّة (p. ٣.٣ 5) شوب nallexicon Muhit. Statt Elif Mamdudah (داع) findet 2) sich nicht etc. (Cfr. p. 17 Z. 3) Der دعى , ابتدى :Je ما ي دعى , ابتدى ابتدى عن etc. (Cfr. p. 17 Z. 3) Nomin. plur. ون ist nicht so häufig wie das vulgäre بين, der Dual <sub>(1)</sub> ist rar. Die Diptota werden regelmässig triptot declinirt: السمائين etc. Die Form اسودا , دواوينا , كواكبا (p. ارت 1) ist befremdend. Das Feminin. 3) الربة kömmt einmal (p. اخرتان Anm. 5 und in M im VII. Abschnitt) vor, ebenso اخرتان (p. 1<sup>f</sup>. Anm. 11). (1) ist zweimal (p. 1<sub>A</sub> Anm. 1, <sup>10</sup><sub>A</sub> 5) gener. femin. In der unrichtigen Construction des Prädikats von und كان zeigt sich eine gewisse Virtuosität. Bei den Zahlwörtern ist die Verwirrung selbstverständlich. Bezüg-الدي lich des Genus und Numerus des Conjunctivnomens herrscht einige Unsicherheit. In ganz zweifellosen Fällen habe ich das Unrichtige in die Anmerkung gesetzt, dagegen bei

1) Berichte über die Verhandl. der sächs. Gesell. der Wiss., phil hist. Cl., Tom. XIX p. 179 und sonst. Ich habe im Texte bezüglich ليس nie corrigirt.

 Cfr. Fleischer's Bemerkung zu M. Wolff's Maimûn's 8 Kapitel p. 102 und Berichte l. c. T. XV, 1863, p. 114 u. s.
 Berichte l. c. 1874 (zu de Sacy I 424, 14) u. s. (p. ١٢٩ 3) den Plur. des Mascul., nach mehreren sachlichen Subjekten (p. ١٩٨ 3) ebenso den Plur. des Masc. stehen lassen, letzteren, ungeachtet der Verfasser bei einem analogen Fall (p. ٢٩٩ 1) richtig التي geswählt hat. P. ov 5 v. u. lässt sich das Masc. des Sing. الذي leichter rechtfertigen. Nebenbei findet sich auch das vulgäre الذي Die Praepositionen الى sind zuweilen verwechselt. Selbstverständlich habe ich die stylistische Eigenheit 1) des Schriftstellers, Verba wie ياجوز بيمكن , يجوز بيمكن etc. coordinirt mit dem Imperf. zu verbinden, unberührt gelassen.

Den Ursprung des Fremdwortes تسقّم (p. <sup>r</sup>. Anm. 4, <sup>t</sup>fv Anm. 8, ۲۸۲ Anm. 3; man beachte das ن) habe ich in den Noten nachgewiesen. مماسية (p. ۱۷ 9 v. u.) ist nach einer gütigen Mittheilung von Herrn Prof. Fleischer das aramäische محص. Das Wort אדלה (p. ۳۳ und off) scheint mir gleichfalls entlehnt zu sein, ohne dass ich den Ursprung bis jetzt nachweisen kann. Die hebr. Version hat dafür נוש , die Paraphrase einmal מלא אפונרתו (!)

Es folge nun eine kurze Inhaltsangabe der einzelnen Abschnitte.

Einleitung. Genesis der Zweifel (p. 2. 3). Veranlassung zur Abfassung des Buches (p. 4-6). Warum Gott die Zweifel zulässt (p. 7-10). Definition von اعتقاد (p. 11). Drei resp. vier Quellen unserer Erkenntniss und Anwendung derselben (p. 12-20). Rechtfertigung der Spekulation (bis p. 24). Die Offenbarung ist dadurch noch nicht entbehrlich (p. 25. 26). Warum Mancher sich ablehnend gegen die Glaubenssätze verhält (bis p. 28). Eintheilung des Buches (p. 29).

Erster Abschnitt. Nach einer kurzen Vorbemerkung, dass die Fragen über die Schöpfung durch das Sinnliche nicht ge-

1) Cfr. Abu'l-Waltd opuscules edd. Joseph et Hartwig Derenbourg p. 388.

c

löst werden können (p. 30. 31), wird erhärtet, dass alle Dinge entstanden (p. 32-37), nicht aber sich selbst geschaffen (p. 37. 38), sondern aus dem Nicht-Seienden von einem Anderen hervorgebracht wurden (p. 39. 40). Zwölf divergirende Ansichten werden widerlegt (p. 41-70).

Zweiter Abschnitt. Die Attribute dieses Schöpfers (p. 79-85). Polemik gegen die Trinität u. a. (p. 86-91). Die in unserer Sprache und in der Bibel von Gott gebrauchten bildlichen Ausdrücke werden an der Hand der Aristotel. Kategorien aufgezählt und erklärt (p. 92-107).

Dritter Abschnitt. Ein Ausfluss der Güte Gottes ist es, wenn er uns, um unserer Seligkeit willen, Pflichten auferlegt, von denen die einen auch durch den Verstand dictirt, die anderen dagegen vorwiegend gläubig hingenommen werden (p. 112—118). Die Nothwendigkeit der Sendung von Propheten und deren Stellung (p. 118 -125). Wesen und Werth der heiligen Schriften und der Tradition (p. 127). Die Frage über die Abrogation des Gesetzes (p. 128—140). Einwürfe gegen die Bibel (p. 140—145).

Vierter Abschnitt. Der Mensch ist das Endziel der Schöpfung, zu seinem Heil ist alles zweckmässig eingerichtet (p. 145-150). Er hat das physische Vermögen zum Handeln und den freien Willen (p. 153). Beantwortung der Einwürfe und Erklärung der scheinbar widersprechenden Bibelstellen (p. 153-164).

Fünfter Abschnitt. Nach ihren Tugenden und Lastern, die zumeist nur von Gott registrirt werden, lassen sich die Menschen in 10 resp. 11 Classen eintheilen (p. 165-69, 169-177, 183); Belohnung wie Bestrafung derselben (ibid.). Begriff der Busse und ihr Werth (p. 177-181). Laster und Tugenden, die nothwendig Strafe und Belohnung im Diesseits nach sich ziehen (p. 181-83).

Sechster Abschnitt. Wiederlegung der verschiedenen Ansichten über den Begriff der Seele und die Erklärung des Verfassers (p. 188-196). Ursachen ihrer Vereinigung mit





۱.

dem Körper (p. 196—200). Lohn und Strafe trifft Beide (p. 200—203). Verlängerung oder Verkürzung der Lebensfrist (p. 203. 204). Der Austritt der Seele aus dem Körper und deren Zustand nach dem Tode (p. 204—206). Refutation der Seelenwanderung (p. 207—210).

Siebenter Abschnitt. Vgl. oben p. 11. 12.

Achter Abschnitt. Begründung der Erlösung in der messianischen Zeit (p. 229–233). Fixirung des Zeitpunktes (p. 233 -237). Detaillirte Beschreibung der messianischen Zeit (p. 237–247). Bekämpfung der jüdischen Partei, welche die messianischen Bibelsprüche für die Zeit des 2 Tempels in Anspruch nimmt (p. 247–252). Wiederlegung der christlichen Ansicht (p. 252–254).

Neunter Abschnitt. Die Nothwendigkeit einer Vergeltung im Jenseits wird aus den 3 Quellen unserer Erkenntniss bewiesen (p. 255-265). Nähere Bestimmungen der Vergeltung und Beantwortung von 10 daran sich knüpfenden Fragen (p. 265-279).

Zehnter Abschnitt. Wie jede in der Natur uns entgegen tretende Einheit eine Verbindung vieler einzelner Dinge ist, so zerfällt auch die moralische Einheit des Menschen in eine Vielheit von Neigungen und Abneigungen. Ausschliessliche Hingabe an irgend eine derselben ist zu verwerfen (p. 280-286). Der allgemeine Satz wirt für 13 Neigungen ausgeführt (p. 287-316). Auch die angenehmen Eindrücke bei den sinnlichen Wahrnehmungen beruhen auf harmonischen Verbindungen (p. 316-318).

Der innere Zusammenhang in der Aufeinanderfolge der Abschnitte I-IX ergibt sich bei kurzer Betrachtung. Die Entstehung der Welt bedingt einen Schöpfer, der zum Besten der Menschen gewisse Anforderungen stellt, deren Beobachtung ihrem freien Willen anheim steht. Je nach ihrem Verhalten gegenüber denselben ist ihre Rangordnung. Die Verantwortung trifft Körper und Seele, insofern jede Handlung nur in deren Vereinigung denkbar. Im Tode werden sie momentan von einander getrennt, um zur Zeit der Erlösung, die in lebhaften Farben geschildert wird, zu neuem Leben erweckt zu werden und der Vergeltung im Jenseits entgegen zu gehen. Dagegen will der 10. Abschnitt in diesen Rahmen keineswegs passen, er hinkt dem Ganzen nach, indem er neuerdings Vorschriften für die beste Einrichtung des Lebens gibt. Es ist aber auch der einzige Abschnitt, auf dessen Inhalt der Verfasser in den vorhergehenden Abschnitten niemals hinweist. Wenn er sonst im Buche ein Thema streift, das er früher erschöpfend behandelt oder später an geeigneter Stelle bespricht, ersucht er den geneigten Leser, sich dort weitere Belehrung zu holen. Von dieser Gewohnheit macht er für unseren Abschnitt keinen Gebrauch, so einladend auch die Gelegenheit sein mag, wie z. B. p. 149 unt. u. s.

Auf Grund dieser beiden Thatsachen — dass der Abschnitt X im Vorhergehenden niemals erwähnt wird und, was entscheidender ist, dass er nur in losem Zusammenhang mit dem übrigen Buche steht — ist der Gedanke nahe gelegt, dass dieser Abschnitt bloss ein Annexum zum Ganzen bilde, dass er bei der ursprünglichen Disposition nicht in Aussicht genommen war. Wir werden bei Adoptirung dieser Ansicht kein zu grosses Gewicht dem Argumente beilegen, dass am Ende der Vorrede einer Eintheilung in zehn Abschnitte gedacht wird, da die Abfassung eines Werkes in der Regel der Einleitung zeitlich vorangeht.

Eine überraschende Stütze erhält aber unsere Hypothese an zwei Stellen des Textes. In dem Kapitel über die Busse behauptet der Verfasser (p. 1vi 1), der Gedanke an den Rückfall in die alten Sünden werde am besten dadurch bekämpft, dass »man eine Schrift über die Entsagung im Irdischen schreibe 1)" etc. Ganz mit denselben Worten bezeichnet er

1) انشاء كلام الزهد في الدنيا. Vgl. meine Note daselbst-Die Ed. übersetzt richtig (p. 111, 2) المحد محد معام die Paraphrase umschreibt.

ľ

aber den X. Abschnitt »ich nenne das Ganze ein Buch von vollkommener Entsagung"<sup>1</sup>), als ob er damit deutlich bekunden wollte, was ich früher für wünschenswerth erklärt, das möchte ich zum Schlusse noch bieten.

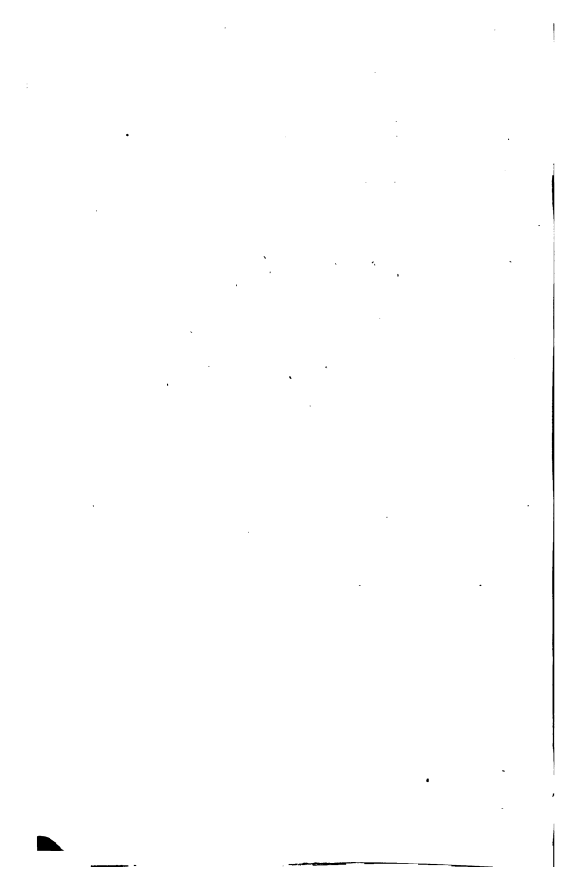
Die Erörterung über das Verhältniss unseres Verfassers zu der zeitgenössischen Literatur, die Uebersetzung und Beleuchtung unseres Textes, den Abschnitt VII in der Fassung des Petersburger Ms. und den Jndex der zahlreichen Bibelstellen wie der in keiner bisherigen Ausgabe noch nachgewiesenen talmudischen Citate, behalte ich mir für eine weitere Publication vor, die hoffentlich in ein bis zwei Jahren erscheinen wird.

واسمّى الجامع كتاب زهد تام (1



### CORRIGENDA.

– passim); Anm. 5 l. 280 فيبما ال 10 ه – وقبوع ا 3 ۲ (pass.); البارق 1 3 . ولعل متفكّرا 1 1 - يكون 3 1 ( pass.); .1 8 ها – مَהלים .1 9 ft – يزالين .1 7 ;(pass.); 7 ا. يزالين .1 6 .u · 5 v.u ابتداوا .l 2 اf - تكون .l 10 ; ينشؤ .l 6 ۳ -; يقطعوا ١. ٢ - ١٠ - يوجبان ١. ١١ ; حقيقتان ١. ٩ ٢ - الحصى – يسمنا .l 5 ام – فريف .l 2 v. u. l. معان (pass.) – v. 12 . . Anm. 8 l. وجمعى الم 1 v.u. وجمعى الم v + 0 مبادقى الم v + 0 الم . توانيا , توکا , تعمّدا . ا ۹ ۹ – رضي . 4 v. u. l – بکمّيّة . --- يوصفان .l 6 v.u. l ;يوماً .l 9 v.u. l = معان .l 6 م. -- ميلا ١٣٣ - التّقى .1 7 ما - خلق 8 u. besser التّقى .1 7 التقى الم .1 6 ۴۴ – الذين .1 8 ۳. ۵ ۳۰ – نسخا .1 ۴ ۴۴ – آمنّا .1 ۱ Ifv - هو .1 10 الجا - يقرب .1 2 الجا - لاجابة .1 8 الجا - هوذا . - فصبح lof 9 l. - لوجبت lof 1 v. u. l. الجيوش 7 v. u. l. الجيوش .und فياتحيّروا und يتبيّنون .lvo 6 v. u. l. جميع - ١٩٠ - جميع lvo 6 v. u. l. . lvv 10 lvv - r lvv 10 lvv - r - lvv 10 lvv - r - lvv 10 lvv 10 lvv - r - lvv ; تحقيق أ 6 ١٢ – يغاورون أ 6 ١٨ – واذى أ 2 ١٨٥ – متيقَّدًا يقل .1 11 ما9 – آخر .1 1v. u. أجر .1 ۱۹۴ – يتب .jo cj ١٩٣ – بين .l فهاسيق Iou. l. وتمثَّل und وتشبَّه (pass.); 6 u. l. وتشبَّه (pass.) (pass.) — ٢٣٣ 5 und 8 l. المتحيين 5 ٣٣٣ — يجوز 1. ٢٢٣ -.1 3 ۲۸۴ – نوبتان نوبتان .ا 3 ۲۰۱ – تنشؤ .ا 5 ۴۴۰ – یره ,یرنا .ml 11 cj – مختوماً ۳۰۰ 6 esser – ويرتقى l 6 6 ۰۰ – والتَّلقيدَ واوضم Anm. 5 l. ; للآباء Anm. 5 l. = حقَّ يقين



מגכה רוח ومنها ان يعتقد العبد الصالح انه لم يخل من زلَّة ليتذلَّل بذلك بين يدى رَّب قل فيه (18) كال אשר האחו בזה וגם מזה אל תנח את ירך כי ירא אלהים וג׳ פאו غروى فقد تبيّن ان الحكيم حين مخص امور العام اشار بهذه الالام شيئًا 7 منها سمّاها للالة و8 منها سمّاها للالام والواحد سمّاء الكات وهمو استنعال كلُّ محبب ومكروه في وتند وموضع الذي خلف له على ما بيَّيَّنا وهذة الا الله فنَّا انَّما تستعمل بعد احد القوت القوت من كسب حلال كما شرحنا وبسعد تقريبي هذا الباب جميع ما امكن من ضروب التقريب أقبل أن جميع الكتاب أنّما ينفع مع اخلاص القلوب وتعمَّدها قصد صلاحها كف (١٤٠٢ (11, 13) אם אתה הכינות לבך ופרשת אליו כפיך אליו (11, 13 אל תשנני (תהלים 119, 11/17) בכל לבי ררשתיך אל תשנני ממצותיך כלבי צפנתי אמרהך فينبغى أن تربى القلرب وتذعن لاسم ربنا جل رحم كف (מלכים ١٦ 22, 19 الارجار ٢٦ לככך ותכנע מפני י׳ בשמעך אשר רברתי על המקום הזה الا ترى إبلبصر والمسموع والماكول والمشروب توعقر مع قصد القلبب افصل ممّا توعنَّم من دونه تم اللتاب ولله الحمد

1) m. אלוקת. 2) m. אולא תרץ, ed. הלא תראה.

מתת אלהים ويشير الى السبعة المعانى بقوله اראה لثاد والل (5, 17) הנה אשר ראיתי אני טוב אשר יפה לאכול ולשתות والثالث ففيد الله، معان التي ذكرناها وزاد عليها אשר יפה ويشيم بذلك الى استعمال 1 كلّ واحد من الاخلاق والحاب في وقند الذي ينبغي له لا في غير، كما قل مشروحهم 2 في هذا ואבוי (3, 11) את הכל עשה יפה בעתו נוא אבים טובה المذكورة في هذا الفسوق فهي 3 فنون للحكة كما شرحهم في كتابة هذا فقال (9, 18) שובה חכמה מכלי קרב (16) שובה חבמה מגבורה (7, 11) טובה חכמה עם נחלה وللل فسرى منها خاصّية فلمّا كالدم – دالمة فبخصّ حكة الطبائع وبنية ושול עני אות ויתר לראי השמש נוש טובה חכמה מגבורה فبخص تدبير الملوى والسياسة لان قصّته (14) احم مرات وراح גרול וסבב אתה מושובה חכמה מכלי קרב فجص العبادة والطاعة لان تمامه ال**تالكام אח**ר יאבר מובה הרבה وأمّا شروح السبعة فنبن كااد الذي هو من الاهمد فنها الاسم الطيّب والثناء الصالح قل فيه (٦, ١) الا حام [191] والادام الد ومنها ذكر الموت عند للجوادث ولا ينسى قال فيه (7, 2) الاح لألاد אל בית אבל מלכת אל בית משתה כהיאו וושמי וא جيث يمكن وينفع قال فيه (3) كاات ترا معاماام ومنها النظر في عُواقب الامور قل فيه (8) كالد אחרית דבר מראשיתו ومنها مصاحبة العلماء والصالحين قال فيه (5) 112 לשמע גערת חכם ومنها الصبر والأناة قل فية (8) מוב ארך רוח

1) m. אלספר ברלך אלאסתעמאל. 2) m. et M ברלך אלאסתעמאל. 3) ed. ברלך אלאסתעמאל.

ولا سُرَف شجاعة او جسب [190] ولا بزيادة ونقصان في السفرح والسرور وعلى هذا تكون حال الرائحة المفردة تللّ ذى رائحة منها قوَّة خاصَّيَّة فاذا مزج بعضها مع بعض تركُّب ' حالا بقدر كثرة الامتزاج وقلَّته في ذلك ان المسك حاَّر يابس واللافور بارد لطيف والزعفران حآر بابس والصندل بارد رطب والعنبر حآر متوسّط والماعورد بارد لطيف واذا خلط كل عين منها بعين اخرى امتزجت خاصَّيتهما وانصلحت لمنافع الناس فاذ قد تبيّن ان الاعتدال في جبيع للحسوسات انفع للانسان فبالحبى تسعسديسل اخلاقه ومحآبه ان يكون انفع له وهذ، الجلة التي حصلت ان يتكسّب الانسان فى دنيا، بحيث يصليح وياكل ويشرب من حلَّه مقدار حاجته ويصرف عنايته فيما فوق ذلك الى للحكة والعبادة والثناء للحسن الصحيم ويتناول من كلّ واحد من الحابّ المذكورة حسب ما رتَّبنا كلَّ شيء في وقته وهـذا للاختيار للحمود هـو زبــدة ما ذكره تعادمة در داد في كتابه في 3 مواضع احدها (جمار 24 ,2) אין טוכ כארם שיאכל ושתה והראה את נפשו טוב בעמלו גם זה ראיתי אני כי מיר האלהים היא שעל שיאכל ושתה אי וلقوت وتولد בעמלו אי וلتكسّب وقولد מיד האלהים אבע بد من حلَّد من حيث يرزقد ربَّه لا ممَّا يغلب \* عليه وق / المراكام את נפשו טוב & سبعة معان وصفها في كتابه أنّها كال والد (3, 13) וגם כל הארם שיאכל ושתה וראה טוב בכל עמלו מתת אלהים היא נאגו וגמו גמי ? י השוו וושני אי שיאכל ושתה פונדאיי אין פעג בכל עמלו פיי כאג נפעג 1) 1. לגיאי = אכת ג M conj. V. 3) m. om.

قواها جسب ذلمك وكمذلك الصوت المفرد والتنغيم واللحبن أأما يجرِّى من اخلاق النفس شيًّ واحدا فقط وكثيرا ما يضرُّها ولكن امتزاجها يعدل ما يظهر من اخلاقها وقواها وقد ينبغى ان تعرف تاثيراتها مفردة حتى يكون المزاج بحسب نسب فقسول الآن ان الالحان 8 لكبَّل واحد مقادير من التنغيم فالآول منها مقدارة 3 نغيات متواليات وواحدة ساكنة والل 3 نغيات متواليات وواحدة ساكنة وواهدة متحركة وهاذان اللحنان يحركان قروة الدم وخلف الملك والسلطان واللر مقدارة نغمتان متواليتان ليس بينهما زمان (132) نغمة وواجدة ساكنة وبين وضعة ورفعة ووضعة زمان نغمة وهـذا وحـد، يحرّك الصفراء والشجياعة والجرأة وما ملتسليهما والله مقدارة 3 نغمات متواليات لا يكس بينها زمان نغمة ويدن كلّ 3 و3 زمان نغمة وهـذا وحدة يحرّى البلغم ويظهر بن النفس قـوّة السذل والتصرّع وللجبن وما اشبه نلك والله مقداره نغمة مفردة واثنتان متباينتان ليس بينهما زمان نغمة وبين رفعة ووضعة زمان نغمة واللا مقدارة 3 نغمات متحركات والا مقدارة نغمتان متواليتان ليس بينهما زمان نغمة وين كلّ اثنتين واثنتين زمان نغمة والآ مقدارة نغمتان متوالبتان ليس يبنهما زمان نغمة وبين كلُّ اثنتين واثنتين زمان نغبتين وهـذ، الا" كلُّها تحرَّى السوداء وتنظهم من النغس' اخلابًا متقسَّمة إلى السرور تارة والى الغم تارة اخرى 2 ومن علاة الملوك أن يمزجوا بعضها مع بعبص حتى تتعدّل \* فيكبن ما تجرّك من اخلاقهم اذا سمعوها مقدار ما يصلم نفوسهم لتدبير المملكة ولا يحيف عليهم بغرط رجمة او قسوة 1) m. sine artic. 2) M om. 3) M conj. VIII.

دانقان ومن آخر دانق ونصف \* ومن آخر دانق ومن شيء آخر نصف دانق<sup>1</sup> ولا يجوز ان تـوُخـذ اجـزاء متساوية وارى ان اتبرَّع في آخر همذ، المقالة بان اثبت عزوجات الحسوسات بعضها مع بعض لتكون زيادة في الأموديج والاعتبار لما قـدَّهـنا من امتزاج الاخلاق واقبل من المعلم ان للحسوسات 5 ضروب مذوقة ومرئيَّة > ومسموعة ومشمومة وملموسة فلاع 2 منها وعى الملموسة فانّها \* لا توقع لذَّة ألَّا بطريف واحمد وهو اللَّين ثمَّ المذوقة لأن تركيبها معروف کسا یرکّب الفالودیج من نشا وسمّح وعسل وزعفران وغیر ذلك وكذاك جميع الوان الاغذية والاطبخة واقبل كلامى على ال3 الحسوسات الاخر واقول أن اللون المفرد من بياض أو كرة أو ٥٠ صفرة او سواد سبيلة ان بصعف [189] لخسّ اذا تامّله كما يقمر البصر من الثليم وكما تتانَّى العين من الحمرة ويضعف الدور" الباصر من السواد، وما اشبة ذلك وفي مع ذاك فلا توقع سرورا ولا لذَّة كثيرة تلنُّها إذا مزج بعضها مع بعض حدث منها ضرب اللذّات وحرّكت كثيرا \* من قهى النفس فاقول أن الحمرة المختلطة 15 بالصفرة تحرّى قوّة الصفراء واخلاقها فنظهر من النفس العزّ والصفرة المختلطة بالسواد تحرّك قوّة البلغم فنظهر من النفس قسوّة الـخلّ واذا جمع السواد وللحمرة والصفرة والبياض حرّكت فموّة الدم وظبهم من النفس 6 الملكة والسلطنة وإذا قرنت لخصرة بالصفرة حرّكت قوى السوداء وظهر من النفس قوَّة لجبن والاحزان وكذلك ان زيد ونقص في امتزاج هذ؛ الالوان حدث للنفس من تحريک روح الباصری M (3 الانه m. (2). 4) M al-1) m. om. tera manu emend. جركوا M add. قوّة . 6) M دجركوا M

هـذ، الالا معنى كان زبـد محيص ذلـك١ ان يـنال العاقل من الطعام (131) والشراب والغشيان ما يقيم بد جسمد وخَلَف فاذا وجد ذلك من حلَّة بعث عليه الشهوة حتى تاخـذ بحظَّها فل ع کادت ۲ ان تسرف او تثناول مند شیئا من غیر حلّه ضمها اليه ومنعها، فإن في أمر تنصبط له كما يريد بعث عليها خلق النهد حتى تنبهد في كلّ فتّ وجفظ ما ربقة الله من المال 4 والبنين \* بقوة محبّتهما ويعم من الارض عقدار \* حاجته فان كاد الشرة ان يستولى علية فيلاخلة في حرام او منكر اطلف قوّة الزهد حتى يقف عن نلك ويحبّ حيوة الدنيا من اجل الآخرة اذ في دهليزها لا من اجل نفسها ولا يرغب في شيء من التروس ٥ ولا التشقّى فإن اتى ذلك طوء تناوله ليقيم به حدود الدين ويحسن الى الناس ولا يستعمل " شيئًا من الكسل بتَّة وما بقى له من زمانة بعد اقامة الاقوات \* صرف عناينة فبه الى العبادة وللكمة فاذا جمع هذه الافعال على ما رسمنا كان جميدا في الدارين وكما אות (משלי 23) מכל משמר נצר לכך כי ממנו תוצאות 🕬 חיים وتصير افعاله شبيهة بالاجسام المركّبة من 4 طبائـع وبكلّ <sup>و</sup> جسم 10 هو اوصال مؤلِّفة وبالادوية " التي سبيلها ان يتَّخذ ١١ من شیء منها وزن 3 دراهم مرکّبا ا فیکهن وزن درهم من شیء ما 12 ومن شيء آخم 4 دوانيف ومن شيء آخم نصف درهم ومن آخم

1) M om. 2) edd. ۲ مربعت عدر الرادت simillimis, cfr. infra د 3) M sine artic. 5) M التحريم M sine artic. 5) M التحريم M (6 مقدار 10) M add. الذي التحريم (10 مقدار 11) M om.

الصلوة والصهم والقيام والحركة في الشريعة وفي كل فاتدة ولذلك عكس هذا الالالا حلامام لان معنى الالالاال ايضا يقع على יערשעות משול (26) כל היום התאוה תאוה וצריק יתן ולא ٢٣٣٦ وابن الترقّل والثقل والنفخ<sup>1</sup> والتهبّج ووجع السفل والنقرس وعرق النسا والدوالي وداء الفيل وكثير من الآفات الا مع البطالة د بل المكفيّين \* لا ينبغى لم ان يكسلوا ويتبطّلوا 2' 7' (משלי 31, 27) צופיה הליכות ביתה ולחם עצלות לא תאכל פויאו جد النفس تسكن الى الراحة لان خالقها جعلها لها تذكيرا بالقرار والطمأنينة الذى في دار الآخرة وترغيبا فية 2'م (العلام (32, 17/18) והיה מעשה הצרקה שלום ועברת הצרקה השקט ובמח ער עולם וישב עמי בנוה שלום ובמשכנות. מכטחים וכמנוחת שאננות فقد تبين مما بسطته واونحته لمن يقرأ هذا الكتاب أن كلّ من رأى استعمال ألّى فيّ من هذه الد1 أنَّما صار مذهبة [188] خطاء لا صوابا من اجلَّ أنَّه أوجب استعاله مفردا وترک اشراک غیرہ معہ فلعوج 4 له 5 مرادہ وقصر عن بلوغ محبَّته وكما قدَّمت من قول الأطام ان كلَّ شيء هالاااه ا⊓סרון6 وامّا اذا جمعت هـذه الفنون كلّها فهـو الصواب الخض وليس الصواب ايضا ان يوُخذ من كلّ فنّ منها جزو من 13 جزء فتصير اجزاء متساوية لكن يوخف من كلّ نوع منها المقدار الذبي يصلح كما توجب للجمة والشريعة فاذا 7 جمعت منثورات

1) M add. وظعم . 2) m. אלמטאלבה. 3) m. אלמכפאיין. 4) M conj. VII. 5) M add. عن . 6) M in marg. sec. manu اذا M (6) .

٣١۴

توسَّط [187] الانسان وللنَّه لا يجعله علاة جارِية لفيغيَّر ما طبعه

الباب الالا في قول من زعم أن الراحة افصل ما استعمل ا قال قهم أن الراحة سبب لاستفاقة النفس لنفسها وأن تنغذ عداءها • وتربّبي جسمها وان تنقرّى حواسّها وان الانسان كيف ما تعب فلنَّما ٢ حينه الى راحمة، وفي مطلوبه الا تسرى ان الملوك ثم اروح الناس ولولا أن هذا المعنى هو الافصل لم يختر له وابين سكون الفكر بترك القلق والطيش والهم والغم بحسبك ان الدبين المحج · اذا اختير شبع بها اذ يقبل ("רמיה 16, 16) اמצאו מרגוע **الروسرم** واحد في السبوت والاعياد اشرفت على رامي هاوًلاء فوجدته اجبهسل الساس بل تالوا ما لا يعلمونه لان الراحة أنما تنتظم للانسلن بعد العناية الوكيدة واحكام حواتاتجه واصلاح اسبابه ثم يستقرّ ج ويستبيح وكف (20 لا 27, 27) הכן בהוץ מלאכתך ועתרה בשרה לך אחר ובנית ביתך לא ועובא المفردة بلا شىء من هلته فأنَّما في راحسة بالاسم وحساصل معقاها فهو اللسل فلا تسبّل عن اللسل الدائم ما ذا يتعل تلى للنسان أنَّما يعفل غفلة ويكسل مسدَّة حتى قد وافاء الفقر يعدو عدوا פאת וצה משולב ענו׳ (6, 10/11) מעט שנות מעט תנומות מעט חכק ירים לשכב ובא במהלך ראשך ומחסרך כאיש (12 فاذا كسل فلم يعدّ له قوتا ولا سترا ولا كنَّا فهو في حسرات طول المنعان حتى ان شهواته ودواعيه تقتله قتلا (21, 25) (21, 25) תאות עצל תמיתנו כי מאנו ידיו לעשות כדים ווא בגם

40

mm

والسمعية כ׳ק׳ (10, 12) ועתה ישראל כוה י׳ אלהיך שאל מעמך כי אם ליהאה את י׳ אלהיך לשמר את מצות י׳ فلَّى شيء يقوم البه المنفرد من شرائه الليمل والقسط والميزان اذ قل (انجد א 36, 19, מאוני צרק אבני צרק واتى شيء يقوم به من شرائع الحكم بالعدل والانصاف اذ قال (٦٢٦٢ : 19) ٢٨ من الله من الله مردد ودن والى شيء يقوم من الله والحرام فى اكل اللحمان رما اشبهها اذ قل (ויקרא 2 ,11) זאת החיה אשר האכלו واتى شىء يقوم بد من شرائع المنجاسة والطهارة اذ قل (47) להבריל בין הטמא ובין הטהר פובם (47) להורת ביום הטמא וביום הטהר כעלוט היג אי ווינש والعشور والنذور والصدقات وما شاكلها فان قلبت فيتعلم نلك \*ويفت به قوما آخرين فيمتثلوه • فانن اولائك °م العباد لا هو اذ (130) بهم تمّت عبادة الله لا بد وامّا ما ذكروا من التوكّل على للخالف فى امر صلاح للجسم وصلاح الغذاء فهو كما قالوا وقد بقى عليام شيء وهو انَّه قد جعل لكلَّ شيء سببا وعلاة ينبغي ان يلتمس من ذلك الوجمة فان كانموا صادقين بان المتوكّل علمّ فيتولَّلوا ٤ عليه في باب العبادة ايصا ليوصلهم الى ثوابه بلا عبادة فان ام یجز نالبک لانّہ قد جعل العبادۃ سببا للثواب ام بک بدّ من التكسّب والترويج والعنايات التي جعلها سببا لمصالح الناس الَّا انَّه قد يفعل في اوتات شيئًا من هذا على طريف الآية بلا

ويفتى به M semper . 2) m. ف. 3) m. et M ويفتى به M semper . فيم أخرون فيتمثلونه (4 . قوم أخرون فيتمثلونه . 5) m. indicat. 6) M بعض ألاوتك M (6

14147

اليه ا هـذ، لتعصد من تسلب فلحسن جملتهما ( كم المال المال المال להוריעך קשט אמרי אמת להשיב אמרים אמת (22, 21 الباب الا'2' العبادة موجود قوم كثير يقولون לשלחיך ان افصل ما يشتغل به العبد في دار الدنيا عبادة ربّه فقط وذاک بان يصم النهار ويقم الليل ويسبّح ويجد [186] ويدع اللانيا باسرها فان ربَّة يكفية امم قوته ودوائه وسائر حوائجة وهوذا جد للعبادة لذّة جليلة د'م' (תהלים 1 147, 1 כי נעים נאוה תהלה פל כית פיתנן כ׳ק׳ (100, 2) עבדו את י׳ בשמחה ونخيرة عند خالف الللّ لوقت الثواب ((( (الأماد، 17)) והמלתי עליהם כאשר יחמל איש על בנו העכר אתו حق يقدن میں ہے۔ ہاؤلاء ایضا برچک اللہ کلّ شیء وصفوا بہ عبادۃ خالقنا حقیقین بل جبيع الصفات لا تبلغها اد'م' (תהלים 3 ,145) لداخ " ומהלל מאד ולגדלתו אין חקר פיזה מכיש וציצו שגא וציפונ بها وحدها وقطه لا يشتغل بغيرها فان لم يعن بالغذاء لم يثبت لجسم وان لر يعن بالولــد لر تكن العبادة من اصلها لان اهل جيل باسرم لو اطبقوا عليها شم مانوا لمانت العبادة معم وانسما العبادة لآباع وبني بديه كما قال (٦٢٦ ٥ ,6) למען תירא את י׳ אלהיך לשמר את כל חקתיו ומצותיו אשר אנכי מצוך אתה ובנך ובן בנך כל ימי חייך איא اوصى 5 ما خفى عليهم وى ان العبادة ، جميع الشرائع العقليَّة

M om. 2) M conj. VI. 3) M جملتها et superser.
 litteris emendatum جملتيهما, quod legitur etiam in m. 4) M
 واوضرخ . 5) M ut edd. دورواعيد

٣

وكانَّها تغذَّيها غذاء كف (.ibid) الثاران לעצמותיך وزينة بها ١ كاللولو والجوهر على الملوك كف (1, 9) د לוית הן הם לראשך الادرام أدردر المرابع ومن فر يقصدها ولا فهمها وفكانَّه ليس من الناس ولا مستعد بع درم (תהלים 5 ,28) در לא יבינו אל هلاله " الله الله المراه الما فوجدت جميع ما وصفوا به للجهة حقًا يقينا وأنّما موضع الزلل فيه ما قالوا ألّا يتشاغل 3 معها بغيرها \*فان لم يشتغل معها بالقوت 4 واللَّى والستم بطلت للحكمة 5 الد لا قوام اللا بذلك وان القى نفسه في حاجانه 6 هذه على قم آخرين كان مرفوضا وغير مستعدّ بد ولا مقبول قولد וכ'ק' (קהלת 9,16) וחכמת המסכן בזויה ורבריו אינם נשמעים אי قنع ז بالغليظ من الغذاء واليابس من التدبير غلظ طبعه وجفا عكَّره وبطلت لطافة للحكة ودقتها وكف ( ( الله 11 , 25) مواما تمد במשכיות כסף דבר דבר על אפניו וע יוט ויט איט וייויגע في البر أنما غذاهم ربّنا بغناء لطيف اعنى المن ليتعلّموا لحكمة كف (שמות 4, 16) ויצא העם ולקמו רכר יום ביומו למעז אנסנו הילך בתורתי אם לא وانظر ايضا ان بنى לוי أنّما كان يصيبهم من الغلَّة جزء من ('لا' \* اذ هم سبط من بين 'لا' فجعل للم العشر ليلطفوا غذاءهم ولو اطبق \* الناس على ما قال هاولاء لبطلت للحكمة بانقطاع النسل بترك التزويبج ولو تشاغلوا بحكمة البنية وحدها تركوا حكمة الدين والشريعة التى أنما حبّبت

1) m. الد منهمها M et m. الد n. الد منهمها . 3) M conj. VIII. 4) m. من القوت. 5) M om. 6) M sing. 7) M فغليط. 8) m. 14. 9) m. plur.

الكانب في مقارمة خالق السماوات والارضين على قول اهل للقد 1 وظنَّه انَّم خارجين عن تدبير كف (תהלים 64,6) יחוקו למו דבר רע יספרו לטמון מוקשים אמרו מי יראה למו واين شناءة الناس وعداوة لخلف وايداع القلوب ما تحسد نعمته פימאים זמגויג כיק׳ (9) ויכשילהו עלימו לשונם יתנוררו **כל ראה בם** فلا يوجد مغتمَّ <sup>و</sup> لغمَّه ولا متوجّع النكبته الّا \* الاكل والشرب فرح سارد بوقعته כ'ק' (נחום 3, 19) אין כהה לשברך נחלה מכתך כל שמעי שמעך תקעו כף עליך כי על מי לא עברה רעתך תמיד [185] ננגו או ושט שני العداوة تعدّياً من هذا ألذى هوذا يتشقّى في آخرها 2'7' (תהלים 19, 6) ושנאת חמס שנאוני פו השון (59, 6) אל תחן כל בגרי און כלה وانّما غرس في النفس محبّة النشقى ليوُخذ حقّ الله من المفسدين في البلاد وينصلح الناس ٦٬٦ (101, 8) לבקרים אצמית כל רשעי ארץ להכרית מעיר י׳ כל פעלי און السباب الـ11' في للحكمة ِ من تلاميـذ للحكهاء من زعم أنَّه ليس ينبغي أن يشتغل احد في دار الدنيا بُشىء سوى طلب للحكة وقالوا لان بهما (129) يبوصل الى معرفة كلّ ما في الارض من الطبائع والامزجة والى علم كثير ممّا في السماء من الكواكب والافلاك ولـهـا لـنِّة تـلـنَّذ النفس وكما قال (٢٣٣٠ 2, 10 כי תכוא חכמה בלכך ודעת לנפשך ינעם وشفاء (2, 10 דמא אי יי אָאָן כ׳ק׳ (משלי 3, 8) רפאות תהי לשרך

1) ed. اللقّ = באמת 2) cod. accus.; ed. אלא הכל שמחים לשברו. 3) m. nomin. 4) m. suff. masc.; at cfr. infra يَغْذَيها.

مغرورين لان جميع ما وصفوا أنَّما اثَّر في النفس هذا التاثير لأنَّه جاءها طوءا لم تعن في بشيء منه فلمّا اذ وقعت في التفكّر في التدبير على العدو وقعت في الجر الاسود وكلّ وقت يتجدّد لها رای بعد رای وکف (תהלים 3 ,140) אשר חשבו רעות בלב כל יום יגורו מלחמות ووطن المرء نفسه على أن لا يقبل > شفاعة ولا يرثى ارثاء ولا يحنّ حنَّة ولا يسمع دهوة ٦'٦' (٢٣٣٠ נפש רשע אותה רע לא יחן בעיניו רעהו כאג (21, 10 بذل جميع المال والجدّة دون ذلك التشفّى كف ("שעיה הנני מעיר עליהם את מרי אשר כסף לא יחשבו (18, 17 المحد لله المولاد دا وعلى أنَّه إن لم يصل إلى قتل نلك العدو مر الا يقتل الف صديق او بقتل نفسه لا يابى أ ذلك وكف (10000 16, 30) תמת נפשי עם פלשתים <sub>פ</sub>على أنَّع أن لم يصل الى ذاى الا بترى ربع وعبادت دم (תהלים 14 86, אלהים זדים קמו עלי ועדת עריצים בקשו גפשי ולא שמוך **לנגרם** فاذا احتمل هذ» الامور كلُّها رَبُّما فر يصل منها الى مطلبة · וכ׳ק׳ (מלבים זו 3, 26 וו מלך ארום ולא יכלו وربما انقلب عليه المعنى فهلك هو الرام (الاللم 26, 27) دام שחת בה יפל וגלל אבן אליו תשוב טו שאח פיה לא א طلب فقد اوقع نفسد في شديد عقاب الله الذي لا يخلصه احد الا تحليل من اساء د اليد اכ'ק' (28, 17) ארם עשק כרם נפש ער בור ינום אל יתמכו בו واين الطمع في مقاومة الزمان على مذهب اهلد والطمع في مقاومة اللواكب على اتحابها والطمع 1) m. אכי. 2) m. אכי.

۳.,

תושיה, לכר חכמים בערמם וג׳ ومن تمّت له المئاسة والملك فذاک الوقت يظهر حسّادة ويكثرون معادوة وان لم يسىء اليام بل بديهة كف (תהלים 59, 5) בלי עון ירצון ויכוננו עורה לקראתי וראה بل من أول ما يلوح لهم أنَّ يروس له يحرصون שא פיוא אוגיי זושן (בראשית 37, 20) ועתה לכו ונהרגהו الالاحراد فهو دائما لا ياكل ألا (مكتوماً ولا يشرب ألا محفوظا وكأنه جالس تحت حدّ سيف وكان حيوته معلّقة بشعرة كف (שמואל ני בפשע ביני. וכין המות פרושי לא אוגג יאי 20, 3 ג وبين لخكم بالحق وادخلت عليه اللبوس والشكوك واشتد عليه انكار الناس وصعبت مطالبة ربَّة له ادم ( (הاשע 1, 5, 1 ادم המלך האזינו כי לכם המשפט כי פח הייתם למצפה المس هداسة لأ مداد وانَّما غرس الخالف في النفس محبَّة الشرف والشمخ لتشتاق به على ثواب الآخرة كف ( ١٢ ٢ 36, ٦ לא יגרע מצריק עיניו ואת מלכים לכסא וישיכם לנצח الباب العاشر النشفّى وزعم آخرون ان افضل ما ויגבהו يقصد، الانسان في دار الدنيا ان يتشفّى من اعدائه فقالوا ان التشقّى يزيل عن النفس غمًّا كانت عليه ويغصّ غنها كربا كانت فيه ويلذَّذها بما تراه بعدوها ويسكن للحدَّة ويزيل التفكَّر اللثير ويمنع عددوًا 1 ثانيا 1 من الاقدام على ما قدم عليه الأول الا ترى וט וفصل ما قيل للمؤمنين (ישעיה 11/12 , 11) הן יבשו ויכלמו כל הנהרים כך יהיו אין ויאבדו אנשי ריכך תכקשם ולא תמצאם אנשי מצתך فتبيّنت جميع ما ذكروة فاذا به فيه 1) m. nom.

**\***•v

وينبغى أن أثبت ما غفلوا عند من ضرر التشامخ والتروس أ فن نلک ان المرء اذا شمخ وعظمت نفسه عنده تعدّی طوره وسطا على الاقباء والاباعـ وراى نفسه كانَّ اوحـ الناس وازرى براى كلّ انسان ولتي ومحد مح كلّ قول احرم (هلام اله، 1) كلمانه تدرم دورة دورة ما جربو فى طول زمانهم واستبعد دربتهم ولم يقبل مشورتهم ووصيّتهم الت'م' נוע לעצה חכם נאיער בעיניו ושמע לעצה חכם נאיערי (12, 15) امور دنياه واتى شىء صلح منها نسبه الى حيله وقوّته وتدبيره פאבאני וכ׳ק׳ (ישעיה 12/13, 12/1) אפקר על פרי גדל לבכ מלך אשור ועל תפארת רום עיניו כי אמר ככח ידי עשיתי ובחכמתי כי נבנותי ואסיר גכולת עמים ועתירתיהם שושתי ואוריד כאביר יושבים פטור אי ذلك الى معارضة الصنّاع فى صنائعهم فاستجهلوه واستخفّوا به والى الاعتراض على العلماء في صنائعه العلمية ورَوْم كسرها فالجاهل الواقف ارجى منه (٢٣٢٠ 26, 12 ריאת איש חכם בעיניו תקוה לכסיל ממנו כטו, זי ذلك الى الطعن على الملوك والوزراء ولا يرضى لكم رايا ولا يستحسن لم تدبيرا وفيه يقول (16) חכם עצל בעיניו משבעה משיבי الال وبالغ في ذلك الى ان طعن في حكمة البارق وعلمه فينكر الكثير منه ويستقجع د'م' (תהלים 11 ,78) المطاد مندم ירע אל ויש דעה בעליון وجله ذلك على الدخول فى كلّ مدخل خط ثقة منه بان تدبيره يخلصه وذاك هو الذى اوهقه وكف، (איוב 5, 12/13) מפר מחשבות ערומים ולא תעשנה יריהם

1) m. אלתראס. 2) cj. צֿ. צֿ.

שנים אשר תאמר אין לי בהם הפץ فينقص نوره ولونه وحسنه وحواسم وقواة ويصير غيما أ قد انحل منه المطر وبقى بخارة اليابس الـذى لا نفع فيه כ׳ק׳ (2) ער אשר לא תחשך השמש והאור והירח והכוכבים ושבו העכים אחר הגשם משל <sup>5</sup> هفة القصّة الى آخرها فلعبد الصالح أنّما يحبّ حيوة الدنيا لأنّها درجة يوصل بها ويرتقى منها الى دار الآخرة لا من اجل نفسها وانَّما حبَّبت للانسان لئلًا يقتل نفسه إذا وقع في شدَّة كما قال (כראשית 5, 5) ואך את רמכם לנפשתיכם אררש מיר) در من المتعام المالي التاسع في المتاسة وراي آخرون ان اجلّ ما يستعلم الانسان في دار المنيا الشمخ والتعظّم والتروس 2 وقلوا ان النفس تنحو نحو الشرف وتراها يصعب عليها الذل والتسليم الى انسان آخر والاقرار له وجد الرئاسة تسرّها وتهفعها وتزيدها نشاطا وانبساطا وكذاك الامر والنهى يلذذانها ولولا الرئاسة ما انصبط العالم ولا تمّت مصالحه فلوك يربّون للجروب والصيانة وقصاة يحكمون فيما بين مستورى الناس وامراء يقومون · تقارع بها بين معانيها تماد الصالحين لبعض كف (בראשית עמים וישתחו לך לאמים הוה גביר לאחיך (27, 29 استراد الأحدد المعرج فامًا ما ذكروه من صبط الدنيا بالصيانة وللحكم والتقويم فليس بمدفوع بل هو قولنا وقصدنا وانّما استعاروه عارية استعانبوا بة 5 على [183] مذهبهم لأن الصبط للعالم انّها يكبن حكة وهم قاسقطوا فصيلة لخكة وجعلوها للتاسة لعينها

1) m. גימא pro גימא 1) m. אלתראיס. 3) m. דעי. 4) m. singul. 5) cj. אָש

(ירמיה 7 ,35) למען תחיו ימים רבים פותא אנפ שאר هأولاء تعاهد الاكل والشرب والاختصار في الجاع والحرص على 1 طبّيب النفس وترك الدخول في الاهوال<sup>2</sup> والمخارف من امر ديسن ودنيا [182] ولعرى أن عُذْه الاحوال " تنصل لح الجسم تلنّها ليست اسباب لخيوة لأنَّا نجد كثيرين ٢٨ بهذ، لخلل قليلي الاعار وآخرين باضدادها طويلى الاممار ونرى اجساما وثيقى البنية تنهد بسرعة وأخب ضعفاء \* البنية \*تبعي طبيلا ولو كان الامر كما قالوا تلان الملوك 1 اطبل المناس عما لتمكّنهم من الاغذية والادوية والرفاهية وسائر ما وصف ومنع ذاك فاذكر ما الكلوة ، في هذا السباب ان الانسان كلّما طالت حيوته كثرت هومه وغمومه وشدائده الألم' (תהלים 17, 17) צרות לכבי הרחיבו ממצוקותי הוציאני وترتيدت عليه الذنبب ولخطابا وطال حسابها وجملتها وكآبها ידאנ אנן השכימו חשחיתו (צפניה ז, ז) אכן השכימו חשחיתו در لإدادات نهما هو في حال الطفوليَّة فهو جاهل لا يعلم شيئًا כיק׳ (משלי 15, 22) אולת קשורה בלב נער טוו משון ול حسال المعبوة انتقل الى الغساد درم (15, 29) ادلا دان الم מביש אמו واذا صار الى الشباب دخل في. اللد والتعب والشقاء كق، (16, 26) נפש עמל עמלה לו כי אכף עליו פיהו שנו بـلـغ الى الشجخوخيَّة زال كلَّ ما تمنَّاه وصـار لا يعيش الَّا بالصرورة كة) (קהלת 1, 12, ער אשר לא יבאו ימי הרעה והגיעו

1) m. ف. 2) M ممّا . 3) M add. ممّا . 3) M add. ممّا . 4) M معيفى . 5) m. om.; in cod. M desunt duae scidae. 6) m. محمدة singul.

וכ׳ק׳ (עמום 11 (5, 11 בתי גזית בניתם ולא תשבו כם כרמי חמר נטעתם ולא תשתו את יינם פוי אויי ולאפור מגוא فان غروسها لا تنبت على ما يتمنّاه الانسان وانّما ، تنبت مشيئة ربَّه فالغمَّ بها دائم فإن قلعها واعلانها \* تصاعف الغمَّ واين \* الاهتمام بحبس المطر بالاوفر وكذاك بالعطش والشوب والبَرْقا والجراد والسيل وكق) (מלכים I 8, 37 (ארכ כי יהיה בארץ דכר כי יהיה שרפון ירקון ארבה חסיל כי יהיה כי יצר לו واین جور السلطان وتعدّی اتباعهم حتی یصیر المستغلّ مستغلًّا • للم 3 ولا يحصل لصاحبة 5 شيء وعلى ما قال (קהלת 10 ,5) כרבות הטובה רבו אוכליה ומה כשרון לבעליה כי אם غلاء الاسعار وضيق الاوتات • حتى يصطلم الضعفاء والمساكين 3°P (עמום 8, 6) לקנות בכסף דלים ואביון בעכור נעלים ומפל בר נשביר وانما حببت العارة الى الانسان ليصل منها مقدار חו אביורא נפת לש׳ (תהלים 107, 36/37) ויושב שם רעכים ויכוננו עיר מושב ויזרעו שדות ויטעו כרמים ויעשו פרי الباب الثامن لخيوة الدائمة ورای آخرون ان תכואה افصل ما يلتمسه الانسان في دار الكذيا العناية بطول العر فقالوا ان طهل لخيوة بد يصل الانسان الى كلّ ما يبده من امور الدين وامرر الدنيا فان الملها الانسان فاتى شىء احرز وبها رغّبت الكتب ול דשקט (שמות 12, 12) למען יארכון ימיך על הארמה

عارة المنديا افصل ما يتشاغل د بد الانسان فقالوا أمّا عارة البيبت فأنَّها ضروريَّة أن لولاها فر يكن للانسان مكان 3 يستكنَّ فيه من للحر والبرد ويجتمع فيه شمله وامّا عمارته الصياء فصرورتها الغذاء لا بـد منه وللجيع يحدثون للانسان الفرح وسعة الصدر والنشاط والسرور كق' (קהלת 8, 5) ויתרון ארץ ככל היא מרך לשרה נעכר وبالعارة والابنية يتباهى الملوى والوزراء كق (איוב 14, 14 הבנים חרבות למו (איוב 14) ومثله وعد المؤمنين (احداث 6, 11) احداث طلامات در [181] טוב אשר לא מלאת נדשנ כוגא שלו ניר לא מלאת تحاملوا فيه بما اوجبوا ترى الكلّ والاخذ في هذا الباب وكيف يعم شيء من هـذا اللا جحكة وتـدبـيـر وهندسة وتقدير وان أم يـكـن في الوسط علم واسـع له يوصل الى شيء من هذا المطلوب وان كلّف الانسان نفسه باب العمارة وقع في اللَّ والشقاء والغمَّ والهم وانفاق كلّ مالد لد ولغيره حرصا على تمام ما ابتدأه منه كف' (ירמיה 13, 22, וקוי בנה ביתו בלא צרק ועליותיו בלא משפט כרעהו יעבר חנם فان هو تم ذلك فراى فيه ادن شیء ام یتجبه او ام یستحسنه فقد صار عند، لا یساوی شیا وذهب كنَّ وشقاء باطلا ونظير ما قال (دارات I, I2, I (الأحرام 9, 12, I) المناكل הירם מצר לראות את הערים אשר נתן לו שלמה ולא الا المعد الما المائمة وضيق الصدر اللازم الا معد واين حسد الناس وغضب السلاطين وايقلع النكبات الآمع ذلك

M in marg. '\*'، ينبغى أن د'\*
 M VIII conj. 3) codd.
 accus.

الوالـدين واما برهم وكرامتهم فلا يرتجى ا منهما شىء اذا لم يكن هنالک مقدّمات واین عـذاب لخمل والطـلق والولاد والنفاس وما ואיט אין ואיןטא אבט׳ (בראש׳ 16) בעצב תלרי בנים (גיש אין זי געצב גערי وقد تموت في وقت ولادتها فيصير الفرج حنزنا كمق (25 الالار (35, 18) ויהי בצאת נפשה כי מתה ותקרא שמו בן אוני واين كد الاب وشقاؤة وارتكابة \* الاخطار اللا نحبز علمانته وصبيانه כ׳ק׳ (איוב 39, 30) ואפרחו יעלעו דם ובאשר חללים שם **הוא** واين شقاء التربية وسياسة المرض واصلاح الادوية وحفظ ماء الشعير، او السكنجبين الَّا معام بالاكثر فكيف ان آل \* الامر الى الموت والثكل فهو البيل والعبيل كف (הالتلا 9, 12) د אם المرام את בניהם ושכלתים מארם כי גם אוי להם כשורי מהם فان عاشوا فخوف ماء يحدث الـذكور منام ما يسهر العيبن ٦٬٦ (משלי 26, 26) משדר אכ יכריח אם בן מכיש ומחפיר وفرع ما يحدث على الاناث منهن يسخن \* العيبن كَف ٢ סירא (128) בת לאביה מטמנת שוא מפחדה לא יישן Children و المجمع فان كانوا مع ما فذاك قطع الرجاء فكيف ان 
 Children
 אופ איגני פיגא געע (11, 30, 11) אופן ארי אמו ألا التراجية الما حبّب الولد للانسان ان يتمسّك عما رزقد ربّع منه ولا يتبيَّم بد كف (תהלים 127, 3) הנה נחלת י בנים **שכר פרי הבטן** الباب السابع العارة وراى آخرون ان

> 1) M conj. I. 2) M بطنجير M (3) M add. بع محرم . 6) m. om. 5) m. واحرار. 7) m. sing. 8) M حقين M (8) A

18, 18) אכיו כי עשק עשק גזר גול אח – והנה מת **⊆لاا(ا** وخلّغه لـلابن الميشرم الذي لا يبارك الله له فيه **∃'∂**' (משלי 21, 21) נחלה מכחלת בראשונה ואחריתה לא תכרך وانَّما حبَّب الى الانسان المال لجفظ ما رزقة الله من حلَّه ولا يصبعد لا لغيم ذلك كق (10, 22) ברכת י היא תעשיר الباب السادس الاولاد ולא יוסף עצב עמה ورای آخرون ان يجدّون فی طلب الولد وتالوا ان فی ذلمک مهجنا للنفس وقرّة للعين وفرحا وسرورا ولولا السولسد لم يكن الناس وام يثبت العالم وهم اللذخيرة للانسان لوقت الكبر وذاكروه جير بعد وفاته واين لخنَّة والرجمة [180] الَّا لَكُم والبَّر واللَّهامة الَّا منام وحسبك أن كلّ جليل من الانبياء التمس كونام كما تبى אברהם בישע (בראשית 15, 3) הן לי לא נתתה זרע وقلب الתורה (25, 21) ויעתר יצחק לי׳ לנכח אשתו כי עקרה היא פוני רחל (30, 1) הבה לי בנים ואם אין מתה **۱۲۲٬** وقد يعلم<sup>م</sup> الاب توراة الله ودينـه وحكمته فيكسب فيم<sup>8</sup> ورابا כ׳ק׳ (ישעיה 38, 19) אב לבנים יוריע אל אמתך מיא ייייייייי ما قالوة فرايت صوابة \* في البنين الذبين يرزقام الخالف لعبد، كما يشاء وموضع غلط هاولاء ايجابهم قصد هذا الباب وحده دون سائر الاشياء فاقبل واتى شيء ينتفع بهم اذ فر يكن لهم قبت وستر وكسّ واتى خيب في تربيتهم أن أمر تكن هناك حكة وعلم \*وما حنّتم ، والاشغاق عليم مع عدم هذه الاشياء اللا زيادة في الم

التي الا تشبع بل اعظم من نلك كما قل في هذا خاصّة (200% 27, 20) שאול ואכרה לא תשבענה ועיני הארם לא תשבענה واين المخاصمة والمناظرة ا والمعاداة والمصادمة كسما تصنع الاسد والصراغمة حتى توعى لها <sup>2</sup> فرائس كما مثل وقل ([٦٦] 2, 13) אריה טרף ברי גרותיו ומחנק ללכאתיו נוגי וביאו נא اليتامى والارامل والمساكين والمظلومين فلا يلتغت اليهم من القصد לא זע העשקים ואין (4, 1 הנה רמעת העשקים ואין להם מנחם واين اخذ المال والقيام للناس وخسر لجاء وذهاب الامانة وهتك الستر الا في جمعه كف (הالطلا 7,1) الدرام لاام אפרים ורעות שמרון כי פעלו שקר וגנב יבוא פשט גרור **בחוץ** واين المواعيد المخلفة والأيمان الكانبة حتى يعدم الصدي אנרה האמונה ונכרתה מפיהם (ירמיה 7, 28) אברה האמונה ונכרתה מפיהם. حتی اذا انتظم له واستوی اعتمد علیه وانسی ذکر ربّه وکغر برازقة وعلى ما قال (דברים 13/14 (8, اבסף וזהב ירבה לך וכל אשר לך ירבה ורם לכבך ושכחת את י׳ אלהיך وكثيرا ما يـكمون ماله ذاك سبب فتله وهـلاكـه امَّا بلصوص وامَّا بسلطان وما شاکل ذلک ويبقى هو واولاد، بغير شيء وعلى ما قال (קהלת 5, 12/15) עשר שמור לבעליו לרעתו כאשר יצא מכטן אמו ערום ישוב ללכת כשבא וגם זה רעה חולה, כל עמת שבא כן ילך فان بقى ماله على ولد ومات الاب فقد حمل الاب وزر المال للحرام وتقلّد اشمة كما قال ('חוקאל

1) M (ابواحدة = ] באָלָואחרה (3. ... 3) M (المنازعة = ]. efr. p. 40<sup>m</sup>. الباب لخامس في جمع المال

وراى أخرون ان افصل ما يستعله الانسان في دار الدنيا الانعكاف على جمع المال واغرته اشياء منها ما قالوا ان الطعام والشراب والغشيان الذين 1 بهم قوام البدن معد يمنون 2 وكذاك البيع والشرى والتزويج وكل ما يدور فيما بين الناس به يتم دحتى ان الملك<sup>1</sup> لا يعقد عليه الملك ولا يبايع اللا به وانّما تقاد لجيوش وتفتح للصون ليستفاد 4 وانَّما تحفر 5 المعانين والمطالب ليستخرج منها وابن القصد واللقاء والنبب الاعلى ابواب 6 المياسير وابن الجود والبر والصدقة والدعاء والشكر الله له كما قال (23 م) (19, 6) רבים יחלו פני גריב וכל הרע לאיש מתן פונאים ששע ווא امتع عند الطاعة كما قل (רברים 14 ,28, 14) והלוית גוים רבים ואתה לא תלוה כינוט (15, 6) והעכטת [179] גוים רכים ואתה לא תעבט ומשלת וג׳ ווממשלה ונאו דאיי אאו كما قل (משלי 7, 22) עשיר ברשים ימשול מיוהעי كلامع فاذا المستقيم منه هو فيما ياتى الانسانَ طها وعفوا وامّا من ياخنْد فى طلبة فهو فى تعب الفكر وكدّ الروح وسهر الليل وشقاء النهار حتى انَّه لو وصل الى ما احبَّ منه فر يكن النهم (126) حمله في اوقت كثيرة وكما قال (קהלת 5, 11) מתוקה שנת העבר אם מעט ואם הרבה יאכל והשבע לעשיר איננו מניח לו לישן واذ جعلة الانسان قصدة استكلب علية وشرة الية كمثل ما ذكرت فى باب الطعام والشراب انَّه يصبر كالنار وكالصحراء والموت والعقم

191

ىنيا ولا آخرة سواه كما قال (جالة 36, 13) الملك لأ الانار وحاشيته وللجلوس على الابواب واللزوم في كلّ محلّة كف (٢٥٢٣ שאי עיניך על שפים וראי איפה לא שגלת על דרכים (3, 2 التحد وابين السهر بالليل والقيام في الاسحار والاختفاء و ممَّن يلقاء والموت موتات عند كلّ خجلة وكف ( (١٢ 15 24, 15) الإم נאף שמרה נשף לאמר לא תשורני עין וסתר פנים ישים واین القتل للقاصد او المقصد او لاحدی حاشیتهما او لهما ولحاشيتهما ولمبّ كثير من الناس معهما كق' 4 (יחוקאל 45 ,23) د دهد اده اده داد داده ولو ظفر يما عطلبه محصل للطبيعة مقدار<sup>5</sup> ما اجهدت<sup>6</sup> نفسها ملات نادمة بأغضة لما كانت احبّته וצת مقدار من محبّتها له كف' (שמואל II, II, II) וישנאה אמנון שנאה גרולה מאר כי גרולה השנאה אשר שנאה מאהכה אשר אהכה يتبين 7 للانسان أنَّه باع نفسه ودينه وجميع حواسَّه وعقله بـعـد وقـوع السُّم الذي لا مرَّد له ولام (משלי 23, 23) עד יפלח חץ כבדו כמהר צפור אל פח وانما حسنت هذه لخلل لموضع زوجة الرجل بالفها وتالفه لعمران ושא ל אילת אהבים ויעלת חן דדיה ירוך (5, 19) ושאל ל אילת אהבים ויעל בכל עת فيبسط الزوج من هوا، الى ، زوجته بعقل ودين ومقدار ما به باتلفون • ويقبضه عن سوى نلک بمكنة وقوَّة

M add. التبذل 2) M om. 3) M V conj. 4) M
 الزمت نفسها بسببه ذاک M (6. متحال n. (5 محل ما قال المثل الزمت نفسها بسببه ذاک M (7. محلت m. (7) M (7. محلت sine و sine مقدار .

واوضحنا ان نفس كلّ انسان تخلف مع كمال صورته بطل هذا الباب واضمحل واماً ما (125) ادّعود من جهة النجم وموافقة السهمين والطالعين فلو كان كما قالوا له يـوجـد زيد ا يحبّ عهرا اللا وعمرُ ايصا جبَّه لانَّهما منساويان ولسنا نجد الامر كذاك وامَّا ما ذكروه من أن الابتداء نظر وبعدة وقوع طمع في القلب فاقبل ج لذلك امرنا ربّنا عبز وجبل أن نصرف الى طاعته بالعين 2 والقلب جميعا كما قال (משלי 23, 26) הנה בני לבך לי ועיניך דרכי תרצנה ونهمي عن صرفهما الى معصيته بقوله (כמרכר (15, 39) ולא תתורו אחרי לבככם ואחרי עיניכם אשר אתם זנים ארוריהם وما هو اللا أن تتمكَّن هذه لخال من القلب حتى تقبض عليه فتملكه فيقصم ذلك الانسان عن أكلة وعس شهبه وسائه مصالحه حتى يذوب جسمه وينحل بدنه وتقبل عليه الامراص بحدّتها واين التلهّب والغشيان وللخفقان والكرب والغثيان والقلق كف' (הاשע 6, 7) כי קרבו כתנור לכם **בארכם [178] وقد يرتفع نلك الى الدماغ فيضعف لخيال والفكر** م والذكر وقد يبطل للحسّ والحركة ورَّبما طاش عند ما يرى محبوبه فيغمى عليه فاختفت روحــه <sup>3</sup> زمانا <sup>4</sup> وربّما نظر اليه او سمع ذكه فشهق، • ومات على للحقيقة وصار المثل حقًّا كما قال (٢,26) כי רכים חללים הפילה ועצמים כל הרוגיה , לגם גאיי الانسان اسيرا هو وعقله حتى لا يعرف له ربًّا ولا حيلًا 6 ولا

رجر, في جسمة 24 ساعة M (3 . العين M (2 . زيدا M n. et M (2 . زيدا M add. ut ed. في ميتنا فحملوة ودفنوة . 5) M add. حالا M (6 . شهقة. كذاك تحكى هذا ايضا لنرد عليه ويتَّقى القلب 1 من شبهه وذاك ان قهما يرون أن العشق افتضل ما يستعلم الانسان ويزعمون أنَّه يلطف البروج ويبرق المزاج حتى تصير النفس رجبراجة من لطفها وأنَّه حـال شديد الدقَّة ويحيلون به على فعل الطبع انَّها مادة تنصب الى القلب اصلها نظر ثمّ طمع 2 ثمّ تمكن ثمّ تزيدها مواد أخر فتنبت وارتفعوا من نلك الى ان احالوا بـ على فـعـل النجوم فقالوا إذا كان طالعا 3 انسانين متساويين أن يتناظران من تثليث وتسديس وولى سهما 4 محبّتهما كوكبا واحدا اوجب بينهما الحبِّذ والالفة \*بل ارتفعوا من 5 ذلك حتى احالوا به على فعل للحالف جل وعز فاتعوا انه خملق ارواح لخلق كالاكر، مستديرة ثم قسمها نصفين وجعل كل نصف في انسان في اجل ذلك صارت النفس اذا في وجدت قسمها 7 تعلّقت به وارتفعوا من ذلك حتى جعلوة كالفرض فقالوا انَّما إبلى < العباد بهذا الباب ليعرِّفهم التذلُّل في الخابّ ليتذاّلوا لرّبهم ويعبدوه والقوم في جميع ما يذكرونه غافلون لا يعقلون فارى في هذا الباب ان ارد عليهم اولا ردًا واضحا فيما بـدودا ٩ ثمّ ابين لـم مصارّ ما تعلّقوا به واقهل امّا ما تقوَّلوه على ربَّنا جلَّ وعزَّ فلا يجوز أن يمتحن بما نهى عنه وعلى م) قال (איוב 12, 12) ואלוה לא ישים תפלה פוגמיו (תהלים) 20 الاكر التى تعلقوا بد فان قد رددنا على من قال بقدم الروحانيات

Mo

كانت معد مسكة كانت أ ثيابة تقذره ولو تنظف جهدة وكما שלג והזכותי כבור (9, 30/31) אם ההרחצתי במו שלג כפי או בשחת הטבלני ותעבוני שלמותי פוגי וושו, פולמיגדא والهتكة وما يبقى على غابر<sup>2</sup> الدهر سوء ذكرة الا به الت'م (الالا נאף אשה חסר לב – [נגע וקלון ימצא וחרפתו (6, 32/33 לא המחה] واين استعاء المناس كلم واستصمامم، حست ياتى القبيم ظاهرا وهم يظن انهم غير علين بد ذخ (ירמיה 27 ,13) נאפיך ומצהלותיך זמת זנותך על גבעות בשרה ראיתי الارالاز واين جاعل 5 البيوت الصيّنة 6 مادى كلّ داعر وكل قطع طريق 7 وفاسق وصاحبها لا يشعر الا هو كف' (5, 7) المسلح لا אותם וינאפו ובית זונה יתגודרו وقد يطلق في نفسه \* وولد» الا يتبيّن له ولد حلال كما اطلق في غير، لنفسه مشل ذلك فانها مقابلة قبجة وكما قال (איוב 11–9) אם נפרה לבי על אשה ועל פתח רעי ארבתי הטחן לאחר אשתי ועליה יכרעון אהרין כי הוא זמה והיא עון פלילים פויא כחיי هذ» الشهوة للانسان ليقيم بها النسل وكما قال (בראשית 9,7) ואהם פרו ורבו שרצו כארץ ורכו בה فيطلقها بعقل ف وقت وجهبها ويحبسها عند تقصّى ذلك الباب الرابع العشق هذا الباب وان كان ذكرة قبيحا فليس اقبرح من مذاهب اللقّار وللنّا [177] كما حكيناها لنرد عليها فتتّقى القلوب من شبهها

الدنيا وقالوا أن له لمدَّة المجب من جميع اللَّذات أذ جميعها لها 1 شىء يقرم مقامها وهذ، ليس شىء يقرم مقامها وهو يزيد في فرح النفس وينشطها ويخفَّف عن البدن الامتلاء ولا سيَّما عن \* الراس والدماغ<sup>2</sup> وهو يسكن غضب الانسان ويذهب عنه الافكار الرديئة وينفع من المالنخوليا 3 واجل 4 الاشياء انه سبب كون الانسان الناطق للحكيم واين سبب الفنة الناس ومصادقاته 5 آلا به ولو كان شيئًا منكرًا لعصم الله تبارك وتعالى انبياء» ورسلة عمّ عنه ألا ترى بعصم يقرل (בראשית 21, 29) הבה (124) את אשתי بغير احتشام وآخر يقول (ישעיה 3, 8) ואקרכ אל **הנכיאה** بلا محاشاة فتبيّنت كلامهم هذا فوجدت فيه تحاملا \*وذاک لانُّم<sup>7</sup> الملوا امر مصارَّه ومقابحة في ذلك انَّه يصرّ العينين<sup>8</sup> ويـذهـب الشهوة ويسقط القوّة وكثيرا ما يغلب حمّى " الدقّ ووجع لخواصر ومراق البطن ويرخى أالبدن ويخلقه بسرعة ويتجل المهرم وفى ذلك يقول (التلخ 31, 3) بعد مرمز فرات חילך ודרכיך לניחות מלכין פוגי ומידאו ובגני פוסיגוח العقل ومزلَّة 11 البصر 21 الآ معد كما قال (הالعلا 4, 11) الدار (" المراالا الم الحد ومن قصد قصده الهب1 ناره وام يطغأ الا وقت قصاء حاجته فقط كق' (7, 4) כלם מנאפים כמי תנור **دلا**دة دامظة واين الوسخ والقَذَر حتى يحسّ \* بنغسه ولو<sup>14</sup>

1) M add. وهذا et in marg. وهذا M هلاملاً (ع. مقامع وهذا M add. 3) M بلاتلاط (م. 5) in textu ومصادقاته et in marg. 5) in textu واصطحابه et in marg. جميع 6) m. 6) m. 6) m. 7) M ut edd. وايصا انه (8) M ut edd. 9) m. om. 10) M (11) وخبال النفس . 12) M add. وزلّة M (11) ويهدّ M (10) M 13) M. النهيب النار لا يسكن.

حتى يترك دينه وينسى ربّه كما قال (הושע 6) כמרעיתם וישבעו שבעו וירם לכם על כן שכחוני פואנו אי זויגע الشراب تجفيف الـدماغ ان شرب صرفا وترطيبه ان شرب مُزوجا والاشتمال على العقل وفساًد للحكة كسما قال (٢٣٣٢، 20, 1) كرم היין המה שכר וכל שגה בו לא יחכם פולבו ושמעי والارتعاش وهيجان الدم ولخمايات المُطْبقة \* واندراج خَمَل المعدة ونكس اللبد وتسبيب<sup>3</sup> الاوجاء الشديدة كما قال (29/30) למי אוי למי אבוי – למאחרים על היין נוגי ואשששט وارتكاب 1 الفواحش الا بع كما قال (32/33) אחריתו כנחש ישך ובצפעני יפרש עיניך יראו זרות ולכך ירכר תהפכות وابين قتل النفوس \*وارتكاب الاخطار 6 والصرب والدفع ولخبس والقيد والعقوبات الا فيه واين ضروب الخديعة والحيل والهلاك ، الا به ومن عوّد نفسه الاعتماد على الطعام والشراب وفر يصل اليهما من حلّهما تناولهما من حيث ما كانا كما قال (4, 17) 2 لأسطا طراح רשע ויין המסים ישתו وانما حسنا للانسان ليتناول منهما قوته الذى يقيم جسمه كما قال (13, 25) كاتر محد مسحد دفعا احدا العلام ممام [176] واذا راى بعقله وجع ذاك اطلق شهوة الطعام واذا حصل له القوت اعنّها الباب الثالث ورای قوم ان للجاع يجب ان يُؤثر على جميع محابّ الغشيان

M (3 .والدمامل وللحراجات وانجراد .M add (2 .ولحمّى m (1 والـفـواحش وتحسين كل قبيج M (4 .ادائلة بلاملامت والاوجـاع M (5 .وتجويز كل منكر يدبّ فى بدن الانسان قليلا قليلا وكما .والشراب .M add (7 .والاهلاك M (6

مهما؛ القي فيها اكلته من غير حسّ زخ \* (9, 18) اته، הע ددمددار مل بل يصير كالموت النى يقبض الخلف اليه ولا یکتفی کما تل<sup>2</sup> (הבקוק 5, 2) אשר הרחיב כשאול נפשו المالم دهالم الله اللحلا بل يصير كاربعة اسباب العدم وفي النار والماء والموت والمعقم كف (20 طار 15/16) لألالام سر כנות הכהב שלוש הנה לא תשבענה ארבע לא אמרו הון שאול ועצר רחם ארץ לא שבעה מים ואש לא אמרה ٦٢ حتى انّه يشمّ على ١ ان يؤكل له رغيفا \* وان كان هو غنيًا ٩ وان بذل الله فلك كان بغير نيَّة כَج (23, 7) כי כמו שער בנפשו כן הוא אכול ושתה יאמר לך ולבו בל עמך פונו שאיי هذه من اخلاقه 5 رفضه الملوك وخيار الناس وعقلاؤهم فلا يجالسونه \* لانه ان اكل استهجل وان رای بضعة وافرة ظفر عليها فهو اول من عمد يده وآخر من يرفعها وعينه إلى ما إلى من الطعام ممما قلبة الية وفي ذلك يقبل الكتاب (23, 1/2) 2 معد ללחום את מושל בין תבין את אשר לפניך ושמת שכין בלעך אם בעל נפש אתה ושא \* פידוה ל וויינן כדט אאא الملاة الاكل من شوقد اليه<sup>3</sup> وكانَّـه<sup>6</sup> يصبَّ فيه من فوق وينزل من וששע לאו קיא צאה (ישעיה 8, 8) כי כל שלחנות מלאו קיא צאה در مراه \* او يقذف الى فبق 7 كما قل (م 1 \* 1 و 23, 8 ) ورج אכלת תקיאנה ושחת רבריך הנעימים פוא של וושעי

له الللَّة العجيبة وهو سبب نمو الاجسام وتربيتها واتلمة النسل وهـوذا نـرى الانسان يصوم يوما فيضعف سمعة وبصرة وفكرة وذكرة وخاطر، فاذا تغذّى علات قواهـا الى حالها فقد يجوع وقنا فيكفر بربَّه ولا يعقل ما يصلَّى ا وتهى العمارة كلُّها انَّما في مـوضـوعــة في اماكن الانهار لموضع الزرع وسقى الماء وبذاك خراج الملوك وبذاك عطاء لجند واليه ينتهى المثل اذ يقول كلّ انسان هذا خبزى وتجد الكتب رغّبت بع الصالحين اذ تقول (الاالار 25, 23) ועבדתם את י׳ אלהיכם וברך את לחמך ואת מיכך בטוט (ויקרא 19, 19) ונתנה הארץ פריה ואכלתם לשבע נימיוו هـذا كثير وان كلّ ملاك وعرس وخـتـان ونـفـاس \* وعيد لا يتمّ مسرة \* شيء منها الله به وكذاك الالفة والصداقة فيما بين الناس والاصدقاء وقلوا والشراب حسن [175] اللون طيّب الرائحة لذيذ الطعم يجعل للحزون فرحا واللئيم سخباً ولجبان شجاء وقد جمعهما 3 الكتاب في المديرج ان يقول (חר לים 15, 104) اسم معاهم לכב אנוש להצהיל פנים משמן ולחם (123) לבב אנוש **تالات** فتامّلت قوله هذا فوجدته بل اكثره متحاملا وايصا انّه نظروا الى محاسنة واغفلوا مقابحة وذلك ان 4 كثرة الطعام تكثرة النُخَم وتثقل الاعصاء وتملأ الراس والعينين وتحرك الغشيان باسراف وتورث القلب بلاهة وتغيّر خلق الانسان الى الشرة والنام حتى لا يذكر الشبع فيتشبّد 7 باخلاق الللاب اخر (سيرات 11 ,56) והכלבים עזי נפש לא ידעו שבעה או אייג אונון וויט 1) M add. له. 2) M وكارة يتم M (2. اله. 3) m. suff. singul. M VI conj. 6) M بلادة M (5. الى وجدت M VI conj. .انی وجدت M (4 8) M add. المحبقة .

۴٩.

لان تركهم التزويج يقطع النسل فلو كان هذا صوابا لاستعلم ا الناس اجمعين \*واذا استعملوه 2 بطل جنس الناطقين وببطلانه

124

تبطل للحكمة والشريعة والقيامة والسماء والارض واين المخاطرة بالنفس عند الوحوش والسباع ولحيّات ولحّر والبرد والآفات واين غلظ الطبع ولجفاء والوسواس والهذيان ألاه بفقد الطعام اللطيف والماء السارد وفساد الدم وهجان السوداء حتى يلتجوّون الى مداواة اهل العارة للم<sup>3</sup> فرّبما نفع فيم وربّما لم ينفع وقد مداواة اهل العارة للم<sup>3</sup> فرّبما نفع فيم وربّما لم ينفع وقد يستوحشون من الناس حتى يظنّون أنّم سيقتلونم وقد يبغصونم ممّا صاروا<sup>4</sup> عندهم الترارا<sup>5</sup> عصاة حتى يستحلّون اذاقة دمائم وقد ممّا صاروا<sup>4</sup> عندهم الترارا<sup>5</sup> عصاة حتى يستحلّون اذاقة دمائم وقد يعيرون الى<sup>6</sup> اخلاق البهائم فتخرجون عن الانسانيّة كما قل (איכה 3, 4) حد لاها حماة حتى يستحلّون اذاقة دمائم منا صاروا<sup>4</sup> عندهم الترارا<sup>5</sup> عصاة حتى يستحلّون اذاقة دمائم مقا صاروا<sup>4</sup> عندهم الترارا<sup>5</sup> عصاة حتى المتحلق مقا صاروا<sup>4</sup> عندهم المرارا<sup>5</sup> عصاة حتى المتحلق مقا صاروا<sup>4</sup> عندهم المرارا<sup>5</sup> عماة حتى المتحلق مقا مقاروا<sup>4</sup> عندهم المرارا<sup>5</sup> عماة مقارمة مقد مناهم وقد مقارمة مندهم المرارا<sup>5</sup> عماة حتى المائمة وقد مقارمة مقدهم المرارا<sup>5</sup> عماة حتى المائمة وقد مقدم المائمة منظرية منتحرجون عن الانسانية مائمة مقدم الخلق البهائم فتحرجون عن الانسانية مائمة مقدم المائمة محرمة المرارا<sup>5</sup> عماة حتى المائمة وقد مائمة مائمة منتحرجون عن الانسانية مائمة وقد معرم المائمة الوحدة في الدنيا ليستعاد في موضعة وذاى اذا اللانسان خلق الرهدة في الدنيا ليستعاد في موضعة وذاى اذا حضر له الطعام لخرام والغشيان لخرام والمال لخرام اطلق له هذا الحض الحر مالقا محرم المائمة المرام المائمة المائمة والمائمة مائمة الحض المائمة المائمة المائمة المائمة والمائمة مائمة المائمة مائمة المائمة المائمة

الباب الثانى في الاكل والشرب

وراى بعض الناس أن الـذى يجب أن يستعلَّه الأنسان• الأكل والشرب فقالوا<sup>و</sup> أن الغذاء قوام الأبدان والنفوس ومع ذلك فان

M in marg. emend. ئاستىملو، cfr. ann. sequ. 2) M om.
 m. مالى M (م. 5) m. nomin. 6) M (م. 7) M (م. 5) M (م. 5) M add. الزهادة m. زهاد (م. 9) M (م. 9) (م. 10) ((0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 10) (0. 1

۱חזיק בו الم יקום وما الامر فيها اللا فى كـذب وغش وزور ما عش كما قل (תהלים 10, 10) ורהבם עכל (122) ואון فكم من جبابة هدّته وطحطحته كما قل (6, 6) אשתוללו אבירי לב נמו שנתם כצה הי וביום ונגדא פמיאדא (ישעיה (23, 9) לחלל גאון כל צכי להקל כל נכברי ארץ בא אי رجا خيرها فبدلت له شرّها وفتح عينه لينظر نورها فاظلمت \*ف وجهة كسا قال (איוב 26, 26) כי טוב קויתי ויכא רע ואיחלה לאור ויבא אפל פראיי דאאו בא פשלו וצישוי والقت حدّتها على ضعفة كما قال (תהלים 88,8) עלי סמכה חמהך واين الذنوب ولخطايا واين لخساب والعذاب واين الايحاش بينه وبين ربّه حتى يصير له كالمفترس بغصبه 5 كما قال (ماد 10, 16 ויגאה כשחל תצורני ותשוב תתפלא בי פט ובשו (ישעיה 13, 9 הנה יום י' כא אכזרי ועברה וחרון אף فقالوا يجب رفض هـذ، الدنيا فـلا ، يبنى فيها عاقل ولا يغيس ولا يتنزّوج ولا ينسل ولا يسكن فيما بين من 7 اختاروا هذه الافعال لئلًا يُعْدوه وينزُّ اليه من اخلافهم بل ينفرد في لجبال [174] ياكل ما يجد من النبات الى أن يجت كمدا وحنا فتاملت ما قالوه فوجـدت اكثره صحجحا نكنُّهم تحاملوا في ترك العهارة 10 فانَّهم تركوا 11 ما لا بدّ منه من القوت والستر واللنّ بل ا\$للوا ذكر انفس\$

واقبل أن عبيبون الخمابّ شلات عشرة وهي المزهمد والاكل والشرب والغشيان والعشق وجمع المال والاولاد والعارة ولخيوة والرئاسة والتشفّى ولحكمة والعبادة والراحة ثم اعرض على العقل واحدا 2 واحداد واذكر له وجوة ترغيبه واثبت ما يراه الزهد فيه وابين موضعه المستحقَّم الباب الآول في الزهد اقول أنَّه رأى قهم ان الذى يجب ان يستعله الانسان الزهد في دار الدنيا والسيم فى الجبال والبكاء والخزن 4 والنوح على هذ، الدار فقالوا اوجبنا هذا لانّها دار فناء منتقلة 5 باهلها غير ثابتة لاحد أنَّرُّ ما كان الانسان فيها واقرَّه عينا حتى قد انقلبت عليه فصار فرحه حزنا وعزَّه ذلًا وسعادته شقاء وعلى ما قال (مرال 21, 19–27) لاتراد الأم יאסף עיניו פקח ואיננו תשיגהו כמים כלהות ישאהו קרים الأل ولو اجهد الانسان فيها جهدة ليتحكّم لغلبه جهله وان يتنظّف لغلبه وسحه وان يتصحّح لامرضه مزاجه وان يتلبب עפשאי לשונא לא זט (9, 20) אם אצרק פי ירשיעני תם אני الاקשני ولا احد يعلم فيها ما يحدث عليه من مرض ونكبة وشكل وغمّ وخسران وسائر الآفات كسما قال (21 لأن 27,1) كلاماً תתהלל ביום כחר כי לא תרע מה ילד יום לאלא יוי منها وازداد ، رواء اشتد عطشه وكلّما اكتَّ في التمسَّك بها قطعت بيد، العرى والمواثيق وكما قال (١٤/١٤ 8, ١٤/١٤) ماللا יקוט כסלו ובית עכביש מבטחו ישען על ביתו ולא יעמר

واللهوة 1 بهجنة وقبري وقد دخل في اخلاق البهائم ذاك قو' (2) לשחוק אמרתי מהולל ולשמחה מה זה עשה מה מני באופ الـدنيا فعرّف ان الاشتغال<sup>2</sup> فيها ايضا غرور بـقـو (4) הגרלתי מעשי בניתי לי בתים נטעתי לי כרמים עשיתי לי גנות وسائر \*القصّة وما وصف \* من اعماله الى آخر القصّة واعطى العلّة في رفض ذلك اجمع وهو انَّه يخلُّفه لمن يكون بعد، ويذهب דאי או דע כל עמלי שאני זי את כל עמלי שאני עמל תחת השמש שאניחנו לארם שיהיה אחרי שאו בגנ هذ» اللا الابواب قطع ان يـذكر سائر مُهجٍ العالم لئلًّا يشغله ذاك عمّا يحتاج اليه، نكن فيما بين هذ، الابواب اشار بالتعديل بين الثلثة وذاك بان يتخذ شيئًا من للحكمة ومن النعة ولا يترك النظر فيما هو الاصليح كما قال (2, 3) הרתי בלבי למשוך **ביין את בשרי ולבי נהג בחכמה ,**قد سنے لی ارشدک الله اتى اجمع من \*هذه الابواب7 "لا' عينا واذكر ما علمته ممّا دما كلّ قم الى ايثار استعال واحد منها مفردا طول زمانهم ثمّ ابين اتّى شيء ا\$لوا واغفلوا من ذلک الامر واشبع كلّ باب منها بذكر الموضع الصالح 8 استعماله فيه الذى له خُلق ووضع وان اجمع \*جميع ما اذكره \* ممّا تركه كلّ راغب في كلّ باب \*من هذه الأ'لا (173) بابا واسمّى الجامع 10 لد كتاب زهد تام فاحصى أولا عددها 1) Chalinatic 1 و قبحا

m. sine artic., quem M in utroque nom. omittit. 2) m.
 conj. IV. 3) M وصفع M (A وصفع M) m. add. 
 b) cfr. p. 300 l. 8.
 conj. T) M et edd.
 m. et edd. addunt رابن يعبد بد ويوصى بد M et edd. 
 m. et edd.

جلّ وعزّ نصبها وقومها وحكيم مثل هذا لا يقهل [172] لما نصبه خالقه جلّ وعز ٢٥٦ ٦٢ وللله اراد أي عمل اخذه الانسان على الانفراد اي ان كلّ واحد من اعمال الناس اذا فرده وحـد» كان غرورا له كمصاحبة الربيح وفي التفريد ايضا قل (15) מעות לא יוכל לתקן והסרון וג' وكل واحد منها معوج عن الانصلاح ومقصى عن التمام لان اجتماعها لا يكهن חסרון بل تماما أ وكمالا ويُؤبّد هذا التفسير انَّم هكذا اذ اعرض \* ثلثة ابواب من محابّ الدنيا فقطع كلّ واحد انَّ ٦٢ وتفسيره غرور مثل قوله (ירמיה 23, 16) מהבלים המה אתכם גאייניאת פוֹע (תהלים (63, 11) אל תכטחו בעשק וכגזל אל תהבלו فارلها الانفراد (63, 11 بالحكمة فقط وترك سائر للحاب قال فى ذلك (קהלת 1, 17) المدد לכי לדעת חכמה ודעת הללות ושכלות ידעתי שגם זה **הוא רעיון רוה \*** واعطى لنا « العلَّة فيه ان الانسان كلَّما كثر علمة (121) كثر المد اذ ينكشف لد من عيوب الاشياء ما كان منه في راحة وبل ظهوره له فناك قو' (18) 2' داد الدرام רב כעם ויוסיף רעת יוסיף מכאוב מה מיה אוליה פולשתפן فقط فقال أن جعل الانسان ميلة بعنايته اليها كان ذلك أيضا غرورا له كما قال (2,1) אכרתי אני בלבי לכה נא אנסכה בשמחה וראה כטוב והנה גם הוא הכל אשל, ושוא נ نلک ما فی لان الانسان بے یحس من نفسه فی حال الصحکة

1) cod. nominn. 2) cod. الذا عرض. 3) cod. (איצא לאן. cfr. infra. 4) M om. 5) M cum artic. 6) M عليد.

טוב ארך אפים מגבור ומשל ברוחו מלכד עיר פיג אייי قدّمت ان للنفس ثلث قوى الشهوة والغصب والتمييز فلمّا قوّة الشهوة فهى التى تـشـوَّق الانسان للطـعام والشراب و<del>التلقية (1) 2</del> والاستحسان المناظرا كخسنة والمشام الطيبة والملابس اللينة واما قوَّة الغصب فهي التي تحمل الانسان الى الجُرَّاة والاقدام والتروُّس والتعصب والتشقى والصلف ومانحا نحو ذلك وامما قوة التبييز فهمى التى تحكم على القوّتين الآخرتين بالعدل وايّتهنّ هاج منها فرع من فروعها اخذت قوّة التمييز في اعتباره وامتحانه فان رأت ابتداء، وعاقبته سليمين \* اشارت به فكيف ان رأت عاقبته محمودة وان رأت في حــاشيتيه او في حـاشية من حواشيه آفة من الآفات اشارت بتركة فلى انسان امتثل هذا الباب وحكم تمييزه على شهوته وغضبة كان اديبا دهاها חכמים كما قال (15, 33) "ראת ۲' מוסר חכמה والى انسان حكم شهوته او غصبه على تمييزه فر يكن اديبا فان تعدّى بتسمية هذا لخل ادبا فهو الااح אוילים ك. 1, 7) ומוסר אוילים בזו פול ובשו (7, 22) ادلاده ملأ دراه مانل واذ قد قدّمت هذا القول ان الحاجة تصطِّر الى حكيم يربِّ \* لنا هـذ، المحابِّ والمكار؛ كيف نعمل في امرها اقبول اتى وجدت للحكيم سليمان بن داود عليهما السلام قد خاص في هذا لجصل لنا ما الاصليح فقال (קהלת 14, 14) ראיתי את כל המעשים שנעשו תחת השמש והנה הכל הבל ורעות רוח ليس يعنى اجتماع الاعال وايتلافها لان الخالق

بـ سائر الموجودات فكانت على هـ ف الله الا ترى ان جزئيًّات الاعمال ليس يصلح لها استعمال شيء واحد \* فكيف كلّياتها فین ذلک لو ان بانیا بنی بیتا من حجارة فقط او ساج فقط او بوارق فقط او مسامير فقط فر يكن صلاحه كما يكون اذا هو بناء من هذه مجتمعة ونظير هذا يقال في المطبوخ والماكول والمشروب والملبوس والمستخدم وسائر لخوائج افلا يفتح عينيه الانسان اذ يرى هـذ، لجزئيَّات لا تـكـبن من شيء واحـد 2 وفي فأنَّما اعدَّت له لحدمته ومصلحته فكيف احوال نفسه واخلاقنا وينبغى ان ابين [171] ان حوادث هذا الاختيار ليست بقليلة الآفة بل عظيمة كما امثل فاقرل منام من اختار السير في لجبال فاخرجه ذاک الی الوسواس ومنام من اختار الاکل والشرب فاخرجید ذاک الی الطاعون ومنهم من اختبار جمع المال فأقامه للناس ومنهم من اختار التشقّى فشفى هـذه الامـور من نفسه وما اشبه هـذه الامور كما سابينة في توسَّطي هذه المقالة بعون الله تلتَّى اقدَّمها ههنا فاقبل وللذلك يحتاج الى حكة تلدبني الانسان وتسيّره دائما كما قل (משלי 22 ,6) בהתהלכך תנחה אתך פוצמע ל שלו וואוי ان الانسان يملك اخلاقه ويتسلّط على ما يحبّه ويكرهه فان لللّ واحد منها موضعا ينبغى ان يستعله فيه فاذا راى الموضع الذى فيه استعمال ذلك اطلقه اطلاقا بمقدار ما ينبغي حتى يستهفى ذلك الصنوع واذا راى الموضع الذي يجب فيه حبس ذلك الخلف حبسه الى ان يجوز عنه فلك اللائم وكل فلك بتمييز واستطاعة ان يبسط متى شاء ويقبض متى شاء وكما قال (16, 32) 1) M accus. 2) m. om. 3) in M deest scida. 4) cj. المصنوع.

المرا

רבות מחשבות בלב איש ועצת י' היא תקום לאו יי الاجسام ليس بعنصر واحد من الاربعة تثبت وجسم (.127 r) الشجر ليس بجزء واحد ممما ذكرنا يقم والانسان ليس بعظم واحد او بلحم فقط يعيش بل السماء ليس بكوكب واحد تستنير كذاك الانسان ليس جلق واحد يجب ان يتدبّر طهل ، وماند لكن 1 من اجتماع ما وصفنا في كلّ باب على كثرة \*من شيء وقلَّة من آخر يتمَّ كلَّ مذكور كذاك من اجتماع اخلاق الانسان فى الحبَّة واللراهـة على كشرة 2 وقلَّة يتم له صلاح امرة فيكون كانَّه احصرها الى للحاكم فجكم عليها كف (תהלים 5 ,112) ثار איש חונן اهرام تدرد حدد حصره او کانه وزنها وزنا فسقمها ا تسقيما وكما قال (20 م ب 4, 26) قارا علاد الدرال فان هو فعل ذلک اعتدلت 4 امورد وانصلحت والـذی اوجب ان اجعل هذا الباب ابتداء هذ، المقالة هو اتى رايت قوما يحسبون وعندم انَّه يتيقنين أن الواجب أن يتدبَّر الأنسان خلف واحد طهل حيوته يؤثر محبّة شيئًا ما على سائر للحبوبين وكراهية شيء ما على سائر المكروهين فتبيّنت هذا الراى فاذاه 5 في غاية الخطاء من وجوه احدها أن الحبّة لشيء واحد وايتاره لو كان اصلح، لم يغس الخالف في خلف الانسان محبَّة سائر الاشياء ولو كان الامر كذاك لجاز ان يخلقه من عنصر واحد وان يخلقه قطعة واحدة ولا لحق

 M add. in marg. (secunda manu) كما (2) m. om.
 M مصحر: cfr. gr.-aram. مصحر: et supra p. 20 ann. 4, ubi lectio codicis M praeferenda est. 4) M V conj. 5) M.
 6) M femin. المقالة العاشرة منه فيما هو الاصليح أن يصنعه الانسان

فی دار الدنیا

مقدَّمة هذ المقالة التي خاص فيها كثير من الناس وقلّ من بلغ فيها الى الراى الحمود اقول مفتحا ان خالف الللّ عزّ وجلّ لمّا كان واحد 2 الذات وجب ان يكون المخلوقون 3 من اشياء كثيرة على ما بيّنت فيما تقدّم فاقول هاهنا حتى أن الواحد المرئسي أي واحد [170] كان أنَّما هو واحد في باب العدد وامَّا المعتبر اذا اعتبره وجده معانى كثيرة وابسط من هذه الجملة ان الموجودات كلّها اذا حُصّل كلّ جسم منها وُجد فيه حرارة وبرودة ورطوبة ويبوسة واذا حصل جسم الشجر وجد فيه مع ذلك اغصان 5 وورق وثمر وما انصم اليها واذا حصّل جسم الانسان وجد فية مع تلك<sup>6</sup> لحم وعظام واعصاب وعروق وعصل وما انصم الى ذلك وهـذا ما لا يشكّ فيه ولا يدفع وجدانه وهذا كله كان برسم لخليقة اذ لخالف جلّ وعزّ واحد واعماله كثيرة وهو ما قلت الكتب (תהלים 24, 104) מה רבו מעשיך " درام درمد لالارم وحتى السماء فيها من الاجزاء المختلفة والاقدار والصو, والالوان وللحركات ما لا تحصيها وبنكسك في سماء كبا قالت (איוב 9,9) עשה עש כסיל וכימה וחררי תימז فاذ قد قدّمت هذا القهل اقهل الآن وكذلك في الانسان محابّ لاشياء كثيبة ومكاره \* لاشياء كثيرة كمما قل (٢٣٢ 19, 21)

M cum artic. 2) M واحديني 1) M cum artic. 2) M واحديني. 3) M (4)
 4) M add. ut edd. التحرير. 5) m. et M legunt (6) M ut edd. في علمه (7) M (8) (7) M (9).
 6) M ut edd. في مامه (7) M (9).
 7) M (9).

لثلًا يطهل الخطاب1 ويتسع القهل وتعظم الكلفة وايصا لئلًا تختاره بعض الطاعات اذ حدٌّ لنا ما جزاء كلُّ واحدة وايضا لأن اعظم شغل قلبنا بالحديث القريب " منّا اعنى امم الاتالات ولذلك " اتسعت \* فيد الكتب وشرّحته ولكنّا نرجو أن يكون \* تصنيف \* الثواب لللّ طاعة وتفصيل ضروب العقاب على كلّ معصية يشرح م لنا في زمان الاسلالا اذا تكون هـذ، لجاعة قد أنجلت والقلوب قـد خلت لطلب للحكة والاخـلاط ° قد تلطَّفت لقبهل التفهيم اذ في قريبة بل معدّة للخروج الى دار الآخرة فاقبل ولذلك قال וי וויעני דאה ועע וי זע (יואל 3,1) והיה אחרי כן איפוך את רוחי על כל בשר ונבאו בניכם ובנותיכם טוא גדייייייייי بما هو مستقبل بے \* والذی هو مستقبل بے<sup>5</sup> أنّما هو ثواب الآخرة وعقابها فاذا عرفهم ذلك اعطاهم عليه آيات وبراهين كما قل (3) ונתתי מופתים כשמים ובארץ רם ואש ותמרות עשן ثم اتبعة بان هذا الاشياء تكون قبل يم القيامة اذ قال (4) השמש יהפך לחשך והירח לרם לפני בוא יום י׳ הגרול והנורא הי שבע נושעה אי יי ונמשכילים ביי ושדשג الساس لطاعة ربَّهم وعلَّمهم (. ٢ 127) ما يصلون بد اليها 8 كان من מצריק הרבים وهذا السبب الذي يحتّ كلّ علم على العناية بتبصير الناس وارشادهم

كملت المقالة التاسعة من كتاب الامانات

1) M (الجمعت M conj. V. 3) m. femin. 4) M (الجمعت M (ما الجمعت M (ما الجمعت 5) m. om. 6) M add. النواع 8) M (ما الاخلاق M (ه النواع) m. suff. masc.

והיה מדי חדש בחרשו ומרי שבת כשכתו יכוא כל **בשר להשתחות לפני \*** فاذا قصوا نلک خرجوا ونظروا ال المعاقبين فأنما تل الالاا الما من حيث قل قبله اداه כל ۲٦٤ وجاعت الآثار الله لا يخلون من طاعة في دار الآخرة كما ف الدنيا تقل (ברכות 64: הלמירי חכמים אין להם מנוחה לא בעולם הזה ולא לעולם<sup>2</sup> הבא פוא ואשופיני فليس يكلُّفهن طاعة لموضع الالم ولانَّم • تنقلهم عن حالم \* اعنى التخليد كما • قدّمنا وامّا جواب المسئلتين الآخرتين التي احديهما • فان م اطاعوه فا جزاؤهم والاخرى فان له يطيعوا ما يكون من حالم فقد اجبت عنهما في آخر 1 المقالة الثامنة 6 وقلت انه لم يصمن 7 للام الثواب الدائم الا لعلمة انَّام يختارون طاعنه لا غيرهــا وانَّام اذا اختاروها زادهم في 8 السعادة المتفاضلة على ما شرحنا فاذا خرجت [169] هـتان مع الاولى المقدّم شرحها <sup>و</sup> بقى الا' بواق <sup>10</sup> فقط وينبغى ان ألحق هذ، \*بهذا " الوصف واقول ان تشخيص الثواب على كلّ سنّة وشريعة واجتهاد ما هو وكذلك تشخيُّص العقاب على ترك 12 كلّ شريعة وسنَّة واجتهاد ما هو فأنَّه لم يحدَّه 13 في هذه الدار لوجوة من للجمة احدها لان اصل14 العين التي بها يكهن الثواب والعقاب لمر نشاهدها وأنما حصلت لنا بالتقريب والتفهيم فكيف نقف على فروعمها التي في اغمض وادبن وايضا

פחדו בציון הטאים אחזה רערה הנפים מי יגור לנו אש אוכלה מי יגור לנו מוקרי עולם נגישדאיני אי ונשולאי كيف يجاورون تلك النار لخرقة فلا تضرم شيئا ويتحسّبون كيف فاته ذلك الثواب وعلى ما شبّهه هناك بقم مدعيين 1 في وليمة وقوم احصروا للعذاب فلم يرونكم ويتحسّرون ذاك قوله (13/14) (65, הנה עבדי (119) יאכלו ואתם תרעבו הנה עבדי ישתו ואתם תצמאו הנה עכדי ישמחו ואתם תבשו הנה עברי ירנו מטוב לב ואתם תצעקו מכאכ לכ ומשבר רוח תילילו وامّا الصالحين. بعصهم مع بعض \* في كانت منزلته قريبة من منزلة الآخر التقى معد وان كانت بعيدة فر يسلمت ويقع لى ان المعاقبين اتى اثنين منام<sup>3</sup> ناسبت منزلة احدها منزلة الآخر لم يلتقوا لما يقطعهم من الآلام \* واشتغالهم بانفسهم وامّا المسئلة الآخيرة وفي هل لببه عز وجل عليه طاعة فاقبل اجل اذ لم يجز ان بُر عقلا<sup>6</sup> سليما من امر ونهى ولو جاز ان يفعل مثل هذا في الآخرة لفعله في المدنيا ولكن يجب له مع عليهم ان يعتقدوا ربيبيته ولا يشتموه ولا يصفوه بالدناة وما اشبة نلك من طريق العقليّات للحصة فهذا ما لا بدّ منه ونطقت اللتب بطاعة اخرى سمعيَّة وهو أن ينصب لكم مكانا من أرضهم يلزمهم المصير اليد في كِلّ مدّة في لهم كيم السبت او كرأس الشهر عندنا الآن فيعبدوه 8 هناک بشی یحدّہ لھ حتی لا یخلیم من طاعة کما قل (66, 23)

كانت M (3 .فان . .منزلة الواحد .m (2 .مدعوّين pro (1 منزلتيها فريبتين لر .m. om. منزلتيها فريبتين لر 6 .m. nomin. 7) m. الام .8 .codd. indicat.

والمشركون \*واصحاب اللبائر الذين فر يتوبوا فاما اللفَّار والمشركون فه الذين فصح فيه بقول (الالات 24 ,66) الاها الما כפגרי האנשים הפשעים כי [כי תולעתם לא תמוה] נוט اصحاب اللبائر فهي التي كتب فيها دام ما هدرام دار فهو ان انقطاعة 2 من دار الدنيا اخرجة الى القطع من بين الصالحين في الآخرة ايضا لانَّه لم يتب وان هو لم يقطعه بل تمَّم له عمره على جهة الامهال ومع ذلك لهر يتب فالعقبة عليه اشد والقطع لد من بين الصالحين ارجب لأنَّه قد امهله ولم يتب فإن لم يكن ممّا وصفنا شيء ذا سوى ذلـ فهي صغائر وفي مغفورة فان قل قائل فباتى شىء تغفر وليس توبة قلنا اليس قد وضعنا الامر على ان ليس للقرم الله الصغائرة هذا يدلّ على انَّم قد توقُّوا اللبائر ولا يكون توقيها اللا بامتثال اضدادها فلم يكفروا بل آمنوا وام \* يصلّوا 4 بل هـدوا 5 ولم يقتلوا ولم يسرقوا ولم يهنوا بل فعلوا الحق والعدل والانصاف فن هذا سبيلة فاكثم عله " حسنات فتلك السيّات القليلة بالاضافة الى هـذ، يكافأ بها في دار الدنيا وبخرج نقيًّا على ما بيَّنت في المقالة لخامسة وامًّا المسئلة العاشرة هل جتمع بعصهم الى بعض فاقمل على ما تامَّلت فوجمدت امَّا الصالحون والطالحون فأنَّما ينظر بعضهم الى بعض بالنظر فقط كما قل عن الصالحين (ישעיה 66, 24) ויצאו וראו כפגרי האנשים فكلَّما تبيِّنها عذابهم قالوا سجان من خلَّصنا من هذا [168] العذاب وفرحوا وسرّوا بحالكم وعلى ما قال عن الطالحين (34, 33) 1) m. om.; codd. الذبى . 2) M قطعة M (2 الذبى . 3) M الذبى . 1) 4) m. (6) M plur. 6) M plur.

מהורך עליו פל בשל אאת הורך פעי כל הורך פריי ע׳ זקנים נפיא אוי עיג זט (11, 25) ויאצל מן הרוח אשר עליו ויתן על שבעים איש הזקנים ליו איש בגא מהודך נע׳ זק׳ למען ישמעו כל ערת בני ישראל אלע׳ זק׳ צ (27, 20) جملة القرم وممّا يدلّ على أن [167] المعقبين أيضا تتفاضل مراتبه وجودنا في اللتاب له \* 7 منازل في لفر النار فنه من تلفر وجهَه النار فيحمر وفي مثله يقول (الثالات 8, 8) ولا להכים פניהם ومنع من يسود وجهم كسواد القدر وفى مثلهم يقول (יואל 6, 2) כל פנים קכצו פארור כمنه من ينائه منها كما تشرى وتنصبح وفيهم يقول (الممرد 19 3, 1) در مرد مرام בא בער כתנור ومنه يناله كما تاكله النار وفيه يقول (איוכ 20, 26 תאכלהו אש לא נפח נהיא הי גיווג או זא צאו יוא צפר (20, 26 وفيع يقول (تعلانة 33, 33) מררתה אש الالات הרבה ومنع من يناله كما تاكل التراب والحجارة وفي مثلهم يقول (٦٦ دا 22, 22) ותאכל ארץ ויבלה והלהט מוסרי הרים פהיא הי בישוג كما \*تاكــل الى عمق الارص وكمـا \* تـفعـل الصواعف وفيهم يقول (איוב 31, 12) כי אש היא ער אברון תאכל כאן علمنا ווי (איוב 12) تل (תהלים 78, 50) יפלם נתיב לאפו נישא אין יפלם אני נע פוט או זע (משלי 11, 11) פלם ומאוני משפט לי׳ وامًا لجواب التاسع من الـذي يستحقُّ هذا العذاب فاقبل اللقَّار

1) M om. 2) M suff. plur. 3) M add. ذكر, cfr. supra p. 275 l. 8. 4) m. om. 5) m. من . 6) M بقسطه

את הרשע ובחבלי הטאתו יתמך הלכתני בגל נגא (איוב אם אסורים בזקים ילכרון בחבלי עני נול-תפני (ירמיה (36, 8 30, 23) סער מתגורר על ראש רשעים יחול נוא ואسئلة الثامنة وفي هل بين الصالحين تفاضل وكذاك الطالحين فقد دخل اصل جوابها في هذا القبل المتقدّم لكنّى ارى أن أفرّع من اصل المتفاضلين سبعة فروع واقرل ممّا يملّ على أن للصالحين مهاتب في ثوابهم تتفاصل \* اولا ما<sup>2</sup> يوجبه العقل ثمّ ما<sup>2</sup> وجدناه في الكتب يذكر 7 مراتب متفاصلة 4 الاولى بعض ياتبه 7 نور \* كاشراق نهر المشمس قل فيد ( ( ( الم عد 3, 20 ) الا الم الح 'ראי שמי שמש צדקה وبعض يكون لد مع " نلك (103) للله في شعاعها كما قال (ibid) التاروي وروات وبعض يثبت له النور كالشيء المغبوس فيد 7 كما قال (الدرائا 11 (97, 11 اللا لالارم وبعض يتنزايد لذر النبور كما قال (الالال 9 (13) كلا لا الرام "تدا وبعض يكون نورة كصفاء جرم" الغلك كما قيل فيام (דניאל 12, 3) והמשכילים יזהרו כזהר הרקיע נישש איני نوره \*كنور اللواكب ما خلا الشمس كما قال (.ibid) الالااسن הרבים ככוכבים לעולם ועד وبعض يكون نوره كنور جبم الشبس كف' (שופטים 5, 31) וארביו כצאת השמש בגברתו وكما علمنا من وجد ٢١٣٦ ٦' لأله' الذي كان علوا 10 نورا ورجد تماللا الذي كان دونة كما قال (حמרحد 20, 20) الدررا



كذاك حسنة واحدة ثوابها لا ينقصى وكما ان الف سبَّئة عقابها لا ينقصى كذاك سيِّت واحدة عقابها \*لا ينقصى1 الله إن الثواب والعقاب وعلى انّهما سرمدان لعهل واحد ولالف عهل قانّ حال كُلّ واحد يكبن على قدر عمله فن اتى جسنة واحدة او بعشر او بمائة او بالف كانت حالته \* في الثواب على قدر ما اتى به اللا أنَّه مبَّبْد كما نشاهد في هذ؛ الدار قوما مقدار نعمتهم [166] الراحة فـقـط وقوم \* مـع ذلك باكلون ويشربون \* وقوم مع ذلك في كنّ مكنون، وقيم مع ذلك يلبسون الثياب الفاخرة وقرم مع ذلك يرتبون المراتب لجليلة فكذاك في دار الآخرة قرم قيل في سعادتهم (תהלים 16, 9) אף בשרי ישכן לכטח פינה בגל נגא (36, 8) בצל כנפיך יחסיון פינה זלתני (9) ידוין מרשן ביתך נולעני (זכריה 3,4) והלבש אתך מחלצות פולקפט (ז) ונתתי לך ניהלכים כין העמרים האלה אית, אי ול ולגילא ווגאי قيل فيه (ישעיה 2 ,6) שרפים עמרים ממעל לו وكذاى من اتى بسيَّتُة واحدة او عشر او ماتخ او الف كانت حاله في العقاب على قدر ما اتى بـ اللا انَّـ مُبَّد كما نشاهد في هذه الدار قوما مقدار عذابهم ان يحبسوا وقيم مع ذلك يجرّون بالحبال وقهم مع نلك يقيّدون وقوم مع نلك يجلجلون وقوم مع فلک يصببن بما يولم كذاك في دار الآخرة قيم قيل في عذابهم (ישעיה 22, 22) ואספו אספה אסיר על בור וסגרו על מסגר ניה آخر قيل فيج (משלי 22 ,5) עוונותיו ילכדנו

1) m. om. 2) M حالد. 3) m. راحتام. 4) nominn. sequentes suspecti mihi videntur. 5) M om. 6) M add. كما.

בימינך נצח פובשם (49, 20) ער נצח לא יראו אור פום פו (102, 28) ואתה הוא ושנותיך לא יהמו ודא יהעל (29) בני يردب العدادا المرم طودا ادراع فاوجب بهذا القبل انع جل وعز كما ان بقاءة دائم لا انقطاع له كذاك بقاء الصالحين دائم لا انقطاع له فان اعترض<sup>1</sup> معترض هاهنا فقال كما جاز ان يبقى للخلف معد في آخر الرمان بلا نهاية جاز ايصا ان يكون الخلف فر ينهل معه في أول النمان بلا نهاية فاتى اين الفرق بين القولين واقبل أنَّما استحال أن يكهن للخلف لم يبنل مع خالقه بلا نهاية لان كلّ صانع فبالاضطرار<sup>2</sup> من القبل يجب<sup>3</sup> ان نقدّمه على مصنوعة ذاك \* فاذا تقدّمة صانعة 5 فكلّ يهم نهاة بعقولنا يقدر على أن يبقيه فيه فنراه أيضا قادرا على أن يبقيه يوما آخر فاذا ضمن أنَّه يفعل ذلك فمهو لا يزال \* يوصل 7 ذلك بكل يمم يوما وبكلّ وقت وقتا لا ينكر العقل شيئًا من هذا بل يسوّغه فان قال فا الفصل برج بين الخالف والمخلوق فنقول هـذا القهل لا يستحقّ للجواب عند واتى شيء يستب المور ولجسم المحتاج 8 الى زمان ومكان المتلذَّف المامور المنهتى المحتاج الى تبقية يبقى بها ممَّن هـو اعلى من هـذه الامـور كلُّها وما اشبهـها وابَّما هـو بين يديه كمن عينة ونفسة الى ما يجدّده له وعلى ما نصّ ١١٦٧٦ ( ولازم وامّا جواب المسئلة السابعة وفي هل يتساوى ثوابهم יכוז وعقابهم في لخال فاقبل ان الف حسنة كما ان ثوابها لا ينقضي

M V conj. 2) M sine artic. 3) M عنوعد مصنوعد (1) M V conj. 2) M sine artic. 3) M .
 4) M (1) (5) M r. فصنعد (6) m. et M يزل (7) M .
 4) M observa singulares.

114

فاذا جعل ثوابهم بلا نهاية ولا انقطاع ونعتهم لا تزول لم يبق موضع للمعتذر ان يعتذر ولعلّ تائلا يقول فكانّي ارى هذا في ا الشواب امصى اذ هو نعة وسعادة واحسان وامّا في العقاب والتخليد في النار فاتى اراه ترك ورجمة وقسوةً وما لا يشبه صفته فاقول في هذا ايضا القول البليغ انّه كما وجب ان يرغّبهم ترغيبا لا ترغيب اكثر منه كذلك يجب ان يرقبهم و ترهيبا لا ترهيب اكثر منه لائهم ان رقبهم بعذاب مائة سنة \* او مائتى سنة ولم ينزجروا امكن القائل ان يقول لو جعلها الف سنة لهالتهم وكذلك لو جعلها الفين امكنه ان يقول لو جعلها ربوة لفزعوها ه فلذلك جعل العذاب بلا نهاية ليكون رهب باعظم الترهيب ما لا يبقى معم عنت لاحد فلمّا خوفهم باكثر التخويف ولم يقبلوا لم يجز

اكتر منة لادام ٢ أن رهبام بعداب مائة سنة \* أو ماتنى سنة وكذلك ينزجروا امكن القائل أن يقول لو جعلها الف سنة لهالتام وكذلك لو جعلها الفين امكنة أن يقول لو جعلها ربوة لفزعوها ، فلذلك معة عنت لاحد فلما خوّفام باكثر التخويف ولم يقبلوا لم يجز معة عنت لاحد فلما خوّفام باكثر التخويف ولم يقبلوا لم يجز أن يخالف ما تواعدام به فيكذّب قوله وتكن ليصدّق قوله وخبره وجب أن يخالف ما تواعدام به فيكذّب قوله وتكن ليصدّق قوله وخبره وجب أن يخالف ما تواعدام به فيكذّب قوله وتكن ليصدّق قوله وخبره وجب أن يخالف ما تواعدام به فيكذّب قوله وتكن ليصدّق قوله وخبره وجب أن يخالف ما تواعدام به فيكذّب قوله وتكن ليصدّق قوله وخبره وجب أن يخالف ما تواعدام به منه أنه عنوا واللوم عليام وجب أن يخلوا وله الاحسان أذ كان قضده بتابيد العقباب استصلاحام وجب أن يخلوا وله الاحسان أذ كان قضدة بتابيد العقباب استصلاحام وكذبوا وله الاحسان أذ كان قضدة بتابيد العقباب استصلاحام وكذبوا وله الاحسان أذ كان قضدة بنابيد العقباب استصلاحام والماعة وهذا الامر يشبه سائر الاشياء الذى في دار الدنيا التى خلقها هو جكمة وأنما تصير شراً بخطاء الانسان بان يخرج باليل وبان ينزل في بئر وبان ياكل (102) الطعام في غير وقته وبان يتداوى مؤبد اولا من قوله (الائلام وقل في هذا الباب من المكتوب انه مؤبد اولا من قوله (الائلام وقال ايضا (المات مان بان يخرج باليل

1) M suff. sing. 2) m. كثير الرجمة قليل بالم (3) M (4) لفزعها M (6) M om. 6) M فزعها M (4) . add. secunda manu . فن 8) m. الذى خلقه. بذلك ان للجو المتوسّط بينهما غير هذا لجو وخلاف طبع هذا الهواء وامّا كـيـف يكـهن الزمان الذى هـو جواب المسئلة الرابعة [164] فنقول انَّه زمان كلَّه نور لا ظلام فيه اعنى لا تكون نُوبَغَّنَّ نوبيان توبتين تتعاقب من ليل ونهار لان الليل والنهار أنَّسا كان وجه للحجّة في ان اسكن المناس من الارض في موضع يكونان بانتقال الشمس وحركتها ليكون نهارهم للتصرّف في معاشهم وطرقهم وليلهم للراحة والقرار والغشيان وتدبير الانفراد وما اشبه ذلك وامَّاء دار الآخرة اذ ليس فيها شيء من هذا نستغنى فيها لا محالة عن الليل والنهار وكمذلك عن تقطيع الشهور والسنين اذ ذلك انّما هو في دار الدنيا للحساب والاجرة ونبات الارص وما مأثل نلك اللهم اللا قطعة ما من الزمان لا \* علامة فيه يكون عليه فيها طاعذ كما سابين وامّا المستسلمنان الخامسة والسادسة التن ها وجهب تابيد ثواب 5 الصالحين وعقاب الطالحين فانى اتكلم في ذلك من طريق المعقول واقول أن لما أوجب الله على الانسان طاعته وجب أن يرغّبه فيها بافضل الترغيب لأنَّه أن رغّبه ببعض الترغيب وام يطعد امكن القائل أن يقبل لعلم أن 6 لو رغّب 7 باكثر من هذا قد كان اطاعة فاذا رغّبة بالكلّ فر يبق له عذر وشرح ذلك لو جعل مدّة ثواب الصالحين الف سنة كان في الممكن 8 ان يقال اتّما زهدوا فيه قهم لقلّة مقدارها وكذلك الفين وكذلك ثلاثنة آلاف وكلَّ ما هو محدود قد يوجد في العقل فوقد مقدار آخر

۲v.

الدار الى هذ، الفصول كلُّها لحاجتنا الى الغذاء والتكسُّب وامَّا دار الآخرة اذ لا غذاء فيها ولا تكسّب فلا معنى لرياض ولا لنبات أ ولا للانها, ولا للجبال ولا للاودية ولا لشيء من هذ، وما اشبه نلک وانَّما يحتاج العباد تم الی مركز ومحيط فقط بخلف لگم کیف شاء ولا یشبه تفسیر قوله د' دאשר (101) השמים החרשים לגשות, בעלה (65, 17) כי הנני כורא שמים חרשים المدم חרשה لان ذاى في وقبت الاصالاة لامته فكاند قد جدّد لكم الدنيا مشلا ولا سيّما أنّه قل بعد، (18) 2 712 دادم مر الالاط ولم يرد انه يجدد خلق بيت المقدس وانّما يجدّد لم الغرج لتمام 1 الـقـول ٦ هم صاحه المرام الا עד אשר אני בורא כי – גילה ועמה משוש באוֹא בט خلقא خلقا من فرج وامّا قولد **در دאשר השמים** החרשים اذ هو ف دار الآخرة فهو مكان ومحيط على للحقيقة يخلقهما للعباد ويلاشى هذا المركز والخيط كما شرح هناى (חהלים 26, 102) לפנים הארץ יכרת ומעשה יריך שמים המה יאבדו בני עבריך الادادا فقوله الادادا بعد تلاشى السماء والارص يوجب خلف مكان ثان يسكنون فيد وايضا من اجل هـذا الهواء الذى بين هاتين للحاشيتين قد صحّ لنا أنَّه يجذب من ابداننا ما يحوجنا الى تعويض ، بدله من الغذاء ولمّا كان الناس في دار الآخرة لا يتغذُّون \* وجب أن يكون لجو للم بخلاف طبع هذا لجوَّ حتى لا يحتاجمون الى غذاء واذا كانت لخاشيتان بخلاف هاتين استقام

1) البياص et للنبات عام M (3) m. cum artic. 4) M conj. VIII. תפתה وهمو اسم موضع في واد بحضرة بيت المقدس يقال له (ירמיה 7, 32) התפת וגיא בן הנם ويقال لد וيصا גי הנם א سفر المالع (15, 8) والى بستان 2 ארם ينتهى المثل الجليل ان يقرل (יואל 3, 2) כגן ערן הארץ לפניו פול מכש התפת ينتهى المثل لخسيس 3 كما قل (ירמיה 13, 13) והיו בתי ירושלם ובתי מלכי יהודה כמקום התפת הטמאים לי בט بيّنت [163] الماهيّتين فاجيب عن المسئلة ألثالثة وهو القول في مكان \* هاؤُلاء المثابين والمعاقبين اذ هم ناس اجسام وارواح فلا بد للم من مكان يستقرون عليه وحيط يحيط بم5 فخلقهما لخالف جل وعز ويسكنه فيه " وهذا القول ضرورة الخلف تدفع الى القول به ومع ذلك فاللتب 7 قد ذكرته للنَّها سَمَّته سماء وارضا \* تقريبا الی فهمنا اذ لیس نشاهـد الا سماء وارضـا<sup>و</sup> ذاک قوله (**'שע'ה** 66, 22 כי כאשר השמים החרשים והארץ החדשה אשר مدر لاتا الد واقسول في باب الحرب وما وجمع للحكمة في تعادات חרשים וארץ חרשה وقد جازام في هذا المكان المعلم فابين من اجل ان هذ» الارض انَّما اعدَّت لحوائد الغذاء على الاكثر<sup>10</sup> ولذلك فيها رياص للزروع ورياض للبساتين وانهار ورواضع 11 لسقى الشجر والنبات 22 وجبال واودية للامطار والسيول ومحارى فيها مراعى الوحوش13 ومفاوز فيها طرقات للسائلين احتجنا في هذه

m. om. 2) m. والبستان. 3) M فل في الحسنة M (0 منهم M) (1) m. om. 2) m. والبستان. 3) M (1) m. om. 5) M
 (مواضع (10 منهم M) (10 m) (10 m) (11 m) (

لنقيس عليه حبوة الصالحين بنور لا غذاء وكذلك قال له (10) נגר כל עמך אעשה נפלאת אשר לא נבראו בכל הארץ الدرط دردان وهذا كقوله للصالحين (التلامة 64, 3) الثلااط לא שמעו לא האזינו עין לא ראתה אלהים זולתך יעשה למחכה לו وامّا كيف يحيى المعاقبين المخلّدين دائما في النار فلم نجد فى من تقلَّم من ناله مثل ذلك فنمثَّل به فلمًّا فر جد مثل ذلك جدّد له اللتاب نصّا فقال عن اللفّار (24) כי תולעתם לא תמות ואשם לא תככה פשנו וושע בכדי ان يحفظ ارواحهم في اجسامهم بمعنى لطيف سوى لخرّ المؤمر حتى يكون 3 المؤمر عقابا لكم ويحتملونه ويستقيم ايصا ان يحفظ ارواحام 4 اعنى المثابين في اجسامام بعنى لطيف حتى يكون النور الواصل اليام لذَّة دائمة سبى المعنى الذي بـ يبقون ألَّا إن للحاجنه في الاعتقاد للمعنى اللطيف للحافظ 5 للمعاقبين اوكد منها في المُثابين الا ترى ان الملوك اذا قصدت عقبة انسان مـدّة طويلة تعاهدته بالطعام والشراب لئلًا يهلك من قبل أن تتم فيه عقوبتهم لاَنَّهُم أَنَّما يفعلهن ذلك من تحت الطبع وآمَّاء للخالف جَلَّ جَلَالَه فيفعله من فرق الطبع 7 يبقى ويحفظ بلا طعام وانَّما سمَّى الثواب ( لا لام يجد في الدنيا اجل من ذلك البستان الذي اسكنة ١٢٦٩ عم وسمّى العقاب (١٦٢ لان الكناب سمّاء

(1 المحاقب دائما M (1 المحلد et المعاقب دائما M (1 المحاقب دائما M (1 المحلد) على المعاقب دائما M (1 وجنملوه (2 في باب المعاقبين M (5 ارواح الصالحين معنى M (4 وجنملوه .5 (6) m. المعاقبين M in marg. المععل et and. (7) M add. دائمة المحافي والمما دائم.

(97, 11) כי עניך מקור חיים באורך נראה אור פובט (36, 10 אור זרע לצדיק ולישרי לב שמחה פובט (משלי 9 13, (33, 30 אזר צריקים ישמח ונר רשעים ירעך פט (איוב 30) להשיב נפשו מני שחת לאור באור החיים מו מצו الفي (100) وتقبل في العقاب (العلامة 1, 31) التراب مرام لأولاه ופעלו לנצוץ ובערו שניהם יחדו ואין מכבה פוישו (33, 11) תהרו חשש תלרו קש רוחכם אש תאכלכם פוושו (26, 11) אף אש צריך תאכלם פובשו (30, 33) כי ערוך מאתמול תפתה גם הוא למלך הוכן העמיק הרחיב מדרתה אש וג׳ פוּבשו (איוב 34 ,15, כי ערת חנף גלמור ואש אכלה אהלי שחר נובטן (22, 20) אם לא נכחר קימנו ויתרם אכלה אש פובט (20, 26) כל חשך טמון לצפוניו תאכלהו אש לא נפח פובטו (תהלים 6 ,11) יכוטר על רשעים פחים אש וגפרית נובט (140, 11) ימיטו עליהם גחלים באש الحرار وما اشبع ذلك فان النمس ملتمس ان نمثّل له كيف يعيش جسم وروح بلا طعام 1 دائما مثَّلنا له دلالات ٦' لا/ה' الذي احياه الله ٦٦' ٢٢ في 40 يوما و40 ليلة تلت دفعات بلا طعام كما قل (שמות 34, 28) ויהי שם עם " ארבעים יום וארבעים לילה לחם לא אכל ומים לא שתה وانما يقيم<sup>1</sup> حيوته النور الذي خلقة الله 3 وكسا بع 4 وجهم كما قل (29) الثالثام لأم ידע כי קרן עור פניו فجعل ذلك آية وتقهيبا والى عقولنا

M superscr. بالمنبور ut edd. 2) M وشراب (1) m superscr. كان حيوتة بالمنبور M add. 2) M وشراب
 M add. له (4) M (5) M et m. nomin.

النار محرقة مصيئة فهى تصىء للصالحين لا للطالحين وتحرق الطالحين لا الصالحين وفي ذلك نص الكتاب (دالم الا 12-3, 19) כי הנה היום בא בער כתנור והיו כל זרים וכל עשה רשעה קש ולהט אתם היום הבא וג' וזרחה לכם יראי שמי שמש צרקה וג׳ ועסותם רשעים כי יהיו אפר תחת **כפות רגליכם וג'** وما<sup>2</sup> اجبود ما مشّل<sup>3</sup> بفعلى الشمس لان حموًا النهار بها يكون والنور الباهرة بها يكون كف היום בער وقو عدالا تسرى ان أللغة تشير واحمد الا تسرى ان اللغة تشير الى الشمس بلفظة יום اذ تقبل (שופטים 11, 11) הם עם יבוס והיום רד מאד , זוניי וגם (ibid. 9) הנה נא רפה היום حَرْدَاد فاصل هـذ، العين، يحدثهما للخالف جـل وعبة مشبهة . بالشمس الله أن بينها 7 وبين الشمس فرةا لأن الشمس حرَّها ونورها \* مشتركان لا ينماز احدها من الآخر وهذ؛ العين فبقدرة الخالف جلّ جلاله ينحصر نهرها للصالحين ويجتمع حرّها للطالحين امًا خاصّية جصّها بها وامّا بعرض يوقى و به هاؤلاء من لخَّر ويجب هاؤلاء من الصوء والاعتقاد الثاني اقب وقد رايناه فعل مثل نلك عصر حاز النبور للمؤمنين والظلمة للكفَّار بعرض عن امره فاذ قد وضعت هذ، الـقـاعـدة فاقول ١٠ ولـذلـك تسمّى الكتب ١٠ شـواب الصالحين نورا وجميع عقاب الطالحين نارا \* فاولها 12 في الثواب (תהלים

الثواب والعقاب في دار الآخرة أقبل ان امّتنا مجمعة عليه اجماءا منقولا 1 بكلام لا يحتمل التاويل 2 على احكم ما يكون كما قلت فى نسم الشرع واذ قد بينت هذ، الاصبل واحكمتها فاتمل بعد ذلك امّا الثواب والعقاب على لجسد والنفس جميعا، اذ ها، فلعل واحد فقد شرحته وبينته وكذلك كسيف يحيى الله المهتى وكيف يجمع بين كل نفس وجسمها فقد اوضحته ايضا وبينته واجبت عن المسائل المتّصلة به وكشفت عن ً الشكوك التي لعلَّها ان تقع فيه فينبغي ان آخذ الآن ههنا في شرح ما هو الثواب وما هـو العقاب وفي وضع 7 المكان الـذي يكون ح وفي وصف الزمان \* الذي يكون لام وفي وجوب التابيد \* للمثابين وعلى · المعاقبين وهـل يتساوى ثوابهم وعقابهم في الحال وهل" يكون بينه تفاضل ومن الذى يستحقُّ العقاب الدائم وهل يجتمع بعض المثابين والمعاقبين الى بعض وهل [116] عليهم لربُّهم اداء طاعة او هل يجوز ان يختار معصيته واذا ثم اطاعوه فما " ذا يكون جزاؤهم فاذا اتیت علی هذه الا' معان بشرح واحد واحد فقد کمل ما يحتاج اليه في هـذ» المقالة فابتدئي<sup>1</sup> آولاً بتعريف ماهيّة الثواب والعقاب وقد كنت ذكرت 13 منهما طرفا فيما تقدّم للتى ازيدها ههنا شرحا واقهل أن الثواب والعقاب معنيان لطيفان يخلقهما ربّنا جلّ وعنّ في وقت المجازاة فيوصل منهما الى كلّ عبد حسب مستحقَّه 14 وهما جميعا من عين واحدة وهي عين تشبه خاصَّيَّة

M add, عنه 2) M تاويل ولا تبديل 3) m. nomin.
 m. حصف M (ماهية M) ماهية 5) m. عنه .
 m. حصف M (ماهية M) ماهية 8) m.
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .</l

34

אין בו לא אכילה ולא שתיה ולא משא ומתן ולא פריה ורכיה אלא צריקים יושבין ועטרותיהן כראשיהן ונהנין מויו השכינה وساعود 1 على كيفية ثواب الصالحين بشرح وبيان ومن التمسَّك بهذا لخال الشريف نقلوا أن كلَّ من لا يعتقد ثواب . الآخرة وتنزيل الתורה وصدى الناقلين ليس له ثواب في دار الآخرة وعلى أن كلّ أعماله صلاح ذلك قولهم أنط (عد الارار (XI, 1) المرا שאין להם חלק לעולם הבא האומר אין תחית המתים ואין תורה מן השמים ואפיקורום פוכמעו שאי יש. אי וושא حصل له ان لا ثواب له في دار الآخرة من اجل أنَّه افسدوا قوما فاخرجوهم عن طاعة الله ولم يمكنهم أن يصلحوا ما أفسدوه ذاك פלא (ibid.) שלשה מלכים וארבעה הריושות אין להם חלק לעולם הבא שלשה מלכים ירבעם בן נבט ואחאב ומנשה ארבעה הדיוטות בלעם ולואג ואחיתופל וגיחוי טובשו בצי ترجموا لنا التوراة عن الانبياء لإلام'ם' صرحوا في חרגום هــا باحياء משה ר' ע׳ה' وتروسة לי ترجموا (דברים 33, 21) וירא ראשית לו (118) ויתקבל בקרמיתא דיליה ארי תמן באחסנתיה משה ספרא רבא רישראל קביר נישאבו ובשא جيوة الآخرة في תרגום (ibid. 6) יחי ראובן ואל ימת فقالوا יחי ר׳ כחיי עלמא ומותא הנינא לא ימות פוא דור ביו الدداما لا يحصى بسمعة من من وأب الآخرة وبعد شرحى ما نطقت به 5 الله موادّ المعقبل والمكتبب والمنقبل من

1) m. איס א געד. 2) m. איז אסה. 3) M om. 4) M add. شرح. 5) M in marg. عاف.

طنَّ ظان انَّها تحتمل هـ في تاويلات أخر ممًّا يفسد الاحتجاج بها لدار الآخرة بيَّنَّا له ان الامر ليس كما ظنَّ اذ قد اوجب العقل المجازاة في السدار الآخرة فكلّ تفسير يوافق ما في العقل فهو صحبيم وكلُّ ما يصرف الى ما يخالف العقل فهو المنكسم الفاسد. فهذه باختصار دلائل المكتوب المنصوص وامما المنقول فالامر فيه واسع ممّا يحاط باثبات كلّيّنه للنّا نذكر ممّا جاء فيه عيونا ونقول نقل سلفنا 1/4 الانبياء لا/11 ان مشل الدنيا عند الآخرة كدهليز عند قصر الملک الذبی ينبغی ان يتشكّل المء فـيــه ما يصلي قبل الدخول الى القصر الى حصرة السلطان وهذا فصبح من قـولـم אבות IV, 16 העולם הזה רומה לפרוזדור כפני העולם. הכא התקן עצמך בפרוזרור כדי שתכנם לטרקלין פיו-נו ايضا (ibid. 17) ساعة تبعة في الدنيا انفع من جميع دار الآخرة اذ لا توبغ فيها كما شرحنا أنَّه ممًّا حصل على النفس من كدر وسواد في الدنيا لا سبيل الى ان يخلص منه اللا بالتوبة وساعة راحة في دار الآخرة افضل من جميع حيوة الكذيا اذ النفوس اليه د مر تزل متطلعة وتحوها شاخصة على ما بيّنا اله الاله אחת בתשובה ומעשים טובים כעולם הזה מחיי העולם הבא יפה שעה אחת קורת רוח בעולם הבא מכל חיי **העולם הזה** ونقلوا ايضا ان دار الآخرة أنّرا الحيوة فيها بالنور وليس مع ذلـک لا طـعـام ولا شراب ولا غشيان ولا تناسل ولا شرى ولا بيع ولا سائر الامور التي في الـدنيا [160] وانَّما ثواب من نور الخالف جلّ وعزّ ذاک قولم (ברכות : 17) הע׳הב׳ 1) m. אי תאניה. 2) ו. (ג'א' תאניה. 2).

٣₩

אזן פובט (איוב 35, 12) שם יצעקו ולא יענה פבעל אזן قول من هذا ايصا شرح كثير والاصل الخامس أتساع أللتب في ان الله عز وجلّ حاكم عدل يكافئ كلّ انسان بما يصنعه قالت في نلک (דברים 4 ,32) הצור תמים פעלו כי כל ררכיו משפט וג׳ [159] وايصا (תהלים 17, 145) צריק יי ככל דרכיו وايصا ישפט (9, 8/9) וי׳ לעולם ישב כונן למשפט כסאו והוא ישפט (9, 8/9) תכל בצרק 2 פובשו בי (119, 91) למשפטיך עמרו היום פובטו (אזוב 21, 21) בי עיניו על דרכי איש פובטן (משלי ני נכח עיני י׳ דרכי איש ליבש (ירמ׳ 10, 10 ולתת (5, 21 לאיש כררכיו בפרי וג' פי שש (קהל' 12, 14) כי את כל מעשה האלהים יבא במשפט وينطوى مع كلّ فسوى بيان كثير والاصل السادس تحذير ينوم لله معتَّد للمجازاة قال فيه (צפניה 14, 14) קרוב יום י' הגרול (15) יום עברה היום ההוא (17) והצרתי לארם והלכו כעורים וג' (18) גם כספם גם זהכם לא יוכל להצילם ביום עברת י' (2, 1) התקוששו ذكرة لثلًا يطول شرح الكتاب والاصل السابع تسمية الثواب ١٢٢ وان الطالحين يمغعون منه كقو (٦٢٦ ٥ 5, 26) لأثلام الماد להם ולבניהם לעלם פובט (תהלים 20, 31, מה רב טובך אשר צפנת ליראיך פובט (קהלת 8, 12/13) כי גם יורע אני אשר יהיה טוב ליראי האלהים אשר ייראו מלפניו וטוב לא יהיה לרשע ולא יאריך ימים ولكلّ فسوى منها شروح فان 1) m. اتّصال. 2) scida sequens deest in M.

فيها وجب ان يوماً بها الى حيوة الآخرة وتحت كلَّ فسوق ا كلام واسع والفصل آلثاني التعريف ان نخرا صالحا باق بين يدى الله للصالحين ونخرا سوة للطالحين قال في نلك (دان 7 ، 10, 7 ادم צריק לברכה ושם רשעים ירקב לי נחמיה (5, 19) זכרה לי אלהי לטובה פט ל ועיתן (ibid. 6, 14) זכרה אלהי לטוביה ולסנבלט כמעשיו אלה פשלו אבר מו של א ונתורה (דברים 6, 25) וצרקה תהיה לנו כי נשמר לעשות elip (58, 8 ולך תהיה צרקה לפני י׳ אלהיך פובט (ישעיה 8, 83) المراح لاهدام لاحدة وتحت كلّ فسوق من هذه شرح كثير والثالث تعيف أن لله كتبا ودواوين محفوظ فيها امال الصالحين والطالحين كقبل משה ר׳ ע׳ה׳ (שמות 32, 32) ואם אין מחני נא מספרך אשר כתבת נשט (תהלים 69, 29) ימחו מספר חיים ועם צריקים אל יכתבו פובט (מלאכי 3, 16) אז נדברו יראי י איש אל רעהו ויקשב י׳ וישמע ויכתב ספר זכרון לפניו ליראי י׳ ולחשבי שמו פוושו (ישעיה 65,6) הנה כתוכה לפני לא אחשה כי אם שלמתי ושלמתי על חיקם באבא י بكلّ قول من هذا شرح واسع والرابع الانذار بان لله عزّ وجلّ موقفا یجاری فید کل ، من عمل خیرا او شرا کف (בראשית קהלת (4, 7) הלא אם תיטיב שאת ואם לא תיטיב וג' פובט (קהלת (3, 17 כל הפץ ועל כל המעשה שם פובט (גהלים (3, 17 (14, 5 שם פהדו פחד פיגמים (תהלים 36, 13) שם נפלו פעלי (14, 5

في الـدنـيا كان كلّ من اسهف يناله مثله على الكثرة والقلَّة على قدر جنایاته اولسنا نجد شیئا من مشل نلک ومنها ان داد "שראל حين عبدوا غيرة سلّط عليه قوما من الامم عقبه به فسباهم واجلاهم وهوذا نشاهد في هذا الزمان كشيرا من الامم يعبدون غيره وهم لا مسبيّون ولا مجلون فلو كان العقاب في دار الدنيا لناله مثل ذلك ومن ذلك ايضا ان " العدل ام بقتل اطفال هدم واخترام اطفال ٦١٦ המבול وهوذا نرى دائما ايلامه للاطفال وقد يخترمهم وجب ان يكون بعد الموت حال يصلون بها الى تعبيص ما [158] أولموا به على ما شرحنا واذ قد ذكرت هذه الستَّة معان فينبغى أن أتبعها بالسبعة الاخر الكتابيَّة واقول أنَّها 7 عيمون لكلّ عين في التوراة اشارة وإيماء وفي سائر كتب الانبياء شرح وبيان فالفصل آلآول تسمية ما تكسبه لحكمة والشريعة للانسان حيوة كف (יחוק׳ 20, 21) אשר יעשה אותם האדם וחי בהם وتسمّى ما ينالد لجاهل ممّا تكسبه لجهالة موتا كقو' (ibid. 18, 20) הנפש החטאת היא תמות פובטו (משלי 8, 35/36) כי מצאי מצאי חיים – וחטאי חמס נפשו נישט (15,24) ארח חיים למעלה למשכיל פוגם (7, 27) דרכי שאול ביתה פוגם (ההלים 13, 13) לולא האמנתי לראות בטוב י׳ בארץ חיים פובטו (16, 10/11) כי לא העזב נפשי לשאול תודיעני ארח חיים נובט (משלי 11, 19) כן צרקה לחיים נוא ג באו וי يوماً بهذه الى حسيرة المدنيا اذ الصالح (.120) والظاهر متَّفقان

M sing. 2) M اند العدل لما امر اللد M (3) M add.
 العين.

حال بلد الشام الذي 1 م صائرون اليه اوسعته للم شرحا وما فيه من ثمر طاعتهم ومعصيتهم ولذلك بدأت بالمطر وعلى ما فى قصّة (דברים 11, 10 כי הארץ אשר אתה בא שמה לרשתה לא כארץ מצרים הוא – אשר תזרע את זרעך והשקית ברגלך الی آخرها واومات الی البعید بقول مختصر دون شرح واسع ومن احمي الاقوال على ذلك انًا وجدنا الاله ٦ لا ٢ اجل الطائعين والصالحين فر يحصل له من عيبون للزاء الملغيوقي الكبير شيعة مثل (ויקרא 4, 26, 1 ונתתי גשמיכם בעתם (5) והשיג לכם ריש (6) ונתתי שלום בארץ (9) והפריתי אתכם והרביתי אתכם (10) ואכלתם ישן נושן וו ל ג גלא ווشام فلو كان ليس للصالحين ألًّا ما في ما حام الوجب ان يكون اوفرة למשה ר' ولكن هذا اصل على ان اعظم للجاء في دار الآخرة وانَّما هذا الامور على سبيل الآيَات والعلامات على ما بيَّنت قبل هذا ومن ذلك ما اخبرنا به ملاً (17 لا 21) اذ دما ربّه فبارك في الدقيق والدهن لانسان غيره بدءائه وهو فيطلب رغيف خبز فلا يصل اليه الم الله الم الن لا ٦ وهو ميت احيا الله بسببه الرجل الذي القود في قبرة فلو كان الثواب انَّما هو في الدنيا كان أن أم يستحقُّ حالا يصل اليه لر يستطع ان يوصل غيره الى أ شيء مند ومن ذلك ما اخبرنا عن \* اهل ٢٦ انه حين اسرفوا (. ٧ 120) قلب الله عليهم بلدهم وامطره نارا وكبريتا فلو كانت لاه عقوبة ألا

1) M plur. 2) m. sine artic. 3) m. om. 4) M add. اليه M (5) M اليما M (6 اليما M (5 اليم (5 اليما M (5 اليم (5 ) )))))))))

انفسام للنار لتلا يعبدوا الصنم من دون ربيم فلو كان عندام ان الجزاء انما هو في الدنيا اتى شيء بقى لام 1 بعد احتراقهم ممما يرجونه فيرغبوا فيه ووجدت ٦٢ الا الأ الأم نفسه للسباع على الصلوة لربِّة فلو كان عندة أن الجزاء ليس هو اللا في الدنيا اتّى شىء بقى له بعد ان ياكلوه السباع فعذه الامبور يرتحك الله دالمة على أن الانبياء لا محمون على أن الجزاء ليس هو في الدنيا للنَّه في الدار التي بعدها فان قال قائل فلسنا جد المفصوح بـ في التوراة من المجازاة الله في دار الدنيا فقط ونلـك ما هـو ה אם שמוע פרשת אם בחקותי פי נשט והיה אם שמוע חשמעו قلنا ان للحكيم فر يخلّها من ذكر الثواب في الآخرة وعقابها كما سابين وانّما صار فصبح نلك بسعادة الدنيا وشقائها فقط لسببين احدها ان ثواب الآخرة لما كان ممّا يستدلّ عليه بالعقل على ما شرحنا اختصرت التورية فى شرحه كما اختصرت في באל (כראשית 16, 12) ויצו י׳ אלהים על האדם לאמר א זשט [157] אנכי י׳ אלהיך לא תרצח לא תנאף לא תגנב اذ العقل يدلّ على هذه كلّها وانَّما اظهرت الثلام חרעת الا الا لله المحدط لان العقل لا يدلّ عليه كـذلـك اظهرت الجزاء الدنيوق لان العقل لا يدلّ عليه \*واختصرت شرح الجزاء الاخير اتَّكالا على أن العقل يدلُّ عليه ، والثاني أن النبوَّة من شانها أن تتسع في للحوادث القريبة للحاجة اليها وتختصر للحوادث البعيدة فلمَّا كان اقرب7 حاجة القرم في وقت كتبت لهم التورية الى معرفة

1) M om. 2) M الغار M. 3) codd. indicat. 4) M singul., m. التكثر M. (5) M (5. معادراتك 6) m. om. 7). M

انَّه سيثيب عليه ثوابا جزيلا ومن ذلك ايضا ما: نبى من تعدَّى • الناس بعض على بعض فينعم الظافر والمظلم او يشقيان ثمّ يموتان ان هو جلَّ جلاله قائم بالقسط فالواجب ان يكون قد اعدَّ لهما دارا ثانية يعدل فيها بينهما فيصرف الى هذا من الثواب [156] بازاء ما لقى من الر المتعدّى ويورد على هذا من العقاب بازاء ما لـذ طبعة من تعدّيه وظلمه ومن نلک ايصا أنَّه نشاهد كفَّارا منعًا \* عليهم في دار الدنيا ومومنين قد شقوا في دار الدنيا فأنَّه ممّا لا بـت منه ان يكون لهاؤلاء ولهاؤلاء دار ثانية يجازون فيها بالحقّ والانصاف ومن ذلك ايضا انّا نجد من قنل نفسا واحدة يُقتل ومن قتل " انفس يقتل وكذاك من زنا مرَّة واحدة \* يعاقب مرّة واحــدة عقوبــة السلطان ومن زنا ٦ مرّة \* يعاقب بصرب او بغرامة دراهم او ما شاكل ذلـــــــــ فوجب ان يـكون باقى ما استحقَّه كلّ واحد من المسرفين سيلقاء في دار ثانية وكذلك كلّ ما جرى هـذا المجرى فان قال قائل فهلًا خلق للحكيم جلّ جلاله هذا الانسان في دار الآخرة من أوَّل شيء وكفاء هذه الآلام (117) مع تعبيضها اجبناه بما 5 كنّا قدمنا شرحه في المقالة الثالثة واختصر من الاممر المكتبية لهذا المعنى "لا' وجها واقبل اوَّلها خبر الاחح عليه السلام رايته قد بذل نفسه للات والترات ليطيع ربَّه فلو كان عند، أن للجزاء أنَّما هو في الدنيا ، أي شيء كان يرجو أن يكافا به بعد موته بل للحكيم جلّ جلاله لر يكن يكلفه ذاك اذ ע היום עז מעאר ועזריה עיאם׳ אלען

1) M . 2) m. om.; m. et M . 3) m. nomin. 4) M om. 5) M . يمثل ما 4. 6) M add. فقط.

38

rov

واحسانه الى مخلوقية ليس يجوز ان يكون مقدار السعادة التي قصد بها هذا النفس هو ما تجد، في هذا الدار من نعة الدنيا ولذَّتها من اجل أن كلَّ نعمة في دار الدنيا مقرونة بآفة وكلَّ سعادة بشقاء وكلّ لنَّة بالم وكلّ فرح جن فأجد جنئيَّاتها هذه امّا متساوية وامّا أن يكون الرجحان للامور الغامّة على السارة فاذ هذا ا لا شكّ فيه فحال ان يكون لخكيم جلّ جلاله جعل غاية 2 نفع هذ، النفس هذ، الاحوال المتصادَّة بل يجب ان يكهن قد اعدّ لها محلًّا فيه لخيوة المحصة والسعادة الخالصة ينيلها أيَّاه ومن ذلك انَّى اجـد ايصا جميع نفوس المخلوقين التي عرفتها غير قارَّة في هذ» الدار ولا مطمئنة ولو وصلت الى اجلّ ملك واعلى مرتبة فيبها وليس هذا من بنيتها الا لعلمها ان لها محلًّا افضل من جميع فصائل هذا للحل فهي تحوه نازعة وعينها اليد متطلعة لولاء لقرّت وهدعت ومن ذلب انّه قبَّح في عقل الانسان امروا يشتهيها طبعه كالنا والسبق والصلف والتشفى بالقتل وما اشبه فلبك فاذا امتثل ذلبك نالد من لخسدات والغمهم والاحزان ما يولمه ويوجع قلبه وما كان ليفعل به ذلك لولا أنَّ يعوّضه عليه 5 وكذلك اذا حسن في عقله الصدي والعدل والامر بالمعرف والنهى عن المنكم فاستعمال " ذلك لحقتْ العداوة والبغضة عن انصف الناس من يدة وممَّن امر علية 7 ونهى اذ حال بينة وبين شهوانة وربَّما شتم وضرب وقتل وما كان ليوقعه في نلك بالتحسين في عقله لولا

M add. (جزاء) دام . (). 3) m. et M suff. masc.
 M add. (). خيرا . 6) M add. (). خيرا . 6) M
 M in textu بالنها اذ حال بيند . 6) M (). et in marg.
 . ونها اذا احال د/م.

المقالة التاسعة في الثواب والعقاب في دار الآخرة عبِّفنا ربَّنا تبارك وتعالى أنَّ قد اعد زمانا لمجازاة الصالحين وفيه يغصل بينه وين اللافرين كن (מלאכי 3, 17/18) והיו לי - ליום אשר אני עשה סגלה וחמלתי עליהם וג' ושבתם וראיתם **دام لاتام المالي الله الله على الماليات والبراهين فقبلناه ا** فينبغى أن أذكر موجبات هذا الزمان المسمّى دار الآخرة من الحجيمة المعقولة والمكتبعة والمنقولة على الهسم الذى قدّمت في صدر الكتاب من وجمود 1 الامور النبوية في حجّة العقل فاقول اولا قل صح ما تقدّم من القول في المقالة الثالثة والرابعة والسادسة ان السماء والارض وما ببنهما انما خلف ذلك اجمع بسبب الانسان ولذلك جعلة في الوسط وجميع الاشياء تحيط مبه ولذلك رزق النفس فصل الشبف بالعقل وللحكة ولللك الزمها الامر والنهى وعرضها بد 7 (116) الى للجيوة الدائمة وان هذه [155] لليوة تكون اذا استكملت اشخاص الناطقين التيُّ اوجبت للحكة خلقه فيسكنه دارا ثانية ليجايهم فيها واقنا على نلك من الملائل المعقولة والمكتببة والماثورة " هناك ممًّا هو مهاد وتوطئة لمهله المقالة بما فيه كفاية وارى ان اتبع" ذلك ههنا بما يربيد ويقوّيه ويزيده شرحا اكثر من الثلاث مراد المذكروة واقبل ممّا يوجبه العقل ايضا ان للخالق) جلّ رضٍّ على ما ظهر لـنـْ من حكمته وقدرته <sup>و</sup>

לרת ונו كانت قنلا فليس تقال ألا على من يقتل باستحقاق כֹק (ויקרא 14, 17) כל אכליו יכרת פואשו עי שלא לאוניא مع خراب القدس كما قن بها (26) והעיר והקרש ישהית עם נגיד הבא וקצו בשטף פויי איו יוא אא ויג אי פשי قيل هذا لأدرابلا الى الوقت الذى زموا أنّما يكبن ٦٢٦ سنة وللملة فهي ٦٬٣ منها لا٬ قبل بناء البيت الثانى ومنها ٦٬٢ ماره ورجدت الناس لم تكن لام حيلة الا ان يدّعوا ويادة في التاريخ فزمهوا ان علكة فرس اتامت على الشلم قبل علكة اليونانيَّة شبيه 300 • سنة وان عدد ملوكم في هذه 7 المدَّة كانوا 1⁄4 ملكا فرددت عليهم من نصّ كتاب ٦٢ الله الله المجوز ان يكون بين علكة بابل وبين علكة اليونانية من ملوك الفس على الشام اكثر הי ר' ملوى لقيل اللاى لרניאל ע׳ה׳ (11, 1/2) ואני בשנת אחת לדריוש המרי עמדי למחזיק ולמעוז לו ועתה אמת אגיד לך הנה עוד שלשה מלכים עמדים לפרס והרביעי יעשיר עשר גדול מכל וכחזקתו בעשרו יעיר הכל את מלכות יון ففسّر هذا القول من كلّ وجه هذه الردود عليهم سبى ما عليام في نسخ الشرع وسرى ما عليام في باب التوحيد وسرى امور" اخر لا يصلح ايرادها في هذا الكتاب تمت المقالة الثامنة

1) m. (2) m. (3) m. موn (M) مردم (2) m. (2) . (5) M (6) m. (6) m. (7) m. (7) m. (7) M (8) M cum artic. (9) M (10) M (10)

רחב וחרוץ וג׳ פטלו מו לעווי ל قصّة (עורא 24 4, 24) בארין בטלת עבירת בית אלהא פועשיפש ועלבבת אשש אניא بين الامَّة وبين بعض الملوك وبعضه نقض وحرب بينهم كلهم كف' (רניאל 9, 27 והגביר ברית לרכים שבוע אחר וחצי השבוע ישבית זבח ומנחה ويوحش البلد ويفنى كثير من اهله كين ועל כנף שקוצים משמם ועד כלה ונחרצה תתך על الاه فيهذه المدّة التي في سبعون اسبوء تجمع نعة وصلاحا<sup>2</sup> (115) وزوال الملك والدادات والانبياء لانَّه يجعل في صدرها (24) לכלא הפשע ולחתם חטאות ולכפר עון ולהביא צרק עלמים ולחתם חזון וגביא ולמשח קדש קדשים פאלו שפט القائل اقمت في العدم، وفي الموض وفي المجارة خمسين يوما مجموعة خیر وشر ثم یفصّلها واخبر آن فی آخرها ینقطع کل ولا يوجد أذ يقول (26) المراد مصدورا محاف العدام احدم משיח الماز לו وليس يعنى بهذا القول شخصا واحدا بعينه واتما يريد بهذا كلّ دم مصام كف ف المراحة (انجده 3 4, ) مم הכהן המשיח (16) והביא הכהן המשיח (16) והכהן המשיח תחתיו נمו וشبة ذلك فانقطع من القبم כהן גרול بعد ِ هـذه المدّة على ما 4 عرّفـنـا ربّنا عزّ وجلّ فزعم هاؤُلاء القوم ان قو ادر داها الاز الما عنى به رجلا واحداد بعينه وهذا فاسد من وجود شتّى منها ان لفظة משיח لا مخصّ انسانا بعينه بل تقع على كلّ כהן اهار وايضا لان [154] لفظة

1) M وصلاح حال M (2) . (2) M وصلاح حال M (3) sive فساد M et edd. 4) m. om. 5) m. فساد. الناس الاعقّاء، منهم فا الامر الآ خلاف هذا وم الآن اشدّ ظلما وتعدّيا من القوى على الصعيف ولخامس عران بلد عداما وردّه الى ما كان عليه كنّي (الثالم: 53/55 ،16) التحمر مم صحيمة مم صحام عليه كنّي (الثالم: 153] وقال (55) المحامزة حرم معم محدمة محمة العدامة وقد نصّت التواة ان جيرتها كانت معلوة يسقى منها سجا دم (درمستم 10 ،/14) انته المالا مم يونا الله مم در دردم ماليه (درمستم 10 م) المالا الته الم

3

احدامت مصدر لمحصرم وقد نصّت التوراة ان جيرتها كانت כגני גשית 10 וישא לוט (בראשית 10 אין) וישא לוט את עיניו וירא את כל ככר היררן כי כלה משקה וג׳ שוש כגן י׳ على ما نصّ (בראשית 11 ,2) ונהר יצא מערן להשקות את הגן ציושי כארץ מצרים כֹק (רברים 11, 10) לא כארץ מצרים היא – אשר תזרע את זרעך והשקית ברגלך כגן הירק وهوذا في بلد خراب معدن ملح وجيرتها مالحة زعقة على حالتها فهذ، الاحوال دالمَّة دلالة تامَّة على أن هذ، الا الاالم فر تک بعد وکل ما رددنا به علی هاولاء فهو رد علی النصاری ما خلا ما ذكرنا من بناء בית שני فانَّم ليس يزمون أن المواعيد ابتدات من ذلم الوقت وانّما يجعلونها من قبل خراب الدام الد دم لأنه، سنة ويخصّ هاؤلاء اعنى النصاري ردّ آخر وهو ما ذكر النبي لا/ة في قصّة (الانهام 24 (9, 24) تحدينا تحدينا وناك ان تفسيرها عندنا انّها ٦/٣ منها ٢/٢ مـذ جـلا الـقـبم الى וידנו א וואבי ועל כל (25) ותרע ותשכל מן מצא דבר להשיב ולכנות ירושלם עד משיח נגיר שבעים שבעה ومنها ٦/٢٢، مدّة بناء البيت يكون في بعضها عطلة وانبتار وتقطيع البناء خرم (25) ושבעים ששים ושנים תשוב ונכנתה

1) M (انتبار . 2) m. وانتبار.

הבית קרימה ול آخر القصة (5) וימד אלף נחל אשר לא אוכל לעבר وعلى شطّى نلک الـنـهـر من كلّ شجر مطعم دائم ثمرُة ثابت ورقد مند الغذاء ومند الدواء כמ'ק' (12) الإلا הנחل יעלה על שפתו מזה ומזה לג גע خبر אציי (114) شىء אי هذه اله ' بل خبرنا يوجب انَّه لم يكن منها شيء بتَّة وآله الأخر الـذى يـدركـ العيان أولها ايمان الخلف كلم وتوحيدهم لله كما פענו נהופגא (זכריה 9 והיה י׳ למלך על כל הארץ פענו נהופגא في ضلالهم وكفرهم واللم صيانة من هو من المؤمنين من اداء الخراج وجل المال والطعام الى غيرة כ'ק' (ישע' 8, 62) دשدע י' כימינו אם אתן את דגנך עור מאכל לאיביך פפנו ינט א – امَّة تُودّى الخراج وتسمع وتطيع للل امَّة صارت تحت يـدهـا واللا ارتفاع الجروب من بين الناس حتى لا يحمل بعضهم على بعض שעכש כק (ישעיה 2, 4) וכתתו חרבותם לאתים והניהותיהם الأ والذين ا هوذا نراهم اشدّ ما كانوا في الخاربة والمساينغة فان تاوَّل هذا متاوَّل فقال انَّما يعنى انَّهم لا يحاربون \* في الدين بها هم في المجادلة والمناطرة في اديانهم الا على اشدّ ما كانوا والرابع مسالمة للجيوان بعصد بعصا حتى يرعى الن نثب وللحمل وبإكل الاسد التبن ويسلعب الصبق الحيّات والافلى كنتق ("تلا"ة 9–10, 11, الد זאב עם כבש (ז) ופרה ודב תרעינה (9) לא ירעו ולא "שחיתו • ونسراهم على طباعهم وشرهم لا يتغيّر منهم شيء فان تاوّل متاول ايضا مثال هذا فقال أنَّه انَّما يعنى أن يسالم الشرَّيرون من 1) M sing. 2) M VI conj. 3) m. om. 4) M plar. .والذى نراها فعلى طبعها وشرّها فلم..منها.. M (5

مفتحة نهارا وليلا من الامن والدخول والخروج (.v 113) 5'7' ("שע' (60, 11 ופתחו שעריך תמיר יומם ולילה פרבנוא ו בית الا يغلقونها قبل مغيب الشمس ولا يفتحونها الاضحاء النهار כ׳ק׳ נחמיה (ז, 3) ויאמר להם לא יפתחו שערי ירושלם ער הם השמש والה<sup>7</sup> الله لا تبقى المّة [من أمم in marg] لا **והממלכה אשר לא יעברוך יאכרו כ**א ל. בشک فيه أنَّ ورياضه مستعبدون للملوك في בית שני כמיק׳ (נחמ׳ 36 ,9) הנה אנחנו היום עבדים והארץ וגו' فهذا شرح الה' التى من جهة النصّ والآآ التي من جهة الخبر أولها أن القيم يسجبون من الخشب الذبي يكون في سلاح داد 7 سنين 2'7' ('חוק' 9,9) ויצאו ישבי ערי ישראל ובערו והשיקו בנשק ומגן וצנה בקשת **اבחצים والב**/ ان نيبل مصر يجفّ في موضع واحد والفرات يجفّ في سبعة مواضع لمسير القوم 5'7' (التلا 11, 15/16) והחרים י׳ את לשון ים מצרים והניף ירו על הנהר והיתה מסלה לשאר עמו פוג זו הר הותים גימש אי יששי شرقيَّة وغربيَّة حتى ينقسم فيصير نصغه ممًّا يلى الشمال ونصفه ممّا يلى لجنوب وبينهما وأد عظيم 2م) (ادرام 4 ,14) الدرملا הר הזתים מחציו מורחה וימה والד بناء بيث المقدّس على ما في لااده مداه الله الم المحرها والله ان عينا ما تخرج من بیت المقدّس ثمّ تتّسع الی ان تصیر نے۔ اعظیما لا يقدر וכנ ושאים מתחת מפתן (יחוק׳ 1 (47, 1 והנה מים יצאים מתחת מפתן 1) cj. نصغه; cfr. locum laudatum. 2) cod. nomin.

فلا بد من كونها على ما بيَّنَّا وحتم وتال (٦٢٦ 32, 40-43) כי אשא אל שמים ידי ואמרתי חי אנכי לעלם (41) אם שנותי ברק חרבי (42) אשכיר חצי מרם (43) הרנינו גוים لإدا فعند هذا البيان يبطل ما تشبّه له او ما موهوا به من باب الشبط والاستثناء واذ قد قلعت اساس ما بنوه ارد عليهم بعد ذلك 15 جوابا<sup>1</sup> منها خمسة حجّة السمّ وآ<sup>1</sup> جحبة لخبر و٦٦' منها تدركها البصائر ٥ فامّا ال٦' التي من النصّ فاوَّلها ٤ ان هذه الداهار اوجبت ان تصريم كلَّم يجتمعون الى البيت المقدّس ولا \*يتبقّى منه احد في غربة ٥'٦' (أחام' (39, 28) וכנסתים אל ארמתם לג ארבתם מוא ל בית שני וע מיב׳ ווש ש׳ם׳ צאו של (נחמיה 66, ה) כל הקהל כאחר ארבע רבוא אלפים שלש מאות וששים פוב' ונא באשני הי جין די וואעילם ומשנער (ישעי' 11, 11) ומעילם ומשנער ומחמת ומאיי הים ولم يسيروا في الجلوة الاولى الى شيء من الجزائر فصلا على ان يرجَعوا اليها 5 والله ان الامم يبنون سور بيت المقدّس كف (60, 10 ibid.) ובנו בני נכר חמתיך ומלכיהם الامرادح فا كفى انهم فر يبنوا لنا شيئًا فى دام الا حتى كانوا يمانعونا فكنّا في حرب دائم مع السبناء كسما قال (داهام איש בסבל והבונים איש (4, 11/12) הבונים איש (4, 11/12) חרבו אסורים על מתניו ובונים والד יו ויפוب المدينة تكون

النظر .m (2 ! العيان sed cfr. infra. 3 ) M العيان ut في هذه الامتلام ان <sup>م</sup>علا<sup>،</sup> جمعون كل<sup>م</sup> – ولا يتبقى M (infra. 4 [تبقى m. يتبقى inde deest scida una in m. usque ad p. 251<sup>m.</sup> عنها .l (5 .حروب.

4f9

الا تا العكس على عقبله فتدلُّه العكس على عقبله فتدلُّه اله 1 ال فر يـفـوا لم يوف<sup>2</sup> لكم حتى عكسة هـو وبيّن [152] لكم انّكم ان لم يفوا انعكس الامر عليه كقّ (ibid. 8, 19/20) اהיה אם עכח תשכח את י׳ אלהיך וג׳ כגוים אשר י׳ מאביר מפניכם כן תאברון פש ובמי (ibid. 4, 25/26) כי תוליר בנים ובני כנים וג׳ העירתי בכם היום וג׳ פול וيששו (ibid. 30, 17) ואם יפנה לבכך ולא תשמע כח חוצע נגע פי שלי ונחמות لم يستثن بشيء فصلا<sup>3</sup> ان يعكسة ومنها أنّه جعل سبيل هذه المواعيد سبيل الطوفان في ايّم (٦٦ لا/٦) \* انَّه كما أن العباد لوه اخطووا \*غاية لخطاء فر آتام بطونان لما قد حلفت عليه \* انَّه لا يكون بل كنت اعاقبهم بغيرة كذاك انتم حلفت انَّى لا ازيل ملككم ' وذاك قو' (ישעיה 9 ,54) כי מי נח זאת לי אשר נשבעתי מעבר מי נח עור על הארץ כן נשבעתי מקצף لالأل الثلالا در فلو حتى يخطىء القوم لعاقبهم بما شاء لا بزوال الملك ومنها انَّه اخبر بان 7 القوم يختارون طاعته لا معصبته على ما شرحــنا وهـو علام بكلّ ما يكون كما قدّمنا (113) فبطل ان یکون هناک ذنب او خطأ لر یعلم به فاذا لر یکن خطأ • فالام استثنى وايصاء لو كان استثنى له بصرهم 8 فكيف اذ ليس استثنى وايصا ان في التورية قد جعل<sup>و</sup> مثل الـذي يحتم عليها 2) M אשא, m. p. 3) M add. على . 1) m. om. 4) m. .قد .M add بانه .m (6 .m انه لولا ان العباد ... الذي قد حتم عليها [على هذه الداما الله فلا بتر من كونها كما بيّنا [دانه M et m.] في المقالة السادسة [السابعة 1] كذاك قسم وحتم فقال

אשר בנינו כנטעים (13) מוןינו מלאים מפיקים מון אל זן (14) אלופינו מכבלים אין פרץ ואין יוצאת מכבלים אין פרץ ואין איואת (14 بعد هذه الشروح فيما اتصل بي أن قوما ممّن يتسمّون باليهوديَّة يزعون أن هذه المواعية والاالاال كانت كلها في בית שני وانقصت وثر يسبق منها شيء ونلك أنَّم يصعون أ اصلا فإسدا يبنون ا عليه كلامهم ان هذا انتاكيد الـذى نراء للاتقالات مثل قر׳ (ישעיה (60, 20) לא יבוא עוד שמשך פפ׳ (ירמיה 31, 40 לא ינתש ולא יהרם עוד לעולם עו נוש אוויגיוי וי דאי طاعة القرم قالوا وهذا نظير ما قل تاته محددا لأه لأسمدهم (רברים 11, 21) למען ירבו ימיכם וימי בניכם فلبًا اخطروا انقصت<sup>2</sup> دولته وزال ملكه كذاك في دار الا بعض هذه المواعيمد كان وزال وبعضها لمر يكن لان القوم اخطووا فاخذت ارشدى الله قلعدة كلام هاولاء القوم التي في الاستثناء فادخلتها صناعة التحرير فوجه تها 4 باطلة لوجوة شتى احدها ان مواعيد כי אם שמר תעמרון את כל המצוה הזאת אשר אנכי מצוה וג' פובט (שמות 23, 22) כי אם שמוע תשמע בקלו ועשית – ואיבתי את איביך ويقرل (דברים 7, 12) והיה עקכ ר.שמעון כחו ماثل ذلك وامّا هذ، الاחבות فليس فيها من هـذه الاستنناءات شيء بـتّــة وانما & مواعيد مجرّدة وايضا ان משה ר'ע'ה' ما كفاء ان يستثنى على اصحابة <sup>6</sup> بقول אם שמר

1) M وضعوا et ... 2) m. قصرته ... 3) m. sine artic. 4) M add. ut edd. فاسدة ... 5) m. الان ... 6) M ... عندم انَّع من القيم خرم (ישעיה 61, 9) ונורע בגוים זרעם الاللالامة حدال مردات ويقيم المؤمنون على هذا لخال ما ולאש וגנגו ע דיבג לא כול כל (45, 17) ישראל נושע כי׳ תשועת עולמים לא תבשו ולא תכלמו ער עולמי ער فيقع لى أنَّه فر يقل هذا اللفظة لا الاأها لزا في هذا الموضع من بين المواضع الا لجقَّق لنا تاكيد الاتالاة باوكد ما يجب فى اللغة وليبزول قول من قال انَّها متقصَّية أو فانية [151] وعرَّفنا ان القرم يختارون الطاءات لا المعاصى على ما هو مشروح في قصَّة (דברים 6 ,30) וכל י׳ אלהיך את לבכך פי قصة (יחוק׳ 36, 26) ונתתי לכם לב הרש ורוח חרשה וג׳ (112) ويكبن اختياره أ ذلك لعلل المشاهدت م نور الالالام وورود الوحى عليه، وكونه في الدولة والنعمة ولا يد، نفهرهم ولا فقره يحوجهم وسائر المورم 5 مشمولة بالسعادة وعرَّفنا ان الوبُّه والامراض والقصف يزول كلَّه وكذلك الاحزان والاشْجَان 7 بل يكون لكم علم كلَّه فرح وسرور حتى يرون كانَّ سماءهم وارضهم قد جدَّدت الم كما شرحت ا في قصّة (שעיה 19–17, 65, כי הנני בורא שמים חרשים في قصّة (שעיה 19–17) וארץ הדשה וג׳ (18) כי אם שישו וגילו עדי עד (19) וגלתי בירושלים וששתי בעמי ולא ישמע בה-עור קול **בد** الرالخ الارام فيا لك من دهر كلّ فرج وسرور كلّه طاعة 

1) m. האלעדל, sed conf. infra. 2) m. אלעדל, 3) M (1. 11, 11, 23) אלעדל, 3) M (1. 22) אלעדל. 5) M (1. 22) אלעדל, 5) M (1. 22) אלעדל, 5) M (1. 22) אלעדל, 9) M om.

תכלאי הביאי בני מרהוק וג׳ فلماי וجتمع ועכבו مع الاحياء من المؤمنين على ما وصفت كانت ج' תחית המתים على ما بيّنت في المقالة التي قبلها وكان 1 ١١٥ في صدرهم ومقدّمہ لاتہ عبد صالح محت معوّص کثیرًا ج یحدث ربنا جلّ وعنز قدسه على ما وصفنا (ההלים 17, 102) כי בנה " ציון נראה בכבודו טויישא פונהיכל אם מתה יהוקאל פינ (40) בעשרים וחמש שנה לגלותנו وفيها لجواهر واليواقيت كما قل ישעיה (54, 12) ושמתי כרכר שמשתיך ושעריך לאכני אקרח ويعمر جميع البلد حتى لا يبقى فيه موضع خراب ولا قفار كق، (35, 7) והיה השרב לאגם וצמאון לכבועי מים כ׳ אלא וע الالاددة مشرةا على البيت المقدّس حتى تصير جميع الانوار بالاضافة اليه مقصرة او خـامـدة لأنى قد شرحت فى المقالـة الد ' انه اضوأ من كلّ نور كف' (60, 1/2) קומי אורי כי כא אורך וכבור י׳ עליך זרח כי הגה החשך יככה ארץ – ועליך "רח " الذ) حتى يكون من لا يعرف طريق البيت المقدّس يسير على ضوء ذلك النور لأنَّ من 2 السماء الى الارض كقَّ (3) והלכו גוים לאורך ומלכים לנגה זרחך ש׳ דאה וניתים فيما بين امتنا حتى اولادنا وعبيدنا לק (יואל 3, 1/2) והיה אחרי כן אשפיך את רוהי על כל בשר ונכאו בניכם ובנותיכם וג׳ וגם על העברים ועל השפחות ביש וי פובגו ונו סון الى بلدم من البلاد فقال انا من المؤمنين قالوا له قبل لنا ايش كان امس واتى شىء يكون غدا فيما هو سرّ لم فاذا دل لم صرّ 1) cod. מאמא (2) cod. מאמא pro pro.

الמשיח ונ באני ועג הי אי שי הי אי והדא שי הדא לק (ישעיה 2 ,14 ולקחום עמים והביאום אל מקומם שו) (66, 20) והביאו את כל אחיכם מכל הגוים מנהה ליי فكل امَّة تفعل في ذلك على قدر مكنتها فياسيرهم يحملون '٣٣% على للحيل والسبغال وفى المحامل والعماريَّات على اجلَّ حال فرَّم והביאו את כל אחיכם – בסוסים וברכב ובצבים ובפרדים الدردردار وضعفاؤهم يحملونهم على اكتافهم وبنيهم في أحصانهم فرم (49, 22) כה אמר " אלהים הנה אשא אל גוים ירי ואל עמים ארים נסי והביאו בניך בחצן מיי אי לי ל וגאני فى السفن مع الفضّة والفعب فخ (60, 9) در فر جرام الم ابدردار مدام وان كان في بلاد الحبشة مملوة في قوارب من بردتى حتى يصل الى مصر لان فى اعلى النيل جبـالا<sup>1</sup> نابـتـّـة فى الماء ولاً يمن للجرائف مسيرة لئلًا تنكسر ولان<sup>2</sup> القوارب البردقي المقيّرة דישנט פו דיישת כק [150] (18, 1) הוי ארץ צלצל כנפים אשר מעבר לנהרי כוש השלח בים צירים וככלי גומא על פני מים ومعنى لاللاל כנפים أن اقطارها مظلّلة ومسترة عن كثير من الناس כֹק آخر القصّة (ז) בעת ההיא יובל שי ליי פינ׳ מנוט (צפניה 10 (3, 10 מעבר לנהרי כוש עהרי בת פוצי יובלון מנחתי ومن بقى من الاسرائيل في البرية وليس من الامم من ياتى به ياتى به ربَّنا بسرعة كأن الغيم شاله فحمله لأم (ישעיה 8, 60, מי אלה כעב תעופינה וכיונים אל ארבתיהם ו אוט ונען דגני ולהימן אל (43, 7) אמר לצפון הני ולהימן אל 1) cod. nomin.

באהיו ההיה وبعض يتهرأ لحمة وتتحلل عظامة كق (וכריה (14, 12 וזאת תהיה הכיגפה – המק בערו והיא עמר על ۲ دان احدم يد يده الى يد الآخر ليمسكها فلجىء بيد، كق (13) והיה ביום ההוא תהיה מהומת י׳ רבה בהם וההזיקו איש יר רעהו ועלתה ירו על יד רעהו פונאופיט تكون فيهم آثار تقع بهم من قسلم عين او جسلم أنف او قطع اصبع فيخرجون من الآفاق ويخبرون بما شاهدوا كتف (الالزام (66, 19) ושמתי בהם אות ושלחתי בהם פליטים אל הגוים תרשיש וג' والمنصلحين ايضا فم على ד' ضروب بعص يخدم כני ישראל א היבונא פא ועקגעי כק (ibid. 49, 23) והיו والأداع هولازم الأربعص يخدم فى خدمة المدن والقرى وفيهم אַנרים (14, 2) אדמת י׳ לעברים בית ישראל על ארמת י׳ לעברים ולשפחית והיו שכים לשביהם ורדו בגנשיהם פישש אבנה ש ולעפשי פונשי בוע כל (61, 5) ועמרו זרים ורעו צאנכם الدن درد هددنده الا والباقون يرجعون بلادهم وهم في الطاعة כק (זכריה 16, 16) והיה כל הנותר מכל הגאים תל ירושלם ועלו מרי שנה בשנה להשההות למלך י׳ וג׳ فايَّذ امَّة فر تحمِّ فر ينزل عليها غيث زخ (17) اהיה איצר לא יעלה מאת משפהות הארץ אל ירושלם להשתחות – ולא لالمنهم المنه المدلام في المم ان المصل ما تقربوا بد الى

ואם יאמרו המצרים אנחנו אין ed. add. ואם יאמרו המצרים אנחנו אין 1) m. אלריץ אנחנו צריכים למטר כי יאורנו משקה את ארצנו לא יעלה יאורם כמו שאמר (18) ואם משפחת מצרים לא תעלה וג'

פאר תחת אפר ويعرون البلد ويسكنونه كق (4) ובנו חרבות עולם ה׳ בהש גוג ומגוג האת בן דוד פהפטו פמא وبلدة وكثرة مالم واطمئنانه بلا اغلاق ولا حصون ولا ما شابه نل فيطمع به فخ في قصّة داد (יחק׳ 11 (אמרת אעלה על ארץ פרזות אבוא השקטים ישבי לבטח כלם 🗧 ישכים באין חומה וכריח ורלתים אין להם נגאא משא قوماد من امم شتّى ويشتق البلدان حتى يوافيهم ذخ (15) ולאת ממקומך מירכתי צפון وجعل القرم الجتمعين معه صنفين احدها معروفون 3 أيهلكوا والآخر قوم منصلح ليدخلوا في الدين فامّا الذين للهلاك قال فيهم (יואל 4, 2) וקבצתי את כל ور הגוים והירדתים אל עניק יהושפט פט ובשו (14–9) קראו זאת בגוים קרשו מלהמה העירו הגבורים (10) כהו אתיכם לחרבות (11) עושו ובאי כל הגוים מסביב [149] (12) יעורו ויעלו הנוים אל עמק יהועפט (13) שלהו מגל כי בשל קציר (14) המנים המנים בעמק התרוץ נוא ואישואני נא א ולגיי פאל נצפניה (צפניה 9, 3) כי אז אהפך אל עמים שפה درارم فرم درام دوم " فجل بالمسرفين في ذلك اليم 3 صروب من الأفّات بعض يهلك ممّا عليه من نار وكفريت وحجارة אי שלגביש (יחוק׳ 22 38, 22) וגעם שוטף ואבני אלגביש אש וגפרית אבטיר עליו פישט באלט יייגי ישט א אש וגפרית אבטיר עליו بعض كف (ibid. 21) וקראתי עליו לכל הרי חרב - חרב

1) codd. فيطمعوا; cfr. singull. sequentes. 2) codd. nomin. 3) edd. היילים, cj. השעים גרולים, cfr. infra. 4) m. כאלסיף.

141

זמרת שמענו צבי לצריק וז זخ וلقصّة ثم اقرل على إلخالين جميعا اعنى أن لمر نتب وكانت حوادث משיח בן יוכף \*وأن تبنا فاستغنينا عنها يظهر لنا משיח כן רור بغتة فان كان משיח בן יוסף قد° تقدّمه صارد كالرسول له والمصلح للامة والمنجل للطريق كق' (מלאכי 3, 1) הנני שלח מלאכי 'ופנה ٢٢٢ حُدد وكالسبّاك، بالنار لذوى المعاصى اللبائر منها وكالغاسل بالاشنان لذوى الصغائر منها كنف بعد (2) در الالا دمان الارام וכברית מכבסים פוי אין ע באשיח בן רור שלא נואל היכלו הארון אשר אתם (ibid. 1) כש׳ (' كש׳ ' (' ) ופתאם יבוא אל היכלו הארון אשר אתם מבק"מים وساق معد قوما<sup>5</sup> حتى يوافى البيت المقدّس فان كان <sup>•</sup> فى يد «ددارات قتله وتسلّمه منه وهو ما قال (١٦١٦ ٤ ,25) ונתתי את נקמתי באדם ביד עמי ישראל ליט אטי צ גע غيبه فهو ايصا من ארום وان<sup>8</sup> كان لا يجيء ⊂ا اا⊂ا فيلحقون<sup>9</sup> من دا ۲۱۲ ما یقوّی قلوبیم و جبر کسورم<sup>00</sup> ویعزّی نفوس<sup>م</sup> ک<sup>ق</sup> (ישעיה 1/2 (61, 1/2 רוח י׳ אלהים עלי יען משח י׳ אתי לבשר (ישעיה 1/2) ענוים שלחני לחבש לנשברי לב לקרא לשבוים הרור וג׳ לקרא שנת רצון לי׳ פייה מופיו אופוש וודאיושויי הי ווהני والعز والفاخر ان قال بعدة (3) לשום לאבלי ציון לתת להם

1) M وعلى et in marg. add. فرعلى 2) m. om. 3) m. om., M add. كالمقدم له . 5) m. nom., M secunda manu ناف 6) M femin. 7) cfr. p. 239 ann. 5. 8) M it et فرين ما يا الم . 9) m. subj., M فيتلقون 10) m. sing. 11) M sing.

الا وان 1 الرجل المرورس 2 يكون من المقتولين ويبكون علية وينوحون وفيد يقول (ibid. 12, 10) והביטו אלי את אשר רקרו וספרו עליו כמספר על היחיר وسائر القصّة وان شدّة عظيمة تلحق الامّة في ذلك الوقت כק (רניאל 12,1) והיתה עת צרה אשר לא נהיתה وان عداوة تنشؤ \* بينام وبين كثير من الامم دحتى ينفوم الى البرارى الكثيرة كق (יחוק׳ 35, 35) اהכאתי אתכם אל מרבר העמים وانَّم בجوعون ويعطشون ويشقون كما نلاً الأولين لق بعدة (36) כאשר נשפטתי את אבותיכם במדבר ארץ מצרים כן אינפט אתכם وأنه يصفون وينقدون \* كالفضن والفهب حتى يعلم 5 كيف صبرهم وكيف 6 اعتقادهم كف' (37) והעכרתי אתכם תחת השבט והבאתי אתכם במסרת הכרית وان هذه الامور تسبّب من كان ضعيف اليقين الخروج من دينه أن \* يقبل هذا الذي \* كنَّا نرجوه وهذا ما حصل منه של فيه بعدة (38) וברותי מכם המרדים והפושעים כי לי الباقين يظهر لم אליהו הנביא יו كف (מלאכי 23/24) הנה אנכי שלח לכם את אליה הנביא – והשיב לב אבות لاح درات فعين " هذ» الامور مشروحة كلّها في الدراجه 11 وزادتنا الآثار تهتيبها ونظامها شيئًا بعد شيء على ما نسقت فسبحان. من من علينا بتقديم ذكر هذ، الشدائد لئلًا توافينا ا غفلة

وقالوا ایضا ان سبب ذلک یکون ظهور رجـل من ولـد ۱۱۵۹ فی جبل لجليل 1 ويجتمع اليد قوم شواذ من الآمة ويكون مصيره إلى البيت المقدِّس بعد ما تكون الروم قد \* حازتها ومقامه د بها مدّة ثمّ يغزوه رجل يقال له ארמליום فجاربهم ويفتح المدينة ويقتل ويسبى ويهتك ويكون الرجل الذى من ولد ١١٥م في جملة المقتولين فتلحق الامّة شدّة عظيمة في ذلك الوقت واصعبها فساد لخال بينام وبين الممالك حتى ينفوهم الى البرارى فجوعون ويشقون وممَّا يمَّر بهم يخرج كثير منهم عن دينه 4 ويبقى الباقون المصفّون فيظهر لهم الالاتها النبي وياتى الفرتان (108) فبعد ما سمعت<sup>7</sup> هذه ألخطوب تامّلت المكتوب فوجدت فيه مواضع<sup>8</sup> للل نكتة منها فاوّل ذلك ان الروم تاخذ البيت \* المقدّس عند وقت الاשועה فقوله (עובריה 21) ועלו מושעים בהר \* ציון לשפט את הר עשו פון حربها يتولّا: بعض ولد רחל لع (ירמיה 20, 20) לכן שמעו עצת י אשר יעץ אל ארום ומחשבותיו אשר חשב אל<sup>י</sup> ישבי תימן אם לוא ינחבום لالاد الله الله الما المعاد المعامة المعامين الما المعاد الم (ibid. 3, 14) ולקחתי אתכם אחר מעיר ושנים ממשפחה المحمر مردم لاال وان الغارى يظفر بالم ويسبيهم ويهلكام أ كة (147] (14, 1-2) הנה יום בא לי׳ וחלק שללך בקרבך של ואספתי את כל הגוים אל ירועלם למלחמה

פועד אות לחרבות ירושלם (געל אות לחרבות ירושלם שבעים שנה גאפי י גיי וכט האש בבל פגיי חרבות ירושלם 18 שיא כק (מלכים 25, 8, 11 ובחדש החמישי בשבעה לחרש היא שנת תשין עשרה שנה למלך נככדנאצר משלת القصّة فقدار 52 سنة كان الى أن ملك כורש وانن لهم ببناء البيت فبنوا تلك السنة وتعطَّلوا 17 ° سنة الى تمام السبعين سنة נעזרא 24 בארין בטלת עבירה ביה אלהא רי (עזרא 24 בארין בטלת בטלת ביה אלהא בי בירושלם והית בטלא עד שנת הרהין למלכות דריוש מלך פרם فكما ان \* له يصر الرم اللا اختلاف لا مقادير ٦ ה'ל וריי ولم يصر الקץ الد' اختلاف الد' مقدارين נ'ב' וע' كذلك لا يصر الرام الا ، اختلاف الد مقادير الف 7/٢ والف ۲٬۲٬ والف ٣٬٢٬٣٬ لما رزق للحكيم امتد من للحكة ما تميّز بها أنها والف ٣٬٢٬٣٬٠٠٠ الما ورقع المتعاد من الحكمة ما تميّز بها المعاد الم المعاد المعا معاد المعاد المعا معاد المعاد معاد المعاد معاد المعاد المعا الجيع [147] واذ قد شرحت هذ، الرمان وبينتها اقول الآن قد علمنا ان توبتنا ان له تتمَّ اتنا الى تمام الرَّم فان تمَّ الرَّم ولم نتب يجوزه ان تكون الاتقالاة ونحن على خطايانا أ فسمما طال مقامنا ولم نرجع رنّنا بلا انصلاح فيكون ذلك بالعبث \* ونلن آثار. الانسبياء مجلت أنَّم يلحق ٢ بنا شدائد وضرورات تختار معها التوبة فنستحقّ الفرقان وذلك قول اسلافنا ( ( ( ( הדרין ٢٠ ٥٢) אם ישראל עושין תשובה נגאלין ואם לאו הק׳ב׳ה׳ מעמיר מלך יי שקשין גזרותיו מהמן והן עושין תשובה ונגאלין יי

تشابة الله مدد في هذا الرم المؤجّل الالادادنا هذا جعل ربنا فى اجل الالالادام الأولين تشابها ايصا لملًا نتوقم ان التشابع انَّما وقع في هذا الرمم وحد، لأنَّه ليس صحيحا فاذاً راينا الاجلين المتقدّمين الذيبي قد عرفنا صحّتهما (99) مرجودا فيهما مثل هذا زال الشكّ من قلوبنا فابين نلك واقبل امّا الاشتكال في שעבור מצרים فهود مدّة · ع 400 سنة غربة الا مدرمة ونلَّم وتعبد ל כ'ק׳ (בראשית 15, 13) ירע תרע כי גר יהיה זרעך בארץ לא לרם ועברום וענו אהם ארבע מאות שנה ونلك مذ ولد الادم ومدّة، ה'ל' שנה تدخل فيها فربة אברהם ל' سنة لان خروج אברהם من حرّان الى السام مشروح وخروجه من كوثى الى حرّان غير مشروح فتكون الأ سنة سفر אברהם 7 كق' (שמות 12, 40) ומושב כני ישראל אשר ישבו במצרים שלשים שנה וארבע מאות שנה \* כוח كيف صار אברהם يسمّى בני ישראל<sup>7</sup> وكيف صارت حرّان والشام يقال لها " الاات فلها شروج ليس هذا موضع ذكرها ومع فلك . فجميع ما اتاموا<sup>و</sup> في مصر 210 سنين لا يقدر احد يرعم انتم اتلموا ٦ سنة لممانعة عر קהת الأهدم أعصم وليس هذا موضع شرحید فقد صارت 3مقادیر \* ٦ سنة ٦ ٦ ל' سنة و٦ '1' سنين فامًا שעבור בבל فله مقداران احدها 52 سنة وهو قو' (ירמיה (29, 10 כי לפי מלאת לבבל שבעים שנה אפקד אתכם

. مُسَوَّة M IV conj. 3) M add. ابن. 4) edd. مَسَوَّة. 4) edd. مَسَوَّة. 5) M في شرَّة. 6) m. في M مَلْعُ (5. ق اللاباء. 9) M add. اللاباء.

הכהן ע׳ה׳ (4, 5) ואני נתתי לך את שני עונם למספר שלש מאות והשעים יום وجمع لفظة שנים ولفظة نصاם دل بذلك ان نظام في تلادم وكذاك في هذا الموضع ودونها في كيف ا صار تفسير دالا هالاد ا الله الف سنة 335 سنة فامسك ניבט וערט ווא נגר הר אלראיי ז אן מוער מוערים וחצי ففصحنا ووجدنا يوافف اذا اعتقدنا انه يعنى بقو מالاרים زمان دولة بنى الاالم فيكون الأم مثل سنة ملكم [146] وكنصفها لا محالة وذلك ان جملة اوقـات الملك 890 سنة \*لا زيادة ولا نقصان ونلك 4 480 قبل بناء البيت و410 عران البيت ونصفها . 445 يجيء 5 للجيع الف 335 لا زيادة ولا نقصان وبكون قو' (12) ומעת הוסר התמיד ולתת שקוץ שמם ימים אלף מאתים الرسلام من وقت الحادثة 7 التي حدثت في دار الاز في اوّل ا بنائه يكبن بعد الوقت الذي قيل فيه هذا القبل לרניאל 45 سنة ويكون قو' (8, 14) ער ערב בקר אלפים ושלש מאות الالاح وحت جب أن يؤخذ منه النصف لأنَّه بسط الأيَّم فجعلها ليلة ونهارا فيكبن النصف الـف و150 سنة ويكون هـذا الوقت بعد الوقت الذي قيل فيه ٢٢٢ هذا القول ١٩٣٦ حتى تنتهى اواخر الله مدد الى سنة بعينها ثم اقرل ولموضع

1) m. om. 2) الرابى الرابى his obscuris verbis praeferenda est lectio codicis M quae cum edd. congruit: تحتاج ان تجتهد الرابى فى التماس تفسير المالام مالا مالا حتى يوافق ان يجىء السف w'r'n' سنة لانت قولد لامالام الما هو يخدم الللام ان يجىء السف w'r'n' سنة لانت قولد لامالام الما هو يخدم الللام كقولك لامالام مالات مهدند والعمل [والاصل 6] فعلى مالاما مالا . ومن . m (6) . يصير M sine artic. האיש לכוש הברים אשר ממעל למימי היאר וירם ימינו ושמאלו אל השמים וישבע בחי העולם כי למוער מועדים וחצי فالمكان سمعا منه מועד מועדים וחצי (110) وقنعا بذلك لاتهما ا عرفا تفسير» تلن الانها ما علم 2 تفسير الاالا الارام االا فسال الملاك المتعلمة فرق الماء فقال الهزا تعاتلار الأم ארץ فتبرّع الملاک بان قدّم له ذکر السبب الذي من اجله انغم الجواب من قبَل ان يغسّره فقال له انّى انّما الضمنة حتى لا يقف عليه العوام والجهال فيصجرون 5 اذ ليس يرغبون ويرهبون من الظريف الذى يرهب به العلماء ويرغبون منه وهو ثواب الآخرة ولليوة الـدائمة وانّما يرغبون6 فيما يكون بالسرعة من ملك الدنيا وعزَّها ש. ש. ושאאי בשאי שואי בל לך רניאל כי סתמים וחתמים הרברים ער עת קין יתכררו ויתלבנו ויצרפו רבים מה فسر له انَّ الف ש׳ל׳ה׳ سنة بق׳ אשרי המחכה ויגיע לימים אלף שלש מאות שלשים וחמשה נשמא ימים כעל אי السنين كق' (ויקרא 29, 29) ימים תהיה גאלתו פויאא (30) עד מלאת לו שנה תמימה فوجدنا كل קץ جعله ربّنا لمملكة فاتما جعله سنينا لا ايما فربما فصح بالسنين ذخ (الخلام 17 23, 17) והיה מקץ שבעים שנה יפקר י' את צר פעא ובשו (יחוק' 29, 13 מקץ ארבעים שנה אקבץ את מצרים وربّها حكاها بلفظة الاحوال7 وفي لثالات واسماها الثانق كف للسيّد التاتهم

عن نلک .M add (3 .ایش .M add (2 .ونکن ,وبانهما M (1 علی سرعذ فی M in textu (5 .الثواب M in textu (4 .بلغط احوال M (7

והיה כי יבאו עליך כל הרברים האלה וג׳ פישלה 10 فواسيق وان قصرت اقمنا الى زمن الام فيكون بُعَصنا معاقبين وبعصنا متحذين كمما هو معلم من حدوث كلّ آفة علمة على جزئيَّات الزمان مثلَّ جوع وسيف ووباء ان يكون بعض الناس بـهـا<sup>د</sup> معاقبين وبعض<sup>م</sup> متحنين حتى الطوفان لا يخلو ان يكمون فيهم ٨ صبيان واطفال متحدين ٥ معوَّضين ٥ وكما لا نشك في ان آباءنا مصر كان فيه الصلحاء الكثيرون واقاموا في المحنة ً الى ان تتّم ذلك الرمم فلا يقل تأثل<sup>7</sup> أنَّه لو كان فيكم صالح ( [145] لجاءكم الفرقان فان \* سادتنا وتاجاتنا ٥٠ ٢٣٦ الممدام الادام قد اقاموا فى الصلاحات ما ينيف على 80 سنة الى آن " الرام ومثله كثير من الصالحين وينبغي أن أذكر مدَّة الرَّم واقبل أن ربَّنا جَلَّ وعزَّ قد اظهر لنبيَّه ٦٢ الالله على ما الدجلة احدام مستعل 12 على ماء الدجلة والاثنان واقفان على الشطِّ 13 يسلُّلان المستعلى 11 فمن الماء متى يكون الفرقان وذلك قو' (רניאל 12,5) (ראיתי אני דניאל והנה שנים אחרים עמרים אחר הנה לשפת היאר ואחר הנה לשפת היאר فتبرّع الملاك المتعلّق فوق الماء بان حلف له على حد حد» وعلى أنَّه فر<sup>13</sup> يسمع اليمين فقال **רניאל المשמע את** 

1) M repetit تربيتنا 2) M من 3) m. غيبة 4) aut legendum est غيبة aut cum cod. M ناب 5) m. nomin. 6) M sine artic. 7) M add. النا. 8) M om., m. 5) M om., m. 20) M om. 10) M om. 11) M add. يقول m. et M بقول . 12) M. متعلق فوت M (12). 14) M 14) M المكال 1 لا يقدر على \* احضارنا من اتاصيها ومن جبالها عند كالموزون<sup>3</sup> كَيْفُ لا يقرب عند، بناء جبل قدسه ولذلك<sup>4</sup> يقول في שנ, פני ונחמות (ibid. 40, 12) מי מרד בשעלו מים ושמים בזרת תכן וכל וג' ومن جميع الامم بين يديد كنقطة من دلو او کعین میزان<sup>®</sup> ألا یـنَدْم لـنـا کـف (ibid. 15) הן גוים כמר מרלי וכשחק מאזנים נחשבו כמי نفض الارض مَنع كما نجمع نحن 7 اطراف السفرة وننفضها فرخ (ما اله 38, 13) طمالا בכנפות הארץ וינערו רשעים ממנה ولو قلت من خلف الاشياء لا من شىء تلفانى اعتبارا تلنّى بسطت هذه المعانى من حیث بسّطها هو فلا یجوز ان خطر ببالنا شیئًا من انّه غیر ع*لا*ر بما نحس فيه ولا غير منصف<sup>®</sup> ولا رحيم وكسا وتخنا ("שעיה 40, 27) למה תאמד יעקב – נסתרה דרכי מי' וג' עי וב غير قادر على مغوثتنا واجابة دهائنا كَفْ (1 ,59 ألم الم קצרה יר י׳ מהושיע ולא כברה אזנו משמוע עווב בג נשיו פול כל (דברים 31, 4, 31) כי אל רחום י׳ אלהיך جعل לשעכורنا 11 مدتين احديهما مدة التوبة والاخرى مدة الرمم فايَّتهما 12 سبقت وجـب لها 13 الفرقان فان تمَّت تربتنا فر يلتفت الى الامم بل يكون على ما قال في التورية (٦د٦ ٦ , 30)

بشيء موزون الا M sine artic. 2) M عليد M (2 . 3) M (1 4) M عليه M (2 . ويقول to يقدم في M (4 4) M cum artic. 6) M cum artic. 5) m. om. 8) M add. تقد . 10 M add. واضطرحنا M (7) . 10) M add. تقد . 10 M add. واضطرحنا M (10 . قدار . 10

ضمنه النافى فرقان مصر له يفصح به فى هذا الفرقان فهو داخل ישרין מצרים אראנו (מיכה 15, 15) כימי צאתך מארץ מצרים אראנו لاظ المار الذلك تجدنا صابرين له منتظريــن ٢ \* لا نشكّ بــ ولا نصجر ولا تضيف صدورنا بل نزداد تايدا وتمسَّكا فرم (תהלים 31, 25) חזקו ויאמץ לבככם כל המיחלים לי׳ פהט גליו שא هـذ، الحال فاتما يتعجّب مـنّا او يستجهلنا من اجـل اتّه فر \* يجهِّب كما جبَّبنا 4 ولم يصدَّق كما صدَّقنا وهو مثل من لم 5 ير حنطة تزرع فن، يرِّه يلقيها في شقوق الارص لتنبت يستجهله وسيتبيّن 7 له انه هو لجاهل عند البيدر اذا صار لللّ كميمل 20 كيلا او 30 كيلا وكذا مثّل النا اللتاب فرّ (ذ 126, 5) הורעים ברמעה ברנה יקצרו ومقام من [144] فر ير ولدا يربّى فهو يهزأ بمن يراه يربّى ولدا ويحتمل جميغ اموره فيقول اتى شيء يرجو (109) هذا و فاذا كبر وتعلّم العلم وللجمة وصار ملكا وقاد لجيوش علم ذلك الانسان انَّه بنفسه استهزأ وفي تشبيه حال ما نرجو بولد ذكر قو' (ישעיה 66, 7 בטרם תחיל ילרה دعد ما الما المعادة المعادية الم الما معدار السماء عندة كمقدار شبر بالتقريب فكيف يصعب 10 عليه الوحى الينا منها ومن مسافة الجر" عند، كبسطة راحة كيف يعسر عنده 1 جمع شملنا منها ومن مقدار 13 تراب الارض عنده كالشيء

444

S

ان تكون بلا نهاية فاذا انتهت وجب ان 2 يكون يعاقب هاولاء وان يعوض هاؤلاء وعلى ما قال (الالات 2 ,40) در دادلام لاادم לקחה מיר י׳ כפלים בכל חטאתיה פאיאו וואי סונא • الوعد كلامة يثبت ويدوم امرة كف (ibid. 8) الت الاال الرا ציץ ורבר אלהינו יקום לעולם כהיא וו הפגשני שלי المواعيد على وعدة الآول حين كنبًا عصر الذي أنَّما كان وعدنا بابَيْن ان يحكم لنا على ظالمنا وان يعطينا ملا كثيرا أذاك قو (בראשית 15, 14 וגם את הגוי אשר יעבדו דן אנכי ואחרי دا الاها درد الما وقد نظرت عيوننا الى شيء فعل بنا من شقّ البحر والمنّ والسلمي وموقف ٦٦ ٥ لا وردّ ألشمس وما اشبه فلك فكيف فقد 7 وعدنا بالامور العظيمة الواسعة من النعة والسعادة والاجلال \* والعزِّ والشرفَّ التي جعلها اضعاف ما نالنا من الـذلَّ والشقاء كع (ישעיה 7 ,61, חחת בשתכם משנה וכלמה ירנו חלקם לכן וג' وشبّه ما مرّ بنا بطرفة عين يسيرة وما يعوضنا عليه جة واسعة اذ قل (ibid. 54, 7) [الا حمام עזכתיך וכרחמים גרולים אקבצך فعلى هذ "ליג والاعتبار א مصى فسيفعل بنا من الاضعاف المضاعفة فبق ما وعدنا بما لا ישבא איי ישבא פראג יי לא זע (רברים 30,5) וריטבך והרבך מאבתיך ولهف» العلَّة يعيد علينا ذكر خروج مصر في مواضع كثيرة من التورية يذكرنا ما شاهدناً وان كان تبقّى شيئًا ممّا

1) M VI conj. 2) M ان يكفّ عن ut edd. 3) M لانه M VI conj. 2) M . فقط. 6) M add. احدها. 6) M add. احدها. 6) M add. وَجَمِعْتُ M (6. وَجَمِعْتُهُ M (7). 10) M . وَجَمِعْتُهُ M (10 , مَتْهُ M (9 . وَلِجْلَالَةُ M (8 . اذ

الارض ومغربها ويلقى بنا الى قدسه ويسكننا أياه فنكون صَفُوته وخاصّت כק (זכריה 8, 7/8) כה אמר י׳ צבאות הנני מושיע את עמי מארץ מזרח ומארץ מבוא השמש והבאתי אתם ושכנו **כתוך 'רושלם ا**ג' واتّسع انبيارًا في هـذا المعنى 1 حتى كتبوا فيَها سفورا كثيرة وليس من انبيائه الآخريـن <sup>2</sup> وصل الينا هذا 5 العلم بل من الرسبل السيّد د داعة دوالا وقف اعلى هذا ، الموعد من قبل اذ يقول في التورية (٦٢ ٦٦ ٥) الا ٧ ١ ٨ ٨ ١ ١ את שכותך وسائر ما قال في تلك القصَّد الى آخرها واتأموا لنا على ذلك آيات وبراهين 5 فقبلنا، 9 وانّى اخذت ان انظر في \*هذا الام, وفى 7 هذا الباب من طريق النظر فلم يكن فيه شىء يحتاج 🕫 الى التحرير وتستقيم 8 كلُّها 7 الآ 8 معنى واحدا 19 وانا ذاكم، عند تـوسَّطـى هذه المقالة [143] فلمَّا اصـل الفرقانِ فواجب لوجوة فنها صحة " آيات موسى الذى البندأ القول وللآيات التى تامت לישעיה النبى وغيرة من النببيين الذيب بشروا به وان راسله 12 لا شك נא 7 כֹל (ישעיה 26, 44, מקים רבר עברו ועצת מלאכיו 🚛 اللاأا ومنها أنَّه 13 عدل لا يجور وقد ابتلي هذه الآمَّة ببلوى عظيمة طويلة 14 ولا شكّ 15 أن بعضها نحن 7 به معاقبهن وبعضها نحن 7 بـ متحنون وللل واحـد من للحالين مدّة بنهاية ولا يجوز

m. plur., sed. (هذا , M وغنا. 2) M superscr.
 b. 5) M cum ar-, 14 منه (M وتسقيم 3) M (هذا . 4) m. «مذه (M وقط . 5) M cum ar-, 15) m.
 b. 6) m. suff. femin. 7) M om. 8) M وتسقيم 9) m.
 b. 10) m. et M. nomin. 11) M منهم (M (12) M منهم (M (13) M (14) M mascull. et cum articc. 15) M add.
 b. 12) M add.

ولا يعيشون الى وقت النقلة الى دار الآخرة والاقرب عندى على طيق الاختيار هذا [142] القول الثالث واولائك القم الذين ماتوا من الآمّة انّها ضمن لم البعث ليشاهدوا الاשועה واما الذين وافتهم وم احياء فقد شاهدوها وم احياء ولا معنى لاحيائهم الآ ج <sup>5</sup> وقبت دار الآخرة ومن الدليل على ان الاممار طبويلة في وقبت ונישועה בל (ישעיה 22, 65, 22) לא יבנו ואחר ישב לא יטעו المار بعد حد داه المرم الا الذ وهذا الذي ترى الكتاب يقبل (ibid. 20) כי הנער כן מאה שנה ימות והחוטא כן מאה שנה יקלל انما هو على التقريب وعلى طريق النسبة <sup>دا</sup> ونلک ان العبر فی دهرنا هذا يقارب (<sup>۲</sup>) سنة صار عندنا من مات يقارب 500 سنة يصير بالنسبة لو مات فيه احد ٢ ٦ يقال انَّه مات صبيًّا وامًّا החושא ليس هو الخاطئ. لله لان من يخطئ لرَّبه لا فرق في المرة بين ان يكون ⊏ן ⊂' سنة وبين ان يكون ⊏ן 7' السنة وأنَّما هذا الاالك على الناس لان الناس من علاقه ان يحتملوا الشيخ اذا اخطأ عليه فلبن 7 سنة عنده بالاضافة الى الתק' ليس بالشيخ ولا يستحون منه بل يلعنونه ويستخفُّون به لانَّ عندهم في حال الصبا فيا لك من هذا الوعد ما اشرف اذ يجتمع فيد جميع النبيين والصالحين وسائر الآمة كملت المقالة السابعة بتوفيق الله 1.9

المقالة الثامنة في الفرقان

عرّفنا ربّنا جمّل وعزّ على يدى انبيائه أنّه ينقذنا جماعة بنى اسرائيل من هذه لخال التى نحن عليها وجمع شملنا من مشرق (98)

اخر اللا عن اهل الثواب في الآخرة هل يستطيعون أن يعصوا أم لا والد عن الانبياء هل يقدرون أن يزيدوا في الرسائة وينقصون منها ام لا والله عن الملائكة هل يقدرون ان يعصوا ربُّه ام لا وجواب تلک الا' مسائل مع هذه الا' واحد وهو ان نقول لمّا صمِّ العقول ان خالف الاشياء يعلم ما يكون منها قبل ان يكون 5 وجب ان نعتقد انَّه أم يخلف ملكا الآمن علم منه انَّه سيطيعه ولا يعصيه ولا يصطفى لنبيا الله من علم منه الله يختار الصدي في الرسالة لا اللذب ولم يضمن الثواب للآخرة للمبعوثين الا وقد علم انَّم ج يختارون طاعته لا معصيته ولم يضمن الاحياء لامَّته فى وقت الاتقاترات الا وقد علم انَّها تختار بعد البعث طاعته لا معصیته از لیس خفی علیه شیء ممّا یکون علی حقیقة کونه ا وان سال فقال هل لكم ثواب على تلك الطاءات التي يكسبونها في وقت الاتالاة قلنا نعم كما اوجبت العقبل ان اعل دار الثواب للم ثواب على الطاءلت التي يكسبونها في دار الآخرة وتكون تسلم زيادة يزادونها على ما يستحقّونها من قبل نلك ولا يحتشم ان جز يقلل ان في الآخرة اكتساب طاعة فكيف ان يقال ان في دار الآخرة اكتساب ثواب فان سال عن القمم الذين توافيهم الاس الام وهم احياء ما ذا تكون جالهم هل يموتون ام لا فنقول لمما دفع اهل النظر في هذا الى رايهم صاروا فيه على 1' امّا بعصهم فقال يعيشون ولا يموتون بـل ينقلون الى دار الآخرة كما ينقل المحيون 2. وبعض يقولون 2 يعيشون عمرا قليلا ويموتون ثمَّ يحيون 8 في وقت الاالاالاة ليساووا اولائك المحيين وبعض قالوا يعيشون عمرا طويلا 

طول الزمان بالتقريب في 32 جيلا هو عدد الاجيل بلغ ذلك 3 الاف ربـوة 840 ربـوة واذا قطـعـنـا لـم من الارض ٦ فراسخ في ٦ فراسخ التى ٤ جزو من 150 وبسطناها اندع كل فرسخ 3 اميال وكلّ ميسل 4000 ذراع بالمذراع الاسود المذى هو ذراعان ونصف وثلث لللّ نفس منام أتساع في المكان ٦٦٦ ذراء فا هذا ليحفى اللا على من لييس هو من تلاميذ العلماء وان سال سائل فهل يعرفهم اهلهم واقرباءهم وهل يعرف بعصهم بعصا تبيّنت نلك فوجدته كذلك لان الاالات والدادت والانبياء لا بد ان يكونوا معروفين فيما بين الامّة كان خواصّها وعوامّها معروفين حتى يكون الفرق بین هاؤلاء وهاؤلاء ولا سیّما ان انکتاب قد قل ان کلّ امرء یلاحق יחיד לא של ממתר ל נשמות [שמות] השבטים (יחוקאל 48, 1) حتى المتهودون ينسب كل واحد الى السبط الذي [141] רגר אתו (ibid. 47, 23) לקי כ׳ק׳ (ibid. 47, 23) ראשר גר הגר אתו שם תתנו נחלתו נאם י' יהוה לט שו שבי ואשינייי של يبعثون بعيربهم ام يبرؤون اجبنا بانّهم يبرؤون على ما قال السلف (סנהררין אומדין במומן ואחר כך מתרפאין פאא א (סנהררין יי פאן פא סי هو مصبوم الى القول (דברים 32, 39) אני אמית ואחיה מחצתי ואני ארפא פשלא מן פע (ישע׳ 35, 5/6) אז תפקרנה עיני עורים - אז ידלג כאיל פסח ותרן וג׳ לוו זע וואַ אי ידלג באיל يعصوا في وقت الاسلالات ام لا فان لم يقدروا على ذلك فهم اذن مجبورون فان قدروا على ذاک فکيف تکون حالم هل يوتون ويعاقبون ام لا فجوابنا في امثال هذه المسلمة معروف وهي 3 مسائل 1) الوسيخ 500 (et فرسيخ ). 2) cod. קد pro ج . 3) الغربين 221.

لاد الاسم وقال قدماؤنا حين عددوا صنوف الخاطئين لاده لام מצות עשה ועל מצות לא תעשה [140] ועל כריתות ועל מיתות ב׳ר ומי שנתחלל שם שמים בו או י יכול שלא כפרה לו מיתתו ת׳ל׳ (יחזק׳ 37, 12) הנה אני פתח את קברותיכס فعرَّفنا أن كلَّ من تاب من كلَّ معصية حتى من اللفر فهو في هذا الموعد مصمن (ثمَّ اقول قولا علمًا اليس حي معشر الموحَّدين مقرَّين بان لخالـف جلّ جلاله محيى جميع الموتى في دار الآخرة للمجازاة فلى شيء المنكر أن يكون فصل هذ، الآمَّة عِدَّة زيادة يحيى فيها موتانا قبل دار الآخرة حتى يصل حيوتهم تلك بحيوة الآخرة واتى شىء السبب المانع من ذلك والدافع له او ليس هو عدلا يعوض ., كلّ محن حسب محنته والمتنا هـذ، قد امتحنها بالامور العظيمة كية (תהל' 66, 10) כי בחנתנו אלהים צרפתנו فبالاحرى ان يزيدها هـذه المدّة من قبل الدار الآخرة فتكون افصل من جميع الخسنين كما كان صبرها ومحننها افصل مناه وان سال فقال اذا احيا الله مهتى هذه الآمة اجمعين كيف تسعهم الارص فنقول ن ان اخذنا لخساب فوجدنا منذ اخرجت امتنا الى الناس الى وقت الالاالاة الغين و٦' سنة وسنين تكهن 32 جيل \* بالتقريب مائلا وعشرين ربوة رجال ونساء فلو سلمنا الامر على أنَّام كلَّم صالحون وتائبهن حتى يستحقّوا لفي وقت الالاالا الموجه دنام انما يملؤون من الارض جيء من 150 جيء هنذا بعد أن نفرض نكلّ أنسان منام اكثر من 200 ذراع لمسكنية وزرعة وحوائجة ومبسوط ذلك انًا اذا صينا مائة وعشرين ربوة الذي هو مقدار عـدد الامّة على 1) m. ۲۳. 2) l. جيلا کل جيد .

į

البعث/

ثم اقبل وما وجد للحكة على ما تبلغه عقولنا في ان الفرقان الأول فر يصمن فيه ذلك وضمن في هذا الاخير لان الالادام الدوّل كان اخفٌ من هذا وكانت مدَّته اقصر من هذا ولم يتبدَّد فيه الشمل كما تمزَّق فى هذا بـل كانــوا كلَّهم فى موضع واحد فاقنعهم اليسير من الوعد وصبروا له وامًّا هذا الالا التا فلصعوبته وطول مترَّت وتنزيقنا فيه علم ربّنا عزّ وجلّ أنّا لا نصبر فيه اللا بالمواعيد للجليلة والبشارات الكثيرة فلذلك جعل الفرةان الد' يفصل على اللا' باشياء هذا احدها اعنى احياء الموتى وأتبرّع باضافة آخر الى هـذا واقول ان الأول كان בחפוון وعجلة والآخر ليس كذاك بل قال فيه (ישעיה 12, 12) כי לא בחפזון תצאו נואשו וו ועצט און נאי (זישעיה 12) الوحى وصل الينا من لسان الانبياء وفي هذا يوحى الى كلّ واحد منّا حتى يستغنى بعضنا عن بعض في امر الدين كما قال (ירמיה 31, 33) الم المراد المال من مراد المعان المفرقان ועפט אי אבי שעבור פועדל ע גאני אבי שעבור בק (יואל וזרים לא יעברו בה עוד כח והיג נוצ הי וונפולג טוי (4,17 سال سائل فقال هاؤلاء الحيون من ومّن ثم فنجيبه بانها الامَّة كِلّها الصالحون منها ومن مات على توبة واستملاء ذلك من ق' ('חוֹק' 37, 12) והעליתי אתכם מקברותיכם עמי فكلّ من يسمى لاه فهو داخل في هذا الوعد ووجدت الصالحين يسمون لاه كق' (ישע׳ 16, 16) ולאמר לציון עמי אתה والمخطئون من ל يتب لا يسمّى עמי كف (הושע 1, 8) כי אתם לא עמי פונדו אמרתי ללא עמי כ׳ק׳ (הושע 25, 25) ואמרתי ללא עמי

ומה m. ומה.

1.4

Jer. 30.8

Ŋ

ככגר תבלה וישביה כמו כן ימותון וישועתי לעולם תהיה الاجرم، לא תחת وتحن نعلم أن الاשועה ليس في جوهرا فتبقى بذأتها وأنّما يعنى بالالاالاة اهل الالاالاة كما يعنى بق (משלי 1,1) חכמות נאים בנתה ביתה ופון אבא לנשא يتفكّر فيقول كيف ينقلون الى دار الآخرة فينبغى ان نعلم ان 5 سبيل هاوُلاء الحيّين كسائر الناس يخلف لام المكان الد' فيتحوّلون من المكان الأوَّل في اسهل سعى ولعلَّه يبقـول فـهـأوَّلاء اكلوا وشربوا وتزوّجوا وبعدا ان احيوا ينتقلون الى دار الآخرة بتـلــك البنية فيصيرون لا ياكلون ولا يشربون فنقرَّب الى فهمه ونـقــول كما علمنًا ان משה רבינו كان باكل ويشرب فاقام 40 يوما في الجبل لا ياكل 1. ولا يشرب وبنيته بحالها ولعله يقول فاذا كانوا يتزوّجهن فهل تعود زوجة كلّ رجل اليد ان في عاشت معد ام قد حلّ الموت [139] الترويج قلنا هذا ايصا كمما سال بعض العلماء هل يحتاج هاولاء المحيون الى نصبح מי גרה ام لا فاجيب وقيل له اذا كان معهم משה רבינו فقد استغنينا عن ان نجهد لم فكرنا وكذلك اقرل 15 فى باب التزويج لان افكارنا انَّما تلحف تحصيل احوالنا وامَّا حرام وحلال فيما لمريكن مثله قط هل ينسخ للاحياء التزوييم ام لا فقد كفينا مودننه اذ هناك انبياء ووحى وهدى ولعلَّه يقول فإن الفرقان اللا اعنى الاالار الالااط فر نجد ان ميّتا عاش فنقبل اجل لان لخالف فر يصبن لام مع الفرقان الاحياء ولو ضمنه لام لفعله وأنَّما قال (בראש' 15, 14) الماللة حز الألما قداراً يرارأ فقط وامًا في هذا الفرقان الاخير فانَّه ضمن نلك ولا بدَّ من تمامه 1) m. בער.

5

في [130] الارض وان رايناء نحن كانَّه قد اختلط وخفى عنَّا فلن يخفى على الخالق فاذ الامر على هذا البيان فلذلك الانسان الماكول اذ ام يـفـن شيء مـن اجـزائــة فكلّها معزولة ايـنـمـا حصلت في البرّ او في الجر حتى تعاد باسرها وليس ذلك باعجب من اختراعها الاصلى ولعلم يتفكّر فيقول فهاولاء الخيكون فى دار الدنيا هل باكلون ويشربون ويتزوّجون ام لا فينبغى ان نعلم انّه باللون ويشربون مثلنا ويتزوّجون على ما بان من ابن اللادوار وابن التاالاار للحبّين فى هذه الدنيا اكلا وشربا وصلحا للتزوييم وقل بعض العلماء (الد المجمع الله عن ولد بعصهم وتلك الآية التي شاهدها ועלי הוחקאל הכהן ואמאני ל ועל במא (1, 37, 1) היתה עלי ٣ ٬ الى آخرها @ البرهان الدالُّ على احياء الموق في الدنيا وظهورهم للنبي כֹק (ibid. 10) ותבוא בהם תרוח ויחיו ויעמרו על רגליהם חיל גדול מאר מאד אוש בדא של וואים ובקיי سائر الآمّة تكون للحِّة عليها عند مشاهدتها لمن تعرفه منام قد عاش واستقامت حيوته ويكسون مقدار حيوة هاؤلاء الذين احيام الله على يد יחוקאר كمقدار حيوة ابن اللاרפית وابن الالالالام باستقريب وامم هاولاء الخين في وقت الاسالام فان الآثار حملت الينا انه لا يموتين لقول سلفنا (صدردام 29) شرا שה׳ק׳ב׳ה׳ עתיד להחיות שוב אינן חוזרין לעפרן ליט تامّلنا اللتاب راينا، يقمّى نلك لأنه يقبل أن السماء والأرض تغنا! والاسالام تبقى ذلك قوله (ישעיה 6 ,51) שאו לשמים עיניכם והביטו אל הארץ מתחת כי שמים כעשן נמלחו והארץ

.وكذى = ادم (1) pro.

نعلم أن ليس في العالم جسم يغنى جسما حتى النار التي ٨ سريعة الاحراق أنَّما تفرق بين اجزاء الشيء ويلحف كلَّ جزء بعنصرة ويصير للجزء الترابتي رمادا وليس يغنى شيء وليس يجهز ان يقدر على افغاء شيء حتى يتلاشى الا خالقه الذي اختبعه لا من شيء فاذ هذا القول صحبت لا محالة فكلّ حيوان اكل جسما ما فلم يفنه وانما فرق بين اجزائه فقط واقهل والسبب الذى احهر كلّ حيوان الى غـذاء هـو ما يجذب الـهـواء من جسمة الله' اجزاء الحرارة والرطوبة والبرودة وليس من لخيوان وحده يجذب المهمواء فلک بل کل نام أوالدليل على فلک أن لو وضعنا رغيف خبر في بيت مدَّة طبيلة لوجدنا الهواء قد جذب منه الله اجزاء وفر يبق فيه اللا لجزء الترابق فقط فاحتاجت ابدان لخيوان الى غذاء دائما لتكبن \* مادّة موضوعة فيها فر يجذبها \* الهواء لانّه ان فر يجد ما يجذبه من اجزاء الاغذية جذب من العناصر الاصليَّة وتلف البدن واقبل أن أذا أكل الانسان تقاحة فأن الهواء يجذب من بدنة ما كان في التقاحة من الجرارة والرطوبة والبرودة وتبقى الترابية تصير تفلا يرمى بع فقد تبيّن أن أجزاء التفّاحة تتفرّى وتحصل (أ في الهواء والرابع في الارض فلان التفَّاحة أم يَعدُّ خالقها باءدتها المتختلط اجزاؤها في المعادن العظيمة فيلحف كلّ جه بعنصرة واما الانسان فلموضع ما وعدة خالقة جمع اجزائه وردها الى ما كانت عليه فلذلك يعزلها ناحية لا مختلط بالعناصر العظيمة بل تبقى متفرِّقة الى وقت الاعلاة حتى الجزء الترابتي الذى حصل

1) m. אמי. 2) m. לתכן efr. p. 212 ann. 1. 3) m. suff. masc. 4) m. באערתרא

التي قد اختلطت بها اجزاء الطبقة الاولى ثمَّ توقَّيت الطبقة الا من الناس واختلطت اجزاؤهم في معادن العناصر ايضا شمّ ركب الخالف منها طبقة ثالثة وكان من حالها كالاثنتين المتقدَّمتين وكذلك الا٦' وال٦' فكيف يجوز ان يعيد الطبقة الاولى كملا وال٦' كملا والإ كملا وقد دخل بعض كلّ طبقة في بعض فايين في ذلم . بيانا شافيا واقبل انَّما كان يحتاج الى استعمال محلولات اجسام الطبقة الاولى في تركيب اجسام الثانية لوام يبق في الموجود الا تلك الاجزاء فقط فكانت تتكرّر ابدا مثلا اقرل كمن له آنية فصّة من الف درهم ليس غيرها كلّما تكسّرت اعلاها الى السبك والصياغة وامّا من له بيوت مال وضمن ان كلّ آنية تنكسر يرفع كسورها حيث يعيدها تلک الآنية بعينها فهرو کل شيء يصغه جديدا باخذ، من بيت مالد ولا [137] يخلط معد كسر للنكسر بل يعزلها حتى يعيدها كما وعد كذاك فحصت فوجدت معادن الهواء والنار التي بين الارض وبين أول جزء من السماء مثل مقدار جملة جم الارض وجبالها وبحارها الف مرة و8 مرة! وإذ الامر على هذه السعة فليس لا بدّ من أن يركب الخالق اجسام طبقة ثانية من محلولات اللا بل يعزلها حتى يتمَّم لها ما وعد ولعلَّه يتفكَّر ايضا فيقبل فان اكل اسد انسانا ثمّ غنى الاسد فاكله السمك ثمّ اصيد السمك فاكلة انسان ثمّ احترق الانسان فصار رمادا من ايس يردّ الخاليف الانسان الأوّل امن الاسد ام من السمك ام من الانسان الد الم من النار ام من الرماد فبقع لى ان هذا ممّا يحبّر المؤمنين فاری ان اقـدّم قبل لجواب عـن نالک مقدّمة واقول ينبغی ان

1) l. 89 ut ed. p. 60 r.

המתים לפיכך אין לו חלק בו שכל מדותיו של ה׳ב׳ה מרה כנגר מרה שנ' (מלכים 11, 2, 11 ויען השליש אשר למלך [136] נשען על ירו את איש האלהים ויאמר הנה י עשה ארכות בשמים היהיה הרבר הזה ויאמר הנכה ראה دעיניך ומשם לא תאכל وجاء في الآثار ايصا (סוכה 52%) في ושמנה נסיכי (מיכה 5, 4) והקמנו עליו שבעה רעים ושמנה נסיכי. ארם יט ונשבעה דור באמצע ארם שת מתושלח מימינו אברהם יעקב משה משמאלו ליט ונח׳ נסיכים ישי שאול [שמואל י] עמום צפניה חזקיהו אליהו ומשיח פדעש וצא ان الموق اذا احيامٌ خالقام يعيد الثياب عليام وليس ذاك باعظم من رد الموقى انفسهم وان هذا الخبر لمَّا فشا فيما بين امَّتنا بالغ الناس في اكفان موتائم فتقلت عليام المودنة حتى حلّها بعض العلماء بما سامح في كفن له وذاك قوله (מועד קالم : 27) בראשונה היתה יציאת המת קשה על בעליו עד שהיו מניחין אותו ובורחין ער שבא רבן גמליאל ונהג קלות בעצמו ויצא בבגדי פשתן המגוהצין ונהגו כל העם אחריו وبعد ما شرحت هـذ، الاقوال اقــول على سبيل التَقصَّى بالنظر في باب احياء الموتى الذين في وقت الالالام والذين في دار الآخرة جميعا لعلّ متفكّرا يتفكّر فيقول اذا 2 كانت الطبقة الاولى من الناس لما ترقيبت تحلّلت عناصرها فصار كلّ جزء منها الى معدنه اعنى لحقت للجرارة بالنار فخالطتها والرطوبة بالهواء والبرودة بالماء واليبوسة بقيت ترابا ثمّ ركب لخالف اجسام الطبقة الثانية من المعادن 1) suppl. 2) m. repet.

وهذا نظير اعجاب الكتاب بموقف ٦٦ ٥٢ فقو' (٦٢٦ 3 4) כי שאל נא לימים ראשו׳ אשר היו לפגיך – הנהיה כרכר مداد منه ما مدسطل حدما الأ وانما تتبيّن قدرة الله بالاكثر فيما يعجز عند المخلوقون والفن الله قول الكتاب (77رأه 6-4,9) כי מי אשר יכחר אל כל החיים יש בטחון כי לכלב חי הוא מוב מן האריה המת כי ההיים יורעים שימתו והמתים אינם יורעים מאומה וג׳ גם אהכתם גם שנאתם גם קנאתם ככר אכרה וג' فان هذه اللا فواسيق وعلى أنَّها قول للكيم فليس هـو قوله عن نفسه وانَّـمـا قوله حكاية عن قول للجَّال لانَّه قدَّم قبله ما يختلج في قلوب للجَّهال من هذ، لخَّال فقال (3) الا לב בני האדם מלא רע והוללות כלכבם בחייהם ואחריו אל המתים فلما قدّم זם في قلوب الناس רע והוללות بسبب حيوتهم وبسبب الموت شرح بعد ذلك ما في قسلوبهم فقسال اللا فواسيف وغرضهم أنّهم يقولون كلب حتى خير من اسد ميّت وان الاحياء يعلمون ما يصيرون اليه والموق لا يعلمون شيئًا وقد بادت جميع امالهم وامر يبق لهم نصيب في دار الدنيا فاد لحكيم فر يقل هذه الاقوال حتى قدّم قبلها انّها وسواس الجهّال وشرورهم فمن تعلَّق بُها فهو جاهل غير ملتفت اليه ولا مستعدَّ به بل لا يقرب من جوار نور ربّ لان اهل ٢٦ امالالاام يبعدون عنه كن (תהלים לנגד עיניך (5, 5/6 תהלים לנגד עיניך) ثم نظرت في ما مجلته الآثار فاذا فيه مثل هذا انَّه كلَّ من لا يعتقد احياء الموقى في دار الـدنيا فغير محشور في جملة الأمّة في وقت ונישועה פנוט בפנשיה (סנהדרין : 90) הוא כופר בתחיית

עוד שמשך וירחך לא יאסף פוני וופט וושבא שפוול גיופט فسوى عن ظاهرة ومشهورة ألَّا جَجَّة من الآ" التي وصفت فا ا أم تـكـن فيد حجّة منها فهو على مسموعه <sup>أ</sup>فان قامت لانسان.هذه الشبة التي في هذه الفواسيق فظنَّ انَّها تمنع أن يكبن أحياء الموتى في دار الدنيا فقد رايت ان اذكرها واوضح الغرض المقصود فيها واقول انَّها لا فنون من الشبع ولللَّ فيَّ منها ضرب من البيان فلام' منها على قول العبد (مااد 7, 7/10) ادر د دام חיי וג׳ לא השורני עין רואי עיניך בי ואינני כלה ענן וילך כן יורד שאול לא יעלה לא ישוב עוד לביתו (איוב י (ibid. 12) אם ימות גכר היחיה (ibid. 12) ואיש שכב ולא (14, 14 الإا فان الاولياء لر يريدوا بهذ» الاقوال ان الخالق لا يقدر على احياء الموقى وكيف يجوز ان يستقبله بذلك وهو يعلم انَّه يقدر على كلِّ شيء ولكن ارادوا بذلك وصف عجز الانسان بعد ورودة القبر وضعفه ان يقيم نفسه او ينتبه من نومه او يرجع الى [135] منزله ويقولين اللهم ارحم عبدا هو بهذه الصورة من عجز وفقد الى رأفتك والفتى الد على قبول الكتاب (תהלים 39, 78) انادر د בשר המה רוח הולך ולא ישוב (103, 15/16) אנוש כחציר ימיו כציץ השרה כן יציץ כי רוח עברה בו ואיננו ט. غرض هذه الفواسيق ان احد اسباب رجمة الله لعباده علمه بضعفهم وعجز ارواحام عن الرجوع الى اجسامام او الى منازلام من ذاتام ولا یریدون بذلک ان خالقها لا یقدر ان یردها بل کلما زادوا وصف هذه لخال من جهة الناس بعدا ازدادت قدرة الخالق عليها ايصا 1) m. במא . 2) m. repet. אן אלאקואל.

كلّ ما احتمل من التاويل الآ لاحد ال٦' اسباب التي قدّمناها وأما اذا لهر يكن سبب منها فالفواسيق على نصّها ولو كان من الواجب ان يحتمل كلّ فسوق ما احتمله من التاويل بلا حجّة فر تثبت ٢٠].٧٠ لنا شريعة سمعيَّة بنَّة أذ كلُّها تحتمل التاويل واعرض من ذلك جزئيّات فاقرل بان قرل التورية (שמות 3, 3) לא תכערו אש لا تعبووا عساكر الحرب في يـوم السبت نظيـر ما قال هـنـاك (במדבר 28, 28) כי אש יצאה מחשכון להכה וג' وقو' (שמות 13, 3) ולא יאכל חמץ يكون معناء المنع من الزنا نظير חו פו שיוט (הושע r, 4) כלם מנאפים כמו תנור בערה מאפה ישבות מעיר מלוש בצק ער המצתו פיל (רכרים 26, 6) לא תקח האם על הבנים ע זמיו לא עקח האם על אבנים א מיון לא תקח אם אלי واولان كق' יעקב (בראשית 12, 12) פן יבוא והכני אם על בנים פיול מיוא (הושע 14, 14) אם על בנים רטשה \ ولو وجب هذا فى الشرائع لوجب ايصا فى الاخبار فكان قبول ועיניג (שמות 22, 14, 14) ויכאו בני ישראל בתוך הים ביות ان يتاوّل انَّم دخلوا فيما بين لجيوش اذ اللغة تشبّه لجيوش بالماء פישט (ירמיה 2 ,47) הנה מים עלים מצפון והיו לנחל שוטף וישטפו ארץ ומלואה כיו וושט (ישעיה 7, 8) ולכן הנה י מעלה עליהם את מי הנהר העצומים והרבים את מלך אשור ואת כל כבורו פטי בל (יהושע 13, 13) וירם השמש וירח עמר ער יקם גוי איביו ביאל וי גדונל וי ולענא تثبت والملك يقف نظير ما قال هناك (الثلاثة 60, 20) لم الم الما

28

1) m. תעבו עסאכרא.

יט (36) ועשה כרצנו המלך ויתרומם ויתגדל א (12, 1) ובעת ההיא יעמר מיכאל השר הגדול פונג בפוענים ועלבגני ש ותק ונישועה פוכת منها (2) ורבים מישני ארמת עפר יקיצו אלה לחיי עולם ואלה להרפות פינא ש ורבים מישני هم جميع بنى اسرائيك 1 وفر يضمن هذا الوعد الا لبنى اسرائيل فقط فلذلك تل ددام وتل هالم أما لإالم المرأم ليس يعنى الحميين أن منام للثواب ومنام للعقاب أذ ليس يحيى في وقت الاتالات من عليه عقاب وانَّما يعنى بقسمة القول ان هـأولاء الـذين '(الاا לחיי עולם פשולצי ונגיי לא יקיצו א לחרפות לדראון 🗤 لاالأ اذ كلّ صالح وتائب يعيشون ولا يبقى الا 1 اللافر ومن مات على غير توبة وكلّ ذلك في وقت الاتالاة فان ذهب ذاهب الى تاويل هذه الفواسيف وصرفها على غير احياء الموق بان يقول قد وجدنا اللغة تقول عن دنتى رفع الله شانه كانه المه من المنراب فرم (תהלים 113, זא מעפר דל – להושיבי עם גריבים (תהלים 113, זא وتقول عن وضبع جعل له رياسة כֹּק (מלכים ו , 2, ו (מלכים ו , 2, יען אשר הרימתיך מן העפר وتشبع كثرة المصائب والنكبات بالموتى اذ זשע (תהלים 88, 6) במתים חפשי כמו חללים שכבי קבר وتمَثَّل اخراجه عن نكبانه بالاحياء كقو (תהלים 20 71, אשר הראיתנו צרות רבות ורעות תשוב תחיינו [184] פט ובא (85, 7) הלא אתה תשוב תחיינו ועמך ישמחו בך נאוו לא (85, 7) ان ذهابه هذا خطاء من اجل انَّه ليس جوز ان حمل الفسوق

1) l. آدم; cfr. ed. 62 v. 2) m. אל לאפר,

الا المراجعة الله في هذه الدنيا ووصل بد ان كلّ واحد منّا يكون إذا أحياء الله يذكر أنَّه هو الذي كان حيا 1 وأنَّه هو الذي مات وانم هو الذي احيى نلك قو' (13/14) الالارا الم النه ال בפתחי את קברותיכם واعاد ذكر سبع بلد الشام ثانية ليؤكده عندنا انَّه في هذه الدنيا كقر الدرد دام، درم امدرم المدامر، אתכם על ארמתכם וידעתם כי אני י דברתי ועשיתי נאם " : ثمّ اقدل ان النبتى قد بشر ممثل هذا الوعد فقال (שעיה 26, 19) יחיו מתיך גַشبة ما قل ثم יכשו עצמותינו אברה תקותנו وتثيله لهذه لخال من ينتبه من نومـ كـقـو' הקיצו ורננו גמא או של מה וידעתם כי אני י׳ בפתחי את קברותיכם وتشبيه، للاحياء בטל אורת لان بنيته من ר' عناصر فالتراب موجود والرطوبة ياتى بها ربّنا من معنى 20 من مانية بالروح من معنى الاالم النفس كذاك منيرة كما شرحنا الام حطات תפיל يعنى اللقار يـقـعـون الى الارض ويناحطّون على ما شرحنا والذين يجهلون امر ربُّهم ونهية فذاك قو (٢ ثالاً 16 /21) محاص תועה מררך השכל شم اقول ووجدت الانعل قد عرفه ربنا ما يكون في آخر الزمان [في 2] 47 فسوتا منها فسوق واحد في ما يكون في آخر علكة الفرس وهو الأوّل ومنها 13 فسوةا اخبار المملكة اليوانية من (רניאל 11, 3) ועמר מלך גבור ומשל ממשל רב ועשה כרצונו של (16) ויעש חבא אליו כרצונו בחים 20 فسوقا اخبار علكة الروم من (16) الالا הבא אליו כרצונו الى (36) الاصة ددلادا המלך ومنها 10 فراسيق اخبار علكة العرب 1) l. حتى. 2) suppl.

110

ימות עולם בינו שנות דר ורר (8) בהנחל עליון גוים (9) בי חלק י׳ עמו מא זמים אישדי שלביו فتقول (10) ימצאהו כארץ מרכר מא זמעי خطرنا وخطايانا فتقول (15) וישמן ישרון ا ال עט وتبع بعقبتنا فتقبل (19) וירא י וינאץ وما يليه ثمّ حَمَّس بعقربة اعدائنا فتقرل (3) 2' الأوا الا المقربة العادا الم די אני אני הוא (39) דאו עתה כי אני אני הוא الى آخر الصارحة فعلى هذا النظام يصير قوله (89) ملا مالام ואחיה מחצתי ואני ארפא ז ווא ווישועה ولئلًا نتوقم معنى ו يعنى اماتة قهم واحياء غيرهم على بنية العامر فلذلك قال מחצח الالا المره المعرِّفنا انَّه كما كان الجسم الموض هو بعينه المشفى كذلك لجسم الممات هو لجسم الحيى وان ذلك اجمع يكبن في وقت الישועה لقر بعقبه (40) כי אשא אל שמים ירי (41) אם שנותי ברק חרכי (42) אשכיר חצי מרם (43) הרנינו גוים עמו على معنى (ירמיה 6, 31) רנו ליעקב שמחה מה ובאו ان من علم لخالف بما يوسوس في صدورنا من استصعاب احياء الموتى عندنا تقدّم الى نبيّة المارملا بذلك فقال له (37, 11) دم ארם העצמות האלה כל בית ישראל המה הנה אמרים יכשו עצמותינו ואברה תקותנוכי נגזרנו לנו מה אים يبشّرنا باصعادنا من قبورنا واحياء موتانا كافّة بقو بعد، (12) لأدم הנכא ואמרת אליהם – הנה אני פתח את קברותיכם المراطرة مردم مرددارادم ومرد ولئلًا نظن أن هذا المورد انما هو لدار الآخرة ازاد في آخر القول المدهمة אתכם אל ארמת 1) m. אצתצעאב 2) m. אגתמע. 3) m. אצתצעאב. 4) m. masc.

2.

414

אמרו היוכל אל לערך שלחן במרבר כשיא של אשר נסיתם دמסה وأمّا ليمتحن العبد قدرة ربَّه هـل يـقـدر أن يحدث له آية محجزة ام لا مثل ما سال גרעון (שופט' 6, 39) אנסה נא רק הפעם בגיה פחבע מו תוע חזקיהו (מלכים 20, 8, II) وغيرها فجائز وما جاءت به الآثار بشريطة عسليه فنفسّره تفسيرا يوافق الآثار الصادقة كما جاءنا بان لخلد 39 جلدة ومكتوب (דברים 3, 35) ארבעים יכנו טשיפגט וו אבון געט וו דאני 39 فجبرها النص كما جبر (במרבר 34, 14) במספר הימים אשר תרתם את חארץ ארבעים יום יום לשנה וג׳ לייא كانت 39 اذا السنة الاولى غير داخلة في هذ، العقوبة فلما كانت الاسباب المظهورة 1 الى تاويل الغواسيق ع. « هذ» اله وليس لها خامس وراينا احياء الموتى ولا شاهد يدفعه لآيه ليس نقول يحيون من ذواتهم وانَّما نقول انَّما خالقهم يحييهم أثم لا العقل يردُّه من اجل ان اعلاة شيء قد كان [132] فتفرّق اقرب من المعقول من اختراع شيء لا من شيء ثمّ لا نصّ آخر بمانعه بل النصّ يقويه لما نص في هذ» الدنيا على احياء ابن المراة الاروار والالارمار شمّ لا اثر يوجب تاويله بل الآثار جمينعها مؤيّدة له وجب تركه بحاله على فصبح النصّ ان الله بحيى موتى امّته في وقت الاتالال ولا يتاول على وجه فكيف اذا كانت مواضع احياء الموتى تدلّ على الله في دار الدنيا خاصّة وقد قدّمت هذا القول וייגום فاقول וי שירת האזינו ומשחשש שא וכפול בני ישראל فتبتدى من اوّل اصطفاء ربّنا لنا فتقول (٦٢٦ ٥٢, ٦٤) اد

. في .cod (3 . المشهورة .j cj (2 . م. م. 1) m. p. 2) دفع.

اليسبي من الآمة كلّ فسوق جدونه في ذكر احياء الموتى وقت الاسلالة يتاولونه على احسياء الدولة وانعاش الامة وما لا يكون موقتا في وقت الاتالاة فيصرفوا الى دار الآخرة ففردت هذا المقالة لهذا الساب اقبل فيها انَّى نظرت وحرَّرت فامحقَّق لي ما عليه جمهور الآمة من ان احياء الموتى يكون في وقت الأسمالات فرايت اثباته لیکون<sup>1</sup> رشدا وهدی مشل ما تقدّم واقبول اوّلا ان من المعلم عن حقائق الامور أن كلّ قول يوجد في الالإلا فهو على ظاهرة الله ما لا يجوز أن يوخذ له بالظاهر لاحد ٦ اسباب أمّا أن يكون للسّ يدافعه كف' (בראשית 3, 20) ויקרא הארם שם אשתו חוה כי הוא היתה אם כל חי פפנו ומופט וניינ والاسد ليسا من ولد النساء فجب ان نعتقد، في القول بل هو من الغاس وامّا ان يكون العقل يردّه كقو' (٦٢٦ ٩ .4 ) ٦ ' אלהיך אש אכלה הוא אל קנא פוניון אבליג פאדובי פג تنطفي ولا يجوز في العقول ان يكون كـذاك فجب ان نصمر في القول ان عقابة كالمنارد تاكل وعلى ما قال (لاطلات 8, 8) כי כאש קנאהי האכל כל הארץ פוא וי גאיי אי יש שעיש אושא فجب ان يتاول منه ما الذي ليس بفصيح فرم (٦٢ ١٥ 6, ١٥) לא תנסו את " אלהיבם כאשר נסיתם במסה פיט (מלאכי (3, 10) וכחניני נא בזאת – אם לא אפתח לכם את ארבות השמים فالذى يوافق بين القولين ألا متحن ربنا هل يقدر على كذى ام لا مشل الذين قالوا (תהלים 18/19) וינסו אל בלכבם לשאל אכל לנפשם וידברו באלהים

1) m. בלנאר. 2) m. בלנאר.

ngl 213,

l. Voli

اتى شىء فى عذا منّما يدلّى على اللّر وانّما قيل هذا من اجل ان الارواح قرارها فى اقطار العلو والسفل فاينما كانت من للّاشيتين بل فى 4 جهاتها تقبل اذا دما ربّها وعلى ما قال الولتى (١٤١٢ 14, 15) مراحه المارد بلالال لمالالالمام المال مراح

كملت المقالة السادسة

المقالة السابعة

في احياء المهتى في دار الدنيا

قل صاحب اللتاب امّا احياء الموق الذى عرّفنا ربّنا أنّه يكون فى دار الآخرة للمجازاة فذلك ممّا امّتنا مجمعة عليه واصل اجماعهم للمعنى المقدّم ذكرة افى المقالات الاواثل لان المقصود من جميع المخلوقين هو الانسان وسبب تشريغه الطاعة وثمرتها لليوة الدائمة فى دار للزاء وقبل ذلك ما رأى ان يقرّق بين روحة وجسمة الى وقت استكمال النفوس حتى يجمعها لليع معلى ما بيّنت فلا نعلم يهوديّا يخالف على هذه الامانة ولا يستصعب عند عقله كيف يعوديّا يخالف على هذه الامانة ولا يستصعب عند عقله كيف تتم كتب لنا احياء الموق فى وقت الالالالام واقم لنا انبياوة عليه البراهين ففى هذا وجدت للحلف فى الراى وقع فى احياء الموق الذي في دار الدنيا فالجهور من امّتنا يقولون انّه كائن فى وقت الذي في دار الدنيا فالجهور من امّتنا يقولون انّه كائن فى وقت الموق على طاهرة ويوقتونه وقت الالالالام واقلم لنا انبياوة عليه الموق على طاهرة ويوقتونه وقت الالالالام النوايي فى وقت الموق على طاهرة ويوقتونه وقت الالالامالام في المراى وقع فى احياء الموق الموق على طاهرة ويوقتونه وقت الالالامالام فالما في في المراع

1) m. suff. fem. 2) m. للاجسيب . 3) suppl. 4) m. אי אלגמהור

F)

كما اوجبوا العقوبات على السيّات الماضيات لا الآنيات من قلوه אשרי – אשר לא הלך פל גיש אער לא ילך פאום (איוב 38, 14 תתהפך כחמר חותם ויתיצבו כמו לכוש ביופען (.s r) תתרפך على النفس وتالوا هذا يدلّ على انّها تنقلّب في الناس والبهائم ابدا ولم يفهموا الغفّل انَّه انَّما قيل عن الأرض וט פעה באא לאחוז בכנפות הארץ וינערו רשעים ממנה فنه ما قال انَّها تستنقلب ٢٧٢ ٣ لاقات كطين الخافر ومُ ملازمون لها [130] كانَّم لباسها لا يستطيعون الانتقال عنه <sup>1</sup> حتى يتم حكم الله فيهم ومنها قول الولتي (תהלים 3, 33) נפשי ישוכב فحسبوا هذا النراد من جسم الى جسم وفر يابه لجهال انَّه راحة النفس وسكونها وقرارها عن قلق كانت عليه وليس هو ردًا بعد خروج وهذا في لغة آبائنا بين واضح اذ يقول عن لادالا حين عطش فسقاء ربّه ماء (שופשים 15, 19) והשב רוחו ויחי ولم تكن خرجت ويقولون عن المصبّى الذي جاء فاطعه ٢١٦ لا/٦ (משלי 13, 13) ציר נאמן לשלחיו ונפש ארניו ישיב 30 ש ווהנושא (תהלים 19, 8) תורת י׳ תמימה משיבת נפש وانَّى لاصون كلامى عن خطَّة مُذهبهم واحق \* به عن رداءته \* لولا خوفى من الاغتراء 5 وآخر ذلك يقولون انه قال (اחا جمام 37, 9) מארבע רוחות כאי הרוח ופחי בהרוגים האלה ויחיו שפט 💷

1) cj. (אלתרארר 2) cod. אלתרארר, 3) = (ין כישֿי); cj. נין (ין כישֿי), 1) m. גן אודיק. 4) m. אל אנרא. hac scida incolume relicta sunt.

جسمهم وفي هذا ردود كثيرة اللا لأنهم اغفلوا بعض التعبيض الذي ذكرناء وابضا لانًا نسمًا عن لخال الاولى نعنى اوَّل ما خلقت هل كلِّفها ربِّها طاعة ما ام لا فان قالوا فر يكلِّفها سقطت العقوبات كلِّها ِ اذ ام تكن كلفة من الاصل وان انعموا بالكلفة والنفس ج، ام توضع بعد وفر توعظ ا فقد اقرّوا بانَّه يكلُّف العباد لما يستأنف لا لما مضى خاصّة ورجعوا الى قولنا بالتعويض وتركوا اصرارهم على لا الم الاً لما سلف والله' تعلَّقه بشبه من المراه الى ان اذكر منها بعضا واقول من ذلك قول طلام احد لام (احدام 14 (29) د את אשר ישנו פה עמנו עמר היום לפני י׳ אלהינו ואת אשר איננו פה עמנו היום שוען פגו געל שא וי ופוא الآخريين في ارواج الاولين ولـذلـك في لخاضرة وفي الغائبة ونصّ الكاتام يبطل ما ظنّوة لأنَّمة يفصح بان لخاضر غير الغائب وانَّما حاصلة لانَّه 1 يوجب على من نقل اليام خبر موسى أن يقبلوه كقبول الخاضريين له ومنها قو' (תהלים 1,1) אשרי האיש אשר לא הלך בעצת רשעים فقالوا لما قال לא הלך وל يقل לא ٢٦ دلما ان العقوبة على شرّ فعلمته في الجسم [الاول] وهذا منهم فى غابــة الغلط لان الكتاب انَّما اوجـب للمذكور ٢٣٣ بعد ما ۲۶ ⊓לך ولا يوجب له قبل ما לא ילך فاظهر النصّ الردّ عليهم وايصا لو كان على ما ذكروا تلان المشواب أنّما هو على لخسنات الآنيات لا الماضيات لقو بعد، احمادها المدة وفر يقل مده

1) m. לא קבלה ולא מרתה, M ut edd. לא קבלה ולא מרתה, M ut edd. לא קבלה ולא מרתה ((ג, تطع بعد وثر تعص לם תטע בער ולם תעץ). 2) cj. انَّه. 3) suppl. ex. v. h.

ويسمونه التناسخ ومعناء عندم أن روح ٦٨ ات تصير في تلالاا وبعد ذلب في 11 وبعد ذلب في اהודה ومنه ان اكثره 1 يقولين وقد تكبن روح انسان في بهيمة وروح بهيمة في انسان وشيء كثير من هذا الوسواس والتخليط وتبيّنت ما يبعبون انَّه دفعه الى هذه المقالة فوجدتها ٦' شب وارى ان اذكرها وارت 5 عليها فاوّل ذلك تمسّكهم بمذهب الروحانيّة واللا مذاهب الاخر او من لم يعلم من واضعى مذهب التناسيخ اشتقود من مذهب الاثنين الروحانيين وقد كشفت ما على لجميع واثبتَّه والد استعماله 2 اخلاقا كثيرا من الناس فوجه تها، تشابه اخلاق البهائم ما هو عفيف كخلق الغنم وشديد كخلف السباع وشرير ومهين كخلف رر الللاب وخفيف كخفَّة الطائر وما اشبه ذلك فعوَّلوا من هذه الامهر على ان هذه الاخلاق انَّما صارت في الناس لان فيهم من ارواج البهائم وهذا يرجح الله يدلّ على فصل جهلهم لانّهم يحسبون ان جسم الانسان يقلب النفس عن جوهرها حتى يجعلها نفس انسان بعد ما كانت نفس بهيمة ثمّ في ايضا تقلبه عن جوهره حتى تجعل خلقه کالبهائــم وعلى ان صورته کالناس ها کفى انَّ<sup>م</sup> جعلوا [129] جوهم النفس ينقلب ولم يثبتوا لها جوهما حقيقيًا حتى ناقضوا اقوالهم فجعلوها تقلب لجسم وتحيله ولجسم يقلبها ويحيلها وهذا هو الخروج من المعقول والإ' اجراءة كلامهم على طريق للحجّـة فيقولين ان لخالف عـدل فا كان ليوكِّر (.v 88) اطفالا الَّا على ذنب اقترفته انفسهم حيث كانت في لجسم الذي من قبل

البارئ خلقها وذلك يكون الى آخر مقام الدنيا فاذا تمّ عددها واجتمعت جممع بين النفوس واجسامها على ما اشرح فى المقالة التي بعد هذه وجازاهم بما يستحقِّن وهذا معما بيَّنَّاه فيما تقدَّم من [128] القبل يتبيَّن ايصا \*من قبل للحكيم لأنَّ بعد ما قال (קהלת ז,12) והרוח תשוב אל האלהים אשרי נתנה באיט - 5 ان آخر امرها الى المجازاة لقوله <sup>2</sup> بسعىد نلسك (13/14) **تاابه דلام** הכל נשמע – כי את כל מעשה האלהים: יבא במשפט فسقوله همر در هلالات يعنى بـه لجسم والنفس جميعا وقوله لاز כל נעלם يربد به ما خفى عنّا من التزوير المأת ماالله للنغس يظهر له فيح' ياتى بـهـا من السماء وبالجسم من الارض وجمازيهما كق (תהלים 4 ,50) יקרא אל השמים מעל ואל הארץ לדין עמו فسجان لخكيم وتبارى ونسله ان يقدّمنا على خير وامًا ما يكون من الثواب والعقاب فانا اشرحة في المقالة التاسعة بتوفيف الرحمن // وارى ان اتبع هذ، الاقوال بذكر ما اختلف ترا فيه الذين اختلفوا في جوهر النفس ما هو وقالوا الى ايس تصير فوجدت الذين تالوا بانَّها جسم هوائتي او نارق واكثر الذين تالوا انَّها عرض لجميع يزمون انَّها تنحلُّ وتنفسد وتتلاشى وامَّا الذين قلوا أنّها من الروحانيّات ومن خالقها وحد، ومنه ومن 5 شيء آخر ومن اصلين قديمين فيزعمون اجمعون انتها تعود الى معدنها الذى منه اقتطعت وقد ببَّبنت فساد جميع هذ، الاقوال وابطلتها للتَّى اقول ان قوما ممَّى يتسمّون باليهوديّة وجدته يقولون (.r 88) باللّ

1) m. om. 2) m. لقوله , M بقوله. 3) seqq. deperierant in M. 4) ا. والنمويد = العارمانه. 5) m. מן.

لنفوذ النور، في اجرامها ونفوذ البصر في التور وهذا واضح ثم اقول واتى شىء يكون حالها بعد خروجها من لجسم فاجيب بما قدّمت ذكرة أنَّها تحفط الى وقت الجازاة فرخ (العلام 12 ,24 ) الالار العسر הוא ירע והשיב לארם כפעלו وتكون الصوافى منها موضع<sup>2</sup> حفظها فی علو وانکوادر فی سفل علی ما قدّمت من قـهل (٦٤ ٢ ٠ (12, 3) כזהר הרקיע פיי בעל (קהלת 3, 21) העלה היא למעלה פשא א של ווצפאני (שבת 152m) נשמתן של צדיקים גנוזה תחת כסא הכבור ושל רשעים משוטטת בעולם נאיו وما اشبهه الفصل بينهما وفى اوّل زمان المفارقة تقيم مدّة لا تستقرّ مقرّها الى ان يبلى لجسم ومعنى نلك الى ان تفترق اجزاؤه فتكون في ا هـنه المدّة يصعب عليها ما تعلمة مـما ير بالجسم من الدود والرمَّة وما اشبه ذلك كما يصعب على الانسان علمه بان بيتا كان يسكنه قد خرب ونبت فيه الشوى ولخسك وهذه صعوبة تكون على النفس بالاقل والاكثر حسب استحقاقها كما ان منزلته السغل تكن بالاقل والاكثر فتصعب عليه حسب استحقاقها وفى ذلك يقهل 15 ופונגנו (שבת 152 קשה רמה למת כמחש לבשר החי פאיגריט גוצ ול פע ועדור (איוב 22 14, אך בשרו עליו יכאב ונפשו עליו תאבל פשנו الذي اعلمه متما يستى דין مرحد او חادان مرحد ثم اقول ان مدّة (.v 87) مقامها متفرّقة · تحسون الى ان تجتمع جميع النفوس التي اوجبت للجمة من

 M אלגאר. 2) quod sequitur desideratur in M usque ad ult. hujus pag. vers. 3) cj. suff. femin. 4) M (مغترفين 5) M
 مغترفين et مائر.

בירו נטויה על ירושלם فلم دا وقرّب قال بعد ذلك (27) ויאמר י' למלאך וישב הרבי אל גרנה י פושיגונש שא וט جنَّة الملائكة من نار صفراء لف (יחוקאל 1, 13) ורמות החיות מראיהם כנהלי אש בערות כמראה הלפידים פאא יט · جملتها علوة عيون كف' (ibid. 10, 12) أدر دسرا الدرام ויריהם וכנפיהם והאופנים מלאים עינים סכיב פאט וט יפ الاعين زرقة لأنّها [نو2] كانت صغرة مثل لجَّمّة لم تنبيّن أنّها اعين وأنّما تتبيّن بتبديل لونها ولمن المزقة في عين החשמל المذكور بالناصّ وقد علمت أن رويا النار [127] العظيمة كاد آباؤنا يموتبن منها كق) (احداث 22 ,5) الارم الأهم ددار فكيف اذا قصد الانسان بها مع سيف مشهور \* وقد علمت أن السيّد ٦٦٢ لإ/ה/ لمّا راى ذلك الملأك رعلى انَّه لم يقصد، باذى \* خاف واهاله وارعده كق، (٦'٦، I, 30, I) כי נכעת מפני חרב מלאך " وار يزل من ذلك اليوم مرتعدا الى ان مات كف' (מלכים (1, 1, 1) ויכסהו בבגרים ולא יחם לו לאבש ואשתענ אי טו. قال قتل فلسنا نبى النفس اذا خرجت من لجسم قلنا لصفاتها 6 ومشابهتها للهواء في رقتْه (87) كما أنَّا ليس نبَّى الافلاك لنقاء جرمها وصفائها 7 وكما علىتى ان امثل ان انسانا لو اخــ ف عشرة قناديل من زجاج صاف فجعل كلّ واجد في الآخر وجعل داخلها سراجا للان من يراه من بعيد لا يعلم أنَّه داخل " قناديل

deest in Musque ad finem hujus pag. 2) suppl. 3) m.
 לבאלכאץ 4) sive היאר, m. באלכאי, 5) m. בארא.
 השהאר, 5) m. נבארא.

قو' (משלי 27, 10) יראת '' הוסיף ימים ושנות רשעים תקצרנה وقل فی بغض الصالحین (دלכים 3, 6, 11) הספתי על ימיך חמש עישרה שנה, وقل فی کثیر من الجازات למען יאריכון ימיך وما اشبهها وقل فی بعض الطالحین (שמות 29, 12) וי׳ הכה כל בכור בארץ מצרים (במרכר 9, 25) ויהיו המתים וי׳ הכה כל בכור בארץ מצרים (במרכר 9, 25) ויהיו המתים במגפה وما ماثلة ولو كانوا مانوا على قوّة آجاله لا מגפה كانت بسبب خطایام ولا شیء ارتفع بفعل פנחם وقد جعل النبیّ بسبب خطایام ولا شیء ارتفع بفعل פנחם وقد جعل النبیّ או יומו יבא ומת או במלחמה ירד ונכפה وتلبّی اقرل ان لا لا مالج یزاد علی عرة ولا كلّ طالح ینقص وتلن جسب اختیار لا مالح یزاد علی عرة ولا كلّ طالح ینقص وتلن عسب اختیار الاحرة وجسب الصالح فن فر یزد فی الصالحین فثواب الآخرة بین یدید ومن فر یخترم من الطالحین فعقاب الآخرة بین یدید درم' (קהלת 3, 17) دי עת לכל חפץ ועל כל המעשה עם

واذ قد بيّنت هذه الامور فينبغى ان اشرح كيف تكون حالة النفس فى وقت (.٣ 86) خروجها من لجسم واقول ان الآباء عـرّفونا ان الملأك الـذى يبعث بـه لخالـق ليفرق بينهما يظهر للانسان بصورة نار صفراء علوّة عيونا<sup>2</sup> من نار زرقاء وفى يده سيف مصلت يقصده بـه فاذا ر*أعور ك*ذاك انزعج لـذلـك وفارقت روحـه مصلت يقصده بـه فاذا ر*أعور ك*ذاك انزعج لـذلـك وفارقت روحـه جسمه فلمّا تأملت المكتوب وجدت لخال فيه مثل ما عرّفونا لقواه فى وقت الاتلاقات (تراح I , 16, I ) انتظام التا محادا الالاهات

1) m. אאר. 2) M בגניי, cfr. infra,

انَّهما فاعل واحد ونصيف الى ذلك من جهة الآثار ما قال (סנהדרין 11, אם בא אדם לומר יכולין גוף ונשמה לפטור עצנין מן הרין משל למה הרבר רומה למלך שהיה לו פרדם והושיב בו שני שומרים אחד חגר ואחד ۲ סומה وسائم القصّة ثم اتكلم في امم الاجل فاقبل ان خالقهما قد جعل لاجتماعهما مددة ما محصاة كع، (٣٢ ٦٤ ,23) את מספר ימיך אמלא פול לשעט צלעפא (הברים 14, 14) הן קרבו ימיך למות פיט ואשש ועפואי (שמואל II, II) הן קרבו ימיך למות פיט ואששי או כי ימלאו ימיך ושכבת את אבתיך מה ובל ווא ברג אנגר · في تلك المدة وينقص وليس ( 66) تلك المدة عندى ما علمه انَّه يبقى النفس في لجسم اذ علمه لا يخالف حقيقة الشيء وانَّما تسلك المدَّة عندي التي تحتمل الزيادة والنقصان مدَّة القوى 2 التي اعطى لجسم ١ ان يبقى وذلك أنَّه من أوَّل خلقة لا شكَّ فى أنه قد [126] بناه على قوّة ما كثيبة لم قليلة فدّة بقاء تلك <sup>7</sup> القوّة @ المسمّاة اجلا وهو يقدر أن يزيد فيها<sup>5</sup> فتبقى مع الا أ' اخر ويقدر ان يصعفها ويرخيبها \* فتناحل في 1⁄2 فعلى هذا البيان نعتقد 7 زيادة ونقصانا فالذي يحصل للعبد من العمر بعد الريادة او النقصان هو الذي يعلمه \* خالفه أنَّه يبقى على للقيقة وشرح ذلك أنه يعلم أن أصل قوَّة لجسم بناها على لأ وأنَّه سیزیدها ۲' او ینقصها ۲' ومن این وجبت الزیادة والنقصان من

M add. في et leg. عندما 2) M singul. 3) m. om.
 M om. 5) M add. ويويدها. 6) M (ج. ج. م) M (ج. م) M (ج. م) M (ج. م) M (ج. م)
 M om. 5) M add. مرجعا 6) hinc usque ad خروجها 6) hinc usque ad في الاجل والنق.

يقرل (שמות 13, 19) ויקח משה את עצמות יוסף עמו פיי אין احرق جثّته ويا ليت شعرى من احرق جثّة (מלכים 13, 21, I איש האלהים אשר בא מיהורה כים גבול (ibid. 31) אצל עצמתיו הניחו את עצמתי (.ז 85) פויא פלא וישרפו אתם שם مقام וישרפו עליהם שם כש׳ (ירמיה 34,5) ובמשרפות 🕫 אבותיך המלכים --- כן ישרפו לך פי וואצ (בראשית 35, 35) ויבך אתו אביו مقام ויכך עליו פיול או ג גבעה הי יחי الاعمال الى النفس وحمدها ومن نسبها الى المبدن وحمدة ومن نسبها الى العظام وحدها رسم اللغة وعلانها وذلك انه<sup>1</sup> من شانها اذا كان فعل ينفعل 21 اشياء او 27 او 21' تنسبه تارة الى 10 الأول وحدة وتارة الى الله وحدة وتارة الى الله وحدة كما نعلم ان וע גדא בה׳ זעי פה ולשון ושפה וחך וגרון טונאי זפע (ההלים 15, 15) פי יספר צרקתך (ibid. 35, 28) ולשוני תהגה (תהלים 15, 15 צרקך (63, 4) שפתי ישבחונך (הושע 1, 8, 1) אל הכך שפר (ישעיה 1,58, קרא בגרון אל תחשך י באם וש ונה׳ נאדי יי فالا" الاخم معد ولذلك إههنا قد ذكم النفس وحدها او البدن او العظام او للجلد وفي تريد الللّ بل رّبما نسبت فعلا لا يقع الّا للجسم والنفس الى عضو وحد، كف (משלי 11,7) ددיתה לא (17, 2 ישכנו רגליה (ibid. 31, 13) ותעש בחפץ כפיה (איוב) יבהמרותם תלן עיני (ibid. 6, 30) אם חכי לא יבין הוות وما اشبة ذلب فقد اوضحناه من جهة العقل ومن جهة الكتاب

 m. om. 2) M superscr. ينسب. 3) hinc usque ad وليس تلك deperiit in M. يحسبه على البدن فقط وبعضهم [ي]توقمه على العظام فقط وهـو درد واتسما اغلط جميعهم قلّة البصر باللغة وذاك ان واجدا منام وجد اللغة تقول (انراح 4, 2 4) دوس د תחשא (ibid. 5, 15) נפש כי תמעל מעל (יחזקאל 18, 4) הנפש החטאת היא תמות فاعتقدوا أن الافعال للنفس خاصّة ولم يتبيّنوا أنَّ يقهل (ibid. 20) והנפש כי תגע בכל טמא (ibid. 20) והנפש (ז, 21) אער תאכל בשר وانما هو لجسم وواجد آخر راى اللغة تقول (ישעיה 5%) והיה מרי חרש בחרשו – יבוא כל בשר (66, לשעיה) להשתחות לפני (תהלים 21, 21) ויכרך כל בשר שםי קרשו وما اشبه نلک فاعتقد ان الاعمال للجسم وفر يتبيّن ما معد ان اللام والعبارة في للنفس ودניدا وجد (יחוקאל 32, 27) ותהי עונותם על עצמתם פובטו (תהלים 35, 10) כל עצמותי תאמרנה י׳ מי כמוך فاعتقد أن المعوّل من الللّ على العظام ولعرى أن كنب التشريح تـقـول أن جثَّة الانسان & العظام وأنَّما اللحم والعروق ا والعصب والعصل مخدمها وتحفظها اللا أنَّى اعلم أنَّه أمر يقل ذلك على هذا الطريف لقلَّة [125] بصرة بان نكلَّ صناعة ماخذ سبيلها غير الصناعة الاخرى /وليس صناعة الشريعة من صناعة التشريح بشيء بل لم يتبيَّن أن قوله ( ٢ ٢ ١٦ لم يجي بالعظام ولم يكفد ذلك حتى ضم البد ان ابدان تعمال واولاد، احرقوم اهل יבש בג מו זע (שמואל , 12, I, ויבאו יכשה וישרפו 2° (שמואל , 12, I אחם שם פוי عظامھ وحدھا دفنت کف' (שמואל ,13, I, 13, I) ויקחו את עצמתיהם ויקברו תחת האשל ביבשה מולא ונ

26

1) cfr. p. 200 ann. 2.

125

۲.۱

ראה זה מצאתי אשר עשה האלהים את הארם ישר והמה בקשו חשבנות רבים وامّا ما انكرة من الاوساخ والنجاسة \* فنقبل لد جسم الانسان ليس فيد شيء نجس بل كلَّه طاهر اذ النجاسة 1 ليست شيئًا محسوسا ولا ما يوجب العقل وانَّما وجب بالشريعة والشريعة تجست بعض رطوبات 2 الناس بعد انفصالها منه ولم تنجس وفي فيهم اللهم اللا ان يصع لنا قائل هذا شرائع يشعها من عند» ويلزمنا شناعته فأنَّا لا نسوَّخَهُ فلك وامَّا الآلام 3 التي ركبها\* ليس تعدى احدى منزلتين أن كانت آلاماة اكتسبتها ٤ فى خروجها فى وقـــن الظلام وفى وقت للحرّ والبرد فالذنب لها ولا ربِّـهـا لانَّــه قــد جعل فيها عقلا وامرها بتوقَّ هذه المُوْنيات • 🕐 לשולי 27, 12 (משלי 27, 12) ערום ראה רעה נסתר פתאים עברו נענשו פוו אויי ועעה ובגיאו נאו האים פתאים שברו لعدله ولرجمته فر يحلّ بها الا على طريف التأديب ليعوّصها بها خيرا على ما قل (דברים 6, 16) למען ענתך ולמען נסתך להיטבך באחריתך 🕫 (תהלים 12/13) אשרי הגבר אשר תיסרנו יה וג׳ להשקיט לו מימי רע 😳 אה ואיי וו וויש والجسم لهما فاعل واحد على ما تقدّم في أول الخليقة (כראשית וייצר י׳ אלהים את האדם עפר מן האדמה ויפח באפיו (2, ז لاتاهم חיים وكذلك ها جميعا واحد مثاب وآخر معاقب وهذا الذي نجد الناس متحيَّرين كثيرًا منهم في هذا الباب من فبعضهم يظبّى (85) أن الثواب والعقاب على النفس فقط وبعضهم 1) m. om. 2) quod sequitur deperiit in M. 3) m. singul,

سقط مع سقوطة خلف السماء والأرض وما بينهما 1 ال اللل انَّما خلف من اجل الانسان وعلى ما قلنا في صدر المقالة الثالثة وعلى ما قدّم ههنا (זכריה 1 ,12) נטה שמים ויסר ארץ [הי וجل ויצר רוח ארם בקרבון 2 פשא מו פשמיו א מעשה בראשית ان اللُّل لحال [لإسر] ١٢ فان قال فيدهها على حالها منفدة ويعطها 3 الطاقة على العمل حتى تصل بد الى ما ابداء اليها، اوضحنا ان سومه هذا مثل سومه الأول الـذي ذكرنا، في جسم الانسان ان يكهن مثل جـوهم اللواكب والملائكة واجبنا بأنَّ اذًا سام ان تكون النفس لا نفسا 5 لان النفس المعقولة في التي لا تفعل الله مع جسم الانسان فان كانت فاعلة لا في جسم الانسان فهي امّا كوكب وامًا فلك وامًا ملاك ، فقد بطلت حقيقتها فأنّما التمس ابطالها بغير لفظ الابطال وهو كمن التمس المنار تهبط سفلا والماء يصعد علوا بالطبع الذي ذلك ابطال معانيهما او حاول 7 ان تكبن النار تبرد والثلم يسخى الذى ذلك ابطال معناها وطالب هذا متعد على لحكمة [لان للحكمة كون الاشياء على] 2 (. ٧ 84) \* حقائقها المعلمة وليس لخكمة ٥ ان تسكون الاشياء على تمنّى متمنّ ولا شهوة مشته وعلى ما قال الكن (ישעיה 45,9) הוי רב את יצרו فامًا [124] مجاورة الذنبب التي انكرها فأنّما يكبن نلك بسوء اختيارها اذ خالفت ما قصد بها خالقها وعلى ما قال (קהלת 29,7) לבר

in cod. M sequentia deperierunt. 2) suppl. ex. vers.
 hebr. 3) cod. ويعطيها. 4) l. البدأهاله. 5) cod. nomin.; edd.
 add. 1. איזה רבר שיהיה 6) edd. add. רוא איזה רבר שיהיה. 7) cod. הארם לא ארם.
 8) m. om.

מצרף לכסף וכור לזהב ואיש לפי מהללו ציבשו (זכריה (13, 9) וצרפתים כצרף את הכסף ובחנתים ככחן את הזהכ فالنفوس الزكية الصافية التي خلصت تجلوا وتنكشف كف (١٠٢٢ [123] כי ירע דרך עמרי בחנני כזרוב אצא פונ מיא נומי (23, 10 بالستّبق واللاشية منها تحطّ وتخسّ زم (دهنم 29/30) 5 לשוא צרף צרוף ורעים לא נתקו כסף נמאס קראו להם ومع ذلك والدنسة منها ما دامت في الجسم يكنها ان تعود فتصفو وتنقى ولذلك التوبة مقبولة ما دام الانسان حيًّا فاذا خرجت عنه أد يمكنها أن تنقى مماً فد حصل فيها بل لا يرجى שו השי הי נול כק (משלי ז, 11, במות ארם רשע תאבד יי תקוה في يُعْمِل كان الاصليح لها لو تركها منفردة كانت تسترييح من أللـدر<sup>5</sup> والاوساخ والآلام <sub>ا</sub>\*فبيّن له وكشّفْ <sup>ه</sup> ان الانفراد لو كان اصلر لها لصنعة بها خالقها ثم ممّا علمناة انّه لو تركها مفردة (84) فر تصل الى نعمة ولا الى سعادة ولا حيوة دائمة اذ وصولها الى هذه كلّها أنّما هو بطاعة ربّها ولا سبيل لها على رسم البنية من الى الطاعنة ألا بالجسم لأنها معد تفعل كلّ فعل كما ان النار لا سبيل" الى صورتها الا مع " تعلّقها بشيء واشياء كثيرة من الجرئيّات لا يتم فعل احدها الا مع الآخر فلو بقيت النفس وحدها فلم تفعل شيئًا فبالحرى أن لجسم فر يكن يفعل شيئًا وإذا عربا جميعا من الافعال فر يكن نخلقهما معنى \*واذا فر يكن نخلقهما معنى •

.اقول .M add . 3 . באלסתי אלאשיא .m (2 . تجلّ وتشرف M (1 . .m. (7 . فانا نبين له ونكشف M (6 .الاثام M (5 .منه ان .m (4 . . 9) m. om لا سبيل لها الى الظهور ut edd. 8 . 8 .

والا جهلا منه موضع لخق فالخالف الذي لا يقال عليه أن يخاف ولا يجهل اشيئًا من المعلوم فقد ارتفعت عنه الاسباب كلُّها ثمَّ تصفَّحت اللتب فوجـدتها تحتجَّ لعداء بهذه اللا وذلك قول الولتي (איוב 19) אשר לא נשא פני שרים ולא נכר שוע לפני דל כי מעשה ידיו כלם שעל אשר לא נשא هد سات يشير به الى باب الخوف وقوله الأم درد سالا لأهد ٦٢ يشير به الى باب المغبة وقوله כי מעשה ידיו כלם يومى • بة الى باب العلم اذ هو بصير بخلقهم فبالحرى ان يكون بصيرا بافعاله 3 وبما يجب له وعليه فان قد وضعت هذا العدل له اصلا د؛ فكلّ مسئلة يتساءلها الناس في امر النفس جب ان ارتما الى هذا الاصل واجلها عليه واقبل لمّا كانت غير فاعلة على الانفراد ببنيتها اوجب ان تألفها \* مع شيء تصل به الى الافعال لصلاحها لان الافعال توصل الى النعيم الدائم والسعادة التامّة ونلك على ما شرحنا في المقالة لخامسة أن الطاءات تريد في جوهرها نورا وأن المعاصى تكدر جوهرها وتسوّد على ما توضيح أ اللتاب (ההלים) אור צדיקים (משלי 97, 11) אור אור צדיקים (משלי 97, 11) אור אור אור אוין 11 العالما الد العالمات الماتحين فالماك ربّ العالمين فهو بصير باعمالها وشبّهه بسبك النار لما سمّى ذهبا او فضّة فيتبيّن بها حقيقة جوهره فالذهب والفضّة إصلان تيبقيان والمشوبة \* بهما من الاكاسير فبعض يحترى وبعض يتطاير كَفَ ((الاللاد 27, 21)

1) M repetit باعمال (2) ... 2) M يشير M (3) M (4) ... 4) M (5) M ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10



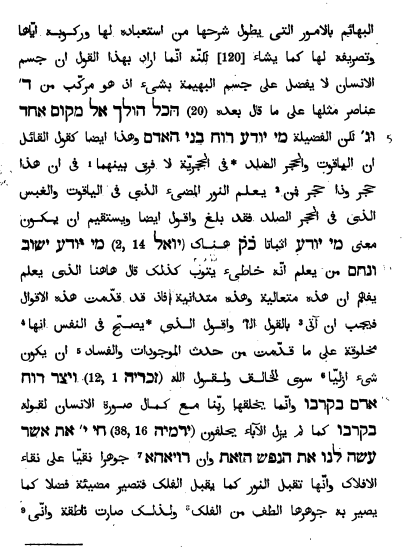
ليس لها نظير فى جميع المخلوتين لا فى السمائين ولا فى الارضين ثمر تبيّتت ان مسكنها من الانسان القلب وعلى ما هو واضح ا ان الشرايين الذين يفيدون للجسم للحسّ وللحركة منشأهم كلّم من القلب ومع ما أنّى اجد الشعب الكبار ليس مخرجها من القلب وانّما منشأها من الدماغ فلتى علمت ان تسلك الشغب ليست للنفس وانّما في اوتار البدن ورباطاته ولمذلك يقرن الكت' ابدا القلب والنفس بقواد (تدتاع 5 6) دورا ادورا دادرا داهم (تدرا 13 الشبها

فاذ قد قدّمت هذه الاقوال فاخبر بانّى وجدت بعض الناس يقول ما وجه للحكة (97) فى ان جعل للخالف جلّ وعزّ هذه النفس الشريفة التى فى اصفى من الفلك فى هذا لجسم المكفهر في فاخذوا [221] ان يخطروا ببالهم انّه قد اساء اليها فاوجبت ان اتمكن فى هذا الموضع واشرحة شرحا بيّنا واقدّم فى اوّل القول ان للخالف جلّ جلاله الذى وصفنا معناه فى ما تقدّم من <sup>5</sup> غايذ المحال ان<sup>6</sup> يقال عليه بانّه <sup>7</sup> يسىء على مخلوقه او يجور عليه اوّلا لان جميع الاعراض مدفوعة عنه شمّ لان افعاله كلّها حسنى واحسان شمّ لانه الما خلق للف لينفعهم لا ليضرّهم في فرّلها اقوال المجملة مفذالة ثمّ اتبعها من الاقوال المؤرنة بان يجور لله لا أسباب لا رابع لها وثلاثنها منفيّة عن البارئ فاوّلها يجور للم لا أسباب لا رابع لها وثلاثنها منفيّة عن البارئ فاقرلها

1) m. add. الكفر m. (2) m. (3) m. بان (4) M (5) M superscr. الفصل من (6) M superscr. الفصل من (7) M (5) M cum artic. et من جملة.

כי ער כל אלה יכיאך האלהים במשפט בה זיגנים וט هذ، النفس علمة لذاتها من جهات احديها 1 لانَّه 2 لا يجوز ان تكون استفادة 3 الـعـلـم من الجسم اذ<sup>4</sup> لـيـس ذاك من شانه وايسضا لما صرَّح ان الاعمى قد يرى في منامه كانَّه يبصر فاذ أم <sup>5</sup> يدرک ذلک من قبل جسمه فانّما ادرکه من قبل نفسه وفی هذا غلط ايصا من اعتقدها ارتباط لخواس وتشبكها ومداناتها ونلك انَّها معطية آلات لخسَّ فكيف يعطونها م الذات وللن قائل هذا عكس القصايا وقلب للحقائف ثمم تبينن انها لا تفعل الا بالجسم اذ فعل كلّ مخليق يحتاج الى آلة ما فاذا جامعت النفس ظهرت لها ۲ لأ قرى قوّة التمييز وقوة الشهوة وقوة الغصب ولذلك سمّتها لغتنا בג' اسماء נפש ורוח ונשמה فاومات باسم נפש ול וי לאו قوَّة مشتهية كقبلها • (דברים 12, 20) כי תאוה נפשך (איוב 33, 20) الاه الاا المحد معالم واومات باسم ١٦٦ الى ان لها مقوّة جرئة غاضبة كق (קהלת 7, 9) אל תבהל ברוחך לכעום (משלי 29, 11 כל רוחו יוציא כסיל פומוני יוא נשמה ול וי לאו قوة الملة كف (איוב 32, 8) ונשמת שדי תבינם (26, 4) ונשמת מי تلامة ممرح وفى هذه القبى غلط من جعلها جزئين احدها في القلب والآخر في سائر البدن بل اللا للنفس وحدها 10 واضافت اللغة الى ذلك اسمين آخريس وهما ٦٢،٦٦ (١٦،٦٦ \* فلما تسميتها חיה فلأنها باقية بتبقية خالقها لها وامًا יחירה'' فلان

وقفت على ذلـ من الاصلين الجليلين اولهما المعقهل 1 وذاك \*ما شاهدت من آثار حكتها وتدبيرها من لدن الجسم ورايت الجسم عاريا من جميع ذلك عند مفارقنها لد فلو كانت مشل الاجزاء الارضيَّة فر تفعل شيئًا من هذه الافعال لجليلة ولو كانت من الاجزاء الفلكيَّة فر يكن لها نطف \* كما ليس لشيء من الافلاک ٪ فوجب ان تكون (104) جـوهـرا لطيفا اصفى واخلص وابسط من جوهر الافلاک والد من قرل الکتاب ان النفوس الزکیم تستنیر كاستنارا الافلاك من الكواكب ذاك قو (دد الله 12, 3) اהמשכילים יזהירו כזהר הרקיע والنفوس الشريرة لا تستنير بل & ادون من حلل الافلاك المسلة כֹל (איוב 15, 15) הן בקרשו לא יי - יאמין ושמים לא זכו בעיניו אף כי נתעב ונאלח فعلمت ان الكتب فر تشبّه هـذ، بالاف لاك المنيزة وهي محون الافلاك المسلة اللا لاتها مثل هذا للجومر وهذان المثلان يؤيّدان مו פּוּ אַצאַ העלה היא למעלה – הירדת היא למטה אָ اقول على طريق التقصّى ان قول للحكيم في آخر كتاب، (קהלת ונאושד (12, 7 הרוח תשוב אל האלהים אשר נתנה [121] ונאושד (12, 7 وتحقيق ميدل على صحمة التفسير الذي فسرت به 10 الال فان لَتَّج لابٍّ في انَّه شكّ من للحكيم فعلى قوله هـذا ٥ فقد صار للحكيم من شبة الاولى 10 الى يقين آخر فقال التراا ת صال الأ האלהים وكلامة في רוח الإنسان " في آخر القصّة (11, 9) ורע



ابتندى M (3 . الا من m (2 . بالسواء فى معنى الجريّة M (1 . ولفساد M (5 . مسّح ان النفس M (4 . مسّح ان النفس M (4 . . داتها جوهر نقّى M ; هيّأها = היאהא . cj . داتها جوهر نقّى M



تعزيز لمن يعرفها كمذاك واقبل للسامع همذا كقولك من يعرف ראוכן العالم ومن يعرف שמעון العابد فانَّك بقولك هذا تثبَّت العلم لدهادم والعبادة طعدالا لا محالة وانما مسئلتك عمن يعرفهما تعزيز<sup>2</sup> له أو<sup>3</sup> تفصيل له او ما اشبه ذلب كهذاك قبل الكميم من يعرف النفس الشريفة المرتفعة والنفس الدنية الهابطة \* هو تحقَّيق 5 للنفسين انَّهما كذلك لا محالة وموضع قوله 11 التل يريد به ان من يقف على هذا فقد بلغ وقد فاز \*واقبل ايضا 7 ان قو هذا اعنى 11 الالا أنَّما وقع بتعجَّب وتعزيز عند اضافة النفسين الى " احوال الجسمين فيقول امما احوال الجسمين فقد وجدناها متساويين • بالحسّ اجساما واعراضا ولسنا نشك في ان بين الروحين فرقا ١٥ ثن يعرفه ويقف عليه ذاك قو عبل هذا (19) 2 در المراهم בני הארם ומקרה הבהמה מקרה אחד להם כמות זה כן מות זה ורוח אהד לכל אן של אשל מי יורע רוח בני הארם העולה ويوبيد هذا القول انما على ما فسرنا زيادته فب ا الاار הארם מן הכהמה אין פעש באפן וי גאפי לאגא יי ווע אאו انَّم \*فصل نفس 21 الانسان على نفس البهائم ١٢ م ٤٠ لان الحكيم لا يقبل هذا لأنَّه يبطل للحكمة وايصا لان العامي 14 من الناس ممَّن معمد مسكة من عقل لا يقبل هذا وهو يشاهد نفسه اشرف من

1. ..

فى كتابة واغلطة فى ذلك قول التورية (انرحام 11, 11) כי הרם הוא כנפש כל גוף ול מו זוני באו כי נפש הבשר ברם **הוא** بل هذا مشاهد ان<sup>1</sup> الدم مسكنها ومركزها<sup>2</sup> فبقوّته تظهر د قوَّتها وبصعفة يظهر \* ضعفها واذا في فرحت واخذت في الظهور استبشارا يمغروحها اظهرت الدم واذا هربت خوفا من شيء تحذزه [119] اخذته معها الى داخل وانّما قالت التورية 2 הרם הוא تسبّی للجة לב كقولها (משלי 7,7) נער חפר לכ لان القلب محلَّها وتسبَّى اللغة صحة كقولها (בראשית 1,1) انه כל הארץ שפה אחת لاتها بالשפה تكون والمذهب آلآ وهو المذهب الصحيح وانا مبينة بعون الله وانَّما قدَّمت قبلة هذه الـ(' مذاهب المذكورة ليتبيّن من يقرأ هذا اللتاب أن الخوض في معرفة النفس هو خوص في ام عميف دقيق لطيف على ما وصفت من الأبص فى صحّة شيء لا من شيء وفى معنى خالف الموجودات كذاك هذا ا ايضا معناها من التدقيق ما تحيَّر فيه كثير من الناس واقبل ولـ للـ تجد للحكيم يعزّز من يـقـف على حقيقة معنى النفس المنطقيّة التى في الانسان بقوله (קהלת 3, 21) מי יורע רוח בני הארם העלה היא למעלח ורוח הכהמה היררת היא למטה לארץ فينبغى أن أبين أن قوله الا التلا ليس هو تشكيكا في ان بعض النفوس علميَّة شريفة وبعضها سفليَّة دنيَّة وانَّما هو (82)

1) m. (2) M (2) مركبها M (2) لغا . 2) M add. النها M (3) (5) m. م. (6) M om. 7) m. om. 8) M in textu ع, in marg. هنها كمذاك واما قوله ۲۰ ۲۲ (2) M (9) منها كمذاك واما قوله ۲۰ ۲۲ ما (2) منه. 9) منها هو - دانها هو

ان لها محبَّة وكراهة ورضى وسخطا وسائر الاخلاق المتعارفة فليس يجوز مع هذه الاحوال ان تكون عرضا بل نراها بهذه لخال من قبولها ٢ هـذ، المتصادّات اولى ان ٢ تكون جوهرا والله رايت قوما يتوقمهن انها ريح والل رايت • قوما يتوقمهن • أنّها نار فوجدت هذيب. ايضا قولين فلسديــن لانَّها لو كانت ريحًا كان طبعها حارًّا رطبا ولو كانت نارا نكان طبعها حارًا يابسا وليس نجدها كذلك والل<sup>77</sup> من قال بانّها جز<sup>ع</sup>ان احد<sup>و</sup>ا عقلّ منطقى وليس يفنى وهو يسكن القلب والآخر حيواني وهو منبتٌ في سائر البدن7 ويغنى وحقّقت ٥ ان هذا ايضا خطأ لان لجزء المنطقي لو كان غير لجزء المنبث في البدن لم يجز ان يمتزجا اذ هذا قديم وهذا حديث هذا فان وهذا ليس بفان واذا ٥ كان لجزء المنطقتي لا يسمع ولا يبصر ولا يحسّ سائر للحواس وليس في هذا الردّ الذي رددت بان للحواس يحصل بعضها لبعض وينطف المنطق 10 عن جميعها كما شرحت في المقالة الاولى بـل اقول ان فصبح هـذا القول هـو أنّهما نفسان اذ كُل جزء على حدة والله من قال بأنّها هواءان احدها من داخل والآخر من خارج والجأة <sup>11</sup> الى هذا القول انَّه وجدها لا تثبت اللا باستنشاق الهواء من خارج فظن انَّه بنصفها وانَّما ذلك ليبوج على.12 للجرارة الغريزية التي تسكنها النفس في القلب كما يروّج على النار لنفى 13 البخار الردق عنها اعنى عن النار واللاً من ظنَّ بها أنَّها دم محض وهو الإل وحدة كما صرح بهذا

مذاهب سوى اله الاوّل المقدّم ذكرها فتصير 11 فانّ تسلب اله مذاهب قد امتحنتها وحررتها ففسدت اربعتها وبطلت وفي مذهب الموحانيات ومنفعب أن الاشياء من ذات الخالف ومذهب أنها منع ومن شىء آخم ومذهب اصحاب الاثنين فاذا النفس احد الاشياء المعلومة فكما ادخلوها في جملة تلك الاشياء فقد دخلت ٤ ايصا في جملة الردّ على تلك الاقوال وكفينا اعلانها ونكن نذكر هذا الله فاقبل أولا وجدت قوما يحسبون النفس عرضا من الاعراض ويقع لى أن الذي حلم على هذا أنَّم فر يروها وأنَّما رأوا فعلها فوقع لهم للطفها عن لخسّ أنّها عرص للطف الاعراض ودقّتها ومع ذلك اختلفوا \*فيها على<sup>1</sup> 5 فنهن بعصام حسبها عرضاد محركاة نفسه وبعصام حسبها كمالا للجسم الطبيعتي وبعصام توقمها تاليف الاربع طبائع وبعصهم مخبّلها ارتباط للحواس وبعصهم قدّر بها انّها عرص يتولّد من الدم فلما تمكّنت من تامّل عذ، الاقوال التي يجمعها كلّها القول بأنّها عرض اذ العرض « والكمال والتاليف والارتباط والتولَّد اعراض وجدتها كلَّها باطلة من جهات احديها لأن الشيء العرضيّ لا تجيء منه هـذه للحكمة العظيمة وهذه [118] الافهام لجليلة التى بها قوام الدنيا على ما ذكرت في المقالة التى قسل هذ، وايضا لان العرض لا يكون معترضا بعرض آخر لما (81) في ذلبك من الفساد وهوذا نجد النفس معترضة باعراض كثيرة كما ة يقال نفس جاهلة ونفس علمة وتقول نفس زكيَّة ونفس شريرة وتقول

1) M om. 2) M in marg. العدد et infra العدد quod legit etiam paraphrastes (codex Monac. 42 fol. 429 a) והוא מספר נירת (בירת מספר נירת מספר והוא מניר את עצמו . 3) m. et M nomin. 4) M sine artic. 5) M فتقول. הרעות למרתי את דרכיך واقرل فی مستصلحی الناس ان خط أم الا يتم بالعادة قرم (איוב 11/12) באשרו אחזה רגלי דרכו שמרתי ולא אנז מצות שפתיו ולא אמיש מחקי צפנתי אמרי פיו وانا اعلم انی لو جمعت الفنون الكثيرة فر استوف ما احتاج <sup>1</sup> اليد من تنبيد الناس على دينام ولكن هذه جمل قريبة ينتفع بها الناس بعون الرحان كملت المقالة لخامسة

## المقالة السادسة

فى جوهر النفس والموت وما يتلو ذلك عرفنا ربّ منا تبارك وتعالى انّ مبتدأ نفس الانسان فى قلبة مع كمال صورة جسمة كقولة (ا**כר<sup>3</sup>ام ا** (12) **تائلام احد ' لال التالا لاما ' لثام صادا الاحد ما الالا مالا ما حراتا وانّ** جعل اجلا لمقامهما مجتمعين فاذا انقضى فرق بينهما الى ان يتم عدد النفوس التى اوجبت <sup>5</sup> حكمتة خلقها فاذا استتنبها جمع بينها وبين اجسامها وجازا<sup>م</sup> <sup>6</sup> واقلم لنا انبياؤنا<sup>7</sup> على هذه المعانى <sup>1</sup> الآيات والبراهين فقبلناها بالسرعة <sup>8</sup> ثمّ اخذنا فى ان تتحصّل لنا هذه الامور من طريق النظر على الرسم الذى سلكناه فى سائر المقالات المتقدمة فارك ما وجب ان الحص ه عند<sup>10</sup> ذات النفس ما هى وذلك اتّى وجدت الناس يختلفون فى ذاتها اختلافات <sup>2</sup>

1) M plur. et متنمّ (2) M . يحتاج M (2) متنمّ M plur. 4) M om. واقامت لنا انبياوة على M (7) وجزاها M (6) أوجب في M (5). ذكر M sine artic. 9) m. repet. 10) M (6) ذلك. يفعلوا ذلک فغير معذورين وفيهم يقول (ibid. 15, 12) لأא יאהב לץ הוכח לו אל חכמים לא ילך פופט ז ואשוצאי ולגאי يلحقهم التقصير في صلواتهم وطاءاتهم كلّ ما \* كان مقصّرا عن القوت ا يْعَذُورون عليه وما كان فنوق ذلـــك يُطــالبون بــه كــق' (איוב 36, 15) **١٦٢ لإن دلارا** واقط في المؤلين انَّم غير معذوبين فى ما يجاورون د بد القصاء فى مرضام كن (הالالا 14 (7, 14) الألم זעקו אלי בלבם כי יילילו על משכבותם פובע א וושאנט اتِّه لا عـذر له أذا ا جنوا جنابة في سكرم أن الحكم يقول (עירובין : 65) שכור מקחו מקח וממכרו ממכר עבר עבירה שיש בה מיתה ממיתין אותו מלקות מלקין אותו واقول في المستصامين من بني التلالأ بسيد الدانا الَّم عيس معَـنوريـن على \* صَجره بـل يصبروا ذرٍّ (אינה 30, 30) أمر למכהו לחי ישכע בחרפה واقول في المردين في المعاصى ان דיידא וחשי על קאו כסיל (משלי 26, 11) ככלב שב על קאו כסיל י שונה באולתו פול ועפליט (יומא בז 85) האומר אחטא ואשוב אחטא ואשוב אין מספיקין בירו לעשות תשובה ליפט שט (80) المتّكلين على غفران ('הכ' انَّم لا ينفعهم بلا توبة כֹל القدماء (שבועות 🚡 13) יכול יכפר על השכין ועל שאינן שבין ת'ל' אך בעשור הא אינו מכפר אלא על השבין לפובע נא مستغسدى الناس ان توبتهم لا تستم الله بالاعادة وعلى ما قال (ירמיה 2, 33) מה תיטכי דרכך לבקש אהבה לכן גם את

נזרו מעלי בגלוליהם כלם פוט הי וגדופגי הי גדופטי ונפוייני على ٦' ضروب من يتاوّل فيوافق بين فسوفٌّ وبين² ما في الشاهد او ما فى العقل او ما فى النصّ الآخرة او ما فى الآثار وتمّ<sup>ه</sup> له ذلك فله ثواب علية وفية يقول (משלי 2,4/5) אם תבקשנה ככסף אז תבין יראת י׳ ורעת אלהים תמצא יאט אל איז א 5 فلك فلا ثواب له ولا عقاب عليه والمتاول في الالاارم، فهو لاحق בנביאי השקר ונגיי זע ניא (יחוקאל 3, 3) אשר הלכים אחד רוחם ולכלתי ראו والمتاول في المعاني التي للبارئ فابدع فهو لاحق باللافرين كالذين متولوا قصَّة ولاحة محم ولاحروا فاعتقدوا ان ملكا خلق آدم أ وكذلك سائر العامر وفيهم يقول (תהלים 20, 20 אשר ימרוך [116] למזמה נשוא לשוא עריך (139, 20 واقول ولخاكم الذى يولم ويعاقب من تلقاء نفسه فان كان قصد، حفظ الدين واحكامة فثاب كقول القدماء (الداران 16 6) בית דין מכין ועונשין שלא מן התורה ולא לעבור על דברי תורה עושין יי אלא אפי׳ יי כדי לעשות סיג לתורה وان قصد بذلك ميلا او رغبة فهو مهلك نفسه كـق' (٢٣٢٠ 17, 26 גם ענוש לצריק לא מוב להכות נריבים על ישר واقط ان الآميين اعنى الذين يقرُون التورية ان كان ذلك لم يمكنهم وهم يستفتون اعلم اهل جيلهم وادينهم ويعملون 12 بـذلـك فدينه تم כק (משלי 11, 21) שפתי צדיק ירעו רבים טו ל

1) M sine artic. 2) m. الفسوقين M (الفسوقين 3) M sine artic. معانى البارى M (6 فابدع 5) M add. فان M (4 فن تم 5) (3) (7) m. معانى البارى M emend. 8) M (10 مالذين 7) marg. addito مال (11 مال M om. 12) M in marg. ربعا مون (12 مال 11 مال المرابع لحد المحم المعلم المعلم المعلم المحلم المحلم المحلم المحلم المحلم المحلم المحلم المحال والمحلم المحلم المحلم والمحلم المحلم والمحلم المحلم المحلم والمحلم المحلم والمحلم المحلم والمحلم المحلم والمحلم المحلم والمحلم المحلم والمحلم المحلم المحلم المحلم والمحلم المحلم والمحلم المحلم والمحلم المحلم المحلم والمحلم المحلم المحلم والمحلم المحلم والمحلم المحلم والمحلم المحلم المحل

(احداث 11, 11, احل طحما وتداخر معال المعان الم 

بها M (4 . كان m. et M (3 . اشدّ M (2 . وظلم الفقير M (1 تطالع الناس M (7 . M (6 . بجليل M (5 . خـمـس مائة وفر יחם M (8 . د<sup>يم،</sup> الانسان فيدافعها .et in marg فيدافعوها .ينال الا M (10 . 10 M (9 . له فعله 9 . 10 س (9 . له فعله

שאם היתה שקולה מכרעת נלגל ע בשל הי ושאונ י في وقت لجزاء اللا فريقان لا ثالث لهما صالحون وطالحون فقط كق (מלאכי 3, 18) ושבתם וראיתם בין צריק לרשע בין لااده الا وارى ان اجعل في آخر هذا المقالة هذا القول واقول ان الطاعة من الخواص افصل كن (תהלים 33, 1) רננו צריקים בי׳ לישרים נאוה תהלה נצמבי منא ושלה צב׳ (ירמיה 23, 11 (23, 12 دند دد المكان الخاص (23, 11 וששע כק (יחוקאל 20, 40) כי בהר קרשי בהר מרום الالملا دما الما الما المعامية في للكان الخاص المعمية في المكان الخاص ושמה ננידו כֹּלָ (ירמיה 11, 23) גם בכיתי מצאתי רעתם والنسك في الشابّ افصل ذخ (لإهام 11 2, المجنم هددندم לנבאים ומבחוריכם לנזרים والفتك فى الشيخ اقب ح فم (הושע 9, 7) גם שיבה זרקה בו והוא לא ידע פולאונא في וلفقير ומשלי 6 (משלי 6 ,28) טוב רש הולך בתמו מעקש ררכים והוא עשיר والخيانة في الغني اعطم כֹל (שמואל 12, 4, II) **اندא הלך לאיש העשיר** وسائر القصّة [115] ومعاونة العدو الضل כֹק (שמואל 24, 20, I) וכי ימצא איש את איכו ושלהו בדרך טובה وانية المديق اصعب · كق (תהלים 21, 21) שלח ידיו בשלמיו חלל בריתו פולאפש في 4 لجليل افصل كقّ (במרבר 3, 12) והאיש משה ענו מאר والعجب في الوضيع اصعب كق' (תהלים 12, 9) כרם

1) M (1) M

تحص محصبه بجبه يغير مستنه المشارك المحات محات مرمر ت ۲ ۲ وز و د بند منی مه سند رفط نحو با نغ التو يتيه ميه وله المحررة مو مرد ۳۳۳ و<sup>ی</sup> من تر بنب حتی متر اد عن «قد منی می*فر* بنہ کک אברב בד ישאר שב אי יפושי הנארה היו ورد ورو الاللي ورو من زب عند خروج مصد قمو لعد يسجى تتب كتى الاستر 22 . 18 مراج والاستر روح مسمر المصاري في بعد الله المرت المراجع المراجع المراجع المدرك سبيند الى تنبُّب تعبير عند قبرب موتد غنفير له عسر ٣٣٠٠ צידי פשנתי הרא ביתרי בפרה כל בר ציניתי אל אנ استينيت شيوم الدتك الأستذنين فلمت المهامة فير الأراسان العبد التوابي وتو الذي مقدار سيآته كمقدار مسدانه هذا العبد مع بنعبد وجود مرحية محسوب مع الصالحين وذلبك إن الوهمة المذكيرة لنخلق جرَّ وعزَّ لمَّ استحلَّ أن تحمَّد أو تداخله از لا عرض فيه على ما قدَّمد وجب أن يكين م*عدَّ مردودا 'لْ نَأْنِقُ <sup>1</sup>ُ* فتصير من لمهاء الفعل فحصل لذا انَّها (' معنى عَبِلْ \* التبهة كَتَى' (التازية 7 .55) التقد بعد " الداردان واجابة ده، المعرور كان (חבקוק 2, 3) ברגי רחם הזכור وظلى المتوازن بالصالحين كلى (ההלים 5, 116, הנון י׳ וצריק ואלהינו מרחם ביושי לא וציל מנה (ראש השנה יו זו) ורב חסר כטה כלפי חסר

1) M (pro ران). 2) m. الخالق, M in rasura. 3) m. للاہول, 4) m sine suff.

.-

الظائر مثل هذا الاستصفاح أنّى قد اخطأت على فلان 1 مرّات جصرة " نفر حتى يكون مقدار ما لو كان حيًّا وسأله مثل ذلك وامر يجبه كان مغفورا له وابين ايضا الخسنات إلتى لا بدّ لها من جزاء في الدنيا ولو كفر العبد فاقول أنَّها ٢ \* أولها برَّ الوالدين. كق (שמות 12, 12) כבר את אביך ואת אמך ورتة اليوان كق' (احداث 22, 7) تعام معام أحد الحق واعطاء \* للحق كن (ibid. 25, 15) محد اللاح اللاح المراح العام العام المراح العام العام العام العام الع פגימוט ווגאן ונפגר אוניאג ונו אי איה כל ליהוא (מלכים (15, 12, 11 בני רביעים ישבו לך על כסא ישראל בזא (15, 12, 11 فعصى ٩ هو واولاد، وفر يكن بدّ من تمامهم ولا يظنّ ان قو ١٢٠٣ CF חטא<sup>5</sup> ذنوب ما يوجب أنَّه لا بدَّ عليها من عقوبة في الدنيا
 لان هذا القبل أنَّما هو في لا' اشياء في تاخيم النذور وهو لله يجهز أن يغفر تاخيرها وفي الامتناع من القرصة وهو يغفر بالتهبة وفي 6 مطل الاجير في اجرته وهو داخل في باب الظلمات وابين ايصا ان للتبدية ٦٦ منازل كلّ منزلة متقدّمة افصل من المُوَحّمة الاولى ان يتوب العبد وهـو (78) على تـلـك السنَّ \* التي اخطـأ وفي ذلك البلد واشخاص معاصية موجودة له وفي ذلك يقول (יחזקאל 18, 31) השליכו מעליכם את כל פשעיכם אשר פשעהם בם ועשו לכם לכ חרש ורוח [114] הרשה נעב׳ اذا حال عن تلك السنّ وظعن عن نلك البلد وزالت غنه

conjunctio ان quae legitur in cod. m. non sine causa erasa est in M. 2) m. خ. 3) m وعطاء 4) m. om.
 M add. هو ... ومطل. 6) m. هو ... ومطل. 7) M II conj. addito verbo بالسنين. 8) m. السنين.

مُسن تراكا الا يمكنه ارتجاع ذلك وفيه يقول (ibid. 25, 10) פן יחכרך שמע ורכתך לא תשוב מי דשי גלא מאוא وليس يردها على 2 صاحبها كف (انرح 3 ,5) اהיה כי יחשא ואשם והשיב את הגזלה פט (יחזקאל 33, 15) חבל ישיב [113] רשע גולה ישלם – לא ימות טו توفى المطلم فليرتها: שא פיניג עם (ויקרא 24 ,5, לאשר הוא לו יתננו אי ל يعرف، فليسبِّلها فتصير من المباحـات<sup>6</sup> وابين ايضا ما وعدت به من شرح المعاصى التى لا بـد عليها من عقوبة دنياوية وعلى ان العبد قد تاب واقول انّها ٦' اللا الأيمان اللاذبة قل فيها (שמות (20, 7 כי לא ינקה יי את אשר ישא את שמו לשוא אוב׳ سفك دم البرىء قال فية (יואל 21, 4) الקיתי רמם לא נקיתי والג' من زنا באשת איש قال فيه (משלי 29 ,6) כן הכא אל אשת רעהו לא ינקה כל הנגע כה פור׳ האוטו וונפן זו فيهו ו (ibid. 19, 5) ער שקרים לא ינקה ويلحف بها ما وقع عليه אי מיט (דברים 3, 26) רב לך אל תוסף דבר אלי בא או شرحنا فالتربية مع هذه الم٦ مقبولة لكن لموضع ٢ ٢ ١ ١ ٢ بد من آفتر في الدنيا تحلّ بذلك العبد ومن اساء الي صاحبه في غير، المال ايصا نكن بشتم او ضرب فالامر متعلَّق بصفحة عنه فان صفح الت العقيبة كف (دראשית 50, 17) دה האמרו ۲۰۱۵ אנא קא נא וג׳ وينبغى ان يسأله ג׳ مرّات كن אנא שא נא – ועתה שא נא فان مات المظلوم \* او المصروب \* فليقل

1) M (1) M (2) M (1. 3) m. يردها M suff. masc. 5) M . عنه M add. اخذ. 7) M add. موضع . 6) M om. الامر ولو تابوا في الرابعة لن تنفعهم توبته لحرف فلك الامر عنام فى الدنيا بل تنفعهم لجلصوا من عذاب الآخرة واذ قد شرحت هذا القبل اتبعه بسائر الامور التي لا تقبل معها الصلوة واقرل أنّها 7 اللا اذا صلّيت بعد للتم على العبد في شيء كما علمت من قول נושה (רברים 3, 23) ואהחנן אל י' פוجוא (ibid. 26) רב לך אל תוסף דבר אלי - والב׳ الصلوة من غير نيَّة وعلى ما قيل (תהלים 36, 36) ויפתוהו בפיהם ובלשונם יכזבו לו الأدم لأم ددام لادا والله من لا ينصت الى كلام التورية كع، (משלי 9, 28, 9 מסיר אזנו משמע תורה גם תפלתו תועבה والا" من يتغافل عن سوَّال المساكين كف (21,21 من يتغافل عن سوَّال المساكين كف (21,21 من אזנו מזעקת דל גם הוא יקרא ולא יענה פוה׳ אין אישע المل الجرام كف' (מיכה 3,3/4) ואשר אכלו (77) שאר עמי -אז יועקו אל י׳ ולא יענה אותם פווי אי גם גשאו \* איג שאופ كى (ישעיה 15, 15) גם כי תרבו תפלה אינגי שמע יריכם רנוים מלאו والו' من كثرت معاصيه وهو يصليها بلا توبة كن ' (זכריה 13, 13) ויהי באשר קרא ולא שמעו כן יקראו ולא المعادلا وينبغى ان اشرح في هذا الموضع ان جميع الذنوب و لها توبـة الله 1⁄2 من اضـل قـوما مذهـب سوء نصبه ً او فتوى ً سوء افتاع اذ لا يمكنه " يتسلافى ما صنعه وفيه " يقول (22, 10 28,) משגה ישרים כררך רע בשחותו הוא יפול מיו מני שי שא יי

11+

اعتقاد المعاودة من القلوب فاقول انشاء كلام 18 (הרו في الدنيا ويذكر الانسان حال ضعفه وشقائه وكـده وغهوره وموتـه وتفرق اجزائه والدود والرمّة والحساب والعذاب وما ينصم الى كل فن من هذا حتى يرهد في الدنيا فان زهد في جملتها دخلت معاصيه د ٤ في جملة المزهود وجود الاعتقاد في تركها فاقبل ولذلك اجد. العلماء سنّوا ان يقال في الدقار مثل هذا التواليف אתה מכין שרעפי לב אל אם תבוא בתוכחות אדון כל פיעל מ اشبهها ولهذ، اله توابع ثلاث وفي الزيادة في الصلوة والصدقة [112] واستنابة الناس فامما الصلوة والصدقة قال فيهما (٢٣٦ 6, 6) י בחסד ואמת יכופר עון פוא ועשידויא זע בהסד ואמת יכופר עון פוא 51, 15) אלמרה פשעים ררכיך פואי וגשו וי שא ושאר ונו جود ، في وقت تهبته اعتقاد ترى المعاودة 5 لن تفسد تهبته تلن تسقط عنه الذنوب التي 6 قسب تهبته ويكتب عليه ما استأنفه بعدها وكذلك اذا جرى على مثل هذا مرّات شتّى من التوبة ا والمعاودة ليس عليه الا ما بعد توبته اذ كان في كلّ مرّة صحيم الاعتقاد الآ يعاود وهذا الذي تجد اللتاب يقبل (لاهام 6) 2, 6 על שלשה פשעי ישראל ועל ארבעה לא אשיבנו נגיי هو في قبول التوبة وانَّما هو في دفع العقوبة بعد مراسلة كان يبعث الى قوم تهبوا واللا اجزيتكم ?سيفا واحللت بكم جوءا فإن تابوا بعقب الرسالة اللا أو الد أو الذ زال عنام التهدّد والا حتم عليام ذلك

1) cj. النزهد. 2) m. מעאניה. 3) m. suff. masc. 4) m. גער. 5) sive deest aliquid sive emendandum est, זי العبد على (cfr ann. 4) ان العبد. 6) m. masc.

باب ترک المعاصی وقو' כי כשלת בעונך يريد به الندم يعنی اعتقدوا ان تلك الذنبب كانت معاثر وشرا وقو קחا لاهره الما المعنار وفيه لفظة غريبة כל תשא עון
 الما المنافي منافي المنافي المنافي منافي المنافي المنافي المنافي المنافي منافي منافي منافي منافي منافي منافي منافي المنافي منافي منافي منافي منافي منافي المنافي منافي منافي المنافي منافي منافي المنافي منافي المنافي منافي منافي منافي منافي منافي المنافي منافي منفي منافي اجم الا مقابلة ما تغفر لنا نشكرى ونقول الاد اسلا " لا دا יורה הטאים בדרך ومشل هنه اللفظة (ישעיה 5 ,30) כל הכאיש על עם לא יועילו למו זיסט ומיישושא אי כל קבל الذى هو مقابلة بلغة المرددا وشارك العبرانتى في قوله (جمرام נשלמה פרים (5, 15) כל עמת שבא כן ילך פיגא וגשל ונשלמה פרים שפתינו \* ביהל ונשלמה כפרים שפתינו • פביהל ומיתן,ו ונשלמה פרים אשר פצו שפתינו נפנא אשור לא <sup>יו</sup> ۱۳ (۱۳ الد العنقاد ترک المعاودة وانسما على هـن، الد فسنهن، **אשור اסاס الا'ا 6 لأن**ها انواع خطا اظهر' القوم كما هو مشروح في أول السفر (הושע 8,9) כי המה עלו אשור פרא בורר לו פובטו (ibid. 11) כי הרבה אפרים מזבחות לחטא , אלא ایصا لو کن اظهار خطئتم ברצוח الداد ادهابه کان یقول ۲۵ 1 נקי לא נשפך נאפה ז לא ננאף גנבה לא נגנוב טט כמא א هـذ، اله فهى حدود التوبة ولست خائف على كثير من امتنا ان يسقطوا حدود التوبة اللا هذا الباب الرابع اعنى المعاودة لأنى اشق في اوتات الصرم والمحاء بأنَّام يتركون ويندمون ويستغفرون غير أنَّه يقع لى أنَّهم عازمون على المعاودة ثمَّ اقول ذا لخيلة في قلع

1) M אושי. 2) m. et M אפויקל. 3) M add. אושי. 4) m. suff. fem. 5) m. om. 6) in M deest scida quae complectitur pag. 179 et 180 usque ad verba ex מיכה 3,3 prolata. 7) edd. גאוף 8) edd. געוף.

IVA

وبذلك 1 عرفنا انتها عظائم ذلك مثل الالااا روبذل السبت وفطر الدواد المامع دوم وما جرى هذا المجرى فهو في هذه المنزلة وأما اللافر فهو التارك الاصل 1 اعنى الواحد المحبط بالللّ تبارك وتعالى وترکه له علی 3 اصول<sup>3</sup> امّا ان یسکنون عسب سواه من <sup>4</sup> مشال الممثّل او انسان او شمس او قمر وكف (שמות 20, 3) حام المنت לך אלהים אחרים על פני פוח גאצי ג גבאר שפור פג גבארי فهو غير علبد لشيء حقّ ولا باطل وكف في قصّة (81/13 21, 14) [ויאמרו] האמרים לאל סור ממנו ודעת דרכיך לא חפצנו وامًا أن يكون في شكّ من دينة فيهمو يتسمّى باسم الديّن وربّما ٥٠ صلّى ودعا وليس قلبة ثابتا ولا ميقناً فهو يكانب وبخادع فى قولة واعتقادة على ما قال في قوم (תהלים 78, <del>35/39) الوתוה בפרח</del> ובלשונם יכזבו לו ולכם לא גכון עמו ולא נאמנו בכריתו فهو يسمّى ٥ تلار الأ تا تا تا وهو في هذه المنزلة وهـ أولاء كلَّم اذا تابوا مغفور لهم [111] في الدارين جميعا الا ما ٤٤ كتب الله فيه ٢ ١٢ ١٤ ٢٦ فالله لا بد ان يحل فيه آفة دنيوية ٥ على ما سابين والعاشر هو التائب المقيم جدود التهبة وحدود التببة 4 الترك والندم والاستغفار وضمان الله يعاود واله مجموعة 7 في المحرمة في موضع واحد " أذ يقول (הושע 5-14, 2) שובה ישראל ער י׳ אלהיך ,קחו עמכם רברים ושובו., אשור לא יושיענו על כוס וג' فقر שובה ارجع ممّا انت ° عليه وهو

28

لاختلاف [110] هم وامّا اللاامل فهو الذي قد استقام له ان قام ا جميع الامر والنهى حتى له يقصر في شيء منهما وهو الذي يسمّى لارم د الرال وعلى أن الناس يظنّون أن كون مثل هذا بعيد أن تسلم له جميع أسبابه فارى أنَّه يستقيم لأن ذلك لو الم يكن كذاك الم يشعد للكيم فإن قال قائل لمما وجدنا في اصل ולה, במדכר 22, 22) ושעיר חטאת אחר לכפר עליכם علمنا انَّه لا بدَّ من خطا قلنا هذا موضوع على الامكان فان كان خطأ غفر (76) بع والله كان لنا ثواب ٥ فان قال فكيف قال (קהלת 7, 20 כי אדם אין צריק בארץ אשר יעשה טוב ולא (7, 20 ۲۵۲۷ قلنا أنّما قال 4 على الاستطاعة انّه ليس احد من الصالحين يقدر ان يفعل \* خيرا اللا وهو يقدر ان يفعل شرًّا للنَّه يُوثر الخير على الشرَّ وأما المقصر فهو المتهاون بشرائع العهل وهو الذي يقال عنه د עاحد על מצות עשה ولـذلـ كمن ، يتهاون بالالاית والمواتع والمادم والألاط والصاهد وما اشبه نلك فهو في هذه المنزلة من لخطا وامّا المذنب فهو المتجاوز شرائع النهى لكن 7 ممّا ليست كبائر اذ له تعظم عقبتها في الدنيا وهو المسمّى • لااد על מצות לא תעשה وذلك كمن يسام في ددام المدهم وفي لبس الالالاد وفي الفأل والطيرة وما اشبه ذلك فان حاله في هذه المنزلة من لخطا وامّا الفاسف فهو المرتكب<sup>و</sup> اللبائر وفي التي فيسهسا כרת בירי שמים ומיתה בידי שמים וארבע מיתות ב׳ר׳

1) m. IV conj. 2) M له M (4 بثوابه M (3 اله M). 5) m. om. excepto verbo شرا 6) شرا 6) M (5 برا 7) M (5 برا 10 مرد 10 م بسمی M (8 برا مرم مرم مرد 10 م المار لحدد مدم والظلم ، للفقير اصعب محق ، (علام 14 ، 80) للمحر لادن عدم المدرد عدم المحار والتركي العالم ومن ينتفع بع الناس اشد كف (لاعام 12 ، 5) در الالار المحق وللارم اللاعام اللاعام المحمر عدال لاحام وكثرة المطومين اشد باق الف انسان يظلمون بالف درم اصعب من ان يظلم واحد بالف درم كق (ماد و 35، عداد لاحام واحد بالف درم كق (ماد و 35، عداد لاحام واحد بالف اليرم العظيم المد في الف درم اصعب من ان يظلم الم واحد بالف اليرم العظيم المد في الف درم اصعب من ان يظلم الم واحد بالف اليرم العظيم المد و 35، عداد لاحام واحد بالف اليرم العظيم المد في (العلام 8 ، 83) ما دراء لاطيئة ف اليرم العظيم المد كف (العلام 13 ، 3) ما دراء لاطيئة ف اليرم العظيم المد فضل فق (العلام 15 ، 10 عاد علام اليرم المدقة المحلين افصل فق (العلام 15 ، 10 عاد علام العدوة عند طلوع الشمس لان هذه المياء عنيزة عندنا كق) الغدوة عند علوع الشمس لان هذه المياء عنيزة عندنا كق) العدوة عند علوع الشمس لان هذه المياء عنيزة عندنا كق) واذ قد قدّمت هذا المعني في فينبغي ان اتكلّم ف الافكار واقول

ان لوائحها التى تطلع 7 للانسان فيدافعها له على ذلك شواب كثير كنق ( للانس 55, 7 ، رات حس حرد المالا ما ما ما ما ما محرا فن انقاد معها حتى يدبر ما يفعله \* ثمّ لا يفعله <sup>6</sup> فعليه اثر عزم لا اثر فعل كنق ( ( 20 أ 2 , 15) ما لاحر ' 20 ما حدا مر لا وليس فى الاشياء ما يعاقب العبد فيه <sup>6</sup> على نيّت واعتقاده الّا اللغر بالله اذ هو شىء لا يوصل <sup>10</sup> اليد الّا بالاعتقاد فقط وفيه يقول ( امام ملأ مله 1 , أمر ما اليد اللا بالاعتقاد فقط وفيه يقول

بها M (4 . كان M . et M (3 . اشدّ M (2 . وظلم الفقير M (1 تطالع الناس M (7 . M والع. 6 . بجليل M (5 . خسمس مائة وفر ما M (8 . دمم الانسان فيدافعها .et in marg فيدافعوها .ينال الا M (10 . 10 M (9 . لد فعله 9 . 10 م

שאם היתה שקולה מכרעת נלגל ע בשל הי ושאונ י في وقت لجراء الا فريقان لا ثالث لهما صالحون وطالحون فقط كف (מלאכי 3, 18) ושבתם וראיתם בין צריק לרשע בין لااده الله وارى ان اجعل في آخر هذ، المقالة هذا القول واقول ان الطاعة من الخواص افضل كن (תהלים 33, 1) רנגו צריקים ב׳׳ לישרים נאוה תהלה والخطيئة منع اعظم كق׳ (ירמיה 23, 11 (23, 12 در در در الماعة في المكان الخاص וישע כק (יחזקאל 20, 40) כי בהר קרשי בהר מרום الاحمام الما الما الما المعامية في المكان الخاص ושמה ננון לל (ירמיה 11, 23) גם בכיתי מצאתי רעתם والنسك في الشاب افصل כק (עמום 11 2, 1 ואקים מכניכם **לנכאים ומבחוריכם לנזרים** والفتک فی الشیخ اقب خ (הושע 7, 9) גם שיבה זרקה בו והוא לא ידע פונאונא في וلفقير افسل כק (משלי 6, 28, 6) מוב רש הולך כתמו מעקש **דרכים והוא עשיר** والخيانة في الغنى اعطم ذخ (שמואל ויכא הלך לאיש העשיר وسائر القصّة [115] ومعاونة (12, 4, II ועבגע ומשע לק (שמואל I 20, I) וכי ימצא איש את איכו ושלהו כדרך טובה وانية المديق اصعب · كق (תהלים 21, 21) שלח יריו בשלמיו חלל כריתו פלאתים في الجليل افصل كقّ (במרבר 3 ,12) והאיש משה ענו מאר والعجب في الوضيع اصعب كق' (תהלים 12, 9) כרם

Inf

והיה כי תאמרו החת מה עשה י׳ אלהינו לנו את כל אלה ואמרת אליהם – وفى نلـ مـ لام لاتـ يكسبه الاقلاع عن ننبه واذا كان العبد بالمه ممتحنا وسأل ربَّه ان يعرَّفه لم احلَّ به نلک رسم ان لا یعرّفه کف משה רכינו (במרבר 11, 11) למה הרעת לעברך ולמה וג׳ فلم يبيّن له وسأل איוב (10,2) הוריעני על מה הריבני وفر يشرح له وفى هذا ايصا صلاح لئلًا يضعف عند الناس صبر الصالح ويقول انّما صبر لمّا عرف عظيم جزائه واقول حتى الكامل ايضا يجوز ان يبلى ويعوض لاتى اجد الاطفال يولون ولست \* اشكّ في تعويصهم فيكون ايلام ·· الحكيم لهم كتاديب ابيه له بالصرب ولحبس ليكفُّه عن الاذى وكسقيمة للم الادوية اللرهة المرَّة ليزيل مرضهم وكفٌّ في التورية (רברים 8,5) וידעת עם לככך כי כאשר ייסר איש את בנו " אלהיך מיסרך وقل في مشل ذلك (משלי 12, 3) כי את אשר יאהב י׳ יוכיח וכאב את בן ירצה טוי של שלע ·· فهو قادر ان ينعم عليهم عقدار هذا العوض من غير الر اجبناء جوابنا الآول الذي في 7 ابتداء لخلف في نار الآخرة وقلنا انَّه مل بنا الى القسم الاوفر لان النعة على طريف التعوُّض اكثر منها على طريق التفضّل 10 ثمّ اقبل واما نعمة اللقّار في دار الدنيا وامهاله فيكون على 6 " ضروب منه من علم الله منه انَّه (75)

1) M plur. 6) M وليس 3) M add. في له 4) m. في المثالثة (مواليات المثالثة (مركب المثالثة (مركب المثالثة (مركب المثالثة (مركب المثالثة (مركب المثالثة (مركب ا M II conjug., m. وجوة M II conjug. 10) M II conjug. 11) التعرض sequuntur, dum quinque tantum causas commemorant.

· 1/14

التصنيفات انجلَّت عنام الشكوك وقويت قلوبهم للطاعة كق، (١٢٣ ויאחו צדיק דרכו ומהר ירים יוסיף אמץ בע ו.17,9 قائل ان \* سيِّنة واحدة تفسد كثيرًا من الحسنات فانها انما تفعل ذلــك اذا كان معها نــدم لعلَّة الندم لا لـذاتها ولا ان حسنة واحدة تصليح سببآت كثيرة فانها انما تفعل ذلك مع التوبة لسبب التببة لا لذاتها وانما لجَّأت لخاجة الى هذا الشرح لانَّى الفيت قـوما يلبسون الللام ويقولون ان كان في مقدار كـفـر واحـد ان يسقط كثيرا من الايمان لم يجز ان يكون معدار ايمان واحد يسقط • كثيرا من اللغ وان كان في قوَّة ايمان واحد ما يزيل كثيرا من اللفر لم يجز ان يكون في قدوّة كفر واحد ما يزيل كثيرا من الايمان فيتحبّرون المؤمنون بذلك ثم اقبل أنمى اجد أيلام الصالحين في دار الدنيا على ضريين احدها على الزلّات اليسيرة [108] كما قـدّمت الشرح والثانى • ابتداء محنة يبليهم الله بها اذا علم منهم انَّه يصبرون عليها و ثمَّ يعوّضه عليها فحسبوا كق (תהלים נפשו ول אהב חמם שנאה נפשו ول يعد (11, 5 ان يفعل مشل هذا بمن لا يحتمله اذ لا فائدة في ذلك بل الفائدة في صبر الصالحين ليعلم لخلف أن الله لم يختره مجانا وعلى ما علمت من 7 هزار وصبرة الله أن العبد إذا كان بالمد معاقبا وسأل ربَّه ان يعرَّفه \* ذلك رسم ان يعرِّفه كف ('רמיה 19, 19)

طاعة واحدة تفسد كثيرة من السيّآت فانهما انما .m (1 فى M add (2 .تفعل ذلك اذا احتجت الى هذه الشروط. على ذلك M (6 .علية M (5 .هو .M add (4 .ما يزيل M (7 .هر احلّ به ذلك M (8 .قصّة .M (7

وسيَّات ففي حال عمله للحسنة لم يندم على السَّيْنَة وفي حال علم للسيَّئة فر يندم على للحسنة فامًا من عمل للحسنات الكثيرة فندم عليها فقد ضيّعها كلّها بندامته وفيه يقول ( (יחוק אל וכשוב צדיק כצדקתו ועשה עול – כלצ דקתו (18, 24 אשר עשה לא תזכרנה ניי שאל וא וויגוי וער לא תזכרנה אשר עשה واقلم بحدود التوبة فقد ازالها عن نفسه وفيه يقول (ibid. 18, 27) ובשוב רשע מרשעתו אשר עשה – בא זע (18, 22) כל פשעיו אשר עשה לא יזכרו לו פרוי וציון في تحرير هذו • (קרוש׳ 😲 40) בתוהה על הראשונות כשל מלו וצמע בג يكون عبد صالح معدة حسناته لدار الآخرة فيندم عليها فتسقط من الدفع لدار الآخرة وجمارى على بعضها في الدنيا فيراه الناس كما اخذ في اللفم ابتدات و نعته فيغترون و بذلك وتلك ليست نعمة بما 7 ابتداء من اللغ، وانَّما في نعمة ما كان مدفوعاً له فقد ضرب بها ، وجهه وقد يكون عبد صالح معدّة سيّاته لدار الآخرة فيندم عليها ويتوب فتسقط من أن يعذَّب عليها في الآخرة فيقتص منة في دار الدنيا بما لا بدّ منه ٩ من قصاص دنيبتي كما (74) ساشرح فيراد الناس كما اخذ في الرجوع من خطئه ح' تلقَّته الآلام والمصائب فيتحجّبون 10 وليس يعلمون أن هذا الـذي يناله ليس ممّا ابتداء بل من بقايًا ما اقلع عنه فاذا تفام الناس هذه

14

1) M sine artic. 2) M בתודא 3) M قلل 4. 3) אנדת 3. 4. 5) אנדת appositis, et הראשנות sine waw, m. add. בתובה. 5) m. היט וידגולג M (1. في جترون 6) sive (أخذت 1.) אברת 5. 8. (اخذت 2. 4. 10) M add. الناس . ان ينقلهم في دار الآخرة من مرتبة الى مرتبة لان كلّ فريف من المجازيين مخلّد في ما ضو فيه كـف، (٦٤٠٦ ٢ , 12) بدأة לחיי لااط الملة لمددار لادمام لااط فجعل المجازاة على الاقل فى هذا الدار وعلى ما شرح ان جملة السنات للزمان البعيد ويسير لخسنات 1 للدنيا اذ يقبل 2 (דברים 7, 9/10) ان رود י אלהיך הוא האלהים האל הנאמן שמר הברית והחסר לאהביו – ומשלם לשנאיו אל פניו להאבירו מי קיזגוי فلک ان السيدين ٢٥٣٦ اله ٢٦ زلا بزلة و خفيفة فكوفيا عليها ש ונגיבו צבי׳ (במרבר 12, 20, יען לא האמנתם בי להקרישני – לכן לא תביאו את הקהל הזה – ליט אביה دا الدلال عمل حسنة واحدة كوفي عليها في الدنيا كتَّ (מלכים I, 14, 13) כי זה לבדו יבא לירבעם אל קבר יען د الما المال كثيرة ما يستحقُّ أن يكون بها في أكثر زمانة [معذَّبا وربَّما كان للطالح حسنات كثيرة ما يستحقُّ أن يكون بها في أكثر زمانه] <sup>5</sup> منعا وفي ذلك تقول الآثار (קרושין 🚡 39) כל שעונותיו מרובין מזכיותיו מטיבין לו ורגמה כמי שקיים את [107] התורה כלה וכל שזכיותיו מרובין מעונותיו מריעין לו ודומה למי ששרף את התורה כלה \* وهـذا القول في من يعهل حسنات

1) m. "السيّات ... (2) M (3) M om. 4) M (3) m. "سيّات ... (5) m. et M omittunt. 6) edd. talmudicae inverso ordine manente sententia, M [superser. כל שזכי מרובין לו מעו׳ מטיבין [מריעין [מריעי] [געריעי] ובל מ׳.. מרובין לו לו ורומה כמי שקיים [ששרף. את [כל sup. את [כל מי.. מרובין לו ... מריעין [מטיב׳ [sup. .. כמי ששרף [שקיים sup.] את [כל sup.].

lv.

العباد في ضروب حسناتهم وسيَّتَنهم 1 كم ٢ ممَّا علمناها من الكتاب والاتآر وأضع كلّ واحد فى موضعه كما علمته ليهتدى بذلك الكثيرون [106] من العباد واقول ان ترتيب العباد في باب لخسنات والسببآت عشر منازل صالح وطالح ومطبع وعص وكامل ومقصر ومذنب وفاسق وكافر وتائب وههنا المتوازن معزول على حدة لنتكلّم على معناء وينبغى أن أشرح كلَّ بأب منها وما فيه واقول يسمَّى صالحا من كان اكثم علمة 2 حسنات وطالحا من كان اكثم علم سيَّآت هذ، لخال شبيهة بالامور الطبيعية وذلك أن العلماء يسمّون الشيء حـاراً إذا كانت للرارة فيه اكثر من البرودة ويسمّون الشيء باردا اذا كانت البرودة فيه اكتر من الجرارة ويقولون د ان الجسم صحيح اذا كانت الصحّة فيد اكثر وسقيم اذا كان (73) السقم فيه اكثر فكمثل • هذا اتت الاسماء النبوية ان تسمّى العبد صالحا اذا كان اكثر عمله ملاحا كما سمّت المالطان اامام مالحين وعلى ان امهاء قد شابع الخطأ كما قل الأدران (٦/ ٦ ١٩, 2 الم הלרשע לעזרז ולשנאי י׳ האהב ובזאת עליך קצף מלפני י׳ פול י בנמול עליו השיב (ibid. 32, 25) ולא כגמול עליו השיב יחזקיהו כי גבה לבו ויהי עליו קצף \* פיהש יהוא שוצו פقد ابطل الدلاط وسمت צרקיהו طالحا وقد خلص ירמיהו ومممّا ° رسمه للحكيم في هذا الباب ان يكافي في دار الدنيا عبادة على القليل من اعمالهم 10 حتى يبقى لهم الاكثر الى دار الآخرة اذ لمر يجز

149

جميع اعمالنا بغير كتاب ولا ديوان وانّما شبّه نلك بالكتاب من حيث عهد» قريب الى افهامنا على ما بيَّنَّا وعرَّفنا ايضا انَّا مهما نحن مقيمين في دار العمل هو حافظ على كل واحد عمله وقد اعد المجازاة عليها للدار الثانية التي ، دار لجزاء وتلك الدار يختبعها اذا استنمَّه جميع عدد الناطقين الذي اوجب في حكمتم ان يخلقه هناك يجابى الكلّ حسب الماله كف الولتي (جهار אמרתי אני בלבי את הצדיק ואת הרשע ישפט (3, 17 האלהים כשל וובשו (ibid. 12, 14) כי את כל מעשה האלהים יבא במשפט על כל נעלם אם טוב ואם רע פיייצא א فلك وقت المجازاة في المقالة التاسعة من هذا الكتاب بما يصلح ومع , ذلک لن يخلو عبادة في هذه الدار من جزاء على الاحسان وعقوبة على الآثلم ما يكون علامة وانمونجا للكلّ المدفوع لـوقـت اجتمام اعمال العباد وللذلك نراه يصنّف في النورية الدردار التي في فعسل אם בחקתי ويقرل عن مثلها (תהלים 86, 17) עשה עמי אות למובה פימיש ונקללות ונים אי שט והיה אם יי לא תשמע געון רברים 28, 46 והיו כך לאות ולמופת اداد الدار وجملة الدار وجملة لخسنات مخزونة للصالحين كالذخيرة كق (תהלים 20, 31) מה רכ טוכך אשר צפנת ליראיך פראג וושאיד אשר צפנת ליראיך באג וושאיד مختومة كع، (רברים 32, 34) הלא הוא כמס עמרי חתום واذ 5 قدّمت هذه الاقوال فارى ان اصف مراتب כאוצרתי

1) M (انه M (2) .... بينى الأساب تقريبا الى .... بينى M (1). ... (6) m. قرب M add. قرب. 4). ... قرب M add. قرب. والفضّة في اللور وتصغيبهما כم (ibid. 17, 3) دالا م حرم ادام م المحد الم المحدم المعلمين ما اعجب هذا ان الانسان ياكل اكلين حلالا وحراما فجدها المغذيانة ويغشى غشيانين احدها حلال والآخر حرام فجدها بلذنانة فجسبهما شيئاء واحدا

حلال والآخر حرام فجدها يلذذانه فجسبهما شياء واحدا َ والناقد ٤ ينتقد ما يـوَثران في الروح على ما بيّنًا وعلى ما قل (ibid. 21, 8) כל דרך איש ישר בעיניו ثمّ تبيّنت ان لخسنات اذا كثرت للنفس (72) صفت واستنارت وعلى ما قيل ، (١٢٢ 28, 28) וחיתו באור תראה (30) לאור באור החיים לי וותגושי اذا كثرت [105] للنفس كدرت؟ واظلمت وعلى ما قال في من 8 كـذاى (תהלים 20, 49) ער נצח לא יראו אור מה عرّفنا أنَّه حافظ م لهذا السبات والسبات على جميع العباد وفي عنده كالمكتوبة عندنا כק' عن الصالحين (מלאכי 3, 16) ויכתב ספר זכרון לפניו ליראי י ולחשבי שמו פש שי ושולבי (ישעיה 65, 6 הנה כתובה לפני לא אחשה כי אם שלמתי فلبا · تامّلت هـذ» الامثال<sup>7</sup> من قـول للحكيم وجدتها في غاية الاحكام والاتقان وذلك أنَّا معاشر المخلوقين لمَّا وجدنا في طاقتنا التي جعلها للحكيم، فينا ان تحصّل للحرف التي ننطق بها، وننشئ تللّ حرف علامة \* من الخطّ حتى تحفظ 10 حسباناتنا وللحوادث التي تحتاج الى علمها بالحرى ان يكون في حكمته هو ما يحفظ علينا

 M in textu نجدها et in marg. emend. فيراها ; m. add. quae sequuntur in versu proximo المنفذة فجسبهما 2) M
 M. add. بلذذانه فجسبهما ( 5) M V conj. 6) M cum artic. 7) M singul. 8) m. om. 9) m. masc. 10) M بذلك برايم.

?

الذى لا يبصرها يشبِّه الدينار للبيَّد بالرديّ حتى يفصَّلهما الناقد ومن ذلـك صناعة الطبّ تجد العامّـة يلمسهن نبوض العروق فلا يعلمون من انبساطها وانقباضها ما الليفيَّة الغالبة على لجسم ويعلمها ا الصانع للحائق ومن ذلك علوم القافة الذين ينظرون في مخاطيط الوجـوة والارجل فيفصّلون بين انسان وانسان بما يخفى على غيرهم ممَّى ليس تلك مناعته وكذاك في صناعة لجوهم من ياقوت ولولو وغيرها لا يتبيّنها اللا البصير وبالجلة كلّ صناعة دقيقة فكثير من عيبها مخفى على 4 العامّة وتظهر 5 للخاصّة فعند وجدانى فف الاميور الصناعية، على ما وصفت ازددت تمسَّكا بان عيوب النفوس كالذنوب والآثام وان لهر تظهر للناس اذ حسَّهم لا يشعر بها فهي 7 تظهر لصانعهم اذ هو خلقها، وبرأها وذلك ان النغس جوهم عقلَّى صاف<sup>9</sup> اصفى من جوهم الكواكب والافلاك وحن ليس نهاها حسّا فكيف نتبيّن ما يؤثر في جوهرها فيكدرها وانّما يتبيّنه 10 خالقها وخالق الفلك 11 ولذلك يجعل الكتاب الكواكب والسماء مثلين لها 12 في هذا المعنى اذ يقول (ماد 5, 5) اداددام لم ادا دلالاا (ibid. 15, 15) التعادات طبع احدا حلالا الما الما المرد الما المرد الما المرد الما المرد الما المرد الما المرد ا السراج الذي يغتش به جمميه المخابى وللحدور فيظهر كلّ ما هو مستور فيها أذ قال (تاصر 20, 27) در " دستر مده محص حر חררי כמן وقل ايضا أنَّه لها كالنار التي تسبك الذهب

الشبة الموجة للبر وحجّة خالقنا ثابتة على عبادة في طاعته ومعصيته لا حجّة لكم علية وعلى ما قال الكتاب (مرال 17, 4) معداتك المرالة الاترام وعلى ما قامت (71) الآيات والمعجزات والرسالة

## كملت المقالة الرابعة

المقالة لخامسة في لخسنات والسيآت

عرِّفنا ربِّنا جلّ وعرَّ ان طاعات العباد الله اذا كثرت سمِّيت حسنات وان معاصيهم اذا كثرت سمِّيت سيّآت وان للجيع محفوظ عند على جميع عباد حرم (الاطابة (32, 19) لالم الالالة الد اللاطار على جميع عباد حرم (الاطابة (32, 10) لالم اللالة الله الالا (12) لالالا والالالة الله حدث حدث حدث الله محلق الما الالالا (12) لالالا الالالا الالالا المحلها مافية او دنسة حرم في الخايات الالالا الالالا المحلها الماللا (13) المل لااده الالالا الالالا المحلها الماللا (13) المل لااده الله الذها الالالا المحلم المالا (ماللا 8, 4) المل لااده الله الذها المحلم الااد المحلم المالا (الماللا 8, 4) المل لااده الله الذها المحلم المحلم المحلم المالا الماللا 3, 10 المال وان خفى عليهم المال المالا المحلم عند المالية عند المالية على هذه المعاني بالآيات المحلم على ما قدمت فرايت في الموجودات صنائع وقا النظر في هذا المعنى على ما قدمت فرايت في الموجودات صنائع وقا النظر في هذا المعنى على ما قدمت فرايت في الموجودات صنائع وقا النظر الم حادق 7 مناه فيميز ما بينهما فن ذلك صناعة النقد ترى العامي ال

1) M (1 العبد. 2) M artic. superscr. 3) M (1 العبد. 4) M אנאיעא 5) M superscr. من . 6) m. et M אנאיעא. 7) M cum artic. 8) m. الاحمى.

(ibid. 86, 11) הורני י׳ דרכך אהלך באמתך נובשו (ibid. 86, 11) (ibid. וון, 30, 12 העבר עיני מראות שוא פואשו (ד'ה 12, 30) גם ביהורה [103] היתה יר חאלהים לתת להם לב אחר אולוני آيد محجزة فعلها الظالف فتكون سببا لايمان قوم كثيرين فيسمعها السامع فيظنّ القرَّلْ 2 جبرا حرم بما المامع فيظنّ القرَّلْ 2 جبرا حرم بما السامع فيظنّ י ענני וידעו העם הזה כי אתה י׳ אלהים ואתה הסכת את לכם אחרנית يعنى וن هذ النار اذا نزلت فاحرقت الקרכן استعطفت بها القلوب التي في אחרנית فليس في القهل مصم וكثر من حرف هاء ان نقول האחרנית وكذلك فى وقت الاשועה الذى قيل فيه (יחוקאל 26, 26) ואת רוחי אתן בקרבכם ועשיתי את אשר בחקי תלכו לבי בעי געל אל אשר אים יי اظهار آیات وبراهین \* وبعد هذ، الا اصول له يبق الا ما الوهم فيه من قبل نظام الفسوق ذلك كقوله (ההלים 6 ,51) לך לכרך חשאתי והרע בעיניך עשיתי למען תצדק ברכרך כתי السامع أن هذا التائب يقبل أنَّه أنَّما أخطأ حتى يتم عليه ما حكم 5 بع ربّه وليس يرجع قوله למען תערק على חשאת، وانما ينعطف على قوله اهمالامد المددد يقول اغفر لى نذى حتى يصتّح قولك الذى قلت وحكمت بان كلّ تائب اليك تغفر له وهذا من المستعمل نيظيم قو (ibid. 34, 18) لالإجا ال" שמע ומכל צרותם הצילם וגנ ע גיאש של פני י׳ בעשי רע وانّما يرجع على لالا " אל צדוקים وعند هذا الايصاح ، تزول

ווא דגבי פונאות כק׳ (משלי 16, 1) לארם מערכי לב ומי׳ מענה לשון يريد بع الخليقة الاصلية כיק׳ (ibid. 20, 12) און שמעת ועין ראה י׳ עשהו גם שניהם פושוים גיוב י ... القوم يتوقم السامع انَّه <sup>2</sup> تخصيص כم' (<u>8)</u> (ibid. 21, <u>8</u>) فراد ها לב מלך ביר י׳ אל כל אשר יחפוץ ימנו בששי ששויי יוי للملك \* حَاصَّيَّة أن يـوقـع في نفوسهم ما يشاء وأنَّما هذ، مبالغة يقرل حتى الملك سبيل قلبة ان يكون في طاعة الله مثل الماء بيد نفسه كيف شاء الملك ميله واصفه والثامن حدوث سبب يقع مع حدوثه اختيار الانسان لفعل ما وهو على 3 ضروب احدها كفاية الاعداء فيتفرّغ العبد بذلك لفعل من الافعال فيقال ان الله له اعداء، سبّب له ذلك على المجاز ٦٦' (٦٦، 33 I, 5) (II, 36, 22 היה את רוה שלמנאסר מלך אשור פיבשו (ר׳ה 22) העיר י׳ את רוח כורש מלך פרס ליושו (ibid. 21, 16) ויער י׳ על יהורם פובטו (עזרא 6, 22) כי שמחם י׳ והסב לב מלך אשור עליהם פובט (ד׳ה 11, 25, 20) ולא שמע אמציה כי מהאלהים היא פואשו (מלכים 1, 12, 15) ולא שמע המלך אל העם כי היתה סבה מעם " كلّ هذ بكفاية العدو والادى والثانى صفاء الذهن وخلاص الراى باعتدال المزاج حتى يغهم العبد باب الدين والعلم سمع بهمذا فظنَّ انَّــه جبر وهو ما قل (תהלים 4 ,25, דרכיך י׳ הודיעני אורחותיך למרני פואשט 🗧

1) M أبالغ في بعلوان et in marg. ح pro أ. 2) M om. 3) M plur. 4) m. المجاز. 5) m. المجاز.

ونقش هذا [يعنى بهرج هذاا] ليس يعنون انَّه نقشه بيده وانَّما يبيدون انَّه اخبر بانَّه منقوش فإذا تبعت 2 الافكار في هذا المجاز تمكّنت 3 فيه وعلى هذا قالت الكتب أنَّه من فعل الله أن قال (משלי 3, 34 (משלי 1, אם ללצים הוא יליץ ולענוים יתן חן ∗ בא: نَّه يرتَّبهم في مراتب الردان وقال ايصا (יחוק אל 9 ,14) اהددنه כי יפתה ודבר דבר אני י' פתיתי את הנביא ההוא בשלט بيّنت عليه انّه محدوع وكذلك قطه (٢٢ ٢) 1, 22, 20 ما **نورہ את אחאב ויעל ויפל من** يوضح له انّه مخدوع وكذلك قول (ירמיה 10) השא השאת [102] לעם הזה ולירושלים לאמר שלום יהיה לכם زور كلام المتنبئين لهم بالكشف عنه وكذلك مسئلة القوم (تعلام ، 17 (63) למה תתענו י׳ מררכיך لا تصللنا بان تحكم علينا انَّا صالَّون بل اغفر لنا وارجمنا ومن لم يفهم حسب هـذا واشباهه جبها والخامس باب المغفرة يهى العبد يقهل استملني (70) اليك ولا تملني عنك اذ يقهل (תהלים (ibid. 141, 4) והט לבי אל ערותיך ואל אל בצע (119, 36 אל תו לבי לרבר רע فيظن أنَّه اراد بالتمييليُّن باب الجبر وانَّما هو باب المغفرة يعنى انَّك اذا غفرت لى قد استملتني ألا اعود فاعصبك وان لم تغفر لى فقد ايقنت، نفسى الاياس فسبّب ذاک ان اميل الى 6 طاعتك وعلى ما قال (ibid. 51, 15) אלמרה **فحلانا دردار** والسادس وصف فعله بالبنية الاصليّة يظنّ به

على et وتمكنت M V conjug. 3) M تعلى et وتمكنت الله (على et منه على et منه al) glossa in m. 2) M V conjug. 3) A هو M (m. 5) M ut edd. اوقعت في 6) cj. على (to al) فعل وصف فعل وصف פרעה (ibid. 10, 1) כי אני הכברתי את לבי ניט צי סיחון רברים 2, 30 כי הקשה י׳ אלהיך את רוחו טכיוק פרעה (דברים 30, 30 الى تقوية نفسه لئلًا يهلك بتلك الآفة 1 بل يبقى حتى يتم فيه باقى العذاب وقد بين لد ذلك اذ قال (تعار 15, 15) כי עתה שלחתי את ידי ואך אותך ואולם בעבור זאת העמרתיך وامًا صاار فاحتاج الى التقوية و لئلًا يهلك عن هول اخبار بنى ותולגע כק׳ אשר ישמעון שמעך (2, 25 אשר ישמעון שמעך الداا المرا هوراج وكذلك اهل بلد حدام احتاجوا الى تقوية لئلًا تهلكهم اهوال الخبر כק' (יהושע 11 ,2) ונשמע וימס לבבנו فلذلك قل (ibid. 11, 20) כי מאת י׳ היחה לחוק את לבם לקראת המלחמה את ישראל למען החרימם والرابع التنزيل والترتيب والى الناس ذكرة في المرح فظنّوا انَّه تفعيل وتحميل ونلك ان البصير بصناءة 5 يحقّق للحقّ منها ويبطل الباطل كمما نقول ان القاضى صحّى ٢٨١٢ وكحَّب שמעון وانَّه عدَّل לוי وظلَّم إ**دارا** إوليس يريد \* بذلك انَّه جل احدها على فعل شيء ولا امرة به وانَّما يريد الذلك انَّه بيَّن عليه وكشفه له ونزَّله منهلته وعلى ما قالت التورية المقدَّسة (٦٢٠٦ נביל והצריקו את הצריק והרשיעו את הרשע כל גוב (25, 1 يقال صحّح للحاكم كتاب فلان وزور كتاب فلان لم يزور بالفعل ولكن بالابانة وبلغنى انَّه يقال عن الدينارين ان الناقد جوَّد هذا

M (عن عن 2) M plur. 3) M sine artic. 4) M in utroque nomine caret articulo, quem alia manus posteriori tantum superscripsit; m. والتدبير. 5) M cum artic. 6) m. suff. masc.
 7) M IV conjug. 8) M نييد 9) M superscr.

مطلقته بعد تزوجها لبغيرة فخ (الدام 4 ,24) لام الدر ديرام مدمعام بمعد عامم طعاد طممرم فهو يقدر بالاختيار وليس يقدر بالشريعة وكقوله (4, ibid. 17) لام مادل لادم את הפסח באחר שעריך وما اشبع ذلك والثاني الصد عن مصالح الدنيا عقربة تشبّهت 2 له بالصدّ عن مصالح الدين ٢ فتوقموا ذلک جبرا \*وذلک مشل 3 قول ( שעיה 6, 10) השמן לכ העם הזה ואזניו הכבר ועיניו השע פועדוף גיא אלא ان يحدث عليهم سببا فلا يتبيّنونا المور دنيام من حرب وأفع وما ماثلها فيتحبّروش في صواب ذلـــك العمل قرم (٦قـ٦ 28, 29) והיית ממשש בצהרים وكت (איוב 5, 13) לוכר חכמים בערמם ועצת נפתלים נמהרה יומם יפגשו חשך פא (ibid. 12, 24) מסיר לכ ראשי עם הארץ וג׳ (ibid. 12, 24) ⊓שך الأله אור وهاوُلاء توقموه انَّه ٩ في امر الدين ويكون معنى الا الده الديجون عن محاربة عدوم فيسترجون منه كما قال في الحرب (הושע 5, 13) והוא לא יוכל לרפא לכם الم الم الما مدم ما الم والثالث في تقوية النفس عند ورود جائحة من بلاء ومن خبر لئلًا يهلك منهما 7 الانسان سمعوها في اللتاب فظنّوا أنّها تقريد القلوب من قبهل الطاعة ولا سبّما اذ نسبها انكتاب الى القلب لموضع كون النفس فيه وذلك قولة (تعادار 3, 7) וחזקתי את לב פרעה (ibid. 14, 4) וחזקתי את לב

1) M II conjug. 2) m. شبهت ; conj. تشبّد masc. 3) m. نوهوا . M. add. بع et superscr. فبد . 5) m. توهوا sine conjunct. 6) m. جواحة . 7) m. suff. femin. 10,5

عليه هو جناح بل كان عليهم لانتهم تعدّوا اذ سبيل الغريب ان يسمل عن احواله وعن مصالحة وعممًا يعوزة وليس سبيلة أن يسمل عمًّا 1 معد الى شيء هو ٩ ولا سيَّما وقد وقعت له ٩ تجربة بغير כֹק (בראש' 20, 11) כי אמרתי רק אין יראת אלהים וג' َ وَانْ قَـدْ تَكَلَّمْتْ فِي هَـدْ، المُسَائَـلْ بِمَا فِيهُ كَفَايَةُ فَيَلْمُ النَاظُرِ فِي هذًا الكتاب ان يتامّل اجوبتها في كلّ ما وجدة مثلها ثمّ اضمّ الى هذا القول؟ جملة الفواسيق التي فيها شبه وشكوك في معنى للجبر ولمعنى \* كثرتها بسبب اتساع اللغة كمما ذكرت في مقالة التوحيد أن اللغة أن لم تتَّسع لم يوجد فيها أكثر من ذكر عين الشيء فقط رايت أن أثبت اجناس تخريجها حتى توافق ما في العقل فاذا عددت كم جنس في وحكيت من كلّ جنس منها ابعاضا فالمطّلع فى اللتاب يصمّ كلّ نوع وكلّ شخص الى جنسه بعقله وفهمه فاقبل انّها 8 اجناس الأوّل منها باب النهى تشابه على الناس المنع بالنهى ومنع 7 الفعل وبينهما الفرق اللبير ذلك كقبل الله جل وعز عن \* אבימלך (ibid. 20, 6) וארשך גם אנכי אותך מחמו לי ظنوا أنه منع فعله وأنبأ منعه بالنهى والتعريف וישן אשת איש פוויאגי וא כק הנך מת על האשה אשר לקהת פש אינך משיב רע כי מות תמות فنَّع محدملاً من تلك المراة حتى فر يقدر ان يقربها فخ על כן לא נתתיך לנגע אליה هو كمنع المطلق ان (69) يراجع

. يتنفل M (4 . عمّى M (3 . منع . 2) M add (2 . عمّى M (1 5) M plur. 6) M ولموضع M (6 . كمنع M (5 . ولموضع M

عصاء اذ قل في סנחריב (ישעיה 5, 10) הוי אשור שבט אפי اصله הוא בידם وعن الآخر أنَّ سيفه أذ قل في دداد دلام (יחזקאל 24, 30, וחזקתי את זרעות מלך בבל ונתתי את הרני בירו فنقول موضع فعل الله تبـــا' وتع' لهذين وغيرهما هو اعطاء القوّة والتاييد كما مثل بالسيف والعصا ومع ذلك كلّ: < ما فعلاه وجنودها فباختيارها يستحقّان عليه المجازاة فنها قل (ישעיה 12, 12 אפקר על פרי גדל לכב מלך אשור פון (ישעיה 12, 12 (ירמיה 51, 24 ושלמתי לבבל ולכל יושבי כשרים את כל ٢٤٦٦ ويتساعلون ايضا اذ ٩ جميع الحوادث حادثة عن امره فاذا سبّب لمُؤمن ما ٤ يصطرّ الى اللذب فهو اضطرّ الى اللذب ففي , / هذا جوابان احدها ان الناظر اذا جوّد النظر في كيف اصطرّ الانسان الى اللذب وجد له سببا من خطاء الانسان فى تدبيره واحسالته ذاك على 5 ربة وكما قال (تاصر 3 ,19) المالار محا مصله مددا الال " الله لدا والآخر الله مع العقل الذي ركمب فسيسه لن يصطر الى اللذب ، ابدا [100] لانه إذا قال قولا 10 يحتمل ان يميّز على حقيقته " بمجاز من اللغة فهو صادي وليس عليه ممًّا يتاوّل المعترص 8 كلامه وذلك كما قال אכרהם עה عن للاحة مامرا مام وهو يعنى • تفسير نسيبتى كما وجدنا أال سمّى ١٦ من طريق اللغة وهم توقموا أنها اخته على للقيقة فلم يكن

عليه sine فكل ... باختيبار يستحق M (2 ? أن m. (1). 3) m. om. 4) m. (5 ? أن m. sine artic. 7) M 4) معام عدم المعالي المتعادي المتعادي المعام المتعادي المعام المتعادي المتعادي المعام المتعادي المعام المتعادي الم

اللحكة قد اوجبت الاخترام فلو لم يتعدّ هذا القاتل فيقتله لهلك بسبب آخر وكذلك القبل في السارق اذا كان اذهاب الله لبعض اموال الناس امّا عقوبة لهم وامّا محنة فكيف القبل في السبق \* هو فعل من الله والجواب ان التلاف فعل الله والسرقة فعل الناس فان اوجبت للجمة. تلف ذلك الشيء لو فر يسرقه السارق لهلك بوجود اخرى وكذى اجاب تثاثلات واخود لبعض ملوك الروم שונן ואנו מחוייבין מיתהן לשמים אם אין אתה הורגנו הרבה מזיקין יש לו לפגוע בנו פידישואני וומו צבי שפי (66) يفعل مثلها بسل اعظم • منها كما قال (تقاد الا 12, 12) כי אתה עשית בסתר ואני אעשה את הרבר הזה נגד כל الالم الدر معدا الله ال مذا الخبر الذي اخبر به درم ٦٦٦ على قسمين احدها فعل الله وهو اظفار אבשלום وبسط. يديد والتسليم له جميع ما كان لدات وعنه قال (ibid. 11) مرود מקים עליך רעה מכיתך פועדב נשל אכשלום אביוני פווגא וشار بقوله اשכב עם נשיך לעיני השמש הזאת وأنب اراد بتقديمه • خبر اختيار محالاا على ٦١٦ ليوجع قلبه بذلك ويتساعلون عن خبر الدارد الداددلاد وما اتيا في العامر من القتل والخراب وسائر أنواع الظلم فكيف قال الله تع' عن احدها أنَّه

اذ يقولهن لو جاعا رسول لآمنًا به ومنها أن الذي في العلم لو الم يخرج الى الفعل تكان الثواب والعقاب على علمة لا على افعال العباد ومنها ان دلائله لخسّية والعقليّة كما نصبها في العالم للمون واللافر كمذاك وجب أن تعمّ دلائلة النبوية المؤمنين أ واللافريس ومنها أنه كما صبَّح لنا انَّه من امر بالقبيح لمن لا يفعله كان م مسيئًا اليد ويسمّى جاهلا كذاك من امر بالحسن \* لمن لا \* يفعله محسن البه ويسمّى حكيما ومنها أن 4 الآمر بالحسن أن كان أذا ترک المامور قبول امره يصير امره جهلا لعلَّة ما لم يقبله فكذاك من امر بالقبيم لمن يقبلة يصير امرة حكة \*اذ يقبلة المامرور بـ 5 فتتقلب حقائف لحسن والقببج وتصير بحسب القبول وهذا محال ومنها أنَّ كما ساوى بينهما في العقل والقدرة والاستطاعة كذاك جب ان يساوى بينهما في الامر والرسالة وبعد نلك اقرل ان العابث أنَّما يكون من فعل شيئًا لم ينتفع بـ احد وامًّا رسالة الله الى انكفّار فان كانوا ثم اختاروا اللا ينتفعوا بها ولا يتادّبوا فانّ المُومنين وسائر الناس قد تادبوا بها واعتبروا وكما ترى ان العباد الى الآن والى الابد يتناقلون خبر ً الطوفان وخبر اهل ١٦٦ه وخبر فرعون وما اشبههم ويتساعلون اذ كان اسلام العبد للقتل من احد افعال الله امّا عقربة له او بلهي فاذا فتله متعدّ 7 مـثــل ٢٠١٢ لبعض الانبياء كييف نقبل \* القبل في ذلك الفعل والى من [99] ننسبه فنقول ان الاخترام فعل الله والقتل فعل المتعدّى فان كانت

لان m. om. 4) m. (1 . بالاحسان m. (2 . المومنين m. (1 M (6 فتنقلب M , لمن قبل الامر به m. (5 . الآمر بالاحسان كان add. ممرمات et om. خبر seqq. 7) m. et M اهل sold.

الانسان سيتكلّم هل يجوز أن يسكت قلنا بلسان فصيح أن الانسان الوكان ليسكت بـ لا من ان يتكلّم تلنّا نضع في اصل القول ان الله علم\* ان الانسان سيسكت وفر يكن يجوز أن نصع انَّهِ علم أن الانسان سيتكلُّم لأنَّه أنَّما يعلم لخاصل من فعل ح الانسان الواقع بعد كلَّ تدبير منه وتقديم وتأخير (59) فذاك بعينه الذي يعلم 2 كما قل (مدران 11 ,94) " ירע מחשבות אדם פט (רברים 31, 21) כי ירעתי את יצרו אשר הוא لاتقام مناه ووجدت الناس يتساعلون في هذا الباب ما وجه للحكمة ان يامر وينهى الصاليح الذي علم منه انَّه لا يزول عن طاعته فأصبت لذلك 4 وجوة منها ليعرُّفه ما يريـد منه ومنها ليكمل له الثواب لانَّه أن ا فعل طاعته وهو غير مامور فر يكن له عليها ا ثواب ومنها لاته\* لو جاز ان يثيبه \* على ما فر يامره لجاز ان يعاقبه على ما لم ينهه 5 فكان ذلك جوز ومنها ان يعيد 6 عليه الامر" مع الرسول مع الامر الذي في عقَّله ليحذر ويجترز ويستظهر כק (יחזקאל 3, 21) ואתה כי הזהרתו צדיק לבלתי חטא 15 צריק והוא לא המא חיו יחיה כי נזהר - פיישויני ובשו או وجه الحكمة فى الرسالة الى اللقار الذين قد علم منهم أنَّهم لا يومنون ويشبِّهون هذا بالعبت فاصبت لذلك وجوها 6 منها أنَّــه لــو فر يبعث الى اللَفَّارِ ٩ رسالــة 10 \*ورسم لهم 11 الايمان للـان لــهـم عذر

m. om. 2) M علمة M (علمة m. علية ..... علية m. علية m. 2) M (علمة m. 2) M (علمة m. 2) (10 مع et in apodosi (10 مع m. 10) m (10 مع et pro ان اثابه m. 20 M (10 مع et pro m alder a manu superscr. 10) M (m. 11) M om. 11) M (10 M (m. 11) M (m. 20 M (

ع*اص*<sup>1</sup> فكيف جاز ان يكون في علمه ما لا يحسنه <sup>2</sup> او ما لا يرضى به ولجواب عن هذا قريب وهو المنكر عندنا ان يدم لحكيم في ملكة ما لا يبيدة أو ما لا يرضى به انَّما يكون في الانسان لان الانسان انَّما يكره الشيء إذا كان يضرَّه وربَّنا ليس يكره هذه المعاصى 4 لذاتـــ اذ لا يجوز ان يلحقه عرض من الاعراض وأنَّما ٢ كرهها لنا لانّــهـا تصرَّنا لانَّا ان تعدَّينا عليه فلم نعترف له جَقَّه جهلنا وان تعدّى بعصنا على بعض اهلكنا انفسنا واموالنا فاذ الامر مكشوفة على هذا فليس منكر أن يكون في علمه ما نكرهه تحن وما بيِّن لنا انَّه مكروة عنده ، لنا على طريق الاشفاق وقد فصرم بذلك في الكتاب وقل (ירמיה 19, 7) האתי הם מכעסים נאם 💀 י׳ הלוא אתם למען בשת פניהם כשא וי גיא ובשו ונ كان علمًا بما يكـون قبل أن يكون فقد علم بان الانسان سيعصيم. فلا بدّ من أن يعصيه الأنسان حتى يتمّ ما علمه وكشف هـذه الشبهة ابين من الاولى وهو ان قائل عذا ليس معد دليل على ان علم للخالف بالاشياء هو سبب كونها انّما هو قول توهّمه او تعمّده 🕫 وبيان فساد هذا أنه لو كان علم الله بالشيء هو سبب كون

الشيء تلانت الاشياء قديمة ٥ لم تزل اذ لم يزل علمه ٥ بها وانّما نعتقد أنّه يعلم الاشياء على مثـل حقيقـة كـونـهـا لها كان منها ممّا جدثه ١٥ هو فقد علم بانّه سجدته وما كان منها ممّا يختاره الانسان فقد علم بـان الانسان سجتاره فان قال فاذا علم الله ان

1) M cum artic., n. ٧ (بهين. 2) M 3) M om. 4) m. بريدن سال (مكشف. 5) m. واذا M (مكشف. 6) M واذا M (م. 8) M om. 9) M العان. 10) m. sine suff.

مجبورا ألا وكان معذورا ومعلم ان الانسان لا يطبق ان يغلب قرق ربّه فاذا اعتذر عند، اللافر بانه فر يقدر ان يؤسن به وجب ان يكون صادةا وعُذرة مقبولا وامّا من الكتاب فكها 1 قدَّمنا من د (דברים 19, 30, ובחרת בחיים נما قل للخاطئين (מלאכי 1, 9) מירכם היתה זאת הישא מכם פנים נאו فصب الباري بالتبريم \* من خطائهم بقوله (العلامة 1 , 30) הוי בנים סוררים ديم " לעשות עצה الم מני - وما فصر بالتبرّى من فعل اللاذين 5 بقوله (ירמיה 21, 21) לא שלחתי את הנבאים והם רצו לא דברתי אליהם והם נראו כא וה. גיש כאאו א الآثار ما نقل القدماء (ברכות 33:) הכל בירי שמים חוץ מיראת שמים שנאמר (דברים 12, 12) ועתה ישראל מה י׳ אלהיך שאל מעמך כי אם ליראה – באל ווא ל איש بعد [97] هذا الافصاحات، حال تلتمس اخذ / الكتاب في نفى الجبر بثلاثة اصول اخر الأول اعجاب اعجب الناس من هذا الامر שט (יחזקאל 18, 23) החפץ אחפץ מות רשע ווגיו וביי וביי יחזקאל אחפץ מות השע אוויי اثباتا ان هـذا الشيء لا يكون فقـال (ibid- 32) כי לא אחפץ כמות המת والثالث قسم عليه قسما فقال (ibid. 33, 11) אמר אליהם חי אני נאם י׳ אלהים אם אחפץ במות הרשע טכול بة من كلّ جهة وتوعد • فية وبعد هذا البيان اتبعة بهذ، المسائل واقـول لمعللا قائلا يقول فاذا كأن على ما بيّن انَّه لا يريد معصية

شيئًا الآ وهو مختار لفعلة أن لا يجوز أن يفعل من لا اختيار له ولا من ليس هـو مختارا وهذا الذي نـرى الشريعة الا تلبم العقيبة لمن فعل شيئًا من المنكرات 2 سهوا ليس لأنَّه لا مختار ولكن لأنَّه يجهل العلَّة والسبب في ذلك كقولنا في הורد دها والادام انَّه متعمَّد لقطع للخشب مختار وانَّما سها عن التحرَّز وفي باذل السبت انَّه متعمَّد ٢٦٦ ٣٤ ١٧ وانَّما نسى انَّه يوم د السبت ثمَّ اقول بعد هذا الامه أن لخالف جلّ جلاله لا مدخل له في اعمال الناس بوجة وانَّه لا يجبرهم على طاعة ولا على معصية ولى على ذلك دليل ، من طريق لخش ومن طريق العقل وممًّا في الكتب والآثار فاما من المحسوس فانى وجـدت الانسان يشعر من نفسه بانَّه یقدر ان یتکلم ویقدر ان یسکت ویقدر ان یسک ویقدر ان يترك لا يشعر بقوّة 5 اخرى تمانعه على ارادته البتّة وليس في الامر الًا أن يدبِّ طبعة بعقلة فإن امتثل ذلك كان اريبا واللا كان جاهلا وامّا من المعقبل فإن الحجيم قد قامت في ما تقدّم على فساد ان يكمن فعل واحد من فاعلين ومن ظنّ ان لخالف جلّ وعمّ يجب عبد» على شيء فقد جعل فعل<sup>3</sup> الواحد لهما جميعا وايضا لانَّه لو كان سيجبره لم يكن معنى لامره ونهية له وايضا لو جبره على فعل ما لم يجز يعاقبه عليه وايضا لو كان الناس مجبوبين وجب الشواب للمؤبين واللاف اذ كلّ واحسد عمل فيما استعمل كسا ان حكيما لو استعمل ([58] صانعين الأوّل في البناء والآخر في الهدم لموجبت عليه الاجرة تكليهما وايصا لا يجوز أن يكون الانسان

1) m. sine artic. 2) M النكرات. 3) M cum artic. 4) M plur. 5) M بان قوة ال

لا يكلّف احدا ما ليس في طاقنه ولا ما يحج غنه واللتاب فقال 2 (מיבה 3, 6, 3) עמי כה עשיתי לך ומה הלאתיך ענה בי פט י الكتاب ايضا (שעיה 31, 40, 1 וקוי י׳ יחליפו כח פט (ibid. 41, 1) החרישו אלי איים ולאמים יחליפו כח שט (מיכה 1, 2) באור הבקר יעשוה כי יש לאל ירם פוויש ובשו וי ועשובא يجب أن تكون قبل الفعل حتى تعطى الأنسان الفعل والترك على البدل، ولانَّها لو كانت مع الفعل سواء كان كلَّ واحـد سببا للآخر او لا واحد منهما سبباء للآخر ولو كانت بعد الفعل تلان الانسان يقدر على ردّ ما قد عمله وهذا محال والذي قبله محال<sup>6</sup> فقد وجب ان تكون قدرة الانسان قبل فعله ليتم بها له بلوغ امر الله ربِّ واری ان ابین ان الانسان کما ان فعله للشیء هو فعل مناك " هو تركه ايضا لانَّه انَّما تركه بان يفعل ضدَّ وليس كترى للحالق جلّ وعزّ لخلق \* الاشياء الذى 1 بيّنا انّه ليس هو فعلا لان لخالف ترک ان يخلف الاجسام وما فيها وتلک لا ضد لها وامما الانسان فاذ فعله الاعراص فانما ينرك شيئًا بان جنار فعل صدَّه فان لم يحبُّ كره وان لم يرض غضب فلا تجد له منزلة في ما بينهما وكذلك تقول الكتب (ויקרא 30, 18, اשמרהם את משמרתי לבלתי עשות מחקות התועבת אשר נעשו לפניכם ניושי [96] ובשו (הרלים 119, 3) אף לא פעלו لااللم درددا مردا وينبغي أن أين أن الأنسان لا يسفعل

m. III conjug. 2) M (م وأما المكتاب فعلى ما M (3). 3) M
 m. sine artic. 5) m. المكتب فانها (6) منها سبب (4). 50 m.
 m. تركة للشيء هو فعل M (8). فعله (7). يقبل المحال (9) m.
 m. فلق. 10) m. femin.

من جهة للحلال كان معذورا وان هو تناوله من الحرام كان ملاماً לא זל (משלי 11, 23) תאות צדיקים אך נוב ניל (ההלים וס, 3) כי הלל רעע על תאות נפשו פינאדי צג וא וס. 3) ווא ויי ווא וויי ווא וויי ווא וויי וויי וויי וויי וויי וויי [95] العذاب الاليم والتخليد في النار فرايت أن ذلك بازائة النعيم الدائم والتخليد في الثواب وانَّهما جميعا ان فر يكونا كذلك فلم 🗧 يبقب بكل تهفيب ويرقب بكل ترهيب وعلى ما قال (٦٤ ٨ ٢ 2 , 12) אלה לחיי עולם ואלה לחרפות לרראון עולם פינאליי צ أنه قبل ذلك قد امر فيه في دار الدنيا بالقتل على ضروب 4 מיתות فتبيّنت أن هذه الصلحته وليست تخارجة عمما في بعض اعضائه ممّا فسدت بسمّ او بمرض صواب<sup>3</sup> ليسلم باقى جسمه كذاك يرى جنس الناطقين أن قنَّلَ من فسد منهم وافسد في البلاد صواب \* ليسلم باقى للجنس وعلى ما قال (٦٢ ٢ ١٥, ١٥) והנשארים ישמעו ויראו נישג דשגוגט שלי ווז ויפוי אי باب العدل في امر هذا الانسان اقول وكذلك كلُّ ما تشبَّه لمُومن • 🖤 ممّا (57) اشبهها ينبغي أن يحسن به الظن فأنَّه يجد لا محالة ע פרא אין ארחות י׳ חסר (25, 10 כל ארחות י׳ חסר المات وبعدد بياني الوقوف على هـذ، الابواب من وجـوه العدل كيف هو اقول وممًّا، يشبه عدل البارئ ورأفته على هـذا الانسان انَّه اعبطاه القدرة والاستطاعـة على عمل ما امرة به والامتناع ممَّا نها، عنه ونلك مبين في العقول والكتب اممًا في العقول فإن الحكيم 1) M loslo. 2) M om. 3) Mante . 4) m. et M

accus. 5) M cum artic. 6) m. وما .

10.

كوكبا او ملكا لان جسم الانسان المعلم هو هذا المخلوق من هذا الاخلاط وهو اصفى هذا الاشياء الارضيَّة وما كان اصفى منه فهو احــد الاثنين امّا ملک او كوكب فن سام ان يجعل جسم الانسان من اجزاء ليس هي اجزاءة فأنَّما سام ابطالة كمن سأل ا الَّا تكون سماء الَّا من تراب ولا تكون ارض الَّا من نار الذي سام المحال وما ليس بحكة وقد قال (ההלים 24, 104) מה רבו מעשיך י׳ כלם בחכמה עשית נדفלי וושו ל של וואושי التي تحلّ بـ وقلت هلًّا • وقيها او دفعت عنه فوجدتها صالحة لد لتردعه عن خطائه وتذلَّله 1 لبَّه وتعدل احواله كما قال (١٣١٢ (33, 19 והוכה במכאוב על משכבו נישאדי וגמו א זיהאגם (33, 19 اللجر والبرد عسليه واحساسه بسموم السهوام ، والمؤذيات فعلمت ان اشعار، بذلك صلاح له لانَّه لوكان لا يحسَّ بالم كان لا يفرق عقاب ربَّه لانَّه اذا قال له انَّى أوَّلِك فر يدر ما الافر فاحسَّه بهذه الآلام لتكون له انمونيم كما قال في التر والوهيج (ترأمات 19 ، 8) כי הנה היום בא בער כתנור פט ז הייבע וلعقاب יושאא (احداث 32, 33) الارام الالا الاواعلى (احداث في هذه الدواعلى المذكورة • المركّبة فيه والشهوات التي • كثير منها آفة عليه فتبيّنت ان الحكيم فر يركبها فيه الا ليضع كلّ واحدة في موضعها بالعقل الذى رزقد ايّاه امّا شهوة الغذاء فلاقامة الصورة وامّا شهوة الغشيان فلاقامة 7 للحلف ويتناول 8 لجميع على ما بيَّنه له واحلَّه 9 فان هو تناوله

وقل (משלי 25, 10, וצריק יסור עולם فلمّا تبيّنت هذه الاصل وما يتفرّع منها علمت أن تشريف الانسان ليس هو وهما وقع في نفوسنا ولا ميل ملما به الى محاباته ولا ايثار حملنا وعجب وصلف \* ان ندّعيد لانفسنا الاد حقّ صحيح وصدى مبين ولم يشرِّفه للحكيم بهذا \* الامر الا لانَّــه جعله موضعًا لامره ونهيه ﴿ אוב 28, 28 ויאמר לארם הן יראת י' חיא חכמה (איוב 28, 28) امال هدلا دادة أوينبغي أن أرسم ما فردته فى هذا الباب مما يحتاج اليه واقول أنّى تفكّرت فقلت كيف يكون المعوّل من جميع ما في العالم على الانسان فهوذا نشاهد جسمه صغيرا حقيرا فتثبَّتَّ [94] في ذلك فوجدت وعلى أن جسمه صغير فنفسه أوسع من السماء والأرض اذ يحيط علمه بما فيهما نعم حتى (56) بلغت الى المعرفة ما فوقهما 5 الذي بـ يكون قوامهما 5 اعنى الباري تعَ وتقدّس كعّ (תהלים 14, 139) נפלאים מעשיך ונפשי ירעת CMT وتفكّرت في قصر عمرة وما له يحتى دائما فتبيّنت ان الخالق انَّما اعطاء هذا العمر القصير في هذه الدنيا التي هي دار كلغة م \*وجد» انَّد اذا نقل \* فلد لخيرة الدائمة وعلى ما قال الكتاب (ibid. 21, 5) חיים שאל ממך נתתה לו – כאו שוייי ל וואפונא וניושא وتفكّرت ايصا كيف مع تفصيل الانسان هذه بنية جسمه ضعيغة مركبة من الدم والبلغم والمرتين وهلًا كانت اجزاؤه صافية متشابهة فرددت هـذا للحاطر وقلت أن سمنا هذا فأنَّما نسم أن يخلق 🗠

1f.A

وانَّــه اعـطــاه القدرة على طاعته ووضعها بين يديه وضعا ومكَّنه أ وخيرة وامرة أن يختار لخير كما قل (דברים 15, 30) ראה נתתי לפניך הוכ את רחיים ואת הטב פול אבגי (19) וכחרת בחיים واتاموا لنا على هذا التول الآيات والمجزات فقبلناها ثم نظرنا بصناعة النظر بما ذا شرقه فوجدنا وجه تشريفه بالحكمة التى جعلها لد وعلمد اليها كما قل (תהלים 10, 94) המלמר אדם ٣٤ فـهـو بـهـا يحفظ كل شيء مان ٥ من الافعال وبها ينظر في كشرة \* من المعمواقب التي تاتي وبها يصل الى تسخير لليوان ليفلحوا اله الارض وينقلوا اليه غلانها وبها يصل الى استخراج الماء من عمق الارض حتى صار، على وجهها بل صنع له النواعير التي تستقى منها وبها يصل الى بناء المنازل السريَّة ولباس الثياب الفاخرة واصلاح الاطعة اللذيذة وبها يصل الى \*قود لجيوس والعساكر وتدبير الملك والسلطان حتى انصبط الناس وتسقّموا ، وبها يصل الى • علم هيئة الفلك ومسير النجوم ومقادير اجرامها وابعادها وسائر احوالها فان توقم متوقم ان المفضَّل هو شيء غير الانسان فسلمبيرنا همذا المفصّل 10 او بعصم بغيره 11 وذاك كلّا 12 لا يجده فجق ان 13 يكون الانسان المامور والمنهى 11 والمثاب والمعاقب اذ هو قطب العالم وتلعدته كف' (שכוואל I 2, 8) כי לי' מצקי ארץ

1) m. מאני P 2) M suff. mascul. 3) m. مضى M (3 عمر محدر). 4) M (2 . 5) m. ونقل et ليفلح 6) M (3 . بسبج M (4 . 9) est vocabulum in linguis aramaic. 4) witatum; cfr. supra p. 20 annot. 4. 9) m. om. 10) M هذه 4) الفن 13) M in m. الفضائل 13) M in m. وin omnibus tribus nomm. 4) M sine وin omnibus tribus nomm.

داخل جميع الورق وذلك أن لخبّ أشرف منه أذ نبت النبات وقسوامة منه وكذلك ما ينبت منه الشجر ان كان 1 هو الماكهل كان متوسَّطا للثمرة كالجوزة \* وان كان من نواته كانت النواة متوسَّطة كالمتمرة \* وهر يملتفت الى الماكول ، وترك خارجها \* [جغ]ظها وكذلك محمَّة البيصة في (55) المتوسَّطة لها لان منها يكهن الفرخ > والفرّوج وكذلك قلب الانسان هو متوسّط صدرة لانَّه مسكن [المنفس والجرارة ال]غريزيَّة وكذلك الروح الباصر متوسَّط العين لان المسمر، يكون به فلما راينا هذ، القصيّة منتشبة في كثير من الاشياء ثم وجدنا الارض متوسّطة والسماء والافلاك تحيط بها من جميع جهاتها [صحّ] عندنا أن الشيء المقصود به الخليقة عرَّر " في الرص ثمّ تصفّحنا جميع اجزائها فراينا التراب والماء مواتين فوجدا البهائم غير ناطقة • فلم يبق الا الانسان تبقّنا انه الغرض المقصود لا محالة وتفقّدنا الكتاب، فوجدنا فيه قول الله ('שעיה التوريد صنّف 10 جميع المخلوقين فلمّا استنمّها قال (27 81% 26 ,1) درست المحمد المعن المعرا ويغرشه وينضره ثم يدخل اليه صاحبه واذ قدمت هذا الللام ابتدئ الآن واقهل عرّفنا ربّنا على يد انبيائه انّه فضّل الانسان على جميع خلقه بقوله (ibid. 28) ורדו ברגת הים ובעוף השנים פשא או שול אם מזמור (ת-לים 8) י׳ ארנינו מה אדין שכך בכל הארץ ול זלייי

من الزراعة في بعض رياضكم وآن<sup>[77]</sup> أنه يرى هذه الامّة المتمسّكة بهذه الشريعة نليلة مهينة<sup>2</sup> فنقول لو جعل لاهل شريعته الدولة الـدائـمة لقال عنهم اللقار انّما يعبدون ربّكم حراسة لنعتكم وكما علمتكم<sup>2</sup> يقولون عن ٢٠ الت نعم وكانوا يقولون ايضا عن انفسهم انّهم انّما لم يطيعوا وتولّوا لما اسقطوا واهينوا ولم تجعل لهم دولة فرفع لاحكيم هاولاء ولم يومنوا به فثبتت التجّة عليهم وحط هاولاء ولم يكفروا به فوجب لحق عليهم وعلى ما قالوا (الالأات 19. يكفروا به فوجب لحق عليهم وعلى ما قالوا (الالأات 19. لاكم دواند لاحاد الدائ محدردا دان الآخرة وأنما يجد فيها الجازاة الدنياويّة فقط فاقول التى قد فرّت لهذا المعنى مقالة براسها ه المنياويّة لقط فاتول التى عد فرّت لهذا المعنى مقالة براسها ه

## كملت المقالة الثالثة جمد الله وعونه

## المقالة الرابعة

فى الطاعة والمعصية والجبر والعدل

افتت لها صدرا بان اقول انّا اذا راينا المخلوقين كثيرين فليس يستبغى لنا ان نتحيّر فى المقصود منهم ايّما هو لان هاهنا بابا طبيعيّيا<sup>4</sup> يتبيّن لنا به من هو المقصود من جميع<sup>5</sup> المخلوقين فاذا محصنا بذلك الباب وجدنا المقصود هو الانسان وذلك ان العادة والبنية تجعل كلّ شىء شريف فى وسط الاشياء التى ليست شريفة مثله فنبتدىً من صغير الاشياء ونقول ان لخبّ متوسّط

m. add. مهانة ه (2).
 m. suff. singul. et بيقول (1).
 m. nominn. 5) M (1).

شىء يطبق النجس وينجس الطاهر واللم القربان الذى كان يتقرِّبوا \* لعزازل \* يوم الد12 فانَّه قد تشبه لبعض الناس باسم ا شیطان فنقول ان لااهالا اسم جبل کف عناک (داردا II 14, 7) ا ותפש את הסלע במלחמה ויקרא את שמה יקתאל כאנאט التدييم المراجعة المراجعة فكان احد الراسين يقرب عن الدرددا في القدس اذ اكثر خطائم في القدس والآخر يقرّب عن الاممة فحارجا ان اكثر خطائهم خارج على طريف التفصيل واما معنى ايقاع السهمين الذي كانَّه اشنع ما في القصَّة فابين أن ليس نلــک لاخــتـلاف المقرّب له بل <sup>م</sup>ها جميعا لربّ واحد وانّما ايقاع السهمين لاختلاف المقرب عنام وم دردا الارمل فجب ان یساہوا \* اولا فاذا حصل تلل واحد شیع قرّبہ ح' عن نفسه علی صحّة من ملك له وال<sup>77</sup> يقبل عن **لإدارة لإداق**ة كيف يغفر بها للقم ذنبا له يعلموه 7 لانَّه يقول 8 في اوَّل القصَّة عن القتيل الموجود (احداث 1, 1) לא נורע כי הכהו فاقول كما " ان تاديب الانسان يجب على فعله ما لا يجوز 10 ان يفعله \*كذاك تاديبه يجب على تركم أن يفعل ما يجب يفعله " فهاوًلاء 1 لو نصبوا للم حارسا 1 طائفا وعسفاء فر يكن لأبع دار ور مردما فلما فر يفعلها ذلك وجببت العقيبة وليس بمقدار ثمن تلك البهيمة فقط تلن بمنعهم

i

ככר את י׳ מהונך – וימלאו אסמיך שבע פד לבאחא יי الآفات كمما لا يموقيهم احد سواة بسبب تلك الطاعة كف (ההלים 14 (50, 14 הריך תורה ושלם לעליון נדריך) المحدد ويكرمون محلَّ فلك النور المسمّى للادارة من مالهم بالفصّة والذهب ولجواهر ولخديد وسائر الامور لجليل؛ فجازيهم على ذلك [87] ان يظهر لهم الوحي من ذلك الحلّ كما قال عن الرياضة (שמות 43, 29) الالاحد سعم לכני ישראל وكذلك يصير موضعا لآجابة دهه الامّة في أيَّة شدّة والستهم كسما عند اللألامة حين بنا البيت من ابواب الاجابات وقل الله له (מלכים 3, 1 9) שמעתי את תפלתך ואת תחנתך אשר התחננתה לפני כייי בישא אשר התחנתה לפני الشرائع كيف صار الرجل ما دام جسمه على خلقته الكاملة ليس هو تميما فان قطع منه شيء صار تميما اعنى الالالأن وابين ان الشيء التام هو الذي لا زيادة فيه ولا نقصان فخلف البارئ هذا الجزء زيادة عليه حتى اذا قطعه زالت الزيادة وبقى على التمام والآ يتفكّر في قصّة ٢٦٦ محالاة كيف شعت تطهّر الأنجاس وتنهجس الاطاهر فنقول ليس بمنكر ان يفعل شىء واحد فعلين متصادين بالنسبة الى جسم الملاق له لانًا نبى النار تذيب الرصاص وتسعيقه اللبن ونرى الماء يرطب خشب الصنوبر ويجقف خشب لجميز ونجد (54) الطعام الطيّب ينفع لجائع ويصرّ الشبعان ونجد الدواء البالغ ينفع المريض ويصر الصحب فليس منكر ان يكهن

1) cj. fem. 2) codd. nomin. 3) M العليل,

في الذباحة الر زائد على الر الموت فهو العالر بذلك ويجب ج ان يعوضها بمقدار زيادة الالم نقبل هذا ان صحّت الزيادة عقلا لا نبوَّة وامَّا احتمال الالم وسفك الدم والشحم فقد بيَّن في التورية انه جعل ذلك اعتبارا لنا لان الدم نفوسنا مسكنها كقوله (ויקרא 17, 11) כי נפש הכשר כדם הוא טנו ווגיו נגט טוי קאו <sup>کم</sup>ود ا قائلین لا نعاود لخطاء فنسفک دماونا وتحرق شحومنا کما هودی نـرى والה' لـعـل متفكّرا يتفكّر كيف اسكن الخالق نورة فيما بين الناس وترى الملائكة المطهِّين فنقول وما ادراك الملائكة بلا نور اذ في الامكان أن يكون قد أسكن فيما بينهم من نور أضعاف ما جعلة فيها بين الناس ولا سيّما اذ قال الكتاب (תהלים 89,8) אל נערץ בסור קרשים רכה ונורא על כל סביביו גאא אי אפ حوالية نورك ذأك واللاس لعلَّة يتجَّب من מעשה משכן فيقبل ما للـخـالف ولقبَّة وجلال وسرج تسرج وسماع مسمع وبخور مبتخرً ورائت لا متيبة وهدايا من بر وخمر ودهن وفواكة وما اشبه ذلك فنقول وبالله نستعين أن هذا كلُّها ضروب من التعبُّد لا من طريق لخاجة اذ كان قد حكمت له 3 العقول بانَّه غير محتاج الى شىء بـل حـاجـة الشىء اليه وانّما قصد ان يطيعه عبيد، من اجود ما يملكونه واجود ما يملكونه اللحم والشراب والسماع والبخور والبرّ والدهن والملاذ فيانون من ذلك بشيء يسير حسب طاقتهم ویجازیے ہم ہو بشیء کثیر حسب قدرتھ کقولہ (۲۳٪ ۲ ، 3,

1) m. וכבר מכבור, edit. hebr. וכבר מכבור; efr. infra (يعطية 2) m. אלא. 3) m. להו. 4) ej. 2) sed hebr. إيعطية ut m.

يقع لد ان فيه مناقضة كقولد في الاللام (II 24, 9) اהדי ישראל שמנה מאות אלף איש חיל פי דברי הימים (1 21, 5) ויהי כל ישראל אלף אלפים ומאה אלף איש בודע ונ شبيها ا حص مرام كانوا في ديوان الملك مثبتين حد، الفا ينوبون ע השנה המחלקת (ד׳ה׳ ה׳ ג' I 27, ולכל חרשי השנה המחלקת האחת עשרים וארבעה אלף טועבשן אי וכגם ווושביני واشبتوا في الاخرى واللا لعلّ ان يحمله على ذلك ظنّه ان فيه خبرا باطلا وان يكون الابن اكبر من ابيد بسنتين لان الراح Ci 'הושפט مات وله מ' سنة وقعد אחויה ابنه مكانه فكتب في מלכים (II 8, 26) أن كان له כ'ב' سنة وفي ד'ה' (I 22, 2). ۵'ב' سنة فاقول أن تاريخ الاحد' سنة لعره وتاريخ الاح سنة لعر امَّه وكان السبب<sup>2</sup> في ذلك لان بسببها هلك فان طالب مطالب كيف ينسب ابن الى تاريخ ما كان قبل كونه فأنَّى قد تقصَّيت على هذا المعنى فوجدته ان يكون ان الواحد من بنى اسرائيل طالب 3 للولد فينذر نذورا قبل أن يرزقه بسنين فأذا رزقه سماء ابن النذور كما قل (משלי ,2, 31) מה בני ומה בר [86] בטני الام 13 دادا وهمدنى يغوص \* طالبو لخقَّ على المعاني حتى يصحِّ لهم السبيل والله لعلَّ طائشا يطيش بسبب شرائع القرايين امًا لذبر البهائم وامّا لسفك الدم والشحم واقرّب ذلك واقول ان الخالف قصى على كلّ حيوان بالموت وجعل لكلّ انسان عما فجعل مدَّة اعمار البهائم الى وقت ذبحها واقام الذباحة مقام الموت فان كان

m. et M nominn. 2) M وكانت العلة. 3) codd. accus.
 4) m. يخوضوا.

فالحجب العظيم [85] منّا ان<sup>1</sup> فر نقم بهذة الشرائع التى تعبنا واجتهدنا فى ترتيبها<sup>2</sup> اوليس يصير التعب باطلا كالذين قال في<sup>ع</sup>ر (איוב 36, 16) הקשיח בניה ללא לה לריק יגיעה בלי פחר فنكون كمن لا عقل لكم ح' ولا معرفة كما قال (11 . ibid) כי השה אלוה חבמה اלא חלק לה בבינה فجب للخر, من هذة للحال

فبعد قد ما تكلّمت فى امور النسخ بما اثبتّه وذكرت ما يوسوس فى الصدور بسبب موت الرسل واكلم وشربم وغشيانه والظلم لـم لـتنقى منها القلوب التى ٩ كادها ان تنفسد بسببها وذكرت ايصا فى امر خلق الاشياء لا من شىء والتاريخ والمكان لها والزمان التى ٤ كادها ايصا لو ٩ تركتها ان ٣ تنفسد وذكرت ايصا من اوصاف التى ٤ كادها ايصا لو ٩ تركتها ان ٣ تنفسد وذكرت ايصا من اوصاف القلق فى نفى التشبيه وباب العلم والقدرة والصفات التى لو الملتها لتخوّفت ان يكفر الناس ارى ايصا ان اضيف الى هذه منعّت قلوب القوم وافسد ٩ الماتم فاذا اوضحتها زال سلطان شبهها منعّت القلوب منها كما نقيت من تلك فاقول لعلّ بعض الناس منعّت القلوب منها كما نقيت من تلك فاقول لعلّ بعض الناس منعقد عن التمسّك بهذا الكتاب لعلّة ان ليس فيه شروح ٩ كثيرة من ١٠ الاكلاال مبنييَّة فاقول ان ليس هو وحده ملاّتنا فى ديننا بعده وفى معدن الـنقل فا لم تجده فيه وجدناه فيهما فتتمّ الاكلاال بكيّياتها وكيفيّاتها عند ذلك والور لعلّ قدهما فتتمّ

1) M superscr. الذ. 2) M تثبيتها M (2 الذ. 3) M وبعد M (1 masc. 5) m. masc. 6) M in marg. درمه، تلثرتها . 7) m. om. اخرتان . 0) M om. 11 codd وانفسدت M (8 اضمّ M (8 السبت وترك العمل فيها كقولة (17, 22) الأم תالانها تاسم מבתיכם ביום השבת فلما بطلت مدة لخمسين ومدة تلك الأشخاص لم يبق من الاقسام الله مدّة الدنيا وبعض يسلنا عن لفظة النقل الذى سمعناء في تسرمد شرع التورية يقدر أنَّه أيَّ قـول قـلـنا له تاوّله علينا فن علاتنا أن نقول له هل يوجد في الـعـالم كلام فصبح محكم يدفع معه كلّ تاويل وكلّ شبهة فان قال لا ابطل حقيقة د الللام وجعله كلَّه خطاء 8 وإن قال نعم فبذاك ٩ الخمقَّق سمعنا تابيد شرائع الرار ورايت منهم من يقول ان قالت تكم البرائية اناً نقلنا عن آدم الامر بلباس ملحم من صوف وكتَّان وباكل المصيرة من لحم ولبن وبصمد الثور وللحمار فليس تلم ان تستقلوا خبر رسول جطرها لان آدم قال لنا انّها لا تنسيخ وهذه ارشدك الله دهاوى لا اصل لها وأنَّما \*م الذين اتَّعوها للبراهمَّة \* واتما (67) يـتمعن البراهة 7 اباحة هذه الاشياء فقط ونحن ايضا مقرون باباحتها حيث كانت وتقريب حظرها في العقول اذا كان الانسان يجوز يمتنع منها من تلقاء نفسه لنفع يلحقه ولو ذهب برهتي ان يدّعي مستانفا ما ادّعوة له لم يسغ له ذلك لان الناقل \* انما يقول في كل يوم كمثل ما قال \* بد في امسد وليس هو مثل المرتبئي الذي يجوز \*له ان يقول انكشف لى اليوم ما لم اقف علية <sup>و</sup> أمس الآن يرجم الله بعد ما زالت النسوخ عنّا والخفضت<sup>1</sup>

ائللام .M add (4 . شَكَّا M plur. 3) M (2 ُ بيرتفع M (1 ابـاحـــّة .m. om. 6) m. الــــّى اتّحاها البراهة .m. om. 6) m. add .وانفضّت M (10 m. om. 9) m. om. 10 (8 .للبراهمّة فهم يدّعون

زال عسنه التهدي كما علمنا من خبر اهل [الاוה وكل تأتب مذعن والآ) قصّة (במרבר 8, 18) ואקח את הלוים תחת כל **בכור** وهـذا ايصا ليس بنسخ لان من شاند ان يشرّف العبد فاذا هو عصا، حطَّه وكما اسكن آدم لجنان فاخطأ وطرد، وادخل آباءنا الشام فنخطؤوا فبذَّرهم وكلَّ ما كان على سبيل العقوبة والثا' قالوا ان التالا [84] حارب في يوم السبت وليس الامر كذاك لانَّه فر يذكر في كلَّ يوم حربا وانَّما كان في كلَّ يوم يحمل الهرام ويصرب بالبوتات<sup>3</sup> وهذ» الافعال حلال في السبت تلن اليوم السابِع الـذي كان فـيــة للحرب لمر يكن يهم السبت وآلًا قالوا ان القبلة اولا كانت الى المتعدم ثمّ نقلها وولاها الى البيت المقدّس وهذا ایصا لیس بنسخ لان القبلة انَّما شرعت 5 الی اللاال فهما کان المراز في البرّ كانت القبلة هناك فلما انتقل المراز الي الرار اس الله الد الدلام والبيت المقدّس تبعته القبلة وهذا هو الصحيح من القول ان يتبع المعلول لعلَّته وقوم مناه تتبعوا لفظة لاالأ فقالوا رايناها في لغة <sup>7</sup> العبرانيين تتقسّم فقلنا اجل لها 3 معان<sup>8</sup> احدهم 50 سنة والآخر عمر ذلك المذكور والثالث ما قامت 9 الدنيا فاذا عـرضـناها على شريعة السبت بطل اثنان10 وثبت الاخير لانّا راينا الالااما وهو بعد عصر موسى بشبية الاالرام السنة وبعد قرون كثيرة وطبقات من نسل بنى اسرائيل يحتَّهم على حفظ

1) m. add. אוגודרד. 2) m. اא شام. 3) M (4) M om. 5) M add. اولا. 6) M (5) m. cum artic. 8) m. et M (6) M (6) M (7) m. cum artic. 8) m. بطلت شنتين M (10) M (7) M (7) m. بطلت شنتين 10 M (7) مربعد الله بلاخيرة 11) M .850 ut edd. النسخ لان شريعة 1 القربان كانت قبل السبت فلم يجز ان تحظره شريعة السبت فيكون نلك نسخا فحظرت سائر الامال الا القربان والخمانة المتقدّمين قبلها والم تول الله تع لمدرهم عن الامم (בראש׳ 22, 2) והעלהו שם לעלה בה זע (12) אל תשלח ירך אל הנער - פאלו וושו לגושי אישה ביניו פע בינא וני مجور النسخ لا يجوزه قبل ان يمتثل الشرع مرّة واحدة لئلًا (65) يصير عبثا وانّما امر אכרהם بان يبذل ابنه للقربان فلمّا تمّ منه البذل باظهار النار ولخطب ومسك السكين قال له حسبك لمر ارد منك اكثر من هذا والآ قول الله لدالاه عن رسل دام (כמרבר 12, 12) לא תלך עמהם ביה בוו (20) לך אתםי وهـذا ايصا ليس بنسخ لان القوم \*النَّوْنِ مصى معهم ليس م القوم الذين منعد من المصلى معام؟ لانَّه يقول، (15) أوا لاا دلم שלח שרים רבים الدכרים מאלה شنعه من المسى مع الدناة واطلق له المضيِّ مع الاجلَّاء الميزيد في تعظيمه حتى يقال كفى الله بنى اسرائيل موُونة فلان الفلاني المعظم مكانا \* وَالاً قَوْل וע שאוי לחזקיהו (ישעיה 1, 38, כי מת אתה ולא תחיה ثم قل (5) הנני יוסף על ימיך חמש עשרה שנה כשלו ובשו ليس بنسخ لان الله امر لتهدَّد او زجر فاذا سمعه العبد وانزجم

ينصم اليها أكثر منها تلنَّى اقتصرت منها على 10 مسائل فا ورد 1 من سواها تبينه القارى للتابنا هذا فانه ينكشف له وجه الوع والظنَّ الذي ظنَّ بد فارَّلها ترويج بني ١٣٢ ببناتد فيقولون هذا אשלעני אי דאל משה אם פרגא אברהם גפע לשרה (בראש' 12, 1) אמרי נא אחתי את وانما تزوج بنو آدم بذلك لموضع الصرورة اذ لم يكن من الناطقين سواهم فلمما اتسع النسل انقطع المعمدر لمن اتى ذلك كمن يفطر في حال مرض فاذا صرَّ انقطع عـذره وكمن ياكل الميّتة في الصحماء فاذا وجد غيرها [83] زال عذره والل اذ حكم على درام بسبب قتله הدر بدلا الد فقط وحكم بعد ذلك بقتل كلّ تأتل وهذا ايضا ليس بنسخ لان الحكيم لا يامر بقنل القانل الا جماكم وشاهدين فلمّا لر و يوجد فلمك فى وقمت قتل تهم المحداط فر يلزمه القتل بل عاقبه بغيره الا ترى انَّه قل لذا (בראש׳ 6, 6) שפך דם הארם בארם רמו ישפך واللاً ما امر بالقربان نكلّ انسان ثمّ منعهم الله هرون وولد، وهذا ايصا ليس بنسخ اذ ليس نصّ ينصّ على ان جميع الناس نصبوا للتقريب وانما كان يقرّب قبل هرون من كان منصبا فى مثل موضعة وامّا غير المنصوب فلم يكن له ان يقرّب قبل اختيار هرون ولا بـعـد اخـتـياره والله تقريب القربان في السبت بعد تحظير العمل فيه هذا ايضا ليس بنسخ بل هو مما يؤيّد دفع

1) m. — منها و. 2) m. in marg. et M; m. in textu . 3) m. om. 4) M I conjug. 5) M ארארא: הרא א

ووجدت غير هاؤلاء يحتجّون بقول الاطالما (31, 30) مرام اعتاد حمام دم الحدر محم حام العلم المراحد المراحة حدام العلم العلم العلم المراح ما بعد الله قد فصح فيه بان هذا العهد للديد هو التورية بعينها كقوله (32 bid.) ت المراحد محام محام مراحم مراح المراح المان الا المراح في باب الله لا ينقص في هذه المدة كما نقص في المدة الاولى كقوله (31 bid.) محلم محام محام المراحد الاولى كقوله (31 bid.) محلم محمد محمد الاقوال وجدت لهم شبها في الاولى المراح المراحين المرعة وهي كثيرة والذي الاحمام المرح المرعة وهي كثيرة والذي

1) M سمع m. om. منه . 2) m. الخلاص . 3) M امر وذله ی M (ut edd.

ממרכר סיני וישכן הענן במרכר פארן פוגגובע און וי פארן ושעיר ביד מעני פלא (בראשית 6 ,14) ואת החרי בהררם שעיר ער איל פארן אשר על המרבר נכד גד فى سائر الكتب ان تلازم بشار بد الى تالا هو قبل الكتاب (שופטים 4, 5, 4 משעיר ... זה סיני מפני י׳ אלהי) الالمرا فزاد قم وقلوا فانَّه بعد ما قال ٦١ فزلا دار على اللفظ الماضى قل (חבקוק 3 3) אלוה מתימן יבוא וקרוש מהר פארן على اللفظ الآتى فتبينت ان التعديد اذا وقع صار بعض لخموف ماضيا وبعضها كانَّ آت<sup>2</sup> كما عدَّد خطاء آبائنا في البرية (תהלים 13, 7 u. 13) וימרו על ים בים סוף ... מהרו שכחו מעשיו ... ויהאוו תאוה כמרכר כבא אבשאו איול ווא זשי (ibid. 17) יעשו עגל בחרב (ibid. 19) אוג זשי ארץ אנא זעגל אין אוא ארץ אואג זשי אוא ארא אוא ארץ אוא אוא ז المردلا جرم وهما كأنسهما آتيان وهما ماصيان على لخقيقة لان كـذى سـبـيل الشاكر ان يقول يحسن التّى وينفعنى [82] ويبرّنى وسبيل المظلم \* الشاكى ان يقول يظلمنى ويخونني ويتعدّى على والفيت قوما يقولون 5 من هو هذا الذي قيل عنه (لاادر ٢ (1, 1) וציר בגוים שלח קומה ונקומה עליה למלחמה فשויאה ונ יחזיאל פוי שלי ועפשא אישי לארום של בא יהושפט لان لااحات كان في زمانه فلما غزاء حد لاها اهاهد المر (64)

سور (II 20, 10 - ٢٦٢) كما هو مشروح في حدد הימים صام

بانَّه ياتى بالطوفان الماء او يعرِّفكم بانَّه خلف السماء والارض في سنة بلا تاويل فر نلتمس مند علامة ان 1 نطا الى ما لا يجوز عقلا او خبرا ولقد زاد بعصهم على وهذا القول فقال فرايت أن هو فر يلتفت الينا واشهدنا الآيات والبراهين فرايناها ضرورة ما الذى نقول له ج' فاجبت، بانًا نقول له ج' كما نقول كلّنا في من شاهد؟ الآيات والسبراهيين عملي ترك ما في عقولنا من استحسان الصدي واستقباح اللذب \*وما اشبههما فلجأ الى ان قال بان<sup>•</sup> استقباح الكذب7 واستحسان الصدي ليس من طريق العقل وانَّما هما من جهة الامر والنهى وكذلك انكار القتل والزناء والسبق وما اشبههم فلما خرج الى هذة الامور خفّت مرونته وكفيت مكالمته ومنه **)** ) من يحتمي للنسخ بفواسيق من الاترام فارى أن أثبتها واثبت ما \*يقول فيها وما \* عليها فالأول قول التورية (٦٢٦ ٥ 33) ויאמר י׳ כסיני בא וזרח משעיר למו הופיע מהר פארן ואתא מרכבת קרש פשלי וגו ויהוז לאון סיני פילא וי או جبل يكهن ممتدًا بحذاء بلدان فلسماءها تقطعه بالاسماء بما تسمّى كلِّ قطعة منه باسم البلد الذي يقابلها كما أن الجر واحد والبلدان المقابلة له تكسبه اسماء كثيرة بازاء كلّ بلد كذاك ٦٦ סיני هو جبل يقابل סיני ושעיר ופארן ונ هو على شبيه بخط مستقيم فهو يسمّى باسم ثلثتها والدليل على ان تالا افلام يلتقيان قوله (כמרבר 12, 12) ויסעו בני ישראל למכעיהם

نـسـخـا بن تنفل بصلوة او بصوم او بصدقة فقد نسخ شريعته وان كان صاحب الشرع اباحة ذلك فقد اباحة ان ينسخ شريعته وتلزمه قياساته 1 الاوائل مثل نلك فهذه كلُّها يرجمك الله شواغل ام يشبب منها عند النظر شيء وبعد هذ» الآاري ان اثبت قولا لكم يتسع فيه الللام ونلك انه يقولهن كما كان سبب الستصديق بموسى اتلمته الآيات والبراهين كذى يجب ان يكهن سبب التصديق بغيرة اقامته الآيات والبراهين فتحجّبت عند سمعى ا هذا عجبا كثيرا وذلك ان سبب تصديقنا \* موسى لر يكن الآيات المحجزات فقط وانما سبب تصديقنا د به وبكلّ نبّى ان 4 يدُّعونا اوّلا . الى ما هو جائز فاذا سمعنا دعوا، ورايناها جائزة طالبنا، بالبراهين عليها فاذا اقلمها امنّا بد وان سمعنا دعوا، من اوّلها غير جائزة لم نطلب منه براهين؟ اذ لا برهان على متنع وسبيل هذين (63) كسبيل ראובן ושמעון يتفان بين يدى حاكم فان أدى ראובן عملى تلاتزام عجب مشله كانه يقبل لى قبله الف درهم التمس مند لخاكم بيَّنذ فاذا قلمت لد وجب لد المال فإن الَّحي عليد ما لا يجوز كانَّه يقبل لى قبله دجلة كانت دعوا، من اصلها ساقطة اذ لا [81] يملك احد دجلة ولم يجز ان يلتمس لحاكم منه بينة على ذلك كذاك السبيل مع كلّ مدّعي نبوّة ان قال لنا ربّي يامركم أن تنصوموا اليوم التمسنا منه علامة الرسالة \* فإذا أراناها قبلنا وصمنا وان قال ان ربّي يامركم بالزناء والسرق او يخبركم

1) M نياسة (2) M (2) M in marg., m. om. 4) m. om. 5) M cum artic. et singul. 6) m. سببله. 7) M قبلناها M (9) الرسول M (8 .من الّعي. الشرع الأول لاستحالته أن يكون جزاء لشيء تقدَّمه أذ لا شرع قبله والخامس [80] قياسة على اجرار البسرة بعد خصرتها وما اشبه ذلك وهذ، كلّها تصفّحتها فاذا في واجبة امّا بالبنية بالطبع او بالتعويد، والشرع فليس هو كذاك لانَّه لو كان كذاك لوجب فسمخ كلّ شرع وعلا التصاد والسادس قل كما كان العمل في السبت مباحا<sup>2</sup> في العقل فنسخه السمع بالامساك كذى يجوز ان يردُّه سمع آخر التي اباحته فاقبل في هذا المعنى انَّما كان هذا القياس يتم لو كان العقل اوجب العمل في يهم السبت فكان يقلل ح' ان السمع نسخ نلك الواجب وامّا الاباحة فلا لان الانسان لر يزل يرى بعقله انَّه يجوز له أن يبطل في يهم السبت وغيرة امًا لراحة بدنه او لنفع يجتلبه أو لهما جميعا وهكذى جاء السمع بما كان جائزا في عقله فقال له السبت ، راحة لبدنك ولتكسب في ذلك نفعا وثوابا وام ينسخ شيئًا وعلى انَّه جعله مُؤَبِّدا اذ يجوز في عقله أن بامرة حكيم بأن يتبطَّل في يوم بعينة فيعطية لكلّ يهم دينارا والسابع قل كما جاز ان تكون شريعة موسى غير شريعة ابراهيم جاز ان تكون شريعة غير شريعة موسى واذا نظرنا شريعة موسى وجدناها شريعة ابراهيم على للحقيقة وانَّما زيَّد موسى الفطير والسبت لحوادث حدثت على قومـة كـمـن يتخلُّص في يوم ينذرة صوماً دائما فاذا استقام له هذا من تلقاء نفسه استقام أن ينصبه له ربّه فان كانت الزيادة

1) m. وترفيد M (3 . اولا . 2) M add. (2 . بـالـتعـويض . m) (4 . نذرا . m (5 . m. والتكسب . m (5 . لاراحة et اسبت

لو \* كان انما ا شرع لينسخ فر يكن بدّ لكلّ شرع من أن ينسخ فينسخ الآول بالثانى والثانى بالثالث الى ما لا نهاية له وهذا باطل ومع ذاک لو کان هذا هکذی لکان فی الشرع الثانی ابدا تصاد ومنساقيصة وشرح ذلك ان الشرع الثانى يكون لغرض \* غيره لانَّه شرع وهـكذى حكم كلّ شرع ويكون هو الغرض لانّه ناسخ للاوّل وهكذى حكم كلّ ناسخ ان يكون هو ألغرص 3 لانَّه ناسخ للأول وهمو قسول فيه دقة والثانى قياسة على اماتة المشروع عليهم وزوال الشرع عنهم بالموت فرايت ان الموت لهر يک له (62) بدّ من رفع المشرع عن الموتى اذ لا يقع عليهم امر ولا نهى فلا يقاس • ما منه بـت على ما لا بت منه فان فر يكن بت من النسخ ايضا al التصاد الذي ذكرته مع النسخ لكلّ شرع <del>والثالث</del> قياسة<sup>2</sup>على من يعهل في يوم ويسبت في آخر ويصوم في 5 يوم ويفطر في آخر وهـذا ايصا ً طريق الصرورة لان الانسان لما لم يكن في طاقند ان يصوم كل يوم ولا ان يسبت كلّ يوم لم يجز ان يكلّفه للحکيم ذلک والشرع فيمکن الانسان ان يعمل به في کل عصر والرابع قياسة على ما يغنى ويفقر يبصر ويعيى انَّه يفعل كلَّ واحد منهما في الوقت الاصليح ان يفعله فيد وتبيّنت بُعْد ما بين هذه الاشياء لان جميع السعادات قد جعلها من جزاء الطاعة وجميع العذاب قد جعلة من جزاء المعاصى وامَّا الشرع فلم يجعلة جزاء لا عُـلى طـاعـة ولا على معصية ولو اتَّحى ذلك مدَّم \* لافــد.

اماً ان يسفصح به انَّه مُوبَّد فذاك لا يجهز ان ينسخ واماً ان يجعله جزئتي الزمان كانَّه يقول اعملوا هذا 100 سنة فحلَّه في مدَّة الا100 لا يجوز وبعد الا100 فقد تمّ فلا يقع عليه نسخ او يكون مصمّنا مكان كانَّه يقول اعملوا هذا مصر ففي مصر لا يجوز أن ينساخة وان امر بغيرة في غير مصر فليس بنسخ [79] او معلَّلا بعلم كانه يقول اعملوا هذا الن ما النيل يجرى فقبل ان يقف ماء النيل لا يجوز حلَّه فإن امر بغيرة بعد وقوف الماء فليس بنسخ له فاذا قيل لهم وههنا قسم خامس وهو الشرع الذي لم يحدّ له زمانا فلا يزال الناس يعملون به الي ان يُومروا بغيره يقولون وهذا ايضا لو كان نكان جزئتي الزمان لان المدَّة تكون معروفة امَّا عند الله فعلى حقيقتها واما عند الناس فالى وقت الام الثاني فعلى لخالين جميعا يبطل النسيخ مصير ومن الشرع جزئيًا في الـعقـل من اوّل الامر بـه وبـعض يقول هذا القسم الآة لا يكون• لان شرح الللّي والجزئي انما صارا لللا يبقى شيء مبهما ورايت • بن يجيز النسخ في هذا المعنى 7 اقوال يزعم أنَّها نظريم ون كلَّها جرئية فارى ان اثبتها واثبت ما عليها من الرد واقول اولها قياسة على للحيوة والموت يقول كما جاز ان يحيى بحكمة 7 ويميت جكمة كذاك جار ان يشرع جكة وينسخ جكة فتبينت ان بينهما الفرق الكبير لانَّه انَّما احيى ليميت اذ الموت طريق النقلة الى و الآخرة التى في القصد وليس انّما شرع لينسخ لان الشرع

1) m. بجوز M (2) m. במצרים ut edd. دמצרים. 3) M. 4) M فرع et superscr. ut m. 5) M et m. 6) M in marg. 4) مرع M in marg. دار. 1) M semper حكته (7) M semper دار.

هذه الاصول (6I) وجـده العارض سليما من هذه المطاعن صحيحا ثابتا

واذ قد قدّمت هذه الامور فارى ان اتبع هذه الاقوال بالللام في نسخ الشرع فان هذا موضعه واقبل نقلوا بنو اسرائيل نقلا جامعا ان شرائع التورية قالت لهم الانبياء عنها انَّها لا تنسخ وقالوا ان < سمعنا نلک بقول فصبح يرتفع عنه کل وهم وکل تاويل ثمّ تبيّنت الكتب فوجدت ما يدلّ على ذلك اوّلا أن كثيرا من الشرائع مكتوب فيها دردر لاالأه ومكتوب فيها لأردرده وايصا لقول ושי, א (דברים 33,4) תורה צוה לנו משה מורשה וובשו עי امَّننا \*بنى اسرائيل انما في امَّة بشرائعها فاذا قال الخالف ان الامَّة ' 🗠 تقيم ما قامت السماء والارض \*فبالصرورة شرائعها مقيمة ما اقامت السماء والارض وذاك قوله (الحامة 36/36) כה אמר " درم שמש לאור יומם חקת ירח וכוכבים לאור לילה רגע הים ויהמו גליו י׳ צבאות שמו אם ימשו החקים האלה מלפני נאם י׳ גם זרע ישראל ישבתו מהיות גוי לפני כל הימים 🗠 ورايـت في آخـر المنبوَّات ينصّ على حفظ تورية موسى الى يوم • القيامة وبعثة ما الم قبلة ذاك قولة (دالمد 3, 22/23) احدا הורת משה עבדי אשר צויתי אותו בחרכ עלכל ישראל - חקים ומשפטים :הנה אנכי שלח<sup>ז</sup>לכם את אליה הנכיא ورايت قوما من امّتنا يحتجون لدفع نسخ الشرع على طريق العوم ويقولهن لا يخلو الشرع اذا شرعه الله من احدى 4 خلال

1) m. om. 2) M om. 3) m. cum artic.

.

1 15

كان الناس لا يقبلون امر سلطانهم ولا نهيه الَّا في وقت ما يرونه بعيونهم ويسمعون كلامه بآذانهم متى غاب منهم ارتفع منهم قبول امرة ونهيد ولو كان كذلك لبطل التدبير وهلك كثير من الناس ولولا أن في الدنيا خبرا محجاً فر جصل للانسان أن هذا ملك ابيه \*وان هذا ارث جدَّه \* بل أم يحصل للانسان انَّه ابن امَّع فضلا غن 4 ان يكون ابن ابيه ثمَّ كانت امور الناس لا تزال فمى شكوك حتى لا يصدّقوا الا بما وقع عليه حسّهم في وقت [78] وقـوعه فقط وهذا المذهب قريب من قبل المتجاهلين الذي ذكرنا، في المقالة الاولى وقد قالت الكتب أن للخبر الصادق صحة كصحّة الشيء المدرى غيانا ذاى قولها (ادמיה 10 ,2) כי עכרו איי כתיים וראו וקרר שלחו והתכוננו מאד לבה וי في باب الخبر الהתכוננו מאר فاقبل أن الخبر قد يقع فيه فساد ما ليس يقع في الخسوس من جهتين احداها من طريف الظنّ والاخرى من طريف التعمد فلذلك قال المردادا همد فعند اجتهادنا في هذين الامرين كيف نامن الخبر عليهما وجدنا في المعقبل أن الظنّ والتعمّد لا يقعان فجفيان ألا من الفراد وامّا الجمماعة الكثيرة فان طنونهم لا تتّفقة للنّهم ان تعمّدوا وتواطووا على ابداء خبر لم يخف ذلك على الملأ منهم بل يكون خبرم الى حيث ما خرج يخرج معد خبر تواطئهم فاذا سلم الخبر من هذين فلا وجد ثالث يوجب فسادة فاذا عرض خبر آبائنا على

1) M (. 2) M emendat., m. nomin. 3) m. om. 4) M (. تتفری M ut edd. بین M (. علی 4). المعملها، من كلُّ قوم وان كثرت فأنَّما تحيط بثلاثة اصول اوَّلها في الترتيب امر ونهى وهما باب واحد والا ثواب وعقاب وهما ثمرتهما والا خبر من اصلح في البلاد فأجم ومن افسد فيها فهلك لان الاست صلاح التام لا يكون اللا باجتماع هذ، ال3 مثلا اقول كمن دخل الى عليل محموم فتبيَّن ان سبب علَّته غلبة الدم فان قال له لا تاكل لحما ولا تشرب شرابا فقد استصلحه وليس استصلاحا تاماً وان زادة وقال لئلًا يصيبك البرسام فقد زاد في استصلاحه وليس هو بعد تامما احتى يقول له كما اصاب فلانا فاذا فعل ذلك فقد كمل استصلاحة فلذلك جمعت الكتب هذاة اصهل واختصر دون اثبات شيء منها للثرتها ثمّ اقبل لان للحكيم جلّ وعزّ من علمة أن شرائعة واخبار أعلامة تحتاج على طول الزمان الى ناقىلين لتصرِّ للآخرين كما محَّت للاوَّلين جعل في العقبل مكانا لقبول للخبر الصاديق وفي النفوس محلًّا للسكون البية لتصلُّم ٩ به كتبه واخباره وارى ان اذكر جزئيات من محمّة الخبر لولا ان الـنفس تسكن الى ان في الدنيا خبرا محجا لم يكن الانسان يرجو ما سبيلة أن يرجوه ممًّا يبشَّر به من صلاح التحارة الفلانيَّة \* \*والنفع في الصناعة الفلانية؛ اذ قوَّة الانسان وحاجته موضوعة على المنكسّب ولم يكن ايضا 5 يخاف ما يحذر منه 8 من فساد الطريف الفلانتي ومن النداء بالمنع من العهل الفلانتي ما فر \*يوج وبخف فسدت ملية ..... ولو لم يوضع في الدنيا خبر صحيم

1) m. nominn., M cum artic. 2) M (3) M in marg. 4) m. om. 5) M in marg. ان 6) M superscr. عليه 7) M .يناع M . et M دينخرج ويخاف ان تفسد .m .يرجو ويخاف

لا يمكن فيه حيلة ولا تلطّف بل هو فعل العبيز للحكيم القادر كقوله (תהלים 4, 136, לעושה נפלאות גדולות לברו פוי שול ובמו فكيف اختير. ١٢ [٦] للرسالة فهرب منها ولخكيم لا يختار من يخالفه اقول اتّى قد تردّدت فى قصّة ١٢د٦٦ فلم اجد نصًّا يفصح بأنَّه فر يود الرسالة الاولى وعلى أنَّى لم اجد، ايضا قد أدَّاها للتَّى أوجبت اعتقاد ذلك على رسم جميع الرسل وعلى ان لحكيم لر يختر لرسالت من لا يؤديها وقد وجدته يقبل الاحد " אל משה לאמר דבר אל בני ישראל دוזאו وليس مشروح تاديتها الا ف بعصها يشرح الاحد طلامة دم وأنّما هرب الالم من امكان ان يـبـعث به ثانية لانَّه وقع له ان الاولى انذار والا تهدَّد وتواعد فتخبوف ان يتواعدهم بشيء فيترببن فيزول الوعيد وينسب الى الكذب فخرج عن البلد الذى وعدم الخالف أن تكون فيه النبوّة وهذا فصبح في آخر قوله (الذم 2, 4) مدم " הלוא זה דברי ער היותי על ארמתי על כן קרמתי לברח תרשישה 3 يكن عليه جناح أذ أمر يقل له ربّه أنّى باعث بك ثانية وأنّما ا ذاک شیء خطر بباله فاستدفع ما لعلّه یکون او لا یکون فرد» (60)

ربّنا الى البلد لخاصٌ ضرورة حتى نبّاً، وارسلة وتمّم حكمته ثمّ ابين حال اللتب المقدّسة واقول أنّه اختصر لنا من [77] جملة ما<sup>د</sup> كان فى الزمان الماضى اخبارا ننصلح بها<sup>و</sup> لطاعته ضمّنها فى ه كتابة وضمّ اليها شرائعه واتبعها ما يجارى عنها فصار نلك نفعا ثابتا على وجه الدهرة ونلك ان جميع كتب الانبياء وكتب

1) m. المراه. 2) m. الجيلة ممبًا . 3) m. om. 4) M om. 5) M in marg. الرد.

النبيين مثله فإن سال سائل كيف قابل السحرة موسى في آيانه قلنا ان الآيات التي صنعها عشر قلب العصا والا الاخر ولم تذكر المتورية انَّام قابلوا الله في 3 والة ايضا فر تذكر التورية مقابلتام له لتسارى بينه وبينهم وأنما ذكرت نلك لتخالف يين فعله وفعلهم ونلک انها فصحت بان موسی صنع شیا ظاهرا دیم اا ا · وان هاولاء صنعوا شيئًا خفيًّا مستورًا إذا كشف عنه ظهرت لخيلة كسقسوف [في الة] (שמות 8, 3) ויעשו [76] כן החרטימים دالااتا وهذه اللفظة في اللغة محص الشيء المخفي والمستور والملفوف كقوله (שמואל I , 10 I) הנה היא לונזה בשמלה (ישעיה ז ,25, פני הלוט הלוט על כל העמים (כולבים) (19, 13, I שמואל (שמואל 19, 5, II) והמלך (19, 13, I לאט את פניו (שמר 18, 22 I) רברו אל רור כלט (אייב 15, 11) ורכר לאט עמך فلما فصحت التوبة بقولها בלטיהם تـبين ذلك انَّه لترد عليهم لا لتحقَّقه وهذا كقولك قال ١٣٦ كلاما صوابا وقل الاثلاام خطيئة او تقول فعل לוי فعلا حسنا وفعل التالأام فعلا قبجا فأنك انما تقصد التفرقة بين القولين والفعلين لا التسوية وان قد وضعت هذا الاصل فاستغنى به عن تشخيص كيف في الممكن أن يحتالوا في أجزاء الماء اليسيرة منه في غيروا باصباغ وكيف يلقون في بعض الماء شيرًا وتنفر منه الصفادم اللا أن هذه جزئيات لا يمكن مثلها في الاجرام العظيمة فامًا الذي فعلة موسى فتغيَّر ماء النيل باسرة وتقديره مسافة 40 فرساخًا من العلَّاقي الى مربوط وكذلك اصعاد الصفادم من كلَّه ما 1) m. المربوط.

المستبهذا لسائر افعاله كقدله (תרלים 4 ,33) دי ישר רבר " וכל מעשהו באמונה פישע (מיכה 12) והמה לא ירעו מחשבות " الأم הבינו עצתו ووقفت على أن الرسول كان يصح له أن اللام الذي يسمعه هو من عند الله من قبل أن ينسبه الى ربّه عند قومه وذلك ان<sup>3</sup> يظهر له علامة ما تبتدئ مع ابتداء الللام وتنقضى عند انقصائه فهي الما عمود نار والما عهود غسمام وامّا نور باهر من غير المنيرات المتعارفة فاذا شاهدها السنبيّ كذاك ايقن ان اللام من غند الله وربّما شاهد، القوم ايصا كما كان قوم موسى اذا هو فارقهم ليصير الى موضع الوحى يقومون فينظرون الى لجوّ فاذا هو نقى من كلّ غيم وعيونهم الى موسمي فكما يصل<sup>6</sup> الى موضع الوحي ينزل السحاب بالعود فيقيم محاطب ويرتفع ثمَّ يرجع اليهم وكقوله (تثاثاه 33, 8) והיה כצאת משה אל האהל יקומו כל העם ונצבו איש פתח **אדולו** - • فاذا عاد اليهم وادى الرسالة قالوا صدّقت نحن تامّلنا نـقاء للِّق قبل وصولک وورود ممود الغمام عند موافاتک وکان لبثه بمقدار ما تسمع هذا الللام الذى قلته لنا نعم ووجدت بعض الانبياء ممَّن له يشرح في خبره انَّه كان يوحى اليه بعود لإذا تبيَّن من حاله في كتاب آخر انَّه كان يوحى اليه كذاك لان שמואל ונخل مع משה ואהרן ניט عن الجبع (תהלים 99,6) משה ואהרן בכהניו ושמואל – בעמור ענן ידבר אליהם واذا قد وجدت مثل ذاى في تادابلا فلا محالة ان كثيرا من

M III conjug.? 2) m. om. 3) M الن 4) M add.
 4) M add.
 4) M add.
 7) M (من الغيم M (ح. 0) m. 10 (14 شک)
 8) M om. 9) e codice M una scida deperiit.

يقع الشكّ في آيانهم فيظنّ الناس ان تلك العصمة من طبعهم وكما جازت لهم جازت ايضا الآيات وكذلك ايضا لمر يضمن لهم صحَّة البدن الدائمة ولا المال الكثير ولا لخلف ولا الحجب من ظلم ظاهر الهم بصرب او باسماء او بقتل لانَّه لو فعل هذه امكن ان ينسب الناس نلک الى خاصية فى بنيتهم خرجوا بها عن حد سائر الناس ويقولون كما وجب خروجهم بهذة لخال كذلك وجب ان يـقـدروا غلى ما نتجز غنه فاقول وحكمته فوق كلّ قول فتركهم فى جميع احوالهم مثل سائر الناس واخرجهم عن جملتهم باقدارهم على ما يجر عنه جميع الناس لتصحّ علامته وتثبت وسالته واقبل ولذلك ايضا لمر يجعلهم يانون بالمحجزات دائما ولا يعلمون الغيب دائما لئلًا يظنّ عوام الناس أن فيهم خاصّية توجب هذا (68a) وانَّـما جعلهم يفعلون ذلك في وقت من الاوقات ويعلمون ذلك حينا من الاحيان فيتبيّن بذلك أنَّه باتيهم من جهة لخالف وليس من تلقاء انفسهم فسجان للحكيم وتقدَّس والذي دعاني الى اثبات هذه النكت ههنا أنَّى رايت قوما فافكارهم انكرت \* على ما زعهوا هذا الامور فبعض قال انكرت ان يموت النبي كسائر الناس وبعض انكر أن يجوع ويعطش وبعض أنكر أن يجامع وينسل وبعض انكر ان يجرى عليد الظلم والتعدّى وبعض انكر ان يخفى عليه شيء من الموجودات فوجدت جميع ما حكوة عدوانا وبطلانا وظلما بل صبّح لى ان اللحكة فيما صنعه الخالف في امر رسلة

1) m. cum artic. 2) m. איאכפרתהם אפכארהם. M אפלרתהם (אותם, edd. הפסירו אותם, אפלרתהם (אפלרתהם. 4).

המסות הגרלת אשר ראו עיניך אי זהי א אי ושאו פסגים فא الفاضلين كما قال (שמות 30 ,4) ויעש האתת לעיני העם (الم الم الم يون لم يون به ويصدّ 1 فهم الصالّون وعلى ما علمت · אי خبر אי قيل فيه (תהל 23, 22) כי לא האמינו באלהים נוכדות ان اقول هاهنا قولا احيط به لخقائق وهو ان الخالف جلَّ وعزَّ لا يقلب عينا حتى ينبّه القوم على انّه ميقلبها وسبب نلك ليصدّقوا بنبيَّة وامَّا من غير سبب فلا وجه لقلب شيء من الاعيان لانًا لو اعتقدنا ذلك فسدت علينا لخقائق وكان الواحد منًّا اذا عاد الى منزلد واهله للريامن ان يكون للحكيم قد اقلب اعيانهما وانهما غیر ما ترکه وکذلک اذا شهد علی انسان بشهادة او حکم علیه بحكم ولكن يجب ان نعتقد ان الموجودات على حالها لا يغيّرها ربَّها (.٣ 68) الَّا بعد تنبيه عليها ثمَّ اقبل وليس يجوز في لحكمة ان يكون الرسل الى الناس ملائكة من اجل ان الناس لا يعرفون مقدار قبَّة الملائكة فيما في بكنهم ولا ما يحجزون عنه فاذا اتوم بآيات معجزات للناس يظنَّن ان جميع الملائكة هكذى طبعهم فلا يصحَّ لهم ان تلك العلامة من عَند الخالف وتكن الرسل اذا كانوا اناسا مثلنا ووجدناهم صانعين ، ما نتجز عنه وما ليس هو الآ من فعل الخالف محمَّت لهم الرسالة بقوله واقبل أن لهذه العلَّة ساوى بين الرسل وبين سائر الناس بالموت لئلًا يظنَّ الناس أن هاولاء كما امكن ان يعيشوا ابدا خلافهم كذاك امكن ان يفعلوا المجزات جَلافهم ولذلك ايضا لم يعصبهم عَن الاكل والشرب والتزويج لئلًا .

1) ا. يصنعون M (4. لا . 3) m. add. لا صدّتن . 1 (1. . 16

الامور التي أ عددناها وامثالها اضطررنا الى رسالة الرسل اذ كنًّا لو دفعنا فيها الى ارائناً اختلفت <sup>م</sup>منا وام نتّفق على شيء ثمّ لموضع المسمعيّات على ما شرحنا فاذ قد بيّنت كيف لجّت 2 الحاجة الى بعثة الرسل فينبغي أن أتبع ذلك بشرح كيف صحّت لهم الرسالة عند سائر الناس واقبل لمّا كان الناس علين بطاقتهم ومقدرتهم أنّهم لا يمكنهم قهر الطبائع ولا قلب العيان بل يتجزون عن ذلك لان هذه افعال من خالقهم اذ قهر الطبائع المختلفة فخلقها مجتمعة وأنما شانها التنافر وغير عيون انفرادها حتى صارت باجتماعها لا تظهر منها عين محضة وأنّما يظهر شيء آخر سوى العيين الخالصة اعنى امًّا انسان وامًّا نبات او ما اشبة ذلك من الاجسام وجب أن تكون هذ، عندهم علامة فعل لخالف فليّ رسول اختاره الخالف لرسالته جعل سبيله أن يعطيه علامة من هذه الاعلام اماً قبهر طبائع كمنع النار ان تحرق وحبس الماءة ان یجری وایقاف الفلک عن سیرہ وما اشبہ نلک او قلب عینا کما يقلب لخيوان جمادا ولجماد حيوانا والماء دما والدم ماء فاذا دفع البع علامة من هذه وجب على من رآها من الناس أن يفصَّلوه ويصدّقوه فيما يقول لهم لان للحكيم لر يدفع اليه علامته الله انَّه ثقة عند، وهذا الوصف على انَّه في العقول فهو في نصوص الكتب على ما علمت من خبر ثالاته الثانا المجزات التي نفعت اليد ما اختصر دون ذكرها هاهنا وعلى ما في مشروحة في نصّ **ספר المأ**م שמות وغيرة وتفسيرها وكما قال لقومة (דברים 19, 7)

1) M masc. 2) cj. لَجّات. 3) M النهر 4) m. om.

ان العقل حكم لله بشكم على نعته وام يحدّ لذلك الشكم حدًّا من قبل ومن وقت ومن هيئة فاحتيم الى رسل فحدَّته وسمَّته صلحة وجمعلت له اوقاتا وكلاما فخاصًا وحالا خاصّة واستقبالا خاصًا ومن ذلک ان العقل انکر الزناء ولیس فید ما یحدؓ کیف مخصن المراة للرجل حتى تصير محصنة لعه هل يكهن ذلك بالللام فقط او بالمال فقط او برضاها ورضى ابويها فقط او بشهادة ا اثنين او عـشرة او اظهار جميع اهل البلد على نلك او تعليم علامة عليها او ايسامها بميسم، فجاءت الرسل بمهر وكتاب وشاهدين ومن نلك ان العقل ينكر السبق وليس فيه كيف يحصل المال للانسان. حتى يصير له ملكا هل على طريق الصناعة او على طريق التجارة او من جهة الورثة او من قبل المباحات مثل صيد البرّ والجر وهل بدفع الثمن وجب (53) الشراء او بقبض المتاع او بالقبل فقط وسائر ما يقع في هذا الباب من الشكوك فانَّه طويل عريض فجاعت الرسل في كلٌّ باب منه بمنصف قاطع ومن ذلك بتقويم الجناة فان المعقل يرى أن يقوِّم كلَّ جان مجاياته وليس يحدَّ لتقويمه حدًا هل ذلك بالتوبيخ فقط او بالشتم معه او بالصرب ايضا فان كان بالصرب فكم مقداره وكذلك الشتم والتوبييخ او لا يـقسنع الله بالقتل وهل عقوبة كلّ من جنى واحدة ام بعضها \* يخالف بعضا فجاءت الرسل نكل جنابة بتقهيم بعينه واشركت ا بعصبها مع بعض في احوال وجعلت لبعضها اغرام دراهم فلهذه

1) m. דרא . 2) m. conjug. II. 3) m. et M. nominn. 4) m. om. 5) M (גאני . 6) M במיסס . 7) m. et M. 8) m. om. 9) m. لا شركت. אשת איש فعلى ما قدمنا وآما الآم والاخت والابنة فان الصرورة تدفع الى للخلوة معهنّ فاطلاق تزويجهنّ يطمع في مزانانهنّ وايصا لئلًا تقع الفتنة على الصورة لجميلة من اقاربها ولئلًا يقع الرفض 1 للصورة القبيحة اذا راى ان اقباءها لد يرغبوا فيها ومن منافع الصائلا والطهارة ليتذلّل الانسان صداد اده، ولتعزّز عند، الصلوة بعد قطعها مدة وليعزز عنده القدس بعد امتناعه منه مدة ولجمع بالد في التقوي وعلى هذا المثل اذا تتبع اكثر هذه الشرائع السمعيَّات يوجد لها من شعب التعليل ومنافع التسبيب شيء كثير وحكمة الباري وعلمة اعلى من كلّ ما يلحقه 5 المناطقين לא זע (ישעיה 9, 55, 2 כי גבהו שמים מארץ כן גבהו דרכי **מדרכיכם** فاذ قـد قـلـت هـذ، لجملة في قسمَى الشرائع وها العقليَّة والسمعيَّة فينبغي أن أبين ما لحاجة إلى رسل وانبياء لأنَّى سمعت بان قوما يقولون ليس بالناس حاجة الى رسل وعقولهم تكفيهم ان يهتدوا ما فيها من لخسن والقبيح فرجعت الى عيار اللحق فسنطرت بد أن الامر لو كان كما قالوا لللن الخالف الأعلم به ولم يكن يبعث برسل اذ لا يفعل ما لا معنى له ثمّ تأمَّلت النظر فوجدت حاجة للخلف الى الرسل حاجة ماسَّة لا من اجل الشرائع السمعيَّة فقط ليعرّفوهم ايَّاها بل من اجل الشرائع العقليَّة لان، العمل بها لا يتمّ اللا برسل يوقفون الناس عليها في ذلك

1) m. بلاحون عند (2) cj. مسى هسيسبة reverentiae causa; M مند وبد <u>= ادم et initio proximi versus</u> مند وبد <u>= ادم (1</u> 3) m. بلاحقوة M النقا M بلامرام. (1 6) m. بلا.

لشخص واحد كعسل وقع فيد أشىء من السم فاكله ممما يلذَّذ ويقتل فيلزمهم ان يكون حكمة جهلا معا ثمَّ اقول ان القسم الثانى الذي هو مباج في العقل وقد جاءت الشريعة بالامر ببعصه والنهى عن بعضة وترك الباقى مباحا بحاله ذلك كتفضيل يهم من بين ايَّام كالسبت والاعياد وتفصيل انسان من بين الناس كالنبَّى والامام والامتناع من اكل بعض المطاعم ومجانبة غشيان بعض الاشخاص والاعتزال بعقب بعض لخوادث على طريق النجاسة فهذه الاصهل وما تسفرع منها وما انصم اليها وعلى أن العلَّة اللبرى في اتخاذها امر ربّنا وتعريصنا الى المنفعة فأنى اجد لاكترها عللا جزئيّة نافعة فارى ان اثبت بعضها واقبل معها وحكمته تبارك وتعالى فبق ذلك فمن منافع تنفصيل بعض (52) الزمان بنهك الاعمال فيه اولا اكتساب راحة من كثرة اللَّد ثمَّ لينال فيه حطٌّ من العلم وحطٌّ من الزيادة في الصلوة ويتفرّغ الناس للقاء بعضهم بعضا<sup>2</sup> باجتماعهم فيستذاكروا 3 فيد امورا من دينهم وينادوا فيها وما جرى هذا المجرى ومن منافع تفضيل انسان خاص ليقبل منه العلم بالاوكد وليستشفع به وليرغّب الناس في الصلاح لينالوا مثل مرتبته وليعنى هو باستصلاح الناس اذ لذلك اهل وما نحا هذا النحو ومن منافع تحريم اكل بعض لخيوان لئلًا يشبه بالخالف اذ لا يجوز ان يُطْلق اكل ما يشبهه ولا ان ينجسه ولئلًا يعبد الانسان شيئًا منها اذ ليس يجوز ان يعبد ما جعل له ماكلا ولا ما جعل عندد منجسا ومن منافع مجانبة غشيان بعض النساء اما

llv

فيبرِّه جزاء ما ربّاه ويورثه الاب ما رزقه كما ورث عنه الوجدان وبيعلم سائر اقربائه بن عمّ وخال فيقصى ما يجد، لهم من لخنين ومن للحكمة حظر السرق لأنَّه أن أبهم أتَّكل بعض الناس على سرق مل بـعـض ولم يـعهوا الدنيا ولم يكسبوا المال بل اذا اتّكل الللّ على هذا بطل السبق ايضا ببطلان الاملاك اذ لا يوجد شيء يسرق بتَّة ومن للحكة بل من اوائلها قول الصدق وترك الكذب لان الصديق هو القبل على الشيء جحيث هو وعلى حاله والكذب هو القبل على الشيء لا بحيث هو ولا على حاله فاذا وقعت الحاسمة عليه فوجدته بهيئة ما ونطقت عنه النفس بهيئة غيرها تسقسابسل القولان في النفس وتصادًا وشعرت من تمانعهما ا منكر ثم اقول ورايت من الناس من يظنّ ان هذ» الله الاصول من 2 المنكرات ليس بمنكرة وانَّما المنكر عندة ما آلمة وأُغَمَّه وللحسن عندة ما لذَّذه وسكّنه ولى على هذا الللام رد واسع في المقالة اله في باب العدل للنَّه اذكر منه هاهنا طرفا واقول ان طانَّ 3 هذا قد ترك جميع ما احتججت به هاهنا ومن ترک نلک فهو جاهل ومهونته ساقطة عنّا ومع ذلك لا اقنع حتى الزمد التناقص والتمانع واقول ان قنل المعدو ممما يلذّذ القانل ويؤلم المقتول واخذ اتى ملل واتى حرمة ممًّا يلذَّذ الآخذ ويُؤمر الماخوذ منه فعلى ظنَّ هذا الظانَّ يجب ان يكون كلّ فعل من هذين حكمة جهلا معا حكمة لاتَّه يلذَّذ القاتل والسارق والزانى وجهلا لانه يؤلم خصمه وكلّ مذهب يدفع الى التصاد والتمانع فهو باطل بل قد يجتمع عليهم هذا التناقص

1) M (عین العهما . 2) m. om. 3) m. به علم . 4) codd. nomin,

يوصف بالاوصاف الدنيَّة وما ماثل ذلك وكلَّ بنصٍّ وينضاف الى القسم الشالت استعمال لخق والصدي والعدل والانصاف ومجانبة قتل السلطقين وتحريم الزناء والسرقة والمخاتلة والمهاربة وإن يحبُّ المؤن لاخيد كما جبَّ لنفسه وكلَّ ما ينطوى مع هذه الابواب وكلُّ بنصٍّ وكلُّ فنَّ من هذه مامور به \*غرس في عقولنا استحسانه وكلّ في منها نهى عنه في غرس في عقولنا استقباحه كما قالت المحكمة التي في العقل (משלי 8, 7) כי אמת יהגה חכי المالاحم تعاهم العلام والمقسم الثاني امور لا يقضى العقل باستحسانها لعبنها ولا باستقباحها لعينها زادنا ربّنا عليها امرا ونهيا ليكثر جزاعا وسعادتنا بها كما قال ("لالات 21, 21) " חפץ למען צרקו יגריל תורה ויאריר فصار المامور بع منها حسنا (51) والمنهى عنه منها قبيحا لموضع التعبّد بذلك ولحقت في للحال الشانى ، بالقسم الآول ومع ذلك فلا بدّ من أن يكون لها عند التامّل منافع جزئيّة وتعليل يسير من طريق المعقمل كما كان للقسم الآول منافع عظيمة وتعليل كبير من طريق المعقمل وينبغى ان اقدّم الللام على الشرائع العقليّة اولا واقبل من لخكمة حقن الحماء بين، الناطقين لئلًا يباح ذلك فيفنى بعضام بعضا ففيه بعد ما يحسّبن من الافر بطلان المعنى الذي قصد بام لخكيم فقطعهم القتل عن الذي كان خلقهم لد واستعملهم فيد ومن الحكمة حظر الزناء لئلًا يصير الناطقون كالبهائم فلا يعرف كَّل واحد • اباء

1) m. אלטרקא. 2) m. cm. 4) M femin.
 5) M om. hoc verbum una cum artic. praecedenti. 6) M add.
 אוקה.

كان محتاجا 1 اليد واماً بشكر أن كان غنياً 1 عن المكافاة فلما كان هذا من واجبات العقل الكلّيّات له يجز ان يمهله للخالف جلّ وعزّ في امر نفسة بل وجب ان يامر مخلوقية بالتعبّد له وشكره لما خلقهم والعقل يوجب ايصا ان للحكيم لا يبيح شتمه والافتراء عليه فوجب ايما ان يحظم الخالف ذلك على عبادة ان يستقبلوه به والعقل يوجب ايصا ان يمنع المخلوقين ان يتعدّى بعصه على بعض على جميع ضروب التعدّى فوجب إيضا الا يبجه للحكيم فلك والعقل يجبّون ايضا ان يستعمل للحكيم علملا في شيء ما ويعطيه عليه اجرته لوجه تعريضه الى النفع خاصّة اذ كان ذلك ممّا ينفع العامل ولا يضرّ المستعمل فاذا جمعنا هذه اله فنهن صارت جملتها في المشرائع التي امرنا بها ربّنا وذلك انّه الزمنا الى المعرفة به وعبادته والاخلاص لد كما قال الوليّ (٦'ח' I (28, 9 I) المתה שלמה בני דע את אלהי אביך ועברהו בלב שלם ובנפש حولات - ثمّ نهانا عن استقباله بالقبيم من الشتم وعلى انّه امر
 مواد الشتم وعلى الله المراد الم مراد المراد ال يمتر» اللا اتبة ليس من شان للحكمة ان يبجه كقوله (ا'קרא יקלל אלהיו ונשא הטאו לג בי יקלל אלהיו ונשא הטאו לג בייקי (24, 15 بعضنا التعدّى على بعض والظلم لام كما قال (ibid. 19, 11) לא תגנבו ולא הכחשו ולא תשקרו איש בעמיתי באלא ال3 فنهن في وما انصمّ اليها القسم الآول من قسمي الشرائع فينصمّ الى إلاَّول منها التذلُّل له وعبادته والقيام بين يديه وما اشبه ذلك وكلُّ بنصٌّ وينصمُّ الى الثاني الآ يشرك به ولا يحلف باسمه كانبا ولا

1) m. nom., M (. 2) m. יביחות. 3) m. et M יביח.

ونبهام عند فهذا القول اول ما يطالع العقل يتفكّر فيد ويقول فهو كان قادرا على ان ينعم عليم النعة التامّة ويسعدم السعادة الدائمة من غير ان يامرم ولا ينهام بل يرى ان فصله فى ذلك الباب اصلح لم لما يسقط عنام من امور اللفة فاقول فى ايصاح هذا المعنى بل ان يجعل سبب ايصالم الى النعة الدائمة اعتمالم ما امرم بد هو الافصل وذلك ان العقل يقصى بان يكون من ينال خيرا على عمل استعمل بد له اضعاف ما يناله من الخير من فر خيرا على عمل استعمل بد له اضعاف ما يناله من الخير من فر فلما كان الامر هكذى مال بنا خالقنا الى القسم الاوفر ليكون نفعنا على الجزء اضعاف نفع الذى يكون لا تحمل وكما قال ('שעיה على الجزء اضعاف نفع الذى يكون لا تحمل وكما قال ('שעיה مار 10, 10) مدت ان بر العرار العام الالار العرار المرار المرار المرار

واذ قد قدّمت هذا الصدر فاقول مفتتحا عرّفنا ربّنا جلّ وعزّ على قـول انبيائه ان له علينا دينا ندينه به فيه شرائع شرعها علينا يجب ان تحفظها ونعل بها مخلصين ذاك قوله (٦٢٦٥ 6، 26) مات ماه ٢ بلامام وعالم لاسال بر مممام معمام الم مات ماه ٢ بلامام وعالم لاسال محمام معاما الم متصوفات المحرام الإسام ماهم وحرا لحرم لحرم الحرا والم لنا رسله على تلك الشرائع البراهين والآيات المحرات فحفظناها وعملنا بها من وقتنا ثمّ وجدنا النظر يوجب ان تشرع علينا ولا يسوّغ الهالنا فينبغى ان اشرح ممّا يوجبه النظر لهذا المعنى امورا وفنفونا واقول ان العقل يوجب مقابلة كلّ محسن امّا باحسان ان

المقدّمة كان فيها اجلّ كما قالت في 3 الفاظ (אסתר 4 ,1) בהראתו את עשר כבוד מלבותו وايضا ואת יקר תפארת גרולתו وانّما تريد עשרו וככורו ומלכותו ויקרו ותפאותו וגרולתו فناسبت الاوصاف بعضها بعضا فنفهم ارشدك الله ما اثبتناء وأَوْعه في نفسك وحصّله في فكرك فلا تبادر الى القطع على لفظة بل اقطع على الاصول المقدّمة واجعل اللفظ مجازا وتقريبا كما

شرحنا<sup>2</sup>

## كملت المقالة الثانية بحول الله

المقالة الثالثة

## في الامر والنهى

الـذى ينبغى ان اقدّمة صدرا لها ان لخالق جلّ وعزّ لما صحّ انّه ازلّى لم يكن معه شىء كان اختراعة للاشياء جودا منة وفصلا وعـلى ما ذكـرنا فى آخر المقالة الاولى فى علّة خلّقُقِ الاشياء وممّا يوجد فى الكتب ايصا أنّه جواد مجيد كما قال الكتاب (٢،٦٠ أت 145, 9) قاد أن أحر (٢٦ מי الأر در هلاسا الفجلّ احسانة الى لخلق اعطاع الكون اعنى ايجادة له بعد ما لم يكونوا وعلى ما قال لخلق اعطاع الكون اعنى ايجادة له بعد ما لم يكونوا وعلى ما قال لخواصّ (الثلاث اعنى ايجادة له بعد ما لم يكونوا وعلى ما قال لخواصّ (الثلاث اعنى ايجادة له بعد ما لم يكونوا وعلى ما قال لحواصّ (الثلاث اعنى ايجادة له بعد ما لم يكونوا وعلى ما قال لحواصّ (الثلاث اعنى ايجادة له الم بعد ما م يكونوا وعلى ما قال لحواصّ (الثلاث اعنى ايجادة الله الم بعد ما م يكونوا وعلى ما قال لحواصة (الثلاث الما من الم الم الم الم الم م الم المنعة الكاملة كما قال (المحاد القرار الم اله اله الم م الم م به المنعية الكاملة كما قال (المحاد الم الم اله الم م الم م به

1) M superscr. ע. 2) M פאול — ותחלת. 3) ed. אול — M. 4) m. אוכאלק. 5) m. et M nom. לא תהו כראה לשכת יצרה وأنع لا يجور ولا يظلم كما قال (דכרים 4 ,32, הצור תמים פעלו وانّ ע גמים איוטי וע الاصلي لهم كما قل (תהלים 145, 9) נוב י לכל - \*وانَّه لا يتغيرًا ولا يحول كما قال (۵ (ملاحد 3, 6) د هدد " לא שניתי وان ملكة لا يزول ولا يفنى كما قال (תהלים 13, 145) الأحامر מלכות כל עולמים פוי וחש יופג ע מג ג או זע (19, 103 (ibid. י׳ בשמים הכין כסאו ומלכותו בכל משלה ליט الواجب أن يسبّ باوصافة الحسنى الجليلة كما قال (5 138) انسادا دورد " در درال دواد " وان جميع ما يصغره الـواصفون ويـسبّحون به المسبّحون فهو اعلى واجلّ وارفع من كلّ ذلک کما قل (נהמיה 9, 5) ויברכו שם כבורך ומרומם על در درد الدرام وهذا الذي تجد في مواضع من الكتب [من 8] التسبير والتمجيد كانَّه ليس منسبباً اليد وانَّما هو منسوب الى وصفعه كقوله (יח קאל 3, 12) ברוך כבוד י' מניקומו פיפוא (תהלים 5, 68) זמרו שמו بل قد جدة احيانا لوصف وصفة كقولد (ibid. 72, 18) ברוך שם כבודו وقولد (97, 12) اהורו לובר קרטו بل فى قول الآباء شىء كانَّه لوصف وصف وصف اذ يقولون دراج هم ددار طردارا فاقول فى جميع ذلك ان هذا ايتصا من عهل اللغة وذلك أنَّها إذا قصدت الاجلال والتعظيم قـدهمت المفاطا قبل ان تذكر ذلك المعظّم وكلّما كثرت الالفاظ

1) m. om. 2) suppl. 3) M et m. nomin. 4) M superscr. plur. 5) m. الاجل.

רעי למרחוק ולפעלי אהן צדק כי אמנם לא שקר מלי תמים דעות עמך وتسبّحه وتمجد» بعقل ومستقيم<sup>1</sup> لا بجزاف ومحال كما قال الكتاب في المستجين (٦،٦٢ II 22 30) الال יחוקיהו על לב כל הלוים המשכילים שכל מוב שע זותאי بانْـ يجـعـل الدة اكثر من الدا1 من حيث لا يزيد فيها ولا بانَّه يدخل الدنيا فى خاتم من حيث لا يصيق هذا ويتسع هذا ولا 1 بانَّه يرد امس على حال الامسيَّة اذ هذ الله محال وربَّما سالمنا بعض الملاحدين عنها فنجيب 3 بانَّه قادر على كلَّ شيء ٩ وهذا الذى سالوا عنه ليس هو شيئًا لأنه محال وللحال ليس هو شيئًا فكانَّم سالوا هل يقدر على لا شىء بل عن هذا سالوا على 🕐 الحقيقة للنَّه تسبَّحه بالمعاني الذاتية انَّه ازلى الذي له يزل ولا \* يزول كما قال (مدرات 33, 27) מעונה אלהי קרם وانَّه الواحد الذات على القيقة كما قل (נחמיה 6, 6) אתה הוא י׳ לכרך وانَّه للتي القيَّس كما قال (تحدام 32, 40) دا معام مل تعاد ידי ואמרהי חי אנכי לעולם وأنَّ القادر على كلَّ شيء كما تل (נחמיה 9, 32) האל הגרול הגבור והנורא وانَّ العليم (49) بكلّ شيء العلم التلمّ كما قال (איוב 16, 16) רתרע על **موالین برد موالمار مدرم و الله خالق الله می ابتداء** לא פע (ירמיה 16, 16) לא כאלה הלק יעקב כי יוצר הכל (45, 18 وانَّه لا يصنع العبث ولا التيه كما قل ("שעיה 18 45).

1) M sine ו. 2) m. om. 3) m. פיגיב. 4) m. 5) m. 6) m. om.

محبّته على الاخلاص التام الذي لا شكّ فيه كما قال (٦٢د ٢ ٥ ) 6, ואהבת את "אלהיך בכל לכבך -- פטו, נגט וושיט גלעי اذا سعى في نهارة واذا تقلّب على فراشة وكما قال (תהלים 7 ,63) אם זכרתיך על יצועי באעמרות אהגה כך או באומא וי تلفظ اعنى الروح ان تهيم عند ذكرة من الشوق والاشتياق وكما נוbid. 77, 4) אזכרה אלהים ואהמיה אשיחה ותתעטף ٦١٦ بـل يغذيها ذكرة اكثر من الادسام ويرويها اسمة اكثر من كلّ ,تى كما قال (ibid. 63, 6) כמו חלב ודשן השבע נפשי التحمر مدورات المراط فالمحتى ترد المورها جميعا الية فتكون به واثقة مطبئنة 1 دائما كما قال (ibid. 62, 9) במחו בו בכל עת עם שפכו לפניו לכככם אלהים מחסה לנו שו לגיש האני وان المها صبرت وعلى ما قل (ibid. 22, 30) אכלו וישתחוו כל ٣٣٤ ٢٦ ولو فرق بينها ويين جسمها لصبرت له ولم تتّهمه في ذلب وعلى ما قال (15, 15 بعناد) הן יקטלני לו איחל وكلما تامّلت امورة ازدادت خوفا وفزءا كما قال (ibid. 23, 15) لا كرا كا כיפניו אבהל אתכונן ואפחר מכינו עאו ישאביי וכשונא שמח مد جها وكثر فرحها كما قال (6, 105) ישנה לב מבקשי י حتى تحبّ محبّية وتعزّ معزّية كما قل (ibid. 139, 17) الأ מה יקרו רעיך אל פיומי מויז ביואש ואשעו אששי או דע (21) הלא משנאיך " אשנא حتى تحتيّ عند وتردّ على كلّ من طعن في امورة بعقل ومعرفة لا بتحامل كما قال الولتي (3 ,36 איור) אשא

1) m. אשמאנה. 2) M באייי הגביקן מאנה.

611

3

1.1

تشغل عنه المكان او بعضه ما كان لجترعها فاذ الامر على هذا فوجدانة 1 بعد خلقه للاجسام كلمها كوجدانه قبل ذلك بلا تغيير ولا تفصيل ولا ستر ولا قطع وعلى ما قال ('רמ'ה 24, 23) אס יכתר איש במסתרים ואני לא אראנו נאם י׳ הלא את **השמים ואת הארץ אני מלא** واقرّب الى الفع واقول لولا انّا قد اعتدنا ان بعض لخيطان لا تحجب الصوت والفنا² ان الزجاج لا يحجب النور وعلمنا ان نور الشمس لم تصرَّه الاوساخ (48) التي في السعسام للسنَّسا نتهجَّب من ذلك فهذ، كلُّها اعتبارات في تصحبح مسعمنا، واقول ايضا وكيف يقوم في النفوس انَّه يعلم كلَّ ما مضى وكلُّ ما ياتى وأن علمهما عند، بالسواء فايين من اجل أن المخلوقين 🗤 انَّسا صاروا لا يعلمون ما ياتي لان علمهم انَّما يقع له بطريق للحواش فا لم يخرج الى سمعهم وبصرهم وسائر حواسّهم لمر يقفوا عليه واممًا لأحالت الذي ليس سبيل علمه بسبب وانّما هو لان ذاته علمة فالماضي والآتي عند، جميعا بالسهاء يعلم هذا وهذا بلا سبب وعلى ما قل (ישעיה 10, 10) מגיד גיראשית אחרית ומקרם 🕐 אשר לא נעשו אמר עצתי תקום וכל חפצי אעשה שנו פסע الانسسان الى معرفة هذا المعنى الشريف ، بطريق النظر وبحجَّة الآيات والبراهين ايقنت به نفسه ومزاج روحه وصار لها في خدورها موجودا كلّماء سلكت في هيكلها وجدته كما قال الولتي ("لالإن נפשי אויתך בלילה אף רוחי בקרבי אשחרך כמי איי בסרבי (26, 9

1) m. פונרנאה. 2) M. אלפינא 3) m. om. 4) M. לולאאַשִּׁי 1). 5) M supersor. ف.

פנג שלאיש וי משה ואהרן נרב ואביהוא ושבעים מזקני ישראל פון ביא ועל (ibid. 24. 10) ויראו את אלהי ישראל פהראש אוכלת בראש אוכלת בראש אוכלת בראש ההר لكنام اذا راوا ذلك النبر ليس يقدرون أن يت الملوء<sup>1</sup> من قـوتــه وبــهـارته فمن تامَّله انحلَّ تركيبه وطارت روحه كما قال (ibid. 19, 21) פן יהרסו אל י׳ לראות ונפל ממנו רכ فسال موسى ربِّه (.7 83) ان يقوِّيه على تامَّل ذلك النور فاجابه بان اوائل ذلك النبر عظيمة لا يمكنه أن يبصرها فيتصفّحها اللا يهلك لكنَّه يستره بغمام او ما اشبهه حتى يجوز عنه أوَّل النور اذ قوَّة كلّ ذى شعاء في اقباله كما قال (22, 22) الارارة روة لأزر · لاح لاحدد فاذا جاز اوَّل<sup>2</sup> النور كشف عن 1215 الشيء السانر כדא גיאת כפי גראית (28) והסירותי את כפי גראית את אחורי وامّا لخالف ذاته فلا سبيل ان يبصره احد بل ذلك من جنس الحال ثمّ اقبل كيف يثبت \* في افكارنا هذا المعنى اعنى الخالف جلّ وعزّ وشيء من حواسَّنا له يقع عليه فاقبل كما يقهم فيها استحسان الصدق واستقبار الكذب وشيء من حواسّنا لمر تقع عليد وكما يحصل لعقولنا احالة اجتماء موجود ومعدوم وسائر المتنافيات وللحواس فلم تر ذلك وقال الكتاب ('רמ'ה 10, 10) ۱۰ אלהים אמת واقول وكيف يقم فى عقولنا وجدانه فى كلّ مـكـان حـتى لا يخلو منه مكان لأنه فر يزل قبل كلّ مكان فلو كانت الأمكان (٩) لتفتى بين اجزائه لما خلقها ولو كانت الاجسام

1) codd. indic. 2) m. om. 3) m. ثبت.

عليه باسم 8% רחום וחנון والنقمة والعذاب يقالان عليه باسم. **الله الرحما وهذا المعان واجعة على المخلوتين كما قال** (נחום 2, 2) נוקם " לצריו ונוטר הוא לאויביו פטו (רברים 7,9) שומר הברית והחסר לאוהביו – وكل ما جي من (83) هذه الاسماء فحاصلها راجع الى المصنوعين وهذا الفرق بين اسماء الذات واسماء الافعال وعلى ما شرحنا في تفسير الالأم שמות وعلى المنفعل ليس من يظنّ ان من الانفعالات شياً 8 واقع عملي الخمالة الروية فقط فوجب ان ابين ان الروية ايضا غير واقعة عليه وذلك ان الاشياء انّما تهى بالالوان اللائحة في سطوحها المنسبة الى اله طبائع فتتصل بالقوة التي في البصر من جنسها بتوسيط الهواء فتبصر واما للخالف الذي من الحال ان . يعتقد أن فيه شيئًا من الأعراض فلا سلطان \*للابصار على 3 ادراكه وهوذا ترى لا سبيل للاوهام على 4 تصويرة وتشكيله فيها فكيف يكون للابصار سبيل عليه وقد حيّر بعض الناس خبر ٢٣٦ רבינו צביש שול ,א (שמות 32) הראיני נא את ככורך פוטא בגי לא תוכל לראות את פני כי לא יראני הארם וחי נדמושف שלא נוש שיר בינ אית אחירי الداد لأم الما نقول بمعونة الرجان في كشف جميع نلك وايصاحد أن للد نورا يخلقه فيظهره للانبياء ليستدلُّوا بد على أن كلام النبوّة الذي يسمعونه من عند الله [واذا رآه احد منام قـال رايت ٦٢٦٦ \* <sup>5</sup>] وربَّــما قال رايت الله على طريق الاضمار

1) m. אלאפאל. 2) m. et M nomin., M in marg. <u>.</u> 3) m. אלדי. 5) Suppl. ex vers. hebr. بها وهذا كله منوع عنه كما شرحنا وهذا الذي نجد الكتب تذكر (r. 106 r.) من بعض الافعال الشيء وصدَّ، ومن بعصها الشيء لا صدَّة فكلَّة مردود إلى أنَّه إذا أراد أن يحدث شيئًا أوجدة جيث لا يلحقه البطش ولا المسّ ففي باب لخلق قالت بالشيء وضد» انوس مرامنا التحد فكما أن الوس ليس هو جهكة ولا بتعب وانّما هو ايجاد الشيء للحدث فكذاك لا محالة التقادم لا من حركة ولا من تعب وانَّما هو ترك ايجاد الشيء للحدث وعلى انَّها قالت الآلام فليس هو شيء باكثر من ترك الاحداث والاختراع وفى باب السنبسوَّة قالت ١٦٢٦٦ " وحاصل القول انَّم خلف كلاما اوصلة في الهوى الى سمع<sup>3</sup> الرسول او القيم واماً ضدّ ال**٦٢ الآم**ا פוני (ישעיה 14 , 14 החשיתי מעולם אחריש אתאפק פוניי (ישעיה 14 , 14 وممعنى هذا السكوت امهال وانظار تكن لغة العرب تطلق عليه وصف الللام على مثل تاويلنا ولا تطلق عليه صفة السكوت ولا بتاويل فاذا اخرجنا مثل החשיתי الى التفسير بها • صحّ • ما حكيناء 6 من أول القبل بالامهال وفي باب انقاذ العامر 7 من حال كانت توله تسميد \* الارام كقولها (دامسار 1, 8) ااارا אלהים את נח (ibid. 30, 32) ויוכר אלהים את וחל נים اشبه ذلك يقال في اللغتين ذكرا " ولم تطلق واحدة من اللغتين صد الذكر الذى هو النسيان عند ترك الانقاد لكنّها اكثر ما זפאל (איכה 1, 2) ולא זכר הרם רגליו פוויאג פוקדא זפועיי<sup>11</sup>

1) M (عنها M (عنها M (عنها M (عنها M (عنها M (عنها M (منها M (منها m. s) m. om. 6) M (غنها m. sine suff. 9) m. يقول .10 (10 masc.

سبيل الاختصاص والتفصيل وعلى هذا يكون معنى تسميته ربا וענייי פור הפאיני אלהי ארה אברהם - כאפור אלהי העברים اذ هو ربّ الكلّ وانّما هذا منه تشريف واجلال للصالحين وعلى النصبة اذ الخالف تبارك وتعالى ليس جسم فلا يجوز ان تركبون لد نصبة ما من قعود او قيام او ما اشبه ذلك بل متنع لانت ليس جسم ولانته فرين ولا شيء سواة \* [ولان النصبة انّما ٤ ت]ماد جسم على آخر ولان [وجوة النصبة] توجب تغييراً وتبديلا لمنتصب والذى تقول الكتب (תהלים 10, 29) است 10, 34) קומה " ויפוצו אויביך فاتما تربد به القوام والنصرة والعقاب والذي تقول (שמות 5 ,34) اامناد لاما سط تريد به فلم المنبور المسمّى الادرة والذي تقبل (د الماسرة 18, 33) الأل " כאשר כלה تربد به ارتفاع ذلك النور وعلى هذا يتخرج كلّ ما اشبه هذا القبل واقبل على الفاعل ان لخالف وعلى انًا نسميد صانعا وفلعلا فلا يجوز أن يكون معناناً في ذلك مجسَّما وذلك أن الفاعل المجسّم لا يقدر أن يفعل في غيره حتى يفعل في نفسه فيتحرّى اولا ثمّ يحرّى وهو جلّ وعزّ فانّما يريد فيكهن الشيء وهذا سبيل فعله دائما وايصا لان كلّ فلعل مجسّم يحتاج الى مادَّة 7 يفعل منها والى مكان وزمان يفعل فيهما والى آلة \* يفعل

m. אלאזצאץ. 2) m. אלאזצאץ et J. 3) M nominn. 4) m.
 om.; verba in cod. M mutilata restitui ex vers. hebr. 5) m.
 om. معانيها M (6) قوام et leg. معانيها M (8) قوام et leg.

ער עולם אתה אל פובשו (יעעיה 13, 13) גם מיום אני (ibid. 43, 10) לפני לא נוצר אר וארורי לא וובש (יושר) ארורי לא ٢،٦٦ فأنَّما ترجع هذ، النقط كلُّها من الاوتات على فعل له فالذيبي זוקו ומעולם עד עולם אתה אליו גשיאי אל הי דא אל האי היו اول النومان لعبادى كقوله (ההלים 21 68, האל לנו אר למושעות وقوله تباری לפני לא נוצר אל يريد به قبل ان ابعث برسهلي وبعد: بعثت به لا اله سواي لانَّه قدَّم قبله الإلام؛ אשר ברורתי وفى لغة القوم يستقيم ان يقول الانسان قبلى يعنى דא נא כן אוחירה לפניך (שמואל I8, 14 II) לא כן אוחירה לפניך ويقبل بعدى يعنى بعد فعلى كقبل (1, 14 I (1, 14 I) (1, 14 اللا 1- in Isiyli אכוא אחריך כאנא גם מיום אני הוא בפתל אבוא אחריך مغضّل آما يهم ٦٠٤٧ او ما اشبهه فيقبل من ذلك الوقت انا هو الآمركم بهذا والناهيكم عن هذا والمخلصكم من هذا لأنَّه تمَّم القبل مولاط الثا الاالدان وعلى الملك اذ جميع المخلوتين فهم له خلف وصنعة فلا يجوز أن نقبل أنَّه بملك هذا دون هذا ولا أن ملك لهذا باكثر ولهذا باقل والذى نبى اللتب تقبل أن قوما לשייג entre erais eוחלת (דברים 32, 9) כי חלק י׳ עמו **الارد الدار دارارا** فأنما ذلك على سبينل التشريف والتفصيل لما کان عسندنا ان حصّن کل انسان ونصيبه عيران د عند، بل قد (. 106 .) تجعله هو ايضا على طريف المجاز نصيب الصالحين وحصّتهم كقولها (رردانا 5, 5) " ودر الرام ادام فهذا ايصا على

> 1) M add. انها. 2) m. sine بعثنى ; M بعثنى, 3) cod. r; initium omnium versuum scidae sequentis deperiit in M.

1.14

سبيل التشريف والارذال 1 فشرّفت الطائعين من الناس باسم אה כים ورذلت العصاة \* باسم الالات وكذلك سائر ما دخل فى هذا الباب واقبل على المكان لا يجوز ان يحتاج الخالف الى مكان يكبن فيه من جـهـات أولا لأنَّـه خالف كلَّ مكان وايضا لأنَّه فر يزل وحدة وليس مكان فليس ينتقل بسبب خلقه للمكان وايضا لان المحتاج 🗧 الى المكان 3 هو لجسم الذي يشغل ما لاتاه وماسَّم فيكون كلَّ واحد من المتماسين مكانا للآخر وهذا متنع من الخالف وهذا الذى تقبل الانبياء انَّه في السماء على طريف التعظيم والاجلال اذ السماء عسندنا ارفع شيء علمناه كما شرحت (קהלת 5, 1) כי האלהים בשמים ואתה על הארץ ליבט (מלכים I (8, 27 בי השמים ושמי השמים לא יכלכלוך כאלא ושע אי השמים بيت المقدس (שמות 29, 48) ושכנתי בתוך בני ישראל (اللا 4, 21) 1" تادر دلارا جميع ذلك تشريف لذلك الموضع ولستسلمك الأمّنة ومسع ذلك فقد اظهر فيه نوره المخلوق الذقء قدّمنا ذكرة المسمّى الادادة احداد وعلى الزمان لا يجهز ان يكهن للخالف زمان من اجل أنَّه خالف كلَّ زمان ولانَّه لم يبل وحد، وليس زمان فليس<sup>6</sup> جهز أن ينقله الزمان ويغيّبه ولان الزمان انّما هو مدَّة بقاء الاجسام فالذي ليس جسم فالزمان والبقاء مرفوعان 7 عسنه وان نحس وصفناه ببقاء وثبات فانَّما ذلك تقريب على ما قدّمنا وهذا الذي تجد الكتب تقبل (חהלים 2 ,90) اهلاالاًם

1) m. אלאציה. 2) m. אלעציה. 3) M sine artic. 4) M om. 5) m. femin. 6) M emend. על. 7) m. et M --.

واتَّه يخصب فلعنى في ذلك أن بعض خلقه إذا أوجب لهم السعادة والثواب سمّى فلك رضى كقوله (חהלים 11 ,147) רוצה " את יריאיו (ibid. 85, 2) רצית י' ארצך واذا است الحق بعضهم شقاء وعقابا سمّى ذلك ساخطا كقوله (ibid. 34, 17) طلا י׳ בעשי רע (עזרא 22, 8) ועזו ואפו על כל עזביו ניד الغصب والرضى المجسمان ولخبنة والكراهة الجسمتان ل فليس يكونان اللا في من يرغب ويخاف ومتنع عن خالف الكلّ أن يرغب الى شىء مممًّا خلف أو يخافع وعلى هذا مخريج سائر صفات الكيف المت وهمة وعلى المصاف اقبل ان الخالف لا يجوز ان يصاف اليه ٢ شيء على التجسيم ولا ينسب اليه لأنَّه له يزل وليس شيء من المصنوعات يصاف الية أو ينسب الية والآن أذ صنعها فليس (47) جوز ان تتغيّر ذانه فيصير منسوبا اليه ومضافا اليه بالمجسيم بعد ما فر یک ذلک وهذا الذی تری الکتب تسمّیه ۵۲ وتجعل الناس لد عبيدا والملائكة لد خدّاما كقوله (תהלים 16, 10) " משרתיו (104, 4) הללו עברי י' (ibid. 113, 1) משרתיו אש לוהם فأنما هذا كله على طريف الاجلال والتعظيم لما كان اجلّ من في الناس عندنا هو الملك وعلى معنى انَّه يصنع كلَّ ما ב, באשר דבר מלך (קהלת 4, 8) באשר דבר מלך שלטון ומי יאמר לו מה העשה פונגם יجدها تنسب اليه ופני י׳ שנאו רע פפנא (תהלים 97, 10) אהבי י׳ שנאו רע פפנא (ibid. 81, 16) משנאי " יכחשו לו فألبا ذلك منها مجا; على

1) m. et M ut antea pp. 2) m. عليد 3) M لللال M.

1.1

. بيَّنَّا وممَّا يدلُّ على ما قلنا، قول النبيَّ عن هذه الصورة (١٦١٦م ויאמר אלי בן אדם עמר על רגליך וארבר אתך שעיי (2, 1 يجوز ان يكون هذا المخاطب هـو ربَّ العالمين لان التورية قالت ا ان الخالف لم يكلّم احدا بلا واسطة الا משהרבינו فقط ذاك قولها (حدمات 10, 34) الأم م ودنه لاام - وامّا سائر الانبياء فتماد خاطبتهم الملائكة فان وجدنا النصّ فصبح باسم فلألمح فقد فصرح بالمحدث وان قال ٦٢٦٦ " فهم هو محدث وان ذكر اسم " وام يصم اليه ככוך ولا מלאך لكنّه ضم اليه راية او כסא او صفة شخص فلا شكّ ان في القول شيئًا مصبرا <sup>و</sup> هو כבור <sup>ر</sup>' او מלאך " على ما وجدنا اللغة تصم<sup>4</sup> ثمّ اتكلّم على الكيف وعي الاعـراض واقـول انَّه على للحقيقة لا يجوز ان يتعرَّضه عرض اذ هو خالف الاعراض كلّها وهذا الذى جدة يقبل أنّه يحبّ شيئًا ويكره شیئًا المعنى في ذلك أن كلّ ما أمرًا بد أن نصنعه سمّاء محبوبا عنده أذ المنا محبَّته كقوله (תהלים 37, 28) כי " אהב משפט (ibid. 11, 7) כי צריק "צרקות אהב כא ומא נעט פראש האשא אישו שול (ירמיה 23 ,7) כי באלה הפצתי נאם י׳ وكلّ ما نسهسانا عسنه ان نصنعه سمّاه مكروها عنده اذ الزمنا كرهه كقوله (משלי 61, 8) שש הנה שנא י' (ישעיה 61, 8) שנא גול בעולה כהאש جماعة منها فقال عنها (וכריה 17, 8) כי את כל אלה אשר שנאתי נאם " والذى نراة يقول انه يرضى

1) M (ع. 2) m. sine ف. 3) m. et M nominn. 4) M add. كمها قدّمت.

S. C. C

1.

וישושו ואישיא ווגא הי יראה וישמע וידבר ויחשב ויבום מו اشبد ذلك وكان تكلّ واحد تاويل حتى ١٣٦٦ " الذى مسموعد ا صعب يكون قبولا كقوله (איוב 9 ,14) מריח מים יפריח على ما يوافق المعقبل والمكتوب والمنقبل فان هجم هاجم فقال وكيف يمكن ان يتاول 2 هذ» التاويلات لهذ» الالفاظ (46) المجسّمة ولما ينسب اليها والكتاب قد افصرم بان صورة على صورة الناس قد راتها الانب ياء مخاطبهم ويصيف الى كلامة ولا سيّما انّها على كرستى وملائكة يحملونه فوق عرش كما قال ("חזקאל 1, 26) التاطلاط לרקיע אשר על ראשם כמראה אבן כפיר דמות כסא ועל דמות הככא דמות כמראה אדם עליו מלמעלה פג ترى ايضا هذه الصورة على كرسي وملائكة عن يمينها وعن يسارها לבאן זע (מלכים I ניז, 19 גאיתי את י׳ יושב על כסאו € גאן זע ניז אין אין אין זע ניז גע גע וכל צבא השמים עמד עליו מימינו ומשמאלו וביים או هذ، الصورة مخلوقة وكذلك الكرسي والعرش وحمَّلته كلُّهم محدثهن. احديثهم لخالف من نور ليصح عند نبيَّه، انَّه هو الذي اوحي اليه بكلامه كما سنبين في المقالة الثالثة وفي صورة شيغة من الملائكة عظيمة الخلف بهيَّة النهر وفي تسمّى 2217 " وعنها الذي وصف بعض الانبياء (دونهر 7, 9) חוה הוית ער רי دרסון רמיו ועתיק יומין יתיב وعسنها الذى وصف العلماء الاحاداة وقد تكون نور بلا صورة شخص فشرّف الله نبيّه بان اسمعه الوحي من صبرة عظيمة مخلوقة من نور تسمّى 2217 " على ما

فلاوكدا ان يستقيم تفسيرها في معانى الباريُّ على غير المحسيم 2 ثم اتهل وقد وجدنا مثل هذه الالفاظ في جماد لا يستقيم ان ينكون له شيء من هذه الاعصاء وذلك أنَّا جد في اللغة للأرض والماء 12 لفظة اولها האש (משלי 8, 26) וראש עפרות תכל ועין בשני (שמות 4 ,10) וכסה את עין הארץ ואון צפנא (1, 31 והאזיני ארץ ופנים צבע (במרבר 1, 1) (ישעיה (נמרבר 1 על פני הארץ ופה שבע (ibid. 16, 32) ותפתח הארץ את פיה וכנף אפעע (ישעיה 16, 16) מכנף הארץ ויד אפעא (רניאל 4 ,10) על יר הנהר ושפה שנוג (שמות 2, 3) על שפת היאר ולב كقول (ibid. 17, 8) קפאו תהמת כלכ ים וטכור كقول (יחזקאל 38, 12) ישבי על מכור הארץ ובמן كقول (יונה 3, 3) מבטן שאול שועתי שמעת קולי ורחם צבעא (איוב 38,8) ויסך ברלתים ים כגיחו מרחם יצא וירך שפלא (ירמיה 8 ,31) וקבצתים מירכתי ארץ טונו פבעו וונא זע صنعت هذه الالفاظ لما شهد حسّنا أن ليس له شيء من هذه الاعصاء واتمّا في كلُّها مجازات \*فكذاك صناعها لما شهد له عقولنا ن ليب له شيء من هذ؛ الاعصاء وانَّما في كلُّها مجازات، في قال لا تصنع اللغة الا ما كان مجسّما لزمة أن يوجدنا، هذه ال12 فـي الارض والماء وكما جازت هذه الألفاظ جازت اضافتها ا יט הטה אזנך פקח עיניך שלח ירך נא והא נולט נרונים

M M add. 2) M sine artic. 3) m. om. 4) M add.
 et post والماء etiam (مناه etiam) et supersor.
 مصافاتها .

٩,

محكم فكفتنا هذ؛ المُونة فاقبل لو اقتصبت على لفظ واحد؛ لقلّ الاستعلل ولم يوصل ان يخبر بها اللا على<sup>2</sup> بعض المقصودات تكنّها اتسعت حتى اتت بكل مراد واتكلت على ما في العقبل والنصوص والآثار ولو اخذنا في وصف على اللفظ الحقّق لوجب أن نترك سميعا وبصيرا ورحيما ومريداً دحتى لا تحصل الله على الأنية فقط واذ قد بينت هذا ، اعود على تلك العشرة بشروح معان واقول ارادوا الانبياء ٦٦ ١٧ معنى شرف، وعلو كما قال هناك في الناس (תהלים 4, 3) כבורי ומרים ראשי פווטפו בעין בגוא צפנא (תהלים 4, 4 לאן דע (משלי 15, 15) באור פני מלך חיים <sub>י</sub>דע (שמואל ופניה לא היו לה עור פונוטפו באון פאניה לא היו לה גור פונוטפו (1, 18, I (כראשית 18, 18) ירכר נא עברך רכר באזני ארני פיניטי) בפה ושפה יגוו ניתוי לשפל (במרבר 27, 4) על פי אהרן ובניו (משלי 10, 21) שפתי צדיק ירעו רבים פוונפו ביד פנים كقولة (מלכים II 19, 26) וישביהן קצרי יד وارادو בלב حكة كقولة (21 مرار 7, 7) ولاد חסר לב وارادوا בכועים اللطف كقول (תהלים 9, 40) ותורתך בתוך מעי פוליפו ברגל قهر • كقول (ibid. 110, 1) ער אשית איביך הרם לרגליך فاذ وجدنا مثل هذ، الالفاظ في الناس على غير التجسيم في بعض الاحايين

1) m. om. 2) M (الى 3) m. et M nomin. 4) M femin. 5) M cum artic. 6) m. et M nomin. 7) m. et M nominn. 8) M superscr. نقد . 9) m. om.

٩٧

على نـفى التشبية عن ربّنا ابسط هذ، الالفاظ لجسمانيّة واقول וואן عشرة ראש كقبله (ישעיה 17, 59) וכובע ישועה בראשו ועין كقول רברים 11, 12) עיני י' אלהיך בה ואוון كقول (כמרבר 18, 11) כי בכיתם באוני י' ופה كقوله (שמות 1, 17) על פי י׳ ועפה צבוג (ההלים 35 89) ומוצא שפתי לא אשנה ופנים كقوله (בכרבר 6, 25) יאר י' פניו אליך ויד كقراء (שמות 3, 9) הנה יר י׳ ולב كقواء (בראשית 21, 8) ויאמר י׳ אל לבו ומעים שלע (ירמיה 31, 20) על כן המו מעי לו ורגל שפלא (תהלים 5, 99) והשתחוו להדם רגליו فهذ، الاقبال وما اشبهها من قعل اللغة واتّساعها توقع كلّ واحدة منها على معنى وتاويل ذلك ممما تجد، في (45) غير معانى للخالف فنعلم ان اللغة هكذى حقيقتها وسبيلها ان تتّسع وتستعير وتمثّل كما تتسع وتقبل أن السماء ينطق ا כ׳ק׳ (ההלים 2 ,19) השמים מספרים כבור אל פוט וליא כמ׳ ק׳ (ישעיה 4, 23, כי אמר ים מעוז הים לאמר פוט ואפי גפע (איוב 23, 23) אברון ומות אמרו פוט ולجر يسمع لقوله (יהושע 27, 24) הנה האכן הזאת תהיה בנו לערה כי היא שמעה פיו לאָל דילם (ישעיה 13, 13) חהרים והגבעית יפצחו לפניכם רנה ליט ול גבעות החגרנה כחו וגיל גבעות החגרנה כחו ומיא نلك ما لا يحصى بسرعة فان قال قائل فا الفائدة في ان تتّسع اللغة هذا الانساء فتلقى لنا هذ، الشبه وهلًا اقتصرت على \*لفظ

1) M femin.; infra emendare non ausus sum femm. تنطق et تنطق.

אחרי כלכ מת אחרי פרעש אחר הבים ככלב מת וכפרעש אחר פובט (ד׳ה׳ 12, 8, 1) ופני אריה פניהם ל בני גד معنا וכפני אריה לנול אש אוכלה הוא معنا כאש אוכלה هو معاقب ثمّ على الكمّ واقول أن معنى اللمّ يقتضى شيئين . لا يجوزان على لخالف احدها مساحة طول وعرض وعق والآخر فصبل واوصال تنغصل وتتصل بعصها ببعص ولا يقال على لخالف شىء من نلـك بـدلائـل من المعقبل ومن المكتوب ومن المنقبل فاماً من المعقول فان هذا الاوصال والتواليف في التي طلبنا لها خالقا اقتصاناه عقلنا فوجدناه لم يبق منها شيء الا وقد دخل تحت معنى انَّه صانعة وامَّا من المكتوب فعلى ما قدَّمنا (٦٢٦ م) (4, 16 وم الاساد القصّة واما من المنقول فأنّا وجدنا علماء امتنا الامناء على ديننا اينما 1 وجدوا شيئًا من عذا التشبية لم يترجموه مجـسما بل ردوة الى ما يوافق الاصل المتقدّم وهم تلامذة الانبياء وابصر بقول الانبياء فلو كان عندهم ان هذه الالفاظ على تجسيمها لترجموها جالها وتلنُّهم صحَّ عندهم من الانبياء سبى ما في عقولهم ان هذ، الالفاظ السميَّة ارادوا بها معانى شريفة جليلة فترجموها على ما صحّ لهم فن ذلك ترجموا (שמות 3 ,9) הנה יד י' הא מחא מן קרם י' פית אין (ibid. 24, 10) ותחת רגליו ותחות כרסי יקריה פית (ibid. 17, 1) על פי י׳ על מימרא ۲" وترجبوا (בנירבר 11, 18) באוני י' קרם י' وكذلك كل ما اشبه هذا فاذ قد بيّنت ان المعقول والمكتوب والمنقول قد اجمعوا

1) M انما 1

ابطل به ان يكون هو يشبه شيئًا وقالت في اجلَّ النبات الارز والساج (ibid. 40, 18-21) ואל מי תרמיון אל (44) ומה רמות תערכו לו הפסל נסך הרש וצרף בזהב ירקענו – שוני ف ظيران كله (דברים 18–14, بن الاשמרתם מאד לנפשותיכם دי לא ראיתם כל תמונה ביום – وقالت فی الکواکب (ישעיה 26–25 (40, 25–40) ואל מי תרמיוני ואשוה יאמר קרוש (ישעיה) שאו מרום עיניכם וראו מי ברא אלה קמוציא במספר צבאם وقالت في الملائكة (ההלים 89, 7 מי בשחק יערך ۲۰، ידמה לי׳ בבני אלים نجمعت كل موجود ونفت ان يشبه البارج أو يشبهه البارئ فهذ، الاقوال الفصحة " في الاصول المعوّل عليها ويجب ان يردّ كلّ كلام متشابه اليها جحيث يوافقها من مجازات اللغة فن ذلك قول الكتاب (دראשית 1, 27) اندره אלהים את הארם בצלמו בצלם אלהים ברא אותו שבי וט هذا على طريق التشريف ونلك كما ان له جميع الارضين وشرِّف واحــدة مـنــهـا بقول هذه ارضى وله جميع للجبال وشرّف جبلا ٢ واحدا بقبل هذا جبلي كذاك له جميع الصور وشرّف صهرة واحدة منها بان قال هذ» ومورق على سبيل التخصيص لا على سبيل ال- אלהיך אש (4, 24 ברים 4, אלהיך אש אוכלה הוא فابين انَّ يريد بذلك انَّه كالنار معاقبا مهلكا لمن كفر وكذب واجد في اللغة تمثيلا د بلا كاف (ibid. 4, 20) (الالا אתכם מכור הברול משווי כמכור הברול פוושו (שמואל 1 24,15)

1) m. add. اصبل. 2) m. et M nomiu. 3) m. masc.

فان ذلك منَّا تقريب وتمثيل وليس على مجسَّم اللَّام الذي نقمل مثلة في الناس فاذ قد بيَّنت هذه الثلث النكت فلا يغالطوك يا ابما الناظر في الكتاب ويدخلوا عليك الشبع من قولك كان ومن قولك اراد ومن قولك رضى وغصب وما اشبة نلك وكذلك مممَّا في الكتب فإن هذا الالفاظ أنَّما نقولها بعد ثبات الاصل على ما قدَّمنا، نترد اليه وتحمل عليه لان البناء أنَّما يبنى من الاساس الى فوق ليس يبنى من فوق الى اسفل 2 فلا تتحيَّر بسبب صفة تراها في الكتب او تجدنا مجمعين عليه فترجع بها في شكّ على الاصل الذى قد صرٍّ وثبت على للحقيقة وهوذا ابسط هذ» المعانى على العشرة مقولات واتكلُّم على كلُّ واحد 3 بما يصلي فاقهل قلولا ظنّ قهم ان هذا المعنى جوهر واختلفت همهم فيه فقال بعض انسان وقال بعض نار وقال بعض هواء وقال بعض فصاه وقال آخرون اقوالا اخر غير هذه ولمّا صرّح أنَّه خالف كلَّ انسان وكلّ هماء وكلّ نار وكل فيضا وكل موجود ومعلهم فقد بطل بدليل المعقل جميع هذة الاوهام وكما صتَّح ذلك بالعقل كذلك صتَّح بالكتب وذلك أن الأشياء الموجودة خمسة أصهل الجاد والنامي وللحيبان والكواكب والملائكة ونفت الكتب خمستها من أن تشبع الخالة او يشبهها فقالت في اجلَّ الجاد وهو الذهب والفصَّة (ישעיה 5/6, 5/6) למי תרמיוני ותשוו ותמשלוני ונרמה הזלים זהב מכים וכסף בקנה ישקלו שעי אל אלא למי תרמיוני أתשוו ابطل بد ان يكون شىء يشبهد وقولد المصلالان الدهم 1) m. VIII conjug. 2) M السفل. 3) M عليها 4) edd. فصّة == دەף.

النفس وهي اقمى منها وبها تتدبر ولذلك تجدها خاصّة منسوبة الى الخالف قبول (משלי 19 (3) " בחכמה יסד ארץ כונן تعداد حددادة بل في اله عناصم هكذى نشاهد الماء الطف من التراب وهو اقوى منه لأنَّه يغوص فيه وقد يقلعه والرياح الطف من الماء وهي اقبى منه لانَّها تحرَّكه وقد ترقّيه والنار اقبى من > الللّ لان دائمة النار محيطة بالللّ وجركتها الدائمة تستقرّ الارض وما علميها في المركز وللجركة العلميَّة المشرقيَّة التي تدير الفلك الاعظم لا يعرف احد لها سببا محرّكا اللا امر خالقها تبارك وتعالى الذى هو الطف من كلّ واقمى من كلّ فقد تبيّن أن كلّ شيء هو الطف معنى من الآخر فهو اقمى منه واذ قد قدَّمت هذه المعانى فارى م ان اتبع اكثر الصفات والاقوال التي يسُل عنها في هذا المعنى من خاطر ببال وموجود في الكتاب \* ومِسْمِوع من لفظ مومن واقدم لذلك قولا جامعا واقول أن كلّ ما يومني اليد في هذا المعنى من جـوهـر او عرض او صفة لجوهر او عرض فلا ياجوز منه كثير ولا قسليل في معنى الصانع لان هذا الصانع تبارك ثبت لنا الله الله صانع الللّ فلم يبق جوهر ولا عرض ولا ما يوصفون به الّا وقد اتحار وانمار واجتمع وصرم أن هذا الصانع صانعه فقد امتنع واستحلل أن يقال عليه شيء ممّا هو صانعه 4 وكلّ ما يوجد 5 في كتب الانبياء من صفات لجوهر او العرض فلا بدّ من ان يوجد في اللغة لذلك معان غير التجسيم حتى يتهافف ما اوجبه النظر مر وكلّ ما نقوله نحن معاشر المؤمنين من اوصافه ممّا يتشبّه بالنجسيم

m. بخوص 2) M emendat., m. sine artic. 3) m. مله.
 M in textu جون et in marg. ut m. 5) M بالجد.

فيه كما نتاق خن (שמות 24, 4) בני בכרי ישראל וله تشريف وتفصيل فقط وكما يتاول غيرنا معنى ابراهيم خليل الله فهذ، الفرقة الاخيرة يلزمها ممّاً ارد به عليهم في هذا اللتاب جميع ما اذكره في المقالة الثالثة في باب نسم الشرع وجميع ما اذكره في المقالة الثامنة في مجيء المسبح وامّا الفرقة الاولى القائلة بان بعض الاله صار جسدا وروحا يلزمها مع هذين الردّين جميع ما لزم الـقائلين بان الاشياء المخلوقة & من الباري والفرقة الثالثة القائلة بان جسمة وروحة محدثان يلزمها ان جسما محدثا صار الها بمشاركة شيء فيه الهيّ وقد يقيسونه على حلول النور في جبل ٥٢ وفي شجرة الصدة وفى قبّة للحصر وهذا يلزمهم اعتقاد القبّة والصدة وللجبل آلهة ايضا فيزدادوا شرًّا ومع ذلك يلزمهم ما ذكرته في باب النسخ وفي باب مجمىء المسبح واما الفرقة الوسطى فيلزمها ما لزم الفرقتين جميعا يلزمها أ ما يلزم الاولى لقولها أن الروح الهيَّة علميَّة وما لزم الاخيرة لقولها أن لجسم محدث ومع ذلك ما في بابي نسم الشرع ومجيء المسيح لا انفكاك عنه فذلك ما اختصرته لايصاح الردّ على من اعتقد، اثنين او ثلثة او ما زاد بل هو الواحد الفرد واتبع هذا يما لعلَّ قائلًا \* أن يقول كيف يكون ما هو الطف من كلَّ لطيف فى المعنى اقرى من كلّ قومى فاقول ان للحكيم قد جعل لهذا الباب آثارا في الموجود وذلك ان النفس الطف من لجسم وفي اقوى منه وبها يتدبَّر ولذلك كان الأبَّاء يحلفون (43) (تراثات 16 ,38) ٦٢ " אשר עשה לנו את הנפש הואת כלגלל לאאי וושف אי

1) M suff. plur. 2) cj. لزم. 3) m. et M nomin.

(שופטים 15, 15) נעצרה נא אותך ונעשה לפניך גרי עוים) وما اشبة ذلك وآخرون يتوقمون بقصّة ( (כראשית 1, 18) الاحم אליו " באלוני ממרא فيقولون ان هذا المعنى الذي ظهر لابراهيم المسمّى بهذا الاسم هود 3 لانَّه شرح بعد، فقال المدام سلطهم אנשים נצכים עליו فابين أن هاؤلاء اجهل من لجميع ونلك لانَّـهـم لم يـلبثوا الى ان يصيروا الى آخر القصَّة ولو صبروا حتى ויפנו משם האנשים וילכו סרומה ואכרהם (ibid. 22) גייאשיין (ibid. 22) עורנו עמר לפני " لـعـلموا ان الאנשים قد انصرفوا ونور الله ثابت على ابراهيم وابراهيم بين يديه فبطل ان يكون هو & وانَّما ظهر النور اولا لابراهيم ليستدل به على انّهم اولياء فاضلون فلذلك قال لهم (ibid. 3) אדני אם נא מצאתי חן בעיניך בשיט מלאכי " او **للأالما "** على طريف الاصمار الموجودة في لغة بني اسرائيل وفى لغات اخر كما يقولون (تفاقاتات 7, 20) ك الأر الأر مريدون הרבלי פיגעני (ibid. 16, 2) לעזתים לאמר פט ומיתפו ויגר לעזתים פيقطون (שמואל II ווישלח אבשלום את אחיתפל הגילני פט ומתפו ויקח את אחיתפל כא אול נלט وهـأولاء الـقـوم يـرحـك الله اربع فرق ثلاث منهم اقدم والرابعة خرجت قريبا الاولى ترى ان مسجهم جسمة وروحه من لخالف تع، والثانية ترى ان جسمه مخلوق وروحه من الخالق والثالثة تىرى ان جسمە وروحە مخلوقان وفيە روح اخرى من لخالف واما الرابعة فتقيمه مقام الانبياء فقط وتتاول البنوة المذكورة عندهم

فلـک فاجـدهم تـارکـين لمذهبهم لان الکتب تقول ان يده تصنع (איוב 12, 9) כי יד י עשתה זאת לי בגיא "איוב (משלי (58, 8 עיני י׳ נצרו דעת פוט ك א באת (ישעיה 8, 12) כבור י׳ יאספך פוט שמאי אמשע (תהלים 31, 31) ואף אלהים עלה ברם פיט , אבי זמאל (ibid. 119, 77) יבואוני רחמיך الا الا فيكون كلّ واحد من هذا المعانى وما يوجد مثلها له خواصٌ اخر مزادة على الروح والكلمة إذ لهذ، كلُّها فعل منسوب كما لتلك فعل منسوب وهذه ارشدك الله وامثالها مجازات عندنا في اللفظ وأتساءك اتسعت بها اللغة ولكلّ واحد منها تقريب \* وتفهيم شرحه فيما يستانف بعبن الرجن والفيت بعضهم 3 يتارَّل قصَّة (משלי 8, 52) י׳ קנני ראשית דרכו على ان لله كلمة قديمة لم تزل معد تخلف وهذا باب قد رددت مرَّة قبل هذ» على الذيب صرفوة الى الروحانيّات وبيّنت أن لفظة קدد معناها خلق واونحت ان تلک الصفة صفة لخکة وليس يراد بها انَّه خلفُ الاشياء بآلة في للحكمة وانَّما (42) يراد انَّه خلقها محكمة يشهد من يراها بان حكيما صنعها ورايت آخرين يتعلّقون بقول الله (בראשית ו) נעשה ארם בצלמנו נושעי וי שלו וושל يومي الى كثير وهاؤلاء اجهل من اولائك لانّهم لمر يعلموا ان لغة بنى اسرائيل تطلف للجليل ان يقول نفعل ونصنع وهو واحد كما قل בלק (במרבר 6 ,22) אולי אוכל נכה בו פש רניאל (2, 36) רנא חלמא ופשרה נאמר קדם מלכא פשו מנוח (2, 36)

1) m. ד-אי ד-ני-אי ד-ני-אי ד-ני-אי ב. 3) M in marg. ד-ניאי 3) M in marg.
 4) M גיא 5) codd. גיא .

12

۲,

استدلّوا من المكتوب كما لعلّ بعضهم يقبل رايت الكتاب يقبل ان لله روحاً وكلمة ذاك قوله (שמואל II 23, 2 11) רוח י' דבר בי ומלתו על לשוני בנו עם אי ווקפה פוואאה משאפיווי באו فلك الكلام المفصّل الذى اوحى الله به الى نبيّه وقد علمنا וי الكتب تسمّى اسم الله נפש كما قال (תהלים 24,4) אשר לא נעא לשוא נפשי ממו שמי فكا فكان فى المخلوقين **لات الحالم معنى واحداء وكانت لات الخالف معناها اسم** كانت له ١٦٦ معناها وحسى ونبوَّة وهذا من هأولاء المستدلِّين قلَّة بصر بلغة العبرانيِّين وكـذلك وجـدت بعصهم يستدلُّون • بان الكتب قالت ان روح الله تصنع بقولها (ماد 33,4) حام אל עשתני ונשמת שרי תחיני פוני וו אהיא ישנא אל (תהלים 33, 6) כרבר י׳ שמים נעשו וכרוח פיו בוביי שנו ايصا من قلَّة بصرهم باللغة وانَّما تريد الكتب بقولها أن الصانع صنع الاشياء بقولة بامرة او بمرادة او بمشيئته انَّه صنعها قصدا منه لا على طريق العبث ولا الغفلة ولا الضرورة على ما تقمل (١٧٦ נהוא באחר ומי ישיבנו ונפשו אותה ויעש פה, גע (23, 13 بقولها انه صنعها بكلمته ادراا فا وبقوله وبدعوته انه صنعها دفعة لا في مدّة ولا جزء جزء على ما يقول (الثلاثة 48, 13) קורא אני אליהם יעמרו יחריו פיה לו לו נוש אליהם יעמרו יחריו نقول له تعال او ننفخ عليه بروح فينا كذاك (ההלים 6 ,33) וברוח פיו כל צבאם' (ibid. 18, 16) מנשמת רוח אפך מש

1) m. et M nomin. 2) codd. تخلوقين. 3) M فما M. et M nomin. 5) M singul. 6) m. suff. masc.

٨λ

اللا يقولوا 1 حيوته وعلمه غيره اذ كلّ من حيوته وعلمه غيره مصنوع وهأولاء يرجمك الله جهلها وجه الاستدلال وذلك أنا معاشر الموحديين انَّما اعتقدنا أن حيوة الانسان غير، لما راينا، وقتا حيًّا ووقتا ميَّتا علمنا ان شيئًا كان فيه به ما كان حيًّا فلمًّا زال عنه صار ميَّنا وكذلك انَّما اعتقدنا أن علم الانسان غيره لما رايناه وقنا يعلم ووقنا يجهل علمنا ان شيئًا ما كان فيه به <sup>2</sup> كان علمًا فلمًّا زال عنه جهل ولولا ما شاهدنا، دمن هذين الامرين في ألانسان لاعتقدنا ان الانسان حتى علم لذاته فلما استحال (41) بالحقيقة ان يوجد نخالف ائكلّ وقت 5 لا يكهن فيه حيًّا ولا عللا كما وجد للانسان وجب لا محالة أن يكون حيًّا لعينه واللا لعينه وبطل ما ذهب اليه هأولاء القهم من الاصل ومع ذلك فلم يوفّوا معلومهم حقَّة على مذهبهم وذلك أنه تالوا ذاته وحيوته وعلمه وتركوا ان يقولوا قدرته وكذلك معنى سميع وبصير فان كان قولهم حتّى يغنيهم عن قادر وقطه علم يغنيه عن سميع وبصير فقوله علم ايضا يغنيه عن قولہ حتّى اذ لا علم الآ حتّى الا ترى انَّهم على مذهبهم لم يسيروا وحتى نظرهم فر يتبعوا ٩ وانَّما موَّفوا ٩ بهذا القول ليقيموا به ما قيل لهم ثمَّ اقبل لو جازت في معنا، تخييرة واحدة لجاز فيه كَلَّ تغيير في الدنيا لان النظر انَّما ينظر في جمل الاشياء واجناسها ليس ينظر في اشخاصها وفرادها فان كان هاؤلاء القوم ذهبوا المي الاستدلال بالمعقبل فقد بيّنا فسادة عليهم فيما ارمأوا الية وان كانوا

1) m. indicat., M (1) يقولون ان 2) M add. ما 3) M אחרנא. 4) M (5) m. et M accus. 6) m. repet. אחרנא. 7) M (1) א m. et M indicat. 9) א ומחו.

ומה שמץ רבר נשמע בו נוצמו (זכריה 14, 4) יהיה י' אחר غيبية فادام نلك الى ان جعلوة 3 فخرجوا الى الالحاد وهوذا اثبت ما عليهم من الرد من المعقول وبالواحد للحقيقي الوحدانيَّة استعين وليس اقصد بهذا الردَّ على عوامَّهم اذ عوامَّهم لا يعرفون اللا التثليث 2 المجسم فقط فلا اشغل كتابى بالردّ على مثلهم لبيانه وخـفٌـة مُونته ولكن اقصد الى الرد على خواصَّم الذين زعبوا انَّم يعتقدون التثليث د بنظر ودقَّة فهم وجاءوا الى هذ، الثلث • صفات فتعلقوا بها وتالوا لا يخلف الا شيء حتى علم فاعتقدوا حيوته وعملمه شيئين غير ذاته فصارت عندهم 3 فاوّل ما يستكشف به الرد عليه انَّه ليس يخلون من أن يعتقدوه جسما أو غير جسم فان اعتقدو، جسما لحقوا بعوام المتهم ومع ذلك يلزمهم كلّ ردّ رددنا بة على من يجسَّمة وأن له يعتقدوه جسما فقولهم أن فية غيريَّة حتى تكون صفته هذه ليست صفته الاخرى فهو قوله أنَّه جسم على للحقيقة وانَّما حكوة بلفظ آخر لان كلَّ من فيه غيريَّة فهو جسم لا محالة ونحب فقد حصَّلنا ان هذه المعانى في صفة واحدة وانماً اللسان فر يمكنه جمعها في النطف كما وجمعها العقل في العلم فيشبهون ج' من يقول أنَّه ليس يعبد النار وانَّما يعبد الشيء الحرق المصيء المرتقى 6 صعودا الذى هو7 النار على للحقيقة شمَّ نسرومهم أن يصرَّحوا بأنَّه جسم فاذا امتنعوا من ذلك وقالوا لا جروز ان نقرل أنَّه جسم اذ كلَّ جسم مصنوع فكذلك يلزمهم

2.

حتى وان يصنع غير قادر وان يجيء فعل تامّ متقن ممّن لم يعلم كيف يجهىء الفعل اذ كان من لا يعلم كيف يجىء الفعل لا يكهن فعله متقنا ولا محكما فلمًّا حصلت لعقولنا هذ، الذ معانى دفعة لر يمكن السننا ان تؤدّيها بكلمة واحدة اذ لر تجد في اللغة لفظة تجمع هذه الة معانى فاضطرنا الى ان1 نعبُّرها بثلاثة 5 الفاظ بعد تقييدنا القول بشرح ان العقل رآها بديهة فلا يظنّ الظان ان القديم تبارك وتعالى فيه 2 معان متغايرة فان هذه المعانى في كلُّها في معنى انَّه صانع وانَّما تعبيرنا هو الذي دفعنا الى اخراج هذا المعلوم بثلاثة الفاظ اذ لم نجد في الللام الموضوع لفظة تجمعها (40) وامر يجز ان خترع لها لفظة فنكون اللفظة غير 10 متعارفة تحتاج الى تفسير ونعود الى الفاظ كثيرة مكانها فان توقّم متوقم ان هذه المعانى توجب تغايرا \* اعنى ان يكون هذا غير هـذا ببيّنت له فساد ما توقّمه بالنظر الصحيح وذلك ان الغير. والتغاير اتما تكبن فى الاجسام والاعراض وامّا خالف الاجسام والاعراص فرتفع عنه كل غير وتغيير ثم لا اقنع حتى اشبعه شرحا واقرل كما ان قولنا صانع ليس يغيد زيادة في ذاته وانّما يفيد ان له هاهنا مصنوعا كذاك قولنا حتى قادر علم التى في شروح صانع بل لا يكن صابع اللا من هذ؛ المعانى له دفعة ليس يفيد زيادة في ذاته وانّما يفيد أن له هاهنا مصنوعا وبعد تأملي هذا واحكامى له عدت الى اللتب المقدّسة فوجدت فيها في ابطال الغيرية عنه (مدرا عنه (دردا عنه (١٠ ما عنه الغيرية عنه (٢٠ ما عنه الغيرية عنه (٢٠ ما ما عنه الغربة الغ

15

1) M add. نسوديسها. 2) m. פי. 3) M תנאייר, m. תנייר. 4) M אלתנייר ואלמגאירה.

السنطر الصحيم فأند لا محالة له مجاز من اللغة يجده الراصدون اذا م التمسود وليس يحتاج هذا الباب الى ان اتّسع في شرحه في هذا الكتاب وابين طرق المجازات والاستعمالات واتساع اللغة لاتى قد شرحت من ذلك مقدارا واسعا في صدر تفسير التورية اختصر بع دون اعلاته هاهنا واقتصر على بيان ما في اللغة عند كل شبهة ترد فقط وان قال وما معنى قوله ("שעיה 16, 48) الاתה ארני י׳ שלחני ורוחו قلنا يستقيم نلک ان يکون معناء ברוחו كقول (תהלים 4, 105) דרשו " ועזו وشرحه בעזו وكقوله (ישעיה 2 ,60) ועליך יזרח י׳ וכבורו עליך יראה פת כבא (ישעיה 2 (תהלים 17, 17 כי בנה י׳ ציון נראה בכבורו כשנא (ישעיה) (13, 5) י׳ וכלי זעמו פהרא (חבק׳ 11 (3, 11 בזעם תצער ארץ) צגוט התכש שושיו (נחמיה 9, 30) ותער בכ כרוחך ביר لم يك علينا اكثر من ذلك ثر اقول، انَّى وجدت من طريق النظر ممّا بدلّ على انَّه حتى قادر علم هو ما صحَّ لنا انَّه خلق الاشياء فغى فطر عقولنا صحبح انَّم لا يصنع الَّا قادر ولا يقدر اللاحتى ولا يكون المصنوع المتقن الامتن علم كيف يجيء المصنوع من قبل أن يصنعه فهذه ال3 معانى وجدتها عقولنا لصانعنا بديهة وجدانا واحدا وذلك بما صنع ثبت له انَّه حتَّى قادر علم على ما بيَّنت ولا يجوز أن يصل العقل الى واحد من هذه الله معانى قبل الآخر وأنَّما يصل اليها دفعة لما استحال عنده أن يصنع غير

1) M singul. 2) m. nomin. 3) Cfr. ibn Ezra. 4) m. add. suff. ה. 5) m. סאל אקול.

בלערי אני י' ואין עור פובטו (ibid. 45, 5) בלערי אני י' ואין עור (ibid. 45, 21) הלא אני " ואין עוד אלהים (ibid. 45, 21) מבלערי – وما نحا هذا (39) المنحو فان قال قائل فا<sup>1</sup> معنى هذين الاسمين المستعلين دائما في الدرج " אלהים قلنا قد احـكـم انَّهما لمعنى واحد كقوله (ibid. 45, 18) כי כה אמר י' בורא השמים הוא האלהים פעל (תהלים 3 ,100) דעו כי י׳ **הוא האלהים فبع**د هذا التقييد لا يبالى ان يصف احدها بفعل والآخر بفعل آخر ونظير هذا في اللغة (ت12010 , 29) וילך ירבעל בן יואש וישב כביתו פישא ישלא ולגרעון היו اللحلات قادت الاما الحا وصف هذا الاسم بفعل والآخر بفعل آخر وام يبال اذ قد قيد القول بان الحلاط هو درام وان قال وما معنى قسوله (٦٦٦٢ و٤٢, ٤٤) للأه ١٠ ٢ ٢ وكـذلـك שמואל II (שמואל 22, 14, II) ירעם מן שמים י' ועליון יתן קולו قلنا له هذا تعليل ثان ירעם لانَّه י׳ ولانَّه עליון העירה لانَّك אלהי פעניט " ونظير ف اللغة (תהלים 49, 2) שמעו זאת כל העמים האזינו כל יושבי חלר גם בני ארם גם כני איש יחר עשיר ואכיון معنا עניט עמים פעיטא יושבי חלד פעיטא בני אדם ولاتكم בני איש ونظير قوله ايصا (ישעיה 2 ,44) אל הירא עבדי יעקב וישרון בחרתי בו צייעקב צייא الترام بالجملة اقهل كلّما يوجد في قهل الكتاب وفي كلامنا تحس الموحدين من لفظ في صفة خالقنا او في فعله يخالف ما اوجبه

1) m. אין באלמעני אין פאר פאלמעני.

وكذلك بالعشرة مقولات التى على للجوهر وكذلك بستّنة انواع للحركة وكمنظم برج المراع الكميّة وكذلك بالة الازمان والة القصايا والة الاشكال 1 لا اطيل الخطب حتى يصمّ فساد ما ذهبوا اليد من وجه التحكم ايصا باختلاعهم عددا ما من بين سائر الاعداد وقطعهم عليه <sup>3</sup> وازيد نلک ايصاحا واقبل ان کان کلّ واحد منهما اذا اراد <sup>5</sup> خلف شىء لا يتم له الله معاونة الآخر له فجميعا عاجزان ومع ذلك فان كان ارادته تصطر الآخر الى معاونته فجميعا مصطرّان وان كانا مختارين فشاء احدها احياء جسم وشاء الآخر اماتنه وجب ان يكون ذلك لجسم حيًّا ميَّتا معا واقبل ايضا وان كان كلَّ واحد منهما يقدر أن يخفى شيئًا عن نظيرة فجميعا غير علين وأن كان 🗤 لا يقدر على ذلك فجميعا عاجزان واقبل ايصا ان كانا متّصلين فهما واحد وإن كانا منفصلين فبثالث بينهما ولا اسوغ اتحابهما تمثيلهما بالظلّ والنور المتماسّين بلا ثالث لان هذين عرضان واولائك عندهم • جسمان، فخرجت هذ، الحجر موافقة لما قالت الكتب من انَّه ليس خالف غير الواحد كقولها (רברים 35 ,4) אתה הראת לרעת 🕬 (ibid. 4, 39) כי י׳ הוא האלהים אין עוד מלברו וובשו וירעת היום והשכת אל לבכך כי י׳ הוא האלהים בשמים ממעל ועל הארץ מתחת אין עוד ליבש (ישעיה 45, 22) פנו אלי והושעו כל אפסי ארץ כי אני אל ואין עור פובא 😳 למען ירעו ממזרח שמש וממערבה כי אפס (ibid. 45, 6)

M ex altera manu السوان. 2) M sine artic. 3) M suff. femin. ex alt. manu. 4) m. om. 5) m. suff. singul.
 6) m. et M in tota pagina praecedente semper - pro pro.

٦,

فلك الدليل ليدلّ عليه ولا سبيل الى دليل ليس من جهة للحدث بوجه وبعد هذ، الثلاثة ادلَّة على انَّه واحد اقبل أن كلَّ حجّة تبطل كهن الاثنين فهي حجّة للماحد وقد وقفت على ما تقدّم من ردّنا على المحاب هذا المذهب واقبل هاهنا ايضا انّى وجبدت هاؤلاء اذا قيل لهم لم استدتم الموجودات كلّها الى اصلين فقط ولم تزعموا ان لكلّ نوع منها اصلا على حدته يقولهن اناً رايناها وان كثرت فنونها تجتمع الى 2 النفع والصرّ ولا ثالث بينهما فلذلك اسندناها الى اثنين و فتصفّحت هذا القهل فوجدت ان • للمقابل أن يقابله فيقبل قد وجدا النفع والصر كله يجتمع الى الخمس حواسٌ فنهما 5 ما يحسُّ بالبصر ومنهما بالسمع وكذلك بالثلاث الاخر فلستم اولى بجمعها الى 2 من غيركم يجمعها الى 5 ولد أن يقابلهم أيضا بأن كلّ نفع وضرّ يجتمعان تحت اللبن وأصهل الالوان الطبيعيَّة 7 بياض وسواد وخضرة وصفرة وحمرة ولمن السماء ولمن الارض 7 فليس ثم اولى بصم الللّ الى 2 من غيرهم بصمّها الى 7 وله أن يقابلهم أيضا بأنهما مجتمعان تحت الطعمم وأصهل الطعمم 9 للحلو والدسم وهما حاران رطبان والمر والمليح والحريف وفي حارة يابسنة وللحامض والقبض والعفص وفى باردة بابسة والتفه وهو طعم الماء والقَثَّاء وهو بارد رطب فليس ثم أولى جمعها آلى 2 من جمعها الى 9 وكـذلـك يـقــابـلون بالاربع طبائع التى\* يستند اليها انكلّ

11

فاقول أولا أنّى وجدت ما يدلّ على أنّه واحد بعد ما نقدّم من الادلّـة ما اقولـه ان صانع الاجسام لمّا كان ليس من جنسها وكانت الاجسام كثيرة وجب ان يكون هو واحدا لانّه (38) ان زاد على الواحد وقع عليه العدّة ودخل تحت رسوم الاجسام وايصا لان العقل انّما قضى في معنى الصانع ما لا بدّ منه فلواحد هو الذي لا بدّ منه وامّا ما زاد عليه فنه بدّ وغير محتاج اليه وايصا لان الصانع الواحد ثبت بالدليل الأول الذي هو دليبل للدث وامّا ما زاد عليه فحتاج الى دليل ثان سرى

1) M in marg. ح) M in marg. 3) M in marg. فكل (أ) الواحد M أ) M in marg.

 $\mathbf{x}$ 

٨.

معها المطالبة بشيء من اعراص لجسم بالكلّيّة وانّما رددتّ الكلام فى هـذ» المقـدّمة مع علاق الاختصار لاشبعها شرحا لانّها قلعدة جميع الكتاب وقطبة فاللبث اليسير فيها يغنى عن تعب كثير بعدها فان قلل قلمل فكيف صار هذا المعنى يحتاج فيد الى هذا التعب الكثير والى هذ؛ الاقوال الواسعة قلنا أن نلك لسببين احدها لان كلّ شيء عزيز فالعناية بحصوله اكثر واعزّ واوسع من العناية بالشيء الهيِّن كما هو معلم ان وجدان الزجاج اسهل من وجدان لجوهم والثاني لان الخائصين في هذه المعرفة كثرت إقوالهم وكان سبب ذلك امّا قلّة بصر او تعمّد الدفع او ترك<sup>ا</sup> وتوكن أو<sup>2</sup> مَيْلُ الى شهوة على ما قدَّمنا في صدر الكتاب فلذلك احتيج الى الكشف عن خطائهم معها احتيج الى ايصاح لخقٌّ فاذ فرغت من هذ، المهمَّات فابتدى بنفس المقالة واقبل عرَّفنا ربَّنا جلَّ وعزَّ عـلى قـول انـبـيـائه انَّه واحد حتَّى قادر عام لا يشبهه شىء ولا يشبهه افعاله واقاموا لنا على ذلك الآيات والبراهين فقبلناه بالعاجل السي ما يستمر النا بالنظم فلما الله واحد فقوله (٦٢ ٢ 6, 2) שמע ישראל י׳ אלהינו י׳ אחר פובטו פעג (ibid. 32, 39) ראו (ibid. 32, 12) עתה כי אני הוא ואין אלהים עכרי פנע (ג (ibid. 32, 12) " ברר ינחנו ואין עמו אל נכר وأما انَّه حتى فقوله (ibid. 5, 58) כי מי כל בשר אשר שמע קול אלהים חיים מרבר מתוך האש פעא (ירמיה 10, 10) וי׳ אלהים אמת הוא אלהים חיים

Mom. 2) m. ۲
 M m. 2) M. ۲
 M m. 2) M. ۲
 M m. 2) M. ۲
 M المموصات = אר מהמאת את 3)
 M m. 2) M. 2
 M m. 2) M. 2</l

راموا أن نريهمة ا جسما فلينتبهوا من غفلته اليس الجسم هو كان اوّل معلومنا وما فيه من الآثار فحصنا وفتشنا حتى وصلنا الى معرفة صانعة كيف يرجعهن الى ١٢ لالا ٢ فمثلا فيحاولوه جسما وهل كان لجسم الذى التمسنا لد الصانع شخصا معروفا بعينه حتى جهز أن يكبن صانعة شخصا آخر سواة أنَّما التمسنا صانعا لكلَّ > جسم راينا، وعقلنا، فكلُّ جسم يحصل في فكرنا فهذا الصانع صنعه وهو خبارج عن ذلك والذين التمسوا ما وراء فقد دحصنا ما رامود من جهة الانسان العالم ووجوب تنافى علمه بتنافى قوَّته ومن جهة المعليم أنَّه أن أمر يبلغ ألى نهاية فينقطع أمر يناحص للنفوس ومن جهة الاصل الذي علية (37) بنيت العلم باسرها فازبد ذلك من هاهنا شرحا واقبل فلعلّ طأنًّا • يظنَّ انَّه يمكن أن يكون بعد هذا المعلمم معلمم آخر وانّما فكر احد الناس فر ينله او افكارهم اجمعين الم تصل اليه فاقول ان هذا وهم فاسد من اجل ان جميع المعلومات انّما تعلم بتوسّط لجسم على ما قدّمنا في صدر الكتاب فاذا خرج المعلوم عن أن يكون جسما أو متوسَّط جسم فقد 🕫 امتنع أن يكون وراءة معلوم آخر بتَّة وامَّا الذين لم يطالبوا باثباته جسما لكنَّام طالبوا بان تكون له حركة او سكون او غصب او رضة او ما اشبه نلك فقد طالبوا بكونه جسما على للحقيقة بطريق المعنى لا بطريف اللفظ ويشبههن من قال ليس اطالب ٢٨١٦ جائة درهم لكنّى اطالبة جخر ربوة فأنّه انّما ازال عن **٦٦ ادم ل**فظ من المائة واما معناها فثابت فاذا امتنعت المطالبة بأنه جسم ارتفعت

1) m. גריהמאה, M גריהמא efr. Mufassal p. 53 l. 4. 2) m. 3) M in marg. emendat. אביגאר ! 4) m. et M nomin.

V٨

او مكان او زمان او ما اشب نلك فطالباته هذ، ه المطالبة بالجسم بعينها اذ هذه الاوصاف 2 ه معانى لجسم فقدَّمت هذه المقدّمة \* لازيل موهوماتهم وارييح النفس \* من مؤونتها \* واحقّق ان كون 5 معنى البارى في غاية اللطف ٤ في محمَّته ورجودنا له بعقولنا اديق من كلّ معلم في حقيقته فالذين قالوا لا نصدّي الّا بما تراء عيوننا وابطلوا العليم فقد رددت عليه فى ذكرى مذهب الدهريّين واهل المعمنود والوقوف بما \*فية كفاية ما7 ان احتيم الى تأمَّلة فليعد النظر فيما قلته هناك والذين يابون معناه لدقتنه وغموضه . فـقـد تـركوا مطلبهم الثانى بعد الآول ونلك انَّك تعلم انَّى قد لطيف غامض لمر ير مثلة وقلت أن فيه يقول الكتاب (קהלת 24 ,7) רחוק מה שהיה ועמוק עמוק מי ימצאנו נבר וובי غيرنا كبيف توقم نلك المعنى كالغبار والشعرات وكالجزء الذى لا يتجزآ وحبن کیف خرج لنا شیء لا من شیء فاذا کانت هذه حال المعلم فى تلك المنزلة فبالصرورة تكون حال المعلوم فى المنزلة التى بعدها اعنى البارى عزّ وجلّ الطف من كلّ لطيف واغمض من كلّ غامص وادنّى من كلّ دقيق واعمق من كلّ عميق واقمى من كلِّ قوى واشمخ من كلُّ شامخ حتى لا يمكن أن يقف على كيفيَّتها بتَّة وفي ذلك يقول اللتاب (مرا2 , 11) החקר אלוה תמצא אם ער תכלית שרי תמצא גבהי שמים מה תפעל עמקה משאול מח תרע ארוכה מארץ מרה ורחבה מני ים לעגים

1) M (الكلام M (2) . 2) M (3) M plur. 4) m. (7) M om. (6) m. معنى . 7 (5 (مار مار مرد) . 10 معنى . 10 م



Ŵ

من سبب يرقيد فقد تبيّن ان السبب لخاصل لنا اخيرا هو الطف من الـبـخـار الـذي هو الطف من الماء الذي هو الطف من الثلام فهذا السبب اللطيف الذى 1 اليد قصد الانسان فوصل وقلت انَّه من حـاول ان يـكـون آخر معلوماند مثل اوَّلها ظافر \* لها على ما اوضحت من رسومها وترتيبها وقلت بل هو مفسد علمه دراجع في مطلوبة (36) كمن الزم نفسة أن يكون السبب المرقّى البخار من الارص ثلجا مثل الثلج الذى خاص فيه أولا فقد ضيّع مطلبه من اجل أنه أن كان أنَّما طلب ثلجاً فالثلج كان حاصلا له بغير طلب فان له يفصح بالمطالبة بان يكون ثلجا او ماء بل قال اربد ان اراه واللا أمر اقبله فهو قائل بانّى طالبه ثلجا او ماء او بخارا تكنَّه طلبة بلفظ غير اللفظ الآول إذ كان لا يجوز إن تهى في هـذا الـبـاب الَّا هذَّ الأشياء فإن هو عاد على 5 سبب البخار بالابطال لما له جسصل له مرئتى، فقال انَّه لا سبب فقد ابطل معنى قد صرٍّ عند، لطبع كانب او راى فاسد فان قد استوفيت هذة الشروح فينبغي ان ابين السبب الذي دماني الي تقديمها ههنا واقرل اتّى لمّا وصلت الى باب معرفة الصانع رايت قوما يهدافعون نلك لعلَّة انَّم له يرود أُوآخرون لسبب غموضه وغموض معناء ودقَّنه عن كلَّ دقَّة أوآخرون يسومون أن تكون بعد معرفته معرفة اخرى وآخرون يسومون تصيره في اوهامهم جسما وآخرون لا يغصحون بالجسيمة لكنَّام 7 يطالبون له إلليميَّة او كيفيَّة

1) m. om. 2) m. et M accus. 3) m. علته. 4) M add. in marg. مثل الثلج الذى فيه خاص أولا. 5) M in rasura, m. cum suff. singul. 6) M. مراده M. 6. بابطال على

ν4

ظرة، انَّه لا نهاية له بطل انحصاره وإذا بطل نلك بطل أن يعلمه احد والثالثة لان الاصل الذي ينشؤ منه جميع العلم اعنى للحسّ متناه لا محالة فليس يجوز أن يكون ما ينشو منه غير متناء فيخالف الفرع الاصل وقلت ان الانسان يترقّى فيها من حلل الى اخرى لان جميع العلم الها اصل تنشو منه وليس لجهل لد اصل ينشو مند وانَّما لجهل عدم العلم فقط كما شرحنا في امر الظلام انَّه علم النور وليس صدَّه وكمثل ما دللنا هناك ان الظلام لو كان ضدّ النور لم ينقلب الهواء المظلم فيصير نورا فكذاك نقول هاهنا ان لجهل لو كان اصلا كالعلم لم يجز ان ينقلب لجاهل علما بل كان العلم ولجهل يجتمعان في جزء واحد فيتمانعان في ههنا قلت أن الانسان يرتقى في العلم من حال الى أخرى لأنَّه ينشو من اصل ويتفرّع وليس يجهز ان يرتقى في الجهل من حال الى اخبى اذ ليس في لجهل منازل يسلك فيها وانّما هو ترك علم شىء بعد شىء وعدمة وقلت حتى تصير المنزلة الأخيرة ادق والطف من اللُّلُّ على ما نشاهد أن الثليم ينزل من معدن الهواء فنراد كالحجرة فندتى النظر فنعلم أنَّه من ماء ثمر نُلطف الفكر ايضا فنعلم ان ذلك الماء لر يرتف الآ على سبيل التباخير والتصاعد فاعتقدانا ان اوله جار ثم اغرقنا ايصا فقلنا ولا بدّ لذلك البخار

فهو الشيء العلم الذي لا يتفاضل الناس فيه فيكهن به احدهم افصل 1 من الآخر بل لا يفصلون به على البهائم اذ تجدها 2 تحسّ ببصرها وسمعها كما يحسّون فشيء ساوت فيه البهائم الناسَ ليس **ج**وز ان يـكـون شى<sup>ع د</sup> اغـلط منه فاذا وقف الانسان على هذا الـشـىء الخسوس فعلم انَّه جسم راى بلطف عقله ان فيه اعراضا وذلک لما راء؛ يسود وقتا ويبيضٌ وقتا ويحمل وقتا ويبرد وقتا ثمّ يزيد في التدقيق فيرى ان فيه معنى \* حاصله معنى كم وذلك بموقوفة على معنى طول وعرض وعمق ثمّ يزيد في التلطيف فيرى ان معه معنى يساير وضعه حاصله المكان وذلك ملاقاته ثمّ يَرّ مع دقّة نظرة فيصل الى أن معد معنى بسايرة حاصلة الزمان ونلك بقاؤه وعلى هذا لا يزال 5 يبالغ 6 وجايئ وهو منساق 7 مع فكره وتمييزه حتى يبلغ الى آخر ما يدركه فيكون ذلك الاخير الطف ما حصل له كما كان ذلك الآول اجساً \* ما حصل له في هاهنا حكمت بان آخر المعلومات الطفها (وقلت ان الانسان يترقّى من معلوم الى معلوم حتى ينتهى <sup>و</sup> الى معلم لا معلم وراء. لشلاث خلال احديهما لان الانسان اذا كان جسمة 10 محدودا متناهيا فيجب أن تكون كلّ قواة متناهية وقوّة العلم احداها وعلى ما قلب في السماء ان وقت 11 بقائها واجب أن تكون متناهية والثانية لان العلم أنَّما يناحصر للانسان من اجل أن له نهاية فان

1) M in marg. دיאי اعلم. 2) M perf. 3) m. ש et om. منه. 4) M plur. 5) m. et M איז. 6) m. יבלג. 7) m. 7) m. 8) m. אנאסא, M אנאסא (أجفَ =) אנסא M אנאסא. 10) M 10) M. 11) M المعلوم. 11) M ونا ut edd. הجسما

v۴

والثالث اراد بذلک نفع المخلوقين ما يستعلهم فيه فيطيعونه وعلى ما قال (الثلاث 17 48, 17) الا ان الالمار المراكز المراكز المراكز מרריכך בררך תלך وان قال ولم<sup>1</sup> لم يخلقها قبل هذا الوقت قلنا لم يكن وقت فيستل عنه وايصا كذا سبيل المختار ان يفعل متى شاء

## كملت المقالة الاولى

## المقالة الثانية

(35) في ان محدث الاشياء واحد تبارك<sup>2</sup> وتعالى

1) m. om. 2) m. מכארך. 3) m. inducit verbum מעמא

هـذ، الموجودات فساقط أن يقال زمان على وجه ولعلَّه أيضا أن يستنقل هذه الاجسام فيقول هل مذه كلّ القدرة وكلّ للكمة فنقول خلق \*منها ما<sup>2</sup> علم اناً نلحق لنعلمه وتحفظه ويكفينا للاستدلال بــه على ربوبيَّته فان قال فهل ترک شيئًا له يخلقه قلنا اوليس هو خالف كلّ شيء ولعلَّه يقمل كيف يقبل العقل أن ليس للعالم من المعمر الله 4آلاف و693° سنة فنقول اذا اعتقدنا علما بخلوقا فلا بدّ لد من ابتداء فرايت لو كنًّا نحن المخلوقين على راس 100 سنة مصت للخليقة 4 هل كنًّا نعتجب 5 فننكر نلك فبالاحرى ٩ الَّا ننكرة في هذه المدَّة ولعلَّه يقول في نفسة إذا كان عندنا إن من ترک شیئًا فهو فاعل بترکه ذاک ولم يزل للخالف تارکا للاشياء الی ان خلقها واذ ترکه ذاک يسمّى فعلا فلم يزل معه فعل على طول النمان فسنقبول انما صارت تروك الناس افعالا لانهم انما يفعلون الاعراض فان لم يرضوا غضبوا وان لم يكرهوا احبّوا وامّا لخالف ففعله أن يحدث الاجسام والاجسام فلا ضدّ لها فيكهن أذا تركها فقد فعله 7 بل اذا ترک ان جدثها له يوجد 8 سواه ولعلّه ان يت فكر لايَّة علَّة خلف الباري هذا الموجودات ففي هذا ثلاثة اجبية الآول ان نقول خلقها لا لعلَّة ولا يكون مع ذلك عابثًا ٩ لان الانسان أنَّما يصير عابثًا اذا فعل لا لعلَّة لتضييعه نفعه وهذا مرتفع عن لخالف والثانى اراد بذلك اظهار لحكمة وايصاحها وعنى ما قل (תהלים 12, 145) להוריע לכני האדם גבורתיו

ر 1) m. om. 2) m. من الشنة ([= 653]. 4) m. فبالحرى fr. p. 57 ann. 2. 5) M V conj. 6) M فبالحرى . 7) M (بناي الحري المرابي كيف يجيء شيء لا من شيء فنقول لو كان المخلوقين يصلون الى الوقوف على هذا كيف هو لم يجب ان تُفرّد 1 عقولنا للخالف الازليّ اذ كان جميعنا يدرك مثله وانّما حكمت العقبل بتفريد لخالف بهذا الفعل اذ لا طريق لمخلوق ان يقف عليه <sup>2</sup> كيف هو في يسرمنا أن نريد هف الكيفيَّة أنَّما سامنا أن تجعل انفسنا ونجعله خالقين نلنًّا نشرف عليها بعقولنا من غير أن نشكَّلها أو نصوّرها او لعلّه يتفكّر في مكان الارص فيقول الى شيء كان في مكانها هذا فقوله هذا انما ياتى به من جهله بحدّ المكان وظنَّه ان معنى المكان هو ما كان موضوعا متحت الاشياء فتطالب نفسه بموضوع لموضوع ويرى ذلك بلا نهاية فيتحيّر [42] فينبغي ان ابين أن حقيقة المكان ليس كما ظنَّ وأنَّما هو التقاء لجسمين المتماسِّين فيسمَّى موضع تماسَّهما مكانا بل يصير كلَّ واحد منهما • مكاناً لصاحبه فلارص الآن باستدارتها بعضها مكان لبعص واذ أم تكن ارض ولا اجسام فساقط أن يقال مكان على وجه ولعلَّه أن يتفكّر ايضا في الزمان فيقبل في قبل ان تحدث هذه الاجسام كيف كان ذلك الزمان عاريا من كلّ موجود وهذا أيصا أنّما يقوله من يجمه ل حـدٌ. النزمان ويظنَّ انَّه شيء خارج عن الفلک وان اللانيا كلها فيه وليس حقيقة الزمان كذاك وانما حقيقته بقاء هذ، الموجودات حالا 7 بعد اخرى من الفلك وما دونه فاذا لمر تكن

1) M הפֿרדה sine ים, in marg. duae tantum literae אים salvae sunt. 2) m. suff. fem. 3) m. נוריה. 4) M in textu, at in marg. ניאי מסטנפו , m. מוצעהא, 5) M כמוצע למוצע למוצע. 6) m. . מנרא. 7) m. et M nomin.

v

نبقيهم من شيء الى شيء حتى ندفعهم الى العلم اللامل فندلُّهم بـ ان الاشيـاء محدثة فان ثم لم يقرّوا بهذه الامور فقد وقعوا في الياس التام من الانصلاح وفيهم يقول الكتاب (27, 22, 27) م תכתוש את האויל במכתש בתוך הריפות בעלי לא תסור מעליו אולתו وينبغي ان ابين ان هاهنا مذاهب اخر سوى هـذ الد وللنَّها ليست اصولا بل بعضها في فروع \*من اصل واحد وبعضها فروع<sup>2</sup> جمعت من اصلين او 3 ولا تلزم لخاجة الى ذكرها ولا الكسر عليها نكن بذكرى هذا الا1 اصلا وايضاحى الكسر عليها بطلت بذلك فرجها وانقطعتْ شعبها وثبت الاصل الآول ان الاشياء محدثة وأن محدثها احدثها لا من شيء على ما شرحت وبيَّنت واذ قد استوفيت شرح ٥ هذ؛ المذاهب وما استدلَّ به كلَّ فريق لمذهبه وما لزمه من الحجَّة فانبع هـذ، الاقوال بما لعلَّ بعض الناس أن يسمِّل عنه في هذا الباب واقول من ذلك يسمُّلهن فاذا كانت الاشياء محدثة كيف قال للحكيم (קהלת 1, 4) דור הולך ורור בא והארץ לעולם עומרת טוביי פופע וי לאגה ל גשי بهذا تثبيت الارض بلا نهاية لعرها وانّما جعل هذا القول دليلا عملى انَّمها محدثة وذاك بما نشاهدها لا تفارقها للحوادث اللا ٦١٦ **הולך ודור בא** من ناس وحيوان ونبات وفي كذاك مقيمة الى آخر علمها • فصرٍّ لنا بهذا أنَّها محدثة أذ كان ما لا • ينفك من (34) للحوادث محدثا لشمول هذ، عليه أو لعلَّ متفكَّرًا \* يتفكَّر ويقول

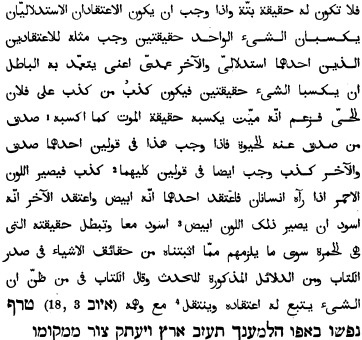
٧.

(משלי 5, 5) הבינו פתאים ערמה וכסילים הבינו לב والمـذهـب الثالث عشر مذهب المتجاهلين وم قمم أ مع جحدم <sup>2</sup> العلم جحدوا لخسوسات ايصا وتالوا ان لا حقيقة لشىء بتَّة لا لمعلم ولا لمحسوس وهاوًلاء اجهل من كلّ من تقدّم ذكرة لانّهم كما. اذا قيل لهم يمكن ان يكون الشيء قديما<sup>3</sup> لا حديثا او حديثا لا قديما أو حديثا قديما معا أو لا حديثا ولا قديما يقولهن نعم كذلك اذا قيل لاحدهم يمكن ان يكون ذلك الانسان انسانا لا جهارا او جهارا لا انتسانا او جمارا انسانا معا او لا جمارا ولا انسانا يقولون ايضا نعم ومن صار به لجهل او 4 اخرجه العناد الى مثل ذلـک لخـال فـلا وجه لمکالمته ً ولا معنی لمناظبته وذلک انَّک کلّ دلـيـل تورده عليه ينكره ويتعصّب وعليه بالمكابرة ويحتجز بالمباهتة وفى مشلهم يقول الكتاب (משלי 1, 18) בכל תושיה יתגלע ويقبل ايضا (ibid. 23, 9) באזני כסיל אל הרבר כי יבוז לשכל الالمزاح ومن يناظرهم فيقون لهم بعلم قلنم انَّه لا علم أم بجهل فهو في عبث اذ ليس عندهم للنظر حقيقة وللن الوجه في هذا يرجمى الله ان يجوعوا حتى يشكوا للجوع ويعطشوا حتى يبلغ منهم العطش ويصربوا الصرب الوجيع حتى يبكوا ويصرخوا فاذا [41] نطقوا بالاقرار بالجموع والمعطش والصرب فقد اقروا بالمحسوس واذا التمسوا الطعام والـشراب والراحذ فقد اقروا باول شىء يلى الحسوس فلا نزال معهم

1) M القوم الذيبي 2) M (2). 3) m. et M semper nominn.!! 4) m. من الخاطبته M (5. ما الغرم (1. 6) M ويعتصم sine ريعتصم 7) mss. et in hoc verbo et in omnibus sequentibus modum indicat. adhibent.

مثل الفريق الذي بعدهم واقول أن كانت عندهم حقيقة كلّ شيء الموقموف عند فبجب ان يقفوا عن الوقوف ولا يقطعون عليه انَّه الحقّ وامر احكم عليهم بهذا حتى حكمت به على نفسى فاذا اعتقدت أن العلم 1 حقَّ اعتقدت أنَّى به علمت أنَّه حقَّ ثمَّ اقول ومناظرتهم ايصا للناظرين ليوجبوا عليهم الوقوف خروجهم عما ادموه ومصيرهم الى التصديق بالعلمم لولا ذلك فر يحاولوا اثبات الوقوف واقول ايضا فرعُهم معنا الى عقولهم عند للحاجة الى التدبير كما يغزمهن الى ابصارهم عند حاجتهم الى البصر والى اسماعهم عند [40] حاجتهم الى السمع يبطل وقوفهم وجحقَّق العلمم مثل للحواسّ واقبول ابيضا استجارتهم الصانع لخاذي والطبيب الماهر والمهندس البالغ ممًّا بدلٌّ على انَّهم غير صادقين في باب الوقوف ولو كان الامر كذاك لاستعلوا كلّ من وجدوة واقول ايضا أن تذكّرهم لما جرى لهم من الافعال وما حلَّد بهم من للوادث فكيف أن 8 قطعها (33) عليه الشهادة ممًّا يبطل الوقوف ويثبت لخقائف واقهل ايضا ان استعالهم التدبير في كلُّ شيء لد عاقبة يطلبون ان تكون عاقبته محمودة لا مذمومة ابطال للوقوف وانعان بالحقّ <sup>و</sup> واقبل ايضا ان حده للمحسنين ونمَّهم للمسيئين وكذلك تصديقهم للصادقين وتكذيبهم للكانبين ممما يبطل الوقوف ويثبت التحقيق فهذه السبعَة مَعْلَى مع ما تقدّم في صدر اللتاب ينبّههم على تحقيق المحقِّ فندلُّهم به على حدث الاشياء كما امرت لحكمة فقالت.

1) M (العالم . 2) M (حال . 3) m. אלחק, M add. ph. 4) M in marg., sed in t. ظعائت.



لطا حموا הרמענך העזב ארץ اעתק צור ממקומו والمذهب الثانى عشر مذهب الوقوف هاولاء القيم زموا ان للحقّ هو ان يقف الانسان ولا يعتقد شيئًا لانّهم قالوا ان النظر كثير التشابد ونحن نراد كالبرى اللامع لا ينصبط ولا يتحصّل فالواجب ان نقف عن كلّ اعتقاد وم اجهل من اصحاب العنود لان اولائك قد ضمّوا الى للقائق الموجودة بواطل وهاولاء وقفوا عن لحقّ والساطل جميعا وارى ان ابين ما عليهم فى ذلك لاردّم بد الى للحقّ اذ م يصلحون للمناظرة اذ لم يغرقوا فى للهل فيوتس منهم

1) m. add. קולח. 2) pro אביצא 3) m. et M אביצא. 4) m. add. גנואטלא. 5) m. et M בואטלא. 5) m. et M. גנואטלא.



اجهل من جميع من قدَّمنا ذكرة وأول ما ايين به 1 جهلهم ان الاشياء ليس من اجل الاعتقادات كانت وانّما الاعتقادات في التي كانت من اجل الاشياء لتحصّلها على حقائقها<sup>2</sup> فعكسوا هاولاء للهمَّال القصيَّة وجعلوا الشيء يتبع الاعتقاد " وقد قدَّمنا في صدر هذا اللتاب كلاما مختصرا في هذا المعنى وبقّيت كلاما آخر فيه K 23 3 اقولد هاهنا وهو ان هاولاء يزعمون ان \*الاشياء ليس لها حقيقة تجرى عليها وذلك عندهم ان 4 الشيء اذا اختلف فيه اثنان فلمتقد، هذا جقيقة ما واعتقد، الآخر جقيقة اخرى يجب ان حديثنا م تـصير لذلك الشيء حقيقتين معا وقولهم هذا يؤدّى الى ضروب كثيرة من الفساد اذكر منها 7 ضروب (32) واقبل كما ان الاعتقادين روجيا ہے توجبِ عندم ان يكون للشيء حقيقتان كذاك يلزمهم ان الاا اعتقادات توجب للشيء ان يكون له عشر حقائق ثر يلزمهم ان يكمن الشيء الذي لد 10 حقائق من اجل 10 معتقدين ان یکمن متی ما رای انسان آخر لذلک الشیء اعتقادا ، حادی عشر زادت واحدة في حـقـائـقة وان يكون متى ما بطل عند انسان . واحد من الما1 اعتقادات إن تبطل بذلك واحدة من حقائقه وإن يكونوا لا يـقـطعون على شيء بعينه كم له من الخقائق لأنهم فر يلقوا جميع الناس فيعرفوا 7 كم له عندهم من ضروب الاعتقاد [39] نعم ويلزمهم أن يكون الناس أذا 8 تشاغلوا عن شىء ما فلم يخوضوا فيه فلم يعتقدوا له معنى بتَّة أن يبطل ذلك الشيء

1) m. om. 2) M singul. 3) m. متبع! لاعتقاد . 4) M
 om. ut edd. 5) M في حقّ . 6) m. om., M nomin. 7) codd.
 indicat.

لمهم يتعالجون اعند المرض ولا سيما بالادوية الكريهة التي يحسسون بألمها وهم يعتقدون انها تفعل بطبعها دليل على انتهم ليس على لخسّ يعوّلون بل على العلم وعند مسئلتنا لهم عن الشليم الذى ابصرناء نازلا من الهواء هل هو جزو من الهواء تتبيَّن حالهم لأنَّهم أن جعلوة جزء من الهواء تجاهلوا وأن جعلوة جزء من الماء وانَّما فعل الهواء تجميد، فقط اقَّروا بالمعلوم [38] وتركوا الخمسوس وكيف أن أقروا بكونه جمارا قبل كونه ماء وكان سبب رقيعة من الارض وبان لذلك السبب سببا آخر فبالاحرى \* انَّهم قد اقروا باشياء وراء المحسوس ونحن فلا ندم سوطنا عنهم حتى نـسوقهم من اعتقاد الخسوس الى اعتقاد ما يليد فان كان هناك ثالث فالى ما يـلى ما يليه وان كان ثمّ رابع فالى ما يلى ما يلى ما يليد ابدا الى ان يكمل العلم فندلَّهم بد على حدث الأشياء فهذه الثمانية 5 وجود لازمة لهم مع الـ12 الاوائل اعنى 4دلائل للحدث و4 دلائل المحْدث و4 دلائل كون شيء لا من شيء فتصير 20 ومن منهم ضمَّ الهيولى إلى قواد لزمه ما عليها ومن منهم ضمَّ الطبائع الى قولد لزمد ما عليها والكتب قد ضمَّت معلم العقل الى محسوس ולשא זו מלין תבחן וחיך אכל ולשאזן מלין תבחן וחיך אכל יטעם לו בישישים חכמה וארך ימים תבונה والمذهب اللا1 مذهب اتحاب العنود هأولاء يجعلون الموجودات قديمة محدثة معا لان جقيقة الاشياء عندهم انّما تكون بحسب الاعتقادات وهم

1) m. V conjug. 2) sive --- ببيا رقاء M , אראקה M , אראקה ? M. אראקה . m. ארתמאן M (ג. 4) m. om. 5) m. ארתמאן.

سمى للحسوس بل اجدهم ناقصين لقولهم باعتقاد كلِّ واحد منهم ان المدن التي سلكها والافعال التي صنعها والناس الذين راءع وللحساب الذي تولَّا، وقد غابوا عند او مانها حقَّ 1 وهو فليس جسم يراهم لأنهم قد غابها عند وأنما يعلمهم بعقلة الذى قبل صبرتهم جدًا وتشكيله فانطبعوا له وحصلوا بل اراهم ناقضين لقولهم عند ما يهونه ويسمعونه (31) وذلك أن حاسّة البصر لا سلطان لها على السمع وحاسَّة الذوق لا سلطان لها على اللمس قان اتّصلت حواسٌ الانسان بشيء له لهن وصوت وطعم وملمس ان لم يک هاهنا علم به تجمع النفس هذ؛ الخسوسات له تصل اليها ثمّ اجد احدهم اذا راى انسانا ثمّ سئل هل رايته يقبل نعم \*فان كان للحاسَّة فهي لا تُنطق فإن كانت الاجابة للناطق فهو لم ي شيئًا فهذا دليل على<sup>2</sup> ان هاهنا علما خدمته حاسّة البصر ابتداء؛ واعب عنه المنطق وفي قولهم انَّه لا علم الآ ما وقع عليه للحسّ هم تاركبون لهذا الاصل وذلك أنّهم اذا كان ليس لهم ان يثبتوا شيئًا الله بحسّ فليس لهم ايضا أن يبطلوا شيئًا الله بحسّ فيا ليت شعرى بايَّة حاسَّة ابطلوا كلَّ علم سرى الحسوس أبالبصر ام بالسمع ام بغير نلك وفى وجودنا لهم يخافون الاشياء المخوفة مثل البيت الوافى ان يسقط عليهم ويرجون الاشياء المرجّاة مثل الزرع والاولادة ممما يدلُّ على أنَّهم بالعلم هوذا يتدبَّرون وليس بالحس وحدة اذ ليس يقع لخس على رجاء وخوف وفي مشاهدتنا

1) m. et M ×pn. 2) m. om. 3) M (بلنطق 4) M om. ut edd. 5) m. والولاد . 1 April aci

(alitic)

صانقين على الاتفاق فيوجدونا او يجيزوا ان تجتمع اجزاء بيت من جارة وخشب من نفسها فتنهندم وتتركّب حتى تصير بيتا او تلتئم اجزاء سفينة من خشب وحديد فتتماسك من ذاتها وتسير في البحر وذاک ما لا یجـدوه عـیـانا ثـم لا یجـوّزوه قـولا الّا یتجاهلوا فادا اضفت 2 هذه الآردود الى ما تقدّم صارت 19 سبى ما صرّح والمذهب العاشر المذهب المعروف بالدهر وهو بالآيات المحجبات مذهب مصلعه ربّما اشرك بالهيولى وربّما اشرك بالاربع طبائع وربّما فرد وحمد فيقولون اتحابه ان الاشياء كلّها لم تزل على ما نرى من سماء وارض ونبات وحيوان وسائر الاعراض لا اوّل لها ولا آخر واعظم حجّتهم في ذلك انّهم لا يصدّقون اللا بما وقع عليه حسّهم 5 ولا تدرى حواسمهم لهذه الاجسام اولا ولا آخرا وهاؤلاء يرجمك الله قوم يقع لى ان فى الناس من يظنّ انّهم يُخْجزون المناظر لهم وانَّه لا حجّة تثبت عليهم فايين ان هأولاء اجهل من جميع من تقدّم ذكرة وبالله استعين واسوقهم بعصا النظر حتى اردُّهم الى الاقرار بالمعلم، واقبل اولا ان اوّل تسعلتى هاوُلاء انّهم بعد ما [37] قالوا انّا لا نقبل اللا بما وقع عليه حسّنا قالوا بما لم يقع عليه حسّهم لانّهم ام يقولوا 7 انَّا ام نشاهد اوَّل الاجسام وآخرها فيكونوا قـد صدقوا عن حسّهم بل يقولون \* صحّ عندنا انَّه لا اوَّل له ولا آخر وهذا معنى لا يجهز ان يرود بالحسّ فاذا صاروا الى ان يعتقدوا انَّهم عقلوه بالعقل قياسا على الخسوس تركوا اصل دهواهم واقروا بمعلهم

\$

ويلزمهم ايضا هذه الا فنهن ألتي انا واصفها اولها إن الشيء الذي يجيء بالاتفاق اينسب الى شىء طبيعي كان جصرته فيكون ذاك بالطبع وهذا بالأنفاق فان كان كلّ شيء بأتفاق فيا ليت شعرى ما الـ في هو بالـ طبع والثاني ان الاشياء التي 2 في باتَّغاني [36] قليلة في مقدارها فان كانت جميع الاجسام هو الشيء القليل فترى الشيء الكثير ما هو والثالث أن الشيء الواقع (30) باتّفاق لا ثبات له من اجل ان ليس له اصل جرى عليه ولا ملَّة تمدَّه الى الما بقاء فان كان كلّ شيء لا ثبات لد فا الذي لد الثبات هذا يرجمك الله امور فاسدة واهية لا قوام لها على للحنة والاعتبار وكما اوضحت خطاءهم بالأنفاق كذى اوضحه في سائر ما خمنوه وتزكنوه واقبل اماً قوله أن أشياءة أقبلت وازدجت فلبحدّوا لنا من أين اقبلت وهل في علمهم مكان كانت فيه سبى هذا الذي بعضها مكان لبعض ومن أتَّى شيء هربت وأتَّى شيء كان سبب تركها لللوَّل ومصيرها الى الثانى ثمَّ ليقولوا كيف كانت من قبل هذا الاجتماع اعلى ما في ام على غير ذلك فان كانت حالها خلاف ما ٤ عليه فكيف يحسبون تلك الليفية ثمّ من جهلهم قولهم أن كلّ شىء نـيّبر املس برز منها يدلّ قولهم هذا على انّهم يظنّون ان الكهاكب على مقدار المستأثر اللولو الذى يوجد في الارض ولا يعلمون أن واحدا، من اللواكب مثل جملة الأرض اضعافا 7 كثيرة فسهم عن هذا بمعنل وهو عنهم وامثاله بمرفع ثمَّ اقبل وان كانوا

1) M sine artic. 2) m. الذي , M الذي . 3) m. عند بالاتفان , M cum artic. et add. in marg. فاجتبعت . 6) m. nomin. 7) m. et M nomin.

يم وليلذ مرّة واحدة وللحركة المغيبيّة للكواكب الثابتة تتحرّى في كل 100 سنة مقدار درجة واحدة فعلى هذه النسبة لا تدور الدورة النامة الآفى 36 الف سنة تكبن ايمها 13 الف الف يوم<sup>1</sup> 140 الف يوم<sup>1</sup> هذة اضعاف<sup>2</sup> للحركة المشرقيّة سوى ما بين نلك من الحركات فا تقبل في قوَّة تتفاوت حركتها هذا التفاوت كيف لا تنكون متناهية فهذ؛ ال17 فنَّا ردَّ على القائل بهذا القول سبی حجّة الآیات المحجزات وقلمت الکتب بان السماء لا تفعل شیئًا وجميع افعالها فهى نخالقنا جلّ وعزّ ذاك قوله (٢٥٢٣ 22 14) היש ברבלי הנזים מגשמים ואם השמים יתנו רבבים הלא אתה הוא "׳ אלהינו ונקיה לך כי אתה עשית את כל אלה פט וגבעיה (ישעיה 45, 12) אני ירי נטו שמים וכל لا المعادية المعادية التاسع مذهب الأتفاق هاولاء قهم رحموا ان عقلم دلِّم على ان السموات والارضين جاعت باتَّفاق بغير قیصد من تاصد ولا فعل من فاعل لا مختار ولا موات فلمّا سئلوا كيف يخطرون ذلك ببالكم قالوا ان اجساما لا يعرف ما ه الجمعت للى هذا المكان فاردجت وتصاغطت فاكان منها خفيفا امسلس 3 ندر 4 منها الى فوق فصار سماء وكواكب 5 وما كان منها ثقيلا رسب، اسغل وطفا عليه الرطب وتوسّطهما المتخلخل فاحاط بهما وهو الهواء فعدلهما وقوَّاها 7 ولا شكّ في أن هاولاء اجهل من جميع من تقدّم \*ذكره ويلزمهم من الردّ ال12 فنّا التي قدّمناها<sup>ه</sup>

1) m. accusat. 2) m. האארא. 3) m. et M (ماسا 4) m. et M; cfr. p. 62 inf. ubi legitur (5) m. et M בואכבא 6) M superser. لا . 7) M (قابط علم 1) ut edd. אוועמירים . 8) M om.

ان ا ليس تغنا وهذا اول ما صدرنا بنقصه وسائر الأ1 قولا للتقدّمة ومع ذلك فارتَّ عليه فيما انَّما من قدمة السماء من 4 وجوة اخر اوَّلها من ترتيب الافلاک ونلک ان (29) الشيء القديم لم يک بعضه اولى بالمرتبة<sup>2</sup> للجليلة من الآخر فان كان الفلك الداخل هو الاجل او الخارج فأتجمَّة لازمة له وكذلك القول في ترتيب اللواكب ، لان بعصها في الافلاك الداخلة واكثرها في الفلك الخارم والثآتي من • ادراكنا للسماء بابصارنا والعليم عندنا ان ابصارنا لا تدرك الَّا ما كان من هذه الله عناصر لان طبائعها تتَّصل بطبائع ابصارنا وامَّا ان كان عنصر خامس موجودا • فليس له في ابصارنا شبيه يتصل بع فنبصر اللهم الا ان يزعم لن فينا ايصا شيئا من الطبيعة 1 الخامسة وذاك ما لا يرجمه والثالث من البيادة والنقصان ونلك ان كلّ يہم يمضي من زمان الفلك فهو [35] زيادة على ما مضى ونقصان ممّا يستأنف فا احتمل من \* الزيادة والنقصان فهو متنافى الـقرّة والـتناى يوجب للحدث فان جسر زاعم فزعم ان مضيّ يسوم من الآيام لا يزيد على ما مضى ولا ينقص مبًا يلق، كابر م الموجدان والمشاهد والرابع من اختلاف الحركات وذلك ان القوّة التى ليست بمتناهية لا تختلف في نفسها ظمًّا شاهدنا حكات السماء مختلفة حتى أن بعضها ينسب ألى بعض على 8 30 ضعفا <sup>و</sup> وعلى 365 10 وعلى أكثر من ذلك علمنا أن كلّ واحدة متناهية وشـرح ذلك ان الحركة المشرقيَّة للفلك الاعلى11 ترى دائرةً في كلّ

٩.

حركة الماء والتراب الذين هما الى السغل وقد اخطأ خطاء بيّنا في ما استدلَّ به\* وفي ما دلَّ عليه وانا شارح الجبيع وقائل امَّا وجه خطائع في ما استدلٌّ بد من ان السماء لو كانت نارا [34] تلانت حركتها ٤ الى فبق مثل النار فانًا نقبل ان حركة النار نفسها الطبيعيَّة في الاستدارة والدليل على ذلك حركة السماء التي في نار محصة بما صرّح لنا من حرارة الشمس المحسوسة وامّا هذه للحركة السبى ترى للنار الى العلو فانَّها عرضيَّة لتخرج عن دائرة الهواء فاذا خبجت عن دائرة الهواء ووصلت الى معدنها استوت حركتها الاستدايَّة وهذا مثل الحجر الذي لا حركة له في معدنه بل هو راسب فاذا التقنى من علو تحرَّك سفلا الى ان يخرج من دائرة الهواء فاذا خرج عنها ظهرت طبيعته انَّه لا حركة له فاذا شاهدنا الحجر الله لا حركة له يتحرَّك ضرورة حتى يصل الى مركزه كانت النار التي لها حركة استدارية اقرب الى فهمنا ان تتحرّ حركة غيرها حتى تصل الى معدنها الاقترى ان هذا الانسان بسبب هـذ» الـشبهة الصعيفة النم نفسه القبل بشيء خامس لا يعقل واخذ ان يتأول حرارة الشمس للحسوسة وينسبها الى الهواء لا الى جسمها ان هذا للحجب من الراى ان يجعل اليقين شبهة متاوّلة ويجعل الشبهة يقينا ثابتا ويهرب من كون شيء لا من شيء لانَّه فر ير مثلة ويعتقد طبيعة خامسة وفر ير مثلها ويلزمه ايضا فساد اعتقادة أن جم السماء متناة وقوتها لا متناهية فلذلك عندة

1) Mom. 2) M plur. 3) M בשיש. 4) m. suff. fem. 5) m. אלתמא. 6) m. אלתמא.

فعل اللا من فاعل فدليلهم هذا بعينه يبطل ان يكون الموات يفعل شيئًا اذ لا نشاهد فاعلا الله مختاراً ونجدم ايضا يقولون راينا الماء اذا قُطع عن الشجر فر تثمر فهذا دليل على أن فعل الاثمار للماء فنقبل ان مخترع لجسم بلا سبب هو قادر ان يخلقه بسبب اذ لا يجهز ان يقدر على الباب الاعظم ويتجز عن الباب الاصغر واذ لا فعل اللا من مختار فيجب ان يكون المختار هو الذي فعل الشمر بسبب هو الماء وتجدهم يقولبن ايصا قد اجمعنا على ان المنار تحرى فلم نسبتم الفعل الى غيرها فنقول كما اجمعنا على ان السكين يقطع<sup>2</sup> وأنمّا الفعل لمحرّكة وقد يكون لمحرّكة محرّك آخر كذلك نقول ان النار تحبق وللنار محرّى هو الهماء وللهماء محرّى هو الخالف فالفعل للخالف الذي هو الحمم الاول وقد قال اللتاب في الافعال انَّها للمحرِّي الآول عند قوله وهو يمثل ("لالات 15 ,10) התופאר הגרזן על החוצב בו אם יתגדל המשור על מניפו כהניף שבט את מרימיו כהרים מטה לא עץ לשבי שני الشبع في آخر هذه المذاهب لئلًا يلقى بها بعض التلاميذ فيتحبّر والمذهب الثامن مذهب من يقول السماء & ناعلة الاجسام وهو يجعلها قديمة وليس من هذ، الله طبائع بل من شيء آخر خامس وإذا رد عليه جرارة الشمس ينعم أن جمها ليس جار واتما تُحمى الهواء من شدّة دورانها فيصل الينا حميه " وتاقل هذا يستدلُّ على أن السماء طبيعة خامسة بأنَّه \* يرى حركتها مستديرة خلاف حركة 5 النار والهواء الذين 10 الى العلو وخلاف

1) m. et M nomin. 2) M femin. 3) m. et M המאה .
 4) M (געני 5) M plur. et וויגעי, at postea ut m.

لا من شيء و4 دلائل أن الشيء لا يفعل نفسه فذلك 16 قولا أ سـوى ما وجب بالآيات والبراهين ومن علمتُه من امّتنا توهّم قدم شىء من الطبائع فأنما رجدته يطنّ قدم الماء والهواء اف قد نصّت السمرية على دائرة المنار والتراب كما قالت (כראשית 1, 1) כראשית ברא אלהים את השמים ואת הארץ وינא שה אווי والهواء القدمة لانَّة توقَّم أن معنى التلام الترارة الدا الدا -انَّها كانت كذا قبل الخليقة وهذا ممن تأوَّله جهل محص لان التورية أما قلت المجام الارام بعد ما قدّمت والمعادر وال فكانت الارض اذ<sup>و</sup> خلقت ترابا وماء وهواء وقد نصّ الكتاب على الريسي بقوله (لاحال 13 4) כי חנה יוצר חרים ובורא רוח وعلى الماء 4 السفلي بقوله (חרולים 5, 5) אשר לו הים והוא עשהו والعليق بقولة (ibid. 148, 4) اהמים אשר מעל השמים כי הוא צוה ונבראו والمذهب السابع مذهب من قال باربع طبائع وهيولى فهاؤلاء اجهل من جميع من " تقدِّم لانَّهم [33] اثبتوا المصنوع صانعا واثبتوا الاشياء" لا جوهرا" ولا عرضا" ولزمام ال16 لازما الله على اصحاب الطبائع ومعها ال5 لوازم التي على اصحاب الروحانية فذلك 21 واذا قلنا لهذين الغريقين اذا كنتم فر تـشاهدوا فاعل<sup>°</sup> هذه الاجسام فلم قلتم ان الطبائع فعلتها وهلًا قلتم أنَّد لا فاعل لها جدم يقولون أنَّا وعلى أنَّا فر نر لها فاعلا في الظاهر فجب أن نعتقد أن [28]) لها فاعلا في الغائب أذ لا يكون

1) m. et M nomin. 2) m. للخلقة . 3) M منذ M (. 4) M sine artic. 5) M والعلو M (. ما M (6) . والعلو M (8) m. et M nomin. 9) m. لفاعل . بخلاف المحسوس لانًّا وهم لم نبر قط ماء جامع<sup>1</sup> [32] نارا ولا نارا جامعت ماء حتى أن الماء والتراب الذين يمكن<sup>2</sup> جمعهما ولا يتفاسدان اذا نحن جمعناها ثمّ تركناها ساعة اخذا فى الافتراق فرسب التراب وطفا الماء فشيء هو اذا<sup>3</sup> قهر على الاجتماع افترق من الحال أن يجيع عو طوء إلى الاجتماع مع صدَّ، ثمَّ نظرت في ما ذكرو، من الاجتماع فوجدته لا يخلو من ان يكون لعينها ان اجتمعت ام؛ لشيء غير ذلك فان كان الاجتماع لعينها بطل ما ادّعوا ان اعيانها لهر تزل مفردة ووجب انّها مذ وجدت فهي مركّبة وأن كان الاجتماع لشيء غير ذلك فالى ذلك المعنى قصدنا احن وقلنا أن لها خالقا خلقها مجتمعة ثمّ نظرت في الانفراد الذى جعلوة قديما فان كان لعينها فمهما وجدت عينها فلا تكون الآ مفردة وبطل الاجتماع وإن كان لشيء آخر فتلك علَّة خامسة رجب ان يطالبوا بتحريبهما وذاك ما لا جدوه وامّا اقلمتهم الدلائل على وجدان هذه الاربع في الاجسام فليس ذاك براد علينا بل نحن نقول بانتها موجودة ولها موجد اوجدها فهذه الله، ردود عليهم قالوا في كلّ حال واحد منها خلاف الشاهد من المتحاص كلّ واحدة من اله ومن اقبالها طوا الى التركيب \*ومن كونها في كلّ حال لعينها او لغير عينها هذ، عليهم مع

1) m. אפע. 2) M. מכננא M. (2) אפע אות . 3) m. add. אע. 4) m. om. 5) M. plur. 6) m. فذلک . 7) M. . 8) M. . 9) M. et m. רית.

ال12 ردّا المتقدّمة اعنى 4 دلائل للحدث و 4 دلائه كمن شيء

كان نلك שלום وإن اخذ منهما ما لا يحتمله كان نلك דע وكما سنشرح في المقالة الرابعة في باب العدل وانّما نسب النور والظلمة الى خلقه لتعدّى من ادّى الاثنين فلذلك قل تلاح אור التاحم חשך وعرّفنا ايصا أن للنور والظلمة نهاية وحدّا درّا على هاؤلاء القرم بقوله (איוב 10, 26) חק חג על פני מים ער תכלית אור עם חשך

والمذهب السادس مذهب من قال بالاربع طبائع هاولاء زعوا ان جميع الاجسام مركّبة من اربع طبائع وفي للرازة والبرودة والرطوبة واليبوسة ان هذه الاربع كانت كلّ واحدة ف منها مفردة في الآول ثمّ اجتمعت محدثت عنها الاجسام ويستدلّون على ذلك بانّهم يرون الاجسام تقبل من خارج حرارة الهواء وبرده واذ الشيء لا يقبل الآ شكلة فقد وجب ان تكون في داخل اجسامهم هذه الاربع وهاولاء اجهل من جميع من تقدّم<sup>4</sup> لامور انا واصفها ومبينها عليهم تركوا فيها طريق الدليل وضلوا عن سبيل للحق فاقول اوّلا انّهم رفصوا فيها طريق الدليل وضلوا عن سبيل للعق فاقول اوّلا انّهم رفصوا فيما حرارة مفردة ولا رطوبة محصة (27) ولا برودة خالصة ولا يبوسة قط حرارة مفردة ولا رطوبة محصة (27) ولا برودة خالصة ولا يبوسة على حدة وانّما ادركتها للواسّ وفي مجتمعة مجسّمة فادّهوا هاولاء ان في الاول كانت كلّ واحدة ف منها مفردة وفي يروا من ذلك

1) m. والظلام. 2) M . وفناء M masc. 4) M add. ذكرة. 5) m. et M nomin. ان الهواء يقبل الصوت من المصوّت ويودّيه الينا فإن لم يقمعه صوت ام نسمع شيئًا ولا يقال لذلك الهواء الغير مسمع ا ضدّ الصوت وانَّما هو عدم الصوت وكذلك القول \* في المائحة ان الهواء يقبلها این 3 کانت فیودیها فان له تک فلسنا نشم شیا ولیس نلک ضد الهائحة وانَّما هو عدمها كذلك الهواء يقبل النهر فيودَّيه الى ابصارنا فان لم يكن نور لم نبصر شيئًا وليس نلك ضدَّ النور وانَّما هـو عـدم الـنور ثمَّ انَّى لمَّا رايت الاجسام الكثيفة ستارة ه مانعة للنهر وتصوّر للناس كأنّ الظلامة ينشأ منها نشوءا قلت لعلَّهم يدّعون أن الظلام ينشأ من التراب فتبيَّنت أنَّا لو أخذا المات [31] من الارض فاقمنا " في الشمس وذرينا ترابها في الهواء (31) فر نر للظلام اثرًا بتَّة وقلت ايضا لعلَّهم يدَّعون في الانسان الذي احاطت به السرج ان ظلَّه قد تراجع على جسمه فعلمت ان لو كان ذلك كذلك لاسود ظاهر جسمة فهذ، امهر ظاهرة محسوسة مزيلة لهذ، الشبهة \* التي قيل ان الظلمة اصل كالنور وانا اعلم ון וلله قد وصف نفسه باند (ישעיה 7 ,45) יוצר אור ובורא חשך فاقهل بما يوافق هذا المحسوس أنَّه خلف الهواء الذي يقبل אור וחשך بوجود وبعدم وهذا كقوله بعد. ibid. لاالله שלום اداده دلا ونحن مجمعون على أن للحكيم لا يخلف شرًا وانَّما خلق الاشياء التي تحتمل ان تكون الأرام الالا للانسان باختياره فان أكل من 1 الطعام بقدر حاجته وشرب من 2 الماء بقدر حاجته

. און ... (1 ... 2) m. om. 3) m. און ... ארולית M (1 ... 10 ... 3) ארולית (1 ... 10 ... 10 ... 10 ... 10 ... (ביאי סחארה et in marg. 10 ... 10 ... 10 ... (ביאי סחארה cfr. p. 33 ann. 4. 7) M 1. conjug. 8) M plur.

of

لد النبوّة 1 بالآيات المحجزات والآيات المحجزات أنّما تكهن جدوث ما ليس في الطبع ولا العادة وهم فينكرون ما خالف الطبع والعادة وانَّما يحتجبون في ما يظنُّون دائما بالطبع والرسم فذلك ممًّا يبعدهم من نصبى نبوّة اذ لا سبيل عندهم الى البهان، عليها ودلك تمام الـ15-وجعا وذلك تمام الـ15-وجغ وساذكر بعدة وجوها اخر في المقالة الثانية مقالة التوحيد بعون الله وقوَّته ثمَّ لا اقنع في هذا الموضع جميع ما ذکرته حتی ایین آن هذا الشیء الذی قد تمسّک به هاولاء القبم اعنى الظلمة ليس هو اصلا مضادًا للنهر وأنَّما هو عدم النهر. ومن اين قلت أن الظلام ليس هو أصلا مضادًا للنور من 3 دلائل احدها ان الانسان لا يقدر ان يخترع اصلا وهوذا نراء اذا قام في الشمس وقبَّب كفَّة على كفَّة صار بينهما مظلما فلانـسـان أم يبدع اصل الظلمة وانَّما حجب النور عن الهواء الذي بين كفَّيه فاظلم لما عدم النور والثاني لانّي ارى الانسان لد ظلّ اذا قلم بين یدی سراج واحد فان احطنا به سرجا کشیرة لم یـک له ظلّ وليس في طاقة (26) انسان، أن يغنى اصلا من اصول، وانَّما اوجد النور الذى كان معدوما في بعض المهواء الخيط بالانسان والثالث أنّى لم أر جسمين صدّين ينقلب ً أحدها فيصير الآخر على الكمال كما لا ينقلب الماء نارا ولا النار ماء فلمَّا رايت الهواء المظلم يصير مضيءًا علمت أن الظلام ليس بضدًّ \* له وأنَّها هو عدمه ثم أنّى وجدت سائر الحسوسات على هذا السبيل وذلك

الامتزاج عندهم فوجدتهما فاسدتين وذلك أن الفعل الوكان على ما قاله بعضهم بقصد الخير فقد° صار شريرا بقصد» مخالطة الشرّ وإن كان بقصد الشرّ فقد انقلب خيرا بـقـصـد؛ للخير واتى الامرين كانا • فقد انقلب القاصد عن جوهره وهذا ما يأبونه وايضا ان كان الامتزاج من فعل لخير فلم يصل الى ما قصد، من تلبَّى لجهة المماسّة له بـل نرى المه بالمداخلة للشرّ اعطهم من المماسّة وان كان الفعل للشرّ فقد وصل الى مطلوبة فهوذا نراة يلتذّ بالخير فياكله ويشربه ويشتمه ويغشاه وعلى لخالين جميعا فقد وقع الياس، من ظفر الخير بالشر ثمّ تصفّحت وجد الامتزاج بعد ما كانا مفترقين فرايت للحسوس يرتع اذ نشاهد النار تنافر الاجتماع مع الماء ونشاهد الهواء يهرب من الاختلاط بالتراب فاذا كان اجزاؤها اليسيرة على هذا التمانع فبالاوكـد أن تتمانع اجزاؤها الكثيرة فلا يتم الامتزاج ابدا وهذا بين ظاهر فان كان القوم بالقياس يتعلّقون فلنا عليهم هذه ال3 ردود الاخيرة وإن كانوا من جهة الخبر يقولون هذا القول 5 فالخسبر الصحيح انما يكون على طريف النبوّة وكلّ نبتى فأنّما هو بعد الامتزاج وفى هذا 3 مطاعن الآول أنَّه بعد انقطاعة من معدنة 7 الخير الخص لا يعلم ما يكون في نلك المعدن [30] والثاني انَّه بمخالطته الـشرّ قـد تغيّر صدقة فلا تركن النفوس الية والثالث أن النبتي أنّما تصحّ

1) m. الأمريب , cfr. infra . وقد . 2) m. وقد. 3) m. repetit verba نقد usque ad للايلس . 4) m. الايلس . 5) M plur. 6) m. cum artic. 7) M معدن et superscript.

ð٢

5 ربود 3 على انكارهم فعلين من واحد و2 على اثباتهم فعلاء واحدا1 لاشفين ثمّ اقول هبوا من كبن شيء لا من شيء لانَّهم فر يروا مثلة فاوقعوا انفسهم في مغيض ما فر يهوا مثلة فاوّل ذلك أنَّهم اقبُّوا بان كلّ واحد من الاثنين لا منتهى له من الة جهات وم فقد شاهدوا نهايته من لجهة السادسة فتمكوا ان يحكموا على لخمس جهات التي فر يشاهدوها بانها متناهية تياسا على السادسة التى شاهدوها فحكموا بخلاف ذلك وايضا في ما زعموا ان الاکثر من کل واحد من الاثنين منفرد غير ممتزج وهم فکل شيء ادركو، منهما فنَّما ادركو، عتزجا فتركوا [29] ان يعتقدوا ان اللَّل متزج قباسا على البعض فلمتقدوه بخلاف ذلك وايضا فى ما يزعمن ان الامتزاج محدث غير قديم لم يكن قبله امتزاج وما ادراهم نلك فلعلّ هذين المعنيين لر يزالا يمترجان ويفترتان العدد الذى لا يحصى وايضا فى ما يزعمون انَّهما سيفترتان ۖ بـعـد مدَّة وما ادراع ان هذا يكبن فلعلهما لا يفترتان ابدا قياسا على الشاهد او لعلَّهما يفترتان (25) ويمترجان في الآني بلا نهاية انظر كيف هبوا من كهن شيء لا من شيء لانَّهم لم يروا مثلة والـتزمـوا باجزاء غير متزجة وبانّها لا نهاية لها وبامتزاج لا امتزاج كان قبله وبافتراق لا امتزاج يكون بعدة ولم يروا شيئًا من ذلك بل راوا الموجودات خلاف 7 نلک فهذ، 4 ردود اخر ثمّ نظرت فی علّت ی

m. et M nomin. 2) m. et M indicat. 3) m. מחנאיז.
 4) m. suff. fem. 5) M VII conj. 6) M V conj. 7) M
 איבאשגיי.

:14

214

ي اه

ΰ.

فل

۰.

ملسآ

÷

ş.

i,

ļ.

, \$

1

ķ

قد حصل الفعل 1 لواحد وايضا انّا نرى الانسان يقتل ويسبى فاذا قرّ فقد يقرّ ما جناء واتاء فإن كان الشرّ هو الذي اقرّ فقد صدين والصدي هو خير وإن كان الخير هو الذي اقر فهو الذي قتل وسبق وعلى للحالين جميعا قد صبِّ لواحد الفعلان وايضا ان كانت القوق الغاضبة ليست للقوة الراضية وكذلك القوة السارقة ليست للقوة المقرة فينبغي الا يذكر الراضي في حال رضاء ما كان مند في حال سخطة ولا بذكم المقر في حال اقرارة ما كان منه في حال جنايته ونحن نجد المحسوس بخلاف هذا كلَّه ثمَّ تأمَّلت ما جوَّروه 2 من كون فعل واحد لاثنين فاذا به فاسدا 3 باطلا 3 من وجهين احدها أنّا اذا اخطرنا ببالنا ان يصنع اثنان مصنها واحدا فتوقيبنا احدها يصنع كلَّه والآخر يصنع ايصا كلَّه كان ذلك محالا لان الآول اذا صنع كلَّه فلم يبق منه للثاني شيء يصنعه وان توقَّمنا ان احدها يصنع بعضة والآخر يصنع بعضة فكلّ مصنوع قد حصل لصانع واحد لا شريك له فيه والوجه الشانى ان المخطم ببالد ان شيئين يفعلان فعلا واحدا فلا بدّ لد من ان يعتقد لللّ واحد منهما انَّه كما يمكنه ان يفعل ذلك الشيء كذاك ، يمكنه أن يترك أن يفعله فأذا عرضنا على عقولنا اختيارين متصادين فى فعل واحد اختار احد الفاعلين فعله واختار الآخر تركع راينا، بعقولنا مفعولا متروكا في حالة وهذ، مناقصة بينة فهوذا تراهم انكروا ما قام به الشاهد واقروا بما ابطله الشاهد، فذلك

fr. p. 48 ann. 3. (1) M (1) دווז cfr. p. 48 ann. 3. (1) دانغالین M (1) دان (1) etc. 4 فاسد M (1) etc. 4 فاسد M (1) etc. 5 (1) فاسد (1) etc. 4

معدىن الشرّ لا يتنافى من 5 جهات وفي السفل والمشرق والمغرب والجنوب والشمال وهو يتناهى من العلو من حيث يماسّ معدين الخير أ ورجوا ايضا ان هذين الاصلين لر يزالا متباينين ثم امتزجا فحدثت هذ؛ الاجسام من امتزاجهما واختلفوا في سبب الامتزاج فبعض زعم ان الخير كان سببه ليلين الحاشية الملاقية له من الشرّ وبعض زعم ان الشَّر كان سبب طمعة 2 في الخير ان يتلذَّذ بما فية من اللَّة واتفقوا فى ١ ان هذا الامتزاج له مدّة اذا ٩ انقصت كان الظغر للخبر وانقمع الشرّ وانقطع فعلة وهوذا ارسم ما على هاولاء القهم في كلّ باب ممّا ادَّعود واقول عليهم اوَّلا الله وجود التي دللنا بها \*على أن الاجسام محدثة ثم الله وجوة التي دللنا أ على كونها لا من شىء ثمّ الله وجود التي على من زعم ان البارى خلقها من ذاته فذلك 13 وعليهم بعدها ما خصَّهم 15 من نوع الردَّ في هذ المقالة سوى ما عليهم في المقالة الثانية وذلك أنَّى اخذت اقطاب كلامهم فادرت عليهم (24) لولب النظر فأتحلُّت به حتى لم يبق منها شىء فصرفت بالى أولا الى ما زمموا ان ليس فى الشاهد فعلان 5 متصادّان 5 من فاعل واحد فوجدت وقوع فعلين من فلعل واحد مستقيما من وجود احدها انّا نبى الانسان يستخط ويغصب ثم يسلو عستعطف فيقول قد رضيت وقد صفاحت فان كان الخير هو الصافرة فهو اذن الذي [28] كان ساخطا وان كان الشرِّ هو الصافيم فقد احسن لما صفيم فعلى الوجهيين جميعا

1) m. om. 2) m. שמעא . 3) M emendavit .
 4) m. od ויסתי . 5) m. et M (הין . 6) m. et M (היסתי . 7) m.
 4) היסל ויסתי . 7) m. et M (היקן . 7) m.

كون شىء لا من شىء الى ان اعتقدوا هذ؛ لجهول الله كالهارب من لللم الى الرمضاء ومن المطر الى 1 المرزاب سهى ما دفعة ! من خبر الآيات والبراهين والمذهب الرابع مذهب من جمع بين هذين القوليين فزعم أن الخالف خلف الموجودات من ذات، ومن أشياء قديمة معد لأنَّه جعل الارواج من عند السارى والاجسام من الاشياء القديمة فيلزمة هنه ال17 ردًا<sup>2</sup> ال12 الاوائيل التي على المحاب الروحانيَّات وهذ؛ الذ التي على [27] من زعم أن الخالف خلف من نفسه فصار قائل هذا اجهل من الفريقين المتقدّمين وان كانت هذه الخالات كلَّها انَّما جوَّروها لسبب قدرة الخالق فاقدرو، على كلّ محال من تغيير نفسة رما اتّصل به فارى ان اقداره على تكوين شيء لا من شيء اسهل في النفس واقرب للعقل وموافق للآيات والبراهين والمذهب الخامس مذهب من قال بصانعين قديمين هأولاء ارشدك الله اجهل في ما ذهبوا اليه من جميع من تقدّم وذلك انّهم ينكرون ان يكون فعلان 4 من قاعل واحد ويزعمون انهم فريروا مثل هذا فاطبقوا على حاصلهم هذا وقالوا وهوذا نہی الاشیاء کلّها فیها خیہ وشّر ضرّ ونفع فقد وجب ان يكون لخير الذى فيها هو من اصل كلَّه محير ويكون الشَّر الذى فيها من اصل كلَّه شرٍّ ودفعهم هذا الى ان معدن الخير لا يتناهى من 5 جهاة وهي العلو والمشرق والمغرب وللنوب والشمال وهو يتناهى من السفل من حيث يماس معدن الشرّ \* وكذلك

1) m. ילומ׳. 2) m. cum artic., M ut p. 42 ann. 5. 3) M נוודאא (בו אלמ׳ בינים). (בטא אלידום ; cfr. p. 50 ann. 2], edd. בטא אלידום ; cfr. infra בינים = transl. hebr. 4) m. et M פעלין, cfr. p. sequentem. 5) m. add. פעלין.

۴A

باستحقاق فاستحقاقه ذلك لا يكهن الآ لجناية جناها ولنكرات اتاها وامّا ان يكهن بلا استحقاق فذلك ظلم ظلمه وجور جار عليه فعلى اتى الوجهين 1 نزّل المنزّل الامر وجد» فاسدا باطلا والرابع كيف قبل ذلك للجزؤ امم باقى الاجزاء حتى انطبع وانصاغ وتصور ودخل تحت الالم هل كان ذلك لخوف خافد ام رجاء رجاء ولئن " كان ذلك على الى المغنيين فليس يخلو من ان يكون سبيل (23) ائلل ان خاف وان يجو او ذلک سبيل البعض فقط فان كان فلک سبیل الللّ فیا لیت شعری ممّا ذا بخاف وما ذا یرجو وليس شيء \* سواد وان كان ذلك سبيل البعض فلايّة علّة صار البعض يرجو ويخاف والباقى لا يرجو ولا يخاف وان كان البعض قبل امر الاكثر لا لرجاء ولا نخوف فذلك شرٍّ اذ ليس له علَّة معرفة وكلُّ هذا كذب \* وعدوان وللخامس من يمكنه ارتجاع اجزائه من بين الألم وهو حكيم فلا يجهز الآ<sup>5</sup> يرتجعها فإن اخطرنا على الوم انَّه يفعل ذلك بطل المخلوقين وإن كان لا بدَّ منهم اخيرا كما لم يك بدّ منهم<sup>7</sup> اوّلا فان هذ» الاجزاء تصير اجساما نوائب<sup>8</sup> فكلّ جزء منها يتصور وينصاغ مدّة ما ثمّ خلص ويرتفع ويدخل جبو آخر مكانه في الاعتمال ومع ذلك فلا يجبو ان تكبن لهذه النوائب نهاية اذ لجملة التي ٢ منها لا نهاية لمها وهـذا ممّا ترد» العقول وتأباء الافكار والصحيحة فما أعدَّم لجهال بهربهم من

خالف الاجسام خلقها من ذاته الفيت هأولاء قوما لم يتهيَّأ لهم جحد الصانع ومع ذلك أمر تقبل عقولهم على ما زعموا كمن شيء لا من شيء فاذ ليس شيء سمى الخالف اعتقدوا أنَّ خلق الاشياء من نفسه وهاولاء يرجمك الله اجهل من الآولين وارى ان اكشف عن جهلهم بوحدوة 13 منها الله التي على الحاب الموحانيّات وفي 4 دلائل للحدث و4 دلائل كمن شيء لا من شيء وامًا 4 فنبن الدّ على قدم الروحانيّات لا تلزمهم لكنّهم يلزمهم بدلها 2 5 فنبن كلّ واحد منها تنكره العقول الوّل منها تـغـيّـر معنى الازلتي الذى لا صورة له ولا حـال ولا مـقـدار ولا حدّ ولا مكان ولا زمان حتى صار بعضه جسما له صورة ومقدار واحوال ومكان وزمان وسائر ما انطوت عليه الموجودات وما اخطار هذا بالبال الا فى بعد البعد والثانى اختيار للحكيم الذى لا يلحق اله ولا يعتمله معتمل ولا يدركه مدرك ان يجعل بعضه جسما حتى يدركة المدركون [26] وحتى يعتمله المعتملون وحتى يجهل بعد حكة والم بعد راحة ويجوع ويعطش ويحزن ويتعب وتلاحقه سائر المكارة وهو له يزل عاربا من هذة كلّها وهمو غنتي عسن ان يكتسب بها منافع ً فكيف اذ لا يجوز ان يكتسب بها منفعه وما هذا الله من احوال المحال والثالث العدل الذي لا يجور كيف حكم على بعض اجزائه بايقاعة في هذه البلايا فانَّى إذا رمت ذلك فر اجد، يتعدّى احد امرين امما ان يكون احلّ به ذلك

1) m. (אאלי. 2) M (בوضها 20, pro 5 [ח] M et m. legg. n. 3) m. געמעא א. (1) m. גענאמעא. 5) m. גענאמעא.

فيطلبها فيصل اليها وأن توقمناها لها بعد التركيب فالجزء الذي معنا منها نحن واصلين البيه \* بالصرورة والجزء (22) الباقي الذي لر يركّب فلا <sup>3</sup> سبيل لنا اليه ان المركّبات تحول بينـنا وبينه [25] على قولهم وأتصل بي ايصا ان آخرين ظنّوا ان פאיוב 28, 12 והחכמה מאין תמצא ואיזה מקום בינה وسائر القصّد انها صفة الروحانيّات اذ قال آخرها مراتدا الدام דרכה והוא ירע את מקומה فرجدت هاؤلاء ايما اخطؤوا التأويل اوضح من خطاء الأولين لان القصّة الاولى ليس فيها الافصاح بانتها חכמה رعلى انتها على للحقيقة التي لا نـشـت فيها قيلت على للحكمة وامّا هذه القصّة الثانية فذكر للحكة فيها فصبح فكيف غالطوا انفسهم باللناية عنها ورايت ايصا اللتاب يشرح عن هذه للحكة انَّها انَّما وجدت؛ مع حدوث " الله عناصر لا פאנ גע או פע אלהים הבין - מקומה כי הוא לקצות הארץ יביט תחת כל השמים יראה גלת שלשט פונשא זה לעשות לרוח משקל ומים תכן במרה גע ואפי נוגו מא ראה ויספרה הכינה וגם חקרה של נשיק אלוט تأويل هاتين القصّتين على الروحانيّات وللنها على لحكمة وليس يراد بها انّها كانت للخالف كالهداة <sup>10</sup> خلق بها الأشياء وانّما يراد انَّه اظهرها حين خلف العناصر وفروعها فتبيَّنت حكمته اذ خلف والمذهب الثالث منفصب من قال بان جميع نلک محکما

fo

لغة العبرانيين وكلام الدارات فأولها ان لفظة קالا تقتصى خلف ולشىء كما قل هناى (בראשית 14, 22) אל עליון קנה שמים וארץ בשל חו בע וובטו (תהלים 104, 29) מלאה הארץ קנינך فان ثم ثبتوا على ان هذه اللفظة توجب قدما فزعوا اذن ان السماء والارض وما بينهما قديمة فر تنل وابطلوا خلقها من <sup>5</sup> روحانيّات 2 الذى اليه قصدوا وان كانت عندهم لغظة الردام ف السماء والارض توجب خلقها فهى بعينها توجب خلف الروحانيات والثانى ان لفظة ראשית ררכו تقتضى معنى اول خلف لان مثلها قيل في العظيم من البهائم (איוב 40, 19) הוא ראשית **٦٦٦ ٢٢ ف**كما ان معناها هناك<sup>و</sup> هو ان ذلك الشخص اوّل ما <sup>٢٠</sup> خلف من البهائم يكبن ايصا معناها هاهنا ان هذا المذكور اول شىء خلق من الاشياء فان ابوا هذا التفسير اوجبوا أن ذلك الشخص من البهائم قديم لر يزل ايصا والثالث أن هذا المعنى المذكور يحبّ للحقّ ويكره الباطل كما قال (التلاز 8, 8) ولااتر כל אמרי פי אין ברם נפהל ועקש אי וכדא נפגר ולדו, 🗠 الجيوة ومن كرهد فقد احب الموت كما قال (ibid. 8, 35) تر دالاها **מצא חיים – וחטאי חמס נפשו** مامبر بطلبة والتحقّط بع كما · قل (ibid. 32) ועתה בנים שמעו ליי فان كان في الروحانيات فليس تخلو هذ، الاوصاف من أن تكبن لها وفي جال بساطتها او بعد تركيبها فان توهمناها لها على حال البساطة فليس 😳 بحصرتها ج' صدق ولا كذب ولا حيوة ولا موت ولا احد موجود

1) m. et M nomin. 2) M cum artic. 3) m. om. 4) M add. אל תסורו מאמרי פי

استبعد بل احيل (21) انقلاب شيء لا مشكّل 1 بشكل حتى يتشكّل بشكل النار والماء والهواء والتراب وتصوَّرَ ما ليس بطهيل ولا عريض ولا عميق حتى يجيء منه الطبيل العيض العيق وكذلك تغيير ما لا حالة له حتى تصير له جميع لخالات المشاهدة الآن فان كان عندم انّما جارت هذه التقليبات والتغييرات من اجل ان لخالف حكيم يقدر على قلبها 1 وتغييرها فحكته وقدرته إن يخلف شيئًا لا من شيء واسترحنا من هذه الروحانيات الباطلة والرابع انَّه لا يحصل ما تكلّفوه من اعتقاد القطع والوصل والتركيب والسمر والقطع الثاني وسائر ما اتَّصل بسهة، الاعمال ان لا دليل يوقف و على شيء منها وانّما في حدوس وظنهن بل ارى ان في فـده 1,3 الصنعة مناقصة وذلك أن الصانع عندهم أن كان قادرا على قلب الروحانية اجساما فهو قادر على ان يقلبها دفعة واحدة وبطلت هذ، التفاصيل وان كان عندهم لا يقدر ان يصنعها الا قليلا [24] قليلا كصنعة المخلوقين شيئًا بعد شيء فبالاحبى الله يتقدر على قلبها من الموحانيَّة الى لجسمانيَّة فاحتملوا هذ، الحالات كلُّها سمى ترك تلك الآيات المحجزات ومن تسليم غميم المحسوس لمر يستريحوا واتصل بي أن قوما من امّتنا توقموا أن المعنى الله قيه ועדי (משלי 8,22) י׳ קנני ראשית דרכו קרם מפעליו מאז وسائر القصّة هو معنى هذه الروحانيّات فتامّلت ذلك فوجدتهم اخطُبوا التأويل لهذه القيصّة من 15 وجها  $^{*}$  الما 12 فهى ال $^{2^{\circ}}$ ردًّا، التي شرحتها من جهة العقل وامًّا الله الأخر فهي من طريق 2) M تقليبها. .مشاكل m. (1 3) M يقف. 4) m. et M

F

nn; cfr. p. 42 ann. 5.

.

ثم شكل منها شكلا ثمانيًا فخلف منه دائرة التراب ثم شكل منها ° شكلا اثنعشيًّا المجعل عليه مدار الهواء ثمَّ شكل منها شكلا عشينياً نخلف منه جميع الماء فقطعوا على هذا واعتقدوه امانة وكان الذي دفعهم الى القول [23] به هو الله يقرّوا بخلاف ما في الشاهد، وهذ، الاشكال التي من تكلَّفوها لتشابه اشكال هذ، ٢ الطبائع الموجودة وهوذا اشرح ما عليهم في هذه الابسواب واقسول عليهم في هذ؛ الاقوال 12 ردًّا ، منها الله الاوائل التي دلَّتنا على ان الاشياء محدثة ومنها اله الاواخر التي دلَّتنا على ان خالف الاشياء خلقها لا من شيء وبعد احتمالهم لهذه ال8 ردود فاتّى اجد 4 أخر تلزمهم اولا، انّهم قد اعتقدوا ما ليس مثله في ١٠ الشاهد وفي البوحانيات التي يتصرّبونها 7 كالغبار والشعرات وكادتق من كلّ دقيق وكجزء لا يتجزّأ وهذا ما لا يعقل والثاني ارى \* ان هذه الاشياء التي اتّعوها لا يجوز ان تكون لا \* حارّة ولا باردة ولا رطبة ولا يابسة اذ عندهم ان هذه الاربع 10 منها خلقت وارى ايضا انَّها لا يجهز أن يكهن لها لمن ولا طعم ولا رائحة ولا حدّ ولا مقدار ولا كثرة ولا قلَّة ولا في مكان ولا في زمان لان هـذه المعانى كلُّها في صفة الاجسام وتلك الاشياء في عندهم قبل لجسم

m. om. 2) M suff. masc. 3) M . 4) M masc.
 m. et M . 7) M II. conjug. 8) M om
 m. et M . 10) M . 11) M in marg. مند .

وهذا \* ايصا هو \* زيادة في ما لا يعقل فهربوا من بُعْد كمن شيء

والثالث انتى

لا من شيء ودخلوا في ما هو ابعد واسحـق<sup>11</sup>

5 ردود 3 على انكارهم فعلين من واحد و2 على اثباتهم فعلا 1 واحدا 1 لاشنين ثمّ اقول هيوا من كون شىء لا من شىء لانتهم فر يروا مثله فاوقعوا انفسهم في مغيض ما فر يروا مثله فاوَّل ذلك انَّهم اقرُّوا بان كلَّ واحد من الاثنين لا منتهى له من ال5 جهات وهم فقد شاهدوا نهايته من لجهة السادسة فتركوا إن يحكموا على لخمس جهات التي فر يشاهدوها بانّها متناهية قياسا على السادسة التي شاهدوها فحكموا بخلاف ذلك وابصا في ما زموا ان الاكثر من كلَّ واحد من الاثنين منفرد غير مُترِّج وهم فكـلَّ شيء ادركوة منهما \* فانَّما ادركوة عتزجا فتركوا [29] ان يعتقدوا ان اللَّلّ متزج قياسا على البعض فاعتقدوه بخلاف ذلك وايضا في ما يزمجن ان الامتزاج محدث غير قديم فر يكن قبلة امتزاج وما ادراهم نلك فلعل هذين المعنيين لر يزالا يمتزجان ويفترتان العدد الذى لا يحصى وايصا في ما يزعمون انَّهما سيفترتان ً بعد مدَّة وما ادراهم ان هذا يكون فلعلهما لا يفترقان ابدا قياسا على الشاهد او لعلَّهما يفترقان (25) ويترجان في الآتي بلا نهاية انظر كيف هبوا من كبين شيء لا من شيء لانتهم لم يبوا مثله والتزموا باجزاء غير ممتزجة وبأنها لا نهاية لها وبامتزاج لا امتزاج كان قبله وبافتراق لا امتزاج یکون بعد، ولم یروا شیا من نلک بل راوا الموجودات خلاف 7 ذلك فهذ، 4 ردود اخر ثمّ نظرت في علّتي

1) m. et M nomin. 2) m. et M indicat. 3) m. מתנאיה. 4) m. suff. fem. 5) M VII conj. 6) M V conj. 7) M אבאשב.

ot

قد حصل الفعل لواحد وايضا انّا نبى الانسان يقتل ويسبق فاذا قرّر فقد يقرّ ما جناء واتاء فان كان الشرّ هو الذى اقرّ فقد صدی والصدی هو خیر وان کان الخیر هو الذی اقر فهو الذی قنل وسبق وعلى للحالين جميعا قد صرٍّ لواحد الفعلان وايصا ان كانت القوة الغاضبة ليست للقوة الراضية وكذلك القوة السارقة ليست للقوّة المقرّة فينبغي اللا يذكر الراضي في حال رضاء ما كان منه في حال سخطة ولا يذكر المقرّ في حال اقراره ما كان منه في حال جنايته ونحن نجد المحسوس بخلاف هذا كلَّه ثمَّ تأمَّلت ما جهزوه 2 من كون فعل واحد لاثنين فاذا به فاسدا 3 باطلا 3 من وجهين احدها أنَّا أذا اخطرنا ببالنا أن يصنع اثنان مصنها واحدا فتوقمنا احدها يصنع كلَّه والآخر يصنع ايصا كلَّه كان ذلك محالا لان الآول اذا صنع كلَّه فلم يبق منه للثاني شيء يصنعه وان توقَّمنا ان احدها يصنع بعضة والآخر يصنع بعضة فكلَّ مصنوع قد حصل لصانع واحد لا شيك له فيه والوجه الثانى ان المخطر ببالد ان شيئين يفعلان فعلا واحدا فلا بلَّ له من ان يعتقد تللُّ واحد منهما انَّه كما يكند أن يفعل ذلك الشيء كذاك ، يمكنه أن يترك أن يفعله فاذا عرضنا على عقولنا اختيارين متصادين في فعل واحد اختار احد الفاعلين فعله واختار الآخر تركع رايناه بعقولنا مفعولا متهوكا في حالة وهذه مناقصة بسينة فهوذا تراهم انكروا ما قلم بد الشاهد واقرّوا بما ابطلة الشاهد، فذلك

1) M (الفعلين, cj. الفعلان, 2) M מוח cfr. p. 48 ann. 3. 3) m. et M حال etc. 4) M فاسد toc. 5) M فاسد etc. 4) M د. 6) m. om.

اوجبت للاشياء صانعا في المعلم لانَّك لا تشاهد في المحسوس [21] مصنوعا اللا من صانع ولا مفعولا اللا من فاعل فانت ايضا لم تر فی الخسوس شیئًا یکون الّا من شیء فکیف جعـلـت دلیلک لا فعل ألًّا من فاعل دون أن تجعل دليلك لا شيء ألًّا من شيء وها سيّان في الوجدان اقول له لان 1 كمن شيء من شيء او لا من شىء هو المطلوب الذى التمست الاستـ لال علية وليس يجهز ان يكمن الشيء الحاول الاستشهاد عليه يشهد على نفسه باحدى المنزلتين وانَّما يستشهد عليه بغيرة فلمًّا كان لا مفعول 2 الآ من فاعل ناحية من هذا المطلوبة حقيقته اتخذته دليلا عليه فقصى لی علید بکون شیء لا من شیء معا انّی قد وجدت ابعاضا من الاشياء يحتمل ان يقال عليها نلك اللا ان القبل بذاك يدين ويخرج عن<sup>3</sup> رسم هذا اللتاب فتركت واخلات بالواضم<sup>4</sup> وتبيّنت ايصا انَّه الى شيء توقَّمنا ان الموجودات خلقت منه فقد اوجبنا ان ذلک الشیء قدیـم ً ولـئـن کان قـدیما تساوی هو والخالف في القدمة ووجب ان لا يستطبع له ان يخلق منه اشیاء ولا یقبل امره فینفعل کما یشاء ویتشکّل کما یرید الّا ان نصم اليهما علمة ثالثة في اوهامنا فرِّفت بينهما حتى صار بها هذا صانعا وهذا مصنوعا فار. قلنا بذلك قلنا بغير موجود أن لم يقع لنا الا صانع ومصنوع فقط وتذكّرت ايضا أن أصل مطلوبنا كان من صنع عين الاشياء والمتعالم عندنا ان الصانع يجب ان يسبق

5

.لا يكون M (1 .فعل M (2 4) M بالاوضح. 3) m. עם. 5) m. accus.

قسمى الزمان جميعا لانًّا أن رمنا تجهيز صنعة لنفسة قبل أن يكون فنحن نعلم انَّه ج معدوم والمعدوم فلا يصنع شيئًا وان حاولنا تجويز صنعة لنفسة بعد أن كان فاذ سبق كونة فقد استغنى بتقديمة من أن يصنع نفسه وليس هاهنا قسم ثالث الآ الآن التي لا تحتمل فعلا والوجه الثالث انَّا ان توقَّمنا لجسم ، يقدر على ان يفعل نفسه ِ فليس جوز ذلك الله بان نتوقمه قادرا على ان يترك ان يصنع نفسه فان توقَّمناً كذاك حصل لنا موجودا معدوما معا لان اعتقادنا قادر لا يكهن الآ لموجود واشراكنا معد قبل أن لا يصنع نفسد اعتقاد أنَّ معدوم وما أدَّى الى اجتماع موجود مع معدوم لشيء واحد في حال فهو باطل فاسد " ووجدت الكتاب قد سبق الى احالة هذا ألباب ان يكون الشيء אַנרעו ולא אנרעו (חהלים 100, 3) הוא עשנו ולא אנרעו . פיווידשא אט אי זא (יחזקאל 29, 3) לי יארי ואני עשיתני ومعاقبته ايباه وبعد هذه الاوجه التي ابطلتْ عندى ان يكون بصناعة النظر هل احدثه صانعه من شيء او لا من شيء كما نزَّل في الكتب فوجدت عرض احداثه من شيء \*على العقل من خطاء من اجل أنَّه كلام متناقص لان قولنا احدثه (19) يوجب أن عينه مخترعة مبتـ هان قدّرنا بهذا القول «من شيء» اوجبنا ان عينه قديمة لا مخترعة ولا مبتدعة واذا عرضنا على العقل، احداثة لا من شيء وجدناه كلاما مستقيما فان قال قائل انسا

1) M بتقدّمه عن m. om. 3) m. أحدثه عن ا

فعلا لأنَّه بدينٌ عن وقوع الفعل عليه أو القسمة فإن كان الزمان الماضي أنّما قطعة اللبن بالوهم لا بالفعل فهو لعرى يشب هذا الدليل! وإن كان الكون قطع الزمان بالفعل حتى وصل الينا كان هذا القبل لا طعن على دليلنا لانَّه انَّما هو بالـوهم وبـعـد هـذه الاربعة الله فلى الله أخر منها ما ا اثبته في تفسير درماس الاربعة ومنها ماد اثبت في مردار الاالم وفي كتاب الرد على חיויא البلخي سوى جزئيّات اخر توجد ف سائر تواليفى ومع ذلك فان الحجيم التي اردَّ بها في هذه المقالة على من خالف هذا المذهب في كلّها مواد لهذا المذهب مؤيّدة لد مقبّية لد فيجب ان تتفقّد، ويضمّ منها الى هذا الاعتقاد [20] ما شاكله فلمًا صحٍّ لنا الصحّة التامّة ان الاشياء كلّها محدثة نظرت بعد ذلک هل يکن ان تکون في صنعت نفسها او لا يجوز ان يصنعها الا غيرها فاستحال عندى ان تكون في خلقت نفسها من وجود انا ذاكر منها ثلثة الوجه الآول أنَّه أيَّ جسم أومأنا اليه من الموجودات فقدّرنا انَّه صنع نفسه فانًّا نعلم أنَّه بعد كوند اقبى، واشدّ على ان يصنع مثله فان كان صنع نفسه وهو ضعيف فليصنعْ مثلها وهو قرضّ فلمّا عجز ان يصنع مثلها وهو قرضٌ بطل ان يكون صنعها وهو ضعيف والوجه الثاني انَّا اذا اخطرنا على بالنا ان يصنع الشيء نفسه وجدنا نلك محالا على

1) M (علي الطعن M (2) M add. تفسير 2) M add. 3) M add. ut edd. تفسير 4) M (3. تنفقر مح مع مرداد بل 6) edd. تتفقر مع مرداد (4. تنفقر مح مع مرداد (5. تحد M (5. مرداد (5. مرداد

والمحليل الرابع من الزمان وذلك أنَّى [11] علمت أن الازمان 1 8 ماص ومقيم وآت 2 وعلى ان المقيم هو اقلّ من كلّ آن فوضعت الآن كالنقطة وقلت ان كان الانسان اذا رام بفكرة المصعود في الزمان من هذ» النقطة الى فوق لم يمكنه ذلك لعلّة أن الزمان لا نهاية له وما لا نهاية له لا يسير فيه الفكر صعدا فيقطعه فهذ، العلَّة بعينها تمنع أن يسير اللون فيه سفلا فيقطعه حتى يبلغ الينا واذا لم يبلغ الكون الينا لم نكن فيصير هذا القول يوجب أنّا معشر \* اللأشنين ليس كائنين والموجوديين لسنا موجودین فلمًّا وجدت نفسی موجودا علمت ان الکون قد قطع الزمان حتى وصل التي ولولا. أن الزمان متناء لم يقطعه الكون واعتقدت ايصا فى الزمان المستقبل كما اعتقدت فى الماضى بلا توقف ووجدت اللتاب يقول في مثل ذلك عن الزمان البعيد (איוב 25, 36, כל אדם חזו בו אנוש יביט מרחוק פט الولى (ibid. 36, 3) אשא רעי למרחוק ולפעלי אתן צרק לידםע (ibid. 36, 3) بى ان بعض الملحدين منَّن لقى غيرى من الموحَّدين (18) طعن في هذا الدليل بان قال يجوز ان يقطع الانسان ما لا نهاية لاجزائه بالمسير لانّه اتى ميل او ذراع ساره الانسان فاخطرناه ببالنا الفينا، يتجزَّأ اجزاء لا نهاية لها وان بعص النظَّارين التجأ الى قول بجزء لا يتجزآ وبعصهم قال بالطفرة وبعصهم قال بوقوع اجزاء كثيرة على اجزاء كثيرة فتبيّنت هذا الطعن فوجدته تهيها من اجل ان تجزَّو الشيء بلا نهاية انَّما يقع لنا وهما وليس يجوز أن يقع لنا

1) m. singul. 2) M رمستقبل (3 . معاشر. 1) m. معاشر.

(ישעיה 45, 18) יצר הארץ ועשה הוא כוננה פפלא א וושא: (תהלים 8, 4) כי אראה שמיך מעשה אצבעותיך ירח) וכוכבים אשר כוננת

والدليل الثالث من الاعراض ونلك انّى وجدت الاجسام لا تخلو من اعراض تعرض فی کرل واحد منها امّا من ذانع او من غير ذاته كما ينشؤ لليوان ويتببى الى ان يكمل ثم يتناقص وتتفرّق اجزاؤه ثمّ قلت لعلّ الارض عارية من هذه للموادث فتأمَّلتها فوجدتها لا تخلو من نبات ومن حيول الذين ها ٢ محدثان في جسمهما ومعلم انَّه ما لا التخليو من المحدث فيهو مثلة ثمّ قلت فلعلّ السماء تك عارية من مشل هذ، لخسوادت فتبيَّنتها فاذا بها لا تنفك من حوادث فاوَّلها واصلها للجركة اللازمة لها لا تفتر بل حركات كثيرة مختلفة حتى اذا نسبت كل واحدة الى الاخرى علمت لها ابطاء وسرعة ومنها وقوع نور بعصها على بعض فيحدث فيه الاضاءة كالقمر ومنها تلقن بعض كواكبها الى شيء من البياص ولخمرة والصفرة والخصرة فلما وجدت لخوادت قد شملت عليها وفي فلم تسبقها ايقنت بانَّ كُلَّ ما فر يسبق للحدث فهو مثلة لدخولة في حدَّة وقال الكتاب في حوادث الارض والسماء أنّها دالة على أوّل لسهما قبوله (الثلاثة 12 45) كلات עשיתי ארץ וארם עליה בראתי אני ירי נטו שמים וכל צבאם צויתי

M add. والنبات servatis singular. sequent. 2) m. \$, M
 servatis singular. sequent. 2) m. \$, M
 g sed וلذين post nomen indefin.
 m. على m. (5) M cum art. 6) m. على .

اجسامهما المحدودة فقوتهما محدودة تبلغ الى حدّ ما فتقف عنده ولا يمكن ان يبقيا بعد فناء تلك القوّة ولا يوجدا قبل كونها ووجدت الكتاب شهد عليهما بالنهايات اذ قال (٦٢٦ ٥ (١3, מקצה הארץ וער קצה הארץ ويقول (רכרים 4, 32) ולמקצה השמים ועד קצה השמים وشهد זו ונההה הער כפול الارص وتعود كلّ 2 يرم بقوله (جمرم 1, 5) اندم معدع احم والدليل الثاني השמש ואל מקומו שואף זורח הוא שם من جمع الاجزاء وتركيب الفصول وذلك انتى رايت الاجسام اجزاء مؤلِّفة واوصالا مركّبة فتبيّن لى فيها [10] آثار صنعة الصانع وللحدث ثمّ قلت فلنعلّ هـذ (17) الوصول واللزوق انّها ، في الاجسام الصغار اعنى اجسام للجيبوان والنبات فبسطتٌ \* فكرى الى الارص فاذا بها كمذاك انما & تهاب وجمارة ورمل وما جانسها مجموعة فسموت بد الى السماء فوجدتها طبقات كثيرة من الافلاك بعضها داخل بعض فيها قطع من الانوار يقال لها كواكب \* قد قطعت من كبير وصغير ومن كثير الضوء وقليل الضوء وركّبت في تلك الافلاك فلمّا صبّح لى لجمع والوصل<sup>5</sup> والتركيب المتى ع حوادث في جسم السماء فما دونها اعتقدت لهذا الدليل ايضاء I.، السماء وكلّ ما حوته محدث ووجدت الكتاب يقول ان تفصيل اجزاء للحيوان وتسوصيلها يدلّ على حدوثها ذاك قوله في الانسان (المدارة 119, 73) المراد المراد المراد المراد في الارض

1) m. اجسمهما .m (2 . فَى كَلَّ M (2 . أجسمهما .m (1 و الوصال .m. et M (6 . و الوصال .m (5 . دואכבא . 6) .

تثبَّتت في تحريرة وترك العجلة في امصاء القول بـ حتى حرَّرته بان قلت فلعلّ الارض لا نهاية لها في الطول والعرض والعق فقلت لوكانت كذاك لم تحط بها الشمس حتى تقطع استدارتها فى كل يهم وليلة مرَّة ثمَّ تعود مشرقة من حيث اشرقت وغاربة من حيث غربت وكذلك القمر وسائر اللواكب شمّ قبلت لعلّ السماء في التي لا نهاية لها فقلت وكيف يكبن نلك وفي بجملتها تتحرّى فتدور حوالى الارص دائما اذ لا يجوز ان اظن ان طبقتها القيبة منًّا & التي تدور والباقي اعظم من ان يدور لانَّا انَّما نعقل سماء هذا الشيء الذي يدور ولا نعقل وراء شيًّا آخر فصلا على أن نعتقد، سماء ونبعم أنَّه لا يدور ثمَّ تقصَّيت فقلت فلعلّ هاهنا ارضين كثيرة وسموات كثيرة تحيط كلّ سماء منها بارضها فتكون عوافر ٩ لا نهاية لها فرايت ذلــــ مُتنــعــا من جهة الطبع اذ لم يجز ان يكون تراب فوض نار بالطبع ولا هواء تحت ماء بالطبع لان النار والهواء خفيفان \* والتراب والماء ثقيلان \* فعلمت أنَّه لو كان في الوجدان الالامة من تراب خارجة عن هذ؛ الارض لشقّت كلّ هواء وكلّ نار حتى تلحق بتراب هـذ؛ الارض وكذلك لو كانت راوية من ماء ناحية عن هـذ، البحار لقطعت الهواء والنار حتى تتَّصل بهذ، الميا، فحصل لى لخصول التام انَّه لا سماء غير هذه السماء ولا ارض سمى هذه الارض وان هذ؛ السماء متناهية وهذ؛ الارض متناهية وأنَّه إذا كانت

1) M אַרָּלח (2) m. פיז אָרָלח. 3) m. et M אַרָלח. 4) אַרָּלח (6fr p. 54.

المذاهـب على ما ساشرح فاذا كان الامر هكذى وقـد وطّـن ائللّ نفسه على تسليم شيء في المبدء فر يقع عليه العيان فانت يرجمك الله يا أيّها الطالب اذا خرج لك من قولنا مثل نلك وهو کین شیء لا من شیء لا تبادر الی انکارہ فانّک مشل هذا التمست من اول طلبک وکل من هو غيرک فهکذی يلتمس بل اسمع وافهم فان دلائلک اقوی من دلائلهم ولک حجیم ترد بها علی كلّ فريق منهم وبعد ذلك فانَّك ترجيح عليهم بالآيات والبراهين التي تامت لك فتمسَّك بهذ الثلاث كلمات في كلَّ باب من هذا الکتاب وی ان دلائلک اقرص ولک رد علی من (16) خالفک وآیات انبیائک من الرجحان فاذ قد بيّنت هذ، المقدّمة أقول ان ربّنا تع عرّفنا ان جميع الاشياء محدثة وانّه احدثها لا من شيء. كما قال (כראשית 1, 1) בראשית ברא אלהים وقال ايسا (ישעיה 24, 24 אנכי י׳ עשה כל נטה שמים לברי רקע (44, 24 הארץ מיאתי وصحّے لنا ذلک بالآیات والبراهین 2 فقبلناء<sup>3</sup> ثمّ نظرت لهذا المعنى هل يصمّ بالنظر كما صمّ بالنبوّة فوجدته كذاك من وجود كثيرة اختصر من جملتها 4 اللَّة الآول منها من النهايات ونلك أن السماء والأرض لما صحَّ أنَّهما [9] متناهيان أ بكون الارض في الوسط ودوران السماء حواليها وجب ان تسكون قوّتهما متناهية اذ لم يجز ان تكون قوّة لا نهاية لها في جسم له نهاية فيدفع بذلك المعلوم فاذا تناهت القوَّة لخافضة لسهما وجب ان يكون لهما اوّل وآخر وبعدها بزغ لى هذا الدليل 1) m. 2) m. والمحجزات. 3) M suff. fem. 4) m. et .-יין M

تصيش فنقل كيف نسقٍّ ي أم نوا مندد اذ كذَّ من اصر الصب هکذی طلبنا آن یخرم ندا ما از نوا متله بر تأمس الیه ونفرم بد اذ قد ظنبذ ی طبنہ وآنے احجت ال تقدیم شقہ المقدَّمة لئد يضع القرئ لكتب نفسد في الرد اوجده شير ( من شيء عيد تقدَّمت لد الَّد لو کن ال هذا سبير لم يحتي عمليد الى بليل ولا نظر ولا استخراج [8] وايضا كذا تحن وسقر المنس مشتركين في وجدانه غبيه مختلفين في احواله وأنب احتجن الى نظر يكشغه لنا ودليل يوضحه لا كن غير مرئمي ولا محسوس وليس حن فقط وطنًا فوسد على تسليم شيء في الأرا لم نر مثلد بل جميع للحقصين المستدنين وطنوا نفوسهم على مثل فلك لنَّ المحلِّب الدهم؛ راموا وتوبُّوا التبات شيء لا اوَّل له ولا أَخْمَ ولم تقع حاسَّتهم على شيء احسو فلاكو \* أنَّه لا أَبَّر \* ولا آخر وأنما يرمبن اثبات ذلك بعقلهم واتحب الأثنين يجتهدون في اثبات اصلين صدّين منفردين امتزجا فكانت الكنيبا وار يشاهدوا صدين منفردين ولاكيف يتزجان ويختلطن واتما يحادنهن الاستدلال على ننك بالعقبل وامحاب الطينة القديمة يقصدون اثباتها هيولي شيء لا حرارة فيه ولا برودة ولا رطوبة ولا يبوسة انقلب بقوة ما فصارت فيد هذه الاربع وهم فلم يدرى حسَّهم شيئًا ليس فيد واحد من هذ، اله ولا كيف ينقلب فتحدث فيد اله وانَّما تصديم أن يقفوا علية من طريق قياس العقل وكذلك سأتر

1) m. et M (در المقدمة . 2) m. om. 3) M add. هذه المقدمة . 4) M add. دمن الما . 5) m. et M الثانة . 6) M . 7) supple لم . 7) supple . 7) supple . 8) M om.

وابتدى فى 1 كلَّ مقالة بما عرَّفنا رَبِّنا وبما يقوِّيه من المعقول ثمَّ اتبعه بما ذهب اليه من خالفنا من جميع من أتّصل بى خـبره واذكر ما له من الللام وما عليه ثمّ اختم على الدلائل<sup>9</sup> النبويّة (15) التى لذلك المعنى الذى له المقالة \* والله استُل التسهيل لى ولمن ينظر فيه وتبليغى املى فى امّته واوليائه وهو سميع قريب<sup>3</sup> المقالة الاولى

في ان الموجودات كلّها \* محدثة

قل صاحب اللتاب مقدّمة هذه المقالة ان كلّ من يخوص فيها يلتبس شيئًا فر يقع عليه العيان ولا ادركته للواس تلنّه يروم اثباته من طريق الاستدلال بالمعقول وهو كيف كانت الاشياء قبلنا فاصل مطلوبه شىء لطيف دقيق لا تلحقه حاسّة فهو يروم تناوله بالفكر فاذا كان المعنى المطلوب نفسه هكذى قصده طالبه ان يجده فاذا هو وجده بالصورة <sup>6</sup> التى طلبه من يجده بها فلا يجوز ان ينكره ولا يحاول تحصيله بصورة غيرها ومعوفة كيف كانت الاشياء قبلنا هو شىء فر يشاهده واحد من الناطقين وانّها نقصد كلّنا ان نصل بعقولنا الى شىء بعيد عميق عن حواسّنا وعلى ما قال الولتى فى ذلك (م المراح 20, 10) الاشياء الحديثين لا من شىء الولتى فى ذلك (م المراح 20, 10) الاشياء الحديثين لا من شىء وحواسّنا فر تقع على شىء مثل ذلك فليس ينبغى ان ننفر ولا

1) m. فببد. 2) m. sing., at النبى 3) M om. 4) m. add. ع الوجند. 5) M add. انها. 6) M add. والوجند. 5) m. suff. fem. 8) m. وهو.

د ۽ : • - -و ک \* \*\* نحر , 6 . د جه -مغر نو : ; ; فرذ م بيا ر فنہ

> نل : ۱۹۹۴ م

-

فرای فیها ما انکره او انَّه دعی ربَّه فلم یجبه وسأله فلم یعطه او انَّه 1 رای ظالمین لم ينتقم منهم او آنه انکم کيف قام 2 دولند اللافرين او انَّه راى الموت يجمع الخلف ويشتمل عليهم او ان معنى الواحد او معنى النفس او الثواب والعقاب لم يقم في عقله فان هذ» كلّها وما اشبهها ساذكر كلّ واحد منها في المقالة التي هي٠ منها وفي الباب الذي يصليح له وانكلّم عليه بحسب الطاقع وارجو ان ابلغ به صلاح الخائصين فى ذلك ان شاء الله تع واذ قد انتهى انكلام الى هاهنا فارى ان اذكر غرض انكتاب وعدد مقالاته ثمَّ آخذ في شروحها واقدم في ابتدائها \* بذكر ما جاءت بد الرسالة ثم اقيم 5 عليها 4 البراهين العقليَّة على ما قدَّمت فاقول ان جملة مقالات هذا الكتاب عشر المقالة الاولى في أن العالم جميع ما فيد محدث المقالة الثانية في ان لخالف جلّ جلاله واحد المقالة الثالثة في أن له تع أمرا ونهيا 7 المقالة الرابعة في الطاعة والمعصية المقالغ لخامسة في لخسنات والسيآت المقالة السادسة في النفس وحال الموت وما بعده المقالة السابعة في احياء الموتى المقالة الثامنة في فرقان بني اسرائيل المقالة التاسعة في الثواب والعقاب المقالة العاشرة في ما \* اصليح للانسان ان يستعلم في دار الدنيا 1) m. عنّ M. (2) m. בקאם . (4) m. suff. masc.

רמיה צירו והון אדם יקר חרוץ נישאג רמיה פי ואנט ע يلحف حاجته ولا يعلمون أنَّهم أن استعلوا مثل ذلك في أمور دنيام لر تتم لهم والخامس صلف وعُجْب يلحقان الانسان فلا ينقاد الى ان هاهنا حكمة كانت خفيّة عنه ولا معبقة قامت له وفيه 1 يقول الكتاب (תרהלים 4 ,10) רשע כגבה אפו בל יררש 💈 **אין אלהים כל מזמותיו** ولا يأبد ان مشل هذ» المحوى لا ينفعه في صياغة خافر او كتابة حرف والسادس كلمة يسمعها المء من الملحدين فتصل الى قلبه فتوهنه فيقيم باقى عمة على وهنها פיא ג אין (משלי 18,8) דברי נרגן כמתלהמים והם ירדו חדרי כמן ولا يتفكّر أنَّه أن لم يتدرَّف للحرّ والبرد لـتُلَّا يعملا 1 فيد اهلكا، وقتلا، والسابع حجّة ضعيفة سعها من بعض الموحدين فازرى بها وظن ان الكلّ كذاك وفيهم يقول الكتاب (II, 30, 10 /ר׳ה משחקים עליהם ומלעגים בם לי يخطر بباله ان 2 بزّازا لا يحسن ينعت 3 الثياب الدّبيقيّة لن ينقصها ذلك شيئًا والثامن رجل بينه وبين بعض الموحّدين عداوة 5 فجمله شرّه الى ان يعادى ربّهم معبودهم معهم وفيهم يقول (תהלים 119, 139) צמתתני קנאתי כי שכחו דבריך צרי ولا يعلم 5 لجاهل ان عدوة لا يقدر ان يبلغ منه ما قد بلغه هو من نفسه اذ ليس في طاقة عدوً أن خلّد، في أ العذاب الأليم وامًا أن ٥ كان سبيل [18] صلالة أنَّه فسَّر فواسيَّق من الطَّرْرَاه الله

1) m. pl. suff. 2) M add. کان. 3) m. r. بنوم. 4) M om. (من عنوم. 7) m. om. 6) M ما کان [et in marg. ما کان. 7) m.

-

فعلا لأنَّه يدين عن وقوع الفعل عليه أو القسمة فإن كان الزمان الماضي أنَّما قطعة اللَّمِن بالوهم لا بالفعل فهو لعرى يـشـبـة هذا الدليل! وإن كان الكون قطع الزمان بالفعل حتى وصل الينا كان هذا القول لا طعن على دلبلنا لانَّه انَّما هو بالـوهم وبـعـد هـذه الاربعة الله فلى الله أخر منها ما اثبته في تفسير درماس الاربعة ومنها ما الثبت في مرادار الاالم وفي كتاب المد على חיויא<sup>4</sup> البلخي سوى جزئيّات اخر توجد<sup>5</sup> في سائر تواليفي ومع ذلك فان الحجرم التي اردَّ بها في هذه المقالة على من خالف هذا المذهب في كلُّها موادٌّ لهذا المذهب مؤيَّدة له منقبَّدة له فجب أن تتفقّد ويضم منها الى هذا الاعتقاد [20] ما شاكله فلما صحّ لنا الصحّة التامّة ان الاشياء كلّها محدثة نظرت بعد ذلک هل يكن أن تكون في صنعت نفسها أو لا يجهز أن يصنعها الا غيرها فاستحال عندى ان تكون في خلقت نفسها من وجود انا ذاكر منها ثلثة الوجه الآول انَّه الى جسم اومأنا اليد من الموجودات فقدرنا انَّه صنع نفسه فانَّا نعلم 7 انَّه بعد کونه اقبی۵ واشدّ علی۹ ان یصنع مثله فان کان صنع نفسه وهو ضعيف فليصنع مثلها وهو قرق فلمًّا عجز أن يصنع مثلها وهو قرق بطل ان يكون صنعها وهو ضعيف والوجه الثانى انّا اذا اخطبنا على بالنا ان يصنع الشيء نفسه وجدنا ذلك محالا على

1) M ينفسيبر. 2) M add. تفسيبر. 3) M add. ut edd. تنفسيبر. 4) M تتفقر – אזית دוון. 5) M . تجد M . 7) m. 1 pers. sing. 8) M om.

۳v

والمدليل الرابع من الزمان وذلك أنَّى [11] علمت أن الازمان 1 8 ماض ومقيم وآت 2 وعلى أن المقيم هو أقلّ من كلّ آن فوضعت الآن كالنقطة وقلت ان كان الانسان اذا رام بفكرة المصعود في الزمان من هذه النقطة الى فوق لر يمكنه ذلك لعلَّة أن الزمان لا نهاية له وما لا نهاية له لا يسير فيه الفكر صعدا ف فيقطعه فهذ، العلَّة بعينها تمنع أن يسير اللون فيه سفلا فيقطعه حتى يبلغ الينا واذا له يبلغ اللون الينا له نكن فيصير هذا القول يوجب انّا معشر اللائين ليس كائنين والموجوديين لسنا موجودين فلماً وجدت نفسي موجودا علمت أن اللون قد قطع الزمان حتى وصل التي ولولا أن الزمان متناء لم يقطعه الكون واعتقدت ايضا في الزمان المستقبل كما اعتقدت في الماضي بلا توقف ووجدت اللتاب يقول في مثل ذلك عن الزمان البعيد (איוב 25, 36, כל אדם חזו בו אנוש יביט מרחוק פוט ווענט (36, 25 (ibid. 36, 3) אשא דעי למרחוק ולפעלי אתן צדק פויםע (ibid. 36, 3) بى ان بعض الملحدين مبَّن لقى غيرى من الموحّدين (18) . طعن في هذا الدليل بان قال يجوز ان يقطع الانسان ما لا نهاية لاجزائه بالمسير لانّه اتى ميل او ذراع ساره الانسان فاخطرناه ببالنا الفيناء يتجزَّأ اجزاء لا نهاية لها وان بعض النظَّارين التجأ الى قول جزء لا يتجزّأ وبعضهم قل بالطفرة وبعضهم قل بوقوع اجزاء كثيرة على اجزاء كثيرة فتبيَّنت هذا الطعن فوجدته تمويها من اجل ان تجزَّو الشيء بلا نهاية انَّما يقع لنا وهما وليس يجهز أن يقع لنا

الزمان وأنَّه أن احالنا في معرفة دينه عليها أقمنا زمانا لا ديس لنا \*الى ان تتمّ لنا الصناعة ويتمَّد استعمالها ولعلّ كثيرا منّا لا تنم له الصناعة لنقص فيه او لا يتم له استعمالها لمصحب يلحقه او لان الشبه تتسلّط عليه فتحيّره وتذهله فكفانا عزّ وجلّ <sup>5</sup> بالعاجل هذه المون كلّها وبعث الينا برسوله • اخبرنا بمها خبرا واورانا بعيوننا علامات-عليها وبراهين عنها ما لم يتسلّط 5 عليه الشكّ ولم نجد الى دفعة سبيلا كما قال (تاداا 22, 22) مرا ראיתם כי מן השמים דברתי עמכם נخاطب , שעני אבאגיאו فجعل<sup>6</sup> موجبا لتصديقه دائما كما قال (ibid. 19, 19) **בلادا**۲ שמע העם ברברי עמך וגם בך יאמינו לעולם فرجب علينا من وقنه قبول امور الدين جميع ما انطوت عليه لانَّه قد تبرهن (13) بالشاهد للحسوس ووجب قبوله على \* ما نقل الينا 7 بدليل الخبر الصادي كما سنبين وامرنا ان ننظر على مهمل الى ان يخرج لنا ذلك بالنظر [16] فلم نزل من ذلك الموقف حتى وجبت علينا حجّته ولزمنا اعتقاد ديند بما رأته عيوننا وسمعته آذاننا فان طال الزمان بالناظر \* منّا الى أن ينمّ نظر \* لم يبال \* ومن تاخّر بعائق عن ذلك فرريبق بلا دين ومن كان من النساء والاحداث ومن لا يحسن أن ينظر فدينه تام له حاصل أذ كلّ الناس مشتركون في العلهم للسَّيَّة فسبجان للحكيم المدبَّر ولذلك تراه في السرية

لذلک اصل يقولون لهم بنوم هوذا تكذبوا<sup>1</sup> انت يا فلان اليس هذه ضيعتك وانت يا فلان اليس هذه روضتك التى منها فر تزالواء تتقوّنون هذا مم د فر يكن البنون [15] يقبلونه منهم بوجه ولا سبب وقوله ٢٢ ٣ ٢ ١٢ ٣ ٢ ٢ ٢ يريد به انّه انّما كنتم تتخوّفون ان يكون بعض ما اخبرت بانّه كان او بعض ما اخبركم بانّه يكون ليس كذاك لو كان خلق وقع من غيرى فلعلّى كنت منعته وما اصنعه وقوله الان يااحد فانا محيط بعلم جميع ما الناس وحكماؤهم اذ تقع لفظة تزار على ناس اجلاء كقوله الناس وحكماؤهم اذ تقع لفظة تزار على ناس اجلاء كقوله الناس وحكماؤهم اذ تقع لفظة تزار على ناس اجلاء كقوله وانا اعرفه فلا يجوز ان تكون عنده حجّة عليكم في دينكم ولا وانا اعرفه فلا يجوز ان تكون عنده حجّة عليكم في دينكم ولا

خسر<sup>5</sup> لمذهبكم لاتى قد احطن<sup>6</sup> باللّل علملا وعرّقنكم آياة فعلى هذا السبيل برحمك الله ننظر ونفحص لنخرج الى فعل ما عرّفناة ربّنا بالعلم وبالصرورة ينّصل بهذا القول باب لا بتّ منه وهو ان نسّل فنقول اذ كانت الامور الديانية تحصل بالبحث والنبظر الصحيح على ما اخبرنا ربّنا فما وجه للكة فى ان اتانا بها من جهة الرسالة واقلم عليها<sup>7</sup> براهين الايات المرئيّة لا البراهين العقليّة ثمّ نجيب بتوفيق الله تع للواب النامّ ونقول لعلم للكيم ان المطربات المستخرجة من صناعة النظر لا تستم الّا فى مدّة من

M (4 .ما فر M (3 .تزلوا M .et M (2 .تكاذبـون M (1 . .עליה .m (7 .n. (7 .bive .كسر superscr جبرت I

باستحقاق فاستحقاقه ذلك لا يكون الآ لجناية جناها ولنكرات اتاها واممًا ان يكون بلا استحقاق فذلك ظلم ظلمه وجور جار عليه فعلى الى الوجهين 1 نزَّل المنزَّل الامر وجدة فاسدا باطلا والرابع كيف قبل ذلك لجزو امر باقى الاجزاء حتى انطبع وانصاغ وتصور ودخل تحت الالم هل كان ذلك الخوف خافه ام رجاء رجاء ولئن 2 كان ذلك على الى المعنيينين فليس يخلو من أن يكون سبيل (23) الكلّ ان خاف وان يرجو او ذلك سبيل البعض فقط فان كان نلک سبیل الللّ فیا لیت شعری ممّا ذا یخاف وما ذا یرجو وليس شيء<sup>و</sup> سواء وان كان ذلك سبيل البعض فلايَّة عـلّـة صار البعض يرجو ويخاف والباقى لا يرجو ولا يخاف وان كان البعض قبل ام الاكثر لا لرجاء ولا نخوف فذلك شرَّ 4 اذ ليس له علَّة معروفة وكلّ هذا كذب \* وعدوان والخامس من يكنه ارتجاع اجزائه من بين الالم وهو حكيم فلا يجوز الآ 5 يرتجعها فان اخطرنا على الوم انَّه يفعل ذلك بطل المخلوقين وإن كان لا بدَّ منهم اخيرا كما لم يك بدّ منهم<sup>7</sup> اوّلا فان هذ» الاجزاء تصير اجساما نوائب<sup>•</sup> فكلّ جزء منها يتصور وينصاغ مدّة ما ثمّ يخلص ويرتفع ويدخل جزو آخر مكانه في الاعتمال ومع ذلك فلا يجوز ان تكون لهذه النوائب نهاية اذ لجملة التي ٢ منها لا نهاية لما وهـذا ممّا تردَّه العقول وتأباء الافكار فالصحيحة فما أعدَّم لجَّهال بهربهم من

خالف الاجسام خلقها من ذاته الفيت هأولاء قوما فر يتهيَّأ لهم جحد الصانع ومع ذلك أم تقبل عقولهم على ما عهوا كمن شيء لا من شىء فاذ ليس شىء سرى الخالف اعتقدوا انَّـ خلق الاشياء من نفسه وهاؤلاء يرجمك الله اجمل من الأولين وارى ان اكشف عن جهلهم بوحوة 13 منها الله التي على الحساب الروحانيّات وى 4 دلائل للحدث و4 دلائل كمن شىء لا من شىء وامًا 4 فنون الردّ على قدم الروحانيّات لا تلزمهم لكنّهم يلزمهم بدلها 2 5 فنبن كلّ واحد منها تنكره العقول الوّل منها تـغـيّب معنى الازليّ الذي لا صورة له ولا حـال ولا مـقـدار ولا حدّ ولا مكان ولا زمان حتى صار بعضة جسما له صورة ومقدار واحوال ومكان وزمان وسائر ما انطوت عليه الموجودات وما اخطار هذا بالبال الا في بعد البعد والثاني اختيار للحكيم الذي لا يلحق الم ولا يعتمله معتمل ولا يدركه مدرك ان يجعل بعصه جسما حتى يدركة المدركون [26] وحتى يعتمله المعتملون وحتى يجهل بعد حكة ويالم بعد راحة ويجوع ويعطش وجزن ويتعب وتلاحقه سائر المكارة وهو لهر يزل عاربا من هذة كلُّها وهـو غنتي عـن ان يكتسب بها منافع فكيف اذ لا يجوز ان يكتسب بها منفعه وما هذا اللا من احوال المحال والثالث العدل الذي لا يجم, كيف حكم على بعض اجزائه بايقاعة في هذة البلايا فانَّى إذا رمت ذلك فر اجد» یتعدّی احد امرین امّا ان یکن احلّ به ذلک

عند عوامَّهم كما ترى عـوامَّ هذا البلد يظنُّون أن كلَّ من صار الى بلد الهند استغنى وكما قيل عن بعض عوام المتنا انسهم يظنَّن ان شيئًا يشبه التنَّين يبتلع القمر فينكسف رعن بعض عـوام العرب انَّهم كانـوا يظنُّون انَّه من له تناحر نافنه على قـبـره حشر وهو راجل ومثل هذا كثير (11) ممًّا يصحك منه فان قال فان الخواص من علماء بني اسرائيل قد نهوا عن ذلك وخماصة النظر في اوائسل السزمان واوائسل المكسان اذ قالسوا (٦</ המסתכל בארבעה דברים רתוי י לו כאילו לא בא לעולם מה למטה מה למעלה מה לפנים מה לאהור מנו פושישאו بالرجن أن النظر الصحيم لا يجوز أن يمنعونا مند وخالقنا قد أمرنا به مع الخبر الصادق كقوله (سلام، 21 ,40) مرابع תרעו הלוא תשמעו הלוא הגול מראש לכם הלוא הבינותם מוסרות הארץ פט ועפעוב אשמאה לאיוב (איוב 34,4) משפט נכררה לנו נרעה בינינו מה מוב وكما للخمسة نفر فى هذا اعنى איוב ואליפז ובלדר וצופר זאליהוא ופוע פוששה פויהם הישפו אי عزل 2 كتب الانبياء ناحية والاخذ بما يقع نكلّ واحد من راى نفسه في اخطاره ببالد اواثل المكان والزمان فمن ينظر على هذه لجهة قد يصيب رقد يخطى وعلى أن يصيب فهو على غير دين وان أصاب الدين وثبت عليه لم يُومن انتقاله عنه بشبهة تنتصب له فتفسد عليه اعتقاده ونحن فمجمعين على مخطئة فاعل هذا وان كان نظَّارًا وأنَّما نفحص نحن معاشر بني اسرائيل وننظر على طريق غير هذا وهو ما اذكره واوضحه بعون الرتمن

1) m. ערל m (2) m. דא. 3) m. דא.

ابطلها وذلك كقبل اهل الدهر اعتقدنا الاشياء قديمة لانّا لا نصدّى الآ بما يدركه حسّنا وألا يصدّقها الا بما ادركه حسّهم ينعهم اعتقاد الاشياء قديمة اذ لا يمكن ان يحسُّوا القديم في قدمه وربَّما قل قائل ابيت 1 كذى لعلَّة كذى وتجد، قد دخل في اصعب ممًّا هرب \* منه كما هرب \* بعض الموَّحدين من القول بانَّه لا يقدر على 🗧 رد امس لئلًا يصف بالحج فدخلوا في ما هو شرّ ووصفوه بالمحال وعملى ما سنذكر في بعض المقالة الثانية أن شاء الله تمع فنحن الآن اذا التمسنا اثبات حقيقة بالعلم الصروري حرسناء من هذه اللة فنون المفسدة لد وهو اللا يكون غيرُه يقصى بد حقّ \* المحسوس ولا يكون غيرة يقصى 2 [به حقّ) المعلم ولا يكون ... مفسدا لحقيقة اخرى ولا مناقصا بعصه بعضا فكيف ان يدخل فى شرّ ممّا كره ونلك بعد حراسة للحسوس والمعقول بالدربة التى وصفناها فصارت 7 معان مع الصبر لصناعة النظر الى تمامها خرجت لنا للقيقة محجة واذا اخذ غيرنا في ان يدّعي، بالعلم الصرورق امتحنًّا قوله بهذه السبع فاذا الحكَّ بمحكَّها وتقسَّم 4 بميزانها 🗤 كان صحيحا ايصا مقبولا نستعملها وكذلك في معاني للخبر الصادي اعنى كتب النبوة لكن ليس هذا موضع والشرح فيد ضروبها وقد شرحت منه طرفا واسعا فى صدر تفسير التورية فان قال قائل فكيف تحكم علينا النظر فى المعلومات وتحريرها حتى نعتقدها على ما تتهندس وتتبمَّى والناس ينكرون هذه الصناعة وعندهم ان النظر يودّى الى اللفر [13] ويخرج الى الزندقة فنقول ان هذا انما هو

1) M (ئبـت ut edd. 2) m. om. 3) M (يدٽلنا 4. 4 (4. 2) M وتسقم. 5) I. accus.

وذاك كالذيبي اعتقدوا أن الحجة لما يشاهدون من بياضها كان عليها مدار فلك الشمس قديما فعند امتحان كلامهم وجدنا غیر، ممکنا وهو ان یکون ذلک بخارا یتصاعد او جزء ناریّا قائما او كواكب صغارا مجتمعة او ما سهى ذلك فساقط ما تالوه واذا قال قائل اعتقدت كذى لئلًا ابطل المعقول وجب ان ننظر ان كان ذاك المعقول يثبت \* لنا بغير ما اعتقد، (10) بطل ما اعتقد، وذاك كالذين زموا ان ههنا ارضا اخرى سبى هذه وان دليلهم على ذلك لتكبن النار في الوسط اذ كلّ شيء شريف فهو محفوظ في الوسط وقد استقام لنا اعتقاد ذلك للانسان الساكن في الارض [93] التلى في وسط الكلُّ وسقط عنًّا ما التزموا بد واذا قال قائـل اعتقدت كذى قياسا على الخسوس وكان معتقدة ذاك يفسد محسوسا آخر كان العمل على اعظم المحسوسين وما يوجب كالذيس رجموا ان الاشياء ابتدئت من الماء لان لليوان من عنصر رطب وتركوا ما يشاهدوه من ميوعة الماء وسيلانه فلا يجبز أن يكون اصلا اذ لا يقوم بذاته واذا التقى في الاستدلال مشل هذين فاعظمهما اولى بالدلالة واذا قال تائل اعتقدت كذى قياسا على المحسوس وكان بعض قوله يناقض بعضه فقوله باطل كقول الذيبن زعموا ان لخير هو ما لذَّذنا لأنهم كذى يحسِّن 3 وليس يتذكّرون ان قتلهم يلذَّذ اعداءهم كما ان قتل اعدائهم يلذَّذهم فيكون خيرا شرا معا متناقصا واذا قال تائل اعتقدت كذى لعلَّة كذى وحرزا تلك العلَّة فوجدناها توجب شيئًا آخر لا يعتقده فقد

1) m. ממא קאלה. 3) m. יהסנון. 3) m. יהסנון.

 $(\mathbf{M}) = (\mathbf{M}) = ($ 

ومع ذلك فنراة تارة طاعنا في للنوب واخرى في الشمال فنعلم من ذلك أنَّه لو كانت له حركة واحدة فقط لم يختلف مسيرة وعرضه وان مشاهدتنا لاختلافهما يوجب ان يكون له حركات كثيرة وان الجركات الكثيرة لا تكون ألا من اجرام كثيرة اذ كان الجرم الواحد لا يتحرّى في آن أ واحد حركتين مختلفتين فكيف 3 أو 4 وأن > الاجرام الكثيرة المتساوية الاشكال يقاطع بعضها بعضا فلذلك لخركات ينقص بعصها بعصا او يزيد، وان نلک لا يصبّح لنا الّا بالصناعة الهندسيَّة ترينا مداخلة شكل في شكل على طريق التركيب بعد وقوفنا على البسيط منه فبدينا بمعرفة الاشكال البسيطة بعد النقط وللخطوط حتى معرفة الشكل المشلّب والمبتع والمكوّر والمداخل والمماسّ والمقاطع<sup>3</sup> وما من اقسامه يستحيل وما منها يستقيم حتى عرفنا ان اشكال الافلاک كريّة او مستديرة وان بعضها موضوع في داخل بعض فبتمام هذه الصنائع ما وضرح لنا ان مسير القمر مركب من 5 حركات فيجب أن نسعت قد أن هذه الصنائع كلّها حقّ اذ لا يتم لنا اعتقاد اختلاف مسيرة على الرسم الطبيعتى الآبها واذ قد اوصحنا كيف يكون العلم الضروري فجب أن نذكر ما يحرسه من الغساد ونلك أن أكثم تنازع الناس واختلافهم 4 واستدلالاتهم بع ومنع ونقول أنه اذا قال قائل اعتقدت كذى لئلًا ابطل الخسوس وجب ان ننظر فلعلّ المحسوس يثبت بغير ما اعتقده فان كان كذاك فمعتـقـده ساقط

1) m. et M (אאן, M . واحدة M , אאן 3) M add. ut edd. حتى وصل [وصلنا .1] الى معرفة الشكل القاطع .4 M (واختلاف =) ת et א et או (واختلاف).

1

ŝ

2

ż

اخر معة فيجب أن نعتقدها كلّها قليلة كانت أو كثيرة أذ لا يقوم ذلك المحسوس الا بها فربما كانت واحدة وربّما كانت اثنتين او 3 او 4 او اکثر من ذلک فلو بلغت ما بلغت اذ لا بدّ من ذلک المحسوس فلا بدّ منها كلّها فامّا الفراد منها الواحد فأنّا اذا راينا دخانا ولم نه النار التي تولَّد عنها نلك (9) الدخان فواجب ان نعتقد وجدان النار بوجدان الدخان اذ لا يتم هذا الله بهذا وكذلك اذا سمعنا صوت انسان من وراء حائط فيجب ان نعتقد وجدانه اذ لا يكون صوت انسان اللا عن انسان موجود وامًّا ما زاد على الواحد منها فكما نرى الغذاء يرد بطون لخيوان مجسّما ويتخرج ثُقْله منها فان لم نعتقد 4 اشياء لم يتمَّد ما ادركه حسَّنا وهي أن فيها [92] قوّة جاذبة للغذاء إلى داخل وقوّة ماسكة له الى ان ينصبح وقوَّة هاضمة له مماسية وقوَّة دافعة لثغله بها ما صار الى خارج فاذا كان الخسوس لا يتم آلًا بهذ، الابع فجب ان نعتقد أن الله حقٌّ وربَّما فر يتمَّ لنا اعتقاد ما شاهدنا، حتى ننشى صناعة تحقّقه لنا وربّما احتجنا الى صنائع كثيرة فادا صحّ ان ذلک الشیء الحسوس متعلّق بها وجب ان نعتقدها كلّها حقًّا حتى يثبت ذلك الحسوس وذاك كما نشاهد القم يطلع على الارص ويغيب في اوقات مختلفة من ليل ونهار" ومع ذلك يسير مسيرا طهيلا ومسيرا قصيرا كما يقصر احيانا عن بلوغ احدى المنازل اللاع التى ادركناها فسميناها باسماء ويمتد احيانا فجهزها

sed in marg. emend. ما ادرکناه بحسّنا M ادراکه .m (1 . .) M cum artice ... ان نعتقدها اربعتها حقّا .M cum artice

Īv

السبب في ذلك فدو اذا كان الماء اعت مقدارا من مقدار طرل القامة فاذا تحرّزنا من هذه وما اشبهها خرج اعتقاد الخسوسات محجا ولا يغلطنا الخيّر كما قال (**تارت II, 3, 22 تاري) اند או** מואכ מנגר את המים ארמים כרם واما المعقولات فكل ما تصوّر في عقلنا السليم من ألافات فهو علم حقيقي لا شكّ فيه بعد أن نعلم كيف نسنطر شمّ نستوفى النظر وتحترز من [التخبيلات] والاحلام فان قوما اثبتوها حقائق [مبدعة على صورات] ما راءها الانسان وكان عندهم [ان يل]تزموا نلك لئلًا يدفعوا 2 المشاهـد [ولر يعلموا أن بعضها] يـكـون من معاني النهار [الماضي التى جاز]ت الفكر وفيد يقول (קהלר 2, 5, 2) כי בא החלום [כרב ענין] وبعضها من قبل الاغذية وحبَّها [وقبَّها] وكثبتها وقلَّتها وفيد يقبل [الكتاب (ישעיה 8, 29) והיה כאשר יחלם] הרעב והנה אוכל [وبعصها] من قبل الكيبوس الغالب على المزاج [وللحارّ] والرطب يخيّل افراحا وملافى واليابس يخيّل احزانا ومآثر \* وفيه يقول الوجع العليل (ماات ٦3, 13) دا ماهد مراهد ערשי-, (14) וחתתני בחלמות ומחזינות הבעתני פינ אוי فيها لمعة ما علويَّة تشوبها على طريف التلخيص والتمثيل ٦٬٦ (ibid. 33, 15) בחלום חזיון לילה בנפל תררמה על אנשים בתנומות עלי משכב (16) אז יגלה אזן אנשים פוא ושתפנצוים من العلم فانًّا إذا ادركة حسَّنا شيئًا ما وتحقّقه وكان ذلب الشيء لا يثبت في نفوسنا اعتقادة اللا باعتقاد اشباء

**בהם נפתל [الاקש]** ثم حقق لنا العلم الضروري [بانَّـه كلَّ ما يؤدَّاي الى دفع شيء من المحسوس [او من المعقول] فهو باطل فلما بـطـلان [ما دفـع] المحسوس فكما قال (ما 2 ، 18) الاح (الاصا באפו הלמענך תעזב ארץ ויעתק צור ממקמו לא אלאט ما دفع المعقول من الكذب والصدي فقال فيه (25, 24) ואם לא אפו מי יכזיבני וישם לאל מלתי מה בניו וו جميع العلوم مبنيَّة عـلى ما ادركـنــا؛ جحواسَّنا التي ذكرناها ومفرعة منهاً ومستخرجة عنها اذ قال (34, 2, 3) שמעו חכמים מלי וירעים האזינו לי כי אזן מליז יחך יטעם לאכל הה בשט נוו וצירון الصادقة انها حقّ بقوله (8) (19–15, 17) אחוך שמע לי ווה חזיתי ואספרה אשר הכמים יגידו ולא כחדו מאכותם להם לברם נתנה הארץ ולא עבר זר בתוכם [לאם ויתום] شرحناها في تفسير [هـذة الفواسيق في] موضعها واذ قـد ذكرنا [هـذ» الاصـل] الله فينبغي أن نشرح كيف [الاستدلال عنها] ونقول اما علم للحسّ فكل [ما وقع في] حسّنا الصحبيح بالوصلة [التي بيننا وبينه] فيجب ان نعتقد انَّه هو على للتَّق [مثل ما] ادركناه لا شكَّ فيه بعد أن نت[كرَّب جـال] التخليات أ فلا نغلط بها كالقوم [الذين] اعتقدوا الصورة التي ترى في المراة انها صورة مبدعة هناك على الطقيقة وانما في خاصية الاجسام الصقيلة أن تعكس صورة ما يقابلها ولا كالقهم الذين جعلوا القامة التي تهى في الماء منعكسة ان لها حقيقة تبدع في ذلك الوقت ولم يعلموا ان

التخيلات ١. (١

Varn

وجحد للجركة وآخر اثبت جميع الاشياء متحركة وجحمد السكهن وكل واحد يجعل ما استدلّ بـ خصمه شكًّا وشبهة وامًّا نحب. جماعة الموحّدين فنصدّى بهذ، الثلاث موادّ التي للعلم ونصيف اليها مادة رابعة استخرجناها بالثلاث فصارت لنا اصلا وفي صحّة الخبر الصادي فانَّه مبنى على ا علم لخسَّ وعلم العقل كما سنبين في المقالة الثالثة من هذا الكتاب فنقول هاهنا ان هذا العلم اعنى الخبر الصادي والكتب المنزّلة جعقف لنا هذ، ال3 اصمل انّها علم صحيحة لانه يحصى للحواس في باب نفيها عن<sup>2</sup> الاوثان فيجعلها 5 يسم اليها 2 اذ يقبل (תהים 5 ,115) פה להם ולא ירברו עינים להם ולא יראו - לא יהגו בגרונם فهל או 15 ועפויט 3 بعينها للحواسّ والاثنتان المصمومتان° اليها احديهما للحركة اذ قل ٦ درامة الم الم المراد وبها يعلم التنقيل والتخفيف مما يعاق ً الانسان عن التحرُّك لثقلة ولاه يمنعه للحقَّة ونلك ان ُقوما تعبَّضوا 7 للبيلدة على عـدد للحواس فقالوا ففيما ذا تعلم 8 للحقَّة والثقل فنقبل بدائم " للركة فتوجد سهله او صعبه والاخرى النطق اذ قال لأم المدا درداد وهو جملة اللام ذو الاسماء والتأليف والمقدّمات والبراهين على ما شرحنا شمّ حقّق لنا علم العقل<sup>10</sup> \* فام بالصدي لا اللفب [كقوله (٢ ٢ ، 8) دا مدار יהגה חכי ותועבת שפתי [רשע, בצרק] כל אמרי פי אין

والاثنين M والاثنان بعلاملاת (3 على m. (2 عليه m. 1 m. يمنعه et infra يعوى M (5 الثقيل وللخفيف بما M (4 المصمومة M (8 الزيادة في M (7 .ولا m anau اولا m), اولا 6 فحفته (ut in edd.) منها in rasura. 9 M in marg. emend منها 10) pagina sequens omissa est in cod. m.

IÉ

الشاهد والثانية علم العقل والثالثة علم ما دفعت الصرورة اليه ونتبع نلک بشرح واحد واحد من هذه الاصل ونقبل امّا علم الشاهد فهو ما ادركة الانسان باحد ال 5 حواس امّا ببصر او بسمع او بمشمَّ او بــذبوق او بلمس وامَّا علم العقل فهو ما يقيم في عقل ِ الانسان فقط مثل استحسان الصدى واستقباح الكذب واما علم الصروريات فهو ما أن لم يصدّين بـ الانسان يلزمه ابطال أ معقبل ارَ محسوس فاذ لا سبيل الى ابطاله 2 فيصطرِّ الامر الى التصديف بـذلــک المعنی کما نـصطرّ الی ان نقول بان للانسان نفسا وان ام نشاهـدهـا لئلًّا نبطل فعلها الظاهـ وان نكلَّ نـفس عقلًا وان أم نشاهده لئلًا نبطل فعله الظاهم وهذه ال3 اصبل وجدنا من الناس كثيرين ينكرونها فالقليل منهم من جحد الاصل الآول وسنذكره في المقالة الاولى من هذا الكتاب ونبدّ عليهم وبجحوده \* الاصل الأول فقد جحدوا الثاني والثالث اذ ها مبنيان عليه \* واكثر منهم من اقر بالأول وجحد الثاني والثالث أ وسنذكم قولهم ايصا في المقالة الاولى، ونورَّ عليهم واكثر من الجيع من اقرَّ بالاصلين الأولين وجحد الثالث وسبب اختلاف مقاديه في ذلك لان العلم الثاني اخفى من الآول وكـذلـك الثالـث اخـفـى من الثانى فالجحود ً يسرع الى [91] للخفيّ اكثر من الظاهر وقسم جحـدوا هـذا العلم انصيافا ملى البدل فكلّ فريف منام يثبت ما نفاة خصمة ويحتمِّ (7) له بان الاضطرار دفعة الى ذلك كمن اثبت جميع الاشياء ساكنة

ابطال احدها M recte (2) M recte المعقول او المحسوس .m 1 m. . به البال .m. om. وجحود» M و .m. om. 5) m. ما (3 . . اصنافا M (7 .في الجحود M).

ىنغ

عبيد اعتقدوا انَّه لا مولا لـ م واعتمدوا عـلى أن ما أنكروه بطل وما اثبتوة ثبت هاوُلاء الراسخون في غمرات لجهل وقـد بلغوا الى حضيض الهلاك فان كانوا صادقين فن كان منام لا مال له فليعتقد ان صناديقد واسفاطة علوة ملا [90] فيرى ما الذى ينفعه او يعتقد انه ابين سبعين سنة وهو ابين اربعين فينظر ما يجَّدو عليد او يعتقد الشبع اذا كان جائعا والبيّ اذا كان عطشان 1 والاستتار اذا كان عُريانا فينظر حاله كيف تكون ومن كان منام له عدو ملط \* فيعتقد ان عدوة قد مات وهلك فلا يحذره فا اسرع ما بانيد ما فر يخفد وهذا هو لجهل الحص من قسم طنّوا انهم اذا فر يعتقدوا ربوبية 4 استراحوا من امرة ونهية ووعدة ووعيدة وسائر ما لاءم ذلك ويقول اللتاب في مثلكم (תהלים 3, 3) وررجة את وهوذا بعض الهند قد تجلّد على النار فهي له מופרותימו محسومة كلما باشرها وبعض المتفتين يتجلّد على العصى والمقارع وعى تُؤْمد الى وقت طلعتد محاله واشد تكون حال المجردين على خالف اللل في هذا المعنى فام مع جهلام لا يسلمون مباً ועמיז כח מיוב (איוב 4, 4) חכם לכב ואמיץ כח מי הקשה אליו וישלם واذ قد انقضى ما اردنا للحاقة بالقول الاوّل فينبغى ان نذكر موادّ للحقّ ومعطيات اليقين التي ہ معدن نللؓ معلوم وینبوع نللؓ معروف وننکلؓم علیها مقدار ما يوافق \*قرل صدر، هـذا اللتاب ونقول انّها 3 موادّ الاولى علم

לכם לצדקה קצרו לפי חסר والى ان تنصيح الثمرة من شجرة فتصير غذاء كقولة (משלי 3, 18) עץ חיים היא למחויקים כה واذ قد فيغنا ممّا اردنا ان ندفكية من حدًّا الشبة والشكوك . فينبغى ان نبين ما الاعتقاد ونقول انَّه معنى \* يقم في النفس نَللّ شيء معلم بالحال التي هو عليها فاذا خرجت زبدة النظر اكتنفتها العقبل \* فانطوت عليها وحصَّلتها في النفوس فازجتها فصار الانسان معتقدا لذلك المعنى الذي جصل له ودفعه في نفسه لوقت آخر ופ לפטי אפנו רעת ופי אויל (משלי 14, 14) חכמים יצפנו רעת ופי אויל מחתה קרובה פול ובמו (איוב 22, 22) קח נא מפיו תורה والاعتقاد على ضريين حقّ وباطل فالاعتقاد الحقيقي هو ان يعتقد الشيء على ما هو الكثير كثيرا والقليل قليلا والسواد سوادا والبياض بياضا والموجود موجودا والمعدوم معدوما والاعتقاد الباطل هو ان يعتقد الشيء بخلاف ما هو الكثير قليلا والقليل كثيرا والبياض سوادا \* والسواد بياضا والموجود معدوما والمعدوم موجودا (6) فالحكيم للجيد من جعل حقائق الاشياء اصلا واجبى اعتقاده عليه ومع حكمته فهو يثق الموثوق ويحـذر من الخـذور والجاهـل الذميم من جعل اعتقاد، هو الاصل وقدّر ان حقائف الاشياء تتبع اعتقاد، ومع جهلة فهو يثق الى الحذور ويحذر من المؤتبق وعلى א של (משלי 16, 16) חכם ירא וסר מרע וכסיל מתעבר واضيف الى هذا القبل ذكر تعجّبي من قرم هم וכוטח

End day ton

r.d. ing

ques

يستنمُّها فكانوا من الهالكين وعلى ما قال الكتاب (٢٣٢ 15) (21, 15) אדם תועה מררך השכל בקהל רפאים ינוח פט שאו אים اسرائيل في من لا يستوفى معنى 2 للحكة (حدمددم 🚡 88) משרבו תלמירי שמאי והלל שלא שמשו כל צרכן רבתה מחלוקת فدلّنا قوله هذا ان التلاميذ اذا هم استوفوا التعلّم فر يكن في ما بينام خلف ولا شغب فلا يرد الجاهل الصحر ذنبه على البارى جلّ وعزّ يقول هو نصب له الشكوك بـل \* جهله او صـجره اوقعه فيها على ما شرحنا بل لا يجوز ان يكون فعـل من افعاله دفعة يرفع الشبه فجرج عن رسم المخلوقين وهو مخلوق ومن لمر يحل [7] بهذا ذنبه على ربَّه للنه تمنَّى 5 أن يجعله الله يعلم علما لا شبهة معه فانّما سأل ان يجعله ربّه شبيها به لان الذى يعلم بلا سبب هو خالف الللّ تبارك وتقدّس وعلى ما سنبيّن في ما يستأنف وامما سائر الخلف فلا يحكن علمهم الا بسبب وهو الطلب والنظم المحتاجين! الى مدد كما وصفنا فام من أوَّل آن 7 تلك المدد الى آخرها في شبه على ما شرحنا والخمودون هم الصابرون على " ان يخلصوا الفصّة من الزيف كقوله (משלי 4, 25) הגו סיגים מכסף ויצא לצורף כלי والى ان يمخصوا المصناعة فخرجوا زبدها كقوله (ibid. 33, 33) כי מיץ חלב יוציא חמאה ומיץ אף יוציא רם والى أن ينبت زرعهم فجصدوة كقولة (הالعلا 10, 12) أدلا

1) m. om. 2) M plur. 3) M add. و ut edd. 4) m. بر وقروعة ... أو مناطقة في المنزلة السابعة على اخبار كقبل القائل قد طلعت الشمس ونهل المطر وما اشبه ذلك ثمّ يعلم أن الاخبار على 3 صروب واجب كقولك النار حارة وعتنع كقولك النار باردة وعكن كقولك ٢٨١٢ ببغداد ثمم يعزل قسمى الواجب والممتنع ناحية وبحصل في للحال الثامن على للجبر الممكن فيفحص عنه هل كان كما اخبر عنه المخبر ام لا ثمّ باخذ في لخال التاسع في الاستدلال على نلك الامر امّا من الواجب فيستخرج منه ما يوجبه ببعض الطبق التي سنبينها وامما الممتنع فيمنع بد نظرا (٥) ذلك الشيء الذي حكم بع فاذا بطلت كلُّها وام يبق الا ذلك الواحد حصل عليه في لخال العاشر2 فصفا لد وخلص واسقط جميع الابواب الاوائس عس نفسه التي كانت تشكل عليه مطلوبة وتلبسه من قبل الغظم فيه رهزل واحدا واحدا منها فقد تبيَّن أن الناظر ابتدى من أشياء كثيرة مختلطة فلم يبن يصفيها 9 من 10 ثم 8 من 9 ثم 7 من 8 حتى انصرفت عند المختلطات [والمشكلات .R.] وبقى لد الخالص المحص فان هو قطع النظر عند وصوله الى حلل الخامس او الرابع او ايَّة المنازل كانت فقد زال عنه من الشبه بمقدار المنازل التي خلفها وراعة وبقى علية منها مقدار ما بقى من المنازل التي بين يديد فان هو تمسَّك جيث بلغ رجى له \* ان يعود عليه بتمامه فان لم يتمسَّك بـ احتاج الى ان يعيد النظر من اوله ولهذا السبب ضلّ قيم كثيرون وزهدوا في الحكمة بعض منام لانَّ الم يعرف كيف الطريق اليها وبعص آخر لانَّه اخذ في طريقها ولم

1) m. بالمتنع ut antea , من الواجب, quod om. M. in textu. 2) M femin. 3) m. om., verba بتمامد فان فر restitui in M ex literis م

2

ففصل منها اولا اصوات اصطكاك الاجرام كوقوع الحجر على المجر وكانشقاق بعض الاجسام ومثل صوت الرعـ والهدّ وما اشبههما أ فعلم أن هذه الصروب لا يستفيد من صوتها برهانا ويحصل في لخال الثاني على اصوات لخيوان فقط وفي التي يرجا البرهان ان يكمن فيها ثمّ يغصّل منها اصوات كلّ حيوان غير ناطق كالصهيل والنهيق والثغاء وما اشبهها اذ لا حكمة ايصا في هذ، ويحصل في لخمال الثالث على اصوات الناس خــاصَّة التي في نوعها كلَّ علم ثمَّ يفصّل منها الصوت الطبيعتى الذي هو صوت<sup>2</sup> ١١ واشباهه اذ لا فائدة فيه وجصل في الرابع على صوت الانسان التعليمي الذي هو للحرف الدد ثمّ يفصّل منها للحرف المفردة اذ كان أي حرف منها قيل مفردا لا يفيد شيئًا كقولك ٢٢'لا'٦'٦' كلّ واحد على حـدة ويحصل في للحـال للحامس على للحروف المركبة حـتى تصير اسماء کل واحد ذو حرفین او ثلاثة او ما زاد علی ذلک ثم یفصل منها كلّ اسم مفرد قيل وحدة كقولك سماء كموكب انسان فهو غير ···· **לשי د** من هذه الاسماء اذا كانت مفردة في ان <sup>4</sup> تـدلّ على اكثر من المسمّى بها وجصل في لخال السادس على الكلام المجموع كقولك كوكب يصىء انسان [6] يكتب وما اشبه ذلك من 5 کلمتین مجموعتین او کلمة واسم 6 او ما زاد علی ذلـک فانَّه يرجو من هـذر المجموعات أن يصل بها الى مطلوب، ثمَّ يفصّل منها الكلمتين المجموعتين او ما زاد وكلّ ما ليس هو خبرا ويحصل

فاند غير מש ··· M ,لشىء = (3 !קالادا . 2) ed (1 !) m. suff. femin. 2 . او اسـم .m (6 .مبّــا يــكــون M (5 .وאן .m (4 .دי אין בטבע הש .لهذ∗ M (7

والعلَّ1 متفكَّر يتفكَّر في ان الباري جلَّ وعزَّ (4) تــرك هـذ» الشبهُ والشكوك في ما بين مخلوقية فنقدّم لجواب هاهنا عن ذلك ونقول ان كونهم مخلوقين هو بذاته اوجب \* لم التشبّه والتخييل وذلك انَّهم لمّا كانوا محتاجين برسم للخلقة في كلَّ فعل يفعلونه الى \* مدَّة ٤ من الزمان يتمّ فيها فعلام جزء بعد جزء كان العلم الذي [5] هو احد الافعال محتاجا الى مثل ذلك لا محالة فاوّل ما تبتدى علومهم للم تبتدى من اشياء مجتمعة مشكلة مشبّهة فلا يزالواد بقوّة العقل التي فيهم لم يصفّونها وبخلصونها في مدّة من الزمان حتى تزول عنهم الشبة ويخلص لـ هم الخالص غير مشارك لشيء من الشلَّ وكما ان ١٥٠ لَكُلُّ صناعة من صنائعهم اجـزاءً أن ثم قطعوا عملهم قبل أتمامها ٩ لم تتم تلك الصناعة كالزراعة والبناء والنسبج وسائر الصنائع التي أنما تتم بصبر صانعها الى آخرها كذلك صناعة العلم تحتاج ان يبتدى من اولها ويساير معها فصلا فصلا الى \* آخرها ففي حال الابتداء الشبه عشر مثلا وفى لخال اللا تصير 9 وفى لخال اللا تصير 8 وكذلك كلّما نظر الانسان وتأمّل تناقصت حتى يخلص له في آخر الاحوال ذالك الواحد المطلوب فيبقى مفردا لا شبهة معه ولا شدٌّ فيه وشرح ذلك كمن يطلب برهمانا ليقف بـ على الصحيري ونحن نعلم ان البرهان كلام والكلام فهو نوع من انسواع الصوت والاصوات فكثيرة الصروب فاذا اخف الطالب في تصفيغ مطلبه وقد وجد الاصوات مشبّهة مشكّكة لد ابتدا<sup>و</sup> في تفصيلها

Ĩ.

اوجبه .m (2 . قائلا يقول ما وجه للحكمة في ان ... M ut edd. 1) M ut edd. 1). M combustum. 3) m. 17, M. mutil. 4) m. فبيه .5) m. مندم. 6) M مار (7) M. (8) m. هار (8. تهامها 6).

□ الله تم اقسم على كلّ ظالب علم ينظر فيه باسم الله تع ان يخلص في حال قراءته ايًّا، ويقصد بذلك نحو قصدي ويتهك التعصّب والتجازف والتخليط حتى تتنم له المصلكة ويكهل له النفع بقوة من علمنا ما ينفعنا وحوله كما قال الولي (שעיה 17 48, אני י׳ אלהיך מלמרך להועיל מרריכך בררך תלך שנו שו العالم والتلميذ بالكتاب هذا المسير ازداد المتحقّق تحقّقا وانكشف عن الشاك شكَّه وصار المؤبن تقليدا يُوبن نظرا وفهما ووقف الطاعن بتلبيس واستحا المعاند المكابر وفرج الصالحون والمستقيمون كما ש (תהלים 107, 42) יראו ישרים וישמחו וכל עולה קפצה פיה מי חכם וישמר אלה ויתכוננו חסרי " פיגונש יושל יי بواطبى الناس مثل ظرواهرم<sup>8</sup> وتخلص صلواتيم اذا صرار معهم في قلوبهم الزاجر لهم عن لخطاء للحرّك لهم على الصواب وكما قال المولتى (תהלים 11, 11) בלבי צפנתי אמרתך למען לא אחטא לך وصحّت اماناته في معاملته 4 وقلّت منافسته بعض 5 لبعض على 6 امور الدنيا واقبلوا اجمعون الى ذي للحكة وفر يميلوا الى شيء سواة ٢٠/ فيكون لهم غوثا ورجمة ونعمة كما قال تسبّح وتقدّس (الثلاثة 22, 22) פנו אלי והושעו כל אפסי ארץ כי אני אל ואין עוד האיצ فلك يك مع ارتفاع الشكوك وزوال الشبة فينبسط العلم بالله والمعرفة بدينه في العالم كانبساط الماء في اجزاء الجر كما قال ("تلااتم 9 (11, 9 כי מלאה הארץ דעה את י׳ כמים לים מכסים:

1) אוגכשאוף (2) m. בתלביס. 3) m. sing. 4) m. גענשאוף (5) M פון אוגכשאוף (6) M (6) M (6) et superscr. على (7) M laudat ut edd. Khabaq. II v. 14.

4,

اجعله لهم سَنَّدا وفي وسعى ممًّا رزقني ما اضعه لهم رفدا رايت ان اسعافهم به على واجب وارشادهم اليه لى لازم وكبعص ما قال الوليّ (ישעיה 4, 50, י׳ אלהים נתן לי לשון למודים לרעת לעות את יעף דבר יעיר בכקר בבקר יעיר לי אין לשמע כלמודים معما انّي معترف بقصر<sup>1</sup> علمي عن التمام ومقرّ بنقص معينةى عن الكمال \*ولست باعلم<sup>2</sup> من أهل جيلى لكن بطاقتى وما بلغه عقلى وكما قال الولسيّ (در بلام 30 ,2) المدة مألم ברכמא רי איתי בי מכל חייא רזא רנא גלי לי להן על רכרת רי פשרא למלכא יהורעון ורעיוני לבכך תנרע טושאי יש וט يموققني ويمزقني بما علمه من قصدي ونيَّتي \* في ما طلبته 4 لا حسب نيلى وقرقى وكما قال وليد الآخر (٦٦، ٢ I 29, 17 ا ٢ لار. وانا انشد الله אלהי כי אתה בחן לכב ונישרים תרצה خـالـف الللّ اتى علام اطّلع في هـذا الكتاب فـاى [4] فيه خللا لماً سدد، او حرفا مشكلا لما صرفة الى احسنة ولا يقعده عن ذلك معنى ان الكتاب ليس له او انَّـى سبقته الى ايصاب ما لمر يصرح له فان للعلماء شفقة على للحكمة يجدون لها حنينا كحنين فرى القرابة كما قال (משלי 4, 7, אמור לחכמה אחותי את وعلى أن الجهَّال أيضا قد من يشفقون على جهلهم فلا يدعونه كما של (איוב 20, 13) יחמול עליה ולא יעזבנה וימנענה בתוך

1) m. ت (2) m. om.; restitui ex (ت بنقص, quod deest in M. 3) M ··· ت فلم آيس من ان ut edd. 4) M om. 5) M et infra الألا; cfr mufassal p. 33 et ibn Ja'iš p. <sup>2</sup> °/<sub>1</sub>. 6) m. على cfr p. 1 ann. 3. 7) m. om.

۴

فلمًا وقفت على هذة الاصول وسوء فروعها اوجعنى قلبى لجنسى جنس الناطقين واهتزّت نفسى لامّتنا بنى اسرائيل ممّا رايتة فى زمانى هذا من كثير من المؤمنين ايمانهم لا خالص واعتقادهم غير صحبح وكثير من المبطلين يتظاهرون بالفساد وقد طلّوا على اهل للقّ وهم يصلّون 4 ورايت الناس كانّهم قد غرقوا فى بحار الشكوك وقد غمرتهم امواء اللبوس ولا خاتمص يصعدهم من اعماقها ولا سابح باخذ بايديهم فيعبرونها 5 وكان عندى ممّا علّمنى ربّى ما

1) m. om. 2) m. مع (علم الله عنه عنه الله عنه . 3) M add. رومانا, 4) m. بالاطر M mutilatum. 5) m. جمت M موسود-داده , 1. conjunct.

الامرين امر ثالث وهو ان يكون الطالب لا يـدرى ما يطلب فأنَّه یکون حَ ابعد واسحق للامر حتی ان لخَقٌ یَتَّفَق له ان یوافیه وهو لا يشعر به فهو جَ كمن لا يبصر صناعة الوزن بـل لا شكل الميزان والصنجات بل لا كم من الدراه له قبل خصمه فلو حتى يونيه \*خصمه حقّه 1 على الاستقصاء فر يصح عنده أنّه قد وفاه وان اخذ منه اقلّ ممّا يجب له فهو يتوقّم انّه قد بخسه وكما تكون هذ، حال الاثنين المطالب احدها الآخر كذاك في حال الملتمس الوزن لنفسد وهو جاهل بالآلات الوازنة والكمبية الموزونة ويكون مثلة ايصا كمن يقبض المال لنفسه او لغيره بنقد نفسه وهو لا يبصر صناعة النقد فهو كثيرا ممّا باخذ الردىء ويردّ لجيّد وكبعض ذلك ان يبصر الصناعة ولم يجوّد التأمّل وقد شبّه الكتاب וידפור לא וושרט איפר ואו ול זע (כישלי 20, 10, כסף נברר לשון צריק לב רשעים כמעט באני ווגיי שאת ישיושי النقد قليل او صبرهم قليل ظالمين لانَّهم يظلمون للحقّ كعّ أد רשעים כמעט وجعل المنتقدية مالحين لبصرهم وصبرهم بتقديمه כסף נבחר לשון צריק وانما جمد العلماء وتنزول عنهم الشكوك بصبرهم على استغراق اجزاء الصناعة بعد بصرهم بها كما قال الوليي (איוב 11, 32) הן הוחלתי לרבריכם אזין ער مدادم و مرم المرابع مرابع وقل الولى الآخر (مما والعربي العربي العربي المربع العربي المربع المربع الم ואל תצל מפי רבר אמת ער מאר:

۲

والحقّ كما قال الولتي عن للحكمة إذا في قربت (الالام 2,9) אז תבין צדק ומשפט ומישרים כל מעגל טוב בובא ולע عن سبب وقوع الشبة للناس واقبل ان المعقولات لمّا كانت قواعدها موضوعة على للحسوسات وكانت الاشياء المدركة بالحسّ تقع فيها الشبع بلي سبب (2) كان من سببين أ وذلك اما لقلَّة بصر الطالب ٢ مطلوبة واما لتخفيفه عن نفسه بترك التأمل والاستثبات كانسان يطلب المادر در الراح فانما يتشبّه له لاحد امرين امّا لانه قليل المعرفة به لعدم « الوقوف بين يديه فلا يعرفه او يرى غيره فبجسبة ٢٨١٢ فياخذ بالاخفّ وترك الاستقصاء فماله التخفيف [2] فهو يلتمسه باهون 5 سعى وارخى بال فلذلك لا يتبيّنه: كانت م ايصا الاشياء المعقولة تقع فيها الشبه لاتى واحد من هذين السببين [امَّا لأن طالب المعرفة العقليَّة] غير بصير بوجه الاستدلال فهو يتجعل الدليل لا دليلا ً ويجعل انيضا غير الدليل دليلا وامَّا لانه يبصر طرق النظر نلنه بإخذ نفسه بالاخف والاسهل فيبادر بالقطع على المعلوم من قبل استنمام صناعة النظر فيه فكيف ان اجتمع على الانسان الامران جميعا اعنى ان يكون لا يبصر صناعة النظر ومع ذلك فلا يصبر الى استيفاء ما يحسنه منها بحقَّه فهو على بعد من مطلبه او على حبال يأس وقال الولتي في الآولين من مذكرينا (داهانة 29 ،10) دم יורע מכין وفي الآخرين منه (תהלים 5, 5) לא ירעו ולא יבינו فكيف וי וימה ול هذين ut edd. فلعلة أن يكون تر M (3. فتشبه .m (2. هدها .t

4) M بھون. 5) m. وی . 6) m. om., M combustum. 7) m. nomin. 8) M بھون. افتتنج موَّلْفَة بان قال تبارك الله اله السرائيل للقيف بمعنى للحق المبين للحقق للناطقين وجدان انفسم حقّا يقينا فوجدوا بها محسوساتهم وجدانا صحيحا فعلموا بها معلوماتهم علما صادقا ارتفعت بذلك عنهم الشبة وزالت معه الشبكوك فخلصت لم الدلائل وصفت لم البراهين وتسبّح فوق كل وصف عل ومديح الملائل وصفت لم البراهين وتسبّح فوق كل وصف عل ومديح الما على اثر ما افتتحنا به من حمد ربّنا والثناء عليه بقول وجيز فاتى مصدر لهذا اللتاب الذى قصد تأليفة بالانباء عن سبب فقى مصدر لهذا اللتاب الذى قصد تأليفة بالانباء عن سبب وقوع الشبة للناس في مطالبهم وعن وجه زوالها حتى يتم وصولهم على الوهم والظنّ وبالله استعين على كشفها عنّى حتى يتم له ما بة الى المطلوب وعن تسلّط بعصها على وصف على حتى يتم له ما به الى المطلوب وعن تسلّط بعصها على وعنه على مثل مثل فلك بقوله على الوم والظنّ وبالله استعين على كشفها عنّى حتى يتم له ما به اصل الى طاعته كما سأله وليّه عليه السلام مثل فلك بقوله المل الى طاعته كما سأله وليّه عليه السلام مثل فلك بقوله مكانه ويخف معاله ويسهل تعلّمه ويصل به تاصده الكلام السهل لا العويص من اصول الدلائل والحجي لا فروعها للى يقرب مكانه ويخف محملة ويسهل تعلّمة ويصل به تاصدة ال العدل

1) m. المحسوسات مناه (2) M عنام et ex alia manu superscr. ماخذه M (6 . د. 3) m. باخذه M superscr. 5).

• --

## INDEX.

صدر الكتاب المقالة الاولى في ان الموجودات كلّها محدثة ٣. المقالة الثانية في ان محدث الاشياء واحد تبارك وتعالى v٣ المقالة الثالثة في الامر والنهي 111 المقالة الرابعة في الطاعة والمعصية ولجبر والعدل Ifo المقالة للحامسة فى لخسنات والسيآت 190 المقالة السادسة في جوهر النفس والموت وما يتلو ذلك Inn المقالة السابعة في احياء الموتى في دار الدنيا ۲۱۱ المقالة الثامنة في الفرةان 229 المقالة التاسعة في الثواب والعقاب في دار الآخرة 100 المقالة العاشرة فيما هو الاصليح أن يصنعه الانسان في دار الدنيا الم

ġ

• . 

كـتـاب تسالييف سعيد بن يتوسف المعروف بسعديا الفبومي

· · · · · ·

ł

. . .

•

