

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

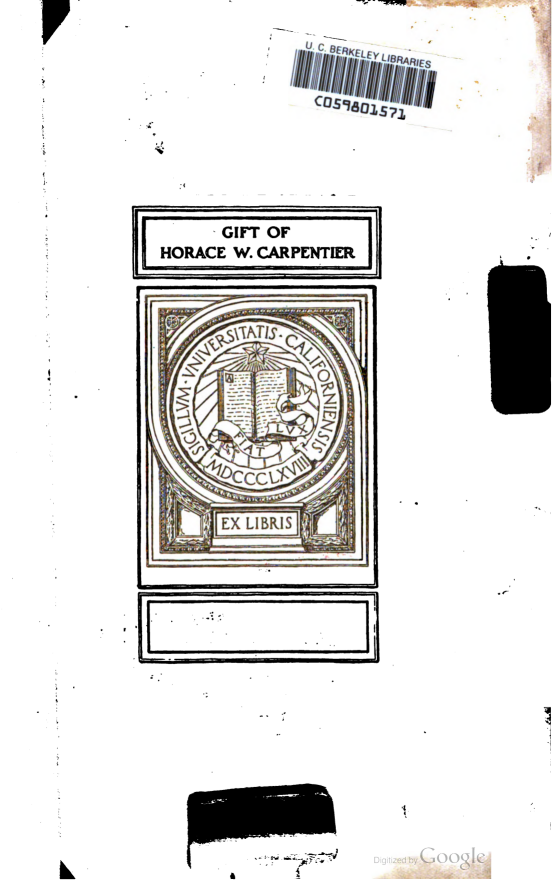
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

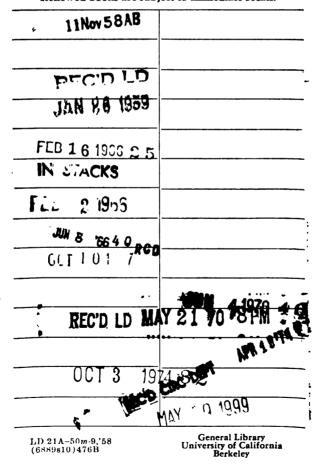




### 14 DAY USE RETURN TO DESK FROM WHICH BORROWED

#### LOAN DEPT.

This book is due on the last date stamped below, or on the date to which renewed. Renewed books are subject to immediate recall.



ı

Digitized by Google

Í

-----

• ,

Digitized by Google

كتاب الملل والنحل فيتنبز الملل والنحل

## BOOK

#### OF

# RELIGIOUS AND PHILOSOPHICAL SECTS,

BY

# MUHAMMAD AL-SHAHRASTÁNI.

### PART II.

CONTAINING

THE ACCOUNT OF PHILOSOPHICAL SECTS.

NOW FIRST EDITED FROM THE COLLATION OF SEVERAL MSS.

BY THE

#### REV. WILLIAM CURETON, M.A. F.R.S.

ASSISTANT KEEPER OF THE MANUSCRIPTS IN THE BRITISH MUSEUM, LATE SUB-LIBRARIAN OF THE BODLEIAN LIBRARY.

#### LONDON:

PRINTED FOR THE SOCIETY FOR THE PUBLICATION OF ORIENTAL TEXTS.

SOLD BY

JAMES MADDEN & C<sup>o</sup>., 8, LEADENHALL STREET; AND BY F. A. BROCKHAUS, LEIPSIC.

M DCCC XLVI.

univ. of California

· · · ·

· `.

ł

İ

## CARPENTIER

ine vizu Augorija

> الجزو الثاني من كتاب الملل والتحل ذكر اهل الاهواء والتحمل

Digitized by Google

براتشال<del>ت</del> التح

اهل الاهواء والتحل وهولاء يقابلون ارباب الديانات تقابل التفاد كما ذكرنا واعتمادهم علي الفطرة السليمة والعقل الكامل والذهن الصافي فمن معطّل بطال لا يرد عليه فكرة برادة ولا يهديه عقله ونظرة الي اعتقاد ولا يرشده فكرة وذهنه الي معاد قد الف المحسوس وركن اليه وظن انه لا عالم سوي ما هو فيه من مطعم شهي ومنظر بهي ولا عالم وراء عالم المحسوس وهولاء هم الطبيعيون الدهريون لا يثبتون معقولًا ومن محصل نوع تحصيل قد ترقّي عن المحسوس واثبت المعقول لكنه لا يقول جدود واحكام وشريعة واسلام ويظن انه اذا حصل المعقول واثبت للعالم مبدأ ومعاداً وصل الي الكمال المطلوب من جنسه فتكون سعادته علي قدر احاطته وعلمه وشقاوته بقدر سفاهته وجهله وعقله هو المستبد بتحصيل هذه السعادية ووضعه هو المستعد لقبول تلك الشقاوة وهولاء هم الفلاسفة الالهيون علي قدر احاطته وعلمه وشقاوته بقدر سفاهته وجهله وعقله هو المستبد بتحصيل وفعية واصحابها امور مصلحية عامة والحدود والاحكام والحرام المور فراء المواني ومعاداً ومل الي الكمال المطلوب من جنسه فتكون سعادته المور بتبات العالم مبدأ ومعاداً ومل الي الكمال المطلوب من عنه و المستبد بتحصيل وفره السعادية ووضعه هو المستعد لقبول تلك الشقاوة وهولاء هم الفلاسفة الالهيون فراء الموا والشرائع واحيال لهم حكم علمية وربما يؤيدون من عند واهب المور بثبات احكام ورضع حلال وحرام مصلحة للعباد وعمارة للبلاد وما يخبرون BL 75 35 ( 1.1 ) 1846 عنه من المور الكائنة في الحال من احوال عالم الروحانيين من الملائكة والعرض ٧ والكرسي واللوم والقلم فانما هي امور معقولة لهم قد عبَّروا عنها بصور خيالية . جسمانية وكذلك ما يخبرون من احوال المعاد من الجنة والنار ثم قصور وانهار وظيور وثمار في الجغة فترغيبات للعوام بما يميل اليه طباعهم وسلاسل واغلال وخزي ونكال في النار فترهيبات للعوام مما ينزجر عنه طباعهم والا ففي العالم العلوي لا يتصور اشكال جسمانية وصور جرمانية وهذا احسن ما يعتقدونه في الانبياء لست اعفي بهم الذين اخذوا علومهم من مشكوة النبوة وانما اعني بهواء الذين كانوا في الزمن الاول دهرية وحشيشية وطبيعية والهية قد اغتروا بحكمهم واستقلوا باهوائهم وبدعهم ثم يتلوهم ويقرب منهم قوم يقولون تصدود واحكام عقلية وربما اخذوا اصولها وقوانينها من مؤيد بالوحى الا انهم اقتصروا على الاول منهم وما تعدّوا الى الاخر وهواء هم الصابية الاولى الذين قالوا بعاذيمون وهرمس وهما شيت وادريس ولم يقولوا بغيرهما من الانبياء والتقسيم الضابط أن يقول من اللاس من لا يقول بمحسوس ولا معقول وهم السوفسطائية ومنهم من يقول بالمحسوس ولا يقول بالمعقول وهم الطبيعية ومنهم من يقول بالمحسوس والمعقول ولا يقول بحدود واحكام وهم الفلاسفة الدهرية ومنهم من يقول بالمحسوس والمعقول والحدود والاحكام ولا يـقـول بالشريعة والاسلام وهم الصابية ومنهم من يقول بهذه كلها وبشريعة ما واسلام ولا يقول بشريعة المصطفى صلى الله عليه وسلم وهم اليهود والنصاري ومنهم من يقول بهذه كلها وهم المسلمون ونحن قد فرغنا عمن يقول بالشرائع والاديان فنتكلم الان فيمن لا يقول بها ويستبد برايه وهواه في مقابلتهم

## 719002

الصابية قد ذكرنا ان الصبوة في مقابلة الحذيفية وفي اللغة صبا الرجل اذا مال وزاغ فتحكم ميل هولاء عن سنن الحق وزيغهم عن فهم الانبياء قيل لهم الصابية وقد يقال صبا الرجل اذا عشق وهوي وهم يقولون الصبوة هو الاحلال عن قيد الرجال وانما مدار مذهبهم علي التحصب للروحانيين كما ان مدار مذهب الحلفاء هو التحصب للبشر الجسمانيين والصابية تدعي ان مذهبنا هو الاكتساب والحلفاء تدعي ان مذهبنا هو الفطرة فدعوة الصابية الي الاكتساب ودعوة الحلفاء الي الفطرة

اصحاب الروحانيات وفي العبارة لغتان روحاني بالضم من الروح وروحاني بالفتم من الروح والرُوح والرُوح متقاربان فكان الرُوح جوهر والرَوح حائقه الخاصَّة به ومذهب هولاء ان للعالم صانعاً فاطرًا حكيماً مقدّساً عن سمات الحدثان والواجب علينا معرفة العجز عن الوصول الي جلالة وانما يتقرب الية بالمتوسطات المقربين لدية وهم الروحانيون المطهرون المقدسون جوهراً وفعلاً وحالة اما الجوهر فهم المقدسون عن المواد الجسمانية المبرَّون عن القوي الجسدانية المنزهون عن الحركات المكانية والتغيرات الزمانية قد جبلوا علي الطهارة وفطروا علي التقديس والتسبيع لا يحصون الله ما امرهم ويفعلون ما يؤمرون وانما ارشدنا الي هذا معلّمنا الأول عانيمون وهرمس فاحن نتقرب اليهم ونتوكل عليهم فهم علي التقديس والتسبيع لا يحصون الله ما امرهم ويفعلون ما يؤمرون وانما ارشدنا الي هذا معلّمنا الأول عانيمون وهرمس فاحن نتقرب اليهم ونتوكل عليهم فهم علي المقد المعلمان وشفعاؤنا عند الله وهو رب الأرباب واله الالهة فالواجب علينا ان نظهر نفوسنا عن دنس الشهوات الطبيعية ونهذّب اخلاقنا عن علائق علينا ان نظهر نفوسنا عن دنس الشهوات الطبيعية ونهذّب الموحاني عائرة التوي البهم ونعرض احوالنا عليهم ونصبوا في جميع امورنا البهم فيشفعون نسأل حاجاتنا منهم ونعرض احوالنا عليهم ونصبوا في جميع امورنا البهم فيشفعون ( ۲.۴)

لنا الي خالقنا وخالقهم ورازقنا ورازقهم وهذا التطهير والتهذيب ليس يحصل الا باكتسابنا ورياضتنا ونطامنا أنفسنا عن دنيات الشهوات باستمداد من جهة الروحانيات والاستمداد هو التضرع والابتهال بالدعوات واقامة الصلوات وبذل الزكوات والصيام عن المطعومات والمشروبات وتقريب القرابين والذبائج وتبخير المخررات وتعزيم العزائم فيحصل لذفوسنا استعداد واستمدادمن غير واسطة بل يكون حكمنا وحكم من يدعى الوحى على وتيرة واحدة قالوا والانبياء إمثالنا في النوع واشكالنا في الصورة يشاركوننا في المانة ياكلون مما انكل ويشربون مما نشرب ويساهموننا في الصورة اناس بشر مثلنا فمن ابن لذا طاعتهم وبأيَّة مزيَّة لهم ازم متابعتهم وَلَتَنَ أَطَعْتُمْ بَشَرًا مِثَلَكُمْ إِنَّا لَخَاسِرُونَ مِقالتهم واما الفعل فقالوا الروحانيات هم الاسباب المتوسطون في الاختراع والإيحاد وتصريف المورمن حال الى حال وتوجيه المخلوقات من مبدأ إلى كمال يستمدون القوة من · المصرة الالهية القدسية ويفيضون الفيض علي الموجودات السفلية فمنها مدبرات الكواكب السبع السيّارة في افلاكها وهي هياكلها ولكل روحاني هيكل ولكل هيكل فلك ونسبة الروحاني الي ذلك الهيكل الذي اختص به نسبة الروم الى الجسد فهو ربة ومدبرة ومديرة وكانوا يسمون الهياكل ارباباً وربما يسمونها اباء والعذاصر امهات ففعل الروحانيات تحريكها على قدر مخصوص ليحصل من حركاتها انفعالات في الطبائع والعناصر فيحصل من ذلك تركيبات وامتزاجات في المركبات فيتبعها قوى جسمانية ويركب عليها نفوس روحانية مثل انواع النبات وانواع الحيوان ثم قد تكون التاثيرات كلية صادرة عن روحاني كلى وقد تكون جزوية صائرة عن روحاني جزري فمع جنس المطر ملك ومع

( 1.0 )

كل قطرة ملك ومنها مدبرات الآثار العلوية الظاهرة في الجو مما يصعد من الارض فينزل مثل الامطار والثلوج والبرد والرياح وما ينزل من السماء مثل الصواعق والشهب وما يحدث في الجو من الرعد والبرق والسحاب والصباب وقوس قزير ونوات الاذناب والهالة والمجرّة وما يحدث في الارض من الزلازل والممياة والابخرة المي غير ذلك ومنها متوسطات القوى السارية في جميع الموجودات ومدبرات الهداية الشائعة في جميع الكائنات حتى لا تري موجودًا ما خاليًا عن قوة وهداية اذا كان قابلًا لهما قالوا واما الحالة فاحوال الروحانيات من الروم والريحان والنعمة واللذة والراحة والبهجة والسرور في جوار رب الارباب كيف يخفى ثم طعلمهم وشرابهم التسبيح والتقديس والتمجيد والتهليل وانسهم بذكر الله تعالى وطاعته فمن قائم ومن راكع ومن ساجد ومن قاعد لا يريد تبدل حالته لما هو فيه من البهجة واللذة ومن خاشع بصره لا يرفع ومن ناظر لا يغمض ومن ساكن لا يتحرك ومن متحرك لا يسكن ومن كروبي في عالم القبض ومن روحاني في عالم البسط لا يحصون الله ما امرهم وقد جرت مناظرات ومحاورات بين الصابية والمحنفاء في المفاضلة بين الروحاني المصض والبشرية النبوية ونحن اردنا ان نوردها على شكل سوال وجواب وفيها

فوائد لا تحصى

قالت الصابية الروحانيات ابدعت ابداعاً لا من شي لا مادة ولا هيولي وهي كلها جوهر واحد علي <sup>سن</sup>خ واحد وجواهرها انوار محضة لا ظلام فيها وهي من شدة ضيائها لا يدركها <sup>ال</sup>حس ولا ينالها البصر ومن غاية لطافتها يحار لها العقل ولا يجول فيها الخيال ونوع الانسان مركب من العذاصر الاربعة مولف من مادة ( 1.1 )

وصورة والعناصر مقضائة ومزنوجة بطباعها اثنان منها مزنوجان واثذان منها متنافران ومن التضاد يصدر الاختلاف والهرج ومن الازدواج يحصل الفساد والمرج فما هو مبدع لا من شى لا يكون كمخترع من شي والمائة والهيولي سنع الشر ومنبع الفساد فالمركب منها ومن الصورة كيف يكون كمسض الصورة والظلام كيف يساوى النور والمحتاج الى الازبواج والمضطر في هوة الاختلاف كيف يرقى الى دىرجة المستغني عنها اجابت الحنفاء بم عرفتم معاشر الصابية وجود هذا الروحانيات والحس ما دلكم عليه والدليل ما ارشدكم اليه قالوا عرفنا وجودها وتعرفنا احوالها من عاذيمون وهرمس شيث وادريس عليهما قالت الحذفاء فقد ناقضتم وضع مذهبكم فان غرضكم فى ترجيم السلام الروحاني على الجسماني نفى المتوسط البشري فصار نفيكم اثباتًا وعاد انكاركم اقرارًا ثم من الذي يسلم أن المبدع لا من شي أشرف من المخترع عن شي بل وجانب الروحاني امر واحد وجانب الجسماني امران احدهما نفسة وروحة والثاني جسمه وجسده فهو من حيث الروح مبدع بامر الباري تعالى ومن حيث المجسد مخترع بخلقه ففيه اثران امري وخلقى وقولى وفعلى فساوي الروحاني بجهة ونضله بجهة خصوصاً إذا كان جهته المخلقية ما نقصت الجهة الاخرى بل كملت وطهرت وانما الغطا عرض لكم من وجهين احدهما انكم فاضلتم بين الروحاني المجرد والجسماني المجرد فحكمتم بان الفضل للروحاني وصدقتم لكن المفاضلة بين الروحاني المجرد والجسماني والروحاني المجتمع ولا يحكم عاقل بان الفضل للروحاني المجرد فانه بطرف ساواة وبطرف سبقه والغرض فيما أذا لم يدنس بالمادة ولوازمها ولم يوثر فيه احكام التضاد والازدواج بل كان

مستخدمًا لها بحيث لا ينازعه في شي يريدة ويرضاة بل صارت معينات له علي الغرض الذي لاجله حصل التركيب وعطلت الوحدة والبساطة وذلك تحليص الفوس التي تدنست بالمادة ولوازمها وصارت العلائق عوائق وليت شعري ما ذا يشين اللباس الخشن الشخص الجميل وكيف يزري اللفظ الرائق بالمعني المستقيم ونعم ما قيل

اذا المرد لم يدنس من اللوم عرضه فكل رداء يسرتندينه جميل

وان هولم يحمل على النفس ضيمها فليس الى حسن الثناء سبيل هذا كمن خاير بين اللفظ المجرد والمعني المجرد اختار المعنى قيل له لا بل خاير بين المعني المجرد والعبارة والمعنى حتى لا يشكّ أن المعنى اللطيف في العبارة الرشيقة اشرف من المعني المجرد واما الوجع الثاني انكم ما تصورتم من النبوة الاكمالًا وتمامًا فحسب ولم يقع بصركم على انها كمال هو مكمل غيرة ففاضلتم بين كمالين مطلقاً وما حكمتم الابالتساوي وترجيح جانب الروحاني ونحن نقول ما قولكم في كمالين احدهما كلمل والثاني كامل ومكمل عالم أيهما أشرف قالت الصابية نوع الأنسان ليس يخلوا من قوتي الشهوة والنضب وهما يغزعان الى البهيمية والسبعية ويغازعان النفس الانسانية الى طباعهما فيثور من الشهوية الحرص والمل ومن الغضبية الكبر وللحسد الى غيرهما من الاخلاق الذميمة فكيف يماثل من هذه صفته نوع الملائكة المطهرين عنهما. وعن لوازمهما ولواحقهما صافية اوضاعهم عن اللوازع الحيوانية كلها خانية طباعهم عن القواطع البشرية باسرها لم يحملهم الغضب على حب الجاه ولا حملتهم الشهوة على حب المال بل طباعهم مجبولة على المحبة والموافقة وجواهرهم ( ".^ )

مفطورة على الالفة والاتحاد اجابت الحذفاء بان هذه المغالطة مثل الاولى حذو النعل بالنعل فان في طرف البشرية نفسين نفس حيوانية لها قوتان قوة الغضب وقوة الشهوة ونفس انسانية لمها قوتان قوة علمية وقوة عملية وبتينك القوتين لها ان تجمع وتمنع وبهاتين القوتين لها ان تقسّم الامور وتفصل الاحوال. ثم تعرض الاقسام على العقل فيختار العقل الذي هو كالبصر الذافذ له من العقائد المحتى دون الباطل ومن الاتوال الصدق دون الكذب ومن الافعال الخير دون الشر ويختار بقوته العملية من لوازم القوة الغضبية الشدة والشجاعة والحمية دون الذل والجبن والنذالة ويختاربها ايضًا من لوازم القوة الشهوية التالُّف والتودَّد والبذانة دون الشرة والمهانة والخساسة فيكون من اشد الناس حمية على خصمه وعدوه ومن ارحم الناس تذللاً وتواضعاً لوليَّه وصديقه واذا بلغ هذا الكمال فقد استخدم القوتين واستعملهما في جانب الخير ثم يترقى منه الي ارشاد الخلائق في تركية النفوس عن العلائق واطلاقها عن قيد الشهوة والغضب وابلاغها الى حال الكمال ومن المعلوم أن كل نفس شريغة عالية زكية هذه حالها لا تكون كنفس لا تذارعها قوة اخرى على خلاف طباعها وحكم العذين العاجز في امتذاعه عن تنفيذ الشهوة لا يكون كحكم المتصون الراهد المتورع في امساكه عن قضاء الموطر مع القدرة عليه فان الاول مضطرَّ عاجز والثاني مختار قادر حسن الاختيار جميل التصرف وليس الكمال والشرف في فقدان القوتيين وانما الكمال كلم في استخدام القوتين فنفس النبي صلى الله كنفوس الروحانيين فطرةً ووضعاً وبذلك الوجه وقعت الشركة وفضلها وتقدَّمها باستخدام القوتين التي ليونها فسلم تستخدمه واستعمالها في جانب الخير والنظام فسلم تستعمله وهو ( ٢.٩ )

قالت الصابية الروحانيات صور مجردة عن المواد وإن قدر لها الكمال اشخاص تتعلق بها تصرفا وتدبيرا لاممازجة ومخالطة فاشخاصها نورانية اوهياكل كما ذكرنا والغرض أنها أذا كانت صوراً مجردة كانت موجودات بالفعل لا بالقوة كاملة لا ناقصة والمتوسط يجب إن يكون كاملًا حتى يكمل غيرة واما الموجودات البشرية صور في مواد وان قدر لها نفوس فنفوسها اما مزاجية واما خارجة عن المزاج والغرض انها اذا كانت صورًا في مواد كانت موجودات بالقوة لا بالفعل ناقصة لا كاملة والمخرج من القوة الى المفعل يجب أن يكون أمرًا بالفعل ويجب ان يكون غير ذات ما يحتاج الى الخروج فان ما بالقوة لا يخرج بذاته من القوة الى الفعل بل بـغـيـرة والروحانيات هي المحتاج اليها حتي تخرج الجسمانيات الى الفعل والمحتاج اليه كيف يساوي المحتاج اجابت الحنفاء هذا المحكم الذي ذكرتموه وهو كون الروحانيات موجودات بالفعل غير مسلم على الاطلاق لان من الروحانيات ما وجوده بالقوة او ما فيه وجود بالقوة ويحتاب الي ما وجودة بالفعل حتى يخرجه من القوة الى الفعل فان النفس لها. استعداد القبول من العقل عندكم والعقل له اعداد لكل شي وفيض على كل شي واحدهما بالقوة والاخر بالفعل وهذا لضرورة الترتب في الموجودات العلوية فان من لم يثبت الترتب فيها لم يتمشّ له قاعدة عقلية اصلًا واذا ثبت الترتب فقد ثبت الكمال في جانب والنقصان في جانب فليس كل روحاني كاملًا من كل وجه ولا كل جسماني ناقصًا من كل وجه فمن الجسمانيات ايضًا ما وجودة كامل بالفعل وسائر النفوس ايضًا محتاجة اليه وذلك ايضًا لضرورة الترتب في الموجودات السفلية وان من لم يثبت الترتب لم يستمر له

( "1. )

قاعدة عقلية اصلًا واذا ثبت الترتب فقد ثبت الكمال في جانب والنقصان في جانب فليس كل جسماني ناقصًا من كل وجه قالت وإذا سلَّمتم لنا ان هذا العالم الجسماني في مقابلة ذلك العالم الروحابي وانما يختلفان من حيث أن ما في هذا العالم من الاعيان فهو أثار ذلك العالم وما في ذلك العالم من الصور فهو مثل هذا العالم والعالمان متقابلان كالشخص والظل واذا اثبتُّم في ذلك العالم موجودًا ما بالفعل كاملًا تاماً ويصدر عنه سائر الموجودات وجوداً ووصولًا الى الكمال فيجب ان تثبتوا في هذا العالم ايضاً موجودًا ما بالفعل كاملًا تامًّا حتى يصدر عنه سائر الموجودات تعلَّمًا ووصولًا الى الكمال قالوا وانما طريقنا الى التعصب للرجال ونيابة الرسل في الصورة البشرية طريقكم في أثبات الارباب عندكم وهي الروحانيات السماوية وذلك احتياج كل مربوب الى رب يدبرة ثم احتياج الارباب الى رب الارباب ومن العجب ان عند الصابية اكثر الروحانيات قابلة مذفعلة وانما الفاعل الكامل واحد وعن هذا صار بعضهم الى ان الملائكة انات وقد اخبر التنزيل عنهم بذلك واذا كان الفاعل الكامل المطلق واحد فما سواة قابل محتاج الى مخرج يخرج ما فيم بالقوة الى الفعل فكذلك نقول في الموجودات السفلية النفوس البشرية كلها قابلة للوصول الى الكمال بالعلم والعمل فيحتاج الى مخرج ما فيها بالقوة الى الفعل والمخرج هو الذبي والرسول وما هو مخرج الشي من القوة الى الفعل لا يجوز ان يكون امرًا بالقوة محتاجًا فان ما لم يتحقق بالفعل وجودًا لا يخرج غيرة من القوة الى الفعل فالبيض لا يخرج البيض من القوَّة الى صورة الطير بل الطير يخرج البيض وهذا الجواب يماثل الجواب الاول من وجه وفيه

## ( 111 )

فائدة اخرى من وجه اخر وهي أن عند الحنفاء المعقول لا يكون معقولًا حتى يثبت له مثال في المحسوس والا كان متخيلاً موهوماً والمحسوس لا يكون محسوساً حتى يثبت له مثال في المعقول والا كان سراباً معدوماً واذا ثبت هذه القاعدة فمن أثبت عالماً ربحانياً وأثبت فيه مدبرًا كاملًا من جنسة وجودة بالفعل ونعله اخراج الموجودات من القوة الى الفعل بفيض الصور عليها على قدر الاستحقاق فيلزمة ضرورة أن يثبت عالماً جسمانياً ويثبت فيه مدبرًا كاملًا من جنسة وجودة بالفعل وفعله اخراج الموجودات من القوة الى الفعل بفيض الصور عليها علي قدر الاستحقاق ويسمي المدبر في ذلك العالم الروح الاول علي مذهب الصابية والمدبر في هذا العالم الرسول على مذهب المحذفاء ثم يكون بنين الرسول والروم مذاسبة وملاقاة عقلية فيكون الروم الاول مصدراً والرسول مظهراً ويكون بين الرمول وسائر البشر مذاسبة وملاقاة حسية فيكون قالت الصابية الجسمانية مركبة من مانة وصورة الرسول مودباً والبشر قابلًا والمادة لها طبيعة عدمية واذا بحثنا عن اسباب الشر والفساد والسفة والجهل لم نجد لها سبباً سوي المادة والعدم وهما منبعا الشر والروحانيات غير مركبة من المائة والصورة بل هي صورة مجردة والصورة لها طبيعة وجودية واذا بحثنا عن اسباب الخير والصلاح والحكمة والعلم لم نجد لها سبباً سوي الصورة وهي منبع النحير فنقول ما فيه اصل النحير او ما هو اصل النحير كيف يماثل ما فيه اجابت الحنفاء بان ما ذكرتم في المادة انها سبب الشر فغير اصل الشر مسلَّم فان من المواد ما هو سبب الصور كلها عند قوم وذلك هو الهيولي الاولى والعنصر الأول حتي صار كثير من قدماء الفلاسفة الي أن وجودها قبل وجود العقل

( rir )

ثم ان سَلَّم فالمركب من المانة والصورة كالمركب من الوجوب والجواز عندكم فان الجواز له طبيعة عدمية وما من وجود سوى وجود الباري تعالى الا وجوده جائز بذاته واجب بغيرة فيجب أن يلازمه أصل الشر قالوا وأن سُلَّم لكم ايضاً تلك المقدمة فعندنا صور النفوس البشرية وخصوصاً صور النفوس النبوية كانت موجونة قبل وجود المواد وهي المبادي الاول حتى صار كثير من المحكماء إلى اثبات أناس سرمديين وهي الصور المجردة التي كانت موجودة كالظلال حول العرش يسبحون بحمد ربهم وكانت هي اصل الخير ومبدأ الوجود لكن لما البست الصور البشرية لباس المادة تشبثت بالطبيعة وصارت المادة شبكة لها فساح عليها الواهب الاول فبعث اليها واحدًا من عالمة والبسة لباس المادة ليخلص الصور عن الشبكة لا ليكون هو المتشبث بها المنغمس فيها المتوسخ باوضارها المتدنس باثارها والى هذا المعني اشارت حكماء الهند رمزاً بالحمامة المطوّقة والحمامات الواقعة في الشبكة ثم قالوا معاشر الصابية ابداً تشنعون علينا بالمائة ولوازمها وما لم يفصل القول فيها لم ينج من تشنيعكم فنقول النفوس البشرية وخصوماً النبوية من حيث انها نفوس فهي مفارقة للمائة مشاركة لتلك النفوس الروحانية اما مشاركة في النوع تحيث يكون التمييز بالاعراض والامور العرضية واما مشاركة في الجنس بحيث يكون الفصل بالامهر الذاتية ثم زائت على تلك اللفوس باقترانها بالجسد او بالمائة والجسد لم ينتقص منها بل كملت هي لوازم الجسد وكملت بها حيث استفادت من الامور الجسدانية ما تجسدت بها في ذلك العالم من العلوم الجزوية والاعمال الخلقية والروحانية فقدت هذه الابدان لفقدان هذا الاقتران فكان الاقتران خيراً لا شر فيه

( "1" )

وصلاحًا لا فساد معه ونظامًا لا ثمج له فكيف لنرمذا ما ذكرتموه قالت الصابية الروحانيات نورانية علوية لطيفة والجسمانيات ظلمانية كثيفة فكيف يتساويان والاعتبار في الشرف والفضيلة بذوات الاشياء وصفاتها ومراكنرها ومحالَّها فعالم الروحانيات العلو لغاية النور واللطافة وعالم الجسمانيات السفل لغاية الكثافة والظلم والعالمان متقابلان والكمال للعلوي لا للسفلي والصفتان متقابلتان والفضيلة للذور لا للظلمة اجابت الحنفاء قالوا لسنا نوافقكم اولًا أن الروحانيات كلها نورانية ولا نسباعـدكم ثانياً أن الشرف للعلو ولا نساهلكم أصلًا أن الاعتبار في الشرف بذوات الاشياء وعلينا بيان هذه المقدمات الثلث فان فيها فوائد اما الاولى فقالوا حكمتم على الروحانيات حكم النساوي وما اعتبرتم فيها التضاد والترتب واذا كانت الموجودات كلها روحانيها وجسمانيها على تضية التضاد والترتب فلم اغفلتم المحكمين هاهنا ونلك إن من قال الروحاني هو ما ليس جسماني فقد ادخل جواهر الشياطين والابالسة والاراكنة في جملة الروحانيات وكذلك من أثبت الجن أثبتها روحانية لا جسمانية ثم من الجن من هو مسلم ومنها من هو ظالم ومن قال الروحاني هو المخلوق روحًا فمن الارواح ما هو خير ومنها ما هو شرير والارواح النجبيثة اضداد الارواح الطيبة فلا بد اذاً من اثبات تضاد بين الجنسين وتنافر بين الطرفين فلم نسلّم دعواكم أنها كلها نورانية بلي وعندنا معاشر المحنفاء الروم هو المحاصل بامر الباري تعالى الباقي على مقتضي امرة فمن كان لامرة تعالى اطوع وبرسالات رسله اصدق كانت الروحانية فيه اكثر والروم عليه اغلب ومن كان لامرة تعالى انكر وبشرائعة اكذب كانت الشيطنة عليه اغلب هذه قاعدتنا في الروحانيات فلا روحاني ابلغ في

#### ( 116)

الروحانية من فوات الانبياء والرسل عليهم السلم واما قولكم أن الشرف للعلو ان عنيتم به علو الجهة فلا شرف فيه فكم من عال جهة سافل رتبة وعلمًا وذاتًا وطبيعة وكم من سافل جهة عالٍ على الاشياء كلها رتبة وفضيلة وذاتًا وطبيعة واما قولكم ان الاعتبار في الشرف بذوات الاشداء وصفاتها ومحالها ومراكزها فليس بحنى وهو مذهب اللعين الاول حيث نظر الى ذاته وذات ادم عليه السلم ففضًّل فاته اذ هي مخلوقة من الذار وهي علوية نورانية على ذات ادم وهو مخلوق من الطين وهو سفلي ظلماني بل عندنا الاعتبار في الشرف بالامر وقبوله فمن كان اقبل لامرة واطوع لحكمة وارضى بقدرة فهو اشرف ومن كان على خلاف ذلك فهو ابعد واخسّ واخبث فامر الباري تعالى هو الذي يعطى الروح قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وبالروح يحيي الانسان الحيوة الحقيقية وبالحيوة يستعد للعقل العزيزي وبالعقل يكتسب الفضائل ويجتنب من الرذائل ومن لم يقبل امر الباري تعالى فلا روم له ولا حيوة له ولا عقل له ولا فضيلة ولا شرف عنده قالت الصابية الروحانيات فضلت الجسمانيات بقوتي العلم والعمل اما العلم فلاينكر احاطتهم بمغيبات الامور عنَّا واطَّلاعهم على مستقبل الاحوال الجارية علينا ولان علومهم كلية وعلوم الجسمانيا تجزوية وعلومهم فعلية وعلوم الجسمانيات انفعالية وعلومهم فطرية وعلوم الجسمانيات كسبية فمن هذه الوجوة تحقق لها الشرف على الجسمانيات واما العمل فلا ينكر ايضًا عكوفهم على العبائة ودوامهم على الطاعة يسبحون اللبل والنهار لا يفترون لا يلحقهم كلال ولا سامة ولا يرهقهم مللل ولا ندامة فتحقق لها الشرف ايضاً بهذا الطريق وكان امر اجابت الحذفاء عن هذا بجوابين احدهما الجسمانيات بالمحلاف من ذلك

التسوية بين الطرفين وأثبات زيانة في جانب الأسبياء والثاني بيان ثبوت الشرف في غير العلم والعمل الما الاول قالوا علوم الانبياء كلية وجزوية وفعلية وانفعالية ونطرية وكسبية فمن حيث يلاحظ عقولهم عالم الغيب منصرفة عن عالم الشهادة يحصل لهم العلوم الكلية فطرة دفعة واحدة ثم اذا لاحظوا عالم الشهادة حصلت لهم ألعلوم الجزوية اكتسابًا بالحواس على ترتيب وتدريح فكما ان للانسان علوماً فطرية هي المعقولات وعلوماً حاصلة بالحواس عن المحسوسات فعالم المعقولات بالنسبة الى الانبياء كعالم المحسوسات بالنسبة الى سائر الناس فنظرياتنا فطرية لهم ونظرياتهم لا نصل اليها قط بل ومحسوساتذا مكتسبة لهم وللا بكواسب الجوارج جوارج الحواس فامزجة الانبياء امزجة نفسانية ونفوسهم نفوس عقلية وعقولهم عقول امرية فطرية ولووقع حجاب في بعض الاوتات فذاك لموافقتنا ومشاركتنا كي تركي هذة العقول وتصفيي هذه الاندهان واللفوس والا فدرجاتهم وراء ما يقدر الثاني انهم قالوا من العجب انهم لا يعجبون بهذه العلوم بل ويوثرون التسليم عملي البصيرة والعجز عملي القدرة والتبري من الحول والقوة علي الاستقلال والفطرة علي الاكتساب وَلا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ علي إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَي عِلَّمٍ عِنَّدِي ويعلمون أن الملائكة والروحانيات باسرها وان علمت الي غاية قوة نظرها وادراكها ما احاطت بما احاط به علم الباري تعالى بل لكل منهم مطرح نظر ومسرح فكر ومجال عقل ومنتهى امل ومطار وهم وخيال وانهم الى الحد الذي انـتـهـى نـظـرهـم البه مستبصرون ومن ذلك المحد الى ما وراة مما لا يتناهى مسلمون مصدقون وانما كمالهم في التسليم لما لا يعلمون والتصديق لما يجهلون ونحن نسبم

### ( 117 )

بِحَمْدِكَ وُنُقَدِسُ لَكَ ليس كمال حالهم بل سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا هو الكمال فمن أين لكم معاشر الصابية أن الكمال والشرف في العلم والعمل لا في التسليم والتوكل وإذا كانت غاية العلوم هذا الدرجة فجعلت نهاية اقدام الملائكة والروحانيين بداية اقدام السالكين من الانبياء والمرسلين قُلْ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ فعالم الروحانيات بالنسبة اليهم شهادة وبالنسبة الينا غيب وعالم البشر الجسمانيات بالنسبة الينا شهادة وبالنسبة اليهم غيب والله تعالي هو الذي يعلم السر واخفى قالت الحففاء من علم انه لا يعلم فقد احاط بكل علم ومن اعترف بالعجز عن اداء الشكر فقد ادّي كل قالت الصابية الروحانيات لهم قوة تصريف الاجسام وتقليب الاجرام الشكر والقوة التي لهم ليست من جنس القوى المزاجبة حتى يعرض لها كلال ولغوب فتتحسر ولكن القوى الروحانية بالخواص الجسمانية اشبه وانك تري الخامة اللطيفة من اللبات في بدو نموها نفتق <sup>ال</sup>حجر وتشق <sup>الصخر</sup> وما ذلك الا لقوة نباتية فاضت عليها من القوي السماوية ولو كانت هي قوي مزاجية لما بلغت الي هذا المئتهي فالروحانيات هي التي تتصرف في الاجسام تقليباً وتصريفاً لا يثقلهم حمل الثقيل ولا يستخفُّهم تحريك الخفيف فالرياج تهبُّ بتحريكها والسحاب تعرض وتنزول بتصريفها وكذلك النزلازل تقع فى الجبال بسبب من جهتها وكل هذه وأن استندت الي اسباب جزوية فانها تستند في الاخرة الى اسباب من جهتها ومثل هذه القوة عديم الوجود في الجسمانيات اجابت الحلفاء وقالوا منا يقتبس تفصيل القوي وتجنيسها فان القوي تنقسم الي قوى معدنية وقوى نباتية وقوى حيوانية وقوى انسانية وقوي ملكية روحانية

وتوى نبوية ربانية فالانسان مجممع القوى جعملتها والانسانية النبوية يفضلها بقوي ربانية ومعان المبية فنذكر اولاوجه تركيب الانسان ورجه ترتيب القوي فيه ثم نذكر تركيب البشرية النبوية وترتيب القوى فيها ثم خاير بين الوضعين الروحاني منهما والجسماني واليك الاختيار اما شخص الانسان فمركب من الاركان الاربعة التراب والماء والهواء والفار التي لها الطبائع الاربعة اليبوسة والرطوبة والحرارة والبرونة ثم تركب فيه نفوس ثلث احديها نفس نباتية تنمو وتغتذي وتبولد المثل والثانية نفس حيوانية تحتس وتتحرك بالارادة والثالثة نفس انسانية بها يميّز ويفكر ويعبر عما يفكر ووجود النفس الاولى من الاركان وطبائعها وبقاوها بها واستمدادها منها ووجود النفس الثانية من الافلاك وحركاتها وبقاوها بها واستمدادها منها ووجود النفس الثالثة من العقول البحتة والروحانيات الصرفة وبقاوها بها واستمدادها منها ثم ان النباتية تطلب الغذاء طبعًا والحيوانية تطلب الغذاء حسًّا والانسانية تطلب الغذاء اختيارًا وعقلًا ولكل نفس منها محل فمحل الذباتية الكبد ومنه مبدأ النمو والنشو وعن هذا جعل فيه عروق دقاق يذفذ فبها الغذاء الى الاطراف ومحل المعيوانية القلب ومنه مبدأ تدبير المحسّ والمحركة وعن هذا فتم منه عروق الى الدماغ فيصعد الى الدماغ من حرارته ما يعدَّل تلك البرونة وينزل منه من أثارة ما يدبر بـ المركة ومحل الانسانية تصريفاً وتدبيراً الدماغ ومنه مبدأ الفكر والتعبير عن الفكر وعن هذا فتحت اليه ابواب الحسائس مما يلى هذا العالم وفتحت اليه ابواب المشاعر مما يلي ذلك العالم وهلهنا ثلثة اعضاء ممدات لا بد منها المعدة التي تمد الكبد بالغذاء والرية التي تمد القلب بترويح الهواء ( "1^ )

والعروق التى تمد الدماغ بالحرارة فاذا التركيب الانساني اشرف التراكيب فان فنها جميع أثار العالم الجسماني والروحاني وتركيب القوى فيه أكمل التراكيب فهو مجمع اثار الكونين والعالمين فكل ما هو في العالم منتشر ففيه مجتمع وكل ما هو فيه من خواص الاجتماع فليس للعالم البتة لان للاجتماع والتركيب خاصية لا توجد في حال الافتراق والاتحلال واعتبر فيه حال السكر والنحل وحال السكنجبين وكذا الحكم في كل مزاج هذا وجه تركيب البدن وترتيب القوى الخاصة به اما وجه اتصال النفس به وترتيب القوى المخاصة بها مما يلى هذا العالم ومما يلى ذلك العالم فاعلم أن النفس الانسانية . جوهر هو اصل القوى المحركة والمدركة والحافظة للمزاج تحترك الشخص بالارادة لا في جهات ميلة الطبيعي ويتصرف في اجزائه ثم في جملته ويحمفظ مزاجة عن الانحلال ويدرك بالمشاعر المركوزة فيه وهي المحواس المحمس فبالقوة الباصرة يدرك الالوان والاشكال وبالقوة السامعة يدرك الاصوات والكلمات وبالقوة الشامة يدرك الروائم وبالقوة الذائقة يدرك المطعومات وبالقوة اللمسة يدرك الملموسات وله فروع من قوى منبَّثة في اعضاء البدن حتى اذا حس بشي من اعضائه او تخمِّيل او توهم او اشتهى او غضب القي العلاقة التي بينه وبين تلك الفروع هيئة فيه حتى يفعل وله ادىراك وقوة تحريك اما الادراك فهو ان يكون مثال حقيقة المدرك متمثلًا مترسمًا في ذات المدرك غير مباين له ثم المثال قد يكون مثال صورة الشي وقد يكون مثال حقيقته ومثال صورة الشي هو ما يكون محسوساً فيرتسم في القوة الباصرة وقد غشيته غواش غريبة عن ماهیته لو ازیلت عنه لم توثر فی کنه ماهیته مثل این وکیف ورضع وکم معینة

( 119 )

لو توهم بدلها غيرها لم توثر في ماهية ذلك المدرك والحس يناله من حيث هو مغمور في هذة العوارض التي تلحقه بسبب المادة لا يجردها عنه ولا يناله الا بعلاقة وضعية بين حسَّه ومادته ثم الخيال الباطن فيتخيله مع تلك العوارض التي لا يقدر على تجريدة المطلق عنها لكنه يجردة عن تلك العلاقة الوضعية التي تعلَّق بها الحس وهو يتمثل صورته مع غيبوبة حاملها وعندة مثال العوارض لا نفس العوارض ثم الفكر العقلي يجرّدة عن تلك العوارض فيعرض ماهيته وحقيقته على العقل فيرتسم فيه مثال حقيقته حتى كانه عمل بالمحسوس عملًا جعلة معقولًا واما ما هو بريُّ في ذاته عن الشوائب المادية منزة عن العوارض العزيبة فهو معقول لذاته ليس يحتاج الى عمل يعمل فيه فيعقله ما من شانه أن يعقله وذلك بلا مثال له يتمثل في العقل ولا ماهية له فيتجرّد له ولا وصول اليه بالاحاطة والفكرة الا أن برهان أن يدلذا عليه ويرشدنا البة ولربما يلاحظ العقل الانساني عالم العقل الفعال فيرتسم فيه من الصور المجرية المعقولة ارتساماً برياً عن العلائق المادية والعوارض الغريبة فيبتدر النحيال الى تمثُّله فيمثُّله في صورة خيالية مما يناسب عالم الحس فيتحدر الى الحس المشترك ذلك المثال فيصيره كانه يراه معايناً مشاهداً يناجيه ويشاهده حتى كان العقل عمل بالمعقول عملًا جعله محسوسًا وذلك انما يكون عند اشتغال الحواس كلها عن اشغالها وسكون المشاعر عن حركاتها في النوم لجماعة وفي اليقظة للابرار يا عجبًا كل العجب من تركيب علي هذا النمط فمن اين لغيرة مثله ونعود الى ترتيب القوى وتعيين محالها اما القوى المتعلقة بالبدن التي ذكرناها الات ومشاعر للجوهر الانساني فالاولى منها الحس

( "". )

المشترك المعروف ببنطاسيا الذي هو مجمع الحواس ومورد المحسوسات والتها الروب المصبوب في مبادى عصب الحس لا سيما في مقدم الدماغ والثانية النحيال والمصورة والته الروم المصبوب في البطن المقدم من الدماغ لا سيما في الجانب الاخير والثالثة الوهم الذي هو لكثير من الحيوانات وهو ما به تدرك الشاة معنى في الذيب فتذفر مذه و به تدرك معنى في النوع فتفرّ اليه وتزدوب به والته الدماغ كله لكن الاخصّ منه به هو التجويف الاوسط والرابعة المفكرة وهي قوة لها أن تركب وتفصل مما يليها من الصور الماخونة عن الحس المشترك والمعابي الوهمية المدركة بالوهم فتارة تجمع وتارة نفصل وتارة تلاحظ العقل فتعرض عليه وتارة تلاحظ المحس فتاخذ منه وسلطانها في الجزو الاول من وسط الدماغ وكانها قوة ما للوهم وبتوسط الوهم للعقل والمحامسة القوة المحافظة وهي التي كالخزانة لهذه المدركات الحسية والوهمية والخيالية دس العقلية الصرفة فان المعقول البحت لا يرتسم في جسم ولا في قوة في جسم و<sup>ال</sup>حافظة قوة في جسم والتها الروم المصبوب في اول البطن الموخر من الدماغ والسادسة القوة الذاكرة وهي التي تستعرض ما في النخزانة على جانب العقلاو على الخيال والوهم والتها الروم المصبوب في اخر البطن الموخر واما المعقول الصرف المبرًّا عن الشوائب المادية فلا يحل في قوة جسمانية والة جسدانية حتي يقال ينقسم بانقسامها ويتحقق لها وضع ومثال ولهذا لم يكن القوة المحافظة خزانة لها بل المصدر الاول الذي افاض عليها تلك الصورة صار خازناً لها حيث ما طالعته النفس الانسانية بقوتها العقلية المناسبة لواهب المور نوعًا من المناسبة فاضت منه عليها تلك الصورة المستحفظة لد حتى كانه

ذكرها بعدما نسى ورجدها بعدما ضلَّت وغريزة النفس الصافية تنزع الي جانب القدس في تذكار الامور الغائبة عن حضرة العقل نزاعًا طبيعيًّا فتستحضر ما غاب عدْما ولهذا السر اخبر الكتاب الالهي وْآذْكُرْ رَبَّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَى أَنْ يَهْدِينِ رَبْع الْتَرْبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا حتى مار كثير من الحكماء الي ان العلوم كلها تذكار وذلك ان الففوس كانت في البدو الأول في عالم الذكر ثم هبطت الى عالم النسيان فاحتاجت الى مذكرات لما قد نسيت معيدات الى ما كانت قد ابتدأت وَذَكِّرْ فَإَنَّ آلَذَّكْرَى تَنْغُعُ آلْمُؤْمِنِينَ وِنْكُرِهم بايام الله ثم للنفس الانسانية قوي عقلية لا جسمانية وكمالات نفسانية روحانية لا جسدانية فمن قواها ما لها بحسب حاجتها الى تدبير البدن وهي القوة التي تختص باسم العقل العملي وذلك ان يستنبط الواجب فيما يجب ان يفعل ولا يفعل ومن قواها ما لها بحسب حاجتها الى تكميل جوهرها عقلًا بالفعل وانما يخرج من القوة الى الفعل بمخرج غير ذاتها لا محالة فيجب أن يكون لها توة استعدادية تسمى عقلًا هيولانيًا حتى يقبل من غيرها ما به يخرجها من الاستعداد الى الكمال فاول خروج لها الى الفعل حصول قوة اخرى من واهب الصور يحصل لها عند استحضار المعقولات الابل فيتهيًّا بها لاكتساب الثوابي اما بالفكر او بالحدس فيقدرج قليلًا قليلًا الي ان يحصل لها ما قدر عليها من المعقولات ولكل نفس استعداد الى حد ما لا يتعدّاه ولكل عقل حد ما لا يتخطاه فيبلغ الىكماله المقدر له ويقتصر على قوته المركوزة فيه ولا يبيّن هاهنا وجود التضاد بين اللفوس والعقول ووجوب الترتب فيها وانما يعرف مقادير العقول ومراتب الففوس الانبياء والمرسلون الذين اطلعوا على الموجودات كلها

## ( rrr )

روحانياتها وجسمانياتها معقولاتها ومحسوساتها كلياتها وجزوياتها علوياتها وسفلياتها فعرفوا مقاديرها وعينوا موازينها ومعابيرها وكل ما ذكرناه من القوى الانسانية فهي حاصلة لهم مركبة فيهم منصرفة كلها عن جانب الغرورالي جانب القدس مستديمة لشروق نور المحق فيها حتى كان كل توة من القوى المجسدانية والنفسانية ملك روحاني وكل بحفظ ما وجه اليه واستثمار ما رشم له بل ومجموع جسدة ونفسه مجمع أثار العالمين من الروحانيات والجسمانيات وزيانة امرين احدهما ما حصل له من فائدة التركيب والترتيب كما بيِّنَّاه من مثل السكر والخل والثاني ما اشرق عليه من الانوار القدسية وحيًّا والهامًا ومناجاة واكراماً فاين للروحاني هذه الدرجة الرفيعة والمقام المحمود والكمال الموجود بل ومن اين للروحانيات كلها هذا التركيب الذي خص نوع الانسان به وما تعلقوا به من القوة البالغة على تحريك الاجسام وتصريف الاجرام فليس يقتضي شرفاً فان ما ثبت لشى وثبت لفدة مثلة لم يتضمن شرفًا ومن المعلوم ان الجن والشياطين قد ثبت لهم من القوة البالغة والقدرة الشاملة ما يعجز كثير من المهجودات عن ذلك وليس ذلك مما يوجب شرفًا وكمالًا وانما الشرف في استعمال كل قوة فيما خلقت له وأمرت به وقدرت عليه قالت الصابية الروحانيات لها اختيارات صادرة من الامر متوجهة الى النير مقصورة على نظام العالم وقوام الكل لايشوبها البنة شائبة الشر وشائبة الفساد بخلاف اختيار البشر فانه متردد بين طرفي النحير ولولا رحمه الله في حق البعض والا فوضع اختيارهم كان ينزع الى جانب الشر والفساد اذ كانت الشهوة والغضب المركوزة فيهم يجرَّانهم الى جانبهما واما الروحانيات فلا ينازع اختيارهم الا

( """)

للتوجه الى وجه الله تعالى وطلب رضاة وامتثال امرة فلا جرم كل اختيار هذا حاله لا يتعذر عليه ما يتختاره فكما اراد واختار وجد المراد وحصل المختار وكل اختيار ذلك حاله تعذر عليه ما يختاره فلا يوجد المراد ولا يحصل المختار اجابت الحنفار بجوابين احدهما نيابة عن جنس البشر والثاني نيابة عن الانبيار عليهم السلم اما الأول قالوا اختيار الروحانيات أذا كان مقصورًا على احد الطرفين محصورًا كان في وضعة مجبورًا ولا شرف في الجبر واختيار البشر تردد بين طرفي النحير والشر فمن جانب يري ايات الرحمن ومن طرف يسمع وساوس الشيطان فيميل به تارة دعوة الحق الى امتثال الامر ويميل به طورًا داعية الشهوة الى اتباع الهوي فاذا اقر طوعًا وطبعًا بوحدانية الله تعالى واختار من غير جبر واكراه طاعته وصيّر اختياره المتردد بين الطرفين مجبورًا تحت امره تعالى باختيار من جهته من غير أجبار صار هذا الاختيار افضل وأشرف من الاختيار المجبور فطرة كالمكرة فعله كسبًا الممنوع عما لا يجب جبرًا ومن لا شهوة له فلا يميل الى المشتهى كيف يمدح علية وانما المدح كل المدح لمن زيَّن له المشتهى فنهى النفس عن الهوي فتبين أن اختيار البشر أفضل من أختيار الروحانيات واما الثاني نقول إن اختيار الأنبيا معما إنه ليس من جنس اختيار البشر من وجه فهو متوجه الى الخير مقصور على الصلاح الذي به نظام العالم وقوام الكل صادر عن الامر صائر الى الامر لا يتطرق الي اختياراتهم ميل الي الفساد بل ودرجتهم فوق ما يبتدر الي الاوهام فان العالي لا يريد امراً لاجل السافل من حيث هو سافل بل انما يختار ما يختار لفظام كلي وامر اعلى من الجزوي ثم يتضمن ذلك حصول نظام في الجزوي تبعاً لا مقصوداً وهذا الاختيار ( ۲۲۴ )

والارادة على جهة سنة الله تعالى في اختيارة ومشيئته للكائنات لان مشيئته تعالى كلية متعلقة بنظام الكل غير معللة بعلة حتى لا يقال انما اختار هذا لكذا وانما فعل هذا لكذا فلكل شي علة ولا علة لصنعة تعالى بل لا يريد الا كما علم وذلك ايضاً ليس بتعليل لكنه بيان ان ارادته اعلى من ان يتعلق بشي لعلة دونها والا لكان ذلك الشي حاملًا له على ما يريد وخالق العلل والمعلولات لا يكون محمولًا على شي فاختيارة لا يكون معللًا بشي واختيار الرسول المبعوث من جهته ينوب عن اختيارة كما ان امرة ينوب عن امرة فيسلك سُبُل رَبِّه فُلُلًا ثم يتخرج من قضية اختيارة نظام حال وقوام امر مختلف الوانه فيه شفاء للناس فمن ابن للروحانيات هذه المنزلة وكيف يصلون الى هذه الدرجة كيف وكل ما يذكرونه فموهوم وكل ما يذكرة فمحقق مشاهدة وعياناً بل وكل ما يحكى عن الروحانيات من كمال علمهم وقدرتهم ونفوذ اختيارهم واستطاعتهم فانما أخبرنا بذلك الانبياء والمرسلون والا فاي دليل ارشدنا الى ذلك ونحن لم نشاهدهم ولم نستدلّ بفعل من افعالهم على صفاتهم واحوالهم قالت الصايبة الروحانيون متخصصون بالهياكل العلوية مثل زحل والمشتري والمربخ والشمس والنرهرة وعطارد والقمر وهذه السيارات كالابدان والاشخاص بالبسنة اليها وكل ما يحدث من الموجودات ويعرض من الحوادث فكلها مسبّبات هذه الاسباب واثار هذه العلويات فيفيض على هذه العلويات من الروحانيات تصريفات وتحريكات الى جهات النحير والنظام وبحصل من حركاتها وانصالاتها تركيبات وتاليفات في هذا العالم وبحدث في المركبات احوال ومناسبات فهم الاسباب الاول والكل مسبباتها والمسبب لا يساوي السبب والجسمانيون متشخصون

بالاشخاص السفلية والمتشخص كيف يماثل غير المتشخص وانما يجب على الاشتخاص في أفعالهم وحركاتهم اقتفاء أثار الروحانيات في أفعالها وحركاتها حتى يراعى احوال الهياكل وحركات افلاكها زمانًا ومكانًا وجوهرًا وهيئة ولباساً وبخوراً وتعزيما وتنجيما ودعاء وحاجة خاصة بكل هيكل فيكون تقربا الي الهيكل تقربًا الى الروحاني النحاص به فيكون تقربًا الى رب الارباب ومسبب الاسباب حتي يقضى حاجته ويتم مسئلته وسياني تفصيل ما اجملوة من امر الهياكل عند ذكر اصحابها إن شاء الله تعالى الجابت الحذفاء بإن قالوا الان نزلتم عن نيابة الروحانيات الصرفة الى نيابة هياكلها وتركتم مذهب الصبوة الصرفة فاس الهياكل اشخاص الروحانيين والاشخاص هياكل الربانيين غير انكم اثبتم لكل روحاني هيكلًا خاصًا له فعل خاص لا يشاركه فيه غيرة ونحن نثبت اشخاصًا رسلًا كرامًا يقع اوضاعهم واشخاصهم في مقابلة كل الكون الروحاني منهم في مقابلة الروحابي مذبها والاشخاص مذبهم في مقابلة الهياكل منها وحركاتهم في مقابلة حركات جميع الكواكب والافلاك وشرائعهم مراعاة حركات استندت الى تايبد الهي ووحى سماوي موزونة بميزان العدل مقدرة على مقادير الكتاب الأول لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بَّالْقِسْطِ ليست مستخرجة بالأراء المظلمة ولا مستدبطة بالظنون الكاذبة ان طابقتها عـلي المعقولات تطابقنا وان وافقتها بالمحسوسات توافقنا كيف ونحن ندّعي أن الدين الالهي هو الموجود اللول والكائنات تقدرت علية وان المناهج التقديرية هي الاقدم ثم المسالك الخلقية والسنن الطبيعية توجهت اليها ولله تعالى سنتان في خلقه وامرة والسنة الامرية اقدم واسبق من السنة الخلقية وقد اطلع خواص عبادة من البشر على السنتين وَلَنَّ تَحِدُ لِسُنَّة ٱللَّهِ

( 111)

تَحويلًا هذا من جهة الخلق وَلَنْ تَجدَ لسُنَّة آللَه تَبْدِيلًا هذا من جهة الامر فالآنبياء عليهم السلم متوسطون في تقرير سنة الامر والملائكة متوسطون في تقرير سنة الحلق والامر اشرف من الخلق فمتوسط ألامر اشرف من متوسط المحلق فالأنبياء افضل من الملائكة وهذا عجب حيث صارت الروحانيات المرية متوسطات في الخلق ومارت الاشخاص الخلقية متوسطين في الامر ليعلم أن الشرف والكمال في التركيب لا في البساطة واليد للجسماني لا للروحاني والقوجة الي القراب اولى من القوجة الى السماء والسجود لادم علية السلم افضل من التسبيم والتحميد والتقديس وليعلم أن الكمال في أثبات الرجل لا في تعيين الهياكل والظلال وأنهم هم الاخرون وجوداً السابقون فضلًا وان اخر العمل اول الفكرة وان الفطرة لمن له الخمرة وان المخلوق بيدية لا يكون كالمكون بحرفيه قال سبحانه وتعالى فوعزني وجلالي لا اجعل من خلقته بيدي قالت الصابية الروحانيات مبادى الموجودات کمن قلت له کن فکان وعالمها معاد الأروام والمبادي اشرف ذاتًا واسبق وجوداً واعلى رتبة ودرجة من سائر الموجودات التي حصلت بتوسطها وكذلك عالمها عالم المعاد والمعاد كمال فعالمها عالم الكمال فالمبدأ سنهما والمعاد اليها والمصدر عنها والمرجع اليها بخلاف الجسمانيات وايضًا فان الارواح انما نزلت من عالمها حتى اتصلت بالابدان فتوسخت باوضار الاجسام ثم تطهرت عنها بالاخلاق الزكية والاعمال المرضية حتى انفصلت عنها فصعدت الى عالمها الاول فالنزول هو ٱلنَّشَاةُ ٱلْأُولَى والصعود هو ٱلنَّشَاةُ ٱلآخِرَةُ فعرف انهم اصحاب الكمال لا اشخاص اجابت الحنفاء من اين تسلمتم هذا التسليم أن المبادي هي الرجال

الروحانيات واي برهان اقمتم وقد نقل عن كثير من قدماء الحكماء ان المبادي هى الجسمانيات على اختلاف منهم في الاول منها انه نار او هواء او ماء او ارض واختلاف اخر أنه مركب أو بسيط واختلاف أخر أنه أنسان أو غيرة حتى صارت جماعة إلى أثبات أناس سرمديين ثم منهم من يقول أنهم كانوا كالظلال حول العرش ومنهم من يقول ان الاخر وجوداً من حيث الشخص في هذا العالم هو الاول وجودًا من حيث الروح في ذلك العالم وعليه خرج ان اول الموجودات نور محمد عليه السلم فاذا كان شخصة هو الاخر من جملة الاشخاص النبوية فروحه هو الاول من جملة الاروام الربانية وانما حضر هذا العالم ليخلص الاروام الدنسة بالاوضار الطبيعية فيعيدها الى مبداها واذا كان هو المبدأ فهو المعاد ايضًا فهو النعمة وهو النعيم وهو الرحمة وهو الرحيم قالوا ونحن إذا اثبتنا إن الكمال في التركيب لا في البساطة والتحليل فيجب أن يكون المعاد بالاشخاص والاجساد لا بالنفوس والارواح والمعاد كمال لا محالة غير ان الفرق بين المبدأ والمعاد هو أن الأرواح في المبدأ مستررة بالأجساد وأحكام الاجساد غالبة واحوالها ظاهرة للحس والاجساد في المعاد معمورة بالارواح واحكام النفوس غالبة واحوالها ظاهرة للعقل والا فلو كانت الاجساد تبطل راسًا وتضمحل اصًا وتعود الارواح الى مبداها الاول ما كان للاتصال بالابدان والعمل بالمشاركة فانُدة ولبطل تقدير الثواب والعقاب على فعل العباد ومن الدليل القاطع على فلك أن النفوس الانسانية في حال أتصالها بالبدن اكتسبت اخلاقًا نفسانية صارت هياًات متمكنة فيها تمكن الملكات حتى قيل انها نزلت منزلة الفصول اللازمة التي تميزها عن غيرها ولولاها لبطل التمييز وتلك الهيأات

( ^17 )

انما حصلت بمشاركات من القوى الجسمانية حيث لن يتصور وجودها الا مع تلك المشاركة وتلك القوى لن يتصور الا في اجسام مزاجية فاذا كانت النفوس لن يتصور الا معها وهي المعتِّنة المخصصة وتلك لن يتصور الا مع الجسام فلا بد من حشر الاجسام والمعاد بالاجسام قالت الصابية طريقنا في التوسل الي حضرة القدس ظاهرة وشرعنا معقول فان قدماءنا من الزمان الاول لما ارادوا الوسيلة عملوا أشخاصًا في مقابلة الهياكل العلوية على نسب واضافلت راعوا فيها جوهرًا وصورة وعلى اوقات واحوال وهياًات اوجبوا علي من يتقرب بها الى ما يقابلها من العلويات تختَّمًا ولباساً وتبخَّرًا ودعاء وتجيماً فتقربوا الى الروحانيات فتقربوا الى رب الارباب ومسبب الأسباب وهو طريق مهيع وشرع مهيد لا يختلف بالأمصار والمدن ولا ينسخ بالادوار والأكوار وتحس تلقينا مبدأة من عاذيمون وهرمس العظيمين فعكفنا على ذلك دائمين وانتم معاشر المنفاء تحمبتم للرجال وقلتم بل الوحى والرسالة ينزل عليهم من عند الله تعالى بواسطة أو بغير واسطة فما الوحى اولًا وهل يجوز أن يكلُّم الله بشرًا وهل يكون كلامة من جنس كلامنا وكيف ينزل ملك من السماء وهو ليس بجسماني ابصورته ام بصورة البشر وما معنى تصوره بصورة الغبر افيضلع صورته ويلبس لباسا اخرام يتبدل وضعه وحقيقته ثم ما البرهان اولًا على جواز انبعاث الرسل في صورة البشر وما دليل كل مدَّع منهم افياخذ بمجرد دعواهم ام لا بد من دليل خارق للعادة وإن اظهر ذلك افهو من خواص النفوس ام من خواص الاجسام ام فعل الباري تعالى ثم ما الكتاب الذي جاء به انهو كلام الباري تعالى وكيف يتصور في حقه كلام ام

هو كلام الروحاني ثم هذه الحدود والاحكام اكثرها غير معقولة فكيف يسمح عقل الأسان بقبول أمر لا يعقله وكيف تطارعه نفسه بتقليد شخص هو مثله ابان يريد أَنْ يَتَفَضَّلَ عَلَيْهِ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَأَنْزَلَ مَلَائِكَةٌ مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي آبَآئِنَا **ؖ الْأَوَّلِينَ** اجابت الحنفاء بان المتكلمين منا يكفوننا جواب هذا الفصل بطريقين احدهما الالزام تعرضا لابطال مذهبكم والثاني الحجة تعرضا لانبات مذهبنا اما الالزام قالوا انكم ناتضتم مذهبكم حيت قلتم بتوسط عانيمون وهرمس واخذتم طريقتكم منهما ومن اثبت المتوسط في انكار المترسط فقد تذاقض كلمه وتخلف مرامه وزادوا على هذا تقريراً بانكم معاشر الصابية ايضاً متوسطون يحتاج اليكم في اثبات مذهبكم اذ من المعلوم أن كلصن دعبً ودرج ملكم ليس يعرف طريقتكم ولا يقف على صفعتكم من علم وعمل اما العلم فالاحاطة بحركات الكواكب والافلاك وكيغية تصرف الروحانيات فيها واما العمل فصدعة الاشخاص في مقابلة الهياكل على النسب بل قوم مخصوصون او واحد في كل زمان يحديط بذلك علمًا وتديَّس له عملًا فقد اثبتَّم متوسطاً عالماً من جنس البشر فقد ناقض اخر كلمكم اوله وزادوا لهذا تقريرًا اخربالبزام الشرك عليهم اما الشركة في افعل الباري تعللي واما الشركة. في اوامرد اما الشرك في الانعال هو اثبات تاثيرات الهياكل والافلاك فان عذدهم الابداع الخاص بالرب تعالى هو اختراع الروحانيات ثم تفريض امور العالم العلوى اليها والفعل النحاص بالروحانيات هو تحريك الهياكل ثم تفويض امور العالم السفلي اليها كمن يبنى معملة وينصب اركاناً للعمل من الفاعل والمائة والالة والصررة ويفرض العمل الى التلامذة فهولاء اعتقدوا أن الروحانيات

# ('''''')

الهة والمهياكل ارباب والاصنام في مقابلة الكل باتخاذ وتصنع من كسبهم وفعلهم فالنزم أصحاب الاصفام أنكم تكلفتم كل التكليف حتي توقعوا حجرًا جماداً في مقابلة هيكل وما بلغت صنعتكم الى احداث حيوة فيه وسمع وبصر ونطق وكلم أَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ آلَلَهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيًّا وَلَا يَضُرَّكُمْ أَفّ لَكُمْ وَلَمَا تُعْبُدُونَ مِنْ دُون آلله أَفَلا تَعْقِلُونَ اوليست اوضاعكم الفطرية واشخاصكم المحلقية افضل منها واشرف الوليست النسب والاضافات النجومية المرعية في خلقتكم اشرف واكمل مما راعيتموها في صنعتكم أُنْتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ وَآلَلَهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ اولستم تحتاجون الى المتوسط المعمول لقضاء حاجة اما جلب نـفع ار دفع ضرر فهذا العامل الصانع اقدر أذ فيه من القوة العلمية والعملية ما يستعمل بها الهيكل العلوي ويستخدم الروحاني فهلًا ادّعي لنفسه ما يثبت بفعله في جماد ولهذا الالزام تفطن اللعين فرعون حيث ادعى الالهية والربوبية لنفسه وكان في الاول على مذهب الصابية فصبا عن ذلك وادعى الى نفسه انا ربكم الاعلى مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِي اذ راي في نفسه قوة الاستعمال والاستخدام واستظهر بوزيرة هامان وكان صاحب الصلعة فقال يًا هَامَانُ آبَنِ لِي صَرَّحًا لَعَلِّي أَبُلُخُ الْأُسْبَابَ أَسْبَابَ آلسَّمَواتِ فَأَطَّلَعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَي وكان يريد ان يبغ صرحاً مثل الرصد فيبلغ به الى حركات الافلاك والكواكب وكيفية تركيبها وهيئتها وكمية النوارها واكوارها فلربِّما يطّلع علي سر التقدير في الصنعة ومآل الامر في الحلقة والفطرة ومن اين له هذه القوة والبصيرة ولكن اغتراراً بنوع فطنة وكياسة في جبلَّته واغترارًا بضرب اهمال في مهلته فماتمت لهم الصنعة حتى أغَرِقُوا فحدث بعدة السامري وقد نسخ علي مذواله في الصبرة حتي فَأَدْخَلُوا نَارًا

اخذ قَبَّضَةً مِنْ أَثَر الروحاني واراد أن يرقى الشخص الجمادي عن درجته الى درجة الشخص الحيواني فَأَخَرَجَ لَهُمْ عِجَّلًا جَسَدًا لَهُ خُوَارٌ فما كان امكنه ان يحدث ما هو اخص اوصاف المتوسط من الكلام والهداية أَلَمْ يَرُوا أَنَّهُ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهِمْ سَبِيلًا فاتحسر في الطريق حتى كان من الامر ما كان وقيل لَتُحَرِّقَنَّهُ ثُمَّ لَنَنْسَفَنَّهُ فِي آلَيْمَ نُسْفًا وِيا عجبًا من هذا السر حيت اغرق فرعون فادخل الذار مكافاة على دعوي الالهية لنفسه واحرق العجل ثم نسف في اليم مكافاة على أثبات الالهية له وما كان للنار والماء على الحذفاء يد الاستيلاء قُلْنًا يَا نَارُ كُونِي بَرْداً وَسَلَماً عَلَي إِبْرِهِيمَ فَالَّقِيهِ فِي ٱلْيَمْ وَلا تَخْافِي وَلا تَخْزِنِي هذه مراتب الشرك في الفعل والخلق ويشبه ان يكون دعوي اللعينين نمرود وفرعون انهما الهان ارضيان كالهة السماوية الروحانية دعوى الالهية من حيث الامر لا من حيت الفعل والخلق والا ففي زمان كل واحد منهما من هو اكبر سنا منَّه واقدم في الوجود علية فلما ظهر من دعواهما أن الامر كله لهما فقد أدَّعيا الالهية لنفسهما وهذا هو الشرك الذي الزمة المتكلم على الصابي فانه بما الَّعى انه اثبت في الاشخاص ما يقضى به حاجة الخلق فقد عاد بالتقدير الى صنعته ووقف التدبير على معاملته فكان الامربان هذا الفعل واجب الاقدام عليه وهذا واجب الاحجام عنه امرًا في مقابلة امر الباري تعالى والمتوسط فيه متوسط الامر فكان شركاً اذ لم ينزل الله به سلطاناً ولا اقام عليه حجة وبرهانًا كيف وما يتمسَّك به من الاحكام مرتبة على هيأاك فلكية لم تبلغ قوة البشر قط الى مراعاتها ولا يشك ان الفلك كله يتغيّر لعظة فلحظة بتغيّر جزو من اجزائه تغيّر الوضع والهيئة جعيت لم يكن على تلك المديئة فيما

( r**~**r )

. سبق ولا يرجع الى تلك المحالة فيما يستقبل ومتي يقف المحكام على تغيرات الاوضاع حتى يكون صنعته في الاشخاص والاصنام مستقيمة واذا لم يستقم الصنعة فكيف تكون الحاجة مقضية فقد رفع الحاجة الى من لا يرفع الحوائج اليه فقد اشرك كل الشرك واما الطريق الثاني فاقامة الحجة على اثبات المذهب ولمتكلم الحذفاء فية مسلكان احدهما أن يسلك الطريق نزولًا من أمر الباري تعالى الى سد حاجات النحلق والثاني ان يسلك الطريق صعوداً من حاجات النحلق الى اثبات امر الباري تعالى ثم يخرج الاشكالات عليها اما الاول قال المتكلم الحذيف قد قامت الحجة علي ان الباري تعالي خالق الجلائق ورازق العباد وانه الملك الذي له الملك والملك والملك هو أن يكون له على عبادة امر وتصريف وذلك ان حركات العباد قد انقسمت الى اختيارية وغير اختيارية فما كان منها باختيار من جهتهم فيجب أن يكون للمالك فيها حكم وامروما كان مذها بلا اختيار فيجعب ان يكون له فيها تصريف وتقدير ومن المعلوم ان ليس كل احد يعرف حكم الباري تعالى وامرة فلا بد اذاً من واحد يستاثرة بتعريف حكمة وامرة في عبادة وذلك الواحد يجب أن يكون من جنس البشرحتي يعرَّفهم احكامه واوامرة ويجب أن يكون مخصوصاً من عند الله تعالى بايات خلقية هي حركات تصريفية وتقديرية يجريها على يده عند التحدّي بما يدّعيه تدل تلك الايات علي صدقه نازلة مغزلة التصديق بالقول ثم اذا ثبت صدقة وجب اتّباعة في جميع ما يقول ويفعل وليس يجب الوقوف على كل ما يامر به وينهى عنه أذ ليس كل علم يبلغ اليه كل قوة بشرية ثم الوحى من عند الله العزيز يمد حركاته الفكرية والقولية والعملية

بالحق في الافكار والصدق في الاقوال والخير في الافعال فبطرف يماثل البشر وهو طرف الصورة وبطرف يوحى اليه وهو طرف المعني والحقيقة قُلْ سُبُّحَانَ رَبِّي هَلْ كُنَّتُ الَّا بَشَرًّا رَسُولًا فبطرف يشابه نوء الاسان وبطرف يماثل نوع الملائكة وبمجموعهما يفضل اللوعين حتى يكون بشريته فوق بشرية النوع مزاجًا واستعدادًا وملكيته فوق ملكية الذوع الاخر تبولًا واداءً فلا يضل ولا يغوي بطرف البشرية ولا يزيغ ولا يطغى بطرف الروحانية فقد تقرر أن أمر الباري تعالى واحد لا كثرة فيه ولا انقسام له وَمَا أَمَرُنَا إِلَّا وَاحِدَةً غير انه يلبس تارة عبارة العرب وتارة عبارة العبرية فالمصدر يكون واحدا والمظهر متعددا والوحى القاء الشي الي الشي بسرعة فيلقي الروح الامري اليه دفعة واحدة بلا زمان كَلْمُح ٱلْبَصَرِ فيتصور في نفسه الصافية صورة الملقي كما يتمثل في المراة المجلوة صورة المقابل فيعبر عنه اما بعبارة قد اقترنت بنفس التصور وذلك هو ايات الكتاب واما بعبارة نفسه وذلك هو اخبار النبوة وهذا كله بطرفه الروحاني وقد يتمثل الملك الروحاني له بمثال صورة البشر تمشل المعنى الواحد بالعبارات المحتلفة أو تمثل الصورة الواحدة في المرايا المتعددة أو الظلال المتكثرة للشخص الواحد فيكالمة مكالمة حسية ويشاهده مشاهدة عينية ويكون فلك بطرفه الجسماني وان انقطع الوحى عنه لم ينقطع عنه التاييد والعصمة حتى يقومه في افكارة ويسددة في اقواله ويوفقه في افعاله 🛛 ولا تستبعدوا معاشر الصابية تلّقي الوحى على الوجه المذكور ونزول الملك علي النسق المعقود وعندكم ان هرمس العظيم صعد الى العالم الروحاني فانخرط في سلكهم فاذا تصور صعود البشر فلم لا يتصور نزول الملك واذا تحقق انه خلع لباس البشرية فلم

# ( ۲۳<u>,</u> °)

لا يجوز أن يلبس الملك لباس البشرية فالحنيفية أثبات الكمال في هذا اللباس اعذى لباس الناس والصبوة اثبات الكمال في خلع كل لباس ثم لا يتطرق فلك لهم حتى يثبتوا لباس الهياكل اولًا ثم لباس الأشخاص والاوثان ثانياً وقد قال راس الحنفاء متبرَّيًّا عن الهياكل والاشخاص إنِّي بَرِيٌّ مِمَّا تُشْرِكُونَ إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ ٱلْسَمُوَاتِ وَٱلْأَرْضِ حَدِيفًا وَمَا أَنَّا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ واما الثاني وهو الصعود من حاجة الناس الى اثبات امر الباري تعالى قال المتكلم الحنيف لما كان نوع الانسان محتاجًا الي اجتماع علي نظام وذلك الاجتماع لن يتحقق الا بحدود واحكام في حركاته ومعاملاته يقف كل مذهم عند حدّة المقدّر له لا يتعدّا: وجب أن يكون بين الناس شرع يفرضه شارع يبيّن فيه احكام الله تعالى في الحركات وحدودة في المعاملات فيرتفع به الاختلاف والفرقة ويحصل به الاجتماع والالفة وهذا الاحتيام لما كان لازماً لنوع الانسان ضرورة يجب ان يكون المحدّاج اليه قائمًا ضرورة .حيث يكون نسبته اليهم نسبة الغنى والفقير والمعطى والسائل والملك والرعية فان الناس لوكانوا كلهم ملوكًا لم يكن ملك اصلًا كما لو كانوا كلهم رعايا لم يكن رعبة ثم لا يبقي ذلك الشخص ببقاء الزمان وعمرة لا يساوى عمر العالم فينوب منًّا به علماء امَّته ويرث علمه امناء شريعته فيبقي سنته ومنهاجه ويضي على البرية مدي الدهر سراجه والعلم بالتوارث وليست النبوة بالتوارث والشريعة تركة الانبياء قالت الصابية الغاس متماثلة في حقيقة الانسانية والعلماء ورثة الانبياء والبشرية ويشملهم حد واحد وهو الحيوان الناطق المائت والنفوس والعقول متساوية في الجوهرية فحد النفس بالمعنى الذي يشترك فيه الانسان

والحيوان والذبات انه كمال جسم طبيعي آلى ذي حيوة بالقوة وبالمعنى الذي يشترك فيه نوع الانسان والملائكة انه جوهر غير جسم هو كمال الجسم محرَّك له بالاختيار عن مبدا نطقى أي عقلي بالفعل أو بالقوة فالذي بالفعل هو خاصَّة النفس الملكية والذي بالقوة هو فصل النفس الانسانية واما العقل فقوة أو هيئة لهذه النفس مستعدة لقبول ماهيات الاشياء مجردة عن المواد والناس في ذلك على استواء من القدم وانما الاختلاف يرجع الي احد امرين احدهما اضطراري وذلك من حيث المزاج المستعد لقبول النفس والثاني اختياري وذلك من حيث الاجتهاد المؤثر في رفع <sup>الم</sup>جب المادية وتصقيل النفس عن الصداة المانعة لارتسام الصور المعقولة حتى لو بلغ الاجتهاد الى غاية الكمال تساوت الاقدام وتشابهت الاحكام فلا يتفضّل بشرعلى بشر بالنبوة ولا يتحكم احد اجابت الحنفاء بان التماثل والتشابة في الصور على أحد بالاستثباع البشرية والانسانية فمسلم لا مرية فيه وانما التنازع بيننا في النفس والعقل قائم فان عندنا النفوس والعقول على التضاد والترتب وعلينا بيان فلك على مساق حدودكم ومذاق اصولنا فقولكم ان الفنس جوهر غير جسم هو كمال الجسم محرك له بالاختيار ونبلك إذا أطلق النفس على الانسان والملك وهو كمال جسم طبيعي آلي ذي حيوة بالقوة اذا اطلق على الانسان والميوان فقد جعلتم لفظ الذفس من الاسماء المشتركة وميزتم بين النفس الحيوابي والنفس الانساني والنفس الملكي فهلًا زدتم فيه قسماً ثالثاً وهو النفس النبوي حتي يتميز عن الملكى كما يتميز الملكى عن الاسابي فان عندكم المبدأ النطقى للانسان بالقوة والمبدأ العقلي للملك بالفعل فقد تغايرا من هذا

#### ( 1771 )

الوجة ومن حيث أن الموت الطبيعي يطرأ على الانسان ولا يطرأ على الملك وذلك تمييز اخر فليكن في النفس النبوي مثل هذا الترتب واما الكمال الذي تعرضتم له انما يكون كمالًا للجسم افا كان اختيار المحرك محمودًا فاما ادًا كان اختيارة مذمومًا من كل وجه صار الكمال نقصانًا وحينتُذ يقع التضاد بين النفس الخيرة والنفس الشَّريرة حتى تكون احديهما في جانب الملكية. والثانية في جانب الشيطانية فيحصل التضاد المذكور كما حصل الترتب المذكور فان الاختلاف بالقوة والفعل اختلاف بالترتب والاختلاف بالكمال والنقص والخير والشر اختلاف بالتضاد فيبطل التماثل ولا يظنن ان الاختلاف بين الففسين الخيرة والشريرة اختلاف بالعوارض فان الاختلاف بين النفس الملكية والشيطانية بالنوع كما ان الاختلاف بين النفس الانسانية والملكية بالنوع وكيف لا يكون كذلك والاختلاف هاهنا بالقوة والفعل والاختلاف ثم بالخير والشر وهذا لسر وهو أن النهير غريزة هي هيئة متمكنة في النفس باصل الفطرة وكذلك الشرطبيعة غريزية لست اقول فعل المخير وفعل الشر فان الغريزة غير والفعل المترتب عليها غير فتحقق ان هاهنا نفسًا محركة للبدن اختيارًا تحو النجير عن مبدا عقلي اما بالقوة او بالفعل وهو كمال الجسم وليس بجسم وهاهذا نفس محركة للبدن اختيارًا نحو الشر عن مبدأ نطقى أما بالقوة أو بالفعل وهو نقص للجسم وليس بجسم ولا ينبون طبعك عن امثال ما يورد عليك المتكلم المحذيف وانما يغترفه من جحر وليس ينحته من صخر فلربما لا يساعدك علي أن الانسان نوع الأنواع وأن الاختـ لأف فيه يـقـع فى العوارض واللوازم بل يثبت في الذفوس الانسانية اختلافًا جوهريًّا فيفصل بعضها عن بعض

بالفصول الذاتية لا باللوازم العرضية فكما أن الاختلاف بالقوة والفعل في الدفس الانسانية والملكية اختلاف جوهري اوجب اختلاف النوع والنوع وان شلمها اسم النفس الناطقة والفصل الذاتي هو القوة والفعل وكذلك نقول في نفس لها قوة علم خاص وقوة عمل خاص وقوة خير وقوة شر وكمال مطلق هو اصل النجير ونقص مطلق هو اصل الشر واما ما فكرة المتكلم الصابي من حد العقل انه قوة او هيئة للنفس مستعدة لقبول ماهيات الاشياء مجرَّفة عن الموادَّ فغير شامل لجميع العقول عندة ولا عند المنيف بل هو تعرّض للعقل الهيولاني فقط فاين العقل النظرى وحدَّة أنه قوة للنفس تقبل ماهيات الأمور الكلية من جهة ماهي كلية واين العقل العملي وحدَّة انـم قـوة للنفس هي مبدأ التحريك للـقـوة الشوقية الى ما يختار من الجزويات لاجل غاية منظومة واين العقل بالملكة وهو استكمال القوة الهيولانية حتمي تصير قريبة من الفعل واين العقل بالفعل وهو استكمال النفس بصورة ما او صورة معقولة حتى متى ما شاء عقلها واحضرها بالفعل واين العقل المستفاد وهو ماهية مجرَّدة عن المادة مرتسمة في النفس. على سبيل المحصول من خارج واين العقول المفارقة وانها ماهيات مجرَّدة عن المادة واين العقل الفعّال فانه من جهة ما هو عقل فانه جوهر صوري ذاته ماهية مجردة في ذاتها لا بتجريد غيرها عن المادة وعن علائق المادة وهي ماهية كل موجود ومن جهة ما هو نعال فانه جوهر بالصفة المذكورة من شانه ان يخرج العقل الهيولاني من القرة الى الفعل باشراقه عليه فقد تعرض لنوع واحد من العقول ولا خلاف ان هذة العقول قد اختلفت حدودها وتباينت فصولها كما سمعت فاخبرني ايها المتكلم المحكيم من اي عداد تعد عقلت اولًا وهل

ترضى ان يقال لك تسارت الاقدام في العقول حتَّى يكون عقلك بالفعل والافائة كعقل غيرك بالقوة والاستعداد بل واستعداد عقلك لقبول المعقولات كاستعداد غبى غوى لا يرد عليه الفكر برادة ولا ينفك الحيال عن عقله كما لا ينفك الحس عن خياله وإذا كانت الاقدام متساوية فما هذا المترتب في الاقسام واذا ثبت ترتَّباً في العقول فبالضرورة أن يرتقي في الصعود الى درجة الاستقلال والافادة ويذرل في الهبوط الى درجة الاستعداد والاستفادة ثم هل في نوعه ما هو عديم الاستعداد اصلًا حتّي يشبه ان يكون عقلًا وليس عقلًا واما النوع الذي يثبته للشياطين اهو من عداد ما ذكرنا ام خارج من ذلك فانك اذا ذكرت حد الملك وانه جوهر بسيط نو حيوة ونطق عقلى غير مائت هو واسطة بين الباري تعالي والاجسام السماوية والارضية وعددت اقسامه أن منه ما هو عقلي ومنه ما هو نفسي ومنه ما هو حسّى فيلزمك من حيث التضاد أن تذكر حد الشيطان على الضد مما ذكرته من حد الملك وتعدُّ اقسامة وانواعة ايضًا ويلزمك من حيث القرتب أن تذكر حد الانسان على الضد مما ذكرته من حد الملك وتعدُّ اقسامة وانواعة كذلك حقي يـكـون من الانسان ما هو محسوس فقط ومنه ما هو مع كونه محسوساً روحاني نفساني عقلي وذلك هو درجة النبوة فمن عقل عمل من حس ومن حس عمل من عقل ومن نفس مزاجي ومن مزاج نفساني ومن روم جسماني ومن جسم روحاني دءع كلام العامة ولا تظنن هذه طامة قالت الصابية حضرتمونا بابطال تساوى العقول والففوس واثبات الترتب والتضاد فيها ولا شك ان من سلم الترتب فقد لمزمه الآتباع فاخبرونا ما رتبة الانبياء بالنسبة الي نوع الانسان وما

رتبتهم بالاضافة الى الملك والجن وسائر الموجودات ثم ما مرتبة الذي عند الباري تعالى فإن عندنا الروحانيات أعلى مرتبة من جميع الموجودات وهم المقربون في المحضرة الالهية والمكرمون لديه ونراكم تارة تقولون أن النبي يتعلم من الروحاني ونراكم تارة تقولون أن الروحاني يتعلم من النبي اجابت المحذفاء بان الكلام في المراتب صعب ومن لم يصل الي رتبة من المراتب كيف يمكنه أن يستوفى أقسامها لكنا نعرف أن رتبته بالنسبة الينا رتبتنا بالنسبة الي من هو دوننا في الجنس من الحيوانات فكما انا نعرف اسامي الموجودات ولا يعرفها المحيوانات كذلك هم يعرفون خواص الاشياء وحقائقها ومذافعها ومضارها ووجوه المصالح في الحركات وحدودها واقسامها ونحن لا نعرفها وكما أن نوع الانسان ملك المحيوان بالتسمير فالانبياء ملوك الناس بالتدبير وكما ان حركات الناس معجزات الحيوانات كذلك حركات الانبياء معجزات الذاس لأن الحيوانات لا يمكنها أن تبلغ الى الحركات الفكرية حتى تميُّز الحق من الباطل ولا أن تبلغ الى الحركات القولية حق تميَّز الصدق من الكذب ولا أن تبلغ الى الحركات الفعلية حتَّي تميَّز المحير من الشر ولا التمييز العقلي لما بالوجود ولا مثل هذه العركات لما بالفعل وكذلك حركات الانبياء لان منتهى فكرهم لا غاية له وحركات افكارهم في محال القدس مما يعجز عنها قوة البشر حتى يسلم لهم لي مع الله وقت لا يسعني فيه ملك مقرب ولا نبي مرسل وكذلك حركاتهم القولية والفعلية لايبلغ الي غاية انتظامها وجريانها على سنن الفطرة حركة كل البشر وهم في الرتبة العليا والدرجة الاولى من درجات الموجودات كلها فقد احاطوا علماً بما اطلعهم الرب تعالي علي ذلك دون

( 14. )

غيرهم من الملائكة والروحانيين ففي الاول يكون حاله حال التعلم عَلَّمَهُ شَدِيدُ ٱلْقَرَى وفي الاخير حلله حال التعليم وذلك في حق ادم عليه السلم أُنْبِئُهُمْ بِأَسْمَآئِهِمْ حين كان الامر على بدو الظهور والكشف فانظر كيف يكون الحال في نهاية الظهور واما اضافتهم الي جغاب القدس فالعبودية المخاصة قُلَّ إِنَّ كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَأَنَّا أَوَّلُ ٱلْعَابِدِينَ قولوا أنَّا عباد مربوبون وقولوا في فضلنا ما شيقم . احق الاسماء لهم واحض الاحوال بهم عبدة ورسوله لا جرم كان اخص التعريفات لجلاله تعالى باشخاصهم اله ابرهيم اله اسماعيل وأسحق اله موسى وهرون اله عيسى اله محمد عليهم السلم فكما أن من المعبودية ما هو عام الاضافة ومنها ما هو خاص الاضافة كذلك التعرف الى الخلق بالالهية والربوبية والتجلي للعباد بالخصوصية مذه ما له عموم رب العالمين ومنه ما له خصوص رب موسى فهذه نهاية مذهبي الصابية والحنفاء وفي الفصول التي جرت بين وهرون الفريقين فوائد لا تحصى وكان في الخاطر بعد زوايا نريد نمليها وفي القلب خفايا اكاد اخفيها فعدلت منها الي ذكر حكم هرمس العظيم لا علي انه من جملة فرق الصابية حاشاة بل على ان حكمة مما يدلّ على تقرير مذهب الحنفاء في اثبات الكمال في الاشخاص البشرية وإجاب القول باتباع الغواميس الالهية على خلاف مذاهب الصابية

حكم هرمس العظيم المحمود أثارة المرضي اقواله الذي يعدّ من الانبياء الكبار ويقال هو ادريس الذي عليه السلم وهو الذي وضع اسامي البروج والكواكب السيّارة ورتبها في بيوتها واثبت لها الشرف والوبال والاوج و<sup>ال</sup>حضيض والمناظر بالتثليت والتسديس والتربيع والمقابلة والمقارنة والرجعة والاستقامة وبيّن تعديل الكواكب وتقويمها واما الاحكام المنسوبة الى هذة الاتصالات فغير مبرهن عليها عند الجميع وللهند والعرب طريقة اخري في الاحكام اخذوها من خواص الكواكب لا من طبائعها ورتبوها عملي الثوابت لا على السيارات ويقال ان عاذيمون وهرمس هما شيت وادريس عليهما السلم ونقلت الفلاسفة عن عاذيمون انه قال المبادى الاول خمسة الباري تعالى والعقل والنفس والمكان والخلاء وبعدها وجود المركبات ولم ينقل هذا عن هرمس قال هرمس اول ما يجب على المرء الفاضل بطباعة المحمود بسنخة المرضى في عادته المرجو في عاقبته تعظيم الله عز وجل وشكرة على معرفته وبعد ذلك فللناموس عليه حق الطاعة له والاعتراف بمذرلته وللسلطان عليه حق المناصحة والانقياد ولذفسة علية حق الاجتماد والدأب في فتم باب السعادة ولخلصائه علية حق التحلي لهم بالودُّ والتسارع اليهم بالبذل فاذا احكم هذه الاسس لم يبق عليه الاكف الأنبي عن العامة وحسن المعاشرة بسهولة الخلق انظروا معاشر الصابية كيف عظم امر الرسالة حتي قرن طاعة الرسول الذي عبّر عنه بالذاموس بمعرفة الله عز وجل ولم يذكر هاهذا تعظيم الروحانيات ولا تعرض لها وان كانت هي من الواجبات وسئل بما ذا يحسن راي الناس في الانسان قال بان يكون لقاوة لهم لقاة جميلًا ومعاملته إياهم معاملة حسنة وقال موتعة الاخوان ان لا يكون لرجاء منفعة او لدفع مضرَّة ولكن لصلاح فيه وطباع له وقال افضل ما في الانسان من النحير العقل واجدر الاشياء أن لا يندم عليه صاحبه العمل الصالح وافضل ما يحتاج اليه في تدبير الامور الاجتهاد واظلم الظلمات الجهل واوبق الاشياء المحرص وقال من افضل البر ثلثة الصدق في الغضب والجود في ( ۲۴۲ ) .

العسرة والعفو عند المقدرة وقال من لم يعرف عيب نفسة فلا قدر لنفسه عنده وقال الفصل بين العاقل والجاهل أن العاقل منطقة له والجاهل منطقه عليه وقال لا ينبغي للعاقل أن يستخف بثلثة أقوام السلطان والعلماء والاخوان فان من استخف بالسلطان افسد علية عيشة ومن استخف بالعلماء افسد عليه دينة ومن استخف بالاخوان افسد علية مروتة وقال الاستخفاف بالموت هم احد فضائل النفس وقال المرء حقيق ان يطلب الحكمة ويثبنها في نفسه اولًا بان لا يجزع من المصائب التي تعمَّ الاخيار ولا ياخذه الكبر فيما يبلغه من الشرف ولا يعيّر احداً بما هو فيه ولا يغيرة الغني والسلطان وان يعدل بين نيّته وقوله حتى لا يتفاوت ويكون سنّته ما لا عيب فيه ودينه ما لا يختلف فيه وحجته ما لا ينتقض وتال انفع الامور للناس القناعة والرضا واضرّها الشر والسخط وانما يكون كل السرور بالقذاعة والرضا وكل الحزن بالشرة والسخط ويحكى عنه فيما كتبة ان اصل الضلال والهلكة لاهله ان يعدُّ ما في العالم من الخير. من عطية الله عنر وجل وسواهبته ولا يعدّ ما فيه من الشر والفساد من عمل . الشيطان ومكائدة ومن افتري على أخية فرية لم يخلص من تبعتها حتى يجازي بها فكيف يخلص من اعظم الفرية على الله عز وجل أن جعله سببًا للشرور وهو معدن النحير وقال النحير والشر واصلان الى اهلهما لا محالة فطوبي والويل لمن جري وصولهما الى من وصلا اليه وعلى يدية وقال الاخاء الدائم الذي لا يقطعه شي اثنان احدهما محبة المرء نفسه في امر معادة وتهذيبه اياها في العلم الصحيح والعمل الصالح والاخر مودَّته لاخيه في دين الحق فان ذلك مصاحب اخاة في الدنيا بجسدة وفي الاخرة بروحة وقال الغضب سلطان

( ۳۴۳ )

الفظاظة والمحرص سلطان المفاقية وهما مششا كل سيئة ومفسدا كل جسد ومهلكا كل روم وقال كل شي يطاق تغييرة الا الطباع وكل شي يقدر على اصلاحة غير النحلق السوء وكل شي يستطاع دفعه الا القضاء وقال الجهل والمحمق للنفس بمنزلة الجوع والعطش للبدن الن هذين خاد النفس وهذين خلاء البدن وقال احمد الاشباء عند اهل السماء والارض لسان صادق ناطق بالعدل واليحكمة واليحق في الجماعة وقال ادحض الناس حجة من شهد على نفسه بدحوض حجته وقال من كان دينه السلامة والرحمة والكف عن الانى فدينه دين الله عز وجل وخصمه له شاهد بفلج الحجة ومن كان دينه الاهلاك والفظاظة والأذي فدينه دين الشيطان وهو بدحوض حجته شاهد على نفسه وقال الملوك يحتمل الاشياء كلما الاثلثة قدم في الملك وافشاء للسر وتعرض للحرمة وقال لا تكن ايها الانسان كالصبي اذا جاء صغى ولا كالعبد اذا شبع طغي ولا كالجاهل اذا ملك بغي وقال لا تشيريٌّ علي عدو ولا صديق الا · بالنصيحة واما الصديق فيقضى بذلك من واجبة واما العدو فانه اذا عرف نصيحتك اياه هابك وحسدك وان صم عقله استحيى مذك وراجعك وقال يدل على غريزة البجود السماحة عند العسرة وعلى غريزة الورع الصدق عند الشرة وعلى غريزة المحلم العفو عند الغضب وقال من سرَّه مودة النَّاس له ومعونتهم اياة وحسن القول منهم فيه حقيق بان يكون مثل ذلك لهم وقال لا يستطيع احد أن يحوز الخير والحكمة ولا أن يخلص نفسه من المعائب الا ان يكون له ثلثة اشياء وزير وولى وصديق فوزيرة عقله ووليه عفَّته وصديقه عمله الصالح وقال كل انسان موكل باصلاح قدر باع من الارض فانه اذا أصلح قـدر

ذلك الباع صلحت له امورة كلها واذا اضاعة اضاع الجميع وقدر ذلك نفسة وقال لا يمدح بكمال العقل من لا يكمل عفّته ولا بكمال العلم من لم يكمل عقله وقال من افضل اعمال العلماء ثلثة اشياء ان يبدلوا العدو صديقاً والجاهل عالماً والفاجر برًا وقال الصالح من خيرة خير لكل احد ومن يعدّ خير كل احد لنفسة خيراً وقال ليس بحكمة ما لم يعاد الجهل ولا بنور ما لم يمحق الظلمة ولا بطيب ما لم يدفع النتن ولا بصدق ما لم يدحض الكذب ولا بصالح ما لم يخالف الطالح

أصحاب الهياكل والأشخاص وهولاء من فرق الصابية وقد ادرجنا مقالتهم في المناظرات جملة ونذكرها هاهنا تفصيلًا اعلم ان أصحاب الروحانيات لما عرفوا ان لا بد للانسان من متوسط ولا بد للتوسط من ان يُري فيتوجه اليه ويتقرب بع ويستفاد منه فزعوا الي الهياكل التي هي السيارات السبع فتعرفوا اوَّلا بيوتها ومنازلها وثانياً مطالعها ومغاربها وثالثاً اتصالاتها علي اشكال الموافقة والمخالفة مرتبة علي طبائعها ورابعاً تقسيم الايام والليالي والساعات عليها وخامساً تقدير مرتبة علي طبائعها ورابعاً تقسيم الايام والليالي والساعات عليها وخامساً تقدير وعيّنوا ليوم لزحل مثلاً يوم السبت وراعوا فيه ساعته الاولي وتختموا اختامه الصور والاشخاص والاقاليم والمصار عليها فعملوا الخواتيم وتعلموا العزائم والدعوات وعيّنوا ليوم لزحل مثلاً يوم السبت وراعوا فيه ساعته الاولي وتختموا جاتمه المعمول علي صورته وصنعته ولبسوا اللباس العاص به وبخروا بتخوره الخاص ودعوا بدعواته الخاصة وسالوا حاجتهم منه الحاجة التي تستدعي من زحل من افعاله واثارة الخاصة به فكان يقفي حاجتهم وبتحص في الاكثر مراصهم وكذلت رفع الجاجة التي تختص بالمشتري في يومه وساعته وجميع الاضافات ( 140)

المة والله تعالى هو رب الارباب واله الالهة ومنهم من جعل الشمس اله الالهة ورب الارباب فكانوا يتقربون الى الهياكل تقربًا الى الروحانيات ويتقربون الى الروحانيات تقربًا الى الباري تعالى لاعتقادهم بان الهياكل ابدان الروحانيات ونسبتها الى الروحانيات نسبة اجسادنا الى ارواحنا فهم الاحياء الناطقون جيوة الروحانيات وهي تتصرف في ابدانها تدبيرًا وتصريفًا وتحريكًا كما يتصرف في ابدانذا ولا شك ان من تقرب الى شخص فقد تقرب الي روحة ثم استخرجوا من عجائب المحيل المرتبة على عمل الكواكب ما كان يقضى منهم العجب وهذه الطلسمات المذكورة في الكتب والسمر والكهانة والتختيم والتعزيم والخواتيم واما اصحاب الاشخاص فقالوا اذا كان لا بد من والصور كلها من علومهم متوسط يتوسل به وشفيع يتشفع اليه والروحانيات وإن كانت هي الوسائل لكنا اذا لم نرها بالابصار ولم تخاطبهم بالالسن لم يتحقق التقرب اليها الا بهداكلها ولكن الهـيـاكل قد تري في وقت ولا تري في وقـت لان لها طلوعًا وافولًا وظهوراً بالليل وخفاء بالنهار فلم يصف لذا التقرب بها والتوجه اليها فلا بد لذا من صور واشخاص موجودة قائمة منصوبة نصب اعيننا فنعكف عليها ونتوسل بها الي الهياكل فننقرب بها الى الروحانيات ونتقرب بالروحانيات الى الله تعالى فنعبدهم ليقربونا الى الله زلفى فاتخذوا اصناماً أشخاصاً على مثال الهياكل السبعة كل شخص في مقابلة هيكل وراعوا في فلك جوهر الهيكل اعني الجوهر المحاص به من الحديد وغيرة وصوروة بصورته على الهيئة التي تصدر افعاله عنه وراعوا فى ذلك النرمان والوقت والساعة والدرجة والدقيقة وجميع الاضافات النجومية من أتصل محمود يوثر في نجام المطالب التي تستدعي منه فتقربوا اليه في يومه وساعته وتبخروا بالبخور المحاص به وتختموا بخاتمه ولبسوا ثيابه وتضرعوا بدعايه وعزموا بعزائمه وسالوا حاجتهم منه فيقولون كان يقضى حوايجهم بعد رعاية هذه الاضافات كلها وذلك هو الذي اخبر التغزيل عنهم انهم عبدة الكواكب والاوثان فاصحاب الهياكل هم عبدة الكواكب اذ قالوا بالهيَّتها كما شرحنا وأصحاب الاشخاص هم عبدة الاوثان اذ سمّوها الهة في مقابلة الالهة السماوية وتالوا هولاء شفعاؤنا عند الله وقد ناظر الخليل عليه السلم هولاء الفريقين فابتدأ بكسر مذاهب اصحاب الاشخاص وذلك قوله تعالى وتِلْك حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إبَرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفُعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيْمٍ عَلِيمٌ وتلك الحجة ان كسرهم قولًا بقوله أَتَعْبُدُونَ مَا تَتْحِتُونَ وَٱللَّهُ خَلَقَكُم وَمَا تَعْمَلُونَ ولما كان ابوه ازر هو اعلم القوم بعمل الاشخاص والاصغام ورعاية الاضافات النجومية فيها حق الرعاية ولهذا كانوا يشترون منه الاصنام لا من غيره كان اكثر<sup>المحج</sup>ج معه واقوى الالزامات عليه أذ قال لابيه آزر أَنَتَّخِذُ أَصْنَامًا آلِهَةً إِنِّي أَرَاكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُبِين وقال يَا أَبَتٍ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنَّكَ شَبًّا لانك جهدت كل الجهد واستعملت كل العلم حتى عملت اصنامًا فبي مقابلة الاجرام السماوية فما بلغت قوتك العلمية والعملية الى ان تحدث فيها سمعاً وبصراً وإن تغنى عذك وتضر وتذفع وانك بفطرتك وخلقتك اشرف درجة منها لانك خلقت سميعًا بصيرًا ضارًا نافعًا والآثار السماوية فيك اظهر منها في هذا المتَّخذ تكلفًا والمعمول تصنعاً فيا لها من حيرة اذ صار المصنوع بيديك معبوداً لكَ والصانع اشرف من المصفوع يَا أَبَتِ لَا تَعْبُدِ الْشَيْطَانَ يَا أَبَتِ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِنَ ٱلرَّحْمَنِ ثم دعاء الي الحنيفية الحقة يَا أَبَتِ إِنِّي قَدْ

جَآءَنِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَآتَبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطاً سَوِيًّا قال أَرَاغِبُ أَنْتَ عَنْ آلهَتِي يَا أَبْرُهِيمُ فلم يقبل حجته القولية فعدل عليه السلم الى الكسر بالفعل فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إِلَّا كَبِيرًا لَهُمْ فَقَالُوا مَنْ فَعَلَ هَذَا بِآلِهَتِنَا قَلَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرهُمْ هَذَا فَأَسَأَلُوهُمْ إِنَّ كَانُوا يَنْطِقُونَ فَرَجَعُوا إِلَى أَنْفُسِهِمْ فَقَالُوا أَنَّكُمْ أَنْتُمُ ٱلظَّالِمُونَ ثُمَّ نُكُسُوا عَلَى رُؤُسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَوُلاً يَنْطِقُونَ فافحمهم بالفعل حيث احال الفعل على كبيرهم كما أبحمهم بالقول حيت احال الفعل منهم وكل ذلك على طريق الالزام عليهم والا فما كان الخليل كاذبًا قط ثم عدل الى كسرمذاهب اصحاب الهياكل وكما اراه الله تعالى <sup>ال</sup>حجة على قومه قال وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَهِيِمَ مَلَكُونَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِدِينَ فاطلعة على ملكوت الكونين والعالمين تشريفاً له على الروحانيات وهياكلها وترجيحًا لمذهب المحنفاء على مذهب الصابية وتقريرًا أن الكمال في الرجال فاقبل علي ابطال مذهب اصحاب الهياكل فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبًّا قَالَ هَذَا رَبِّي عملي مدان الزامة على اصحاب الاصدام بَلْ فَعَلَهُ كِبِيرُهُمْ هَذًا والا فما كان الخليل كاذباً في هذا القول ولا مشركًا في تلك الاشارة ثم استـدل بالافول والنروال والتغيّر والانتقال بانه لا يصلح أن يكون رباً الها فان الله القديم لا يتغير وإذا تغيّر فاحتاج الى مغيّر وهذا لو اعتقدتموه رباً قديماً والهاً ازلياً ولو اعتقدتموه واسطة وقبلة وشفيعًا ووسيلة فالافول والزوال ايضًا يخرجه عن الكمال وعن هذا ما استدل عليهم بالطلوع وان كان الطلوع اقرب الى الحدوث من الافول فانهم انما انتقلوا الي عمل الاشخاص لما عراهم من التحيّر بالافول فاتاهم الخليل عليه السلم من حيت تحيّرهم فاستدل عليهم بما اعترفوا بصحته وذلك ابلغ في

# ( 141 )

الاحتجاج ثم لَمَّا رَأْي آلْقَمَر بَازِغًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَئُنَّ لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي أَلَّكُونَنَّ مِنَ آلْقَوْم آلظَّالِّينَ فيا مجبًا ممَّن لا يعرف ربًّا كيف يقول لئن لم **يهدي ربي لاكونن من القوم الظالين روية الهداية من الرب تعالى غاية** التوحيد ونهاية المعرفة والواصل الى الغاية والنهاية كيف يكون في مدارج البداية دع هذا كله خلف قافٍ وارجع بنا الي ما هو شافٍ كافٍ فان الموافقة في العبارة على طربق الالزام على النصم من ابلغ المحجج واوضح المذاهج وعن هذا قال لَمَّا رَأَي ٱلشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِّي هَذَا أَكْبُرُ لاعتقاد القوم ان الشمس ملك الفلك وهو رب الأرباب الذين يقتبسون منه الانوار ويقبلون منه الآثار فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمٍ إِنِّي بَرِيٍّ مِمَّا تُشْرِكُونَ إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ ٱلسَّمَوَاتِ وَالْأَرْض حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ آلْمُشْرِكِينَ قرر مذهب الحنفاء وابطل مذهب الصابية وبتين ان الفطرة هي الحنيفية وان الطهارة فيها وان الشهادة بالتوحيد مقصورة عليها وان النجاة والخلاص متعلقة بهما وان الشرائع والاحكام مشارع ومذاهم اليها وان الانبياء والرسل مبعوثة لتقريرها وتقديرها وان الفاتحة والخاتمة والمبدأ والكمال منوطة بتلخيصها وتحريرها ذلك الدين القدم والصراط المستقدم والمنهم الواضم والمسلك اللائح قال الله تعالى لنبيه المصطفي عليه السلم فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلَّدِين حَفِيفًا فِطْرَةُ ٱللَّهِ ٱلَّذِي فَطَرَ ٱلْنَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلِّقِ ٱللَّهِ فَلِكَ ٱلَّدِينُ ٱلْقَدِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ آلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَآتَقُوهُ وَأَقِيمُوا آلصَّلَوَةَ وَلَا تَكُونُوا منَ ٱلْمُشْرِكِينَ مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا كُلِّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهُمْ فَرِحُونَ النجربانية وهم جماعة من الصابية قالوا الصانع انمعبود واحد كثيراما الواحد ففي الذات والاول والاصل والازل واما الكثير فلانه يتكثر بالاشخاص في راي العين وهي

المدبرات السبع والاشتاص الارضية الخيرة العالمة الفاضلة فانه يظهر بها ويتشخص باشخاصها ولا تبطل وحدته في ذاته وقالوا هو ابدع الفلك وجميع ما فية من الاجرام والكواكب وجعلها مدبرات هذا العالم وهم الاباء والعذاصر اممهات والمركبات مواليد والاباء احياء ناطقون يؤتُّون الآثار إلى العناصر فتقبلها العناصر في أرحامها فيحصل من ذلك المواليد ثم من المواليد قد يتّفق شخص مركب من صفوها دون كدرها ويحصل مزاج كامل الاستعداد فيتشخص الاله به في العالم ثم ان طبيعة الكل تحدث في كل اقليم من الاقاليم المسكونة على راس كل ستة وثلثين الف سنة واربعماية وخمس وعشرين سنة زوجين من كل نوع من اجناس الحيوانات ذكرًا وانثى من الانسان وغيرة فيبقى ذلك النوع تلك المدّة ثم اذا انقضى الدور بتمامة انقطعت الانواع نسلها وتوالدها فيبتدي دور اخر وجحدث قرن اخرمن الانسان والحيوان والنبات وكذلك ابد الدهر قالوا وهذه هي القيامة الموعودة على لسان الانبياء والا فلا دار سوي هذه الدار وما يهلكنا الا الدهر ولا يتصور احياء الموتى وبعث من في القبور أيَعِدُكُمُ أَنَّكُمُ إذَا مِتَّمَّ وَكُنْتُمُ تُراباً وَعِظَاماً أَنَّكُمْ مُخْرَجُونَ هَيْهَاتَ هَيهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ وهم الذين اخبر التنزيل عنهم بهذة المقالة وانما نشأ اصل التناسخ والمحلول من هواد القوم فان التناسخ هو ان يتكرر الأكوار والادوار الى ما لا نهاية لها ويحدث في كل دور مثل ما حدث في الأول والشواب والعقاب في هذه الدار لا في دار اخري لا عمل فيها والاعمال التي نحن فيها انما هي اجزبة على اعمال سلفت منًّا في الانوار الماضية والراحة والسرور والفرج والدعة التي نجدها هي مرتبة على اعمال البر التي سلفت منًّا والغم والمحزن والضغلُّ والكلفة التي نجدها هي مرتبة على اعمال الفجور التي

( 10. )

سبقت منًّا وكذا كان في الاول وكذا يكون في الاخر والانصرام من كل وجه غير متصور من المحكيم وإما الحلول فهو التشخص الذي ذكرناة وربما يكون فلك بحلول ذاته وربما يكون بحلول جزو من ذاته على قدر استعداد مزاج الشخص وربما قالوا انما تشخص بالهياكل السمارية بكلها وهو واحد وانما يظهر فعله فى واحد واحد بقدر اثارة فيه و<sup>تش</sup>خصه به فكانَّ الهياكل السبعة اعضاؤه السبعة وكانَّ اعضاؤنا السبعة هياكله السبعة فيها يظهر فينطق بلساننا ويبصر باعيننا ويسمع باذاننا ويقبض ويبسط بايدينا ويجئى ويذهب بارجلنا ويفعل بجوارحنا وزعموا ان الله تعالى اجلّ من أن يتخبلق الشرور والقبائح والافذار والنحذافس والمحيّات والعقارب بل هي كلها واقعة ضرورة اتصالات الكواكب سعادة ونحوسة واجتماعات العناصر صفوة وكدورة فما كان من سعد وخير وصفوة فهو المقصود من الفطرة فينسب الى الباري تعالى وما كان من نحوسة وشر وكدر فهو الواقع ضرورة فلا ينسب اليه بل هي اما اتفاقيات وضروريات واما مستندة الي اصل الشرور والاتصال المذموم والخربانية ينسبون مقالتهم الى عاذيمون وهرمس واعيانا واواذي اربعة من الانبياء ومنهم من ينسب الى سولون جدَّ افلاطون لامة ويزعم انه كان نبياً وزعموا ان اواذي حرم عليهم البصل والحريث والباقلي والصابيون كلهم يصلون ثلث صلوات ويغتسلون من الجنابة ومن مسّ الميت وحرصوا اكل المحذير والجزور والكلب ومن الطيركل ما له مخلب والحمام ونهوا عن السكر في الشراب وعن الاختتان وامروا بالتزويح بولى وشهود ولا يجوزون الطلاق الابحكم المحاكم ولا يجمعون بين امراتين واما الهياكل التي بناها الصايبة على اسماء الجواهر العقلية الروحانية واشكال الكواكب السماوية فمنها هيكل العلة الاولى ودونها هيكل

#### ( 101 )

العقل وهيكل السياسة وهيكل الضرورة وهيكل النفس مدورات الشكل وهيكل زحل مسدس وهيكل المشتري مثلث وهيكل المريخ مربع مستطيل وهيكل الشمس مربع وهيكل الزهرة مثلث في جوف مربع وهيكل عطارد مثلث في جوفة مربع مستطيل وهيكل القمر مثمن

الفلاسفة الفلسفة باليونانية محتبة الحكمة والفيلسوف هو فيلا وسوفا وفيلا هو المحتّ وسوفا هو المحكمة أي هو محتِّ المحكمة والحكمة قولية وفعلية أما الحكمة القولية وهي العقدية ايضًا كل ما يعقلها العاقل بالحدّ وما يجري مجراه مثل الرسم وبالبرهان وما يجري مجراة مثل الاستقراء فيعبّر عنه بهما واما الحكمة الفعلية فكل ما يفعله الحكيم لغاية كمالية فالأول الازلى لما كان هو ألغاية والكمال فلا يفعل فعلًا لغاية دون ذاته والا فيكون الغاية والكمال هو الحامل والاول محمول وذلك محال فالمحكمة في فعله وقعت تبعًا لكمال ذاته وذلك هو الكمال المطلق في المحكمة وفي فعل غيرة من المتوسطات وقعت مقصوداً للكمال ثم أن الفلاسفة اختلفوا في الحكمة القولية المطلوب وكذلك في افعالذا العقدية اختلافاً لا يحصى كثرة والمتاخرون منهم خالفوا الاوائل في اكثر المسائل وكانت مسائل الاولين محصورة في الطبيعيات والالهيات وذلك هو الكلام في الباري والعالم ثم زادوا فيها الرياضيات وقالوا العلم ينقسم الى ثلثة اقسام علم ما وعلم كيف وعلم كم فالعلم الذي يطلب فية ماهيات الاشياء هو العلم الالهي والعلم الذي يطلب فيه كيفيات الاشياء هو العلم الطبيعي والعلم الذي يطلب فية كميات الاشياء هو العلم الرياضي سواء كانت الكميات مجردة عن المادة او كانت مخالطة 💿 فاحدث بعدهم ارسطوطاليس الحكيم علم المنطق وسمَّاه

( 707 )

تعليمات وانما هو جرَّده عن كلم القدماء والا فلم تخل الحكمة عن قوانيين المنطق قط وربماً عدّها الله العلوم فقال الموضوع في العلم الالهي هو الوجود المطلق ومسائلة البحث عن احوال الوجود من حيث هو وجود والموضوع في العلم الطبيعي هو الجسم ومسائلة البحث عن احوال الجسم من حيث هو جسم والموضوع في العلم الرياضي هو الابعاد والمقادير وبالجملة الكمية من حيث أنها مجرئة عن المائة ومسائله البحث عن احوال الكمية من حيث هي الكمية والموضوع في العلم المنطقي هو المعاني التي في ذهن الانسان من حيث يتادَّى بها الى غيرها من العلوم ومسائله البحث عن احوال تلك المعاني من حيث هي كذلك المالت الفلاسفة ولما كانت السعائة هي المطلوبة لذاتها وانما يكدم الانسان لغيلها والوصول اليها وهي لا تذال الا بالحكمة فالحكمة تطلب اما ليعمل بها واما ليعلم فقط فانقسمت الحكمة الى قسمين علمي وعملي ثم منهم من قدّم العملي على العلمي ومنهم من اخر كما سياني فالقسم العملي هو عمل الخير والقسم العلمي هو علم الحق قالوا وهذان القسمان ممّا يبصل البه بالعقل الكامل والراي الراجم غير أن الاستعانة بالقسم العملي منه بغيرة اكثر والانبياء ايدوا بامداد روحانية لتقرير القسم العملي وبطرف ما من القسم العلمي والمحكماء تعرضوا المداد عقلية تقريرا للقسم العلمي وبطرف ما من القسم العملي فغاية الحكيم هو ان يتجلى لعقله كل الكون ويتشبه بالاله الحق تعالى بغاية الامكان وغاية النبي ان يتجلى له نظام الكون فيقدّر على ذلك مصالح الـعـامة حتي يبقي نظام العالم وينتظم مصالح العباد وذلك لا يتاتى الا بترغيب وترهيب وتشكيل وتخييل فكل ما وردت به اصحاب الشرائع

( "0")

والملل مقدر علي ما ذكرناه عند الفلاسفة الا من اخذ علمه من مشكلة النبوة فانه ربما بلغ الي حد التعظيم لهم وحسن الاعتقاد في كمل درجتهم فمن الفلاسفة حكماء الهند من البراهمة لا يقولون بالنبوات اصلاً ومنهم حكماء العرب وهم شرنمة قليلة لان اكثرهم حكمهم فلتات الطبح وخطرات الفكر وربما قالوا بالنبوات ومنهم حكماء الروم وهم منقسمون الي القدماء الذين هم اساطين الحكمة والي المتاخرين منهم وهم مشاؤون واصحاب الرواق واصحاب ارسطوطاليس والي فلاسفة الاسلام الذين هم حكماء العجم والا فلم ينقل عن العجم قبل الاسلام مقالة في الفلسفة اذ حكمهم كلها كانت متلقاة من النبوات اما من الملة القديمة واما من سائر الملل غير ان الصابية كانوا يخلطون الحكمة بالمبوة فتحن نذكر مذاهب الحكماء القدماء من الروم واليونانيين في الترتيب الذي نقل في نذكر مذاهب الحكماء القدماء من الروم واليونانيين في الترتيب الذي نقل في كتبهم ونعقب ذلك بذكر سائر الحكماء فان الاصل في الفلسفة والمبدا في كتبهم ونعقب ذلك بذكر سائر الحكماء فان الاصل في الفلسفة والمبدا في

الحكماء السبعة الذين هم اساطين <sup>ال</sup>حكمة من الملطية وساميا واثينية وهي بلادهم واما اسماوهم فثاليس الملطي وانكساغورس وانكسيمانس وانبذقلس وفيثاغورس وسقراط وافلاطون وتبعهم جماعة من الحكماء مثل فلوطرخيس وبقراط وديمقراطيس والشعراء والنسّاك وانما يدور كلامهم في الفلسفة علي ذكر وحدانية الباري تعالي واحاطته علماً بالكائنات كيف هي وفي الابداع وتكوين العالم وان المبادي الاول ما هي وكم هي وان المعاد ما هو ومتي هو وربما تكلموا في الباري عزّ وعلا بنوع حركة وسكون وقد اغفل المتاخرون من فلاسفة الاسلام ذكرهم وذكر مقالتهم راساً الا نكتة شانّة نادرة ربما اعترت علي ابصار افكارهم اشاروا اليها

## ( Top )

ترييفًا وتحن تتبعناها نقلاً وتعقبناها نقداً والقينا زمام الاختيار اليك في المطالعة والمناظرة بين كلام الاوائل والاواخر

راي ثاليس وهو اول من تفلسف في الملطية قال ان للعالم مبدعًا لا تدرك صفته العقول من جهة جوهريته وانما يدرك من جهة اثاره وهو الذي لا يعرف اسمه فضلًا من هويته الا من نحو افاعيله وابداعه وتكوينه الاشياء فلسنا ندرك لله اسمًا من نحو ذاته بل من نحو ذاتنا ثم قال أن القول الذي لا مردّ له هو ان المبدع ولا شي مبدع فابدع الذي ابدع ولا صورة له عنده في الذات لان قبل الابداء انما هو فقط واذا كان هو فقط فليس يقال حينتُذ جهة وجهة حتى يكون هو وصورة او حيث وحيث حتى يكون هو ذو صورة والوحدة الخالصة تنافى هذين الوجهين والابداع هو تأييس ما ليس بأيس واذا كان هو مؤيَّس الأيسيات فالتأييس لا من شي متقادم فمؤيَّس الاشياء لا يحتاج الي أن يكون عنده صورة الأيس بالايسية والا فقد لنرمه أن كانت الصورة عنده أن يكون منفرداً عن الصورة التي عندة فيكون هو وصورة وقد بيَّنَّا أنه قبل الأبداع أنما هو فقط وايضًا فلو كانت الصورة عندة اكانت مطابقة للموجود الخارج ام غير مطابقة فان كانت مطابقة فليتعدد الصورة بعدد الموجودات وليكن كلياتها مطابقة للكليات وجزوياتها مطابقة للجزويات وليتغير بتغيرها كما تكثرت بتكثرها وكل ذلك محل لانه ينافى الوحدة الخالصة وان لم يطابق الموجود الخارج فلبست اذأ صورة عنه وانما هو شي اخر قال لكنه ابدع العنصر الذي فيه صور الموجودات والمعلومات كلها فانبعثت من كل صورة موجوداً في العالم العقلي على المثال الذي في العنصر الاول فمحل الصورة ومنبع الموجودات كلها هو ذات العنصر

( 500 )

وما من موجود في العالم العقلي والعالم الحسى الا وفي ذات العنصر صورة له ومثال عنه قال ومن كمال ذات الاول الحتى انه ابدع مثل هذا العنصر فما يتصوره العامة في ذاته تعالى أن فيها الصور يعني صور المعلومات فهو في مبدعة ويتعالى بوحدانيته وهويته عن إن يوصف بما يوصف به مبدَّعه ومن العجب انه نقل عنه إن المبدع الأول هو الماء قال الماء قابل لكل صورة ومنه ابدع الجواهر كلها من السماء والارض وما بينهما وهو علة كل مبدع وعلة كل مركب من العنصر الجسماني فذكر أن من جمود الماء تكوَّنت الأرض ومن أتحلاله تكوَّن الهواء ومن صفوة الماء تكوّنت الذارومن الدخان والابخرة تكونت السماء ومن الاشتعال الحاصل من الآثير تكونت الكواكب فدارت حول المركز دوران المسبّب على سببه بالشوق المحاصل فيها اليه قال والماء ذكر والارض انثى وهما يكونان سفلًا والنار ذكر والهواء انثى وهما يكونان علوًا وكان يقول ان هذا العنصر الذي هو اول واخر اى هو المبدأ والكمال هو عنصر الجسمانيات والجرميات لا انه عنصر الروحانيات البسيطة ثم هذا العنصر له صفو وكدر فما كان من صفوه فانه يكون جسمًا وما كان من كدرة فانه يكون جرماً فالجرم يدثر والجسم لا يدثر والجرم كثيف ظاهر والجسم لطيف باطن وفي النشأة الثانية يظهر الجسم ويدثر الجرم ويكون الجسم اللطيف ظاهراً والجرم الكثيف داثراً وكان يقول ان فوق السماء عوالم مبدعة لا يقدر المنطق ان يصف تلك الانوار ولا يقدر العقل على ادراك ذلك الحسن والبهآء وهي مبدّعة من عنصر لا يدرك غورة ولا يبصر نورة والمنطق والنغس والطبيعة "حته ودونه وهو الدهر المحض من نحو اخرة لا من نحو ارَّله واليه تشتاق العقول والانفس . وهو الذي سميناه الديمومة والسرمد والبقاء في حد النشأة الثانية وظهر بهذه ( 101 )

الاشارات انما اراد بقولة الماء هو المبدع الاول اي هو مبدأ المركبات الجسمانية لا المبدأ الاول في الموجودات العلوية لكنه لما اعتقد ان العنصر الاول هو قابل كل صورة اي منبع الصور كلها فاثبت في العالم الجسماني له مثالًا يوازية في قبول الصور كلها ولم يجد عنصراً علي هذا النج مثل الماء فجعله المبدع الاول في المركبات وانشا منه الاجسام والاجرام السمارية والارضية وفي التورية في السفر الاول مبدأ الخالق هو جوهر خلقه الله تعالي ثم نظر اليه نظر الهبة في السفر الاول مبدأ الخالق هو جوهر خلقه الله تعالي ثم نظر اليه نظر الهببة في السفر الاول مبدأ الخالق هو جوهر خلقه الله تعالي ثم نظر اليه نظر الهببة المماوات وظهر علي وجه الماء زبد مثل زبد البحر فعلق منه الارض ثم ارساها بالجبال وكان ثاليس الملطي انما تلقي مذهبه من هذه المشكوة الذبوية والذي اثبته من العنصر الاول الذي هو منبع الصور شديد الشبة باللوح المحفوظ المذكور على اكتب الالهية اذ فيه جميع احكام المعلومات وصور الموجودات والخبر عن الكتب الماء علي القول الثاني شديد الشبة بالماء الذي عليه الحرش عن الكتات والماء علي القول الثاني شديد الشبة بالماء الذي عليه الحرش

راي انكساغورس وهو ايضًا من ملطية راي في الوحدانية مثل ما راي ثاليس وخالفه في المبدأ الاول قال ان مبدأ الموجودات هو متشابه الاجزاء وهي اجزاء لطيفة لا يدركها الحس ولا يذالها العقل منها كون الكون كله العلوي منه والسفلي لان المركبات مسبوقة بالبسائط و<sup>الم</sup>ختلفات ايضًا مسبوقة بالمتشابهات اليست المركبات كلها انما امترجت وتركبت من العناصروهي بسائط متشابهة الاجزاء وليس الحيوان واللبات وكل ما يغتدي فانما يغتدي من اجزاء متشابهة او غير متشابهة فتجتمع في المعدة فتصير متشابهة ثم تجري في العروق والشريانات فتستحيل اجزاء مختلفة مثل الدم واللحم والعظم وحكي عنه ايضًا انه وافق سائر المحكماء في المبدأ الاول انه العقل الفعَّال غير انه خالفهم في قوله ان الاول الحق ساكن غير متحرك وسنشرج القول في السكون والحركة له تعالى ونبيَّن اصطلاحهم في ذلك وحكى فرفوريوس عنه انه قال إن اصل الاشداء جسم واحد موضوع الكل لا نهاية له ولم يبيّن ما ذلك الجسم اهو من العناصر ام خارج من ذلك قال ومنه بخرج جميع الاجسام والقوى الجسمانية والانواع والاصناف وهو اول من قال بالكمون والظهور حيث قدر الاشياء كلها كامنة في الجسم الاول وانما الوجود ظهورها من ذلك الجسم نوعًا وصففًا ومقدارًا وشكلًا وتكاثفًا تخلخلًا كما تظهر السنبلة من الحبة الواحدة والنخلة الباسقة من النواة الصغيرة والانسان الكامل الصورة من النطفة المهينة والطير من البيض وكل ذلك ظهور عن كمون وفعل عن قوة وصورة عن استعداد مانة وانما الابداع واحد ولم يكن لشى اخر سوي ذلك الجسم الاول وحكى عنه انه قال كانت الاشياء ساكنة ثم ان العقل رَّتبها ترتيبًا علي احسن نظلم فوضعها مواضعها من عالٍ ومن سافل ومن متوسط ثم من متحرك ومن ساكن ومن مستقيم في الحركة ومن دائرومن افلاك متحركة على الدوران ومن عناصر متحركة على الاستقامة وهي كلها بهذا الترتيب مظهرات لما في الجسم الاول من الموجودات ويحكى عنه ان المرتب هو الطبيعة وربما يقول المرتب هو الباري تعالى واذا كان المبدأ الاول عندة ذلك الجسم فمقتضي مذهبه أن يكون المعاد إلى ذلك الجسم واذا كانت النشاة الاولي هي الظهور فيقتضي أن تكون النشاة الثانية هي الكمون وذلك قريب من مذهب من يقول بالهيولي الاولي التي حدثت فيها الصور

## ( "0^ )

الا انه أثبت جسمًا غير متناةٍ بالفعل هو متشابة الاجزاء وأصحاب الميولي لا يثبتون جسمًا بالفعل وقد رقعت عليه الحكماء المتاخرون في اثباتة جسمًا مطلقاً لم يعين لها صورة سماوية أو عنصرية وفي نفيه النهاية عنه وفي قوله بالكمون والظهور وفي بيانة سبب الترتيب وتعيينة المرتب وانما عقبت مذهبة براي ثاليس لانهما من أهل ملطية متقاربون في أثبات العنصرالاول والصور فيه متمثلة والجسم الاول والموجودات فيه كامنة وحكي ارسطوطاليس عنه أن الجسم الذي تكون منه الاشياء غير قابل للكثرة قال واومي الي أن

راي انكسيمانس وهو من الملطيين المعروف بالحكمة المذكور بالخير عندهم قال ان الباري تعالي ازلي لا اول له ولا اخر هو مبدأ الاشياء ولا بدو له هو المدرك من خلقه انه هو فقط وانه لا هوية تشبهه وكل هوية فمبدعة منه هو الواحد لايس واحد الاعداد لان واحد الاعداد يتكثر وهو لا يتكثر وكل مبدع ظهرت صورته في حد الابداع فقد كانت صورته في علمه الاول والصور عنده بلا نهاية قال ولا يجوز في الراي الا احد قولين اما ان نقول انه ابدع ما في علمه واما ان نقول انما ابدع اشياء لا يعلمها وهذا من القول المستبشع وان قلنا ابدع ما في علمه فالصورة ازلية بازليته وليس يتكثّر ذاته بتكثر المعلومات ولا يتغيّر بتغيّرها قال ابدع بوحدانيته صورة العنصر ثم صورة المقل انبعثت عنها ببدعه الباري تعالي فرتب العنصر في العقل الوان الصور علي قدر ما فيها من طبقات الانوار واصناف الاتار وصار تلك الطبقات صوراً كثيرة دنعة واحدة كما تحدث الصور في المراءة الاتار وصار تلك الطبقات صوراً كثيرة دنعة واحدة كما تحدث المور في المراءة

دفعة واحدة الا بترتيب وزمان فحدثت تلك الصور فيها على الترتيب ولم يزل في العالم بعد العالم على قدر طبقات العوالم حتى قلّت انوار الصور في الهيولي وقلّت الهيولي وصارت منها هذه الصورة الرذلة الكثيفة التي لم تقبل نفسًا روحانية ولا نفسًا حيوانية ولا نباتية وكل ما هو على قبول حيوة وحسّ فهو بعد في أثار تلك الأنوار وكان يقول أن هذا العالم يدثر ويدخله الفساد والعدم من اجل انه سفل تلك العوالم وثقلها ونسبتها اليه نسبة اللبّ الى القشر والقشر يرمى قال وانما ثبات هذا العالم بقدر ما فيه من قليل نور ذلك العالم والا لما ثبت طرفة عين ويبقى ثباته الى ان يصفى العقل جزوة الممتزج بة والى ان يصفى النفس جزوها المختلط فيه فاذا صفى الجزوان عنه دثرت اجزاء هذا العالم وفسدت وبقيت مظلمة قد عدمت ذلك القليل من النور فيها وبقيت الانفس الدنسة الخبيثة في هذه الظلمة بلا نور ولا صرور ولا روح ولا راحة ولا سكون ولا سلوة ونقبل عنه ايضًا أن أول الأوايل من المبدعات هو الهواء ومنه يكوّن جميع ما في العالم من الاجرام العلوية والسفلية قال ما كرّن من صفو الهواء المعض لطيف روحابي لا يدثر ولا يدخل علية الفساد ولا يقبل الدنس والخبث وما كرَّن من كدر الهواء كثيف جسماني يدثر ويدخله الفساد ويقبل الدنس والخبث فما فوق الهواء من العوالم فهو من صفوة وذملك عالم الروحانيات وما دون المهواء من العوالم فهو من كدرة وذلك علم الجسمانيات كثير الارساخ والارضار يتشبت به من سكن اليه فيمنعه من ان يرتفع علواً ويتخلص مغه من لم يسكن اليه فصعد الى عالم كثير اللطافة دائم السرور ولعله جعل الهواء اول الاوايل لموجودات العالم الجسماني كما جعل

# ( 11. )

المعنصر اول الاوايل لموجودات العالم الروحاني وهو علي مثل مذهب ثاليس اذ اثبت العنصر والماء في مقابلته وهو قد اثبت العنصر والهواء في مقابلته وتزّل العنصر مذرلة القلم الاول والعقل منزلة اللوح القابل لفقش الصور ورتب الموجودات علي ذلك الترتيب وهو ايضاً من مشكوة النبوة اقتبس وبعبارات القوم التبس

راي انبذقلس وهو من الكبار عند الجماعة دقيق النظر في العلوم رقيق المحال في الاعمال وكان في زمن داود النبي عليه السلام مضى اليه وتلقى منه واختلف الى لقمان الحكيم واقتبس منه الحكمة ثم عاد الى يونان وافاد قال ان البارى تعالى لم يزل هويته فقط وهو العلم المحض وهو الارادة المحضة وهو الجود والعزّ والقدرة والعدل والنجير والحق لا ان هذاك قوي مسمَّاة بهذه الاسماء بل هي هو وهو هذه كلها مددع فقط لا أنه أبدع من شي ولا أن شيًّا كان معه فأبدع الشي البسيط الذي هو اول البسيط المعقول وهو العنصر الاول ثمّ كثر الاشياء المبسوطة من ذلك الذوع البسيط الواحد الاول ثم كُون المركبات من المبسوطات وهو مبدع الشي واللاشي العقلى والفكري والوهمي اي مبدع المتضادات والمتقابلات المعقولة والخيالية والحسسية وقال ان الباري تعالى ابدع الصور لا بنوع ارادة مستانفة بل بذوع انه علة فقط وهو العلم والأرادة فاذا كان المبدء انما ابدع الصور بنوع أنه علة لها فالعلة ولا معلول والا فالمعلول مع العلة معيَّة بالذات فان جاز أن يقال أن معلولًا مع العلة فالمعلول حينيَّذ ليس هو غير العلة وأن يكون المعلول ليس أولى بكونه معلولًا من العلة ولا العلة بكونها معلولًا أولى من المعلول فالمعلول اذًا تحت العلة وبعدها والعلة علة العلل كلها اي علة كل معلول تحقها

فلا محالة أن المعلول لم يكن مع العلة بجهة من الجهات البتة والا فقد بطل اسم العلة والمعلول فالمعلول الاول هو العنصر والمعلول الثاني بتوسطه العقل والثالث بتوسطهما النفس وهذه بسائط ومبسوطات وبعدها مركبات وذكر ان المنطق لا يعبّر عمّا عند العقل لان العقل اكبر من المنطق من اجل انه بسيط والمنطق مركب والمنطق يتجزى والعقل يتحد ويحد فيجمع المتجزيات فليس للملطق اذاً ان يصف الباري تعالي الا صفة واحدة وذلك انه هو ولاشي من هذه العوالم بسيط ولا مركب فاذا قال هو ولاشي فقد كان الشي واللاشي مبدعين ثم قال انبذقلس العنصر الاول بسيط من نحو ذات العقل الذى دونه وليس هو دونه بسيطًا مطلقًا أي واحدًا بحتًا من نحو ذات العلة فلا معلول الا وهو مركب تركيبًا عقليًا أو حسيًا فالعنصر في ذاته مركب من المحبة والغلبة وعذبهما ابدعت الجواهر البسيطة الروحانية والجواهر المركبة الجسمانية فصارت المحبة والغلبة صفتين أو صورتين للعنصر مبدأين لجميع الموجودات فانطبعت الروحانيات كلها على المحبة الخالصة والجسمانيات كلها على الغلبة والمركبات منها على طبيعتي المحبة والغلبة والازدواج والتضاد وبمقدارهما في المركبات يعرف مقادير الروحانيات في الجسمانيات قال ولهذا المعنى ايتلفت المزدوجات بعضها ببعض نوعاً بنوع وصنفاً بصنف واختلفت المتضادات فتنافر بعضها عن بعض نوعًا عن نوع وصنفًا عن صنف فما كان فيها من الايتلاف والمحبة. فمن الروحانيات وما كان فيها من الاختلاف والغلبة فمن الجسمانيات وقد يجتمعان في نفس واحدة باضافتين مختلفتين وربما اضاف المحبة الى المشتري والزهزة والغلبة الى زحل والمريخ وكانهما تشخصا بالسعدين والتحسين

( 117 )

ولكلم انبذقلس مساق أخر قال أن النفس النامية قشر النفس البهيمية الحيوانية والنفس الحيوانية قشر النفس المنطقية والمنطقية قشر العقلية وكل ما هو اسفل فهو قشر لما هو أعلى والاعلى لبَّه وربما يعبَّر عن القشر واللبِّ بالجسد والروح فيجعل النفس النامية جسدًا للنفس الحيوانية وهذه روحًا له وعلى ذلك حقي ينتهي الى العقل وقال لما صور العنصر اللول في العقل ما عندة من الصور المعقولة الروحانية وصور العقل في النفس ما استفاد من العنصر صررت الذفس الكلية في الطبيعة الكلية ما استفادت من العقل فعصلت قشور في الطبيعة لا تشبهها ولا هي شبيهة بالعقل الروحاني اللطيف فلما نظر العقل اليها وابصر الارواح واللبوب في الاجساد والقشور ساح عليها من الصور الحسنة الشريفة البهية وهي صور النفوس المشاكلة للصور العقلية اللطيفة الروحانية حتى يدبرها ويتصرف فيها بالتمييز بين القشور واللبوب فيصعد باللبوب المي عالمها وكانت الففوس الجزوية اجزاء المفس الكلية كاجزاء الشمس المشرقة على منافذ البيت والطبيعة الكلية معلولة للنفس وفرق بين الجزو وبين المعلول فالجزو غير والمعلول غير ثم قال وخاصية النفس الكلية المحبة لانها لما نظرت الى العقل وحسنه وبهاية احبَّته حبَّ وامق عاشق لمعشوقه فطلبت الآتحاد به وتحركت نحوه وخاصية الطبيعة الكلية الغلبة لانها لما وجدت لم يكن لها نظر وبصر تدرك بها النفس والعقل فتحبهما وتعشقهما بل انبجست مذها قوى متضادة اما في بسائطها فمتضادات الاركان واما في مرتَّباتها فمتضادَّات القوي المزاجية والطبيعية والنبانية والعيوانية. فمردت عليها لبعدها عن كليتها وطاوعتها الاجزاء الذفسانية مغترة بعالمها الغرار ( "")

فركنت الى لذَّات حسَّية من مطعم مري ومشرب هني وملبس طري ومنظر بهي ومنكم شهبي ونسيت ما قد طبعت عليه من ذلك البهاء والحسن والكمال الروحاني النفساني العقلي فلما رات النفس الكلية تمرّدها واغترارها اهبطت اليها جزوًّا من اجزائها هو اذكى والطف واشرف من هاتين النفسين البهيمية والنباتية ومن تلك النفوس المغترة بها فتكسر النفسين عن تمرَّدهما وتحبب الى النفوس المغترَّة عالمها وتذكَّرها ما قد نسيت وتعلَّمها ما جهلت وتظهرها عما تدنست فيه وتزكيها عما تتحست به وذلك الجزو الشريف هو الذبي المبعوث في كل دور من الادوار فيجري على سنن العقل والعنصر الاول من رعاية المصبة والغلبة فيتالف بعض النفوس بالمحكمة والموعظة المحسنة ويشدّد على بعضها بالقهر والغلبة وتارة يدعوا باللسان من جهة المحبة لطفًا وتارة يدعوا بالسيف من جهة الغلبة عنفًا فيخلص النفوس الجزوية الشريفة التي اغترت بتمويهات النفسين المزاجيتين عن التموية الباطل والتسويل الزائل وربما يكسوا الغفسين السافلتين كسوة النفس الشريفة فتنقلب صفة الشهوية الى المصبة مصبة النحير والحق والصدق وتنقلب صفة الغضبية الى الغلبة فيغلب الشروالباطل والكذب فتصعد النفس الجزؤية الشريفة الى عالم الروحانييين بهما جميماً فيكونان جسداً لها في ذلك العالم كما كانةا جسداً لها في هذا العالم وقد قدل أن كانت الدولة والجد لاحد احبه أشكاله فيغلب بمحبَّتهم له اضدادة وسما نقل من انبذقلس انه قال العالم سركب من الاسطقسات الاربع فاند ليس وراها شى ابسط منها وان الاشياء كامنة بعضها في بعض وابطل الكون والفساد والاستحالة والنمو وقال الهواء لا يستحيل ( 11 )

نارًا ولا الماء هواء ولكن ذلك بتكاتف وتخليل وبكمون وظهور وتركّب وتحلّل وانما التركب في المركبات بالمحبة يكون والتحلُّل في المتحلَّلات بالغلبة يكون ومما نقل عنه انه تكلُّم في الباري تعالى بنوع حركة وسكون فقال انه متحرك بذوع سكون لأن العقل والعنصر متحركان بنوع سكون وهو مبدعهما ولا محالة المبدع اكبر لانه علة كل متحرك وساكن وشايعه على هذا الراي فيثاغورس ومن بعدة من الحكماء الى افلاطن واما زينون الاكبر وذيمقراط والشاعريون فصاروا الى انه تعالى متحرك وقد سبق اللقل عن انكساغورس أنه قال هو ساكن لا يتحرك لان الحركة لا تكون الا محدثة ثم قال الا ان يقولوا ان تلك الحركة فوق هذه الحركة كما أن ذلك السكون فوق هذا السكون 🚽 وهواد ما عنوا بالمحركة والسكون المنقلة عن مكان واللبث في مكان ولا بالحركة التغيُّر والاستحالة وبالسكون ثبات الجوهر والدوام على حالة واحدة فان الازلية والقدم يذافى هذه المعانى كلها ومن يحترز ذلك الاحتراز عن التكثر فكيف يجازف هذه المجازنة في التغيّر فاما المركة والسكون في العقل والنفس فانما عنوا به الفعل والانفعال وذلك أن العقل لما كان موجوداً كاملاً بالفعل قالوا هو ساكن واحد مستغن عن حركة يصير بها فاعلًا والنفس لما كانت ناقصة متوجَّهة الى الكمال قالوا هي متحركة طالبة درجة العقل ثم قالوا العقل ساكن بنوع حركة اي هـو في ذاته كامل بالفعل فاعل مخرج اللفس من القوة الى الفعل والفعل نوع حركة في سكون والكمال نوع سكون في حركة أي هو كامل ومكمّل غيره فعلى هذا المعني يجوز على قضية مذهبهم اضافة الحركة والسكون الى البارى ومن العجب ان مثل هذا الاختلاف قد وجد في ارباب الملل

( 170 )

حتي صار بعض إلي انة مستقر في مكان ومستو علي مكان وذلك اشارة إلي السكون وصار بعض إلي انة يجيً ويذهب وينزل ويصعد وذلك عبارة عن الحركة الا أن يحمل علي معني صحيح لائق بجناب القدس حقيق بجلال الحق وصما نقل عن انبذقلس في امر المعاد قال يبقي هذا العالم علي الوجة الذي عقدناد من الذفوس التي تشبثت بالطبائع والارواح التي تعلقت بالشباك حتي تستغيث في اخر الامر إلي النفس الكلية التي هي كلها فتتضرع النفس الي العقل ويتضرع العقل إلي الباري تعالي فيسم الباري علي العقل ويسم العقل علي النفس ويسم النفس علي هذا العالم بكل نورها فتستضيء الانفس الم علي النفس ويسم اللف علي هذا العالم بكل نورها فتستضيء الانفس الم وتشرق الارض والعالم بنور ربّها حتي يعاين الجزويات كلياتها فيتخلص من الشبكة فيتصل بكلياتها و تستقر في عالمها مسرورة محبورة ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور

راي فيثاغورس بن مذسارخس من اهل ساميا وكان في زمان سليمان عليه السلام قد اخذ الحكمة من معدن الذبوة وهو الحكيم الفاضل ذو الراي المتين والعقل الرصين يدعي انه شاهد العوالم . تحسّه وحدسه وبلغ في الرياضة الي ان سمع حفيف الفلك ووصل الي مقام الملك وقال ما سمعت شيئًا قط الذ من حركاتها ولا رايت شيئًا ابهي من صورها وهياتها وقوله في الالهيات ان الباري تعالي واحد لا كالاحاد ولا يدخل في العدد ولا يدرك من جهة العقل ولا من جهة النفس فلا الفكر العقلي يدركه ولا المنطق النفسي يصفه فهو فوق الصفات الروحانية غير مدرك من نحو فاته وانما يدرك باثارة وصفائعة وافعالة وكل عالم من العوالم يدركة بقدر الاثار الذي تظهر فيه فينعته ويصفه بذلك القدر الذي

#### ( 111 )

خصَّه من صنعة فالموجودات في العالم الروحاني قد خصَّت باثار خاصَّة روحانية فينعته من حيث تلك الأثار ولا شك أن هداية الحيوان مقدّرة على الأثار التي جبل الميوانَّ عليها وهداية الانسان مقدَّرة على الآثار التي فطر الانسان عليها وكل يصفه من نحو ذاته ويقدَّسه عن خصائص صفاته ثم قال الرحدة تنقسم الى وحدة غير مستفادة من الغير وهي وحدة الباري تعالى وحدة الاحاطة بكل شي وحدة الحكمة على كل شي وحدة تصدر عنه الاحاد الموجودات والكثرة فيها والى وحدة مستفائة وذلك وحدة المخلوقات وربما يقول الوحدة على الاطلاق تنقسم الى وحدة قبل الدهر ورحدة مع الدهر ورحدة بعد الدهر وقبل الزمان ووحدة مع الزمان فالوحدة التي هي قبل الدهر وحدة الباري تعالى والوحدة التي هي مع الدهر وحدة العقل الاول والوحدة التي هي بعد الدهر وحدة النفس والوحدة التي هي مع الزمان وحدة العناصر والمركَّبات وربما يقسم الوحدة قسمة اخري فيقول الوحدة تلقسم الي وحدة بالذات والى وحدة بالعرض فالوحدة بالذات ليست الا لمبدع الكل الذي تصدر منه الوحدانيات في العدد والمعدود والوحدة بالعرض تنقسم الى ما هو مبدأ العدد وليس داخلًا في العدد والى ما هو مبدأً للعدد وهو داخل فيه والاول كالواحدية للعقل الفعَّال لانه لا يدخل في العدد والمعدود والثاني ينقسم الي ما يدخل فيه كالبخرو له فان التنين انما هو مركب من واحدين وكذلك كل عدد فمركّب من احاد لا محالة وحبث ما ارتقى العدد الى اكثر نزل نسبة الوحدة اليه الى اقل والى ما يدخل فيه كاللازم له لا كالجزو فيه وذلك لان كل عدد معدود لن يخلوا قط عن وحدة ملازمة فان الاندين والثلاثة فيكونهما اثنين وثلثة واحد وكذلك المعدودات ( "1")

من المركّبات والبسائط واحدة اما في الجنس او في الذوع او في الشخص كالجوهر في أنه جوهر على الاطلاق والانسان في أنه أنسان والشخص المعيّن مثل زيد في انه ذلك الشخص بعينه واحد فلم تنفك الوحدة من الموجودات قط وهذه وحدة مستفادة من وحدة الباري تعالى لنرم الموجودات كلها وان كانت في نواتها متكثرة وانما شرف كل موجود بغلبة الوحدة فيه و كل ما هو ابعد من الكثرة فهو أشرف وأكمل ثم أن لفيثاغورس رأيا في العدد والمعدود قد خالف فيها جميع المحكماء قبله وخالفه فيها من بعدة وهو أنه جرد العدد عن المعدود تجريد الصورة عن المائة وتصوره موجوداً محققاً وجود الصورة وتحققها وقال مبدأ الموجودات هو العدد وهو اول مبدع ابدعة الباري فارل العدد هو الواحد وله اختلاف رأي في أنه هل يدخل في العدد كما سبق وميله الاكثر الى أنه لا يدخل في العدد فيبتدي العدد من أثنين ويقول هو منقسم الي زوج وفرد فالعدد البسيط الاول اثنان والنروج البسيط اربعة وهو المنقسم بمتساويين ولم يجعل الأشدين زوجًا فانة لو انقسم الى واحدين كان الواحد داخلًا في العدد ونحن ابتدأنا في العدد من اثنين والزوج قسم من اقسامه فكيف يكون نفسه والفرد البسيط الاول ثلثة قال وتتم القسمة بذلك وما وراء فهو قسمة القسمة فالاربعة هي نهاية العدد وهي الكمال وعن هذا كان يقسم بالرباعية لا وحتى الرباعية التي هي مدبر انفسنا التي هي اصل الكل وما وراء ذلك فزوج الفرد وزوج التروج وزوج النروج والفرد ويسمّى المخمسة عدداً دائراً فانها اذا ضربتها في نفسها ابدًا عادت المحمسة من راس ويسمى الستة عددًا تامًّا فإن اجزاها مساوية لجملتها والسبعة عددًا كاملًا فانها مجموع الفرد والزوج وهي نهاية والثمانية سبتدأة

( ۲۱۸ )

مركبة من زوجين والتسعة من ثلثة افراد والعشرة وهي نهاية اخري من مجموع العدد من الواحد الى الاربعة وهى نهاية اخرى فللعدد اربع نهايات اربعة وسبعة وتسعة وعشرة ثم يعود الى الواحد فنقول احد عشر وتعدو التركيبات فيما وراء الاربعة على انحاء شتي فالمخمسة على مذهب من لا يري الواحد في العدد فهي مرّكبة من عدد وفرد وعلى مذهب من يري ذلك فهي مركبة من فرد وروجين وكذلك الستة على الاول فمركبة من فردين او عدد وزوج وعلى الثاني فمركبة من ثلثة ازواج والسبعة على الاول فمركبة من فرد وزوج وعلى الثاني من فرد و ثلثة ازواج والثمانية على الاول فمركبة من زوجين وعلى الثاني فمركبة من اربعة ازواج والتسعة على الاول فمركبة من ثلثة افراد وعلى الثاني من فرد واربعة ازواج والعشرة على الاول فمركبة من عدد وزوجين او زوج وفردين وعلى الثاني فما يحسب من الواحد الى الاربعة وهو النهاية والكمال ثم الاعداد الاخر فقياسها هذا القياس قال وهذة هي اصول الموجودات ثم انه ركَّب العدد على المعدود والمقدار على المقدور فقال المعدود الذي فيه اثنينية وهو اصل المعدودات ومبداها العقل باعتبار أن فيه اعتبارين اعتبار من حيث ذاته وانه ممكن الموجود بذاته واعتبار من حيث مبدعة وانه واجب الوجود بة فقابله الأثنان والمعدود الذي فية ثلثية هو النفس إذ زاد على الاعتبارين اعتبارًا ثالثًا والمعدود الذي فيه اربعية هو الطبيعة اذ زاد على الثلثة رابعاً وثم النهاية يعنى نهاية المبادي وما بعده المركّبات فما من موجود مركب الاوفيه من العناصر والنفس والعقل شي اما عين او اثر حتي ينتهي الى السبع فيقدر المعدودات على ذلك وينتهي الى العشرة ويعد العقل والنفوس

التسعة بافلاكها الني هي ابدانها وعقولها المفارقة وكالجوهر وتسعة اعراض وبالحملة انما يتعرف حال الموجودات من العدد والمقادير الاول ويقول الباري تعالى عالم جميع المعلومات على طريق الاحاطة بالاسباب التي هي الاعداد والمقادير وهي لا تختلف فعلمه لا يختلف وربما يقول المقابل للواحد هو العنصر الاول كما قال انكسمانيس ويسمية الهيولي الاولى وذلك هو الواحد المستفاد لان الواحد الذي هو لا كالاحاد وهو واحد يصدر عنه كل كثرة وتستفيد الكثرة منه الوحدة التي تلازم الموجودات فلا يوجد موجود الا وفيه من وحدته حظ على قدر استعدادة ثم من هداية العقل حظ على قدر قبوله ثم من قوة النفس حظ على قدر تهيُّوه وعلى ذلك اثار المبادي في المركبات فإن كل مركب لن يخلوا عن مزاج ما وكل مزاج لا يعري عن اعتدال ما وكل اعتدال عن كمال او قوة كمال أما طبيعي الي هو مبدأ الحركة واما عن كمال نفساني هو مبدأ الحسّ فاذا بلغ المزاج الانساني الى حدّ قبول هذا الكمال افاض عليه العنصر وحدته والعقل هدايته والنفس نطقه وحكمته قال ولما كانت التاليفات الهندسية مرتبة على المعادلات العددية عددناها ايضاً من المبادي فصارت طائفة من الفيثاغورسيين الى ان المبادى هي التاليفات الهندسية على مناسبات عددية ولهذا صارت المتحركات السماوية ذات حركات متناسبة لحنية هي اشرف الحركات والطف التاليفات ثم تعدوا من ذلك الى الاقوال ختي صارت طائفة منهم الى أن المبادي هي الحروف والحدود المجرئة عن المادة وأوقعوا الألف في مقابلة الواحد والباء في مقابلة الاندين الى غير ذلك من المقابلات ولست ادري قدروها على أي لسان ولغة فان الالس تختلف باختلاف الامصار والمدن

( rv. )

او على اي وجه من التركيب فإن التركيبات ايضًا مختلفة فالبسائيط من المحروف مختلف فيها والمرقبات كذلك ولاكذلك عدد فانه لا يختلف اصلاً وصارت جماعة منهم ايضًا الي ان مبدأ الجسم هو الابعاد الثلثة والجسم مركّب عنها واوقع النقطة في مقابلة الواحد والخط في مقابلة الاندين والسطح في مقابلة الثلثة والجسم في مقابلة الاربعة وراعوا هذه المقابلات في تراكيب الاجسام وتضاعيف الاعداد ومما ينقل عن فيثاغرس أن الطبائع أربعة والنفوس التي فيغا ايضًا اربعة العقل والراي والعلم والحواس ثم ركب فيه العدد على المعدود والروحاني على الجسماني قال ابو على بن سينا وامثل ما يحمل عليه هذا القول ان يقال كون الشي واحدًا غير كونه موجوداً او انساناً وهو في ذاته اقدم منهما فالحيوان الواحد لا يحصل واحداً الا وقد تقدمه معني الوحدة التي صار به واحداً ولولاة لم يصم وجودة فانًا هو الاشرف الابسط الاول وهذة صورة العقل فالعقل يجب إن يكون الواحد من هذه الجهة والعلم دون ذلك في الرتبة لانه بالعقل ومن العقل فهو الأثنان الذي يتفرد الي الواحد ويصدر منه كذلك العلم يوول الى العقل ومعنى الظن والراي عدد السطم والحس عدد المصمت ان السطح لكونة ذا ثلث جهات هو طبيعة الظن الذي هو اعمَّ من العلم مرتبة وذلك لان العلم يتعلق بمعلوم معين والظن والراي يتجذب الى الشي ونقيضة والحس اعمَّ من الظن فهو المصمت أي جسم له أربع جهات ومما نقل عن فيثاغورس أن العالم أنما الف من <sup>الل</sup>حون البسيطة الروحانية ويذكر ان الاعداد الروحانية غير منقطعة بل اعداد متحدة تتجزي من نحو العقل ولا تتجزى من نحو الحواس وعد عوالم كثيرة فمنه عالم هو سرور محض في اصل الابداع

( [1])

وابتهاج وروم في وضع الفطرة ومنه عالم هو دونه ومنطقها ليس مثل منطق العوالم العالية فان المنطق قد يكون باللحون الروحانية البسيطة وقد يكون باللحون الروحانية المركبة والاول يكون سرورها دائمًا غير منقطع ومن اللحون ما هو بعد ناقص في التركيب لأن المنطق بعد لم يخرج الى الفعل فلا يكون السرور بغاية الكمال لان اللحن ليس بغاية الأنفاق وكل عالم هو دون الاول بالرتبة ويتفاضل العوالم بالمحسن والبهاء والزينة والاخر ثفل العوالم وثقلها وسفلها وكذلك لم تجتمع كل الاجتماع ولم يتحد الصورة بالمائة كل الآجاد وجاز على كل جزو منه الانفكات عن الجزو الاخر الا أن فيه نورًا قليلًا من النور الأول فلذلك النور وجد فيه نوع ثبات ولو لا ذلك لم يثبت طرفة عين وذلك النور القليل جسم المفس والعقل الحامل لهما في هذا العالم وذكر ان الانسان بحكم الفطرة واقع في مقابلة العالم كله وهو عالم صغير والعالم انسان كبير ولذلك صار حظه من النفس والعقل اوفر فمن احسن تـقـويم نفسه وتهذيب اخـلاقه وتزكية احواله امكنه أن يصل إلى معرفة العالم وكيفية تاليفه ومن ضيَّع نفسه ولم يقم بمصالحها من التهذيب والتقويم خرج من عداد العدد والمعدود وانحل عن رباط القدر والمقدور وصار ضياعاً هملًا وربما يقول النفس الانسانية · تاليفات عددية او لحذية ولهذا ناسبت النفس مغاسبات الالحان والتذَّت بسماعها وطاشت وتواجدت باستماعما وجاشت ولقد كانت قبل اتصالها بالابدان قد ابدعت من تلك التاليفات العددية الاولى ثم اتصلت بالابدان فان كانت التهذيبات الخلقية على تناسب الفطرة وتجردت النفوس عن المناسبات الخارجة اتصلت بعالمها وانخرطت في سلكها على هيئة اجمل

( 1~1 )

وأكمل من الاول فإن التاليفات الاول قد كانت ناقصة من وجه حيث كانت بالقوة وبالرياضة والمجاهدة في هذا العالم بلغت الي حدّ الكمال خارجة من حد القوة الى حد الفعل قال والشرائع التي وردت بمقادير الصلوات والركوات وسأثر العبادات انما هي لايقاع هذه المناسبات في مقابلة تلك التاليفات الروحانية وربما يبالغ في تقرير التاليف حتى يكاد يقول ليس في العالم سوي التاليف والاجسام والاعراض تاليفات والنفوس والعقول تاليفات ويعسر كل العسر تقرير ذلك نعم تـقـدير الثاليف على المولف والتقدير على المقدر امر يهتدي الية ويعول علية وكان خرينوس وزينون الشاعر متابعين لفيثاغورس على راية في المبدّع والمبدّع الا انهما قالا الباري تعالى ابدع العقل والنفس دفعة وأحدة ثم ابدع جميع ما تحتهما بتوسطهما وفي بدو ما ابدعهما لا يموتان ولا يجوز عليهما الدثور والفناء وذكرا أن النفس إذا كانت طاهرة زكية من كل دنس صارت في العالم الإعلى الى مسكنها الذي يشاكلها ويجانسها وكان الجسم الذي هو من الذار والهواء جسمها في ذلك العالم مهذبًا من كل ثفل و كدر فاما الجرم الذي من الماء والارض فان ذلك يدثر ويفنى لانة غير مشاكل للجسم السماوي لان الجسم السماوي لطيف لا وزن له ولا يلمس فالجسم في هذا العالم مستبطن في الجرم لانه اشد روحانية وهذا العالم لا يشاكل الجسم بل الجرم يشاكله وكل ما هو مركب والاجزاء النارية والهوايية عليه اغلب كانت الجسمية اغلب وما هو مركب والاجزاء المايية والارضية عليه اغلب كانت الجرمية اغلب و هذا العالم عالم المجرم و ذلك العالم عالم الجسم فالنفس في ذلك العالم تحشر في بدن جسماني لا جرماني دائمًا لا يجوز علية الفذاء والدثور ولذته تكون دائمة لا يملها الطباع والنفوس

وتيل لفيثاغورس لم قلت بابطال العالم قال لانه يبلغ العلة التى من اجلها كان فاذا بلغها سكنت حركته واكثر اللذات العلوية هي التاليفات اللحنية ونلك كما يقال التسبيم والتقديس غذاء الروحانيين وغذاء كل موجود هو مما خلق منه ذلك الموجود 🛛 واما ايراقليطس واباسيس كانا من الفيثاغورسيين وقالوا ان مبدأ الموجودات هو الذار فما تكاتف منها وتحجر فهو الارض وما تحلل من الارض بالذار صار ماء وما تحلل من الماء بحرارة النار صار هواء فالنار مبدأ وبعدها الارض وبعدها الماء وبعدها الهواء والذارهى المبدأ واليها المنتهى فمنها التكون واليها الفساد واما ابيقرس الذي تفلسف في ايام ديمقراطيس وكان يري ان مبادي الموجودات اجسام تدرك عقلاً وهي كانت تتحرك من الخلاء في النحلاء لا نهاية له وكذلك الاجسام لا نهاية لها الا ان لها ثلثة اشياء الشكل والعظم والثقل وديمقراطيس كان يري أن لها شنين العظم والشكل فقط وذكر أن تلك الاجسام لا تتجزي اي لا تنفعل ولا تنكسر وهي معقولة اي موهومة غير محسوسة فاصطكت تلك الاجزاء في حركاتها اضطرارًا واتفاقًا فحصل من اصطكاكها صور هذا العالم واشكالها وتحركت على أنحاء من جهات التحرك وذلك هو الذي يحكى عنهم انهم قالوا بالأتفاق فلم يثبتوا لها صانعاً اوجب الاصطكاك واوجد هذه الصورة وهولاء قد اثبتوا الصانع واثبتوا سبب حركات تلك الجواهر واما اصطكاكها فقد قالوا فيها بالاتفاق فلزمهم حصول العالم بالآتفاق والخبطة وكان لفيثاغورس تلميذان رشيدان يدعى احدهما فلنكس ويعرف بمرزنوش قد ىخل فارس ودعا الناس الي حكمة فيثاغورس واضاف حكمة الى مجرسية القوم والاخر يدعى قلانوس ودخل الهند ودعا الناس الى حكمة ( "")

واضاف حكمة الى برهمية القوم الا أن المجوس كما يقال اخذوا جسمانية قوله والهند اخذوا روحانية ومما اخبر عنه فيثاغورس وارصى به قال اني عاينت هذه العوالم العلوية بالحس بعد الرباضة البالغة وارتفعت عن عالم الطبائع الى عالم النفس وعالم العقل فنظرت الى ما فيها من الصور المجردة و ما لها من الحسن والبهاء والنور وسمعت ما لها من اللحون الشريفة والاصوات الشجية الروحانية وقال ان ما في هذا العالم يشتمل على مقدار يسير من الحسن لكونه معلول الطبيعة وما فوقه من العوالم ابهي واشرف واحسن الى ان يصل الوصف الى عالم النفس والعقل فيقف فلا يمكن المنطق وصف ما فيها من الشرف والكرم والحسن والبهاء فليكن حرصكم واجتهادكم على الاتصال بذلك العالم حتي يكون بقاوكم ودبوامكم طويلاً بعد ما لكم من الفساد والدثور وتصيرون الى عالم هو حسن كله وبهاء كله وسرور كله وعز وحتى كله و يكون سروركم ولذتكم دائمة غير مذقطعة قال ومن كانت الوسائط بينه وبين مولاة اكثر فهو في رتبة العبودية انقص واذ كان البدن مفتقرًا في مصالحة الى تدبير الطبيعة مفتقرة في تادية افعالها الي تدبير النفس وكانت النفس مفتقرة في اختيارها الافضل الى ارشاد العقل ولم يكن فوق العقل فاتم الا الهداية الالهية فبالحري ان يكون المستعين بصريم العقل في كافة المصارف مشهوداً له بفطغة الاكتفاء بمولاة وإن يكون التابع لشهوة البدن المنقاد لدواعي الطبيعة والمواتي لهوي النفس بعيداً من مولاة ناقصاً في رتبته

راي سقراط بن سفرنيسقوس الحكيم الفاضل الزاهد من اثينية وكان قد اقتبس الحكمة من فيثاغورس وارسالاوس واقتصر من اصفافها علي الالهيات والاخلاقيات

واشتغل بالزهد ورياضة النفس وتهذيب الاخلاق وأعرض عن ملانًا الدنيا واعتـزل الى الجبل واقام في غاربة ونهبي الروساء الذين كانوا في زمانة عن الشرك وعبائة الاوثان فثوروا عليه الغاغة والجأوا الملك الى قتله فحبسه الملك ثم سقاة السم وتصته معروفة قال سقراط أن الباري تعالى لم يزل هويته فقط وهو جوهر فقط واذا رجعنا الى حقيقة الوصف والقول فيه وجدنا النطق والعقل قاصراً عن اكتذاء وصفه وتحققه وتسميته وادراكه لان الحقائق كلما من تلقاء جوهرة فهو المدرك حقًا والواصف لكل شى وصفًا والمسمي لكل موجود اسمًا فكيف يقدر المسمى أن يسمية أسمًا وكيف يقدر المحاط أن تحيط به وصفًا فيرجع فيصفه من جهة اثارة وافعاله وهي اسماء وصفات الا انها ليست من الاسماء الواقعة على الجوهر المخبر عن حقيقته وذلك مثل قولنا اله اي واضع كل شي وخالق اي مقدر كل شي وعزيز اي ممتنع ان يضام وحكيم اي محكم افعاله على النظام وكذلك سائر الصفات وقال ان علمة وقدرته وجودة وحكمته بلا نهاية ولا يبلغ العقل أن يصفها ولو وصفها لكانت متذاهية فالزم عليه أنك تقول أنها بلا نهاية ولاغاية وقد نرى الموجودات متناهية فقال انما تناهيها بحسب احتمال القوابل لا حسب القدرة والمحكمة والوجود ولما كانت المائة لم تحتمل صوراً بلا نهاية فتناهت الصور لا من جهة بخل في الواهب بل لقصور في المائة وعن هذا اقتضت المحكمة الالهية انها وان تناهت ذاتًا وصورة وحيزًا ومكانًا الا انها لا تناهى زمانًا في اخرها الامن نحواولها وان لم يتصور بقاء شخص فاقتضت المحكمة استيفاء الاشخاص ببقاء الانواع وذالك تجدد امثالها ليستحفظ الشخص ببقاء النوع ويستبقى الذوع بتجدد الاشخاص فلا يبلغ القدرة الي حد النهاية ولا المحكمة تقف على غاية ثم من مذهب ( 14.

سقراط أن أخص ما يوصف به الباري تعالى هو كونه حيًّا قيوماً لأن العلم والقدرة والجود والحكمة تفدرج تحت كونه حيا والحيوة صفة جامعة للكل والبقاء والسرمد والدوام يندرج تحت كونه قيومًا والقيومية صفة جامعة للكل وربما يقول هو حي ناطق من جوهرة أي من ذاته وحيوتنا ونطقنا لا من جوهرنا ولهذا يتطرق الى حيوتنا ونطقنا العدم والدثور والفساد ولا يتطرق ذلك الى حيوته ونطقه تعالى وتقدس وحكى فلوطرخيس عنه في المبادي انه قال اصول الاشداء ثلثة وهي العلة الفاعلة والعنصر والصورة فالله تعالى هو الفاعل والعنصر هو الموضوع الاول للكون والفساد والصرة جوهر لا جسم وقال الطبيعة امة للنفوس والنفس امة للعقل والعقل امة للمبدع الاول من اجل أن أول مبدَّع أبدعة المبدع الأول صورة العقل وقال المبدع لا غاية له ولا نهاية وما ليس له نهاية ليس له شخص وصورة وقال اللانهاية في سائر الموجودات لو "محققت لكان لها صورة واقعة ووضع وترتيب وما تحقق له صورة ووضع وترتيب صار متناهياً فالموجودات ليست بلا نهاية والمبدع اللول ليس بذي نهاية ليس على انه ذاهب في الجهات بلا نهاية كما يتخيله النحيال والوهم بل لا يرتبقي اليه الخيال حق يصفه بنهاية ولا نهاية فلا نهاية له من جهة العقل إذ ليس يحدة ولا من جهة الحس فليس يجدة فهو ليس له نهاية فليس له شخص وصورة خيالية او وجودية حسية او عقلية تعالى وتقدس ومن مذهب سقراط أن النفوس الانسانية كانت موجونة قبل وجود الابدان على نحو من أنحاء اما متصلة بكلها او متمايزة بذواتها وخواصها فاتصلت بالابدان استكمالا واستدامة و الابدان قوالبها و الاتها فتبطل الابدان وترجع النفوس الى كليتها وعن هذا كان يخوف بالملك الذي حبسه انه يريد قتله قال ان سقراط في حب والملك لا يقدر الا على كسر الحب فالحب يكسر ويرجع الماء الى البحر ولسقراط اقاويل في المسائل الحكمية والعلمية والعملية ومما اختلف فيه فيثاغورس وسقراط ان الحكمة قبل الحق ام الحتى قبل الحكمة واوضح القول فية بان الحق اعم من الحكمة الا انه قد يكون جلياً وقد يكون خفياً واما الحكمة فهي اخص من الحق الا انها لا تكون الا جلية فاذاً الحق مبسوط في العالم مشتمل على الحكمة المستفيضة في العالم والحكمة موضحة للحق المبسوط في العالم والحق ما بـ الشي والحكمة ما لاجله الشي ولسقراط الغاز ورموز القاها الى تلميذة ازخانس وحلها في كتاب فانس ونحين نوردها مرسلة معقودة منها قوله عند ما فتشت عليه الحيوة القيت الموت وعند ما وجدت الموت القيت الحيوة الدائمة ومنها اسكت عن الضوضاء الذي في الهواء وتكلم بالليالي حيث لا يكون اعشاش الخفافيش واسدد النحمس الكوي ليضى مسكن العلة واملا الوعاء طيبًا وافرغ المحوض المثلث من القلال الفارغة واجلس على باب الكلام وامسك مع الحذر اللجام الرخو ليلا يصعب فتري نظام الكواكب ولا تاكل الاسود الذئب ولا تجاوز الميزان ولا تستوطن الذار بالسكين ولا تجلس على المكيال ولا تشمَّ النفاحة وامت الحي يحي بموته وكن قاتلة بالسكين المريَّن أو غير المريَّن وأحذر الأسود ذا الأربع ومن جهة العلة كن ارنباً وعند الموت لا تكن نملة وعند ما يذكر دوران الجيوة امت الميت لیکون ذاکراً و کن مقضضًا ولا تکن صدیتی شرایطی ولا تکن مع اصدقائک قوساً ولا تنعس على باب اعدائك واثبت علي ينبوع واحد متكياً على يمينك وينبغى أن تعلم أنه ليس زمان من الازمنة يفقد فيه زمان الربيع

( \*\*\* )

وافحص عن ثلث سبل فاذا لم تجدها فارض بان تـذام لها نـوم المستغرق واضرب الاترجة بالرمانة واقتل العقرب بالصوم وان احببت ان تكون ملكاً فكن حمار وحش وليست التسعة باكمل من واحد وبالثني عشر اقتني اثني عشر وازرع بالاسود واحصد بالابيض ولا تسلبن الاكليل ولا تهتكه ولا تقفن راضيا بعدمك للخير وانت موجود ذلك لك في اربعة وعشرين مكانًا وان سألك سائل ان تعطية من هذا الغذاء فميَّزة وإن كان مستحقًّا للغذاء المري فاعطة وأن احتاج الى غذاء يمينك فاصنعة لن اللون الذي يطلب ذلك من كمال الغذاء فهو للبالغين وقال يكفى من تاجج الذار نورها وقال له رجل من اين لي هذا المشار اليه واحد فقال لاني اعلم أن الواحد بالاطلاق غير محتاج الى الثاني فمتى فرضته قريبًا للواحد كنت كواضع ما لا يحتاج اليه البتة الى جانب ما لا بد منه البتة وقال الانسان له مرتبة واحدة من جهة حده وثلث مراتب من جهة هيئته وقال للقلب أفتان الغم والهم فالغم يعرض منه الذوم والهم يعرض منه السهر وقال المحكمة اذا اقبلت خدمت الشهوات العقول واذا ادبرت خدمت العقول الشهوات وقال لا تكرهوا أولادكم على أثاركم فأنهم مخلوقون لنرمان غير زمانكم وقال يذبغي ان يغتم بالحيوة وتفرح بالموت لانا نحيي لنموت ونموت لنحيم وقال قلوب المعترفين في المعرفة بالحقائق مذابر الملائكة وبطون المتلذذين بالشهوات قبور الحيوانات الهالكة وقال للحيوة حدان احدهما العمل والثاني الاجل فبالاول بقاؤها وبالاخر فناؤها وقال النفس الناطقة جوهر بسيط ذبو سبع قوي يتحرك بها حركة مفردة وحركات مختلفة فاما حركتها المفردة فاذا تحركت نحو ذاتها وبحو العقل واما حركتها المختلفة فاذا تحركت نحو الجواس المحمس واليونانيون بـنـوا ثلثة ابيات علي طوالع مقبولة احدها بيت بانطاكية علي جبلها كانوا يعظمونه ويقربون القرابين فيه وقد خرب والثاني من جملة الاهرام التي بمصر بيت كانت فيه اصنام تعبد وهي التي نهاهم سقراط عن عبادتها والثالث بيت المقدس الذي بناه داود وابنه سليمان ويقال ان سليمان هو الذي بناه والمجوس يـقـول ان الصحاك بناه وقد عظمهم اليونانيون تعظيم اهل الكتاب

راي افلاطن الالهي بن ارسطن بن ارسطوقليس من اثينية وهو اخر المتقدمين الاوائل الاساطين معروف بالتوحيد والحكمة ولد في زمان اردشير بن دارا في سنة ست عشر من ملكه كان حديثًا متعلماً يتلمذ لسقراط ولما اغتيل سقراط بالسم ومات قام مقامة وجلس على كرسيه قد اخذ العلم من سقراط وطيماوس والغريبين غريب اثينية وغريب الناطس وضم اليه العلوم الطبيعية والرياضية حكي عنة قؤم ممن شاهدة وتلمذ له مثل ارسطاطوليس وطيماوس وثاوفر سطوس انه قال ان للعالم محدثًا مبدعاً ازليًا واجباً بذاته عالماً جميع معلوماته على نعت الاسباب الكلية كان في الاول ولم يكن في الوجود رسم ولا طلل المثال عند الباري وربما يعبرعنه بالعنصروالهيولي ولعله يشير الى صور المعلومات فيعلمة قال فابدع العقل الاول وبتوسطه النفس الكلى قد انبعثت عن العقل انبعاث الصورة في المراة وبتوسطهما العنصر ويحكى عنه ان الهيولي التي هي موضوع الصور المحسية غيرذلك العنصر ويحمكي عنة انه ادرج الزمان في المبادي وهو الدهر واثبت لكل موجود مشخص في العالم الحسي مثالًا موجوداً غير مشخص في العالم العقلي يسمى ذلك المثل الافلاطونية فالمبادى الاول بسائط والمثل مبسوطات والأشخاص

( \*^~ )

مركبات فالانسان المركب المحسوس جزوي ذلك الانسان المبسوط المعقول وكذلك كل نوع من المحيوان والنبات والمعادن قال والموجودات في هذا العالم اثار الموجودات في ذلك العالم ولا بد لكل اثر من مُوثر يشابهه نوعًا من المشابهة قال ولما كان العقل الانساني من ذلك العالم ادرك من المحسوس مثالًا منتزعًا من المائة معقولاً يطابق المثال الذي في عالم العقل بكليته ويطابق الموجود الذي في عالم الحس بجزويته ولولا ذلك لما كان لما يدركه العقل مطابقًا مقابلًا من خارج فما يكون مدركاً لشى يوافق ادراكه حقيقة المدرك قال والعالم عالمان عالم العقل وفيه المثل العقلية والصور الروحانية وعالم الحس وفيه الاشخاص الحسبة والصور الجسمانية كالمراة المجلوة الني تنطبع فيها صو المحسوسات فأن الصور فيها مثل الأشخاص كذلك العنصر في ذلك العالم مراة لجميع صور هذا العالم يتمثل فيه جميع الصورغير أن الفرق أن المنطبع في المراة الحسية صورة خيالية يري انها موجودة يتحرك بحركة الشخص وليس في الحقيقة كذلك فان المتمثل في المراة العقلية صور حقيقية روحانية هي موجودة بالفعل تحرّك الاشخاص ولا تتحرك فنسبة الاشخاص اليها نسبة الصور في المراة الى الاشخاص فلها الوجود الدائم ولها الثبات القائم وهي يتمايز في حقائقها تمايز الاشخاص في ذواتها قال وانما كانت هذه الصور موجودة كلية باقية دائمة لان كل مبدع ظهرت صورته في حدّ الابداع فقد كانت صورته في علم الاول الحق والصور عندة بلا نهاية ولولم تكن الصور معة في ازليته في علمه لم تكن لتبقى ولم تكن دائمة دوامها لكانت تدثر بدثور الهيولي ولو كانت تدثر مع دثور الهيولي لما كانت رجاء ولا خوف ولكن لما صارت الصور الحسية على رجاء

وخوف استدل به على بقائها وانما تبقى اذا كانت لها صورعقلية في نلك العالم ترجوا اللحوق بها وتخاف التخلف قال واذا اتفقت العقلاءان حسا ومحسوسا وعقلا ومعقولاً وشاهدنا بالحس جميع المحسوسات وهي محدونة محصورة بالرمان والمكان فيجب ان يشاهد بالعقل جميع المعقولات وهي غير محدودة ومحصورة بالرمان والمكان فيكون مثلًا عقلية ومما يثبته افلاطن موجودات محققة بهذا التقسيم قال أنا نجد الذفس تدرك أمور البسائط والمركبات ومن المركبات أنواعها وأشخاصها ومن البسائط ما هي هيولانية وهي التي تعري عن الموضوع وهي رسوم الجزويات مثل النقطة والخط والسطي والجسم المتعليمي قال وهذه اشياء موجودة بذواتها وكذلك توابع الجسم مفردة مثل الحركة والزمان والمكان والاشكال فانا للحضها باذهانذا بسائط مرة ومركبة اخري ولها حقائق في ذواتها من غير حوامل ولا موضوعات ومن البسائط ما ليست هي هيولانية مثل الوجود والوحدة والجوهر والعقل يدرك القسمين جميعًا متطابقين عالمين متقابلين عالم العقل وفيه المثل العقلية التي تطابقها الاشخاص المحسية وعالم الحس وفيه المتمثلات الحسية التي تطابقها المثل العقلية فاعيان ذلك العالم اثار في هذا العالم واعيان هذا العالم اثار في ذلك العالم وعليه وضع الفطرة والتقدير ولهذا الفصل شرح وتقرير وجماعة المشايين وارسطوطاليس لا يخالفونه في اثبات هذا المعني الكلى الا انهم يقولون هو معني في العقل موجود في الذهن والكلي من حيث هو كلي لا وجود له في <sup>ال</sup>خارج عن الذهن اذ لا يتصور ان يكون شي واحد يغطبتي على زيد وعلى عمرو وهو في نفسة واحد وافلاطن يقول ذلك المعنى الذي اثبته في العقل يجب أن يكون له شي يطابقه في المخارج فينطبق علية ونلك هو المثال الذي في العقل وهو جوهر لا عرض

#### ( 1~1 )

اذ تصور وجودة لا في موضوع وهو متقدم على الاشخاص الجزوية تقدّم العقل علي الحس وهو تقدّم ذاتي وشرفى معًا وتلك المثل مبادي الموجودات الحسية منها بدأت واليها تعود ويتفرع على ذلك ان النفوس الانسانية هي متَّصلة بالابدان اتَّصال تدبير وتصرف وكانت هي موجودة قبل وجود الابدان وكان لها نحو من أنحاء الوجود العقلي وتمايز بضها عن بعض تمايز الصور المجردة عن المواد بعضها عن بعض وخالفه في ذلك تلميذة ارسطوطاليس ومن بعدة من الحكماء وقالت أن الففوس حدثت مع حدوث الابدان وقد رايت في كلم ارسطوطاليس كما ياتي حكايته انه ربما يمدل الى مذهب افلاطن في كون المنفوس موجودة قبل وجود الابدان الا أن نقل المتاخرين ما قدمنا ذكرة وخالفه ايضًا في حدوث العالم فان افلاطن يخيل وجود حوادث لا اول لها لانك اذا قلت حادث فقد أثبت الاولية لكل واحد وما ثبت لكل واحد يجب ان يثبت للكل وقال أن صورها لا بد وأن تكون حادثة لكن الكلام في هيولاها وعنصرها فاثبت عنصرًا قبل وجودها فظنَّ بعض العقلاء انه حكم عليه بالازلية والقدم وهو اذا اثبت واجب الوجود لذاته واطلق لفظ الابداع على العنصر فقد اخرجه عن الازلية بذاته بل يكون وجودة بوجود واجب الوجود كسائر المبادي التي ليست زمانية ولا وجودها ولا حدوثها حدوث زماني فالبسائط حدوثها ابداعي غير زماني والمركبات حدوثها بوسائط البسائط حدوث زماني وقال ان العالم لا يفسد فساداً كليًا ويحكي عنَّه في سواله عن طيماوس ما الشي لا حدوث له وما الشي المحادث وليس بباتي وما الشي الموجود بالفعل وهو ابدًا بحال واحد وانما يعني بالاول وجود الباري وبالثانى وجود الكائذات الفاسدات التي لا تثبت على حالة

( "^ )

واحدة وبالثالث وجود المبادي والبسائط التي لا يتغير ومن أسولته ما الشي الكائن ولا وجود له وما الشى الموجود ولا كون له يعني بالاول الحركـة المكانـيـة والزمان لانه لم يوهله لاسم الوجود ويعني بالثاني الجواهر العقلية التى هى فوق الزمان والحركة والطبيعة وحق لها اسم الوجود اذ لها السرمد والبقاء والدهر ويحكى عنه انه قال الاستقساف لم تزل تتحرك حركة مشوهة مضطربة غير فات نظم وان الباري تعالى نظمها ورتبها وكان هذا العالم وربما عبرعن الاستقسات بالاجزا اللطيفة وقديل انه عني بها الهديولي الازلية العارية عن الصور حتى اتّصلت الصور والاشكال بها وترتبت وانتظمت ... ورايت في رموز له انه قال ان الذفوس كانت في عالم الذكر مغتبطة منتهجة بعالمها وما فيه من الروم والبهجة والسرور فاهبطت الى هذا العالم حتي تدرك الجزويات وتسقفيد ما ليس لها بذاتها بواسطة القوى الحسية فسقطت رياشها قبل الهبوط واهبطت حتى يستوى ريشها وتطير الى عالمها باجنحة مستفائة من هذا العالم وحكى ارسطوطاليس عنه انه اثبت المبادي خمسة اجناس الجوهر والاتّفاق والاختلاف والحركة والسكون ثم فسر كلامه فقال اما الجوهر فيعفى به الوجود واما الآنفاق فلان الاشياء متَّفقة بانها من الله تعالى واما الاختلاف فلانها مختلفة في صورها واما الحركية فلان ليل شي من الاشياء فعلًا خاصًا وذلك نوع من الحركة لا حركة النقلة واذا تحركت نحو الفعل وفعل فله سكون بعد ذلك لا محالة قال واثبت البخت ايضًا سادساً وهو نطق عقلي وناموس لطبيعة الكل وقال جرجيس انه قوة روحانية مدبرة للكل وبعض الناس يسميه جدأ وزعم الرواقيون انه نظام لعلل الاشياء وللاشياء المعلولة وزعم بعضهم أن علل الأشياء ثلثة المشتري والطبيعة والبخت وقال

افلاطن أن في العالم طبيعة عامة تجمع الكل وفي كل واحد من المركبات طبيعة خاصة وحدَّ الطبيعة بإنها مبدأ المحركة والسكون في الاشياء أي مبدأً التغيّر وهو قوة سارية في الموجودات كلها تكون السكنات والحركات بها فطبيعة الكل محركة الكل والمحرك الأول يجب ان يكون ساكنًا والا تسلسل القول فية الى ما لا نهاية له وحكى ارسطوطاليس في مقالة الالف الكبري من كتاب ما بعد الطبيعة أن أفلاطن كان يختلف في حداثته إلى أقراطولس فكتب عنه ما روى عن ارقطس ان جميع الاشياء المحسوسة فاسدة وان العلم لا يحيط بها ثم اختلف بعدة الى سقراط وكان من مذهبة طلب المحدود دون النظر في طبائع المحسوسات وغيرها فظن افلاطن إن نظر سقراط في غير الاشياء المحسوسة لان المحدود ليست للمحسوسات لانها انما تقع على اشياء دائمة كلية اعني الاجناس والانواع فعند ذلك ما سمى افلاطن الاشياء الكلية صوراً لانها واحدة وراي ان المحسوسات لا تكون الا بمشاركة الصور اذ كانت الصور رسوماً ومثالات لها متقدمة عليها وانما وضع سقراط الحدود مطلقًا لا باعتبار المحسوس وغير المحسوس وافلاطن ظن انه وضعها لغير المحسوسات فاثبتها مثلًا عامة وقال افلاطن في كتاب النواميس أن أشياء لا يذبغي للانسان أن يجملها منها أن له صانعاً وإن صانعة يعلم افعالة وذكر إن الله تعالى إنما يعرف بالسلب أي لا شبيه له ولا مثال وانه ابدع العالم من لا نظام الي نظام وان كل مركب فهمو للانحلال وانه لم يسبق العالم زمان ولم يَبْدُع عن شيء ثم ان الاوايل اختلفوا في الابداع والمبدع هل هما عبارتان عن معبر واحد ام الابداع نسبة الي المبدع ونسبة إلى المبدّع وكذلك في الارادة إنها المراد أو المريد على حسب

اختلاف متكلمي الاسلام في المحلق والمخلوق والارادة انها خلق ام مخلوقة ام صفة في الخالق قال انكساغورس بمذهب فلوطرخيس ان الارادة ليست هي غير المراد ولاغير المريد وكذلك الفعل لانهما لاصورة لهما ذاتية وانما يقومان بغيرهما فالارادة مرة مستبطنة في المريد ومرة ظاهرة في المراد وكذلك الفعل واما افلاطن وارسطوطاليس فلا يقبلان هذا القول وقالا أن صورة الارادية وصورة الفعل قائمتان وهما ابسط من صورة المراد كالقاطع للشي هو الموثر واثرة في الشي والمقطوع هو الموثر فية القابل للأثر فالأثر ليس هو الموثر ولا الموثر فيه ولا انعكس حتى يكون الموثر هو الأثر والموثر فيه هو الأثر وهو محال فصورة المبدع فاعلة وصورة المددع مفعولة وصورة الابداع متوسطة بين الفاعل والمفعول فللفعل صورة واثر فصورته من جهة المددع واثرة من جهة المبدع والصورة من جهة المبدع في حق الباري تعالي ليست زائدة علي ذاته حتي يقال صورة ارادة وصورة تاثير مفترقان بل هما حقيقة واحدة واما برميندس الاصغر فقد اجاز قولهم في الارادة ولم يجترفي الفعل وقال أن الارانة تسكون بلا توسط من الباري تعالى فجايزما وضعه الله واما الفعل فيكون بتوسط منه وليس ما هو بلا توسط كالذي يكون بتوسط بل الفعل قط لن يتحقق الا بتوسط الارائة ولا ينعكس فاما الاولون مثل ثاليس وانبدقلس قالوا الارائة من جهة المبدع هي المبدع ومن جهة المبدّع هي المبدّع وفسروا هذا بان الارائة من جهة الصورة هي المبدع ومن جهة الأثر هي المبدع ولا يجوزان يقال أنها من جهة الصورة هي المبدَّع لان صورة الارادة عند المبدع قبل أن يبدع فغير جائزان يكون ذات صورة الشي الفاعل هي المفعول بل من جهة اثر ذات الصورة هي المفعول ومذهب افلاطن وارسطوطاليس هذا بعينه وفي الفصل انغلاق

# ( 19. )

الحكماء الاصول الذين هم من القدماء الا إنا ربما لم نجد لهم رًّايا في المسائل المذكورة غير حكم مرسلة عملية اوردناها ليُّلا تشدُّ مذاهبهم عن القسمة ولا يخلوا الكتاب عن تلك الفوائد فمنهم الشعرم الذين يستدلون بشعرهم وليس شعرهم على وزن وقافية ولا الوزن والقافية ركن في الشعر عندهم بل الركن في الشعر ايراد المقدمات المخيّلة فحسب ثم قد يكون الوزن والقامية معينين في التخيُّل فان كانت المقدمة التي يوردها في القياس الشعري مخيلة فقط تمحض القياس شعرياً وإن أنضم اليها قول إقذاعي تركبت المقدمة من معذين شعري واقداعي وأن كان الضميم اليه قولًا يقيداً تركبت المقدمة من شعري وبرهاني ومنهم النساك ونسكهم وعبادتهم عقلية لا شرعية ويقتصر ذالك على تهذيب النفس عن الاخلاق الذميمة وسْيَاسة المدينة الفاضلة التي هي الجِتْمَة الانسانية وربما وجدنا لبعضهم راياً في بعض المسائل المذكورة عن المبدع والابداع وانه عالم وان أول ما أبدعه ما ذا وأن المبادي كم هي وأن المعاد كيف يكون وصاحبُ الراي موافق للاوايل المذكورين اوردنا اسمه وذكرنا مقالته وان كانت كالمكررة ونبتدي بهم ونجعل فلوطرخيس مبدأ اخر

راي فلوطرخيس قيل انه اول من شهر بالفلسفة ونسبت اليه الحكمة تفلسف بمصر ثم سار الي ملطية واقام بها وقد يعد من الاساطين قال أن الباري تعالي لم يزل بالازلية التي هي ازلية الازليات وهو مبدع فقط وكل مبدّع ظهرت صورته في حد الابداع فقد كانت صورته عنده اي كانت معلومة له والصور عنده بلانهاية اي المعلومات بلانهاية قال ولولم تكن الصور عنده ومعه لما كان ابداع ولا بقاء للمبدع ولولم تكن باقية قائمة لكانت تدثر بدئور الهيولي ولو كان كذلك

## ( 191 ) -

لارتفع الرجاء والمخوف ولكن لما كانت الصور باقية دائمة ولها الرجاء والمخوف كان دليلاً علي انها لا تدثر ولما عدل عنها الدثور ولم يكن له قوة عليها كان ذلك دليلاً علي ان الصور ازلية في علمه تعالي قال ولا وجه الا القول باحد الاقوال اما ان يقال الباري تعالي لا يعلم شيئاً البتة وهذا من المحال الشنيع اما ان يقال يعلم بعض الصور دون بعض وهذا من الفص الذي لا يليق بكمال الجلال واما ان يقال يعلم جميع الصور والمعلومات وهذا هو الراي الصحيم ثم قال ان اصل المركبات هو الماء فاذا تخلخل صافياً وجد الذار واذا تخلخل وفيه بعض الثقل صار هواء واذا تكاثف تكاثفاً مبسوطاً بالغاً صار ارضاً وحكي فلوطرخيس ان ايرقليطس زعم ان الاشياء انما انتظمت بالبخت وجوهر البخت هو نطق عقلي ينفذ في الجوهر الكلي

راي كسنوفانس كان يقول ان المبدع الأول هواية ازلية دائمة ديمومة القدم لا تدرك بذوع صفة منطقية ولا عقلية مبدع كل صفة وكل نعت نطقي وعقلي فأدا كان هذا هكذا فقولنا ان صورنا في هذا العالم المبدعة لم تكن عنده او كانت او كيف ابدع ولم ابدع محال فان العقل مبدّع والمبدّع مسبوق بالمبدع والمسبوق لا يدرك السابق ابداً فلا يجوز ان يصف المسبوق السابق بل يقول ان المبدع ابدع كيف ما احبّ وكيف ما شاء فهو هو ولا شي معة وهذه يطلبه من العلم لانك اذا قلت ولاشي معه فقد نفيت عنه ازلية الصورة والهيولي وكل مبدع من صورة وهيولي وكل مبدع من مورة فقط ومن قال ان الصور ازلية مع انيته فليس هو فقط بل هو واشياء كثيرة فليس هو مبدع الصور الصور ازلية مع انيته فليس هو فقط بل هو واشياء كثيرة فليس هو مبدع الصور

#### ( ۳۹۳ )

بل كل صورة انما ظهرت ذاتها فعند اظهارها ذاتها ظهرت هذه العوالم وهذا اشنع ما يكون من القول وكان هرمس وعاذيمون يقول ليست اوائل البتة ولا معقول قبل المحسوس بحال بل مثل بدعة الاشياء مثل الذي يفرج من ذاته بلا حدث ولا فعل ظهر فلا يزال بخرجه من القوة الي الفعل حتي يوجد فيكمل فبحسّه ويدركه وليس شي معقول البتة والعالم دائم لا يزول ولا يفني فان المبدع لا يجوز ان يفعل فعلاً يدثر الا وهو دائر مع دثور فعله وذلك محال

راي زينون الاكبر كان يقول ان المبدع الاول كان في علمة صورة ابداع كل جوهر وصورة دنور كل جوهر فإن علمه غير متناد والصور التي فيه من حد الابداع غير متناهية وكذلك صور الدثور غير متناهية فالعوالم تتجعدد في كل حين ودهر فماكان مذيا مشاكلاً لذا ادركذا حدود وجودة ودثورة بالحواس والعقل وماكان غير مشاكل لذا لم ندركه الا انه ذكر وجه التجدد فقال ان الموجودات باقية داثرة فاما بقاؤها فبتجدد صورها واما دثورها فبدثور الصورة الاولى عند تجدد الاخري وذكر ان الدئور قد يلزم الصور والهيولي وقال ايضاً ان الشمش والقمر والكواكب يستمدّ القوة من جوهر السماء فاذا تغيَّرت السماء تغيَّرت النجوم أيضًا ثم هذه الصور كلها بقاوها ودثورها في علم البارى تعالي والعلم يقتضى بقاؤها دائمًا وكذلك الحكمة تقتضى ذلك لان بقارها على هذة المحال افضل والباري تعالى قادر على أن يفني العوالم يوماً ما ان اراد وهذا الراي قد مال اليه الحكماء المنطقيون والجدليون دين الالهيين وحكى فلوطرخيس أن زينون كان يزعم أن الاصول هو الله تعالى والعنصر فقط فالله تعالى هو العلة الفاعلة والعنصر هو المنفعل حكمه قال اكثروا من الاخوان فان بقاء النفوس ببقاء الإخوان كما أن شفاء الابدان بالانوية وقيل راي ( ۳۹۳ )

زينون فتي على شاطى البصر محمزونًا يتسلم ف على الدنسيا قال له يا فتي ما يلهفك على الدنيا لو كذت في غاية الغف وانت راكب في لجَّة البحر قد انكسرت السفينة واشرفت على الغرق كانت غاية مطلوبك الأبحاة ويفوت كل ما في يدك قال نعم قال لو كنت ملكًا على الدنيا واحاط بك من يريد قتلك كان مرادك النجاة من يدة قال نعم قال فانت الغنى وانت الملك الان فتسلى الفقي وقال لتلميذة كن بما ياتي من الخير مسروراً وبما يجتنب من الشر محبوراً وقيل له أي الملوك أفضل ملك اليونانيين أم ملك الفرس قال من ملك شهوته وغضبه وسيُّل بعد أن هرم ما حالك قال هو ذا أموت قليلًا قليلًا على مهل وقيل له إذا متّ من يدفنك قال من يوذيه نتن جيفت وسيُّل ما الذي يهرم قال الغضب والمحسد وابلغ منها الغم وقال الفلك تحت تدبيري ونعى الية ابنه فقال ما فهب ذلك على انما ولدت ولداً يموت وما ولدت ولداً لا يموت وقال لا تخف موت البدن ولكن يجب عليك ان تخاف موت النفس فقيل له لم قلت خف موت النفس والنفس الناطقة عندك لا تموت فقال إذا انتقلت النفس الناطقة من حد النطق إلى حد البهيمية وإن كان جوهرها لا يبطل فقد ماتت من العيش العقلى وقال اعط الحق من نفسك فان المحق يخصمك ان لم تعطه حـقـه وقال محتبَّة المال وتـد الشَّرلان سائر الافات يتعلق بها ومحبَّة الشرف وتد العيوب لان سائر العيوب متعلقة بها وقال احسن مجاورة الذعم فتنعم ولا تسى بها فتسى بك وقال اذا ادركت الدنيا الهارب منها جرحته وإذا ادركها الطالب لها قتلته وقيل له وكان لا يقتني الا قوت يومه أن الملك يبغضك فقال وكيف يحب الملك من هو أغف منه وسيُّل

## ( 194 )

I

بلي شي تخالف الناس في هذا الرمان البهائم قال بالشرارة قال وما رايذا العقل قط الا خادماً للجهل وفي رواية السجزي الا خادماً للجَدّ والفرق بينهما ظاهر فان انطبيعة ولوازمها اذا كانت مستولية علي العقل استخدمة الجهل واذا كان ما قسم للانسان من الخبر والشرّ فوق تدبيرة العقلي كان الجدّ مستخدماً للعقل ويعظم جدّ الانسان بالعقل وليس يعظم العقل بالجدّ ولهذا خيف علي صاحب الجدّ ما لم يخف علي صاحب العقل والجد اصمّ اخرس لا يفقه ولا ينقه وانما هو ربح تهبّ وبرق يلمع ونار تلوح وصحو يعرض وحلم يمنع وهذا اللفظ اولي فانه عمم الحكم فقل ما راينا العقل قط وقد يعرض وحلم يمنع وهذا اللفظ اولي فانه عمم الحكم فقل ما راينا العقل قط وقد يعرض العقل ان يري ولا يستخدمه الجهل وذلك هو الاكثر وقال زينون في الجرادة خلقة سبعة جبابرة راسها راس فرس وعنقها عنق ثور وصدرها صدر اسد وجناحاها جناحا نسر ورجلاها رجلا

رأي ذيمقراطيس وشيعته فانه كان يقول في المبدع الأول انه ليس هو العنصر فقط ولا العقل فقط بل الاخلاط الاربعة وهي الاستقصات اوائل الموجودات كلها ومنها ابدعت الاشياء البسيطة كلها دفعة واحدة واما المركبة فانها كانت دائمة دائرة الا ان ديمومتها بذوع ودثورها بنوع ثم ان العالم بجملته باتي غير دائر لانه ذكر ان هذا العالم متصل بذلك العالم الاعلي كما ان عناصر هذه الاشياء متصلة بلطيف ارواحها الساكنة فيها والعناصر وان كانت تدثر في الظاهر فان صفوها من الروح البسيط الذي فيها فاذا كان كذلك فليس يدثر الا من جهة الحواس فاما من نحو العقل فانه ليس يدثر فلا من جهة الحواس فاما من نحو العقل فانه ليس يدثر فلا من هذها العالم ومفوة متصل بالعوالم البسيطة وانما شنع عليه الحكماء من جهة قوله ان اول مبدع هو العناصر وبعدها ابدعت البسائط الروحانية فهو يرتقي من الاسفل الى الاعلى ومن الأكدر الى الاصفى ومن شيعته قلموخوس الا أنه خالفه في المبدع الأول وقال بقول سائر الحكماء غير أنه قال أن المبدع الاول هو مبدع الصور فقط دس الهيولي فانها لم تزل مع المبدع فانكروا عليه وقالوا ان الهيولي لو كانت ازلية قديمة لما قبلت الصور ولما تغيّرت من حال الى حال ولما قبلت فعل غيرها اذ الازلى لا يتغيّر وهذا الراي مما كان يعزي الى افلاطون الالمي والراي في نفسه مزيَّف والعزوة البة غير صححة ومما نقل من ذيمقراطيس وزينون الأكبر وفيثاغورس انهم كانوا يقولون ان الباري تعالى متحرك بحركة فوق هذه الحركة الرمانية وقد اشرنا الى المذهبين وبيِّنَّا ان المراد باضافة الحركة والسكون اليه تعالى ونزيدة شرحًا من احتجاج كل فريق على صاحبة قال اصحاب السكون ان الحركة ابدًا لا تكون الاضد السكون والحركة لا تكون الابنوع زمان اما ماض واما مستقبل والحركة لا تكون الا مكانية منتقلة واما مستوية ومن المستوية يكون المحركة المستقيمة والمذعرجة والمكانية تكون مع الزمان فلو كان الباري تعالى متحركًا لكان داخلًا في الدهر والزمان قال اصحاب الحركة أن حركته أعلى من جميع ما ذكرتموة وهو مبدع الدهر والمكان وابداعة ذلك هو الذي يعنى بالحركة والله اعلم راي فلاسفة اقاداميا فانهم كانوا يقولون أن كل مرتَّب ينحلُّ ولا يجوز أن يكون مركبًا من جوهرين متّفقين في جميع الجهات والا فليس بمركب فاذا كان هذا هكذا فلا محالة اذا انحل المركّب دخل كل جوهر فأتّصل بالاصل الذي منه كان فما كان منها بسيطًا روحانيًا لمحق بعالمه الروحاني البسيط والعالم الروحابي باق غير داثر وما كان مذها جاسيًا غليظًا لحق بعالمه ايضًا وكل جاسي

### ( 197 )

اذا انحل فانما يرجع حتى يصل الي الطف من كل لطيف فاذا لم يبق من اللطانة شي اتتحد باللطيف الاول المتتحد به فيكونان متتحدين الي الابد واذا اتتحدت الاواخر بالاوائل وكان الاول هو اول مبدع ليس بينه وبين مبدعه جوهر اخر متوسط فلا محالة ان ذلك المبدع الاول متعلق بفور مبدعه فيبقي خالداً دهر الدهور وهذا الفصل قد نقل وهو يتعلق بالمعاد لا بالمبدأ وهولا يسمون مشائين اقاذاميا واما المشاؤون المطلق هم اهل لوقين وكان افلاطون يلقن الحكمة ماشياً تعظيماً لها وتابعه علي ذلك ارسطوطاليس فيسمي هو واصحابه المشائين واصحاب الرواق هم اهل الظلال وكان لافلاطون تعليمان احدهما تعليم كليس وهو الروحاني الذي لا يدرك بالموركن بالفكرة الطيفة وتعليم كايس وهو الهيولانيات

راي هرقل المحكيم وانه كان يقول ان اول الاوائل الذور المحق لا يدرك من جهة عقولنا لانها ابدعت من ذلك الذور الاول المحق وهو الله حقاً وهو اسم الله باليونانية انما يدل علي انه مبدع الكل وهذا الاسم عندهم شريف جدًا وكان يقول ان بدو المحلق واول شي ابدع والذي هو اول لهذه العوالم هو المحبّة والمذازعة ووافق في هذا الراي انبذقلس حيث قال الاول الذي ابدع هو المحبّة والغلبة وقال هرقل السماء متحركة من ذاتها والارض مستديرة ساكنة جامدة بذاتها والشمس ونفذت فيه حتي لم تذر فيه شياً من الرطوبة مار منه المحمق والجبل وما لم ينفذ فيه الشمس اكثرولم ينزع عنه الرطوبة مار منه الحمي والحيارة والجبل وما في النشاة الاخري تصير بلا كواكب لان الكواكب تهبط سفلاً حتي تحيط بالارض في النشاة الاخري تصير بلا كواكب لان الكواكب تهبط سفلاً حتي تحيط بالارض ( r9v )

وتلتهب فيصير متّصلًا بعضها ببغض حتي تكون كالدائرة حول الارض وانما هبط منها ماكان من اجزائها نارًا محضّة ويصعد ماكان نورًا محضًا فتبقي النفوس الشريرة الدنسة الخبيئة في هذا العالم الذي احاط به الذار الي الابد في عقاب السرمد وتصعد الففوس الشريفة الخالصة الطيبة الي العالم الذي يمحض نورًا وبهاء وحسنًا في ثواب السرمد وهنات الصور الحسان لذّات البصر والالحان الشجية لذّات السمع ولانها ابدعت بلا توسط مادة وتركب استقصات فهي جواهر شريفة روحانية نورانية وقال ان الباري يمسح تلك الانفس في كل دهر مسحة فيتجلي لها حتي تنظر الي نورة المحض الخارج من جوهرة الحق فحينيذ يستلذً عشقها وشوقها ومجدها فلا يزال ذلك دائمًا ابد الابد

راي ابيقورس خالف الاوائل في الاوائل قال المبادي اثنان الخلاء والصور واما الخلاء فمكان فارغ واما الصور فهي فوق المكان والخلاء ومنها ابدعت الموجودات وكل ما كون مذها فانة ينحل اليها فمنها المبدأ واليها المعاد وربما يقول الكل يفسد وليس بعد الفراق حساب ولا قضاء ولا مكافاة وجزاء بل كلها تضمحل وتدثر والانسان كالحيوان مرسل مهمل في هذا العالم والحالات التي ترد علي الانفس في هذا العالم كلها من تلقايها علي قدر حركاتها وافاعيلها فان فعلت خيراً وحسنًا فيرد عليها سرور وفرح وان فعلت شراً وقبيحاً فيرد عليها حزن وترح وانما سرور كل نفس بالانفس الاخري وكذي حزنها مع الانفس الاخري بقدر ما يظهر لها من افاعيلها وتبعه جماعة من التناسخية علي هذا الراي

حكم سولون الشاعر وكان عند الفلاسفة من الانبياء العظام بعد هرمس وقبل سقراط واجمعوا علي تـقديمة والقول بفضائلة قال سولون لتلميذة تـزوّد من ( 19^ )

النحير وانت مقبل خير لك من ان تتزود وانت مدبر وقال من فعل خيراً فليجتنب ما خالفه والا دعى شريرًا وقال إن امور الدنيا حق وقضاء فمن اسلف فليقص ومن قضى فقد وفى وقال اذا عرضت لك فكرة سواء فادفعها عن نفسك ولا ترجع باللائمة على غيرك لكريم رايك بما احدث عليك وقال ان فعل المجاهل في خطايه أن يذمَّ غيرة وفعل طالب الادب أن يذمَّ نفسه وفعل الاديب ان لا يذمَّ نفسة ولا غيرة وقال اذا انصبَّ الدهن واريق الشراب وانكسر الاناء فلا تغقم بل قل كما ان الارباح لا يكون الا فيما يباع ويشتري كذلك الخسران لا يكون الا في الموجودات فانف الغم والخسارة عنك فان لكل ثمناً وليس يجمى بالمجان وسئل ايما احمد في الصباء الحياء ام الخوف قال الحياء لان الحياء يدل على العقل والنحوف يدل على المقة والشهوة وقال لابنه دع المزام فان المزاح لقاح الضغائن وسالة رجل قال هل تري ان اتنروج او ادع قال اي الامرين فعلت ندمت عليه وسيُّل أي شي اصعب على الانسان قال أن لا يعرف عيب نفسه وان يمسَّك عما لا ينبغي ان يتكلم به وراي رجلًا عثر فقال له تعثر برجلك خير من تعثر بلسانك وسيَّل ما الكرم فقال النزاهة عن المساوي وقيل ما الحيوة قال التمسك بامر الله تعالى وسَيْل ما النوم فقال الفوم موتة خفيفة والموت نومة طويلة وقال ليكن اختيارك من الاشياء جديدها ومن الاخوان اقدمهم وقال انفع العلم ما اصابته الفكرة واقلَّه نفعاً ما قلته بلسانك وقال ينبغي ان يكون المرء حسن الشكل في صغرة وعفيفًا عـنـد الدراكة وعدلًا في شبابة وذا راي في كهولته وحافظًا للسنن عند الفناء حتي لا يلحقه ألندامة وقال ينبغي للشابّ ان يستعدّ لشيخوخته مثل ما يستعدّ الانسان للشتاء من البرد الذي

( 199 )

يمجم عليه وقال يا بني احفظ الامانة تحفظك وصلها حتي تمان وقال جوعوا الي الحكمة واعطشوا الي عبادية الله قبل ان ياتيكم المانع منها وقال لتلمذته لا تكرموا الجاهل فيستخف بكم ولا تتصلوا بالاشراف فتعذوا فيهم ولا تعتمدوا الغني ان كذتم تلامذة الصدق ولا تهملوا من انفسكم في ايامكم ولياليكم ولا تستخفوا بالمساكين في جميع اوقاتكم وكتب اليه بعض الحكملا يستوصفه امر عالمي العقل والحسّ فقال اما عالم العقل فدار ثبات وثواب واما عالم علمي قليل وقال اخلاق محمودة وجدتها في الناس الا انها انما توجد في قليل صديق بحب مديقة غائباً كمحبته حاضرًا وكريم يكرم الفقراء كما يكرم الاغنياد ومقرّ بعيوبه اذا ذكر وذاكر يوم نعيمة في يوم بوسة ويوم بوسة في يوم نعيمة وحافظاً لسانه عند غضه.

حكم اوميرس الشاعر وهو من القدماء الكبار الذي يجريه افلاطون وارسطوطاليس في اعلي المراتب ويستدل بشعرة لما كان يجمع فيه من اتقان المعرفة ومتانة المحكمة وجردية الراي وجزالة اللفظ فمن ذلك قوله لا خير في كثرة الرؤساء وهذه كلمة وجيزة تحتها معاي شريفة لما في كثرة الروساء من الاختلاف الذي ياتي علي حكمة الرياسة بالابطال ويستدل بها في التوحيد ايضاً لما في كثرة الالهة من المخالفات التي تعكر علي حقيقة الالهية بالافساد وفي الجملة لوكان اهل بلد كلهم روساء ما كان رئيس البتة ولوكان اهل بلد كلهم رعية لما كان رعية البتة ومن حكمة قال اني لاعجب من الذاس اذكان يمكنهم الاقداء بالله فيدعون ذلك الي الاقتداء بالبهائم قال له تلميذة لعل هذا انما يكون لابهم ق فيدعون ذلك الي الاقتداء بالبهائم قال له تلميذة لعل هذا انما يكون لابهم ق ( ~~ )

روا أنهم يموتون كما يموت البهائم فقال بهذا السبب يكثر تعجبي منهم من قبل انهم . محسبون بانهم لابسون بدنًا ميتًا ولا حصَّون أن في ذلك البدن نفسًا غير ميتة وقال من يعلم أن الحيوة لذا مستعبدة والموت معتق مطلق آثر الموت على الحيوة وقال العقل تحوان طبيعي وتجرّبي وهما مثل الماء والارض وكما ان الغار تذيبكل صامت وتخلصه وتمكن من العمل فيه كذلك العقل يذيب الامور وبتخلصها ويفصلها ويعدها للعمل ومن لم يكن لهذين النصوين فيه موضع فان خير امورة له قصر العمر وقال أن الانسان النجير أفضل من جميع ما على الارض والانسان الشرير اخسّ واوضع من جميع ما على الارض وقال لن تذبل واحلم تعزُّ ولا تكن معجباً فتمتهن واقهر شهوتك فإن الفقير من انحطَّ الى شهواته وقال الدنيا دار تجارة والويل لمن تزوّد عنها الخسارة وقال الامراض ثلثة اشياء الزيادة والنقصان في الطبائع الاربع وما يميجه الاخران فشفاء الزائد والناقص في الطبائع الادوية وشفاء ما يمهتجه الاخران كلام الحكماء والاخوان وقال العمى خير من الجهل لان اصعب ما يخاف من العمي التهور في بيُّرينهد منه الجسد والجهل يتوقع منه هلاك الابد وقال مقدمة المحمودات الحياء ومقدمة المذمومات القحة وقال يرقليطس أن أوميرس الشاعر لما رأي تضاد الموجودات دين فلك القمر قال بالدّية هلك التضادّ من هذا العالم ومن النَّاس والسادة يعنى النجوم واختلاف طبايتعها واراد بذلك ان يبطل التضاد والاختلاف حتى يكون هذا العالم المتحرك المنتقل داخلًا في العالم الساكن القائم الدائم ومن مذهبه ان بهرام واقع الزهرة فتولدت من بينهما طبيعة هذا العالم وقال ان الزهرة هي علة التوحّد والاجتماع وبهرام علة التفرّق والاختلاف والتوحّد ضدّ التفرق ( "1)

فلذلك صارت الطبيعة ضدًا تركّب وتدقص وتوحّد وتفرّق وقال النحط شي اظهرة العقل بوساطة القلم فلما قابل الذفس عشقته بالعنصر هذه حكمه واما مقطعات اشعارة قال ينبغي للأنسان أن يفهم الأمور الأنسانية أن الأدب للأنسان فخرلا يسلب ارفع من عمرك ما يجريك إن امور العالم تعلمك العلم إن كنت ميتاً فلا تحقر عداوة من لا يموت كل ما يختار في وقته يفرج به إن الزمان يبين المحق وينيره اذكر نفسك ابداً انك انسان إن كنت انساناً فافهم كيف تضبط غضبك اذا نالتك مضرّة فاعلم انك كنت اهلها اطلب رضاكل احد لارضا نفسك فقط إن الضحك في غير وقته هوابن عم البكاء إن الارض تلد كل شي ثم تستردَّه إن الراي من الجبان جبان انتقم من الاعداء نقمة لا تضرَّك كن مع حسن الجراة ولا تكن متهوَّرًا ان كنت ميتًا فلا تذهب مذهب من لا يموت ان اردت إن تحى فلا تعمل عملًا يوجب الموت ان الطبيعة كوّنت الاشيام بارائة الرب تعالى من لا يفعل شيئًا من الشَّر فهو الاهى امن بالله فانك توفق في امورك إن مساعدة الأشرار على افعالهم كفر بالله إن المغلوب من قاتل الله والبخت اعرف الله واعقل الامور الانسانية إذا إراد الله خلاصك عبرت البحر على البادية ان العقل الذي يناطق الله لشريف ان قوام السنة بالرئيس ان لفيف الناس وان كانت لهم قوة فليس لهم عقل ان السنة توجب كرامة الوالدين مثل كرامة الاله راي أن والديك الهة لك أن الاب من هو ربي لا من ولد إن الكلام في غير وقته يفسد العمر كله إذا حضر البخت تمت الأمور إن سنن الطبيعة لا يتعلم إن البد تغسل اليد والأصبع الأصبع وليكن فرحك بما تذخره لنفسك دون ما تذخره لغيرك يعف بالمذخر لنفسه (**r**•r)

العلم والحكمة والمذخر لغيرة المال والكرم يحمل ثلثة عذاقيد عنقود الالتذاذ وعنقود الشكر وعنقود الشيم خير امور العالم الحسي اوساطها وخير امور العالم العقلي افضلها وقيل ان وجود الشعر في امة يونان كان قبل الفلسفة وانما أبدعة اوميرس وثاليس كان بعدة ثلثماية واثين وثمانين سنة واول فيلسوف كان منهم في سنة تسع ماية واحدي وخمسين من وفاة موسي عليه السلم وهذا ما خبر به كورفس في كتابه وذكر فرفوريوس ان ثاليس ظهر في سنة ثلت وعشرين وماية من ملك بختنصر

حكم بقراط واضع الطب الذي قال بفضله الأوائل والأواخر كان اكثر حكمته في الطب وشهرته به فبلغ خبرة بهمن بن اسفنديار بن كشتاسف وكتب الي فيلاطس ملك قوة وهو بلد من بلاد اليونانيين يامر بتوجيه بقراط اليه وأمر له بقناطير من الذهب فابي ذلك وتلكاً عن الخروج اليه ضناً يوطنه وقومه وكان لا ياخذ علي المعالجة اجرة من الفقراء وأوساط الناس وقد شرط ان ياخذ من الاغنياء احد ثلثة اشياء طوقا او اكليلاً او سواراً من ذهب فمن حكمة ان تال قال الناس وقد شرط ان ياخذ من الاغنياء الذهب فابي ذلك وتلكاً عن الخروج اليه ضناً يوطنه وقومه وكان لا ياخذ علي المعالجة اجرة من الفقراء وأوساط الناس وقد شرط ان ياخذ من الاغنياء احد ثلثة اشياء طوقا او اكليلاً او سواراً من ذهب فمن حكمة من الاغنياء احد ثلثة اشياء طوقا او اكليلاً او سواراً من ذهب فمن حكمة ان قال استهينوا بالموت فان مرارته في خوفه وقال الحيطان والبروج لا تحفظ المدن ولكن يحفظها اراء الرجال وتدبير الحكماء وقال يداوي كل عليل بعقاقير ارضه فان الطبيعة متطلعة الي هوابها ونازعة الي غذائها ولما حضرته الوفاة قال خذوا جامع ولكن يحفظها اراء الرجال وتدبير الحكماء وقال يداوي كل عليل بعقاقير ارضه فان الطبيعة متطلعة الي هوابها ونازعة الي غذائها ولما حضرته الوفاة قال خذوا جامع ولكن يحفظها اراء الرجال وتدبير الحكماء وقال يداوي كل عليل بعقاقير ارضه فان الطبيعة متطلعة الي هوابها ونازعة الي غذائها ولما حضرته الوفاة قال خذوا جامع ولكن يحفظها اراء الرجال وتدبير الحكماء وقال يداوي كل عليل معاقير ارضه فان الطبيعة متطلعة الي هوابها ونازعة الي غذائها ولما حضرته الوفاة قال خذوا جامع ولكن يحفظها اراء الرجال وتدبير ألحكماء وقال يداوي كل عليل معاقير ارضه فان الطبيعة متطلعة الي هوابها ونازعة الي غذائها ولما حضرته الوفاة قال خذوا جامع ولكن يعني من كثر نومه ولانت طبيعته ونديت جلدته طال عمرة وقال الاقلال العلم مني من من من من فرمن النان من طبيعة واحدة من من الفار خير من الاكثار من الناف وقال لو خُتى الانسان من طبيعة واحدة من المرض لانه لم يكن هناك شي يضائها فيمرض ودخل علي عليل فقال له

( "")

انا وانت والعلة ثلثة فان اعنتنى عليها بالقبول لما تسمع منى صرنا اثنين وانفريت العلة فقوينا عليها والاثنان إذا اجتمعا على واحد غلبا وسيُّل ما بال الانسان اثور ما يكون بدنه اذا شرب الدوا قال مثل ذلك مثل البيت اكثر ما يكون غبارًا أذا كنس وحديث ابن الملك أذ عشق جارية من حظايا أبيه فنهك بدنه واشتدت علته فاحضر بقراط فجس نبضه ونظرالي تفسرته فلم يراثر علة فذاكرة حديث العشق فراة يهشُّ لذلك ويطرب فاستخبر الحال عن خاصته فلم يكن عندها خبر وقالت ما خرج قط من الدار فقال بقراط للملك مُرّ رئيس النحصيان بطاعتي فامرد بذلك فقال اخرج على النساء فخرجن وبقراط واضع اصبعه علمي نبض الفتي فلما خرجت الحظية اضطرب عرقه وطار قلبه وحار طبعة فعلم بقراط أنها المعينة لهواة فصار إلى الملك فقال ابن الملك قد عشق لمن الوصول اليها صعب قال الملك ومن ذاك قال هو يحب حليلتي قال انزل عـنـهـا ولك عنمها بدل فتحازن بقراط ووجم وقال هل رايت احدًا كلف احدًا طلاق امراته لا سيما الملك في عدله ونصفته يامرني بمفارقة حليلتي ومفارقتها مفارقة روحي قال الملك اني اوثر ولدي عليك واعوضك من هو احسن منها فامتنع حتى بلغ الامر إلى التهديد بالسيف قال بقراط أن الملك لا يسمى عدلًا حتى ينصف من نفسة ما ينتصف من غيرة ارايت لو كانت العشيقة حظية الملك قال يا بقراط عقلك اتم من معرفتك فنزل عنها لابنه وبرى الفنى وقال بقراط إن تاكل ما تستمرئ وما لا تستمرئ فانه ياكلك وقيل لبقراط لم ثقل الميت قال لانه كان اثنين احدهما خفيف رافع والاخر ثقيل واضع فلما انصرف احدهما وهو الخفيف الرافع ثقل الثقيل الواضع وقال الجسد

( ".")

يعالج جملة على خمسة اضرب ما في الراس بالغرغرة وما في المعدة بالقي وما في البدن باسهال البطن وما بين الجلدين بالعُرِّق وما في العمق وداخل العِرق بارسال الدم وقال الصفرا بيتها المرارة وسلطانها في الكبد والبلغم بيتـه المعدة وسلطانه فى الصدر والسودا بيتها الطحال وسلطانها في القلب والدم بيته القلب وسلطانه في الراس وقال لتلميذ له ليكن افضل وسيلتك الى الناس محبتك لهم والتفقد لامورهم ومعرفة حالهم واصطناع المعروف اليهم ويحكى عن بقراط قوله المعروف العمر قصير والصناعة طويلة والزمان جديد والتجربة خطر والقضاء عسر وقال نتلاميذه اقسموا الليل والنهار ثلثة اقسام فاطلبوا في القسم الأول العقل الفاضل واعملوا في القسم الثاني بما احرزتم من ذلك العقل ثم عاملوا في القسم الثالث من لا عقل له وانهزموا من الشرما استطعتم وكان له ابن لا يقبل الادب فقالت امراته ان ابنك هو منك فادبه فقال لها هو مني طبعًا ومن غيري نفسًا فما اصنع به وقال ما كان كثيرًا فهو مضاداً للطبيعة فليكن الاطعمة والاشربة والنوم والجماع والتعب تصداً وقال ان صحّة البدن اذا كان في الغاية كان اشد خطرًا وقال ان الطب هو حفظ الصحة بما يوافق الاصحاء ودفع المرض بما يضادُّه وقال من سقى السمَّ من الاطباء والقى الجذين ومذع الحبل واجترأ على المريض فليس من شيعتي وله ايمان معروفة على هذه الشرائط وكتبه كثيرة في الطب وقال في الطبيعة انها القوة التي تدبر جسم الانسان فتصوَّره من النطفة الي تمام الخمليقة خدمة. للففس في أتمام هيكلها ولا يزال هو المدبر له غذاء من الثدي وبعدة مما به قوامه من الاغذية ولها ثلث قوى المولدة والمربية والحافظة ويخدم الثلث

( ~. )

اربع قوى الجاذبة والماسكة والهاضمة والدافعة حكم ديمقراطيس وكان من الحكماء المعتبرين في زمان بهمن بن اسفنديار وهو وبقراط كانا في زمان واحد قبل افلاطون وله اراء في الفلسفة وخصوصاً في مبادى الكون والفساد وكان ارسطوطاليس يوثر قوله على قول استانة افلاطون الالهي وما انصف قال ديمقراطيس أن الجمال الظاهر يشبُّه به المصوَّرون بالاصباغ ولكن الجمال الباطن لا يشبُّه به الا من هو له بالحقيقة وهو مخدَّرعة ومنشأة وقال ليس ينبغى أن تعدّ نفسك من الناس ما دام الغيظ يفسد رايك ويتبع شهوتك وقال ليس ينبغي أن يمتحن الناس في وقت ذلتهم بل في وقت عزّتهم وتملكهم وكما أن الكير يمتحن به الذهب كذلك الملك يمتحن به الانسان فيتبين خيرة من شره وقال ينبغي أن تاخذ في العلوم بعد أن تنقى نفسك عن العيوب وتعوَّدها الفضائل فانك أن لم تفعل هذا لم تنتفع بشي من العلوم وقال من اعطى اخاة المال فقد اعطاة خزائنه ومن اعطاة علمة ونصيحته فقد وهب له نفسه وقال لا ينبغي ان تعد النفع الذي فيه الضرر العظيم نفعًا ولا الضرر الذي فيه النفع العظيم ضررًا ولا الحيوة التي لا تحمد أن تعدُّ حيوة وقال مثل من قنع بالاسم كمثل من قنع عن الطعام بالرايحة وقال عالم معاند خير من جاهل منصف وقال ثمرة العزَّة التواني وثمرة التوابي الشقاء وثمرة الشقاء ظهور البطالة وثمرة البطالة السفه والعنت والغدامة والحزن وقال يجب على الانسان أن يطهر قلبة من المكر والمحديعة كما يطهر بدنه من انواع الخبت وقال لا تطمع احداً ان يطأ عقبك اليوم فيطاوك غداً وقال لا تكن حلوًا جدًا ليَّلا تبلع ولا مرًّا جدًا ليَّلا تلفظ وقال ذنب الكلب

( ".1 )

يكسب له الطعام وفمة يكسب الضرب وكان باثيدية نقاش غير حافق فاتى ديمقراطيس وقال جصص بيتك فاصوره قال صوره اولاً حتى اجصصه وقال مثل العلم مع من لا يقبل وإن قبل لا يعلم كمثل دواء مع سقيم وهو لا يداوي به وقيل له لا تنظر فغمض عينية قيل له لا تسمع فسد اذنية قيل له لا تتكلم فوضع يدة على شفتية قيل له لا تعلم قال لا اقدر انما اراد به ان البواطن لا تندرج تحت الاختيار فاشار الى ضرورة السر واختيار الظاهر ولما كان الانسان مضطر الحدوث كان معزول الولاية عن قلبه وهو بقلبه اكثر مغه بسائر جوارحة فلهذا ما لم يستطع أن يتصرف في أصله لاستحالة أن يكون فأعل اصله ولهذا الكلم شرح اخر وهو أنه اراد التمييز بين العقل والحس فأن الادراك العقلي لا يتصور الانفكاك عنه وإذا حصل لن يتصور نسيانه بالاختيار والاعراض عنه بخلاف الادراك المحسى وهذا يدل على أن العقل ليس من جنس. المحس ولا النفس من حيَّز البدن وقد قيل أن الاختيار في الانسان مركب من انفعالين احدهما انفعال نقيصة والثاني انفعال تكامل وهو الى الانفعال الاول اميل بحكم الطبيعة والمزاج والاخر ضعيف فيه الا اذا وصل اليه مدد من جهة العقل والتمدييز والنطق فينشى الراي الثاقب ويحدث العزم الصائب فيحبّ العق ويكره الباطل فمتي وقف هذا المدد من القوة الاختيارية كانت الغلبة للانفعال الاخر ولولا يركب الاختبار عن هذين الانفعالين وانقسامه الى هذين الوجهين لتأتى للانسان جميع ما يقصده بالاختيار بلا مهملة ولا ترجم ولا هنية ولا تسرنم ولا استشابة ولا استخارة وهذا الراي الذي راء هذا الحكيم لم اجد احدًا ابنه له ولا عثر علية أو حكم به وأومي ألية

( ٣.٧ )

حكم اوقليدس وهو اول من تكلم في الرياضيات وافردة علمًا نافعًا في العلوم منقحًا للخاطر ملقحًا للفكر وكتابة معروف باسمة وذلك حكمته وقد وجدنا له حكماً متفرقة فاوردناها على سوق مرامنا وطرد كلامنا فمن ذلك قوله الخط هندسة روحانية ظهرت بالة جسمانية وقال له رجل يتهدده اني لا آلوا جهداً في إن افقدك حداتك قال اوقليدس وإنا لا آلوا جهداً في إن افقدك غضبك وقال كل امر تصرفنا فيه وكانت النفس الناطقة هي المقدّرة له فهو داخل في الافعال الانسانية وما لم تقدّره النفس الناطقة فهو داخل في الافعال البهيمية قال ومن اراد ان يكون محبوبة محبوبك وافقك على ما يحب فاذا اتَّفقتما على محسبوب واحد صرتما الى الانفاق وقال أفزع الى ما يشبه الراي العام التدبيري العقلي وانهم ما سواة وقال كل ما استطيع على خلعة ولم يضطر الي لنرومة المرء فلم الاقامة على مكروهة وقال الامور جنسان احدهما يستطاع خلعة والمصير الى غيرة والاخر توجبه الضرورة فلا يستطاع الانتقال عنه والاغتمام والاسف على كل واحد منهما غير سائغ في الراي وقال أن كانت الكائنات من المضطرَّة فما الاهتمام بالمفطر أذ لا بد منه وإن كانت غير مضطرة فلم الهمَّ فيما يجوز الانتقال عنه وقال الصواب اذا كان عامياً كان افضل لان المخاص يقع بالتحري وتلقا امرما وقال العمل على الانصاف ترك الاقامة على المكروة وقال إذا لم يضطرك إلى الاقامة عليه شي فإن أقمت رجعت باللائمة عليك وقال المحزم هو العمل على إن لا تثق بالامور التي في الامكان عسيرها ويسيرها وقال كل فائت وجدت فى الامور منه عوضاً وامكنك اكتساب مثله فما الاسف علي فوته وان لم يكن منه عوض ولا يصادف له مثل فما الاسف على ما لا سبيل الي مثله ولا امكان

( ".^ )

في دفعة وقال لما علم العاقل انة لا ثقة بشي من امر الدنيا القي منها ما منة بد واقتصر علي ما لا بدّ منة وعمل بما يوثق بة بابلغ ما قدر عليه وقال اذا كان الامر ممكنًا فية التصرف فوقع بحال ما تحت فاعتدة ربحاً وان وقع بحال ما تكرة فلا تحزن فانك قد عملت فية علي غير ثقة بوقوعة علي ما تحب وقال لم ار احداً الا ذاماً للدنيا وامورها اذ هي علي ما هي من التغير والتنقل فالمستكثر منها يلحقه ان يكون اشد اتصالاً بما يذمّ وانما يذمّ الانسان ما يكرة ما يحت وقال الم ار احداً الا ذاماً للدنيا وامورها اذ هي علي ما هي من التغير والمستقل منها مستقل مما يكرة واذا استقل مما يكرة كان ذلك اقرب الي ما يحت وقال اسوا الناس حالاً من لا يثق باحد لسوء ظنّه ولا يثق به احد الموء فعله وقال الجشع بين شرّين والاعدام يخرجه الي التسفّه والجدّة تخرجة الي الاشر وقال لا تعن اخاك علي اخيك في خصومة فانهما يصطلحان علي قليل وتكتسب المذمّة

حكم بطلميوس وهو صاحب المجسطي الذي تكلم في هيئة الفلك واخرج علم الهندسة من القوة الي الفعل فمن حكمة ان قال ما احسن بالانسان ان يصبر عما يشتهي واحسن منه ان لا يشتهي الا ما ينبغي وقال الحكيم الذي اذا صدق صبر لا الذي اذا قذف كظم وقال لمن يغني الناس ويسأل اشبه بالملوك ممن يستغني بغيرة ويسال وقال لان يستغني الانسان عن الملك اكرم له من ان يستغني به وقل موضع الحكمة من قلوب الجهال كموقع الذهب من ظهر الحمار وسمع جماعة من اصحابة وهم حول سرادقه يقعون فيه ويثلبونه فهتر رمحاً كان بين يديد ليعلموا انه بمسمع منهم وان ( ... )

معدنة لا يستنبط الا بالدوُوب والتعب والكدّ والنصب ثم يجب تخليصة بالفكر كما يخلص الذهب بالذار وقال بطلميوس دلالة القمر في الايام اقوى ودلالة الشمس والزهرة في الشهور اقوى ودلالة المشتري وزحل في السنين اقوى ومما ينقل عنه انه قال نحن كايُنون في الزمن الذي ياتي بعد هذا رمز الي المعاد اذ الكون والوجود الحقيقي ذلك الكون والوجود في ذلك العالم

حكماء اهل المظال وهم خروسبس وزينون قولهما الخالص أن الباري الأول واحد محض هو هو أن فقط أبدع العقل واللفس دفعة وأحدة ثم ابدع جميع ما تحتهما بتوسطهما وفي بدو ما ابدعهما ابدعهما جوهرين لا يجوز عليهما الدثور والفناء وذكروا أن للنفس جرمين جرم من النار والهواء وجرم من الماء والارض فالنفس متَّحدة بالجرم الذي من الذار والهواء والجرم الذي من الذار والهواء متَّحد بالجرم الذي من الماء والارض فالنفس تظهر افاعيلها في ذلك الجرم وذلك الجرم ليس له طول ولا عرض ولا قدر مكاني وباصطلاحذا سميناه جسمًا وافاعيل النفس فيها نيرة بهية ومن الجسم الي الجرم ينحدر النور والحسن والبهاء ولما ظهرت افاعيل النفس عندنا بمتوسطين كانت اظلم ولم يكن نها نور شديد وذكروا أن النفس إذا كانت طاهرة زكية استصحبت الاجزاء النارية والهوائية وهى جسمها في ذلك العالم جسمًا روحانيًا نورانيًا علويًا طاهرًا مهذَّبًا من كل ثقل وكدر واما الجرم الذي من الماء والارض فيدثر ويفني لانه غير مشاكل للجسم السماري لان ذلك الجسم خفيف لطيف لا وزن له ولا تلمس وأنما يدرك من البصر فقط كما يدرك الاشياء الروحانية من العقل فالطف ما يدرك الحسّ البصري من الجواهر النفسانية والطف ما يدرك

( "1. )

من ابداع الباري تعالى الأثار التي عند العقل ونكروا إن النفس إنما هي مستطيعة ما خلاها الباري تعالى أن تفعل وأذا ربطها فليست بمستطيعة كالحيوان الذي أذا خلاة مدبِّرة اعفي الانسان كان مستطيعاً في كل ما دعا اليه وتحرك اليه واذا ربطة لم يقدر حينيَّذ أن يكون مستطيعاً وذكروا أن دنس النفس وأوساخ الجسد انما تكون لازمة للانسان من جهة الاجزاء واما التطهير والتهذيب فمن جهة الكل لاته إذا انفصلت النفس الكلية من النفس الجزوية والعقل الجزوي من العقل الكلى غلظت وصارت من حدّيز الجرم لانها كلما سفلت اتّحدت بالجرم من حيز الماء والارض وهما ثقيلان يذهبان سفلًا وكلما اتصلت النفس الجزوية. بالنفس الكلية والعقل الجزوي بالعـقـل الكلى فهبت علوًا لانها تتّحد بالجسم من حيز الذار والهواء وكلاهما لطيفان يذهبان علواً وهذان الجرمان مركّبان وكل واحد منهما من جوهرين واجتماع هذين الجرمين يوجب الأتّحاد شيئاً واحداً عند الحس البصري فاما عند الحواس الباطنة وعند العقل فليست شيًّا واحداً فالجسم في هذا العالم مستبطن في الجرم لانه اشدّ روحانية ولان هذا العالم ليس مشاكلًا ولا مجانساً والجرم مشاكل ومجانس لهذا العالم فصار الجرم اظهر من الجسم لمجانسة هذا العالم وتركيبه وصار الجسم مستبطعاً في الجرم لان هذا العالم غير مشاكل له وغير مجانس فاما في ذلك العالم فالجسم ظاهر على الجرم لأن ذلك العالم عالم الجسم لانه مجانس ومشاكل له ويكون لطيف الجرم الذي من لطيف الماء والارض المشاكل لجوهر الذار والهواء مستبطناً في الجسم كما كان الجسم مستبطناً في هذا العالم في الجرم فاذا كان هذا فيما فكروا هكذا كان ذلك الجسم باقياً دايماً لا يجوز عليه الدثور والفذاء ولذَّته دايمة

# ( "11 )

لا تملّها النفوس ولا العقول ولا ينفد ذلك السرور والحبور ونقلوا عن افلاطون استاذهم لما كان الواحد لا بدء له صار نهاية كل متناة وانما صار الواحد لا نهاية له لانه لا بدء له لا لانه لا نهاية له وقال ينبغي للمرء أن ينظر كل يوم الي وجهه في المرآة فان كان فبيحًا لم يفعل قبيحًا فيجمع بين قبيحين وان كان حسنًا لم يشنه بقبيم وقال انك لن تجد الناس الا رجلين اما موخرًا في نفسه قدّمه حظه او مقدماً في نفسه اخّرة دهرة فارض بما انت فيه اختياراً والا رضيت اضطراراً

الحكماء الذين تلوهم في الزمان وخالفوهم في الراي مثل ارسطوطاليس ومن تابعه علي رايه مثل الاسكفدر الرومي والشيخ اليوناني وديوجانس الكلبي وغيرهم وكلهم علي راي ارسطوطاليس في المسايًل التي تفرّدها عن القدماء ونحن نذكر من اراية ما يتعلق بغرضناً من المسايًل التي شرعت فيها الاوائل وخالفهم المتاخرون ونحصرها في ستّة عشر مسئلة

راي ارسطوطاليس بن نيقوماخوس من اهل اسطاخرا وهو المقدّم المشهور والمعلّم الاول والحكيم المطلق عندهم وانما ولد في اول سنة من ملك اردشير بن دارا فلما اتت عليه سبعة عشر سنة اسلمة ابوة الي افلاطون فمكت عندة نيفاً وعشرين سنة وانما سمّوة المعلّم الاول لانة واضع التعاليم المنطقية ومخرجها من القوة الي الفعل وحكمها حكم واضع النحو وواضع العروض فان نسبة المنطق الي المعاني التي في الذهن نسبة النحو الي الكلام والعروض الي الشعر وهو واضع لا بمعني انه لم يكن المعاني مقوّمة بالمنطق قبله فقوّمها بل بمعني انه جرّد آلة عن المادة فقوّمها تقريباً الي اذهان المتعلمين حتى يكون كالميزان عندهم ( "1" )

يرجعون اليه عند اشتباه الصوب بالخطاء والحق بالباطل الا انه اجمل القول اجمال الممهدين وفضَّله المتَّاخرون تفضيل الشارحين وله حق السبق ونضيلة التمهيد وكتبة في الطبيعيات والالهيات والاخلاق معروفة ولها شروم كثيرة ونحن اخترنا في نقل مذهبة شرج ثامسطيوس الذي اعتمدة مقدم المتاخرين ورئييسهم ابو على بن سيدًا واوردنا نكتًا من كلامه في الالهيات واحلنا باقي مقالاته في المسائل على نقل المتاخرين أن لم يخالفوه في رأي ولا نازعوه في حكم كالمقلَّدين له المتهالكين عليه وليس الامر على ما مالت اليه ظـنونهم المسئلة الاولى في اثبات واجب الوجود الذي هو الممرِّك الأول وقال في كتاب اثولوجيا من حرف اللام ان الجوهر يقال على ثلثة اضرب اثنان طبيعيان وواحد غير متحرك قال انا وجدنا المتحركات على اختلف جهاتها واوضاعها ولا بد لكل متحرك من محرّك فاما ان المحرّك يكون متحركاً فيتسلسل القول فيه ولا يتحصل والا فيستند الى محرّك غير متحرك ولا يجوز أن يكون فيه شي ما بالقوة فانه يحتاج الى شي اخر يخرجه من القوة الى الفعل فالفعل اذا اقدم على ما بالقوة وكل جائز وجودة ففي طبيعته معنى ما بالقوة وهو الامكان والجواز فيحتاج الى واجب به يجب وكذلك كل متحرك فيحتاج الى محرّك فواجب الوجود بذاته ذات وجودها غير مستفاد من وجود غيرة وكل موجود فوجودة مستفاد عنه بالفعل وجائز الوجود له في نفسه وذاته الامكان وذلك اذا اخذته بلا شرط واذا اخذته بشرط علَّته فله الوجوب واذا اخذته بشرط لا علَّته الامتناع المسئلة الثانية في أن واجب الوجود واحداً اخذ ارسطوطاليس يوضح أن المبدأ الأول واحد من حيث أن العالم واحد ويقول أن الكثرة بعد

( "1" )

الاتّفاق في المحد ليست هي كثرة العنصر واما ما هو بالألية الاولى فليس له عنصر لانه تمام قائم بالفعل لا يخالط القوة فاذاً المحرّك الاول واحد بالكلمة والعدد أي الاسم والذات قال فمحرك العالم واحد لأن العالم واحد هذا نقل ثامسطيوس واخذ من نصر مذهبه يوضح أن المبدأ الاول واحد من حيث أنه واجب الوجود لذاته قال ولوكان كشيرًا لحمل واجب الوجود عليه وعلى غيرة بالتواطؤ فيشملهما جنساً وينفصل احدهما عن الاخر نوعاً فيتركب فاته من جنس وفصل فيسبق اجزاء المركب على المركب سبقًا بالذات فلا يكون واجبًا بذاته ولانه لو لم يكن هو بعينه واجب الوجود لذاته لا لشي عينه بل امر خارج عينه فكان واجب الوجود بذلك الامر المخارج فلم يكن واجبًا المسئلة الثالثة فى ان واجب الوجود لذاته عقل بذاته هذا خلف لذاته وعاقل ومعقول لذاته عقل من غيرة او نم يعقل اما انه عقل فلانه مجرَّد عن المائة منزَّة عن اللوازم المادية فلا يحتجب ذاته عن ذاته واما انه عقل لذاته فلانه مجرَّد لذاته واما انه معقول لذاته فلانه غير محجوب عن فاته بذاته او بغيرة قال الاول يعقل ذاته ثم من ذاته يعقل كل شي فهو يعقل العالم العقلي دفعة واحدة من غير احتياج الى انتقال وتردد من معقول الى معقول وانه ليس يعقل الاشياء على انها امور خارجة عنه فيعقلها منه كحالنا عند المحسوسات بل يعقلها من ذاته وليس كونه عاقلاً وعقلاً بسبب وجود الاشياء المعقولة حتي يكون وجودها قد جعله عقلًا بل الامر بالعكس اي عقله للاشياء جعلها موجودة وليس للاول شي يكمله فهو الكامل لذاته المكمل لغيرة فلا يستفيد وجودة من وجود كمالًا وإيضًا فانه لو كان يعقل الاشياء من

# ( ٣١۴ )

الاشياء لكان وجودها متقدماً على وجوده ويكون جوهره في نفسه في قوامة وطباعة أن يقبل معقولات الاشياء فيكون في طباعة بالقوة من حيث يكمل بما هو خارج عنه حتي يقال لولا ما هو خارج عنه لم يكن له ذلك المعفِّ وكان فيه عدمها فيكون الذي له في طباع نفسه وباعتبار نفسه من غير اضافة الى غيرة أن يكون عائماً للمعقولات ومن شانه أن يكون له ذلك فيكون باعتبار نفسه مخالطًا للمكان والقوة واذا فرضنا انه لم يزل ولا يزال موجودًا بالفعل فيجب ان يكون له من ذاته الامر الأكمل الافضل لا من غيرة قال وإذا عقل فاته عقل ما يلزمها لذاتها بالفعل وعقل كونه مبدأ وعقل كل ما يصدر عنه على ترتيب الصدور عنه والا فلم يعقل ذاته بكنبها قال وان كان لبس يعقل بالفعل فما الشي الكريم له وهو الكون الذاقص كماله فيكون حاله كحال المائم وان كان يعقل الاشياء من الاشياء فتكون الاشياء متقدمة عليه تتقوم بما يعقله ذاته وأن كان يعقل الاشياء من فاته فهو المرام والمطلب وقد يعبر عن هذا الغرض بعبارة اخرى تودّى قريباً من هذا المعني فيقول ان كان جوهرة العقل وان يعقل فاما ان يعقل ذاته او غيرة فان كان يعقل شيًّا اخر فما هو في حدٌّ ذاته غير مضاف الى ما يعقله وهل لهذا المعتبر بنفسه فضل وجلال مناسب لان يعقل بان يكون بعض الاحوال ان يعقل له افضل من ان لا يعقل وبان لا يعقل يكون له افضل من أن يعقل فأنه لا يمكن القسم الآخر وهو أن يكون يعقل الشي الآخر أفضل من الذي له في ذاته من حيث هو في ذاته شي يلزمه أن يعقل فيكون فضله وكماله بغيرة وهذا محال المسئلة الرابعة. في أن واجب الوجود لا يعتريه تغيّر وتأثّر من غيرة بان يبدع او يعقل قال الباري تعالى عظيم الرّبة جدا غير

محتاج الي غيرة ولا متغدّر بسبب من غيرة سوا كان التغيّر زمانيًّا او كان تغيّراً بان ذاته يقبل من غيرة اثراً وإن كان دائماً في الزمان وانما لا يجوز له ان يتغيَّر كيف ما كان لان انتقاله انما يكون الى الشَّر لا الى النهير لان كل رتبة غير رتبته فهو دون رتبته وكل شي يناله ويوصف به فهو دون نفسه ويكون ايضًا شيئًا مناسبًا للحركة خصوصًا أن كانت بعدية زمانية وهذا معني قوله أن التغيّر الى الشي الذي هو شرّ وقد الزم على كلامه انه اذا كان العقل الاول يعقل ابداً فاته فانه يتعب ويكل ويتغيّر ويتاثر واجاب ثامسطيوس عن هذا بانه انما لا يتعب لانه يعقل ذاته وكما لا يتعب من ان يجب ذاته لا يتعب من ان يعقل ذاته قال ابو على بن سينًا ليست العلة أنه لذاته يعقل أو لذاته يجب بل لانه ليس مضاداً لشي في جوهر العاقل فان التعب هو اذي يعرض لسبب خروج عن الطبيعة وانما يكون ذلك اذا كانت الحركات التي يتوالى مضائة لمطلوب الطبيعة فاما الشي الملائيم واللذيذ المحض ليس فيه مذافاة بوجه فلم يجب ان يكون تكررة متعباً المسئلة الخامسة في ان واجب الوجود حي بذاته باق بذاته أي كامل في أن يكون بالفعل مدركاً لكل شي نافذ الامر في كل شي وقال أن الحيوة التي عندنا يقترن بها من ادراك خسيس وتحريك خسيس فاما هناك المشار الية بلفظ <sup>الم</sup>حيوة وهو كون العقل التامّ بالفعل الذي ينعقل من ذاته كل شي وهو باتي الدهر ازلي فهو حي بذاته باق بذاته عالم بذاته وانما يرجع جميع صفاته الى ما ذكرنا من غير تكثَّر ولا تغير في فاته المستُلة السادسة في انه لا يصدر عن الواحد الا واحد قال الصادر الاول هوالعقل الفعّال لان المركات اذا كانت كثيرة ولكل متحرك محرك

#### ( "11 )

فيجب أن يكون عدد المحركات بحسب عدد المتحركات فلوكانت المتحركات والمحركات تنسب اليه لا على ترتيب اول وثاني بل جملة واحدة لتكثرت جهات ذاته الى محرك محرك ومتحرك متحرك فتكثر ذاته وقد اقمنا البرهان على أنه واحد من كل وجه فلن يصدر عن الواحد من كل وجه الا راحد وهو العقل الفعال وله في ذاته وباعتبار ذاته امكان الوجود وباعتبار علَّته وجوب الوجود فتكثر ذاته لا من جهة علته فيصدر عنه شيُّان ثم يزيد التكثر في الاسباب فتكثر المسبيات والكل ينسب اليه المسئلة السابعة في عدد المفارقات قال إذا كان عدد المتحركات مترتباً على عدد المحركات فيكون الجواهر المفارقة كثيرة على ترتيب اول وثاني فلكل كرة متحركة محرك مفارق غير متناهى القوة يحرك كما يحرك المشتمي والمعشوق ومحرك اخر مزاول للحركة فيكون صورة للجرم السماوي فالاول عقل مفارق والثاني نفس مزاول فالمحركات المفارقة تحرك على انها مشتهاة معشوقة والمحركات المزاولة تحرك على انها مشتهية عاشقة ثم يطلب عدد المحركات من عدد حركات الأكر وذلك شي لم يكن ظاهرًا في زمانة وانما ظهر بعد والاكر تسعة لما دل الرصد عليها فالعقول المفارقة عشرة منها مدبرات النفوس التسعة المزاولة وواحد هو العقل الفعال المسئلة الثامنة في ان الاول مبتهم بذاته قال ارسطوطاليس اللذة في المحسوسات هو الشعور بالملائيم وفي المعقولات الشعور بالكمال الواصل اليه من حيث يشعر به فالاول مغتبط بذاته ملتذ بها لانه يعقل ذاته على كمال حقيقتها وشرفها وأن جلَّ عن ان ينسب اليه لذة انفعالية بل ججب ان يسمّى ذلك معجة وعلاء وبهاء كيف ونحن نسلمة بادراك المحق ونحن مصروفون عنه مردودون في قضاء ( "'' )

حاجات خارجة عما يناسب حقيقتنا التي نحن بها ناس وذلك لمعف عقولنا وتصورنا في المعقولات وانغماسنا في الطبيعة البدنية لكنًّا نقوصل اليها على سبيل الاختلاس فيظهر لذا اتّصال بالحق اللول فيكون كسعادة عجيبة في زمان قليل جدًا وهذه الحالة له ابداً وهو لذا غير ممكن لانا مدنيون ولا يمكننا أن نشم تلك البارقة الالهية الاخطفة وخلسةً المسئلة التاسعة في صدور نظام الكل وترتيبه عنه قال قد بيَّنَّا ان الجوهر على ثلثة اضرب اثنان طبيعيان وواحد غير متحرك وقد بينًا القول في الواحد الغير المتحرك واما الاندان الطبيعيان فهما الهيولي والصورة او العنصر والصورة وهما مبدأ الاجسام الطبيعية واما العدم فيعدّ من المبادي بالعرض لا بالذات فالهيولي جوهر قابل للصورة والصورة معني ما يقدرن بالجوهر فيصير به نوعاً كالجزء المقوّم له لا كالعرض الحال فيه والعدم ما يقابل الصورة فانا متى توهمذا إن الصورة لم تكن فيجب أن يكون في الهيولي عدم الصورة والعدم المطلق مقابل للصورة المطلقة والعدم النجاص مقابل للصورة الخاصة قال واول الصورة التي تسبق الى الهيولي هي الابعاد الثلثة فيصير جرمًا ذا طول وعرض وعمق وهو الهيولي الثانية وليست بذات كيفية ثم تلحقها الكيفيات الاربعة التي هي الحرارة والبرونة الفاعلتان والرطوبة واليبوسة المنفعلتان فيصير الاركان والاستقصات الاربعة التي هي الذار والهواء والماء والارض وهي الهيولي الثالثة ثم يتكون منها المركبات التي يلحقها الاعراض والكون والفساد ويكون بعضها هيولي بعض قال وانما رتبنا هذا الترتيب في العقل والوهم خاصة دبون الحسّ وذلك أن الهيولي عندنا لم تكن معرّاةً عن الصورة قط فلم يقدر في الوجود جوهرًا مطلقًا قابلًا للابعاد ثم لحقها الابعاد ولا جسمًا عاريًا عن هذه الكيفيات ثم عرض لها ذلك وانما هو عند نظرنا فيما هو اقدم بالطبع ( 11 )

وابسط في الوهم والعقل ثم اثبت طبيعة خامسة وراء هذه الطبائع لا تقبل الكون والفساد ولا يطرأ عليها الاستحالة والتغيّر وهي طبيعة السماء وليس يعني بالمخامسة طبيعة من جنس هذه الطبائع بل معني ذلك ان طبائعها خارجة عن هذه ثم هي على تركيبات يختص كل تركيب خاص بطبيعة خامة ويتحرك بحركة خاصة ولكل متحرك محرك مزاول ومحرك مفارق والمتحركات احداء ناطقون والحيوانية والناطقية لها بمعني اخر وانما يحمل ذلك عليها وعلى الانسان بالاشتراك فترتب العالم كلم علوية وسفلية على نظام واحد وصار النظام في الكل محفوظاً بعذاية المبدأ الاول على احسن ترتيب واحكم قوام متوجهاً الى المخير وترتيب الموجودات كلها في طباع الكل على نوع نوع ليس على ترتيب المساواة فليس حال السباع كحال الطائر ولا حالها كحال النبات ولا حال النبات كحال الحيوان وليس مع هذا التفاوت منقطعاً بعضها عن بعض بحيث لا ينسب بعضها الى بعض بل هناك مع الاختلاف اتّصال واضافة جامعة للكل يجمع الكل الى الاصل الاول الذي هو المبدأ لفيض الجود والنظام في الوجود على ما يمكن في طباع الكل ان يترتب عنه قال وترتيب الطباع في الكل كترتيب المنزل الواحد من الارباب والاحرار والعبيد والبهائم والسباء فقد جمعهم صاحب المنزل ورتب لكل واحد منهم مكاناً خاصًا وقدر له عملًا خاصًا ليس قد اطلق لهم ان يعملوا ما شاؤا واحبّوا فان ذلك يُردى الى تشويش النظام فهم وأن اختلفوا في مراتبهم وانفصل بحضهم عن بعض باشكالهم وصورهم منتسبون الى مبداء واحد صادرون عن رايه وامرة مصرَّفون تحت حكمة وقدرة فكذلك يجري الحال في العالم ( ٣19 )

بان يكون هذاك اجزاء اول مفردة مقدمة لها افعال مخصوصة مثل السماوات ومحركاتها ومدبراتها وما قبلها من العقل الفعال واجزاء مركبة متاخرة تجرى اكثر امورها على الآنفاق المخلوط بالطبع والارادة والجبر الممزوج بالاختيار ثم ينسب الكل الى عناية الباري جلت عظمته المسللة العاشرة في أن النظام في الكل متوجَّه الى النحير والشَّر واقع في القدر بالعرض وقال لما اقتضت الحكمة الالهية نظام العالم على احسن احكام واتقان لا لارائة وقصد الي امر في السافل حتي يقال انما ابدع العقل مثلًا لغرض في السافل حتي يفيض مثلًا على السافل فيضًا بل لامر اعلى من ذلك وهو ان ذاته ابدع ما ابدع لذاته لا لعلَّة ولا لغرض فوجدت الموجودات كاللوازم واللاواحق ثم توجّهت الى النحير لانها صادرة عن اصل النحير وكان المصير في كل حال الي راس واحد ثم ربما يقع شرّ وفساد من مصادمات في الاسباب السافلة دون العالية التي كلها خير مثل المطر الذي لم يخلق الا خيرًا ونظامًا للعالم فيتَّفق ان يخرب به بيت عجوز كان ذلك واقعاً بالعرض لا بالذات و بان لا يقع شرّ جزوى في العالم لا يقتضي الحكمة أن يوجد خير كلي فأن فقدان المطر أصلًا شرَّ كلي وتخريب بيت عجوز شرجزوي والعالم للنظام الكلى لا للجزوي فالشر اذًا واقع في القدر بالعرض وقال أن الهيولي قد لبست الصورة على درجات ومراتب وانما يكون لكل مرتبة ما يحتمله في نفسها دس أن يكون في الفيض الاعلى امساك عن بعض وأفاضة على بعض فالدرجة الاولى احتمالها على نحو أفضل والثانية دون ذلك والذي عندنا من العذاصر دون الجميع فن كل ماهية من ماهيات هذه الاشياء أنما تحتمل ما يستطيع أن يلبس من الفيض على النحو الذي هني

( "" )

له ولذلك يقع العاهات و التشويهات في الابدان لما يلزم من صورة المادَّة الناقصة التي لا تقبل الصورة على كمالها اللول والثاني قال إنا إن لم نجر الامورعلي هذا المنهاج الجاتنا الضرورة الى ان نقع في محالات وقع فيها من قبلنا كالثنوية وغيرهم المسئلة الحادية عشر في كون الحركات سرمدية وإن الحوادث لم تزل قال ان صدور الفعل عن الحق الاول انما يتاخَّر لا بزمان بل بحسب الذات والفعل ليس مسبوقاً بعدم بل هو مسبوق بذات الفاعل فقط ولكن القدماء لما ارادوا ان يعبروا عن العلية افتقروا الى ذكر القبلية والقبلية في اللفظ تتناول الزمان وكذلك في المعنى عدد من لم يتدرَّب واوهمت عباراتهم أن فعل الأول الحق فعل زماني وان تقدمه تقدم زماني قال ونحن اثبتنا ان الحركات تحتاج الي محرك غير متحرك ثم نقول المحركات لا يخلوا اما ان تكون لم تزل او تكون قد حدثت بعد أن لم يكن وقد كان المحرك لها موجودًا بالفعل قادرًا ليس يمانعه مانع من ان يكون عنه ولا حدث حادث في حال ما احدثها فرغَّبه وحملة على الفعل اذ كان جميع ما يحدث انما يحدث عنه وليس شي غيره يعوقه او يرغبه ولا يمكن ان يقال قد كان لا يقدر ان يكون عنه فقدر او لم يرد فاراد او لم يعلم فعلم فان ذلك كله يوجب الاستحالة ويوجب أن يكون شي اخر غيرة هو الذي أحاله وإن قلنا أنه مفعه مانع يلزم أن يكون السبب المانع أقوى والاستحالة والتغيُّر عن المانع حركة اخرى استدعت محركًا وبالجملة كل سبب ينسب اليه الحاديث في زمان حدوثه بعد جوازة في زمان قبله و بعدة فانما ذلك السبب جزوى خاص اوجب حدوث تلك المادثة التي لم تكن قبل ذلك والا فالارادة الكلية والقدرة الشاملة والعلم الواسع العام ليس يخصص بزمان دون

( 771 )

زمان بل نسبته الى الزمان كلها نسبة واحدة فلا بدّ لكل حادث من سبب حادث ويتعالى عنه الواحد الحق الذي لا يجوز عليه التغير والاستحالة قال واذ لا بدَّ من محرك للحركات ومن حامل للحركات وتبتَّين أن المحرك سرمدي فالحركات سرمدية فالمتحركات سرمدية ولو قيل ان حامل الحركة وهو الجسم لم يحدث لكنه تحرك عن سكون وجب أن تعثر على السبب الذي يغيّر من السكون الى المحركة فإن قلنا أن ذلك الجسم حدث تقدّم حدوث الجسم حدوث الحركة فقد بان ان الحركة والمتحرك والزمان الذي هو عاد الى الحركة ازلية سرمدية والعركات اما مستقيمة واما مستديرة والآصال لا يكون الا للمستديرة لأن المستقيم ينقطع والأتصال امر ضروري للأشياء الازلية فان الذي يسكن ليس بازلي والزمان متَّصل لانه لا يمكن ان يكون من فلك قطع مبتورة فيجب من ذلك أن تكون المحركة متَّصلة وكانت المستديرة هي وحدها متَّصلة فيجب ان تكون هي ازلية فيجب ان يكون محرك هذه المركة المستديرة إيضاً ازلياً إذ لا يكون ما هو اخسَّ علَّة لما هو أفضل ولا فائدة في محركات ساكنة غير محركة كالمور الافلاطونية فلا ينبغي أن يضع هذه الطبيعة بلا فعل فتكون متعطلة غير قادرة أن تحرك وتحيل المسئلة الثانية عشر في كيفية تركّب العذاصر حكى فرفوريوس عنه انه قال كل موجود ففعله مثل طبيعته فما كانت طبيعته بسيطة ففعله بسيط ففعل الله تعالى واحد بسيط وكذلك فعله الاجتلاب الى الوجود فانه موجود لكن الجوهر لما كان وجوده بالمركة كان بقاوه ايضاً بالمركة ونلك انه ليس للجوهر ان يكون موجودًا من ذاته بمنزلة الوجود الاول <sup>ال</sup>حق لكن من التشبُّه بذلك الاول الحق وكل

#### ( """)

حركة يكون اما مستقيمة او مستديرة فالحركة المستقيمة يجب ان تكون متناهية والجوهر يتحرك في الانطار الثلثة التي هي الطول والعرض والعمق على خطرط مستقيمة حركةً متناهيةً فيصير بذلك جسمًا ويبقى عليه أن يتحرك بالاستدارة على الجهة التي يمكن فيها حركة بلا نهاية ولا يسكن في وقت من الارقات الا أنه ليس يمكن أن يتحرك باجمعة حركة على الاستدارة وذلك أن الدائر يحتاج الى شي ساكن في وسط منه كالنقطة فانقسم الجوهر فتحرك بعضه على الاستدارة وهو الفلك وسكن بعضة في الوسط قال وكل جسم يتحرك فيماس جسماً ساكنًا وفي طبيعته قبول التاثير منه احدث سخونة فيه واذا سحن لطف وانحل وجف فكانت طبيعة الذار تلى الفلك المتحرك والجسم الذي يلى الذار يبعد عن الفلك ويتحرك بحركة النار فتكون حركته اقل فلا يتحرك باجمعه لكن جزو منه فيسمن دبن سخونة الذار وهو الهواء والجسم الذي يلى الهواء لا يتحرك لبعدة عن المحرك له فهو بارد بسكونه ورطب بمجاورة الهواء الحار الرطب وكذلك انحل قليلًا والجسم الذي في الوسط فلانه بعد في الغاية عن الفلك ولم يستفد من حركته شيئًا ولا قبل منه تائيرًا فسكن وبرد وهو الارض واذا كانت هذه الاجسام تقبل التاثير بعضها من بعض وتختلط يتولد علمها اجسام مركبة وهى المركبات المحسوسات التي هي المعادس والنبات والصيوان والانسان ثم يختص بكل نوع طبيعة خاصّة تقبل فيضًا خاصًّا على ما قدّرة الباري جلّت قدرته المسئلة الثالثة عشر في الأثار العلوية قال ارسطوطاليس الذي يتصاعد من الاجسام السفلية الي الجوِّ ينقسم قسمين احدهما ادخذة نارية باسخان الشمس وغيرها والثاني ابخرة مائية فتصعد الى

( "1")

البجو وقد صحبتها اجراء ارضية فتتكانف وتجتمع بسبب ريم او غيرها فيصبر ضباباً او سحاباً فيصادفها برودة فتعصر ماة وثلجاً وبرداً فينزل الي مركز الماء فلك لاستحالة الاركان بضها الى بعض فكما ان الماء يستحدل هواء فيصعد كذلك الهواء يستحيل ماء فينزل ثم الريام والادخنة إذا احتقنت في خلال السحاب واندفعت بمرة سمع لها صوت وهو الرعد ويلمع من اصطكاكها وشدة صدمتها ضياء وهو البرق وقد يكون من الادخنة ما تكون الدهنية على مادّتها اغلب فيشتعل فيصير شهابًا ثاقباً وهي الشهب منها ما يحترق في الهواء فيتحجر فينزل حديداً وحجراً ومنها ما يحترق ناراً فيدفعها دافع فينزل صاعقة ومن المشتعلات ما يبقى فيه الاشتعال ووقف تحت كوكب ودارت به الغار الدائرة بدوران الفلك فكان ذنباً له وربما كان عريضًا فراي كانه لحية كوكب وربما وقع على صقيل الظاهر من السحاب صور الذيرات واضواوها كما يقع على المراي والجدران الصقيلة فيري ذلك على الوان مختلفة بحسب اختلاف بعدها من الذير وقربها وصفايها وكدورتها فيري هالة وقوس قـزم وشموس وشهب والمجرَّة وذكر اسباب كل واحد من هذه في كتابه المعروف بالآثار العلوية والسماء والعالم وغيرها المستُلة الرابعة عشر في النفس الانسانية الناطقة واتَّصالها بالبدن ٪ قال الففس الانسانية ليست جسم ولا قوة في جسم وله في اثباتها مآخذ منها الاستدلال على وجودها بالحركات الاختيارية ومنها الاستدلال عليها بالتصورات العلمية اما الابل فقال لا يشتَّ أن الحيوان يتحرك الى جهات مختلفة حركة اختيارية اذ لو كانت حركاته طبيعية او قسرية لتحركت الى جهة واحدة لا تختلف البتة فلما تحركت الى جهات متضادة علم أن

### ( """)

حركاته اختيارية والانسان مع انه منحقار في حركاته كالحيوان الا انه يتخرك لمصالح عقلية يراها في عاقبة كل امر فلا يصدر عنه حركاته الا الى غرض وكمال وهو معرفته في عاقبة كل حل والحيوان ليست حركاته بطبعه على هذا النهم فيجب ان يتميّز الانسان بنفس خاص كما تميّز الحيوان عن ساير الموجودات بعُفس خاص واما الثاني وهو المعوَّل عليه قال لا نشك أنا نعقل ونتصور امرًا معقولًا صرفًا مثل المتصوّر من الانسان انه أنسان كلي يعمّ جميع أشخاص النوع ومحلَّ هذا المعقول جوهر ليسٌ بجسم ولا قوة في جسم او صورة لجسم فانه أن كان جسمًا فاما أن يكون محلَّ الصورة المعقولة طرفًا منه لا ينقسم أو جملته المنقسمة وبطل أن يكون طرفًا منه غير منقسم فأنه لو كان كذلك لكان المصل كالمقطة التي لا تميَّز لها في الوضع عن الخط فان الطرف نهاية الخط والنهاية لا يكون لها نهاية اخرى والا تسلسل القول فيه فيكون النقط متشافعة ولكل نهاية وذلك محال وأن كان محلّ المعقول من الجسم شي منقسم فيجعب ان ينقسم المعقول بانقسام محلم ومن المعلومات ما لا ينقسم البتة فان ما ينقسم يجب أن يكون شيئًا كالشكل أو المقدار والانسانية الكلية المتصّورة في الذهن ليس كشكل قابل للقطع ولا كمقدار قابل للفصل فبيَّن أن النفس المسئلة الخامسة عشر في وجه ليست بجسم ولا قوة ولا صورة في جسم اتصالها بالبدن ووقت اتصالها قال اذا تحقق أنها ليست بجسم لم تتَّصل بالبدن اتَّصال انطباع فيه ولا حلول فيه بل اتَّصلت به اتَّصال تدبير وتصرَّف وانما حدثت مع حدوث البدن لا قبله ولا بعدة قال لانها لو كانت موجودة قبل وجود الابدان لكانت اما متكثَّرة بذواتها او متَّحدة وبطل الاول فان المتكثر اما

( 570 )

ان يكون بالماهية والصورة وقد فرضناها متَّفقة في النوع لا اختلاف فيها فلا تكثر ولا تمايز واما ان تكون متكثَّرة من جهة النسبة الى العنصر والمانَّة المتكثرة بالامكنة والازمنة وهذا محال ايضاً فاناً اذا فرضناها قبل البدن ماهية مجرَّدة لا نسبة لها الى مانة دون مانة وهي من حيث أنها ماهية لا اختلاف فيها وأن الأشياء التي فواتها معان فتكثر نوعياتها بالحوامل والقوابل والمذفعلات عذها واذا كانت مجردة فمحال أن يكون بينها مغايرة ومكاثرة ولعمري أنها تبقى بعد البدن متكثرة فأن الانفس قد وجد كل منها ذاتاً منفردة باختلاف موادّها التي كانت وباختلاف ازمنة حدوثها وباختلاف هيئات وملكات حصلت عند التصال بالبدن فهي حادثة مع حدوث البدن يصيّره نوعًا كسايّر الفصول الذاتية وباقية بعد مفارقة البدن بعوارض معيَّنة له لم توجد تلك العوارض قبل أتَّصالها بالبدن وبهذا الدليل فارق استانة وفارق قدماؤة وانما وجد في اثناء كلامه ما يدلُّ على انه يعتقد أن النفس كانت موجودة قبل وجود الابدان فتحمل بعض مفسري كلمه قوله ذلك على أنه أراد به الفيض والصور الموجودة بالقوة في واهب الصور كما يقال ان الذار موجودة في الخشب او الانسان موجود في النطفة والنخلة موجودة في النواة والضياء موجود في الشمس ومنهم من اجراه على ظاهره وحكم بالتمييز بين النفوس بالنحواص التي لها وقال اختصّت كل نفس انسانية بخاصيّة لم يشاركها فيها غيرها فليست متّفقة بالنوع اعفي النوع الاخير ومنهم من حكم بالتمييز بالعوارض الني هي مهيَّنة تحوها وكما انها تتمايز بعد التَّصال بالبدن بانها كانت متمايزة في المادة كذلك تتمايز بانها ستكون متمايزة بالابدان والصنائيع والافعال واستعدادكل نفس لصنعة خاصة وعلم خاص فتنهض هذه

#### ( """)

فصولاً ذاتيةً او عوارض لازمة لوجودها المسئلة السادسة عشر في بقايها بعد البدن وسعادتها في ألعالم العقلي قال أن النفوس الانسانية أذا استكملت قوتي العلم والعمل تشبهت بالالـــه تعالى ووصلت الى كمالها وانما هذا التشبه بقدر الطاقة يكون اما بحسب الاستعداد واما بحسب الاجتهاد فاذا فارق البدن اتَّصل بالروحانيين وانخرط في سلك الملائِكة المقربين ويتمَّ له الالدّذاذ والابتهاج وليس كل لذَّة فهي جسمانية فان تلك اللذَّات لذَّات نفسانية عقلية وهذه اللذَّة الجسمانية تنتهى الى حدّ ويعرض للملتذّ سامة وكلال وضعف وتصور أن تعدى عن الحد المحدود بخلاف اللذات العقلية فانها حيث ما ازدادت ازداد الشوق والحرص والعشق اليها وكذلك القول في الالم النفسانية فانها تقع بالضدّ ممًّا ذكرنا ولم يحقق المعاد الاللانفس ولم يثبت حشرًا ولا نشرًا ولا انحلاً لهذا الرباط المحسوس من العالم ولا ابطالاً لنظامة كما ذكرة القدماء 👘 فهذة نكت كلامة استخرجناها من مواضع مختلفة واكثرها من شرح ثامسطيوس والشيع ابي على بن سينا الذي يتعصب له وينصر مذهبه ولا يقول من القدماء الا به وسنذكر طريقة ابن سينا عند ذكر فلاسفة الاسلام ونحن الآن ننقل كلمات حكمية لاصحاب ارسطوطاليس ومن نسج على منواله بعدة دون الاراء العلمية اذ لا خلاف بينهم في الاراء والعقائد ووجدت فصولًا وكلمات للحكيم ارسطوطاليس من كتب متفرقة فنقلتها على الوجة وان كان في بعضها ما يدلّ على ان راية على خلاف ما نقله ثامسطيوس واعتمدة ابن سينا منها في حدث العالم قال الاشياء المحمولة اعني الصور المتضادة فليس يكون احدهما من صاحبه بل يجب ان يكون بعد صاحبة فيتعاقبان على المادَّة فقد بان ان الصور تبطل وتدثر فاذا دثر

معنى وجب ان يكون له بدوًا لان الدثور غاية وهو احد الحاشيتين ما دلّ على ان جايباً جابة فقد صم آن الكون حادث لا من شي وان المحامل لها غير ممتنع الذات من قبولها وحمله اياها وهي ذات بدو وغاية يدلّ على أن حامله ذو بدو وغاية وانه حادث لا من شي ويدل على محدث لا بدو له ولا غاية لن الدتور اخر والاخر ما كان له أول فلو كانت الجواهر والصور لم يزالا فغير جايَّز استحالتهما لان الاستَحالة دنور الصورة التي بها كان الشي وخروج الشي من حدًّ الي حدًّ ومن حال الى حال يوجب دثور الكيفية وتردد المستحيل في الكون والفساد يدلُّ على دثورة وحدوث احواله يدلُّ على ابتداية وابتداء جزء يدلُّ على بدو كله وواجب ان قبل بعض ما في العالم الكون والفساد ان يكون كل العالم قابلًا له وكان له بدو يقبل الغساد واخر يستحدل الى كون فالبدو والغاية يدلَّن الى مبدع 🦳 وقد سأل بعض الدهرية ارسطوطاليس وقال اذا كان لم يزل ولا شى غيرة ثمّ احدث العالم فلم احدثه فقال له لم غير جائزة عليه لان لم يقتضي علَّة والعلَّة محمولة فيما هي علة له من معلٍّ فوقه ولا علة فوقه وليس بمركب فتحيل ذاته العلل فلم عنه مدفية فانما فعل ما فعل لانه جواد فقيل فيجب ان يكون فاعلًا لم يزل لانه جواد لم يزل قال معني لم يزل ان لا اول وفعل يقتضى اوَّلا واجتماع ان يكون ما لا اول له ونو اول في القول والذات محال متذاقض تعيل له فهل يبطل هذا العالم قال نعم قيل فاذا ابطله بطل الجود قال يبطله ليصوغه الصيغة التي لا تحتمل الفساد لان هذه الصيغة تحتمل الفساد تم كلامه ويعزي هذا الفصل الي سقراطيس قاله لبقراطيس وهو بكلام القدماء اشبه ومما نقل عن ارسطوطاليس تحديده العذاصر الاربعة قال المحارما خلط بض ذوات الجنس ببعض وفرق بين

## ( ""~ )

بض فوات الجنس من بض وقال البارد ما جمع بين فوات الجنس وغير فوات الجنس لان البرودة اذا جمدت الماء حتي صار جليداً اشتملت علي الاجنلس المختلفة من الماء والنبات وغيرهما قال والرطب العسير الاحصار من فقسة اليسير الاخصار من ذات غيرة واليابس اليسير الاحصار من ذاته العسير الاحصار من غيرة والحدّان الاولان يدلان علي الفعل والاخران يدلان علي الانفعال ونقل ارسطوطاليس عن جماعة من الفلاسفة ان مبادى الاشياء هي العناصر الاربعة وعن بعضهم ان المبدأ الاول هو ظلمة وهاوية وفسّروة بفضاء وخلاء وعماية وقد اثبت استاذة افلاطن ان قال افلاطن من الفلاسفة ان مبادى الاشياء هي العناصر الاربعة قوم من النصاري تلك الظلمة وسمّوها الظلمة الخارجة ومما خالف ارسطوطاليس فعائفه وقال اذا كان الطبع سليماً صلح لكل شي وكان افلاطن يعتقد ان النفوس الانسانية انواع يتهياً كل نوع لشي ما لا يتعدّاء وارسطوطاليس يعتقد ان النفوس الانسانية نوع واحد وإذا تهياً صنف لشي تهياً له كل الغوع

حكم الاسكندر الرومي وهو ذو القرنين الملك وليس هو المذكور في القران بل هو ابن فيلفوس الملك وكان مولدة في السنة الثالثة عشر من ملك دارا الاكبر سلمة ابوة الي ارسطوطاليس الحكيم المقيم بمدينة ايذياس فاقام عندة خمس سذين يتعلم منة الحكمة والانعب حتي بلغ احسن المبالغ ونان من الفلسفة ما لم ينله ساير تلامذته فاستردة والدة حين استشعر من نفسة علّة خاف منها فلما وصل اليه جدد العهد له واقبل الية واستولت العلّة فتوفي منها واستقلّ الاسكندر باعباء الملك فمن حكمة انة سأله معلمة وهو في المكتب ان انفي اليك هذا الامر يوماً اين تضعفي قال حيث تضعك طاعتك ذلك الوقت وقبل له انك ( "")

تعظم مودَّبك اكثر من تغطيمك والدك قال لان ابي كان سبب حياتي الفانية ومودبي سبب حياتي الباقية وفي رواية لان ابي كان سبب كوني ومودّبي سبب تجويد حياتي وفي رواية لان ابي كان سبب كوني ومودبي كان سبب نطقي وقال ابو زكريا الصيمري لو قيل لي هذا لقلت لأن إبي كان قضى وطرًا بالطبيعة التي اختلفت بالكون والفساد ومودّي افادني العقل الذي به انطلقت الى ما ليس فيه الكون والفساد وجلس الاسكندر يوماً فلم يسأله احد حاجته فقال لاصحابة والله ما اعد هذا اليوم من أيام عمري في ملكي قيل ولم أيها الملك قال لأن الملك لا يوجد القلذذ بع الا بالجود على السائيل واغاثة الملهوف ومكافاة المحسن والا بانالة الراغب واسعاف الطالب وكتب الية ارسطوطاليس في كلام طويل اجمع في سياستك بين بدار لا حدة فيه وريث لا غفلة معه وامزج كل شي بشكله حتي تـزداد قوة وعزَّة عن ضدَّه حتى يتميّز لك بصورته وصن وعدك من الخلف فانه شين وشب وعيدك بالعفو فانه زين وكن عبدًا للحق فان عبد الحق حرّ وليكن وكدك الاحسان الى جميع الخلق ومن الاحسان وضع الاساءة في موضعها واظهر لاهلك أنك مذهم ولاصحابك انك بهم ولرعيتك انك لهم وتشاور الحكماء في ان يسجدوا له اجلالًا وتعظيماً قال لا سجود لغير باري الكل بل يحق له السجود على من كساه بهجة الفضائل واغلظ له رجل من اهل أثينية فقام اليه بعض قوادة ليقابله بالواجب فقال له الاسكندر دعة لا تنحط الى دناءته ولكن ارفعة الى شرفك وقال من كنت تحتِّ الحيوة لاجله فلا تستعظم الموت بسببه وقيل له أن روشنك أمراتك ابنة دارا الملك وهي من اجمل النساء فلو قربتها الى نفسك قال اكره ان يقال غلب الأكسندر دارا وغلبت روشنك الأسكندر وقل من الواجب على

### ( 77. )

اهل الحكمة ان يسرعوا الى قبول اعتذار المذنبين وان يبطيُوا عن العقوبة وقال سلطان العقل على باطن العاقبل اشد تحكمًا من سلطان السيف على ظاهر الاحمق وقال ليس الموت بألم للنفس بل للجسد وقال الذي يريد ان ينظر إلى افعال الله مجرَّدة فليعف عن الشهوات وقال أن نظم جميع ما في الارض شبية بالنظم السماوي لانها امثال له بحق وقال العقل لا يألم في طلب معرفة الاشياء بل الجسد يألم ويساًم وقال النظر في المراة يري رسم الوجة وفي اقاويل المحكماريري رسم النفس ووجدت في عضدة صحيفة فيها قلَّة الاسترسال إلى الدنيا اسلم والآتكال على القدر اروح وعند حسن الظنَّ تقرَّ العين ولا ينفع مما هو واقع التوقى الخذ يوماً تفاحة فقال ما الطف قبول هذا الهيولي الشخصية لصورتها وانفعالها لما توثر الطبيعة فيها من الاصباغ الروحانية من تركيب بسيط وبسيط مركب حسب تمثل النفس لها كل ذلك دليل على ابداع مبدع الكل واله الكل ولو قبل الطف منها قبول هذه النفس الاسانية لصورتها العقلية وانفعالها لما توثر النفس الكلى فيها من العلوم الروحانية من تركيب بسيط وبسيط مركب حسب تمثل العقل لها كل ذلك دليل على ابداء مبدء الكل وسأله اطوسايس الكلبي ان يعطيه ثلث حبَّات فقال الاسكندر ليس هذه عطية. ملك فقال الكلبي اعطف ماية رطل من الذهب فقال ولا هذا مسئلة كلبي وقال بعضهم كنًّا عند شبر المنجم اذ وصل الينا انهاء الملك واقامنا في جوف الليل وادخلنا بستانًا ليرينا النجوم فجعل شبر يشير اليها بيدة ويسير حتي سقط في بيُّر فقال من تعاطى علم ما فوقه بلي يجهل ما تحتُّه وقال السعيد من لا يعرفنا ولا نعرفه لانا اذا عرفناه اطلنا يومه واطرنا نومه وقال استقلل كثير ما تعطى

واستكثر قليل ما تاخذ فلن قرَّة عين الكريم فيما يعطى ومسرَّة اللَّيم فيما ياخذ ولا تجعل الشحيم امينًا ولا الكذاب صفيًا فانه لا عفة مع شمٍّ ولا امانة مع كذب وقال الظفر بالحزم والحزم باجالة الراي واجالة الراي بتحصين الاسرار ولما توفى الاسكندر برومية المداين وضعوة في تابوت من ذهب وحملوة الي الاسكندربة وكان قد عاش اثنين وثلثين سنة وملك اثني عشرة سنة وندبه جماعة من المحكماء الندبة فقال بليموس هذا يوم عظيم العبرة اقبل من شرًّا ما كان مدبرًا وادبر من خيرة ما كان مقبلاً فمن كان باكياً على من قد زال ملكة فليبكه وقال ميلاطوس خرجنا إلى الدنيا جاهلين واقمنا فيها غافلين وفارقناها كارهين وقال زينون الاصغر يا غطيم الشان ما كنت الا ظلَّ سحاب أضمحل فلما اضلَّ فما تحسَّ لملكك اثراً ولا نعرف له خبراً وقال افلاطن الثاني ايها الساعى المتعصب جمعت ماخذ لك وتوليت ما تولى عنك فلزمتك اوزارة وعاد على غيرك مهناه وثماره وقال فوطس الا تتعجبوا ممن لم يعظنا اختيارًا حتي وعظنا بنفسة اضطراراً وقال مطور قد كنَّا بالامس نقدر على الاستماع ولا نقدر على القول واليوم نقدر على القول فهل نقدر على الاستماع وقال ثاون انظروا الى حلم النائم كيف انقضى والى ظلَّ الغمام كيف انجلى وقال سوس كم قد امات هذا الشخص ليُّلا يموت فمات فكيف لم يدفع الموت عن نفسة بالموت وقال حكيم طوى الارض العريضة فلم يقنع حتى طوى منها في فراعين وقال اخر ما سافر الاسكندر سفرًا بلا أعوان ولا الة ولا عدة الاسفرة هذا وقال اخرما ارغبنا فيما فارقت واعقلنا عما عاينت وقال اخرلم يودبنا بكلمه كما ادبنا بسكوته وقال اخر من ير هذا الشخص فليتق وليعلم أن الديون هكذا قضاوها ( 777 )

وقال اخر قد كان بالامس طلعته علينا حيوة واليوم النظر اليه سقم وقال اخر قد كان يسأل عما قبله ولا يسأل عما بعدة وقال اخر من شدّة حرصه على الارتفاع اتحطّ كله وقال اخر الان يضطرب الاقاليم لان مسكنها قد سكن حكم ديوجانس الكلبي وكان حكيمًا فاضلًا متقشفاً لا يقدّن شيئًا ولا يأوي الى منزل وكان من قدرية الفلاسفة لما يوجد في مدارج كلامه من الميل الى القدر قال ليس الله علَّة الشرور بل الله علَّة الخيرات والفضائيل والجود والعقل جعلها بين خلقه فمن كسبها وتمسَّك بها نالها لانه لا يدرك الخيرات الابها 🛛 سأنه الاسكندر يومًا فقال باي شي يكتسب الثواب قال بافعال النحيرات وانك لتقدر ايها الملك ان تكتسب في يوم واحد ما لا يقدر الرعية ان تكتسبه في دهرها وسأله عصبة من اهل الجهل ما غذاوك قال ما عفتم يعني الحكمة قالوا فما عفت قال ما استطبتم يعني البجهل قالوا كم عبد لك قال اربابكم يعني الغضب والشهوة والاخلاق الردية الناشية منهما قالوا فما اقبع صورتك قال لم املك الخلقة الذميمة فألام عليها ولا ملكتم الخلقة الحسنة فتحمدوا عليها واما ما صار في ملكي واتي عليه تدبيري فقد استكملت ترتيبه وتحسينه بغاية الطوق وقاصية الجهد واستكملتم شيَّدين ما في ملككم قالوا فما الذي في الملك من القريين وألتهجين قال اما التربين فعمارة الذهن بالحكمة وجلاء العقل بالادب وقمع الشهوة بالعفاف وردع الغضب بالحلم وقطع الحرص بالقذوع واماتة الحسد بالزهد وتذليل المرج بالسكون ورياضة النفس حتى تصير مطيَّة قد ارتاضت فتصرفت حيث صرفها فارسها في طلب العليات وهجر الدنيات ومن التهجين تعطيل الذهن من الحكمة وتوسيع العقل بضياع الادب واثارة الشبوة

( """)

باتّباع الهوي واضرام الغضب بالانتقام وامداد المحرص بالطلب وقدم اليه رجل طعاماً وقال له استكثر منه فقال عليك بتقديم الاكل وعلينا باستعمال العدل وقال زمام العافية بيد البلاء وراس السلامة تحت جنام العطب وباب الامن مسترر بالخوف فلا تكونن في حال من هذه الثلث غير متوقّع لضدّها وقيل له ما لك لا تغضب قال اما غضب الانسانية فقد اغضبه واما غضب البهيمية فاني تركته لترك الشهوة البهيمية واستدعاه الملك الاسكندر الى مجلسة يومًا فقال للرسول قل له إن الذي منعك من المصير اليذا منعنا من المصير اليك منعك عنى استغناوك بسلطانك ومنعنى عذك استغناءي بقناعق وعاتبته دالسة اليونانية بقبم الوجه ونمامة الصورة فقال منظر الرجل بعد المخبر ومخبر النساء بعد المنظر فتحجلت وتابت ووقف عليه الاسكندر يوماً فقال له ما تخافف قال انت خير ام شرير قال خير قال فما لحق بي من الخير معنى بل يجب على رجاود وكان لاهل مدينة من يونان صاحب جيش جبان وطبيب لم يعالج احداً الا قتله فظهر عليهم عدو ففزعوا اليه وقال اجعلوا طبيبكم صاحب لقاء العدو واجعلوا صاحب جيشكم طبيبكم وقال أعلم بانك ميّت لا محالة فاجهد أن تكون حيًّا بعد مرتك ليُّلا يكون لميتتك ميتة ثانية وقال كما أن الاجسام تعظم في العين يوم الضباب كذلك تعظم الذنوب عند الانسان في حال الغضب وسيئل عن العشق فقال سوء اختيار صادف نفساً فارغة وراي غلاماً معه سراج فقال له تعلم من اين تجى هذه الذار قال له الغلام ان اخبرتني الى اين تذهب اخبرتك من اين تجي وافحمه بعد ان لم يكن يقوي عليه احد وراي امراة قد حملها الماء فقال على هذا المعنى جرى المثل دع الشريغسله الشر وراي

### ( me)

امراة تحمل نارًا فقال نار علي نار وحامل شر من محمول وراي امراة متريّنة في ملعب فقال لم تخرج لتري ولكن لتُري وراي نساء يتشاورن فقال علي هذا جري المثل هو ذا الثعبان يستقرض من الافاعي سمّاً وراي جاربة تعلم الكتابة فقال يسقي هذا السهم سمّاً ليرمي به يوماً

حكم الشيع اليوناني وله رموز وامثال منها قوله ان امَّك روم لكنها فقيرة رعناء وان اباك لمحدّث لكنه جواد مقدر يعني باللم الهيولي وبالاب الصورة وبالروم انقيادها وبالفقر احتياجها الى الصورة وبالرعونة قلَّة ثباتها على ما تحصل عليه واما حداثة الصورة اي هي مشرقة لك بملابسة الهيولى واما جودها اي الذقص لا يعتريها من قدل ذاتها فانها جواد لكن من قدل الهيولي فانها انما تقبل على تـقدير هذا ما فسربه رمزة ولغزة وحمل الآم على الهيولي صحيم مطابق للمعني وليس حمل الاب على الصورة بذلك الوضوم بل حملها على العقل الفعال الجواد الواهب للصور على قدر استعدادات القوابل اظهر وقال لك نسبان نسب الى ابيك ونسب الى امَّك انت باحدهما اشرف وبالاخر أوضع فانتسب في ظاهرك وباطغك الى من أنت به أشرف وتبرًّا في باطنك وظاهرك ممن انت به اوضع فان الولد الفشل يحبُّ امَّه اكثر مما يحبُّ اباة وذلك دليل على دخل العرق وفساد المعتد قيل اراد بذلك الهيولي والصورة اوالبدن والنفس او الهيولي والعقل الفعال وقال قد ارتفع اليك خصمان منك يتنازعان بك احدهما محتى والاخر مبطل فاحذران تقضى يبنهما بغير الحق فتهلك انت المحصمان احدهما العقل والثاني الطبيعة وقال كما ان البدن المخالي من ﴿ النفس يفوج منه نتن الجيفة كذلك النفس الخالية من الادب يحس نقصها بالكلم

( ۳۳۵ )

والافعال وقال الغائب المطلوب في طيّ الشاهد <sup>المح</sup>اضر وقال ابو سليمان السجزي مفهوم هذا الاطلاق ان كل ما هو عندنا بالحس بين نهو بالعقل لذا هناك الا أن الذي عندنا ظلَّ ذلك ولان من شان الظلِّ كما يريك الشي الذي هو ظلَّة مرَّة فاضلًا على ما هو عليه ومرة ناقصًا عما هو به ومرة على قدره عرض الحسبان والتوهُّم وصارا منزاحمين لليقين والتحقيق فينبغي أن يكون عذايتنا بطلب البقاء الابدي والوجود السرمدي اتم واظهر وابقي وابلغ فبالحق ما كان الغاتب في طبّى الشاهد وبتصفَّح هذا الشاهد يصح ذلك الغائب وقال الشيح اليوناني النفس جوهر كريم شريف يشبه دائرة قد دارت على مركزها غير أنها دائرة لا بعد لها ومركزها هو العقل وكذلك للعقل دائرة استدارت على مركزها وهو الخير الاول المحض غير ان النفس والعقل ان كانا دائرتين لكن دائرة العقل لا تتحرك ابداً بل هي ساكنة دائمة شبيهة بمركزها واما دائرة النفس فانها تتحرك على مركزها وهو العقل حركة الاستكمال وعلى أن دائرة العقل وان كانت دائرة شبيهة بمركزها لكنها تتحرك حركة الاشتياق لانها تشتاق الى مركزها وهو الخير الأول واما دائرة العالم السفلي فانها دائرة تدور حول النفس واليها تشتلق وانما تتحرك بهذا الحركة الذاتية شوقاً الى النفس كشوق النفس الى العقل وشوق العقل الى النحير المحض الاول ولان دائرة هذا العالم جرم والجرم يشتاق الى الشي الخارج منه ويحرص الى ان يصير اليه فيعانقه فلذلك يتحرك الجرم الاقصى الشريف حركة مستديرة لانه يطلب النفس من جمهع النواحي لينالها فيستريم اليها ويسكن عندها وقال ليس للمبدع الاول تعالى صورة ولا حلية مثل صور الاشياء العالية ولا مثل صور الاشياء السافلة ولا قوة

### ( """)

له مثل قواها لكنه فوق كل صورة وحلية وقوة لانه مبدعها بتوسط العقل وقال المبدع الحق ليس شبًّا من الاشياء وهو جميع الاشياء لان الاشياء منه وقد صدق الاقاضل الاوايل في قولهم مالك الاشياء كلها هو الاشياء كلها اذ هو علَّة كونها بانَّه فقط وعلَّة شوتها اليه وهو خلاف الاشياء كلها وليس فيه شي ممَّا ابدعه ولا يشبه شيئًا منه ولو كان ذلك لما كان علة الاشياء كلها واذا كان العقل واحداً من الاشياء فليس فيه عقل ولا صورة ولا حلية ابدع الاشياء بانَّه فقط وبانه يعلمها ويحفظها ويدبرها لا بصفة من الصفات وانما وصفناه بالحسنات والفضائل لانه علَّتها وانه الذي جعلها في الصور فهو مبدعها ﴿ وقال انما تفاضلت الجواهر العالية العقلية لاختلاف قبولها من النور الاول فلذلك صارت فوات مراتب شقي فمنها ما هو اول في المرتبة ومنها ما هو ثاني ومنها ما هو ثالث فاختلفت الاشياء بالمراتب والفصول لا بالمواضع والاماكن وكذلك الحواش تختلف باماكنها على أن القوى المحاسة فانها معاً لا يفترق بمفارقة الالة وقال المبدع ليس متناه لا كانه جثة بسيطة وانما عظم جوهره بالقوة والقدرة لا بالكمية والمقدار فليس للاول صورة ولا حلية ولا شكل فلذلك صار محبوبًا معشوقًا يشتاقه الصور العالية والسافلة وأنما اشتاقت اليه صور جميع الاشياء لانه مبدعها وكساها من جودة حلية الوجود وهو قديم دائم على حاله لا يتغيّر والعاشق يحرص على أن يصير الية ويكون معة وللمعشوق الاول عشَّاق كثيرون وقد يفيض عليهم كلُّهم من نورة من غير أن ينقص منه شي لانه ثابت قائم بذاته لا يتحرك واما المنطق الجزؤي فانه لا يعرف الشي الا معرفة جزرية وشوق العقل الاول الى المبدع الاول اشدّ من شوق سائر الاشياء لان الاشياء كلها

تحقد وإذا اشتاق اليد العقل لم يقل العقل لم صرت مشتاقاً إلي الاول اذ العشق لا علة له فاما المنطق الذي يختص بالنفس فيفحص عن ذلك ويقول إن الاول هو الميدع الحق وهو الذي لا صرية له وهو مبدع الصور فالصور كلها تحقاج اليد فتشتاق اليد وذلك أن كل صرية تطلب مصرها وتحن اليد وقال إن الفاعل الاول ابدع الاشياء كلها بغاية الحكمة لا يقدر احد أن ينال علل وقال إن الفاعل الاول ابدع الاشياء كلها بغاية الحكمة لا يقدر احد أن ينال علل كونها ولم كانت علي الحال التي هي الان عليها ولا أن يعرفها كند معرفتها ولم صارت الارض في الوسط ولم كانت مستديرة ولم تكن مستطيلة ولا منحرفة الا أن يقول أن الباري صيرها كذلك وأنما كانت بغاية الحكمة الواسعة لكل حكمة وكل فاعل يفعل بروية وفكرة لا بانيته فقط بل يفصل منه فلذلك يكون فعله لا بغاية الثقافة والاحكام والفاعل الاول لا يحتاج في ابداع الاشياء الي روية وفكرة وذلك أنه ينال العلل بلا قياس بل يبدع الاشياء ويعلم عللها قبل والروية والفكر وألعلل والبرهان والعلم والقنوع وسائر ما اشبه ذلك أنما كانت اجزاء وهو الذي والعلل والبرهان والعلم والقنوع وسائر ما اشبه ذلك أنما كانت اجزاء وهو الذي والعلل والبرهان والعلم والقنوع وسائر ما شائم فائك أنما كانت الجزاء وهو الذي والعلل والبرهان والعلم والقنوع وسائر ما شبه ذلك أنما كانت المروية والذي والعلل والبرهان والعلم والقنوع وسائر ما شبه ذلك أنما كانت الما كانت المان الذي

حكم ثاوفرسطيس كان الرجل من تلامذة ارسطوطاليس وكبار أصحابه واستخلفه علي كرسي حكمته بعد وفاته وكانت المتفسلفة تختلف اليه وتقتبس منه وله تركيب الشروح الكثيرة والتصانيف المعتبرة وبالخصوص في الموسيقار فما يؤثر عله انه قال الالهية لا تتحرك ومعناه لا تتغيّر ولا تتبدل لا في الذات ولا في شبه الافعال وقال السماء مسكن الكواكب والارض مسكن الناس علي انهم مثل وشبه لما في السماء فهم الاباء والمدبّرون ولهم نفوس وعقول مميّزة وليس لها انفس نباتية فلذلك لا تقبل الريادة والنقصان وقال الغناء فضيلة في ( "" )

المنطق اشكلت على النفس وقصرت عن تبيين كنهها فابرزتها لموناً واثارت بها شجونًا واصم في عرضها فنونًا وفنونًا وقال الغناء شي يخصُّ النفس دون الجسم فيشغلها عن مصالحها كما أن لذة الماكول والمشروب شي يخصُّ الجسم دون النفس وقال أن النفوس إلى اللحون إذا كانت محجبة أشدَّ أصغاء منها . الى ما قد تبتين لها وظهر معناه عندها وقال العقبل نحوان احدهما مطبوع والاخر مسموع فالمطبوع منها كالارض والمسموع كالبذر والماء فلا يخلص للعقل المطبوع عمل دون أن يرد عليه العقل المسموع فينبهه من نومه ويطلقه من وثاقة ويقلقله من مكانه كما يستخرج البذر والماء ما في تعر الارض وقال المحكمة غني النفس والمال غني البدن وطلب غنى النفس اولى لانها اذا غنيت بقيت والبدن إذا غني فني وغنى النفس ممدود وغنى المال محدود وقال ينبغي للعاقل أن يداري الزمان مداراة رجل لا يسبع أذا وقع في الماء الجاري وقال لا تغبطنَّ بسلطان من غير عدل ولا بغني من غير حسن تدبير ولا ببلاغة في غير صدق منطق ولا بجود في غير أصابة موضع ولا بادب من غير أصابة راي ولا بحسن عمل في غير حسنة

شبة برقلس في قدم العالم ان القول في قدم العالم وازلية الحركات بعد اثبات الصانع والقول بالعلة الاولي انما ظهر بعد ارسطوطاليس لانه خالف القدماء صريحاً وابدع هذه المقالة علي قياسات ظنّها حجّة وبرهاناً فنسج علي مذواله من كان من تلامذته وصرحوا القول فيه مثل الاسكندر الافرودوسي وثامسطيوس وفرفوريوس وصنف برقلس المنتسب الي افلاطن في هذه المسئلة كتاباً واورد فيه هذه الشبهة والا فالقدماء انما ابدوا فيه ما نقلناه سالفاً الشبهة الاولي قال الباري تعالى جواد

بذاته وعلة وجود العالم جودة وجودة قديم لم يزل فيلزم ان يكون وجود العالم قديماً لم يزل ولا يجوز ان يكون مرة جواداً ومرة غير جواد فانه يوجب التغيّر في ذاته فهو جواد لذاته لم يزل قال ولا مانع من فيض جودة أذ لو كان مانع لما كان من ذاته بل من غيرة وليس لواجب الوجود لذاته حامل على شي ولا مانع من شي الثانية قال ليس يخلوا الصانع من أن يكون لم يزل صانعاً بالفعل أو لم يزل صانعاً بالقوة بان يقدر أن يفعل ولا يفعل فان كان الأول فالمصفوع معلول لم ينزل وان كان الثاني فما بالقوة لا يخدرج الى الفعل الا بمخرج ومخرج الشي من القوة الى الفعل غير ذات الشي فيجب أن يكون له مخرج من خارج موثر فيه فلذلك يدافى كونه صانعاً مطلقاً لا يتغير ولا يتاثر الثالثة قال كل علة لا يجوز عليها التحرك والاستحالة فانما يكون علة من جهة ذاته لا من جهة الانتقال من غير فعل الى فعل وكل علَّة من جهة ذاته فمعلولها من جهة ذاتها وإذا كانت ذاتها لم تزل فمعلولها لم يزل الرابعة أن كان الزمان لا يكون موجوداً الا مع الفلك ولا الفلك الا مع الزمان لان الزمان هو العاد لحركات الفلك ثم لا جائز ان يقال متى وقبل الاحين يكون الرمان موجوداً ومتى وقبل ابدى فالزمان ابدى فحركات الفلك ابدية فالفلك ابدي الخامسة قال ان العالم حسن النظام كامل القوام وصانعة جواد خير ولا ينقض الجيد الحسن الا شرير وصانعه ليس بشرير وليس يقدر على نقضه غيره فليس ينتقض ابداً وما لا ينتقض ابداً كان سرمداً السادسة لما كان الكائن لا يفسد الا بشي غريب يعرض له و لم يكن شي غير العالم خارجًا منه يجوز أن يعرض فيفسد ثبت انه لا يفسد وما لا يتطرق البه الفساد لا يتطرق اليه الكون والحدوث فان

( m°. )

كل كائن فلسد السابعة قال ان الاشياء التي هي في المكان الطبيعي لا تقغير ولا تتكون ولا تفسد وانما تتغيّر وتقكون وتفسد إذا كانت في اماكن غريبة فتجاذب الى اماكنها كالنارالتي في اجسادنا تحاول الانفصال الي مركزها فيتحلُّ الرباط فيفسد فاذاً الكون والفساد انما يتطرَّق الى المركَّبات لا الي البسائط التي هي الاركان في اماكنها ولكنها هي بحالة واحدة وما هو بحال واحد الثامنة قال العقل والنفس والافلاك تتحرك على الاستدارة والطبائع فهو ازلمي تتحرك اما على الوسط واما الى الوسط على استقامة وإذا كان كذلك كان التفاسد في العناصر انما هو لتضادُّ حركاتها والحركة الدورية لا ضدًّ لها فلم يقع فيها قال وكليات العناصر انما تتحرك على استدارة وإن كانت الاجزاء منها فساد تتحرك على الاستقامة فالفلك وكليات العناصر لا تفسد وأذا لم يجز أن يفسد العالم لم يجز إن يتكون وهذة الشبهات هي التي يمكن أن يقال فتنقص وفي كل واحدة منها نوع مغالطة واكثرها تحكمات وقد افردت لها كتاباً واوردت فيه شبهات ارسطوطاليس وهذه تقريرات ابي على بن سينا ونقضتها على قوانين منطقية فليطلب ذلك ومن المتعصبين لبرقلس من مهد عذراً في ذكر هذه الشبهات وقال انه كان يناطق الناس منطقين احدهما روحاني بسيط والاخر جسماني مركّب وكان أهل زمانة الذين يناطقونه جسمانيين وانما دعاء الي فكر هذه الاقوال مقاومتهم ايَّاه فخرج من طريق المحكمة والفلسفة من هذه الجهة لان من الواجب على الحكيم ان يظهر العلم على طرق كثيرة يتصرف فيها كل ناظر بحسب أنظره ويستفيد منها بحسب فكرة واستعداده فلا يجدوا على قوله مساغاً ولا يصيبوا مقالاً ولا مطعناً لأن برقلس لما كان يقول بدهر هدا العالم

وانه باق لا يدثروضع كتابًا في هذا المعني فطالعة من لم يعرف طريقته ففهموا منه جسمانية قوله دون روحانية فنقضوه على مذهب الدهرية وفي هذا الكتاب يقول لما اتّصلت العوالم بعضها بمعض وحدثث القوي الواصلة فيها وحدثت المركّبات من العذاصر حدثت قشور واستبطنت لبوب فالقشور داثرة واللبوب قائمة دائمة ولا يجوز الفساد عليها لانها بسيطة وحيدة القوي فانقسم العالم الى عالمين عالم الصفوة واللبِّ و عالم الكدورة والقشر فاتَّصل بعضه ببعض وكان اخرهذا العالم من بدؤ ذلك العالم فمن وجه لم يكن بينهما فرق فلم يكن هذا العالم دائرًا أذا كان متَّصلًا بما ليس يدثر ومن وجه دثرت القشور وزالت الكدورة وكيف تكون القشور غير دائرة ولا مضمحلة وما لم تزل القشور باقية كانت اللبوب خافية وايضًا فان هذا العالم مرتَّب والعالم الاعلى بسيط وكل مركّب ينتحلّ حتى يرجع الى البسيط الذي تركّب مـنـه وكل بسيط باق دائماً غير مضمحل ولا متغير قال الذي يذب عن برقلس هذا الذي نقل عنه هو المقبول عن مثلة بل الذي اضاف اليه هذا القول الأول لا يخلوا من احد من امرين اما ان لم يقف علي مرامة للعلة التي ذكرنا فيما سلف واما انه كان محسوداً عند اهل زمانه لكونة بسيط الفكر وسيع النظر سائر القوي وكانوا اوليك أصحاب اوهام وخيالات فانه يقول في موضع من كتابه أن اللوائل منها تكونت العالم وهي باقية لا تدثر ولا تضمحل وهي لازمة الدهر ماسكة له الا انها من اول واحد لا يوصف بصفة ولا يدرك بنعت ونطق لان صور الاشياء كلها منه وتحته وهو الغاية والمنتهى التي ليس فوقها جوهر هو أعظم منها الا الاول الواحد وهو الاحد الذي قوته اخرجت هذه الاوائل وقدرته ابدعت هذه

## ( 1°°1 )

وقال ايضًا الحق لا يحقام الي ان يعرف فاته لانه حق حقاً بلا حق المعادى وكل حق حقًّا فهو تحتد انما هو حق حقًّا اذ حققه الموجب له اليحق فالحق هو الجوهر الممدد الطباع الحيوة والبقاء وهو اقاد هذا العالم بدأ وبقاءً بعد دنور قشورة وزكّى البسيط الباطن من الدنس الذي كان فيه قد علق به وقال أن هذا العالم اذا أضمحلت قشورة ونبهب دنسه صار بسيطاً روحانياً بقى بما فيه من الجواهرالصافية النورانية في حدّ المراتب الروحانية مثل العوالم العلوبة التي بلا نهاية وكان هذا واحداً منها وبقى جوهركل قشر ودنس وخبت ويكون له اهل يلبسه لانه غير جائز ان تكون الانفس الطاهرة التي لا تلبس الادناس والقشور مع الانفس الكثيرة القشور في عالم واحد وانما يذهب من هذا العالم ما ليس من جهة المتوسطات الروحانية وما كان القشر والدنس عليه اغلب واما ما كان من الباري بلا متوسط او كان من متوسط بلا قشر فانه لا يضمحل قال وانما يدخل القشر على شى من غير المتوسَّطات فيدخل عليه بالعرض لا بالذات ونبلك الله كشرت المتوسطات وبعد الشي عن الابداع الاول لانه حيث ما قلَّت المتوسطات في الشي كان انور واقل قشوراً ودنساً وكلما قلت القشور والدنس كانت الجواهر اصفى والاشياء ابقى ومما ينقل عن برقلس انه قال ان الباري عالم بالاشياء كلها اجناسها وانواعها وأشخاصها وخالف بذلك ارسطوطاليس فانه قال يعلم اجناسها وانواعها دون أشخاصها الكائنة الفاسدة فان علمه يتعلق بالكليَّات دون الجزويات كما ذكرنا 💦 ومماينقل عنه في قدم العالم قوله لن يتوهم حدوث العالم الا بعد ان لم يـكن فابدعه الباري وفي الحالة الني لم يكن لم يخملو من حالات ثلث اما ان الباري لم يكن قادراً فصار قادراً ونلك محال لانه قادر لم يزل واما ( <sup>m</sup><sup>2</sup><sup>m</sup>)

انة لم يرد فاراد وذلك محال ايضاً لانة مريد لم يزل واما انة لم يفيض الحكمة وذلك محال ايضاً لان الوجود اشرف من العدم علي الاطلاق فاذا بطلت هذة الجهات الثلث تشابها في الصفة الخاصة وهي القدم علي اصل المتكلم او كان القدم بالذات له دون غيرة وان كانا معاً في الوجود والله الموفق

راي ثامسطيوس وهو الشارج لكلام ارسطوطاليس وانما يعتمد شرحة اذكان اهدي القوم الى اشاراته ورموزة وهو على راي ارسطوطاليس في جميع ما ذكرنا من أنبات العلة الاولى واختار من المذاهب في المبادي قول من قال أن المبادى ثلثة الصورة والهيولي والعدم وفرق بين العدم المطلق والعدم الخاص فان عدم صورة بعينها عن مادة تقبلها مثل عدم السفينة عن الحديد ليس كعدم السفينة عن الصوف فان هذه المائة لا تقبل هذه الصورة اصلًا وقال أن الاقلاك حصلت من العناصر الاربعة لا أن العناصر حصلت من الافلاك ففيها نارية وهوائُية ومائية وارضية الا أن الغالب على الاللك النارية كما أن الغالب على المركَّبات السفلية هو الارضية والكواكب نيران مشتعلات حصلت تراكيبها على وجه لا يتطرق اليها الانحلال لانها لا تقبل الكون والفساد والتغيّر والاستحالة والا فالطبائع واحدة والفرق يرجع الى ما ذكرنا ونقل ثامسطيوس عن ارسطوطاليس وافلاطن وثاوفرسطيس وفرفريوس وفلوطرخيس وهو رايه في أن العالم أجمع طبيعة واحدة عامّة وكل نوع من انواع النبات والحيوان مختصّ بطيبعة خاصّة وحدّوا الطبيعة العامَّة انها مبدأً المحركة في الاشياء والسكون فيها على الامر الاول من فواتها وهي علة الحركة في المتحركات وعلة السكون في الساكنات زعموا ان الطبيعة هى التي تدبر الاشياء كلها في العالم حيوته و مواته تدبيرًا طييعيًّا وليست هي ( """")

حية ولا قادرة ولا مختارة ولكن لا تفعل الا حكمة وصواباً وعلي نظم صحيح و ترتيب محكم قال ثامسطيوس قال ارسطوطاليس في مقالة اللام ان الطبيعة تفعل ما تفعل من الحكمة والصواب وان لم يكن حيواناً الا انها الهمت من سبب هو اكرم منها واومي الي ان السبب هو الله وقال ايضاً ان الطبيعة طبيعتان طبيعة مستعلية علي الكون والفساد بكليتها وجزويتها يعني الفلك والنيرات وطبيعة يلحق جزوياتها الكون والفساد لا كلياتها يريد بالجزويات الاشخاص وبالكليات الاسطقصات

رأي الاسكندر الافروديسي وهو من كبار الحكماء رأيًا وعلماً وكلامة امتن ومقالقة ارص وافق ارسطوطاليس في جميع اراية وزاد علية في الاحتجاج علي ان اللباري عالم بالاشياء كلها كلياتها وجزوياتها علي نسق واحد وهو عالم بما كان وبما سيكون ولا يتغير علمة بتغير المعلوم ولا يتكثر بتكثّرة ومما انفرد به ان قال كل ميكون فو نفس وطبع وحركة من جهة نفسة وطبعة ولا يقبل التحريك من غيرة اصلاً بل انما يتحرك بطبعة واختيارة الا ان حركاتة لا تختلف لانها دورية وقال لما كان الفلك محيطاً بما دونة وكان الزمان جارياً عليه لان الزمان هو العاد للحركات او هو عدد الحركات ولما لم يكن يحيط بالفلك شي اخر ولا كان الزمان جارياً علية لم يجز ان يفسد الفلك ويكون فلم يكن قابلاً للكون والفساد وما لم يقبل الكون والفساد كان قديماً ازلياً وقال في كتابه في النفس ان الصناعة تتقبل الطبيعة والطبيعة لا تتقبل الصناعة وقال للطبيعة لطف وقوة وان افعالها فراك المراعة والطف كل اعجوبة يتلطف فيها بصناعة من الصاعات وقال في تنقوق في البراعة واللطف كل اعجوبة يتلطف فيها بصناعة من الصناعات وقال في فرلك الكتاب لا نعل للفس دون مشاركة البدن حق التصرّر بالعقل فانه مشترك بينهما واومي الي أنه لا يبقي للنفس بعد مفارقتها قوة أصلاً حقي القوة العقلية وخالف استاذة ارسطوطاليس فانة قال الذي يبقي مع النفس من جميع ما لها من القوي هي القوة العقلية فقط ولذّتها في ذلك العالم مقصورة علي اللذّات العقلية فقط اذ لا قوة لها دون ذلك فتحسّ وتلتذّ بها والمتاخرون يثبتون بقاءها علي هيات اخلاقية استفادتها من مشاركة البدن فتستعدّ بها لقبول هيات الملكية في ذلك العالم

راي فرفوريوس وهو ايضاً على راي ارسطوطاليس ووافقه في جميع ما ذهب اليه ويدعى ان الذي يحكى عن افلاطن من القول بحدث العالم عير صحيم قال في رسالته إلى أنابانو أما ما فرق به أفلاطن عندكم من أنه يضع للعالم ابتداءً زمانيمًا فدعوي كاذبة وذلك ان افلاطن ليس راي ان للعالم ابقداء زمانياً لكن ابتـداء على جهة العلَّة ويزعم أن علَّة كونه ابتـداوُّه وقد رأي ان المتوهم عليه في قولة أن العالم مخلوق وانه حدث لا من شي وانه خرج من لا نظام الى نظام فـ قد اخطأ وغلط وذلك انه لا يصمّ دائماً ان كل عدم اقدم من الوجود فيما علَّة وجودة شي اخر غيرة ولا كل سوء نظام اقدم من النظام وانما يعني افلاطن أن الخالق اظهر العالم من العدم الى الوجود أن وجدانه لم يكن من ذاته لكن سبب وجودة من الخالق وقال في الهيولي انها امر قابل للصور وهي كبيرة وصغيرة وهما في الموضوع والعد واحد ولم يبين العدم كما ذكرة ارسطوطاليس الا انه قال الهيولي لا صورة له فقد علم ان عدم الصورة في الهيولي وقال أن المكوَّنات كلها أنما تكوَّن بالصور على سبيل التغيَّر وتفسّد بخلو الصور عنها وزعم فرفوريوس أن من الاصول الثلثة التي هي الهيولي

# ( ["""" )

والصورة والعدم أن كل جسم أما ساكن وأما متحرك وهاهذا شي يكون ما يتكون ويحرك اللجسام وكل ماكان واحداً بسيطاً ففعله واحد بسيط وماكان كشيراً مركباً فافعاله كثيرة مركبة وكل مهجود ففعله مثل طبيعته ففعل الله بذاته فعل واحد بسيط وما في افعاله يفعلها بمتوسَّط فمركَّب وقال كل ما كان موجوداً فله فعل من الافعال مطابق لطبيعته ولما كان الباري تعالى موجودًا ففعله النماص هو الاجتلاب الى الوجود ففعل فعلًا واحدًا وحرك حركة واحدة وهو الاجتلاب الى شبهه يعفِّ الوجود ثم اما ان يقال كان المفعول معدوماً يمكن ان يوجد وذلك هو طبيعة الهيولي بعينها فيجب ان يسبق الوجود طبيعة ما قابلة للوجود ولما أن يقال لم يكن معدوماً يمكن أن يوجد بل أوجدة عن لاشي وابدع وجودة من غير توهم شي سبقه وهو ما يقوله الموحّدون قال فاول فعل فعله هو الجوهر الا أن كونه جوهرًا وقع بالحركة فوجب أن يكون بقارًه جوهرًا بالحركة وذلك انه ليس للجوهران يكون بذاته بملزلة الوجود الاول لكن من التشبُّه بذلك الاول وكل حركة تكون فاما على خطَّ مستقيم واما علي الاستدارة فتحرك الجوهر بهاتين الحركتين ولما كان وجود الجوهر بالحركة وجب ان يتحرك البجوهرفي جميع الجهات التي يمكن فيها الحركة فيتحرك جميع الجواهر في جميع الجهات حركة مستقيمة على جميع الخطوط وهي ثلثة الطول والعرض والعمق الا انه لم يكمن ان يتحرك على هذه الخطوط بلا نهاية اذ ليس يمكن فيما هو بالفعل ان يكون بلا نهاية فيحرك الجوهر في هذه الاتطار الثلثة حركة متناهية على خطوط مستقيمة وصار بذلك جسمًا وبقي عليه ان يتحرك بالاستدارة على الجهة التي يمكن فيه ان يتحرك بلا نهاية ولا يسكن

( Mev. )

وتتاً من الأوقات الا أنه ليس يمكن أن يتحرك باجمعة حركة على الاستدارة لان الدائر يحتاج الى شي ساكن في وسط منه فعند ذلك انقسم الجوهر فتحرك بعضه على الاستدارة وسكن بعضه في الوسط وقال كل جسم يتحرك فيماس جسماً ساكناً في طبيعته قبول التاثير منه حركة معه واذا حركه سخن واذا سخن لطف وانحلُّ وخفٌّ فكانت الذار تلى الفلك والجسم الذي يلى الذار يبعد عن الفلك ويتحرك بحركة النار فيكون حركته اقل فلا يتحرك لذلك باجمعه لكن جزو منه فيسخن دون سخونة الذار وهو الهواء والجسم الذي يلى الهواء لا يتحرك لبعده عن المحرك فهو بارد لسكونه وحار حرارة يسيرة بمجاورة الهواء وكذلك انحل قليلًا واما الجسم الذي في الوسط فلانه بعد في الغاية عن الفلك ولم يستفد من حركته شيئًا ولا قبل منه تاثيرًا سكن وبرد وهذه هي الارض وإذا كانت هذه الاجسام تقبل التاثير بعضها من بغض اختلطت وتولَّد عنها اجسام مركَّبة وهذه هى الاجسام المحسوسة وقال الطبيعة تفعل بغير فكر ولا عقل ولا ارادة ولكفها ليست تفعل بالبخت والاتفاق والنحبط بل لا يفعل الا ما له نظم وترتيب وحكمة وقد يفعل شيئًا من اجل شي كما يفعل البُر لغذاء الانسان ويهيِّي اعضاؤه لما يصلح له وقسم فرفوريوس مقالة ارسطوطاليس في الطبيعة خمسة اقسام احدها العنصر والثاني الصورة والثالث المجتمع منهما كالانسان والرابع الحركة الحادثة في الشي بمنزلة حركة النار الكائنة الموجودة فيها الى فوق والخامس الطبيعة العامّة للكل لان الجزويات لا يتحقق وجودها الاعن كل يشملها ثم اختلفوا في مركزها فمن المحكماء من صار الى انها فـوق الـكل وقال آخـرون انها دون الفلك قالوا واما الدليل على وجودها افعالها وقواها المنبثة في العالم الموجبة للحركات ( ٣۴٨ )

والافعال كذهاب الذار والهواء الى فوق وندهاب الماء والارض الى تحت فنعلم يقيناً لو لا قوى فيها اوجبت تلك الحركات كانت مبدأ لها لم توجد فيها وكذلك ما يوجد في النبات والحيوان من قوة الغذاء وقوة النمو والنشو المتاخرون من فلاسفة الاسلام مثل يعقوب بن احسق الكندي 🔰 وحذين بن اسحق ويحيي التحوي وابي الفرج المفسر وابي سليمن السجزي وابي سليمن محمد المقدسي وابي بكر ثابت بن قرة وابي تمام يوسف بن محمد النيسابوري وابي زيد احمد بن سهل البلخي وابي محارب الحسن بن سهل بن محارب القمي واحمد بن الطيب السرخسي وطلحة بن محمد النسفى وابي حامد احمد بن محمد الاسفزاري وعيسي بن علي الوزير وابي على احمد بن مسكوبة وابي زكريا يحمى بن عدي الصيمري وابي الحسن العامري وابي نصر محمد بن محمد بن طرخان الفارابي وغيرهم وانما علامة القوم ابو على الحسين بن عبد الله بن سينًا قد سلكوا كلهم طريقة ارسطوطاليس في جميع ما فهب اليه وانفرد به سوى كلمات يسيرة ربما راوا فيها راى افلاطن والمتقدمين ولما كانت طريقة ابن سينًا ادتَّى عند الجماعة ونظرة في المحقائق اغوص اخترت نقل طريقته من كتبه على ايجاز واختصار لانها عيون كلامة ومتون مرامه واعرضت عن نقل طرق الباقين وكل الصيد في جوف الفرا كلمه في المنطق قال أبو على بن عبد الله بن سينا العلم أما تصوّر وأما

تصديق فالتصوّر هو العلم الأول وهو ان تدرك امرًا سادجًا من غير ان تحكم عليه بنفي او اثبات مثل تصوّرنا ماهية الانسان والتصديق هو ان تدرك امراً وامكنك ان تحكم عليه بلغي او اثبات مثل تصديقنا بان للكل مبدأ وكل u ( men )

واحد من القسمين منه ما هو اولى ومنه ما هو مكتسب فالتصوّر المكتسب انما يستحصل بالحدّ وما يجرى مجراه والتصديق المكتسب انما يستحصل بالقياس وما يجرى مجراة فالحد والقياس آلتان بهما تحصل المعلومات الني لم تكن حاصلة فتصير معلومة بالروية وكل واحد منهما منه ما هو حقيقي ومنه ما هو دون الحقيقي ولكنه نافع منفعة بحسبه ومنه ما هو باطل مشبّه بالحقيقي والفطرة الانسانية غير كافية في التمييز بين هذه الاصناف الا أن تكون مويّدة من عند الله فلا بدّ اناً للناظر من آلة قانونية تعصمة مراعاتها عن ان يضلّ في فكرة وذلك هو الغرض في المنطق ثم أن كل وأحد من الحدّ والقياس فمُؤَلّف من معاني معقولة بتاليف محدود فيكون لما مائة منها الَّفت وصورة بها التاليف والفساد قد يعرض من احدى الجهتين وقد يعرض من جهتيهما معاً فالمنطق هو الذي يعرّف أنه من أي الموادّ والصور يكون الحدُّ الصحيم والقياس السديد الذي يوقع يقينًا ومن ايُّها ما يوقع عقداً شبيهاً باليقين ومن أيُّها ما يوقع ظنًا غالبًا و من أيُّها ما يوقع مغالطة وجهلًا وهذه فائدة ثم لما كانت ألمخاطبات النظرية بالفاظ مسموعة والافكار العقلية المنطق باقوال عقلية فتلك المعاني التي في الذهن من حيث يتادَّى بها الى غيرها كانت موضوعات المنطق ومعرفة احوال تلك المعاني مسائل علم المنطق فكان المنطق بالنسبة الى المعقولات على مثل النحو بالنسبة الى الكلام والعروض إلى الشعر فوجب على المنطقي إن يتكلم في الالفاظ أيضاً من حيت تدلَّ على المعاني 🔰 واللفظ يدلُّ على المعنى من ثلثة اوجه احدها بالمطابقة. والثاني بالتضمن والثالث بالالتزام وهو ينقسم الى مفرّد ومركّب فالمفرّد ما يدلّ ( ~. )

علي معني وجزو من اجزائه لا يدل على جزو من اجزاء ذلك المعني بالذات اي حين هو جزو له والمركّب هو الذي يدلّ على معني وله اجزاء منها يلتَّام مسموعة ومن معانيها يلتَّام معني الجملة والمفرد ينقسم الى كلي والي جروي فالكلي هو الذي يدل على كثيرين بمعني واحد متَّفق ولا يمنع نفس مفهومه عن الشركة فيه والجزوي هو ما يمنع نفس مفهومة ذلك ثم الكلي ينقسم الى ذاتي وعرضي والذاتي هو الذي يـقـوم ماهية ما يقال عليه والعرضي هو الذي لا يقوم ماهيته سواء كان غير مفارق في الوجود والوهم وبين الوجود له ثم الذاتي ينقسم الي ما هو مقول في جواب ما هو وهو اللفظ المفرد الذي يتضمن جميع المعاني الذاتية التي يقوم الشي بها وفرق بين المقول في جواب ما هو وبين الداخل في جواب ما هو والي ما هو مقول في جواب اي شي هو وهو الذي يدلُّ على معني يتمديز به اشياء مشتركة في معفي واحد تميزاً ذاتياً واما العرضي فقد يكون ملازماً في الوجود والوهم وبه يقع تميّز ايضاً لا ذاتياً وقد يكون مفارقاً وفرق بين العرضي والعرض الذي هو قسيم الجوهر واما رسوم الالفاظ المحمسة التي هي الجنس والنوع والـفصل والخاصة والعرض العام فالجغس يرسم بانه المقول على كثيرين مختلفين بالحقائق الذاتية في جواب ما هو والنوع يرسم بانه المقول على كثيرين مختلفين بالعدد في جواب ما هو اذا كان نوع الأنواع واذا كان نوعًا متوسطًا فهو المقول على كثيرين مخملفين في جواب ما هو ويقال عليه قول اخر في جواب ما هو بالشركة وينتهي الارتقاء الي جنس لا جنس فوقه وان قدر فوق <sup>ال</sup>جنس امر اعم منه فيكون العموم بالتشكيك والنزول الي نوع لا نوع تحته وان قدر دون

( [0])

النوع صنف اخص فيكون المحصوص بالعوارض ويرسم الفصل بانه الكلي الذاتي الذي يقال به على نوع تحت جنسه بانه اي شي هو ويرسم الخاصّة بانه هو الكلي الذاني الدالُّ على نوع واحد في جواب أي شي هو لا بالذات ويرسم العرض العام بانه الكلى المفرد الغير الذاتي ويشترك في معناة كثيرون ووقوع العرض علي هذا و على الذي هو قسيم الجوهر وقوع بمعنين مختلفين في المركبات الشي اما عين موجودة واما صورة ماخوذة عنه في الذهن ولا يختلفان في النواحي والامم واما لفظة تدل على الصورة التي في الذهن واما كتابة دالة على اللفظ ويختلفان في الامم والكتابة دالة على اللفظ واللفظ دال على الصورة في الذهن وتلك الصورة دالة على الاعيان الموجودة ومبادي القول والكلام أما اسم واما كلمة واما اداة فالاسم لفظ مفرد يدل علي معفٍ من غير أن يدل على زمان وجود ذلك المعنى والكلمة لفظ مفرد يدلُّ على معتى وعلى الزمان. الذي فيه ذلك المعني لموضوع ما غير معيَّن والاداة لـفظ مفرد انما يدل على معنى يصم أن يوضع أو يحمل بعد أن يقرن باسم أو كلمة وإذا ركبت الالفاظ تركيباً يودّي معني فحينتُذ يسمى قولًا ووجوء التركيبات مختلفة وانما يحتاج المنطقى الى تركيب خاص وهو ان يكون بحيث يتطرق اليم التصديق او التكذيب فالقضية هي كل قول فيه نسبة بين شيرين بحيث يتبعه حكم صدق او كذب والحملية منها كل قضية فيها النسبة المذكورة بين شيئين ليس في كل واحد منهما هذه النسبة الا بحيث يمكن أن يدل على كل واحد منهما بلفظ مفرد والشرطية منها كل قضية فيها هذه النسبة بين شيين فيهما هذه النسبة من حيث هي منفصلة

#### ( 201 )

والمتَّصلة من الشرطية هي التي توجب او تسلب لزوم قضية لاخري من القضايا الشرطية و المنفصلة منها ما توجب أو تسلب عناد قضية لاخرى من القضايا الشرطية والايجاب هو ايقاع هذه النسبة وإجادها وفي الجملة هو الحكم بوجود محمول لموضوع والسلب هو رفع هذة النسبة الوجودية وبالجملة هوالحكم بلا وجود محمول لموضوع والمحمول هو المحكوم بة والموضوع هو المحكوم علية والمخصوصة قضية حملية موضوعها شي جزوي والمهملة قضية حملية موضوعها كلى ولكن لم يبيَّن ان الحكم في كله او في بعضة ولا بد انه في البعض وشَّك انه في الكل فحكمه حكم الجزوي والمحصورة هي التي حكمها كلى والحكم عليه مبتين بانه في كله او بعضه وقد تكون موجبة او سالبة والسور هو اللفظ الذي يدل على مقدار المحصر ككل ولا واحد وبعض ولا كل والقضيتان المتقابلتان هما اللتان تختلفان بالسلب والايجاب وموضوعهما ومحمولهما واحد فى المعني والاضافة والقوة والفعل والجزو والكل والزمان والمنكان والشرط والتغاقض هو التقابل بين تضيتين في الايجاب والسلب تقابلاً يجب عنه لذاته أن يقتسما الصدق والكذب ويجعب أن يراعى فيه الشرائط المذكورة القضية البسيطة هي التي موضوعها او محمولها اسم محصل والمعدولة هي التي موضوعها او محمولها غير محصل كقولنا زيد غير بصير العدمية هي التي محمولها اخسَّ المتقابلين أي قلَّ على عدم شي من شانة أن يكون للشي أو للوعة أو لجنسة مثل قولفًا زيد جائر مائة القضايا هي حالة للمحمول بالقياس الى الموضوع يجب بها لا محالة أن يكون له دائماً في كل وقت في ايجاب او سلب او غير دائم له في ايجاب ولا سلب وجهات القضايا ثلثة واجب ويدل على نوام الوجود وممتنع ويدل

( "0")

علي نوام العدم وممكن ويدل علي لا نوام وجود ولا عدم والفرق بين <sup>ال</sup>جهة والمادة أن الجبهة لفظ مصرح بها يدل على أحد هذة المعاني والمائة حالة للقضية بذاتها غير مصرّح بها وربما تخالفا كقولك زيد يمكن ان يكون حيواناً فالمادة واجبة والجهة ممكنة والممكن يطلق علي معنيين احدهما ما ليس بممتنع وعلى هذا الشي اما ممكن واما ممتنع وهو الممكن العامّي والثاني ما ليس بضروري في الحالين اعني الوجود والعدم وعلي هذا الشي اما واجب واما ممتنع واما ممكن وهو الممكن الخاصى ثم الواجب والممتنع بينهما غاية المخلاف مع اتَّفاقهما في معني الضرورية فان الواجب ضروري الوجود بحيث لو قدّر عدمه ازم منه محال والممتنع ضروري العدم بحيث لو قدر وجودة لزم منه محال والممكن الخاصي هو ما ليس ضروري الوجود والعدم والحمل الفروري على اوجه ستة تشترك كلها في الدوام الاول ان يكون الحمل دائماً لم يزل ولا يزال والثاني ان يكون الحمل ما دام ذات الموضوع موجودة لم تـفسد وهذان هما المستـعملان والمرادان اذا قـيـل ايجاب او سلب ضروري والثالث أن يكون الحمل ما دام ذات الموضوع موصوفة بالصفة التي جعلت موضوعة معها والرابع ان يكون الحمل موجوداً وليس ضرورة بلا هذا الشرط والخامس أن يكون الضرورة وقيتاً ما معيَّناً لا بدّ منه والسادس ان يكون الضرورة وتتاً ما غير معلَّى ثم ان نوات الجهة قد تقلازم طرداً وعكساً وقد لا تقلارم فواجب أن يوجد يلزمه ممتنع أن لا يوجد وليس يمكن بالمعني العام أن لا يوجد ونقائض هذه متعاكسة وقس عليه سائر الطبقات وكل قضية فاما ضرورية واما ممكنة واما مطلقة فالضرورية مثل

( mor )

قولنا كل ب ا بالضرورة اي كل واحد واحد مما يوصف بانه ب دائماً او غير دائم فذلك الشي دائمًا ما دامت عين ذاته موجودة يوصف بانه ا والممكنة فهو الذي حكمة من ايجاب او سلب غير ضروري والمطلقة فيها رايان احدهما انها التي لم يذكر فيها جهة ضرورة للحكم ولا امكان بل اطـلـق اطـلاقًا والثاني ما يكون المحكم فيها موجوداً لا دائماً بل وقتاً ما وذلك الوقت اما ما دام الموضوع موصوفاً بما يوصف به او ما دام المحمول محكوماً به او في وقت معيَّى ضروري او في وقت ضروري غير معيَّى 🦳 واما العكس فهو تصيير الموضوع محمولاً والمحمول موضوعاً مع بقاء السلب والايجاب بحاله والصدق والكذب بحاله والسالبة الكلية تنعكس مثل نفسها والسالبة الجزوية لا تنعكس والموجبة الكلية تنعكس موجبة جزوية والموجبة الجزوية تنعكس مثل نفسها في القياس ومبادية وأشكالة ونتايجه المقدمة قول يوجب شيئًا لشي أو يسلب شيئًا عن شي جعلت جزو قياس والحدّ ما ينحلّ اليه المقدمة من جهة ما هي مقدمة والقياس هو قول موآف من اقوال اذا وضعت ازم عنها بذاتها قول اخر غيرها اضطراراً واذا كان بيَّنَّا لزومة يسمّى قياسًا كاملًا واذا احتاج الى بيان فهو غير كامل والقياس ينقسم إلى اقترابي والى استثناي والاقتراني ان يكون ما يلزمه ليس هو ولا نقيضه مقولًا فيه بالفعل بوجه والاستثناي أن يكون ما يلزمه هو أو نقيضه مقولًا فيه بالفعل والاقتراني انما يكون عن مقدمتين يشتركان في حدّ وتفترقان في حدين فتكون المحدود ثلثة ومن شان المشترك فيه أن يزول عن الوسط ويربط ما بين المحدّين الاخرين فيكون ذلك هو اللازم ويسمّي نتيجة فالمكّرر يسمّي حدًّا

اوسط والباقيان طرفين والذي يريد ان يصير محمول للازم يسمّى الطرف الاكبر والذي يريد ان يكون موضوع اللازم يسمّى الطرف الاصغر والمقدمة التي فيها الطرف الاكبر يسمّى الكبري والتي فيها الطرف الاصغر يسمّى الصغري وتاليف الصغري والكبري يسمّي قرينة وهيئة الآقران تسمّى شكلًا والقرينة التي يلزم عنها لذاتها قول اخر يسمّى قياسًا واللازم ما دام لم يلزم بعد بل يساق اليه القياس يسمّي مطلوبًا واذا لزم يسمّي نتيجة والحدّ الوسط ان كان محمولًا في مقدمة وموضوعاً في الاخرى يسمّى ذلك الافتران شكلاً اولاً وان كان محمولاً فيهما يسمّى شكلاً ثانياً وإن كان موضوعاً فيهما يسمّى شكلاً ثالثاً ويشترك الاشكال كلها في أنه لا قياس عن جزويين ويشترك ما خلا الكائنة عن الممكنات في انه لا قياس عن سالبتين ولا عن صغري سالبة كبراها جزوية والنتيجة تتبع اخس المقدمتين في الكم والكيف وشريطة الشكل الاول أن يكون كبرا، كلية وصغراة موجبة وشريطة الشكل الثاني إن يكون الكبري فيه كلية واحدي المقدمتين مخالفة للاخرى في الكيف ولا ينتم إذا كانت المقدمتان ممكنتين أو مطلقتين الاطلاق الذي لا ينعكس على نفسه كليها وشريطة الشكل الثالث أن يكون الصغري موجبة لا بدّ من كلية في كل شكل وليرجع في المختلطات الى تصانيفه واما القياسات الشرطية وقضاياها اعلم أن الإيجاب والسلب ليس يختص بالمحمليات بل وفي الأصال والانفصال فانه كما أن الدلالة على وجود الحمل ايجاب في الحمل كذلك الدلالة على وجود التَّصال ايجاب في المتَّصل والدلالة على وجود الانفصال إيجاب في المنفصل وكذلك السلب وكل سلب هو ابطال الايجاب ورفعه وكذلك جري فيها المحصر والاهمال وقد

#### ( 201 )

فتقخ

تكون القضايا كثيرة والمقدمة واحدة والاقتران من المتَّصلات أن يجعل مقدم احدهما تالى الاخر فيشتركان في التالي او يشتركان في المقدم وذلك على قياس الاشكال الحملية والشرائط فيها واحدة والمقيجة شرطية يحصل من اجتماع المقدم والتالي الذين هما كالطرفين والاقترانيات من المنفصلات فلا يكون في جزو تامَّ بل يكون في جزو غير تامَّ وهو جزو تالٍ او مقدم والاستثنائية مولَّفة من مقدمتين احداهما شرطية والاخرى وضع او رفع لاحد جزويها ويجوز ان يكون حملية وشرطية ويسمى المستثناة والمستثناة من قياس شرطية متَّصل اما ان يكون من المقدم فيجب ان يكون عين المقدم لينتج عين التالي وان كان من التالي فيجب أن يكون نقيضه لينتج نقيض المقدم واستثناء نقيض المقدم وعين التالي لا يذتج شيئًا واما اذا كانت الشرطية منفصلة فان كانت ذات جزوين فقط موجبتين فايهما استثنيت عينه انتج نقيض الباقي وايهما استثنيت نقيضة انتج عين الباقي واما القياسيات المركبة ما إذا حُللت إلى افرادها كان ما ينتم كل واحد منها شيئًا اخر الا أن نتامُ بعضها مقدمات لبعض وكل نتيجة فانها تستتبع عكسها وعكس نقيضها وجرويها وعكس جزويها ان كان لها عكس والمقدمات الصادقة تنتج نتبجة صادقة ولا ينعكس فقد ينتم المقدمات والدور أن تأخذ النتيجة وعكس أحدي المقدمتين الكاذبة نتيجة صادقة فينتج المقدمة الثانية وانما يمكن اذا كانت الحدود في المقدمات متعاكسة متساوية وعكس القياس هو ان تاخذ مقابلة النتيجة بالضد او النقيض وتضيف الي احدى المقدمتين فيذيم مقابلة النتيجة الاخرى احتيالًا في الجدل وقياس الخلف هو الذي يبيِّن فيه المطلوب من جهة تكذيب نـقـيـضـه فبكون

بالحقيقة مركبًا من قياس اقتراني وقياس استثنابي والمصادرة على المطلوب الاول هو ان يجعل المطلوب نفسه مقدمة في قياس يراد فيه انتاجه وربما یکون فی قیاس واحد وربما یبین فی قیاسات وحیث ما کان ابعد کان من القبول اقرب الاستقراء هو حكم على كلى لوجود ذلك الحكم في جزويات ا ذلك الكلى اما كلها واما اكثرها واما التمثيل هو الحكم على شي معيَّن لوجود ذلك الحكم في شي اخر معيَّن او اشياء على ان ذلك الحكم كلي على المتشابة فيكون محكومًا علية في المطلوب ومنقول منة الحكم وهو المثال ومعني متشابه فيه هو الجامع وحكم الراي مقدمة محمودة كلية في ان كذا كائن او غير كائن وصواب ام خطا الدليل قياس اضماري حدَّة الأوسط شي إذا وجد للاصغر تبعة وجود شي اخر للاصغر دائماً كيف كان ذلك التبع والقياس الفراسي شبة بالدليل من وجة وبالتمثيل من وجه في مقدمات القياس من جهة فبواتها وشرائط البرهان المحسوسات هي امهر اوقع التصديق بها الحسُّ المجربات امور اوتع التصديق بها الحس بشركة من القياس المقبولات اراء اوتع التصديق بها قول من يوثق بصدقة فيما يقول اما لامر سماوي يختص بة او لراي وفكر قوى تميّز به الوهميات اراء اوجب اعتقادها قوة الوهم التابعة للحسّ الذائعات أراء مشهورة محمودة أوجب التصديق بها شهائة الكل المظنونات اراء يقع التصديق بها لا على الثبات بل يخطر امكان نقيضها بالبال ولكن الذهن المتخيلات هي مقدمات ليست تقال ليصدق بها بل يكون اليها اميل ابتحيّل شيئًا على انه شي اخرعلى سبيل المحاكاة الاوليات هي قضايا تحدث في الأنسان من جهة قوته العقلية من غير سبب اوجب التصديق بها

### ( ~~~ )

البرهان قياس مولف من يقينيات لانتاج يقيئي واليقينيات اما اوليات وماجمع مذبها واما تجربيات واما محسوسات وبرهان لم هو الذي يعطيك علة اجتماع طرفي النتيجة في الوجود وفي الذهن جميعًا وبرهان أنَّ هو الذي يعطيك علة اجتماع طرفى النتيجة عند الذهن والتصديق به والمطالب هل مطلقاً هو تعرّف حال الشي في الوجود او العدم مطلقاً وهل مقيّداً وهو تعرّف وجود الشي على حال ما او ليس ما يعرف التصور وهو اما بحسب الاسم اي ما المراد باسم كذا وهذا يتقدم كل مطلب واما بحسب الذات أي ما الشي في وجودة وهو يعرف حقيقة الذات ويتقدمه الهل المطلق لم يعرف العلة بجواب هل وهو اما علة التصديق فقط واما علة نفس الوجود واي فهو بالقوة داخل في الهل المركب المقيَّد وانما يطلب التميَّز اما بالصفات الذاتية واما بالخواص والامور التي يلتام منها امر البراهين ثلثة موضوعات ومسائل ومقدمات فالموضوعات يبرهن فيها والمسائل يبرهن عليها والمقدمات يبرهن بها ريجب ان تكون صادقة يقينية ذاتية وينتهى الى مقدمات اولية مقولة على الكل كلية وقد تكون ضرورية الا على الامور المتغيَّرة التي هي في الاكثر على حكم ما فتكون اكثرية وتكون عللًا لوجود النتيجة فتكون مناسبة الحمل الذاني يقال على وجهدين احدهما ان يكون المحمول ماخوذاً في حدّ الموضوع والثاني ان يكون الموضوع ماخوذاً في حدّ المحمول· المقدمة الاولية على وجهين احدهما ان التصديق بها حاصل في اول العقل والثاني من جهة أن الايجاب والسلب لا يقال علي ما هو اعمَّ من الموضوع قولاً كلياً المناسب هو أن لا تكون المقدمات فية من علم غريب الموضوعات هي التي توضع في العلوم فيبرهن ( 209 )

على اعراضها الذاتية المسائل هي القضايا المخاصَّة يعلم علم المشكوك فيها المطلوب برهاناً والبرهان يعطى اليقين الدائم وليس في شيء من الفاسدات عقد دائم فلا برهان عليها ولا برهان ايضاً على الحدّ لانه لا بدّ حينيُّذ من حدّ وسط مساو للطرفين لأن الحدّ والمحدود متساويان وذلك الاوسط لا يخلوا اما ان يكون حدًّا اخر او رسمًا وخاصة فاما الحدَّ الاخر فان السوال في اكتسابه ثابت فان اكتسب بحدَّ ثالث فالامر ذاهب الى غير نهاية وإن اكتسب بالحدّ الأول فذلك دور وأن اكتسب بوجه اخر غير البرهان فلم لا يكتسب به هذا الحد وعلى انه لا يجوز ان يكون لشي واحد حدّان تامّان على ما يوضح بعد وإن كانت الواسطة غير حد فكيف صار ما لبس بحد اعرف وجوداً للمحدود من الامر الذاتي المقوم لدوهو الحدّ وايضًا فإن الحدّ لا يكتسب بالقسمة فإن القسمة تضع اقساماً ولا تحمل من الاقسام شيئًا بعينه الا أن يوضع وضعاً من غير إن يكون للقسمة فيه مدخل واما استثناء نقيض قسم ليبقى القسم الداخل في البحدّ فهو ابانة الشي بما هو مثل له او اخفي منه فانك انا قلت لكن ليس الانسان غير ناطق فهو اذاً ناطق لم يكن احدث في الاستثناء شيئًا اعرف من النتيجة وإيضاً فإن الحد لا يكتسب من حدّ الضدّ فليس لكل محدود ضدٍّ ولا ايضاً حدَّ احد الضدين اولى بذلك من حدَّ الضد الاخر والاستقراء لا يفيد علمًا كليًا فكيف يفيد الحد لكن الحد يقتنص بالتركيب وذلك بان تعمد الي الأشخاص التي لا تنقسم وتنظر من اي جنس هي من العشرة فتاخذ جميع المحمولات المقومة لها الني في ذلك الجنس وتجمع العدة منها بعد أن تعرف أيها الأول وأيها الثاني فأذا جمعنا هذه المصمولات ووجدنا

### ( ٣1. )

منها شيئًا مساوياً للمحدود من وجهين احدهما المساواة في الحمل والثاني المساواة في المعني وهو أن يكون دالًا على كمال حقيقة ذاته لا يشدَّ منه شي فل كثيراً مما تميّز بالذات يكون قد اخلّ ببعض الاجناس او ببعض الـفصول فيكون مساوياً في المحمل ولا يكون مساوياً في المعني وبالعكس ولا يلتفت في العد الى ان يكون وجيزًا بل ينبغي ان يضع الجنس القريب باسمه او بحدَّه ثم ياتي بجميع الفصول الذاتية وانك اذا تركت بخس الفصول فقد تركت بض الذات والعدّ عنوان الذات وبيان له فيجب ان يقوم في النفس صورة معقولة مساوية للصورة الموجودة بتمامها فحينيك يعرض ان يتميّز ايضاً المحدود ولا حدّ بالحقيقة لما لا وجود له وانما ذلك قول يشرح الاسم فالحدّ إذاً قول دالّ على الماهية والقسمة معينة في الحدّ خصوصًا إذا كانت بالذاتيات ولا يجوز تعريف الشي بما هو اخفي منه ولا بما هو مثله في الجلاء والخفاء ولا بما لا يعرف الشي الا به في الاجذاس العشرة الجوهر هو كل ما وجود ذاته ليس في موضوع أي في مصل قريب قد قام بنفسة دونة بالفعل ولا بتقويمه الكم هو الذي يقبل لذاته المساواة واللامساواة والتجزّي وهو اما ان يكون متَّصلًا أذ يوجد لاجزاية بالقوة حدَّ مشترك يتلاقى عنده ويتَّحد به كالنقطة للخط واما ان يكون منفصلًا لا يوجد لاجزاية ذلك لا بالقوة ولا بالفعل والمتَّصل قد يكون ذا وضع وقد يكون عديم الوضع ونو الوضع هو الذي يوجد لاجزايه اتَّصال وثبات وامكان أن يشار الى كل واحد منها أنه أبن هو من الآخر فمن ذلك ما يقبل القسمة في جهة واحدة وهو الخط ومنه ما يقبل في جهتين متقاطعتين على قوايم وهو السطح ومنه ما يقبل في ثلث جهات قائم بعضها على بعض

وهو الجسم والمكان ايضًا فنو وضع لانه السطح الباطن من الحاوي واما الزمان فهو مقدار للحركة الا انه ليس له وضع اذ لا توجد اجزاوه معًا وإن كان له اتصال اذ ماضية ومستقبلة يتّحدان بطرف الآن واما العدد فهو بالحقيقة الكم المنفصل ومن المقولات العشر الاضافة وهو المعنى الذي وجودة بالقياس الى شي اخر وليس له وجود غيرة مثل الابوة بالقياس الى البذوة لا كالاب فان له وجوداً يخصِّه كالانسانية واما الكيف فهو كل هيئة قارة في جسم لا يوجب اعتبار وجوده فيه نسبة للجسم الي خارج ولا نسبة واقعة في اجزايه ولا بالجملة اعتبارًا يكون به ذا جزو مثل البياض والسواد وهو اما ان يكون محتمًّا بالكم من جهة ما هو كم كالتربيع بالسطح والاستقامة بالخط والفردية بالعدد واما أن لا يكون مختصاً به وغير المختص به اما ان يكون محسوساً ينفعل عنه الحواس ويوجد بانفعال الممتزجات فالراسم منه مثل صفرة الذهب وحلاوة العسل يسمّى كيفيات انفعاليات وسريع الزوال منه وان كان كيفية بالحقيقة فلا يسمّى كيفية بل انفعالات لسرعة استبدالها مثل حمرة النحجل وصفرة الوجل ومنه ما لا يكون محسوسًا فاما أن يكون استعدادات أنما يتصوّر في النفس بالقياس الى كمالات فان كان استعداداً للمقاومة واباء الانفعال سمّى قوة طبيعية كالمصحاحية والصلابة وان كان استعداداً لسرعة الاذعان والانفعال سمّى لا توة طبيعية مثل الممراضية واللين واما أن يكون في انفسها كمالات لا يتصور انها استعدادات لكمالات اخري وتكون مع ذلك غير محسوسة بذاتها فماكان منها ثابتاً يسمّى ملكة مثل العلم والصحّة وما كان سريع الزوال سمّى حالًا مثل غضب الحليم ومرض المصحاح وفرق بين الصحة والمصحاحية فان

# ( "")

المصحاح قد لا يكون صحيحاً والممراض قد يكون صحيحاً ومن جملة العشرة الاين وهو كون الجوهر في مكانة الذي يكون فيه ككون زيد في السوق 🛛 ومتي وهو كون الجوهر في الرمان الذي يكون فيه مثل كون هذا الامر امس والوضع وهو كون الجسم بحيث يكون لاجزاية بعضها الى بخص نسبة في الانحراف والموازاة والبهات واجزاء المكان أن كان في مكان مثل القيام والقعود وهو في المعني غير الوضع المذكور في باب الكم والملك ولست أحصَّله ويشبه ان يكون كون الجوهر في جوهر يشمله وينتقل بانتقاله مثل التلبس والتسلم والفعل وهو نسبة الجوهر الى امر موجود منه في غيرة غير قار الذات بل لا يزال يتجدّد وينصرم كالتسخين والانفعال وهو نسبة الجوهر الى حالة فيه بهذه الصفة مثل التقطّع والتبريد والتسخَّى والعلل اربعة يقال علة للفاعل ومبدأ الحركة مثل النجَّار للكرسي ويقال علة للمادة وما يحتاج أن يكون حتى يقبل ماهية الشي مثل الخشب ويقال علة للصورة في كل شي فانه ما لم يقترن الصورة بالمائة لم يتكوّن ويقال علة للغاية والشي الذي نحوة ولاجله الشي مثل الكنَّ للبيت وكل واحدة من هذة اما قريبة واما بعيدة واما بالقوة واما بالفعل واما بالذات واما بالعرض واما خاصّة واما عامَّة والعلل الاربع قد تقع حدوداً وسطى في البراهين لانتاج قضايا محمولاتها اعراض ذاتية واما العلَّة الفاعلية والقابلية فلا يجب من وضعهما وضع المعلول وانتاجة ما لم يقترن بذلك ما يدلُّ على ضرورتهما علَّة بالفعل في تفسير الفاظ يحتاج اليها المنطقى الظنَّ الحقَّ هو راي في شي انه كذا ويمكن أن لا يكون كذا العلم اعتقاد بان الشي كذا وانه لا يمكن ان لا يكون كذا بواسطة توجبه والشي كذلك في ذاته وقد يقال علم لتصوّر الماهية بتحديد العقل ( "")

اعتقاد بان الشي كذا وانه لا يمكن ان لا يكون كذا طبعًا بلا واسطة كاعتقاد المبادى الاول للبراهين وقد يقال عقل لتصور الماهية بذاته بلا تحديدها كتصور المبادي الاول للحدّ والذهن قوة للنفس معدَّة نحو اكتساب العلم والذكاء قوة . استعداد للحدس والحدس حركة النفس الى اصابة الحدّ الاوسط اذا وضع المطلوب او اصابة الحدّ الأكبر اذا اصيب الأوسط وبالجملة سرعة انتقال من معلوم الى مجهول والحس انما يدرك الجزويات الشخصية والذكر والخيال يحفظان ما يوديه الحسّ على شخصيته اما الخبيال فيحفظ الصورة واما الذكر فيتحفظ المعني الماخون واذا تكرّر البحسّ كان ذكرًا واذا تكرّر الذكركان تجرّبة والفكر حركة فهن الانسان نحو المدادي ليصدر منها الى المطالب والصناعة ملكة نفسانية تصدر عنها افعال ارادية بغير روبة والحكمة خروج نفس الانسان الي كماله الممكن في جزوي العلم والعمل اما في جانب العلم فان يكون متصوَّرًا للموجودات كما هي ومصدّقاً للـقضايا كما هي واما في جانب العمل فان يكون قد حصل له الخلق الذي يسمّى العدالة والملكة الفاضلة والفكر العقلي يذال الكليات مجردة والحس والنحيال والذكر يذال الجزويات فالحس يعرض على الخيال اموراً مختلطة والخيال علي العقل ثم العقل يفعل التمييز ولكل واحد من هذة المعاني معونة في صواحبها في قسمي التصوّر والتصديق ( في الالهيات يجب أن نحصر المسائل التي تختصُّ بهذا العلم في

عشر مسائل الأولي منها في موضوع هذا العلم وجملة ما ينظر فيه والتنبيه علي الوجود ان لكل علم موضوعاً ينظر فيه فيبحث عن احواله وموضوع العلم الالهي الوجود المطلق ولواحقه التي له لذاته ومبادية وينتهي في

### ( ٣١۴ )

التفصيل الى حيث يبتدي منه سائر العلوم وفيه بيان مباديها وجملة ما ينظر فيه هذا العلم هو اقسام الوجود وهو الواحد والكثير ولواحقهما والعلة والمعلول والقديم والحادث والتآم والناقص والفعل والقوة وتحقيق المقولات العشر ويشبه ان يكون انقسام الوجود الي المقولات انقساماً بالفصول وانقسامة الي الوحدة والكثرة واخواتها انقساماً بالاعراض والوجود يشمل الكل شمولاً بالتشكيك لا بالتواطُو ولهذا لم يصلح ان يكون جنساً فانه في بعضها اولي واول وفي بعضها لا اولى ولا أول وهو أشهر من أن يحدُّ أو يرسم ولا يمكن أن يشرح بغدير الاسم لانه مبدأ اول لكل شي فلا شرح له بل صورته تقوم في النفس بلا توسَّط شي وينقسم نوعًا من القسمة الي واجب بذاته وسمكن بذاته والواجب بذاته ما اذا اعتبر ذاته فقط وجب وجودة والممكن بذاته ما اذا اعتبر ذاته لم يجب وجودة واذا فرض غير موجود لم يلزم منه محال أم ثم اذا عرض على القسمين عرضاً حملياً الواحد والكثير كان الواحد اولى بالواجب والكثير اولى بالجائز وكذلك العلة والمعلول والقديم والحادث والتام والذاقص والفعل والقوة والغني والفقركان احسن الاسماء اولي بالواجب بذاته ولما لم يتطرّق اليه الكثرة بوجه فلم يتطرّق اليه التقسيم بل يتوجّه الي الممكن بذاته فانقسم الي جوهر وعرض وقد عرَّفناهما برسميهما واما نسبة احدهما الى الاخر فهو ان الجوهر محلَّ مستغنٍ في قـوامـه عن الحال فيه والعرض حال فـيـه غير مستغن في قـوامـه عنه فكل ذات لم يكن في موضوع ولا قوامه به فهو جوهر وكل ذات قوامه في موضوع فهو عرض وقد يكون الشي في المحلّ ويكون مع ذلك جوهرًا لا في موضوع اذا كان المحلَّ القريب الذي هو فيه متقوَّماً به ليس متقوَّماً بذاته

## ( 17))

ثم مقوماً له ونسميه صورة وهو الفرق بينها وبين العرض وكل جوهر ليس في موضوع فلا يخلوا اما ان لا يكون في محلَّ اصلًا او يكون في محلَّ لا يستـغني في القوام عنه ذلك المحلّ فان كان في محلّ بهذه الصفة فأنَّا نسمَّيه صورة مادية وان لم يكن في محلٍّ اصلًا فاما ان يكون محلًا بنفسه لا تركيب فيه او لا يكون فان كان محلًّا بنفسة فانا نسمَّية الهيولى المطلقة وان لم يكن فاما ان يكون مركَّبًا مثل اجسامنا المركبة من مانَّة وصورة جسمية واما أن لا يكون وما ليس بمركّب فلا يخلوا اما أن يكون له تعلّق ما بالاجسام أو لم يكن له تعلَّق فما له تعلَّق نسمَّيه نفسًا وما ليس له تعلَّق فنسمَّيه عقلاً واما اقسام العرض فقد ذكرناها وحصرها بالقسمة الضرورية متعذّر المسئلة الثانية في تحقيق الجوهر الجسماني وما يتركب منه وإن المائع الجسمانية لا تتعري عن الصورة وإن الصورة متقدمة على الماتَّنة في مرتبة الوجود اعلم أن الجسم الموجود ليس جسمًا بان فيه ابعاداً ثلثة بالفعل فانه ليس يجب ان يكون في كل جسم نقط او خطوط بالفعل وانت تعلم ان الكرَّة لا قطع فيها بالفعل والنقط والخطوط قطوع بل الجسم انما هو جسم لانه بحيث يصلح ان يفرض فيه ابعاد ثلثة كل واحد منهما قائم على الاخر ولا يمكن ان يكون فوق ثلثة فالذي يُفرض فيه اولًا هو الطول والقائم عليه العرض والقائم عليهما في الحدّ المشترك هو العمتي وهذا المعني منه صورة الجسمية واما الابعاد المحدودة التي تقع فيه فليست صورة له بل هي من باب الكم وهي لواحق لا مقدمات ولا يجب ان يثبت شي منها له بل مع كل تشكيل يتجدّد عليه يبطل كل بعد متجدد كان فية وربَّما اتَّفق في بعض الاجسام أن تكون لازمة

( "11 )

له لا تفارق ملازمة اشكالها وكما أن الشكل لاحق فكذلك ما يتحدَّد بالشكل وكما ان الشكل لا يدخل في تحديد جسميته كذلك الابعاد المتجددة فالصورة الجسمية موضوعة لصناعة الطبيعيين او داخلة فيها والابعاد المتجددة موضوعة لصغاعة المتعالمدين او داخلة فيها ثم الصورة الجسمية طبيعة وراء الاتصال يلزمها التصال وهي بعينها قابلة للانفصال ومن المعلوم ان قابل التصال والانفصال امر وراء الآصال والانفصال فان القابل يبقى بطريان احدهما والآصال لا يبقى بعد طريان الانفصال وظاهر ان هاهنا جوهراً غير الصورة الجسمية هي الهيولي التي يعرض لها الانفصال والأنصال معًا وهي تقارن الصورة الجسمية فهى التي تقبل الاتحاد بالصورة الجسمية فتصير جسمًا واحدًا بما يقومها وذلك هو الهيولى والمانة ولا يجوز ان تفارق الصورة الجسمية وتقوم موجودة بالفعل والدليل عليه من وجهين احدهما أنَّا لو قدرَّناها مجرَّة لا وضع لها ولا حيَّز ولا أنها تقبل الانقسام فان هذه كلها صورة ثم قدرنا أن الصورة صادفتها فاما أن يكون صادفتها دنعة اعني المقدار <sup>الم</sup>تصل يحل فيها دفعة لا على تدرّج او تحرك اليها المقدار والأتصال على تدرّج فان حلّ فيها دفعة ففي اتّصال المقدار بها يكون قد صادفها حيث انضاف اليها فيكون لا محالة صادفها وهو في الحيّز الذي هو فية فيكون فلك الجوهر متحيّراً وقد فرض غير متحيّز البتة وهذا خلف ولا يجوز أن يكون التحديز قد حصل له دفعة مع قبول المقدار لان المقدار يوافيه في حيّز مخصوص وان حلٌّ فيها المقدار والأتَّصال على انبساط وتدريج وكل ما من شانه ان ينبسط فله جهات وكل ما له جهات فهو فو وضع وقد فرض غير في وضع البتة وهذا خلف فتعيَّن إن المادة لن تتعرّى عن الصورة فقط وإن الفصل بينهما فصل بالعقل

( <sup>171</sup> )

والدليل الثاني انَّا لو قدّرنا للمادَّة وجوداً خاصّاً متقوّماً غير ذي كم ولا جزو باعتبار نفسة ثم يعرض علية الكم فيكون ما هو متقوم بانه لا جزو له ولا كم يعرض ان يبطل عنه ما يتقوّم به بالفعل لورود عارض عليه فيكون حينيَّذ للمادة صورة عارضة بها تكون واحدة بالقوة والفعل وصورة اخرى بها تكون غير واحدة بالفعل فيكون بين الأمرين شي مشترك هو القابل للأمرين من شانه أن يصير مرَّة ليس في قوته أن ينقسم ومرَّة في قوته أن ينقسم فليفرض ألان هذا الجوهر تد صار بالفعل شيئين ثم صارا شيئًا واحداً بان خلعا صورة التنينية فلا يخلوا اما ان اتّحدا وكل واحد منهما موجود فهما اثنان لا واحد وان اتّحدوا واحدهما معدوم والاخر موجود فالمعدوم كيف يتحد بالموجود وان عدما جميعاً بالأتحاد وحدث شى ثالث فهما غير متحدين بل فاسدين وبينهما وبين الثالثة مادة مشتركة وكلامنا في نفس المائة لا في شي ذي مادّة فالمادّة الجسمية لا توجد مفارقة للصورة وأنها أنما تقوم بالفعل بالصورة ولا يجوز أن يقال أن الصورة بنفسها موجودة بالقوة وانما تصير بالفعل بالمادة لأن جوهر الصورة هو الفعل وما بالقوة محلَّه والصورة وان كانت لا تفارق الهيولي فليست تتقوم بالهيولي بل بالعلة المفيدة لها الهيولى وكيف يتصور تقوم الصورة بالهيولى وقد اثبت انها علتها والعلة لا تتقوم بالمعلول وفرق بـيـن الذي يتقوم به الشي وبين الذي لا يـفـارقد فان المعلول لا يفارق العلة وليس علة لها فما يقوّم الصورة امر مداين لها مفيد وما يقوم الهيولي امر ملاق وهو الصورة فاول الموجودات في استحقاق الوجود المجوهر المفارق الغير المجسم الذي يعطي صورة المجسم وصورة كل موجود ثم الصورة ثم الجسم ثم المهيولي وهي وان كانت سببًا للجسم فانها ليست بسبب ( ~1~ )

يعطى الوجود بل بسبب يقبل الوجود بانه محلَّ لنيل الوجود وللجسم وجودها وزيادة وجود الصرة فيه التي هي أكمل منها ثم العرض أولى بالوجود فأن أولى الاشياء بالوجود هو الجوهر ثم الاعراض وفي الاعراض ترتيب في الوجود ايضاً المسُلة الثالثة في اقسام العلل واحوالها وفي القوة والفعل واثبات الكيفيات في الكمية وإن الكيفيات أعراض لا جواهر وقد بينًا في المنطق إن العلل أربع فتحقيق وجودها هاهنا أن نقول المبدأ والعلة يقال لكل ما يكون قد استمرًّ له وجودة في نفسه ثم حصل منة وجود شي اخر ويقوم به ثم لا يخلوا ذلك اما ان يكون كالجزو لما هو معلول له وهذا على وجهين اما ان يكون جزُّوا ليس يجب عن حصولة بالفعل أن يكون ما هو معلول له موجودًا بالفعل وهذا هو العنصر ومثاله الخشب للسرير فانك تتوهم الخشب موجوداً ولا يلزم من وجودة وحدة ان يحصل السرير بالفعل بل المعلول موجود فيه بالقوة واما ان يكون جزواً يجب عن حصوله بالفعل وجود المعلول له بالفعل وهذا هو الصورة ومثاله الشكل والتاليف للسرير وإن لم يكن كالجزو لما هو معلول له فاما أن يكون مدايناً أو ملاقياً لذات المعلول والملاقى فاما ان يُنعت به المعلول واما أن ينعت بالمعلول وهذان هما في حكم الصورة والهيولي وان كان مداينًا فاما ان يكون الذي منه الوجود وليس الوجود لاجلة وهو الفاعل واما ان لا يكون منه الوجود بل لاجلة الوجود وهو الغاية والغاية تتاخرفي حصول الموجود وتتقدم سائر العلل في الشيئية وفرق بين الشيئية والوجود في الاعيان فان المعني له وجود في الاعيان ووجود في النفس وامر مشترك وذلك المشترك هو الشيئية والغاية بما هو شى فانها تتقدم وهي علة العلل في انها علل وبما هي موجودة في الاعيان قد تتاخر واذا

لم تكن العلة هي بعينها الغاية كان الفاعل متاخرًا في الشيئية عن الغاية ويشبه ان يكون الحاصل عند التمدييز هو ان الفاعل الاول والمحرك الاول في كل شي هو الغاية وإن كانت العلة الفاعلية هي الغاية بعينها استغف عن تحريك الغاية فكان نفس ما هو فاعل نفس ماهو محرَّك من غير توسَّط واما سائر العلل فإن الفاعل والقابل قد يثقدمان المعلول بالزمان واما الصورة فلا تتقدم بالزمان البتة بل بالرتبة والشرف لأن القابل ابداً مستفيد والفاعل مفيد وقد تكون العلة علة للشى بالذات وقد تكون بالعرض وقد تكون علة قريبة وقد تكون علة بعيدة وقد تكون علة لوجود الشى فقط وقد تكون علة لوجودة ولدوام وجودة فانة انما احتاج الى الفاعل لوجودة وفى حال وجودة لا لعدمة السابق وفي حال عدمة فيكون الموجد انما يكون موجداً للموجود والموجود هو الذي يوصف بانه موجّد وكما انه في حال ما هو موجود يوصف بانه موجد كذلك المحال في كل حال فكل موجد محتاج الى موجِد مقيم لوجودة لولاة لعدم واما القوة والفعل القوة تقال لمبدأ التغيّر في اخرمن حيث انه اخر وهو اما في المذفعل وهي الـقـوة الانفعالية واما في الفاعل وهي القوة الفعلية وقوة المنفعل قد تكون محدودة نحو شي واحد كقوة الماء على قيول الشكل دىون قوة الحفظ وفي الشمع قوة عليهما جميعاً وفي الهيولي قوة الجميع ولكن بتوسط شي دون شي وقوة الفاعل قد تكون محدودة نحوشي واحد كقوة الذارعلي الاحراق فقط وقد يكون على اشياء كثيرة كقوة المختارين وقد يكون في الشي قوة على شي ولكن بتوسَّط شي دون شي والـقـوة الفعلية · المحدودة الله لاقت القوة المنفعلة حصل منها الفعل ضرورة وليس كذلك في غيرها مما يستوي فية الاضداد وهذه القوة ليست هي القوة التي يقابلها الفعل فان

( ~~. )

هذة تبقى موجودة عند ما يفعل والثانية انما تكون موجودة مع عدم الفعل وكل جسم صدر عنه فعل ليس بالعرض ولا بالقسر فانه يفعل بقوة ما فيه اما الذي بالارائة والاختيار فظاهر واما الذي ليس بالاختيار فلا يخلوا اما أن يصدر عن ذاته بما هو فاته او عن قوة في فاته او عن شي مداين فان صدر عن ذاته بما هو جسم فيجب ان يشاركة سائر الاجسام واذ تميّز عنها بصدور ذلك الفعل عنة فلمعني في ذاته زائد على الجسمية وإن صدر عن شي مباين فلا يخلوا اما ان يكون جسماً او غير جسم فان كان جسمًا فالفعل منه بقسر لا محالة وقد فرض بلا قسر هذا خلف وان لم يكن جسماً فتاثر الجسم عن ذلك المفارق اما ان يكون بكونه جسماً او لقوة فيه ولا يجوز ان يكون بكونه جسماً فتعين انه يكون لقوة فيه هي مبدأ صدور ذلك الفعل عنه وذلك هو الذي نسميه القوة الطبيعية وهي التي يصدر عنها الافاعيل الجسمانية من التحيّزات الي اماكنها والتشكيلات الطبيعية وانا خُلّيت وطباعها لم يجز ان يحدث منها زوايا مختلفة بل لا زاوية فيجب أن يكون كرَّة وإذا صمَّ وجود الكرَّة صمَّ وجود الدائرة المسَّلة الرابعة في المتقدم والمتاخر والقديم والحادث واثبات المائة لكل متكون التقدّم قد يقال بالطبع وهو أن يوجد الشي وليس الاخر بموجود ولا يوجد الاخر الا وهو موجود كالواحد والاثنين ويقال في الزمان كتقدَّم الاب على الابن ويقال في المرتبة وهو الاقرب الى المبدأ الذي عنَّى كالمتقدم في الصف الاول ان يكون اقرب الى الامام ويقال في الكمال والشرف كمتقحم العالم على المجاهل ويقال بالعلية لأن للعلية استحقاقاً لوجود قبل المعلول وهما بما هما ذاتان ليس يلزم فيهما خاصيَّة التقدم والتاخر ولا خاصيَّة المعني ولكن بما هما متضايفان وعلمة

ومعلول وإن احدهما لم يستفد الوجود من الاخر والاخر استفاد الوجود منه فلا محالة كان المفيد متقدماً والمستفيد متاخراً بالذات واذا رفعت العلة ارتفع المعلول لا محالة وليس إذا ارتفع المعلول ارتفع بارتفاعه العلة بل أن صرَّ فقد كانت العلة ارتفعت اولًا لعلة اخري حتي ارتفع المعلول 💿 واعلم ان الشي كما يكون محدثًا بحسب الزمان كذلك قد يكون محدثًا بحسب الذات فان الشي اذا كان له في ذاته أن لا يجب له وجوده بل هو باعتبار ذاته ممكن الوجود مستحقَّ العدم لولا علَّته والذي بالذات يجب وجودة قبل الذي من غير الذات فيكون لكل معلول في ذاته إولاً أنه ليس ثم عن العلَّة وثانياً أنه أيس فيكون كل معلول محدثاً اي مستفيد الوجود من غيرة وان كان مثلًا في جميع الزمان موجوداً مستفيداً لذلك الوجود عن موجد فهو محدث لأن وجودة من بعد لا وجودة بعديَّة بالذات وليس حدوثه انما هو في آن من الزمان فقط بل هو محدَّث فى الدهر كله ولا يمكن أن يكون حادث بعد ما لم يكن في زمان ألا وقد تقدَّمته المادة فانه قبل وجوده ممكن الوجود وامكان الوجود اما ان يكون معفي معدوماً او معف موجوداً ومحال ان يكون معدوماً فان المعدوم قبل والمعدوم مع واحد وهو قد سبقه الامكان والقبل المعدوم موجود مع وجوده فهو اناً معنى موجود وكل معنى موجود فاما قائم لا في موضوع او قام في موضوع وكل ما هو قائم لا في موضوع فله وجود خاصٌ لا يجب أن يكون بة مضافاً وامكان الوجود أنما هو ما هو بالاضافة الى ما هو امكان وجود له فهمو اذاً معني في موضوع وعارض لموضوع ونحن نسمّيه قوة الوجود ويسمى حامل قوة الوجود الذي فيه قوة وجود الشي موضوعاً وهيولى ومادة وغير ذلك فاذاً كل حادث فقد تقدمته المادة كما تقدمه ( ~~ )

الزمان المسئلة النحامسة في الكلي والواحد ولواحقهما قال المعني الكلبي بما هو طبيعة ومعنى كالأنسان بما هو انسان شي وبما هو واحد او كثير خاص او عام شي بل هذه المعاني عوارض تلزمه لا من حيث هو انسان بل من حيث هو في الذهن او في الخارج وإذا قد عرفت فلك فقد يقال كلي للانسانية بلا شرط وهو بهذا الاعتبيار موجود بالفعل في الاشياء وهو المحمول على كل واحد لا على انه واحد بالذات ولا على انه كثير وقد يقال كلى للانسانية بشرط انها مقولة على كثيرين وهو بهذا الاعتبار ليس موجوداً بالفعل في الاشياء فبين ظاهر ان الانسان الذي اكتنفته الاعراض المشخصة لم يكتنفه اعراض شخص اخرحتي يكون ذلك بعينه في شخص زيد وعمرو فلا كلي عامٌّ في الوجود بل الكلي العام بالفعل انما هو في العقل وهو الصورة التي في العقل كنقش واحد ينطبق علية صورة وصورة ثم الواحد يقال لما هو غير منقسم من الجهة التي قيل انه واحد ومنه ما لا ينقسم في الجنس ومنه ما لا ينقسم في النوع ومنه ما لا ينقسم بالعرض العام كالغراب والقير في السواد ومنه ما لا ينقسم بالمناسبة كنسبة العقل الى النفس ومنه ما لا ينقسم في العدد ومنه ما لا ينقسم في <sup>ال</sup>حد والواحد بالعدد اما ان يكون فيه كثرة بالفعل فيكون واحد بالتركيب والاجتماع واما ان لا يكون ولكن فيه كثرة بالقوة فيكون واحدًا بالأنصال وان لم يكن فيه ذلك فهو الواحد بالعدد على الاطلاق والكثير يكون على الاطلاق وهو العدد الذي بازاء الواحد مما فكرنا والكثير بالاضافة هو الذي يترتب بازاية القليل فاقلّ العدد اثنان 🔰 وإما لواحق الواحد فالمشابهة هو أتّحاد في الكيفية والمساواة . هـو اتحاد في الكمية والمجانسة اتحاد في الجنس والمشاكلة اتحاد في النوع ( ~~ )

والموازاة اتحاد في وضع الاجزاء والمطابقة اتحاد في الاطراف والهو هو حال بين اثنين جعلا اثنين في الوضع يصير بها بينهما اتِّحاد بنوع ما وتقابل كل منها من باب الكثير متقابل المسئلة السادسة في تعريف واجب الوجود بذاته وانه لا يكون بذاته وبغيرة معًا وانه لا كثرة في ذاته بوجه وانه خير محض وحق محض وانه واحد من وجوه شتى ولا يجوز ان يكون اثنان واجبي الوجود وفي اثبات واجب الوجود بذاته قال واجب الوجود معناة انه ضروري الوجود وممكن الوجود معذاة انه ليس فية ضرورة لا في وجودة ولا في عدمة ثم أن واجب الوجود قد يكون بذاته وقد لا يكون بذاته والقسم الاول هو الذي وجودة لذاته لا لشى اخر والثاني هوالذي وجودة لشى اخر اي شي كان ولوضع ذلك الشي صار واجب الوجود مثل الاربعة واجبة الوجود لا بذاتها ولكن عند وضع اثنين اثنين ولا يجوز أن يكون شي واحد واجب الوجود بذاته وبغیرہ معاً فانہ ان رفع ذلک الغیر لم یخل اما ان یبقی وجوب وجودہ او لم يبق فان بقى فلا يكون واجْباً بغيرة وان لم يبق فلا يكون واجباً بذاته فكل ما هو واجب الوجود بغيرة فهو ممكن الوجود بذاته فان وجوب وجودة تابع لنسبة ما وهي اعتبار غير اعتبار نفس ذات الشي فاعتبار الذات وحدها اما ان يكون مقتضياً لوجوب الوجود وقد ابطلناة واما ان يكون مقتضياً لامتناع الوجود وما امتنع بذاته لم يوجد بغيرة واما ان يكون مقتضيًا لامكان الوجود وهو الباقي وذلك أنما يجب وجوده بغيرة لانه أن لم يجب كان بعد ممكن الوجود لم يترجِّج وجودة علي عدمة ولا يكون بين هذة المحالة والاولى فرق وان قيل تجددت حالة فالسؤال عنها كذلك مم واجب الوجود بذاته لا

( <sup>m</sup>v<sup>e</sup> )

جوز ان يكون لذاته مبادى تجتمع فيتقوّم منها واجب الوجود لا اجزاء كمية ولا اجزاء حد سوا كانت كالمادة والصورة او كانت على وجه اخر بان تكون اجزاء القول الشارح لمعني اسمة يدل كل واحد منها على شي هو في الوج و غير الاخر بذاته وذلك لان كل ما هذا صفته فذات كل جزوٍ منه ليس هو ذات الاخر ولا ذات المجتمع وقد وضح ان الاجنراء بالذات اقدم من الكل فتكون العلة الموجبة للوجود علة للاجزاء ثم للكل ولا يكون شى منها بواجب الوجود وليس يمكننا أن نقول أن الكل أقدم بالذات من الاجزء فهو أما متاخر وأما معًا فقد اتَّضم ان واجب الوجود ليس بجسم ولا مادة في جسم ولا صورة في جسم ولا مادة معقولة لقبول صورة معقولة ولا صورة معقولة في مائة معقولة ولا قسمة له لا في الـكم ولا في المبادئ ولا في القول فهو واجب الوجود من جميع جهاته اذ هو واحد من كل وجه فلا جهة وجهة وايضًا فان قدّر بان يكون واجبًا من جهة ممكناً من جهة كان امكانه متعلقاً بواجب فلم يكن واجب الوجود بذاته مطلقاً فينبغي ان يتفطن من هذا ان واجب الوجود لا يتاخر عن وجودة وجود له منتظر بل كل ما هو ممكن له فهو واجب له فلا له ارادة منتظرة ولا علم منتظر ولا طبيعة ولا صفة من الصفات التي تكون لذاته منتظرة وهو خير محض وكمال محض والخير بالجملة هو ما يتشوقه كل شی ویتم به وجود کل شی والشر لا ذات له بل هو اما عدم جوهر او عدم صلاح حال الجوهر فالوجود خيرية وكمال الوجود كمال الخيرية والوجود الذي لا يقارنه عدم لا عدم جوهر ولا عدم حال للجوهر بل هو دائماً بالفعل فهو خير محض والممكن بذاته ليس خيرًا محضًا لان ذاته يحتمل العدم وواجب

2

( <sup>m</sup>vð )

الوجود هو حق محض لان حقيقة كل شى خصوصية وجودة الذي يثبت له فلا احتّى اناً من واجب الوجود وقد يقال حق ايضاً فيما يكون الاعتقاد لوجودة صادقاً فلا احق بهذة الصفة مما يكون الاعتقاد لوجودة صادقًا ومع صدقة دائمًا ومع دوامة لذاته لا لغيرة وهو واحد محض لانه لا يجوز ان يكون نوع واجب الوجود لغير ذاته لان وجود نوعه له بعينه اما ان يقتضيه ذات نوعة او لا يقتضيه ذات نوعة بل يقتضيه علة فان كان وجود نوعه مقتضى ذات نوعه لم يوجد الا له وان كان لعلة فهو معلول فهو اذاً تام في وحدانيته وواحد من جهة تمامية وجودة وواحد من جهة ان حدة له وواحد من جهة انه لا يفقسم بالكم ولا بالمبادي المقومة له ولا باجزاء المحدّ وواحد من جهة ان لكلُّ شي وحدة محضة وبها كمال حقيقته الذاتية وراحد من جهة إن مرتبته من الوجود وهو وجوب الوجود ليس الا له فلا يجوز اذًا أن يكون أثنان كل واحد منهما واجب الوجود بذاته فيكون وجوب الوجود مشتركًا فيه على ان يكون جنسًا او عارضًا ويقع الفصل بشي اخراذ يـلـزم التركيب في ذات كل واحد منهما بل ولا تظنَّ انه موجود وله ماهية وراء الوجود كطبيعة الحيوان واللون مثلا الجنسين اللذين يحتاجان الى فصل وفصل حتي يتقررا في وجودهما لان تلك الطبائع معلولة وانما يحتاجان لا في نفس الحيوانية واللونية المشتركة بل في الوجود وهاهنا فوجوب الوجود هو الماهية وهو مكان الحيوانية التي لا يحتاج الي فصل في أن يكون حيوانًا بل في أن يكون موجوداً ولا يظنّ أن وأجبي الوجود لا يشتركان في شي ما كيف وهما مشتركان في وجوب الوجود ومشتركان في البراءة عن الموضوع فان

( "")

كان واجب الوجود يقال عليهما بالاشتراك فكلامذا ليس في منع كثرة اللفظ والاسم بل في معني واحد هي معاني ذلك الاسم وان كان بالتواطُو فقد حصل معني عام عموم لازم او عموم جنس وقد بَيْنًا استحالة هذا وكيف يكون عموم وجوب الوجود لشيَّدن على سبيل اللوازم التي تعرض من خارج واللوازم معلولة واما اثبات واجب الوجود فليس يمكن الا ببرهان ان وهو الاستدلال بالممكن على الواجب فنقول كل جملة من حيث انها جملة سوا كانت متناهية أو غير متناهية أذا كانت مركبة من ممكنات فأنها لا تخلوا اما ان كانت واجبة بذاتها او ممكنة بذاتها فان كانت واجبة الوجود بذاتها وكل واحد منها ممكن الوجود يكون واجب الوجود يتقوم بممكفات الوجود هذا خلف وانكانت ممكنة الوجود بذاتها فالجملة محتاجة في الوجود الى مفيد للوجود فاما ان يكون المفيد خارجاً عنها او داخلاً فيها فان كان داخلاً فيها ويكون واحد منها واجب الوجود وكان كل واحد منها ممكن الوجود هذا خلف فتعيَّن أن المفيد يجب إن يكون خارجا عنَّها وذلك هو المطلوب المسئلة السابعة في ان واجب الوجود عقل وعاقل ومعقول وانه يعقل ذاته والاشياء وصفاته الإيجابية والسلبية لا توجب كثرة في ذاته وكيفية صدور الافعال عنه قال العقل يقال على كل مجرد من المائة وإذا كان مجردًا بذاته فهو عقل لذاته وواجب الوجود مجرّد بذاته عن المائة فهو عقل لذاته وبما يعتبر له أن هويته المجرئة لذاته فهو معقول لذاته وبما يعتبر له أن ذاته له هوية مجرّدة فهو عاقل لذاته وكونه عاقلًا ومعقولًا لا يوجب أن يكون أثذين في الذات ولا أثنين في الاعتبار فانه ليس تحصيل الامرين الا أنه له ماهية مجرّدة وأنه ماهية مجرّدة ذاته

( "~ )

له وهاهنا تقديم وتاخبر في ترتيب المعاني في عقولنا والغرض المعصّل هو شي واحد وكذلك عقلنا لذاتنا هو نفس الذات وإذا عقلنا شيئًا فلسنا نعقل إن نعقل بعقل اخر لان ذلك يودى الى التسلسل ثم لما لم يكن جمال وبهاء فوق ان يكون الماهية عقلية صرفة وخيرية محضة برية عن المواد وانحا المقص واحدة من كل جهة ولم يسلم ذلك بكنهه الا لواجب الوجود فهو الجمال الممض والبهاء المحض وكل جمال وبهاء وملائم وخير فهو محبوب معشوق وكلما كان الادراك اشد اكتناهًا والمدرك اجمل ذاتاً فحبّ القوة المدركة له وعشقه له والقذاذ، به كان اشد واكثر فهو افضل مدرك لافضل مدرك وهو عاشق لذاته ومعشوق لذاته عشق من غيرة او لم يعشق وانت تعلم ان ادراك العقل للمعقول اقوى من إدراك الحس للمحسوس لان العقل إنما يدرك الامر الباقي ويتَّحد به ويصير هو هو ويدركه بكنهم لا بظاهره ولا كذلك الحسَّ واللَّة التي لذا بان نعقل فوق الذي بان تحسَّ لكنه قد يعرض أن يكون القوة الدرَّاكة لا تستلذَّ بالملائيم لعوارض كالممرور يستمر العسل لعارض واعلم أن واجب الوجود ليس يجوز أن يعقل الاشياء من الاشياء والا فذاته أما متقومة بما يعقل أو عارض لها أن يعقل ونلك محال بل كما أنه مبدأً كل وجود فيعقل من ذاته ما هو مدِداً له وهو مبدأ للموجودات القامَّة باعيانها والموجودات الكائنة الفاسدة بانواعها اولاً وبقوسط فلك اشخاصها ولا يجوز أن يكون عاقلًا لهذه المتغيرات مع تغيرها حتى يكون تارة يعقل منها أنها موجودة غير معدومة وتارة معدومة غير موجودة ولكل واحد من الامرين صورة عقلية على حدة ولا واحد من الصورتين يبقى مع الثانية فيكون واجب الوجود متغيّر الذات بل ( ~~ )

واجب الوجود انما يعقل كل شي علي نحو فعلي كلي ومع فلك فلا يغرب عنه شي شخصي فلا يغرب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الارض واما كيفية ذلك فلانه اذا عقل ذاته وعقل انه مبدأ كل موجود عقل اوائل الموجودات وما يتولّد عنها ولا شى من الاشياء يوجد الا وقد صار من جهة ما يكون واجبًا بسببه فتكون الأسباب بمصائماتها تتادّي الى ان يوجد عنها الامور الجزوية فالاول يعلم الاسباب ومطابقاتها فيعلم ضرورة ما يتادى اليه وما بينها من الازمنة وما لها من العودات فيكون مدركًا للمور الجزوية من حيث هي كلية اعني من حيث لها صفات وان تخصَّصت بها شخصاً فبالاضافة الى زمان متشخص او حال متشخصة ويعقل ذاته ونظام الخير الموجود في الكل ونفس مدركة من الكل هو سبب لوجود الكل ومبدأً له وابداع وايجاد ولا يستبعد هذا فإن الصورة المعقولة التي تحدت فينا تصير سبباً للصورة الموجودية الصناعية ولو كانت نفس وجودها كافية لأن يتكون منها الصور الصناعية دون آلآت واسباب لكان المعقول عندنا هو بعينه الارادة والقدرة وهو العقل المقتضي فواجب الوجود ليس ارادته وقدرته مغايرة لعلمه لكن القدرة التي لوجودة له هي كون ذاته عاقلة للكل عقلًا هو مبدأ الكل لا ماخوذاً عن الكل ومبدأ بذاته لا متوقفاً على غرض وذلك هو ارادته وجواد بذاته ونلك هو بعينه علمه وقدرته وارادته فالصفات منها ما هو بهذه الصفة أنه موجود مع هذه الاضافة ومنها هذا الوجود مع سلب كمن لم يتحاش عن اطلاق لفظ الجوهر لم يعن به الا هذا الوجود مع سلب الكون في موضوع وهو واحد اي مسلوب عنه القسمة بالكم او القول والمسلوب عنه الشريك وهو عقل و عاقل ومعقول

 $( \neg \neg \neg )$ 

اي مسلوب عنه جواز مخالطة المادة وعلائقها مع اعتبار اضافة ما وهو اول اي مسلوب عنه الحدوث مع اضافة وجودة الى الكل وهو مريد اي واجب الوجود مع عقليته أي سلب المادة عنه مبدأً لنظام النهير كله وجواد أي هو بهذه الصفة بزيادة سلب أي لا يتحوا عرضاً لذاته فصفاته أما أضافية محضة واما سلبية محضة واما مولفة من اضافة وسلب وذلك لا يوجب تكثَّراً في ذاته قال واذا عرفت انه واجب الوجود وانه مبدأ لكلموجود فما يجوز ان يوجد عنه يجب ان يوجد وذلك لان الجائز ان يوجدوان لا يوجد اذا تخصص بالوجود احتاج الي مرجم لمجانب الوجود والمرجّع اذا كان على الحال الذي كان قبل الترجيع ولم يعرض البتة شي فيه ولا مباين عنه يقتضي الترجم في هذا الوقت دون وقت قبله او بعدة وكان الامر على ما كان لم يكن مرجَّحًا أذ كان التعطَّل عن الفعل والفعل عندة بمثابة واحدة فلا بد وإن يعرض له شي وذلك لا يخلوا اما إن يعرض في ذاته وذلك يوجب التغيّر وقد قدّمنا إن واجب الوجود لا يتغيّر ولا يتكثّر واما ان يعرض مبايناً عن ذاته والكلام في ذلك المداين كالكلم في سائر الافعال قال والعقل الصريح الذي لم يكذب يشهد أن الذات الواحدة أنا كانت من جميع جهاتها واحدة وهي كما كانت وكان لا يوجد عنها شي فيما قبل وهي آلآن كذلك فآلان لا يوجد عنها شي فاذا صار آلان يوجد منها شي فقد حدث امر لا محالة من قصد او ارائة او طبع او قدرة او تمكَّن او غرض ولان الممكن ان يوجد وان لا يوجد لا يخرج الى الفعل ولا يترجح له ان يوجد الا بسبب واذا كانت هذه الذات موجودة ولا ترجم ولا يجب عنها الترجيم ثم رجم فلا بد من حادث موجب للترجيم في هذه الذات والاكانت نسبتها الى ذلك الممكن على ماكان

قعبل ولم تحدث لها نسبة اخري فيكون المر بحاله ويكون الامكان امكاناً صرفاً بحاله واذا حدثت لها نسبة فقد حدث امر ولا بد من ان يحدث في ذاته او مباينًا وقد بتينًا استحالة ذلك وبالجملة فانا نطلب الفسبة الموقعة لوجود كل حادث في ذاته او مباين عن ذاته ولا نسبة اصلًا فليلزم أن لا يحدث شى اصلاً وقد حدث فيعلم انه انما حدث بايجاب من ذاته وانه سبقه لا بزمان ورقت ولا تقدير زمان بل سبقًا ذاتياً من حيث انه هو الواجب لذاته وكل ممكن بذاته فهو معتاج الى الواجب لذاته فالممكن مسبوق بالواجب فقط والمددّع مسبوق بالمبدع فقط لا بالرمان المسئلة الثامنة في أن الواحد لا يصدر عنه الا واحد وفي ترتيب وجود العقول والذفوس والاجرام العلوية وان الممرك القريب للسماويات نفس والمبدأ الابعد عقل وحال تكون الاستقصات عن العلل اذا صمّ أن واجب الوجود بذاته واحد من جميع جهاته فلا يجوز ان يصدر عنه الا واحد ولو لزم عنه شيئان متباينان بالذات والصقيقة لزوماً معاً فانما يلزمان عن جهتين مختلفتين في ذاته ولو كانت الجهتان لازمتين لذاته فالسوال في لزرمهما ثابت حتي يكونا من ذاته فيكون ذاته منقسماً بالمعني وقد منعداة وبيَّنَّا فسادة فتُبَيَّن أن أول الموجودات عن الأول واحد بالعدد وذاته وماهيته وحدة لا في مادة وقد بتينًا أن كل ذات لا في مادة فهو عقل وانت تعلم ان في الموجودات اجساماً وكل جسم ممكن الوجود في حير نفسه وانه يجب بغيرة وعلمت انه لا سبيل الى أن يكون عن الاول بغير واسطة وعلمت أن الواسطة واحدة فبالحري أن يكون عنها المبدَّعات الثانية والثالثة وغيرها بسبب اثنينية فيها ضرورة فالمعلول الاول ممكن الوجود

بذاته وواجب الوجود بالاول ورجوب وجودة بانه عقل وهو يعقل ذاته ويعقل الاول ضرورة وليست هذه الكثرة له من الاول فان امكان وجوده له بذاته لا بسبب الاول بل له من الاول وجوب وجودة ثم كثرة انه يعقل الاول ويعقل ذاته كثرة لازمة لوجوب وجوده عن اللول وهذه كثرة اضافية ليست في اول وجوده وداخلة في مبدأ قوامه ولولا هذه الكثرة لكان لا يمكن ان يوجد منها الا وحدة ولكان يتسلسل الوجود من وحدات فقط فما كان يوجد جسم فالعقل الاول يلزم عنه بما يعقل الاول وجود عقل تحته وبما يعقل ذاته وجود صورة الفلك وكماله وهي النفس وبطبيعة امكان الوجود الخاصّية له المندرجة فيما يعقله لذاته وجود جرمية الفلك الاعلى المندرجة في جملة ذات الفلك الاعلى بنوعه وهو الامر المشارك للقوة فيما يعقل الاول يلزم عنه عقل وبما يختص بذاته على جهتيه الكرة الاولى بجزويها اعني المادة والصورة والمائة بتوسط الصورة او مشاركتها كما ان امكان الوجود يخرج الى الفعل بالفعل الذي يحاذي صورة الفلك وكذلك الحال في عقل عقل وفلك فلك الى إن ينتهى إلى العقل الفعّال الذي يدبّر انفسنا وليس يجب إن يذهب هذا المعني الى غير النهاية حتى يكون تحت كل مفارق مفارقًا فانه أن لزم كثرة عن العقول فغسبت الى المعاني التي فيها من الكثرة وقولنا هذا ليس ينعكس حتي يكون كل عقل فيه هذه الكثرة فتلزم كثرته هذه المعلولات ولا هذه العقول متَّفقة الأنواع حتي يكون مقتضى معانيها متَّفقاً ومن المعلوم أن الافلاك كثيرة فوق العدد الذي في المعلول الاول فليس يجوز ان يكون مبدأها واحداً هو المعلول الأول ولا أيضًا يجوز أن يكون كل جرم متقدم منها علة للمتاخَّر لأن

الجرم بما هو جرم مركّب من مادة وصورة فلو كان عـلة لمجرم لكان بمشاركة المائة والمائة لها طبيعة عدمية والعدم ليس مبدأ للوجود فلا يجوز ان يكون جرم مبدأ لجرم ولا يجوزان يكون مبدأها قوة نفسانية هي صورة الجرم وكماله اذ كل نفس لكل فلك فهو كماله وصورته ليس جوهرًا مفارقًا والا كان عقلًا وانفس الافلاك انما يصدر عنها افعالها في اجسام اخرى بواسطة أجسامها في مشاركتها وقد بتيًّا ان الجسم من حيث هو جسم لا يكون مبدأ لجسم ولا يكون متوسَّطًا بين نفس ونفس ولو ان نفساً مبدأً لنفس بغير توسَّط الجسم فلها انفراد قوام من دون الجسم وليست النفس الفلكية كذلك فلا تفعل نفساً ولا تفعل جسماً فان النفس متقدَّمة على الجسم في المرتبة والكمال فتعيَّن أن الافلاك مبادي غير جرمانية وغير صور للاجرام والجميع يشترك في مبدأ واحد وهو الذي نسمية المعلول الاول والعقل المجرد ويختص كل فلك بمبدأ خاص فيه ويلزم دائمًا عقل عن عقل حتى يتكون الافلاك باجرامها ونفوسها وعقولها وينقهى بالفلك الاخير ويقف حيث يمكن أن تحدث الجواهر العقلية منقسمة متكثرة بالعدد تكثّر الاسباب فكل عقل هو اعلي في المرتبة فانه لمعني فيه وهو انه بما يعقل الاول يجب عنه وجود عقل اخر دونه وبما يعقل ذاته يجب عنه فلك بنفسة فاما جرم الفلك فمن حيث أنه يعقل بذاته الممكن لذاته واما نفس الفلك فمن حيث أن يعقل ذاته الواجب بغيرة ويستبقى الجرم بتوسَّط النفس الفلكية فان كل صورة هي علة لكون مادتها بالفعل والمائة بنفسها لا قوام لها كما ان المكان نفسه لا وجود له واذا استوفت الكرات السماوية عددها لزم بعدها وجود الاستقصات ولما كانت الاجرام الاستقصية كاثنة فاسدة وجب ( "^" )

ان تكون مباديها متغيّرة فلا يكون ما هو عقل محض وحدة سبباً لوجودها ولما كانت لها مائة مشتركة وصور مختلف فيها وجب أن يكون اختلاف صورها مما تعيَّن فيه اختلاف في احوال الافلاك واتَّفاق مادتها مما تعيَّن فيه اتَّفاق في احوال الافلاك فالافلاك لما اتَّفقت في طبيعة اقتضى الحركة المستديرة كما تبيَّن كان مقتضاها وجود المادة ولما اختلفت في أنواع الحركات كان مقتضاها تهدير المادة للصور المحتلفة ثم العقول المفارقة بل اخرها الذي يلينا هو الذي يفيض عنه بمشاركة الحركات السماوية شي فيمه رسم صور العالم الاسفل من جهة الانفعال كما أن في ذلك العقل رسم الصور على جهة الفعل ثم يفيض منه الصور فيها بالتخصيص بمشاركة الاجرام السماوية فيكون اذا خصّص هذا الشي تاثير من التاثيرات السمارية بلا واسطة جسم عنصري او بواسطة تجعله على استعداد خاص بعد العام الذي كان في جوهرد فاض عن هذا المفارق صورة خاصة وارتسمت في تلك المادة وانت تعلم ان الواحد لا يخصّص الواحد من حيث كل واحد منهما واحد بامر دون امر یکون له الا آن یکون هذاك منصّصات مختلفة وهی معدّات المانة والمعد هو الذي يحدث عنه في المستعد امرما يصير مناسبته لشي بعينه اولى من مناسبته لشي اخر ويكون هذا الاعداد مرَّجعًا لوجود ما هو اولى منه من الاوائل الواهبة للصور ولوكانت المادة على التهيُّو الأول تشابهت نسبتها الى الضَّدين فلا يجب أن يختص بصورة ديون صورة قال والاشبة أن يقال أن المادة التي تحدث بالشركة يفيض اليها من الاجرام السماوية اما عن اربعة اجرام او عدة منتصرة في اربع اوعن جرم واحد وله تكون نسبب مختلفة انقساماً من الاسباب

( 1"^1° )

متحصرة في أربع فتحدث منها العناصر الاربع وانقسمت بالخفة والثقل فما هو الخفيف المطلق فميله الى الفوق وما هو الثقيل المطلق فميله الى الاسفل وما هو الخفيف والثقيل بالاضافة فبينهما واما وجود المركبات من العذاصر فبتوسط الحركات السماوية وسنذكر اقسامها وتوابعها واما وجود الانفس الانسانية التي تحدث مع حدوث الابدان ولا تفسد فانها كثيرة مع وحدة النوع والمعلول الأول الواحد بالذات فيه معانى متكثرة بها تصدر عنه العقول والنفوس كما ذكرنا ولا يجوز أن تكون تلك المعاني متكثرة متَّفقة النوع والحقائق حتى يصدر عنها كثرة متفقة الذوع فانه يلزم أن يكون فيه مادة تشترك فيها صورة تخالف وتتكثر بل فيه معاني مختلفة الحقائق يقتضى كل معني شيًّا غير ما يقتضيه الاخر في النوع فلم يلزم كل واحد منهما ما يلزم الاخر فالنفوس الارضية كائنة عن المعلول الاول بتوسط علَّة او علل اخري واسباب من المزجة والمواد وهي غاية ونبتدي القول في الحركات واسيابها ولوازمها ما ينتهي اليها الابداع اعلم ان الحركة لا تكون طبيعة للجسم والجسم على حالته الطبيعية وكل حركة بالطبع فلحالة مفارقة للطبع غير طبيعته اذ لو كان شي من الحركات مقتضى طبيعة الشي لما كان باطل الذات مع بقاء الطبيعة بل المحركة انما يقتضيها الطبيعة لوجود حال غير طبيعية اما في الكيف واما في الكم واما في المكان واما في الوضع واما مقولة اخري والعلة في تجدد حركة بعد حركة تجدّد المحال الغير الطبيعية وتقدير البعد عن الغاية فاذا كان الامر كذلك لم يكن حركة مستديرة عن طبيعة والا كانت عن حال غير طبيعية الى حال طبيعية اذا وصلت اليها سكنت ولم يحز ان يكون فيها

( 110)

بعينها قصد الى تلك الحالة الغدر الطبيعية لان الطبيعة ليست تفعل باختيار بل على سبيل تسخير وإن كانت الطبيعة تحرك على الاستدارة فهي تحرك لا محالة اما عن اين غير طبيعي او وضع غير طبيعي هربًا طبيعيًّا عمد وكل هرب طبيعي عن شي فمحال ان يكون هو بعينه قصداً طبيعيًّا اليه والحركة المستديرة ليست تهرب عن شي الا وتـقصـده فليست اذاً طبيعية الا انها قد يكون بالطبع وإن لم تكن قوة طبيعية كان شيًّا بالطبع وإنما تحرك بتوسَّط الميل الذي فيه ونقول أن الحركة معنى متجدد النسب وكل شطر منه مختص بغسبة وانه لا ثبات له ولا يجوز ان يكون عن معنى ثابت البتة . وحدة ولو كان فبجب ان يلحقه ضرب من تبدّل الاحوال والثابت من جهة ما هو ثابت لا يكون عنه الا ثابت فان الارائة العقلية الواحدة لا يوجب البتة حركة فانها مجردة عن جميع اصناف التغيّر والقوة العقلية حاضرة المعقول دائماً ولا يفرض فيها الاستقال من معقول إلى معقول الا مشاركًا إلى التخيُّل والحسَّ فلا بد للحركة من مبدأ قريب والحركة المستديرة مبدأها القريب نفس في الفلك يتجدّد تصوراتها وارادتها وهي كمال جسم الفلك وصورته ولو كانت قائمة بنفسها من كل وجه لكانت عقلًا محضاً لا يتغيَّر ولا ينتقل ولا حالط ما بالقوة بل نسبتها إلى الفلك نسبة النفس الحيوانية التي لذا الينا الا ان لها ان تعقل بوجة ما تعقلًا مشوباً بالمادة وبالجملة أوهامها أو ما يشبة الارهام صادقة وتخيلاتها حقيقية كالعقل العلمى فيناء والمحرّك الاول لها غير مادية اصلًا وانما تحركت عن قوة غير متناهية والقوة التي للنفس متناهية لكنها بما يعقل الاول فيسيم عليه نورة دائماً صارت قوتها غير متناهية وكانت

( [^1])

المحركات المستديرة ايضاً غير متناهية والاجرام السمارية لما لم يبق في جواهرها امر ما بالقوة اعني في كمها وكيفها تركب صورتها في مادتها على وجه ولا يقبل التحليل ولكن عرض لها في وضعها واينها ما بالقوة اذ ليس شى من اجزاء مدار الفلك او كوكب اولي بان يكون ملاقياً له او لجزوة من جزو اخرفمتي كان في جزو الفعل فهو في جزو اخر بالقوة والتشبه بالحيز الاقصى يوجب البقاء علي اكمل كمال ولم يكن هذا ممكناً للجرم السماوي بالعدد فحفظ بالذوء والتعاقب فصارت الحركة حافظة لما يكون من هذا الكمال ومبدأها الشوق الى التشبَّة بالحيَّز التصى في البقاء على الكمال ومبدأ الشوق هو ما يعقل منه فنفس الشوق الى التشبُّه بالول من حيث هو بالفعل تصدر عنه الحركة الفلكية صدور الشي عن التصور الموجب له وان كان غير مقصود في ذاته بالقصد الأول لأن ذلك تصوّر لما بالفعل فيحدث عنه طلب لما بالفعل ولا يمكن لما بالشخص فيكون بالتَّعاقب ثم يتبع ذلك التصور تصورات جزوية على سبيل الانبعاث لا المقصود الاول وتتبع تلك التصورات المركات المنتقل بها في الاوضاع وهي كانها عبادة ملكية او فلكية وليس من شرط الحركة الارادية ان تكون مقصودة في نفسها بل اذا كانت القوة الشوقية يشتاق نحو امريسم منها تاثير تحرك له الاعضاء فتارة يتحرك على النحو الذي به يوصل الى الغرض وتارة على نحو اخر متشابة واذا بلغ الالتذاذ ينعقل المبدأ الاول وبما يدرك منه على تحو عقلي او نفساني شغل ذلك عن كل شي ولكن ينبعث منه ما هو الدون منه مرتبة وهو الشوق الى الاشبه به بقدر الأمكان فقد عرفت أن الفلك متحرك بطبعة ومتحرك بالنفس ومتحرك بقوة

عقلية غير منذاهية وتميّز عندك كل حركة عن صاحبتها وعرفت أن المحرّك الاول جملة السماء واحد ولكل كرة من كرات السماء محرك قريب يخصه ومتشوق معشوق يخصه فاول المفارقات الخاصة محرك الكرة الاولى وهي على قول من تقدم بطلميوس كرة الثوابت وعلى قول بطلميوس كرة خارجة عنها محيطة بها غير مكوكبة وبعد ذلك محرك الكرة التي يلى الاولى ولكل واحد مبدأً خاصٌ وللكل مبدأً فلذلك تشترك الافلاك في دوام الحركة وفي الاستدارة ولا يجوز ان يكون شى مذما لاجل الكانُنات السافلة لا قصد حركة لا قصد جهة حركة ولا تقدير سرعة وتطويل ولا قصد فعل العلة لاجلها وذلك أن كل قصد فيجوز أن يكون انقص وجوداً من المقصود لأن كل ما لاجله شي اخر فهو اتم وجوداً من الاخر ولا يجوز أن يستفاد الوجود الأكمل من الشي الاخس فلا يجوز أن يكون البتة الى معلول قصد صادق والاكان القصد معطيًا ومفيدًا لوجود ما هو اكمل وانما يقصد بالواجب شى يكون القصد مهيَّيًّا له ومفيد وجود، شي اخر وكل قصد ليس عبثاً فانه يفيد كمالاً ما لقاصد لو لم يقصد لم يكن ذلك الكمال ومحال ان يكون المستكمل وجودة بالعلة يفيد العلَّة كمالًا لم يكن فالعالى اذاً لا يريد امرًا لاجل السافل وانما يريد لما هو اعلى مغه وهو التشبُّه بالاول بقدر الامكان ولا يجوز أن يكون الغرض تشبَّها بجسم من الاجسام السماوية وأن كان تشبُّه السافل بالعالى أذ لوكان كذلك لكانت الحركة من نوع حركة ذلك المجسم ولم يكن مخالفاً له واسرع في كثير من المواضع ولا يجوز أن يكون الغرض شيئًا يوصل اليه بالحركة بل شيئًا مباينًا غير جواهر الافلات من موانَّها وانفسها وبقى ان يكون لكل واحد من الافلاك شوق تشبُّه جوهر عقلي مفارق يخمُّه

## ( 111)

ويتختلف المحركات واحوالها اختلافها الذي لها لاجل ذلك وان كنًّا لا نعرف كيفيتها وكميتها وتكون العلة الاولى متشوق الجميع بالاشتراك وهذا معني قول القدماء إن للكل محركاً واحداً معشوقاً ولكل كرة محرّكاً يخصّها ومعشوقاً يخصّها فيكون إذاً لكل فلك نفس محركة تعقل الخير ولها بسبب الجسم تخيل اي تصور الجزويات وارائة لها ثم يلزمها حركات ما نونها لنروماً بالقصد الاول حقي ينتهي الي حركة الفلك الذي يليغا ومدبرها العقل الفعال ويلـزم الحركات السماوية حركات العناصر على مثال تناسب حركات الافلاك وتعدَّ تلك الحركات موادَّها لقبول الفيض من العقل الفعال فيعطيها صورها على قدر استعداداتها كما قررنا فقد تبيَّن لك اسباب الحركات ولوازمها وستعلم بواقيها في الطبيعيات المسُلة التاسعة في العناية الازلية وبيان دخول الشر في القضاء قال العناية. هي كون الاول عالمًا لذاته بما عليه الوجود في نظام الخير وعلة لذاته بالخير والكمال بحسب الامكان وراضياً به على النحو المذكور فيعقل نظام النحير على الوجه الابلغ في الامكان فيفيض منه ما يعقله نظاماً وخيرًا على الوجه الابلغ الذي يعقله فيضاناً على اتم تادية الى النظام بحسب الامكان فهذا هو معني العذاية والخير يدخل في القضاء الالهي دخولًا بالذات لا بالعرض والشرّ بالعكس منه وهو على وجوة فيقال شرّ لمثل النقص الذي هو الجهل والضعف والتشويه في الخلق وبقال شرّ لمثل الالم والغم ويقال شر لمثل الشرك والظلم والزناء وبالجملة الشربالذات هو العدم ولاكل عدم بل عدم مقتضى طباع الشي من الكمالات الثابتة لنوعه وطبيعته والشر بالعرض هو المعدم والحابس للكمال عن مستحقَّم والشَّر بالذات ليس بامر حاصل الا أن يخبر عن لفظه ولو كان له

حصول ما لكان الشرّ العامّ وهذا الشرّ يقابله الوجود على كماله الاقصى أن يكون بالفعل وليس فيه ما بالقوة اصلًا فلا يلحقه شر واما الشر بالعرض فله وجود ما وانما يلحق ما في طباعة امر بالقوة وذلك لاجل المادة فيلحقها لامر يعرض لها في نفسها واول وجودها هيئة من الهيات المانعة لاستعدادها الخاص للكمال الذي توجهت اليه فتجعله اردي مزاجاً واعصى جوهراً لقبول التخطيط والتشكيل والتقويم فتشوهت الخلقة وانتقضت البنية لا لان الفاعل قد حرم بل لان المنفعل لم يقبل واما الامر الطاري من خارج فاحد شيئين اما مانع المكمل واما مضاد ما حتى الكمال مثال الاول وقوع سحب كثيرة وتراكمها واظلال جبال شاهقة يمنع تاثير الشمس في الثمار على الكمال ومثال الثاني حسّ البرد للنبات المصيب لكماله وفي وقته حتي يفسد الاستعداد الخاص ويقال شر للافعال المذمومة ويقال شر لمباديها من الاخلاق مثال الاول الظلم والزناء ومثال الثاني الحقد والحسد ويقال شر للالام والغموم ويقال شرّ لفقصان كل شي عن كماله والضابط لكله اما عدم وجود واما عدم كمال فيقول الامور اذا توهمت موجودة فاما ان تمنع ان يكون الا خيراً على الاطلاق او شرّاً على الاطلاق او خيرًا من وجه وهذا القسم اما ان يتساوي فيه الخير والشراو الغالب فيه احدهما واما الخير المطلق الذي لا شر فيه فقد وجد في الطباع والخلقة ولما الشَّر المطلق الذي لا خير فيه او الغالب فيه او المساوي فلا وجود له اصلًا فبقى ما الغالب في وجوده المحير وليس يخلوا عن شرّ فالاحري به ان يوجد فان لا كونه اعظم شرًّا من كونه فواجب ان يفيض وجودة من حيث يفيض منه الوجود ليكًا يفوت المخير الكلى لوجود الشَّر الجزوي وايضًا فلو امتنع وجود ذلك القدر من الشَّر

## ( ". )

امتنع وجود اسبابه التي تودّي الى الشرّ بالعرض فكان فيه اعظم خللٍ في نظلم الخير الكلي بل وان لم يلتفت الي ذلك وصيّرنا التفاتنا الي ما ينقسم اليه المكان في الوجود من اصداف الموجودات المختلفة في احوالها وكان الوجود المُبراً من الشرّ من كل وجه قد حصل وبقى نمط من الوجود انما يكون على سبيل أن لا يوجد الا ويتبعة ضرر وشرَّ مثل الذار فأن الكون أنما يتمَّ بأن يكون فيه نار ولن يتصور حصولها الاعلى وجه يحرق ويسخن ولم يكن بد من المصادهمات المحادثة أن تصادف النار ثوب فقير ناسك فيحترق والأمر الدائم الاكثري حصول الخير من النار فاما الدائم فلان انواعاً كثيرة لا يستحفظ على الدوام الا بوجود النار واما الاكثر فان اكثر <sup>إش</sup>خاص الانواع في كذف السلامة. من الاحراق فما كان يحسن أن يترك المذافع الاكثرية والدائمة لاعراض شرَّية اقلية فاريدت الخيرات الكانَّنة عن مثل هذه الاشياء ارائة اولية على الوجه الذي يصلح أن يقال أن الله تعالى يربد الاشياء ويربد الشَّر أيضاً على الوجه الذي بالعرض فالنحير مقتضى بالذات والشرمقتضي بالعرض وكل بقدر فالحاصل ان الكل انما رتبت فيه القوى الفعالة والمنفعلة السمارية والارضية الطبيعية والنفسانية جحيث يودى الى النظام الكلي مع استحالته ان تكون هي على ما هي ولا يودّي الي شرور فيلزم من احوال العالم بعضها بالقياس الى بعض ان يحدث في نفس صورة اعتقاد ردي او كفر او شر اخر ويحدث في بدن صورة قبيحة مشوّهة لولم يكن كذلك لم يكن النظام الكلى يُثْبَت فلم يعدباً ولم يلتفت الي اللوازم الفاسدة التي تعرض بالضرورة وقيل خلقت هولاء للجنة ولا ابالي وخلقت هاولاء للنار ولا ابالی وکل مسیر لما خـلـق له المسئلة العاشرة في المعاد واثـبـات

سعادات دائمة للنفوس واشارة الى النبوة وكيفية الوحى والالهام ولنقدم عـلـي النحـوض فيها اصولًا ثـلـثـة الاصل الاول ان لـكل قوة تفسانية لذَّة وخيرًا يحصُّها واذى وشرًا يخصُّها وحيث ما كان المدرك اشد ادراكًا وانضل ذاتًا والمدرك اكمل موجوداً واشرف ذاتاً وادوم ثباتاً فاللذَّة ابلغ واوفر الاصل الثاني انه قد يكون المحروج الى الفعل في كمال ما حديث يعلم أن المدرك لذيذ ولكن لا يتصور كيفيته ولا يشعر به فلم يشتق اليه ولم يفزع نحوه فيكون حال المدرك حال الاصم والاعمى المتيقنين برطوبة اللحن وملاحة الوجه من غير شعور وتصوّر وادراك الاصل الثالث أن الكمال والامر الملائم قد تيسّر للقوة الدراكة وهناك مانع او شاغل للففس فتكرهم وتوثر ضدَّه وتكون القوة المميَّزة بضد ما هو كمالها فلا يحسَّ به كالمريض والممرور فاذا زال العائق عاد الي واجبه في طبعه فصدقت شهرته واشتهت طبيعته وحصل له كمال اللَّذة فنقول بعد تمهيد الاصول أن النفس انذاطقة كمالها المحاص بها أن يصير عالماً عقلياً مرتسماً فيها صورة الكل والنظام المعقول في الكل والخير الفائض من واهب الصور على الكل مبتديًّا من المبدأ او سالكًا الى الجواهر الشريفة الروحانية المطلقة ثم الروحانية المتعلقة نوعاً ما بالابدان ثم الاجسام العلوية بهيئاتها وتواها ثم كذلك حتي يستوفى نفسها هيَّة الوجود كله فيصير عالماً معقولًا موازيًا للعالم الموجود كله مشاهداً لما هو الحسن المطلق والخير والبهار الحق ومتَّحداً به ومتنقشاً بمثاله ومنخرطاً في سلكه وصائراً من جوهره فهذا. الكمال لا يقايس بسائر الكمالات وجودًا ودوامًا ولذَّةً وسعادة بل هذه اللذة اعلى من اللذات الحسّية واعلى من الكمالات الجسمانية بل لا مناسبة بينها في ( ٣٩٢ )

الشرف والكمال وهذه السعادية لا تتم له الا باصلام الجزو العملي من النفس وتهذيب الاخلاق والخلق ملكة يصدر بها عن النفس انعال ما بسهولة من غير تقدّم روية وذلك باستعمال التوسط بين المحلقين المتضادين لا بان يفعل افعال المتوسط بل بان حصل ملكة التوسُّط فيحصل في القوة الحيوانية هُية الادعان وفى القوة الناطقة هيَّة الاستعلام ومعلوم أن ملكة الافراط والتفريط مقتضيا للقوي المحيوانية فاذا قويت حدثت في النفس الناطقة هيَّة اذعانية قد رسخت فيها من شانها أن تجعلها قوي العلاقة مع البدن والانصراف اليه واما ملكة التوسُّط فهى من مقتضيات الناطقة وإذا قويت قطعت العلاقة من البدن فسعدت السعادة الكبري ثم للنفوس مراتب في اكتساب ما بين هاتين القوتيين اعني العلمية والعملية والتقصير فيهما فلم ينبغي ان يحصل عند نفس الانسان من تصوّر المعقولات والتخمُّق بالاخلاق العسنة حتى تحاور المحدَّ الذي في مثله يـقـع في الشقاوة الابدية واي تصوَّر وخـلـق يوجب له الشقاء الموبد واي تصور وخلق يوجب له الشقاء الموقت قال فليس يمكنني أن أنص علية الا بالتقريب وليته سكت عنه وقيل

فدع عنك الكتابة لست منها ولو سودت وجهك بالمداد قال واظنّ ذلك ان يتصوّر نفس الانسان المدادي المفارقة تصوّراً حقيقياً وتصدّق بها تصديقاً يقيناً لوجودها عنده بالبرهان ويعرف العلل الغائبة للمور الواقعة في ، الحركات الكلية دون الجزوية التي لا تتناهي ويتقرّر عنده هيئة الكل و نسب الحركات الكلية دون الجزوية التي لا تتناهي ويتقرّر عنده هيئة الكل و نسب الحراية بعضها الي بض والنظام الاخذ من المدداً الاول الي اقصي الموجودات الواقعة في ترتيبه و يتصوّر العناية وكيفيتها ويتحقق ان الذات المتقدمة للكل ( ""))

اي وجود يخصُّها واية وحدة تخصُّها وانه كيف يعرف حتى لا يلحقها تكثُّر وتغيُّر بوجه وكيف ترتيب نسبة الموجودات اليها وكلما ازداد استبصاراً ازداد للسعادة استعداداً وكانه ليس يتبرَّأ الانسان عن هذا العالم وعلائقه الا ان يكون اكد العلاقة مع ذلك العالم فصار له شوق وعشق الى ما هناك يصدُّه عن الالتفات الى ما خلفه جملة ثم أن النفوس والقوى السادجة الني لم تكتسب هذا الشوق ولا تصررت هذه التصررات فان كانت بقيت على سادجيتها واستقرت فيها هيأت صحيحة اقناعية وملكات حسنة خلقية سعدت بحسب ما اكتسبت اما اذا كان الامر بالضدّ من ذلك او حصلت اوائل الملكة العملية وحصل لها شوق قد تبع رايًا مكتسبًا الى كمال حالها فصدها عن فلك عائق مضادً فقد شقى الشقاء الابدي وهولاء اما مقصّرون في السعى لتحصيل الكمال الانساني واما معاندون متعصبون لاراء فاسدة مضانة للاراء الحقيقية والجاحدون اسوء حالا والنفوس البُلة ادبي من المخلاص من فطانة تبرًّا لكن النفوس إذا فارقت وقد رسي فيها تحو من الاعتقاد في العاقبة على مثل ما يخاطب به العامة ولم يكن لهم معني جانب الى الجهة التي فوقهم لا كمال فتسعد تلك السعامة ولا عدم كمال فتشقى تلك الشقاوة بل جميع هياتهم النفسانية متوجهة خو الاسفل منجذبة الى الاجسام ولا بدَّ لها من تخدِّل ولا بدُّ للتخدِّل من اجسام قال فلا بد لها من اجرام سماوية تقوم بها القوة المتخيَّلة فتشاهد ما قيل لها في الدنيا من احوال القبر والبعث والنحيـرات الاخرويـة و تـكـون الانـفس الردية ايضاً تشاهد العقاب المصّور لهم في الدنيا وتقاسيه فان الصورة الخيالية ليست تضعف عن الجسّية بل تزداد تاثيرًا كما تشاهد في المنام وهذه هي السعادة والشقاوة ( 394 )

بالقياس الى الانفس الخسيسة واما الانفس المقدسة فانها تبعد عن مثل هذه اللحوال وتتَّصل بكمالها بالذات وتنغمس في اللَّة الحقيقية ولوكان بقي فيها اثر من ذلك اعتقادي او خلقي تأنَّت به وتحمل فت عن درجة عليين الى ان ينفسن قال والدرجة الاعلي فيما ذكرناه لمن له النبوة اذ في قواه النفسانية خصائص ثلث نذكرها في الطبيعيات فيها يسمع كلام الله ويري ملامكته المقربين وقد تحوَّلت علي صورة يراها وكما أن الكانَّنات ابتدأت من الأشرف فالاشرف حتى ترقّت في الصعود إلى العقل الاول ونزلت في الانحطاط إلى المادة وهى الخسَّ كذلك ابتدأت من الخسَّ حتي بلغت النفس الناطقة وترقّت الى درجة النبوة ومن المعلوم أن نوع الانسان محتاج الى اجتماع ومشركة في ضروريات حاجاته مكفَّيًّا في اخر من نوعه يكون ذلك الاخر ايضًا مكفَّيًّا به ولا يتم تلك الشركة الا بمعاملة ومعاوضة جريان بينهما يفزع كل واحد منهما صاحبه عن مهمَّ لو تولاة بغفسة لازدحم على الواحد كثير ولا بدَّ في المعاملة من سنة وعدل ولا بدَّ من سانٍّ معدَّل ولا بدَّ من ان يكون بحيث يخاطب الناس ويلزمهم السنة فلا بد من ان يكون انساناً ولا يجوز ان يترك الناس واراؤهم في ذلك فيختلفون ويري كل واحد منهم ما له عدلًا وما عليه جورًا وظلمًا فالحاجة الى هذا الانسان في ان يبقى نوع الانسان اشد من الحاجة الي انبات الشعر على الاشفار والحاجبين فلا يجوزان تكون العناية الاولى تقتضي امثال تلك المنافع ولا تقتضي هذه التي هي أثبتها ولا أن يكون المبدأ الاول والملأئكة بعدة تعلم تلك ولا تعلم هذا ولا أن يكون ما يعمله في نظام الامر الممكن وجودة الضروري حصوله لتمهيد نظام الخير لا يوجد بل كيف يجوز أن لا يوجد وما هو متعلَّق بوجودة

( 30)

مدبني على وجودة فلا بدّ إذاً من نبي هو انسان متميّز من بدين سائر الناس بايات تدلُّ على أنها من عند ربَّه يدعوهم إلى التوحيد ويمنعهم من الشرك ويسنّ لهم الشرائع والاحكام ويحتُّبهم على مكارم الاخلاق وينهاهم عن التباغض والتحاسد ويرغّبهم في الاخرة وثوابها ويضرب للسعادة والشقاوة امثالاً تسكن اليها نفوسهم واما الحق فلا يلوم لهم الا امرًا مجملًا وهو ان ذلك شي لا عين راته ولا اذن سمعته ثم يكرر عـليـهم العبادات ايتحصل لهم بعده تذكّر المعبود بالتكرير والمذكِّرات اما حركات واما أعدام حركات يفضى الى حركات فالحركات كالصلوات وما في معذاها وأعدام الحركات كالصيام ونحوة وإن لم يكن لهم هذة المذكرات تغاسيوا جميع ما دعاهم الية مع انقراض قرن وينفعهم ايضاً ذلك في المعاد منفعة عظيمة فإن السعادة في الاخرة بتنزيه النفس عن الاخلاق الردية والملكات الفاسدة فيتقرر لها بذلك هيئة الانزعاج عن البدن وتحصل لما ملكة التسلط عليه فلا ينفعل عنه ويستفيد به ملكة الالتفات الى جهة الحق والاعراض عن الباطل ويصير شديد الاستعداد للتخلُّص الى السعادة بعد المفارقة البدنية وهذه الافعال لو فعلها فاعل ولم يعتقد انها فريضة من علد الله تعالى وكان مع اعتقادة ذلك يلزمة في كل فعل أن يتذكَّر الله ويعرض عن غيرة لكان جديرًا أن يفوز من هذه الركا بحطٌّ فكيف أذا استعملها من يعلم ان الذي من عند الله وبارسال الله وواجب في الحكمة الالهية ارساله وان جميع ما سنَّه فانما هو وجبٌ من عند الله أن سنَّه فانه متميَّز عن سائر الناس بخصائص تالهه واجب الطاعة بايات ومعجزات دلّت على صدقه وسياني شرم فلك في الطبيعيات لكذك تحدس مما سلف إذاً إن الله كيف رتَّب

## ( ٣٩٦ )

النظام في الموجودات وكيف سخّر الهيولي مطيعة للنفوس بازالة صورة واثبات صورة وحيثما كانت النفس الانسانية اشد مناسبة للنفوس الفلكية بل وللعقل الفعّال كان تاثيرها في الهيولي اشد واغرب وقد تصفوا النفس صفاء شديداً لاستعداد للاتّصال بالعقول المفارقة فيفيض عليها من العلوم ما لا يصل اليه من هو في نوعه بالفكر والقياس فبالقوة الاولي يتصرّف في الاجرام بالتقليب والاحالة من حال الي حال وبالقوة الثانية يخبر عن غيب ويكلّمه ملك فيكون بالانبياء وحياً وبالاولياء الهاماً ونحن نبتدي القول في الطبيعيات المنقولة عن ابي علي أبن سينا

في الطبيعيات قال ابو علي ابن سينا ان للعلم الطبيعي موضوعًا ينظر فيه وفي لواحقة كسائر العلوم وموضوعه الاجسام الموجودة بما هي واقعة في التغيّر وبما هي موصوفة بانحاء الحركات والسكونات واما مبادي هذا العلم فمثل تركّب الاجسام عن المادة والصورة والقول في حقيقتهما ونسبة كل واحد مذهما الي الثاني فقد ذكرناها في العلم الالهي والذي يختص من ذلك التركّب بالعلم الطبيعي هو ان تعلم ان الاجسام الطبيعية منها اجسام مركّبة من اجسام اما متشابهة الصورة كالسرير واما مختلفها كبدن الانسان ومنها اجسام مفردة والاجسام الفي منها تركبت واما الاجسام الطبيعية منها اجسام مركّبة من اجسام اما والتجرّي المركّبة لما الاجسام الطبيعية منها اجسام مركّبة من الحسام اما والتجرّي المرتي واما مختلفها كبدن الانسان ومنها اجسام مفردة والاجسام الفي منها تركبت واما الاجسام المفردة فليس لها في الحال جزو بالفعل وفي والتجرّي اما بنفريق الاتصال واما باختصاص العرض بمعض منه واما بالتوهم والتجرّي اما بنفريق الاتصال واما باختصاص العرض بعض منه واما بالتوهم والتجرّي اما بنفريق الائمال واما باختصاص العرض بعض منه واما بالتوهم والنجرّي اما منه البنة فالجسم المفردة لاجزو له بالفعل منه والم المومن البت

المجسم مركَّبًا من اجزاء لا تتجزّى بالفعل فبطلانه بان كل جزو مسّ جزوًا فقد شغله بالمسّ وكل ما شغل شيئًا بالمسّ فاما أن يدع فراغاً عن شغله بجمهة او لا يدع فان ترك فراغاً فـقد تجزّي الممسوس وان لم يترك فراغاً فلا يتابي ان يماسُّه اخر غير مماسٌّ الاول وقد ماسَّه اخر هذا خلف وكذلك في جزوً موضوع على جزوُ متَّصل وغيرة من تركيب المربعات منها المساولة الاقطار والاضلاع ومن جهة مسامتات الظلُّ والشمس دلائل على أن الجزو الذي لا يتجزّي محال وجودة 💿 فنتكلُّم بعد هذة المقدمة في مسائل هذا العلم وتحصرها المقالة الاولى في لواحق الاجسام الطبيعية مثل المركة والسكون في مقالات والزمان والمكان والنحلاء والتذاهي والجهات والتماش والالتحام والآصال والتقالي اما الحركة فيقال على تبدّل حال قارّة في الجسم يسيرًا يسيرًا على سبيل اتجاه نحو شى والوصول اليه هو بالقوة وبالفعل فيجب من هذا أن تكون المحركة مفارقة الحال ويجب ان يقبل الحال التنقُّص والتزيُّد ويكون باقيًّا غير متشابه الحال في نفسه وذلك مثل البياض والسواد والحرارة والبرودة والطول والقصر والقرب والبعد وكبرالحجم وصغره فالجسم اذا كان في مكان فتحرَّك فقد حصل فيه كمال وفعل اول به يتوصَّل الى كمال وفعل ثابي هو الوصول فهو في المكان الاول بالفعل وفي المكان الثاني بالقوة فالحركة كمال اول لما بالقوة من جهة ما هو بالقوة ولا يكون وجودها الا في زمان بين القوة المحضة والفعل المحض وليست من الامور التي تحصل بالفعل حصوًا قارًّا مستكملًا وقد ظهر انها في كل امر تقبل التنقّص والتزيّد وليس شي من الجواهر كذلك فاذاً لا شي من المحركات في الجوهر وكون الجوهر وفسادة ليس بحركة بل هو امريكون دفعة واما

الكمية فلانها تقبل التريّد والتدقّص فخليق ان يكون فيها حركة كالذمو والذبول . والتخليل والتكاثف واما الكيفية فما يقبل منها التنقص والتزيد والاشتداد كالتبيُّض والتسود فيوجد فيه الحركة واما المضاف فابدًا عارض لمقولة من البواقي في قبول التنقُّص والتزيَّد فاذا أضيف اليه حركة فذلك بالمحقيقة لتلك المقولة واما الاين فان وجود المحركة فيه ظاهر وهو الفقلة واما متى فان وجوده للجسم بتوسَّط المحركة فكيف يكون فيه الحركة ولو كان كذلك لكان لمتى متى واما الوضع فان فية حركة على راينا خاصّة كحركة الجسم المستدير على نفسه اذ لو توهم المكان المطيف به معدوماً لما امتنع كونه متحرَّكًا ولو قدرٌ فلك في الحركة. المكانية لامتنع ومثاله في الموجودات الجرم الاتصى الذي ليس وراه جسم والوضع يقبل التنقص والاشتداد فيقال انصب وانكس واما الملك فان تبدّل المحال فيم تبدل اولًا في الاين فاذاً المحركة فيه بالعرض واما ان يفعل فقبدل الحال فيه بالقوة او العزيمة او الالة فكانت الحركة في قوة الفاعل او عزيمته او آلته اولًا وفي الفعل بالعرض على ان المحركة ان كانت خروجاً عن هيئة فهي عن هيئة قارة وليس شي من الافعال كـذلك فاذًا لا حركة بالذات الا في الـكم والكيف والاين والوضع وهو كون الشي بحيث لا يجوز أن يكون على ما هو عليه من اينه وكمة وكيفة ووضعة قبل ذلك ولا بعدة والسكون هو عدم هذه الصورة فيما من شانه ان توجد فيه وهذا العدم له معني ما ويمكن ان يرسم وفرق بين عدم القرنين في الانسان وهو السلب المطلق عقداً وقولًا وبين عدم المشي له فهو حالة مقابلة للمشى عند ارتفاع علة المشي وله وجود ما بنحومن الانحا وله علة بنحو والمشى علة بالعرض لذلك العدم فالعدم معلول بالعرض فموجود

( ٣٩٩ )

بالعرض ثم اعلم ان كل حركة توجد في الجسم فانما توجد لعلة محرّكة اذ لو تحرَّك بذاته وبما هو جسم لكان كل جسم متحرَّكاً فيجب إن يكون المحرَّك معف زائداً على هيولي الجسمية وصورتها ولا يخلوا اما ان يكون ذلك المعنى في الجسم واما إن لا يكون فإن كان المحمَّرك مفارَّقًا فلا بد لتحريكه من معنى في الجسم قابل لجهة التحريك والتغيُّر ثم المتحرَّك لمعنى في ذاته يسمَّى متحرَّكًا لذاته وذلك اما ان تكون العلة الموجودة فيه يصِّ عنه ان يحرك تارة ولا تحرَّك اخرى فيسمى متحركاً بالاختيار واما ان لا يصر فيسمى متحركاً بالطبع والمتحرك بالطبع لا يجوز أن يتحرَّك وهو على حالته الطبيعية لأن كل ما اقتضاء طبيعة الشي لذاته ليس يمكن أن يفارقه الا والطبيعة قد فسدت وكل حركة يتعيّن في الجسم فانما يمكن ان يفارق والطبيعة لم تبطل لكن الطبيعة انما تقتضي الحركة للعود الى حالتها الطبيعية فاذا عادت ارتفع الموجب للحركة وامتنع أن يتحرَّك فيكون مقدار الحركة على مقدار البعد من الحالة الطبيعية وهذه الحركة ينبغي أن تكون مستقيمة ان كانت في المكان لانها لا تكون الا لميل طبيعي وكل ميل طبيعي فعلى اقرب المسافة وكل ما هو على اقرب المسافة فهو على خط مستقيم فالحركة المكانية المستديرة ليست طبيعية ولا الحركة الوضعية فان كل حركة طبيعية فانها تهرب عن حالة غير طبيعية ولا يجوز ان يكون فيه قصد طبيعي بالعود الى ما فارقه بالهرب اذ لا اختيار لها وقد تحقق العود فهي اناً غير طبيعية فهي اناً عن اختيار او ارادة ولو كانت عن قسر فلا بد أن ترجع إلى الطبع أو الاختيار وأما المحركات في انفسها فيتطرق اليها الشدة والضعف فيتطرق اليها السرعة والبطو لا بتخلل سكنات وهي قد تكون واحدة بالجنس اذا وقعت في مقولة واحدة او في ( ۴.. )

جنس واحد من الاجناس التي تحت تلك المقولة وقد تكون واحدة بالنوع وذلك إذا كانت فات جهة مفروضة عن جهة واحدة إلى جهة واحدة في نوع واحد وفي زمان مساوٍ مثل تبيّض بالتبيض وقد تكون واحدة بالشخص وذلك اذا كانت عن متحرك واحد بالشخص في زمان واحد ورحدتها بوجود الآتصال فيها والحركات المتَّفقة في النوع لا تقضادً واما تطابق المحركات فيعني بها التي لا يجوز ان يقال لبعضها اسرع من بعض او ابطاً او مساو والاسرع هو الذي يقطع شيًّا مساويًا لما يقطعه الاخر في زمان اقصر وضدَّه الابطا والمساوى معلوم وقد يكون القطابق بالقوة وقد يكون بالفعل وقد يكون بالتخيّل واما تضاد الحركات فان الضدّين هما اللذان موضوعهما واحد وهما ذاتان يستحديل ان يجتمعا فيه وبينهما غاية الخلاف فتضادَّ الحركات ليس لمنضادًّ المتحرِّكين ولا بالزمان ولا لتضادُّ ما يتحرك فيه بل تضادُّهما هو بتضادَّ الاطراف والجهات فعلى هذا لا تضاد بين الحركة المستقيمة والحركة المستديرة المكانية لانهما لا يتصادان في الجهات بل المستديرة لا جهة فيها بالفعل لانه متَّصل واحد فالتضاد في الحركة المكانية المستقيمة يتصّر فالهابطة ضدّ الصاعدة والمتيامنة ضد المتياسرة واما التقابل بين الحركة والسكون فهو كتقابل العدم والملكة وقد بيَّنا ان ليس كل عدم هو السكون بل هو عدم ما من شانه ان يتحرك ويختص ذلك بالمكان الذي يتابي فيه الحركة والسكون في المكان المقابل انما يقابل العركة عنه لا العركة اليه بل انما كان هذا السكون استكمالًا لها واذا عرفت ما ذكرناه سهل عليك معرفة الزمان بان نقول كل حركة تفرض في مسافة على مقدار من السرعة واخري معها على مقدارها وابتدأتا معاً ( ۴.1 )

فانهما يقطعان المساقة معاً وان ابتدأ احدهما ولم يبتدي الاخر ولكن تركا الحركة معاً فان احدهما يقطع دون ما يقطع الاول وإن ابتدا معه بطي واتّفقا في الاخذ والترك وجد البطي قد قطع اقل والسريع اكثر وكان بين اخذ السريع الاول وتركه امكان قطع مسافة معيّنة بسرعة معيّنة واقلّ منها ببطُ معيّن وبين اخذ السريع الثاني وتركه امكان اقلّ من ذلك بتلك السرعة المعيّنة يكون هذا الأمكان طابق جزوًا من الأول ولم يطابق جزواً متقضياً وكان من شان هذا الامكان التقضّى لانه لو ثبتت الحركات بحال واحدة لكان يقطع المتَّفقات في السرعة اي وقت ابتدأت وتركت مسافة واحدة بعينها ولما كان امكان اقلَّ من امكان فوجد في هذا الامكان زيائة ونقصان يتعيّنان وكان ذا مقدار مطابق للحركة فاذاً هاهنا مقدار للحركات مطابق لها وكل ما طابق للحركات فهو متَّصل ويقتضي الأنَّصال متجدَّده وهو الذي نسمَّيه النرمان ثم هو لا بد و ان يكون في مادة ومادته الحركة فهو مقدار الحركة واذا قدرت وتوع حركتين مختلفتين في العدم وكان هناك امكانان مختلفان بل مقداران مختلفان وقد سبق ان الامكان والمقدار لا يتصوّر الا في موضوع فليس الزمان محدثًا حدوثًا زمانيًا جعيث يسبقه زمان لأن كلمنا في ذلك الزمان بعينه وانما حدوثه حدوث ابداع لا يسبقه الا مبدعه وكذلك ما يتعلَّق به الزمان ويطابقه فالزمان متَّصل يتهدياً أن ينقسم بالتوهم فأذا قسم ثبت منه آنات وانقسم الى الماضي والمستقبل وكونهما فيه ككون اقسام العدد في العدد وكون الآن فيه كالوحدة في العدد وكون المتحركات فيه ككون المعدودات في العدد والدهر هو المحيط بالزمان واقسام الزمان ما فُصّل منه بالتوهّم كالساعات والايام والشهور والاعوام واما المكان فيقال مكان لشى يكون

## ( ۴.۲ )

محيطًا بالجسم ويـقـال لشي يـعـتـمـد عليه الجسم والاول هو الذي يتكلم فـيـه الطديعي وهو حاو للمتمكن مفارق له عند الحركة ومساو له وليس في المتمكِّن وكل هيولي وصورة فهو في المتمكِّن فليس المكان اذاً بهيولي وصورة ولا الابعاد التي يدعى انها مجرَّدة عن المادة قائمة بمكان الجسم المتمكن لا مع امتناع خلوها كما يراة قوم ولا مع جواز خلوها كما يظنَّه مثبتوا النحلاء و نقول في نفى المحلاء ان فىرض خلا خالى فليس هو لاشيئًا محضاً بل هو ذابت ما له كم لأن كل خلاء يفرض فقد يوجد خلاء اخر اقل منه او اكثر ويقبل التجرّي في ذاته والمعدوم واللاشي ليس يوجد هكذا فليس الخلاء لاشى فهو ذو كم وكل كم فاما متَّصل واما منفصل والمنفصل لذاته عديم البحدُّ المشرك بين اجزائد وقد تقدّر في الخلاء حدّ مشترك فهو اناً متّصل الاجزاء منحازها في جهات فهو اذاً كم ذو وضع قابل للابعاد الثلثة كالجسم الذي يطابقه وكانة جسم تعليمي مفارق للمادة ففقول الخلاء المقدّر اما ان يكون موضوعًا لذلك المقدار او يكون الوضع والمقدار جزوين من الخلاء والاول باطل فانة اذا رفع المقدار في التوهم كان الخلاء وحدة بلا مقدار وقد فرض انه ذو مقدار فهو خلف وان بقي متقدّرًا بنفسه فهو مقدار بنفسة لا لمقدار حلَّه وان كان الخلام مجموع مادة ومقدار فالمحلاء اناً جسم فهو ملاء وايضاً فان الخلاء يقبل الاتَّصال والانفصال وكل شي يقبل الأتصال والانفصال فهو فو مانَّة ونقول أن التمانع في محسوس بين الجسمين وليس التمانع هو من حيث المائة لأن المائة من حيث انها مائة لا انحياز لها عن الاخر وانما ينحاز الجسم عن الجسم لاجل صورة البعد فطباع الابعاد ياتي التداخل ويوجب المقاومة أو التنتُّمي وأيضًا فإن بعدًا لو دخل بعدًا فاما أن ( ۴.۳ )

يكونا جميعاً موجودين او معدومين او احدهما موجوداً والاخر معدوماً فان وجدا جميعاً فهما ازيد من الواحد وكل ما هو عظيم وهو ازيد فهو اعظم وان عدما جميعاً او وجد احدهما وعدم الاخر فليس مداخلة فاذا قيل جسم في خلاء فيكون بعداً في بعد وذلك محال ويقول في نفي النهاية عن الجسم أن كل موجود الذات ذا وضع وترتيب فهو متناب أذ لوكان غير متناب فاما أن يكون غير متناب من الاطراف كلها أو غير متنابٍ من طرف فأن كان غير متناه من طرف امكن أن يفصل منه من الطرف المتناهى جزو بالتوهم فيوجد ذلك المقدارمع ذلك الجزو شيئًا على حدة وبانفرادة شيئًا على حدة ثم يطبق بين الطرفين المتناهيين في التوهم فلا يخلوا اما ان يكونا بحيث يمتدان معاً متطابقين في الامتداد فيكون الزائد والناقص متساويين وهذا محال واما ان لا يمتدّ بل يقصر عنه فيكون متناهياً والفصل ايضاً كان متناهياً فيكون المجموع متذاهياً فالاصل متنابع واما إذا كان غير متناع من جميع الاطراف فلا يبعد ان يفرض ذا مقطع يتلاقى عليه الاجراء ويكون طرفاً ونهاية ويكون الكلام في الاجزاء والجزوين كالكلم في الاول وبهذا يتابي البرهان علي أن العدد المترتب لذات الموجود بالفعل متناة وإن ما لا يتناهي بهذا الوجه هو الذي اذا وجد وفرض انه يحتمل زيادة ونقصاناً وجب ان يلزم ذلك محال واما اذا كانت اجزاء لا تتناهى وليست معاً وكانت في الماضي والمستقبل فغير ممتنع وجودها واحداً قبل اخر او بعدة لا معاً او كانت ذات عـدد غير مرتب في الوضع ولا الطبع فلا مانع عن وجودة معًا وذلك أن ما لا ترتيب له في الوضع أو الطبع فلن يحتمل الانطباق وما لا وجود له معًا ففيه ابعد ويـقـول في اثبات القوى الجسمانية

( ۴.۴ )

ونفى التذاهي عن القوى الغير الجسمانية قال الاشياء التي يمتنع فيها وجود الغير المتناهى بالفعل فليس يمتنع فيها من جميع الوجوة فان العدد لا يتناهى اي بالقرة وكذلك الحركات لا تتناهى بالقوة لا القوة التي تخرج الى الفعل بل بمعني ان الاعداد يتابي إن تتزايد فلايقف عند نهاية اخيرة واعلم إن القوى تختلف في الزيادة والنقصان بالاضافة الى شدّة ظهور الفعل عنها او الى عدّة ما يظهر عنها او الى مدّة بقاء الفعل وبينها فرقان بعيد فان كل ما يكون زائداً بنوع الشدّة يكون ناقصاً بنوء المدَّة وكل قوة حركتها اشد فمدة حركتها اقصر وعدَّة حركتها اكثر ولا يجوز أن يكون قوة غير متناهية بحسب اعتبار الشدة لإن ما يظهر من الاحوال القابلة لها لا يخلوا اما أن يقبل الريادة على ما ظهر فيكون متذاهية عليه زيادة في ماخذه واما أن لا يقبل فهو النهاية في الشدة فتلك قوة جسمانية متجزَّية ومتغاهية واما الكلام في الجهات فمن المعلوم أنَّا لو فرضنا خلاء فقط او ابعاداً او جسمًا غير مقناة فلا يمكن ان يكون للجهات المختلفة بالنوع وجبود البتة فلا يكون فوق وسفل ويمين ويسار وقدام وخلف فالجهات انما تتصور في اجسام متناهية فتكون الجهات ايضًا متناهية ولذلك يتحقق اليها اشارة ولمذاتها اختصاص وانـفراد عن جهة اخري واذا كانت الاجسام كرَّية فيكون تحدد الجهات على سبيل المحيط والمحاط والتضاد فيها على سبيل المركز والمحيط واذا كان الجسم المحدّد محدطاً كفي لتحديد الطربين لأن الاحاطة تثبت المركز فثبت غاية البعد منه وغاية القرب منه من غير حاجة الي جسم اخر واما ان فرض محاطاً لم يتحدد به وحدة الجهات لان القرب يتحدد به والبعد منه يتحدد حسم اخر لا خلاء ونالت لا ينتهي لا محالة الي محيط ويحب ان ( 4.0 )

يكون الاجسام المستقيمة المحركة لا يتاخر عنها وجود الجهات لامكنتها وحركاتها بل الجهات تحصل بحركاتها فيجب أن يكون الجسم الذي يتحدد الجهات الية جسماً متقدّماً عليها ويكون احدي الجهات بالطبع غاية القرب منه وهو الفوق ويقابله غاية البعد منه وهو السفل وهذان بالطبع وسائر الجهات لا تكون واجبة في الاجسام بما هي اجسام بل بما هي حيوانات فيتميّز فيها جهة القدام الذي اليه المحركة الاختيارية واليمين الذي منه مبدأ القوة والفوق اما بقياس فوق العالم واما الذي البة اول حركة النشو ومقابلاتها <sup>ال</sup>خلف واليسار والسفل والفوق و السفل محدودان بطرف البعد الذي الاولى ان يسمّى طولًا واليمين واليسار بما الاولى ان يسمّى عرضاً والقدام والخلف بما الاولى ان المقالة الثانية في الامور الطبيعية للاجسام وغير الطبيعية يسمى عمقاً ومن المعلوم أن الاجسام تنقسم الى بسيطة ومرتَّبة وأن لكل جسم حيزًا ما ضرورة فلا يخلوا اما ان يكون كل حيز له طبيعياً او منافياً لطبيعته او لا طبيعياً ولا منافياً او بعضه طبيعياً وبعضه منافياً ويبطل ان يكون كل حيز له طبيعيًّا لانه يلزم منه ان يكون مفارقة كل مكان له خارجاً عن طبعه او التوجّد الى كل مكان له ملاَيْماً لطبعة وليس أدمر كذلك فهو خلف وبطل أن يكون كل حيَّز منافياً لطبعه لانه يلزم منه أن لا يسكن جسم البتة بالطبع ولا يتحرَّك أيضًا وكيف يسكن او يتحرَّك بالطبع وكل مكان مذافي لطبعة وبطل أن يكون كل مكان لا طبيعياً ولا مغافياً لانا اذا اعتبرنا الجسم على حالته وقد ارتفع عنه العوارض فحينئذ لا بدّ له من حيّز يختص به ويتحيّز اليه وذلك هو حيّزه الطبيعي فلا يزول عنه الا بقسر قاسر وتعيَّن القسم الرابع أن بعض الاحياز له

( ۴.1 )

طبيعي وبعضه غير طبيعي وكذلك يقول في الشكل أن لكل جسم شكلًا ما بالضرورة لتذاهى حدودة وكل شكل فاما طبيعي له او بقسر قاسر واذا رفعت القواسر في التوهُّم واعتبرت الجسم من حدِث هو جسم وكان في نفسه متشابة الاجزاء فلا بدّ ان يكون شكله كرّيًّا لان فعل الطبيعة في المادة واحد متشابه فلا يمكن ان يفعل في جزو زاوية وفي جزو خطًا مستقيمًا او متحنيًا فينبغي ان يتشابه الاجزاء فيجب ان يكون الشكل كرَّيًّا واما المركَّبات فقد يكون اشكالها غير كرية لاختلاف اجزائها فالاجسام السماوية كلها كرية واذا تشابهت اجزاوها وقواها كان حيزها الطبيعي وجهتها واحدة فلا يتصوّر ارضان في وسطين في عالمين ولا ناران في افقين بل لا يتصور عالمان لانه قد ثبت ان العالم باسرة كرى الشكل فلو قدرنا كريان احدهما بجنب الاخر كان بينهما خلاء ولا يتصلان الا بجزو واحد لا ينقسم وقد تقدّم استحالة الخلاء واما الحركة فمن المعلوم ان کل جسم اعتبر ذاته من غیر عارض بل من حیث هو جسم فی حیز فہو اما ان يكون متحرَّكًا واما ان يكون ساكنًا وذلك ما نعذيه بالحركة الطبيعية والسكون الطبيعى فيقول ان كان الجسم بسيطاً كانت اجزاوة متشابهة واجزاء ما يلاقيم واجزاء مكانه كذلك فلم يكن بعض الاجزاء اولى بان يختص ببعض اجزاء المكان من بعض فلم يجب أن يكون شيٌّ منها له طبيعيًّا فلا يمتنع أن يكون على غير ذلك الوضع بل في طباعة أن يزول عن ذلك الوضع أو الآين بالقوة وكل جسم لا ميل له في طبعة فلا يقبل الحركة عن سبب خارج فبالضرورة في طباعه حركة ما اما لكله واما لاجزائه حتي يكون متحرَّكًا في الوضع بحركة الاجزاء وإذا صم أن كل قابل تحريك ففيه مبدأ ميل ثم لا يخلوا اما

( F.V )

ان يكون على الاستقامة او على الاستدارة والاجسام السماوية لا تقبل الحركة المستقيمة كما سبق فهي متحركة على الاستدارة وقد بيَّنَّا استغاد حركاتها الى مباديها واما الكيف فيقول أولًا أن الاجسام السماوية ليست مواتَّها مشتركة بل هي مختلفة بالطبع كما أن صورها مختلفة وماتَّة الواحدة منها لا يصلح ان يتصوّر بصورة الاخرى ولو امكن ذلك كذلك لقبلت المركة المستقيمة وهو محال فلها طبيعة خامسة مختلفة بالنوع بخلاف طبائع العناص فان مادّتها مشتركة وصورها مختلفة وهي تنقسم الى حارّ يابس كالذار والى حار رطب كالهواء والى بارد رطب كالماء والى بارد يابس كالارض وهذه اعراض فيها لا صور ويقبل الاستحالة بعضها الى بض ويقبل الذمو والذبول ويقبل الآثار من الاجسام السماوية اما الكيفيات فالمحرارة والبرودية فاعلتان فالحارّ هو الذي يغيّر جسماً اخر بالتحليل و<sup>ال</sup>خلخلة بحيث يولم الحاسّ منه والبارد هو الذي يغيّر جسمًا بالتعقيد والتكثير بحيث يولم الحاس منه واما الرطوبة واليبوسة منفعلتان فالرطب هو سهل القبول للتفريق والجمع والتشكيل والدفع واليابس هو عسر القبول لذلك فبسائط الاجسام المركبة تختلف وتتمايز بهذه القوى الربع ولا يوجد شي منها عديماً لواحدة من هذه وليست هذه صورًا مقوَّمة للاجسام لكنها إذا تركت وطباعها ولم يمنعها مانع من خارج ظهر مذبها في اجرامها حرّ او برد او رطوبة او يبس كما انها اذا تركت بطباعها ولم يمغعها مانع ظهر منها اما سكون او ميل او حركة فلذلك قيل قوة طبيعية وقيل الذار حارة بالطبع والسماء متحركة بالطبع فعرفت الاحياز الطبيعية والاشكال الطبيعية والحركات الطبيعية والكيفيات الطبيعية وعرفت ان اطلاق

( ۴.^ )

الطبيعية عليها بلي وجه فيقول بعد ذلك أن العناصر قابلة للاستحالة والتغير وبينها مادّة مشتركة والاعتبار في نطك بالمشاهدة فانّا نرى الماء العذب انعقد حجرًا جلمداً والحجر يكلس فيعود رماداً وتدام الحيلة حتي تصير ماء فالمادة مشتركة بين الماء والارض ونشاهد هواء صحوًا يغلظ دفعة فيستحيل اكثره او كله ماء وبرداً وثلجاً وتقع الجمد في كوز صفر وتجد من الماء المجتمع على سطحة كالقطر ولا يمكن أن يكون فلك بالرشح لانه ربما كان فلك حيث لا يماسة الجمد وكان فوق مكانه ثم لا تجد مثله اذا كان حارًا والكوز مسملوًا ويجتمع مثل ذلك داخل الكوز حيث لا يماسه الجمد وقد يدفن القدم في جمد محفور حفراً مهندماً ويسد رأسة عليه فيجتمع فيه ماء كثير وان وضع في الماء الحارّ الذي يغلى مدَّة واستدَّ رأسه لم يجتمع شي وليس ذلك الا لان الهواء الخارج او الداخل قد استحال ماء فبين الماء والهواء مادَّة مشتركة. وقد يستحدل الهواء نارًا وهو ما نشاهد من آلات حاقنة مع تحريك شديد علي صورة المذافئ فيكون ذلك الهواء بحيث يشتعل في المحشب وغيرة وليس ذلك على طريق الانجذاب لان الذار لا تتحرك الا على الاستقامة الى العلو ولا على طريق الكمون اذ من المستحيل ان يكون في ذلك الخشب من النار الكامنة ما له ذلك القدر الذي في الجمرة ولا يحرق والكمون اجمع لها والمنتشر اضعف تاثيراً من المشتعل فتعيَّى انه هواء اشتعل ناراً فبين النار والهواء مادة مشتركة ويقول أن العذاصر قابلة للكبر والصغر فلها مادة مشتركة أف قد تحقق ان المقدار عرض في الهيولى والكبر والصغر اعراض في الكميات وقد نشاهد ذلك اذا اغلي الماء انتفع وتخلخل والمحمر ينتفغ في الدنّ حتي

( ۴.۹ )

يتصعد عند الغليان وكذلك القمقمة الصيّاحة وهي اذا كانت مسدودة الراس مملوة بالماء فاوقدت الذار تحتها انكسرت وتصدّعت ولا سبب له الا أن الماء صار أكبر مما كان ولا جايز أن يقال أن النار طلبت جبة الفوق بطبعها فانه كان يذبغى ان ترفع الاناء ويطيِّرة لا ان يكسره واذا كان الاناء صلبًا خفيفًا كان رفعة اسهل من كسرة فتعيَّى أن السبب انبساط الماء في جميع الجوانب ودفعه سطيح الآناء الى الجوانب فينفتق الموضع الذي كان اضعف وله امثلة اخرى تدلُّ على أن المقدار يزيد وينقص ويقول أن العناصر قابلة للتاثيرات السماوية اما أثارًا محسوسة مثل نضج الفواكة ومد البحار واظهرها الضوء والحرارة بواسطة الضوء والتحريك الى فوق بتوسط الحرارة والشمس لبست حارَّة ولا متحركة الى فوق وانما تاثيراتها معدَّات للمائة في قبول الصورة من واهب الصورة وقد يكون للقوي الفلكية تاثيرات خارجة من العنصريات والا فكيف يبرد الاندون أقوي مما يبرد الماء والجزو البارد فيه مغلوب بالتركيب مع الاضداد وكيف يفعل ضوء الشمس في عيون العشى والذبات بادني تسخين ما لا يفعله الذار بتسخين يكون فوقه فتبيّن أن العذاصر كيف قبلت الاستحالة والتغيّر والتاثير وتبيّن ما لها بالعنصر والجوهر المقالة الثالثة في المركبات والآثار العلوية قال ابن سينا أن العناصر الاربعة عساها لا توجد كلياتها صرفة بل يكون فيها اختلاط ويشبه أن يكون المنار أبسطها في موضعها ثم الارض اما الذار فلان ما يخالطها يستحيل اليها لقوتها واما الارض فلان نفوذ قوي ما يحيط بها في كليتها باسرها كالقليل وعسى أن يكون باطنها القريب من المركز يقرب من البساطة ثم الأرض

( 41. )

على طبقات الطبقة القريبة من المركز والثانية الطين والثالثة بعضه ماء وبعضه طبي، جفَّفة الشمس وهو البرَّ والسبب في أن الماء غير محيط بالارض ان الارض ينقلب ماء فتحصل وهدة والماء يستحيل ارضًا فتحصل ربوة والارض صلب وليس بسيًّال كالماء والهواء حقٍّ ينصبُّ بعض اجزاية الى بخص ويتشكل بالاستدارة واما الهواء فهو اربع طبقات طبقة يلي الارض فيها مائية من البخارات وحرارة لأن الارض تقبل الضوء من الشمس فيتحمّى فيتعدّي الحرارة الى ما جاورها وطبقة لا يخلوا عن رطوبة بخارية ولكن اقلّ حرارة وطبقة هي هواء صرف صافى وطبقة دخانية لان الادخنة ترتفع الى الهواء وتقصد مركز الغار فيكون كالمنتشر في السطح الاعلى من الهواء الى ان يتصدع فيحترق واما الذار فانها طبقة واحدة ولا ضوء لها بل هي كالهواء المشفَّ الذي لا لون له وأن رأي لون اللار فهي بما يخالطها من الدخان صارت ذات لون ثم فوق النار الاجرام العالية الفلكية والعناصر بطبقاتها طُوَّعها والكائنات الفاسدات تتولّد من تاثيرها والفلك وان لم يكن حارًا ولا بارداً فانه ينبعث منه في الاجرام السفلية. حرارة وبرودة بقوى تفيض منه اليها ونشاهد هذا من احراق شعاعه المنعكس عن المراي ولو كان سبب الاحراق حرارة الشمس نبن شعاعه لكان كل ما هو أقرب إلى العلو أسخن بل سبب الاحراق التفات شعاع الشمس المسخى لما يلتفٌ به فيسخن الهواء فالفلك إذا هم باسخانه الحرارة يخر من الاجسام المائية ودخن من الاجسام الارضية واثار شيئًا بين الغبار والدخان من الاجسام المائية والارضية والبخار اقل مسافة صعود من الدخان لان الماء اذا سخن صار حارًا رطباً والاجزاء الارضية اذا سخنت ولطفت

( 411 )

كانت حارّة يابسة والحارّ الرطب اقرب الى طبيعة الهواء والحارّ اليابس اقرب الى طبيعة الذار والبتحار لا يجاوز مركز الهواء بل إذا وإفى منقطع تاثير الشعاء برد وكثف والدخان فانه يتعدّى حدّيز الهوام حتى يوافى تخوم الذار واذا احتبسا فيهما حدثت كائنات اخر فالدخان اذا وافى حيّز النار اشتعل وإذا اشتعل فربما سعى فيه الاشتعال فراي كانه كوكب يقذف به وربَّما احترق وثبت فيه الاحتراق فرأيت العلامات الهائلة الحمر والسود وربما كان غليظًا ممتدًاً وثبت فيه الاشتعال ووقف تحت كوكب ودارت به النار بدوران الفلك وكان ذنباً له وربما كان عريضاً فراي كانه لحية كوكب وربما حميت الادخنة في برد الهواء للتعاقب المذكور فانضغطت مشتعلة وإن بقى شي من الدخان في تضاعيف الغيم وبرد صار ريحًا وسط الغيم فتحرك عنه بشدَّة يحصل منه صوت يسمّى الرعد وان قويت حركته وتحريكه اشتعل من حرارة الحركة والهواء والدخان فصار ناراً مضيئة يسمّى البرق وان كان المشتعل كثيفًا ثقيلاً محرقًا اندفع بمصادمات الغيم الى جهة الارض فيسمّى صاعقة ولكفها نار لطيفة تنفذ في الثياب والاشياء الرخوة ويتصدم بالاشياء الصلبة كالذهب والحديد فتذيبه حتي يذيب الذهب في الكيس ولا يحمرق الكيس ويذيب فهب المراكب ولا يحرق السير ولا يخلوا برق عن رعد لانهما جميعاً عن الحركة ولكن البصر احدَّ فقد يري البرق و3 ينتهي الصوت الى السمع وقد يري متقدمًا . ويسمع متاخَّراً واما البخار الصاعد فمنه ما يلطف ويرتفع جدًا ويتراكم ويكثر مدَّته في اقصى الهواء عند منقطع الشعاع فيبرد فيكثف فيقطر فيكون المتكاتف منه سماباً والقاطر مطراً ومنه ما يقصر لثقله عن الارتفاع بل يبرد سريعاً وينزل ( 417 )

كما يوافيه برد الليلة سريعًا قبل أن يتراكم سحابًا وهذا هو الطُّل وربما جمد البخار المتراكم في الاعالى اعني السحاب فنزل وكان ثلجًا وربما جمد البخار · الغير المتراكم في الاعالى اعني مائة الطلُّ فنزل وكان صقيعًا وربما جمد البخار بعد ما استحال قطرات ماء وكان برداً وانما يكون جمودة في الشتاء وقد فارق السحاب وفي الربيع وهو داخل السحاب وذلك اذا سخن خارجه فبطنت البرودة الى داخله فتكاثف داخله واستحال ماء واجمده شدّة البرودة وربما تكاثف الهواء نفسة لشدة البرد فاستحال مطرًا ثم ربما وقع على صقيل الظاهر من السحاب صور النيرات واضواءها كما يقع في المراي والجدران الصقيلة فيري ذلك على احوال مختلفة جحسب اختلاف بعدها من النيّر وقربها وبعدها من الراي وصفائها وكدورتها واستوايها ورشّها وكثرتها وقلّتها فيري هالة وقوس قمزج وشموس وُشُهُب فالمهالية تحدث عن انعكاس البصر عن الرش المطيف بالنيّر الى النبّر حيث يكون الغمام المتوسط لا يخفى النير فيرى دائرة كانه منطقة محورها الخط الواصل بين الناظر وبين النير وما في داخلها يغفذ عنه العصر الى الذير ويريه غالبًا على اجزاء الرشُّ يجعلها كانها غير موجودة وكان الغالب هذاك هواء شفاف واما القوس فان الغمام يكون في خلافٍ جهة اللَّير فينعكس النروايا عن الرَّض الي اللير لا بين الناظر والذير بل الذاظر أقرب الى النير منه الى المراة فتقع الدائرة التي هي كالمنطقة ابعد من الناظر الى الذير فان كانت الشمس على الافق كان الخمط المآر بالفاظر على بسيط الافق وهو <sup>الم</sup>حور فيوجب ان يكون سطح الافق يقسم المنطقة بنصفين فنري القوس نصف دائرة فان ارتفعت الشمس أتحفض

المحط المذكور فصار الظاهر من المغطقة الموهومة افل من نصف دائرة واما . تحصيل الالوان على الجهة الشافية فانه لم يستبن لي بعد والسحب ربما تفرقت وذابت فصارت ضبابًا وربما اندفعت بعد التلطف الى اسفل فصارت رياحاً وربما هاجت الرياح لاندفاع فيضها من جانب الي جهة وربما هاج لانبساط الهواء بالتخلخل عند جهة واندفاعه الى اخري واكثر ما يهيج لبرد الدخان المتصعد المجتمع الكثير ونزوله فان مدادي الرياح فوقانية وربما عطفها مقاومة المحركة الدورية التي تبتبع الهواء العالى فانعطفت رياحاً والسموم ما كان منها محترقًا واما الابخرة داخل الارض فتميل الى جهة فتبرد فتستحيل ماء فيصعد بالمد فيخرج عيونًا وإن لم يدعها السخونة تبرد وكثرت وغلظت فلم يذفذ في مجاري مستحصفة فاجتمعت واندفعت بمرة فزلزلت الارض فخسفت وقد تحدث الزلزلة من تساقط اعالي وهدة في باطن الارض فيموج بها الهواء المحتقن واذا احتبست الابخرة في باطن الجبال والكهوف فيتولّد منها الجواهر اذا وصل اليها من سخونة الشمس وتاثير الكواكب حظ وذلك بحسب اختلاف المواضع والازمان والمواد فمن الجواهر ما هو قابل لـلاذابة والطرق كالـذهب والفضة ويكوّن قبل ان يصلب زيبقاً ونفطاً وانطراقها لحيوة رطوبتها ولعصيانها الجمود التام ومنها ما لا يقبل ذلك وقد يتكون من العذاصر اكوان ايضاً بسبب القوى الفلكية اذا امتزجت العذاصر امتزاجاً اكثر اعتدالًا من المعادن فيحصل في المركّب قوة غاذية وقوة نامية وقوة مولدة وهذه القوي متمايزة بخصائصها المقالة الرابعة في النفوس وقواها اعلم أن الذفس كجنس واحد ينقسم ثلثة أقسام أحدها النباتية وهي

·( ۴1۴ )

الكمال الأول لجسم طبيعي الي من جهة ما يتولد ويربوا ويغتذي والغذاء جسم من شائد ان يتشبه بطبيعة الجسم الذي قيل انه غذاوه ويزيد فيه مقدار ما يتحلل او اكثر او اقل والثاني النفس المحيوانية وهي الكمال الاول لمجسم طديعي ألّى من جهة ما يدرك الجزويات ويتحرك بالارادة والثالث النفس الانسانية وهي الكمال الاول لجسم طبيعي آلَى من جهة ما يفعل الانعال الكَلْنُعَة بالاختيار الفكري والاستنباط بالراي من جهة ما يدرك الامور الكلية وللنفس النباتية قوي ثلث وهي الغاذية القوة التي تحيل جسمًا اخر الى مشاكلة الجسم الذي هي فيه فيلصقه به ما بدل ما يتحلل عنه والقوة المنمية وهي قوة تـزيـد في الجسم الذي هي فـيـّه بالمجسم المشبَّه زيادة في اقطارة طولًا وعرضاً وعمقاً بقدر الواجب ليبلغ به كماله في النشو والقوة المولدة وهي التي تاخذ من الجسم الذي هي فيه جزء وهو شبيه له بالقوة فيفعل فيه باستمداد اجسام اخر تتشبه به من التخليق والتمزيم ما يصير شبيهًا به بالفعل فللنفس النباتية ثلث قوي وللنفس الحيونية قوتان محركة ومدركة والمحركة على قسمين اما محركة بانها باعثة واما محركة بانها فاعلة والباعثة هي القوة النزوعية الشوقية وهي القوة التي اذا ارتسمت في التحمّيل بعد صورة مطلوبة او مهروب عنها حملت القوة الني تدركها على التحريك ولها شعبتان شعبة تسمى شهوانية وهي قوة تبعث على تحريك يقرب به من الاشياء المتحدَّلة ضرورية او نافعة طلباً للذة وشعبة تسمّى غضبيةً وهى قوة تبعث على تحريك تدفع به الشي المتخبل ضآرًا او مفسداً طلباً للغلبة واما القوة على انها فاعلة فهى قوة تلبعث في الاعصاب والعضلات من شانها ان تشبم

( 19)

العضلات فتجذب الاوتار والرباطات الي جهة المبدأ او ترخيها او تمدَّدها طولًا فتصير الاوتار والرباطات الى خلاف جهة المبدأ واما القوة المدركة فتنقسم قسمين احدهما قوة تدرك من خارج وهي المحواس الخمس او الثمانية فمنها البصر وهي قوة مرتبة في العصبة المجوَّفة تدرك صورة ما ينطبع في الرطوبة الجلدية من اشباح الاجسام فوات اللون المتادّية في الاجسام الشفافة بالفعل الى سطوح الاجسام الصقيلة ومنها السمع وهي قوة مرتبة في العصب المتفرق في سطح الصماخ تدرك صورة ما يتادي اليه بتموّج الهواء المنضغط بين قارع ومقروع مقاوم له انضغاطاً بعنف يحدث منه تموّج فاعل للصوت يتادى الى الهواء المحصور الراكد في تجويف الصماخ ويموجه بشكل نفسه وتماس امواج تلك الحركة العصبة فيسمع ومنها الشمّ وهي قوة مرتبة في زايدتي مقدم الدماغ الشبيهتين جلمق الثدي تدرك ما يودي اليه من الهواء المستغشق من الرايحة المخالطة لبخار الريح والمنطبع فيه بالاستحالة من جرم ذي رائحة ومنها الذوق وهي قوة مرتبة في العصب المفروش على جرم اللسان تدرك الطعوم المتحللة من الاجسام المماسَّة المخالطة للرطوبة العذبة التي فيه فتخيله ومذبا اللمس وهي قوة منبئة في جلد البدن كله ولحمة فاشية فية والاعصاب تدرك ما تماسم ويوثر فيه بالمضادة وبغيرة في المزاج او الهيئة ويشبه ان تكون هذه القوة لا نوعًا بل جنسًا لاربع قـوي منبثَّة معًا في الجلد كله الواحدة حاكمة في التضاد الذي بين الحار والبارد والثانية حاكمة في التضاد الذي بين الصلب واللدن والثالثة حاكمة في التضاد الذي بين الرطب واليابس والرابعة حاكمة في التضاد الذي بين الخشن والاملس الا ان اجتماعها معًا في آلَة واحدة

#### ( 11)

توهم تاحّدها في الذات والمحسوسات كلها تتادي الي آلآت الحس وتنطبع فيها فتدركها القوة المحاسَّة والقسم الثاني قوي تدرك من باطن فمنها ما يدرك صور المحسوسات ومذبها ما يدرك معاني المحسوسات والفرق بين القسمين هو ان الصورة هو الشي الذي تدركه النفس الناطقة والحسُّ الظاهر معاً ولكن المحسَّى يدركه اولًا ويودّيه الى النفس مثل ادراك الشاة صورة الذيب واما المعني فهو الشي الذي تدركة النفس من المحسوس من غير أن يدركة الحسُّ اولًا مثل ادراك الشاة المعني المضادٌّ في الذيب الموجب لمحوفها اياة وهربها عنه ومن المدركات الباطنة ما يدرك ويفعل ومنها ما يدرك ولا يفعل والفرق بين القسمين أن الفعل فيها هو أن تركَّب الصور والمعاني المدركة بعضها مع بعض ويفصّل بعضها عن بعض فيكون ادراك وفعل ايضاً فيما ادرك والادراك لا مع الفعل هو ان تكون الصورة او المعني ترتسم في القرة فقط من غير ان يكون لها فعل وتصرّف فيه ومن المدركات الباطنة ما يدرك اولًا ومنها ما يدرك ثانياً والفرق بين القسمين أن الادراك الأول هو أن يكون حصول الصورة على تحو ما من المحصول قد وقع للشي من نفسه والادراك الثاني هو ان يكون حصولها من جهة شيُّ اخرادي اليها مم من القوة الباطنة المدركة الحيوانية قوة بنطاسيا وهو الحسُّ المشترك وهي قوة مرتبة في النجويف الأول من مقدم الدماغ تقبل بذاتها جميع الصور المنطبعة في الحواس الخمس متادّية اليه ثم الخيال والمصوّرة وهي قوة مرتبة في التجويف المقدم من الدماغ يحفظ ما قبله المس المشترك من الحواس ويبقى فيها بعد غيبة المحسوسات والقوة التي تسمى متخيلة بالقياس الى النفس الحيوانية وتسمّي مفكرة بالقياس الي النفس

الانسانية فهي قوة مرتبة في التجويق الاوسط من الدماغ عند الدونة من شانها أن تركَّب بعض ما في النحيال مع بعض وتفصَّل بعضة عن بعض بحسب الاختدار ثم القوة الوهمية وهي قوة مرتبة في نهاية التجويف الاوسط من الدماغ تدرك المعابي الغير المحسوسة الموجودة في المحسوسات الجزوية كالقوة الحاكمة بإن الذيب مهروب عنه وإن الولد معطوف عليه ثم القوة الحافظة الذاكرة وهي قوة مرتبة في التجويف الموخر من الدماغ تحفظ ما تدركه القوة الوهمية من المعاني الغير المحسوسة في المحسوسات ونسبة الحافظة الى الوهمية كنسبة الحيال الى المحسَّ المشترك الا أن ذلك في المعاني وهذا في الصور فهذة خمس قوي المحيوانية واما النفس الناطقة للانسان فتنقسم قواها ايضاً الى قوة عالمة وقوة عاملة وكل واحدة من القوتين تسمّى عقلًا باشتراك الاسم فالعاملة قوة هي مبدأ محرف لبدن الانسان الى الافاعيل الجزوية الخاصة بالروية على مقتضى ارام تخصها اصطلاحية ولها اعتبار بالقياس الى القوة الحيوانية الغروعية واعتبار بالقياس الى القوة المتخيّلة والمتوهّمة واعتبار بالقياس الى نفسها وقياسها الى النروعية أن يحدث منها فيها هنَّات تخصُّ الانسان بتهيَّاً بها لسرعة فعل وانفعال مثل النحجل والحدياء والصخك والبكاء وتياسها الى المتخيّلة والمتوهمة هو أن يستعملها في استنباط التدابير في الامور الكائنة الفاسدة واستنباط الصناعات الانسانية وقياسها الى نفسها ان فيما بينها وبين العقل النظري يتولد الاراء الذائعة المشهورة مثل ان الكذب قديم والصدق حسن وهذه القوي هي الني يجب أن تتسلُّط على سائر قوم البدن على حسب ما توجبه أحكام القوة العاقلة حتى لا ينفعل عنها البتة بل تنفعل عنه فلا يحدث فيها عن البدن ( 411 )

هيئات انقيادية مستفادة من الامور الطبيعية وهي الني تسمّى اخلاقًا رذيلة بل تحدث في القوى البدنية هيئات انقيادية لها وتكون متسلطة عليها واما القوة العالمة النظرية فهي قوة من شانها أن تنطبع بالصور الكلية المجرَّدة عن المادة فان كانت مجرّدة بذاتها فذاك وان لم تكن فانها تصيّرها مجرّدة بتجريدها أياها حتى لا يبقى فيها من علائق المانَّة شي ثم لها الى هذه الصور نسب وذلك أن الشي الذي من شانه أن يقبل شيًّا قد يكون بالقوة قابلًا له وقد يكون بالفعل والقوة على ثلثة اوجه قوة مطلقة هيولانية وهو الاستعداد المطلق من غير فعل ما كقوة الطفل على الكتابة وقوة ممكنة وهو استعداد مع فعل ما كقوة الطفل بعد ما تعلُّم بسائط الحروف وقوة تسمَّى ملكة وهي قوة لهذا الاستعداد انا، تمَّ بالآلَة ويكون له أن يـفـعـل مِقٍ شاء بلا حاجة الي اكتساب فالقوة النظرية قد تكون نسبتها الى الصور نسبة الاستعداد المطلق وتسمَّى عقلًا هيولانياً وإذا حصل فيها من المعقولات الأولى التي يتوصل بها للى المعقولات الثانية تسمى عقلًا بالفعل واذا حصلت فيها المعقولات الثانية المكتسبة وصارت مخرونة له بالفعل متى شاء طالعها فان كانت حاضرة عنده بالفعل تسمى عقلاً مستفاداً وإن كانت مخرونة تسمّى عقلًا بالملكة وهاهنا ينتهي النوع الانسانية ويتشبُّه بالمبادي الأولى بالوجود كله وللناس مراتب في هذا الاستعداد فقد يكون عقلًا شديد الاستعداد حتى لا يحتاج في أن يتصل بالعقل الفعَّال الي كثير شي من تجريح وتعليم حتي كانه يعرف كل شي من نفسه لا تقليدًا بل بترتيب يشتمل على حدود وسطى فيه اما دفعة في زمان واحد واما دفعات في ازمنة شتي وهي القوة القدسية التي تغاسب روم القدس ( 419 )

فيفيض عليها منه جميع المعقولات او ما يحتاج اليه في تكميل القوة العملية فالدرجة العليا منها النبوة وربما يفيض عليها وعلى المتخيّلة من روح القدس معقول تحاكية المتخدِّلة بامثلة محسوسة او كلمات مسموعة فيعبر عن الصرة بملك في صورة رجل وعن الكلام بوحي في صورة المقالة الخامسة في أن النفس الانسانية جوهر ليس بجسم ولا قائم عيارة جسم وإن ادراكها قد يكون بآلات وقد يكون بذاتها لا بآلات وإنها واحدة وتواها كثيرة وأنها حادثة مع حدوث البدن وباقية بعد فناء البدن أما البرهان على ان النفس ليس جسم هو انا تحسَّ من ذواتنا ادراكاً معقولًا مجرَّداً عن المواد وعوارضها اعني الكم والاين والوضع اما لان المدرك لذاته كذلك كالعلم بالوحدة والعلم بالوجود مطلقًا واما لأن العقل جرَّدة عن العوارض كالانسان. مطلقاً فيجب ان ينظر في ذات هذه الصور المجرَّدة كيف هي في تجرَّدها اما بالقياس الى الشي الماخوذ عنه ام بالقياس الى مجرّد الاخذ ولا يشك انها بالقياس الى الماخوذ عنه ليست مجردة فبقى انها مجرّدة عن الوضع والاين عند وجودها في العقل والجسم ذو وضع واين وما لا وضع له لا يحلّ ما له وضع واين وهذه الطريقة اقوي الطرق فإن الشي المعقول الواحد الذات المتجرَّد عن المانَّة لا يخلوا اما أن يكون له نسبة الى بعض الاجزاء دون البعض فيحلُّ في جهة دون جهة حقي يكون متيامناً او متياسراً بالنسبة الى المصلّ او تكون نسبته الى الكل نسبة واحدة او لا يكون لها نسبة اليه ولا له الى جميع الاجزاء فان ارتـفعت النسبة من كل وجه ارتـفع الحلول في جملة الجسم او في جزء من اجزايه وان تحققت النسبة صار الشي المعقول ذا وضع وقد وضع غير ذي وضع

( 47. )

هذا خلف وبه تبيَّين أن الصور المنطبعة في الماتَّة لا تكون إلا أشباحاً لامور جزوية منقسمة ولكل جزو منها نسبة بالفعل او بالقوة الى جزو منها وايضًا فان الشي المتكثَّر في اجزاء الحد له من جهة التمام وحدة هو بها لا ينقسم فتلك الوحدة بما هي وحدة كيف ترتسم في منقسم وايضاً من شان القوة الماطقة ان تعقل بالفعل واحدًا واحدًا من المعقولات غير متناهية بالقوة ليس واحد اولى من الاخر وقد صمَّ لنا أن الشي الذي يقوي على أمور غير متناهية بالقوة لا يجوز ان يكون محلَّه جسماً ولا قوة في جسم ومن الدليل القاطع على ان محلَّ المعقولات ليس جسم ان الجسم ينقسم بالقوة بالضرورة وما لا ينقسم لا يحلُّ المنقسم والمعقول غير منقسم فلا يحلُّ المنقسم اما إن الجسم منقسم فقد دللنا علية واما ان المعقول المجرد لا منقسم فقد فرغنا عنه واما ان ما لا ينقسم لا يحلّ منقسمًا فانا لو قسمنا المحلّ فلم يخل اما ان يبطل الحالّ فيته وهذا كذب او لا يبطل ولا يخلوا اما ان بقى حالًا في بعضه كما كان حالًا في كله وهذا محال فانه يجب ان يكون حكم البعض حكم الكل واما ان ينقسم بانقسام محلَّه وقد فرض غير منقسم ثم لو فرض انقسام الحال فيه فلا يخلوا اما ان يكون اجزاؤه متشابهة كالشكل المعقول او العدد وليس كل صورة معقولة بشكل وتكون الصورة المعقولة خيالية لا عقلية صرفة واظهر من ذلك انه ليس يمكن ان يقال ان كل واحد من الجزوين هو بعينه الكل في المعني وإن كانا غير متشابهين مثل اجزاء الحدَّ من الجنس والفصل فيلزم منه محالات منها ان كل جروٍ من الجسم يقبل القسمة ايضاً فيجب ان يكون الاجناس والفصول غير متناهية وهذا باطل وايضاً فانه أن وقع الجنس في

## ( 171 )

جانب والفصل في جانب ثم لو قسمنا الجسم لكان يجب ان يـقع نصف الجنس في جانب ونصف الفصل في جانب وهـو محال ثم ليس احد الجزوين اولى لقبول الجنس منه لقبول الفصل وايضًا ليس كل معقول يمكن ان يقسم الى معقولات ابسط فان هاهنا معقولات هي ابسط المعقولات ومدادي التركيبات في سائر المعقولات ليس لها اجداس ولا فصول ولا انقسام في الكم ولا في المعنى فلا يتوهم فيها اجزاء متشابهة فتبيَّن بهذه الجملة ان محلَّ المعقولات ليس بجسم ولا قوة في جسم فهو انَّا جوهر معقول علاقته مع البدن لا علافة حلول ولا علاقة انطباع بل علاقة القدبير والتصرّف وعلاقته من جهة العلم الحواس الباطنة المذكورة وعلاقته من جهة العمل القوى المديوانية المذكورة فيتصرف في البدن وله فعل خاص يستغنى به عن البدن وقواء فان من شان هذا الجوهر ان يعقل ذاته ويعقل انه عقل ذاته وليس بينه وبين ذاته علاقة ولا بينه وبين آلته آلة فان ادراك الشي لا يكون الا بحصول صورته فيه وما يقدر آلة من قلب او دماغ لا يخلوا اما ان تكون صورته بعينها حاصلة للعقل حاضرة واما ان صورة غيرها بالعدد حاصلة وباطل ان يكون صورة الالة حاضرة بعيثها فانها في نفسها حاصلة ابداً فيجب أن يكون ادراك العقل لها حاصلًا ابداً وليس الامر كذلك فانه تارة يعقل وتارة يعرض عن الادرات والاعراض عن الحاضر محال وباطل ان يكون الصورة غير الالة بالعدد فانها اما ان تحمَّل في نفس القوة من غير مشاركة الجسم فيدلَّ ذلك على انها قائمة بنفسها وليست في الجسم واما بمشاركة الجسم حتي تكون هذه الصورة المغايرة في نفس القوة العقلية وفي الجسم الذي هو الالة فيودّي الي اجتماع صورتين

# ( 477 )

متماثلين في جسم واحد وهو محال والمغايرة بين اشياء تدخل في حدّ واحد اما لاختلاف المواد أو لاختلاف ما بين الكلى والجزوى وليس هذان الوجهان فثبت انه لا يجوز ان يدرك المدرك آلة هي آلمة في الادراك ولا يختص فلك بالعقل فان المحسّ انما يحسُّ شيئًا خارجًا ولا يحسُّ ذاته ولا آنته ولا احساسه وكذلك الخيال ولا يتخيَّل ذاته ولا فعله ولا آلته ولهذا ان القوي الدَّراكة بانطباع الصور في الآلات يعرض لها الكلال من ادامة العمل والامور القوية الشاقَّة الادراك توهذها وربما تفسدها كالضوء الشديد للبصر والرعد القوى للسمع وكذلك عند ادراك القوى لا يقوى على ادراك الضعيف والامر في القوة العقلية بالعكس فان ادامتها للفعل وتصوّرها الامهر الاقوي يكسبها قوة وسهولة قبول وان عرض لها كلال وملال فلاستعانة العقل بالنحيال على أن القوى الحيوانية ربما تعين النفس الناطقة في اشياء منها ان يورد عليها الحسّ جزويات الامور فيحدث لما امور اربعة احدها انتزاع النفس الكليات المفرّدة عن الجزويات على سبيل تجربد لمعانيها عن المانة وعلائمتها ولواحقها ومراعاة المشترك فيه و المتباين به والذاني وجودة والعرضي فيحدث للنفس من ذلك مبادي التصور وذلك بمعاونة استعمال النحيال والوهم والثاني ايقاع النفس مناسبات بدي. هذه الكليات المفرَّدة على مثل سلب وايجاب فما كان التاليف منها بسلب وايجاب ذاتياً بينًا بنفسة اخذ، وما كان ليس كذلك تركه الى ان يصادف الواسطة والثالث تحصيل المقدمات التجربية بان يوجد بالحس محمول لازم الحكم لموضوع او تالي لازم لمقدم فيحصل له اعتقاد مستفاد من حسّ و قياس ما والرابع الاخبار التي يقع بها التصديق لشدَّة التواتر فالنفس الانسانية.

تستعين بالبدن لتحصيل هذه المبادى للتصور والتصديق واما اذا استكملت النفس وقويت فانها تتفرد بافاعيلها على الاطلاق وتكون القوي الحسية والنحيالية وغيرها صارفة لها عن فعلها وربما يصير الوسائط والاسباب عوائق قال الدليل على أن النفس الأسانية حادثة مع حدوث البدن أنها متَّفقة في النوع والمعنى فان وجدت قبل البدن فاما ان تكون متكثَّرة الذوات او تكون فاتًا واحدة ومحال أن يكون متكثَّرة الذوات فأن تكثَّرها أما أن يكون من جهة الماهية والصورة واما أن يكون من جهة النسبة إلى العنصر والمادَّة وبطل الأول لان صورتها واحدة وهي متَّفقة في النوع والماهية لا تقبل اختلافًا ذاتياً وبطل الثاني لان البدن والعنصر فرض غير موجود قال ومحال ان تكون واحدة الذات لانه اذا حصل بدنان حصلت فيهما نفسان فاما أن يكونا قسمي تلك النفس الواحدة وهو محال لأن ما ليس له عظم وحجم لا يكون منقسماً واما ان تكون النفس الواحدة بالعدد في بدنين وهذا لا يحتاج الى كثير تكلُّف في فقد صمَّ أن النفس تحدث كما حدث البدن الصالح لاستعماله أياة ابطاله ويكون البدن الحادث مملكته وآلته ويكون في هيئة جوهر النفس الحادثة مع بدن ما ذلك البدن استحقة نزاع طبيعي الى الاشتغال بة واستعماله والاهتمام باحواله والانجذاب الية يخصه ويصرفه عن كل الاجسام غيرة بالطبع الا بواسطته واما بعد مفارقة البدن فان الانفس قد وجد كل واحد منها ذاتًا مفرَّدة باختلاف مراتبها التي كانت وباختلاف ازمنة حدوثها واختلاف هياتها التي حسب ابدانها المختلفة لا محالة باحوالها ولأنها لا تموت بموت البدن لان كل شي يفسد بفساد شي اخر فهو متعلَّق به نوعاً من التعلَّق فاما ان يكون

# ( ۴۳۴ )

تعلُّقه به تعلَّق المكافى في الوجود وكل واحد منهما جوهر قائم بنفسه فلا تؤثر المكافاة في الوجود في فساد احدهما بفساد الثاني لانه امر اضافي ونساد احدهما يبطل الاضافة لا الذات واما أن يكون تعلّقه به تعلّق المتاخّر فى الوجود فالبدن علة للنفس والعلل اربع فلا يجوز ان يكون علة فاعلية فان الجسم بما هو جسم لا يفعل شيئًا الا بـقـواه والـقـوي الجسمانية اما اعراض او صور مادينة فمحال ان يفيد امر قائم بالمادة وجود ذات قائمة بنفسها لا في مادة ولا يجوز أن يكون علة قابلية فقد بيَّنا أن النفس ليست منطبعة في البدن ولا يجوز ان يكون عـلـة صورية او كمالية فان الأولى إن يكون الامر بالعكس فاذاً تعلَّق الدفس بالبدن ليس تعلَّقاً على انه علة ان يكون آلة النفس ومملكة لها احدثت العلل المفارقة النفس الجزوية فان احداثها بلا سبب يخصّص احداث واحد دون واحد يمنع عن وقوع الكثرة فيها بالعدد ولان كل كائن بعد ما لم يكن يستدعي ان يتقدّمه مادّة يكون فيها تهيُّو قبوله او تهيُّو نسبته اليه كما تبتِّن ولانه لو كان يجوز ان يكون اللفس الجزوية تحدث ولم تحدث لها آلة بهما تستكمل وتفعل لكانت معطلة الوجود ولا شي معطل في الطبيعة ولكن اذا حدث التهيُّوُ والاستعداد في الآلة حدث من العلل المفارقة شي هو النفس وليس اذا وجب حدوث شي من حدوث شي وجب أن يبطل مع بطلانه وأما القسم الثالث مما ذكرنا وهو ان تعلّق النفس بالجسم تعلّق التقدّم فالمتقدّم ان كان بالزمان فيستحيل ان يتعلَّق وجودة به وقد تقدَّمه في الزمان وان كان بالذات فليس فرض عدم ( ۴۲۵ )

المتاخّر يوجب عدم المتقدم على أن فساد البدن بأمر يخصّه من تغيّر المزاج والتركيب وليس ذلك مما يتعلَّق بالنفس فبطلان البدن لا يقتضى بطلان النفس ويقول ان شيًّا اخر لا يفسد النفس ايضاً بل هي في ذاتها لا تقبل الفساد لان كل شى من شانه ان يفسد بامرماً ففيه قوة ان يفسد وقبل الفساد فيه فعل ان يبقى ومحال ان يكون من جمهة واحدة في شي واحد قوة ان يفسد وفعل أن يبقى فان تهيُّوُه للفساد شي وفعله للبقاء شي أخر فالاشياء المركبة يجوز ان يجتمع فيها الامران لوجهين اما البسيطة فلا يجوز ان يجتمع فيها ومن الدليل على ذلك ايضًا أن كل شي يبقى وله قوة أن يفسد فله قوة ان يبقى ايضاً لان بقاءة ليس بواجب ضروري واذا لم يكن واجباً كان ممكناً والامكان هو طبيعة القوة فاذا يكون له في جوهرة قوة أن يبقى وفعل أن يبقى فيكون فعل ان يبقى منه امرًا يعرض للشي الذي له قوة ان يبقى فذلك الشي الذي له القوة على البقاء وفعل البقاء امر مشترك له فعل البقاء كالصورة وقوة البقاء كالمادة فيكون مركباً من مادة وصورة وقد فرضلاه واحداً فرداً فهو خلف فقد بان ان كل امر بسيط فغير مركَّب فيه قوة ان يبقى وفعل ان يبقى بل ليس فيه قوة أن يعدم باعتبار ذاته والفساد لا يتطرّق الا الى المركبات وإذا تقرّر أن البدن إذا تهيّاً واستعدّ استحقّ من واهب الصور نفساً مدبرة ولا يختص هذا ببدن دون بدن بل كل بدن حكمة كذلك فاذا استحق النفس وقارنته في الوجود فلا يجوز أن يتعلق به نفس أخرى لانه يودّي الى ان يكون لبدن واحد نفسان وهو محال فالتفاسخ اذاً باطل المقالة السادسة في وجه خروج العقـل النظري من الـقـوة اليَّ الفعل واحوال خاصَّة ( 477 )

بالنفس الانسانية من الرويا الصادقة والكاذبة وادراكها علم الغيب ومشاهدتها صورًا لا وجود لها من خارج من تلك الوجوة ومعنى النبوة والمعجزات وخصائصها التي تتمدِّر بها عن المخاريق اما الاول قد بتَّينًا أن النفس الانسانية لها قوة هيولانية اي استعداد لقبول المعقولات بالفعل وكل ما خرج من القوة الى الفعل فلا بد له من سبب يخرجه الى الفعل وذلك السبب يجب أن يكون موجودًا بالفعل فانه لو كان موجودًا بالقوة لاحتاج الى مخرج اخر فاما ان يتسلسل او ينتهى الى مخرج هو موجود بالفعل لا توة فيه فلا يجوز ان يكون ذلك جسماً لأن الجسم مركّب من مانَّة وصورة والمانَّة امر بالـقـوة فهو اذاً جوهر مجرَّد عن المادة وهو العقل الفعَّال وانما سمَّى فعالًا لأن كون العقول الهيولانية منفعلة وقد سبق اثباته في الالهيات من وجه اخر وليس يخصُّ فعله بالعقول والذفوس بل وكل صورة تحدث في العالم فانما هي من فيضه العام فيعطى كل قابل ما استعد له من الصور واعلم أن الجسم وقوة في جسم لا يوجد شديًّا فإن الجسم مركَّب من مادَّة وصورة والمانَّة طبيعتها عدمية فلو اترالجسم لأتر بمشاركة المادة وهي عدم والعدم لا يُوتر في الوجود فالعقل الفعَّال هو المجرّد عن المادّة وعن كل قوة فهو بالفعل من كل وجه واما الثاني من الاحوال المحاصة بالذفس النوم والرؤيا فالنوم غوور القوي الظاهرة في اعماق البدن وانحناس الارواح من الظاهر الى الباطن ونعني بالارواح هاهنا اجساماً لطيفة مركبة في نجار الاخلاط التي مذبعها القلب وهي مراكب القوي النفسانية والحيوانية ولهذا اذا وقعت سدّة في مجاريها من الاعصاب المودّية للحسّ بطل الحسّ وحصل الصريح والسكتية فاذا ركدت الحواس ورقدت بسبب من الاسباب

بقيت النفس فارغة عن شغل الحواس لانها لا تزال مشغولة بالتفكّر فيما يورد المحواس عليها فاذا وجدت فرصة الفراغ وارتفع عنها المانع واستعدّت الابصار للجواهر الروحانية الشريفة العقلية التي فيها نقش الموجودات كلها فانطبع في النفس ما في تلك الجواهر من صور الاشياء لا سيما ما يناسب اغراض الراي ويكون انطباع تلك الصور في النفس كانطباع صورة في مراة فان كانت الصور جزوية ووقعت من اللفس في المصَّرة وحفظتها الحافظة على وجهها من غير تصرّف المتخيّلة صدقت الرؤيا ولا يحتاج الى تعبير وإن وتعت في المتخيَّلة حاكت ما يناسبها من الصور المحسوسة وهذه تحتاج الى تعبير وتاويل ولما لم تكن تصرَّفات المحيال مضبوظة واختلفت باختلاف الاشخاص والاحوال اختلف التعبير واذا تحرَّكت المتخيَّلة منصرفة عن عالم العقل الى عالم الحسَّ واختلطت تصرفاتها كانت الروبا اضغاث احلام لا تعدير لها وكذلك لو غلبت على المزاج احدى الكيفيات الاربع راي في المنام احوالًا مختلطة واما الثالث في ادراك علم الغيب في اليقظة ان بعض النفوس يقوى قوة لا تشغله الحواسّ ولا يتسع بقوته للنظرالي عالم العقل والحسّ جميعاً فيطّلع الى عالم الغيب فيظهر له بعض الامور مثل البرق الخاطف وبقى المتصور المدرك في الحافظة بعينه وكان ذلك وحيًّا صريحاً وإن وقع في المتخيَّلة واشتغلت بطبيعة المحاكاة كان ذلك مفتقرًا إلى التاويل – واما الرابع في مشاهدة النفس صوراً محسوسة لا وجود لها وذلك ان النفس تدرك الامور الغائبة ادراكًا قوياً فيبقى عين ما ادركته في الحفظ وقد يقبله قبولاً ضعيفًا فيستولى عليه المتخدِّلة وتحاكيه بصورة محسوسة واستتبعت البحس المشترك وانطبعت الصورة في البحسّ المشترك سراية الديه من

( fr )

المصوّرة والمتخفّيلة والابصار هو وقوع صورة في الحسّ المشترك فسواء وقع فيه امر من خارج بواسطة البصر او وقع فيه امر من داخل بواسطة المخيال كان ذلك محسوساً فمنه ما يكون من قوة النفس وقوة الات الادراك ومنه ما يكون من ضعف الذفس والالات واما المخامس فالمعجزات والكرامات قال خصائص المعجزات والكرامات ثلث خاصية في قوة النفس وجوهرها ليؤثر في هيولى العالم بازالة صورة وايجاد صورة ونلك أن الهيولي منقادة لتأثير النفوس الشريفة المفارقة مطيعة لقواها السارية في العالم وقد تبلغ نفس انفسانية في الشرف الى حدّ يناسب تلك النفوس فتفعل فعلها وتقوى على ما قویت هی فتزیل جبلاً عن مکانه وتذیب جوهراً فیستحدل ماء ویجمد جسماً سائلاً فيستحيل حجراً ونسبة هذه النفس الى تلك النفرس كنسبة السراج الى الشمس وكما أن الشمس توُثر في الأشياء تسخيناً بالاضاءة كذلك السراج يوثر بقدرة وانت تعلم أن للنفس تأثيرات جزوية في البدن فانه اذا حدثت في النفس صورة الغلبة والغضب حمى المزاج واحمر الوجه واذا حدثت صورة مشتهاة فيهما حدثت في اوعية المني حرارة مبتحرة مهيجة للربم حتي يمتلي به عروق آلة الوقاع فتستعد له والمؤثر هاهنا مجرّد التصور لا غير والخاصية الثانية ان تصفوا النفس صفاء يكون شديد الاستعداد للأتِّصال بالعقل الفعَّال حقي يـفـيض عليها العلوم فانا قد ذكرنا حال الـقـوة القدسية التي تحصل لبض المفوس حتى تستغني في اكثر احواله عن التفكّر والتعلّم والشريف البالغ منه يكاد زيتها يضيّ ولولم تمسسه نار نورعلي نور والخاصِّية الثالثة للقوة المتخيَّلة بان تقوى النفس وتتَّصل في البقظة بعالم

. ( ۴۳۹ )

الغيب كما سبق وتحاكي المتخبّلة ما ادرك النفس بصورة جميلة واصوات منظومة فيري في اليقظة ويسمع فتكون الصورة المحاكية للجوهر الشريف صورة عجيبة في غاية الحسن وهو الملك الذي يراة النبي وتكون المعارف التي تتّصل بالنفس من اتصالها بالجواهر الشريفة تتمثّل بالكلام الحسن المنظرم الواقع في الحسّ المشترك فيكون مسموعًا قال والنفوس وان اتفقت في النوع الا انها تتمايز بخواص وتختلف افاعيلها اختلافات عجيبة وفي الطبيعة اسرار ولاتصالات العلويات بالسفليات عجائب وجل جناب الحق عن ان يكون شريعة لكل وارد وان يرد عليه الا واحد بعد واحد وبعد فما يشتمل عليه هذا الفن ضحكة للمغفل عبرة للمحصّل فمن سمعه فاشماز عنه فليتّهم نفسه لعلها لا تناسبة وكل ميسر لما خلق له

لم تكاسبة ومن ميسر لما حس له المت المبت الطبيعيات المحمد لله اراء العرب في الجاهلية قد ذكرنا في صدر هذا الكتاب ان العرب والهند يتقاربان علي مذهب واحد واجملنا القول فيه حيث كانت المقارنة بين الفريقين والمقاربة بين الامتين مقصورة علي اعتبار خواص الاشياء والحكم باحكام الماهيات والغالب عليهم الفطرة والطبع وان الروم والعجم يتقاربان علي مذهب واحد حيث كانت المقاربة مقصورة علي اعتبار كيفيات الاشياء مذهب واحد حيث كانت المقاربة مقصورة علي اعتبار كيفيات الاشياء الماهيات والغالب عليهم الفطرة والطبع وان الروم والعجم يتقاربان علي مذهب واحد حيث كانت المقاربة مقصورة علي اعتبار كيفيات الاشياء نوالحكم باحكام الطبائع والغالب عليهم الاكتساب والجهد والان نذكر اقاويل العرب في الجاهلية ونعقبها بذكر اقاويل الهند وقبل ان نشرع في مذاهبهم نريد ان نذكر حكم البيت العتيق ونصل بذلك حكم البيوت المبنية في العالم فان منها ما بني علي دين الحق قبلة للناس ومنها ما بني علي الراي الباطل فتنة للناس وقد ورد في التذريل إنَّ أَوَلَ بَيَتٍ وُضَعَ لِلنَّاسِ ( ٣. )

لَلَّذَى بَبَّكَةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِين وقد اختلفت الروايات في اول من بناه قيل أن أدم لما أهبط إلى الأرض وقع إلى سرنديب من أرض الهند وكان يتردد في الارض متحيراً بين فـقدان زوجته ووجدان توبته حتي وافي حوّاء ججبل البرحمة من عرفات وعرفها وصار الى ارض مكَّة ودعا وتضرَّع الى الله تعالى حتى يانس له في بناء بيت يكون قبلة اصلاته ومطافًا لعبادته كما كان قد عهد في السماء من البيت المعمور الذي هو مطاف الملائكة ومزار الروحانيين فانبزل الله تعالى عليه مثال ذلك البيت على شكل سرادق من نور فوضعه مكان البيت وكان يتوجَّه الية ويطوف به ثم لما توفَّى تولَّى وصيَّه شيث بناء البيت من الحجر والطين على الشكل المذكور حذو القدَّة بالقدَّة والنعل بالنعل ثم خرب ذلك بطوفان نوح وامتد الزمان حتي غيض الماء وتضى الامر وانتهت النوبة الى النحليل ابرهيم وحمله هاجر الى الموضع المبارك وولادة اسمعيل هناك ونشود وتربيته ثمّة وعود ابراهيم اليه واجتماعه به في بناء البيت وذلك قوله تعالى وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ فرفعا قواعد البيت على مقتضى اشارة الوحى مرعياً فيه جميع المناسبات التي بينها وبين البيت المعمور وشرعًا المناسك والمشاعر محفوظًا فيها جمع المناسبات التي بينها وبين الشرع وتقبَّل الله ذلك منهما وبقى الشرف والتعظيم الى زماننا والى يوم القيمة دلالة على حسن القبول فاختلف اراء العرب في ذلك واول من وضع فية الاصنام عمرو بن لحى لما ساد قومة بمكَّة واستولى على امر البيت ثم صار الى مدينة البلقاء بالشام فراي قوماً يعبدون الاصفام فسألهم عنها فقالوا هذة ارباب اتخذناها على شكل الهياكل العلوية والاشخاص

البشرية نستنصر بها فننصر ونستسقى فنسقى فاعجبه ذلك وطلب منهم صدماً من اصدامهم فدفعوا اليه هَبَل فصار به الى مكَّة ووضعة في الكعبة وكان معه اساف ونايلة على شكل زوجين فدعا الناس الى تعظيمهما والتقرُّب اليهما والتوسُّل بهما الى الله تعالى وكان ذلك في اول ملك شابور ذي الاكتاف الي ان اظهر الله الاسلام واخرجت وابطلت وبهذا يعرف كذب من قال ان بيت الله الحرام انما هو بيت زحل بذاة الباني الأول على طوالع معلومة واتصالات مقبولة وسماه بيت زحل ولهذا المعفي اقترن الدوام به بقاء والتعظيم له لقاء لان زحل يدلُّ علي البقاء وطول العمر اكثر ممَّا يدلُّ عليم سائر الكواكب وهذا خطأً لان البناء الاول كان مستنداً الي الوحي علي يدي اصحاب الوحي ثم اعلم ان البيوت تنقسم الي بيوت الاصنام وبيوت النيران وقد ذكرنا مواضع التي كان بيوت الذيران ثمّة في مقالات المجوس فاما بيوت الاصنام التي كانت للعرب والهند فهي البيوت السبعة المعروفة المبنية على السبع الكواكب فمنها ما كانت فيها اصنام فحوَّلت الى الذيران ومنها ما لم تحوَّل ولقد كان بين اصحاب الاصذام واصحاب النيران مخالفات كثيرة والامر يول فيما بينهم وكان كل من استولى وقهر غيّر البيت الى مشاعر مذهبه ودينه فمنها بيت فارس على رأس جبل باصفهان على ثلث فراسم كانت فيه اصنام الى ان اخرجها كشتاسف الملك لما تمجّس وجعلها بيت نار ومنها البيت الذي بمولتان من ارض الهند فيه اصنام لم تغيَّر ولم تبدل ومنها بيت سدوسان من ارض الهند ايضاً وفيه اصلام كبيرة كثيرة العجب والهند ياتون البيتين في اوقات من السنة حجًّا وقصداً اليهما ومنها النوبهار الذي بناه منوجهر بمدينة بلنح علي اسم القمر

## ( "")

قلما ظهر الاسلام خرّبة اهل بل<sub>خ</sub> ومنها يبت غمدان الذي بمدينة صنعا اليمن بناء الصحات علي اسم الرهرة وخرّبة عثمان ذو الذورين ومنها بيت كاووسان بناء كاروس الملك بناءً عجيباً علي اسم الشمس بمدينة فرغانه وخرّبة المعتصم واعلم ان العرب اصناف شتّي فمنهم معطّلة ومنهم محصّلة نوع تحصيل

معطلة العرب وهي اصناف فصنف منهم انكروا الخالق والبعث والاعادة وقالوا بالطبع المحيم والدهرالمفني وهمالذين اخبر عنهم القران المجيد وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَوْتُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَتَحَيَّا اشارة الى الطبائع المحسوسة في العالم السفلي وقصر الحيوة والموت علي تركُّبها وتحلُّلها فالجامع هو الطبع والمهلك هو الدهروَمَا يَهْلِكُنَا إلَّا ٱلدَّهْر وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ فاستدلَّ عليهم بضرورات فكرية وايات فطرية في كم آية وكم سورة فقال تعالى أَوَ لَمْ يَتَفَكَّرُوا مَا بِصَاحِبِهِمْ مِنْ جنَّةٍ إِنَّ هُوَ إِلَّا نَذِيرُ مُعِينٌ أَوَ لَمَ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَضِ وقال أَوَ لَمْ يَنْظُرُوا إِلَى مَا خَلَقَ ٱللَّهُ وَقَالُ قُلْ أَنْنَكُمُ لَتَكْفُرُونَ بِٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَدِّي وَقَالَ يَا أَيُّهُما ٱلذَّاسِ أَعَبْدُوا رَبُّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ فَثَبْت الدلالة الضرورية من المخلق علي المخالق فاته قادر علي الكمال ابداً، و اعادة وصفف منهم اقرّوا بالمخالق وابتداء الخلق والابداع وانكروا البعث والاعادة وهم الذين اخبر عنهم القران وَضَرَبَ لَغَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْمِي ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِدُم فاستدل عليهم بالنشاءة الاولي اذ اعترفوا بالمحلق الاول فـقـال قُلْ يُحَيِّيهَا ٱلَّذِي أَنْشَأَهَا ٱوَّلَ مَرَّةٍ وِتَالِ أَنْعَبِينَا بِٱلْجَلَّتِي ٱلْأَوَّلِ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ وصنف منهم اقروا بالخالق وابتداء الخلق ونوع من الاعادة وانكروا الرسل وعبدوا الاصفام وزعموا انهم شفعارُ هم عند الله في الاخرة وحجوًا اليها ونحروا لها الهدايا وقرّبوا القرابين وتقرّبوا

# ( ۲۳۳ )

اليها بالمناسك والمشاعر وحللوا وحرموا وهم الدهماء من العرب الا شرذمة منهم نذكرهم وهم الذين اخبر عنهم التنزيل وَقَالُوا مَا لِهَذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامُ وَيَمَشِي فِي ٱلْأَسُواتِ الي قوله إنْ تَتَبِعُونَ الَّا رَجُلًا مَسْعُورًا فاستدلَّ عليهم بان المرسلين كانوا كذلك قال الله وَمَا أَرْسَلَنَا قَبَلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَاكُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَمَشُونَ فِي ٱلْأَسُواتِ اليه وَمَا أَرْسَلَنَا قَبَلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَاكُونَ ٱلطَّعَامَ وَيمَشُونَ فِي ٱلأَسُواتِ الله وَمَا أَرْسَلَنَا قَبَلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَاكُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَمَشُونَ فِي ٱلأَسُواتِ الله وَمَا أَرْسَلَنَا قَبَلَكَ مِنَ المُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَاكُونَ العرب كانت مقصورة علي هاتين الشبهتين العربيما انكار البعث بعث الاجساد والثانية جحد البعث بعث الرسل فعلي الاولي قالوا أَثِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعَظَامًا ٱلَيَنَا لَمَبْعُوثُونَ أوالاً وَالَوْلَونَ الي

> حيوة ثم موت ثم نشر حديث خرافة يا ام عمرو ولبعضهم في مرثية اهل بيت المشركين

فما ذا بالقليب قليب بدر من الشيزي تكلُّل بالسنام

يخبرنا الرسول بان ستحيي وكيف حيوة اصداء وهام ومن العرب من يعتقد التناسخ فيقول اذا مات الانسان او قتل اجتمع دم الدماغ و اجزاء بنيته فانتصب طيراً هامة فيرجع الي راس القبر كل ماية سنة ولهذا غلبهم الرسول فقال لا هامة ولا عدوي ولا صفر واما علي الشبهة الثانية كان انكارهم لبعت الرسول في الصورة البشرية اشد واصرارهم علي ذلك ابلغ واخبر عنهم التنزيل وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَنْ يُوْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ ٱلَهُدَي إِلاَ أَنْ قَالُوا أَبَعَتَ من السماء وقالوا لمَوَلا أني يُومنُوا إِذْ جَاءَهُمُ ٱلَهُدَي إِلاَ أَنْ قَالُوا أَبَعَتَ من السماء وقالوا لَوَلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ ومن كان لا يعترف بالملائكة كان يريد ان ياتي ملك من السماء وقالوا لَوَلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ ومن كان لا يعترف بالملائكة مان يريد ان ياتي ملك من السماء وقالوا لَوَلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ ومن كان لا يعترف بالملائكة مان يقول الشفيح

# ( reme )

الينا فهو المنكر فيعبدون الاصلام التي هي الوسائل وُداً وسواعاً ويغوث ويعوق ونسراً وكان ود لكلب وهو بدومة الجندل وسواع لهذيل وكانوا يحجزن اليه وينحرون له ويغوث لمذحج ولقبائل من اليمن ونسر لذي الكلاع بارض حمير ويعوق لهمدان واما اللات فكانت لثقيف بالطائف والعزي لقريش وجميع بني كنانة وقوم من بني سليم ومذاة للاوس والخزرج وغسّان وهبل اعظم اصفامها عندهم وكان علي ظهر الكعبة واساف ونايلة علي الصفا والمروة وضعهما عمرو بن لحي وكان يذبح عليهما تجاد الكعبة وزعموا انهما كانا من جرهم اساف بن عمرو ونايلة بنت سهل ففجرا في الكعبة فمسخا حجرين وقيل لا بل كانا صنمين جاء بهما عمرو بن لحي فوضعهما علي الصفا وكان لبني ملكان من كنانة منم يقال له سعد وهو الذي يقرل فيه قائلهم

اتينا الى سعد ايجمع شملنا فشتتنا سعد فلا نحن من سعد

وهل سعد الا صخرة بتنوفة من الارض لا يدعوا لغي ولا رشد وكانت العرب اذا لبّت وهلّلت قال لبّيك اللهم لبّيك لبّيك لا شريك لك الا شريك هو لك تملكه ومالكة ومن العرب من كان يميل الي اليهودية ومنهم من كان يميل الي النصرانية وملهم من يصبوا الي الصابية ويعتقد في الانواء اعتقاد المنجّمين في السيّارات حتي لا يتحرك ولا يسكن ولا يسافر ولا يقيم الا بغو من الانواء ويقول مطرنا بنو كذا ومنهم من يصبو الي المالائكة فيعبدهم بل كانوا يعبدون الجنّ ويعتقدون فيهم انهم بنات الله المحصلة من العرب اعلم ان العرب في الجاهلية كانت علي ثلثة انواع من العلوم احدها علم الانساب والتواريخ والاديان ويعدّونه نوعًا شريفًا خصوصاً

معرفة انساب اجداد الذي عليه السلم والأطلاع على ذلك الذور الوارد من صلب ابرهيم الى اسمعيل وتواصله في فريته الى ان ظهر بعض الظهور في اسارير عبد المطّلب سيد الوادي سنّى المجد وسجد له الفيل الاعظم وعليه قصة اصحاب الفيل وببركة ذلك النور دفع الله تعالى شر ابرهه وارسل عليهم طيرًا ابابيل وببركة ذلك الفور راي تلك الرؤيا في تعريف موضع زمزم ووجدان الغزالة والسيوف التي دفنها جرهم وببركة ذلك الغور الهم عبد المطلب الغذر الذي نذر في ذبم العاشر من اولادة وبه افتخر النبي عليه السلم حين قال أنا أبن الذبيحين اراد بالذبيح الاول اسمعيل وهو اول من انحدر اليه النور فاختفى وبالذبيح الثاني عبد الله بن عبد المطلب وهو اخر من أتحدر اليه النور فظهر كل الظهور 🛛 وببركة ذلك الفوركان عبد المطَّلب يامر اولادة بقرك الظلم والبغي ويحتَّمهم على مكارم الاخلاق وينهاهم عن دنيَّات الامور وببركة ذلك النور قد سُلَّم اليه النظر في حكومات العرب والحكم في خصومات المتخاصمين فكان يوضع له وسائعة عند الملتزم فيستند الى الكعبة وينظر في حكومات القوم وببركة ذلك النور قال لابرهم أن لهذا البيت رباً يذبُّ عنه و يحفظه وفيد قال وقد صعد جبل ابي قبيس

> لا هم أن المرم يمنع حلّه فامنع حلّالك لا يغلبن صليُهم ومحالهم عدوًا محالك ان كفت تاركهم وكعبتنا فامر ما بدا لك

وببركة ذلك الفوركان يقول في وصاياء أن أن يخرج من الدنيا ظلوم حتي ينتقم الله منه وتصيبه عقوبة الي أن هلك رجل ظلوم حتف أنفه لم تصبه عقوبة فقيل لعبد

### ( 1977)

المطلب في ذلك ففكر فقال والله ان وراد هذه الدار دار يجزي فيها المحسن باحسانه ويعاقب المسمُ باساءته ومما يدلّ علي اثباته المبدأ والمعاد انه كان يضرب بالقداح علي ابنه عبد الله ويقول

يارب انت الملك المحمود وانت ربي المبدئ المعيد من عندك الطارف والتليد ومما يدلّ علي معرفته محال الرسالة وشرف النبوة ان اهل مكّة لما اصابهم ذلك الجدب العظيم وامسك السحاب عنهم سنتين امر ابا طالب ابنه ان محضر المصطفي عليه السلام وهو رضيع في قماط فوضعه علي يديه واستقبل الكعبة ورماه الي السماء وقال يا رب محقّ هذا الغلام ورماه ثانياً وثالثاً وكان يقول محقّ هذا الغلام اسقينا غيثاً مغيثاً دائماً هاطلًا فلم يلبث ساعة ان طبّق السحاب وجه السماء وامطر حتي خافوا علي المسجد وانشا ابو طالب ذلك الشعر اللمي الذي منه

وابيض يستسقي الغمام بوجهة ثمال اليتامي عصمة للارامل يطيف به الهلال من آل هاشم فهم عندة في نعمة وفواضل كذبتم وبيت الله يبري محمد ولما نطا عن دونه ونفاضل ونسلمه حتي نصرع حولة ونذهل عن ابذائنا والحلائل

وقال العباس بن عبد المطلب في النبي عليه السلام قصيدة منها

من قبلها طبت في الظلال وفي مستودع حين يخصف الورق ثم هبطت البلاد لا بشر انت ولا مضغة ولا علق بل نطفة تركب السفين وقد الجم نسرا واهله العرق تنقل من صالب الي رحم اذا مضي عالم بدا طبق HH ( PTV )

حتي احتوي بي**تك المهيمن في خندف عليا <sup>ت</sup>حت**ها النطق وانت لما ظهرت اشرقت الا*رض* وضاءت بـنـورك الاقق

فتحن في ذلك الضيا وفي المدور وسبل الرشاد تحترق واما النوع الثاني من العلوم هو الرويا وكان ابو بكر ممن يعبر الرويا في الجاهلية ويصيب فيرجعون الية ويستخبرون عنه والنوع الثالث علم الانواء وذلك مما يتولاة الكهذة والقافة منهم وعن هذا قال عليه السلام من قال مطرنا بنو كذا فقد كفر بما انزل الله علي محمد ومن العرب من كان يومن باللة واليوم الاخر وينتظر النبوة وكانت لهم سنن وشرائع قد ذكرناها لانها نوع تحصيل فمن كان يعرف النور الظاهر والفسب الطاهر ويعتقد الدين الحنيفي وينتظر المقدِم النبوي زيد بن عمرو بن نفيل كان يسند ظهرة الي الكعبة ثم يقول ايها الناس هلموا التي فانه لم يبق علي دين ابرهيم احد غيري وسمع امية بن ابي الملت يوماً ينشد

> كل دين يوم القيمة عند الله الا دين الحنيفة زور فقال له صدقت وقال زيد ايضاً

فلن تكون للفسي مذلك واقية يوم الحساب اذا ما يجمع البشر ومن كان يعتقد التوحيد ويومن بيوم الحساب قس بن ساعدة الايادي قال في مواعظه كلّا ورب الكعبة ليعودس ما باد ولين ذهب ليعودن يوماً وقال ايضاً كلا بل هو الله اله واحد ليس بمولود ولا والد اعاد وابدي واليه الماب غداً وانشا في معني الاعادة

يا باكي الموت والاموات في جدث عليهم من بـقـايا بزَّهم خرق

دعهم فان لهم يوماً يصاح بهم كما ينبّه من نوماته الصعق حتي يجيئوا حال غير حالهم خلق مضي ثم هذا بعد فا خلقوا

منهم عراة وموقى في ثيابهم منها الجديد ومنها الازرق الخلق ومنهم عامر بن الظرب العدواني كان من حكماء العرب وخطبائهم وله وصية طويلة يقول في اخرها اني ما رايت شيئًا قط خلق نفسه ولا رايت موضوعًا الا مصنوعًا ولا جائياً الا ذاهباً ولو كان يميت الناس الداء لاحياهم الدواء ثم قال اني اري امورًا شتّي وحتّي قيل له وما حتّي قال حتي يرجع الميّت حيّا ويعود اللاشي شيًا ولذلك خلقت السموات والارض فتولّوا عنه ذاهبين وقال ويل امّها نصيحة لو كان من يقبلها وكان قد حرّم الخمر علي نفسه فيمن حرّمها وقال فيه شعرًا

ان اشرب المحمر اشربها للذتها وان ادعها فاني ماقت قالي لولا اللذاذة والقيان لم ارها ولا راتئي الا من مدى العالي سُّالة للفتي ما ليس في يدة فهابة بعقول القوم والمال مورث القوم اضغاناً بلا احن ومُزَرياً بالفتيذي المحدة الحال اقسمت بالله اسقيها واشربها حقي تفرق ترب الارض اوصالي وممن كان قد حرم الخمر في الجاهلية قيس بن عاصم التميمي وصَفَّوان ابن اميَّة بن محرب الكفاني وعفيف بن معدي كرب الكفدي وقالوا فيها وقال الاسلوم اليالي وقد حرم الزنا والخمر شعرًا سالمت قومي بعد طول مضاضة والسلم ابقي في الامور واعرف وتركت شرب الراح وهي اميرة والموصات وترك فالك اشرف ( 1979 )

وعـفـفت عنه يا اميم تكرَّما وكذاكيفعلنو<sup>ال</sup>حجيالملعفف وممن كان يؤمن بالمخالق تعالي وبخلق ادم عبد الطابخة بن ثعلب بن وبرة من تضاعة قال فيه

ادعوك يا ربي بما انت اهله دعاء غريق قد تشبّت بالعصم لانك اهل الحمد والخدير كله ونو الطول لم تعجل بسخط ولم تلم وانت الذي لم يحيه الدهر ثانياً ولم ير عبد منك في صالح وجم وانت القديم الاول الماجد الذي تبدّات خلق الناس في اكثم العدم فانت الذي احللتني غيب ظلمة الي ظلمة من صلب ادم في ظلم ومن هولاء زهير بن ابي سلمي كان يمرّ النضاة وقد اورقت بعد يبس فيقول لولا ان تسبّني العرب لامغت ان الذي احياك بعد يبس سيحي العظام وهي رميم ثم امن بعد ذلك وقال في قصيدته التي اولها امن امّ او في

يوخر فيوضع كتاب فيدّخر ليوم الحساب او يعجل فيذقم ومنهم علاف بن شهاب التميمي كان يومن بالله ويوم الحساب وفية قال لقد شهدت الخصم يوم رفاعة فاخذت منه حظة المقتال

وعلمت ان الله جاز عبيدة يوم الحساب باحسن الاعمال وكان بخص العرب اذا حضرة الموت يقول لولدة ادفغوا معي راحلتي حتي احشر عليها فان لم تفعلوا حشرت علي رجلي قال جريبة بن الاشيم الاسدي في <sup>ال</sup>جاهلية وحضرة الموت يوصي ابنه سعداً

ياسعد اما اهلكن فانـفي اوصيك ان اخا الـوصاة الاقرب لا تـتركن اباك يعثر راجلًا في الحشر يصرع لليدين وينكب واحمل اباك علي بعير صالح وتقي المخطية انه هو اهرب ولعل لي مما تركت مطية في القبر اركبها انا قيل اركبوا وقال عمرو بن زيد بن المتمني يوصي ابغه عند موته شعرًا ابني زردني انا فارقت في القبر راحلة برحل قاتر

للبعث اركبها اذا قيل اظعنوا مستوسقين معاً لحشر الحاشر

( 194. )

من لا يوافيد علي عثراته فالمخلق بين مدفع او عائر وكانوا يربطون الناقة معكوسة الراس الي موخرها مما يلي ظهرها او مما يلي كلكلها وبطنها وياخذون وليةً فيشدّون وسطها ويقلدونها عنق الناقة ويتركونها كذلك حتي تموت عند القبر ويسمّون الناقة بلية وقال بعضهم يشبّه رجالاً في بلية كالبلايا في اعناقها الولايا قال محمد بن السائب الكلي كانت العرب في جاهليتها تحرّم اشياء نزل القران بتحريمها كانوا لا يلكحون الامهات ولا البنات ولا الخالات ولا العمّات وكان اقتع ما يصنعون ان يجمع الرجل بين الاختين او يتخلّف علي امراة ابيه وكانوا يسمّون من فعل ذلك الضيزن قال اوس بن ثلثة واحد بعد اخر

يذكوا فكيهة وامشوا حول قبّتها فكلكم لابية ضين سلف وكان اول من جمع بين الاختين من قريش ابو اجتحة سعيد بن العاص جمع بين هند وصفية ابنتي المغيرة بن عبد الله بن عمرو بن مخزوم قال وكان الرجل من العرب اذا مات عن المراة او طلّقها قام اكبر بنيه فان كان له فيها حاجة طرح ثوبه عليها وان لم يكن له حاجة تزوّجها بعض اخوته بمهر جديد قال ( <sup>1</sup><sup>c</sup><sup>1</sup><sup>c</sup><sup>1</sup>)

وكانوا يخطبون المراة الي ابيها والي اخيه او عمَّها او بعض بتي عمَّها وكان يخطب الكفو الى الكفو فإن كان احدهما اشرف من الاخر في النسب رغب له في المال وان كان هجيناً خطب الى هجين فزوّجه هجينة مثله ويقول المخاطب اذا اتاهم انعموا صباحاً ثم يقول حن اكفاوكم ونظراوكم فان زوجتمونا فقد اصبنا رغبة واصبتمونا وكنَّا نصهركم حامدين وان رددتمونا لعلة نعرفها رجعنا عاذرين فان كان قريب القرابة من قومه قال لها ابوها او خوها أذا حُملت اليه ايسرت واذكرت ولا انثت جعل الله منك عدداً وعزاً وخلداً احسني خلقك واكرمي زوجك وليكن طيبك الماء واذا زوجت في غربة قال لها لا ايسرت ولا اذكرت فانك تدنين البعداء او تلدين الاعداء احسف خلقك وتحيى الى احمائك فان لهم عيناً ناظرة عليك واذناً سامعة وليكن طيبك الماء وكانوا يطلَّقون ثلثاً على القفرقة قال عبد الله بن عباس اول من طلَّق ثلثاً اسمعيل بن ابرهيم بثلث كرَّات وكانت العرب تفعل ذلك فيطلَّقها واحدة وهو احق الناس بها حتي انا استوفى الثلث انقطع السبيل عنها ومنه قول الاعشى حين تنروّج امراة فرغب بها عنَّة فاتاه قومها فهدَّدوه بالضرب ا, يطلقها شعراً

ايا جارتي بيني فانك طالقة كذاك امور الناس غاد وطارقة قالوا ثانية قال

وبيني فان البين خير من العصا وان لا تر اني فوق راسك بارقة قالوا ثالثة قال

وبيني حصان الفرج غير نسيمة وموموقة قد كنت فينا ووامقة

( 1<sup>e</sup>1<sup>e</sup>1<sup>e</sup> )

قالوا وكان امر الجاهلية في نكاح النساء على اربع يخطب فيزوج وامراة يكون لها خليل يختلف البها فان ولدت قالت هو لفلان فيتزوّجها بعد هذا وامراة ذات راية يختلف اليها النفر وكلهم يواقعها في طهر واحد فاذا ولدت الزمت الولد احدهم وهذه تدعي المقسمة قال وكانوا يحجون البيت ويعتمرون و يحرّمون قال زهير

وكم بالقنان من محل ومحرم

قال ويطوفون بالبيت اسبوعاً ويمسحون <sup>الح</sup>جر ويسعون بين الصفا والمروة قال ابو طالب

واشواط بين المروتين الي الصفاء وما فيهما من صورة ومحايل وكانوا يليون الا ان بعضهم كان يشترك في تلبيته في قوله الا شريك هو لك تملكه وما ملك ويقفون المواقف كلها قال العدوي

واقسم بالبيت الذي حبّت له قريش وموقف ذي <sup>الع</sup>جم علي الال وكانوا يهدون الهدايا ويرمون <sup>ال</sup>جمار و يحرّمون الاشهر العرم فلا يغزون ولا يقاتلون فيها الا طي وخثعم وبعض بني <sup>ا</sup>لعرث بن كعب فانهم لم يكونوا يحبّون ولا يعتمرون ولا يحرّمون الاشهر <sup>ال</sup>عرم ولا البلد <sup>ال</sup>عرام وانما سمّيت قريش العرب التي كانت بينها وبين غيرها عام <sup>الف</sup>جار وكانوا يكرهون الظلم في العرم وقالت امراة منهم تنهي ابنها من الظلم

ابني لا تظلم بمكة لا الصغير ولا الكبير ابني من يظلم بمكة يلق اطراف الشرور وكان مفهم من ينسي الشهور وكانوا يكبسون في كل عامين شهرًا وفي كل ثلثة اعوام شهرًا وكانوا اذا حبّوا في شهر من هذه السنة لم يخطيوا ان يجعلوا يوم لقروية ويوم عرفة ويوم النحر كهئة ذلك في شهر ذي الحبّجة حتي يكون يوم ( 1997)

التحر يوم العاشر من ذلك الشهر ويقيمون بمنا فلا يتبعون في يوم عرفة ولا في ايام منا وفيهم انزلت إَنَّمَا ٱلنَّسِبِيُّ زِيَانَةٌ فِي ٱلْكُفُرِ وكانوا اذا ذبحوا للاصفام لطَّخوها بدم الهدايا يلتمسون بذلك الزيادة في اموالهم وكان قصّي ابن كلاب ينهي عن عبادة غير الله من الاصفام وهو القائل

ارباً واحداً ام الف رب ادين اذا تقسمت الامور

تركت اللات والعزي جميعاً كذلك يفعل الرجل البصير وقيل هي لزيد بن عمر بن نفيل وقيل للمتلمس ابن امية الكناني يخطب للعرب بفذاء الكعبة اطيعوني ترشدوا قالوا وما ذاك قال انكم قد تفرّدتم بالهة شتّي واني لاعلم ما الله راض به وان الله رب هذه الالهة وانه ايجب ان يعيد وحده قال فتفرقت عنه العرب حين قال ذلك وتجنّبت عنه طائفة وزعمت انه علي دين بني تميم قال وكانوا يغتسلون من الجنابة ويغسلون موتاهم قال الافوة الازدي

الا علّلاني واعلما انني غرر فما قلت يتحديني الشقاق ولا الحذر وما قلت يجديني ثوابي اذا بدت مفاصل اوصالي وقد شخص البصر وجاوا بماءً بارد يغسلونني فيا لك من غسل سيتبعه غبر قال وكانوا يكفنون موتاهم ويصلّون عليهم وكانت صلوتهم اذا مات الرجل وحُمل علي سريرة ثم يقوم وليّه فيذكر محاسنه كلها ويثني عليه ثم يدفن ثم يقول علي سريرة ثم يقوم وليّه فيذكر محاسنه كلها ويثني عليه ثم يدفن ثم بقول عليك رحمة الله وقال رجل من كلب في الجاهلية لابن ابن له شعرًا اعمر وان هلكت وكنت حيّا فاني مكثر لك في صلاتي واجعل نصف مالي لابن سام حياتي ان حييت وفي مماتي قال وكانوا يداومون على طهارات الفطرة التي ابتلي بها ابراهيم وهي الكلمات

## ( <sup>10</sup>1010 )

العشر فاتمهن خمس في الراس وخمس في الجسد فاما اللواتي في الراس فالمضمضة والاستنشاق وقص الشارب والفرق والسواك واما اللواتي في الجسد فالاستخباء وتقليم الاظفار ونتف الابط وحلق العانة والختان فلما جاء الاسلام قررها سنّة من السفن وكانوا يقطعون يد السارق اليمين اذا سرق وكانت ملوك اليمن وملوك الحيرة يصلبون الرجل اذا قطع الطريق وكانوا يوفون بالعهود ويكرمون الجار والضيف قال حاتم الطاي

البههم ربي وربي البههم فاقسمت لا ارسو ولا اتغدّر لقد كان في اكثرما للذاس اسوة كان لم يسبق جيمش بعيرا ولا حمر

وكاتوا اناسا موقنين بربّهم بكل مكان فيهم عابد بكر اراء الهند قد ذكرنا ان الهند آمة كبيرة وملّة عظيمة واراوهم مختلفة فمنهم البراهمة وهم المذكرون للنبوات اصلًا ومنهم من يميل الي الدهر ومنهم من يميل الي مذهب الثنوية ويقول بملّة ابرهيم عليه السلم واكثرهم علي مذهب الصابية ومناهجها فمن قائل بالروحانيات ومن قائل بالهياكل ومن قائل بالاصنام الا انهم مختلفون في شكل المسالك التي ابتدعوها وكيفية اشكال وضعوها ومنهم حكماء علي طريق اليونانيين علماً وعملاً فمن كانت طريقته علي مناهج الدهرية والثنوية والصابية فقد اغنانا حكاية مذاهبهم قبل عن حكاية مذهبه ومن انفرد عليم بمقالة وراء فهم خمس فرق البراهمة واصحاب الروحانيات وأصحاب الهياكل وعبدية الاصنام والحكماء وخن نذكر مقالات هولاء كما وجدنا في كتبهم المشهرة

البراهمة من الناس من يظنَّ انهم سمَّوا براهمة لانتسابهم الي ابرهيم عليه ١١ ( 440)

السلم وذلك خطاء فان هوالد القوم هم المخصوصون بنفى النبوات اصلاً وراساً فكيف يقولون بابرهيم والقوم الذين اعتقدوا نبوة ابرهيم من اهل الهند فهم الثنوية منهم القائلون بالنور والظلام على مذهب اصحاب الاتنين وقد فكرنا مذاهبهم الا أن هولاء البراهمة انتسبوا الى رجل منهم يقال له برَهام قد مهد لهم نفى النبوات اصلًا وقرر استحالة نلك في العقول بوجوه منها ان قال ان الذي يابي به الرسول لم يختلو من احد امرين اما ان يكون معقولًا واما ان لا يكون معقولًا فان كان معقولًا فـقـد كفانا العقل التام بادراكه والوصول اليه فاي حاجة لذا الى الرسول وان لم يكن معقولًا فلا يكون مقبولًا اذ قبول ما ليس بمعقول خروج عن حدّ الانسانية ودخول في حريم البهيمية ومنها أن قال قد دل العقل على أن الله تعالى حكيم والحكيم لا يتعبّد النحلق الا بما يدلّ عليه عقولهم وقد دلّت الدلائل العقلية على أن للعالم صانعاً عالمًا قادراً حكيمًا وانه انعم على عبادة نعماً توجب الشكر فننظر في ايات خلقه بعقولنا ونشكره بالايه علينا واذ عرفناه وشكرنا له استوجبنا ثوابه واذا انكرناه وكفرنا به استوجبنا عقابه فما بالذا نتَّبْع بشرًّا مثلنا فانه في كان يامرنا بما ذكرناه من المعرفة والشكر فقد استغذينا عنه بعقولنا وان كان يامرنا بما يخالف ذلك كان قوله دليلًا ظاهرًا على كذبة ومنها أن قال قد دلَّ العقل علي أن للعالم صانعاً حكيماً والحكيم لا يتعبّد النحلق بما يقبع في عقولهم وقد وردت اصحاب الشرائع بمستقبحات من حيث العقل من التوجَّه الي بيت مخصوص في العبادة والطواف حوله والسعي ورمى الجمار والاحرام والتلبية وتقبيل الحجر الاصم وكذلك ذبح المحيوان وتحريم ما يمكن أن يكون غذاء للانسان وتحمليه ما ينقص من بنيته وغير

#### ( ۴۴° )

ذلك كل هذه الامور مخالفة لقضايا العقول ومنها أن قال أن اكبر الكبائر في الرسالة اتّباع رجل هو مثلك في الصورة والنفس والعقل ياكل مما تاكل ويشرب مما تشرب حتي تكون بالنسبة اليه كجماد يتصرّف فيك رفعاً ووضعاً او كمحيوان يصرّفك اماماً وخلفاً او كعبد يتقدم اليك امراً ونهياً فباي تمييز له عليك واية فضيلة اوجبت استخدامك وما دليله على صدق دعواة فان اغتررتم بمجرّد قوله فلا تمدييز لقول على قول وان المحسرتم بحجّته ومعجزته فعندنا من خصائص الجواهر والاجسام ما لا يحصي كـ ثـرةً ومن المخبرين عن مغيبات المورمن لا يساوى خبرة الت لهم رسلهم أن تحن الابشر مثلكم ولكن الله يمنَّ علي من يشاء من عبادة فانا اعترفتم بان للعالم صانعاً خالقاً حكيماً فاعترفوا بانه آمر اله حاكم علي خلقه وله في جميع ما ناټي ونذر ونعلم ونفكر حكم وامر وليس كل عـقـل انساني على استعداد ما يعقل عـنـة امرة ولا كل نفس بشريٌّ بمثابة من يقبل عنه حكمه بل اوجبت منَّته ترتيبًا في العقول والنفوس واقتضت قسمته أن يرفع بعضهم فوق بغض درجات ليتخذ بعضهم بعضاً سخريًا ورحمة ربك خدر مما يجمعون فرحمة الله الكبري هي النبوة والرسالة وذلك خير مما يجمعون بعقولهم المختالة ثم أن البراهمة تفرقوا أصنانًا فمنهم أصحاب البدنة ومنهم أصحاب الفكرة ومنهم أصحاب التناسي اصحاب البدنة ومعني البدّ عندهم شخص في هذا العالم لم يولد ولا ينكم ولا

يطعم ولا يشرب ولا يهرم ولا يموت واول بدَّ ظهر في العالم اسمة شاكـمـيـن وتفسيرة السيد الشريف ومن وقت ظهورة الي وقت <sup>اله</sup>جرة خمسة الاف سنة قالوا ودون مرتبة البدَّ مرتبة البوديسعية ومعناها الانسان الطالب سبيل ( MAY )

الحق وانما يصل الى تلك المرتبة بالصبر والعطية وبالرغبة فيما يجب أن يرغب فيه وبالمتداع والنخلَّى عن الدنيا والعروض عن شهواتها ولذَّاتها والعفَّة عن محارمها والرحمة على جميع الخلق والاجتناب عن الذنوب العشرة قتل كل ذي روم واستحلال اموال الناس والزناء والكذب والنميمة والبذا والشقم وشناعة الالقاب والسفة والجمحد لجزاء الاخرة وباستكمال عشر خصال احديها المجود والكرم الثاني العفو عن المسيء ودفع الغضب بالحلم الثالثة التعقّف عن الشهوات الدنياوية والرابعة الفكرة في التخلُّص الى ذلك العالم الدائم الوجود من هذا العالم الفاني الخامسة رياضة العقل بالعلموالادب وكثرة النظر الى عواقب الامور السادسة القوة على تصريف الغفس في طلب العليات السابعة لتين القول وطيب الكلام مع كل واحد الثامنة حسن المعاشرة مع الاخوان بايثار اختيارهم على اختيار نفسه التاسعة الاعراض عن النحلق بالكلية والتوجع الي المحتَّى بالكلية العاشرة بذل الروح شوقاً الى الحق ووصولاً الى جناب الحق وزعموا ان البددة اتوهم على عدد نهر الكيل واعطوهم العلوم وظهروا لهم في اجناس وأشخاص شتَّى ولم يكونوا يظهرون الا في بيوت الملوك لشرف جواهرهم قالوا ولم يكن بينهم اختلاف فيما ذكر عنهم من ازلية العالم وقولهم في الجزاء على ما ذكرنا وأنما اختص ظهور البدية بارض الهند لكثرة ما فيها من خصائص البرية والاقليم ومن فيها من اهل الرياضة والاجتهاد وليس يشبه البدّ على ما وصفوه ان صدقوا في ذلك الا بالخضر الذي يثبته اهل الاسلام اصحاب الفكرة والوهم وهم اهل العلم منهم بالفلك والنجوم واحكامها المفسوبة اليهم وللهند طريقة تخالف طريقة منجمى الروم والعجم وذلك انهم يحكمون اكثر

( ۴۴° )

الاحكام باتَّصالات الشوابت دون السيَّارات وينشيُّون الاحكام عن خصائص الكواكب دمون طبائعها ويعدّون زحل السعد الاكبر وذلك لرفعة مكانه وعظم جرمه وهو الذي يعطى العطايا الكلية من السعادة والجزوية من النصوسة وكذلك سائر الكواكب لها طبائع وخواص فالروم يحكمون من الطبائع والهند يحكمون من النجواص وكذلك طبّهم فانهم يعتبرون خواص الادوية دبون طبائعها والروم يخالفهم في ذلك وهواد أصحاب الفكرة يعظمون امر الفكر ويقولون هو المتوسَّط بين المحسوس والمعقول فالصور من المحسوسات ترد عليه والحقائق من المعقولات ترد عليم ايضاً فهو مورد العلمين من العالمين فيجتهدون كل الجهد حتى يصرفوا الوهم والفكرعن المحسوسات بالرياضة البليغة والاجتهادات المجهدة حتى إذا تجرُّد الفكر عن هذا العالم تجلَّى له ذلك العالم فربما يخبر عن مغيبات الاحوال وربما يقوى على حبس الامطار وربما يوقع الوهم على رجل حى فيقتله في الحال ولا يستبعد ذلك فان للوهم اثرًا عجيباً في تصريف الاجسام والتصرف في النفوس اليس الاحتلام في النوم تصرف الوهم في الجسم اليس اصابة العين تصرف الوهم في الشخص اليس الرجل يمشى على جدار مرتفع فيسقط في الحال ولا ياخذ من عرض المسافة في خطواته سوى ما اخذه على الارض المستوية والوهم اذا تجرّد عمل اعمالًا عجيبة ولهذا كانت الهند تغمّض عينها اياماً ليُل يشتغل الفكر والوهم بالمحسوسات ومع النجرد اذا اقترن به وهم اخر اشتركا في العمل خصوصاً اذا كانا متَّفقين غاية الاتفاق ولهذا كانت عادتهم اذا دهمهم امر أن يجتمع أربعون رجلًا من المهذبين المخلصين المتفقين على راي واحد في الاصابة فيتجلَّى لهم المهمَّ

## ( 1949 )

الذي يهضمهم حملة ويندفع عنهم البلاء الملمّ الذي يكادهم ثقلة البكرنتينية يعني المصفّدين بالحديد وسنّتهم حلق الروس واللحي وتعرية الاجساد ما خلا العورة وتصفيد البدن من اوساطهم الي صدورهم ليّلا تنشقّ بطونهم من كثرة العلم وشدّة الوهم وغلبة الفكر ولعلّهم راوا في الحديد خاصّية تناسب الاوهام والا فالحديد كيف يمنع انشقاق البطن وكثرة العلم كيف يوجب ذلك

اصحاب القناسخ قد ذكرنا مذاهب التناسخيَّة وما من ملَّة من الملل الا وللتناسخ فيها قدم راسخ وانما تختلف طرقهم في تقرير ذلك فاما تناسخية الهند فاشد اعتقاداً لذلك لما عاينوا من طير يظهر في وقت معلوم فيقع على شجرة فيبيض ويفرخ ثم اذا تم نوعه بفراخه حتَّك بمنقارة ومخالبه فتبرق منه نار تلتهب فيحترق الطير ويسيل منه دهن فيجتمع في اصل الشجرة في مغارة ثم إذا حال المحول وحان وقت ظهوره انخلق من هذا الدهن مثله طير فيطير ويقع على الشجرة وهو ابداً كذلك قالوا فما مثل الدنيا واهلها في الادوار والاكوار الا كذلك قالوا واذا كانت حركات الافلاك دورية ولا محالة يصل راس الفرجار الي ما بدأ ودار دورة ثانية على الخط الاول افاد لا محالة ما افاد الدور الاول اذ لم يكن اختلاف بين الدورين حتى يتصور اختلاف بين الاثرين فإن الموثرات عادت كما بدأت والنجوم والافلاك دارت على المركز الاول وما اختلفت ابعادها واتّصالاتها ومناظراتها ومناسباتها بوجه فيجب أن لا يختلف المتأثرات الباديات منها بوجه وهذا هو تداسخ الادوار والاكوار ولهم اختلاف في الدورة الكبري كم هي من السذين واكثرهم ( ۴۵. )

علي ثلثين الف سنة وبعضهم علي ثلثماية الف سنة وستين الف سنة وانما يعتبرون في تلك الادوار سير الثوابت لا السيارات وعند الهند اكثرهم ان الفلك مركب من الماء والنار والريح وان الكواكب فيه ناريَّة هوائيَّة فلم يعدم الموجودات العلوية الا العنصر الارضي فقط

أصحاب الروحانيات ومن اهل المهند جماعة اثبتوا متوسّطات روحانية ياتونهم بالرسالة من عند الله عزّ وجل في صورة البشر من غير كتّاب فيامرهم باشياء وينهاهم عن اشياء ويسنّ لهم الشرائع ويبيّن لهم الحدود وانما يعرفون صدقة بتنزّهه عن حطام الدنيا واستغنائه عن الاكل والشرب والبعال وغيرها

الباسوية زعموا ان رسولهم ملك روحاني نزل من السماء علي صورة بشر فامرهم بتعظيم الذار وان يتقربوا اليها بالعطر والطيب والادهان والذبائح ونهاهم عن المقتـل والذبح الا ما كان للذار وسنّن لهم ان يتوشّحوا بخيط يعقدونه من مناكبهم الايامن الي تحت شمائلهم ونهاهم ايضاً عن الكذب وشرب الخمر وان لا ياكلوا من اطعمة غير ملّقهم ولا من ذبائحهم واباح لهم الزناء ليُلا ينقطع النسل وامرهم ان يتخذوا علي مثاله صنماً يتقرّبون اليه ويعبدونه ويطونون حوله في كل يوم ثلت مرّات بالمعارف والتبخير والغفّاء والرقص وامرهم بتعظيم البقر والسجود لها حيث راوها ويفزعوا في التوبة الي التمسيم بها وامرهم ان لا يجوزوا نهر الكفك

الباهودية زعموا أن رسولهم ملك روحاني علي صورة بشر واسمه باهوديه أتاهم وهو راكب ثور علي راسه اكليل مكال بعظام الموتي من عظام الرؤس ومتقلّد من ذلك بقلادة باحدي يديه قحف أنسان وبالاخري مزراق ذو ثلث شعب

## ( 101 )

يامرهم بعبانة <sup>ال</sup>خالق عز وجل وبعبادته معه وان يَّأخذوا علي مثالة صنماً يعبدونه وان لا يعافوا شيكًا وان تكون الاشياء كلها في طريقة واحدة لانها جميعاً صنع <sup>ال</sup>خالق وان يتِّخذوا من عظام الناس قلائد يتقلدونها واكاليل يضعونها علي رؤسهم وان يمسحوا اجسادهم وروسهم بالرماد وحرَّم عليهم الذبائح وجمع الاموال وامرهم برفض الدنيا ولا معاش لهم فيها الا من الصدقة

الكابلية زعموا أن رسولهم ملك روحاني يقال له شب أتاهم في صورة بشر متمسح بالرماد علي راسة قلنسوة من لبود حمر طولها ثلثة أشبار محيط عليها صفايع من قحف الفاس متقلد قلادة من أعظم ما يكون متمغطق من ذلك بمنطق متسوّر منها باسوار متخلخل منها مخلخال وهو عريان فامرهم أن يتزيّنوا بزينة ويتزيوا بزيّه وسنّ لهم شرائع وحدوداً

البهادونية قالوا ان بهادون كان ملكًا عظيمًا اتانا في صورة أنسان عظيم وكان له اخوان قدّلًا وعملًا من جلدته الأرض ومن عظامه الجبال ومن دمة البحر وقيل هذا رمز والا فحال صورة البشر لا تبلغ الي هذة الدرجة وصورة بهادون راكب دابة كثير الشعر قد اسبلها علي وجهه وقد قسّم الشعر علي جوانب راسه قسمة مستوية واسبلها كذلك علي نواحي الراس قفاء ووجهًا وامرهم ان يفعلوا كذلك وسن لهم ان لا يشربوا المحمر واذا راوا امراة هربوا منها وان يحجّوا الي جبل يدعي جورعن وعلية بيت عظيم فيه صورة بهادون ولذلك البيت سدنة لا يكون المفتاح الا بايديهم فلا يدخلون الا باذنهم فاذا فتحوا الباب ستوا افواههم حتي لا تصل انفاسهم الي الصنم وبذبحون له الذباع ويقربون له القرابين ويهدون له الهدايا واذا انصرفوا من حجّهم لم يدخلوا العمران في طريقهم

## ( 401 )

ولم ينظروا الي <sup>مي</sup>حرم ولم يصلوا الي احد بسوء وضرر من قول وفعل عبدة الكواكب ولم يفقل للهند مذهب في عبادة الكواكب الا فرقتان توجهتا الي الذيرين الشمس والقمر ومذهبهم في ذلك مذهب الصابية في توجّههم الي الهياكل السماوية دون قصر الربوبيّة والالهيّة عليها

عبدة الشمس زعموا ان الشمس ملك من الملائكة ولها نفس وعقل ومنها نور الكواكب وضياء العالم وتكون الموجودات السفلية وهي ملك الفلك يستحتى التعظيم والسجود والتبخير والدعاء وهولاء يسمون الدينكيتية اي عباد الشمس ومن سنّتهم ان أتخذوا الها صنماً بيدة جوهر علي لون الفار وله بيت خاص بنوة باسمة ووقفوا علية ضياعاً وقرايا وله سدنة وقوام فياتون البيت ويصلون ثلث كرّات وياتية اصحاب العلل والامراض فيصومون له ويصلون ويدعون ويستشفون بة

عبدة القمر زعموا أن القمر ملك من الملائكة يستحقّ التعظيم والعبائة واليه تدبير هذا العالم السفلي والامور الجزوية فيه ومنه نفج الاشياء المتكوّنة واتّصالها الي كمالها وبزيادته ونقصانه يعرف الازمان والساعات وهو تلو الشمس وقرينها ومنها نورة وباللظر اليها زيادته ونقصانه وهولاء يسمّون الجندريكنية أي عباد القمر ومن سنّتهم أن اتّخذوا صنماً علي صورة عجل وبيد الصنم جوهر ومن دينهم أن يسجدوا له ويعبدوة وأن يصوموا النصف من كل شهر ولا يفطروا حقي يطلع القمر ثم ياتون صنمة بالطعام والشراب واللبن ثم يرغبون اليه وينظرون إلي القمر ويستُلونه حوانيهم فاذا استهلّ الشهر علوا السطوح واوقدوا الدخن ودعوا عند رويته ورغبوا اليه ثم نزلوا عن السطوح الي الطعام والشراب ( 40 )

والفرح والسرورولم ينظروا اليه الاعلى وجوه حسنة وفي نصف الشهر اذا فرغوا من الافطار اخذوا في الرقص واللعب والمعازف بين يدي الصنم والقمر عبدة الاصنام اعلم أن الاصناف التي ذكرنا مذاهبهم يرجعون أخر الامر الي عبائة الاصنام اذ كان لا يستمر لهم طريقة الا بشخص حاضر ينظرون الية ويعكفون عليه وعن هذا أتحذت اصحاب الروحانيات والكواكب اصناماً زعموا انها على صورتها وبالجملة وضع الاصنام حيث ما قدر انما هو على معبود غائب حق يكون الصذم المعمول على صورته وشكله وهيئته نائباً مذابه وقائماً مقامه والا فنعلم قطعاً ان عاقلاً ما لا يتحت بيدة خشباً صورة ثم يعتقد انه الهه وخالقه واله الكل اذ كان وجودة مسبوقاً بوجود صانعة وشكله محدث بصنعة ناحته لكن القوم لما عكفوا على القوجَّة اليها وربطوا حواحَّجهم بها من غير انس وحجَّة وبرهان وسلطان من الله تعالى كان عكوفهم فلك عبائة وطلبهم الحوائم منها اثبات الهية لها وعن هذا كانوا يقولون مَا تَعْبَدُهُمُ إِلَّا لِيَقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زَلَقَي فلو كانوا مقتصرين على صورها في اعتقاد الربوبية والالهية لما تعدّوا علمها الى رب الأرباب

المهاكالية لهم صدم يدعي مهاكال له اربع ايدي كثر شعر الراس سبطها وباحدي يديد ثعبان عظيم فاغر فاه وبالاخري عصاً وبالثالثة راس الانسان وباليد الاخري قد دفعها وفي اذنية حيتان كالقرطين وعلي جسده ثعبانان عظيمان قد التفا عليه وعلي راسة اكليل من عظام <sup>الق</sup>حف وعلية من ذلك قلادة يزعمون انه عفريت يستحق العبادة لعظيمة قدرة واستحقاقه لها لما فيه من الخصال المحمودة المحبوبة والمذمومة من الاعطاء والمنع والاحسان والاساءة وانه المفزع

## ( <sup>1°</sup> 64° )

لمم في حاجاتهم وله بيوت عظام بارض الهند ياتونها اهل ملّقه في كل يوم ثلث مرّات يسجدون له ويطوفون به ولم موضع يقال له اختر فيه صنم عظيم علي صورة هذا الصنم ياتونه من كل موضع ويسجدون له هناك ويطلبون حاجات الدنيا حقي ان الرجل يقول له فيما يسأل زوّجني فلانة واعطني كذا ومنهم من ياتيه ويقيم عنده الايام واليالي لا يذوق شيئًا يتضرّع اليه ويسأله الحاجة حتي ربّما يتفتق

البركسهيكية من سنّتهم ان يتّخذوا لانفسهم صنماً يعبدونه ويقرّبون له الهدايا وموضع تعبّدهم له ان ينظروا الي باسق الشجر وملتفّه مثل الشجر الذي يكون في الجبال فيلتمسون منها احسنها واطولها فيجعلون ذلك الموضع موضع تعبّدهم ثم ياخذون ذلك الصنم فياتون شجرة عظيمة من تلك الشجر فينقرون فيها موضعاً يركبونه فيها فيكون سجودهم وطوافهم نحو تلك الشجرة

الدهكينية من سنّتهم ان ياخذوا صنماً علي صورة امراة وفوق راسة تاج وله ايدي كثيرة ولهم عيد في يوم من السنة عند استواء الليل والنهار ودخول الشمس الميزان فيتخذون في فلك اليوم عريشاً عظيماً بين يدي ذلك الصنم ويقَرّبون الية القرابين من الغذم وغيرها ولا يذبحونها ولكن يضربون اعذاقها بين يدية بالسيوف ويقتلون من اصابوا من الناس قرباناً بالغيلة حتي ينقضي عيدهم وهم مسيئون عند عامّة اهل الهند بسبب الغيلة الجلهكية اي عباد الماء يزعمون ان الماء ملك ومعه ملائكة وانه اصل كل شي وبة ولادة كل شيً ونمو ونشو وبقاء وطهارة وعمارة وما من عمل في الدنيا الا ( 400 )

وصل الي وسطة فيقيم ساعة او ساعتين او اكثر وياخذ ما امكنة من الرياحين فيقطّعها صغاراً يلقي فية بعضة بعد بعض وهو يسبع ويقرا واذا اراد الانصراف حرّك الماء بيدة ثم اخذ منه فيقطر بة راسة ووجهة وسأثر جسدة خارجاً ثم سجد وانصرف

الاكنواطرية اي عبادة الذار زعموا ان الذار اعظم العذاصر جرماً واوسعها حيّزاً واعلاها مكاناً واشرفها جوهراً وانورها ضيحًا واشراقاً والطفها جسماً وكياناً والاحتياج اليها اكثر من الاحتياج الي سائر الطبائع ولا نور في العالم الا بها ولا حيوة ولا نمو ولا انعقاد الا بممازجتها وانما عبادتهم لها ان يحفروا اخدوداً مربعاً في الارض واججوا الذار فيه ثم لا يدعون طعاماً لذيذاً ولا شراباً لمطيفاً ولا ثوباً فاخراً ولا عطراً فاحكاً ولا جوهراً نفيساً الا طرحوها فيه تقرّباً اليها وتبركاً بها وحرّموا القاد ولا عطراً فاحكاً ولا جوهراً نفيساً الا طرحوها فيه تقرّباً اليها وتبركاً بها وحرّموا القاد النفوس فيها واحراق الابدان بها خلافاً لجماعة اخري من زهاد الهند وعلي هذا المذهب اكثر ملوك الهند وعظمائها يعظمون الذار لجوهرها تعظيماً بالغاً ويقدمونها علي الموجودات كلها ومنهم زهاد وعبّاد يجلسون حول الفار صائمين يسدّون منافسهم حقي لا يصل اليها من انفاسهم نفس صدر عن صدر محرم وسنّتهم الحتّ علي الاخلاق الحسنة والمنع من اضدادها وهي الكذب والحسد والحقد واللجاج والبغي والجرص والبطر فاذا تجرّد الانسان عنها قرب من الذار وتقرّب اليها

حكماء الهند كان لفيثاغورس الحكيم اليوناني تلميذ يدعي قلانوس قد تلقّي الحكمة منه وتلمذ له ثم صار الي مدينة من مدائن الهند واشاع فيها راي فيثاغورس وكان برحمنن رجلاً جيّد الذهن ناقذ البصر صائّب الفكر راغباً في

## ( 101 )

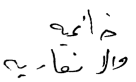
معرفة العوالم العلوية قد اخذ من قلانوس الحكيم حكمة واستفاد منه علمه وصنعته فلما توفّى قلانوس ترأّس برحمنن على الهند كلهم فرغب الناس في تلطيف الابدان وتهذيب الانفس وكان يقول اي امري هذّب نفسة واسرع في النجروج عن هذا العالم الدنس وطهر بدنــه من اوساخـه ظهر له كل شي وعاين كل غائب وقدر على كل متعذر وكان محبورًا مسرورًا ملتذًا عاشقًا لا يملّ ولا يكل ولا يمسّه نصب ولا لغوب فلما نهج لهم الطريق واحتّج عليهم بالحجيم المقنعة اجتهدوا اجتهادًا شديدًا وكان يقول ايضًا ان ترك لذَّات هذا العالم هو الذي يلحقكم بذلك العالم حتي تتَّصلوا به وتنخرطوا في سلكه وتخلدوا في لذَّاته ونعيمة فدرس اهل الهند هذا القول ورسم في قلوبهم ثم توفِّي عنهم برحمنن وقد تجسّم القول في عقولهم لشدة الحرص والعجلة في اللحاق بذلك العالم افترقوا فرقتين ففرقة قالت ان التناسل في هذا العالم هو الخطاء الذي لا خطاء ابين منه اذ هو نتيجة اللَّدة الجسمانية وتمرة النطفة الشهوانية فهو حرام وما يودّي اليه من الطعام اللذيذ والشراب الصافي وكل ما يهمج الشهوة واللذة الحيوانية وينشط اللفوس البهيمية فحرام ايضاً فاكتفوا بالقلبل من الغذاء علي قدر ما يثبت به ابدانهم ومنهم من كان لا يري ذلك القليل ايضاً ليكون لمحاقة بالعالم الاعلى اسرع ومنهم من اذا راي عمرة قد تدنَّس القي نفسة في الذار تزكية لنفسه وتطهيرًا لبدنه وتخليصًا لروحه ومنهم من يجمع ملادً الدنيا من الطعام والشراب والكسوة فيمثّلها نصب عينه لكي يراها البصر ويتحرّك نفسه البهيمية اليها فتشتاقها ويشتبيها فيمنع نفسه عنها بقوة النفس المنطقية حتى يذبل البدن وتضعف النفس وتفارق لضعف الرباط الذي كان يربطها به واما

الفريتي الاخر فانهم كانبوا يرون التغاسل والطعام والشراب وسائر اللذات بقذر الذي هو طريق الحق حلاً وقليل منهم من يتعدّى عن الطريق ويطلب الزيائة وكان قوم من الفريقين سلبكوا مذهب فيثاغورس من الحكم والعلم فتلطَّفوا حتي صاروا يظهرون على ما في انفس اصحابهم من المحدِر والشَّر ويخبرون بذلك فيزيدهم بذلك حرصاً على رياضة الفكر وقهر النفس الأمارة بالسوء واللجوق بما لحق به اصحابهم ومذهبهم في الباري تعالى أنه نور محض الا انه لابس جسدًا ما يستقر لللا يراه الا من استاهل رويته واستحقَّها كالذي يلبس في هذا العالم جلد حيوان فاذا خلعة نظر اليه من وقع بصرة علية واذا لم يلبسة لم يقدر احد من النظر الية ويزعمون انهم كالسبايا في هذا العالم فان من حارب النفس الشهوية حق منعها عن ملانَّها فهو الناجي من دنيات العالم السفلي ومن لم يمنعها بقي اسيرًا في يدها والذي يريد تحارب هذا اجمع فانما يقدر على محاربتها بذفي التخبر والعجب وتسكين الشهوة والحرص والبعد عما يدلُّ عليها ويوصل اليها ولما وصل الاسكندر إلى تلك الديار واراد محاربتهم صعب عليه افتتاح مدينة احد الفريقين وهم الذين كانوا يرون استعمال اللذَّات في هذا العالم بقدر القصد الذي لا يخرج الي فساد البدن فجهد حتى افتتحها وقدل مذهم جماعة من اهل الحكمة فكانوا يرون جثت قتلاهم مطرحة كانها جثث السمك الصافية النقية التي في الماء الصافي فلما راوا ذلك ندموا على فعلهم وامسكوا عن الباقين والفريق الثاني الذين زعموا ان لا خير في اتَّخاذ النساء والرغبة في النسل ولا في شي من الشهوات. الجسدانية كتبوا الى الاسكندر كتابًا مدحوة فيه على حبّ المحكمة وملابسته

( 4°01 )

العلم وتعظيم اهل الراي والعقل والتمسوا منه حكيماً يناظرهم فنفذ اليهم واحداً من الحكماء فنضلوه بالنظر وفضلوه بالعمل فانصرف الاسكندر عفهم ووصلهم بجوايز سنَّية وهدايا كريمة فقالوا إذا كانت الحكمة تفعل بالملوك هذا الفعل في هذا العالم فكيف أذا البسناها على ما يجب لباسها وأتصلت بذا غاية الاتصال ومناظراتهم مذكورة في كتب ارسطوطاليس ومن سنَّتهم إذا نظروا إلى الشمس قد اشرقت سجدوا لها وقالوا ما احسنك من نور وما ابهاك وما انورك لا تقدر الابصار إن تلتذ بالنظر اليك فإن كنت أنت النور الأول الذي لا نور فوقك فلك المجد والتسبيم واياك نطلب واليك نسعى لمدرك السكني بقربك وننظر إلى ابداعك الاعلى وإن كان فوقك واعلى مذك نور اخر أنت معلول له فهذا التسبيح وهذا المجد له وانما سعينا وتركنا جميع لذَّات هذا العالم لنصير مثلك ونلحق بعالمك ونتصل بمساكنك اذا كان المعلول بهذا البهاء والجلال فكيف يكون بهاء العلَّة وجلالها ومجدها وكمالها فحقق لكل طالب أن بهجر جميع اللذَّات فيظفر بالجوار بقربة ويدخل في غمار جندة وحزبة هذا ما وجدته من مقالات اهل العالم ونقلته على ما وجدته فمن صادف فيه خللًا في النقل فاصلحه اصلح الله عز وجل حاله وسدد اقواله وافعاله والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد واله اجمعين

تم الكتاب بحمد الله الوهَّاب



• •

•

. •

.

, "*"* 

Digitized by Google

•

فهرست كتاب الملل والنحل

÷

| 11                  |                 | النجارية    | المقدمة ١ ١ المقدمة ١        |
|---------------------|-----------------|-------------|------------------------------|
| ۰. <sup>م</sup> الا | • • • •         | الصفاتية    | المقدمة ب ۳ .                |
| 10                  |                 | الاشعرية    | المقدمة ج ٥                  |
| vð                  |                 | المشبهة     | المقدمة د ۱                  |
| v9                  | • • • •         | الكرامية    | المقدمة ٢٠ ٢٠                |
| ۸ <b>۵</b>          | مرجية والوعيدية | الخوارج وال | مذاهب اهل العالم ۲۱۰         |
| ^ <b>0</b>          | • • • •         | الخوارج     | ارباب الديانات والملل من     |
| AT                  | • . • •         | تمرحما      | المسلمين واهل الكتاب وسمن لا |
| <b>^1</b>           |                 | الازارقة    | له شهبة كتاب                 |
| 91                  | العاذرية        | النجدات     | المسلمون ۲۶                  |
| ۹۳۰                 |                 | البيهسية    | اهل الأصول                   |
| 10                  |                 | العجاردة    | المعتزلة ۳۹                  |
|                     | ſ               | الصلتية     | الراصلية ۳۱                  |
|                     |                 | الميمونية   | الهذيلية الهذيلية            |
| 17 .                | (               | اليحمزية    | النظامية ۳۷                  |
|                     |                 | الخلفية     | الحايطية ۳۲                  |
|                     | l               | الاطرافية   | البشرية ۱۹                   |
| 1V                  |                 | الشعيبة }   | المعمرية ۴۲                  |
|                     |                 | الخارمية (  | المزدارية ٩                  |
| 9                   | ••••            | الثعالبة    | الثمامية ۴۹                  |
| ۹۸۰۰                | ••••            | الاخنسية    | الهشامية ٥٠                  |
| 91                  | ••••            | المعبدية    | الجاحظية ٥٢                  |
| 9                   | ••••            | الرشيدية    | المحياطية ٥٣                 |
| 19                  | ••••            | الشيبانية   | الجبايية ۵۴                  |
| 11                  | • • • •         | المكرمية    | الجبرية ٥١                   |
| I                   | والمجهولية .    | المعلومية   | ٢٠ المجمعة                   |
|                     |                 |             |                              |

ł,

2

t

( 111 )

| 1 **           | • | •   | •    | • •      |        | لاسمعيلي         |        | • •          |   | •  | • | •    | •     |      | الاباضية  |
|----------------|---|-----|------|----------|--------|------------------|--------|--------------|---|----|---|------|-------|------|-----------|
| 1 " ^          | • | •   | •    |          | رية    | لاثنا عش         | 1      | • 1          |   |    | • |      |       | •    | الحفصية   |
| 1              |   | •   | •    |          | •      | لغالية           | 1   1. | • 1          | • |    |   |      | •     |      | الحارثية  |
| Irr            | • |     | •    | • •      | •      | لسبايية          | 1   1. | • 1          | • | .• |   |      |       |      | اليزيدية  |
| 1 ~~~          | • |     | •    | • •      | •      | لكاملية          | 1      | • 1          | • |    |   |      |       |      | الصفرية   |
| 1840           | • | •   | •    |          | •      | لعلبايية         | 1   .  | . ۳          |   |    |   |      | $\pi$ | خوا  | رجال ال   |
| 1 <b>1</b> 770 |   | •   | •    | • •      | •      | لمغيرية          | 1      | <b>.</b> P   | • |    |   |      |       |      | المرجية   |
| 100            | • | •   | •    |          |        | لمنصورية         |        | • <b>1</b> ¢ |   |    |   |      |       |      | اليونسية  |
| 127            | • | •   | •    |          | •••    | لخطابية          | 1   1. | . YC         |   |    |   |      |       | •    | العبيدية  |
| 11***          |   | •   | •    | • •      | •      | لكيالية          | ۱   I. | .0           |   | •  | • |      |       | •    | الغسانية  |
| 141            | • | •   | •    | • •      |        | لهشامية          | 1   1. | ••           |   | •  | • |      | •     |      | الثوبانية |
| ۱۴۲            | • | •   | •    | • •      | •      | لنعمانية         | 1 .    | ••           | • |    | • |      |       |      | التومذية  |
| 1 <b>Je</b> m  | • | •   | •    | حاقية    | والاس  | لنصيرية          | 1   1  | ••           | • |    |   |      |       | •    | الصالحية  |
| 160            | • | •   | •    |          | تيعة   | جال الث          | ,   1. | • ^          |   | •  |   |      | جية   | هر   | رجال ال   |
| 1100           | • | •   | •    | • •      | ž      | لاسمعيليا        | 1   1. | • ^          | • | •  |   |      |       |      | الَشيعة   |
| ۱۴v            | • | •   | •    | • •      |        | لباطنية          |        | • 9          | • |    |   | •    | •     | Ä    | الكيساند  |
| 100            | • | •   | •    |          | رع     | هل الفر          | 1   1. | • 9          | • | •  | • |      |       | ž    | المختاري  |
| 17.            | • | •   | •    | -        | اليحدي | صحاب             | 1   1  | 1 "          | • | •  | • | •    | •     |      | الهاشمي   |
| 111            | • | •   | •    |          | -      | صحاب             |        | 117          | • | •  | • | •    | •     |      | البنانية  |
| 171            |   | ş   |      |          |        | لخارخون          |        | 41           |   | •  | • |      | •     | •    | الرزامية  |
|                | • | ية) | سلام | يعة الا. | والشر  | لحنيفية          | 1      | 10           | • |    | • |      |       | •    | الريدية   |
| 111            | • | •   | •    | • •      | اب     | هل الكد          | 1 1    | 1.           |   | •  | • |      |       | ð    | الجارودية |
| 177            | • | •   | •    | ي .      | لنصار  | ليهود وا         | 1   1  | 19           | • | •  | • | •    | •     |      | السليمان  |
| 175            | • | •   | •    | •        | اصة .  | ليهود خ          | 1      | ۲.           | • | •  | • |      | •     |      | الصالحية  |
| 177            | • | •   | •    | • •      | •      | لعنانية          | 1   11 | * *          | • | •  | • | •.   | •     | •    | الامامية  |
| 111            | • | •   | •    | • •      | •      | لعيسوية          | 1   11 | r ic         | • | •  | • | . ä  | حفريا | والج | الباقرية  |
| 174            | • | •   | •    | معانية   | واليوذ | لمقاربة          | 1   1  | * 1          | • | •  | • | •    | •     |      | الذاوسية  |
| ۱۷.            | • | •   | •    | • •      | •      | لسامرة           | 1   11 | r 7          | • | •  | • | •    | •     | •    | الافطحية  |
| 1 1 1          | • | •   | • 1  | لمسيح    |        | لنصار <b>ي</b> ا |        | r 7          | • | •  | • | •    |       |      | الشميطي   |
| 1.42           | • | •   | •    | • •      | •      | لملكائية         | 1   0  | r 7          | • | •  | • | لمية | لمفض  | ي وا | الموسوية  |
|                |   |     |      |          |        |                  | 1      |              |   |    |   |      |       |      |           |

( 1917 )

|   | ***                             | •   | •    | •             | •      |        | مقراط   | راي س      | 110    |   |    | •      | •      | •            | رية     | الغسطو     |
|---|---------------------------------|-----|------|---------------|--------|--------|---------|------------|--------|---|----|--------|--------|--------------|---------|------------|
|   | ۳۸۳                             | •   | •    |               | •      | •      | للطن    | ii         | 1 11   | • | •  | •      | •      |              | . تم    | اليعقوبي   |
|   | r1.                             |     |      |               | ۰.     | يس     | لموطرخ  | <u> </u>   | 1~9    |   | •  | •      | ب      | كتاد         | شهية    | من له ً    |
|   | r 9 I                           |     | •    |               | •      | نس     | سنوقاة  | ک          |        |   | ). | لاثغير |        |              |         | المجوس     |
|   | ۲۹۲                             | •   |      | •             |        |        | يغون    | ;          | 1~9    | • | 1  |        |        |              |         | والمانويا  |
|   | ۲۹۴                             | •   | Å    | ئىي <b>مت</b> |        |        |         | č          | 1.17   | • | •  | •      |        |              |         | المجوس     |
|   | r 90                            | •   | •    | •             | آميا   | اقان   | لاسفة   | <u> </u>   | ١٨٣    | • | •  |        | •      |              | ثية     | الكيومر    |
|   | <b>F9</b> 7                     | •   |      |               | م      | ليمكير | لرقل ا  | »          | 1 1 1  |   |    |        | •      | •            | بة.     | الزرواني   |
|   | ۳۹۷                             | •   |      |               | •      | υ      | بيقورم  |            | 1.40   | • | •  |        |        |              |         | الزرآدة    |
|   | r 9 v                           | •   | •    | •             |        | •      | سولون   | حکم ہ      | 1 ^ ^  | • | •  |        | •      | •            | •       | الثنوية    |
|   | r 9 9                           |     |      |               |        |        |         | ,i`        | 1 ^ ^  |   |    |        | •      | •            |         | المانوية   |
|   | ۳.۲                             | •   | •    |               |        |        |         |            | 191    |   |    | •      | •      |              |         | المزدك     |
|   | ۰.۰                             |     | •    |               | ں      | طيس    | ،يمقرا  | ·          | 1910   | • |    | •      | •      |              | لية     | الديصاة    |
|   | <b>**</b> *                     |     | •    |               |        |        |         | I          | 190    | • | •  |        |        | •            | ية .    | المرقونا   |
|   | ۳.۸                             | •   | •    | •             |        |        |         | · ·        | 197    | • | •  | •      | ية     | سيام         | ته واله | الكينوي    |
|   |                                 |     |      | 5             |        |        |         | حكماء      | 7.1    | • | •  | •      | عل     | والنء        | اهواء   | اهل آلا    |
|   | ۳•٩                             | •   | •    | )             | رينو   | ں ر    | ىروسېس  | وهم خ      | ۳.۳    | • | •  | •      | •      | •            |         | الصابية    |
|   | m11                             | •   | •    |               |        |        |         | راي ار     | r • 🖛  | • | •  | •      | لية    | وحاذ         | ب الر   | اصحام      |
|   | ۳۲ ۸                            | •   | •    | ۰.            | ردىمى  | در ال  | لاسكذ   | حکم ا      | r.0    | · |    | ſ      | رات    | محاو         | ت و     | مناظرا     |
|   | ****                            |     | •    | . ر           | الكلبو | س      | ليوجان  | <b>`</b> ` | F.0    | • | •  | )      | فمفاء  | وال <u>ہ</u> | مابية   | بين اله    |
|   | իս <b>իսի</b> ը                 | •   | •    | •             | ابي    | اليوذ  | لشيع    | ۱          | r1°+   | • | •  |        |        |              |         | حکم ہ      |
| • | <b>hd</b> -A                    |     | •    | •             | ر      | لميسر  | اوفرسه  | ;          | r jeje | • | ص  | شخار   | ، والا | ياكر         | ب الم   | اصحاد      |
|   | ~~~~                            | •   | •    | •             |        | • (    | برقلس   | ? —        | roi    | • | •  | •      |        |              |         | الفلاسة    |
|   | եմշետ                           | •   | •    | •             |        |        | لامسط   |            | ro     |   |    |        |        |              |         | الحكما     |
|   | wicke                           | •   | Ļ    | يسو           | لافرود | در ا   | لاسكذ   | 1          | FOF    | • | •  |        |        |              |         | هم اس      |
|   | meo                             | •   | •    | •             | •      | س      | لرفوريو | • <u> </u> | rof    | • | •  | •      | •      | • (          | اليس    | راي ئا     |
|   | <b>m</b> r v                    | • • | اسلا |               |        |        |         | المتا      | 101    | • | •  | •      | ٠ ر    | צניו         | نكساغ   | il         |
|   | ۲ <sup>۳</sup> ۱ <sup>2</sup> ۸ | •   | •    |               |        |        |         | ابو عل     | 101    | • | •  |        | J      | مانس         | نكسير   | i          |
|   | ^ ع <b>رب ا</b>                 |     | •    |               |        |        |         | كلامة      |        | • | •  | •      | •      | لس           | نبذقا   | I          |
|   | r 1 r                           | •   | •    | •             | ت      | لهياد  | في الا  |            | 677    | • | •  | •      | •      | رس           | يثاغو   | • <u> </u> |
|   |                                 |     |      |               |        |        | -       |            |        |   |    |        |        |              |         |            |

٠

( 1917 )

•

•

| 10 I          |   | • |   | • | الكابلية      | <b>m</b> 97       |   | • | كلامة في الطبيعيات .    |
|---------------|---|---|---|---|---------------|-------------------|---|---|-------------------------|
| 164           |   | • | • | • | البهاديونية . | <del>بد</del> د ع | • | • | اراء العرّب في الجاهلية |
| 10 °          |   | • | • |   | عبدة الكواكب  | <b>بدم</b> عا     | • | • | معطلة العرب             |
| For           | • | • | • | • | الشمس         | kuk               | • | • | المحصلة من العرب .      |
| for           | • | • | • | • | القمر .       | kehele            | • | • | اراء الهند              |
| ۴ô۳           | • | • | • | • | الاصنام .     | helele            | • | • | البراهمة                |
| rom           | • |   | • | • | . معاكاليم .  | roje j            | • | • | اصحاب البددة .          |
| 100k          | • | • | • | • | البركسهيكية . | felc^             | • | • | أصحاب الفكرة والوهم     |
| њоњ           | • | • | • | • | الدهكينية .   | ا عاجز            | • | • | البكرنتينية             |
| 100k          | • | • | • |   | ةيلاهلجا      | 1990 1            | • | • | اصحاب التداسي .         |
| F00           | • | • | • |   | الاكنواطرية   | ۴٥.               | • | • | اصحاب الروحانيات .      |
| 1 <b>F0</b> 0 | • | • | • | • | حكماء الهند . | ۴٥.               |   | • | العباسوية               |
|               |   |   |   |   |               | ۴0.               |   | • | الباهودية               |

,

Digitized by Google

.

· ·

.

•

advantage over the rest of having been written by a more learned and intelligent scribe.

In the fifth introductory chapter Al-Shahrastáni has given various Symbols, which, by being prefixed, were designed to mark the several divisions and sub-divisions into which he has distributed his work. In some of the copies these are left out altogether, and in none are they uniformly and constantly retained. Being, therefore, unable to give them accurately, I have omitted them, because they are in no way essential to the work; and the author himself confesses that he only introduced them at all to gratify his own vanity of proving that, although he was a Jurisconsult and a Theologian, he was not on that account ignorant of the principles and rules of arithmetical arrangement.

In editing, for the first time, a work of so great extent, and embracing such a vast variety of subjects, it is impossible that I can altogether have avoided errors of oversight; and it is pardonable if I have fallen into others of ignorance. I know that the unlearned are always the severest critics; for although they may be able to perceive a mistake when pointed out to them, or even to discover it for themselves, they are not sufficiently instructed either to understand how difficult it is always to avoid error, or duly to appreciate that which is correct. To such this book is not accessible. I enjoy, therefore, the advantage of committing it into the hands of the learned, who, being able to estimate the difficulty of my undertaking and the labour which I have bestowed upon it, will be ready upon every occasion to accord me the fullest indulgence.

of another. It appears much more probable that phrases not strictly grammatical or logical should have been corrected in one MS. by a scribe of taste and intelligence. than that different scribes should have made exactly the same solecism in four or five other copies, both of greater and less antiquity. In many instances, particularly in the case of proper names, I have often found that no two copies agreed together, and that not even one was consistent with itself. This has caused me great embarrassment. Indeed. the difficulties which I have had to contend with on this account can only be understood by those who have been engaged in similar labours. The great carelessness of transcribers in omitting the diacritical points, by which alone several different letters can be distinguished, and in confounding similar letters with each other in the names of persons or places, concerning which they have been ignorant, and where the context would furnish no guide, have often so completely corrupted and transformed the word, that it has become almost impossible to restore it. This I have found to be especially the case in the account of the religions of India. With respect to the names taken from the Greek I have had some more certain grounds to rely upon; but these also have been so perverted, that sometimes I have only been able to restore them by taking one element from the reading of one MS., and another from a second, and so In the chapter on the tenets of the antient Arabians I on. have experienced very great difficulty, in consequence of the extreme variety in the several copies; and although I have consulted other works, both printed and manuscript, in which the same verses as are given in that chapter have been cited, I have found that the still increased discrepancy only augmented my embarrassment. When, therefore, I have been unable otherwise to come to a decision, I have usually followed the reading of the MS. No. 5, mentioned above, which, although I will not venture to affirm that it be of greater authority than any of the others, has certainly the

have been added, but they are not always to be depended upon. There are various corrections in the margin, and it is preceded by an alphabetical index of the contents. This belongs to the same collection as the preceding. Additional MS. No. 7251.

Besides these copies of the original work, I have also made use of the Persian translation belonging to the library of the East-India Company, and likewise of the author's History of Philosophers تاريخ الحكما, which has been kindly lent me by my friend Mr. Bland. I have not, indeed, found it stated anywhere in this latter book that it is the production of Al-Shahrastáni; but the comparison of numerous passages in it with others of the book of Religious and Philosophical Sects, in which almost the same expressions occur, can scarcely leave any question as to the identity of their authorship.

It remains for me now to add a word or two respecting the manner in which I have made use of these MSS. in my edition of this work. My object has been in every instance to endeavour, upon the evidence before me, to ascertain to the best of my judgment what the author himself wrote, and to make that my text. I conceive it to be the duty of an editor to represent faithfully even all the manifest errors of his author, and to make his own corrections or observations thereon in notes or otherwise; nor ought he, upon his own authority, to make any change of expression, or even to alter a single word, for the sake of improving the style or of giving it greater perspicuity. I mention this, because I believe I have discovered some errors as to facts in parts of this book ; and further, because the style of the author, being a native of Khurásán, is frequently not in perfect accordance with the precepts of the best Arabic grammarians: and I have therefore often passed over a reading in one MS. which appeared to me in itself to be the most preferable, when the authority of the rest of the copies has preponderated in favour

vii

oriental treasures of his library to scholars both at home and abroad.

4. An octavo volume, on paper, consisting of about 300 leaves, written in a Persian hand by one Muhammad Sádic, an inhabitant of Lahore, in the year of the Hijrah 1181, A.D. 1767. This MS. is badly transcribed; and in some instances the scribe has evidently written from dictation, without at all understanding what he wrote; but the copy which he followed appears to have been good. To the end of the work in this MS. is appended an extract from an historical work by Abd al-Cádir al-Bagdádi, القادر البغدادي الاصل الرابع عشرمن كتاب التواريخ لعبد, المالة belongs to the library of the Honourable East-India Company, and I am indebted for the use of it to the librarian, the highly distinguished President of the Society under whose auspices this book is printed.

5. A MS., on silk paper, in octavo, containing 250 leaves, transcribed in the year of the Hijrah 893, A.D. 1448. This is in general the most carefully transcribed of any of the copies which I have used; but in several instances either the writer of this volume, or of that whose authority he has followed, seems to have ventured upon corrections or improvements upon that which the concurrence of the other copies seems to determine to be the text of the author himself. In many cases of doubt and uncertainty, occasioned by the great discrepancy of the copies before me, I have chosen the reading of this MS. as generally being the most correct. It appertains to the collection, now deposited in the British Museum, of Mr. C. J. Rich, late English Resident at Bagdad. Additional MS. No. 7250.1

6. A volume, on paper, of 245 leaves, in octavo, without date. It is tolerably correct, and in some places the vowels

<sup>1</sup> See my Catalogue — "Catalogus Codicum MSS. Orientalium qui in Museo Britannico asservantur": fol., Londini 1846, p. 111.

vi

It consists of about 240 leaves. There is no notice of the writer, or of the date of its transcription; but a note at the end of the volume states that one Zakariya Ibn Barakát read it at the end of the year of the Hijrah 613, A.D. 1217, or not more than about 65 years after the author's death. This MS. is not very correct: the diacritical points are frequently omitted, especially in such passages as are otherwise obscure. It belongs to the library of the University of Leyden, No. 447, ex legato Levini Warneri.

2. A recently transcribed volume, badly written, but which appears to have followed a good copy. It contains only part of the work, from the beginning to the chapter on Hermes of the work, from the beginning. This also is the property of the University of Leyden, No. 711, ex legato Levini Warneri.

I am indebted for the use of these two MSS. to the late much-lamented Professor Weyers; and I gladly seize this opportunity of acknowledging his kindness, and at the same time of expressing my deep sympathy with those who deplore the early loss of this very able scholar and truly estimable man.

3. A volume, on silk paper, in quarto, consisting of about 200 leaves. There is no note of the time of transcription; but the book is very antient. It is written in a difficult character; and although the diacritical points are not unfrequently omitted, the vowels are occasionally added. This volume belongs to Dr. John Lee of Hartwell House, who not only granted me the loan of it, but has most kindly allowed me to retain it in my possession for a period of nearly six years, during which time this work has been carried through the press. It affords me much pleasure to have such an occasion of bearing my testimony to Dr. Lee's extraordinary liberality, who has always been ready to throw open the extensive

' See p. rr.

v

followers of Muhammad, and likewise of those to whom a true revelation had been made, اهل الكتاب, that is, Jews and Christians; and of those who had a doubtful or pretended revelation, اهل الكتاب, such as the Magi and Manicheans. The second division comprises an account of the philosophical opinions of the Sabeans, which are mainly set forth in a very interesting dialogue between a Sabean and an orthodox Muhammadan; of the tenets of various Greek Philosophers and some of the Fathers of the Christian Church; and also of the Muhammadan Doctors, more particularly of the system of Ibn Sína, or Avicenna, which the author explains at considerable length. The work terminates with an account of the tenets of the Arabs before the commencement of Islamism, and of the religion of the people of India.

I reserve, also, my observations respecting the sources from which this author has probably derived his information for the Preface to the English translation. The various readings, conjectural emendations, and list of errata, which should have accompanied this second volume of the text, I have thought it prudent to postpone till the translation shall have been completed. This task will impose upon me the necessity of re-considering with the greatest care every sentence, as well as of re-examining the whole work; and I trust also to have an opportunity of collating entirely the two MSS. at Oxford<sup>1</sup>, which at present I have only consulted as to certain passages of great doubt and difficulty, through the assistance of Professor Reay, who always has been ready most kindly to make the collations that I required.

The following is a list of the MSS. upon which my edition of this work has been formed :---

1. A quarto volume, on silk paper, except five leaves near the beginning of the book, which have been inserted recently.

<sup>1</sup> MS. Pocock. 83; see Uri's Catalogue, p. 57; and Hunt. 158; this is described very fully by Nicoll in his excellent Catalogue, p. 75.

frequently cited, but it has also been translated both into the Persian<sup>1</sup> and Turkish<sup>2</sup> languages. It was first made known in Europe by the excellent Dr. Edward Pocock, who, having obtained a copy of the work during his residence in the Levant, has frequently cited it in his famous *Specimen Historiæ Arabum*, published in the year 1649. Abraham Echellensis<sup>3</sup> has given a list of Muhammadan Sects, derived from this author, in his reply to Selden, printed A.D. 1661, of which Maracci,<sup>4</sup> Steph. Evod. Assemani<sup>5</sup>, and Sale<sup>6</sup> have availed themselves. De Sacy<sup>7</sup> has likewise taken an extract from this book; and Schmölders<sup>8</sup> and others have also made use of it.

As I hope to be able to fulfil the intention which I have announced, of publishing an English translation of the whole of this work, I abstain at present from entering into any further details respecting it, than merely to give the following very brief outline of the nature of its contents.

After five introductory chapters, the author proceeds to arrange his book into two great divisions; the one comprising the Religious, the other the Philosophical Sects. The former of these contains an account of the various Sects of the

<sup>1</sup> A copy of the Persian translation is found in the library at the East-India House, No. 1323. There is also a Persian Commentary on this work in the library of Eton College. See a "Letter to Richard Clarke, Esq., on the Oriental MSS. in the library of Eton College," by Mr. Bland, in the Journal of the Royal Asiatic Society for 1844, p. 104.

<sup>2</sup> See Jahrbuch. Wien. Vol. lxxi. Anzeige-Blatt. p. 50.

<sup>3</sup> See "Eutychius Patriarchus Alexandrinus vindicatus, sive Responsio ad Joannis Seldeni Origines." 4to. Romæ, 1661, p. 385, and Index Auctorum, No. 58.

<sup>4</sup> "Prodromus ad Refutationem Alcorani": fol. Patavii, 1698. pars. iii. p. 73.

"Bibliothecæ Mediceæ Laur. et Palat. Codd. MSS. Orr. Catalogus," fol. Florentiæ, 1742, p. 251.

<sup>6</sup> See Preliminary Discourse to his translation of the Coran, Sect. viii.

<sup>7</sup> "Chrestomathie Arabe," tom. i. p. 360.

<sup>8</sup> "See Éssai sur les Ecoles Philosophiques chez les Arabes par Auguste Schmölders." 8vo. Paris, 1842. sight of it, and the very mountains would tremble: its burning heat would be more intolerable than that of the glowing coals of the *Gada*;<sup>1</sup> and should the inhabitants of hell be tormented with it, they would be glad to fly for refuge to the punishments which they now endure, as to a place of repose." Al-Shahrastáni died in his native city in the year of the Hijrah 548, A.D. 1153.

He is the author of several important works. Ibn Khallikán mentions three;  $1.^{3}$  Niháyat al-Icdám fi ilm al-Kalám; 2. This present work; 3. Talkhís al-Aksám limadáhib al-Anám.<sup>3</sup> To these Ibn al-Mulaccin adds a fourth, called Masáraat al-Falásifat<sup>4</sup>, and Abulfeda a fifth, named Al-Manáhij.<sup>5</sup> He wrote likewise an account of Philosophers, entitled Taríkh al-Hukama<sup>6</sup>, and probably also other works; he speaks himself of one in the book before us.<sup>7</sup> But the most celebrated of all his labours is his Treatise on the Religious and Philosophical Sects; which was composed, as it appears from his own statement, about the year of the Hijrah 521<sup>8</sup>, A.D. 1127. It is held in high estimation among the learned in the East, and not only has its authority been

<sup>1</sup> "The charcoal of the Ghada-tree is frequently mentioned by the poets as retaining its fire a great length of time." Note of M. De Slane, p. 453 of the volume above cited.

<sup>2</sup> There is a copy of this work in the Bodleian Library. Marsh. 356. See Uri, "Bibliothecæ Bodleianæ Codd. MSS. Orr. Catalogus," p. 114.

<sup>3</sup> Ibn al-Mulaccin reads الايمة instead of طبقات الفقها الشافعية See الأنام in Bodleian Library. Hunt. 108, fol. 135.

<sup>4</sup> See ibid.

<sup>5</sup> See "Abulfedæ Annales Moslemici," Vol. iii. p. 535.

<sup>6</sup> See Haj. Khal. edition of Fluegel, Vol. ii. p. 125. Two copies of this work are in the possession of Mr. Bland of Randall's Park; but the one appears to have been transcribed from the other. I have seen, also, a Persian translation of it, which was brought to England by Mr. Fraser, but it was afterwards purchased by the Prince of Oude during his residence in London, and taken back to India.

<sup>7</sup> See p. m.

\* See p. 19r

ABÚ 'L-FATH MUHAMMAD, the Author of this work, received the appellation of Al-Shahrastáni from Shahrastán, his native place, a city in the province of Khurásán. According to the authority of Al-Samáni<sup>1</sup>, who reports his own statement, he was born in the year of the Hijrah 479, or A.D. 1086. Ibn Khallikán, who cites this account from Al-Samáni, observes also that he had found among his own memoranda a note attributed to this same author, assigning the date of his birth to the year of the Hijrah 467; but at the same time he makes the remark, that he had forgotten from what source he had taken this note. Al-Shahrastáni studied Jurisprudence under Ahmad al-Khawáfi and Abú Nasr al-Cushairi, in which science, as well as that of Scholastic Theology, he attained great distinction: his preceptor in this latter branch of study was Abú 'l-Cásim al-Ansári. He was addicted to the sect of the Asharites, of whose tenets he has given an account in the work before us.<sup>2</sup>

In the year of the Hijrah 510, as stated by Ibn Khallikán<sup>3</sup>, he made a visit to Bagdad, and continued to reside there for three years, being treated with the greatest attention and respect.

He is said to have been in the habit of frequently repeating the following words of Al-Nazzám al-Balkhi: "If discord could assume a visible form, men's hearts would be terrified at the

<sup>1</sup> See "Ibn Khallikán's Biographical Dictionary, translated from the Arabic by the Baron Mac Guckin De Slane," Vol. ii. p. 675, from which source I have chiefly taken this account.

2 See p. 10

<sup>a</sup> This is likewise given upon the authority of Al-Samáni, although Ibn Khallikán has not stated so; and the account is also repeated, from him, by Al-Subki, in his short notice of Al-Shahrastáni. See MS. Selden. 3171, 38, fol. 52, b. intrinsic value and importance must ensure for it a favourable reception among the learned in every quarter of the globe, even although my own task as editor may have been but imperfectly executed.

I have the honour to be, my Lord,

With the greatest respect,

Your Lordship's most faithful Servant,

WILLIAM CURETON.

BRITISH MUSEUM, August 1, 1846.

#### TO THE RIGHT HONOURABLE

### ALGERNON, BARON PRUDHOE,

D.C.L. F.R.S., &c. &c.

VICE-PRESIDENT OF THE SOCIETY FOR THE PUBLICATION OF ORIENTAL TEXTS.

My Lord,

YOUR Lordship is distinguished among all the Noblemen of this mighty Empire for the lively interest which you have manifested in the welfare of the Society under whose auspices this work is published; and I have myself received more encouragement to pursue my Oriental Studies from your Lordship than from any other person of high rank or station among my own countrymen.

It affords me, therefore, much gratification to have an opportunity of testifying my great respect and esteem for your Lordship's high acquirements and character, in being permitted to dedicate to your Lordship a work whose



٠

.



## BOOK

OF

# RELIGIOUS AND PHILOSOPHICAL SECTS,

BY

MUHAMMAD AL(SHAHRASTÁNI.)

NOW FIRST EDITED FROM THE COLLATION OF SEVERAL MSS.

BY THE

REV. WILLIAM CURETON, M.A. F.R.S.

ASSISTANT KEEPER OF THE MANUSCRIPTS IN THE BRITISH MUSEUM, LATE SUB-LIBRARIAN OF THE BODLEIAN LIBRARY.



LONDON: PRINTED FOR THE SOCIETY FOR THE PUBLICATION OF ORIENTAL TEXTS.

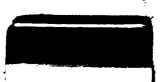
M DCCC XLVI.





719002 BC1060 M 8 OF CALIFORNIA LIBRARY UNIVERSIT

1



Digitized by Google

