

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

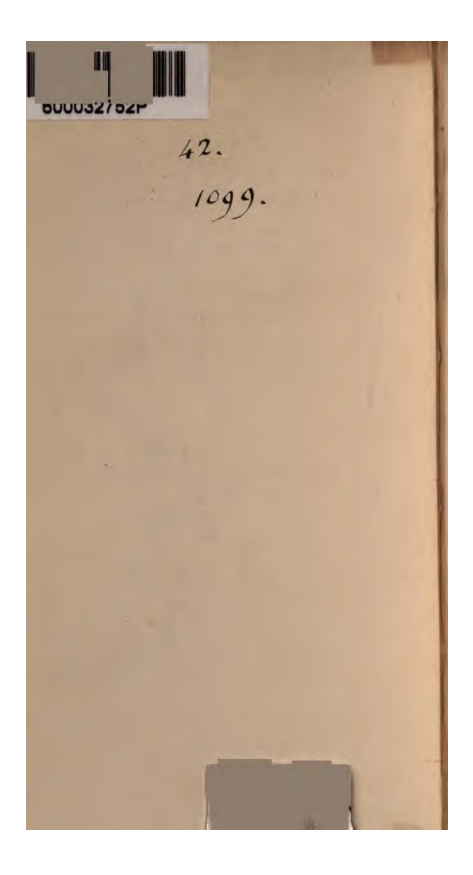
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





.

.

• •







# Rommentar

' zum

# Briefe Pauli an die Romer

von

Dr. A. Tholu



Uene Ausarbeitung.

•\*\*\*

**Halle,** bei Eduard Anton.

1842.

1099

. 660 :

· · ·

• 

•

.

• ł

• . . .

• •

• . •

## Vorwort.

Dbaleich die dritte Auflage dieses Kommentars seit etwa zehn Jahren nicht mehr im Buchhandel war, bin ich boch bisher verhindert gewesen, diese neue Ausar- . beitung erscheinen zu laffen. 3ch will nicht leugnen, daß an dieser Verzögerung auch die große Babl ber feitdem gerade über diefen Brief erschienenen eregetischen Berke ihren Antheil hat, benn während fie einerseits zu einer neuen Bearbeitung des meinigen reizte, mußte fie andererseits auch bedenklich machen, ob es gelingen würde, die große Maffe des Stoffes zu bewältigen und nach fo vielen rühmlichen Beftrebungen neue und fruchtbare Ergebniffe zu Tage zu fördern. Als jedoch vor einigen Jahren die Gefahr mich zu bedrohen anfing, des Augenlichtes verluftig zu gehen, fühlte ich mich bringend aufgefordert, mit bemjenigen Berte meine exe= getisch = literarische Laufbahn zu beschließen, mit weldem ich fie begonnen hatte, und ging mit angeftreng= ter Kraft an die ausgedehnte Arbeit, zu welcher bereits vereinzelte Vorarbeiten vorlagen. 3ch preise bankbar ben herrn, welcher fie mich nicht nur vollenden ließ, fondern auch bie brobende Gefahr für jest abwendete.

Als ich, als vier und zwanzigjähriger Jüngling, burch Melanchthons dogmatische Auslegung des Briefs an die Römer mächtig angeregt, es unternahm, die Herausgabe eines eigenen Kommentars zu versuchen, kam ein solches Werk einem weitverbreiteten Bedürfnisse der Zeit entgegen und vermochte daher auch eine allge= meinere Anregung in der Zeit hervorzubringen. Die Stimmung und Richtung der Gegenwart ist wesentlich eine andere geworden — mögen wenigstens Einige seyn, für welche diese mühsame Arbeit nicht vergeblich unter= nommen worden.

Halle, den 18. Januar 1842.

Dr. Tholud.

911 81

# Einleitung.

#### §. 1.

#### Authentie und Integritat bes Briefes.

ber Brief an bie Römer von bem Apostel Paulus ge= ben fei, ift - mit einziger Ausnahme bes unfritischen ichen Steptifers Evanfon - niemals bezweifelt worben. licherweise könnte ichon die Stelle, wo fich ber zweite Betri auf die Briefe des Paulus bezieht, eine Sinweifung en Ausspruch Rom. 2, 4. enthalten (2 Betr. 3, 15. 16.). e aus unferm Briefe finden fich bei ben apostolischen Batern rften und zweiten Jahrhunverts, bei Clemens Romanus . ad Corinth. c. 35. (Rom. 1, 29-32.), Bolyfary hilipp. c. 6. (Rom. 14, 10. 12.), bei den Gnoftifern des en Jahrhunderts u. f. m. Bu biefen außeren Zeugniffen it das aus dem Charafter des Briefes. Müßte man ber nen Kritik beiftimmen, nach welcher von Dr. Baur außer Briefe an die Römer nur der an die Galater und die an Rorinther für unzweifelhaft paulinische Schriften erklärt en find, und follte, wie von eben biefem Kritifer geschehen, ber Apostelgeschichte die Glaubwürdigkeit abgesprochen wer= fo ftünde freilich ju befürchten, daß bei noch einigen weis Fortschritten dieser Rritif es immer mehr unmöglich würde, eftimmen, was Baulus und die Eigenthumlichkeit feines es war: bis jest aber können wir uns noch barauf berus baß ber Brief an die Römer eine deutliche Ausprägung paulinischen Geistes nach Sache und Form ift.

Rur die Integrität des Briefes hat dis jest einige Ans erfahren. Schon Marcion hat aus dogmatischem Bor= luc, Romment. 3. Abm. Br. 1 urtheil Rap. 15. und 16. verworfen. Heumann hatte Rap. 12 -15. als einen fpäter geschriebenen Brief angesehen und Rap. 16. als eine Rachschrift ju Rap. 11.; Semler hatte Rap. 15. für eine nicht an die Römer geschriebene Privatnachricht angesehen, welche von den reisenden Brüdern allen denen, bei welchen fie einsprachen, mitgetheilt werden follte, und Rap. 16. als ein von Baulus besonders geschriebenes Berzeichniß ber Namen verschiebener Chriften, welche von den Ueberbringern des Briefs an Die Römer auf verschiednen Stationen befucht werden follten; Schulz in den Stud. u. Kritiken 1829. Bft. 3. S. 609 f. will, daß Baulus das 16te Rap. von Rom an die Ephefer geschrieben, und Schott in der Isagoge S. 159., daß Rap. 16. aus Fragmenten eines von Paulus in Korinth an eine afiati= fche Gemeinde geschriebenen fleineren Briefes zusammengeset fei. Da alle diefe Meinungen das ausschließliche Eigenthum ihrer Urheber geblieben find, fo tann es genügen, fie erwähnt ju haben, von Neander (Bflanzung der chriftl. Rirche I. S. 343. g. A.), Credner (Einleit. 1. Th. 2. Abth. §. 143.), de Bette (Romment. 3. Br. an d. Römer. 2. Aufl. S. 170.) wird die Nechtheit der beiden Rapitel anerkannt. 3hr neuefter Gegner ift Dr. Baur, den be Wette auch in der 2. Aufl. gang unerwähnt gelaffen hat, - von ihm ift in feinem Auffate: über 3wed und Beranlassung des Römerbriefes und die damit zusammenhängen= ben Verhältniffe ber römischen Gemeinde, Tub. Zeitschr. 1836. 5. 3. das 15. und 16. Rapitet des Briefs für unächt erflärt worben. Die Kritik dieses Gelehrten beruht auch in diesem Falle auf ber durchaus eigenthümlichen firchenhiftorischen Ansicht, welche er fich über das Verhältniß ber petrinischen und paulinischen chrift= lichen Partei der ersten zwei Jahrhunderte gebildet hat, und wie er es felbst erklärt (a. a. D. S. 118.), so ift diese Abhand= lung nur eine weitere Fortführung des Auffates «die Chriftus= partei in der korinthischen Gemeinde, der Gegensatz des pauli= nischen und petrinischen Christenthums in der ersten Zeit der Ricches in ber Tüb. Zeitschr. 1831. S. 4. Da nun ber haupt= grund zur Verwerfung diefer beiden Rapitel für diefen Gelehrten barin liegt, baß fie mehreres enthalten, was mit jenen Ansichten über die damaligen Zeitverhältniffe, die er fich gebildet hat, nicht übereinstimmt, so würde er selbst wohl nur dann zur Zurücks

nahme berfelben bewogen werben tonnen, wenn feine Grunds anficht auf hiftorischem Wege widerlegt würde. \*) Derjenige aber, welcher biefelbe nicht theilt, wird um fo weniger in den gegen die Mechtheit biefer Rapitel aufgestellten Bebenten Beweisfraft finden, als fie fo Bieles enthalten, was fich fofort als falfch barthun läßt, vergl. die Beurtheilung ber Baur'fchen Anficht von Kling, Stud. u. Kritiken. 1837. 5. 2. Einiae wenige Beispiele mögen biefes zeigen. herr Dr. Baur findet bie gunftige Meinung von ber guten Gefinnung und chriftlichen Einsicht der Gemeinde, welche Rap. 15, 14. ausspricht, im Biberfvruch mit ber dogmatischen Bolemit, welche ber Apostel in dem Briefe ju üben sich veraulaßt sieht, und mit dem Rap. 1, 11. ausgesprochenen Zwede; aber welchen Biberfpruch muß man bann nicht erft im erften Briefe an die Rorinther finden, wo ber Apostel so viel zu rügen und zu berichtigen hat, den Mangel an chriftlicher Beisheit der Gemeinde fo wiederholt vor= hält, Rap. 6, 5. 10, 15. 14, 20., und nichts defto weniger Rap. 1, 5. von ihnen rühmt, daß sie er narri lóyw xai náon grodoer reich feien! Unvereinbar findet es ferner Dr. Baur mit dem paulinischen Ursprunge des 15. Rapitels, daß daselbft im 23. Berje ber Berfaffer als eigentlichen Grund feiner Reife nach Rom angebe, daß er seinen Lauf im Drient vollendet habe, und von dem Endzweck, den Ray. 1, 11. aussprach, gar nichts weiter erwähnt werde; wer wollte jedoch etwas Auffallen= bes barin finden, daß bei ber beabsichtigten Reife des Apostels mehrere Rüchfichten zugleich obwalteten, und bag er im Eingange bes Briefes benjenigen Grund hervorhebt, in welchem fich besonders bie liebevolle Rudficht auf die Gemeinde ausspricht, - zumal da jener Rritiker felbft barauf aufmertfam macht (S. 169.), baß B. 22. gerade wie Rap. 1, 13. bes öfteren Borfages Erwähnung thut, bie römische Gemeinde zu besuchen. Das Gerr Dr. Baur eine größere Bahl folcher Gründe aufstellt, beren Unhaltbarfeit. fofort einleuchtet, erwedt das Borurtheil, das die Kraft der ganzen Beweisführung nur in ben Boraussehungen liegt, mit melchen berfelbe zur Rritif biefer beiden Rapitel binzugetreten.

<sup>\*)</sup> Einiges zur Widerlegung Dienenbe findet fich in ber Dlebaus fen fcen Wehandlung. Stud. u. Krit. 1838. D. 4. S. 927. erwähnt.

- Allgemeiner ift bas Bedenken gegen bie Aechtheit eines Theils bes 16. Kapitels, nämlich ber bort ben Brief beschließenden Dorologie gewesen. Nachdem Schmidt in feiner Einleitung in's R. T. und Bater zuerft einen Verbacht bagegen ausgesprochen, ift von Reichne, dem de Wette in der 1. Aufl. fich anzu= schließen geneigt war, die Unächtheit diefer Verse mit Entschie= benheit behauptet worden, und zwar follte nach Reiche ein Interpolator fie ungeschickterweise ber Stelle Juda B. 24. 25. nachgebildet haben; de 29 ette bemerkt (in der 1. Aufl.) wenig= ftens, daß "die sehr parallele Dorologie am Ende des Briefes Juda Nachdenken errege." Anlaß zum Zweifel ift bei dicfer Dorologie allerdings vorhanden. Derfelbe wird zunächst auf äußere Weise badurch erregt, daß fie fich in cod. J., fast fämmt= lichen minusc., bei Chryf., Damasc. u. a. am Schluffe bes 14., in cod. BCD\*E, Besch., Ropt., einigen lat. Bätern am Schluffe des 16. Rap., in cod. A. 17., Arm., an beiden Stellen, in einigen Zeugniffen gar nicht findet (cod. D\*\*, ber sie aber ursprünglich am Schluß des letten Rapitels hatte, FG, ber indes am Schluß eine Lude von feche Zeilen hat, und in noch einigen unbedeutenden Zeugniffen). Dazu kommt nun, 1) daß sie weder an der einen noch an der andern Stelle recht am Orte zu seyn scheint, 2) daß sie eine gewisse Dunkelheit und Ungeschicktheit des Ausdrucks zu enthalten scheint; 3) daß kein anderer paulinischer, ja fein neutestamentlicher Brief mit einer Dorologie schließt, außer der Brief Judä und der verwandte zweite Betrinische, und mit jener Dorologie hat gerade die unsrige ei= nige Verwandtschaft (f. jedoch die Dorologie Eph. 3, 20. 21. vor dem paränetischen Theile). — Eine sehr ausführliche und genaue Untersuchung hat dem Gegenstande Fritiche gewid= met, ber zunächst bas Paulinische des Ausdrucks und der Gebanken zu zeigen sucht, wie auch bas Baffende gerade für biefen Brief an die Römer; sodann, daß nicht am Ende des 14. Rav., fondern nur an dem des 16. die richtige Stelle feyn könne; endlich, daß sich auch ein Grund angeben lasse, warum bie Ab= schreiber die Worte an den Schluß des 14. Rap. hinzugefügt. Das Nachläffige und Ungeschickte im Ausdrucke hat auch diefer Ausleger nicht hinwegbringen können. Das Anakoluth & h δόξα in einem fo furgen Sate behalt immer etwas Auffallendes;

•4

warum ber Apostel gerade allein am Briefe an bie Römer und zwar nicht nach dem Haupttheile, auch nicht einmal nach dem paranetischen, fondern nach ben Grüßen, und zwar nachdem er bereits ben gewöhnlichen Schluß-Segenswunsch ausgesprochen, bie Dorologie hinzugefügt haben follte, dafür fieht man wenigstens nicht die Nothwendigkeit. Indes last fich immerhin Einiges ermis bern. Bunachft, daß doch auch mancher von ben Brieffiellern unferer Zeit, wenn gefragt, warum er benn einem Briefe noch einen frommen Bunsch beigefügt, bem andern nicht, in Berle= genheit gerathen würde; ferner, daß gerade in demjenigen Briefe, beffen Inhalt es am eheften erwarten laffen tonnte, im Brief an die Ephefer 3, 21., fich wirklich eine Dorologie findet; fo= bann, bag ber Schriftsteller, fei es aus innerem Antrieb, fei es burch außere Gründe bewogen, gerade unferm Briefe meh= rere Zusätze hinzugefügt und dadurch auch zu einem mehrmali= gen Schluffe veranlaßt worden, Rap. 15, 13 und 33. und 16, 20. (vgl. 2. Theff. 3, 16. 18.); endlich, daß bas Anakoluth und bas Ungeschickte im Ausbruck ber Dorologie jedenfalls um vieles weniger bei einem Interpolator, als bei einem Apostel begreiflich ift, bei welchem große Eile als Grund ber Nachlässig= Feit angenommen werben mag.

Positiverweise spricht für bie Aechtheit ber Borte eins mal, daß die fritischen Zeugniffe, welche sie ganz weglaffen, nicht in Betracht kommen gegen bie, welche fie haben, fobann, baß bie barin ausgedrückten Gedanken paulinisch find, ja insbe= fondere auch für den Inhalt des Römerbriefs paffend. Mas Die Stellung berfelben 'anlangt, fo muffen wir ben von dem neuesten Interpreten bes Briefe beigebrachten Gründen, daß fie am Schluffe bes Briefs an ber rechten Stelle ftehen, beitreten. Hätten fie ursprünglich am Schluß von Rap. 14. geftanden, fo mußte man entweder annehmen, der Apostel hatte den schwach= gläubigen Chriften, von denen Rap. 14. handelt, die göttliche Stärfung ihres Glaubens gewünscht - biefen Zufammenhang haben schon die griechischen Ausleger angenommen — wie zwecklos würde nun aber gerade in biefem Zusammenhange bie Erwähnung des Evangeliums als eines von Ewigfeit beschloffc= nen, jest aber geoffenbarten Myfteriums feyn! Bie ftorend würde auch der Busammenhang mit Rap. 15. unterbrochen! -- "

#### Einleitung. §. 2.

ober wir müßten fagen, baß ber Apostel mit R. 14. ben Brief zu schließen beabsichtigt habe und daß die Worte als Schlußformel des ganzen Briefs zu betrachten feien, fo Grotius, Rückert. Sollte indes von Kap. 15. an ein späterer Zusat folgen, würde nicht dann der Apostel die den Zusammenhang unterbrechende Dorologie - biefelbe nämlich als Schlußformel betrachtet — an bas Ende des Briefs gestellt haben? Frägt man ferner, was aber wohl die Abschreiber bewogen haben tönne, bie Borte, die am Schluffe fo paffend find, gerade an bas Ende von R. 14. ju ftellen, fo laßt fich gewiß als Grund annehmen, was eben auch von vorn herein auffällt, daß ber Apoftel, nachdem er R. 16. bereits ben Segenswunsch geschrieben, bann noch die Dorologie hinzugefügt hat. Eine merkwürdige Bestäti= gung diefer Vermuthung ergiebt fich aus bem Nachweis von Fris= fche, baß gerade biejenigen fritischen Beugniffe, welche bie Doro= logie am Schluße von Ray. 16. haben, theils ben Segenswunsch laffen, theils der Dorologie nach segen. Das Erfte thut A. C. Ropt. Aethiop. Bulg. ms. und Rufin, das Lette cod. 17. 80. Syr. Erpen. und Philor. Gerade als Schluß des Römerbriefs erscheint die Dorologie passend. Denn es war ja hier bas Evangelium als ein der Welt neu offenbartes Mufterium dars gestellt worben.

#### §. 2.

### Stiftung und Bestandtheile der römischen Gemeinde.

Die römische Kirche bezeichnet Petrus als ben Stifter und ersten Bischof ber in Rom gesammelten christlichen Ge= meinde. Das Unbegründete dieser Behauptung haben indeß forschende Mitglieder dieser Kirche selbst eingeschen, ein Ba= lesius, Pagi, Baluz, Hug, Klee. Die neueste aus= führliche Untersuchung, welche katholischerseits über den Gegen= stand veranstaltet worden, die Abhandlung in der Tübinger theo= logischen Quartalschr. Jahrg. 1824. 4. H., "über den Ausentshalt des Apostels Petrus zu Rom", giebt als Resultat einer ge= nauern chronologischen Untersuchung, daß jener Apostel zwar allerdings in der römischen Gemeinde gelehrt und den Märtty= rertod erlitten babe, daß aber sein Ausenthalt daselbst nur auf

etwas über ein Jahr gesett werden fonne. Um fo auffallenber ift es, daß noch in neuerer Zeit ein protestantischer Gelehrter bie Stiftung ber romischen Gemeinde durch Betrus in den lets ten Juhren bes Claubius, ober in ben allererften bes nero behauptet hat. \*) Die herrschende Anficht unter protestantischen und fatholischen Schriftforschern und Rirchenhistoritern ift bie, bas Betrus zwar allerdings nach ber Welthauptstadt gefommen und bort auch den Martyrtob gelitten, nur bag er auf keinen Fall die römische Gemeinde begründet, und auch überhaupt nicht por Abfaffung unferes Briefes in Rom gewesen. Nach bem Borgange mehrerer älterer Rirchenhiftorifer, namentlich aus der reformirten Rirche, hat sich auch entschieden babin ausgespros chen Schröckh, Gieseler und Reander in ihren Rirchengeschichten und v. Cölln in ber Encyclopadie von Erich und Gruber Th. 18. S. 43. Die Annahme, Betrus fei gar nicht nach Rom gekommen, erklären fie fammtlich für Syperfritif. Doch hat Dr. Baur in den beiden angeführten Abs handlungen auch bieses Faktum in Zweifel gestellt, und nach feinem Borgange Negnder in der Pflanzung d. christl. R. Th. 2. S. 458., bie Schwächen im Beweise bafur, Dles haufen aber im Romm. und in dem Auffage in den Studien und Kritiken 1838. S. 4. die Schwächen im Beweise bas gegen gezeigt. Das Dlebaufen entgegenfest, um ben Martyrtod des Apostels in Rom als unaweifelhaftes Faktum au erweis fen, ift allerdings nicht im Stande, die von Dr. Baur behaups tete Möglichfeit abzuschneiden, daß der Bericht des römischen Presbyter Gajus, welcher etwa 130 Jahre nachher fich darauf beruft, daß in Rom am Batican und an der Straße nach Oftia bie Grabmäler des Betrus und Paulus gezeigt würden - daß biefer Bericht, fo wie bie Aussage bes etwa 50 Jahre früher fchreibenden forinthischen Bischof Dionysius des hiftorischen Grundes ermangeln könnte; indes wird ber unbefangene Kritiker

<sup>\*)</sup> Myn ster. Kleine theolog. Schriften, Ropenhagen 1825. in ber Abhandl. über ben ersten Aufenthalt bes Apostels Petrus in Rom. Es ist baher ein Verschen, wenn Reiche in seinem Rommentar zum Brief an die Römer I. S. 39. diesen Gelehrten mit in der Jahl der= jenigen nennt, welche ben frühern Aufenthalt des Petrus in Rom be= ftreiten.

gestehen müssen, daß die Thatsache nur dann in Zweifel gezogen werden könnte, wenn sich ihr wichtige Gegengründe gegenüber stellen ließen, solche nun sind nicht vorhanden; wenn sich aber Biner im Reallerikon II. 1. S. 280. durch die genetische Entwickelung, welche die Kombination des Tübinger Kritikers gegeben, ihm beizustimmen geneigt machen läßt, so darf nicht unberücksichtigt bleiben, daß diese genetische Entwickelung in hi= storischen Boraussehungen ihre Basis hat, durch welche Miss= trauen in dieslebe erwedt wird.

Daß ber Same des Evangelii schon früh in die romische Sauptstadt gekommen sei, ist fehr wahrscheinlich. Man hat barauf hingewiesen, daß schon die römischen Juden, welche beim Pfinastfest anwesend waren (Apg. 2, 10.), eine Runde vom Chriftenthum nach Rom bringen konnten; bas die nach Stephani Martvrtobe in verschiedene Gegenden zerftreueten Judenchriften — obzwar Lukas nur Samarien, Phönicien, Cy= prus und Antivchien erwähnt (Avg. 8, 1. 11, 19.) - boch auch nach ber Hauptstadt gekommen feyn könnten; daß --falls bas Chriftenthum nicht schon unter Claudius in der hauptstadt vorhanden gewesen ware - bie durch ihn vertries benen Juden es auswärts fennen lernen und bei ihrer Rud= fehr dahin verpflanzen konnten. Auch abgesehen von allem die= fem, macht ber außerorbentliche Bufammenfluß aus ben Brovin= zen in Rom wahrscheinlich, daß schon früh Mitglieder der jun= gen Rirche borthin tamen; bezeichnend fagt Dvid: orbis in urbe erat, und Athenäus, Deipnosoph. 1, 20. nennt Rom eine επιτομή της οίχουμένης, worin όλα τα έθνη αθοόως ouréxioral. Bur Beit, wo Paulus schrieb, ift die Gemeinde schon zahlreich gewesen, wie sich aus ihrem weitverbreiteten Ruf und Ruhm ergiebt (1, 8.), aus der großen Zahl ihrer Lehrer (Rav. 16.) und aus ben verschiedenen Berfammlungsplägen in der Hauptstadt (16, 5. 14. 15.) — vorausgesett daß man hier wirklich an Versammlungsplätze ber Christen zu benten hat. Diefer blühende Buftand, fo wie auch die Erflärung des Apostels, baß er schon seit längerer Zeit einen Besuch bei ber Gemeinde beschloffen (Rap. 15, 23.), bienen ebenfalls zum Erweise, daß, als Paulus schrieb, Die Christengemeinde in Rom bereits feit geraumer Beit bestehen mußte.

8

Unter ben in Rap. 16. aufgeführten Lehrern finden wir viele Schüler bes Apostels, auch zeigt fich Paulus mit ben Berhältnissen ber Gemeinde bekannt, und spricht mit einer ges wiffen Bertraulichkeit zu ihr, fo daß fich baran nicht zweifeln läßt, daß Schüler bes Apostels einen bedeutenden Antheil an bem Aufban der Gemeinde gehabt haben, daß fie jedoch, wie Eichhorn will (Ginl. IH. 1. S. 208.), Begründer berfels ben gewesen seien, läßt fich barum noch nicht behaupten. Die Annahme, das Priscilla und Aquilas, als fie aus Rom vertrieben wurden und sich in Korinth an Baulus anschlossen, bereits Christen waren, läßt sich zwar nicht mit völliger Ents fchiedenheit vertheidigen, sobald man ihr aber mit der Mehr= zahl ber neueren Gelehrten beitritt, fo ergiebt fich, daß die Bertreibung unter Claubius auch die äußerlich von den Juden fich nicht unterscheidenden Judenchriften mitbetraf, und es würde hieraus folgen, daß das Chriftenthum schon unabhängig von paulinischen Schülern in Rom befannt geworden war. Daffelbe wird wahrscheinlich, wenn man Rap. 16, 7. folche Lehrer in ber Gemeinde findet, die ichon vor der Bekehrung bes Baulus fich zu Chrifto befannt hatten.

Was die nationalen Bestandtheile der Gemeinde anlangt, fo denkt man sich nach der herrschenden Ansicht am ersten Ansfange als den Kern einen judenchristlichen Bestandtheil, wozu jedoch später eine überwiegende Anzahl Heidenchristen hinzugeskommen sei. So Paulus, Neander (Pflanzung der christl. K. I. S. 344. 347. g. A.), Rückert, de Wette, Olshaus fen, wogegen die Jahl der Judenchristen als die überwies gende angeschen worden ist von Henster, Koppe, Hänlein und neuerdings namentlich von Meyer, Baur, dessen Ansicht sofort näher zu erörtern seyn wird. Das beide Bestandtheile sich in der Gemeinde fanden, darauf läst schon der Inhalt des Briefes schließen, dazu kommt die bestimmte Anrede an die Heidenchristen Kap. 11, 13. und das marigo spus Kap. 4, 1. 12., welches sich auf die Judenchristen bezieht — auf Kap. 7, 1. läst sich fein Schluß gründen. \*). Wie die ersten Bertündiger

<sup>\*)</sup> Meyer ift ber einzige, welcher auf biese St. entscheidendes Gewicht legt, Einleitung zum Briefe an die Römer. S. 15.

ber heilsbotschaft fich überall zunächft an bie jubische Bevolfe= rung wendeten, fo wird es ohne Zweifel auch in der haupts ftadt geschehen senn, wo die Judenschaft so zablreich war, daß ihre Menge ben Römern Bedenken einflößte; jur Beit bes Auguftus schloffen fich einft einer jubischen Gelandschaft aus Rom felbft 8000 Juden an, Jofephus Antiquit. 1. XVII. c. 12. Augustus hatte ihnen freie Uebung ihres Gottesdienftes **S**. 1. gestattet und ein Quartier jenseits der Tiber zur Wohnung ans gewiesen, Bhilo, leg. ad Caium, p. 1014. ed. Fr. Dio Caffius historiar. XXXVII. 17. Der zahlreiche Zutritt von Seiden ju ber chriftlichen Gemeinde wird junächft durch bas im heidenthum bamals fo weit verbreitete religiöfe Bedürf= niß wahrscheinlich gemacht. Nachdem ein Caligula in die Bahl ber Gottheiten erhoben worden, konnte ja wohl die heidnische Religion taum noch etwas haben, was ernfteren Gemüthern Genüge leiftete, daher fich die Römer fo zahlreich zur judischen Religion wendeten, daß Seneca in einem Fragment (de superst. in Aug. de civ. Dei l. VII. c. 11.) fagt: fo viele Römer hätten die jüdische Religion angenommen, ut per omnes jam terras recepta sit, victi victoribus leges dederunt. Auch Juvenal spottet bitter über bie judaifirenden Römer, · Satyr. XIV. B. 100. ff. Dhne 3weifel haben baher bie er= ften Berbreiter des Chriftenthums nicht bloß heilsbedürftige Sei= ben, sondern auch eine Anzahl proselyti portae in Rom vor= gefunden. Bon ben häufigen Uebergängen ber heiden zum Christenthum spricht auch Tacitus Annal. XV. 44.: repressaque in praesens exitiabilis superstitio rursus erumpebat non modo per Judaeam — sed per urbem etiam. Wenn nun so schon a priori die überwiegende 3ahl ber Heidenchri= sten in Rom wahrscheinlich ist, so hat Rückert überdies noch mehrere aus bem Briefe felbft entlehnte Beweise geltend gemacht, zunächft folche, die -- mit Einer, weiter unten zu besprechenden Ausnahme --- allau aweifelhafter Natur find, um hier wiederholt au werden, fobann die, welche er felbft als völlig entscheidend be= trachtet, nämlich die Worte des Apostels, Rom. 1, 5. und 13., • nach beren Anführung er hinzusett: «Auch hier bedarf es feines Bortes um zu erfennen, er felbft betrachte feinen Brief als ge= richtet an eine heidenchriftliche Gemeindes und - hiemit abbricht.

Es ift aber unverantwortlich, bas Rückert die Untersus chungen von Dr. Baur, welche ber gewöhnlichen Anficht fo bedeutende Einwürfe entgegenstellen und biefer Frage überhaupt eine viel größere Bedeutsamkeit gegeben haben, als fie bisher hatte, ganzlich unberudfichtigt gelaffen hat — wie es S. 366. in ber Anmerfung heißt: « um nicht den Kommentar zu sehr ans aufchwellen » und weil er die Abficht habe, die Baut'iche Abhandlung anderwärts im Einzelnen zu prüfen. Die S. 2. erwähnte zweite Baur'sche Abhandlung hat im Busammenhang mit der Frage über den hauptbestandtheil der römischen Ges meinde auch die bisherige Anficht über die in ihr herrschende Geis ftesrichtung, fo wie über bie Tendenz und ben Lehrgehalt bes Briefes, zugleich auch über bie Glaubwürdigkeit der Apostelges fchichte wankend zu machen gesucht, und zwar mit Gründen, welche eine nähere Erwägung erheischen. Es wird von diefem Rritiker zuvörderst barauf aufmertfam gemacht, daß ein bisher nicht beachteter, unauflöslicher Widerspruch bestehe zwischen ber Stelle Apg. 28, 22. und bem, was uns unser Brief über bie bamaligen Buftande ber römischen Gemeinde lehrt. Die läft fich, fo wird gefragt, wenn zur Zeit, wo Baulus feinen Brief fcbrieb, die römische Gemeinde fich in einem fo blübenden 3us ftand befand, irgend damit vereinigen, daß die dortige Juden= schaft mit der christlichen Lehre so ganzlich unbekannt ift, als es ihre Repräsentanten nach ber Apostelgesch. aussprechen? (a. a. D. S. 109. ff.) Daß man in ber Rebe ber Juben eine Berftellung anzunehmen nicht berechtigt sei, hatte Dlshausen in seinem Rommentar mit Entschiedenheit behauptet, und Dr. Baur fpricht feine Freude aus, burch feinen Gegner felbit biefen Ausweg abgeschnitten zu feben. Der fel. Dlshaufen hatte burch folgende Sypothese die Schwierigkeit zu beseitigen gesucht: burch bas Ebift, welches Claudius gegen bie Juben erlaffen, von dem Sueton fpricht, feien die Chriften bewogen worden, ihre Berschiedenheit von den Juden ftarter hervortre= ten zu laffen. Es sei dazu gekommen, daß sich durch paulini= iche Schüler die antijudaistische Richtung in Rom festgesett, auch fei wohl die Bahl ber zurückgetehrten Juden nicht fo be= beutend gewesen, und man habe vielleicht mehr neue Einwanderer, als eigentliche Burudgefehrte anzunchmen; fo laffe es

fich benn benten, bag bie romische Judenschaft von bem Chris ftenhäuflein in Rom keine Runde hatte. Um diefe Hypothefe behaupten ju tonnen, wird bann von Olshaufen (wie auch von Rückert) nachdrücklich bie Ansicht vertheidigt, daß die Rich= tung ber römischen Gemeinde burchaus antijudaistisch, im Begenfatz zu der bei ben Galatern herrschenden, benn hatte fich eine iubaifirende Richtung unter ben Chriften gefunden, fo wurben fie auch ben Synagogalverband einigermaßen aufrecht erhalten haben und die römische Judenschaft hatte Kenntniß von ihnen befigen müffen. Da nun Dr. Baur biefe Ausfunft eben fo unbefriedigend findet, als alle früheren, fo fommt er zu bem Schluffe, daß sowohl bei jener Stelle ber Apostelgeschichte, als bei allen andern, welche erwähnen, baß fich Paulus mit feis ner Predigt immer zuerft an die Juden gewendet habe, der hi= ftorische Charafter aufzugeben und eine bloße Fiftion anzunehmen fei, nämlich ju dem apologetischen 3wede, ben Heidenapo= ftel por feinen zelotischen Mitbrüdern barüber zu rechtfertigen, daß er fich überhaupt mit feiner Predigt vorzugsweise an die Beiden gewandt habe. Diefelbe apologetische Tendenz foll nun aber auch bas hauptmoment unferes Briefes fenn, als beffen Saupttheil Rap. 9-11. anzusehen, worin gezeigt werbe, es geschehe bem Bundesvolke badurch kein Unrecht, daß in Folge ihres Unglaubens eine fo große Maffe Seiden in die chriftliche Rirche eingehe. So diene benn der Brief an die Römer zur Unterftützung der aus mehreren firchlichen Denfmälern refulti= renden Thatsache, daß die römische Gemeinde eine ftreng jus baifirende, dem Apostel Baulus feindlich gefinnte, ber vetrinis fchen Partei angehörige gewesen fei; daß auch heidenchriften zu ihr gehörten, folle zwar nicht geleugnet werben, aber ---«wir wiffen nicht, auf welchem Wege fie befehrt worden find» (??) und wenn fie Rap. 11, 13. vom Apostel besonders angerebet werben, fo laffe fich eben baraus abnehmen, fie feien ber zurücktretende und unbedeutendere Theil ber Gemeinde gemefen.

Erwägen wir zuvörderft den Widerspruch, in welchem Apostelgesch. 28, 22. mit den aus unstrem Briefe resultirenden Datis stehen soll. Wir gestehen, daß, falls die Worte der Juben in der Apostelgeschichte im strengen Sinne als Wahrheit genommen werden, die vom verewigten Dlshausen getroffene Ausfunft uns eben fo wenig befriedigt, als Dr. Baur badurch aufrieden gestellt wird. Die Juden sprechen nämlich fo, als ob fie nicht nur nicht mit ben Lehren bes Chriftenthums näher befannt feien, fondern als ob fie fogar vom Borhandenseyn einer chriftli= chen Gemeinde in Rom burchaus Richts wüßten «von biefer Sefte ift uns fund, daß ihr allenthalben widersprochen wird » --ift dies denkbar? Es ift wahr, die urbs hatte einen ungeheuren Umfang, aber bennoch von bem Borhandenseyn ber Chriften in Rom nichts zu wiffen, war damals wohl faum möglich. Rach der ac= wöhnlichen Annahme war nur 2 Jahre fpäter - wie Baur erinnert -- bie große Neronische Feuersbrunft und bie durch fie veranlaßte Chriftenverfolgung, wie allgemein bekannt die Chriften damals in Rom gewesen, bezeugt die ausdrückliche Angabe bes Tacitus Annal. XV, 44. Nero subdidit reos et quaesitissimis po'enis affecit, quos per flagitia invisos vulgus Christianos appellabat. Rling in bem Auffate Stud. und Rrit. 1837. S. 2. S. 302. giebt ber DIs= hausen'ichen Sypothefe eine andere Bendung, es fei namlich die Absonderung von der Judenschaft ausgegangen, welche bie Berührung mit ber Chriftengemeinde gemieden habe, um fich nicht die Verfolgung der Obrigkeit zuzuziehen; es wird näm= lich bie Stelle bes Sueton, wo von bem tumultuari ber Juben impulsore Chresto die Rebe ift, von Rling auf Streitig= feiten bezogen, bie in ber Mitte ber römischen Juden aus Beranlaffung bes bei ihnen eindringenden Chriftenthumes entstan= ben feien. Bir haben gegen biefe Faffung der Sypothefe baffelbe Bebenken, wie gegen die andere; die römische Judenschaft fonnte - fo scheint es uns - nicht in dem Grade mit dem Chriftenthum unbefannt fevn. Es fei, bag ber Bertehr mit ber Chriftengemeinde in ber hauptstadt abgebrochen war, wir wollen das zugeben: sollte denn nicht einer der vielen Reifen= ben, follten nicht bie jahrlich en officiellen Gefandtichaftender Juden nach Jerusalem \*) einige Kunde über die Tendenz der neuen Lehre mitgebracht haben? Wir bekennen uns daher ju

<sup>\*)</sup> Cicero pro Flacco c. 28.: cum aurum Judaeorum nomine quotannis ex Italia et ex omnibus vestris provinciis Hierosolymam exportari soleret, Flaccus sanxit edicto, ne ex Asia exportari liceret.

ber älteren Ansicht, daß die Rede ber Juden in der Apostels geschichte nicht ehrlich gemeint ift. Paulus tritt vor ben jus bifchen Oberen mit ber Boraussezung auf, daß fie nicht nur vom Chriftenthum, fondern von ihm felbft fchon gehört haben würden und fucht die römische Ju= benschaft mit der Versicherung zu begütigen, Richts wider bas Bolt und die Bäter gethan zu haben (B. 17.) Die judischen Borfteher fehen diefe Aeußerung als eine Unwahrheit an und glauben ihm nur mit gleicher Münze zu vergelten, wenn auch fie thun, als ob sie von ihm nichts wüßten, indem sie so hoffen, ihn zu einer defto unbefangneren Mittheilung zu bewe= gen. Bur Unterstützung Diefer Ansicht der Sache dient, wie uns scheint, die vorausgeschickte Erklärung B. 21., daß fie we= ber durch Briefe, noch durch mündliche bole Runde etwas von Baulus vernommen hätten; benn daß bie römische Judenschaft von biefem berühmten Apostaten, der feit etwa 15 Jahren burch ganz Rleinasien und Griechenland bie Juden wider fich aufaeregt, seit etwa 6 Jahren feinen Schauplatz nach Europa verlegt, der in handelostädten wie Ephefus und Korinth gelehrt, von wo beständiger Verkehr mit Rom war -- daß fie von dies fem überhaupt Nichts gehört haben sollten, ift gewiß unwahr= scheinlich, wie denn auch Paulus felbst das Gegentheil vorauss fest \*), ja es scheint sogar, er habe gemeint, es sei zugleich mit feiner Abreise eine officielle nachricht über ihn von ber Synagoge in Jerufalem an die römische Judenschaft gelangt. benn was Meyer im Rommentar zu b. St. der Apostelgesch. angiebt, um hievon die Unmöglichkeit zu erweisen, ift feiness weges zwingend. - Nach ber Befeitigung biefes Bedenkens, wens ben wir uns nun der Frage zu, ob ber Brief entscheidende Beweise enthält, daß die Maffe der Gemeinde aus heidenchriften

14

<sup>\*)</sup> Freilich ließe sich fragen: "Leugnen die Juden benn, feinen Namen zu tennen? Sagen sie nicht bloß, nichts Bofes über ihn durch Briefe ober mundlich erfahren zu haben, wie er vorausseche"? So will Eichhorn (Einl. III. 1. S. 210.) allerdings das Bedenken entfernen. Aber 1) wie sollten die Juden nicht, wenn sie überhaupt durch ihre Brüder von ihm gehort hatten, auch Boses über ihn gehort haben? 2) sieht man nicht aus der Fremdheit, mit der sie über die Beschaffenheit der Sette sprechen, das sie auch als mit seiner Person undekannt erscheinen wollen?

bestanden habe, in welchem Falle benn auch ber Baur'fchen Ansicht von bem petrinisch = judaifirenden Christenthume in Rom und damit zugleich von ber haupttendenz biefes Briefes bie vornehmfte Stute entzogen wurde. Allerdings halten auch wir bie von Rückert als entscheidend angeführten Beweisgrunde für zwingend, nämlich bie Aussprüche Rap. 1, 7. und 13. Dr. Baur hat biefem in die Augen fallenden Beweife fich burch bie einfache Bemerfung zu entziehen gewußt, daß ja 89vn hier feineswegs bie Beiben, fonbern bie Bölfer bedeute (G. 117. b. a. A.); und in der That bedarf diefe Auffassung einer nähern Brüfung. Da ber Apostel πάντα τὰ έθνη in B. 5. schreibt, fo tann man wirflich auf den Gebanten fommen, bie Juden feien mit einbegriffen, und geneigt werden, mit Reiche an bas Bort Chrifti Matth. 28, 19. zu erinnern. Aber hat fich der Apos ftel jemals fo gleichmäßig als Juden= und Beidenapostel bezeichnet? Rennt er fich nicht Rap. 11, 13. 15, 16. den Seiden= apostel und fagt bort, ähnlich wie hier: dia thy zaper thy doθείσαν μοι ύπό του θεου είς το είναι με λειτουργόν Ιησου Xolorov eig rà 29vn; wenn er Rap. 1, 5. vom Empfanae bes Apostolates spricht - ift er nicht bei feiner Berufung zur Bredigt für die Seiden geweiht worden Apostelgesch. 21, 22. 26, 17. 18.? \*) Muß nun an diefer erften Stelle, ichon wenn wir fie an und für fich betrachten, 29vy auf bie Beis ben bezogen werden, fo kann man um fo weniger baran zweis feln, wenn man B. 13. vergleicht. Daß der Apostel B. 13. unter 29vn nicht die Juden mit einbegriffen haben fann, geht beutlich genug aus dem ganzen Jusammenhange von B. 14 -16. hervor, vergleiche bie Auslegung ber Stelle. Uebers haupt burfte ra e9vn im neutestamentlichen Sprachaebrauch und insbesondere bei Paulus an feiner Stelle fo vorfommen, daß es die Juden und die heidnischen Bölker zusammenfaßte, man val. den Gebrauch von rà 29m z. B. im Römerbriefe 2, 14. 24. 3, 29. 9, 24. 30. 11, 13. 25. 15, 9. 10. 11.

\*) Zwar heißt es Apg. 9, 15. "Meinen Ramen zu tragen vor bie Deiben und Könige und Kinder Israel", aber bort ift boch nicht for wohl an die eigentliche Predigt des Evangeliums gedacht, fondern, wie das vor Königen (vgl. Matth. 10, 18.) zeigt, ift hier mehr von einem muthigen Beugnisablegen die Rede. (bler narra ra E9rn). 12. 16. 18. 27. 16, 4. 26. Ju bles fer zulett erwähnten Stelle fteht ebenfalls, wie Rap. 1, 7πάντα τα έθνη, der Apostel hat indes wohl auch hier vorzugeweise an die heidnischen Bölfer gebacht, welchen früher auch nicht einmal durch die yoawai noowyreixal das Christens thum fund geworden war. Ein nicht geringes Gewicht muffen wir aber in biefer Sache noch einer andern Stelle bes Briefes beilegen, welche Rückert mit Unrecht unter bie weniger beweisfräftigen gerechnet hat, bem Ausspruche Rom. 15, 15. 16. Wenn nämlich bort ber Apostel fein Recht, überhaupt Die Gemeinde zu ermahnen, ober mit größerer Rühnheit an fie zu fchreiben, bars auf gründet, daß er zum Seidenapostel erwählt fei, follte nicht jeder Unbefangene hierin einen beutlichen Beweis feben, bas bie Gemeinde ber Maffe nach aus ehemaligen heiden bestanden haben muß? 200hl fcbloß der Beruf zum Seidenapostel 2Birtfams feit unter Judenchriften nicht aus; wenn aber Baulus an Juben= chriften fcbrieb, würde er fich nicht vor ihnen bloß auf ben allaes meinen Charafter eines anoorolog Ingoo Xoigrov, ber bem Sei= benavostel, wie bem Judenapostel auf gleiche Beife zufam; be= rufen haben ?- Berücffichtigen wir noch die Stelle Rap. 11, 13., irt welcher Berr Dr. Baur einen positiven Beweis für feine Anfict zu finden gemeint hat. Es hat indes boch gar feine Bahricheins lichkeit, bag hier die Seiden beghalb vom Apostel insbesondere angeredet fenn follten, weil fie nur den fleineren Theil ber Ges meinde ausmachten: ba Rap. 9. und 10. gegen jubifche 21ns maßung gerichtet war, und ber Apostel Rap. 11. bazu fchreis tet, auch heibnischen Unmaßungen entgegenzutreten, fo ergab fich biefe birefte Unrede an bie Seiden gang natürlich.

Ift die Masse der Gemeinde heidnischen Ursprungs gemefen, so wird schon hiedurch die Annahme einer antijudaistischent Tendenz wahrscheinlich, wenn auch nicht gewiß, da ja auch die großentheils heidenchristliche Galatergemeinde durch Gesetzeeiferer in eine judaistische Richtung hineingetrieben wurdes diese Untersuchung hängt jedoch mit der über Veranlassung und Zwech des Briefes so sehr zusammen, daß wir sie zweckmäßiger im Jusammenhange mit dieser Frage anstellen.

1

§. 3.

Ort und Beit ber Abfassung bes Briefes.

Wie schon Theodoret in feiner Einleitung bemerkt, fo wird uns Ort und Zeit ber Abfaffung durch Rom. 15, 25-30. febr gewiß, zumal wenn wir damit ben Reifeplan, Apostelgesch. 19. 21. und einige Stellen der Korintherbriefe vergleichen. 1 Ror. 16, 1 - 3. nämlich forbert Baulus zu einer Beisteuer für bie armen paläftinenfischen Chriften auf, welche er felbft nach Jerufalem bringen will; in dem nicht lange barauf geschriebenen zweiten Briefe melbet er Rap. 9., daß bie macedonischen Bruber reichlich beigesteuert haben, und läßt die Bollendung ber Sammlung unter ben Korinthern vorbereiten. In unferem Briefe nun melbet er, daß er im Begriff ftehe, mit ber für bie Bala= ftinenfer eingefammelten Rollekte nach Serufalem zu reifen (Rom. 15, 25. νυνί mit dem Präfens πορεύομαι). Diefe Data füh= ren uns darauf, daß der Brief in Korinth geschrieben fei, von welchem Orte aus er auch einige Jahre vorher zur Reife nach Jerufalem fich einschiffte, Apostelgesch. 18, 21. Damit ftim= men ferner auch gänzlich bie in dem Briefe felbft erwähnten ' hiftorischen Beziehungen überein. Er fendet den Brief burch Phobe, eine Diafonissin der Gemeinde zu Kenchreä, der zu Rorinth gehörigen affatischen Safenstadt, von wo man eben nach Anen überzuschiffen pflegte, Rap. 16, 1. Paulus grußt von Ca= jus, als seinem und ber Gemeinde Gastfreund, 16, 23. Ca= jus aber war ein geborner Korinther, den Paulus felbst getauft hatte, 1 Ror. 1, 14. Auch grüßt er von Graftus, indem er ihn olxovóµog thg nhlews (es ist also von einer den Römern befannten Stadt die Rebe, burch welche er nicht bloß burchae= reift, in der er fich aufgehalten hatte,) nennt, Rap. 16, 23. Db dies derselbe Eraftus fei, welcher Apostelgesch. 19, 22. an= geführt wird, ift ungewiß, doch ift er wohl nicht von dem 2 Tim. 4, 20. genannten verschieden, und von biesem heißt es bort, er fei in Korinth geblieben. Demnach werden wir die Abfaffung bes Briefes in jenen breimonatlichen Aufenthalt in Griechen= land ju feten haben, von welchem Apostelgesch. 20, 2. fpricht. Korinth giebt auch ichon die Unterschrift als Abfaffungsort an. Rach der gangbaren Ansicht fällt diefer Aufenthalt des Apostels in Korinth in das Jahr 54 oder 55.

Tholud, Romment. 3. Rom. Br.

2

#### §. 4.

#### Veranlaffung, 3wed und Inhalt bes Briefes.

Seitdem man angefangen hat, im hiftorisch = tritischen In= tereffe bie Veranlaffung zu biefem Sendschreiben zu unterfuchen, hat die Ausicht, daß der Apostel die heiden = und die judenchriftliche Partei in ber Gemeinde ju verföhnen beabsichtigt, unter verschiedenen Mobififationen am meisten Beifall gefunden; fte wird ausgesprochen von Kleuter, Sug, Eichhorn, San= lein, Bertholbt, Flatt, Schott, Rückert in ber Iten Aufl. ' Man hat aus Rap. 14, 11. 15. 16. 17., vornehmlich aus 15, 7. 8. auf vorhandene Zwiftigfeiten geschloffen und na= mentlich hug hat auch noch hiftorische Verhältnisse hinzuge= nommen, burch welche die Spaltungen herbeigeführt worden feien, nämlich die Zurückfunft ber — vorausfählich — unter Claubius vertriebenen Judenchriften zu ihren zurückgebliebe= nen heidenchriftlichen Brüdern. Nachdem ich in den früheren Ausgaben des Rommentars biefe Unficht zurüchgewiefen und bie Meinung ausgesprochen, daß fich ber Inhalt der erften dogma= tischen Masse bes Briefes vollkommen durch ben allgemeinen Endzwed bes Apostels erfläre, bas Befen und bie Bedeutung ber chriftlichen Bahrheit überhaupt barzustellen \*), find alle fpa= teren Ausleger, Glödler, Röllner, Reiche, be Bette, Mener, Dishaufen Diefer Anficht, welche ichon Luther, Calvin, Melanchthon, Pellicanus, von dem Briefe haben, beigetreten und nur von Schmid in dem Programm de Paulinae ad Romanos epistolae consilio atque argumento 1830., von Credner in der Ginleitung I. 2, §. 141. ff. und namentlich von Baur in der angeführten Abhandlung ift aufs Neue bie Beranlaffung des Briefes in speciellen perfonlichen und örtlichen Berhältniffen gesucht worden. Um Stärf= ften macht fich bei Rückert auch hier feine Subjeftivität geltend, indem er, ohne bie entgegengesetten Unfichten auch nur einer Erwähnung ju würdigen, es eine Thorheit nennt, einen andern 3weck in irgend welchen hiftorischen Umftänden

\*) Auch Feilmofer Einl. 2. 2. §. 103. hatte vorgezogen, in bie: = fer hinsicht von hug abzuweichen.

zu suchen, als ben von Paulus felbst in Röm. 1, 12. anges gebenen (2. Aufl. II. S. 377.).

Die Art, wie Dr. Baur bie Bolemit gegen ben Jubalomus ber Gemeinde aus dem Inhalt bes Briefs erweift, ift ihm ganz eigenthümlich und hängt fo fehr mit Jeinen Ans fichten über bie Partei der Betriner und Pauliner jufammen, bag, wer biese nicht theilt, anch auf die von ihm ge= gebene Darstellung bes Ganges des Briefes nicht eingehen wird. Dagegen find bie Andeutungen, welche Rap. 14. 15. und 16. über den Buftand der Gemeinde geben, wohl ber Art, daß man mit Dr. Schmid sich dazu genöchigt glauben fann, auch in bem bogmatischen Theile bes Briefes eine Rudfichtnahme auf bie Borurtheile bes Judaismus ju finden, und somit ber von bem fel. Dlohausen aufgestell= ten Meinung entgegen jn treten, bag bie römische Rirche burchaus von antijudaistischer Tendenz beherrscht gewesen fei. Da Rap. 15, 7-9. in bestimmten Worten auf Zwistigfeiten zwischen Judenchriften und Heidenchriften hindeutet, fo hat fich auch Dlohausen genothigt gesehen, wenigstens bei jenen Schwachgläubigen, von denen Rap. 14. handelt, judifche Ginfluffe zuzugeben, er halt nämlich biefelben «für Asteten mit jus bischen Grundibeen, aber mit heidnischen Glementen gemischt» (S. 421. des Romm.) \*). In ber Stelle Rom. 16, 17. findet er bloß bie Möglichteit angedeutet, baß folche Leute auch in Rom auftreten könnten, was jedoch nicht zugegeben werden fann, benn wie hatte bann Baulus fagen mögen: «Der Gott bes Kriedens wird den Satan in der Rurte unter eure Ruße

<sup>\*)</sup> Es bråckt sich in jener Stelle ber verewigte Verf. nicht beutlich barüber aus, ob er die Leute als Jubenchristen angesehn wissen will, worauf die Worte hindeuten: "darauf leitet u. f. w.", oder für heidens christen, wosur die Worte sprechen: "Seneca ep. 108. beschreicht, wie er selbst eine Zeitlang in einem ahnlichen Streben begriffen war." Nach den im Tert angesührten Worten kann man sowohl an heidenchristen denken, det benen heidnische Elemente zurückgeblieben, als an Jubenchristen, die heidnische Elemente angenommen — dies Lestere aber wird Niemand für glaublich halten.

treten»? Rach blefer Stelle fann man nicht anders urtheilen, als baß fich wirklich folche zelotische Judaisten in Rom eingefunden hatten, wie die, durch welche die galatische Gemeinde verwirrt worden war. Man tann die Rlage im Briefe an die Roloffer (R. 4, 11.) hinzunehmen, daß nur einige Mitarbeiter aus ber Beschneidung ihm-in Rom fraftig beigeftanden. Auch nimmt Baulus allem Anschein nach in dem Abschnitte über ble Schwachgläubigen R. 15, 17. auf judaistische Gegner Rudficht, wenngleich diefe Schwachgläubigen felbft als unberührt von zelotischem Ginfluffe erscheinen. Blidt man nun auf ben bogmatischen Theil bes Briefs und findet hier bie Bestreitung ber rechtfertigenden Rraft des Gesches, und Rap. 9. 10. bie Nichtigkeit ber fleischlichen Ansprüche Israels ausführlich entwidelt, fo wird man fich allerdings der Meinung zuneigen, daß dieß im Hindlic auf judaistische Irrlehre geschehen fei. Immer aber liegt darin noch feine Berechtigung, die Absicht einer folden Bolemit als Beranlaffung biefes Genb. Bare fie es, fo fonnte ber Brief schreibens anzusehen. nicht eine fo umfaffende und allgemeine Anlage haben, als er wirklich hat, und dieß stellen wir der erwähnten Meinung aus nächft entgegen. Ferner leitet eben jene Stelle im 16ten Rap. B. 17 - 20. auch nur darauf, daß die Irrlehrer ihr Glud bei ber Gemeinde ju versuchen angefangen hatten; daß biefe Bersuche von bedeutendem Erfolge begleitet gemefen, muß bagegen verneint werden, benn wie ware es bentbar, daß Baulus die Ermahnung nur fo beiläufig in den Appendix des Briefes batte einfließen laffen, wenn bie Irrlehre fich fcon festgefest, wenn fie einen Theil der Gemeinde ergriffen hatte? Die Enticheis bung über ben Charafter ber Schwachgläubigen R. 14. ift fchwierig; wir glauben an ängftliche Jubenchriften benten an Gerade ber Umftand nun, daß fie einen andern Chas müñen. rafter als die galatischen hatten, bag fie nicht auf die Beschneis bung bringen, daß fie ben Buftand ber heiben zwar für febr bebenflich, boch nicht für abfolut die Seligfeit gefährdend bielten. zeigt, daß diese ihre Richtung nicht durch die Bseudapostel bervorgerufen worden feyn tann. Ueberdieß müffen wir bei ber Frage

nach ber Veranlaffung bes Senbschreibens boch auch auf bie eigene Erflärung bes Paulus ein bebeutenbes Gewicht legen, und burch biese werben wir nur auf die allgemeine Abficht einer freundlichen Annäherung geführt. Der Apostel erflärt, daß schon seit Jahren der Wunsch in ihm lebendig gewefen fei, in ber hauptftudt bes romischen Reichs die Botichaft von Chrifto erschallen zu laffen, und bag bisher nur von au= Ben kommende Hinderniffe es ihm unmöglich gemacht (Ray. 1, 13. 15, 22. ff. vgl. Apg. 19, 21.). Schon diefen Erflärun= gen nach könnte man fich nicht wundern, wenn eine folche Beranlaffung, wie die Abreise ber Phöbe nach Rom (R. 16, 1.), bei dem Apostel den Gedanken geweckt hatte, mittlerweile eine briefliche Predigt an die Stelle der mündlichen treten zu lassen. Da, wo er am Anfange des Briefes die Stimmung ausspricht, in welcher er an bas Schreiben gegangen, erwähnt er feine andere Absicht, als die einer wechselfeitigen Aufmun= terung im Glauben, und fnupft bieje Aeußerung ganz, wie man es nach ben vorhererwähnten Stellen erwartet, an feine Sehn= fucht, gerade die Gemeinde ber Metropolis einmal zu besuchen. Auch Ray. 15, 15. 16. erwähnt keinen speciellen 3weck, son= bern gründet vielmehr das Recht, fo wie er an fie geschrieben Bat, ju fchreiben, barauf, bag er göttlicher Beife jum Apostel ber Seiden ermählt fei. Go muß ich benn auch jest bie in ben fruheren Auflagen des Rommentars ausgesprochene Anficht wieder= holen, bag bie vornehmfte Beranlaffung zu bem Send= fchreiben. ber Bunfch mar, biefer Gemeinde ben Rern ber Seilswahrheit fchriftlich vorzutragen, ba es mündlich bisher nicht hatte geschehen fon= n en. Dieje aus der Erklärung bes Apostels fich ergebende Annahme findet ihre Bestätigung in bem Plane und Inhalte bes dogmatischen Theiles des Briefes.

Damit ift jedoch noch keineswegs ausgesprochen, daß nicht auch die Rüchficht auf specielle Bedürfnisse der Gemeinde zur Abfassung mitgewirkt haben. Wenn der paränetische Abschnitt die Materie von der Obrigkeit, die Bedenklichkeiten der Schwach= gläubigen, die Scheelsucht zwischen heiden= und judenchristli= chen Mitgliedern berückschichtigt, so kann dies und anderes, was er von der Gemeinde erfahren hatte, auf feinen Entschluß, an fie zu schreiben, eingewirft haben. Finden fich in dem dogmas tifchen Theil Erörterungen, welche ber Ueberschätzung bes Gefetes entgegentreten, und läßt bie Stelle Rap. 16, 17. ff. auf bas Vorhandenschn judaistrender Zeloten in Rom schließen, so mag man immerhin auch diefe Rücksicht als mitwirkend bei ber Abfaffung des Briefes ansehen. Ja da fo vieles in dem Briefe fich bazu benuten läßt, bas Unbefriedigende ber alttestamentlis chen Religionsstufe zu erweisen, fo fonnte felbft die Meinung, ber wir ichon bei Theoboret begegnen, fich aufdrängen, bas wohl auch eine birefte Polenif gegen bas Judenthum vom Apo= ftel beabsichtigt fei und Anlag zur Abfassung des Bricfes gegeben babe. Eichhorn, welcher in neuerer Beit am Entschiedensten Diese Meinung vertreten, findet fo deutlich ben Gegensat nicht gegen judaifirendes Chriftenthum, fondern gegen Judenthum im Allgemeinen in dem Briefe ausgesprochen, daß er fagt (a. a. D. S. 217.): «Das reine Chriftenthum ift allerwärts bem reinen Jubenthume, reine Christen find reinen Juden entgegengeset: nach bem Inhalt bes Briefs follte man glauben, es habe gar feine judaifirende Chriften, welche Beschneidung und mofaisches Gefet mit bem Chriftenthum zu verbin= ben pflegten, in Rom gegeben.» Auch E. Chr. Schmidt, Flatt, be Bette, Schott, find Diefer Meinung beigetreten. Indes, was follte gerade in Rom diefe Volcmit gegen die alts testamentliche Religion? Es müßten ganz eigenthümliche Berhältniffe obgewaltet haben, wodurch fie nothwendig geworden Eichhorn sucht folche nachzuweisen: Die große Babl wäre. ber proselyti portae, namentlich auch unter ben Reichen und Vornehmen, habe, als Pauli Schüler mit Lehren nach Rom gekommen, welche « ber Aufflärung jener Beit mehr Genuge thaten » (sic!), fich dieser aufgeflärten Lehre zugewendet; bie Juden feien eiferfüchtig geworden und hätten das Zureichende ber mosaischen Religion zu erweisen gesucht; die wieder wankend gewordenen Chriften an befeftigen, habe nun Paulus geschrie= ben. Wäre jedoch Polemik gegen das Judenthum die Haupts fache, fo mußte die Anlage bes Briefes eine andere feyn. Derfelbe beginnt bamit, ju zeigen, baß Seiden und Juben gleis cherweife ber chriftlichen Seilsanstalt bedürfen, daß ber im Chris ftenthum geforderte Claube auch ichon im alten Teftamente als

`

Dittel ber Rechtfertigung genannt werde; er thut bar, daß das Ehriftenthum einen Wendepunkt in der Geschichte des menschlichen Geschlechts ausmacht, daß es erfüllt, was das Geset nicht geben konnte, daß der Gläubige eine herrliche Aussicht in Die jenseitige Jufunst habe; er verklindigt das Eingehen der Dasse des Heinenthums in die Kirche und schließlich auch die Bekkrung von Israel. Das alles nun läßt sich zwar mehr oder weniger zur Polemik gegen das Judenthum gebrauchen, würde aber doch in einem andern Jusammenhange vorgetragen sein müssen, wenn man diese Polemik als direkten Endzweck des Briefes anschen sollte. Dazu kommt, daß die von Eichhorn vorausgesetze Veranlassung zusolcher Streitschrift gänzlich der historischen Grundlage entbehrt. \*)

Der Inhalt zerfällt in einen bogmatischen und paränetis ichen Theil; ber bogmatische stellt einen Ueberblick ber gangen Scilslehre auf und geht von Rap. 1-8., Rap. 9-11. fann man als ein hiftorisches Korollarium bazu anschen, und, mit our ben llebergang bilbend, gründet ber Apostel auf diese bogs matische Grundlage feine Paränefe von Rap. 12-16. Gleich bas Thema feines Briefes zeigt die Allgemeinheit feines Ende imedes. Es ift in ben Borten Rap. 1, 16. 17. ausgefprochen. Daß das, was es vertündigt, Bedürfniß der ganzen Menschheit fei, wird Rap. 1. und 2. erwiefen, nämlich in Betreff ber Heiben und in Betreff ber Juden. Go bedürfen benn heiden und Juden gleicherweise einer Verföhnung und Rechtfertigung aus freier Gnas be (3, 1-21.), und von B. 21. an folgt die Bertündigung ber neuen Gnadenanstalt für beide Bölfermaffen. Rap. 4. thut dar, baß diefe Art der Rechtfertigung auch schon im A. T. vorgebildet. Rap. 5, 1—11. spricht von den Früchten derfelben; B. 12 -Ende zeigt die Größe des mitgetheilten Heils durch den Nachweis, baß es bie verderblichen Folgen überwiegt, bie vom Sündenfall ausgegangen. Rap. 6. lehrt, daß durch folche Predigt der

.

<sup>\*)</sup> Eine Mitwirkung polemischer Absichten nehmen auch mehrere ber Dorher G. 18. angegebenen Theologin an, z. B. Rückert (1 A. S. 690.), Reiche (I. S. 81.) eine indirekte Polemik gegen Jubenchriften; de Wette (2 U. S. 2.), gegen Juden; auch Pellicanus sieht ben Brief als prophylaktisch gegen die Juden an; wegegen Andere, wie Olshausen (S. 45.), Eredner (Einl. I. 2. S. 377.), polemische Zwecke ganzlich leugnen.

Sundendienst nicht gefördert werde; benn ber glaubige Chrift, theilnehmend an dem Tode Christi, ist für die Sünde gestor= Dem Gefct abzufter= ben, um Gott in Christo zu leben. ben, um mit Christo eine neue Verbindung einzugehn, find bie Gläubigen berechtigt, benn vermöge ber inwohnenden böfen Luft bes Menschen schlug im gesetzlichen Leben das Gesch gerade zu einem Antriebe zum Böfen aus (Rap. 7.). Bei benen, bie in Chrifto find, ift bagegen ber 3wiespalt gelöft und bie Berbammniß hinweggenommen, denn was das geiftige Gesets for= bert, vollendet der Geift Chrifti in uns, ber einft auch ben fterb= lichen Leib mit Leben erfüllen wird. Wer biefen Geift hat, nur diefer ift ein Rind Gottes und ein Erbe der Herrlich= feit, und alle Leiden ber Zeit fommen bagegen nicht in Betracht. können auch von der Liebe Gottes in Christo nicht scheiden (Rap. 8.). Dieses reichen Heiles in Christo ift nun zwar mehr. bie Heidenwelt als bas Gottesvolf theilhaft geworden, doch folgt baraus nicht die Richtigkeit des göttlichen Rathschluffes, ber von Anfang an nur bie ächten Abrahamskinder, das find bie geiftigen, die da glauben wie Abraham, felig machen wollte: nach freiem Rathschlusse hat Gott nur dem Glauben den Bu= gang zum Reiche feines Sohnes eröffnet (Rap. 9.). So liegt es benn auf feine Beise an Gott, fondern an Israel felbft, wenn es des Heils verluftig geht (Rap. 10.). Aber auch 38= raels Ausschluß ift nur temporär und feine völlige Berftogung. Bird die Fülle ber heidenwelt eingegangen fenn, fo wird auch ganz Israel felig werden, denn wie Gott ber Ausgang und bas Mittel, fo ift er auch bas Biel aller Dinge, benn von ihm und durch ihn und zu ihm find alle Dinge; ihm fei Ehre in Ewigkeit (R. 11.)! Do fo reiche Gnade, ba ge= bührt sich auch, ihrer würdiglich zu wandeln — so leitet der Apostel mit dem folgernden our die besonderen Baränesen ein. ju denen er fich aufgefordert fühlt.

Aus diesem Inhalt geht die dogmatische Wichtigkeit des Briefes hervor. Er ist ein System der paulinisch = christli= chen Lehre, oder — wie man auch mit einem großen Philoso= phen sagen mag — eine religtöse Philosophie der Weltgeschichte; daher denn auch das erste dogmatische Lehr= buch der protestantischen Kirche auf dem Grunde von Borle=

24

fungen über diefen Brief entstanden ist; die loci theologici von Melanchthon, wie er dieses in der Dedikation der ers sten Ausgabe an Plattener erklärt; und den Anfängern des theologischen Studiums wurde aus eben diesem Grunde, weil dieser Brief eine rein auf der Schrift ruhende Dogmatik sei, das Studium desselben an's Herz gelegt. \*)

#### §. 5.

#### Sprache und Styl bes Briefs.

Daß ein Brief an romische Chriften in griechischer Sprache abgefast ift, hat nicht das mindeste Auffallende. Die Juden, welche in Rom lebten, verstanden wahrscheinlich, wie bie meisten im Auslande lebenden Juden, griechisch, inwiefern bamals bie griechische Sprache bie lingua Franca ber alten Belt war; bie alten jüdischen Grabmäler in Rom haben nur griechische Inschriften (B. Aringhi Roma subterranea L. S. 397 f.); aber auch die Heidenchriften verstanden wahrschein= lich größtentheils griechisch. Es reichen für diese Annahme fol= gende Belegstellen aus ben Alten aus. Tacitus, de Oratoribus c. 29: nunc natus infans delegatur Graecula e ancillae. Martial, Epigr. l. XIV. ep. 56: rusticus es? nescis quid Graeco nomine dicar. Spuma vocor nitri. Graecus es? acponitoor. Juvenal, von ben romis fchen Frauen, Sat. VI. 184-190.: se non putat ulla formosam, ni quae de Tusca Graecula facta est. Hoc sermone pavent, hoc iram, gaudia, curas, hoc cuncta effundunt animi secreta. Tertull. de pallio c. 3. lingua (Graeca) jam penes Latium est. Bgl. Bernharby, Grund= riß ber römischen Litteratur G. 26. Auch Ignatius, Dio= nus von Korinth und Frenaus schrieben griechisch an bie

\*) Daß gegen den ewigen Schalt des Briefes die Wertgereche tigteit der römischen Kirche ganz auf gleiche Weise blind machte, wie die Selbstgenügsamteit der Auftlärungsperiode, dafür giebt einen mertwürz digen Beleg, was Melanchthon in der Vorrede zu schnm. sagtz multi tantum hanc postremam pagellam (den paränetischen Theil des Briefes) legunt ut Hesiodi aut Phocylidis poema. Superiora nihil arbitrantur ad nos pertinere, quia putant tantum rixas esse de Judaicis caeremoniis, de quibus nunc nemo litigat. römischen Christen, auch der römische Bischof Elemens schrieb griechisch (s. Credner, Einl. II. 1. S. 383.). Zwar gehörte die Mehrzahl der Heidenchristen der niederen Klasse an, von der man meinen könnte, daß sie nur des Lateinischen kundig ge= wesen, allein durch den Verkehr mit der großen Zahl von Ans= ländern haben wohl auch von diesen viele griechisch gelernt; auch waren die Handwerker und Sklaven in Rom zum großen Theile Griechen.

Wie überall der Styl des Menschen im Zusammenhang mit seinem Charakter am Richtigsten begriffen und gewürdigt wird, so auch beim Ap. Paulus. Bgl. meine Abhandlung über die Lebensumstände und den Charakter des Paulus in den Stud. und Krit. 1835. H. 2. (erweitert und verbeffert in meinen ver= mischten Schriften Th. 2.).

218 diejenigen Eigenschaften, welche die schriftstellerische Driginalität des Paulus vorzüglich charakterisiren, find zu nen= nen Rraft, Fülle und Feuer. Rommt zu diefen Gigenschaf= ten auch noch die Klarheit ber Gebankenentwickelung hingu, fo ift Alles vereinigt, mas einen Redner groß macht. Doch ift mit Fülle der Gedanken und mit Gluth der Gefühle nicht fels ten eine gewisse Formlosigfeit im Ausbruck verbunden, ber Reich= thum der Produktionskraft läßt nicht immer Zeit, die an bas Licht geborenen Gebanten - wie Samann fich ausbrückt -zu erziehen, die Gefühle zu ordnen und zu sichten. Neben ben erwähnten Vorzügen findet fich etwas von biefen Mängeln auch in ben Schriften bes großen Heibenapostels. Einiges von bem, was Dionyfius von halifarnaß de comp. verbb. c. XXII. von ber compositio austera fagt, hat auch auf die Darftellungsweise bes Apostels Anwendung. Ours - beißt es baselbst — πάρισα βούλεται τὰ χῶλα ἀλλήλοις είναι, ούτε παρόμοια, ούτε άναγχαία δουλεύοντα άχολουθία, άλλ εύγενή και άπλα και έλεύθερα. φύσει τ' δοικέναι μαλλον αὐτὰ βούλεται, ή τέχνη, καί κατά πάθος λέγεσθαι μαλλον, ή κατ ήθος. Περιόδους δε συντιθέναι συναρτιζούσας (i. e. συμπληρούν) τον νούν τά πολλά μέν ούτε βούλεται εί δέ ποτε αὐτομάτως ἐπὶ τοῦτο κατενεχθείη, τὸ ἀνεπιτήδευτον ἐμφαίver defeler xai ageleg. xtl. Die hohen Aufprüche bes Baulus auf den Ruhm der Beredtjamkeit hat ichon bas höchste chriftliche

ł

Altexthum anerfannt. Ja vielleicht befigen wir felbit ein ehrenvolles Zeugniß über dicfelbe von einem ber berühmteften Runftrichter Des römischen heidenthums; daß nämlich jenes Fragment des Rhctor Longinus, in welchem berfelbe ben Baulus den erften Red= nern des Alterthums jur Seite ftellt, wiewohl mit dem Bemerfen, baß er mehr an überreden, als au beweisen scheine - daß bieses Fragment für ächt zu halten sei, dafür hat hug in der Einleitung ins N. T. II. S. 334 ff. beachtenswerthe Gründe beigebracht. Aus Dem chriftlichen Alterthum führen wir den Ausspruch des Siero= up mus an, ep. 48. ad Pammachiam c. 13. (ed. Vall. I.): Paulum proferam, quem quotiescunque lego, videor mihi non verba audire, sed tonitrua... Videntur guidem verba sim plicia, et quasi innocentis hominis ac rusticani et qui nec facere nec declinare noverit insidias, sed quocumque respexeris, fulmina sunt. Haeret in causa, capit omne, quod tetigerit, tergum vertit, ut superet; fugain simulat, ut occidat. Aus der griechischen Rirche fugent wir hinzu, was Chryfostomus de sacerdotio 1. IV. c. 7. fagt: ώσπερ γάρ τείχος έξ άδάμαντος κατασκευασθέν, ούτω τὰς πανταχοῦ τῆς οἰχουμένης ἐχχλησίας τὰ τούτου τε εχίζει γράμματα · καί καθάπερ τις άριστεύς γενναιότατος έστ ηχε και νῦν μέσος, αιγμαλωτίζων πῶν νόημα εἰς την ύπαχοήν τοῦ Χριστοῦ χαὶ χαθαιρῶν λογισμούς χαὶ πῶν ύΨωμα ἐπαιρόμενον χατὰ τῆς γνώσεως τοῦ θεοῦ.

In neuefter Zeit find in den Urtheilen über den schriftstellerischen Charakter des Apostels kontradittorische Gegensätze laut geworden. In der 1ten Auslage seines Kommentars zum Briese an die Römer, so wie auch in andern seiner Kommentare, des trachtet Rückert den von ihm erklärten Schriftsteller als einen Mann, bei welchem die Ueberschwänglichkeit des Gesühls sehr häusig der Klarheit und Sicherheit des Gedankens Eintrag gethan. Er sindet z. B. daß in dem Abschnitte Röm. 5, 15-19. « der Apostel in 5 Langen Versen so gut wie gar nicht vorwärts rückt», daß er, «weil es ihm an rechter Klarheit über seinen Begenstand gebricht, seine Sätze immer von Neuem dreht und wendet, dis er endlich am Ziel zu seyn meint»; bei dem Terz minus weruwarender Klaren Begriff gehabt, indem er dieses

Bradifat gebrauchte»; fehr häufig findet er bie paulinischen Be= weife unlogisch, ja er scheut bie schlimmste aller Beschuldigun= gen nicht, die wohl gegen das judicium eines Schriftstellers ausgefprochen werden tann, daß Paulus wohl auch je zuwei= len etwas Falfches zu fagen beabfichtigte, aber aus Un= flarheit bas Wahre fagt, fo bei Rap. 5, 8. Die Unbebacht= famkeit und Vorschnelligkeit biefes Tabels hat ben Unwillen als ler späteren Ausleger erregt. Der forgfältig bedachtfame Interpret Sarles erflärt, fich von Rückert unter allen Rommentatoren am meisten entfernen zu müffen (Romm. über ben Brief an die Gphefer S. V.). Dr. Fritiche (Comm. in epist. ad Rom. I. S. 280.) ertheilt ihm ben Rath: Oui hic quoque suas mentis tenebras rectius accusavisset, quam Paulum, virum acutissimum et subtilissimum, perturbate dixisse contendit. Der redliche und um feiner Offenheit wils len achtungswerthe Mann hat aber auch felbft eingefehen, baß er zu weit gegangen ift. Die erfte Aufl. feines Romm. zum Brief an die Römer sprach bereits den Borwurf der Unflar= heit und Begriffsverwirrung gegen ben Apostel mit größerer Ma= fiaung aus, als « bie chriftliche Philosophie» (Bgl. 4. B. in biefem Berte Th. 2. S. 201.): Die zweite Auflage bes Rom= mentars ift in folchen Aeußerungen noch fparfamer geworben. Gewiß hätte, wer den Apostel als einen fentimentalen Gefühles enthusiaften betrachten wollte, bem - wie man fagt - alle Augenblide bas Berg mit dem Ropfe davon läuft, fich von ihm ein völlig unhiftorisches Bild gemacht. Er fühlt fräftig, verschiedenartige Gefühle brängen fich, fie treten nicht immer geordnet auf, aber bas wird man nicht leicht fagen tonnen, bas fie ben Gebanken blind mit fich bahinreißen. Auch feine Ge= banten find gedrängt, einer entwidelt fich fchnell an bem an= bern, baber fehlt die forgfältige Entwidelung und Ausführung, aber gewiß weiß er, was er fagen will, und verrebet fich nicht. Unrichtig ift es, wenn von neueren und Aelteren (f. fchon Drig. in den Bhilofalien zu Rom. 7, 7. Opp. de la Rue, IV. S. 581.) bem Römerbrief vorzugeweise Mangel an Bufammen= bana vorgeworfen wird. An Gewalt und an Jucht bes Ge= bankens fehlt es wohl diefem Briefe am Benigsten, und von Ueberschwang des Gefühls ift er faft gang frei. Sollten wir einen

paulinischen Brief nennen, in welchem sich Vorzüge und Mängel bes Styles bes Apostels am Meisten neben einander sinden, so wäre es der zweite Brief an die Korinther, der es übrigens gewiß verdient, wenn ihn Rückert als ein Meisterstück der Beredtfamkeit der oratio de corona des Demosthenes zur Seite stellt.

Den kontrabiftorischen Gegensatz zu ber Rückert'schen Anficht von bem fcbriftftellerischen Charafter bes Apostels bils bet bie Boraussegung, mit welcher R. Rothe in feiner treffs lichen Schrift: « Neuer Versuch einer Auslegung ber paulinis fchen Stelle Rom. 5, 12-21. Mittenberg 1836. » au ber Auslegung der paulinischen Schriften herangegangen ift. Bon einem andern Nuntte aus ift er zu berfelben Boraussehung gelanat, auf welche einige orthodore Dogmatifer burch ihre In= spirationstheorie geführt wurden, daß nämlich alle anscheinende Regellofigkeit und ftylistische Unvolltommenheit des Avostels « gerade nur aus der Schärfe ber Gedanken, aus ber wohlüberlegten Freiheit ber ichriftstellerischen Intention und aus ber Bra= cifion bes Ausbrudes entspringen, Die immer, je bewußtvoller fie find, besto leichter zur Koncision wird. » Borrede G. VII. Demgemäß erscheint co dem verehrten Manne als eine Bers fündigung an der «schriftstellerischen Ehre des Apostels», auch nur an irgend einer Stelle einen unpaffenden Ausbruck ober eine nicht völlig genau fyllogistische Schlußfolge zuzulaffen (S. 50. 51.). Ein gleiches gutes Vorurtheil für die Schriften bes Apostels spricht die Borrede des Werkes von Glödler über unfern Brief aus; er hat die hoffnungen, welche er er= regt, unerfüllt gelaffen, was dagegen Rothe geleiftet, wird von bleibendem Einfluß auf die Erflärung des von ihm bears beiteten Abschnittes seyn und muß zugleich als ein treffliches bermeneutisches Bildungsmittel allen Anfängern ber Eregefe em= pfohlen werben. Nichtsdeftoweniger tann bie über bie Stylfer= tiakeit und logische Eraktheit des Apostels ausgesprochene Mei= nung feine Beiftimmung erhalten. 3ch muß zuvörderft gestehen, aus den Aeußerungen meines scharffinnigen Freundes in der Borr. S. V-VII. nicht gang gewiß barüber geworden zu fepn. ob er jenes Urtheil über die ichriftftellerische Luchtigkeit des Apo= ftels als Refultat oder als Borausfebung der Eregefe anges

١.

feben wiffen will, glaube mich indes nicht zu irren, wenn ich fowohl bas eine als bas andere annehme. Auf eine ftrenge Infpirationstheorie, wie bei den älteren Theologen, wird fich jene ÷ aute Voraussehung freilich nicht gründen, aber boch auf bie avostolische Bestimmung eines Mannes, wie Baulus, und feine Bedeutung für die Rirche. Bie bann überall zwischen dem Gefammteinbrud, ber fich uns aus einem Schriftfteller ergiebt, und ber Interpretation ber einzelnen Stellen ein Bechfelverhältniß ftatt findet, fo wird bie genauere Beschäftigung mit ben Bei= ftesmerten bes Apostels im Ginzelnen jene Voraussebung unterftust und gerechtfertigt haben. So haben benn auch wir uns bie Frage aufzuwerfen: mit welchen Boraussepungen über bie fcbrifts ftellerische Tüchtiakeit der Avostel hat der gläubige Chrift zu ih= ren Schriften hinzugutreten? Und was ift bas Resultat, wenn wir in diefer Sinsicht die Briefe des Baulus im Einzelnen prufen ? Daß ber Gefammtcharafter ber chriftlichen Unftalt nicht barauf führe, in der Form des neuen Testaments Rlassicität zu fuchen, ift oftmals ichon von Kirchenvätern ausgesprochen wors ben: wie der Gottessohn in feinem Erdenleben im Stande ber Erniedrigung auftritt, fo auch das Gotteswort. In diefem Sinne faat - um nur Einen unter Bielen reden zu laffen - Cal= vin zu Röm. 5, 15.: Quum autem multoties discriminis mentionem repetat, nulla tamen est repetitio, in qua non sit αναντοπόδοτον, vel saltem ellipsis aliqua: quae sunt quidem orationis vitia, sed quibus nihil majestati decedit coelestis sapientiae, quae nobis per apostolum traditur. Quin potius singulari Dei providentia factum est, ut sub contemptibili verborum humilitate altissima haec mysteria nobis traderentur: ut non humanae eloquentiae potentia, sed sola spiritus efficacia niteretur nostra fides. Freilich hat nun aber diefe unfere Resignation in Betreff ber formellen Bollen= dung ber apostolischen Schriften ihre Grenzen; benn wollten wir zugeben, daß die Unvollfommenheit der Form auch zur völligen Formlosigkeit würde, fo wäre ja bamit auch ber 3n= halt preisgegeben. Soll ber 3wed ber apostolischen Lehre nicht verfehlt werden, fo fann man baber auch ber Boraussegung nicht entfagen, daß die göttlichen Gedanken in einer folchen

۱

I

Form vorgetragen find, aus welcher fie bei treuer Anwendung ber erforderlichen Mittel herausgefunden und in ihrem Gehalte ertannt werben tonnen. Ift bies richtig, fo tonnen fich auch folche grobe Mängel in ben paulinischen Schriften nicht finden, wie bie von Rückert dem Apostel schuldgegebenen. Anderer= feits fehen wir aber auch nicht ein, daß der gläubige Chrift bie Berechtigung haben follte, eine schulgerechte scharfe Syllogistif, ein bis in den Gebrauch jeder Partikel hinein ficheres und deut= liches Bewußtfeyn von ber Angemeffenheit des Ausbrucks bei bem Apostel vorauszuseben: mußte man diese Borzüge von ei= nem apostolischen Schriftsteller fordern, warum nicht auch bie burchgängige Rlafficität des Ausbrucks? Erwägt man überdies bie oben bezeichnete Charaftereigenthumlichfeit des Apostels, muß man nicht fagen, daß eine folche durchgängige Reflexion, ein folches Berechnen, wie diefes bie Rothe'sche Anficht voraus= fest, mit verselben ganz im Widerspruch fteht, daß eine folche burchgängig abgemeffene Darftellungsweise gerade bei einem Beifte, wie ber Apostel, taum erflärlich fenn würde, außer bei Boraussehung einer paffiven Inspiration ? Bas jedoch bie Saupt= sache ist, ich sehe auch nicht, daß die paulinischen Schriften im Einzelnen betrachtet jenes günftige Borurtheil rechtfertigen, auch nicht nach den scharffinnigen Ausführungen von Rothe felbst. Nur Einiges will ich hier besprechen. Daß der Avostel den Sat Röm. 5, 12. mit Goneo begann, ohne die Verglei= chung zu beendigen, ift nach S. 3. nicht «bloße Nachlässia= feit», fondern « bestimmte Absichtlichkeit». Der Apostel erkannte nämlich, als er bis B. 14. geschrieben hatte, baß «bei aller Analogie doch kein genauer Parallelismus statt finde, indem er dem eis πάντας άνθρώπους auf Adams Seite nicht auch auf ber Seite Chrifti ein Gleiches im ftrengen Sinne bes Wortes gegenüberftellen konnte » (S. 58.), weßhalb er denn von nun an dem oi rolloi vor dem rares den Vorzug giebt. 3ft dieß die Rechtfertigung des drartartodoror, so fehen wir so viel freilich ein, daß ber Apostel nicht ohne Grund aus der Konstruktion gefallen ift, aber keinesweges bas Recht, nun= mehr diefe Rachläßigkeit eine «absichtliche, d. h. bloß scheinbares zu nennen. Denn ift hiemit nicht zugestanden, daß der Vergleich von Anfang an von dem Apostel nicht eraft

genug gebacht worden ift, und daß er ben Mangel an Erafts beit durch einen syntaktischen Fehler gut zu machen suchte? Run erweift sich aber überdies auch nicht einmal der für die Abweichung von ber Struktur angegebene Grund 'als richtig; benn im 18. Berfe finden wir wirklich auch auf der Seite Chrifti jenes eig narrag, welches der Apostel zu vermeiden fo befliffen gewesen febn foll. Der Scharffinn bes Eregeten weiß nun zwar auch hier Rath: indem nämlich der Apostel in diesem 18. Berje bie Berba ausgelaffen hat, giebt er zu erkennen, bag bie Biederherstellung ber Menschheit in Christo « auf feine Beife unter eine Zeitbestimmung gestellt ift » (S. 145.). Das diefe Rechtfertigung eine fpitfindige fei, tann wohl nicht geleugnet werden, denn wenn indem erften Beregliede mit ag nur ber Horift ergänzt werden fonnte, welches andere Tempus hatte wohl im zweis ten zu dem eis dizaiwoir Lung erganzt werden follen? Und auch ber Grund, welchen wir für die Bahl des oi nolloi ftatt oi narrec hier lefen, macht uns - wir gestehen es - nur den Eins brud ber Spitfindigfeit. Es wird uns gefagt, aus feinem andern Grunde habe ber Apostel mit dem Ausdrucke gewechselt, als um Die Affirmation ber Serftellung Aller in Christo zwar anzubeuten, aber nicht bestimmt auszusprechen, S. 59. 154. 155.: «Mit völlig bewußter Absicht will Baulus in dem Lefer bie bestimmte Vermuthung erregen, daß auch die geschichts liche Berwirflichung jener realen Möglichkeit von ihm mitges meint febn möge, aber auch, eben nur als Bermuthung.» Benn jedoch oi rolloi, von den Erlöften gebraucht, dem ot πολλοί, von den Sündern gebraucht, forrespondirt, wenn ok πολλοί bem Sinne nach fo viel wie πάντες feyn fann, und wenn fich ber Say 2. 19. durch bas begründende vao an B. 18., wo πάντες fteht, anschließt, fo ift es boch wahrlich fehr schwer, Die Grenzlinie zwischen der bestimmten Bermuthung und ber Gewißheit zu ertennen. Diefe Beifpiele mögen genügen. nach ihnen und mehreren andern muß ich glauben, daß mein verehr= ter Freund bei der Auslegung Diefes Abschnittes im Scharfs finn eben fo ju viel gethan hat, als andere Ausleger vor ihm in ftumpffinniger Ungenauigkeit. Das Baulus tein schlechter Denfer gewesen, baß er nicht, nach Art ber Enthusiaften, von Gefühlshipe übermannt, niedergeschrieben, was er felbft nicht

verstand, ist unzweifelhaft: daß aber alles, was bisher bei ihm für Ungenauigkeit, Negligenz des Ausdrucks erklärt wurde, aus bewußter Intention des Schreibenden hervorgegangen fei, läßt fich weber a priori mit Recht voraussehn, noch a posteriori überzeugend erweisen.

### §. 6.

### Ansleger.

Ein umfangreiches Berzeichniß ber Ausleger bes Briefes nach bem Reformationszeitalter findet fich in Ge. 20 alch's bibliotheca theol. T. IV. und der Ausleger aller Zeiten bei Reiche Erflar. des Römerbr. 1. §. 9; auch diefes ließe fich noch vervoll= ftandigen, wir siehen es indeffen vor, nur einen beurtheilenden Ueberblick über die wichtigeren Rommentatoren ber verschiedenen Berioden zu geben. Die Borguge, nach benen ber Werth ber Ausleger zu bestimmen, bestehen entweder in Förderung bes fprachlich = hiftorischen Verständnisses, ober in bem tieferen Ein= bringen in bie Gebanken bes Autors, welchem Letteren, wenn es nicht abirren foll, bas Erstere vorausgehen muß. Es kommt also theils auf das Maaß der formellen fprachlich = hiftorischen Gelehrsamkeit an, theils auf Driginalität ber Auffaffung, bie fich entweder mehr als Scharffinn in Entwide= lung und genauer Begränzung ber Gedanken zeigt, ober mehr als Tieffinn in deren Durchdringung und Busammenfaffung ju erkennen giebt.

1) Die Kirchenväter und Catenen. Der vornehmste Mangel diefer ältesten Beriode der Eregese ist befanntlich der einer sichern und gelehrten. Grundlage der sprachlich = historischen Erklärung. Das meiste Verdienst um die Auslegung der paulinischen Briese und des Römerbriess insbesondere dürfte in die= fer Periode den Homiliae XXXII. in ep. ad Rom. ed. Montfaucon T. IX. Durch die Innigsteit, mit welcher er sich an den Autor, den er erklärt, hingegeben hat, ist es ihm auch ohne Bewußtseyn über die Anforderungen einer sprachlich = historischen Auslegung gelungen, nicht nur den Geist des Apostels im Gauzen tief und wahr zu erfassen, auch das Einzelne hat er wenn gleich zuweilen mehr vom Standpunkt des Homileten, als Xbeluck, Kenument, A. Köm. Br. bes Interpreten aus - fruchtbar und finnig erflärt, und bie biftorischen Situationen vielfach richtig begriffen. Seine Leftüre ift noch jett für Prediger überaus lehrreich. - Reben ihm nimmt ben nächsten Rang ein Theodoret (ft. 457.), und bie Catenen von Theophylaft (im 11ten Jahrh.) und Defumenius (im 10ten Jahrh.), nebst ben griech. Scholien aus codd. Mosquens. von Matthäi herausgegeben in feiner gros feren Ausgabe bes R. T. Riga 1782. Die Scholien des The o = boret (im 3. Bande der Hallischen Ausgabe) gehen zwar nicht tief auf ben Geift und bogmatischen Gehalt bes Briefes ein, laffen viele Schwierigkeiten unberührt, leiden hie und ba an Billfürlichkeiten, bewähren aber im Gangen einen richtigen hermeneutischen Taft. Vorzüglich schätbar ift Defumenius burch Mittheilung ber zuweilen geiftvollen und originellen Erflärungen bes Photius und Severus. \*) - Auch Dri= genes (ft. 253.) verdient als Ausleger bes Briefs an bie Römer Beachtung. Sein Comment. in ep. ad Rom. ed. de la Rue T. IV. ift nur noch in ber lateinischen llebersetzung bes Rufin vorhanden; in der unter dem Namen Philocalia befannten eregetischen Sammlung findet fich ber griech. Tert ju mehreren Stellen, welcher zeigt, wie willfürlich ber leberfeger mit feinem Autor umgegangen, daß er fehr vieles hinweggelaf= fen, Anderes erweitert und hie und ba verändert. 3war erflärt ber Rirchenvater feinen eigenthumlichen bogmatischen und her= mencutischen Grundfäßen gemäß, und verfährt daher oft ge=

<sup>\*)</sup> Die Autorschaft bes Dekumenius, welche mehrschäft in 3weis fel gezogen worden, läßt sich rechtsertigen, s. meinen Komm. zum Br. an die Hebr. S. 100. — Der Severus, aus dem er ofters Auszüge giebt, ist der Antiochener, der im 6ten Jahrh. lebte, und viele eregetis schol. cod. Q., wird verschlebe mit Severianus, dem Gegner des Chrysfost. am Ende des 4. Jahrh. verwechselt, dessen Gegner des Chryssoft. am Ende des 4. Jahrh. verwechselt, dessen Gegner des Chryssoft. am Ende des 4. Jahrh. verwechselt, dessen Gegner des Chryssoft. aus und ber in den verschiedenen Scholiensammlungen erhaltenen Fragmente angeschen werden können. Die Schriften beider sinden sich am vollständigsten verzeichnet in Fabricius biblioth. graec. t. IX. S. 267 und 344. — Bon dem Kommentar des Euthymius Zigabes nus zu den paulin. Briefen sinder sich ein vollständiges Gremplar in der Vaticana in Rom, aus welchem ich für einige wichtige Stellen Ercerpte gemacht habe.

waltfam, auch misversteht er manche hauptlehre des Briefes: bennoch blickt felbst burch bie entstellende lat. Uebersesung fein großer Geift hindurch, und auch wo man ihm nicht beiftimmen fann, lieft man ihn mit Intereffe. - Aus der lateinischen Rir= the befigen wir von Augustin (ft. 430.) eine inchoata expositio epistolae ad Rom., welche er noch als Bresbyter ju fchreiben begann; fle erftredt fich nur auf bie erften 4 Berfe und enthält viele Abschweifungen. Später verfaßte er eine Ers lauterung einzelner ichwieriger Stellen: expositio quarundam propositionum ex epistola ad Rom., welche viele scharffin= nige Bemerfungen enthält. Beide Arbeiten finden fich im 3ten Bande ber Benediktiner = Ausgabe; außerdem hat er auch in fei= nen Briefen mehrere Stellen bes Römerbriefes lehrreich behan= belt. — Ausführliche Rommentare find erhalten von Bela= gins (ft. nach 417.) und Silarius (ft. 368.). Die Erflas rung bes Belagius findet fich, ba fie bem Hieronymus zus geschrieben worben, unter ben Berten Diefes Rirchenvaters, in beffen Berten ed. Vallarsi T. XI. Caffioborus überar= beitete und verstümmelte biefes Wert, baber es eine fehr apho= riftische Gestalt hat, aus welcher man aber auch noch jest bie bogmatischen Ansichten des Berf. ertennt, welche nicht bloß in berjenigen Irrlehre, die von ihm den Namen führt, fondern auch in anderen Stücken mit den späteren Lehren des Socinia= nismus und Rationalismus Verwandtschaft zeigen. Unter dem Ramen bes Hilarius find die Commentarii in XIII. epistolas Pauli anzuführen, welche bem 2mb rofius, ed. Bened. T. II. angehängt find. Rach einem Citate bes Auguftinus contra duas epistolas Pelagii IV. 7. ift ein Silarius Berfaffer berfelben, und man vermuthet, baß es berjenige fei, ber m bie Mitte bes 4ten Jahrh. Diakonus ber römischen Rirche war. 3war läßt fich hiegegen Manches anführen, indes hat and Dr. Baur fein ganz bestimmtes Urtheil über ben Berf. n fällen vermocht (in ber Abh. über ben Römerbr. in ber Tu= binger Zeitschr. 1836. 5. 2. S. 146.). Der Urheber dieses Bertes wird badurch intereffant, bag er vielfach in der Ausle= gung feinen eigenen Weg geht, boch bekommt man ben Gin= brud, bag er entweder fehr flüchtig verfahren ift, oder aus vers schiedenen andern Werken kompilirt hat; feine Auslegung er-

35

mangelt öfters der Klarheit, und leidet auch an Widersprüchen. Da sich der Rommentar unter den Schriften des Ambrosinns befindet, ohne doch demselben anzugehören, so pflegt man i Bn unter dem Namen Ambrosiafter anzuführen.

2) Das Mittelalter. Zwar ermangeln bie ereg eis schen Schriften in dieser Periode der sprachlich = historischen 23as fis, welche schon bei ben Kirchenvätern zurücktritt, ganzled, bennoch behalten fie um der bogmatisch = ethischen Erörterungen willen, welche fich zuweilen burch Schärfe und Tieffinn aus zeichnen, auch jett noch einigen Werth. Unter ben Rommen= tatoren über den Brief an die Römer dürften folgende vier der meisten Auszeichnung worth feyn: Berveus Burgibolenfie. ein Mönch aus der Mitte des 12ten Jahrh., deficn Rommen= tare unter bem namen bes Anfelmus angeführt werben (Colon. 1573.), Abälard's (ft. 1142.) Commentarius in ep ad Rom. in opp. Paris 1716., Hugo a Sanfto Bit= tore (ft. 1141.) Annotationes elucidatoriae und quaestiones circa epistolam ad Romanos in Opp. T. I. ed. Moguntiae \*) und Thomas Aguin (ft. 1274.) Comm. in epp. Pauli-Antw. 1591. Am wenigsten haben ben eregetischen Cha= rafter die beiden Schriften von Sugo; die critere fnüpft nut dogmatisch = ethische Bemerkungen an, zuweilen in der Form von quaestio und solutio, die andere ist ganz in dieser Forn abgefaßt. Mehr an den Tert fich anschließend verfährt Tho= mas, in noch höherem Grade Abalard, beffen Auslegung im Ganzen etwas Einfaches und Gefälliges hat, und am Mei= ften herveus. Diefer und Thomas werden von fatholi= fcben Interpreten zuweilen angeführt, auch mit Rüctficht au feine eregetischen Arbeiten giebt Erasmus zu Röm. 1, 2bem Thomas 21q. ein glänzendes Zeugniß, bagegen habe id nicht bemerkt, daß von irgend einem der bisherigen Kommenta= toren Hugo oder Abälard benutt worden wäre. Das LoS bes Scharffinns gebührt am Meisten den Kommentaren be Thomas, denen nur die gelehrte eregetische Basis fehlt, um 3

<sup>\*)</sup> Bon Dubinus war die Archtheit auch dieser zwei eregetische Schriften angegriffen worden, doch wird sie vertheidigt von Liebne . Jugo von St. Bictor, S. 489.

ben vorzüglicheren Auslegungsschriften gerechnet zu werben; ber viel gerühmte Herveus ist minder präcis und sicher in seinen Ansichten, auch nicht selten ganz willfürlich mystisch, auch Abälard ist oft bizarr und ermangelt des sicheren Taktes.

3) Die fatholischen Interpreten seit der Zeit ber Reformation. Nur wenige von ihnen haben fich um die kritische und sprachlich=historische Auslegung verdient ge= nacht, Einige erörtern ben Sinn und bogmatischen Gehalt mit einem gewiffen Grade von Originalität, Andere haben nühliche Sammlungen älterer Erflärungen veranstaltet, die Meisten jeboch lehnen sich ohne Schärfe und Eigenthumlichkeit bes 11r= theils und felbft ohne genaue Renntniß der Auslegung ber Kichenväter und Scholastifer an ihre Vorgänger an. Am Mei= fin finden sich selbständige Forschungen für Kritik und Spra= de bei Grasmus (ft. 1536.) in feinen Annotationes in Nov. Test. 5. 2. 1535. (in den Critic. sacr. T. VII.). Er fritifirt die Bulgata, die Auslegungen der Bäter, übt Tertfritik, stellt in Sprache und Sache eigenthümliche Ansichten auf, boch tritt feine Sacherklärung nur im Zusammenhange hervor in feinen Paraphrases in ber Ausa. von Auguftin, 3. B. 1778. Aus biefem lettern Berte geht deutlich hervor, daß ber von Lu= ther und namentlich auch von seinem neuern Biographen Abolph Müller ihm gemachte Vorwurf, er habe bie christ= liche Heilslehre nicht verstanden, ganz gerecht ift. Nicht fel= im trägt er in die Schriften des Ap. einen fremdartigen Sinn huein, die paulinische Lehre vom Gesetz und von der Rechtfer= tigung burch ben Glauben, welche ber Römerbrief vorträgt, ift ihn verschloffen geblieben. — Nächst Erasmus hat sich um bie sprachliche Auslegung am meisten verdient gemacht Bata= blus (ft. 1547.) (in den Criticis sacris) und Faber Sta= pulenfis (comm. in ep. P. 1512.). Durch verständige, ein= sache und nicht ungelehrte Erklärung zeichnet sich Efte aus (ft. 1613.) Commentarius in epistolas Nov. Test. 1614., in minderem Grade Calmet (jt. 1757.) Commentarius litteralis in S. Scriptur. t. VIII. Gine reiche patriftische Ge= lehrsamkeit findet fich bei Benedikt Juftinian in den explanationes in omnes epistolas Pauli. 1612. Eine ans muthige bialogische Besprechung über den dogmatischen Gehalt

bes Briefes geben bie Commentarii in ep. ad Rom. von Jafob Sadolet (ft. 1547.) Frankf. 1771. Auch Cajetan ir feinem Comm. in epp. Pauli, Benedig. 1531. erklärt mis Selbständigkeit. Bon geringerer Bedeutung ist Clarius, 3e ger, Cornelius a Lapide (st. 1637.) u. A., doch ist des en Letztere zu beachten, da er in der katholischen Kirche als einene eregetische Autorität gilt. In neuester Zeit ist der Brief ann die Römer, nicht ohne sichtbaren Einsluß der protestantischen en Eregese, in der kathol. Kirche ausgelegt worden von Klee 183 0, und von Stengel 1836.

4) Evangelische Ausleger von ber Beit ber R- es formation bis zur Mitte bes achtzehnten Jahrhurmen= berts. Das Jahrhundert der Reformation, in welchem n=mit bem biblischen Glauben zugleich bie flassifche Biffenschaft Ime gann, hat eine Anzahl eregetischer Werke erzeugt, in denen ferd auf feltene Beife sprachliche Tüchtigkeit der Interpretation ummit chriftlicher Barme und boamatischer Tiefe vereinigt, nur b aß bie Rothwendigkeit der fortgehenden Berückfichtigung der historie rifchen Bafis, auf welcher bie biblifchen Schriften entstant-en find, noch nicht zum vollen Bewußtseyn gekommen ift. (Sin Meisterstück ber biblischen Eregese ist der Rommentar von Cammels vin (ft. 1564.) (neu herausgegeben von Tholuct. 2. A. Hammelle 1831 - 34. und Berlin 1834.). 3war schenkt ber große Theolcomge ber fritischen und fprachlich - hiftorischen Seite ber Auslegung 1-nur eine geringe Aufmerkfamkeit, boch ruht wenigstens feine Er Jas rung auf gründlichem philologischen Berftandniffe bes Tertes, e--ine len ganz originelle, präcife Auffaffung und flare Darleguming fowohl ber einzelnen Gedanken wie des Zusammenhanges mer Sätze. Nächft Chryf. bietet Calvin dem praktischen GeE ftlichen vorzügliche Ausbeute. — An ihn reiht sich Beza Mit. 1605.), Novum Testamentum, in der Ausgabe letter Ser nd (omnia nunc demum, ultima adhibita manu, quam a 🦛 curatissime emendata et aucta, ut quodammodo novizmm opus videri possit) 1598. Er ift in fritischer und sprady Licher Hinsicht burchaus felbständig und originell und auch Fitt Die Entwidelung des Gedankens hat er nicht wenig geleift et 3um Theil von diefen Meiftern abhängig, boch theilweife al = -

38

felbständig und nicht ohne Berdienst um die Entwidelung bes Jusammenhanges ist Piscator (st. 1626.) in feinen Commentarii in Vetus et Novum Testamentum, Herborn 1601. Bon geringerer Wichtigkeit sind die fürzeren und mehr bogmatischen Auslegungen folgender, der reformirten Kirche angehörigen, Kommentatoren des ersten Jahrhunderts der Reformation: Zwingli (Opp. Tom. III.), Bullinger (1554), Aretius (1589), Pellicanus (opp. Tom. VII. 1532.), P. Mar= tyr u. A. \*)

Diejenige Eigenthumlichkeit, in welcher neuerlich ber cha= rafteristische Unterschied der lutherischen und reformirten Rirche gefunden worden, daß nämlich die erstere ihr chriftliches Bewußt= feyn unmittelbar an die Schrift und somit an die apostolische Rirche anfnupfte, während von der letteren ber Faden der firch= lichen Tradition festgehalten und nur burch Vermittelung bessel= ben auf die apostolische Urzeit zurückgegangen wurde --- diese Eigenthumlichkeit bestätigt fich auch durch das Berhältniß der Dog= matit zur Eregese in den beiden Rirchen. In der lutherischen beherrscht die erstere die lette, in der reformirten baut fich die Dogmatif auf bem forgfam gepflegten cregetischen Boden auf. In der lutherischen Rirche hat die neutestamentliche Eregese eine auffallende Vernachläffigung erfahren, wenigstens für die fprach= lich=historische Seite derselben ist fo gut wie nichts geschehen. Bon Melanchthon (ft. 1560.) giebt es eine zwiefache Bearbeitung bes Briefes an die Römer, von denen die eine querft 1522. unter bem Titel Annotationes erschien, die andere 1532. unter bem Titel Commentarii; aus Diefen Borlefungen entstan= ben hernach feine loci theologici. Auch in feinen Commentarii bient ber Tert des Briefes nur zur Antnupfung dog= matisch = ethischer porismata, in benen sich jedoch ein reicher Behalt des evangelischen Geistes entfaltet, namentlich bei Behandlung der Stellen von dem Unterschiede von Evangelium und Befet, welcher Unterschied als der Mittelpunkt feines gan=

<sup>\*)</sup> Man findet indeß in jedem dieser Kommentare selbständige Un= sichten, so daß sie, namentlich Pellicanus — welchen Semler sehr boch hielt — der Berücksichtigung nicht unwerth sind; 3 wing li's Un= mertungen sind verständig, aber schr turz.

zen bogmatischen Suftems hervortritt. Bon Melanchthons Bor= liebe' fur den Brief an die Römer fchreibt ein Zeitgenoffe, My = lius, Chronol. script. Mel., Gorlic. 1582.: in theologicis observavi, plurimum eum fuisse occupatum in explicand clave et methodo universae scripturae, id est epistol scripta ad Romanos, quam solebat vocare lumen propheticarum concionum. Hujus epistolae doctrinam u penitus imbiberet et instar architecti totam aedificii formam in animo inclusam haberet et certam, perspicuar ac simplicem sententiam investigaret, omnium cam sacpissime prae ceteris N. T. libris publice enarravit e commentariis illustravit; iuvenis etiam aliquoties ut Demosthenes Thucydidem descripsisse dicitur. Reben Mc == lanchthon ift aus dem ersten Jahrhundert der Reformation un = ter ben lutherischen Auslegern zu nennen Bugenhagen (E-1558.) in epistolam ad Rom. 1523., Bucer (ft. 1551. 🗩 Metaphrasis et enarrationes epistolarum Paulinarum, Tom-I. 1536., Breng (ft. 1570.) Comm. in ep. ad Rom. 1565\_ > Camerarius (ft. 1574.) Notatio figurarum orationis i apostolicis scriptis 1572., Sunnius (ft. 1603.) Expositio epistolae ad Romanos 1587. Auch burch bie Interpreta= tionsmethode bewährt Bucer ben Zusammenhang mit ber re= formirten Rirche, welcher er bogmatisch eigentlich angehörte 3 feine Auslegung sucht auf den Autor einzugehen und zeugt au von Originalität, während die von Bugenhagen, Brense und hunnius mehr einen traditionellen, astetischen ober bog = matischen Charafter hat. Camerarius, als Brofeffor ber Bhe= lologie, giebt sprachliche Bemerkungen, welche jedoch für unfer @ Zeit großentheils werthlos geworden find, auch theilweife deF Berichtigung bedürfen.

Das 17te Jahrhundert hat in der orthodoren reformirte **II** Rirche mehr gelehrte fprachlich=fritische Observationen hervo**II** gebracht, als zusammenhängende Kommentare; es gehören dah**EII** die Adnotationes und Animadversiones von Drusius (**II**-1612), de Dieu (st. 1642), den beiden Cappellus (st. 1658). Heinsius (st. 1655) u. st. w., wovon mehrere in die Criti **CI** sacri aufgenommen; auch Beauso bre hat nur einzelne **XIII** werfungen gegeben, welche häufig an Stellen von **Clemert** 

Alexandrinus anfnupfen. Unter ben englischen Rommenta= ren ift ber von hammond 1653., lateinisch mit Bufägen und Berichtigungen von Elericus 1698. der wichtigste, zwar in der Methode willfürlich und mitunter grillenhaft, aber gelehrt und felbständig, durch bie Anmerkungen von Clericus wesentlich bereichert. Der von ben übrigen Auslegern wenig benutte Rommentar von Coccejus (ft. 1669.), im 4. Bande feiner Berte ift mit Fleiß ausgearbeitet, irrt zwar mit feinen Bemerkungen öfter vom Terte ab, bietet aber mehrere eigen= thumliche und beachtenswerthe Auffaffungen bar. - Unter den Lutheranern diefer Veriode kommt bem Professor der Philolo= gie zu Bittenberg Grasmus Schmid (ft. 1637) einiges Berdienft um die fprachliche Auslegung zu, in feiner Ausgabe bes N. T. 1658 (ein opus posthumum.). Eine große hifto= rifche Gelehrsamkeit und bogmatischer Scharffinn wird von Calov (ft. 1688) in feiner biblia illustrata 1672. bewährt, in welcher die Berichtigung ber interpretationes strabae des Grotius den Ausgangspunkt bildet. Dadurch, daß von dies. fem, wie von andern lutherischen Auslegern der historische Bo= ben, auf welchem bie biblifchen Schriften entstanden, ganglich aus ber Acht gelaffen wird, bekommt bie Auslegung einigerma= fen den Charafter der Billfürlichkeit, aber in bogmatischer Sin= ficht behält fie dennoch ein Berdienft. -- Einen ausschließlich bogmatischen Charafter hat ber Rommentar von Balduin 1646. Dagegen findet fich bei ebenfalls vorherrschender dogmatischer Ten= beng boch auch manche gute Bemerfung über Sinn und Bufam= menhang des paulinischen Tertes in Calix t's (ft. 1656.) expositio litteralis in epistolam ad Romanos (ein nachgeschriebe= nes Rollegienheft) und in Sebaftian Schmidt Commentarius in epistolas Pauli ad Rom. Gal. Col. 1706. Auch von Spener (ft. 1705.) giebt es eine Erflärung bes Briefes an bie Romer, bie er ftudweise als Einleitung ben Bredigten über bie Sonntagsevangelien voranschidte; fie ift neuerdings zum zweis ten Mal herausgegeben von Seinrich Schott. Leipzig 1839. Sie fchweift nicht vom Terte ab, erflärt benfelben einfach, aber allerdings nicht mit ber nöthigen Schärfe, und fchließt einen Unhang von Lebensregeln an jedes Rapitel an. Am Schluffe biefer Periode ift noch zu erwähnen Baumgarten (ft. 1757),

Auslegung des Briefes an die Römer 1749. \*) — ber Inhalt wird zwar mit logischer Strenge zerlegt, aber nicht mit Präcisfion erörtert — Wolf (ft. 1739.), ber in feinen curae philologicae 1739. im 3ten Bande neben vielem verlegenen Stoffe auch einzelne brauchbare historisch = antiquarische Notizen mit= theilt, und Bengel (ft. 1752.), beffen Gnomon für den Brief an die Römer, wie für alle übrigen neutestamentlichen Schrif= ten, eine noch immer nicht ganz erschöpfte Fundgrube ist. Un= ter allen Eregeten steht er als der erste in der Kunst da, mit wenig Worten viel zu sagen.

Eine eigenthumliche Richtung verfolgen bie beiden Abzwei= gungen ber ebangelischen Rirche, die Arminianer und Sos cinianer. Bei ben erfteren kommt allmählich ber Begriff ber hiftorischen Auslegung zum Bewußtfeyn, tritt indeffen auch fofort mit ber Kirchenlehre in mehrfachen Biberfpruch. Der Rom= mentar von Grotius (ft. 1665.), Adnotationes in Nov. Test. 1644. ift zwar originell und reich an felbständiger flasfifcher, auch rabbinischer Gelehrfamfeit, aber vielfach wird auch bie burchaus velagianische Anficht bes Berf. bem Apoftel aufgebrängt, und ber Sinn feiner Ausspruche verdreht oder ent= nervt. An Limborch (ft. 1712) in feinem Commentarius in acta apostolor., in epistol. ad Rom. et ad Hebraeos 1711. ift zwar eine gewiffe Leichtigkeit und Unbefangenheit ber Auffassung anzuerkennen, boch verkennt auch er vielfach bie bogmatische Tiefe bes Apostels, und überdies fehlt fowohl die logische Bräcifion als die philologische Begründung. Bu biefer Schule fann auch ber Genfer Theologe Alph. Turretin (ft. 1737.) gerechnet werden; feine Praelectiones in ep. ad Rom. 1741. haben eine gewiffe flaffische Eleganz, ermangeln jedoch ber sprachlichen Begründung und des tieferen bogmatischen Ber= ftändniffes. — Von ben socinianischen Kommentatoren bes Römerbriefs verdient eine größere Beachtung, als ihm zu Theil geworden ift, Crell (ft. 1633.) opera exegetica 1538. 1. Th. 3war fehlt ihm eigenthumliche Gelehrfamkeit, und au-

\*) Das Wert ift nicht, wie Reiche G. 103. angiebt, nach bem Tobe von Baumgarten erschienen.

fer ber mit feiner Richtung verbundenen dogmatischen Willtür leiden auch seine eregetischen Arbeiten Mangel an Präcision, aber er ist originell und hat im Einzelnen manchen glücklichen Blick gethan. Von geringerer Bedeutsamkeit sind die Kommentare von Schlichting (st. 1661.), von denen der erste Band (1656) auch den Brief an die Römer enthält; er lehnt sich öfters an Grotius an.

5) Evangelische Ausleger von ber Mitte bes 18ten Jahrhunderts bis zur neueften Beit. Das hauptmoment bes Wendepunftes ber Geschichte ber Eregese, welches uns veranlaßt, gerade hier einen Abschnitt zu machen, finden wir in dem durchdringenden und von verschiedenen Seis ten her angeregten Bewußtseyn ber Nothwendigkeit des hifto= rischen Charakters ber Auslegung. Das chriftlich=firchliche Bewußtfeyn ber früheren, namentlich ber lutherischen Ausleger batte fich fo unmittelbar mit den heiligen Urfunden zufammen= geschloffen, daß fie dieselben nur aus ihrem Glauben heraus auslegten, und die Reflexion auf die Berhältniffe, unter denen biefe Urfunden entstanden, wenn fie überhaupt eintrat, wenigs ftens nur beiläufigerweise fich geltend machte. Borzüglich durch Semler und Ernesti wurde die Forderung flar ausgespro= den, bie heiligen Schriftsteller nicht anders, als die flasse schen, zunächft aus den hiftorischen Bedingungen, unter benen fie entstanden, auszulegen. Je mehr bies geschah, ergab fich nun zunächft eine Rluft zwischen der Gestalt des Glaus bens in feiner späteren firchlichen Entwidelung und ber in ber Urzeit ber Rirche, man fing bamit an, fich auf bie elementarische Gestalt deffelben in der Urzeit beschränken zu wollen und als man entdeckt hatte, daß dieses «Urchristenthum» felbst nur ein theilweife fublimirter Rabbinismus fei, hörte man bas mit auf, mit Befeitigung alles übrigen Inhalts fich auf bie menigen Anschließungspuncte ju reduciren, welche die Urfunden für die allgemeine Vernunftreligion barboten. So gewann es ben Anschein, als ob die grammatisch=historische Interpretation nur zum Unglauben an die specifisch chriftlichen Lehren führen Doch trat mit ber neueren Zeit eine Reaktionsperiode fönne. ein; gerade bie fprachlich = hiftorische Methode, im Geifte bes Glaubens geubt, führte zu ber Einsicht, bag wenigstens unent=

;

widelt die stamina der bei fortschreitender Entwickelung der Kirche entfalteten Dogmen in den Urfunden vorliegen und es erschien eine Angahl eregetischer Schriften, welche auf bem Bege ber fprachlich = hiftorischen Auslegung auf's Neue im Wesentli= chen zu benfelben bogmatischen Refultaten gelangten, welche von ben Reformatoren aus ber Schrift gewonnen worben mas ren. \*) Allmählig lernte die Theologie die wesentliche Einheit neben ber formellen Differenz erfennen, und ber firchliche Glaube baute fich auf ber Bafis ber fprachlich = hiftorischen Auslegung auf. Es erflärt fich hieraus, daß in der Auslegung biefer Beit fowohl das dogmatische Interesse, als die unmittelbare religiöse Barme zurücktritt, und bie hiftorische Seite ber Interpretation vorzüglich ausgebildet wird; auffallend ift aber, in welchem Maaße dabei die philologische Behandlung Vernachlässigung ers fährt, und weit hinter bem zurnächleibt, mas ichon von ben refor= mirten Theologen des 16. und 17. Jahrhunderts hierin geleiftet worden ift. Das bedeutenbfte Werf derjenigen, welche noch in gemilderter Beije ben firchlichen Lehrbegriff festhielten, ift bie Erflärung bes Briefes von .heumann (ft. 1764.) im 7. Bbe (1755.), fein Berth beruht indes fast ausschließlich auf der fleißigen Sammlung ber Aclteren. Auf ähnlichem bogmatischen Standpunkte ficht Mosheim mit feiner Erklärung bes Bries fcs (1770.), Andreas Cramer (1784.), Morus (1794.). Der hauptmangel biefer Werte ift ber einer feften sprachlichen Grundlage, ber Strenge und Bräcision ber Entwidelung, fo wie einer eingehenden dogmatischen Auffaffung. Beffer find bie Annotationes in ep. ad Rom. 1774. von Chr. Schmib; zwar liefert der Verf. nur Scholien, aber er ift forgfältiger in ber sprachlichen Auffassung, und bewährt ein gesundes Urtheil. Die Refultate fciner hiftorischen Interpretation wurden von Semler n feinen Paraphrafen zu ben neuteftamentlichen Briefen niedergelegt, von denen die zum Brief an die Rom. 1769 erschien; es legen Diefe feine eregetischen Schriften ben Beweis ab, wie wenig er feine Methode burchzubilden im Stande ge-

<sup>\*)</sup> Biner in e. Rec. in ber Leipz. Litteraturz. 1833. N. 44.: "Der Streit unter ben Ercgeten hat gewöhnlich wieder auf bas Berftand= niß, welches die prot. Rirche früher festgehalten, als auf das richtige zu= rudtgeführt."

### Einleitung §. 8.

wesen war, benn fie tritt mehr in grellen Einzelheiten auf, als baß bas Gauze ber Auslegung baburch getragen wurde, auch fehlt es gänzlich an einer foliden sprachlichen Grundlage. Die Auslegung von Roppe, 3. A. vou Ammon 1824., befleißigt fich vorzüglich der hiftorischen Auslegung und hält fich von dem Bortreichthum anderer Ausleger biefer Beit fern, unterläßt es aber, in den ideellen Gehalt des Briefes einzubringen. - Der Rommentar von Flatt, Vorlesungen über ben Brief an die Römer, 1825. leidet - nur in etwas geringerem Maaße an ben Fehlern, welche an Cramer und Mosheim zu rügen waren, und gehört feinem Standpunfte nach ber Beriobe bes vorigen Jahrhunderts an. — nach dem Erscheinen meines Rommentars zum Brief an die Römer, in der ersten Aufl. Berlin 1824., wendete fich das Intereffe vorzugeweise diefem Briefe ju, und nach einander traten folgende Rommentare ans Licht, bon Stenerfen, Chriftiania 1829., Rlee 1830., Benede 1831., Rückert 1831. (2. Ausg. 1839. 2 Bde.), Paulus 1831., Stuart in Andover in Amerifa 1832, Reiche 1833, 2 Bbe., Glödler 1835, Röllner 1834, Sodge in Prinaton in Amerifa 1835, Dlshausen 1835. (2. A. 1840.), be Bette 1835. (3. Ausg. 1841.), Stengel 1836. (f. oben S. 38.), Frissche 1836. und 1839, 2 Bbe. (bis jum 11ten Rap.), Meyer 1836. Daran schließen sich noch mehrere praktijche Auslegungen diefes Briefes von Rraupold 1830, Geiß. ler 1831, Loffius 1836.

Unter ben Genannten hat vorzüglich Reiche burch fleifige Sammlung, Olshausen burch dogmatische Ausführungen, Rückert (in d. 2. A.) durch taktvolle, wenn auch zuweilen nicht hinlänglich erwägende, Prüfung der verschiedenen Ansichten, Fritzsche de unch gelehrte Kritik des Tertes, so wie durch logische und philologische Strenge der Erklärung die Auslegung des Briefes wesentlich gefördert. Alls Compendium hat das Berk von Meyer durch selbständigen Fleiß Berdienst, steht aber dem don de Wette an Geist und Geschmad nach.

# Einleitung.

§. 1. Authentie und Integritat bes Briefes G. 1.

§. 2. Stiftung und Bestandtheile ber romischen Gemeinde G. 6.

§. 8. Ort und Beit ber Abfaffung bes Briefes G. 17.

§. 4. Beranlaffung, 3weck und Inhalt S. 18.

§. 5. Sprache und Styl S. 25.

§. 6. Ausleger 8. 33.

## Rapitel 1.

### Inhalt und Theile.

1) Begrüßung, B. 1-8. 2) Der Apostel bezeugt feine Liebe zur Gemeinde und feinen schon lange gehegten Wunsch, unter ihnen zu predizen. B. 8-15. 3) Des Evangeliums bedürfen alle Menschen, denn es effendart die Glaubensgerechtigkeit. B. 16. 17. 4) Der heibe bedarf die= fre Predigt, denn er ist strafbar, weil er dem angebornen Gottesbewußt= sen zuwider die Sottheit und die Menschenwurde zugleich herabgewürdigt hat. B. 18-32.

١

#### 1) 9.1-8. Begrüßung.

B. 1. Mit zweierlei Aeußerungen beginnen in ber Regel die Briefe bes Apostels, Bezeugung feiner Amtomurde und feiner perfonlichen Liebe zu ben Gemeinden. Bährend burch bas Erstere für bie Lefer fofort allen feinen Worten ein gött= licher Stempel aufgeprägt wird, werden fie burch bas Lestere zu dem Schreiber in Liebe hingezogen. — Man vergleiche mit ben Prabikaten, die er fich hier felbft beilegt, vorzüglich Gal. 1, 1. 1 Tim. 1, 1. 2 Tim. 1, 1. In ber Bezeichnung feines Amtes, wie nachher bei allen ferner ausgesprochenen Gedanken fteigt er vom Allgemeineren oder Geringeren zum Konfreteren ober Höheren hinauf. Go bezeichnet er fich bier querft als ei= nen Rn echt Chrifti, welcher Ausbrud im A. und R. T. zunächft von jedem gebraucht wird, ber ben allgemeinen Billen Gottes auszuführen zur Aufgabe feines Lebens macht (Jef. 65, 13. Dan. 3, 26. Rom. 6, 22. 14, 4. Offenb. 19, 2. 5.); fobann von bem, ber einen besondern Billen Gottes auszuführen Beruf hat, so daß es Amtoname wird (5 Mos. 34, 5. Jos. 1, 1. Rehem. 10, 29.). Man hat diese lettere Bedeutung auch hier gewöhnlich angenommen und zwar aus dem Grunde, weil ja aniorolog als Erklärung dabei ftehe. Bollte man es indefs fen völlig gleichbedeutend mit anóorolog nehmen, fo entstünde eine Tautologie, und gerade barum behauptet Fribiche, baß nur bie allgemeine Bedeutung angenommen werden tonne. Als lein auch wenn bie speciellere vorgezogen wird, entsteht feine Tautologie, benn ber Begriff Ap oftel ift immer noch fonfreter, als ber eines von Gott zu einem bestimmten Dienft Berufnen; Calvin: apostolatus ministerii est species, fo auch Mever. Die Entscheidung muß burch ben sonstigen paulinischen Sprachgebrauch in ben Ueberschriften an die Sand gegeben werden. Benn nun Paulus Phil. 1, 1. fich und ben Timotheus zufammen nur douloi Xo. nennt mit Weglaffung bes Avostelnamene. fo fann man faum anders annehmen, als daß die speciellere Bedeutung obwaltet, denn feine Amtowurde wird Baulus nicht unterlaffen haben, am Anfange des Briefs zu bezeugen, und fo ift benn auch das doulog Jaf. 1, 1. ju faffen. 'Andoro-205 Bezeichnung ber besondern Gattung des Amtes von dem= jenigen Diener Chrifti, ber ausgefandt wird, vgl. eig oug νῦν σε ἀποστέλλω Άρg. 26, 17. Κλητός vgl. 1 **R**or. 1, 1. Gal. 1, 15 \*). Hebr. 5, 4., Gegenfatz zu demienigen, der von felbst fich zu einem Berufe aufwirft, Jerem. 23, 21., alfo gleich bem Sià Bel. Geov 1 Ror. 1, 1. - 'Aquologievos nähere Bestimmung ber erhabenen Amtsthätigkeit eines artorolog, bgl. Apg. 13, 2. — Edayyékiov Geov. Der Genitiv fann nicht Bezeichnung bes Objekts ber Predigt feyn, wie Chryf. annimmt; bie frohe Botschaft bezieht fich auf ben Sohn, wie benn auch dies Objekt B. 3. erwähnt wird; Gott ift als Ur. heber diefer Botschaft bezeichnet (2 Ror. 11, 7.). Edaryé-Leov steht nicht für den Infinitiv edayyeligeo 9ac, wie man aus bem Relativ o erfennt, fondern es findet nur eine ungenauere Ausdrucksweise ftatt, wie 2 Ror. 2, 12. 10, 14.

B. 2. Wie sich Paulus gedrungen fühlte, die Bezeichnung feiner Amtswürde in steigernden und erweiternden Ausbrücken auszuführen, so auch den Begriff des Evangeliums. In der Ausgabe von Beza, Er. Schmid, Wetstein u. v. A. begegnet man gleich hier bei diesem zweiten B. dem Fehler der

<sup>\*)</sup> Das der Gebrauch des zaleous διά τ. χάριτος αύτοῦ in biefer St. zu vergleichen sci, kann bezweiselt werden, denn zaleir könnte auch die solenne Bed. zaleir eis τ. βασ. haben; das das d άφορίσας ztl. vorangeht, welches sich allerdings auf das Apostolat bezieht, beweist noch nichts gegen diese Bed., und das nachselgende άποχαλύψαι ztl. teweist eher dafür.

nicht nur unnöthigen, fondern auch geradezu falfchen Parenthesensehung, welcher zuerst von Bengel erkannt, nachher unter Einfluß von Fr. A. Wolf aufs Neue von Gries= bach und Knapp eingeführt, zuletzt unter dem Einfluß von Schleiermacher abermals von Lachmann aus dem N. T. entfernt worden. Da die Parenthese ein in einen andern ein= geschobener Satz ift, welcher die Wortfügung unterbricht, so fönnen Relativstäte, wie der vorliegende, nicht als Parenthesen angeschen werden (Winer, §. 64. S. 486.). — Das Evans gelium erscheint desto erhabener, da es ein lange vorbereiteter Rathschluß Gottes ist (K. 3, 21.). *Iqagai* nicht etwa mit Dr. Paulus wegen Fehlen des Artifels Schriftstellen zu überseten, sondern wie 16, 26. ohne Artifel, weil das Objekt an sich bekannt und dadurch bestimmt ist.

B. 3. Diejenigen, welche den zweiten Bers in Barenthese geschloffen, haben auch nepi an B. 1. anschließen zu musfen geglaubt. Wir verbinden es mit προεπηγγείλατο (Theod., Rück., Meyer.). Noch allgemeiner, als die Parenthesirung von B. 2. ift die von rou verouerou - verour gewesen (Griesb. Rnapp, Bater u. A.), aber hier eben fo wenig zu rechtfertigen, als bei B. 2., benn auch hier bient der ausführende Bufat jur ftei= gernden Entwidelung des Begriffs von viog. Die neueren Ausleger ftreiten, ob vids Geou als Amtoname zu faffen und burch Deffias zu überfeten, ober ob es als Befensbezeichnung anzu= fehen fei. \*) Es frägt sich, wie entstand die alttestamentliche Bezeichnung bes Meffias als Gottessohn? Es konnte in diefe Benennung mehr oder weniger Inhalt gelegt werden. Es läßt fich nachweisen, daß schon in den Provheten der Messias als ein höheres Befen aufgefaßt wurde, Jef. 9, 6. Mal. 3, 1. Mich. 5, 1.; eben fo auch bei judischen Theologen, vgl. Bert= holdt, Christol. Jud. p. 131., Schmidt, Bibl. für Rrit. und

<sup>\*)</sup> Für bie Beb. Meffias ftreitet vorzüglich bie 26t. von Rof= felt in ben exercit. sacrae, exerc. IV., in welcher gezeigt werden foll, es handle bie vorliegende Stelle nicht von einer doppelten Natur, fonbern von einem doppelten Buftande Chrifti. In polemischem Gegenfase gegen die Socinianer wird biefer Ausfpruch ausführlich behandelt von Beffel, diss. sacrae Leidenses, diss. XII.

Tholud, Romment. 3. Rom. Br.

Greg. 24.1. S. 38., Juftin. Mart., Dial c. Tryphone S. 226. 336. ed. Col. Da nun nachweislich die Apostel und instre= fondere Baulus von Christo die Besenseinheit mit Gott gelebrt. fo ift es burchaus unwahrscheinlich, bag fie bie Benennung Gottessohn nur als Amtonamen gebraucht haben follten. Der volle Inhalt, der in der Benennung «Gottessohn» liegt, wird ih= nen beim Gebrauch des Wortes nicht allezeit gleich gegenwär= tig gewesen sein, weshalb auch Baulus hier das einfache neod τοῦ νίοῦ αύτοῦ weiter entfaltet, aber implicite waren fie fich gewiß immer eines umfangreichen Gehalts bes Terminus be= mußt; Sendenreich, Beitichr. f. Bredigermiffenschaft, B. 1, 5. 1. S. 27. fagt : «Im Glauben, Jefus fei ber Chrift, lag zugleich ber mit eingeschloffen, in Christo fei erschienen und noch immer eins mit ihm das höhere Wesen, welches Johannes den Lóyos nennt.» Röllner, welcher neuerlich wieder die Behauptung aufgestellt, bag vidg Jeov an unfrer Stelle nur Meffias heiße, und doch zugleich anerkennt, daß Baulus anderwärts Chriftum als die Erscheinung der Fülle der Gottheit bezeichnet, weiß auch feine andere Aushülfe, als fich darauf ju berufen, baf fich doch jene Stellen im Briefe an die Rol., Ephef., Bhil., alfo in Briefen finden, die einige Jahre nach dem Römerbriefe geschric= ben worben. Diefe Behauptung würde nur dann eine ernftlich e Berüchsichtigung verdienen \*), wenn die Annahme, daß Baulu allmählich feinen Lehrtypus verändert, fich bei anderen Materier= überzeugend darthun ließe. Ungeachtet aber scine Briefe vor dem ersten an die Theff. bis zum zweiten an Tim. in der ausgedehnten Zeitraum von etwa zehn Jahren fallen, fo läßt fich boch keine Spur einer Veränderung bes Lehrtwus nachweisen; benn was Ufteri von einer Differenz zwischen ben fruhern und spätern Briefen in Betreff ber Auferstehungslehre behauptet hat, ift unhaltbar (f. harles in der Ev. R. 3. 1834. Diefer Gottessohn ift feiner menschlichen Gricheis **N. 12.).** nung nach ber verheißene Abkömmling aus Davids Geschlecht und schon in diefer Hinsicht ift er erhaben, daher sich diese

\*) Nuckert widerlogt sie in der 2 U. seines Rommentars mit Berweisung auf Gal. 4, 14. 1 Kor. 2, 16. 8, 6. 9, 4. 2 Kor. 4, 9. Auch de Wette, 2 U., bemerkt gegen Köllner und Ufteri, daß die soBezeichnung *dx oncéquaros Dasid* auch allein gebraucht findet, um eine Auszeichnung auszubrücken (2 Tim. 2, 8.).

İ

Ueber ben Begriff odos, beffen Bestimmung namentlich für Ray. 7. von Wichtigkeit ift, vgl. aus älterer Beit Aug. de civ. Dei 1. 14. c. 3. Gerhard loci theol. T. V. S. 48 f. Bubbeus dissert. de anima in Miscell. sacr. T. 3, Rnapp scripta v. a. S. 220 f., in neuester Zeit ift er gründs lich erörtert worden von harleß zu Eph. 2, 3., 3. Müller, Lehre von' ber Sunde S. 178 f., Reander, Pflanzung II. S. 510 f. u. A. Mahrend die indische Anschauung des Men= ichen von dem Höheren in ihm, von dem Geiste, ausgeht und biefes ichon in der Benennung beffelben ausbrückt, manuscha == eber Denkende», geht die hebräische Anschauung von der irdisch= finnlichen Seite aus und nennt ihn won mein, «ben Erbgebornen » (beides von der Burgel Dy, röthlich fenn), auf dies fen feinen Urfprung und bie baraus herftammende Schwäche weift 1 Mof. 3, 19. hin. Go wird er nun auch nach diefem von ter Erbe ftammenden Theile xar' esoxyn worin genannt, worin ebenso, wie in wing ber Begriff ber Schwäche, auch ber fittlis den Schwäche liegt, 1 Mof. 6, 3. Bf. 78, 39. 56, 5. Jerem. 17, 5. Jef. 40, 6. Der Gegenfat des Materiellen und bar= um Schwachen zum reinen Geifte wird ausdrücklich ausgespro-מָצַרים אַדם ולא־אַל וָסוּסִיהֵם בָּשָׂר ולא רוח : den Sel. 31, 3 in welcher Stelle anzunehmen ift, daß ber Gegenfatz bes Bor= bergliedes min und ha auf bem bes zweiten Gliedes von ewir und rint. Diefe alttestamentliche Anschanung bes Menfchen licgt nun auch der Terminologie bes Neuen Testaments in Grunde, welche im Befentlichen in allen Schriften bes R. Testaments gleich ift. Darnach bezeichnet nun ocho 1) die Sinnlichkeit und Schwäche ber menschlichen Ratur ohne ben Rebenbegriff von Sünde (1 Ror. 7, 28. 10, 18. 15, 50., 2 Lor. 4, 11. 7, 5.) und diese Bed. ift auch in der Formel nard sápza anzunehmen, wenn fie, wie hier und 9, 5., von Chris fto gebraucht wird, wofür besonders Röm. 8, 3. spricht. 2) Das Menschliche, insofern es nicht von dem aveuua rov 9600 belebt wird, in welcher Isolirung es bas Sündliche ift

genannte "gesteigerte Ibee vom Sohne Gottes" fich ichon 1 Kor. 8, 6. und Rom. 8, 3. finde.

51

4 1

(bas Borwiegen ber finnlich en Seite ift ebenfalls Refultat bievon, bie Wolluft fünde wird speciell burch enteruia rngoaprig bezeichnet, 1 Joh. 2, 16.); der Gegensat von er oager Lijv und έν πνεύματι είναι entspricht daher dem anderwärts von Paulus gebrauchten Lyv kaury und Lyv ry Sey, 2 Ror. 5, 15. Rom. 14, 7. Als Beweis hiefür gilt 1)' ber birefte Gegensatz zwischen σάρξ und πνεύμα τού 9εού, wie z. B. Joh. 3, 6. Rom. 7, 5. 6. 8, 5. 1 Ror. 3, 1., 2) daß κατά άνθρωπον είναι, περιπατείν und ανθρώπινος mit κατά σάρκα είναι, περιπατείν und σαρxixos gleichbedeutend gebraucht wird, und zu beidem das xarà 966v den Gegensatz bildet, 1 Ror. 3, 3. 9, 8. 15, 32. 2 Ror. 1, 12. 17. 10. 3. 1 Betr. 4, 2. 6. Auf gleiche Beise gebrauchen bie Kirchenschriftsteller to av θρώπινον, κατ' av θρώπους ζην. Sgnat. ep. 1. ad Eph. c. 5. ad Philipp. c. 7. 3) Das ber Apostel auch folche Sünden auf die odos zurnaführt, welche er unmöglich aus dem leiblichen Organismus abgeleitet ha= ben fann, wie Neid und Zanksucht, ja selbst den geifilichen Hochmuth der Asketen, welcher der Sinnlichkeit nicht die ihr zukommenden Rechte ließ, Kol. 2, 22. Gal. 5, 16. 19. 22. 3m Biberspruche hiemit scheinen nun aber folche Stellen ju ftehen, wo - bem Anschein nach - nicht bloß die oaos, sonbern das owuc als Princip der Sünde genannt wird, Rom. 6, 6. 12. 8, 13. Rol. 2, 11., wo die oaos nicht bloß im Gegenfatz zu bem πνευμα του θεου, fondern auch zu bem πνευμα τοῦ ἀνθρώπου, ju bem νοῦς und ἔσω ἀνθρωπος erwähnt wird, Matth. 26, 41. Rom. 7, 18. 22. 23. Auf Diefe Stellen geftütt ift von Grasm., Michael., Stoly, Rud., Rolln. bie Anficht aufgestellt worden, daß nach der Lehre des Apostels ber sinnliche Organismus das Princip der Sünde fei, ber vove bagegen fündenfrei, obwohl schwach, bis er durch das göttliche πνεύμα --- welches die feichte Gregese von 1780. in den «moralischen Einfluß der Lehre Jesu» umsette --- gekräftigt werde. Inwiefern jedoch der Apostel das owum als Princip der Sünde betrachtet habe, zeigt am Deutlichsten die Forderung der anexδυσις τοῦ σώματος τῆς σαρχός Rol. 2, 11., woraus here vorgeht, daß das an dem owna haftende Princip der Sünde bie odos ift, welche aber auch von demfelben abgethan, ge= freuzigt werden kann und soll, Gal. 5, 24., und diefe Rreuzis

gung besteht nicht in der Bernichtung der finnlichen Kräfte, fondern in ihrer Unterordnung unter das Gefetz bes Geiftes, benn eine gegen die Sinnlichkeit überhaupt gerichtete Askefe, wie fie das Mönchthum übte, hat Paulus nirgends gelehrt. Hebt er nun boch in mehreren Stellen vorzugeweise bie Disharmonie ber blinden Triebe hervor, welche fich in ber finns lichen Sphare bes Menschen äußern, fo hat Diefes auch fei= nen guten Grund, weil nämlich biefe am Meisten ben Charafter ber Unwillfürlichfeit an sich tragen und am Schwersten un= ter bie vollfommene Botmäßigfeit des Geiftes gebracht werden, wie fie benn auch die am Meisten verbreiteten Gattungen ber Meußerungen ber Sündhaftigkeit umfaffen. Findet fich aber in ben erwähnten Stellen die ochof nicht bloß als Gegenfat zu bem πrevua rov 9800, fondern auch zum rovs bezeichnet, weiter zum arevua rov ar gainor, fo folgt baraus noch gar nicht, baß Diefes als bas an fich Gute betrachtet werde. Rom. 7, 22. 23. wird der roug dem vouog er roig uelsor gegenübergestellt, in. fofern er mit dem vóuog rou 9800 übereinstimmt, es wird bamit ausgesagt, daß es Buftande gebe, wo ber Geift die wahre Rorm des Handelns erkenne, ohne bag er die Disharmonie der blinden Triebe ju überwältigen vermöge, und eben dies liegt auch in Matth. 26, 41. Es fann aber auch bas entgegenge= feste Berhältniß Statt finden, ber vous felbft tann ein vous The sapeds werden, wie Rol. 2, 18. es ausspricht, und zwar ift gerade in biefer Stelle nicht von finnlichen Trieben, bie über den voüg herrichen, bie Rede, fondern von der geiftigen Disharmonie eines geiftlichen Hochmuths; es tann in dem roug bas opórnua rñs saozós herrschend werden, Röm. 8, 6.; bann ift er verduntelt, Eph. 4, 17. 18. Rom. 1, 21. und es tritt alsbann bas ein, was der inhaltsvolle Ausspruch bes Serrn Matth. 6, 23. fagt: « Benn bas; was im Menschen Licht ift, Finsterniß wird, wie groß wird die Finsterniß deffen feyn, mas an fich Finfterniß ift und durch jenes Licht erhellt werden foll.»

B. 4. Wenn nun schon das Christum auszeichnet, was er xarà sáqua betrachtet ift, wie viel mehr, was er seiner höheren Wesenheit nach ift. Im Bezeichnung der Würde, die ihm seiner höhern Wesenheit nach zusommt, schreitet der Apostel durch eine Klimar sort, und ift diese Klimar nicht dadurch zu schwächen, das

man mit bem Syr. und mit Luther « und » einschiebt. \*) OoE\_ Ger - anftatt beffen bie unverbürgte Bariante ngoogeo 9 deres s von der Itala, Bulg, und den meisten tathol. Interpreten aufgennommen worden — hat dem Sprachgebrauch nach nur die Bedeuxs tung: «burch einen boog bestimmen », baber fo viel als «machen» = καταστήσαι, καθιδούσαι Apg. 10, 42; 17, 31. Luc. 22, 22. Run schien aber diefe Bedeutung unpaffend, weil Chriftus boch nicht erst zum Gottessohne bestimmt worden, baber berm. auch unter ben früheren Auslegern nur die Socinianer fich für biefe, mit ihrem Lehrbegriffe gang übereinftimmende, Auffaffung entschieden. Dagegen wurde von Chryf., Theoph., Theos dor. erklärt: τοῦτ' ἔστιν άποδειχθέντος, βεβαιωθέ**ντος,** xpi9évrog, allein welches Subjeft benten fie babei hingu? Richt Bott, fondern die Menfchen, wie Chryf. hinzusett: Suotoγηθέντος παρά τ. άπαντων γνώμης κ. ψήφου. Darauf führt auch die Ueberf. des Sprers (Land) «er ift erfannt worben.» Die firchlichen Ausleger ber fpäteren Beit überfegen auch declarare, «erweisen», allein fie betrachten Gott als bas thas tige Subjett. Die neueren Erflärer befennen, bag für biefe Bed. die Belege fehlen, fie fei aber burch iden Jufammenhang geboten, fo Reiche, Dloh. Es wird fich uns jedoch weiters hin ergeben, daß die gewöhnliche Bedeutung auch hier in Rraft . bleibt. - In den folgenden Worten macht die Konftruftior Schwierigkeit, ba man ungewiß ift, ob man dieselben zu koordiniren oder zu subordiniren hat, und auch einzeln genommers fann man ihnen verschiedenen Sinn beilegen. Wir müffen baher querft von der Bedeutung im Einzelnen handeln. Bei neverμα άγιωσύνης entsteht die Frage, ob άγιωσύνη = άγιότης und also  $\pi v \epsilon \tilde{v} \mu \alpha$   $\dot{\alpha} \gamma \iota \omega \sigma \dot{v} \eta \varsigma = \pi v \epsilon \tilde{v} \mu \alpha$   $\ddot{\alpha} \gamma \iota \sigma v$ . Befonders hat Bengel einen folchen Unterschied behauptet: es bezeichne namlich ayiwovy, wie sanctimonia, nicht eine ruhende Eigenschaft, fondern eine virtus operativa. Diefe Unterscheidung hat fes boch keinen Grund. Die Nomina auf - ovn, von Abjektivis ab. geleitet, find mit den Nominibus auf - orns gleichbedeutend und

<sup>\*)</sup> Seit ben altesten Beiten ift die Stelle als dictum probans für die beiden Naturen in Christo gebraucht worden. Der Schol. bei Mats that: ένταθθα φανερώς τώς δύο γεννήσεις δηλοξ — την άνω Rad την κάτω γέννησιν.

nur eine fpatere Form berfelben; f. S. Bland, fragmenta quae d. lexic. in script. N. T. C. 197. (in ben Comm. theolog. von Rofenmüller I, 1.) Auch sanctimonia hat feine andere Bedeutung als sanctitas \*), f. Forcellini. 'Aváoraous verouv im Sinne von ex rexouv. Der Genitiv ift in= bes micht ber Genitiv bes Urfprungs: «von den Todten her» (Bernh. Synt. S. 227.), fondern es ift ber Genitiv ber lareren Bezie Hung = « Tobtenauferstehung. » Ex tann bas Beweismit= tel anzeigen, wie Jak. 2, 18; es fann aber auch ben Zeitpunft bezeichnen, « von wo an » etwas geschieht, Matth. 19, 20., wie auch im Lateinischen ex für post, ex quo tempore. Welche von Beiden Bedeutungen bier vorzugichen, laßt fich erft bei lle= berblic des ganzen Capes entscheiden. - Bon Chryf. \*\*), De I ancht h., ben älteren luth. Interpreten, Sadol. u. a. werden nun Die brei Sate er dur., xarà ar. ay. und es avaor. foordinirt, als Die brei Beweise dafür, daß er Gottes Sohn fei. Es wird ndualich erwiefen 1) burch die Bundermacht, 2) burch die Mit= theilung des heil. Geistes, 3) durch die Auferstehung, und auch Frithsche hat diefe Roordination wieder angenommen, nur daß er Suraucz allgemeiner nimmt und überscht: vi ei data. Allein unachft erscheint das er durchuss bei beiden Ueberfegungen fehr fabl und unbeftimmt, auch macht Fritiche fich felbft den Eins wurf, daß Jefus die Surap. im Allgemeinen eben dem nr. ay. ber Dankt habe, rechtfertigt indeffen bie Trennung dadurch, daß fie Thetorisch fei, wie Apg. 10, 38: πνεύματι άγίψ zai duvar Reet. Aber die Fälle, wo Synonyma mit zai verbunden werden aur Amplificirung ber Rede, fonnen boch nicht biefem Beifviel parallel gestellt werden, wo nicht nur nicht zae fteht, fordern felbft verschiedene Brapositionen gebraucht find. Bir muffen baher ber in ber neuern Zeit allgemeiner gewordnen

<sup>\*)</sup> In ber Schreibung ber Nomina auf - wound werben Fehler begangen. Die Endung - o oun erhalten diejenigen Nomina, bei denen tie der Endung vorangehende Sylbe lang ift, hingegen die Endung - woun die, deren vorangehende Sylbe turg. Unrichtig schreidt also Clerktus aguovin und Passo wirn.

<sup>\*\*)</sup> Chryf. fpricht von funf Beweifen. Uls Beweis für die Recht= maßigkeit der Benennung vlos seos am Anfange des B. sieht er auch bas Zeugnis der Propheten und die davidische Abstammung an.

Auffaffung uns anschließen, er durause als adverbial mit doso9érrog zu verbinden, xarà nv. av. als Gegenfat, ober viele mehr Steigerung des xarà ocoxa anzusehn, und das 25 in 28 avaor. vsxo. mag man als Bezeichnung bes Mittels ober auch mit Theod., Luther (vgl. beffen Randgloffe), Spen., Grot., Clericus, Rofenm. als Angabe ber Zeitbestimmung faffen. 66 leitet uns bei Erklärung ber Stelle vorzüglich bie Art, wie Baus lus bie Worte bes 2. Bf. in Apg. 13, 33. auf Chriftum bezieht: Die Auferstehung von ben Tobten erklärt er in jener Stelle für benjenigen Moment, burch welchen Chriftus zum Sohn Gots tes geworden fei; und in ber That ift ja erft nach ber Aufs erstehung diejenige Beriode eingetreten, in welcher Chriftus wahrhaft als Gottessohn erscheint; der Ausbruck nowróroxog ex rov vero. Rol. 1, 18. bezeichnet bie Auferstehung als eine neue Geburt. \*) So wird auch von ben auferftandenen Blaubigen die Benennung vioi vor Jeou vorzugeweise gebraucht, Luc. 20, 36. Db 25 burch oder feit überfest wird, ift babet gleichgültig, jedenfalls müßte bas feit fo gebacht werben, bas es ben Begriff ber Urfache mit in fich fchließt. #+) Die Aufers ftehung aber ift Urfach ber Berherrlichung, einerseits infofern ber Erlöfer in ihr bie finnliche Schranke abstreift, andererseits infofern fie im geiftigen Proceffe bes Gottesmenschen bit nachfte Frucht feines Gehorfams ift, aus der bann alle die übrigen fols gen. Ganz ähnlich hat fchon Calvin 3. b. St. bemerkt: Si mavis definitus, ac si diceret, virtutem resurrectionis esse instar decreti, quo sit pronunciatus Dei filius, sicuti habetur Ps. 2, 7.: ego hodie genui te. Nam genitura illa ad notitiam refertur. IIv. ay. ift bann bie Bes zeichnung Chrifti von Seiten ber Gottesfülle in ihm. Die Mits theilung Gottes an den Menschengeift bezeichnet die Schrift als

<sup>\*)</sup> Orig. nach Anführung der St. Sbr. 2, 10. scht hinzu: finis passionum Christi resurrectio est, und weiterhin, nach Anführung von Röm. 6, 9. und 2 Ror. 5, 16.: ideo omne, quod est in Christo, jam nung filius Del est.

<sup>\*\*)</sup> Bgl. über ein folches ex Bremi zu Corn. Nepos. E. 302. Die Worte Bremis find: "ex ist fo viel als post, oder vielmehr, es brückt den frühern Zustand aus und meistens nicht im Allgemeinen nur von der Zeitfolge, sondern es hat den Nebenbegriff bald der Ur= sache, bald des Lastigen."

١.

òò Einwohnung bes Geistes Gottes in ihm. Für Christum, ber 2 als ber menschgewordene Logos ben Geift von fich ausgehen ŪL: laft und ber herr bes Geiftes ift (2 Ror. 3, 18., Joh. 16, 14.), đ, ift biefe Bezeichnung weniger angemeffen, aber nach ber Ana= 25 logie mit andern Individuen wird auch ihm eine Begabung ŧ. mit dem h. Geift beigelegt und zwar die Geiftesfülle (Joh. 3. k. . 34.), vgl. Apg. 10, 38. Luc. 4, 1. 18., auch Bebr. 9, 14. Anas logie mit diefem paulinischen Ausspruch hat auch das ederació-3η έν πνεύματι 1 Tim. 3, 16; bie Geistesfülle in Christo wird nämlich auch hier als Grund feiner Berherrlichung be= zeidnet

B. 5. Ueberleitung zu der eigentlichen Begrüßung. Man fragt, ob zápis, wie Aug., Wolf, heumann, annehmen, bie Onade ber Bekehrung fei, ober, wie Chryf., Beza, Efte, Grotius und die Meisten, die specielle Gnade der Berufung dum Apostelamt. Allerdings nennt Paulus im besondern Sinne dies Lestere eine Gnade, Gph. 3, 2. 7.; boch könnte er auch unter Gnade hier die wunderbare Befehrung verstehen, als bie Conditio sine qua non der Berufung zum Apostel, vgl. bas Verhältniß von 1 Tim. 1, 14. ju B. 12. Das der Apostel den Blur. elasouer nur im Sinne des Sing. ge= brauche, ift zwar, ba fonst kein Anderer am Anfange bes Briefes erwähnt ift, stets anerkannt worden, indes hat Röh= ler neuerlich bie Behauptung aufgestellt, daß Paulus von fich. allein redend niemals den Blural gebrauche. Aber der Blural hat im griech. und lat. Briefftyl eine weite Herrschaft erlangt, auch im hebräerbriefe (6, 1. 13, 18.), bei Betrus (2 Btr. 1, 16.), bei Johannes (1 Joh. 1, 4.) findet er fich, zuweilen, wie auch bei Cicero, abwechfelnd mit bem Sing. 2 Ror. 5, 11. Rol. 4, 3. 2 Betr. 1, 15, 16. Eis úπαχοήν ebenso wie vorher eig evary. Mioris verstehn Theod., Beza, Bengel von ber objektiven Glaubenslehre, bann dient als Parallele 2 Kor. 9, 13. ύποταγή της όμολογίας είς το εδαγγέλιον; es fann aber auch im subjettiven Sinne gebraucht sehn und die Beschaffenheit der vnax. bezeichnen, daß fie nämlich durch das Glaus ben fich äußere. Im erstern Falle würde man zu vergleichen haben 1 Betr. 1, 2. 14. ύπακ. της άληθείας; der Glaubende ordnet nich einer objektiven Norm unter und insofern wird Glaube

als Gehorfam, Unglaube als Ungehorfam bezeichnet, f. Stet = ger ju 1 Betr. 1, 2. 14. und bas Entgegengefeste anei9eis. 1 Betr. 2, 8; 4, 17. Unfere Formel findet fich noch S. 16, 26. und das bloße eig únaxone eduw 15, 18. Da ber Sache nach bie erwähnten beiden Auffassungen fo nabe an einander grängen, fo wagen wir nicht zwischen benfelben an enticheiden. Er prägnant das eis mit in fich schließend; 29vy ift in diefer Berbindung, wie B. 13. 15, 18. u. a., gewöhnlich von Seis ben verstanden worden, erft in neuerer Beit haben Mehrere (folln., Reiche, Meyer, Baur, be Bette) um bes marra willen barauf gedrungen, daß es Bölfer überfest werbe und bie Juden mit einzubegreifen feien: ichon in ber Einl. S. 15 f. haben wir biefe Frage in Erwägung gezogen und mußten uns für bie entgegengeschte Anficht erflaren. Yrrep rov drouaros aurov von Chryf., Grasmi, Ammon mit niorews verbunden, von Beja, Bengel mit elas, zap. zad anoor., am Beften auf eig vnan. nior. bezogen: «zur Berherrlichung des Ramens Chrifti» (Grot., Rüd.). Der Name Chrifti, wie Bahl erklärt: « Chriftus mit allen an ihn fich Innpfenden Borftellungen und Erinnerungen.»

B. 6. Da bas xakeiv eig the basilelar t. 9. fic auf bie Beranstaltungen besieht, durch welche einer ein Chrift wird, mithin auf ben letten Grund ber Beseligung bes Mens fchen hinweift, fo wird es als Aft bes Baters bargestellt, St. 8, 30, 9, 12. 24. 1 Ror. 1, 9. 7, 15. Gal. 1, 6. 1 Theff-2, 12, 4, 7. 5, 24. Daher fann man nicht umbin, von Des Erflärung abzusehen, welche ben Genitiv Inoov als den Ges nitiv ber bewirfenden Urfache fast (Luth., Beng., Mene T) und muß mit Beza (der indes überset vocati a Christo) umschreiben: qui dei beneficio estis Jesu Christi, siv 🚅 in Jesu Christo adoptati; Erasm.: adoptione adsciti 💷 jus et cognomen Jesu Christi. Der Syr. hat «Berufe T in Christo.» Ludw. de Dieu vergleicht auch Marc. 13, 27 und Jef. 48, 12. Ueber den dogmatischen Begriff bes nanto= bei Naulus f. ju 8, 28. e ing she

B. 7. Das rois ovos findet sich auch Ephef. 1, 1 Phil. 1, 1. und foll wohl hervorheben, daß das Schreiben nichtloß ber Ortsgemeinde, fondern allen gerade anwesenden Chri

ften gilt. Die Brabifate ber Chriften, welche bas neutestaments liche Gottesreich bilden, werden von den Mitgliedern des alten Gottesreichs auf fie übertragen und an ihnen geiftig realigirt, benn fie find nach Gal. 6, 16. bas geiftige Israel, vgl. 1 Petr. 2, 9. mit 2 Mof. 19, 6; 1 Tim. 3, 15. mit 5 Mof. 23, 1; Bbil. 2, 15; 1 Job. 1, 2. 2, 10. 5, 2. mit 5 Mof. 32, 19. hiemach bezeichnet bas Prädikat äycos in diesem und ähnlis den Källen bie Aussonderung und Weihung ber Gemeinde, nicht aber zumächft bie perfonliche Frommigfeit, zu welcher fie viels nehr burch folche Beihung und Aussonderung berufen werden, Kol. 3, 12. — Nach der gewöhnlichen Annahme würde hier ein Anafoluth flattfinden, indem mit dem Dativ xAntoic &vious unmittelbar zao. zad sio. hätte verbunden werden follen. Hier nun bei bem längern Sate könnte man fich allenfalls ein Anas winth gefallen laffen, allein es mußte bann baffelbe fonftant auch in allen paulinischen Briefen bei fürzeren Säpen, ja auch in andern neutestamentlichen Schriften angenommen werden, vgl. ben Anfang bes 1. und 2. Br. an bie Ror., bes Br. an bie Ephef. u. f. m., ferner ben Anfang bes 1. und 2. Briefes Petr., bes Br. Juba, Offenb. 1, 4.; vielmehr haben wir B. 1-7. als bie Auffchrift des Briefes anzusehen, auf welche erft ber Segenswunsch folgt. Die Christen wünschten fich bies jenigen zwei Guter an, welche bie vornehmften Gnadengaben burch Chriftum find Joh. 1, 17. 14, 27. Ein griechisches Schos lion: ή εἰρήνη αύτη οὐχ έξ ήμετέρων πόνων, ἀλλὰ τ. Θείας γάριτος. πρότερονούν ή χάρις, είτα ή εἰρήνη. \*) Έλεος wird zu jenen zwei Gutern noch hinzugefügt 1 Tim. 1, 1. 2 Tim. 1, 1. 2 Joh. 1.

2) B. 8—15. Der Apostel bezeugt feinen ichon lange ges hegten Bunsch, unter den Nömern zu predigen.

28. 8. In der Regel bahnt fich der Apostel am Anfange

<sup>\*)</sup> C ht hf.: 'Ω προσηγορίας μυρία φερούσης άγαθά! τοῦτο zal ὁ Χριστὸς τοῦς ἀποστόλοις εἰς τὰς οἰχίας εἰςιοῦσι πρῶτον ὑῆμἰα φάσειν ἐπέταττε. διὰ τοῦτο xal ὁ Παῦλος ἐντεῦθεν πανταχοῦ προοιμιάζεται ἀπὸ τῆς χάριτος xal ἡ Παῦλος ἐντεῦθεν πανταχοῦ προοιμιάζεται ἀπὸ τῆς χάριτος xal τῆς εἰρήνης. οὐ δὲ γὰρ μιχρὸν χατέλυσεν ὁ Χριστὸς πόλεμον, ἀλλὰ ποιχίλον xal παντοδαπὸν xal χρόνιον, xal τοῦτον οὐχ ἐχ τῶν ἡμετέρων πόνων, ἀλλὰ διὰ τῆς αὐτοῦ χάριτος ἐπεὶ οὐν ἡ μὲν ἀγάπη τὴν χάριν, ἡ δὲ χάρις τὴν εἰρήνην ἐδωρήσατο, ὡς ἐν τάξει προςηγορίας αὐτὰ θεἰς ἐπεύχεται μένειν διηνεσῆ καὶ ἀχίνητα.

feiner Briefe den Weg in die Serzen ber Gemeinde burch Darlegung feiner Liebe, Bhil. 1, 3.; Rol. 1, 3; 1 Theff. 1, 8; 2 Theff. 1, 3. Wenn man für folche Neußerungen des Apoftels, wie es 3. B. wieber Rölln. thut, ben namen captatio benevolentiae gebraucht, fo ift dies misverständlich, weil, was wir capt. benevol. nennen, nicht freier Grauf bes Bemuthe zu feyn pflegt, fondern Refultat einer Reflexion. Ilporor uér laßt ein eira de erwarten; indem fich aber an die Danks fagung Anderes anschließt, wird bieses übergangen, wie anch R. 3, 2 \*); auch bei Rlaffifern, vgl. Byttenbach ju Blus tarch I. S. 47., Biner's Gr. 4 2. S. 501. Statt ύπέρ hat ABCD \* neoi, beides ift in diefer Ronftruftion gebrauchlich, bas eine «fur», bas andere «in Betreff», beides wird aber anch von ben Abschreibern oft vertauscht, baher läst fich nicht entscheiden. Er öhu ro xoonw natürlich eben fo menia ad litteram zu nehmen, wie 10, 18., aber gewiß war es von gron fer Bedeutung für die Chriften, daß fich in der Metropolis eine ernftlich gläubige Gemeinde befand. Grotius: Magno eum gaudio provincialium christianorum acceptus fuit ille nuntius, etiam Romae, in capite imperii, esse, qui eandem fidem profiterentur. Calvin: Praedicatam ergo in toto orbe fidem Romanorum intelligamus omnium fidelium ore, qui de ipsa recte et sentire et pronuntiare poterant. Quod impiis ne Romae quidem noscitabatur haec exigua et ignobilis hominum manus, nihil id retulit: quando eorum iudicium, tanquam nihili, non morabatur Paulus. Der Apostel dankt feinem Gott (Bhil. 1, 3.), denn ber Gott Abrahams, Ifaats und Jatobs ift nun ber Gott aller in Chrifts Erlöseten, er dankt Gott durch Christum, ebenso auch 7, 24. vgl. Hebr. 13, 15. 1 Petr. 2, 5. Der Chrift ift fich bewußt. baß fein Dantgebet, wie fein Bittgebet, erft in Diefem neuen Berhältniffe zu Gott recht erhörlich ift. Dber noch beffer : Chris ftus hat das bewirkt, wofür er danken tann, fo 7, 24.

B. 9. Daß er für fie danke, bestätigt er (γάQ) durch Er= wähnung feiner häufigen Gebete für fie. Er bestimmt fein Ber=

L

<sup>\*)</sup> Das πρωτον μέν γάρ 1 Kor. 11, 18. hat man insofern auch hicher zu zählen, als formell kein Gegensatz folgt; der Sache nach hat man ihn in V. 20. gesunden, richtiger in K. 12, 14.

iltniß zu Gott näher, und zwar sich als Diener am Evangeum bezeichnend, insofern er etwas zu erwähnen im Begriff ift, zas auf diese Amtsthätigkeit sich bezieht. Er rif rereinart wo bildet den Gegensatz zum mechanischen Wertdienste; dr vor br. edayy. bezeichnet den Gegenstand, an welchem der Dienst ich äußert (Winer 4. A. S. 369.); ws nicht mit adrad. zu verbinden «wie unablässig» (Calv.), sondern abhängig von ucerver yaq uov doriv. Das Erinnern ist zusolge des Vorhers gehenden und des Nachfolgenden ein Andenken in Gebeten, und B. 10. giebt nun noch näher ein bestimmtes Objekt der Gebete, nämlich die Aussführung des aus der Liebe so natürlich hervergehenden Wunsches, sie zu sehen (1 Thess. 3, 10.).

B. 10. Είπως Ausbruck fcüchterner Bescheibenheit,
Bull 3, 11.; ηση bei bem Futurum und überhaupt bei etwas
Baspätetem enblich, mit ποτέ tandem aliquando (Harzung, Partifellehre I. S. 238., Biger S. 414.), Phil. 4, 10.
Biodoör τινα auf gutem Wege führen, und bann allgeteiner: Jemandem etwas gelingen lassen. Unrichgerweise hat Defum. und Beza die erstere Bedeutung angeommen; Beza: si quo modo tandem aliquando prospeum iter mihi detur, ut ad vos veniam. Dann würde Ister πρόg ύμας von δεόμενος abhangen.

B. 11. 12. Die Liebe, welche ihn antreibt, jene Reife ach Rom zu wünschen, ift nicht eine weichliche, sie hat einen migen Endzwed, er wünscht bie Gemeinde zu fördern. Xáuna jebe einzelne Manifestation der zapis; eine folche geht u von dem göttlichen Geiste und hat ihn zum 3wecke, baber vevuarixóv. Un wunderbare Gnadengaben hat man hier At zu benten; es foll ja aus biefer Mittheilung die Stärfung \$. Slaubenslebens hervorgehen; man bente also an Glaube, de, Erkenninis und vergleiche 1 Kor. 1, 6. 7. Seine aus Riebe quellende Urbanität beschränkt biesen Ausbruck: ne dut censor aut magister loqui videretur, parem sese unum de illis facit, fagt Sabolet. Belche Bebeutung thier napazalsioJal? Bucer, Calv., Mel., Semler, eja haben fich für bie Bedeutung «ermahnen» entschieden, wele fich ja auch bei dem Berhältniffe rechtfertigen laffe, in welchem 1 9. ju feiner Gemeinde ftand; Paulus etiam ipse quan-

tumvis excellens ab ecclesia illa tum erudiri magis ac magis, tum confirmari, illos etiam docendo, potuit, fagt Beza, allein burch bas dia the ev all. niorews xrl. ift biefe Auffaffung ausgeschloffen, und wird vielmehr ein ähnlicher Sinn ausgedrückt, wie R. 15, 32. durch das ένα συναναπαύσωμαι Suir: es wird ja das Wort zuweilen mit zaigeir, zuweilen mit ornolleiv in enger Verbindung gebraucht, 2 Ror. 4, 13. 1 Theff. 3, 2. 2 Theff. 2, 17. 3m Deutschen ift «aufrichten» bas Wort, welches durch ben Umfang ber Bedeutung ihm an Delften entspricht, indem bas Tröften, Erfreuen und Rraf. tigen darin liegt. Sowohl edgooding, womit Chryf. ben Sinn ausdrücken au tonnen meint, als die Bedeutung «tröften», welche berfelbe Rirchenvater, bie Bulg., Luth., Seum. annehmen, ift zu eingeschränkt. Der Grund Diefer Aufrichtung liegt für ben 21p. in ber Gemeinschaft bes Glaubens, in bem Bewußtfeyn, mit feiner Ueberzeugung nicht allein zu ftehn, und richtig bemerkt mit ber ihm eigenthumlichen Barme Chrof.: καθάπεο γὰρ ἐπὶ πυρὸς ἂν πολλάς τις συναγάγη λαμπάδας, λαμπράν άνάπτει την φλόγα ούτω και έπι των πιστών γίνεσθαι πέφυχεν. όταν μέν γάρ χαθ έαυτούς δμε διεσπασμένοι, άθυμότεροί πως έσμέν δταν δε ίδόντες άλλήλους τοῖς οἰχείοις περιπλαχῶμεν μέλεσι, πολλήν δεχόμεθα την παράκλησιν. 3n dem ύμων τε καί έμου, weldes bie Dechfelfeitigfeit defto eindringlicher macht, bemerte mar die urbane Boranftellung ber Gemeinde. Frisiche weicht vors ber gangbaren Auffassung ab und überfest: ut vos inter vos una corroboremini. Er bemerkt fcharffichtig, ba hier ein Ers flarungefat von eig to orng. buag, fo hatte P. eue and bruden muffen, follte man nicht buag erganzen. Allein wurde B. bann fagen: vuor te zai euov? Das im Griech, but Bron. nicht felten ausgelaffen wird, wo wir co fegen, ift be fannt, Gph. 3, 13. 1 Petr. 2, 11.

B. 13. Auch hatte er wirklich schon oftmals Anstalt gemacht, zu kommen, benn außer seinem Bunsche brängte ihn auch die Psslicht: nur ist er gehindert worden. Od Selw Suss dyvoer dürste als paulinische Lieblingsformel betrachtet werden, vgl. 11, 25. 1 Kor. 10, 1. 12, 1. 2 Kor. 1, 8. 1 Theff. 4, 13. Auch K. 15, 23. erwähnt er, wie er schon seit mehreren Jahten das Berlangen gehabt, die Hauptstadt zu besuchen. Auch

hier, bemerten bie griechischen Ausleger, zeige fich bie uerotoapooun, bie Bescheidenheit bes Apostels, daß er bas Gewins nen ber Seelen als eine Frucht barftelle, die ihm felbst zu Gute fomme. Photius: δρα δε πως φησιν, ίνα τινά χαρπόν σγοῦ καὶ ἐν ὑμιν· τοῦτο μέν, δεικνὺς, ὅτι ὁ ἐκείνων καρπός olxelog eloyilero τω Παύλω χαρπός. Diefe Frucht find bie Befehrten und fie ift ihm fo lieb, daß er um des willen bas Leben bem Sterben vorgiehen möchte, obwohl er lieber noch bei Chrifto mare, Bhil. 1, 22. "Exerv xapnor, wie auch bei ben Klaff. in manchen Berbindungen, einnehmen, in feine Gewalt bekommen, vgl. Baffow S. 656. und Rückert 2 A. ju 5, 2., wo er aus Plato Apol. E. 20. ben Beweis führt; im N. T. Rom. 5, 1. Matth. 19, 16. Die Bedeutung bes Borts bleibt natürlich «haben, befigen», aber ber Gries 5 de benft hier bas Berhältniß anders, als unfere Sprache. ۵ Das xai in xa9wig xai nuch dem vorangegangenen xai ev vur redundirt und ift aus Vermischung zweier Konftruktionen 34 erflären, wie Rol. 1, 6. 3, 13. Seindorf, Soph. S. 273., auch Bremi, Aefchines de falsa leg. c. 33. Wenn man B. 5. Anstand nehmen konnte, πάντα τὰ έθνη «alle Heis De.n» zu übersehen, fo ergiebt fich boch hier die Bedeutung « Seiben » für 2'9vy aus bem Zusammenhange. Man fann War sagen, rà lourà 2927 brauche ja nicht die verschiedenen beidnischen Nationen zu bezeichnen, wo ber Ap. bisher gewirkt Datte, - er hatte ja eigentlich nur unter Griechen gewirft, benn feine Thätigkeit unter Galatern, Illyriern u. a. ift boch 閬 beschränkt gewesen - fondern bie Bewohner verschiedener gans t ber, gleich viel ob Juden ober Seiben, und fo konnten bie funei · bijchen Bewohner Roms und Italiens als ein einzelnes 29voc in l den andern gegenübergestellt werden; allein bedenft man, bag ø feine Frucht unter ben Juden anderer Länder, fo wie feine Be= muhung um fie in feinem Berhältniß zu den Erfolgen und au feiner Thätigkeit in ber Seidenwelt fteht, fo verliert bieje Uns ficht schon aus diesem Grunde die Bahrscheinlichkeit. 11110 noch mehr ift bies der Fall, wenn wir weiter fchen, daß er von B. 14-16. ber römischen Gemeinde Brärogativen qu= fchreibt, welche boch nur auf die ursprünglich beidnische Bes völferung Anwendung litten, benn er bezeichnet fie als bie ge=

ţ,

۲

ŧ

5

2

Ċ.

ý.

bildet en Bewohner ber siegreichen Welthamptstadt. — Re kommt die Parenthese in Erwägung. Das einfache zai in F renthesen, wo es einen starken Gegensat bildet, steht da, won obgleich gebrauchen, daher bei Passow und Wolf, Lept nea S. 238. die Regel, daß zai in parenthetischen Sägen bie Bedeutung von zairoe übergeht. Einen Grund der hi berung giebt der Ap. nicht an, spricht ihn indeffen Kap. 15, 22 aus, weil er noch an so vielen, von andern Evangelisten nur nicht besuchten, Gegenden das Evangelium zu verbreiten gehob

B. 14. 15. Auch die Pflicht hat ihn nach Rom g brängt, er ift Seidenapostel (R. 15, 16. 1 Tim. 2, 7. und zwar aller Gattungen von Seiden. Man fann nicht wol perfennen, daß bei biefen Worten bem Apostel ber Gedanke b reits aufstieg, ben er B. 16. außert: gerade in Rom das G zu verfünden, hätte bie Schaam ihn abhalten fönnen. In B rücksichtigung biefes 16ten B. fann man nicht umbin, die Röme als in ben oopoig mit einbegriffen zu betrachten, ja man wir geneigt feyn, fchon Ellnveg als einen Namen anzusehen, welche bas griechifch gebildete Rom mit umfaßt (Efte, Seum., Rupfe) auf feinen Fall empfiehlt fich die Meinung von Bolf, Reich Rölln., daß der Avostel die Römer mit unter den BaoBaooe, als auch unter den avontor begreife. Allein von diefer Anfich baß ber Apostel schon beim Gebrauch von Ell. bestimmt a vie Römer gebacht, müffen wir abstehn, ba es zwar barübe an Nachweisen nicht fehlt, daß die Römer sich felbst gegenübe ben nicht griechischen Rationen mit bem Namen barbari bi legten (f. Apg. 28, 2. 4. und Forcellini lex. s. v. barba ria), wohl aber bezweifelt werden muß, wenigstens bis jet nirgend belegt worden ift, daß fie fich felbft geradezu Grae. genannt hätten. Noch jest nehme ich baher, wie in den frühere Ausa., mit Roppe, Rofenm., Rücf. an, daß diefer erfi Gegensat, Ell. z. Baoß., nur die Universalität der Bölfer bzeichnet; dagegen fann ich nicht zugeben, daß auch ber zwei Gegensatz nur die Allgemeinheit der Bestimmung des Ap. zu b zeichnen beabsichtige (Schol. cod. A. bei Matth., Bez Rück., Fritfche.). Ell. z. Baos. bruckt boch jene nationa Universalität in einer folchen Beife aus, bag die Differen; D Bildungsstufen mit eingeschloffen ift, oog. x. avontos bezad

## Ray. I. B. 14. 15.

34 net biefe Differenz ber Bilbungostufen noch bestimmter: follte es 13 nur zufällig fenn, daß der Apostel den Begriff ber Gefammt= heit ber Bölfer und Einzelnen fpecialifirt? Wenn er dann hin-101 zufügt: ourw ro xar eue xrl., follte barin nur liegen: «ba q ich ju allen ohne Unterschied tommen muß, folglich auch nach 81 Rom»? - und nicht vielmehr die römische Gemeinde gerade ŝ ,! in einer jener Bildungoftufen mit eingeschloffen gedacht fenn? × Reinen wir an, ber Schriftfteller hatte ben Begriff ber Ges ¥fammtheit burch « bie Bornehmen und Geringen, Reichen und ś Armen» fpecialifirt, und hätte dann fortgefahren: « fo verlangt . mich benn banach, auch in Rom bas Evangelium zu predigen, Ę benn ich fchäme mich nicht » u. f. w., wer mußte nicht glauben, er ŧ habe die Römer eben unter den Reichen und Vornehmen mit= t begriffen? Giebt man zu, wie man cs thut, daß ber Avostel ŀ 9. 16. bie Römer als eine Nation bezeichne, vor welcher er mit bem unscheinbaren Gv. aufzutreten Bedenten tragen tönne, fo fceint es mir unmöglich, das Brädifat der oopol nicht auf thre Bilbung zu beziehen. Calv.: ab officio itaque suo argnmentatur, non esse sibi arrogantiae dandum, quod aliquid docendis Romanis se valere confideret, utcunque . et eruditione et prudentia, et peritia rerum egregie excellerent, quoniam Domino visum esset, ipsum sapientibus quoque obligare. Go ift benn unfere Anficht bie, daß ber Ap. schon am Anfange, wo er nur die Universalität seines Berufs ausbrücken will, solche Worte wählt, welche zugleich einen Gegensatz von Bildung und Mangel an Bildung ausbrücken, ba er indeß gewahrt, daß der Name Ellyves eigent= lich, Die Römer nicht bezeichnet, erflärt er ben erften Gegenfat burch eine zweite beutlichere Bezeichnung. Deyers Unficht, «weder in Ell. noch in Baos. fei ausschließlich die vorlaufige Beziehung auf die Römer enthalten, fondern in Bei= bem augleich» - weil nämlich unter ben Römern auch Leute beider Klaffen - wird fich keinen Beifall erwerben, ba ja ber Schluß: « fo begehre ich nun auch in Rom das Evangelium au Predigen, denn u. f. w. » hierauf nicht paßt. — 'Opeilerns eise mit Rudficht auf die ihm von Chriftus aufgetragene Ber. pflichtung, vgl. 1 Ror. 9, 16. Da Ellyou xtl. mit & 9veou in gleichem Kasus steht und zwar ohne bazwischentretende Bar= Tholud, Romment. 1. Rom. Br. 5

tifel, fo ift ichon Drig. bazu verleitet worben, es als Appofis tion dazu anzusehen. Gben hierauf führt die Auffaffung von Bornemann in Rosenmüller's Repertorium II. 246. Biel= mehr haben wir anzunchnien, daß die Dative Ellyoe erl. um ber größeren Emphasis willen aourderag vorangeset find. Ueber ben Gebrauch des oliques in Fällen, wie der vorliegende, hat Bornemann a. a. D. gesprochen; es heißt ben Borten nach «in biefer Qualität» und ift dem Sinne nach fo viel als folg> lich. Ueber ro zar eué haben einige Ausleger zu oberflächlich gesprochen, andere Unrichtiges gesagt. Um meiften irrt woht Röllner, welcher meint, es fei gar feine Schwieriafeit, es fei nämlich Umschreibung von eris wie ra negi rivi, mobe É er fich auf Biger 3. 21. C. 9. beruft. Sier findet nun querft bie Uebereilung statt, daß neoi c. dat. statt c. acc. citirt wird S zweitens, daß das Neutr. rà regi riva als Umschreibung der Berson angesehen wird, während es nur bei Umschreibung vont Sachen ftchen fann; brittens, baß bie ganz eigenthümliche Peri= phrasis of duri twa als varallel betrachtet wird. Reich e glaub t. bag man fchreiben fonne: to, xat' eue, noogvuor, und bies int bem Sinne nchmen: ή προθυμία ή κατ' έμέ. De Wette (auch 2te A.) will mood. und zwar ohne den Artifel to, den er mit xar' eµé verbindet, für προθυμία nchmen, ebenso Griesbach in f. A. und auch Frissche erflärt dies für zuläffig, mährend doch bas Adjeftiv im Neutro nur durch den Urtifel zum Eubstan= tiv gemacht wird. In grammatischer Beziehung unbedenflich ift nur die von Rupte, Nofenmüller und neuerdings mie= ber von Frissche angenommene Erklärung, welche das xaz eué als Umschreibung des Genitivs ansieht, fo daß ber Sas gleich ift dem ή προθυμία μου, vgl. z. B. Cphef. 1, 15. Auch wir würden diefer Auffaffung beitreten, wenn nicht Der Umftand, daß Paulus vorher das Hinderniß feines Kommens erwähnt hatte, die Voraussezung erweckte, daß in dem zo xor eué ein meinerseits verborgen liege (vgl. Efte, Meyer). Ungeachtet wir auf ganz entsprechende Belege verzichten muffen, fo möchten wir aus diefem Grunde boch vorgiehen, mit bem Syr., ber Stala \*), Balla, Beza, Hüdert to zar

\*) Die Stala hat: ita, quod in me, promtus sum, die Bulg.: ita, quod in me, promtum est.

due im Sinne von «ich — meinerseits» zu nehmen und als Subjett anzusehen. Dafür fann man alsbann bas rà neoi re. (f. Biger a. a. D.) beibringen, welches allerdings in folchen Formeln, wie in dem von Zeune angeführten ra neoi Kalligbony, bem bloßen y Kalligon beinahe völlig gleich fommt; freilich tann bann immer noch in Frage gestellt bleiben, ob to rat eµé ebenso gebraucht worden sei; tò rat eµé und tà zar eue fommt bei Paulus noch vor Ephes. 6, 21. Phil. 1, 12. Rol. 4, 7. aber nur in der gewöhnlichen Bedeutung: was meine Sache anbetrifft. Indes bürsen wir wohl den Gebrauch von tò euóv für eycó als einen ganz parallelen an= führen, ba es auch als Subjett gebraucht wird, 3. B. Plato de legibus IV. p. 723. B .: τό γ εμόν ούκ αν αλλως νομοθετείν διακελεύοιτο ήμιν τον τούτων επιστήμονα. «3th meinerseits rathe nicht, daß ber biefer Dinge Rundige auf eine andere Beife uns Gefete gebe. » Bgl. de leg. IX. 860. C. I. 643. A. Lach. 188. C. Nach Aft zu ber vorletten Stelle foll auch rà παο' έμοῦ in der St. de leg. III. 702. D. für έγώ ftehen, aber dies ist dort nicht der Fall.

## 3) B. 16-17. Des Evangeliums bedürfen alle Menichen, denn es offenbart die Glaubensgerechtigkeit.

**B.** 16. Wie in Athen und Korinth der Apostel bem Beisheitsdünkel gegenüber sich feiner Botschaft nicht schämte, <sup>10</sup> auch nicht in der Metropolis des römischen Reichs. Er hat hernachmals auch feiner Feffeln in Rom sich nicht geschämt (2 Tim. 1, 12.) und hat auch vor dem Raifer als Mann ge= fanden (2 Tim. 4, 16.). Enaiszóvojai mit Aff. und mit éni <sup>τιν</sup>ε. Das Evangelium ift ein λόγος δυνάμενος σώσαι Jaf. 1, 21, daher auch eine Súvauis 9200, eine von Gott ausge= <sup>hende</sup> Kraft, wie auch 1 Kor. 1, 18. 24. Bewähren kann es ҧ aber als eine folche Kraft nur, infofern es durch den Glau= ben in den Menschen aufgenommen wird. Grotius: Sicut medicamentum nihil prodest, nisi haustum, ita nec evangelium, nisi fides habeatur. *Nowtor* von Chryf., Theoph., Srot., Dloh., de Wette darauf bezogen, daß das Evange= lium immer zuerft den Juden angeboten wurde (Apg. 13, 46.). Dagegen macht schon Calov hiebei eine Rangordnung gel= tend, deren Grund in R. 9, 4. 5. ausgesprochen fei. Ebenso 5 \*

Reiche, Rückert, Fritsiche, nur daß nach der Ansicht von Calov was Paulus fagt auf einer Wahrheit beruht, nach der Ansicht dieser Interpreten auf einem Irrthume. Wir er= örtern den Gegenstand genauer zu 2, 10.

Angabe, worin der Grund liege (yáp), daß das **2. 17**. Evangelium die owrygia bewirke, daß nämlich der Mensch bei all feinem Streben nicht eine folche Gerechtigkeit erlange, welche ben göttlichen Anforderungen entspricht. Gans verfehlte. weil den Zusammenhang nicht berücksichtigende, Erklärungen von den. Seov bei ben Alten; Ambrof. benft an die Gerechtigkeit Gottes in Erfüllung der Verheißungen, Drigenes an die iustitia distributiva, Photius: τοῦτ ἔστιν ἅπασα ή ἀρετή διὰ τοῦ εὐαγγελίου φανεροῦται, δικαιοσύνην γὰρ εἶωθε πασαν λέγειν την άρετήν, welche lettere Erklärung fit indes auch im richtigen Sinne nehmen läßt; unrichtig auch Pellicanus: institia Dei, qua ipse se nobis iustum, id est bonum et benefacientem exhibet, potissime (und hiemit wird in den richtigen Ginn übergeleitet) summa illius bonitas, qua gratis peccata remittit credentibus; ganz verfehrt namentlich Semler « bie Unparteilichkeit Gottes gegen heiden und Juden in der Erlöfung. »\*) Ueber Six. Beou und voucs f. Neander, Bflanzung II. S. 504, a. A., val. Binger de vocab. dizatog etc. in ep. ad Rom. (1831.) — Man frägt, ob der Genitiv Deov der Genitiv suhi. als Genitiv ber Urfache, bes Ausgangs fei, wie Chryf., Rüd., Dloh. annehmen, oder ob er nur die Bezieh ung auf Gott ausdrücke, fo bag bie Abrafe fo viel als ercontor tou deou, wie Luther, Er. Schmid: « bie Gerechtigkeit, die vor Gott gilt.» Für critere Auf= faffung spricht der Gegensatz zu Sixalovivy ex vouov und n, idia dixaloviry (Röm. 10, 3.), Phil. 3, 9. und die Analos gie von oopia and Jeov 1 Kor. 1, 30; für die andere Auffaffung läßt fich 2 Kor. 5, 21. anführen und auch aus Jafo= bus R. 1, 30. ber Ausdruck dix. Seov, mit welcher Stelle man Sirach 1, 21. vergleiche: od durhostal Junds aduxos

<sup>\*)</sup> Gemler beruft sich für biefe Erklarung auf eine Domilie bts Chryf. im 6ten B. ed. Montf. p. 406., wo sich auch diefe Erklarung wirklich findet, aber die homilie ist nicht acht.

διχαιωθήναι (sc. ένώπ. τ. θεοῦ.) Da weber im grammatischen Bebrauch ber Bhrafe, noch auch im Zusammenhange, in dem fie vorlommt, ein Entscheidungegrund für eine von beiden Erflärun= gen liegt, wie fie benn auch dem Sinne nach ungertrennlich verbunden find, fo hat man vielleicht anzunehmen, daß der Avostel beim Gebrauch der Worte nicht eine der beiden Bedeutungen aus= ichließlich festgehalten habe, wenigstens erscheint uns die eine wie bie andere gleich berechtigt. \*) Uebrigens werden wir im Deutschen an dieser Stelle richtiger eine Gerechtigkeit Gottes als die fegen, wie be 2B ette in der 2ten 21. feiner llebers. ohne allen Artikel hat: Gerechtigkeit Gottes - nicht sowohl, weil sonst der Artikel gesetzt sehn würde, denn er konnte ja fehlen (4, 13. 3, 28.), sondern weil Baulus hier die vor Gott gel= tende Gerechtigkeit als etwas ganz Neues verfündigt, wie er denn auch 1 Kor. 1, 24. 30. der heidnischen Weisheit gegen= über Christum eine Beisheit aus Gott nennt. — Eine un= endlich große Divergenz tritt bei ber Auslegung ber Worte éx niorews eis niorev ein. Zuvörderst tann in Betreff der Ronfruktion gefragt werden, ob mit Hammond, Bengel, Heu= mann ex mioreus, ober wohl gar, wie Rückert meint, ex n. eig n. zusammen, als Bestimmungswort mit din. zu verbinden fei. Der Mangel bes Artikels vor bem Bestimmungs= worte würde bekanntlich biefer Auffassung nicht gerade entgegen fenn, wie fchon Coccejus eingesehen, wohl aber die Stellung hinter er & anox. Wir haben also ex n. mit dem Verbum anox. zu verbinden. Wie Fritssche richtig bemerkt, findet eine koncife Ausbrucksweise statt für ex niorewy odoa. Es tonnen nun die beiden Bestimmungen ex n. und eis n. fo auf= 8efaßt werden, bag barin eine verschiedenartige Bezies hung liegt, ober auch daß sie einen Fortschritt ausdrücken. Einen Gegenfas, der fich indes auch unter bem Begriff ei-

<sup>\*)</sup> Frissiche und Meyer, bei Erklärung von δόξα θεοῦ K. 3, 25. und auch hier, fprechen gegen die grammatische Zulässigeit dieser Fassung, allein so gut als man sagen konnte κατηγοφία αὐτοῦ, die Anklage ge= gen ihn", ζηλος δεοῦ, der Eiser um Gott", πέστις Xοῦ, der Glaube an Christus" konnte man boch auch sagen δικαισσύνη δεοῦ, die Gerechtigkeit in Bezug auf d. i. vor Gott"; den empirischen Beleg giebt Sak. 1. 20. Bgl. Winer G. 171.

nes Fortschrittes auffaffen laßt, findet barin Drig., Chrof., Theod., unter den Neuern Pellicanus und Semler, inbem bas eine niorig auf ben alttestamentlichen Glauben, bas andre auf den neutestamentlichen fich beziehen foll; wie würde jedoch bann bas er autwipaffen? - Liegt ein Fortfchritt bes Grades, alfo eine Steigerung darin, fo ift bon Seiten ber Sprache zu vergleichen Jerem. 9, 3., Bf. 84, 4. 144, 13. (LXX.) und 2 Ror. 3, 18. In Betreff der Sache fann man bann an ben Fortschritt von einer fides infirma, languida ju fides firma denfen, wobei noch nicht ein größerer Umfang bes Glaubens mitgescht ift; Luth. Randgloffe: « Aus bem angefangnen fchmachen Glauben in den ftarten, denn ber Glaube feiert nicht, » ebenso Mel. Dber man fest mit dem intensiven Bachothum ber Glaubensfraft auch ertenfive Bunahme bes Dbjefts, die fides parva wird fides magna. Go fpricht hier Theod. von dem Fortichritt vom Glauben an die Rindich aft gum Glau ben an die Auferstehung, und schärfer Bhotius: merteben γάρ δεϊ, δτι θεός έφάνη έπι της μετά σαρκός, δπερ έστι άρχή, και πάλιν, δτι έσται τοῖς πιστεύσασιν εἰς κλῆρον ή βασιλεία τῶν οὐρανῶν ὅπερ ἐστὶ πίστεως τέλος. Gan ähnlich Clarius. Allein biefen Unterschied ber fides parva - magna von ber infirma - firma tann man feinesfalls andere als in der Abstraftion vollziehen, und überhaupt erscheint bas. Moment, daß der Glaube fich durch Uebung immermehr erob viren, balter auch umfaffender werden muffe, weniger im 3m fammenhange begründet. Einfacher schließt fich an den Bufammenhang die Fassung des ex und eig als Bezeichnung des reinen Beit fortschritts an, wie Castellio es wiedergiebt: per 'id divina iustitia exoritur perpetuand'a fide. Der Erund, warum ber Apostel diese Ausdrucksweise gewählt, wurde bann in ber Abficht zu fuchen feyn, auszudrücken, bag bei bies fer Gerechtigkeit der Glaube alles ausmache, die prora und puppis fei, wie Bengel fagt. Eine ähnliche Abficht verans laft R. 3, 23. 30. den Bräpositionenwechsel. Auch 3wingli meint es fo, wenn er fagt, es folle durch einen Bleonas: mus (!) die certitudo fidei ausgebrückt werden. Daß ber 21pos ftel eine folche Absicht habe, scheint uns gewiß. Er tonnte fie indes auch erreichen, wenn er eig n. als Bezeichnung bes Dbjekts, für welches die Predigt bestimmt, oder des 3 we des berselben gebrauchte. Nach jener Auffassung erklären Dekumenius, Rosenm., Rückert, indem sie rivriz das zweite Mal metonymisch für od rivrevorrez nehmen. Dek.: and rivrewz ägzerat x. siz ror nivrevorra diyee. Als Bezeichnung des 3 we des « damit sie geglaubt werde» sehen die Borte an Hammond, Heumann, Fritzsche, vgl. die Pasrallelen Röm. 6, 19. örda ärouliaz siz rijr ärouliar und 2 Kor. 2, 16. douj zwijz siz zwijr. Der Sinn wäre dann, das der Glaube an die zugerechnete Gerechtigseit den allgemeis nen Glauben an die Predigt zur Voraussehung habe. Diese Auffassung empfiehlt sich durch ihre Einsachheit hier noch mehr, als die vorher erwähnten. Bgl. mit dem ganzen Ausspruch Gal. 5, 4. 5.

Wie der Apostel scharfstnnig im 4ten K. zeigt, daß schon im A. T. dieser Rechtsertigungsweg angedeutet worden, so knüpft er auch hier die neue Lehre an ein altes prophetisches Wort. Die Stelle Habak. 2, 4. sagt aus: « der Gerechte wird leben d. i. glücklich seyn durch seinen Glauben an Gott.» Dies ses prophetische Wort saßt der Apostel tieser und macht es zur Grundlage seiner Lehre, wie hier auch Gal. 3, 11. vgl. Hebr. 10, 38. Griesbach, Knapp interpungiren vor Giserses und verbinden also in der alttestamentlichen Stelle dixatog und reisrewg. Wie Rückert bemerkt, so läßt sich jedoch auch dann die Stelle mit der Absicht des Apostels vereinigen, wenn man ex reisrewg mit Giserat verbindet, weshalb Lachmann sich der Interpunktion enthalten hat. Man mußte alsdann den Sinn so faffen: «Der Fromme wird nur Seligseit sinden, wenn er sie durch den Glauben sucht.»

4) V. 18-32. Der Heide bedarf diefer Predigt, denn er ift firafbar, weil er dem angebornen Gottesbewußts fenn zuwider die Gottheit und die Menschenwürde zus gleich herabgewurdigt hat.

B. 18. Uebergang: «Nur wer auf dem Wege des Glaubens gerecht worden ift, kann leben und felig werden, da alles Böse feine Strafen hat." So trifft die göttliche Strafe zunächst die Heidenwelt. Auf diese nämlich beschränkt sich der Satz durch bas rür rhr älnich. zarer, welche Beschränkung indessen, wie bie Satform zeigt, erft in bie Gebanten bes Apostels eins getreten, nachdem er ben allgemeinen Sat ichon ausgesprochert hatte. Das der Apostel von dem Berhältniffe der Seidenwelt zu Gott und nachher ber Juden fagt, gilt natürlich nur von ber Gefammtheit, von ben Einzelnen nur in höherem ober gerins gerem Grade. Das Gericht über die Einzelnen wird aber auch burch ihr specielles Berhalten modificirt nach 2, 6 f. \*) 'Oppf nicht mit ben alten Ausleg, geradezu für reuwoia in nehmenwelches eine meton. effectus pro causa ware. Es bezeichnet ebensowohl als ayann eine in Gott ruhende Bestimmtheit feines Wefens, und fo wie die «Liebe die Richtung ift, fich mit Anderem zu vereinigen und in Anderem fenn zu wollen >> (Schleierm. d. chr. Glaube 2 B. §. 165.), fo ift ber Borre bie Richtung, bas feinem Willen nicht homogene aus feiner Gemeinschaft auszustoßen, in der Welt sich manifestirend als Strafgerechtigkeit (f. ju 3, 25.). Ueber bas Bort f. nt. Romm. zur Bergrede zu Matth. 5, 22. und Sarleß zu Eph-2, 3. Bie diese Offenbarung ber dorn nach der Meinung bes Apostels geschehe, barüber fann Zweifel fenn.

Αποκαλύπτεται ift das Präf., mithin ift von einem fortgehenden göttlichen Alfte die Rede. Diefer Alft famm nun entweder gedacht werden als ein innerer, und man famm auf B. 32. zurückgehend an die Offenbarung Gottes im Ge= wiffen denken. Wenn gegen die letztere Auffassung Fritssche einwendet (vor ihm schon Coccejus), durch aπoκαλύπτεσθαε werde stets nur die außerordentliche Offenbarung bezeich= net, und, um die Entgegnung zurückzuweisen, daß doch B. 19. von einer Offenbarung Gottes in der Vernunst die Rede sei, behauptet, eben deshalb sei auch nicht aπoκαλύπτειν, sondern garegoür gewählt, so können wir dieses nicht zugeben. Eben B. 19, 20. zeigt, daß auch die religiöse Wahrheit, welche die Vernunst sindet, als göttliche Enthüllung betrachtet wurde; daß aber in die Worte garegoür und aπoκαλύπτειν eine verschiebene-

<sup>\*)</sup> Eine Abhandlung, welche fehr aussührlich auf den ganzen 26schnitt von V. 18-32. eingeht, und, wenn auch durch vielsache 26schweifungen ermubend, dech durch die reiche Belesenheit in den Klassfikten belehrend ist, findet sich in Abam's. exercit. exegeticae p. 501-738.

Ray. I. 23. 18.

ļ

Į

Bebeutung gelegt fei, wird fich nicht nachweisen laffen. Das bas lettere Bort betrifft, follte wohl Bhil. 3, 15. an eine folche außerordentliche Offenbarung zu denken feyn? oder nicht vielmehr an Die göttliche Leitung ber Meditation ber Chriften? Wohl aber scheint mit der Beziehung auf innere Offenbarung das damit verbundene and odpavov nicht recht vereinbar; in diefem liegt etwas Malerisches (vgl. z. B. 2 Theff. 1, 7.), das bei der Bes ziehung auf einen nicht finnlichen Aft Gottes verloren gebt. So bliebe benn also nur übrig, mit Drig., Ryrill, Calvin, Beza an alle Arten ber Manifestation äußerer Strafen Gots tes ju benfen, des Gottes, ber im Simmel thront und feiner nicht spotten läßt, und will man das Moment des Male= rischen noch mehr hervortreten laffen, so benke man insbesons an Blip, Ungewitter, Sagel (Belagius, Begerus), dere wie Die Provheten die Manifestation des göttlichen Bornes an= foaulich zu machen pflegen, auf deren analoge Ausbrude Bel= lic., Mel. verweisen. Und hält man die Beziehung auf folche atmosphärische Strafgerichte nur fest, insofern fie bie Strafge= rechtigkeit anschaulich machen, fo wurde man auch der Gin= wendung entgehen, daß dergleichen außerordentliche Gerichte boch immer nur etwas Vereinzeltes seien. Noch vorzüglicher er= Meint es uns indeffen, ben Sat in der größten Allgemeinheit ju nehmen, wie Dlsh. fagt: «Alle und jede, innere und äußere, Renwärtige und zufünftige Neußerungen ber ftrafenden Gerech= tigteit Gottes find hier bezeichnet, fie werden nur als and oufor son tommend bargestellt, infofern ber Sünde auf Erden bie ewige Harmonie in der himmlischen Welt des Geistes gegenüber fte bt, aus ber alle reinen Erscheinungen bes Göttlichen, auch bie ber heiligen Strafgerechtigkeit, allein hervorgehen. » So erklärt verliert zwar bas an' odoavov feinen malerischen Charafter, 8ewinnt aber bagegen eine andere schöne Bedeutung.

Daß das anoxalúnteraefich auf die Offenbarung er e day-"E Lig beziehen könne, kann zwar dem Lefer in Erinnerung an den vorhergehenden Bers einfallen, aber doch nicht festigehalten wers den, da der Apostel hier zu Heiden fpricht, mithin sich auf allges meine Thatsachen berufen muß, und da er doch wohl auch in dies sem Falle das er adreft nicht ausgelassen würde. Eher könnte man noch benjenigen beistimmen, welche, wie schon Ehryf., ١

Theod. das Brajens, weil die Thatjache ganz gewiß, futurifch nehmen und auf den Gerichtstag beziehen. Auf diefen hätte Baulus auch wohl die Seiden hinweisen fonnen, infofern ja auch fie an jenfeitige Vergeltung glaubten. Barum aber ben Ausbrud fo befchränken, ba ber allgemeinere Sinn reicher ift ? \*) --Aoéssia bezieht sich allerdings nach flassischem Sprachgebrauch auf Verschuldung gegen Gott (Frevel gegen die Staatsreligion), adixia auf bie gegen Menfchen, vgl. Bachsmuth, Sell. 216 terthumsf. II. 1. S. 262., doch hat ber Apostel wohl hier die fen Unterschied nicht im Auge gehabt, fondern nur burch ben Gebrauch von mehr als einem Worte ben gefammten Umfang des Böfen ausdrücken wollen. Gleich nachher fpricht er von der adixia allgemein. — Bei der Erklärung von aligenea bürfen wir von der Boraussehung ausgehen, daß, bie chrifts lich e Bahrheit, die ja sonft häufig Lóyos ths alnteias heißt, hier nicht gemeint senn könne, da ja der nachfolgende 19te B. als Erklärung anzuschen ift, und hier von Wahrheit, welche ben Seiden befannt, gesprochen wird. . Nun bietet fich eine breis fache Auffaffung bar. Man tann entweder denten an die durch Die Tradition von Anfang der Menschheit an verbreitete Gotteswahrheit, wie dies im Intereffe berjenigen, welche die Wahrheit vorzüglich auf hiftorischem Wege an den Menschen tommen laffen, in bem Auffate ber evangelischen Rirchenzeitung, 1828. Nr. 74. geschieht; ober an den Wahrheitsfonds, welcher ber Inhalt jedes von Gott ausgegangnen Geiftes ift und fich unbewußterweise in den xoeral Errolal ausspricht, worüber f. Grotius de iure belli et pacis l. II. c. 20. §. 45. n. 46., insbesondere wird dann von Manchen an die fittlichen Bahrheiten gedacht (Glöckler); oder man könnte wohl auch persucht fenn, mit Rüchsicht auf B. 21. und auf bie aligena rov Jeov in B. 25. ganz speciell an die wahre Gottes:

74

<sup>, \*)</sup> Das allgemeine Bewußtfeyn gottlicher Strafgerechtigkeit bei ben heiden fpricht sich unter andern bei horaz aus: Raro antecedentem scelestum deservit pede poena claudo (Oben III, 2, 31.) und: culpam poena premit cames (Oben IV, 5, 24.). Ueberhaupt wird man ohne Uebertreibung fagen können, daß tas Bewußtfeyn göttlicher Nemesis befenders in der früheren Periode des heidenthums lebendiger war, als in der gegenwärtigen Christenheit.

idee zu benten, fo Biele, Bolf, Seb. Schmidt, Schlichs ting, Cudworth (von ben neuern Auslegern erflären mehrere B. 25. al. r. 9. von ber mahren Gottesibee, beziehen fich auch wohl auf B. 18., nehmen aber boch al. r. 9. hier in umfaffenderem Sinne, Glödl., Rölln., be Bette). Die lettere Beziehung weisen wir jedoch zurudt, ba, wenn fie ftattfände, ber Apostel wohl auch bestimmt the aly Secar to v Beou geschrieben haben murde. Aber auch bie meinverbreitete Anficht, daß der Apostel mit Bestimmtheit an die fubstantielle im Menschengeiste eingeprägte Wahrheit gedacht habe, weisen wir zurud, theils weil wir wohl fonft einen Bufat wie Euqv-Tos ober eryeroauuery bei alif. finden murden, theils und vorzüglich, weil boch B. 29. weitere Ausführung ber letten Borte von 2. 18. ift, und hier mehr auf ben äußern Faktor, burch ben die Gotteserkenntniß entsteht, als auf den innern hin= gewiesen wird. So erscheint es benn vorzüglicher, gang allge= mein an die Wahrheit zu denken, ohne weitere Rüchsicht auf die Quelle, woher sie gekommen, fo auch Calv., Beza, Dls= haufen u. v. A. Katézeir bedeutet ebenfo wie zaralausáveer zunächst halten, ergreifen, so bag man überwältigt, · baher benn auch mit bem Nebenbegriff, bag ber Fortgang gehindert wird, alfo = hemmen; Luther gut «aufhal= ten» (2 Theff. 2, 6. 7.). Ifidor. Beluf. bei Matthäi: ? καλυπτόντων καί διαλάμψαι την θεογνωσίαν μη συγχωoovrwr. Der Sache nach verwandt ist also, was Joh. 1, 5. von bem Lichte fagt, das in jedwedem leuchtet, aber nicht von jedwedem gefaßt wird; auch bas in Bezug auf bie heiden gebrauchte annlynxores Eph. 4, 19. fann hier verglichen werben. Es ware aber bie Frage, ob fich ber Apostel Diefes Auf= halten der Gotteserkenntniß in abfoluter Beife benkt oder nur relativ. Dag bie fittliche aligeua bei ben Beiden nicht gang unterbrückt fei, fagt B. 30. und 2, 15., und fann man auch in Betreff ber Gotteserkenntniß aus bem guovreg tov Seon B. 21. nicht denselbigen Schluß ziehen, fo läßt fich doch diefe Ansicht mit gutem Grunde aus Apg. 17, 23. ableiten. Ba= ben die Heiden auch ber alifeia nicht fo viel Raum ge= geben, daß fie auf die rechte Beife Gott verehrten, fo boch meniastens in fo weit, baß sie ihn verehrten, ja noch mehr,

baß fie ahneten, in ihrem Bolytheismus werbe bie Gottebbee nicht erschöpft (f. meine Erflär. jener St. in bem Anhanae are erften Beil. bes Romm. zum Bebräerbriefe.). - Er adinie wird von Calvin, Beza, Biscator, Raphel adverbia E genommen. Damit ließe fich bann bie finnreiche Erflärung bes Chryf. verbinden, daß die heidnische Idololatrie gleichfam als eine Veruntreuung ber ursprünglichen Gotteserkenntniß anzuse= ben fei; wie wenn einer - fagt ber Rirchenvater - bie vor bem Rönige anvertrauten Güter, die er ju beffen Ehre anmen= ben follte, an Gaufler und Suren verschwendete. Nach Erasn\_ Er = bei, fo daß ber Sinn ware: fie laffen die Ertenninis nicht auf die Sittlichkeit wirken. Diefe lettere Erklärung bring t eine Beziehung hinein, welche boch in ben folgenden Berfern feine weitere Rechtfertigung findet. Die erftere in ber Faffunge von Chruf. ift allzu gefucht und in ber gewöhnlichen Faffung zu inhaltoleer. Daber haben wir vielmehr anzunehmen, baß. wie sonft alh9era und adixia Gegensätze bilden, so auch bier (1 Ror. 13, 6. Joh. 7, 18. Rom. 2, 8. 2 Theff. 2, 10. 12.). Die adinia wird auch 2 Theff. 2, 10. als die Mutter ber anaty bargestellt, und fragen wir näher, auf welche Beife biefe anary zu Stande gekommen, fo ift zu antworten: wie ber Mensch, fo fein Gott; ber den natürlichen Trieben und ber Sinnlichkeit hingegebne Mensch hört auch auf, eine heilige geiftige Macht über der Natur zu verehren. Die verblendete Erfenntniß wirft bann aber auch wieder auf die Gefinnung zurück, welche Seite ber Sache 2. 24 f. dargestellt wird. Der Busammenhang und das wechselseitige Raufalverhältnis wird auch Eph. 4, 17. 18. ausgesprochen, wozu harles zu val. Rach Paulus haben dann auch die Apologeten den Heiden a 🗢 genüber den Volytheismus aus sittlicher Depravation abgele tet, Theophilus ad Autol. l. 1. c. 2., Athanafius apol ed. Par. p. 8.; Bhilaftrius de haeres., haer. 60. Bibl. ma 🗯 Patrum Vol. IV. P. 1. p. 30. Serr Brof. Reiche erfiart fich nun aber dahin, daß eben diefe Anficht fo wenig auf bes Braditat der Tieffinnigfeit Anfpruch machen tonne, daß ihr nicht einmal pfychologische Rithtigkeit zufomme. «Das Bewußtwerden der Idee einer höchften Intelligenz, welche alles geschaffen hat und regiert - fagt Serr Prof. Reiche - fest

ne Abstraftion vom Subjektiven, eine Einsicht in den Bufamienhang ber Griftenzen (?) und eine Fulle stitlich=geiftiger Be= riffe nnd Anschauungen voraus, welcher die ersten Menschenenerationen, fo lange ber Mensch mit dem Bedürfniß und ben eindlichen Raturkräften um sein Daseyn kämpfte, und ehe sich in sociales Leben gestaltete, nothwendigermangelten.» Der wostel habe eben hier, wie schon von Semler bemerkt, «nicht lach ber natur ber Sache, fonbern nach ber herr= henden Ansicht der Juden über den Ursprung der Ab= stterei geredet. Wie allgemein die Juden die Abgötterei als ünde und Folge der Sünde betrachteten, sieht man aus Pf. 106, 1. Jer. 2, 11. Beish. 12, 14. (foll heißen 14, 12.) und aus den 'ften chriftlichen Schriftstellern, Barnab. ep. c. 21., Sers as» u. f. w. Wir gestehen, daß uns zunächft die Beweis= rung, welche den Apostel der Originalität feiner Ansicht be= ben will, als nicht treffend erscheint, und sodann, daß wir hinsichtlich der psychologischen Bahrheit der Ansicht des oftel Paulus vor ber bes herrn Prof. Reiche ben Borgug en müffen. Der Apostel foll alfo feine Ansicht der Sache n bei feinem Bolke vorgefunden haben: wie kann aber für ber Beweis aus christlichen Schriftstellern geführt wer-, bie boch auch bie paulinischen Schriften kannten, wozu h tommt, daß die nach Tafchirner (über den Kall bes Bei= thums S. 192.) citirten Schriftsteller bloß von der Straf= rfeit des heidenlebens sprechen, nicht aber von feiner Ent= hung und daffelbe ift auch in Betreff ber beigebrachten alt= amentlichen Stellen der Fall; es fteht barin nicht ein Wort r bie Entstehung bes Gögendienstes, fondern nur über Berfündigung, beren fich die Gögendiener schuldig machen, > Weish. 14, 12. über die Folgen der Sünde. \*) 3m Ge= theil fprechen jubische Schriften auf mahrchenhafte Beife t einer magischen Entstehung bes Gögendienstes burch boje ister, und Neander macht in der Pflanzung (I. S. 245. befferen Ausgabe) ausbrücklich barauf aufmertfam, wie fehr Bostels Darstellung ber Naturvergötterung tief und psy=

<sup>\*)</sup> Es ist gebankenlos, wenn berfelbe Kommentator biese St. hier "thrt als von der Entstehung des Gogendienstehn und bann ber S 177. als von den Folgen desselben handelnd.

chologisch sei in Vergleich mit den jüdischen Mährchen. Frei= lich, wenn man, was Baulus lehrt, fo faßt wie der erwähnte Rommentator, als habe ber Apostel den Seiden «freventliche bewußte Vorliebe für die Thorheit » zugeschrieben, fo wird Ries mand beiftimmen. Aber wer wird nicht zugeben muffen, das wenn im Menschen ber Geift über die natürlichen Triebe geherrscht hätte, es ihm unmöglich gewesen seyn wurde, die Ges. genstände ber Natur zu vergöttern? Dber hat nicht hier wirklich bas so oft gemißbrauchte: in seinen Göttern malet ber Densch fich, feine Anwendung? 3ft nicht jener rohe Naturzuftand, in welchen Serr Prof. Reiche die erften Menschen verfett, eben auch ein fündlicher, wenn es richtig ift, was ber Apoftel fagt, daß «der fleischlich Gefinnte Gott nicht gefallen fann, ba fleischlich (b. i. gemäß ben Naturtrieben) gefinnet feyn Feind= fchaft wider Gott ift. » Wir werden darauf verwicfen, daß boch aber die Menschheit in ihren Anfängen noch in einem findlichen Zustande und barum unfähig war, alle die Abstraktionen zu vollziehen, durch die man zur 3dee der Einheit Gottes gelangt. Allein ift benn ber findliche Buftand mit bem rohen naturzuftande einerlei? Und - giebt es gur Berehrung Gottes im Geift und in ber Wahrheit feinen andern Beg, als ben ber Abftraftion? \*) - Der Meinung gegen= über, daß Paulus nur gemeine judische Bolfsidcen vortrage, berufen wir uns übrigens mit Neander auch noch auf den Ausspruch Apg. 17, 23. 200 würde wohl bem gewöhnlichen Juden eingekommen feyn, bem heiden zuzugestehen, daß er in allen feinen verkehrten Gottesdiensten eigentlich doch ben mahr= haftigen Gott meine!

B. 19.  $\Delta\iota \delta\tau\iota$  giebt näher an, was mit ben vorange= gangnen Worten gesagt war.  $\Delta\iota \delta\tau\iota$  ursprünglich  $\delta\iota$   $\delta, \tau\iota$ , also nur «weswegen», so daß ber vorhergehende Sat den Grund bes folgenden enthält; aber in der spätern Gräcität auch für benn gebraucht, so daß ber folgende Sat die Rechtfertigung bes vorhergehenden enthält, vgl. zu K. 3, 20. — To zwo-

78

<sup>\*)</sup> Sind Demokritus, Epikur, Mirabeau tloß aus Mar= gel an Ubstraktionskraft Utheisten geworden? Es gehört ganz hieher, was Nigich im System der criftl. Lehre. 3 U. S. 12. fagt.

;

1.2. B. 3. oror auf breifache Weise von ben Auslegern aufgefaßt; ers ftens bas von Gott Bekannte, so Itala, Bulg., Reiche, be Bette; zweitens das Erfennbare, fo Bhot., Det., Theoph., Thomas Ug., Erasm., Calv., Grot., Rüf= Ŀ fert; brittens bie Erfenntniß, fo ber Syr., Chryf., Theod., ×. hombergt, Ernefti \*) und neuerdings Fritsiche. \*\*) Bet vor wir uns aus bem Bufammenhange ber Stelle für eine ber Ì. bei Auffaffungen entscheiden, haben wir die philologische Be-Ξ rechtigung berfelben zu untersuchen. 3m flaffischen Sprachae= t: brauch foll nach hermann zu Sophofl. Oed. Rex. V. 362. E riwords nur bie Bedeutung erfennbar, und grwros nur bie đε, Bedeutung bekannt haben. Auf der andern Seite bestreitet 1 Ernefti, Meyer, daß yvworos an irgend einer Stelle, fei Ξ es bei ben Klassifern, fci es in der biblischen Gräcität, die Be-<u>منہ</u> deutung erfennbar habe; in allen angeführten Stellen, auch 27 in den von Biner (Gr. S. 110.) citirten, laffe fich bas Wort burch bekannt überschen. Diese Behauptung ift aber entschie= ..... ben ju verwerfen. In ber St. bes Sophofles läßt fich mit einem Scholiaften und Brund zwar fo überfegen; aber bie paffendfte Erflärung ift ohne Zweifel ertennbar. Ebenfo in ber Stelle Xenoph. Hellen. II., 3, 18., obwohl dort allenfalls bes fannt überfest werben fann. Entschieden ift aber erfennbar zu übersepen, wo das Wort im philosophischen Sprachaebrauch vorkommt und der ganzen Klaffe der Verbalia angehört, wie aioIntós, vontós u. f. w. So eben in der von Biner ci= tirten St. aus der Republik B. 7. S. 517. C., wo es mit vonroc varallel gefest ift. Ebenso flar ist diese Bcd. im Theatet S. 202. B., wo es ben Gegenfatz zu ayvwora und alogntá bildet, val. 203. C. 205. B. Desal. Republit B. 6. S. 510. A.,

\*) Den Worten nach fagt Ernefti in ber offers eitirten Stelle (Neue theol. Bibliothet 28b. 10. S. 630.) freilich nur, daß το γνωστόν eine Periphrasis fei, wie vis divina, nomen dei; indem er aber erklart, der Sat folle fagen: "daß ein Gott fei, ist ihnen bekannt", so zeigt fich, daß er eigentlich überset hat: das Biffen von Gott = das ein Gott fei, und so ist mohl auch die luthersche Ueberschung zu erklaren.

\*\*) Unrichtig führt Reiche den Syr., die gricchisschur Bater, Eu= ther, heumann unter denen auf, welche die Bed. bekannt anneh= men, sie nehmen das Wort =  $\gamma \nu \bar{\omega} \sigma_i s$ , aber im passiven Sinne. Diese Bed. hat Reiche ganz unbeachtet gelassen.

wo yvworóv den Gegensatz zu dozaoróv bildet und B. 5. S. 47 A., wo man auf bas vorangegangene mus yao av un or 1 τι γνωσθείη Rudficht nehme; namentlich noch Parmen. 16 C.: «Berftehen wir nun, was er fagt?» - «Ja»; «M fagt er — yrworór re. » Aber auch in den LXX. und i R. T. wird man Sir. 21, 8. und Apg. 4, 16. am natürlichften et fennbar überseten. 3m Gegentheil bestätigt fich uns, fo w wir die Stellen ber Alten verglichen, die Bemerfung hermann baf bas Bort, wenngleich es an einigen Stellen befannt übe fest werben könnte (wie Xenoph. Cyrop. VI, 3, 4.), nur ber Bedeutung erkennbar vorfommt, wogegen yvwróg = b fannt. Auch in jener St., welche fchon Momma (f. 2001 Curae ad h. l.) anführte, und neuerlich Fritiche, aus At rian - ber übrigens ichon bem zweiten Jahrh. nach Chr. a gehört — Diss. Epict. 2, 20. 4.: γίνωσκε ότι ούδέν έσ yrwordy, alla navra arexuagra - auch in diefer St., mei ich, ift nach bem Bufammenhang noch beffer ertennbar zu übe feten. Nichtsdeftoweniger ift für die LXX. und bas n. ! Die Bed. bekannt unzweifelhaft (f. die Lerita.). Die Be Erfenntniß Gottes läßt fich wieder zwiefach, nämlich aft und paffiv faffen: Das Biffen von Gott und bie Rennt niß Gottes, notitia Dei. Uebersegen wir in Diefem lette Sinne, so ift bas eigentlich nur eine andere Uebersezung fü bas Befannte, bas Erfannte Gottes, und fann ma alle Abjektiva neutr. durch Substantiven übersegen. Dagege ließe bie erstere Beb. fich nur rechtfertigen, wenn bas adj verb. in aftivem Sinne genommen würde: wiffend. So wil es Fritiche auch wirklich nehmen und beruft fich theils au ben Gebrauch von το χαίζον für ή χαρά, το λυπούμενοι für  $\eta \lambda \dot{\upsilon} \pi \eta$ , theils und vorzüglich (quod magis etiam hu facit) auf to durator für ή δύναμις. Da nun viele 20j verb. auf - ros aftive Bed. hätten, fo tonne bies auf bei to yvwotov ber Fall fenn, und dann erfläre fich, ohne at eine Berderbniß ber Lesart denfen zu müffen, der griechische Ler ber LXX. von 1 Mof. 2, 9. 17. Allein die Beifviele bes Batt act. rd xaigor und ber Partic. pass. wie rd reuwueror \*

\*) Borzüglich finden fie fich bei Thutybibes, der deshalb 1001 Dionyf. hal. angegriffen worden, wiewohl der Gebrauch fo allgemei ţ

1 1 1

ĩ

.

ftreng genommen, gehören nicht hieher, wie jener Interpret felbft fühlt, und auch das Beispiel von rd devarder ist hier nicht beweisend, benn dieses hat ursprünglich die intransitive Bed. «tönnend, ftart », welches dann, von Sachen gebraucht «mög= lich» ift, von Personen gebraucht «fähig», wogegen von yvwords nur ber paffive Gebrauch bekannt ift; ja der aktive Ges branch der Verbalia auf - ros ift überhaupt vorzugsweife bichterifch, f. Buttmann ausf. Gramm. S. 446. Rühner I. §. 90. Anm. 2. Gewiß muß man Fr. beistimmen, daß 1 Mof. 2, 9. die Lesart der LXX. to Eulor tou eideral grwotig xalov x. ποιησού nicht zu sollicitiren ift, aber gewiß wird hier prworóv richtiger durch notitia als durch scientia übersett: das zum Beleg angeführte yélwra yelär würde nur paffen, i: wenn in b. a. St. yerworker ftatt eidéral ftanbe. \*) So has ٤. ben wir benn zwischen den drei Bedeutungen 1) die Kennt. ÷ niß Gottes, 2) bas, was befannt ift, und 3) bas, was 5 man erfennen fann, ju wählen, und zwar wird die Entscheis Ì. , • • • bung sich banach bestimmen müssen, was am besten in biefen ç,

vorfommt, Dion. de Thucyd. ed. Krüger. G. 231. Schafer zu Dios ċ nof. de compos. G. 205. Beispiele finden fich bier uberall gefams 11 melt, aber die Erflarung des Sprachgebrauchs findet fich weder bier, \$ noch bei ben Grammatitern, auch Ruhner II. §. 474. hat fich begnugt, Beispicle zu fammeln. Es burfte ber Gebrauch bes Part. pass. wohl fo aufzufaffen fenn. To repubueror the nolews (Thutyb. II. 63.) fur y reun, bas Unfehn ift ber geehrte Buftanb, bas Geehrtfenn. Schwieriger ift bas Part. act. zu erklaren; an mehreren Stellen ift es follektivisch, wie Xenoph. Mem. 1, 2, 43. rd zoarovv was Gewalt hat, d. i. die Gewalthaber, aber nicht an allen Stellen past diese Auffaffung, vgl. z. B. Plut. Mor. I. 357. Sei unte to xaigor, ec οίς άμαρτάνουσιν, άργον είναι, μήτε το λυπούμενον, έφ' οίς χατoe9ouser. Hier ift "bas, was an mir sich freut" konkret für "bie Freude " gescht, wie umgekehrt das Abstr. to euor für eyw.

\*) Auch in b. St. Juftin. apol. 2. c. 14. Sid er ty quote ty t. άνθρώπων είναι τὸ γνωριστὸν χαλοῦ χ. αἰσχροῦ wird man notitis 34 übersehen haben; biejenigen Kritiker, welche yrwgeorizor (das mas bes tannt zu machen im Stanbe ift, f. Moris Atticista ed. Koch. S. 229.) emendiren wollten, hatten nicht erwogen, daß yrwollow nicht bloß heißt notum facere, sondern auch nosse, s. Phil. 1, 22. - Much im Las teinischen finden sich Ubjektiva auf - bilis bei Dichtern und felbft bie und ba bei Profaikern in aktiver Beb., z. B. penetrabilis, f. Rub. dimann, inst. gramm. lat. II. S. 99. 2nm.

Thelud, Romment. 3. Rom. Br.

6

Busammenhang past. Ueberseben wir bas Erfennbare, mußte Baulus barunter entweder verftehen, was überhaus ber Mensch von Gott zu erfennen vermag, ober was er ohr Dffenbarung zu erfennen vermag (Thom. Ag., Dish. Das Erstere wäre zu viel gesagt, ba ja das Chriftenthum no Reues dazu offenbart hat (Rom. 16, 25. 26.) \*), das Lette würde einen Gegensatz voraussetzen, ber bestimmter angeden feyn müßte. Go ftehen wir benn von biefer Ueberfegung a Aber auch das Bekannte Gottes können wir nicht wohl übe fegen, ba fich bann die Frage aufdrängt: bas wem Befannt und fo kommen wir denn auf die Auslegung ber griechischen Ba: gurud: bie Ertenntniß Gottes, welches fich freilich r Luther in bem Sinne nehmen ließe: bag ein Gott f. aber um bes Bufammenhangs mit bem gleich Folgenden will beffer auf die Einsicht in Gottes Wesen und Beschaffenheit b zogen wird. -- Pareoór eorir er adroig - fann sich nic auf bas Wiffen Einzelner unter ben Seiben beziehen, wie bie jenigen annehmen müffen, welche mit Drig., Grasm., Gro tius an die reinere Religionserfenntniß der heidnischen Bbilofophen denken. Der Apostel hat ja die Absicht, den Seiden ir Allgemeinen ihre Verschuldung vorzuhalten und spricht auf B. 21. und 28. von der Gefammtheit der Seiden, daher mut Er von ber Offenbarung im Innern genommen werben, wie Gal. 1, 16. \*\*) Auf welche Art fich ber Apostel biefe waréowoic benkt, zeigt B. 20., welcher baber nicht in Barentheis zu schließen.

B. 20. Der Apostel benkt sich nicht die Offenbarung Gottes im Innern ber Heiden als einen Inbegriff ausgebilde ter Ideen, auch überhaupt nicht als eine von äußern Faktoren unabhängige Erkenntniß, fondern als eine im voög liegende Am lage, welche durch Vermittlung des äußeren Faktors der Bell zur Entwickelung gelangt. Wenden wir ein von Jacobi ge

\*\*) Der von Eud w. de Dieu benutte for. Scholiaft erklart E bemfelben Sinne: "bie Menschen haben es von Natur A. bei faus ben Geschöpfen ben Schöpfer kennen."

82

<sup>\*)</sup> Bon ben Socinianern wird freilich der ganze Abschnitt nicht audie heiden, sondern auf die Christen bezogen, denen durchs Evangelium alles, was von Gott erkennbar ist, bekannt geworden.

• 7,∃

5

5

÷

ι.

brauchtes Bild an, fo tonnen wir fagen: ber Apostel benft fich bie Offenbarung als jenen innern ruhenden Ronfonanten, wel-Ger nur in Verbindung mit bem Vokal, der von außen kommt, ausgefprochen werben fann. \*) Delanchth .: Quamquam enim. ut postea dicit, mens ratiocinatur aliquid de Deo ex consideratione mirabilium eius operum in universa rerum natura, tamen hunc syllogismum ratio non haberet, nisi etiam Deus aliquam notitiam κατά πρόληψιν indidisset mentibus nostris, et illa mirabilia spectacula rerum πρόλη ψιν excitant. — Duplex lumen inditum est humanis maentibus, notitia simplex, quod sit Deus, et rați 👁 cinatio, quaerens testimonia in ordine creaturarum. — In der Gegenüberstellung von aboara und xa.90-Qarae lieat ein Drymoron, welches zur Absicht hat, die Er= tenntrif Gottes gleichfam als eine handgreifliche bargu= ftellen \*\*); aboara ift im Plural gebraucht, entweder -- wie Win. will - wegen ber folgenden beiden Eigenschaften, oder

\*) Schneckenburger hat in seinen Beiträgen zur Einleitung in's N. T. eine Abhandlung: ", bie natürliche Theologie bes Paulus und ihre Uuellen" geliefert, worin er zu zeigen sucht, daß wohl auch die in diesen Abschnitte geäußerten Ansichten des Apostels aus Philo ents lehnt Teyn durften; ebenso auch Dahne. Diese Meinung hat sich indes keines allgemeinern Beifalls erfreuen können. Die wirkliche Uebereinstimmung geht nicht über das Allgemeinste hinaus, wogegen die Nachweisung specie Uer Uebereinstimmung, wie wir dies sogleich bei der Erklärung von <sup>17 re</sup> Ioraus xrd. sehen werden, nicht gelungen ist. Eher könnte man fragen, ob vielleicht der Ausdruck, welcher Ps. 9, 18. von den heiden gebraucht ist, Schrift versen, auf eine angeborne Gotte Sertenntnis beute, was mir jedoch nicht wahrscheinlich ist.

\*\*) Es ftebt freilich tein aleichsam babei und fo tonnte es fcheis nen " als fei ber Ausbruck mehr ein nagadogov als ein dzumwoov. Es Ließe fich zasoper auch vom geistigen Sehen und dogaror von ber Un= begreiflichteit verstehn - wie dies Pradikat Rol. 1, 15. wohl nothwendig geno mimen werben muß (f. bie grundliche Differt. uber biefe St. in 2018 f = fel' 3 diss. sacrae G. 496.); in 1 Tim. 1, 17. 6, 16. kann man über die Bed. schwanken. Allein an unserer St. spricht boch bas rois noinμασε und bas and xrto. z. entschieden fur bie Bezichung auf bas finn= lide Seben; bas gleichfam aber laßt jeder Schriftsteller aus, wo es fich Fur ben Berftanbigen aus bem Bufammenhange ergiebt. - Ein abn= liche & Drymoron ift els το μή έχ φαινομένων τα βλεπόμενα γεγονέναι \$ebr. 11, 3, 6 \*

beffer, um eine Bielheit beffen, was mit finnlichen Augen nid geschaut werden fann, auszudrücken, wie ja felbst ravra ba bient, einen Begriff in feinem ganzen Umfange zu bezeichn (f. ju Joh. 15, 17.). Fr. ift mit ber von Theod. m Brot. gegebnen Erflärung auf's Neue aufgetreten, daß 1 άόρατα die Handlung Gottes - infofern nämlich bie # und Beife derfelben von uns nicht begriffen werden fannbezeichne, insbesondere die Schöpfung und Erhaltung ber 281 Als Grund für diefe Erklärung wird angeführt theils, baß ! ber gewöhnlichen Auffaffung to abgatov erwartet werden mu theils, daß ré (in h re dur.) niemals wie nempe (Luth. ! hier « bas ift ») bazu biene, eine Eperegefis einzuführen, wof boch bie Worte η τε δύν. κτλ. bei ber gewöhnlichen Erfläru genommen werden. Den erften Einwurf haben wir erledigt; ; gen ben zweiten ift zu bemerken, daß ja te in Berbindung n bem nachfolgenden xai nur jur Partition ber aboara in 1 zwei Begriffe duvauig und Seideng bient, nicht aber, um di als Jufat an rà dopara anzuschließen; bas xal in diefer Berbi bung bringt bann ben umfaffenderen ober ftarteren Begriff nad wie hier; für die Stellung des re f. Beispiele bei Rück. 2. ? 3. b. St. und bei Rühner II. §. 726. 3. Ka9opar, ve möge ber Zusammensetzung mit xara, bie ein Ueberwältige bes Gegenstandes ausdrückt, er schauen, mit Emphasis, welch Emphafe von Epiffopius, Er. Schmid, Bolf, Fr. auf gebrudt wird und bem hier ftattfindenden Bufammenhange wol angemeffen erscheint. Unter ποιήματα τ. 9eov tonnen b Wortbedeutung nach allerdings auch die Wirfungen Gottes i ber Geschichte begriffen werben, wie Epistop., Ropp Flatt (vgl. Pred. Sal. LXX. 11, 5. wo Aquilas noas hat); da jedoch *noinua* gewöhnlich «Geschöpf» heißt, so i zumal in diefem Zusammenhange, nicht ohne Noth von ber B Der Dativ ift inftrumental zu faffen. deutung abzugehen. 'Aπd xrioews xόσμου nicht mit Luther: « an ber Schöpfu

<sup>\*)</sup> Baumgarten = Cruf. (Biblifche Theol. S. 187.) met ber Dativ laffe diefe Bedeutung nicht zu, und will daher mit dem Syx und E. de Dieu übersehen: von den Geschöpfen. Wenn berfelbe Au a. a. D. S. 193. bemerkt, ätdeos habe die Bedeutung überfinnts fo weiß ich aicht, wie diefe Behauptung zu belegen fenn follte.

Rap. L B. 20.

٤

!

i

Ľ

1

1

2

Ŀ

3

ber Belt», fondern mit Pisc., Socin. «feit». Denn wiewohl and im Sinne von ex fo gebraucht werden tann, fo ift diefer Bedanke boch ichon durch moin paoi erfüllt. Barum ber Ap. dieje Borte hinzugeset? Man mag mit Dloh. antworten : um zu zei= gen, daß bie Seiden von Anfang an diese Erkenntniß zu haben im Stande gewesen find. \*) Bei Betrachtung ber natur ift das Erfte, was dem Menschen entgegenkommt, bas Bewußtfeyn einer über= menfolichen Macht (Beish. 13, 4.), von welcher fchon bas Dafeyn ber Rreatur Beugniß ablegt (Rom. 4, 17.). Daß Bau= lus die Súvauis zunächst hervorhebt, ift folglich ganz natürlich, vgl. µóvog duváotng 1 Tim. 6, 15. Aidiog heißt fie, denn fie fündigt fich als überweltlich an. Aber was foll die Seco-175? Bas die Wortbed. betrifft, fo ift ftets zwischen Deórns (Rol. 2, 9.) « der Zustand des Gott feyns», und Seideng « 3us fand des Göttlichfeyns», ein Unterschied der Bed. gemacht und näher bahin bestimmt worden, bag ersteres bas Defen, lesteres die Eigenschaften Gottes bezeichne (vgl. Mcl.), aft Roppe und Schnedenburger haben biefen Unterschied bestritten. Der dogmatische Einwurf, daß, vermöge der Ein= fachheit Gottes, Befen und Eigenschaften fich nicht trennen laffen, kann gegen den Sprachgebrauch noch nichts beweisen, da zumal mit bem Wefen ber Begriff ber Persönlichkeit zu verbinden ift. Um über ben Sprachgebrauch zu entscheiden, müßten wir namentlich Belege für den Gebrauch von Seórns im vorchriftlichen. Sprachgebrauch haben, es ift mir aber nur bas eine öfter citirte Beispiel Lukian Icaromen. c. 9. be= fannt \*\*), wo jedoch das Wort nur als Periphrafis von Jeds fteht, ebenfo wie Secorns häufig und auch Beish. 18, 9. ge= <sup>braucht</sup> wird. Auch bei Paulus Kol. 2, 9. haben manche Ieó-775 so nehmen wollen; da jedoch hier die angegebene Bed. das Befen Gottes past, so darf man nicht ohne Noth an= nehmen, daß es schlechthin für rov Isov skebe. Oecorys ift

85

<sup>\*)</sup> Es entsteht kein besserer Sinn, wenn man mit der Poschito und dem Araber Pol. από xτίσ. χόσμου mit τα αόσατα verbindet.

<sup>\*\*)</sup> Auch der Thesaurus von Stephanus fowohl in der neuen Parifer als in ber Londoner A., hat kein anderes Beispiel aus den Klassikern; in den Beispielen aus den Kirchenvätern ist es gebraucht wie Beish. 18, 9.

nun hier ebenfalls in feiner gewöhnlichen Beb. paffenb. \*) Bes Gott noch außer ber Dacht ift, fast ber 2p. in ben Ginen Begriff Göttlichteit zufammen. Dag er babei vorzüglich an Gottes Güte gebacht, bemerkt ichon Musculus und es laft fich durch das indxagiornoav B. 21. wahrscheinlich machen (Neander, Bflanzung I. S. 521. g. A.), Neuerbings hat Schnedenb. biefe Beb. baburch rechtfertigen wollen, bei bei Bhilo Gute und Macht die beiden ichöpferischen Rräfte Gottes find; wollte man aus diefer Uebereinftimmung folgen, daß Paulus auf Bhilo Rückficht genommen, fo dürfte man ba zumal bei Philo differente Ausdrücke vorkommen, Esovola und dyagorng, mithin die zweite Rraft bei P. gar nicht en mal ausdrücklich bezeichnet ift - mit viel größerem Rechte eine Rücffichtnahme auf Cicero behaupten, welcher in ben Tuscus Ianen I. 13. faat: multi de Diis prava sentiunt, id enim vitioso more effici solet, omnes tamen esse vim et naturam divinam arbitrantur. \*\*) — Είς τὸ εἶναι πλ. Bon Mey. ift die alte calvinistische Ansicht erneut worden, baß eig nicht bie Folge, fondern ben Grund einführe; Cals.: in hoc, ut sint inexcusabiles. Im bogmatischen Intereffe webren diese Faffung eifrig ab die Scholien bei Matth. Es fpricht bagegen, daß der Satz von xagogaral abhängt (die Bares these ift, wie bemerkt, au ftreichen) und nicht Gott das Ems jeft ift, dann aber bas diore B. 21. Die neuere Eregese hat

<sup>\*)</sup> Chryf. und Theod. erklåren das Wort nicht; bei Origheißt est: virtus qua regit omnia, divinitas qua replet omnia und durfte dies auf die Wesenheit zu beziehen schrift Theoph. erklårt nos μayaleeorns. Besonders subtil wird hier Abalard's Auslegung. Dru Olur. invisidilia hatte er von dem spiritus septiformis Gottes (1932 welchem auch J. Böhme viel spricht) erklårt, das notum Dei ist nach ihm die christl. Gotteserkenntniß, mit welcher die natürliche der Settes vollkommen übereinstimmt, auch in der Erkenntniß ber Arinität; die virtus Gottes ist nämlich der Logos, die divinitas ist d. majestas, der Bater; dazu kommt noch die bonitas, d. i. der heil. Geist. Dies Myster rium hat auch die philosophische heidenwelt aus den Analogie en in der Ratur erkannt.

<sup>\*\*)</sup> Prof. Dahne, welcher in f. paul. Sehrbegr. S. 29. diefelbe We nung wie Schneckende aufgestellt hat, beruft sich auf f. Darstell. ber aler. Religionsphil. I. S. 213 f., ich habe indes bort nichts finden tim nen, was hieher gehorte.

Salary Wat bei mehreren Bartikeln und Bhrafen ben 3wedbegriff wieber geltend gemacht, wo er eine Zeitlang verbrängt gewesen. Dieje Afribie ift aber von Fr. und Mey. übertrieben worden, 6 fo bei bra, f. zu 3, 19., bei bem gen. inf., f. zu 7, 3. und fo È and bei dem eic, welches Mey. auch 3, 26. 4, 11. 12, 3. u. a. 3 in ber 3wedbed. genommen wiffen will. Daß es, wie mit ì bem Romen, fo auch mit bem Inf. bes Berb. bie etbatische h Boh, habe, ift gewiß; Fr. hat fie auch an unferer St. u. R. 4, 11. 2 7, 4. anerfannt. Bgl. Rud. ju 2 Ror. 8, 6. und außerdem 3. B. hebr. 11, 3. - Es ift wichtig genug, ju bemerten, **8**welche Ronfequenz fich aus biefen Worten bes Up. gegen bie Ľ. f, fichl. Lehre von ber Nothwendigfeit Chrifti zur Seligfeit ziehen ζ. ließ: bie nämlich, daß auch bie natürl. Gotteserkenntniß, rich= ţ. tig benutt, zu biefem Biele führe. Die Erwiderung von Ger= ŀ hard ift treffend, so weit der Einwand geht, aber nicht aus= reichend, um einer ferneren Entgegnung zuvorzukommen. Er antwortet (loci theol. T. II. S. 66.): Deus hoc fine naturalem sui notitiam voluit esse in homine adhuc reliquam, ut eius manuductione ad quaerendam ulteriorem Dei revelationem in ecclesia excitarentur. Aber wie war bies möglich, fo lange die Kirche selbst nicht eriftirte? nus nioredovow, ou oux nxovoav; So wurde also wenigstens nicht die Berbammniß der Heiden als solcher ansgesprochen werden können.

B. 21. Belches ift ber logifche Nerus von diori? Es Whieft fich zunächst an das elvae avanolognous. Die Schuld aber, von der in dem avanologirous gesprochen wird, ift bie B. 18. erwähnte; infofern fieht man mit Recht den In= halt unfers Berfes als eine weitere Begründung des twir thr ad Hoseiar er adixia narezórrwr an. Auf gleiche Weise ist bald nachher bas Berhältniß von B. 26. ju B. 24. aufzufaffen. Das Part. mortes durch obgleich aufzulöfen, dem Anfchein nach da= mit im Biderspruch, daß als das Charakteristische der Heidenwelt Die äyvola genannt wird Eph. 4, 18; vgl. 2, 12. 1 Theff. 4, 5. Bal. 4, 8. odx eldóres Seór. Man kann auch nicht sagen, Deog bezeichne nur ben Begriff ber Gottheit im Allgemeinen, to Secor; mit dem Artikel muß es den wahren Gott bezeich= nen. Mir bemerkten zu B. 18., es gehe aus Apg. 17, 23. hervor, ber Ap. gestehe ben Heiden wenigstens bie Ahnung

bes wahren Gottes zu; allein diefe Bemertung hilft bier nich. aus, ba hier eben von einem Sandeln im Biderspruch mit Der vollen Gottesidee gesprochen wird. Das Biffen aber, von Deme bier ber Ap. redet, ift bas potentielle, latente, basienige, port bem wir fprechen, wenn wir fagen: «ich weiß es, ich tann mich nur nicht darauf befinnen.» In diefem Ginne weiß jes ber Mensch die ganze Wahrheit aus Gott. Die Worte obr ws Jeón xtl. scheinen an sich flar, und boch fann man in Betreff bes Sinnes ichwanten. Auf ben erften Blid empficit fich die Ansicht Melanchthon's, das Sozalw und eurauστω (über die Schreibung ηθχαρίστησαν f. Winer S. 68.) fich auf bas theoretische und auf das praktische Berhalten ber Beiden gegen Gott beziehe, jenes die Anerkennung Gottes in ber Erkenntniß, biefes ben einer folchen Anerkennung angemeffs nen Bandel bezeichne. Man tonnte fagen, daß dogato bie Anerkennung der Súrauis, und euzopioreir die Anerkennung ber Beiorne bezeichne. So wird jedoch in das Bort noraoiστησαν mehr hineingetragen, als darin liegt. Auch fpricht ber Gegenfat, alla suaraiconoar u. f. w., insbesondere B. 22. nur von der Verunehrung Gottes in der Vorstellung und int So könnte man mit Fr. annehmen, es würden burt Kultus. bie zwei Berba nur bie beiden hauptftude bes Rultus, bas Lobgebet und das Dankgebet bezeichnet; allein das Gebet ift ja nicht ber einzige Bestandtheil des Rultus, auch müßte man we= gen bes wie Jeor an den Gebeten immer wieder hervorhebert. daß fie nicht auf richtiger Erfenntniß Gottes ruben, mD fo erscheint es benn als vorzüglicher, zu fagen, baß edosooav eigentlich den Hauptbegriff ausmacht und sich sowohl anf bie Vorstellungen von Gott, als auf den davon abhängigen Ruls tus bezieht, worauf B. 22. und vielleicht auch B. 28. hirt= weift. Hoxagiornoav bezeichnet bann einen Nebengebankert, wie auch die Redner zuweilen ein schwächeres Synonymon burch xal ober n' an ein ftarferes auschließen, f. Bremi in Schäfer's App. ad Demosth. I. S. 322.; wie Bremi bemerkt, kann man dann übersehen «oder auch nur.» Bas bie Sache betrifft, fo würde bie Bemerfung von Momma hieher gehören: vitam suam plerique acceptam ferebant parentibus, fortunas maioribus, bona hereditatibus - pluimi ad fortunam, ad casum, ad astra, ad suam dilirentiam, industriam, prudentiam referebant, multa evenire putabant necessitudine materiae. Neque ergo putabant teneri se ad gratias agendas deo. Gottes Wohlthas ten führt ber Apostel auch als Zeugniffe vor Apg. 14, 17. Das Wort euarauá-970ar dürfte wohl mit Bezug darauf, daß rd paraca eine ftete Bezeichnung ber nichtigen Gögen war, gebrancht feyn (Apg. 14, 15.), da ber Ap. vorzugsweise von ben heiden die maraiorns rov voos prädicirt, Eph. 4, 17. 1 Petr. 1, 18., vgl. auch Jer. 11, 5. in den LXX. Ev braucht man nicht durch zu überseten; es bezeichnet, wie auch nacher ev B. 24. 26., die Sphäre, in welcher das µaracovσ9al statt fand, oder man kann auch bei übersegen. Διαλο-710µoi übersepen wir mit Beza nicht durch cogitata, son= ben burch ratiocinationes, weil aus dem Folgenden flar ift, daß P. die Philosophen persissiren will. Aouveros hat man ans dem proleptischen Gebrauche der adjectivi affectus, wie derselbe namentlich bei den Tragikern vorkommt, erklärt, wors über ein Mehreres zu R. 4, 17., wo fich ein proleptischer Aff. annehmen läßt: «Und ihr Gemüth wurde verfinstert, so daß es die Einsicht verlor. » Nothwendig ist diese Auffassung hier nicht (Reich., De 28.). 'Aouverog tann bie zagola, während ne mit den dialogiouois beschäftigt ift, genannt werden, und 28 Resultat ift alsdann die oxoria, die verkehrten Ansichten mb Grundsätze. So ift Eph. 4, 18. die oxoria rig diavoias als das Refultat der ärvola und der na'qwois ths aodias dargestellt.

B. 22. Oáoxo ebenso, wie auch  $gn\mu i$ , in der Bed. rae se ferre, dictitare (Buttm. aussührl. Gramm. S. 42., Beispiele bei Wetst.). Auf ähnliche Art wie hier geis elt der Apostel den Bissenstührtel der Griechen 1 Kor. 1, 9-25 und 3, 19. und hat dabei natürlich die Philosophen r Augen, wiewohl er möglicherweise unter den oogoi auch c Dichter mitbegriffen haben könnte, von denen wenigstens icero sagt (Tusc. disp. III, 2.): accedunt etiam poetae, ui cum magnam speciem doctrinae sapientiaeque rae se tulerunt, audiuntur, leguntur etc. Bas vom Bissensbünfel gesagt wird, läßt jedoch immer zuerst an die Philosophen benken, beren ostentatio et iactatio scientiae auch Cicero in der bekannten Stelle Tusc. II, 4. rügt. Dieje nun haben freilich an den sofort vom Apostel erwähnten Su perstitionen weniger Theil genommen, einige Sekten indes mu gen doch gleiche Schuld mit dem Bolke, so die Epikuräer; au dere begünstigten wenigstens den Bolkskultus, wie die Stoikn; und endlich ist zu bemerken, das auch hier von der Nation in Ganzen prädicirt wird, was von Einzelnen gilt. Freilich warenes nun nicht die Philosophen, wenigstens nicht alle, welche dem gleich nachher erwähnten Ivolendienst fröhnten. Wie schon früher be merkt, betrachtet aber der Apostel die Heinwelt als ein Ganzes.

B. 23. Allásser in griech. Konstruction mit tl rung und מידנ דוויס, hier mit פי (המיר ב), b. i. « austaufchen um.» Das pagrov schließt zugleich bas Hinfällige, Gebrechliche, ben Uebeln Ausgesette in fich \*), in diefer Beziehung fteht ag Papoia auch 1 Ror. 15, 42. 43. neben ber doga. In noch höherem Grade als ber Mensch felbst war das Idol ein oSaoron, vgl. Weish 14, 8. Raum fann man fich enthalten, zu glauben, das ber Ap. bei biefen Borten Bf. 106, 20. Jer. 2, 11. vor Augen hatte. Er Suoiwuczi elzóroc nicht bloß als Pleonasmus, als ubertas ber Rebe zu erflären, wie Fr., Rud., mit Bergleich von Eph. 1, 19., vielmehr bezeichnet eixter die besondere species bes δμοίωμα, vgl. τα δμοιώματα των είδώλω, 1 Maff. 3, 49. Gott wurde aber noch unter bas Menfchens bild herabgewürdigt, benn im ägyptischen Kultus wurde ber 3bis, ber Stier, ber Hund, bie Rate, bas Rrofodil, bie Schlans ge verehrt; auch Beish. 13, 10. fpricht ber ägyptische Bers faffer von den aneixaouara Low. Und biefer Borwurf ber Darftellung ber Götter in Thiergestalt, wenngleich er zunächft bie Alegypter traf, hatte auch auf die Römer Anwendung, ba ber ägyptische Kultus bamals in Rom einheimisch geworben war. Ungefähr um bie Beit bes Paulus fagt Lucan (Phars. 8, 83.) :

> Nos in templa tuam Romana recepimus Isim Semideosque canes.

Freilich kommt in Betracht, daß die Einsichtsvolleren nicht ei=

90

<sup>\*)</sup> Arnob. adv. gentes. l. III. c. 15. ed. Or.: itane istud nor turpe — moribundi et caduci animantis lineamenta Diis dare

zmilich die Statuen selbst andeteten, auch den Göttern nicht. die Gestalten der Statuen zuschrieden, sondern diese nur als den symbol. Ausdoruck der Eigenschaften der Götter angeschen missen wollten, indeß wurde schon bemerkt, daß der Ap. das Bolt im Ganzen im Auge hat. Der Grieche der niedrigeren Auffe hielt die Statuen selbst für Götter, bei den etwas höher Schenden und selbst bei manchem Neuplatoniker bildete sich eine chnliche Meinung aus, wie sie die katholische Welt von ben heiligenbildern hat, daß die betreffenden Götter die Statuen erfüllten, durch sie als ihre Organe wirkten; Arnobius adv. gentes bestreitet zuerst die groben Superstitionen, die hierüber herrschen, dann L. VI. c. 17-19. spricht er gegen diese sublimere Ansicht.

B. 24. Die Folge davon, daß die Heidenwelt die hohe Onde ber Gotteserkenntniß nicht gewürdigt (B. 28.), war ein göttliches Strafaericht. Sie hatten Gott herabaewürdiat felbst unter ben Menschen zur Thiergestalt; es trifft sie die Strafe, daß ber Mensch sich felbst unter bas Thier herabwürdigt, indem er Bolluft treibt mit feinem eignen Geschlechte. Auch hier ift die sogenannte historische Eregese freigebig mit ber Behauptung gewesen, bag ber 21p. judischem Borurtheil folge: « Laut ber Erfahrung — fagt Reiche — ift feines ber genannten Lafter mit dem Christenthume verschwunden und selbst die christliche Menschheit hat über dieselben Greuel zu erröthen, die den Go= bendiener schändeten. Wir müssen hienach schließen, daß die Darfiellung, auch in diefer Erklärung gefaßt, weniger ber Na= tur ber Sache, als vielmehr ber jubischen Zeitansicht gemäß ift. Pf. 106, 2. Beish. 14, 12. Jerem. 2, 11.» Diesmal hat ein Erklärer, der sonft es ebenfalls liebt, seine eregetische Un= parteilichkeit badurch zu bewähren, daß er sehr bereitwillig dem Apostel und Jesu felbst judische Vorurtheile aufburdet — dies= <sup>nal</sup> hat schon Mey. die Oberflächlichkeit der Reiche'schen Insicht mit Nachdruck zurückgewiesen. Die Wahrheit, welche och jett, wenn fie in dem Worte des Dichters: « Es ift der luch bes Bösen, daß es ewig Böses zeugt!» von ber Bühne r — benn von der Kanzel wollen wir aar nicht sprechen bort wird, das Innerste der Zuhörer erschüttert, ift wahrlich Ht eine zu antiquirende judische Zeitmeinung. Allerdings ift

es Lehre bes A. und R. T., bag Sunde burch Sunde gestraft wird (Sauptftellen Sef. 6, 10. Bf. 69, 28. 81, 13. Marc. 4, 12. Hpg. 7. 42.), und allerdings ift die mildernde Auslegung ber griechichen Interpreten (aus ihnen bei Johannes Damascen. ber allgemeine Ranon: παραχώρησις gleich ένέργεια und ποίησις) und nache her ber Socinianer, wonach nur bas negative Berhalten Bots tes, bas Bulaffen Gottes ju verstehen fenn foll, wenigstens nicht erschöpfend - fo Chryf.: xai yap ei rig Baailewg vide ών τον πατέρα άτιμάσας ελοιτο είναι μετα ληστών \* άνδροφόνων, κ. τὰ ἐκείνων προτιμήσειε τῆς πατρώας οἰκίας, αφίησιν αύτον ό πατής, ώστε δια της πείρας αύτης μαθείν της οίχείας άνοίας την ύπερβολήν. Auf der anbern Seite ift aber auch die gomariftisch= calvinische Anficht, nach welcher Gott effective der Urheber des Böfen, zurudus weisen. Das Richtige schon bei Calov: traditi sunt a des non effective, nec solum permissive, nec tantan έχβατιχῶς, sed διχαστιχῶς et iudicialiter (vgl. and Beza.). Es ift bas Gefet ber fittlichen Weltordnung, bas eine Sünde zur andern leitet, baß, wer ba nicht hat, von ben genommen wird, was er hat (Matth. 13, 12), ober, wie bie Talmudiften im Birte Aboth es ichon ausbrücken: «Der Lohn einer guten That ift eine gute That, der einer bofen eine boje.> Da nun auch bas Entwidelungsgesets bes Böfen in Gott feinen Grund hat (f. J. Müller, Lehre von der Sünde S. 511 f.). fo ift folch tieferes Verfinten in bas Böfe, ber metaphyfifchen Seite nach, auf die göttliche Raufalität zurückzuführen, Die fich bierine falls ber Menich noch mehr fich verhärtet, als Gerechtigfeit, falls er ju fich tommt, als Liebe erweift. Damit ift jedoch bie menschliche Raufalität in Betreff bes Böfen felbft nicht ausge= fchloffen, wie denn ber 21p. Gph. 4, 19. von ben Seiden fagt: fie übergeben fich felbft ben Laftern. Göttliche und menschliche Rau= falität ift neben einander erwähnt Sir. 4, 19.: Ear anonlarn? έγχαταλείψει αὐτὸν χαὶ παραδώσει αὐτὸν εἰς χεῖρας πτώσεως αύτοῦ. Bgl. die Notizen in Baumgarten = Cruf. Bill. Theol. S. 272. In vorliegendem Falle ift der Raufal = Jufammens hang der Strafe mit der Schuld auch besonders offenbar. Die Berblendung der Gotteserkenntniß führt zur Verblendung des fittlis chen Urtheils (B. 28. 32.) und Diefes zur fittlichen Berdorbenheit.

## Rap. I. 3. 24.

cin

lo;

de

il cor

106

Reiche in ber angeführten Stelle hat aber auch bas fatifche in 3weifel gestellt, daß nämlich bas heidnische Leben ndr als bas ber Chriftenheit von den Laftern, von welchen bit mb in ben folgenden Berfen die Rebe, augestedt gewesen fei. Erkätte in der That feine Lefer nicht wenig für die entgegenge= fte Meinung gewinnen fönnen, wenn er fo manche Stellen and Salvian (in ber erften Sälfte bes 5ten Jahrhunderts in Gallien) angeführt hätte, in benen biefer von ben Chriften feis ur Beit eine fürchterliche Beschreibung macht; wie wenn er de gubernat. dei, l. III. c. 81. fagt: Grave et luctuosum est, quod dicturus sum: ipsa dei ecclesia, quae in omnibus esse debet placatrix dei, quid est aliud, quam exacerbatrix dei? aut praeter paucissimos quosdam, qui mala fugiunt, quid est aliud paene omnis coetus Christianorum, quam sentina vitiorum? quotum enim quemque invenies in ecclesia non aut ebriosum, aut hehonem, aut adulterum, aut fornicatorem, aut raptorem, aut ganeonem, aut latronem, aut homicidam? Worauf aber fommt es bei diefer Frage an? Doch zunächft nicht bar= auf, ob in irgend einer Beriode unter den als Chriften Getauf= ten mehr Laster im Schwange gegangen find, als unter ben Seiden einer beftimmten Periode; fondern barauf, ob eine noth= wendige ursachliche Berbindung zwischen der Unfittlichkeit und mifchen ber griechisch = römischen Götterlehre angenommen wer= ben muffe? Dies nun wird boch Niemand leicht in Zweifel giehen, um fo weniger, ba die heidnischen Schriftsteller felbft es zugestehen. S. unter Anderen Seneca de brevitate vitae c. 16.: Quid aliud est vitia nostra incendere, quam auctores illis inscribere deos et dare morbo, exemplo divinitatis, excusatam licentiam. Bgl. die fernern Nachmei= weifungen in m. Abhandlung in Neander's Denfwürdigfeiten iber ben fittlichen Ginfluß des Heidenthums R. 4. §. 2. In= bes find auch nicht einmal die sittlichen Wirfungen des Chri= ftenthums bloß bei benen zu fuchen, welche fich mit fubjefti= vem Glauben daffelbe angeeignet haben. Es ift in Geset und Sitte eingebrungen und hat fo auch auf die europäische Renschheit im Allgemeinen einen Einfluß ausgeübt, fo daß manche Neußerungen ber Sünde, wie bie unnatürliche Wolluft,

welche Baulus hier besonders ftraft, doch wirklich nur gang vereinzelt innerhalb bes Chriftenthums vorfommen \*) und ibes haupt die Herrschaft der Sinnlichkeit bei weitem beschräntter ift. Wenn meine eben erwähnte Abhandlung mehrfach fo aufgefut worden, als hätte bamit jede Lichtfeite im heidnischen Leben in Zweifel gestellt werden follen, fo ift bies ein eben folches Dis verständniß, wie wenn man aus dem, was Baulus bier mer bie Lafterhaftigkeit bes heidnischen Lebens im Ganzen fagt, fohrfen wollte, daß er damit an den Heiden jede Möglichkeit d= nes schönern Strebens geleugnet habe: bas Gegentheil wigt Rap. 2. Um auch negativ darzuthun, wie viel das Chriften= thum, beffen fegensreiche Wirfungen aus ben einzelnen Bigen in ben erften Jahrhunderten Neanber in feinen Denfmindig= feiten nachweift, für die Belt gewesen fei, ift jene Abhandlung bem neander'fchen Werte vorangestellt worden und mußte baher nehr bie Schattenseite des heidnischen Lebens schildern. Als Avologet bes heidnischen Lebens trat dagegen Fr. Jacobs in feinen was mischten Schriften Th. 3. auf und hat gewiß, namentlich in bem Abschnitte über bie Bellenische Götterwelt und in bem über bie Männerliebe, mit größerer Parteilichfeit für bas Seibenthum go fprochen, als in m. Abhandlung gegen baffelbe gesprochen worden ift. Dagegen hat Grüneisen in ber Abhandlung über bie 90 fchichte ber bildenden Runft bei ben Griechen, Leipzig 1833. Der bie Schattenfeite wie über Lichtfeite ber griechischen Blaftit fo # fprochen, daß ich mich gänzlich damit einverstanden erfler. Er raig entervulaig tonnte man allerdings wie Beza, mit nueέδωκεν verbinden, so daß das er als Bezeichnung des 3 ftandes das eig mit in fich schlöffe, 1 Maff. 5, 50. Da jedo Paulus D. 26. und 28. παραδιδόναι mit eig verbindet, fo wohl auch hier diese Beziehung anzunehmen und er hier ebas zu erklären, wie wir es bei er roig Sialogiouoig B. 21. than haben. Winer läßt ben Infin. rov ariucizeo9ai 🗰 reft von azaJagoia abhängen: impuritati tali, quae cerne batur in. nach ber gewöhnlichen Auffaffung wird dagegen M.

 $\mathbf{N}_{i}$ 

94

<sup>\*)</sup> Bon ber Verbreitung bir Påberaftie im Mittelalter finden fin Beugniffe bei Dante Inferno XV., Boccaccio Decamerone I. 1. an 2., Raumer Sohenstaufen VI. S. 556. 561., Hullmann's Stabe wefen IV. S. 261.

Benit, bes Infinit, als Bezeichnung bes Erfolges, womit bier weleich eine Steigerung ausgebrückt ift, angesehen, f. Winer 6, 301. (Bergl. zu diefer Konftruktion 1 Kön. 16, 19. LXX.; Nyg. 7, 19.). Es frägt sich, ob der Apostel die Unreinigkeit iberhaupt als bas Strafgericht barftellen will, ober, wie man nach B. 26. und überhaupt nach dem Kontert glauben möchte, un bieje bestimmte Art der Unreinigkeit, in welchem lettern Falle bie Diner's che Auffaffung annehmlicher ift. 'Ariua-Lev, von ariuov verschieden, im Sinne = xarappover, poiser, fommt nicht als Meb., fondern nur als Baffiv vor, fo daß dasselbe auch hier anzunehmen und danach adrav statt avrör zu lefen ift. Er kavrois von Einigen, gemäß dem öfter vottommenden Refleriv statt des Reciprots, er allifloig, (f. 8. 27. Eph. 4, 32. vgl. Aft ad Plat. leg. S. 74.), in dec Beteutung wechselfeitig (Erasm., Rück., de 28.), von An= been in der reflexiven Bedeutung und er durch an überset (Bulg., Luther, Calv., Beza), während wiederum Andere er inftrumental faffen (Theoph., Kölln.). Was ber Zusat an sich selbst — falls man so überset — neben rà owuara wrw bedeuten soll, bekennen wir nicht recht einzusehen; Reiche perweist auf 1 Ror. 6, 8., man sieht aber nicht, mit welchem Rechte. Die Bedeutung unter einander würde ichon mehr gur ubialen als zur passiven Fassung von ariukleo9ai passen; vem be 28. übersett: « damit ihre Leiber unter einander ge= händet würden», so ist dies undeutsch. Uns dünkt, daß das » éavrois in B. 27. aller Wahrscheinlichkeit nach in keinem whern Sinne fteht als hier, und bort ift ber Sinn: burch ich felbft, fo baß fie felbft bie Bertzeuge ber Stras e find.

B. 25. Orreves steht adreologues und führt die Urs the, die schon B. 21—23. aufgestellt, noch einmal nachdrücks th auf, vgl. orreves in B. 32. "Oores steht auch im N. T. cht leicht, wo nur eine Wiederholung des Begriffs statt sindet, ne bloß äußerliche Ansnüpfung, sondern es sührt das Nomen sf eine bestimmte Klasse zurück, «welche solche sind die», das r auch kausal, B. 32. Apg. 10, 41. 47. Gal. 4, 24. 5, 4. 19. leisera rov Ieov kann so erklärt werden, das äl. von : B. 18. erwähnten Wahrheit verstanden wird, welche Gott

....

ben Menschen mitgetheilt hat (Gen. act.), ober welche a die Gotteserkenntniß sich bezieht (Gen. pass.). Dann wä vevdog entweder im Allgemeinen ber religiofe Irrthum vo in specie die irrthümliche Gotteserkenntniß. Die erste A ficht ift mit Bestimmtheit zurückzuweisen, da der Ap. fche B. 18., wie der Kontert zeigt, insbesondre die Wahrheit be Botteserkenntniß im Auge hatte, und hier wird diefe fpeciel Faffung noch mehr burch ben Kontert gefordert. Dagegen en pfiehlt sich die andere Fassung. Da jedoch diefer Say om veg xil., wie wir vorher bemerften, den Inhalt von B. 23 noch einmal einschärft, fo erscheint biejenige Auffassung als b beste, welche sich am meisten dem Inhalte jenes Berses a fchließt. Que diefem Grunde entscheiden wir uns für die m Theod., Heum., Seml., Roppe, be 20., Fr., Rud vorgezogene Erklärung, nach welcher das Abstraktum of ali θεια του θεου für das Konkretum δ άληθινός θεός (2 The 1, 2.) und wevdog für of wevdeig Deoi fteht. Bei diefer Faffun entspricht B. 25. beffer dem 22sten Berfe; auch die Umschrei bung von  $\dot{\eta}$  alight. r.  $\Im$ eov ift der von  $\dot{\eta}$  doza rov  $\Im$ eoi ähnlich, und für den Gebrauch von Vevdoc ift zu bemerken, bit Benennung ber Gögen ift, Jer. 13, 25; 16, 19.; mat fann bann vergleichen Bhilo, I. III. de vita Mosis. p. 578, wo er von ben Israeliten, welche das golbene Ralb gemach hatten, fagt, Moses wunderte fich, Soor yevdog and Som άληθείας ύπηλλάξαντο. Bas Rölln., ber die andern Enli rungen wie Spreu zerftieben zu laffen die Absicht hat, bier einwer bet, ift nichtig. Das σεβάζομαι und λατρεύω auf innere Ba ehrung und auf den äußern Rultus bezogen werden fann, b ben fchon Theoph., Erasm., Beng. u. A. bemerkt. D vergirend find die Ausleger in Betreff des naoá und an Rück. in der 2. A. ift noch nicht zur Sicherheit gelangt. D nachstliegende und unzweifelhaftefte Auslegung ift bie, bag mag fomparativ genommen wird, barüber hinaus (R. 12, 14, 5.); fo bie Beschito, Bulg. (potius quam), Lutl Erasm., Grot.; aber Beza wendet mit Recht ein, bag bem wahren Gotte gar kein Rultus geweiht worden, fonbe nur dem Geschöpf. Bon andern Auffaffungen ift bann au i wähnen 1) bie, welche bie Bedeutung wider annimmt, R

fen m., Roppe, Flatt, Fr.) und 2) bie, welche nach bem Bor= gange von Hilar., Beza praeterito creatore überset (Cu= prian: relicto creatore), wie unter ben Neuern Dloh., Reiche, Mey. Wie Fr. meint, läßt fich bie lettere nicht sprachlich rechtfertigen, wie Rück. (2. A.) meint, auch die an= bere nicht. Wenn auch - fagt Fr. - παρά c. acc. vorbei, ultra, supra bedeute, fo fei doch die Phrase ungriechisch ofβεσθαί τινα παρά τινα, venerari aliquem praeterito alio; und Rud. fagt nun auch von ber Bedeutung contra, daß fie sich nicht nachweisen lasse, ba «zwischen Widerspruch und ste= tiger Feindseligkeit noch ein großer Unterschied fei. » Dies Be= denten ift, wie uns scheint, richtig, indem naga nur wider in dem Sinne heißen tann, daß es ein Sinausgehen über eine Sache ift, wie gleich nachher B. 26. παρα φύσιν. \*) Benn aber Rölln, um dem ju begegnen, überfegen will: « bem Billen bes Schöpfers entgegen», fo würde man, ware diefes ber Sinn, gewiß mag? erroldv rov rrivarrog lefen, und überdies würde der Sinn dann fo matt, daß gewiß der Apostel sich nicht hätte veranlaßt ge= feben, gerade an dieser Stelle in eine Dorologie auszubrechen. Auch weist ber Gegensatz von xrives auf eine andere Auffas= Dagegen vertheidigen wir die Bedeutung mit Aus= fung hin. folus, welche benfelben Sinn giebt, wie bas praeterito creatore des Hilarius. Es ergiebt fich diefelbe natürlich aus dem über etwas hinaus. Es findet sich dieser Gebrauch in der von Balfenär erläuterten Bhrafe bei Herodot. IX, 33: παρά έν πάλαισμα έδραμε νικάν Ολυμπιάδα. Εο auch in jenem Epigramm des Ammian in der Anthologie von Ja= fobs S. 695. Inolov el nagà yoáuua (der Name Marfus mit Beglaffung des M ift agros, Bar.). Die gewöhnliche Bedeutung außer ift eigentlich biefelbe. Wenn Paulus von Anbetung ber xriois spricht, hat er etwa unter ber xriois die us materiellen Stoffen gebildeten Bildfäulen verstanden, oder ie Thiere und apotheosirten Menschen, denen die Heiden An= etung zollten, ober hat er an bie Anbetung ber Elemente und Laturfräfte gebacht? nach 2.23. wird man besonders darauf

<sup>\*)</sup> Bgl. z. B. bei Demosth. p. 648. ed. Reiste. πας<sup>8</sup> δλον τοῦν τὸν νόμον εξοηται τοῦτο τὸ ψήσισμα, wie Reiste überset: into et repugnante toto hoc juris civilis titulo. The olud, Romment. z. Röm. Br. 7

geleitet, ju glauben, er habe baran gedacht, daß die Seiden d Götter fich als Menfchen vorstellten und andere Beschöpfe gradezu für Götter hielten. — Die Dorologie wird von Ju ben und Muhammedanern zum Namen Gottes hinzugesett, wer fie etwas Unwürdiges über ihn erwähnen mußten, gleichfa als wenn ber Schriftsteller jeden Berdacht feines Untheils o Diefer Ausfage entfernen wollte. In einem arabischen Ber cod. ms. Bibl. Reg. Ber.: Ueber die verschiedenen Religion fetten von Sofragini, fügt ber fromme Muhammedaner bei j ber Reperei, die er ermähnt, hinzu: بالى الله مما يقو لون «Gott ift erhaben über das, was fie fagen.» Es finden fi folche Dorologieen öfter bei bem 2p., wenn fein Gemüth beme ift. 1 Tim. 1, 17; 2 Tim. 4, 18. Die bewegt fein Gemu vom Gögendienft ber Heidenwelt überhaupt wurde, zeigt bi παρωξύνετο αρg. 17, 16. - Chryf.: άλλ ού διά τοῦ τι παρεβλάβη φησίν, αὐτὸς μέν γὰρ εἰς τοὺς αἰῶνας ει λογητός, ένταῦθα δείχνυσιν, ὅτι οὐχ ἑαυτῷ ἀμύνων εἶα σεν αυτούς, δπουγε αύτός ούδεν έπασχεν. — Mit welche Rechte Mey. fich dagegen auflehnt, daß eddoyntos celebrai dus übersett werde, ift nicht einzusehen. Er verweift auf be in den altteft. Dorologieen gebrauchte gerg, ohne zu bedente baß ja diefes nicht bloß Particip. Präteriti, sondern auch F turi ift, f. Ewald, Krit. Gramm. S. 538. \*)

B. 26. Wir bemerkten schon zu dicire in B. 21, daß sich mit dem logischen Nerus dort ähnlich verhalte, wie hie Das dic rovro weist nämlich auf den in B. 25. erwähnt Frevel zurück, deffen jedoch schon B. 21—23. Erwähnung g than und so kann man fagen, dic rovro beziehe sich eben wie dic in B. 24. auf B. 21. und 22. zurück. So wie B. 2 die Gedanken von B. 22. und 23. nachdrücklicher wiederholz so führt B. 26. die von B. 24. aus. Schon der 24ste § hatte ausgesprochen, daß sie selbst die Werkzeuge ihrer Scham an ihren eignen Körpern seien, dieses spricht der Ap. hier der licher aus, immer aber mit jener beuschen Jurückhaltung, weld

<sup>\*)</sup> Das gewöhnlich bei Dorologieen citirte Buch: Baruch, oder ut bie Dorologieen, von Haber felbt (Leipz. 1806.), bespricht Vicles, w nicht zur Sache gehört, und bagegen das, was zur Sache gehört, n febr unvollkommen.

bie griechischen Rhetoren mit bem Ramen ber neoinlorn bezeichmen; f. hermogenes bei Bremi zu Aefchines adv. Timarch. S. 47. Das Laster ber unnatürlichen Unjucht war besombers in Griechenland, aber auch in ben Beiten, wo Baulus Schreibt, ju Rom weit verbreitet. Xenophon de Lacedaemn. republ. 2, 14. erwähnt, daß Lufurg bie Baderaftie verbotern und fest bann hinzu: es werde bies aber von einigen nicht geglaubt werden, er πολλαίς γαο των πόλεων οι νόούχ έναυτιοῦνται ταῖς πρός τοὺς παϊδας ἐπιθυμίαις. μοι Auch bie ausgezeichnetften Männer haben in Diefer Hinsicht theils gerechter, theils ungerechterweise Berbächtigungen erfahren. Befannt ift ber Streit in Betreff ber gegen Sofrates erhobnen Anflage ber Baberaftie, worüber f. Gegner, de paedereastia Socratis in vet. diss. Gotting. II, p. 125. 218 Beitgenoffe bes Baulus fchreibt hierüber Seneca, ep. 95. : Transpuerorum infelicium greges, quos post transacta eo convivia alii cubiculi contumeliae exspectant; transeo agmina exoletorum per nationes coloresque descripta. Das anschaulichste Gemälde ber Sittenlosigkeit biefer Zeit liefert ein anderer Zeitgenoffe bes Paulus: Petronius. Auch Dei= ber machten berfelben Schmach fich schuldig. Seneca ep. 59. foreibt: libidine vero ne maribus quidem cedunt pati natae; dii illas deaeque male perdant, adeo perversum commentae genus impudicitiae viros ineunt. Marum ber Apostel bas weibliche Geschlecht voranstelle? Man muß wohl fagen, ba in ben Beibern, insofern ihnen vorzugsweise die Schaam zufommt (1 Tim. 2, 9.), die Berwerflichkeit fich am meiften herausstellte, fo fühlt ber Avostel sich gedrungen, sie zuerst zu erwähnen. Rhetorischer wäre es freilich gewesen, ihre Erwähnung mit einem alla rai folgen zu lassen. Ohlerar und agoesve ift nicht, wie Reich e will, verächtlicher Beife ftatt yuvaines und ärdges geset, fondern weil gerade der Geschlechtsbegriff hier hervorge= hoben werden mußte. Bei xofjois erganze man weder tis 97-Leías, noch auch rov ägoevos (Fr.) Es bezeichnet schlecht= hin usum venereum.

t

Ŀ

i

ž

ş.

Ľ

.....

ġ.

2

28. 27. Nach ben besten Zeugniffen ist Suoiws de xai zu lefen, welches dann anakoluthisch angeschlossen, «gleichfalls aber auch», wie öfters bei den Griechen; Winer, Gramm.

S. 494., hartung, Partifellehre I. S. 92. 'Ezzaiwer ταφλέγω, αίθεσθαι τῷ έρωτι, wie urere, ardere im 2 teinischen, gangbare Worte für ben Trieb der finnlichen Liet vgl. πυρούσθαι 1 Kor. 7, 9. Έν ebenso zu nehmen, w B. 24; doveres er dover emphatische Zusammenstellung; b Form dobnv die spätere (Balcten. zu Eur. Phön. S. 2 Lennep zu ep. Phalar. S. 119. ed. Groning.), boch hab qute mss. des N. T.'s an mehreren Stellen die ältere for άρσην (Fr.). Der Artikel την άσχημοσύνην als Bezeichnu ber ganzen Gattung. Man hat gefragt, worin die arriu  $\sigma \mathfrak{I} \alpha$  bestanden habe, und hat geglaubt, an die verderblichen fo gen ber Wolluft denten ju muffen (Ch. Schmidt, Ammo Flatt); ba jedoch πλάνη fich auf den theoretischen Irrthm von welchem bas Frühere handelte, zurückbezieht, und ber 21p ftel in den sittlichen Ausschweifungen eine Bergeltung fah, besteht die avrilliogia ohne Zweifel in der Herabwürdigun bie fie fich felbst zufügten; es trat ein, was bie Rabbinen ö ter mit ber Phrafe bezeichnen מודה כגנר מדה. Ueber לי צמי. Ueber לי צמי. τοῖς f. B. 24. Theod.: & γὰρ οὐδεἰς αὐτοὺς τῶν πολε μίων έπειράθη διαθειναί ποτε, ταῦτα μετὰ πάσης ἀσπό ζονται προθυμίας και ήν ούδεις αν αυτών δικαστής και εψηφίσατο τιμωρίαν, ταύτην αυτοί καθ έαυτῶν έπι σπῶνται.

B. 28. Erweiterung des Gedankens, daß die fittlick Herabwürdigung durch unnatürliche Wollust Strafgericht w gen Unterdrückung der rechten Gotteserkenntniß war. Nicht m in Betreff der unnatürlichen Wollust, sondern in aller Hinsich wurde ihr sittliches Urtheil verblendet (B. 32.). In di auffallenden Verblendung der Erkenntniß, welche mit der Sünd Hand in Hand geht, hat auch das Heichen mit der Sünd Hand in Hand geht, hat auch das Heichen eine Nemes gefunden. Lyfurg. adv. Leocratem p. 213.: ol yaq de odder πορότερον ποιούσιν ή των πονηθών άνθοώπων τη διάνοιαν παράγουσι, wozu die Verse des Eurip. δταν ya dogn dauwórw βλάπτει τινα, τοῦτ αὐτο πρώτον έξαφα geïtal goerus τ. νοῦν τον έσθλον, els de την zelow τρέπ yrwun is eld μηδεν & μαρτάνει, f. Ruhnten ad Vel Patere. II. c. 57. Καθώς eigentlich nur vergleichend, da in def Ursache und Wirfung einander parallel sind, fo ist es, aus

• • •

7 taufal; boch fann man bier bei ber erfteren Beziehung fteben bleiben. Aoxination fo viel wie doxinor hyersan, hier fo viel als ber Mühe werth halten, f. die Beifpiele bei Bahl. Bei Exelv ev enlyvwoel fommt zuerst in Frage, ob enlyvwolg in eintem andern Sinne als yrworg zu nehmen, ferner ob exer er ereiner bem Sprachgebrauch nach verschieden von eneyyrc Goxeiv. Rach Rud. wird eniyiyvwoxeiv für yiyvwoxeir nur < vermöge ber Borliebe der hellenistischen Sprache für Rom= pofita gebraucht.» Dies ift icon infofern nicht richtig, als an mehreren Stellen bie Bedeutung anerkennen unleugbar ift (auf Die Uebersetung agnitio bringt bier Erasm.), in anberert Stellen, auch bei Baulus, ift es unzweifelhaft emphas tifc) 🖕 wie 1 Kor. 13, 12., auch in unferm Ray. B. 32. -"Exer hat in dicfer Abrase, wie in denen, wo es mit dem Part- aor. gebraucht ift, die notio diuturnitatis, wie auch Fr. anni mint. Ueber die Umschreibung mit bem Partic. f. Balfen. Phoen au B. 712., hermann au Biger G. 753. Diefer um Greibt exw negavag: sum in ea conditione, quae est eius, qui perfecit aliquid. Es entspricht ganz bem latein. rem pertractatam, effectam habere. Die Thätigkeit ift im Buftande aufgegangen. Matthiä nimmt die Phrase als blo-Be Umfchreibung, boch fcheine ber Begriff ber Beharrlichs fei t bestimmter, als durch das bloße Berbum ausgedrückt, II. S. 1 106. Bas die Formel έχειν έν δργη, δι ελπίδος κτλ. betrift, fo hat fie urfprünglich wohl auch bas Beharren ausged rudt, exer nämlich = halten; aber nachher wurde fie im Simme bes einfachen Verbums gebraucht, wie unfer in Ch. rent halten = ehren. \*) Begünstigt nun der Zusammenhart sie emphatische Auffaffung, so ist sie anzunehmen, zumal ba wohl Paulus die elegantere griechische Phrase nicht ohne Ab ficht gewählt haben dürfte. Da nun der Ap. von einer urfpr Anglichen in den Heiden begründeten Gotteserkenntniß gere-

<sup>\*)</sup> Bgl. Biger G. 585 ff. 608. und bas lat. in spe habere; man tann auch vergl. Er vo exerv einfach ftatt yerworker bei Plato, f. Beispicle bei Plutarch, Mor. ed. Wyttenb. Lips. I. G. 313. Beis spiete für dia und er in folchen Phrasen hat Bocella zu Xenoph. Def. gefammelt 6. 183. und 255., aber über ben Unterfchied von derne einfachen Berbum nichts gefagt.

bet hat, fo fricht ber Infammenhang allerbings für bie emple tijde Auffanung. 'Adozigos bildet eine Paronomafie mit dezejed Lein, und ift von Beza, Bifcat., Erasm. Sonih, Beng., Glödl in ber afriven Bebeutung genommen worben: iudicii expers \*); man fagt, daß aledann ber Gegenfat # doniuu'Leir fcharfer bervortrete - genau genommen findet wich mehr eine Antithefe zu exer er erreyvoore ftatt \*\*); man toute bann überfeten (Fr.): et sicut non consultum putarunt, deum accurate cognitum habere, tradidit cos deus ilconsultae menti. Auch jest noch halten wir es nicht f unmöglich, daß ber Ap. diefen Ginn wirflich ausbrücken wollt. Beber ber Umftand, daß nicht er, auch fonft fein Schriftftella, dózipog im aftiven Sinne gebraucht (Beza zwar findet St. 1, 16. diefen Ginn), noch auch bie Rudficht barauf, baf it Etymologie eigentlich den aftiven Sinn nicht zuläst - infe fern ja nämlich dózipog nicht von dozipaleir, sondern va Bezoual herfommt, wie Fr. richtig gezeigt hat - fonnte ch nen gang entscheidenden Gegengrund abgeben, ba man fich je im Wortspiel manches Ungewöhnliche erlaubt. Collte fich je boch zeigen, bag auch bei Annahme ber fonft gewöhnlichen paf fiven Bed. ein paffender Ginn entfteht, fo mare es unrecht, von ihr abzuweichen. Dies nun läßt fich zeigen. Ginmal batt fich alsdann die Antithefis ftrenger innerhalb ber Baronomafie, es findet ber Gegenfatz ftatt zwischen werth und .unwerth; ferner hat der Apostel furz vorher gerade die Serabwürdis gung bes Menschen burch jene Laster erwähnt und barauf gebt abermals bas ποιείν τα μή καθήκοντα.

B. 29. Die Affus. πεπλης., μεστούς hängen, wie schon Erasm. bemerkt, von ποιείν ab; weil sie so unreine Gesiunungen haben, thun sie auch das Unwürdige. Dem Apostel steht bei dem Nachfolgenden das Bild eines heidnischen Lebens im Ganzen vor Augen, wie er es in kommunikativer Redeweise Tit. 3, 3. schildert. Daß er in der Aufzählung der Laster nicht planmäßig verfährt, sondern einen συναθχοισμός von Aeuse

<sup>\*)</sup> Auch Buthers Uebersehung in verkehrten Ginn könnte man fo fassen, allein er folgte ber Bulg., welche reprobus hat.

<sup>\*\*)</sup> Bengel fagt baber auch, ber Beleg für ben &dóx1µ05 roös fei in bem aureudoxovou B. 32.

Rap. I. B. 29.

rungen ber Sunde zufammenstellt, wie nie ihm eben einfallen, bas zeigen die Paronomaficen oSóvov, góvov (vgl. Gal. 5, 21. auch Eur. Troad. 763.), adouvéroug, adour 9éroug, daher fich bie angeführten Lafter auch nicht, wie es Beng. und Glödl. versuchen, ftreng in Klaffen bringen laffen, außer bag man fa= gen tann, bie erftgenannten feien weniger speciell. Das Bild jener Beit entwirft auch Geneca de ira l. II. c. 8: Omnia sceleribus ac vitiis plena sunt, plus committitur, quam à quod possit coërcitione sanari. Certatur ingenti quodam nequitiae certamine: maior quotidie peccandi cut piditas, minor verecundia est. Expulso melioris aequiorisque respectu, quocunque visum est, libido se impingit; nec furtiva iam scelera sunt, praeter oculos eunt. Adeoque in publicum missa nequitia est, et in omnium pectoribus evaluit, ut innocentia non rara, sed nulla sit. Num-• quid enim singuli aut pauci rupere legem? undique, velut signo dato, ad fas nefasque miscendum coorti sunt. Biele Ausgaben lefen nogveig, novyolg; Roppe und Rud. bemerken, das erstere Bort muffe auffallen, auch wenn es bie äußeren Beugniffe nicht verdächtig machten, ba ja bie Wolluff= fünden schon ausführlich besprochen worden — nur allenfalls burch die Paronomafie mit πονηρία fönne der Ap. zur Erwäht nung berselben bewogen worden seyn. Es fommt nun noch dazu, daß noovela in A. B. C., vielen minusc., in der Ropt., Aethiop. Uebersetzung fehlt; da, wo cs gelesen wird, in D \* E. G. 2. 46., fehlt πονηρία, oder es wird πορνεία, wie in ber Bulg., bem πονηρία nachgesettet. Aus biefen Gründen ift πορνεία von Griesb., Lachm., Fr., aus bem Texte gewies fen worben, während Reiche und Den. es beibehalten wiffen Auch läßt fich einiges für die Beibehaltung fagen. wollen. Der Apostel hatte vorher bie unnatürlichen Bolluftfünden als Die tieffte Berabwürdigung ber Menschheit vorangestellt; wollte er nun hier ein erweitertes Bild der Lafter bes Heiden= thums geben, fo durfte bie Erwähnung ber gewöhnlichen Wolluft nicht fehlen \*), die Auslaffung aber fonnte leicht durch

103

<sup>\*)</sup> Mopros bedeutet indes im Griechischen auch scortum, cinacdum, Lennep zu Phalaris S. 130 Gron.

die Achulichkeit der Anfangsbuchstaben mit norgoia veranlast werben; wie benn auch einige codd. andere Worte biefes & fterverzeichniffes auslaffen, andere fehr umftellen. \*) Dennoch neigen wir uns zur entgegengesetten Unficht, einmal um be Wichtigkeit der äußeren Autoritäten willen, sodann weil die Me ficht, die wichtigsten Arten der Laster zu nennen, bei dem Apoftel nicht angenommen werden fann, ba. er, wie fchon bemetit bei diefer Aufzählung durch den Gleichklang fich leiten läßt ud überdies fehr ins Specielle geht. Go verdient denn die Annahme ben Vorzug, daß moovela von denjenigen in den Tert einge fchoben wurde, welche glaubten, der Ap. habe hier alle Un gerechtigkeit erwähnen wollen: wirklich fagen mehrere Scho lien bei Matthäi: γενικώς είπών τ. άδικίαν, λοιπόν καί τοις είδικωτέροις αυτής έπεξέρχεται. - Bei ber Begriffe bestimmung ber nachfolgenden Worte laffen fich die Ausleger theils durch Ammonius, theils durch die ältern griechijcha Interpreten leiten, auf welche jedoch nicht immer Verlag ift. Zwischen nornoia und raria machen Ammonius und he fy chius den Unterschied, daß zazós den ravovoyos bezeichu πονηρός den δραστικός κακού. Die Lexikographen gingen bei biefer Bestimmung wohl von der Etymologie aus und festen πονηρός (δ πόνους παρέχων) mit aftiver Bedeutung dem # ständlichen xaxos gegenüber. Die Bulg. hat rovnoia dur malitia und xaxia durch nequitia wiedergegeben \*\*); Luth hat Schalkheit und Bosheit; Erasm. und ebenso Ft. wollen nicht πονηρία, sondern zazia durch malitia übersch wiffen. Beide Worte haben einen allgemeineren und einen be fondern Sinn, beide können nequitia und malitia beißen, abt Etymologie und Sprachgebrauch geben bem novygo's als ge wöhnliche Bedeutung malignus ober malitiosus (ebenfo dolus von dolere) und dem xaxóg die Bedeutung nequam; 4 ben andern Stellen des N. T.'s, wo xaxóc vorfommt, laffen fich beide Bedeutungen vertheidigen, da überall die malitia in ber nequitia mit gefaßt gedacht werden fann, 21pg. 8, 22. 1 Ror. 14, 20., Eph. 4, 31., Tit. 3, 3., 1 Betr. 2, 16. \*)

\*) Bei afyndetisch verbundenen Morten auch in den Mss. der Klaft führt haufig; Bremi zu Dem. de Cherson. §. 69.

\*\*) In ber Itala fehlt bas lestere.

\*\*\*) Bu aleov. val. Suvenal 1, 87.: et quando uberior vitiorum

104

ίαχοι θεια von Aristoteles definirt: το έπι το χείζον ύποαμβάνειν τὰ πάντα, die It., Bulg. überscheu malignitas; abe verwandt καχόνοια.

B. 30. 31. Κατάλαλος im Verhältniß zu yudvoιστής as allgemeinere Wort, aljo von jedweder, nicht bloß heim= icher Verleumbung. — Bei Geoorvyeis ist eine breifache frage zu beantworten, 1) ob Geostvyng aktiven oder passiven Sim hat; 2) ob der aktive vom passiven Sinne durch den Ac= mt zu unterscheiden fei; 3) welche von beiden Bedeutungen n diefer Stelle die paffendste. Bgl. die Verhandlungen über iefelben Fragen in Fr., Sendschreiben S. 19. ff., Präliminar. 5. 40. ff., und meine Beiträge zur Spracherflärung bes N. "'s S. 73. ff. Bas bie erste Frage betrifft, fo fommt 9eoroyng in bem uns befannten griechischen Sprachgebrauch nur ber paffiven Bedeutung vor, vgl. Eurip. Troad. 2. 1295. ycl. B. 395. und 598.; außerdem eine von Reiche citirte telle aus Athanafius. Indes haben andere adj. composita  $f - \eta_S$ , die auf gleiche Beife zusammengesett find, allerdings tiven und paffiven Sinn, fo geoquois, Boorogruyis; bies rd auch von Fr. zugegeben. Da nur in den adj. composiber zweiten Deklination burch die Accentveränderung der ive und paffive Sinn unterschieden wird, fo haben Bega, rot., Böhme auch hier Geoorvyeig accentuirt. Daß die Alfo accentuirten, dafür tann jedoch nur Ein Beugniß, ber holiast zu Aristoph. Aves B. 1555. angeführt werden, Icher dies in Bezug auf das Wort Deoucois ausspricht. te jedoch Fr. richtig bemerkt, fo zeigt der Ausbruck des Echo= ften, daß derselbe dabei nicht eine überlieferte Regel vor Au= t hat, sondern nach eigener Konjektur spricht; ba nun eine dere Auftorität für diefen Gebrauch fehlt, fo muß man in te Angabe Zweifel fegen. An unferer Stelle hat die Itala d Bulg. dem Worte die passive Bedeutung, deo odibilis jeben, Cypr. (abhorrentes deo, ep. 68.), Luth. und die iften nach ihm, bie aftiven Gottesverächter. Auch Sui= s und Det umen., bringen auf die paff. Bedeutung, The oph. r ftellt beide Bedeutungen ohne Entscheidung neben einander:

ia? quando major avaritiae patuit sinns. Bu Sólov ber [. 3, 41.: d Romae faciam? mentiri nescio.

für bie paffive Bedeutung hat fich nun im Widerspruch mit ben meisten Rommentatoren neuerdings Fr. entschieden. Den Grund, welchen Calvin gegen die Ueberfepung der Bulg. geltend macht, baß ja hier nur von Fehlern der Menschen die Rede fei, be feitigt er burch bie ichon von Pareus gemachte Bemertung daß ein Gottverhaßter im Sprachgebrauche ber alten Belt gan fo viel, wie ein Gottlofer, ein Berruchter. Bal. allerdinas Blato im Euthyphron c. 8., die Bemerfungen von Spanhein au Aristoph. Plutus v. 491 und Stura, observat. phild. de verbo descos in comm. soc. phil. Lips. II. S. 64 f Charafteristisch ift es, wenn Fr. dabei mit Anführung m Soph. Ajar B. 132. (τούς δέ σώφρονας φιλοῦσι xai on yovou rody xaxovs) bemerkt: At non cogitarunt hac totam antiquitatem sententia ductam esse, ut deos amare probos, odisse improbos homines statueret — gleich d wäre biefe fonderbare alterthümliche Meinung in neueren 3t ten wieder ganz abgekommen. Hätte nun hier ber Ap. bl einen ouva 90010µ6c von Schmähungen und Scheltwörtern ge häuft, fo würden wir allerdings fein Bedenten tragen, für 900orvyeis die passive Bedeutung anzunehmen; ba wir aber ein Reihe von Lastern vor uns haben, so ift bieses boch aar nicht Auch Mey., ber fonft nach Möglichkeit fich a annehmbar. Fr. anzuschließen fucht, fühlt bas Unpaffende fo fehr, das Geostvyeis, es passivist nehmend, an xaralalous anschlick Der Apostel benkt also an folche Seiden, von denen Cp will. prian spricht, die von einem schweren Geschicf betroffen bie Götter anklagen und bie Vorsehung beschuldigen, an prome theische Charaftere. - Es folgen drei Arten des Uebermutet, ber Uebermuth im engern Sinne, ber Andere mit zügelloft Millfür behandelt (uppes), die Selbftgefälligkeit (uneone veia) und die Prahlerei gegen Andere (adagoveia), vgl. Titt mann, de Synon. I. S. 71. Eqevoeràs xaxão bridt and hohen Grad der *novnoia* aus; so heißt es 2 Maff. 7, 31.: σύ δε, πάσης κακίας εύρετης γενόμενος, ού μη διαφή ràs zeipas 9eou. Aouvérous scheint in dieser Aufzählung nich an seinem Orte zu stehen und ist daher von Grot. Flatt für verdächtig erklärt; mit Unrecht fagt Grot. 🗰 nach ihm Bolf, daß der Sprer es auslaffe; er hat es vor 70-

;

*vow* απειθείς geset. Nach alttestamentlichem Sprachge= auch würde man an die auf verkehrter Gesinnung ruhende lindheit gegen göttliche Dinge zu denken haben, Röm. 3, 11. 1 diesem Jusammenhange von Versündigungen gegen die Näch= nliebe möchte aber vielmehr an den aus wilder Leidenschaft tworgehenden Unverstand zu denken senn. Aoπóvdous, un = ersöhnlich, wird von ABD \* EG ausgelassen und von Mill nd Fr. für ein Einschiebssel aus 2 Tim. 3, 3. erslärt. Allerdings w die Zeugnisse degegen bedeutend, nur will jener Erstlärungs= rsuch, wie es hieher gekommen, nicht genügen, da man doch un denjenigen Fällen eine solche Einschiebung aus einer an= m Stelle erwarten kann, wo man sie als eine Reminissen stehen kann, welches hier nicht der Fall ist.

**X. 32.** Olitives führt ebenso wie B. 25. eine Begrün= mg ein. Uebereinstimmend mit Rap. 2, 15. wird auch ben eden ein inneres sittliches Gericht zugeschrieben. D el.: unc agnoscit conscientia, quodlibet peccatum morte di-10m esse, cum intuetur Deum et sentit iram Dei reputat, quantum malum sit neglectio Dei, vel conmacia adversus Deum. Die Erwähnung ber Todeoftrafe befremdend, da ja doch von göttlichem Gericht die Rede und überdies jene Lafter vor weltlichem Gericht nicht mit n Tobe bestraft wurden. Ift nun von göttlicher Strafe Rede, so scheint nicht angemessen, etwa an ein plögliches gött= es Verhängniß zu denken (Schlichting), sondern es ift bann Sávaros hier wie 6, 16. und 21. 8, 13. als Be= hnung bes Gegensates ber Lwy adwrtog anzusehen (Seml. iche, Kölln.), und wir haben auf die Entwidelung die=

Begriffes zu K. 5, 12. zu verweisen. Das ovrevdoxovoi icht einen noch höheren Grad ber Berderbniß aus, als das eew, es deutet auf eine Erkennniß, in welcher das anges ne Bewußtseyn, das vorher erwähnt wurde, bereits unters ett ist. Mel. erklärt eigenthümlich: non ut in foro diaus, consentientes, qui manifeste adjuvant aut deidunt aliorum scelera, sed eos, qui in sua natura tiantur similibus inclinationibus, etiamsi eas yon prount. Aber wie kann diese concupiscentia als ein höherer ad als das moeser bezeichnet werden? Auch liegt doch in dem bie Achulichkeit ber Anfangebuchstaben mit novygia veranlen werben; wie benn auch einige codd. andere Worte Diefes Ra fterverzeichniffes auslaffen, andere fchr umftellen. \*) Dennod neigen wir uns zur entgegengesetten Auficht, einmal um Der Wichtigkeit ber äußeren Autoritäten willen, fobann weil bie 216. ficht, Die wichtigiten Urten ber Lafter ju nennen, bei bem MDos ftel nicht angenommen werden fann, ba er, wie ichon bemerft. bei biefer Aufzählung burch ben Gleichklang fich leiten läßt und überdies fehr ins Specielle geht. Go verdient denn die Annahme ben Vorzug, daß moovela von benienigen in ben Tert einges fchoben wurde, welche glaubten, ber 21p. habe hier alle Ins gerechtigfeit erwähnen wollen: wirflich fagen mehrere Schos lien bei Matthäi: γενικώς είπων τ. άδικίαν, λοιπόν καί τοίς είδιχωτέροις αυτής επεξέρχεται. - Bei ber Begriffes bestimmung ber nachfolgenden Borte laffen fich bie Ausleger theils durch 21 mmonius, theils durch die ältern griechischen Interpreten leiten, auf welche jedoch nicht immer Berlaß ift-Zwischen nornola und xaxla machen Ammonius und Hes fy chius den Unterschied, daß xaxós den marovoyos bezeichne, πονηρός ben δραστικός κακού. Die Lexikographen gingen bei biefer Bestimmung wohl von ber Etymologie aus und festen πονηρός (δ πόνους παρέχων) mit aftiver Bedeutung bem jus ftäudlichen xaxos gegenüber. Die Bulg, hat novygia durch malitia und xaxia burch nequitia wiedergegeben \*\*); Luth. hat Schalfheit und Bosheit; Erasm. und chenso Fr. wollen nicht πονηρία, fondern xaxia durch malitia übersest wiffen. Beibe Worte haben einen allgemeineren und einen be= fondern Sinn, beide tonnen nequitia und malitia beißen, aber Etymologie und Sprachgebrauch geben bem norngos als ges wöhnliche Bedeutung malignus ober malitiosus (ebenso do-. lus von dolere) und bem xaxóg bie Bedeutung nequam; in ben andern Stellen bes N. T.'s, wo xaxos vorfommt, laffen fich beide Bedeutungen vertheidigen, ba überall die malitia in ber nequitia mit gefaßt gedacht werden fann, Avg. 8, 22. 1 Ror. 14, 20., Gph. 4, 31., Tit. 3, 3., 1 Betr. 2, 16. \*\*)

\*) Bei afyndetisch verbundenen Worten auch in den Mss. der Klaffiker haufig; Bremi zu Dem. de Cherson. §. 69.

\*\*) In ber Itala fehlt bas legtere.

\*\*\*) Bu mlear. val. Suvenal 1, 87.: et quando uberior vitiorum

*σου άπειθε*ς gefett. Nach altteftamentlichem Sprachge= uch würde man an die auf verkehrter Gefinnung ruhende lindheit gegen göttliche Dinge zu denken haben, Röm. 3, 11. 1 diesem Jusammenhange von Versündigungen gegen die Näch= nliebe möchte aber vielmehr an den aus wilder Leidenschaft rvorgehenden Unverstand zu denken senn. Aoπóvdovs, un = erschnlich, wird von ABD \* EG ausgelaffen und von Mill nd Fr. für ein Einschiebssel aus 2 Tim. 3, 3. erklärt. Allerdings w die Zeugniffe dagegen bedeutend, nur will jener Erklärungs= ninch, wie es hieher gekommen, nicht genügen, da man doch w in denjenigen Fällen eine solche Einschiebung aus einer an= m Stelle erwarten kann, wo man sie als eine Reminiscenz tiehen kann, welches hier nicht der Fall ift.

Olivers führt ebenso wie B. 25. eine Begrun= **X. 32.** mg ein. Uebereinftimmend mit Ray. 2, 15. wird auch den eiden ein inneres sittliches Gericht zugeschrieben. De e l. : unc agnoscit conscientia, quodlibet peccatum morte dinum esse, cum intuetur Deum et sentit iram Dei reputat, quantum malum sit neglectio Dei, vel conmacia adversus Deum. Die Erwähnung ber Todesstrafe befremdend, da ja doch von göttlichem Gericht die Rede und überdies jene Laster vor weltlichem Gericht nicht mit n Tobe bestraft wurden. Ift nun von göttlicher Strafe Rede, so scheint nicht angemessen, etwa an ein plögliches gött= )es Berhängniß zu denken (Schlichting), sondern es ift idann Iávarog hier wie 6, 16. und 21. 8, 13. als Be= chnung bes Gegensates ber Lwy aiwriog anzuschen (Seml. eiche, Kölln.), und wir haben auf die Entwickelung bie= Begriffes zu R. 5, 12. zu verweisen. Das ovrevdoxovoe icht einen noch höheren Grad der Berderbniß aus, als das veer, es deutet auf eine Erfenntnis, in welcher bas angene Bewußtseyn, bas vorher erwähnt wurde, bereits unter= idt ift. Mel. erklärt eigenthümlich: non ut in foro dinus, consentientes, qui manifeste adjuvant aut deidunt aliorum scelera, sed eos, qui in sua natura tiantur similibus inclinationibus, etiamsi eas pon pro-Aber wie fann biefe concupiscentia als ein höherer unt. ad als das rocsiv bezeichnet werden? Auch liegt doch in dem

noiveir R. 2, 1. der Gegenfatz zu diefem ouveudoneir. Die Lesa erscheint fehr turbirt. Die It. und Bulg. lefen: Qui quum indicium dei cognovissent, non intellexerunt, quoniam (quod) qui talia agunt, digni sunt morte, et (ith in ber St.): non solum, qui ea faciunt, sed etiam qui consentiunt facientibus. Sfidorus Beluf. epp. IV, 60. erwähnt, daß Mehrere lesen wollten: of uovor of ποιοντες αὐτὰ, ἀλλὰ χαὶ οἱ συνευδοχοῦντες τοῖς πρώoovor, welches auch cod. 13. lieft, nur mit Weglaffung be Artifels. Ifiborus glaubt, es fei diefe Lesart burch folde entstanden, welche fich barein nicht finden konnten, bas w ovvevdoxeiv einen höheren Grad der Verwerflichkeit, als w ποιείν haben follte. Fr. nun bemerkt dagegen, daß biefe Be benklichkeit auch bei ber andern angenommnen Lesart bleibe, m schlägt vor, die Entstehung der von Indor ermähnten Leten fich folgendermaßen zu benten. Man fei bavon ausgeganga, daß die Dative nocovor und ouverdozovor von eisir abhing und habe deshalb die Nominative — und zwar ohne Artikelan die Stelle gesett, noiouvreg und ouveudorouvreg; balb hat fich ber Mangel des Artifels bemerklich gemacht und biefer ft hinzugefügt worden; nun habe man aber noch wahrgenommen, daß encyvortes seines Verbums ermangele, weshalb cod. D. E. hinzugefügt ούκ ενόησαν ότι, cod. G. ούκ έγνωσαν. 8τ. hat zu erwähnen unterlassen, daß schon Erasm. in der 🏧 mertung zum ersten Berfe des 2. Rap. darauf aufmertfam ge macht, jene Lesart fete die Annahme voraus, daß der Ap. ba Solocismus begangen, ben Dativ ftatt des Alfuf. zu feben. Allein eben bies, daß irgend Jemand einen folchen ungehemm Solöcismus hier angenommen in einem an fich gan planen Sate, widerftreitet boch aller Bahrscheinlichtt Sollte nicht vielmehr das où µóvov oi ποιοῦντες xtd. d ein Gloffem anzusehn feyn, welches ben 3wed hat, aufment fam darauf zu machen, daß, da der Apostel hier bas owev-Soxeiv für noch schlimmer als das noieiv erklärt, auch bas ouvevooxeiv todesmürdig fei? Dabei mochte der Gloffator and. Matth. 5, 21-28. im Sinne haben. Rachdem nun diek Bloffe in den Tert gekommen, entbehrte encyvorrag des ver fin. und fo entstanden die Bufate our evonoar wet.

## Rapitel II.

## Inhalt.

Auch ber Jude bedarf der Gerechtigkeit aus Gott, denn, wenneich mit besterer Erkenntniß ausgerüftet, ift er doch nicht minder ein spigesübertreter. B. 1—29.

B. 1. Es frägt fich 1) wie knüpft dic an ben Schluß m R. 1. an? 2) wen hat der Ap. unter dem & xoivwv im inne? Wir beantworten die lettere Frage zuerft. Der Ap. m πãs δ χρίνων gebraucht haben, ohne an eine bestimmte attung von Versonen zu denken (herv., Calv., Mel., eza. Bucer), er tann vorzugsweise Beiden - die richten= 1 Obrigkeiten (Chryf., Theod., Grot.), die Bhilosophen ler.)\*), die beffer Gefinnten unter ihnen überhaupt (Dløh.)-Auge gehabt haben, ober auch bie Juden (Beng., Betft., ppe, Rück., Fr.). Rach ber ersteren Anficht hat der Ap. Absicht, zu zeigen, daß auch jene Klasse der Menschheit, die 1 den groben Ausbrüchen des Lafters fich frei hält, nicht ider sträflich sei; ba bei rechter Brüfung sie im Grunde ih= Besens sich ebenfalls schuldig fühlen müßte. Calv.: amsi iudices, nihilominus agis. Et agere dicit, quia a recto sint animo, quandoquidem proprie aniest. Mel.: qui praeditus moribus civilibus, damnat s tantum, qui obnoxii sunt manifestae turpitudini, nec mnat seipsum... is eadem facit, id est, habet impieem in mente, dubitat, an Deus curet humana, an put, exaudiat homines etc. Da jedoch eben diese Recht= igung des rà aurà noásseis noch nicht befriedigt, so er= tDloh. dies lettere von der Aeußerung deffelben fündlichen incipo, die sich im Richten felbst kund giebt (Matth. 7, 1. 22.), und meint, daß der Ap., wiewohl er eigentlich nur an

<sup>\*)</sup> Pellic., welcher zwar nicht ausschließlich an Philosophen gedacht n will, sondern an alle, welche den strässlichen Wandel durch glei= e Worte verderben wollen, seien es Heiden oder Juden, erinnert doch das, was Seneca von jenen philosophischen Scheinrednern, welche "haft lebten, sagt, eos fuisse in convicium suum disertos.

bie beffere Seidenwelt dachte, boch bie Absicht hatte, bag ber ftets zum Richten fo bereitwillige Jude fich mit getroffen fublen Dafür, daß der Ap. von vorn herein den Juden meine, sollte. werden von Rück. folgende Gründe geltend gemacht: 1) B.9. wird Jube und Heibe auf eine folche Beife zufammengestelltbaß erhellt, ber vermeinte Borzug bes Juden vor bem Seben habe keinen Grund, 2) Kap. 3, 1. spricht Baulus so, als habe er ben Juben bereits alle Borgiae abgesprochen, mas er nicht thun konnte, wenn er nicht hier schon von ihnen gehandels hatte, 3) B. 17. wird ber Jude namentlich und zwar fo anae= redet, daß man durchaus annehmen muß, der Ap. fpreche ju ber= felben Berfon, an bie ichon bas Borhergehende gerichtet gemeins. Genannt werde der Jude aus bemfelben Grunde nicht, ans welchem auch der Heide am Anfange des ersten Rap. nicht ges nannt worden. Wir fügen noch hinzu, daß unferer Anficht nach schon B. 4. eine Beziehung auf den Juden deutlicher ber vortritt, und bie ausbrückliche Erwähnung beffelben 2. 9. burd B. 8. vorbereitet wird. Unfere Ansicht ift demnach diese: nos. o xoirwr ift allerdings ganz allgemein, boch hat der Ap. bet allgemeinen Satz vorangeschickt, um ihn bei den Juden in 💵 wendung bringen zu fönnen. Auf diefen allgemeinen Sat wurt ber Ap. durch B. 32. des ersten Rap. geleitet; dort war be Beifall, welcher bem Lafter gezollt wird, gestraft worden. S wurde denjenigen Gelegenheit zur Selbsterhebung dargebotn, welche es am Richten nicht fehlen ließen. Meister in diefent in Richten waren bie Juden, und wiederum vorzugsweise geget über ben heiden. Gal. 2, 15. zeigt, wie der heide ichon d Heide das Brädikat des augorwhög erhielt; wie der Jude af fein Gefetz geftützt ben moralischen Rritiker bes Seiden made zeigt weiter unten B. 18-20. auf's Deutlichfte. Ebenbajebit zeigt aber auch B. 21 - 24., bag bamals unter ben Juden di nicht geringerer Grad von Sittenlosigkeit statt fand. So komt benn ber Ap. in Betreff bes Juben mit allem Rechte ausipte chen, daß sein Richten ihn noch nicht unsträflich mache, " konnte ihm auf den Ropf zusagen, daß was er richte in feinem eigenen Leben vorfomme. Menn Dlob. im Gegenick hiezu bemerkt, das jühische Leben sei doch im Ganzen nicht p verderbt, wie das der heiden gewesen, und baß es boch in

ju hoher Grad von Verblendung gewesen sein würde, wenn der= jenige, ber felbft einem Lafter ergeben, basselbe an Andern mit hatte hatte rügen wollen, fo antworten wir nur, daß der Ap. B. 21 ff. bies wirklich den Juden zur Laft legt, und daß mahr= lich Beisviele folcher Selbstverblendung in feiner Zeit fehlen werden, zumal wenn wir festhalten, daß ja hier immer ber Jude gegenüber ben heiden als Bolf gedacht wird. - Biele Schwie= rigktit hat ben Interpreten ftets bas dio am Anfange des Sabes gemacht. Die meisten Ausleger knüpften es an jenes öre ob τά τοιαύτα x. τ. λ. in B.-32. bes erften Rap., wogegen Benede, Glödl., Rölln., welchen fich auch Rud. angu= foliegen geneigt ift, die Partifel mit dem hauptgedanken von R. 1, 18 ff. in Beziehung seten, in welchem ganzen Abschnitte von der Neußerung des göttlichen Bornes an dem Sünder bie Rebe ift. Besonders hat Rück. in ber 2. A. gezeigt, daß die Beziehung auf jenen Nebensatz in Q. 32. keineswegs so befrie= digend ift, wie die neuern Interpreten zu meinen scheinen: ein= mal ist jener Say bri oi rà roiavra -- Javárov edoiv nicht der Hauptgedanke von B. 32.; sodann würde, auch wenn man diese Anknüpfung zugestände, immer noch nicht folgen, daß der Richtende avanológyros ift, sondern daß er äzios Javárov. Die Zurückbeziehung auf den Hauptgedanken bes letten Theils 48 ersten Rap. ift fehr prefär, und immer müßte man dann die Ingenauigkeit annehmen, daß avartologytog ftatt eines an= ern Wortes, etwa ftatt vnodinog (3, 19.), ftehe, und es ei= entlich heißen müßte: Sid zad od avanodoyntog. Bei diefer on allen Auslegern gefühlten Schwierigkeit schlagen wir ei= en neuen Deg ein: wir nehmen Sich in demfelben Sinne, in elchem napà rovro 1 Ror. 12, 15. vorfommt (f. Winer 5. 383., wo auch Beispiele beffelben Gebrauchs bei Brofau= ribenten) barum d. i. bei alle bem - in unserer ältern Sprache drum, vgl. 3. B. bas Diftichon von Angelus Jilefius:

"Ich lieb' ein einzig Ding und weiß nicht, was es ist,

Und ob ich es nicht weiß, brum hab' ich es erkieft." ürfen wir dich so auffaffen, so entsteht ein scharfer Gegensatz ovvevdoxovour, wie gerade einen solchen der ganze Gedan= izusammenhang erfordert. — Er & nach Erasm., Beza instrumental für: èr rovrų öre, nach Wetft., Kölln. temperal: während. Nach Vulg., Luther; worinnen: bies am richtigsten wegen rà adrá, wie schon Pisc. bemerkt – O zoirour nicht als Bocat. zu nehmen, sondern als Nom. mit dem Verbum zu konstruiren: «du, der Richter, thust dasselber, mit ironischem Nachdruck nachgesets. Auch in den Klassselber, soft häusig der Nom. mit Artikel, statt ihn mit dem Verbo p konstruiren, für Vok. gehalten worden, worüber Lennep p Phalar. ep. p. 108. ed. Lips. Wicher sich Luther anschließt, ärgiveig, wodurch der Satz an Schärfe verliert. —

V. 2. Auch wir möchten nicht glauben, daß otoaper fich mit Beftimmtheit auf die Kunde des judifchen Gefeses be ziche (Roppe, Rofenm. \*); ber 21p., welcher von den 5te den das aussagen konnte, was in R. 1, 31. und in 2, 15. liegt, fonnte wohl auch bei ben Heiden ein folches Bewußtfenn be göttlichen dixacoxocoia voraussegen, baher old. ber Ausbruf der allgemein menschlichen Erfahrung fenn könnte, wie auf 8, 22., indeß 3, 19. 7, 14. 8, 28. hat der Ap. beim Gebrand des Worts doch wohl Chriften vor Augen (1 Joh. 3, 2). Κατά αλήθειαν fann nicht mit Raphel, Roppe im Sim von aly9ws genommen werden, benn nur bies will ber an barthun, doß Gott durch jenes xoiver fich nicht in feinem 60 richte werde irre machen laffen; be D. behauptet, es fit ne das 21bv. nur adjeftivisch genommen werden, als wem ftünde το γαο κοίμα τ. θεοῦ, το κατα αλήθειάν έστιν ἐπί xth., und zwar barum, weil eoriv nicht heißen könne findet ftatt; allein da eivae eis ganz gewöhnlich vorkömmt und # ter auch durch ftattfinden überfest werden mag (z. B. 1 3a. 14, 22.), so ift fein Grund, warum es nicht auch hier fo po braucht seyn kann. Fr. führt das ganz entsprechende Beipit Apg. 4, 33. an.

B. 3. 4. Dé ist adversativ, ber Angeredete weiß and von dem unpartheiischen Gerichte Gottes, er glaubt aber the richter Weise, daß es ihn nicht treffen werde. Das Demos

112

<sup>\*)</sup> Nicht Grot., wie Reiche anzicht; vielmehr fagt Grot: ipsa ratio nos docet.

ut. rovro hebt diefen Gegensatz noch mehr hervor, Win. Su, um die Einbildung bes Angeredeten zu mars , **151.** en, daß gerade bei ihm eine Ausnahme ftatt finden werde. at ber Ap. ben Juden im Auge, fo findet man die Boraus= sung einer solchen Einbildung ganz natürlich. Kaffen wir s Sapes Sinn auf Diefe Beife, fo ergiebt fich, bag folgen= e von Belag. und Chryfoft. herausgehobne Gegenfäge, vem auch an fich richtig, boch nicht hier vom Ap. beabsich= Wind. Pel.: Si enim tu peccatorem tibi similem juicas, quanto magis deus iustus te iudicabit iniustum. ήτης: Τό σόν ούκ έξέφυγες κρίμα και τό τοῦ θεοῦ rapevij; - Das i fuhrt eine andere Borausfegung ein, if nämlich ber Angeredete aus feiner bisherigen Straflowit ben Schluß auf die endliche Straflosiafeit mache. Hat " Ap. das judische Bolt hiebei vor Augen, fo darf man wohl mehmen, daß er an das Strafgericht denkt, welches ber Serr rusalem und ber judischen Theofratie geweiffagt hat. Die A Bradikate xonorórns, avozn, uaxooyula dienen da= t, ben Begriff nach feinem ganzen Umfange barzuftellen; bas fte bezeichnet die Eigenschaft, nach welcher Gott freiwil-1 und gern Gutes thut, das zweite die Nachficht gegen den ünder, das dritte das Aufschieben ber Strafe, val. Titt= ann de synon. I. S. 194. f. Fr. und Mey. eifern gegen bie dyvowv von Grot., Reiche, de 28. angenommene Be= atung non considerans; allein agvoéw heißt auch nicht rftehen, wie voéw verstehen, Marc. 9, 32: Xen. Mem. 2, 33.; bies bem Sinne nach fo viel als non repuos. Das Präf. äyee kann, wie auch bas Imperf., als un= Aendete Beit die Bed. des conatus haben (30h. 10, 32.; , 6.); bamit verwandt die Beb.: «fie fann führen» (Apg. ., 5.). Doch bedarf es hier diefer Auffaffung nicht; man in babei ftehen bleiben, bag es in ber natur ber gonorns liegt, zu der ueravoia zu führen.

B. 5. 6. Bichtige Stelle zur Beurtheilung des Ber=
Itniffes göttlicher Gerechtigkeit zum Sünder. Bleibt der Sün=
in Folge der göttlichen χρηστότης eine Zeit lang straflos, ne Buße zu thun, so kommt dabei die göttliche Gerechtigkeit cht zu kurz, denn jegliche freventlich verschmähte Gnade wird bebelue, Komment, 2. Köm. Br. 8 instrumental für: *èr rovrw ört*, nach Wetft., Kölln. tempos ral: während. Nach Bulg., Luther; worinnen: dies am richtigsten wegen rà adrá, wie schon Pisc. bemerkt — 'O zoirwr nicht als Bocat. zu nehmen, sondern als Nom. mit dem Verbum zu konstruiren: « du, der Richter, thust dasselbe», mit ironischem Nachdruck nachgesetzt. Auch in den Klasselbe», sit ironischem Nachdruck nachgesetzt. Auch in den Klasselbe», ist ironischem Nachdruck nachgesetzt. Auch in den Klasselbe», mit ironischem Nachdruck nachgesetzt. Auch in den Klasselbe», mit ironischem Nachdruck nachgesetzt. Auch in den Klasselbe», swit ironischem Nachdruck nachgesetzt. Auch in den Klasselbe», ist häusig der Nom. mit Artikel, statt ihn mit dem Verbo zu konstruiren, für Vok. gehalten worden, worüber Lenney zu Phalar. ep. p. 108. ed. Lips. Wieder sich Luther auschließt, ä zoiveis, wodurch der Satz an Schärfe verliert. —

2. 2. Auch wir möchten nicht glauben, daß oldauer fich mit Bestimmtheit auf die Runde bes jubischen Gefetes bis giche (Roppe, Rofenm. \*); bet 21p., welcher von ben Seit, ben bas aussagen konnte, was in R. 1, 31. und in 2, 15. liegt, fonnte wohl auch bei ben geiden ein folches Bewußtfeyn bergöttlichen dixacoxocoia voraussegen, daher old. ber Ausbrut ber allgemein menschlichen Erfahrung fenn könnte, wie auch 8, 22., indeß 3, 19. 7, 14. 8, 28. hat der Ap. beim Gebrauch bes Worts doch wohl Chriften vor Augen (1 Joh. 3, 2.). Karà alhoseav fann nicht mit Raphel, Roppe im Sinne von aln Jus genommen werden, benn nur bies will ber 21p. barthun, duß Gott durch jenes xoiver fich nicht in feinem Ges richte werde irre machen laffen; be 20. behauptet, es tons ne das Abv. nur adjeftivisch genommen werden, als wenn ftünde το γάο κρίμα τ. θεού, το κατά άλήθειάν έστιν έπί xzd., und zwar darum, weil eoriv nicht heißen könne findet statt; allein da eivae eig ganz gewöhnlich vorkömmt und öf ter auch durch ftattfinden überfest werden mag (3. B. 1 Ror. 14, 22.), fo ift fein Grund, warum es nicht auch hier fo ges braucht seyn kann. Fr. führt das ganz entsprechende Beispiel Apg. 4, 33. an.

B. 3. 4. Dé ist adversativ, der Angeredete weiß auch von dem unpartheilschen Gerichte Gottes, er glaubt aber thö= richter Weise, daß es ihn nicht treffen werde. Das Demon=

<sup>\*)</sup> Nicht Grot., wie Reiche angiebt; vielmehr fagt Grot.: ipsa ratio uos docet.

rat. rovro hebt diesen Gegensatz noch mehr hervor, Win. Du, um die Einbildung bes Angeredeten ju mar-5. 151. ren, baß gerade bei ihm eine Ausnahme ftatt finden werbe. hat der Ap. den Juden im Auge, fo findet man die Boraus= einer folchen Einbildung ganz natürlich. Faffen wir its Sates Sinn auf biefe Beife, fo ergiebt fich, baß folgen= be won Belag. und Chryfoft. herausgehobne Gegenfäge, wenn auch an fich richtig, boch nicht hier vom Ap. beabsich= the fub. Bel.: Si enim tu peccatorem tibi similem iudicas, quanto magis deus iustus te iudicabit iniustum. Εξιηί.: Τὸ σὸν οὐχ ἐξέφυγες χρίμα χαὶ τὸ τοῦ θεοῦ Jeagev5n: - Das y führt eine andere Boraussegung ein, inf nämlich ber Angeredete aus feiner bisherigen Straflo= igitt ben Schluß auf die endliche Straflosigkeit mache. Hat ter Ap. bas judifche Bolt hiebei vor Augen, fo barf man wohl umehmen, daß er an das Strafgericht benkt, welches ber Herr deufalem und ber jubischen Theofratie geweiffagt hat. Die ni Bradikate zonorórns, avorn, µaxoo9vµía dienen da= #, ben Begriff nach feinem ganzen Umfange barzuftellen; bas the bezeichnet die Eigenschaft, nach welcher Gott freiwilig und gern Gutes thut, bas zweite die Rachficht gegen ben Binder, bas britte bas Aufschieben ber Strafe, vgl. Titt= wann de synon. I. S. 194. f. Fr. und Mey. eifern gegen bie ni dyvocor von Grot., Reiche, de 28. angenommene Be= nutung non considerans; allein ayvoéw heißt auch nicht berftehen, wie voew verstehen, Marc. 9, 32: Xen. Mem. 1. 2, 33.; bies bem Sinne nach so viel als non repuans. Das Praf. ayee fann, wie auch bas Imperf., als un= vollendete Beit die Bed. bes conatus haben (Joh. 10, 32.; 13, 6.); damit verwandt die Bed.: «fie fann führen» (Apg. 22, 5.). Doch bedarf es hier diefer Auffaffung nicht; man tann babei ftehen bleiben, daß es in der Natur der xonororne liegt, zu der ueravoia zu führen.

2. 5. 6. Bichtige Stelle zur Beurtheilung bes Ber= haltniffes göttlicher Gerechtigkeit zum Sünder. Bleibt ber Sün= ber in Folge ber göttlichen xonoxóxns eine Zeit lang ftraflos, ohne Buße zu thun, so kommt dabei die göttliche Gerechtigkeit nicht zu kurz, benn jegliche freventlich verschmähte Gnade wird Tholus, Komment, 3. Röm. Br. 8

über dem Haupte des Sünders zur Strafe. Theod.: xalüs δε καί τό θησαυρίζεις σεαυτώ τέθεικε, δεικνός ώς ούδεν των ήμετέρων η λόγων η έργων παραδέδοται λήθη. Chryf.: Αησαυρίζεις γάρ, φησι, σεαυτώ δργήν, το πάντως αποκείμενον δηλών, και δεικνύς ού τον, δικάζοντα, άλλα τον χρινόμενον αίτιον τούτου. σεαυτώ γάρ. φησι θησαυρίζεις, ούχ δ θεός σοι· εκείνος γαρ πάντα εποίησεν δσα έχρην κτλ. Onoavoizeig bildet ben Gegenis zu bem πλούτος της χρηστίτητος; σεαυτώ dat. incomm. Kará nicht durch (Rofenm.) - bei welcher Auffafing auch ber Sinn wefentlich leidet - fondern nach Maafgabe; infofern die Begriffe vermöge, gemäß in die inftrumentale Bed. übergehen, könnte es übrigens der Sprache nach and fo gefaßt werden, f. zu dem xara B. 7. Huega doyng mi Ejech. 22, 24. Beph. 2, 2. 3. von ben göttlichen Sichtunge zeiten, in denen die dorn offenbar wird, wie Apok. 6, 17. ber Tag — bie fonfretere Zeitbestimmung ift malerischer, in Ruran noch emphatischer Kundi bie Stunde für ben 60 richtstag (1. B. Sura 6.). Er hutog gewöhnlich für i nuépav erklärt (Luth.), während Fr., Mey. barauf m gen, es enger an doyn anzuschließen und zu überfegen: bet am Borntage ausbricht; wir vergleichen Jaf. 5, 3. 4 πύρ έθησαυρίσατε έν έσχάταις ήμέραις το wie bas έν ήμα in unferm Rap. B. 16. und nehmen die gewöhnliche Breite quenz an, nach welcher bas eig mit eingeschloffen zu bente Vor Sixaioxpisias lieft cod. D" ift, Winer S. 390. und mehrere Minust., Ueberff. und Bater ein xai, welcht Bengel um ber harmonie bes boppelten xai in B. 4. willer καί της άνοχης και της μακροθυμίας, als acht empidi Allein die äußern Zeugniffe für daffelbe find nicht ftant m was innere Gründe anlangt, fo läßt fich bann arroxalium Man mußte entweder mit Orig. nicht leicht erflären. bie Offenbarung beffen, was geheim ift, überhaupt benis (Rom. 2, 16.), ober mit Fr. an die artoralutis zowi welche mit dem Strafgericht verbunden ift, 1 Ror. 2, 7. 8; 194 5, 2; 2 Theff. 1, 7.; bei diefer lettern Annahme mare ich zoiorov unentbehrlich, und wollte man annehmen. bet 🏶 habe rov Jeov mit huéga verbunden und bie arroxalups

114

**γεστού** an diefer Stelle αποχάλ. 9 εού genannt, so ist egegen zu erinnern, daß, da δογής für sich steht, der Lez r vorausssehen muß, auch αποχαλύψεως stehe für sich und x Gen. τού 9 εού sei nur mit διχαιοχοισίας zu verbinden. dir machen bennach den Genitiv διχαιοχοισίας τού 9 εού su αποχαλύψεως abhängig, und gerade das Ungewöhnliche efer Verbindung mag die Einschiedung des xal veranlast haen. Die διχαιοχοισία Gottes wird ja in der gegenwärtigen Belt nur auf unvollsommne Weise offendart, denn es muß - sagt Orig. mit Verussang auf 1 Tim. 5, 24. — erst die Sirtung jedes guten und jedes vorte ber Messien, so das iefes Wort des Ap. an die Worte der Messienert (Ges. IX, 19.):

Gott gehet unter ben Denschen Beinen verborgenen Wicz mit ftillem Wandeln, doch endlich, Benn er dem Ziel sich naht, mit dem Donnergang der Entscheibung.

B. 7. 8. Bir haben zuerft die Struktur, dann die einstnen Worte, zulet den Gedanken zu erläutern. Auf dreisiache Beise find die Worte konstrukt worden. Erstens änowose wird zu den drei Akt. δόξαν και τιμήν και άφθαρσίαν tgänzt: τοις μέν καθ ύπομονήν (άποδώσει) έργου άγανοῦ δόξαν και τιμήν και άφθαρσίαν, ζητοῦσι ζωήν αἰάιον (Dekum.), oder τοις μέν, καθ ύπομονήν έργου ἀγανοῦ δόξαν και τιμήν και ἀφθαρσίαν (ἀποδώσει), ζητοῦ-' ζωήν αἰώνιον (als Apposition zu τοις μέν), so Reiche\*).

8\*

<sup>\*)</sup> Reiche führt S. 190. Chryf. unter benen auf, welche απονώσει mit ζητοῦσι ζωήν αιώνιον verbunden haben, S. 191. aber eißt es von Chryf. und Theoph., beide hatten αποδώσει mit δύξαν : τ. z. a. verbunden. So fteht biefer Rommentator mit fich felbft in Biderspruch. Was Chryf. anlangt, so kann man einigermaaßen zweifels aft feyn, wie er die Worte gefaßt habe; ich bin indeß geneigt, zu glaus en, er habe αποδώσει mit δόξαν z. τ. z. a. verbunden. Bei Theoph. k bagegen die Sache klar, er folgt offenbar der Konstruction, welche u ζωήν αιώνιον das αποδώσει ergánzt: δ δεός, φησι, τοις μέν ποῦσι τὴν μέλλουσαν δόξαν χαι τιμήν χαι αει ένθυμουμένοις ταύην, ξτι δέ χαι τὴν άφθαρσίαν, έν τῃ ἀναστάσει δηλαδή ἀποώσει ζωήν αιώνιον.

3weitens: τοίς μέν καθ ύπομ. έργ. άγαθ. (sc. ovol). d. xai r. xai a. Lyrovoi (als Apposition over als Rans falfat), Luny aiwrior (anoduoei); fo Bengel, Griest, Rnapp, Fr. Drittens: xa9° ύπομ. έργ. άγα9. als us here Bestimmung zu gyrovor und arcodwose zu Lwhr alisvior erganzt; fo Bulg., Drig., Erasm., Calv., Grot, Dloh., de 28., Rud. Gang fonfret Luther: «nämlich Breis und Ehre und unvergängliches Befen benen, bie mit Geduld in auten Werfen trachten nach bem ewigen Leben. Bir ziehen die zuleht erwähnte Struktur vor; entgegensehn läßt fich ihr nichts Triftiges, für fich hat fie die größere Cinfachheit und Koncinnität. Die von Fr. vertheidigte Auf fassung, nach welcher of xa9° brouovyv Eorov arasti (sc. örreg) ju einem Begriffe verbunden wird, tann mit nicht burch die Bemerkung widerlegt werden, welche Rölln, über bie Bed. von xara macht, aber durch bie Berweifun auf bas of rarà sápra und of rarà nr. örreg Rin 8, 5. ift both auch noch gar nicht erwiefen, daß zara ebe fo zur Umschreibung gebraucht wurde, wie ex auch in im gleich nachfolgenden 25 equ9eias steht, so bas man gefagt hätte oi xarà pilosopiar für oi pilósopoi, κατά άγάπην für ob άγαπώντες. Findet sich überdies in xas onouvry in irgend einem Sate fo gestellt, daß mit die Beziehung bes Worts auf ein Lyxeir nahe gelegt it fo wird man in Erinnerung der häufigen Stellen, wo w τρέγειν δι ύπομονής, χαρποφορεϊν έν ύπομονή χ.τ.λ die Rede ift, gewiß geneigt seyn, diese Beziehung anzunde men. Kará haben hier fehr Biele, Schlichting, Res fenm., de 20., Rück., inftrumental genommen, ber legin mit Berufung auf Rap. 4, 16. 1 Ror. 12, 8.; an allen be treffenden Stellen, wo xara geradezu für dia genommen wird, ift es richtiger, bei ber Bed. vermöge zu bleiben, bier hat man indeß feine Veranlassung, von ber gewöhnliche adverbialen Fassung abzugehen, vgl. z. B. 1 Ror. 2, 1. 'Ymuový nach dem Vorgange der Vulg., welche patientia bat, von Luther an allen Stellen « Geduld» überfest; richt ger ichon Grasm., Calvin: perseverantia, Beza: petiens exspectatio. Rlee, Reiche, Rud. faffen ben Sing.

ovor als absichtlich gesets mit Bezug auf die Eine durch= rebende fittliche Gefinnung bes gefammten handelns, aber es fommt zu häufig kollektiv vor, als daß man daran denken könnte, 1 Theff. 1, 3. 2 Theff. 1, 11. Gal. 6, 4. Jat. 1, 4. - In ben brei Worten dosa, riuń, apsapoia liegt wohl nicht ge= rade, wie Dloh. will, ein Klimar; dosa bezieht fich auf ben Zuftand ber Berklärung (Rap. 5, 2. 8, 17. 18. 2 Tim. 2, 10.), reun auf bie Anerfennung berfelben (2 Tim. 2, 12. Dfind. 20, 6.), dogaooia auf die ununterbrochne Fortbauer (1 tor. 15, 53. 1 Betr. 1, 4.); übrigens findet fich reun haus fg mit doza verbunden, Hebr. 2, 7. 3, 3. 1 Betr. 1, 7. ind dient also nur sur Amplifikation der Sóka. -- Wir hakn nun die dogmatische Frage zu beantworten, wie der 21p. ben beffern Heiden und Juden bie Zwy alwrog verheißen ton= ne, welche doch nur durch Christum gewonnen wird, 1 Tim. 1, 16. 6, 12. 2 Tim. 1, 10. Tit. 3, 7. Schon die ältere uth. Dogmatif bei Gerhard, Calov hat hierauf erwiedert, er Ap. fpreche von gesetlichem Standpunkte aus; die Ber= wißung des Gesetes ift wirklich die Lun, ware nur der Rensch im Stande, es zu erfüllen, Rom. 10, 5. Gal. 3, 21. im Besentlichen fagt daffelbe be 28.: «Der (materiate) Raafftab diefes Gerichts find die Werke d. h. Handlungen des Renfchen, wodurch keineswegs der Rechtfertigungelchre bes Tp. widersprochen wird, denn diese hebt die ursprüngliche fitt= iche Zurechnung nicht auf, sondern sest sie vielmehr voraus ind macht das Ergebniß derfelben, daß fein Menich dem gott= ichen Gesete Genüge leistet zur Boltendung des sittlichen Cha= afters burch den Glauben geltend.» Bona opera sunt via egni, non causa regnandi, sagt Bernhard tract. le grat. et lib. arb. sub fin., deffen Borte fich Gerhard ineignet, loci T. VIII. S. 135. Bon Fr. wird dages ten eingewandt, ba Baulus ben schlechten Juden und Sei= ven bie Qualen ber Gehenna "vere atque omnino" verfün= viat habe, fo folge auch, daß er den frommen Juden und Beiden "non magis serio ac simpliciter" das ewige Leben verheiße - allerdings, sobald nur feststeht, was aber eben nicht feststeht, daß die Bedingung, unter ber bas ewige Leben jerheißen, eben fo treulich erfüllt wird, als die, unter welcher bie Gehenna verheißen! \*) Das biefer Ausleger beinahe eine Freude baran hat, seinen Schriftsteller möglichst ibeenlos und tras erscheinen zu laffen, zeigt fich besonders bei biefer Stelle. Rach Fr. foll nämlich ber Ap. hier den frommen Juden und Seiden : die Seligfeit verheißen haben: quia, quanta in Judaeis esset et paganis ad perfectam virtutem virium imbecillitas, in tempore non meminisset; ober es bleibe nur übrig, ut ap. in hac sententia fuisse credas, tametsi via regia per fidem in Chr. repositam ad sempiternam felicitatem pervenitur, esse tamen etian semitam, quae per honestatem nonnullos Judaces et paganos eodem ferat. Aber wer fann fich babei etwat benken! Doch nicht genug. Es wird auch Rück., ber eni πασαν ψυχήν ανθρώπου von ben Seelen verftanb, ge süchtigt: qui ne hoc quidem consideravit, perferendos in Geenna cruciatus de ss. scriptorum sententia ad corpus maxime spectare. Darüber fprechen wir noch # Wenn wir nun aber auch bie von be 20. aufge ftellte Anficht für die richtige halten, fo entsteht weiter die Frage, hat nun der Ap. die frommen Heiben und Juden eben deshab, weil außerhalb der Gemeinschaft mit Christo die egya dya9a keine Bollkommenheit erlangen können, wirklich als ausges schloffen von aller Seligkeit gebacht? Befanntlich ift bies bi Lehre der katholischen wie der protestantischen Kirche (f. Get hard loci T. II. S. 60, f. XX. S. 522. wider die entgegeng feste Anficht), wiewohl viele Rirchenväter und Scholafter bas Gegentheil gelehrt, ja felbst Luth. \*\*) und Aug. Ant

\*) Daß ber Up. die Verwerflichkeit der Werke der heiden - a Regel anslicht, folgern mit Recht die Ausleger (auch Fr.) aus De η xal V. 15. Auch kann vielleicht hier auf V. 12. verwiesen werde: vgl. d. Auslegung bestelben.

\*\*) In ben Lifchreden (bei Bald B. XXII. S. 2283.) fagt er ve Gicero: "Ein weifer und fleißiger Mann, bat viel gelitten und Si than. Ich hoffe unfer herr Gott werde ihm und feines Gleichen gnabol feyn, wiewohl uns nicht gebührt, das gewiß zu fagen u. f. w." UM Aug. in dem vortrefflichen 192ten Br., in welchem er die Antwort au bie Frage eines heiden giebt, warum Christus fo spät erschienen, bat stück ebenfalls nicht enthalten können, auf jenen Weg zu einer milberen Auskunft hinzudeuten, welchen Clem. Aler., Juftin D. und ander nahmen gestattet. Der vorliegende Text giebt barüber feine Ausfunft; wohl aber leitet ber B. 11. 12. aufgestellte Ranon. verbunden mit 3, 25. und Apg. 17, 30. darauf, daß diefes bie Meinung des Ap. nicht gewesen seyn könne. Da vielmehr bieffeits eigentlich nichts von ber Hoffnung auf die Lun alcinoc ausschließt, als der Unglaube an bas nun bargebotene Seil (bierin ftimmt Avg. 17, 30. mit Joh. 3, 36. Marc. 16, 15. 16 jufammen), fo fann man nicht anders als erwarten, bag and bei benen, welche bieffeits bie Runde ber Seligfeit überbupt nicht erlangt haben, biefelbe Regel eintrete, und hierin feat die Hoffnung der Mittheilung der evang. Erkenntniß an ie unverschuldet ohne biefelbe aus ber Belt Gegangenen. Ran muß überhaupt festhalten, daß, wie Chriftus in den Banbeln von Lazarus und vom Beltgericht, fo auch die Avostel ifter bie 3dee ber Bergeltung ohne Rudficht auf bie Robififationen aussprechen, welche bie Realifirung berfelben burch bie evangelischen Seilsanstalten erhält.

Auf die richtige Ableitung und Erklärung von dorseice hat zuerst Rück. hingewiesen. Ich habe seine Andentungen versolgend die Stellen gesammelt und beurtheilt, aus denen sch über den klassischen und hellenistischen Sprachgebrauch eine fte Ansicht gewinnen läßt, f. m. Beiträge zur Spracherkläs rung des N. T. S. 25. ff.; hierauf hat Fr. in einem Erkurs ju Rap. 2. den Gegenstand abermals gründlich in Erwägung ge= jugen, ohne jedoch gerade zu neuen Resultaten gelangt zu seyn. Us sicher darf man nun wohl ansehen erstens, daß das Bort von derseich abstammt; zweitens, daß seit Aristoteles die Bedeutung Barteisuch, Streitsucht vorherrscher, wel-

but ihm eingefchlagen: cum nonnulli commemorantur in sanctis hebraicis libris iam ex tempore Abrahae nee de stirpe carnis eius nee ex populo Israel, nec ex adventitia societate in populo Israel, qui tamen huius sacramenti (ber prophetischen Mittheilung ber Einsicht in bie Gribsung) participes fuerunt: cur non credamus, etiam in caetaris hac atque illac gentibus alias alios fuisse, quamvis eos commemoratos in eisdem auctoritatibus non legamus? (Opp. II. ed. Ben. C. 211.)

de auch an allen neuteft. Stellen fich festhalten laßt, 2 Re-12, 20. Gal. 5, 20. Bhil. 1, 16. 2, 3. Jat. 3, 14. 16. Unt gens ift es wohl möglich, bag, wie neuerdings auch Reicher und be 2B. annehmen, auch bie Schriftfteller bes R. T. bas Bort von epileer ableiten; wenigstens hat die Rennmis ber eignen Muttersprache weber ben Theodoret noch ben Theophylaft abgehalten, biefes ju thun. Das es ift Bezeichnung ber Abhängigfeit, baber Gehörigfeit ju einer Sphare: ichon bei Klassifern Aehnliches, vgl. Bernhardy Syntar S. 229. Biner S. 400. Die meines Biffens querft von Schlich. ting ausgesprochene Meinung, daß bie egebeia vorzugsweife ben Juben charafterifire, auf welche auch Rud. geleitet werben ift, hat einen hohen Grad von Babricheinlichkeit. ihnen bas Ev. entgegengehalten wurde, trat fogleich bie Disputirfucht hervor, und Juftinus D. wirft ihnen im dial c-Tryph. S. 517. bie geloveixia ausdrücklich vor und fag 1 S. 223.: « Benn ich, wie ihr, ftreitfuchtig und eitel war -(qilégiorog xai xevóg), so würde ich mit euch nicht meis fprechen, weil ihr nur auf Diderfpruch bedacht feib, aber nico1 barauf, zu verstehen, was man euch fagt.» Bollte man ein= wenden, daß boch aber in biefem Gliede wie in B. 7. bie Seiden ebenfalls mit eingeschloffen fenn mußten, fo wird bieß auch nicht zu leugnen sebn, nur konnte ja ber 200. zugleich bie Juden als folche barftellen, welche vorzugsweife in biefe zweite Klaffe gehören. Giebt man tieß nicht zu, wie konnte er ben xa9 vnouovyv dya9oig gerade diefes Pradifat of έξ έριθείας entgegensehen? Bas Theob. fagt: où roig er περιστάσειώς τινος όλισθαίνουσιν είς αὐτὴν, ἀλλὰ τοις μετά πολλης αυτήν μετιούσι σπουδης, last fich aus be Worte nicht herauspressen. Fr. meint, weil ben oi & euseias doch immer die Liebe fehle, so habe das Wort ge radezu pro quovis magno vitio gebraucht werben tonna (f. Ih. I. S. 148.), wie ja auch n adenia für jebe Art ba Schlechtigkeit stehe. Allein Sexalogúry ift wirklich ein Gat tungsbegriff für das Gute, während man dieß von ber gelogeoovn, wenn man biefen Terminus ber eoigeia gegenüberstellen will, nicht fagen fann. Das aber wird Niemand behaupten,

bas ber Grieche febe beliebige species bes Lasters als Be= zeichnung bes ganzen genus gebrauchen tonnte, wie z. B. die Streitsucht. Bei biefer Erklärung wird man bann in ald-Jera eine Beziehung auf die veritas evangelica anzunehmen haben, an welche Belag. ausschließlich denkt. Es gehört hie= her Bengels Anm.: saepe haec duo (alhgeia, adixia) inter se opponuntur, (1 Ror. 13, 6. 2 Theff. 2, 10. 12.), veritas continet iustitiam et iniustitia connotat mendacium. Beisviele von construct. var., wie hier bie Romis natt. doyi xai gunds sc. arroduoerai find auch bei ben beften Schriftftellern fehr häufig, vgl. 3. B. über Thutydibes P. I. Vol. I. S. 780. ed. Poppo. Ovuós, von Cicero richtig excandescentia überfest, ift bie Aufwallung; deyn urfprüng= lich ebenfalls Aufwallung, im guten und im übeln Sinne. Bei der Bestimmung des Unterschiedes von dorn und Juuds hebt Ammonius und Eufthatius II. & p. 7. bei doyý das Moment des Ausdauerns hervor, vgl. über beide Borte Titt= mann de Synon. I. S. 131. Uebrigens bient Jupos hier nur sur Verstärfung bes Begriffs doyn, vgl. 6 Jupos ris doyns, Offents. 16, 19, 19, 15.

**B. 9. 10**. Daß orevoywoia ftarter als 92ivic, hat Mon Wolf aus ber Gradation 2 Ror. 4, 8. erwiefen. Ψv-17 foon von Aeltern urgirt: fo fagt Belag., es diene zur 2Bib erlegung ber häret. Gnoftifer, welche fagen, nur das Fleisch fund ige und nicht ber Geist; auch Rüd. hält die Bed. Se ele feft, eben fo Mey. nach dem Borgange von Bin. S. 148., aber mit dem Unterschiede, daß worn als Sitz der Empfindung gedacht wird, und diese gehört dem somatischen Leben an \*). Belag. gebenkt aber auch der von Grot. vor= getragenen Ansicht, der den Ausdruck für einen Hebraismus = persona erflärt. Auch Fr., der indes nicht den Be= braismus anerkennt und anima übersett, erklärt den Aus= brud für circumlocutio. Gegen Rück. macht er geltend, daß es ja B. 10. nur heiße: παντί τῷ έργαζομένω, wodurch

<sup>\*)</sup> Abdlarb erinnert an ben Ausspruch von Aug. de civ. Dei l. 20. c. 10. und fagt: Si consideremus diligentius, dolor, qui dicitur corporis, magis ad animam pertinet. Animae est enim dolere, non corporis, etiam quando ei dolendi causa existit a corpore.

de auch an allen neuteft. Stellen fich festhalten läßt, 2 Se-12, 20. Gal. 5, 20. Phil. 1, 16. 2, 3. Jat. 3, 14. 16. Units gens ift es wohl möglich, baß, wie neuerdings auch Reiche und be 20. annehmen, auch bie Schriftfteller bes R. T. bes Bort von egileir ableiten; wenigstens hat bie Renninis ba eignen Muttersprache weder ben Theodoret noch den Theo. phylaft abgehalten, biefes zu thun. Das ef ift Bezeichnung ber Abhängigkeit, baber Gehörigkeit zu einer Sphäre; fcon bei Klassiftern Mehnliches, val. Bernharby Syntar S. 229. Biner S. 400. Die meines Biffens zuerft von Schlichs ting ausgesprochene Meinung, daß bie egeseia vorzugsweiß ben Juden charafterifire, auf welche auch Rud. geleitet wer ben ift, hat einen hohen Grad von Babricheinlichfeit. 28. ihnen bas Ev. entgegengehalten wurde, trat fogleich bie Die putirfucht hervor, und Juftinus DR. wirft ihnen im dial. c. Tryph. S. 517. die gedoreenia ausdrücklich vor und fast S. 223.: «Benn ich, wie ihr, ftreitfuchtig und eitel wan (qiléqiorog xai xevóg), fo würde ich mit euch nicht mehr fprechen, weil ihr nur auf Miderspruch bedacht feib, aber nicht barauf, ju verstehen, was man euch fagt.» Bollte man einwenden, daß boch aber in diefem Gliede wie in B. 7. die Seiden ebenfalls mit eingeschloffen fenn müßten, fo wird bies auch nicht zu leugnen feyn, nur konnte ja ber Ap. zugleich bie Juden als folche barftellen, welche vorzugsweife in bieje zweite Klaffe gehören. Glebt man tieß nicht zu, wie konnte er ben xa? vπoμονήν άγαθοίς gerade biefes Pradifat of êş équ9eias entgegenseyen? Was Theod. fagt: où rois èx περιστάσειώς τινος όλισθαίνουσιν είς αὐτὴν, ἀλλὰ τοῖς μετά πολλης αυτήν μετιούσι σπουδης, last fich aus dem Worte nicht herauspreffen. Fr. meint, weil ben of 25 equGeias boch immer die Liebe fehle, so habe das Wort ge radezu pro quovis magno vitio gebraucht werden können (f. Th. I. S. 148.), wie ja auch y adixia für jebe Art ber Schlechtigkeit stehe. Allein dexacoovn ift wirklich ein Gattungsbegriff für bas Gute, während man dies von ber orlogooovn, wenn man diefen Terminus ber episeia gegenüberstellen will, nicht fagen tann. Das aber wird Niemand behaupten, bas ber Grieche febe beliebige species des Lasters als Be= zeichnung bes ganzen genus gebrauchen konnte, wie z. B. bie Streitsucht. Bei biefer Erklärung wird man bann in ali-Sua eine Beziehung auf bie veritas evangelica anzunehmen haben, an welche Pelag. ausschließlich benkt. Es gehört hie= ba Bengels Anm.: saepe haec duo (alhoeca, adixia) inter se opponuntur, (1 Ror. 13, 6. 2 Theff. 2, 10. 12.), veritas continet iustitiam et iniustitia connotat mendacium. Beispiele von construct. var., wie hier bie Romis natt. doyn zai guudg sc. anoduoerai find auch bei ben beften Schriftftellern fehr häufig, vgl. 3. B. über Thufybibes P. L Vol. I. S. 780. ed. Poppo. Ovuós, von Cicero richtig excandescentia übersest, ift bie Aufwallung; doyn ursprüng= lich ebenfalls Aufwallung, im guten und im übeln Sinne. Bei ber Bestimmung bes Unterschiedes von dorn und Dunde bebt Ammonius und Eufthatius II. & p. 7. bei doyn bas Moment bes Ausbauerns hervor, vgl. über beide Borte Titt= mann de Synon. I. S. 131. Uebrigens bient Juuds bier nur ju Berftärfung bes Begriffs dorn, val. & Junds the dorne, Dffenb. 16, 19. 19, 15.

**X.** 9. 10. Das orevozwoja stärker als 92iyis, hat Hon 20 olf aus der Gradation 2 Ror. 4, 8. erwiesen. 4vm fcon von Aeltern urgirt: fo fagt Pelag., es diene zur Biderlegung ber häret. Gnoftifer, welche fagen, nur bas Fleisch fündige und nicht ber Geist; auch Rück. hält die Bed. Seele feft, eben fo Mey. nach bem Borgange von Bin. S. 148., aber mit dem Unterschiede, daß  $\psi v \chi \dot{\eta}$  als Sitz der Empfindung gebacht wird, und diefe gehört dem fomatischen keben an \*). Pelag. gebenkt aber auch ber von Grot. vor= stagenen Ansicht, der den Ausdruck für einen Hebraismus = persona erflärt. Auch Fr., ber indes nicht den He= braismus anerkennt und anima übersett, erklärt den Aus= brud für circumlocutio. Gegen Rück. macht er geltend, daß es ja V. 10. nur heiße: παντί τῷ έργαζομένω, wodurch

\*) 26 d larb erinnert an ben Zusspruch von Zug. de civ. Dei L 20. c. 10. und fagt: Si consideremus diligentius, dolor, qui dicitur corporis, magis ad animam pertinet. Animae est enim dolere, non corporis, etiam quando ei dolendi causa existit a corpore.

freilich nichts bewiesen wirb; bann aber auch, wie schon oben bemerkt, daß ja Marc. 9, 43. Luc. 12, 4. 5. zeige, bag pop züglich der Leib in das Feuer ber Gehenna komme. (88 fab len einem zwar etliche Fragen ein, wodurch man ben fo gewiffenhaft an bas Wort fich bindenden Gregeten in Berlegen beit fegen könnte, wie es fich nämlich ber Seiland boch mobi gedacht habe, bas ber 2Burm, ber zugleich mit bem Fenn qualen foll, im Feuer nicht verbrennen werde und noch mehr. wie bas Feuer es machen werbe, um nicht bie Finfternis Die zu gleicher Zeit als Strafe verfündigt wird, zu vertreiben (Matth. 8, 12.); allein man weiß schon, daß biefer Interpret Die Beantwortung folcher Fragen bem Seilande felbft an schieben wird, ber es zu verantworten habe, wenn er Dinge ausgesprochen hat, bie fich nicht reimen. Jeder Bernünftige wird jedoch auch hier die Regel in Anwendung bringen, bak wo in den Reden Christi und der Apostel die Borftellungen, welche von Gott und ber Ewigkeit gegeben werben, fich ein ander ausschließen, dies zum Fingerzeige bient, daß fich bie Rebe im Gebiete des Bildes bewegt. In Betreff ber Auffaffung von wurf ift unbedenklich Grot. beizuftimmen und zwa aus dem Grunde, weil, wenn bie andere Anficht bie rich: tige wäre, es vielmehr heißen würde: end wurde narros άνθρώπου, vgl. Rap. 13, 1., wo tiefer Sprachgebrauch un leugbar ift. — Die Erklärung bes nowrov in Rap. 1, 16. hatten wir bis zu diefer Stelle aufgespart. Wenn bie eine Rlaffe von Interpreten es als Zeitbezeichnung, bie andere als Bezeichnung ber Rangordnung anfah, fo haben beide Recht, nur baß bas Zeitverhältniß anders zu faffen ift, als bies von Chryf. und den Andern geschehen. Es ift fo gedacht, bas bie Juden bei der Predigt des Ev. wie bei dem Gerichtsaft zuerft in Betracht kommen, hierin liegt bann auch bie Rangordnung. Die zu Grunde liegende Wahrheit ift, bas fich Gott zu einigen Rlaffen ber Menschheit in ein näheres Berbaltniß fest, fich ihnen näher offenbart; biefen gelten bann auch die Allen gemeinfamen Guter vorzugeweife, fo wie wir 3. B. von ber Sonne, bie boch auch um ber übrigen Bett willen ba ift, fagen: fie leuchtet zunächft ben Denfchen. Bunachft wird auch hier die befte Ueberfegung fenn. Der

Begriff ber Lwy adwros aus V. 7. wird hier in dosa, ring mb eloging auseinandergelegt.

9. 11-13. Daß Gott bei feinem Gerichte bas Streben bes Menschen zum Entscheidungsgrunde macht und nicht einen äußeren Vorzug, fagt 2. 11.; baß Gott auch mit Rud= not auf die empfangenen Mittel richten wird, fagt im Eins Unge mit Luc. 12, 48. B. 12.; baß ber Befit bes mo= michen Mittels bes pofitiven Gesches tein Rechtfertigunge= grund vor Gott fei, fagt 2. 13., welcher fich nicht fowohl auf ben ganzen 12. B. zurudbezieht, als auf deffen zweite Hifte. Ueber die Parenthefe, welche manche Ausleg. und Ausg. ichon bei B. 13. annehmen, fprechen wir bei B. 16. --Der gerechte Richter fast nicht bie Perfon, fondern nur bie Sache in's Auge (Chryf.); f. Sarles über προσωπολη-Via zu Eph. 6, 9. Avóµwg bezieht sich, ba ja B. 14. 15. ben Heiden irgend einen vóµog zuschreiben, nur auf das mosai= fche Gefet. Es wird nur die Vergeltung in der Form der Strafe erwähnt, benn der Ap. hat ja in dem Rap. nur den 3wect, die Strafbarkeit auch der Juden zu zeigen. Freilich onnte diefer 3wed ihm eben fo wenig verbieten, hier auch er belohnenden Vergeltung zu gebenken, als er B. 7. u. 10. ich davon hat abhalten laffen. Daher man fich denn vielleicht iuf biefen B. berufen tann, um zu zeigen, bag bie von uns vertheidigte Ansicht über B. 7. Die richtige fei. Kal vor ano-Lovrac bezeichnet das richtige Verhältniß zwischen Urfache und Folge. Aus anolovrae schloß Dobwell und in neuerer Reit Religionsphilosophen, wie Beiße \*), Billroth, eine Bernichtung berer, die bas chriftliche Prinzip nicht in fich aben; Rück. hat in der 2. Ausg. erklärt, an Bernichs ung habe er bei feiner Auslegung biefer Stelle nicht gebacht, iber ber Sache nach nimmt er es ja boch fo, denn er beruft

<sup>\*)</sup> Bgl. Beise, b. philos. Geheimlehre von ber Unsterblichkeit es menschlichen Individuums G. 29-33., den Auffas von Muller n den Studien und Kritiken 1835. 3. H., ben Auffas von Beizel iber die urchriftl. Unsterblichkeitslehre in den Studien und Kritiken 1836. 1. H. G. 905 f., Beise ebend. 1836. 2. H. Die dogmatischen Bründe gegen die Annahme einer Vernichtung der Unwiedergeborenen entvickelt auch Kern in der Lub. Zeitschr. 1840. H. 3. G. 82. M.

fich hier auf R. 6, 23. und 1 Ror. 15, 18., in ber erstern Stelle, wie auch zu R. 6, 16., erflärt er aber 9avarog für «den Tod, auf welchen fein Leben folgt» - nur barüber, faat er, müffe man zweifelhaft feyn, ob der Ap. eine Auferstehung der Ungläubigen gelehrt habe. Allerdings fann man zweifelhaft barüber feyn, ob von dem Ap. eine Fortbauer ber bem göttlichen Leben Entfremdeten gelehrt werde. Mertwürdigerweise gedentt en auch nicht an einer Stelle ber Gehenna; bie Stellen, wo man Ere . wähnung bes Schidfals ber vom Reich Gottes Ausgeschloffenen erwarten follte, wie 1 Ror. 15., enthalten eine folche nicht. mehrere sprechen allem Anschein nach für bie anoxaraoraous (R. 5, 16. 11, 32-36.): bagegen haben die Bharifder aner fanntermaaßen bie allgemeine Auferstehung gelehrt, wie benn auch Dan. 12, 2. fie ausspricht: ferner fpricht 2 Theff. 1, 9. von einem alwriog ölegoog ber Feinde des Evangeliums, u. Apg. 24, 15. befennt B. fich zu ber elmig, araoraoir uelleir eoeogal verquir, dixalwr ve xai adlxwr, vgl. auch meinen Rome ment. zu hebr. 6, 2. 9, 27. Daher muß benn anollvogat in bem fonft fo gewöhnlichen Sinne miseriae tradi, perire genommen werden, 2 Theff. 2, 10. 1 Ror. 1, 18. 2 Ror. 2, 15. Das ges genüberstehende xoireo 9al ift, wie eben aus bem Bulammenbang offenbar ift, für xarangiveo Jac gefest, über welchen Gebrauch f. m. Romm. zur Bergpred. zu Mtth. 7, 1. Der Ausbrud axooarn's erklärt fich daraus, daß das mojaifche Gefetz der Mehrzahl einzig und allein durch Vorlefen befannt wurde, vgl. Gal. 4. 21. Mtth. 5, 21. Jat. 1, 22. Joh. 12, 34. Auch Bolybius gebraucht von feinen Lefern neben ber Benennung of avayeγνώσχοντες (10, 26, 10. und 10, 31, 6.) auch · αχούοντες und axooarai (1, 13, 6. 9, 1, 2.), weil nämlich die Vors nehmen feiner Zeit ihre besondern Borlefer hielten. Das Borurtheil, daß der bloße Besit des Gesetes ichon gerecht macht, wird auch B. 17. gerügt und ift dasjenige, womit es auch ber Brief des Jakobus zu thun hat.

B. 14. Die Iveenverbindung wird verschieden gefaßt. Mehrere nehmen an, B. 14. solle den 12. B. stüchen (Calv., Mel., Flatt, de W.); die Meisten erkennen den Zusam= menhang mit B. 13. und geben ihn so an. Entweder wird angenommen, der Ap. wolle zeigen, daß bei den Heiden eben=

.

alles auf das  $\pi oisiv$  anfomme (Grot., Kölln., Rüc.), daß auch die Heiden einen vóµog haben, mithin auch auf imwendbar fei: oi  $\pi ointrai tov vóµov dixaiw3ńsortai.$ on Chryf.: oix  $dx\beta dl w tor vóµov, gnsiv, dlla xai$ iv3er dixaiw ta <math>dynn - doxei drti tov vóµov to svlog xai loyisuós. Calv.: probat frustra obtendi amibus ignorantiam, quum factis suis declarent, non-Ham se habere iustitiae regulam. Nulla enimw unquam sic ab humanitate abhorruit, ut non se in-

leges aliquas contineret. So namentlich Fr., indefi ben wir die erft erwähnte Beziehung nicht auszuschließen, bern an zuschließen haben (Wolf, Dloh.). - "Orar b. i. : är wann irgend, fo oft als, von dem, was öfters vor= unen tann; auch B. 26. 27. führt darauf, baß der Ap. nicht eine bloße Möglichfeit denft. "E9vy ohne Artifel, daher on Beng.: non rà 29vy, homines aliqui 25 29var. Et men nullus est, qui plane nihil faciat ex tŵr toũ róµov. luit dicere ¿grizoi, quod solet in peiorem partem acn. So Fr., weil boch der Ap. von den heiden im Gan= t vorher im ersten Rap. gesagt, daß fie einem offenem Laster= en ergeben feien und weil er ben Artikel fete, wo er von len Heiden handelt und ihn weglaffe, wo er von einem eile spricht (vgl. 1 Thess. 4, 5. mit Rom. 9, 30.). Diese ere Behauptung will indes der Interpret felbft nicht abfolut ommen wiffen, indem er vorher 1 Kor. 1, 23. anführt, wo Artikel fehlt, obwohl bie Beiden gemeint find (vgl. Mtth. 21. Apg. 4, 25. 21, 11. Rom. 15, 12. 18.); auch wird n Rom. 9, 30. füglich an die Heiden im Allgemeinen den= Es ift ja aber auch durchaus fein Grund, warum nicht Ap. von der Seidenwelt im Gangen fprechen könnte, wenn= ch er babei nur an Einzelne benkt, zumal ba, wie Beng. " Calv. bemerken, nicht leicht irgend ein heibe ift, ber It in gewissem Maaße bas Gesetz erfüllte. Die Negation foll das execv negiren, ift alfo per traiect. von ihrem vrte getrennt (Win. S. 510.), - wie Fr. meint, mit rhetorischen Absicht, ihr, des Gegensates wegen, die≤ e Stellung im Sate ju geben, welche noin hat. Man nte bies zugeben, wenn der Schluß lautete: Suws vouor

Exouse, aber, so wie jest die Worte lauten, ift wohl bie-RCF= jection für unabsichtlich ju halten. Der Effett ber Antithe fe märe in ber That noch beffer erreicht worden, wenn ben fer fogleich der hauptbegriff entgegentrat, zu welchen be Rachfolgende ben Gegenfat bildet. Ποιείν νόμον wie for πράσσειν, φυλάσσειν, τηρεϊν, τελεϊν, ausüben B. 25-Gal. 5, 3. Bon Diefer natürlichen Auffaffung werden Deber = re theils burch bogmatische Bedenflichkeit, theils burch falic -Ansicht über den Zusammenhang abgeführt. Der erfte, be= welchem fich biefe abweichende Anficht findet, ift Beza. f= fast ben Busammenhang von B. 13. und 14. nicht anderals wir; auch nach feiner Meinung will ber 21p. zeigen, bar auch bei ben Seiden von bem vouog die Rede fenn tann. alfo auch fie unter ben ποιηταί του νόμου mit begriffen wer Aber zu welchem Endzweck will ber Ap. bieies ben fönnen. barthun? Die Beza fagt: (testatur ap., gentiles) aligude turpis et honesti discrimen habere, ex cuius utriusquad violatione merito et ipsi ut impii et iniusti condemnente Sätte ber Ap. - bies ift bes Reformators Anficht - in bi e: fem Bufammenhange nachweisen wollen, daß auch bei ben heiden irgend eine Erfüllung bes Gefetes vorfommt. fo murbe bas in bireften Biberfpruch mit bem Endzwed von B. 13. treten, daher ift ποιείν τα του νόμου nicht facere. fondern praecipere, quae lex praecipit. Derfelben 211= ficht haben fich bann angeschloffen Jat. Cappellus, welcher fagt: ποιείν τα του νόμου fei hier bas, was nachher B. 15. unter Koyov vouov verstanden wird, officium legis, Bochart, Limborch, Eloner, Betftein, Flatt Bochart namentlich macht auch bas bogmatische Bedenkn geltend, vor der Biedergeburt fonne feine eigentliche Grfuling ŧ bes Gefeges ftatt finden, worauf fchon Del., Calv. mb Bengel geantwortet haben. Dem Bedenken von Beza att, baß ber Ap. burch das Zugeständniß einer theilmeifen 🖤 ł, feseserfüllung von den heiden bem in B. 13. beabfichtigten Endzwecke entgegentreten wurde, ift burch bie Bemerfung # 213 247 1940 - 1 begegnen, daß ja das tà tou vouov noieiv feineswes eine genügende und vollftandige Gefeteserfullung ausfaat -Was die Lesart anlangt, so lesen statt noin cod. A B

einigen anderen Subsidien noussour, welches Lachm. nebft aufgenommen hat, wofür nocovor D\*, und einige wenige Minuskelfodd. nocei. Der Plural statt des Singulars scheint burch Den Blural des Substantivs 29vy veranlaßt ju fenn, auch ber Ronjunktiv nach Srav könnte eine Korrektur im Intereffe ber beffern Gräcität feyn; indes urtheilt 28 in., das nach äußern Gründen ber Kritik ber Indikat. Praf. nach örar, obs wohl bei andern fpatern Schriftftellern häufig, ber neuteftas mentlichen Gräcität fremd gewesen feyn burfte, f. Bin. S. 284. Ovors stets im Gegensatz zu oungera - in den Stellen wo Dies anders scheinen möchte, ift es nur Schein, wie harin ber außerft gründlichen Erörterung zu Evhef. 2, 3. leß nachgewiesen hat - und zu nooaloeois, wie dies die Stelle zeigt bei (Bfeudo =) Juftinus (quaest. resp. ad orthodox. B. 103. p. 459.): «Es würde ben Menschen nicht begegnen, daß Der Eine in die Art Sünde fällt, der Andere in eine ans bee, εί άδυναμία φύσεως και ούκ άβουλία προαιρέσεως ήμάρτανον οι άνθρωποι.» Diob. Sicul. fragm. 23. spricht von einer guoixi euláßera — auch zum vóuog, als welcher objektiverweise auf dem Gebiet der ourgeza, sub= jeftiverweise auf ber προαίρεσις des Menschen beruht. Arift. Z de repr. sophist. 1, 12.:  $\tilde{\eta} v \delta \hat{\epsilon} \tau \hat{o} \mu \hat{\epsilon} v \times \alpha \tau \hat{\alpha} \phi \hat{v} \sigma \iota v \alpha \hat{v} \tau \tilde{o} \tilde{\iota} \varsigma$ £ τὸ αληθές, τὸ δὲ κατὰ νόμον τὸ τοῖς πολλοῖς δοχοῦν, vgl. Ľ Briffonade ad Aristaen. S. 656. Auch in den neutestamentl. Ξ. SteUen bezeichnet wioic das, mas leiblicher ober geiftlicher Beife <u>\*</u>\* ber Menfch von ber Geburt her hat, 1 Ror. 11, 14. \*). Die ję£ früher von Rück. ausgesprochene irrige Ansicht, das wooig nie-. mals einen angeborenen Trieb des Menschen bezeichne und daß ŝ. đ.

t

Ł

R. \*) Daß bicfe konftante Bebeutung von govors auch Eph. 2, 3. nicht verlaffen werben kann, hat harles bargethan; und wenn gr. Ľ. gerabe an biefer Stelle an eine consuetudo, quae in naturam 21 verterat, benkt, so hat ihn hier einmal jene Unparteilichkeit verlassen, œ١ mit welcher er fonft febr bereitwillig zugesteht, bas Paulus mitunter Un= Ł vernünftiges lehre; von ber Ueberschung eramus natalibus irae dei obnoxii fagt er námlich: haec interpretatio et per se (ein Argument, 50 welches er gewiß keinem Andern zugesteht) et propter ante dicta absur-Ċ. da, und bie von ihm noch ju Gulfe gerufene Stelle Beish. 13, 1. mur-. be er gemiß, wenn ein Anderer fich barauf berufen hatte, beffer gu ; überstegen wiffen.

baher ovoel an unferer Stelle mit Exorra zu verbinden fei (je auch Beng. und Ufteri 4. A.) hat biefer für Belehrung offene Interpret in ber zweiten Aufl. zurückgenommen. Wenn nun ba Ap. hier lehrt, daß bie Seiden durch einen angebornen Trieb fic zum gesehmäßigen handeln hingetrieben fühlen tonnen, fo tam bies allerdings dazu gebraucht werden, um zu zeigen, bas wenn er auch Eph. 2, 3. Die Beiden als von ber Geburt be ber doyn und bamit ber auaoria verfallen - welche nurbu Rorrelatum ber doyn ift - barftellt, hiemit dennoch nach f ner Ansicht nicht eine absolute sittliche Depravation ausge sprochen senn soll. — In kavroig eise vóuog überfitt weber Luth. richtig cein Gefets», noch de 20. «Gefets vielmehr ift «das Gefets» ju überfeten; ba ber An. # gen wollte, daß fie dasjenige besiten, worauf ber Jube eine besondern Anspruch machen zu dürfen glaubte. Das nims auch ohne Artikel bas mofaische Gefetz bezeichnet, bafür ba Rück. in ber neuen Ausg. S. 106. noch einmal ausfühlich ben Beweis geliefert. Conscia mens ut cuique sua, heißt d bei Ovid, ita concipit intra Pectora pro facto spemque metumque suo, und Juvenal: Exemplo quodcunque mab committitur ipsi Displicet auctori, prima haec est utio, quod, se Iudice, nemo nocens absolvitur.

B. 15. Es wird näher dargethan, daß die Heiden fit felbst ben Dienst leisten, welchen bas mofaische Gefet ba Wir stellen unfere Ansicht auf, bie vornehm Juden leiftet. ften Abweichungen in Auffaffung des Ginzelnen berudfichtigen, und prüfen am Schluß die hauptdivergenz in Betreff ber am faffung des Ganzen. — Ueber olreves f. zu R. 1, 25., # fann auch hier fausal überfest werden; be 20.: «ba f ja zeigen.» Daß egyov an keiner Stelle, fo wie fonft zonfug geradezu periphrastisch stehe, barf jest als anerfannt ange fehen werben, vgl. Win. S. 556. und Fr. z. b. St. Ø wird bemnach nur zwischen folgenden Auffaffungen die Ba fenn können. Entweder hat Egyov die Bed. Geschaft (2 Tim. 4, 5.), wie co hier die Meisten auffassen, welche B. 14. der Erklärung von Beza folgen, wiewohl auch auch bere (Er., Grot., Clarius, Beng .: opus legis, legem ipsam cum sua activitate; opponitur litterae, que **L**ap. II. B. 15.

: accidens); ober aber es ist kollektivisch zu fassen wie 7. (Borft, Chryf. \*), heum., Chr. Schmid, Rei= e, be Bette, Fritiche) \*\*). Bir geben biefer zweiten affassung den Vorzug, und zwar darum vorzüglich, weil wir vom Geschäft nicht füglich gesagt werben kann, es sei ingeschrieben und weil auch die Wahl des Ausdr. yoanic, wie Grot. andeutet, burch die Rüchsicht auf den vom iner Gottes geschriebenen Defalogus veranlaßt ift (2 Kor. Bgl. auch Jerem. 31, 33. und bei Betft. und **i, 7**.). typfe entsprechende Ausdrücke der Rlassifer; namentlich ge= iren hieher die vorzüglich schönen Stellen des Sophofles, die 16 unerschütterliche Bewußtfenn eines von Gott in's Innere 8 Menschen gelegten Gesets aussprechen, im Deb. Tpr. . 548. ff. und in der Antigone B. 450., was sie von den vóulua panta zásqaly Jew fagt. Auch würde der lóyog éugutog f. 1, 21. hieher gehören, wenn man bort erflären wollte wie culthes in f. Romm. z. b. St., wogegen Steiger zum Br. Betri S. 212. - Bie und wo zeigen nun die Bein diefes in ihr Inneres geschriebene Gefet? Rach der Au= bme Bicler eben durch ihr Thun, B. 14. (Grot., Ros nm., Fr., Rück., Mey.). Rach unfrer Ansicht dagegen

<sup>\*)</sup> Chryf.: τὰ ἔργα, οὐ τὰ γράμματα, ταῖς διανοίαις αὐτῶν χολάψαντες.

<sup>\*\*)</sup> Rud. will unter kopor bie "gesegmäßige Hanbelsweise im angen" verftanden miffen und ertennt nicht an, mas Fr. ihm ent= genhalt, daß dies eben nichts anderes fei als ra koya. Auch wir nnen indes faum etwas anderes barin finden. Bas Dish. will, beanen wir nicht einzusehen; auch er misvilligt bie Beziehung auf bie geinen doya und bemerkt: "Der Up. will vielmehr nicht bloß fagen, bas ber Erkenntnif ber heiben ein Biffen vom Gefes fei, fonbern s auch ihr Bille die Kraft habe, es bis auf einen gewiffen Grad zu lten. Deshalb verklagen die Gebanken ben Menschen mit Recht, weil bie funbige That zu laffen wirklich bie Rraft hatte. Es ift bemnach yor = ro Epyaceo bai zu faffen." Auch aus bem, mas ber Bf. R. 7, 23., worauf er verweist, über ben vouos rov voos fagt, wird 16 nicht beutlich, wie diefes geschriebene Gefes, von dem er hier fpricht, jend etwas uber bie Billenstraft ber heiben ausfagen tonne. Gerade jen biefe Fassung spricht besonders Calv.: Non intelligit insculptum rum voluntati, ut appetant et studiose persequantur, sed quia veritatis potentia vincuntur, ut non possint non approbare. 9 Tholud, Romment 3. Rom. Br.

geben bie folgenden Worte bie Art und Weife, wie fie bies zeigen, genauer an, baber Castellio verbindet: id quod testabiter conscientia; ebenfo Theodor., Belag., Grasm. \*), Cle rius, Beng. Der Lettere: demonstrant sibi, ceteris hominibus et deo ipsi quodammodo. Gegen biefe me fere Auffaffung, bag ber folgende Sat bieje erftern Borte noch näher erläutere und bag alfo bas erdeixvortat bas unwis fürliche Refultat bes sittlichen Prozeffes im Gemuthe bes Ste ben fei, wendet be 2B. ein, es fei hart anzunehmen, bis bie gen. absol. bie Art und Beife angaben, wie bie Seiba bas zeigten und außerbem tonne auch bas erdeixroras un von «einer Thätigkeit» verftanden werden. Beibe Grunde fub indes nichtig; benn wie foll im entfernteften eine Barte bain liegen, einen gen. absol. burch indem ober ba aufzulofen, was ja vielmehr bas Gewöhnliche ift? und eine Thatiafeit finter ig beim Afte bes Beigens ebenfofehr ftatt, wenn berfelbe unmilfürlich, als wenn er willfürlich ift. In ben Worten be 28.'s ans giebt fich auch nur ein rechter Gegenfas, wenn er, ftatt von eine Thätigkeit zu sprechen, geschrieben hätte, erdeinvorral ton nur von einem abfichtlichen Beigen verstanden werben, bar aber hätte fich auch das Irrthümliche feiner Bemerkung be 🗯 ausgestellt. - Bei Erklärung ber folgenden Worte ift die Ume tersuchung anzustellen, ob das comp. ovunapropeir bie 85 beutung des simplex habe (Grot., Roppe, Kölln.), w zur Bestimmung des Sinnes nicht gleichgültig ift. Behauptn 💴 gen biefer Urt haben einen zwiefachen Sinn. Die Meinum beffen, welcher bie compp. im Sinne ber simpl. nimmt, tame bie fenn, daß zwar urfprünglich irgend eine adsignificat ftattgefunden, diefe indes entweder allmählig im Sprachgebra verschwunden fei, ober boch wenigstens auf den Sinn tein-

<sup>\*)</sup> Erasm. in btr Paraphrafe: etenim cum nationes a source alienae, ultro naturae ductu, quae lege iubentur, ciunt; quamvis nullo legis mosaicae praescripto moneantur, tara ipsi sibi legis vice sunt, propterea quod rem legis expriment non tabulis, sed ipsis mentibus insculptae, et quidquid aput con qui sub lege vivunt, geri solet apud tribunal, hoc in istorum poctore geritur, dum pro te aut adversum te testimonium dicit conscientia.

Ginfluß habe; ober es tann bie feyn, daß die Bräposition auch schon ursprünglich ohne Bedeutung mit dem simpl. vers bunden worden. Nur das Lettere zu behaupten ift irrationell, wogegen bas Erstere ungählige Male in ber Sprache vorfommt. Fr. und Mey. erflären fich mit Gifer gegen jene Behauptung, auch wenn fie nur in bem querft genannten Sinne ausgespros chen wird. So hatte ich in b. 3 A. biefes Romm. 3. b. St. mit Berufung auf Buttmann, in indic. in Dem. orat. in Mid. p. 186., bemerkt, ouveidéval fei öfter nur fo viel als eidéval. Fr. beeifert fich nun zu zeigen, baß in diefem und ähn= ligen compp. wie ourrosir, oulluneiogal bas our eine Bebentung habe, baß es nämlich apud animum suum (sci--'re) ausbrücke. Daran ift allerdings nicht zu zweifeln; bie Bemerkungen, welche Fr. schon in f. Komm. zum Mark. S. 36. und 78. in Beziehung auf diese Frage gemacht hat, find vollkommen beifallswerth. Daß jedoch ovreidérai bem conscius esse entipreche, giebt auch Buttm. in der angeführs ten Stelle an und fagt bennoch: ex naturali huius verbi vi, qua significat conscium esse, peculiaris gr. linguae usus fluxit, qua etiam simpliciter significat scire de aliq 110. Da bas apud animum suum nichts weiter zur Beftinamung des Sinnes beiträgt \*), fo wurde, falls hier durch bas Comp. nichts weiter als dies ausgedrückt ift, gesagt werden können, daß es mit dem simpl. gleichbedeutend sei. Derselbe Fall ift im Lat. bei ben compp. mit con wie conficere, comprobare, collaudare, consequi, auch contestari felbst (wievob C in bestimmter Bhrafis), vgl. Ruddimann institt. gramm. BŁ. I. 297. und Bremi zu Repos Themist. 7, 2.; besal. ei Den Abjektivis consimilis, condignus u. a. Im Griech. ers alt es fich eben so bei ovrteléw, ovrtillw, ovrtéurw. \*\*)

<sup>\*)</sup> Der erwähnte Kommentator bemerkt felbst zu Marc. 1, 27., in τειν προς έαυτούς sei bas σύν eigentlich überslüssig, insofern es con in προς έαυτούς enthalten sei.

<sup>\*\*)</sup> Auffallender ware es, wenn auch συνθάπτω in diefer Bedeue tung vorkame, wie es Aft im lex. Platon. s. h. v. angiebt und auch die Bipont. überscht in Plato legg. X. 909. C.: αν δέ τις έλεύδερος συν Sáπτη cet. Allein man wird an diefer Stelle richtiger übersehen: 100 enn ein Freier zugleich mit einem Stlaven das Begräbnis vers

Bas ovunapropeir betrifft, fo hat Rad. die zwei Bedeutungen angenommen: für Jemand Zeugniß geben, und zugleich mit Jemand zeugen. Die erstere hat er mit Schleusner aus Fenoph, hist. graeca III. 3, 2. abgeleitet, obwohl Fr. auch an jener Stelle die Bed. una testari verficht und die von Rud. angenommene schlechthin verwirft. Unferer Anficht nach tommt ovungorvoeiv allerdings an mehreren Stellen mit papropent überein und ift alsdann fo aufzufaffen, daß das ovr bie outwünngig ausbrückt, welche zwischen dem Beugenden und bem, von welchem etwas bezeugt wird, ftattfindet; infofern ift es. benn auch = für Jemand zeugen. Man vgl. ovr in ovuμετρος, σύμμορφος, con in consimilie, condignus. ein unzweifelhaftes Beispiel führen wir aus Blato de lege. III. 680. D. an: Μεγ. — ού μέντοι Λακωνικόν γε, άλλατινά μαλλον βίον Ιωνικόν διεξέρχεται έκάστοτε. νῦν μή εῦ τῶ σῶ λόγω ἔοιχε μαρτυρεῖν, τὸ ἀρχαῖον αὐτὸν ἐπε την αγριότητα δια μυθολογίας επανενεγχών. Κλ. Να. A3. Evµµagtugsi yáo. Benn nun ichon bie reine Gräs cität ouµµaorvoeiv so gebrauchte, um wie viel weniger fann es befremden, wenn biefer Gebrauch bei den Späteren porfommt. ba die Regel gilt, daß die Späteren für die compp. Vorliebe haben \*). So können wir aus ben LXX. noch anführen Ser. 11, 7.: συμμαρτυρόμενος συνεμαρτυρόμην τοις πατράσιν ύμῶν ἐν ήμέρα, ή ἐξήγαγον αὐτοὺς, ὀρθρίζων συνεμαρτυρόμην λέγων. Und eben fo ift diefer Gebrauch bei Baulus felbft R. 9, 1. unzweifelhaft und R. 8, 16. wenigstens ganz zuläffig. - Bon benen, welche erdeinvorral auf bie vitae honestas gentilium beziehen, wird ouuu. großentheils in ber Bed. una testari genommen; bas womit zugleich bie ovreidnors bezeugt, ift eben jene honestas vitae, bas was fie bezeugt, ift nach Fr., Rück. der Inhalt von

richtet." Suvonyw hagegen, welches Eur. Hippol. B. 687, (653.) vorfommt, wo Pierson, Mont vör rednyuéros lesen wollten, wird von Bothe, hermann geschütz und ovr für abundirend ober verstärkend erklart, vgl. hermann zu Biger ed. 3. S. 643. Anm.

\*) Auch die aus mehreren Worten zusammengeseten Verba, die eigentlich der Poesse angehören, lieben die Späteren, vgl. Bremi zu Dem. de Cherson. §. 65.

B. 14., τούς φύσει τα τοῦ νόμου ποιοῦντας ἑαυτοῖς είναι vouor. Allein das uaorvoeir fann doch kein anderes Objekt haben, als Erdeinvortal; bies leuchtet ein, wenn man fich, was eben so wohl stehn könnte, gesett bachte: ovrerdeixrions τής συνειδήσεως; richtiger alfo Rofenm.: συμμαρτυρούσης της συνειδήσεως sc. νόμον γραπτόν είναι έν τ. χαρ-Ę dlaug auror. Ueber bie Julaffigkeit biefer Verbindung fprechen E. wir nachher. Wir, die wir nicht die Bed. una testari an= ÷ nehmen, können als bas, was bezeugt wird, wie schon erklärt wurde, nur das Vorhandensehn des vouos yoarros er rg raedig rur &9vur anfehn. Doch mas verstehen wir nun mter ber ovveidyois, welches Wort gewiß von Manchem von vornherein als gleichbedeutend mit dem vóµog yoantog ge= nommen werden wird? Der Schluß bes 21p. ift einfach diefer: 1 Rach begangener That zeigt sich im Menschen eine richterliche Philigkeit; diese kann nicht feyn, wo kein Gesetz ift. Die ovr-Ľ, eidyois ift also hier allerdings die Thätigkeit der conscientia :€ consequens, allein barum ift noch nicht ber vóµog als con-1 scientia antecedens ju benten, auf ihn wird vielmehr erst der Schluß gemacht aus den Loyiopol. Es muß demnach bei ٤. biefer Darftellung bem Ap. jener Unterschied zwischen ber ob= jeftiven Substanz des Guten, die fich im Beifte ma= nifestirt, und dem Verhältniffe des endlichen Gei= ftes zu berselben vor Augen gestanden haben - ein Unter= schied, ber in verschiedenen Modifikationen in alten und neuen Moralivstemen geset wird. Die Scholaftiter unterschieden die synderesis (Korruption von ourrhonous), das Bewußtseyn ber allgemeinen fittlichen Vernunftwahrheit, und conscientia . ber anwendende Berftand; Mel. in den deff. theol. un= terscheidet im Gewiffen die lex divina und den syllogismus practicus; Rant das Sittengesets ober die praftische Ber= nurift und das Gewiffen ober die moralische Urtheilsfraft b. i. Die verstandesgemäße Anwendung des Sittengesetes; im fan= tifchen Sinne fagt auch de 20.: ber vou. yoant. ift von ber D'D'eid. verschieden, denn « nach der Ratur der Sache kommt Das angeborne Sittengesch im Gewiffen nur zum Bewußtseyn.», Die Darftellung bes Ap. beruht auf berfelben Unterscheidung; der v. yoantos ift bei ihm nicht verschieden von dem v. rou

voos, R. 7, 23. und wenn wir Tit. 1, 15. vous und oureidnois bestimmt geschieden finden, fo ift bie bort gemachte Unterscheidung gewiß bieselbe, welche hier bei dem v. yoantog und der ovvelonois eintritt. Die Layiopoi find also, nach bes Ap. Aufchauung, bie Richter, in beren Person bas Bes fet felbft zum Borichein fommt. Avtur, von DG bem ourειδήσεως aus Misverstand nachgeset, ift ohne 3meifel, chen fo wie auch nachher µerazo allin dur, von bem Ap. bes Nachdruds halber vorangestellt worden und tonnte füglich and mit dem asp. autow geschrieben werben, 20 in. S. 143. 2.4. -Den zweiten gen. absol. fehen wir als nähere Erplikation bes ersteren an; er giebt an, in welcher Beife bie ouvsionois für das Vorhandenseyn des innern Gesetes Zeugniß ablege. Luth. trennt biefen zweiten gen. abs. fo fehr, bag er fich erlaubt, fogar bazu einzuschieben. Aoyiouoi, von ber Bulg. nicht entsprechend cogitationes überfest, und banach von guth. «Gedanken»; es hat die Bedeutung computatio und dahr ratiocinatio, iudicium; \*) wir möchten im modernen Sprach gebrauche am liebsten Reflexionen fegen, f. g. B. Beich. Sal. 17, 12. - Es ift die Bedeutung von uerats zu beftin Bon Roppe, Bater, Bahl ift es als Abverb. in men. ber Beb. einft, hernach genommen worden (Apg. 13, 42.), von Rölln. in ber Bed. bazwischen, babei; bei ber letten Fassung ift das Wort ein bloßes Flictwort, und überdies ift bie fe Konstruftion mit die Frucht der Berlegenheit um einen bo friedigenden Sinn bei ber gangbaren Auffaffung, auf welche jeder zunächft geführt wird. Bir nehmen alfo usrafi als Braps fition; die gangbare Bed. ift zwischen, unter, fo Schleusn, Bretschn., Syr., Bulg., Luth. und überhaupt alle Uebris gen, welche die ersterwähnte Auffaffung nicht theilen, wobi jedoch zu bemerken ift, daß die Einen überfegen: inter se in-

<sup>\*)</sup> Die Bulg, hat, statt ben Gen. abs. bes Griechischen in der Abl. zu übertragen, hier übersett: cogitation um accusant i um, zu weichem groben Berschen Grasm. die Bemersung macht: Qui nolunt interpretem usquam errasse et eum sp. s. suggerente vertisse, vel unum hunc locum si possint expediant. Atqui huius unius loci tam insignis supinitas et osoitantia tam evidens satis argumento potest esse, quantum illi fidendum sit in aliis.

vicem, bie Andern: mutuo, ober auch wie Beza: sese mutuo. Rölln. nun, behauptend, daß die Bedeutung des Wortes nicht «fattfam» unterfucht worden fei, thut gegen bie Bed. gegenfei= tig Einsprnch, welcher wohl verbient hätte, von Fr. und Rück. berudfichtigt zu werden. Er fagt, es muffe bie Bed. des Borts immer zurudgeführt werben können auf ein räumliches Dagwi= fcheuseyn - wie mag er fich aber bann bie auch von ihm mit ann Belege angeführte Stelle Matth. 18, 15. erflärt haben \*)? - Auch wir fagen, bag bie Bed. gegenfeitig nur anzunehmen ift, wenn fie fich auf zwischen, unter zurudführen läßt, benn allerdings fprechen bie beigebrachten Belege nur für biefe Bebeutung. Man hat fich nicht zum Bewußtseyn gebracht, daß inter se noch verschieden feyn fann von invicem und mutuo. Die Unficherheit ber Auffaffung fpricht fich bei Rud. aus, welcher sagt: « man verbindet richtiger μεταξύ mit αλλήλων. was nur untereinander heißen fann und das Gegeneinan= berftehen ber fich anklagenden und vertheibigenden Gedanken bezeichnen wird.> Inter se heißt zunächft nur: excluso tertio: bleiben wir bei diefer Bed., fo liegt ftreng genommen in ben Borten fein andrer Sinn, als ber von Glodl. ausgebrückte: « µerafú giebt recht bestimmt an, daß im Innern bes Menschen selbft und zwar mitten unter ben Gebanten felbft bie anklagenden Gedanken aufsteigen werben.» Es fann aber auch zweitens fich als Rebenbed. anschließen invicom ober be= ftimmter alternatim, wie bie Spätern fagen, wech felsweife, welches ben Gegenfas von pariter bildet, fo bag jest bas Eine, fest bas Andere ftatt findet (Grot., Rofenm.); ober drittens bie Rebenbed. mutuo, vicissim, wechfelfeitig, gegenfeitig. Dir find feine Beispiele befannt, wo perazi allistur beut= lich in diefem lettern Sinne vorfame; indes trafe ich fein Bebenken, sie zuzugeben, ba sie in allen Sprachen fo natürlich an die erstere fich anschließt: unter einander, between each other u. f. w. Rimmt man fie an, fo refultirt ber Sinn, daß

<sup>\*)</sup> Auch Bahl erklart diese Stelle falsch durch underds örros uerazú sov zad adrod. Wie kann man aber underds örros erganzen? vielmehr ist der Satz brachplogisch und so zu fassen: "so daß die Sache zwischen euch beiden bleibt."

das Objekt ver Anklage die Loyiouol felbst find; dies ift von Rück. und Fr. als unstatthaft angesehen worden, weil ja bie . doyeopol vielmehr die Richter seien. Doch hat auch Beng. fo erflärt: sicut actor et reus, und alfo ben Richter und Bene flagten in ben Loyiopol zugleich gefunden, und Rölln. fucht biefe Faffung burch bie Bemertung zu rechtfertigen, bas boch. Die Begierden ebensowohl als die fittlichen Urtheile in ber-Form ber Gedanken auftreten. Diese Bemerkung ift scharfe finnig, geht aber boch nicht tief genug, benn es ift überfeben. baß bie Gedanken, beren Inhalt Begierden find, weber antien gen, noch entschuldigen, daß die anflagenden und entschuldie . genden Gebanten über beiden fteben. Beng. ift bei feiner Beng mertung wahrscheinlich von der Reflexion geleitet worden, bas ber Mensch feine Entschuldigungen felber wieder anflagt und feine Anklagen felber wieder entschuldigt; hätte indeß der An. Diefes gemeint, fo hätte er von einem inneren Prozeffe in zweiter Inftanz gesprochen ohne bes hauptprozeffes ber erften Instanz Erwähnung zu thun, worin die Loyiopol, statt sich. einander, vielmehr die Thaten des Menschen anklagen. Bir haben schon gesehen, daß die ungrupia der ovreidnorg uns. bas fog. nachfolgende Gewiffen in feiner Thätigfeit bar ftellt; so können wir denn nun auch als das Obiekt der Richtersprüche ber Loyiouoi nur ben Menschen felber mit feinen Thaten ansehen, und nehmen usraso nicht in der Bed. ges genfeitig, fondern nur unter einander, welches man bem . auch im Sinne von alternis oder alternatim faffen mag. (6)es · wiß hat der Ap. mit Absicht µerafd allhaw vorangestellt, indem er ausbrücken will, daß auch ohne äußere Richter ein Gerichtsaft ftatt findet -- wie ber Dichter fagt: demens, quid tibi prodest, non habere conscium, habenti conscientiam? - Bu dem n xai bemerkt Beng.: particula etiam concessiva ostendit, cogitationes longé plus habere, quo accusent, quam quo defendant.

Unter ben abweichenden Interpretationen ist am meisten biejenige zu beachten, nach welcher die vitae honestas gentilium als dasjenige anzuschen ist, wodurch sie beweisen, daß das Geset in ihr Inneres geschrieben sei, und wonach auch bas ouppaorvossiv der ovreidysis zugleich mit der vitae estas ben vóµog ypantóg erweisen soll (f. oben). Mir m biefe Auffaffung in Fr.'s Borten S. 122.: quippe qui endant, se legis mosaicae praescripta in animis indpta ferre morum honestate, eorumque conscienid testimonio comprobabit et (eorum) meditationes er se invicem crimina coacervabunt aut etiam (i. g. frte) culpam amovebunt. Gegen biefe Auffaffung has n wir einzuwenden: 1) daß ber Ap., wodurch fie bies gen, gar nicht erwähnt und bem Lefer zu suppliren übers fen haben follte, muß befremden; ift boch auch, unferes iffens, vor Grot. Riemand auf biefe Erganzung gefallen. Soll für das innere Sittengeset ber heiden neben ihrer igend das Gemiffen als Beuge auftreten, wie fommt , daß ber Ap. ftatt vorzugsweise das gute Gewiffen in feis : Neußerung zu schildern, vorzugsweise bas boje barftellt b bes Beifalls des Gewissens nur beiläufig Erwähnung ut? —

B. 16. Er hulog haben viele Ausleger nicht geglaubt bas verb. fin. B. 15. erdeinvortal anschließen zu bürfen. ch nicht an ovmagerogovons, weil beides Praf. feien, hier et ein Zufünftiges (xoivei) bargestellt werbe. So find benn iele bis zum 12. Berse \*) zurückgegangen und haben dy nudan xoi9hoorral angeschloffen, fo Beza, Grot., Limb., eum., Ernefti, Griesb., Rnapp, Reiche; Andere hfen an den Schluß von V. 13., also an dexaewInfoorrae, (Batabl., Bareus, Schott, Win. S. 438. 3. A., Beibe Berbindungen haben gegen fich, daß der bes (ds m.). Blaende Gebankenzusammenhang von V. 12-14. zerriffen b und bag bei ber ersteren, vermöge ber Lange ber Bars hese, durchaus B. 15. irgend ein wiederaufnehmendes Wort vartet wird; gegen den Anschluß an SexacuoShoorrae in 13. fpricht aber auch überdies bas öre xocvei in B. 16. " muffen wir denn also er huege an B. 15. anschließen; d zwar ift zuerft der Austunft von Fr. zu gedenken, welcher feixvorral als reines Praf. genommen und auf den Wandel

Ņ

<sup>\*)</sup> Ja Stuart bezeugt sogar Luft, B. 16. an B. 11. anzuknů= n.

ber Heiden bezogen hat, das Part. ouppaorvoovong abe, wie auch xarnyog. xal arroloy. im futurischen Sinne von ben was bald eintreten wird (28in. S. 322. 4. A.). Das Unted über biefe Auffaffung bestimmt fich je nach bem Urtheil me bie bamit zusammenhängende Auffassung ber ganzen Stelle. Außerbem haben wir, wenn wir in der Eintheilung fubtil m fahren, fünf verschiedene Arten ber Anfnupfung zu erwähnen: 1) Erdeixvortal wird im Sinne des Futur. genommen und Beb. beffelben wird urgirt (Beng., Chr. Schmid, Dlsh); . «Dffenbar wird bas Gefet und bas innere Gericht, we des bie heiden in ihrer Bruft tragen, an bem Tage, w Gott auch bas Berborgene richten wird.» Beng.: Onie quidquid fuit, tale tum conspicietur, definietur et maneil Auch Orig. tann mit in diefe Klaffe begriffen werben, als merkt ausbrücklich, es fei von ben cogitationes bie Rebe m quae tunc erunt, fondern quae nunc sunt in nobis, m biefen bleiben signacula quaedam in animis, welche Gut bann offenbar machen wirb. Das Prafens tann für bas fit von dem bald Eintretenden gebraucht werden (28in. S. 242). 2) Es wird bem erdeixvorras eine im Zusammenhange m Borte begründete Emphase beigelegt; fo Erasm. in ber \$ raphr.: secundum haec igitur iudicabit illos deus ofis, quum quod nunc o c c ulte fit in praecordiorum latebris, tum propalam fiet sub oculis omnium. Efte: and auidem testimonium conscientiae accusantis vel etim defendentis etsi plurimum valeat in hoc saeculo, praecipuum tamen locum habebit in die indicii. 3) 'E ift ftatt eis geset, entweder im Sinne bis auf den Tag, om mit Beziehung auf den Tag; Calvin: rationes auten istas accusandi et defendendi ad diem Domini confet: non quia sint tunc primum emersurae, quae assidue ne vigent ac officium suum exercent, sed quia sint tor quoque valiturae, ne quis ut frivolas et evanidas comtemnat. 4) Der Ap. bachte, als er evdeinv. fchrieb, nur bie Gegenwart, aber allmählig trat ihm in's Bewußtseyn, wie erft am Gerichtstage diefer innere Aft recht offenbar werter 5) 🕼 werbe (Rud., be 20., Men., Bin. G. 489. 4. 2.). findet diefelbe Breviloquens ftatt, wie B. 5. und Jaf. 5; 3-.

baß in dem er zugleich bas els liegt, « bis zu dem Tage in und an demfelben.» An diefem Tage nämlich wird vorugsweise jener richterliche Brozes offenbar, benn, mabnd vorher Andere nur davon wußten, infofern die Heiben febft fich barüber mittheilten, wird berfelbe alsbann auch ab= geschen von ihrer Mittheilung an und für sich offenbar sevn. Se vereinigen fich also in dieser grammatisch begründeten Ertiking die Momente ber vorher angegebenen. — "Ore bas aiv. temp. für bas relat. geset (Joh. 9, 4. Sebr. 9, 17.) am bem Tage, wann», wie auch bei ben Rlaffifern vgl. berm. zu Big. S. 915. Tà xovrra nicht mit Beng. bi= rater Beise auf die ovreidyois und die Loyiopoi zu beziehen, fondern zuerft mit Bezug auf alle verborgne Sunde, wie 1 Ror. 1, 5.; aber wird die verborgne Sunde an's Licht gezogen, fo mmt auch bas verborgne Gericht zu Tage. Karà rd dayyéλιόν μου, wie 1 Kor. 15, 1. 2 Tim. 2, 8., nicht, vie Balduin thut, mit xowei zu verbinden, «gemäß der Norm neines Ev. », auch nicht, wie Theophyl. thut, mit Sea zo., in welchem Falle es wohl auch heißen würde to dia zo., fondern auf den Inhalt des ganzen Sapes zu bezichen, wie bies mein Ev. lehrt.» Da er von bem, was er fein Ev. nennt, aussagt, daß er es durch Offenb. empfangen, Gal. 1, 11. 12., fo find Stellen wie die vorliegende, aus denen fich ergiebt, welchen Umfang er dem Begriffe zd edayyélis Hov gab, von Intereffe. Das Gericht wird burch Chriftum vollogen, Apg. 17, 31. 10, 42.

B. 17. Einige Ausleger, benen sich Rück. in der 2. Ausg. <sup>m</sup>geschloffen, nehmen zwischen dem hier folgenden Abschnitte ub dem vorhergehenden gar keinen Absah an; Andere beziehen n auf V. 12. und 13. zurück, neuerdings Kölln., Mey., Fr. <sup>ff</sup> V. 14., so daß an der Stelle des ei de ov ebensowohl öxan of stehen könnte. Sollte idé (ober auch ide, Win. S. 493.)
<sup>i</sup> richtige Lesart seyn, so ergäbe sich allerdings ein ganz neuer Tas. Lesen wir jedoch ei dé, so läßt sich eine Beziehung i bas Borangegangene nicht wohl leugnen, und zwar neh= en auch wir eine Beziehung auf V. 14. an. Wenn es dort
<sup>i</sup> steten irgend die Heiben, die kein Gesch haben, doch i Sefet thun, so sind sie sich selbst Gesch; so wäre hier

ber Gegenfat : « Wenn aber bu Jube, bas Gefet habend, es nich erfüllft, fo ift es fo gut, als hätteft bu feins.» Gerade bie fer Gedanke ift nun in dem Folgenden ausgesprochen. D. 25. fagt, die Beschneidung ohne Gesetserfüllung macht noch ger. nicht zum Juden, vielmehr wird ber unvollfommne Seide, beit bas Gesetz erfüllt, eben baburch zum Juden B. 27. \*) El os ift bei weitem burch bie äußern Autoritäten vor ide os beite tiat, burch cod. ABDE Spr., Ropt., Neth., Bulg. u. f. W auch von Beng., Griesb., Lachm. aufgenommen. , Seice : wir mit Er., Beza, Ernefti ide, fo fchließt ber Sat mit B. 20. regelmäßig, aber eben bie alsbann entftehende Regelie mäßigfeit erregt ichon Berbacht; es fommt bazu, baß, wenn ide gelesen wird, ber Sat boch gar zu abgeriffen baftebt andere Gründe von geringerer Bedeutung giebt Fr. an. Sitt häufig ift er von den dem Ithacismus ergebenen Abschreibent in e verwandelt worden, sie nannten et lora uaxoor (Bat zu Greg. Cor. S. 892.), auch Jaf. 3, 3. findet fich biefelbe Vertauschung. — 'Enoropain von der Stala und Bulg. cognominaris überfest, ebenfo Beng., Meyer. Fr. wünfcht recht anschaulich zu machen, wie lächerlich hier die Uebersebung cognominaris fei, und lenkt baher bie Aufmertfamkeit feiner Lefer darauf hin, daß er felbst sich boch nur bann mit bem cognomen: Fritzschius Saxo zu bezeichnen haben würde, wenn noch Fritzschii von andern Nationen eriftirten. Auch biese demonstratio ad oculos fann jedoch infofern noch nicht befriedigen, ba bas lateinische cognomen, ber Familienname, von irgend einer hervorftechenden Eigenschaft bergenommen mar (Calvus, Crassus, Cato,) und baher cognomen auch ges braucht werben fann, um ein hervorstechendes Pradifat auszus bruden. Uebersethen wir nun hier : «bu führeft bas Brabifat», fo ift dieses ganz paffend, insofern damals zwischen Iogan Mrng (R. 9, 4. 11, 1.) und lovdaiog nicht der Unterschied ges macht wurde wie unter uns, bag das Lettere als weniger ehrenvoll gegolten hätte, f. nachher B. 28. und Offenb. 2, 9.

\*) Faffen wir den Zusammenhang auf diese Weise, so werden die Grunde beseitigt, welche Ruck, der Auffassung von Kölln., Der,, Fr. entgegensest. Merbings wird aber auch invouchter revi re und revá u bloß schlechthin in der Bekendtung von drouchter gebraucht, we bei Plato de legg. I. S. 8. Bip., vgl. andere Stellen bei Stallbaum zu de republ. 1. IX. S. 580. Steph., und be inaranain mit invoucht affonirt, so kann dieses Bet auch nur um der Feierlichkeit willen gewählt seyn. Der Ent Joraels auf den Besit des Gesets Pf. 147, 19. 20. Bekeicht liegt in inaranain, was der syr. Schol. ausdrückt: eOhne Mühe 2002 20; sit dir das Geset Wegweiser.» — Ierzävar die unsontrahirte Form, wie 11, 18. Luc. 16, 25. — Bel. 5 Mos. 4, 7. Ses. 45, 25.

B. 18. Bu to Selnua erwartet man ben Busat bes Bron. errov, welches auch einige codd. erganzt haben, das Bron. nid indes öfter, wo es leicht aus dem Kontert fupplirt werden un, ausgelaffen, Eph. 3, 18. 2, 10. 1 Betr. 2, 11. Der Summ, das Gesetz zu befiten, beruhte auf der wahrhaften Brä= mative, bag bamit eine fichere Erfenntniß bes göttlichen Bil= lens gegeben war. donunci feir hat die zwiefache Bedeutung: billigen, werth halten (1, 28. 14, 22.) und prüfen Belche von beiden hier ftatt finde, muß fich nach (12, 2.). ber Auffaffung von dragegorra bestimmen; biefelbe Bhrafe Bhil. 1, 10., ihre Auslegung aber auch dort ftreitig. Die Srundbedeutung von deapeow ift «hervorragen, fich unter= icheiden » und mit dem gen. rivog « fich unterscheiden zum Bor= theil», alfo «fich auszeichnen.» Diefe beiden Bedeutungen find es, die hier in Betracht tommen. nach der ersteren heißt rà drapégorra entweder « das Unterschiedene,» das sind «die Segenfäge von Recht und Unrecht, Erlaubtem und Unerlaub= ten», bie διάκρισις καλού τε καί κακού hebr. 5, 14., bie διαστολή άγίων και βεβήλων, Bhilo I, 321, 45.; 434, 24. H, 159, 12. ed. Mang. (Theob., Rüd., Fr.); ober auch rà deapéporra «bie Streitigkeiten», Xenoph. hist. graec. VI. 3, 5. Bolyb. histor. 31, 13, 1. (de Dieu, Bolf). Rach der zweiten Bedeutung heißt das Wort: « das Vortreffli= des (Philor., Chryfoft. \*), Erasm., Luth.); nach

\*) Das bies die Erkl. des Chryf. ift, geht aus dem Gangen kiner Borte hervor. Auch die Pelchito wird hieher zu rechnen feyn, sie

einer andern Faffung utilia (Itala, Bulg.). Ueber 14 Bed. s. Thilo zu den Acta Thomas S. 76. und 39- I ber lettern Stelle kann rà diagégorra so viel wie rà ozer oorta feyn; bei Dio Caff. 44, 24. zà tũ xoury deage porra. hat Paulus sagen wollen: «Du billigft, hältft 2000 das Vorzügliche, das Beste, indem du durch das göttlich 🗲 🖤 fet unterrichtet wirft, » fo mußte biefes Beste, wenn es 🚅 mein gefaßt wird, doch wieder zurudtommen auf bas 9-44 μα θεού und es entstände eine Tautologie; wird es aber p cieller genommen, fo ift es bas licitum im Gegenfat im illicitum und geht in die ersterwähnte Fassung über. Uein haupt aber scheint ber Ausbrud: « du billigst bas Befte», # beiden Fällen nicht recht angemeffen. Man würde vielme erwarten doxiuageig, ti tà diapégorta nach Analogie m Rap. 12, 2. Ephef. 5, 10. So ziehen wir denn die Ba por: «bu prüfft bas Unterschiedene,» welche auch am bein au bem näher bestimmenden Bufate paßt: «indem bu buch Gefetz unterrichtet wirft.» Nicht zarnyn Seig, etwa in bas gend, sondern xarnxouueros, also fortwährend.

B. 19. 20. Jener verfehrte Sochmuth zeigt fich nament lich auch, wenn der Jude in nahere Beziehung zum Beite Reiche, Fr. wollen die von Chruf., Det., Rich tritt. Mey. angenommene ausschließliche oder Mit=Beziehung auf Berhalten der Juden ju Profelyten nicht gelten laffen; M Apostel spricht doch aber von solchen Fällen, wo die 3000 als Lehrer der Heiden auftreten; man wird alfo wenight fagen müffen, daß von dem Hochmuthe bie Rede fei, welche bie Juden denjenigen Heiden gegenüber beweisen, die Profet ten werden wollen. Ueber ben hochmuth ber Rabbins gegen die Profelvten f. Andr. Schmid de symb. apost 1 Talmude ruderibus, Helmst. S. 26. 27. Der 21p. fagt mit «du bift» fondern «du haft das Bertrauen zu dir, zu feyn.» Dt acc. cum infinit. mit dem Refleriv seavror dient bazu, W Subjeft noch mehr hervorzuheben. Die Schilderung erinnet an Chrifti Strafrede Matth. 15, 14. und 23, 26.; val. 84.

hat IL., Tremellius und Boberius übersegen utilis, #

2, 32., weshalb Reiche fogar an Reminiscenzen aus ben Grangelien benkt. Der Ausbruck νήπιοι könnte fast birekt an Froselyten benken lassen, welche neugeborene Kinder genannt moten, (Selben de iure nat. et gent. 2, 4.), boch wäre s möglich, daß auch der Ausdruck nur als Schmähung im Eine von äogoves gebraucht worden wäre. Mógowors wollen Del. und Dlsh. so nehmen, daß damit der vordilbliche Eha= min der alttestamentlichen Dekonomie angedeutet werde (Kol. 2, 17.) — gewiß unrichtig, da das Participium kaussal zu scimen und durch ut qui aufzulösen ist, indem es angiebt, wie ber Jude feine Ansprüche rechtsertigt; aus demselben Srunde ham es auch nicht wie 2 Tim. 3, 5. die species sapienme et veritatis bezeichnen \*). Es ist so zu benken, daß die vieltive Weisheit und Wahrheit im Gesen niedergelegt, aus= gebrückt ist.

B. 21. 22. Griesb., Lachm. und bie Meiften lefen bie mit dem wiederaufnehmenden obr eingeführten Sate als Stage, Luth., Rnapp dagegen als bloße Affertion; fchon Def. bemerkt die verschiedene Interpunktion und zieht mit der Mehr= whl bie Frage vor. Unter ben Neuern ftimmt aber Olsb. benen bei, welche einen Punkt fegen und hält biefe Interpun= tion für nachdructovoller. Allein wenigstens müßte man bann einen Ausruf annehmen. Knovover von der lauten Ber= findigung, baber, wie Fr. richtig bemerkt, aufzulösen in o xn**sizaw tó un xlénte; f. die Regel, daß im Griechischen** (mb auch im Lateinischen) der Infinitiv nach den Berbis des Sagen, Glauben öfters nicht das ausdrückt, was ift, fon= ben was fenn foll, bei Bin. G. 295. Beng. findet bie Grabation von Sünde gegen Andere, gegen fich felbft und tegen Gott; allein das zweite trifft nicht zu. - Die be= thmteften Rabbinischen Gelehrten wie Rabbi Afiba, Meir, Steafar werden vom Talmud des Ehebruchs beschuldigt. Den

<sup>\*)</sup> Mit Unrecht schreibt Ruck. diese Erklärung bem Cbryf. **μ**, der vielmehr die Bemerkung macht: "So wie wenn Ismand das Bild eines Königs hätte und keine Kopie danach zeichnete, die aber, des mes nicht anvertraut ift, auch ohne Vorbib es zu entwersen suchten." Iber The oph. bemerkt: τινές δε μόφφωσιν ενόησαν, τ. επίπλαστον είχονα της γνώσεως. Ebenso Schol. b. Matth.

Abscheu ber Juden vor ben Gögenbildern bruden ichon bie Bt nennungen הועבוה, שמרצים aus, vgl. βδελύγματα 1 Maff. 6, 7 fehr deutlich fpricht er fich auch in der Erzählung des Jofephul aus von dem Todesschrecken ber Juden, das fich fund gab, als 31 latus die Abbildungen des Raifers auf den Feldzeichen mit den Sei baten nach Serufalem bringen ließ, Jofeph. Archaeol. XVII 3, 1. – -Mit Recht bemerkt Rück., daß, da Baulus in 🖊 vorhergehenden Nachfägen immer biefelbe Sandlung nannte in ben Borberfägen, man hier als Rachfat erwarten follte «bu bift felbft ein elowlolarons»; ein ähnlicher Begriff ling nun auch in legoovleig. Um dies Wort genau auf den Bu griff des Gözendienstes zurückzuführen, will Dloh., das M Ap. hier wie Rol. 3, 5. den Geis als Abgötterei gefast mi eine der frechsten Aeußerungen des Geizes, die Beraubung heidnischer Heiligthumer, genannt habe. Bei diefer Auffassunt wäre aber gerade ber hauptgedanke bes Ap. von ihm auf m verständliche Beife in Schatten gestellt worben. Am nachftet liegt es, bei ber eigentlichen Bedeutung fteben ju bleiben iegóoulog und Seovilys (f. Suidas) ift der Tempelräuber Das Gefet hatte zwar bie Aneignung heidnischer Guter ftrem verboten, 5 Mof. 7, 25. (Mich a el. Mof. Recht Th. V. 6. 248.) und umschreibend giebt banach Joseph. als Mofaisches Ge bot an: μή συλάν ίερα ξενικά μηδ αν έπωνομασμένον 🖌 τινι θεώ κειμήλιον λαμβάνειν, Archaeol. IV, 8, 19. Richtsbestoweniger können sich ja wohl Juden eines folchen Frevels schuldig gemacht haben, und die Stelle Apg. 19, 36. 37. (vgl. B. 40.) fann allerdings dazu bienen, zu zeigen, bas ben Juden bergleichen wenigstens zugetraut wurde. Bielleicht bat man noch weiter gehen und mit Fr. fagen, daß Jofephus nicht in jener Beife bas Gebot umschrieben haben wurde, wenn bergleichen Verbrechen nicht vorgekommen wären und Josephus gleichfam die Reputation des Gefetgebers habe ficher ftellen Bir nehmen daher feinen Anstand, biefer von den wollen. Griechischen Eregeten, von Clericus, Roppe, Fr. anges nommenen Erklärung beizutreten. Der Mangel an bestimmten Beispielen jener Bergehung ift jedoch Urfach gewesen, bag ein Theil der Ausleger, Belag., Grot., Mich., Reiche, Glodl. an Beraubung bes judischen Tempels gedacht haben, nam.

ich burch Unterschlagung von Tempelgelbern und Opfern (Ma= feads. 1, 8. 12. 13. 14. und Joseph. Archaeol. VIII, 3, 6.); Andere wie Luth. (« bu raubest Gott, was fein ift »), Calv., Beng., Benecke, Kölln. an Profanation überhaupt. Mas ie lettere Auffassung anlangt, fo tommt allerdings in rhetorischer Iche ispoouleiv zuweilen im uneigentlichen Sinne vor. 3ch wie in meinen Beiträgen zur Spracherfl. bes R. T. S. 42. Die Seikbei Gufeb. hist. eccles. X, 7. (cf. Seinichen z. b. St.) modewiesen; bamit tann noch verglichen werden Epist. ad. Zen. #Seren. c. 3. in Opp. Just. Mart. Fr. fest diefen beiden Aufwingen entgegen, bag bann der Sat bes 21p. der logischen Ronfequenz ermangele, benn bie Berabschenung ber heidnischen Bitter schließe weder bas schlechte Berhalten gegen die eigene Bettheit, noch den profanen Sinn überhaupt aus. Diefer lo= iche Gegengrund ift nun freilich ju fpröde, benn das Natur= iche mare boch, bag ber Abscheu vor ben Gögen aus rechter Sottesfurcht fame und wenn dies, fo ware auch weder Bro= imation des Heiligen überhaupt noch Veruntreuung in den Gott culdigen Leiftungen möglich. Allein jedenfalls wird bei diefer Auffaffung der Gegensatz um Bieles schwächer als wenn man m eigentlichen Tempelraub benft.

B. 23. 24. Baruch 4, 3. heißt bas Geset ή δόξα τοῦ laxώβ. Chrys.: «Er spricht von einer dreisachen Schuld, daß fie entehren, daß sie durch dasjenige entehren, womit sie geehrt find, daß sie benjenigen entehren, der sie geehrt hat.» Seinen eigenen Tadel brückt der Ap. in alttestamentlichen Worten aus, wie er namentlich pflegt, wenn er Anklagen gegen sein Bolf auszespeptochen hat (s. Rap. 11, 9.); hier spricht er mit der Stelle Jes. 52, 5. vgl. Czech. 36, 20. 23. Die Gesangenschaft des Bolkes, weiche Gott als Strafe für die llebertretungen herbeizussüchnen genöztigt war, veranlaßte zur Zeit der Propheten die Heichen, Gott zu läftern und gering zu schähen; so wird jest Gott, der Gestgeber, wegen der Uebertretungen geschäft. Alehnlich 1 Tim. 6, 1.

B. 25 — 27. Es war dem Juden nachgewiesen, daß ber Bestitz des Gesetzes, deffen er sich so fehr rühmt, nur ihm selbst zur Schmach ausschlage. Er konnte aber in feinem Düntel sich darauf berufen, daß er nun doch einmal zum auser= wählten Bundesvolk gehöre; das Zeichen des Bundes ist die

Thoiut, Romment. 3. Rom. Br.

Beschneidung (4, 11.), fo that fich benn ber Jube auf iche Beschneidung etwas zu Gute. Der Ap. verfummert ihn in fen Borqua nicht; nur als Bundesvolf hatte ja Israel im gesetlichen Inftitutionen, auch felbft bie Beiffagungen empfunt (3, 1. 2.). Allein der Ap. nimmt einen boben, über bes wöhnliche Jubenthum weit hinaus liegenden Standpunft, bem er zeigt, baß bie eigentliche Substanz bes Denichen, m auf Gott blidt, etwas ift, bas nicht mit Augen wahren men werden tann, biejenige Energie bes Willens, aus w der die Geschescrfüllung hervorgeht. Diefen Gedanten fit er auf eine ben judifchen Dünkel besonders bemuthigende 8# aus, indem er bie Wendung nimmt, es werbe der bas 64 übertretende Inde als ein Heide angesehn und umgeseht i bas Giciets haltende Heide als ein Jude, ja es werbe auf Beife dazu kommen, daß Juden von Heiden gerichtet wertet Ju bem ear 2. 26. ift das Srav B. 14. und ber gange 🗯 fpruch des Ap. an jener Stelle zu vergleichen. Um befter 🕷 es, die mit B. 26. begunnene Frage crft mit B. 27. schließen; indes, auch wenn man bies nicht thut, with Erasm. und Den.'s Unnahme, bas xai fei fteigernd, cimm nicht billigen tonnen, fondern es beffer mit Luth. übericht « und wird alfo». Das erfte azoosvoria in B. 26. ift in fret genommen als & anobuoros, baber das zweite Ral W Bronom. Mastul. adrov; umgekehrt bezieht fich bas Rem avrov auf das Maskul. Joh. 8, 44. Auf die Schwierigten welche bas ex ouorews in B. 27. als nahere Bestimmung m azonsvoria an diefer Stelle zu haben scheint, hat vorigi Dlob. aufmerkfam gemacht, das das Wort nämlich, wend bloß den Gegensatz zur innern Beschneidung ausdrücken if überflüffig fei und auch fchon B. 26. hatte erwartet weits fönnen. Aber feine eigne Faffung, nach welcher anpopunt tor vouor teloi oa als Ein Begriff angesehen und bet Si feyn foll: « bie ohne höhere Sulfe das Gefes haltenbe Sein welt», laßt fich grammatisch eben fo wenig rechtfertigen, # bie Roppe'iche Auffaffung, nach welcher en widewc germit mit relovoa verbunden wird. Es ift richtig, daß der 🏶 wohl das ex quosews im Gegenfat zu dic yoauuaros περιτομής gebraucht hat. Man erhält aber auch einen f

en Segensat, wenn man mit Reiche fagt, bie Borhaut the als etwas Phylisches bargestellt, bas eben beshalb nicht huldig mache, während ber Jude sich beim Besitz der ktlichen Gnadengüter schuldig mache. Das dick mit dem in. bezeichnet einen Zuftand, in welchem etwas geschieht, Ray. 11; 14, 20., ausgehend vom Begriff ber Vermittelung; im rutichen bafür bei, unter, im Lat. in: dia daugeven, uns 🛢 Bränen, in lacrimis. Der Sinn ist baher hier, was Bidl. als die Bedeutung annimmt, «ungeachtet.» Гра́ц-' fann hier nicht herabseyend vom vouos gebraucht seyn; te B. absichtlich yoauna ftatt vouos gesett haben, fo muß= man an ben Gegenfas bes äußerlich geschriebenen, Bin beutlichen Sittengesets zu bem innerlichen ber Heiben 15. benten. Korvei zwar in Beziehung auf das Weltge= bt. aber von einem ideellen Gerichte wie Matth. 12, 42. 5. 5, 45. Hebr. 11, 7. Weish. 4, 16. Beng.: quos tu licas, ji te iudicabunt; Srot.: comparatione sui tuam pam evincet.

**B.** 28. 29. Nicht unvassend macht Dlob. bei biefer zbings mertwürdigen Stelle bie Bemertung, fie zeige, daß - Av. bas A. T. wohl wortlich aber nicht buchftäblich fgefaßt; auch bie fo hoch gehaltene Beschneidung fest ber wam Symbol beffen herab, was vor Gott allein Werth t, wie benn auch schon bas A. T. von einer Beschneidung 3 Herzens fpricht, 5 Mof. 10, 16. 30, 6. Jerem. 4, 4. 28as ERonftruftion anlangt, fo findet in B. 28. eine mlozn ftatt, bem aus ben Brädikatfägen bie Subjekte lovdalog und neronn zu ben Subjeftfägen an erganzen find, fo g. B. auch Die äußere Beschneidung wird eben fo als eine \* 3, 29. aterielle herabgesetst wie Eph. 2, 11. vgl. Rol. 2, 11. Phil. .3. Ueber die Konstruktion in 2.29. sind neuerdings die nichten auseinander gegangen; nach der gewöhnlicheren An= ht hat man hier bas umgekehrte Verhältniß wie in V. 28., mlich aus den zwei Subjektfähen die Prädikate lovdajog b περιτομή (άληθινή) zu ergänzen. Nun fann man zwar gen biefe, von Rück., Reiche, De 20. ebenfalls angenom= ne Auffassung einwenden, daß bie Ergänzung bes Prädifats οιτομή und eines ούσα zu έν πνεύματι, ού γράμματι

erwas Gewaltfames habe. Allein um Bieles befremblicher ift boch biefe Ergänzung nicht als bie in B. 28. Dagegen ift es unzweifelhaft viel unpaffender, ju überfegen wie Fr. und Mey. thun: sed qui in occulto Iudaeus est, Iudaei nemine dignus est, et animi circumcisio per spiritum same ctum peragitur non per scriptam Mosis legem, fo baf πνεύματι, ού γράμματι ein γίνεται ober έστίν zu ergant wäre. So fehlte ber Gegenfat, und es murbe eine fimple fcbreibung von ber Art und Beife gegeben, wie die Befchne bung zu Stande fommt. Das er to xourto bezeichnet be Geift als die Sphare, wo diefe Beschneidung, b. i. Abfonde rung von bem Unreinen, ju Stande fommen foll, und es tang babei verglichen werden 1 Betr. 3, 4. Auf berfelben Anfchan ung, welcher ber Ap. hier folgt, beruht die Bezeichnung ber Chriften als bas geiftige Israel, Rap. 9, 6. Gal. 6, 16. Bd ben vieldeutigen Borten er πνεύματι, no γράμματι frägt # fich namentlich, ob meifua auf ben menschlichen Geift geber fo bas bas er bie Sphäre angabe, in ber bie Befchneibung Dann würde yoaunare in überfegen fem statt finden soll. «nach bem Buchftaben» und wäre fo viel als en to gareos. Diefe von mehreren Auslegern in verschiedenen Modifikationen angenommene Fassung würde jedoch auf eine Tautologie im Berhältniß ju B. 28. führen, baher richtiger averua von ben Gottesgeift im Menschen, in welchem und burch welchen bie innere Reinigung ju Stande fommt, und ypauna Bezeiche nung bes Gesetzes als eines unlebendigen Princips, bas fic mit bem Willen nicht zufammengeschloffen hat, f. R. 7, 6. und 2 Ror. 3, 6. - Das of wird nach der gewöhnlichen Auffaffung nicht als Neutr. (cuius rei, fo fchon Camerar.) fondern als Mast. genommen, und wenn Dey. bagegen eine wendet, es fei dies contort und schließe unpragmatisch die neourourf von dem aus, was der Relativfas prädicirt, fo läft fich entgegnen, daß boch ber Joudalos im Borhergehenden ber Sauptbegriff war. Dem truglichen Urtheil menschlicher Richter wird das des göttlichen Gerichts gegenübergestellt (4, 2.).

## Rapitel III.

## Inhalt und Theile.

1) Der Ap. verkennt keineswegs, daß von Seiten der gottlichen benerweisungen aus Israel vor den Heiden Vorzüge besige, B. 1-8. In sich aber ist die Sündenschuld und Hülfsbedürftigkeit des Juden des hellenen gleich, B. 9-20. 3) Eben deshalb hat Gott einen zweien heilsweg der Rechtfertigung eintreten lassen, B. 21-26. Bet dieser Art der Rechtfertigung wird Jude und helde ganz gleich nut; das Medium der Rechtfertigung ist allein der Glaube, B. 27-31.

## **B.** 1—8. Der Ap. verkennt keineswegs, daß von Seiz en der göttlichen Gnadenerweisungen aus Israel vor en Heiden Vorzüge besitze.

B. 1. 2. Das our weift barauf zurück, daß der Jude 1 Seiden ganz gleich gestellt worden. Benn er nun bier bweift, daß ihm dennoch von Seiten Bottes Borguge gus men (to περισσόν, Theod. ή προτίμησις), fo braucht n nicht nothwendig anzunehmen, er habe eine bestimmte Rlaffe 1 Gegnern, feien es hochmüthige heidenchriften, feien es Juften, welche ihn felbft in Verdacht zu bringen fuchten, vor gen gehabt. Es erflärt fich biefe feine Ausführung hinläng= ), wenn er, auch ohne Rudficht auf bestimmte Gegner, das thältniß der Vorzüge des Juden zu der Frage über die Recht= tigung bes Menschen vor Gott auseinandersepen wollte. e meite Frage bringt ein specielles περισσόν jur Sprache. No bezieht sich auf den Hauptbegriff, auf das negeocoir, ud. Es entfteht nun bie Frage, ob ber 21p. burch bas nowuur eine, die vornehmste, Prärogative anzuführen beab= tigt, ober ob er nur eine genannt und in Folge seiner haftigfeit ober auch weil er fich bewußt wurde, daß dieses : Stud fcon zum Beweife ausreiche, Die übrigen übergans habe. Lieft man mowror uer yap, welches in BD\*E fehlt, fo wird es, wie ichon Beza bemerkt, wenn auch nicht viß, boch wahrscheinlicher, daß nowrov — wie außer Be= auch Theod., Calv., Beng., Roppe u. A. annehmen ecipuum, primarium bedeute. Unbegreiflicherweife wird Rück. die Möglichkeit diefer Bedeutung in Zweifel gezo=

,

gen (2 Petr. 1, 20. 3, 3.), aber eben fo wenig laßt fich au bererfeits aus dem pier (DRcy.) schließen, daß ber Ap. mi andere Stude hinzuzufügen, unzweifelhaft bie Absicht gehabt be, da ja uév zwar immer einen mehr oder minder flar bachten Gegenfat voraussett (oft nicht mit einem höhern Gu be von Klarheit gebacht, als wenn wir fagen: «es wift boch niemand»), ben aber ber Schriftsteller beshalb nicht rabe auszubrücken beabsichtigt (Rühner II. §. 734. Matti 8. 621. 6.). Co hat der Bf. des Sebräerbr. Rap. 9, 1., eize uev xtl. schrieb, gewiß nicht beabsichtigt, einen Gege folgen zu laffen. Uns erscheint es nun mit Grasm. mit meiften Reueren als bem Charafter bes Ap. und bem Erft niß biefer Stelle angemeffener, ju fagen, bas P. nd Stude aufzuzählen beabsichtigte, wie er es etwa R. 9, 4. than hat (welchen Ausspruch fogar Grot. und hammon) eine Fortsehung ber hier angefangenen Aufzählung anfer biefes aber burch bas Thema fortgeriffen eben fo unterlief, Rap. 1, 8., f. daf. d. Anm. Abyra tann Bezeichnung ba lichen Aussprüche überhaupt, namentlich ber vouo 9eoia (Rap. 9, 4.), wie hier Chryf., Theod., Det., Bet annehmen (Avg. 7, 38.), von welcher Annahme bann bie Bed. des arcioreiv in D. 3. bedingt wird. Andere and ger haben, auf B. 3. gestützt, Lóyca speciell auf die messe schen Berheißungen bezogen (al Enaryeliae, Rap. 9, 4.), Batabl., Hunnius, Grot. und fast alle Reueren. Allering läßt fich bagegen einwenden, daß biefe Beschränkung ber 4 yia rov Seov durch nichts angedeutet fei, allein auch we λόγια vom Gefes verstanden wird, findet ja immer icon Beschränfung ftatt, und um fo mehr entscheiden wir uns eben für die Bed. « meffianische Beinagungen », weil fich bei 🗰 Annahme B. 3. befriedigend erflärt.

B. 3. Ti γάφ führt wie das Lateinische quid em und das Deutsche « denn wie ?» eine Bestätigung ein, und pm — unter der Voraussezung, daß λόγια die messichneichen Beste gungen bezeichnet — auf folgende Beise. Der Ap. hebt unter in Vorzügen Israels absichtlich und, wenn man will, mit Jun benjenigen hervor, welchen es sich am wenigsten zu Run gemacht. Von der Boraussezung ausgehend, daß der Berje te in der Verson Christi erschienen sei, ergab fich der Gin= uf, bag boch dem Bolfe Gottes biefer Borgug nichts ge= Bt habe; er hat aber bennoch genut, nämlich ber exloyn, **L. R. 9, 6—8. 11, 5. 25.** Hnioryoav wird danach von a bereits offenbar gewordenen Unglauben ber Juden an Je= m erklärt; in dem rwég möchten wir nicht die Absicht zu bouen, sondern eher etwas Fronisches erkennen (f. Beng.). Jahl ber gläubig gewordenen Juden ift im Berhältniß zu B.beiden allerdings gering gewesen, wie dicfes auch ber fand bestimmt ausgesprochen, Matth. 8, 11. 21, 43., boch pte wohl zur Zeit des Paulus der Gegensatz noch nicht fo fallen, Ayg. 21, 20. \*). Hat man τὰ λόγια τοῦ θεοῦ bem Gefes erklärt, fo muß anioreiv hier im Sinne von 11.9eiv genommen und von ber Befesesübertretung gefaßt mer-"Allein, wenn auch arcioreir fo viel feyn kann als «fich los beweisen », fo ftcht diefer Auffassung boch entgegen, bie nioris Gottes alsbann weniger gut als Gegenfatz ge= werden fann, doch f. J. B. Calv. Bei unferer Auffaffung ichnet die nioris die Treue in Erfüllung der Verheißungen. Mi vévoito Ausdruck des lebhaften Abscheus, **33.4**. bas hebraifche הלילה d. i. ad profana (c. He parag.); daß bie Rlaffifer, wie Urrian, fich öfter ber Formel bedie= , hat Georgi in den Vindiciae N. T. S. 323. nach= iesen \*\*). Daraus, daß ber Ap. mit dem xa9wg yéypa-:e einen Ausspruch, der nur die Bahrhaftigkeit Gottes t aber bie Lügenhaftigkeit ber Menschen bezeugt, zum Be= ber Worte yevés9w — weustys anführt, möchten wir nicht mit Rück. schließen, daß der Sat nag de är90w-: Weuorns ein Nebengedanke des Ap. gewesen fei; vielleicht ; schon in dem mäg ein Gegensatz zu dem rereg. Biel=

<sup>\*)</sup> Reander in der Pflanzung B. I. S. 358. Anmerk. (g. A.) it sich auf die Stelle bei Orig. in Jo. Tom. I. §. 2., woraus er-, daß zu jener Zeit die Zahl der übergetretenen Juden sich nur auf 000 betaufen habe, doch läßt sich diese Stelle nicht zum Beweise gethen, da sich Orig. dabei an die Zahl der Offenbarung Iohannis 7, 4.) anschließt.

mehr hat ber Ap. gewiß die Absicht gehabt, die Unabhängige feit Gottes von den Menschen und zumal von ihrer Unter in recht ftarken Worten hervorzuheben; bei mäg hevorng hate wohl Pf. 116, 11. vor Augen gehabt. Achnlich 2 Tim. 2, 13 Γινέσθω, welches wohl nicht sit ober esto, fondern fiat p überfegen \*), bem Sinne nach fo viel als « fich erweifen» Theophyl. gavegovogae. Beng. fest zur Erflärung w yevéo9w hingu in iudicio; biefe nahere Beftimmung ift inte nicht im Kontert begründet und ber Sache nach nicht not wendig. Das von bem Ap. angeführte Citat ift gang nachte LXX. von Bf. 51, 6. Adyor in der Stelle ber LXX. in te fich wohl auf Rechtsaussprüche beziehen und zoiveo 9at a bie Beschuldigungen ber Menschen gegen Gott, fo erhalt wir ben Gegenfas: Gott foll als gerecht erfannt werben, wa er Richter ift, und als Sieger ausgehen, wenn ber Den ihn zu richten wagt. Da es nicht nothwendig, daß bie gebraut ten Stellen bes A. T.'s jedesmal genau auf ben vorliegenden f paffen, fo ift wenigstens tein nöthigender Grund für bie # nahme vorhanden, bag ber Av. Loyoe im Sinne Der vort angeführten 26yra genommen habe.

B. 5. Die Art, wie der Ap. den aus dem Unglauben b Bolkes hergenommenen Grund beseitigte, giebt zu einer neu Einwendung Beranlassung, daß ja nämlich auf diese Beise Sünde der Menschen Gott zum Besten gereiche. Da sch bie Worte B. 3. eine Rüge des ungläubigen Juden beabsi tigten, so hat man anzunehmen, daß der Ap. auch hier e dem Charaster des disputirsüchtigen, unlauteren Juden here spricht. The od.: ds der tov two deartion derivollogirau rooscorov. Für die speciellen Begriffe von arcoriarossis stehen nun hier die generellen adissa und deracooiwossir dann B. 7. wieder die speciellen <math>dligeta und peöx austreten; die deracooirg ist auch hier die Eigenschaft, möge deren Gott jedem das Seine zusommen läst, also gegebenen Verheißungen erfüllt, so Her. 6, 10. 1 Joh. 1.

<sup>\*)</sup> Fr. will nur die Uebersezung fiat gelten lassen, allein sowohl ferhalb des N. X.'s als im N. X. steht die Bed. werden fur das Prenicht ausschließlich fest, für "sich erweisen, feyn" findet es sich z. B. S 6. 1 Kor. 10, 32. 16, 14. Rol. 3, 15. Sebr. 11, 6. 2 Petr. 1,

Imorávar in ber späteren Gräcität so viel als « beweisen » val. ak LXX; Susann. B. 61.: συνέστησεν αύτούς Δανιήλ έχ τοῦ TIS I στόματος αύτων ψευδομαρτυρήσαντας. Rom. 5, 8. 2 Ror. **n.**! 7, 11; 6, 4. f. Betft. Die Formel vi égovuer (4, 1. 6, 1. 16 7, 7. 9, 30.), epeis our (9, 19. 11, 19.) fann dem Ap. aus 22 ber rabbinischen Dialektik bekannt gewesen seyn, fie findet fich ۲. namlich haufig im Talmub: מאי איכה למימר, quid est di-÷., cendum ? Indes bewegt fich die bialettische Rede in allen ; ` Sprachen in ähnlichen Formeln. Arrian Gpitt. 1, 10, 7. ri ούν εγω λέγω: ότι άπρακτον το ζώον; μη γένοιτο. Bet Blat v: Entoxemune a ri Légouer. Der Gegner fonnte den \$. beschuldigen, daß die von ihm ausgesprochene Anficht Gott ungerecht erscheinen ließe; ba ber Ap. aber ben Gegner nicht rebend einführt, fondern nur feinen etwaigen Einwand auf-" nimurt, fo tritt berfelbe burch un als eine Frage auf, auf welche eine Regation erwartet wird. Der Artifel bei bem Pars ticip Enigeow weift darauf hin, daß an das befannte richs terlich e Berhaltniß Gottes gebacht wird, eben fo auch der Ars titel bei doyn'r. Die Formel zara är 9 panor Léyw ift aus bem Gegenfase von Menfch und Gott zu erflären, bas Menfchs liche \_ bas Unvollkommene und Sündhafte; in diefem Sinne σοφ La ανθρώπων, 1 Ror. 2, 5., κατά ανθρωπον περιπα-TEID- 1 Ror. 3, 3. Danach bezeichnet xarà ardqumor Léyeur «nach unvolltommener, menschlicher Ginficht fprechen», naber au , was barin eingeschloffen liegt, «nach ben menschlichen Ber haltmiffen fprechen » vgl. Gal. 3, 15. 1 Ror. 9, 8. Rom. 6, 19; bei ben Talmubiften finden fich Erlauterungen aus bem gen ohnlichen Leben mit ber Formel eingeführt הקבר אברר אברי אביי and E e bie Menfchen reden»; auch bei ben Klaffitern ar Sowrirws la Zeir, humane loqui, Athen. Deipnos. IX, 29. Petron. Set. c. 90., vgl. Ufteri ju Plut. ad. Apoll. S. 3. Bei bem AD - fann nun hier nur der Sinn seyn, er spreche als unerleuchs tet er Menfch; ba nämlich bas fromme Gemuth vor bem gegen 🖲 🗢 tt ausgesprochenen Borwurf der Ungerechtigkeit zurückschaudert, SO. Bielt er für nöthig, ausdrudlich hervorzuheben, daß er nur im Sinne Anderer fpreche. Benn Fr. die Erflärung des Theob. beFampft: rods rav ällwr redeixa loyiopous und bagegen die Erflärung giebt: hominis more dico, qui non satis semper verbis diligenter excussis caveat, ne indecora in Deun transferantur, so muß man sagen, daß diese beiden Fassur gen sich keineswegs ausschließen.

28. 6. Die Antwort des Ap. ift apagogisch, nicht de reft; fie erscheint besonders flar und treffend, wenn man mit Limb., Seml., Roppe, Reiche, Dloh. annimmt, bas róquog die heidenwelt bezeichne. Ohne 3meifel gab ba Jube bas Gericht über die Seidenwelt zu und wenn bies, jo war er überführt. Der einzige icheinbare Einwurf, faat Dist. ift ber, baß bie jubifche Meinung von bem Gericht über bie heidenwelt irrig; aber - entgegnet er - es ift boch ein af Bahrheit beruhender Jerthum; das Falsche daran ift nur bie Meinung eines ausschließlich die Seiden treffenden Gericht. Bahrend andere Bertheidiger diefer Auffaffung Wevoua gem bezu vom Gögendienst erflärten, welches sich sprachlich nicht rechtfertigen läßt, fagt Dloh.: «Im Gegensat mit aligem bezeichnet es den ganzen Zuftand der Unwahrheit, d. i. be Gottentfrembung, aus dem alle einzelnen Meußerungen be Sünde hervorgehen, und das xaya, fahrt er fort, erhält ge rabe nur bei diefer Auffaffung feine bestimmte Bedeutung: ««Auch ich, fagt ber Beibe, könnte Unfpruch machen auf Freiheit vom Gericht, benn bei mir tritt berfelbe Fall ein». Neben anderen Gründen führt uns Kr. bagegen ichon die Bord ftellung an, welche, wenn zoouor den Nachdruck hatte, die Bor anstellung vor zowei erfordern würde, und ebenfo Deb. Diefer Grund ift nicht haltbar. 3m Gricchischen wie im Lateinischen ift sowohl Die lette als die erfte Stelle die Rraftstelle, f-Rühner §. 863. 3. Sand Lehrbuch bes lateinischen Styles §. 102. In Betreff des Subjetts \*) und der Apposition ift dies unzweifelhaft (vgl. zu R. 10, 19.), das Objett möchte allerdings gewöhnlich, wenn es ben Nachbrud hatte, an ben Unfang gestellt worden feyn, Matth. 28, 5. 12. Apg. 24, 27. 19, 2. Sebr. 7, 2., boch finden fich auch bavon unleugbare Ausnahmen. Luc. 11, 11. fteht zweimal bas Dbi., bas den Nachbrud bat

<sup>\*)</sup> Merkwürdig ift auch die Stellung in 1 Kor. 13, 13. Dott fteht dyánn, worauf der ganze Nachdruck ruht, nach nlores und elnu während — was auch der Natur der Sache gemäß ift — anderwärti elne zuleht fteht, Kol. 1, 4. 5. 1 Theff. 1, 3.

voran: μή λίθον επιδώσει αντώ - μή δαριν επιδ. αυτώ. bas britte Mal un énio. avro oxognior; 2gl. 2 Ror. 5, 16. (fehr auffallend), Bebr. 6, 17. (auch 2. 7. die Stellung des gen. είλογίας), Apg. 12, 14. (τον Πέτρον), 24, 5. (λοιμόν), 25, 3. Auch daß xoguos geradezu die Heidenwelt bezeichnen tonne, möchten wir nicht, wie es Rück. thut, entschieden befucten, wenngleich bie vorzüglich hiefür anzuführenden Stellen 1 fr. 1, 21. 6, 2. auch noch nicht entscheidend find, denn auch in biefen könnte & xóquog ben Gegensatz zur Basuleia rov Lowron im Allgemeinen bezeichnen. Wenn jedoch die Juden fonftant bie Beiden mit bem Ramen Die (Luc. 12, 30. rà 29m rou rou voquov) belegen, fo konnte wohl auch B. bes Wort vorzugsweise von ber Heidenwelt gebraucht haben \*), mb Rom. 11, 12. 2 Ror. 1, 12. wird diefe Bed. wohl ans unehmen fepn. Dagegen können wir nicht glauben, bag ber t. mit bem eyu B. 7. einen Seiben redend eingeführt haben follte; bas vorangegangene xóoµog reicht nicht aus, bas dyw grade nur von einem Seiden zu verstehen, es hätte beißen miffen eyw o edrezos; auch ift bann bas ere nicht erflärt. Bir ziehen baher die gewöhnliche, schon von den griechischen Interpreten vorgetragene Erflärung vor, nach welcher fich ber Up. zu feinem apagogischen Beweise auf bas in bem jubis ichen religiosen Bewußtseyn so fest gegründete Dogma von Bott bem Beltrichter beruft, 1 Dof. 18, 25. Bf. 50, 6. 75, 8.; róquoc bezeichnet wie Rap. 5, 12. 2 Ror. 5, 19. die ganze Menschenwelt, und es frägt sich bann nur, welches der Nerv feines Beweises fei. Rach Chryf., Theod., Theophyl.: «Aus ber Thatfache, daß Gott ben Böfen ftraft, folgt, baf die Ungerechtigkeit keineswegs zur Verherrlichung Gottes Allein fo würde mit Ueberspringung von B. 6. auf bient. » B. 5. zurückgegangen und überdies lag diese Folgerung boch nothwendig in dem vorher von dem Ap. ausgesprochenen Sate und ber Ap., welcher fagt, daß, wo die Sünde mächtig

<sup>\*)</sup> Ueber ben rabbinischen Gebrauch von beid und beider die rabbinischen Gebrauch von beidebrender als Lightf. zu Joh. 3, 17. Iten in den dissert. T. I. S. 442. f. Die dort S. 442. angeführte Stelle zeigt, daß auch nach rabb. Sprachgebrauch P. hatte sagen können: xeiver o Jeos rov zóoµov und doch nicht bloß die heiden meinen.

geworben, bie Gnade noch mächtiger geworben, R. 5, 29, hätte ja auch wohl den Sat nicht geleugnet, daß wird ? lich durch die menschliche Sündhaftigkeit Gottes Größe und Gute besto mehr in's Licht tritt. So mußte man alfo, wie bies auch in der Struktur ber Sätze begründet ift, bas erni πως χρινεί x. τ. λ. auf das unmittelbar Borbergegangene bei ziehend, das Beweismoment mit Calv., Rolln., Rud. fe = angeben: «Da Gott Weltrichter ift, fo fann von Ungerech tigkeit auf keine Weise bie Rebe seyn, auch wenn wir nicht in Stande feyn follten, jenes Bebenfen auf andere Beife m I fen.» Fr. läßt fich gegen bie Schwäche biefes Beweifes alf vernehmen: tali obloquutori latus praebuisse P. quotus quisque sibi persuadeat, quum praesertim extra ictua esse potuisset, si scripsisset: insi nug diralug xpiveī & Jedg tov xoopor; Rud., welchen ber ermähnte Rom. mentator vorzüglich wegen jener Auffaffung angegriffen hatte, ... legt auch ein wehmuthiges Geftandniß über bie Geiftesschwächt welche ber Ap. hier verrathe, ab: « Das biefe Argumentation fchmach, fehr fchmach fei, ift zuzugestehn und von mir, wit von Kölln, und be 28. zugestanden worben. Aber nicht alle Argumentationen unfers Ap. tonnen wir für ftart anneh men, biefe gegenwärtige aber fonnte ihm auf feinem idealen Standpunkte und bei feiner hohen Frömmigkeit leicht ftarker au fcheinen, als fie ift.» Wir meinen, ber 21p. hat fich nicht fo febr zu ichamen, fonbern, wenn Einer von Beiden, fo vielmehr fein Interpret. Bie? Bare das wirklich eine fo nichtige Argumentation, wenn ber Ap. fagt: « Steht dem relis giöfen Bewußtfeyn einmal unzweifelhaft feft, daß Gott ber ges rechte Beltrichter ift, ber bas Bofe bestraft, fo muß bas Bofe ftrafbar feyn, auch in bem Falle, daß wir nicht im Stande wären, ben erhobenen Einwurf zu beantworten.» Ift es mit jenem Lobe der hohen Frömmigkeit ein Ernft und fagt daffelbe irgend etwas, fo muß auch einer folchen Argumentation auf Grund eines von religiöfen Menschen aller Zeiten und Bonen anerfannten religiöfen Bewußtfeyns ihr Recht zugestanden werden. Bare es ein fo schlechtes Argument, aus ber Thatsache bes - Schuldbewußtfeyns die menschliche Freiheit zu beweisen ? 2Benn Männer wie Drig., Schelling (in der Abhandlung von ber

156

iniheit), Benede, Baffavant (über die Freiheit) fich au en Dogma der Präeristenz bekennen, ruht ihre Ansicht auf inem andern Fundament, als auf der doppelten Thatsache des Bewußtseyns, einerseits auf bem Bewußtseyn ber Freiheit, worerseits auf dem der Schuld? Ja hat nicht Hr. Rück. felbst - und wir ehren den hierin bewiefenen sittlichen Ernst -befannt, bas Vorhandenfeyn der Sunde mit dem Bewußtfeyne cigne Schuld auf feine andere Beife als durch Boraussepung eines vorzeitlichen Falles erflären zu können (in f. chriftl. Bhlos. I. S. 129. f.)? Einen neuen Weg zur Auffindung eines forieren Beweises schlägt indes Fr. ein: « der Say, daß Gott Beltrichter ift, fagt aus, daß der Böfe bestraft, der Sute belohnt vito; wäre aber jene Konsequenzmacherei richtig, fo müßte er Boje belohnt werden, infofern er die Gerechtigkeit Gottes upfiehlt, der Gute dagegen bestraft, insofern er dazu nicht imirft». Wir können bies nicht als bie Meinung bes Ap. Rnnen und zwar vorzüglich aus bem Grunde nicht, weil bann <sup>7</sup> Ap. die Spipe feines Beweises verdedt hatte; hatte er nam= ? nicht alsbann schreiben muffen: nos rods ubr adixove ₩ει ό θεός, τοις δε άγαθοις μισθόν άποδώσει?

B. 7. 8. Die logische Berbindung dieses Berses mit vorhergehenden Aussprüchen wird je nach den verschiede= L Anfichten über bas Vorhergehende verschieden gefaßt. B cod. A und einige minusc. ei dé haben, fommt bei ber Ungern Bahl ber Zeugniffe nicht in Betracht und auch wenn Die ächte. Lesart wäre, würde es unferer Ansicht nach ohne, Tentlichen Einfluß auf die Bestimmung bes Busammenhangs n. Unferer Meinung nach hat der Ap. die Absicht, noch iter zu zeigen, daß, wollte man die Folgerung zugeben, die Therrlichung Gottes durch bie Sünde ber Menschen hebe bie wafe auf, kein Gericht des Sünders möglich fei, ja viel= the bie ganze sittliche Praris umgekehrt werbe. So ift benn . 7. theils Erläuterung theils Fortfegung des Gebankens von i. 5. und was die Fassung ber ersten Berson betrifft, so mei= en wir mit Mey., daß die einfache Rote von Efte genüge: uam personam ponit pro quavis alia. Es hat nun freid ben Anschein, als ob ber Sat ei yag x. r. 2. die Bererrlichung Gottes durch bie menschliche Sünde schlechthin bes

ftreite; bies können wir nicht glauben, ba nach bem, was ber Av. B. 3. und 25. fagt, diefe Folgerung nothwendig von ihm anerfannt werden mußte. Man bemerke jedoch, daß in dem Sinne, in welchem fie ber Gegner machte, ber 2p. allerbinge ble Beistimmung versagen mußte. Während nämlich bas Aus fchlagen mferer Sünde einerseits ju unferem eigenen Beften andererseits zur Verherrlichung Gottes als reine Gnabe Gotte vom Sterblichen verehrt werden muß, ftellt der Gegner es f bar, als bed ürfe Gott ju feiner Berherrlichung unferer Sins Und ware die Antwort des Ap. nicht eine avagogifche. be. fondern eine dirette gewesen, fo hatte er eben antworten mis fen: μή γένοιτο. ούδαμως γάρ της άδικίας σου ένδελς δ Die alh9eca nimmt also wiederum die niorig in B. 3. Ashc. auf und Vevoua, welches Wort bei Lukian, Ariftid., 30 feyh. ftatt wevdog, fchließt bie perfidia mit ein wie aligue bie fides. Den Aorift in eneglovevoer mochten wir nicht mit Men, aus der Vergegenwärtigung bes Gerichtstages, and bas Refultat offenbar wird, erflären, fondern wie R. 5, 20. du alle Rudficht auf die Zeitrelation faffen und mit Luth. min tifch überfegen; vgl. über ben Aoriftus die Bemerfungen jn 5,2 "Ere noch, nämlich: «ba dies feftsteht.» Ueber bie Bedeutum bes zai find fehr verschiedene Meinungen aufgestellt worden; # ift am einfachsten die Bedeutung «eben» anzunehmen, Sern ju Biger G. 837., die wir im R. T. Hebr. 7, 26. (text Griesb.) 1 Betr. 2, 8. Gal. 3, 4. finden. , Sätte hier ein bet fcher Schriftsteller «eben» geset, fo wurde er fich vielleich felbst bes genauen logischen Sinnes nicht bewußt gewordt fenn, es wäre diefer: «ich, bas Wertzeug ber Verherrlichm verbiene es am wenigsten. » Andere auch, fogar, obenein Theoph., Pel.: insuper iudicor, qui laudari deberenbann müßte es aber heißen: ri ert xal xoivopat; Beng: «auch ich Jude», Dleh.: «auch ich Heide», Fr.: «auch ich Baulus. > — B. 7. ift von B. 8. nicht durch bas fit gezeichen, fondern nur burch ein Romma zu trennen. Ueba bie grammatische Faffung ber Struktur von 2. 8. ift man nm mehr einig, es findet nicht fowohl ein Angfoluth als eine Ab traftion ftatt (f. Rrüger in dem trefflichen Berte: Unter suchungen aus dem Gebiete der lateinischen Sprachlehre IL

5. 451. flg.), welche auch bei Rlaffifern fowohl im Lateini= ichen als im Griechischen nicht ungewöhnlich, f. die Citate bei Bin. S. 485. Der Ap. hatte schreiben wollen: zad ti un - ποιούμεν oder ποιώμεν τα κακά; flatt deffen aber macht n - als ihm die ungerechten Beschuldigungen ber Gegner bes 6. in den Sinn treten, von Entrüftung fortgeriffen - bas Bebun von dem parenthetischen Sate abhängig. Eben weil bie letten Worte des Hauptfapes mit der Parenthefe verschlun= find, barf man auch nicht mit Griesb. und Knapp Barnthesenzeichen fegen. Das ore ift Anführung ber bireften Rebe. Bu Blaognuovue9a haben wir roceir zu erganzen; bie erste Verson in Blasquoupeda und das huãs könnte nan von den Chriften überhaupt verstehen \*), ba man indek in biefem Falle noch eine nähere Bestimmung bes hueic erwarten follte und ba auch wirflich P. burch folche Aussprüche wie B. 3. bei erbitterten Gegnern zu ähnlichen Beschnidigum= gen Veranlassung gab, fo denkt man richtiger an P. sclbft. Schon Chryf. und Theod. machen auf of de enledvager ή άμαρτία, ύπερεπερίσσευσεν ή χάρις in Ray. 5, 20, aufs mettiam, aus welchem Ausspruch bas felix culpa, quae talen meruit redemptorem ber Meffe hervorgegangen ift. ---Das we hat man ohne Zweifel auf die Blasgyuovres zu be= siehen und nicht auf die *nocovres* rà xaxà, sva ëlon rà aya3a. Daß ber Ap., anstatt eine liebreich vergebende Stim= mung gegen jene Lafterer zu offenbaren, ben Bunsch ihrer Bc= strafung ausspricht, rechtfertigt Rück. badurch, daß er fie eben «als Diener Satans» angesehen. Bielmehr frägt fich wie= derum, mit welchem Rechte ber Chrift auch Satansbienern Strafe anwünschen dürfe, und die Antwort ist: unter der Vor= Jussezung, daß sie nicht Buße thun. Bgl. 2 Ror. 11, 15. Ind bie viel angefochtene Stelle 2 Tim. 4, 14. halte man mit B. 16. jufammen \*\*). - "Evdixog = ev ding wv, val. ev lin πάσχειν = ένδικώς, Juftin Dialog. c. Tryph. p.234. A.

<sup>\*)</sup> Die Beschuldigungen ber heiben gegen bie Christen in dieser insicht ersticht man aus Orig. c. Cels. III, 58. 30 fimus hist. 2. S. 14. ed. Ox., wo er von Konstantins Sunden spricht, und abnlich Ju= anus in f. Caesares, ...wo er von Konstantin rebet.

<sup>\*\*)</sup> Denen, welche sich an bem Apostel selbst versunbigt, bie ihn

## 2) 9. 9-20. An fich aber ift die Cündenschuld und Hulfsbedärftigkeit des Juden und Sellenen gleich.

B. 9. Die Lesart bei D \* G, 31., bem Sprer, Erp., Theod., Chryf. Ms. und einigen Andern: monarexouse (einige: κατέχομεν) περισσόν (ου πάντως fehlt); ήτιασάμε-Ja (yao weggelaffen) tann ichon wegen der geringen Autoritätenicht wohl in Betracht kommen. Sie muß aus einem Glosfem entstanden fenn \*). Wir nehmen nooszóue9a als Mes bium in ber intransitiven Bedeutung, welche bas Aftivum nooéxeir hat, das wie vneoéxeir « überragen, übertreffen» be-Diefe Bedeutung läßt sich zwar nicht mit Beispielen deutet. aus dem Sprachgebrauch belegen, dies fann jedoch noch nicht gegen fie fprechen, indem ber Gebrauch bes Mediums für bas Aftip von verschieden nuancirter Anficht des Schriftstellers abhing und bie späteren Schriftsteller zuweilen Media feten, wo bie früheren Aktivformen haben, fo diaxoveio9ai, vangereio9ae für 'diaxoveiv, vangereiv (Rühner §. 398. 3.), jus weilen auch umgetehrt Aftivformen, wo bie Attische Profa bas Medium gebraucht; fo hat Phalaris xouiser ftatt des Attifchen zouileo Jai, val. Lenney ju Phal. epist. p. 244. A., bei ihm findet sich auch bas dichterische axoveo9ae statt axoverv p. 315. A. Die Ruance der Medialform tann die fewn: «Bas für Bortheil kommt uns ju Gute?» Den Geban= fengang bestimme man nun fo: bas zweite Rap. hatte ben Ju= ben in Betreff ber Gesetserfüllung bem Beiden gleichgeftellt;

in der Stunde sciner Versuchung verlaffen hatten, vergiebt er, denn fie hatten aus Schwäche geschlt, dem Alexander aber, welcher der reinen Lehre mit Bewußtseyn Widerstand geleistet, wunscht er Strafe.

<sup>\*)</sup> Fr. vermuthet richtig, daß zuerst gelesen wurde: τε ουν προεχόμεθα; und in Folge dessen où πάντως als überstühstig ausgelassen, daß ferner προεχόμεθα durch κατέχομεν glossifirt und dies am Ende mit προεχόμεθα vermischt wurde. Indes zeite auch von Manchen προκατέχομεν als Erklarung dem κατέχομεν beigegeben worden ist. Er sagt: Διά τοῦ νόμου, ψησί, καὶ τῆς περιτομῆς οὐδεν προκατέχομεν als τοῦ νόμου, ψησί, καὶ τῆς περιτομῆς οὐδεν προκατέχομεν ων ξχομεν. τε οὖν κατ έχο μεν περισσόν; προητιασάμεθα γὰς Υουδαίους τε καὶ Έλληνας, καὶ τὰ έξῆς ελλιπῶς εξοηται· τῷ γὰς, τι οὖν κατέχομεν περισσόν; ἀχόλουθον ἡν ἐπαγαγεῖν τὴν έμα πίστεως δικαιοσύνην, δπες ἐν τοῖς έξῆς προϊων λέγει.

am Anfange unferes Rap. hatte ber Ap. bem Borwurfe vorges beugt, daß er bie eigenthumlichen Borrechte Israels verfenne; biefe feine Rechtfertigung unterbrach ben von Rap. 1. an verfolgten Gedankengang; er leitet wieder in benfelben zurück burch bas vi our \*). « Wie nun? habe ich etwa zeigen wollen, baß wir in Bezug auf die hauptfache vor den heiden etwas vor= ans haben?» Co Theoph., Det. (ber aber für feine eigene Berfon vorzieht, mooeyoue9a als Paff. zu faffen und ben San als Frage bes Seiben anzusehn), Schol. bei Matth., Belag., Luth., Calv., Beza, Beng., Glödl., be D., Rud. 2 a. u. a. Drig.: P. velut arbiter inter Judaeos et gentes temperat sermonem semper et librat, ut nunc hos nunc illos in quibusdam videatur arguere, et rursum singulas partes certa spe promissionis animare. --Einwenden läßt fich gegen diefe Faffung außer den fprachlichen Bedenken: 1) Sollte P. fich felbit in die Bahl der Juden ein= begreifen? - Allein auch 2. 5. und 7. war boch aus ber Seele bes Juden heraus gesprochen; ja, fann man nicht felbft fagen, baß auch der betchrte B. fich ber theofratischen Borguae bes fühifchen Bolis, ju bem er gehörte, rühmen burfte ? 2) Steht bann nicht boch bas of navrwg im Widersprüch mit bem nold zατὰ πάντα τρόπον, B. 2. ? — Im Allgemeinen ja, indeß nicht innerhalb bes Gebankenfreises, in welchem fich B. gerade bier bewegt, wonach er nur die Vorzüge im Auge hat, welche im göttlichen Gerichte gelten (R. 2, 11.). 3) Legt Fr. Gewicht barauf, bag boch eben vorher nur von äußern Borgugen bie Rebe war und daher Riemand auf den Gedanken kommen konn= te, es folge baraus ein fittlicher Borgug. Er drückt ben Ba= ralogismus, ber bei diefer Annahme entstünde, fo aus: Quid igitur? sumusne (quoniam externa nobis decora esse supra concessi v. 2.) gentilibus potiores (pietate)? Nequaquam. Nam et Judaeos et gentiles omnes peccatores esse, non est quod repetam. -- Allein es ift ja barauf Rücksicht zu nehmen, daß eben der fleischliche Jude jene äußeren Borguge auch unter ber Rategorie von sittlichen Borgugen

<sup>\*)</sup> Die Phrase findet fich bei Arrian u. A. ofter, aber auch im mas geht baraus hervor?", לכאר בקכא נכבה mas geht baraus hervor?" Tholud, Romment. 1. Rom. Br. 11

Rap. III. 28. 9.

geltend machen wollte. -- Brufen wir nun noch biejenigen beiden bivergirenden Anfichten, welche vorzüglich in Betracht Als Passivum wird nooezóue9a genom fommen können. men von Det., Metft., Cramer, Storr, Rud. A. 1., "Reiche, Dloh. Danach hätte man es fich entweder fo zu ben ten, daß ein Heide, burch das Borangegangene irre gewor ben, die Frage aufwirft; « Berden wir etwa von ben Juben übertroffen?» ober, foll boch ein Jude fprechen, fo mußte mm mit Reiche und Dloh, bem Worte bie Bedeutung vindiciren «vorgezogen werben» und es mare ber Sinn: «Berben wir Juben vorgezogen ?» Allein gegen diefe zweite Faffung fpricht, daß das Bassiv des Intransitiv npoézw diese Bedeutung nicht baben fann; gegen die erstere, bag bas Auftreten bes Seiben in diefer Frage mit Nichts, angedeutet ift und bag auch B. nachher vielmehr zeigt - nicht, bag bie Beiben eben fo ant als die Juden, fondern bag bie Juden eben fo gut als bie Seiden in die Rategorie der Sünder gehören. Bon Sems fterhuns, Benema, Ernefti, Roppe, Bahl, Fr., Den ift unter verschiedenen Mabifikationen die im Sprachgebrauch allein nachweisbare Bedeutung bes Mebii «fich etwas por halten» alfo «fich eines Borwandes bedienen», mit bem Affusativ ber vorgeschütten Sache (Sophofl. Antigone B. .80.), angenommen worben, wofür sonft im Griechischen noogaoileo 9ai. Ernefti, Roppe, Bahl machen ri jum Db jeft und verbinden ti our nooszóusda, welche Faffung aber wegen ber Antwort od narweg unzuläffig ift. Schott, Dey. erflären: «Saben wir Borfchus?»; Durch biefe Ueberfesung wird jedoch, wie Rück in ber 2ten 24. richtig bemerkt, bas jenige verdectt, was biefer Faffung bes Wortes an biefer Stelle entgegenfteht, bag es nämlich an einem Dbjette, welches nan vorschützt, fehlt. Man tann nur überseten: «Schützen wir vor?» und dann wird das Objeft vermißt. Anders verhält es fich mit noopavileo Jai, wo, wie Rück bemerkt, ber Bes ariff der πρόφασις im Worte felbst liegt. Auch wird man fo gen muffen, wenn B. ausbrücken wollte, die Juden hatten tein Recht, ihre äußeren Vorzüge vorzuschüten, ftatt od narwes ein anderer Ausbruck erwartet werden müßte, bem Sinne nad aleich πως δυνάμεθα; ού γάρ δυνατόν. - Ου πάπως

entweder fo gebraucht, daß das od das rarras einschränkt, 1 Kor. 5, 10. oder daß das narras das od verstärkt und dann derselbe Sinn entsteht wie bei narras od, Epiphanius haeres. 38, 6. s. Min. S. 510. Acreas das von adria ber Rlagegrund, « eine Beschuldigung aussprechen, » das nyo wie in ngoéygawa, Eph. 3, 3. Yg' auagriar elvat « der Botz mäßigkeit der Sünde unterworfen seyn » so im Protev. Jacobi c. 18. ond Exalyzir elvat (Fr.).

**B.** 10—18. Aus verschiedenen Schriftstellen und grofientheils nach den LXX. sind die Citate an einander gereiht, burch welche erwiesen wird, daß auch schon das A. T. von einer allgemeinen Sündhaftigkeit spricht\*). Die Ausgleichung bieser Aussprüche mit dem, was K. 2. von der Eestesederfüllung ber Helden gesagt war, ergiebt sich leicht; denn, wie schon dort gesagt wurde, so ist nicht an vollständige Gesetzeserfüllung zu benken und mit der ernsten Bemühung, dem Gesetze Gottes Gesnüge zu thun, wächst zugleich die Einsicht in das, was noch immerfort sehlt. Die Worte des A. T. sprechen in der Ordnung, in welcher sie P. ansührt, zuerst von der Verderbniß im Allgemeinen, B. 10—12., dann insbesondere von den Bersündigungen burch das Wort, B. 13. 14., dann durch die That, B. 15—17., B. 18. geht wieder auf den Inhalt von B. 11. zurück.

B. 10—12. ift aus Pf. 14., aber nicht nach den LXX. und auch nicht nach dem Hebräischen; die LXX. haben odx Eore nouw zonordryra, Fr. schlägt daher vor, öre von xaIwz yeyoarrae abhängen zu lassen: supra criminatus sum et Judaeos et paganos omnes peccatores esse, sicut non esse hominem probum, ne unum quidem libri sacri his verbis testantur: non est, qui sapiat etc. Ich hatte früher angenommen, der Ap. schiefte ben einzelnen Schristz worten das allgemeine Thema voran. Nachdem jedoch xaIdz yéyoarrae vorangegangen, läst sich nicht denken, das ber Ap. eigene Worte anführen werbe. Am besten wird man wohl einen

 \*) Theoph. beutet an, baß der Beweis absichtlich burch die Auslprüche mehrerer ber bedeutenditen Repräsentanten des A. B. geführt werden follte; allein, wofern dies der Fall ware, wurde der Ap. nicht die Namen berselben unterbrückt haben.

11 \*

mittleren Deg verfolgen und fagen, ber Ap. hat den Bfalm worten gerade diese Faffung gegeben, weil er bas ou denaum-Instau schon vor Augen hatte. Durior statt surieis, da bie LXX. und bie Schriftfteller des N. T. ftatt der Form in - m bie Form in - do gebrauchen, Bin. G. 77. Die rechte Beis beit ift nach biblifcher Auffaffung die Erfenntniß Gottes, fo be geichnet im Bf. brim ben, ber bie Deisheit aus Gott hat, fo wie bas ben, ber biefer entbehrt. Das comp. exinter fite fer als das simpl., es hebt biefer Say mehr die praftifche Seite hervor. 'Eféxderar, Pelag.: qui non requirit fundamentum, necesse est, ut declinet. Axorios auch im mo ralifchen Sinne «fchlecht» Matth. 25, 30., bei Gur. Suppl. B. 299. (309.) « verderblich » vgl. über ben Gebrauch von ανωφελής heind. ju Plato, Protag. S. 549.; nach Titt mann de synon. II. S. 11. foll es bloß «entbehrlich» heißen. Ews evós nach dem Hebr. für odde sis, von dem Bilde einer Reihe aus gedacht. Calv.: ut optimum mutuae inter nos coniunctionis vinculum nobis est in Dei cognitione Ita eius ignorantiam fere seguitur inhumanitas, don unusquisque, aliis contemptis, se ipsum amat et quaerit.

2. 13. Bis edoleouoar, welches die in den LXX. ofer vorkommende, ursprünglich bootische Imperfektform ift (28it. S. 73.), aus Bj. 5, 10., die folgenden Worte aus Pf. 140,4. Das Bild, welches in raque x. r. 2. liegt, ichon von Eft treffend erflärt: sicut sepulcrum patens exhalat tetru ac pestiferum foetorem, ita ex ore illorum impuri, pestilentes noxiique sermones exeunt; fo auch Pelag, Beng. Dagegen meint Fr., bag um bes Bufammenhangs willen ber Bergleich fo zu faffen fei: quemadmodum patens sepulcrum ad devorandum cadaver promptum est. in illi praesens exitium aliis minitantur, quos fraudulent oratione circumvenire conentur; fo heißt Jer. 5, 16. ba Röcher der Chaldäer ein offenes Grab. Bu diefer Aufaffung würde man indeß boch nur auf bem Umwege gelangen, bas ber Schlund felbst als Köcher, die Worte als Pfeile gedacht Das Gift unter ben Lippen, Bild bes hinterliftigen würden. Berderbens.

٠, ٠

2. 14. aus Pf. 10, 7. Die Bitterfeit **B. 14 - 18**. Bezeichnung bes Haffes, Eph. 4, 31., ber Begriff ber Bit= Rtfeit geht für den Hebraer in den des Giftes über, f. ju Ber. 12, 15. - 9. 15 - 17. aus Jef. 59, 7. 8. mit Freiheit ind ben LXX. Der Fuß anschaulich malerisch wie Apg. 5, 9. 3, 52, 7. Nahum 2, 1. 'Er raig ódoig adrwr d. i. «wo Wan und ftehn». Odog eignyng bie Lebensweise, aus ber diffest. Grot.: Hebraeis nescire aliquis dicitur quod urat v. 11. Jer. 4, 22. — B. 18. aus Pf. 36, 2. Der Jube, ber fich immer fo gern ber Bestra= **B. 19.** ig entzieht, war durch die Worte seiner eigenen heiligen Ur= be überführt; bies wird ihm noch recht zu Gemüthe geführt ich die Bemerkung, daß in jenen Stellen nur von Juden die be senn könne. 'O vóuog, da es sich auf die vorher ange= tten Stellen der Pfalmen und des Propheten zurüch bezieht, hier Bezeichnung ber gesammten alttestamentlichen Urfun= fenn; berfelbe metonymische Gebrauch ber Benennung bes men a parte potiori 30h. 10, 34. 12, 34. 1 Ror. 14, 21.; e vollere Formel & vóµos xai oi προφήται und die vollste νόμος καὶ οἱ προφήται καὶ οἱ ψαλμοί. Οἱ ἐν νόμω richnet nun wiederum im engern Sinne Diejenigen, die in der Chare des Gefetes fich bewegen, R. 2, 12. In bem Sinne wie 🋤 τὸ στόμα φράσσειν findet fich auch περικλεϊσαι τ. γλ. bet feudo=Juftin Expos. fidei p. 386. A. περικλείσαι τάς ομάχους γλώσσας, vgl. auch Hiob 39, 34. Bf. 107, 42. ba wird exparixug genommen von Theod., Roppe, Rei= fe, Kölln.; die Möglichkeit diefer Fassung ift zwar, vorzüg= bon Fr., dem Mey. folgt, bestritten worden, aber wohl und mehr Fällen zuzugeben, als es Win. zu thun geneigt **\$**, f. Tittm. de usu partic. in N. T. in de synon. in N, T. II. S. 33., wo aus Joseph., Mart Aur., Sert. Enp. Beispiele für ben konsekutiven Gebrauch ber Finalparti= in beigebracht werden \*); es verhält fich damit ebenso wie mit

<sup>\*)</sup> Rud. hat sonst, besonbers aber zu 2 Kor. 7, 9., die tontutive Bed. vertheibigt, gerade an jener Stelle mochten wir aber ma als Bezeichnung des gottlichen Endzweckes anschen, wie ebend. , 9. 4, 7.

eig ro c. inf. f. zu 1, 20. An umferer Stelle ift ein Theil ber Ausleger zur Annahme der konsekutiven Bedeutung dadurch bewogen worden, daß der Satza x.  $\tau$ .  $\lambda$ . eher eine Folgerung aus allem Vorhergegangenen auszuhrücken scheint, als einen Absichtssatz, aber auch bei der sinalen Fassung des Ba schließt sich der Satz ganz passen an das Vorhergehender. «der mit auch ihr Juden euch nicht von der allgemeinen Schuld der Menschheit ausnehmen möchtet».

B. 20. Bielleicht hat der Ap. an Bf. 143, 2. gebacht. Es ift zuvörderft das taufale Berhältniß von B. 19. zu B. 20. au untersuchen. Bie au R. 1, 19. bemerkt wurde, fo beitt dióri - aus di o, ri entitanden - quam ob rem, weis halb, es würde mithin in B. 19. der Grund für B. 20. lie gen \*); barauf führt auch die Ueberfepung von Beza, Sum nius, Turretin: propterea. Es wird aber auch dion von den fpatern Schriftftellern mißbräuchlich für öre gebraucht (f. Beispiele bei Fr. zu Rom. 1, 19.), und baher auch taufal in der Bedeutung benn, im N. T. Apg. 10, 20; 18, 10; 22, 18. 1 Betr. 1, 16. und fo auch oben R. 1, 19. Bin biefe Bedeutung angenommen, fo giebt B. als den Grund, warum fich die ganze Menschheit vor Gott als schuldig beten nen muß, eben bies an, weil fie bas Gefet nicht zu erfüllen vermöge; fo überfest Luth. «barum bag» und bie Bulg, Erasm., Calv.: quia, propterea quod. Die eine wie bie andere Fassung ift durch den Bufammenhang gerechtfertigt, boch hat man vielleicht der ersten den Vorzug zu geben, ins fofern bei ihr bas taufale Berhältniß evidenter ift, vgl. Beza 3. d. St. Aixacovogal auch bei Ariftot. in ber Bebeutung «gerecht behandelt werben» Ethic. ad Nicom. 5, 9, 3. Die Negation od unmittelbar vor dem Verbum giebt demfeb ben bie Bedeutung bes Gegentheils, f. m. Beiträge zur Sprach charafteristif bes N. T. S. 78. So im Griechischen our em

<sup>\*)</sup> Auffallenberweise hat Bahl Store nur mit ber Beb. von die rovro ore propterea quod aufgeführt, auch Bretich neider kennt nur biese Aussichung und giebt dann als zwei Bebeutungen propterea quod und nam. In der 3ten Ausg. hat er indes 1) propterea quod 2) quare 3) apud seriores nam.

b. L. everbietens u. f. w. Matthia §. 608. Das Fut. tonnte man bier wie 9. 80. auf die Beit bes Gerichtes beziehen ober auch von ber moralischen Möglichkeit erflaren; Glodl. legt ein besonderes Gewicht barauf: «wie wird nun irgend Jemand burch bie Berte bes Gefeses gerechtfertigt werben, nachbem einmal bas, was bem Gesethe einen Werth gab, nämlich bie Bercheißung Gottes, erfüllt ift?»; biefe Beziehung wird aber vom Ap. nicht indicirt. Db odof hier ben Rebenbegriff bes fowachen Menfchen habe, barüber ift geftritten worben. Es barf wohl angenommen werden, baß, wenn ber Hebraer bas Wort win gebraucht, ihm babei immer mehr ober weni= ger ber Mensch als ein schwaches Wefen in bas Bewußtfeyn trat; barauf führt bie Benennung felbst \*). So werden wir Reueren ftatt «ber Mensch» nicht leicht ben Ausbruck «ber Sterbliche > gebrauchen, ohne bas. Moment ber Sinfälligkeit mehr ober weniger dabei zu fühlen. Denselben Gegenfat, welchen nun bei uns bie Sterblichkeit bes Menschen zur Unverganglichkeit Gottes bildet, brudt nach hebraischem Sprachge= brauch ber Gegenfatz des mit ber Materie behafteten Menschen ju Gott bem reinen Geifte aus; bag ber Ap. vielleicht Pf. 143, 2. vor Augen hatte, wo «fein Lebendiger» fteht, wird man nicht als Gegengrund gelten laffen können. Es bleibt noch übrig, den Begriff der epya vouov zu erläutern, vgl. Gal. 2, 16. und Ufteri und Rüd. z. b. St. Hierbei ift vorzüglich die Beschränfung auf die Carimonialgebote zu beftreiten, bei beren Annahme dann auch die Möglichkeit ber Rechtfertigung vor Gott durch sittliches Berhalten zugegeben und bamit die Bedeutung der Erlöfung aufgehoben wird. Es findet fich biefe perverse Auffaffung ber Egya vouov zuerft im Rommentar Des Belag., deffen Worte aber bunkel und wahr= fcheinlich von Caffiodor verfimmelt find. Um Unfange feiner Rote fagt et: Modo non iustificatur (foll dies heißen: nicht fofort?). Sive opera legis circumcisionem dicit, sabbatum et caeteras caerimonias, quae non tam ad justitiam quam ad carnis laetitiam pertinebant. In ber fatholischen Rirche

\*) Auch bei 212 ift wohl zuweilen an die Etymologie gedacht worden, fo nimmt dies de 233. 34 201. 9, 20. an.

erlangte biefe Anficht zwar eine weite, boch nicht eine allgemeine Berbreitung; fie findet fich bei Lombard., Erasm., Corn. a Lap., Calmet und bann auch in neuerer Zeit bei einigen protestantischen Interpreten, Mich. \*), Seml., Ummon. Die Gegengründe find folgende: 1) das Gefet nach judischen Begriffe ift bie Ausprägung bes göttlichen Billens in Bezug auf Gottes Bolf; zwischen ben pabagogischen, daher temps rellen Geboten und zwischen benen, welche einen ewigen 30 halt haben, macht bas judische Bewußtsenn ben Unterfchich nicht, welchen der Erlöfer in dem tieffinnigen Ausspruche Marc. 2, 27. 28. andeutet. 2) Der Ap. würde feine eigene Beweisführung aufheben, wenn er die Rechtfertigung burd fittliche Berte für zuläffig erflären und nur die burch Carimonien verwerfen wollte; dann mare ja eben nicht die Erlöfung burd Chriftum als Bedürfniß der ganzen Menschheit erwiesen. 3) Er hatte ja in R. 1. und 2. die Uebertretung ber fittlichen Gebote fowohl von Heiden als Juden nachgewiesen. 4) Er hatte bas in das Gemiffen geschriebene Gefet der Seiden mit bem ben Juben gegebenen Gesete in Parallele gestellt, R. 2, 14. 5) Aud Rom. 7, 1. 7. fpricht er vom mofaischen Gesete, betrachtet ben Inhalt deffelben B. 14. als einen folchen, ber vom neveoµa ausgeht und burch das neevena realisirt wird und stellt wieder B. 22. 23. den vóµog rov 9eou und ben vóµog roi voog µov in Parallele. 6) hätte er das Ritualgeset vor Au gen gehabt, fo hatte er nicht in bem Sinne, in welchem er es hier und R. 5, 13. thut (wenn man nämlich bie Borte auapria our Elloyeirat bort geflärt: « ber Menfch rechnet fich bie Sünde nicht an, wo fein Gefes ift »), bem Gefese bie Birfung, die Erkenntniß ber Sünde hervorzubringen, zufchreis ben können \*\*). Erft wenn man anerkennt, bag basieniae, was der Ap. von ber Unmöglichfeit fagt, burch bas Gefet gerecht zu werben, fich auf bie Unfähigkeit aller Menschen bei sieht, ben Forderungen bes Sittengesets Genuge zu leiften,

<sup>\*)</sup> Dich.: "Die Berke bes Gitten = ober Tugenbgesets Gottes bringen zwar auch teine Bergebung ber Sunden zuwege, allein von benen ift die Rebe micht, benn nicht durch diese, sondern durch Berte bes les vitischen Gesces hofften die Juden Bergebung zu erlangen (!!)."

<sup>\*\*)</sup> Dich. erklart indes diefe Borte nach Debr. 10, 3. Rol. 2, 14.

erkennt man bie hohe Bebeutung diefer Lehre, und Melanchth. fagt im Exfurs zu Rom. 14, 6. mit Recht: quid enim sit liberatio a lege, prorsus ignorant illi, qui cam intelligunt tantam de caerimoniis. Benn 9. im Gegenfas zu ber δικαιοσύνη έκ νόμου und έξ έργων bie δικαιοσύνη έκ πίστεως aufstellt, fo ift biefes jeboch nicht fo zu faffen, als ob damit ber Sittlichfeit zu nahe getreten werden follte, im Gegentheil, fie wird erft recht befestigt (2. 31.). Erhaben fpricht ber 21p. Eph. 2, 10. als den Endzweck, den Gott von Ewiakeit an den Denschen hat erreichen wollen, dies aus, daß fie in Chrifto ber égya dyazá fahig würden, ein dads neolovolos [n-Luris zalür šoyur, Tit. 2, 14. 3, 8. Gerade durch ben Glauben an bie Onabe und Gerechtigkeit in Chrifto wird ber Menfch fabig, bas Gefes zu erfüllen, Rom. 8, 2.4. 3a, wenn bas Gefet, fo wie es bie Erkenntniß giebt, auch bas Leben mitzutheilen vermocht hatte, fo wurde es fogar eine Rechtfertigung burch bas Gefetz gegeben haben, Gal. 3, 21., val ben vierten Abschnitt in Ufteri's paulinischem Lehrbegriff S. 51. A. 4. So zeigt fich, baß bie Rechtfertigung aus bem Glauben als bas Mittel, die Gesetheserfüllung als bas endliche Biel angesehen werden fann. Und ift bies ber gall, fo fragt fich, ob nicht die von dem Av. ausgeschloffenen kora bloß die find, wels chen bas rechte Motiv, bas Leben fehlt, die egya veroa (Hebr. 6. 1.). also die Werke vor der Bekehrung, und ob er nicht ben doya niorews Antheil an der Rechtfertigung zugestehe. Auf biefe Beife hat ichon Aug. in ben quaest. 76. ben 3a= fobus mit Baulus auszugleichen gesucht (Opp. ed. Benedict. VI. S. 48), und auch Thom. Ag., Salmero, Bellarm. perstehen unter den egya vouov nur die opera ex solis naturae viribus. Auch Dloh. ftimmt hiermit dem Anschein nach überein, wenn er ju R. 3, 27. fagt, egya vouov feien nur bie Berte bes Sittengesetes, «bie aus bem forbern= ben Billen Gottes entspringen. Diese find im gun= ftigften Fall nur die Blüthen des eigenen Lebens, alfo fo ver= ganglich, wie dieses felbft, die Berte des Glaubens aber tras gen bie emige natur bes Princips, aus welchem fie erzeugt find > -- was er zu B. 21. S. 145. fagt, zeigt jedoch, daß bie Epya niorews nach ihm ebensowenig Grund ber

Rechtfertihnung fenn follen. Der Biberhoruch ift burch bie fal foe Definition erzeugt, daß Loya . nur Berte feten, die am bem forbernben Billen Gottes entfpringen, in welchem Baff B. allerdings die Lova nicor. nicht mit einbegriffen haben tonnte. Bielmehr find Borce ». --- ohne Rudficht auf bas Motiv; au bem fie entipringen -- bie vom Befes geforberten Bertk, wie baraus erhellt, bag an andern Stellen ber 210. ber Rechtfeitig gung aus ben doya überhaupt die Rechtfertigung aus Gnade ge genüberstellt und ben Berten überhaupt feinen Untheil an ber Geligkeit zuschreibt, weber ex congruo noch ex condigno, by R. 4, 2. 4. 5. 6.; 11, 6. Gph. 2, 8. 9. 2 Tim. 1, 9. Tit. 3, 5 Dem tann nun auch nicht anders fenn, ba bie Lebendigkeit bes Glanbens in verschiedenen Momenten verschiedene Grade bei Starte hat und mithin auch bie Gefeteserfüllung bes Gläubiger immer nur eine unvollfommene ift. Biewohl baher ber Ab. Gal 2, 20. einerseits fagt, Chriftus lebe in ihm, fo fest er boch ande rerfeits dazu, daß er, infofern er er oagei lebe, auf ben Glanben an die Berjöhnung fich ftuge. - Es bleibt noch übrig, bie letten Borte bes Berfes zu erläutern. Sachvarallelen bazu find R. 7, 7. und 5, 13., falls man ber oben S. 168. angegebenen Erflärung Diefer Worte beiftimmt. Briginworken hat for woht die Bedeutung «anerkennen» als «genau tens nen» \*). Fr. bestreitet bie erstere Bed. und vertheibiat bie Beb. notitia in folgender Beife: Nempe efficere deberet, ut peccati memoriam deponeres. At contrarium efficit; affert enim peccati notitiam (i. e. facit te peccati familiarem; cf. Rom. 7, 7.) adducitque tetram et immanem belluam, quae, ut homines Deo probarentur. faganda necandave erat. Er fagt weiter, bie enirvoors apagrias bilde den Gegensat zur Lygy auagrias; fo witte ein abnlicher Sinn herauskommen, wie wenn es Sebr. 10, 3. heißt, daß durch bie Opfer nicht eine Aufhebung, sondern nur eine duchungois der Sünden bewirkt werde; biefe auchungis

190

<sup>\*)</sup> Bon Einigen (Pelag., Beza, Cornel. a gap.) wird bis. Bebeutung "agnitio" bestimmt festgehalten und zwar von Corn. a gapbarum, weil få bie cognitio auch im Besig ber heiden gewesen. Allein bies ist an sich nicht ganz richtig und die hervorhebung bieses Gegensages wurde auch nicht in ben Busanmenhang passen.

ift inbeffen nach bem Briefe an die Hebräer nicht etwas Schlims mes, fondern eine heilfame Birfung, ba nur unter Borauss fesuna bes Schuldbewußtsenns die Erlöfung möglich ift. Bas. afo Fr. mit ber 2/37 auagricor will, fieht man nicht ein. Der Sinn ift ganz einfach der von allen Auslegern anerfannte: «So lange ber Wille Gottes in der Form des Gebotes por uns fieht, und nur burch außerliche Belohnung und Strafe um Guten treibt und vom Böfen abhält, bleibt er bem Mens forn ein Neußeres, fo bag es allenfalls zu der vom Gefes geforderten That, aber nicht zu ber vom Gefetz geforderten Gefinnung fommt.» Chryf.: ei yao adzeig eni to voμφ, αυτός σε μαλλον καταισχύνει, ουτός σου τὰς άμαρτίας έχπομπεύει. Mel.: haec responsio prorsus nova et absurda videtur mundo, lege tantum ostendi peccata non tolli. Nam legumlatores in imperils ferunt leges non tantum ut ostendant peccata, sed ut tollant. Verum non concionatur P. de moribus externis. - Noch tann bie Frage aufgeworfen werben, inwiefern, wenn ber t voraog boch hier bas mofaische Gefet ift, ber Beweis bes Ap. 1 jugleich auch für die Heiden Geltung habe. Die gewöhnliche. T. auch von Ufteri und Bin. Erfurs 1. ad Galat. gegebene í. Antwort, daß ja der Ap. R. 2, 14. das innere Gefen des et. Seiden bem mojaischen parallel ftelle, erklärt Rück. für nicht :1 ausreichend, und meint, der Ap. werde cs fich fo gedacht has 8 ben, daß die Heiden, auch wenn fie bas mofaische Geset bes iċ feffen, boch nicht es zu erfüllen im Stande gewesen fenn würs 1 den. Wir meinen aber, daß jene gewöhnliche Antwort um D. fo mehr für die rechte angesehn werden muß, da er ja auch \$ R. 1. von einem innern Gottesbewußtseyn und einem innern U. dezaiwuc rov Jeov redet, welches die heiden verlett haben. ċ St. 1, 19. 32. h! ,

1

2

ł

٤ 3) B. 31-26. Weil an fich die Sülfsbedürftigkeit des Juden und des Sellenen gleich ift, hat Gott einen gang ņ. uenen Heilsweg der Nechtfertigung eintreten laffen.

23 B. 21. 22. Der Ap. ift an bem Biele angelangt, ju 82. welchem er fich von R. 1. an den Weg gebahnt. Bom Schuld= Ľ bewußtfeyn durchdrungen, muß jedweder Mensch anerkennen, í\$ daß bas Streben, das göttliche Gefetz zu erfüllen, noch gar

nicht zur Beruhigung bes Gewiffens vor Gott ausreiche. Eine burchaus neue Beise ber Rechtfertigung ist in bie Welt getres ten durch die gläubige Aneignung einer um Christi willen ges schehenden Begnadigung, welche ein von keiner Bedingung auf Seiten des Menschen abhängiges Gnadengeschenk Gottes ist (B. 24.).

Reuerdings haben wieder Fr. und Mey. vord de als bloge Uebergangspartikel faffen wollen \*). Da aber ber Say nicht blog an B. 20. fich anschließt, fondern in Beziehung auf ben gam zen vorhergehenden Sat fteht, fo wird es gewiß richtiger tens porell genommen = er to vor xaloo, Gal. 4, 4. vgl. no. γεγονότων άμαρτημάτων B. 25. 6, 22.3 7, 5. 6. 2 Rot. 8, 22. Xwoig vouov auf's Beste von Luth. überset «ohne Zuthun des Gesetes.» Ueber dixaloovn 9500 vgl. zu R. 1, 17. Daß biefe neue Offenbarung zu gleicher Zeit eine alte, im ewigen Plane Gottes gelegene, gewefen, hervorzuheben, ift überall bem Ap. wichtig, Rap. 1, 2. 16, 25. fla. Das vierte Rap. zeigt, wir schon Abraham und David diese Art der Rechtfertigung gefannt und erfahren haben. --- B. 22. giebt nähere Bestimmungen über die dix. 9800 mit bem erläu ternben dé wie R. 9, 30. (Bin. S. 415.). Πίστις το ῦ χριστοῦ wie Jak. 2, 1., ber gen. obj. für eis zolorór. Bu eis n. x.r.k erganze equouéry. Kai eni nárras fehlt in cod. A B C. bei bem Ropt., Aeth., Armen., Ar. Erpen., Clem., Drig. 11. 21. und nach ben überwiegenden äußern Beugniffen ift es von Lachm. aus dem Tert entfernt. Ließe fich glauben, bas man es für nöthig gefunden, eis narras durch ein iok ches Gloffem zu erklären, fo hatte es auch Babricheinlichkeit, bag die Worte durch ein Gloffem in ben Tert gefommen. Aber. was hätte veranlaffen tonnen, die einfachen Worte eig narrag zu gloffiren? Da nun überdieß die rec. einen guten mb. bem paulinischen Geifte ganz entsprechenden Sinn giebt, fo muß fie, wie auch von fast allen Reuern geschehen ift, beibes halten werden. Achulich R. 1, 17. und in unferm Ray. B. 30. Die Auslaffung ift wohl aber bei den Abschreibern burch das

172

<sup>\*)</sup> Bei den Klassiktern haftet der logische Gebrauch an vör dés Schäfer ad Döm. I. S. 197. IV: S. 545. u. a., nicht so im R. S., vgl. R. 7, 17: 1 Ker. 7, 14.

**gweimalige** πάντας veranlaßt worden. Richtig bemerit gur Ers flärung des Ausbrucks Dlsh.: «In dem els πάντας καὶ êπὶ πάντας ift nicht bloße Häufung von Synonymen zu fes hen, sondern eine Steigerung; dem Ausbruck scheint das Bild von einer Gnadenfluth zum Grunde zu liegen, die an alle herandringt und sogar über alle hinüberströmt.» Uebereins ftimmend damit Fr.: Quin de industria Ap. praeverbia variavit, ut dixaiogúvy Seoü ad omni parte et tamquam per omnes vias h. e. prorsus, fidem in Christo collocantibus hominibus obtigisse declararet, ut quae se in omnes fidem habentes manifestasset et omnibus fidem habentibus se superfudisset. — Où yáo êστι d. Grund, warum nur auf alle πιστεύοντας diese Gnade geht. Beng.: Judaei et gentes eodem modo et accusantur et iustificantur.

B. 23. 24. Grund, warum kein Unterschied. Der 20: rift huaprov ftellt bie Sünde ber Menschen als Etwas bin, das sich faktisch erwiesen hat, vgl. das huagrov 5, 12. Yore-Beiogal hat bie Bedeutung «zurudgelaffen werden», baber im Aft. und im Meb. mit revos, mit bem Genit. ber Berau= bung, bes Mangels, «an etwas Mangel leiden». Die ein= fachfte Kaffung von doza rov Jeov ift bie, welche rov Jeov als ben Gen. des Ursprungs nimmt « die von Gott ansgehen= be Ehres Joh. 12, 43. vgl. R. 2, 29. 15, 7. (Grot., Fr., be B., Men.). So gefast ift die flassifiche Beb. des Borts Beifall (bef. bei Bretschn. s. h. v.) von der neuteft. Ehre nicht michieben, vgl. ep. Polyc. c. 5: eldores our, öre o 98 ος ού μυκτηρίζεται, όφείλομεν άξίως τ. έντολης αύτοῦ xad. do zng neoinareir (wenn nicht vielmehr doza hier == 50 yua ift). Nur der grammatischen Auffaffung, nicht bem Sinne nach verschieden ist die Erklärung « Ruhm vor Gott» (Erasm., Luth., Calv., Schlicht., Wahl, Kölln.). Der Gen. fann als Gen. ber Beziehung gedacht feyn (vgl. 005α παρά τοῦ θεοῦ, Joh. 5, 44.), wie es Jak. 1, 20. bei dexaloovn Seou der Fall ift. Man wendet bagegen ein, daß B. alsbann bas fonft fo viel von ihm gebrauchte Bort xav-27015 auch hier angewendet haben würde; allerdings, wenn er die mit xavynois verbundene Rotion des Triumphs, der

1

٨

٤

Freudigkeit mit bervorheben wollte; wenn aber bies nicht, fo tommt der Begriff « Ruhm » auf ben Sinn von «Ehre» 20 rud, und biefe Bed. hängt mit ber «Beifall» eng zusammen " Dem Refultate nach übereinftimmend, aber fpecieller gefatt ift bie Erflärung ber doga rou Jeou von ber herrlichkeit be ewigen Lebens (Def. \*\*), Schol. b. Matth., Beza, Glodh) ober bie ursprünglich von Gott dem Menschen quertheilte Gen tichkeit, welche durch den Sündenfall verloren ift (Chempis. Calov, Spen., Ernefti, Rud., Dlah.). Bei ber erfte ren Faffung ware zu vergleichen R. 2, 7. 5, 2. 1 Ror. 15, 44. Da bas Brafens voregoveral fteht, fo könnte man nur an it von Gott ihnen bestimmte Serrlichfeit benten und wenn biele fo meinen wir, daß dosa noch irgend eine nähere Beftimmung, wie etwa arroxeméry, hätte haben müffen; und and bei ber andern Kaffung vermiffen wir bie nähere Bestimmung. ohne welche es unmöglich war, die «gottähnliche» ober wenn . man will « die von Gott ausgehende », Herrlichkeit gerade aufbie ursprünglich bem Menschen verliehene zu beziehen; es fonnt. bazu, daß, ba man doch bei ber dofa nicht an das fittliche : Berhältnis zu Gott benkt, sondern vielmehr an das consequens beffelben, ber Ausbrud auch nicht einmal paffend es scheint. — Aixauovusvoi, von den Allteren gewöhnlich in bas temp. fin. aufgelöft, wie auch Luth. überfest, ftrenger Mey. nach Beza's Vorgange: ut qui instificentur. ЯL nimmt hier bie Aelteren in Schutz und will bas Part. burd xal auflösen, mit Berufung auf R. 2, 4. Luc. 1, 9. Sebr. 11, 35. Allein die St. R. 2, 4., in der fich, wie hier, bas Bart. praes, findet, ift nicht beweisend, die andern beiden

\*) Schlichting: hoe loco significat eam gloriam, cum Deus hominem pronunciat iustum. Er fpricht von gloria, hat jedoch ben Sen. Seov als gen. auct. gefaßt.

\*\*) Mey. führt auch Chryf. und Theoph. an. Bei Chryf. finden sich nur die Worte: o δε προςπεχοουχώς, od των δοξαζομένων dlla των κατησχυμμένων. Mehr sagt auch Theoph. nicht, es läst sich daher bezweiseln, daß Chrys. jener Auffassung solge. Auch Det, hat die im Terte erwähnte Erklärung nur als die zweite, vorher giebt er eine Auffassung, bei welcher er doža und edegyesta deso neben eins anderstellt, welches darauf hindeutet, daß auch er doža in der Bedeutung "Ehre" nahm.

uthalten bas Part. aor., von welchem freilich biefer Gebrauch Kannt ift; und nach ber natur beffelben eher erwartet werben ban, Hermann zu Biger S. 772., 28 in. S. 329. So wiffen wir benn an der participialen Beb. festhalten, wie auch Bin. thut S. 320., und wenn Rück bemerkt, die Sebung bes Bart. fei hier unlogisch, ba boch in biesem Bart, nicht en Rebenbegriff, fondern ber hauptbegriff liege, fo ift baran n einnern, daß geradeso auch bei ben Klassifern zuweilen icher ber haupt begriff im Part. ausgehrückt wird und ber Reenbegriff im verb. fin., Matth. S. 1098., Rühn. II. 5,376., hermann ju Soph. Ajax. v. 1113. — Awgeav, Month, von Sugeá, «geschentsweise» 2 Theff. 3, 8. Anolärgnipig allerdings nicht bloß «Befreiung», fondern «Los= tufung» (Erasm.), vergl. 1 Ror. 6, 20.; 7, 23. Gal. 3, 13. 1 Tim. 2, 6, Chryf. will in dem and eine befon= but Emphasis nachweisen: nai ovy andwe eine durewoews, άλλ άπολυτρώσεως, ώς μηχέτι ήμας επανελθεϊν πάλιν en rin aurier douleiar. Die Dogmatik der Kirchenväter ftritet über das Subjekt, von dem die Loskaufung geschah, oh et Gott fei oder Satan; das eine läßt fich mit eben so viel Ormit behaupten als das andere, wiewohl weder das eine noch 206 andere mit bestimmten, Worten im N. T. ausgesprochen with. Die Menschheit ist nämlich von der dorn Gottes loss Mauft, Gpb. 2, 3.; 5, 6. und vermittelft beffen zugleich von r Serichaft des Reiches der Finfterniß, Rol. 1, 13. Apg. 6, 18. 1. Während zu der Zeit, wo der Rationalismus die Schriftaussprüche noch als bindende Autorität anerkannte, eine Biwungne Eregese biesen Inhalt aus den Bibelstellen hinwegs utflären fuchte, wird er gegenwärtig von Eregeten wie Rud., fr., Mey. anerkannt, aber nur als jüdische Meinung. Die Dahre Idee des Bildes liegt darin, daß, was Chriftus als Repräsentant ber Menschheit gelitten und gethan, von dem Mubigen Individuum als das Seinige angesehen und badurch er Keim zu dem neuen Menschen in Christo gelegt wird, der wohl vom Borne Gottes als von der Herrschaft des Reiches Jatans fret ift.

B. 25. 26. Der Hauptbegriff in biefen zwei Versen, elche die Bestimmung haben, näher anzugeben, auf welche

Beise bie anolvroworg zu Stande gefommen, von welcher B. 24. fprach, ift ilaornoiov, beffen Erflärung zum Theil burch Die nachfolgenden Worte, welche ben 3wed biefer Infalt angeben, bestimmt wird. Wir untersuchen zuerft bie 3n läfflakeit ber alten, vielverbreiteten Erflärung (Drig., Theod, Theobh., Det., Schol. b. Matth., Auguft., Grasm. ), Luth., [Calv., Beza, \*\*)] Schlicht., Sammond, Oret, Calov, Ernefti, Bolf, Noffelt, Bretfchn., Dlet.) nach welcher das Wort im Sinne von idaorhoiov erigena \*\*\*) (Sebr. 9, 5.) « den Dedel ber Bundeslade, ben Gnadenftuhl», wie Luth. überfest hat, bezeichnen foll. Um großen Berjohnungstage fprengte an diefen Dedel ber Sohepriefter bas Blut besjenigen Opfers, bas für ble Gefammtfunbe bes jubifchen Bolks bargebracht wurde. Ueber der Lade, welche die zem Gebote bewahrte, auf die bas Berhältniß Gottes zu feinen · Bolfe gegründet (daher הברי הברי המרית und ברית 5 Dof. 4, 13.), thronte Gott über ben Cherubim; die Anfprengung des Bluts an jenen Dedel bezeugte mithin, daß Gott die für bie Uebes tretungen des Bundes bargebrachte Verföhnung angenommen habe. Go konnte benn ber Dedel felbft mit Recht ben Ramen mis erhalten d. i. placamentum. Daß ihm eine befonden Bichtigkeit beigeschrieben wurde, geht auch baraus hervor, bas er aus maffivem Golbe gearbeitet, mahrend die nibrige Lade nur mit Gold überzogen war. Das nun biefer Dedel auf eine -auferliche und bildliche Beise; bas ift Chriftus auf inner liche und eigentliche Weise. Der Sünder fleht in ihm und namentlich in feinem blutigen Tobe das « Mittel ber Berfotnung.» Gegen diefe Auffaffung find in neuerer Beit fondl bogmatische als antiquarische und sprachliche Grunde geltend gemacht worden. Von vorn herein hielt man es für unwahr fcheinlich (Rypfe, Roppe), daß ber Ap. in bem Briefe an

\*) Er überscht propitiator und meint, anch die Bulg. habe is p verstanden, erklart aber propitiatorium.

\*\*) Beibe Interpreten sprechen nur von allusio und Bega iberfest auch nicht wie Calv. propitiatorium, fonbern placamentum. Chrus. schent bie Bed. Opfer angenommen zu haben.

\*\*\*) Ucher die Frage, ob επίβεμα zu ilaστήσιον erganzt werten fet, f. die Bemertung zu der Ertlärung Gubnopfer.

. 176

an eine großentheils heidenchriftliche Gemeinde eine Anfpielung, bie nur dem Juden verständlich feyn konnte, angebracht haben Dagegen ift zu bemerten, bag auch in bem Briefe an sollte. bie Korinther gleiche Auspielungen vorfommen (1 Ror. 10.) und bas vermöge ber häufigen Borlefungen aus bem 21. T. auch ber heidenchrift beffen Inhalt tannte (Rom. 7, 1.). In bogs matifcher Sinsicht wurde ber Einwurf gemacht, ber Bergleich fei unpaffend, ba Chriftus, ber fein eigenes Blut vergoff, nicht mit jenem Gnadenftuhl, der - an fich ein Symbol des ftrafenben Gottes, beffen Berhältniß ju feinem Bolfe auf bem Ge= fepe ruht - mit fremdem Blute besprengt wurde, verglichen werben fonnte (Elener Obs. ad h. l.). Darauf ift zu ent= gegnen: ein Typus braucht nicht in allen Bezichungen vorbildlich Wenn g. B. R. 5, 14. Abam Typus Chrifti, oder zu fevn. 1 Ror. 10, 11. das Manna Lypus des Abendmahls genannt wird, fo laßt fich bies auch nicht nach allen Beziehungen fagen. So halte man hier ben Einen Vergleichungspunkt fest, daß in Chrifto wie in dem besprengten Ladendeckel die versöhnte Gottheit angeschaut wird. Bon antiquarischer Seite aus wurde bas Bedenken erhoben, daß jene symbolische Deutung erft burch bie lleberf. ber LXX. entstanden und von ihr auf Philo übergegangen, daher auch nicht vorauszuseten fei, daß Paulus als auf eine befannte Sache barauf hingewiesen haben werbe. Dagegen müffen wir fragen: ba boch der mafore= thischen Bunktation dieselbe Deutung zu Grunde liegt, deutet bas nicht auf eine gemeinfame ältere Trabition? Dber follten bie Masorethen die Bielform nur im Sinne des Ral gebraucht haben, wie dies Gefen, im Thes. s. h. v. behauptet? 26= gesehen, baß es hiefür an Belegen fehlt, ift es bei der 3u= fammenstimmung mit ben LXX. gewiß nicht wahrscheinlich. 3ch habe ichon in meinen Beiträgen G. 91. barauf aufmertfam gemacht, daß 1 Chron. 28, 11. das Allerheiligste massen genannt wird. Dem Dedel ift alfo ichon damals eine besondere Wichtigkeit zugeschrieben worden; dies könnte nun zwar infofern acschehen seyn, als die Gegenwart Gottes barauf thronte, ba indeffen alsbann eher bie Benennung au erwarten mare, fo ift es wahrscheinlicher, bag man schon bamals bie jepige masorethische Bunktation anwandte, und den Dedel nicht

Tholud, Romment 3. Rom. Br.

nyisz sondern nyisz nannte. Die chald. lleberseter haben eben: falls und bamit übereinftimmend ber fpr. 1leberfeter L. wgl. auch Bahr, Symbolif des mof. Cultus I. S. 381. Benigstens also barf es nicht als ausgemacht angesehen werden, daß die LXX. zuerft jene symbolifirende 30 terptetation aufgebracht haben.. Uebrigens fonnte ben chriftichen Lefern, auch benen aus ben Seiben, dus, was B. wollte, um fo weniger zweifelhaft fenn, ba fie fich gewiß jene Benennung bes Deckels durch das Wort ilaornpeor nur eben fo erflärten, baß an diefem Deckel die Versöhnung Gottes fich manifestitte. Wir fommen zu dem sprachlichen Gegengrunde, den nach Fr.'s Borgange auch Mey. und Rück. geltend machen, ber Ap. hätte nämlich tò ilaothorov schreiben müffen, in dem Sinne: operculum rem continens, non umbram referens, rò dangurdr Allein wurde nicht biefelbe Idee qusgedrückt, wenn der 21. ìλ. faate, ein Gnadenstuhl b. h. ein geistiges, jenem Berföhnmittel ähnliches placamen, wie er 1 Ror. 1, 30. fagt, ög eysvýdy ήμιν σοφία από θεού b. i. « eine Weisheit von Gott»? Man urtheile nun nach allem biefem, was von Rud.'s Hense rung über diefe Erflärung zu halten fei: « Diefe Unficht ift fchon längst mit fo vielen und fo haltbaren Gründen beftritten worben, baß cs bald an ber Beit zu feyn fcheint, fie mit Stillfchweigen au bededen ober höchftens als Ballaft, ihrer Conberbarfeit wegen, mit fortzuführen. » Wenn wir beffenungeachtet Anftand nehmen, ber besprochenen Auffaffung beizutreten, fo geschieht es aus einem andern Grunde, als aus ben neuerlich geltend gemachten, nämlich barum weil ber mit Blut besprengte Dedel boch nur als ein oungolor, wie sich Philo ausdrückt, ryg ilew Suraus angesehen werden fonnte, ber Ap. aber in bem Folgenden fagt: eig endeifu τῆς δικαιοσύνης αύτοῦ — εἰς τὸ εἶναι αὐτὸν δίκαιον. Bir haben bemnach noch bie anderen gangbaren Erflärungen in Erwägung zu ziehen: 1) propitiatio, placamen, placamentum (1 Joh. 2, 2. 4, 10.), Mittel ber Berföhnung, fo St., Bulg., Silar., Beza, Caftellio, Pisc., Glödl., Ufteri, Rud. 2) abstr. pro concr. für expiator, fo Ambrof., Hier. at einer St., Drof. (bei Sabbatier), Erasm., Zeger, Sems ler, Bater, Bahl. 3) Das Sühnovfer wie to ourhoiov das Rettungsopfer, to zaquorhquov das Dants

opfer \*), rò xa9ágo10v das Reinigungsopfer, so vermuth= lich Chrys., schwankend Calv. und Beza \*), Cleric., L. Bos, Elsn., Rupte, Roppe, Flatt, Reiche; de 20., Rölln., Mey., Fr. Haben wir nun die Wahl zwischen biefen brei Auffaffungen, fo fonnen wir nicht anftehn, uns für bie zulett erwähnte zu entscheiden. Die Vorstellung ber Berföhnung unter bem Bilde bes Opfers ift von Christo felbit ausgegangen, denn, wollte man auch nicht Lúcoor Matth. 20, 28. von einem Opfer faffen, fo liegt fie boch im Abendmahleritus, in welchem ber neue mit Gott geschloffene Bund (1 Ror. 11, 25.) als burch bas Bundes opfer Chrifti vermit= telt bargestellt wird, vgl. Sebr. 9, 15. u. m. Rommentar zu Sodann bei B. 1 Ror. 5, 7. Gph. 5, 2., im Brief **b.** St. an bie gebr. 9, 26., vgl. harles zu Eph. 5, 2. u. Beil. II. zu m. Romment. z. Br. an die Hebr. Auch wenn man bas Wort in einer ber zwei erften Bedeutungen nehmen wollte, fo müßte man, zumal wegen des er rov adres aluari, den all= gemeinen Begriff boch wieder auf bas specielle Bild vom Dufer aurückführen. — Ueber die Bedeutung von moorignut und namentlich über bas Medium vgl. m. Beiträge S. 96. fla. Das Medium hat gang besonders die Bed. ber Schauausstellung, namentlich ber ber Tobten (πρόθεσις, περιστολή, collocatio s. compositio funeris), vgl. Dindorf zu Pollur 8, 56.

\*\*) Der Bestere bemerkt, placamentum, wie er übersest, könne forvohl propitiatio als propitiator heißen und sest binzu: sed appellativa illa nomina sunt expressiora, ut significetur Christus esse sacerdos simul et victima.

<sup>\*)</sup> Rach Mey. heißt *ilastigiow* nur explatorium und erst burch *l* τ τõ adrod aluari, welches er damit verbindet, soll die Bedeutung eines sühnenden Opfers entstehn, allein das Wort *ilastigiow* kommt ebenso wie die verwandten geradezu in der Bed. "Sühnopfer" auch dei ten Klassistern vor (Binzer comm. II. in h. l. S. 10., Fr.); die Frage, ob diug hinzuzubenten sei, kommt eigentlich auf die zurück, ob wir sagen sollten, daß es die Griechen hinzubachten. Bei vielen Worten, welche ur fprünglich auf einer Ellipse beruhten, ist in späterer Zeit, in Folge des vielsachen Gebrauchs, das urfprüngl. Substantiv in der Vorstellung zurückgetreten. So denken wir nicht mehr hand hinzu, wenn wir sagen: die Nechte ausschen, denken aber noch Fuß hinzu, wenn wir sagen: auf dem Linken stehn, f. hermann de ellipsi, Opusc. I. S. 155. u. m. Erläuterung des Begriffs der Ellipse in d. Beiträgen zur Spracherkl. des N. X. S. 88.

S. 677; bann heißt es «sich vor seten, beschließen»; endlich rà προτιθέντα bas vorher Besprochene. Die erst genannte Bedeutung wäre anzunehmen, wenn ilaστήσιον den «Gnabenstuhl» bedeutete, auch zur Bed. «Sühnovser» past sie, namentlich wenn man den Iweet eig ëνδειξιν x. r. l. berücksichtigt, proposuit wäre dann so viel wie publici iuris sectt. Doch ist es vielleicht wegen der Parallele des προέθετο Sph. 1, 9. vorzüglicher, die Bed. «sich vorsehen, verordnen» anzunehmen. Einige Ausleger bemerken zwar, das man alsdann den Imfin. elvae vermissen würde, allein bei den Zeitwörtern des Bestimmens und Wählens steht der zweite Aff., wozu etwas erwählt wird, ohne elvae, Jak. 2, 5. Röm. 8, 29. f. Kühner §. 569.

Es fragt fich ferner, mit welchen Borten er to adrov aluare zu verbinden fei? Schon Beza bemerft, bag man es mit the riotews over mit idastheror verbinden könne. Bei ber ersteren Annahme (Luth., Roppe, Olsh.) ift bas èr fo zu faffen, daß bie Bafis des Glaubens daburch ausgebrückt wird (val. neoreveir er reve in ben LXX. Jerem. 12, 6. Dan. 6, 23. Ignat. ad. Philipp. §. 5. ad Ephes. §. 1.); auch ift mit Unrecht von Fr. behauptet, in f. Rommentar indeffen wieder zurückgenommen worden, daß in diefen Falle nach mioris vor dem näheren Bestimmungsworte ber Artifel ftehen müffe (S. Bin. S. 127. Sarles zu Gph. 1, 15.). Wir zichen indeffen die von Benede, Baul., Mey. angenommene Verbindung fowohl der Bestimmung er ra adros aluare als auch von dia the niorews mit nooévero vor )> unfer Grund ift ber, bag diefe beiden Beftimmungen alsbant bedeutungsvoller werden. Es wird so der objektive Grund ber Berföhnung, bie mors cruenta, energischer hervorgehoben und ebenfo bas Medium ber fubjektiven Aneignung, ber Glaube-Die Bezeichnung bes Todes Christi im N. T. burch aluce (R. 5, 9. Eph. 1, 7.) martirt den fchmerzvollen Berbrechertod int Gegensatz zu dem natürlichen Tobe. Uebrigens ift ganz richtigwas Beza fagt: sed hic et aliis passim locis sanguinis et sacrificii Christi nomine observandum est, totara Christi ab ipso in virginis utero conceptu exinanitionen

<sup>\*)</sup> Mit Unrecht zahlt Ruck. auch Mey. unter diejenigen, welds ber Berbindung mit Maarnevo den Borzug geben.

συνεχδοχιχώς intelligi, quae tota fuit perpetua ipsius pro peccatorum nostrorum expiatione oblatio. — Der 3med biefer Anstalt war die Offenbarung der gottlichen Suzacagung. Der Begriff derselben wird von den Erflärern auf vierfache Beise gefaßt und gemäß der jedesmaligen Fassung dieses Be= griffs auch bas Folgende in verschiedenem Sinne genommen. Luth., welcher die Sexacoo. wie B. 21. faßt, übersett: « das mit er bie Gerechtigkeit, bie vor ihm gilt, barbiete, in bem, baß er Sünde vergicht, welche bisher geblieben war unter göttlicher Geduld.» Gerade fo oder mit Modififationen Chryf., Aug., Elon., heum., Bolf, Binger in comm. II. in h. l. Begen diefe Auffaffung fpricht Mehreres in ber Erflärung ber andern Borte bes Sapes, außerdem aber auch, daß in 28. 26. bie Worte eig tò cival adtòr dixalor ihre Erklärung nur dann recht finden, wenn dixalogúvy von einer immanenten Eigenschaft der göttlichen Gerechtigkeit verstanden wird. Von einer immanenten Eigenschaft verstehen es Theod., Socin, Vorft, Grot., Seml., Koppe, Reiche, Benede \*), nehmen aber bie Bedeutung «Güte» an. Allein fo gefaßt wür= be ber erste Theil bes Sates burchaus dem fummarisch bas Borhergehende zusammenfassenden eis to eiral autor dizacor widersprechen. Diese Bed. ift auch überdies sprachlich nicht du belegen, benn bie Stelle 2 Ror. 9, 9. fann eben fo me= nig wie 1 Joh. 1, 9. zu ihrer Unterstützung angeführt wer= den. Roch weniger läßt fich aus B. 5. unfers Rap. die Bes deutung Mahrhaftigfeit» erweisen, welche Ambros., Be= da \*\*), Turretin, Lode, Böhme angenommen haben. Eher wurde es sich rechtfertigen laffen, wenn man dix. wie àyeórns von der Eigenschaft verstände, nach welcher Gott nur fich felbft, nur bas Gute liebt. Dann könnte man fagen: «In der Heidenwelt wurde nicht das Bewußtseyn der Heiligkeit Gottes gemeckt [aber boch bei den Juden?], Gott schien also die Sünde nicht zu achten; nun ift in dem Dpfer Christi die Hei=

<sup>\*)</sup> Ucberaus schwach und unklar ist, was dieser achtungswerthe Mann über diesen Begriff sagt, S. 73.

<sup>\*\*)</sup> Beza verbindet eigentlich die Bedeutung fides in praestandis promissis und iustitia i. e. summa illa in vindicandis peccatis sevenitas.

ligkeit Gottes und zugleich die Kraft zur Heiligung offenbar geworden, folglich hat fich Gott im R. Bunde als dezaecor und als Sixalog offenbart. » Ungefähr fo - bie Ausdrücke find nämlich bei ben zu nennenden Theologen nicht präcis gefaßt --Neander Pflanzung S. 556. g. A., Klaiber die Lehre von ber Sünde und Erlöfung S. 333. f. 191. f., Risft Suften b. chr. Lehre 3 21. S. 156. f. Bir haben gegen diefe Auffaffung zunächst das Bedenken, das nach ihr in dem Sate eig to eira αὐτὸν δίχαιον χαὶ διχαιοῦντα, δίχαιος und διχαιῶν fich nicht als verschiedene Begriffe faffen laffen, vielmehr ift dinaion bann eigentlich überflüffig. Ferner: Die hat fich benn nun bie Beiligkeit Gottes im Opfer Christi offenbart? Bird man nicht babei boch wieder auf die vergeltende Gerechtigkeit zurids geführt? Endlich: sollte wohl dixalog und dixalogun, von Gott gebraucht, fo viel wie ayeos fenn? Bei P. findet es fich B. 5. unfers Rap., 9, 28. (vgl. Rap. 2, 5.) 2 Thef. 1, 5. 2 Tim. 4, 8., außerdem Joh. 17, 25. Offb. 16, 5. 19, 2. vgl. 19, 11. Es bürfte bas Bort wohl in feiner biefa - Stellen etwas anderes als die vergeltende Gerechtigkeit be zeichnen. So feben wir uns benn genöthigt, auch an unferer St. nur bie Bed. ber vergeltenden Gerechtigfeit für zuläffig p erflären (Drig., Calov, Spener, Storr, Flatt, be 28.)\_ b. i. Diejenige göttliche Eigenschaft, vermöge beren ber Sunder \_\_ der das objektive Gesetz und Necht verletzt hat, nach benze Maaße feiner Verletzung an feinem eigenen Rechte, an feiner Besigthum und feiner Person verlett wird. Die Sünde war ein Eingriff in bas göttliche Gefet, eine Störung beffelber bie Strafe ist Störung ber Harmonie des Lebens des Sur bers (f. zu 5, 12.). Daß ber Begriff der Gerechtigkeit a 🕻 = Wiedervergeltung verloren gegangen war, hat in be Rechtswiffenschaft und in der Dogmatik unfäglichen Nachtheil be beigeführt. Die tiefe Auffaffung und Biebergewinnung biejes Begriffs, den im Wesentlichen schon Aristoteles, Ethit B. 55 R. 7. 8. entwickelt, ift eines ber größten Berdienfte ber 50 : gelschen Rechtsphilosophie (s. in ders. namentlich §. 101.; au fann verglichen werden 3. Müller, Lehre v. b. Sünde ID. I. S. 319. f.). Auch die Lehre von der Berföhnung mass verschloffen bleiben, fo lange diefer Begriff nicht anerfannt wir D.

ţ.

Das dixacooun die vergeltende Gerechtigkeit heiße, wird nun auch noch evidenter, wenn wir die nachfolgenden Worte in ihrer natürlichsten Fassung nehmen. Sie enthalten nämlich einen Grund, warum die Bethätigung (dies der Sprachgebrauch von evo.) ber vergeltenden Gerechtigkeit nothwendig mar, weil nämlich in ber vorhergegangenen Zeit Gott die Sünde der Belt, . fo m fagen, überfehen hatte. Diefer Gedante ift hier um fo mehr anguerkennen, ba er fich auch Apg. 17, 30. findet in ber Rede bes \$p.: τούς μέν ουν χρόνους της άγνοίας ύπεριδών δ Jeos, auch fann man Apg. 14, 16. hierher giehen: os er ταίς παρφημέναις γενεαίς είασε πάντα τα έθνη πορεύεσθαι ταις όδοις αύτων. Der Begriff ber πάρεσις und ber apeois ift nicht ganz berfelbe (das Gegentheil vertheidigt Clericus 3. d. St. und Venema Dissertationes sacrae 1771. S. 73. f.). Aminue ift bas Loslaffen von etwas, bas man gefaßt hat, παρίημι das unberührt vorübergehen laffen (meine Beiträge jur Spracherfl. bes R. T. S. 58.), vgl. inebef. Dionpf. Salifarn. Antiquitt. VII c. 37 .: 7a-Qà để τῶν δημάρχων πολλὰ λιπαρήσαντες την μέν όλοσχες η πάρεσιν ούχ εύροντο, την δ είς χρήνην ήσον 15ίουν αναβολήν έλαβον. Es zeigt die Stelle, daß πάρεσις allein noch nicht die absolute Straflosigfeit bezeichnet, sondern nur Das vorläufige außer Acht laffen. Die Schule von Coc= ceju S gebraucht die termini transmissio und remissio, bas Erftere im juridischen Sinne ber Uebertragung auf einen Andern \*). Τὰ προγεγονότα ἁμαρτήματα bezieht fich auf Die Beiten vor Chrifto, vgl. gebr. 9, 15. Somit will benn er Etp. fagen, daß erft jest in dem Leiden des unschuldigen Thus die Gerechtigkeit Gottes eine adäquate Offenbarung jefunten habe, daß mithin alle früheren Offenbarungen der jöttlichen dorn in der Heidenwelt, von benen R. 1, 18. ff. Jefprochen, fo wie auch die Strafgerichte über die jüdische Belt, not nicht erschöpfend gewesen feien. Betrachten wir nämlich Die Sünde auf abstratte Beife nur im Lichte der göttlichen Ge=

<sup>\*)</sup> Neander bemerkt, es lasse sich πάφεσις und άφεσις δεού mit der scholastischen Definition voluntas signi und voluntas beneplaciti ver Neichen; wir gestehen aber, diese Bergleichung nicht mit Klarheit voll ziehen zu können.

rechtigkeit (- aber jede Abstraktion besteht nicht in ber Wirklichkeit), so verbiente ber Sünder zeitlichen und ewigen Tod. Somit müffen wir diejenige Entwickelung bes Sinnes fowohl unferer Stelle als auch von Rom. 8, 3., welche Ufteri S. 128. A. 4. gegeben hat, als die richtige anerkennen. Dena felben Gedanken ber Stellvertretung Chrifti fpricht umfaffender aus R. 5, 18. 19. Die Rechtfertigung ber 3dee eines folchen ftellvertretenden Leidens hat davon auszugehen, bag Chriftus nicht bloß ber einzelne Mensch, fondern berjenige Gins zelne ift, burch welchen erft ber Geschlechtsbegriff ber Menscheheit eine Totalität wird, in welchem die erlösete Menschheit ebenso in einer geiftigen Einheit befaßt ift, wie bie fündige in Adam in einer leiblichen Einheit, vgl. Dloh. zu Röm. 5, 15. Diese alte Bahrheit, welche mit ber Frage über Realismus und Nominalismus eng zusammenhängt, hat mit Rücksicht auf jene scholaftische Streitfrage neuerlich Göschel behandelt in bem inhaltsvollen Werke: Gott, Mensch und ber Gottmenich. 1838, womit Dorner ju vgl. in d. Entwidlungsgesch. d. Lehre v. b. Berfon Chrifti 1839. - Bon Löffler, Teller u. A. welchen Reiche nich anschließt, wurde aus biefer Stelle und aus Bebr. 9, 15. gefolgert, daß die Sündenvergebung bes n. T. ich nur auf die im vorchriftlichen Leben begangenen Sünden beziehe-Löffler (über bie kirchl. Genugthuungslehre G. 33. f.) fpricht fich mit großer Bestimmtheit hierüber aus. 2Benn ichon bei die= fem Theologen ber gangliche Mangel an einem lebendigen Schub= gefühl Erstaunen erregt, fo noch mehr bei Teller, ber S. 44ber Vorrede zu feinem Börterbuche unter andern fagt: «3ch fam mich nicht enthalten, ju denken, daß Glaube an Chriftum, 3u= rechnung feines Berdienstes, Rechtfertigung für eine ichor längst in ihren Vorfahren begnadigte Christenna= tion nicht weiter die gewöhnliche Anwendung verstatte.» Ju Widerlegung genügt, daß — den Ausdruck ganz buchstäbli genommen — nicht bloß baraus folgen würde, daß die na ber Bekehrung bes Einzelnen geschehenden Sünden nich 🛲 vergeben werden könnten, sondern daß überhaupt nur die Sunder ber Menschen burch Chriftum gefühnt worden feien, die vo 🛲 ber Erscheinung Christi lebten. Aber auch davon abge = fehen, würden dem Christen nur die vor feiner Bekehrung ge 🛲

184

schehenen Sünden vergeben, wie könnte bann noch von bem Σ. Frieden die Rede senn, welchen die Rechtfertigung giebt? wie tonnte es von den Christen heißen, daß sie vro zaque sind? τ÷ wie könnte es im Allgemeinen heißen, daß durch den Glau= Σ: ben die Sexaeosúry kommt? Röm. 5, 1. 6, 14. 10, 4. 9. Ŕ Eine wahre Seite hat indes auch jene Ansicht der Sache, I daß es nämlich auch für die Christen noch eine zoioig giebt. 2 bie aber, ba für ben im Glauben Stehenden das Bewußtfeyn €. der der hinweggenommen, zur nacdeia wird, 1 Kor. 11, 32.-Б. Roch haben wir zu fragen, woran das er th avori tou Deou h anjuschließen fei. Man kann es eben so wohl mit Luth., Beza an nooysy. anschließen, als mit Chrys., Beng. an 7 d. τ. πάρεσιν, in welchem lettern Falle ev den Grund an= .: ž. jeigen würde, «vermöge» Bin. S. 370. Bas für und wider jebe von beiden Berbindungen anzuführen ift, f. b. Rücf. 2. 2. i Avozi ftimmt ganz paffend mit dem in raceous liegenden Begriffe i. überein und ift mit uaxoo duuia nahe verwandt, vgl. zu 2, 4.

Bei bem πρός ένδειξιν x. τ. λ. entsteht die Frage, ob die Worte als Epanalepsis des vorangegangenen eis ërdeizir zu nehmen feien. Schon von vorn herein wird man eine folche Wieberaufnahme vorauszusepen aus bem Grunde nicht geneigt feyn, da Die furz vorher gebrauchte Präp. eis dem Ap. noch zu fehr im Gebächtniß seyn mußte, als daß er sie nicht auch hier ge= braucht haben follte. Beza, welcher früher anderer Meinung gewesen, entscheidet fich in der letten 21. feines Rommentars dafür, die Worte nicht als Wiederaufnahme, sondern als Fort= führung des am Schluß von Q. 25. ausgesprochenen Gedan= fens anzusehen. Eben dieser Ansicht schließt sich Rück. in A. 2. an, ohne jedoch Beza's Erwähnung zu thun \*). Mit Recht wendet er gegen die herfömmliche Anficht ein: «Wundern wird man fich nun wohl, warum benn bas wieder aufgenommen werbe, was eigentlich gar nicht abgebrochen worden; eine bloße nichts= fagende Biederholung derfelben Worte wird man nicht gern annehmen, und doch weder durch Kölln.'s und de 28.8 Be= merkung, daß dieselbe verstärkend zu denken fei, noch durch die

<sup>\*)</sup> Schon in ber ersten U. hatte er sich gegen die Spanalepsis er= flart, aber einen Gegensatz zu dem Vorangegangenen gefunden.

von Reiche und Fr., daß noch ein neues Merkmal er w vor xalow hinzutrete, sich befriedigt erkennen können.» Rad Beza's Anficht ift die Abficht des Ap., ju zeigen, warum Bott nicht früher feine Gerechtigkeit im vollen Maaße offenbatt habe, und wie er fonft hervorhebt, daß der Gintritt Chrifti in Diefe Welt nach einem bestimmten göttlichen Blane geschehen, fo fpricht er auch hier aus, daß nach göttlicher Abficht gerabe in diefer beftimmten Zeitveriode die Erlöfung eintreten follte. 1 Tim. 2, 6. Tit. 1, 3. Auch wir müffen biefer Auffaffung beipflichten. — Die Worte eig to eival x. t. d. geben nut mehr bas Refultat, welches aus allen biefen Beranftaltungen bervorgeht; über eig to mit dem Inf. in der etbatischen Bed. f. m R. 1, 20. Wenn Gott feine ftrafende Gerechtigfeit im Leiden Chrifti einerseits offenbart, andererseits aber bem Gläubigen bie Strafe erläßt, fo offenbart fich in dem Faktum der Erlöfung bie Ausgleichung der göttlichen Gerechtigkeit und der Gnade. Für das menschliche Bewußtseyn ift diese Ausgleichung eine zeitliche, in Gott aber, ba er «vor Grundlegung ber Belt» ben Rathschluß ber Erlöfung gefaßt (Eph. 1, 4 - 7.), ift fe eine ewige. Der ju Berfohnende und ber, welcher vers föhnt, ift berfelbe Gott (2 Ror. 5, 19.), baher fann ebenfos wohl gesagt werden, daß Gottes Liebe, wie, daß Gottes Bes rechtigkeit die Erlöfung gestiftet. Mithin ift das, was Stier (Andeutungen für gläubiges Schriftverständniß, 2. Samml. S. 25.) fagt: « Gott ift uns nicht gnadig, weil Chriftus unfer ift. fonbern Chriftus ift unfer, weil Gott uns gnabig ift. nicht mit Klaiber (die Lehre von der Erlöfung S. 251.) «treffend» zu nennen, fondern nicht minder eine Einseitigteit, wie bas, was er beftreitet \*).

### 4) N. 27—31. Bei diefer neuen Art der Rechtfertiguns wird Jude und Heide ganz gleich gestellt; das Medium der Nechtfertigung ift allein der Glaube.

B. 27. 28. Triumphirendes επιφώνημα. Καύχησες im helleniftischen Sprachgebrauch (vgl. die LXX.) foviel als

<sup>\*)</sup> Erst beim Abbruck dieser Austegung ist uns die Abhandl. über diese Stelle von Surlitt in den Studien und Kritiken 1840. 4. D. zugekommen, so das wir die berücksichtigungswerthen Ansichten des Bf-<sup>36</sup> nicht mehr einer näheren Prüfung unterwersen können.

aralliaois, welches daher auch in cod. A 1 Theff. 2, 19. für xauznois ficht; auch im Syr. hat in in hicht bloß bie Bedeutung "gloriatus est" fondern auch "laetatus est". Rach bem Zusammenhange muß fich xauxnois sowohl auf den Seiden als auf ben Juden beziehen, boch hat ber 21p. den Juben vorzüglich im Auge gehabt. Sachparallelen Gph. 2, 8. 1 Ror. 1, 29. Das triumphirende nov ebenso 1 Ror. 1, 20. Das navyagbai findet allerdings auch beim Christen ftatt, 2 Ror. 1, 14. 1 Ror. 9, 15., aber ber Grund, ber dazu fähig macht, ift Christus, Gal. 6, 14. 1 Ror. 1, 31. 2 Ror 10, 17.\*)-Der Begriff des Gesetzes ift der einer verpflichtenden Richt= schnur; in diesem Sinne kann benn auch von einem vouos niorews gesprochen werden und man hat nicht mit den frühe= 3 ren Auslegern anzunchmen, daß R. 7, 25. 8, 2. 9, 31. Gal. 3 2, 19. Jaf. 1, 25. 2, 12. eine allgemeinere Bedeutung «Lehre» 5 Ì۲. fatt finde. Das Gegentheil zeigt fich namentlich aus ber Art, ig f wie B. 1 Ror. 9, 21. Errouog zoioro gebraucht. In B. 28. 9 ift durch die äußeren Zeugnisse die Lesart gesichert: LoyiComeDa , i γάρ, δικαιούσθαι πίστει άνθρωπον. Λογίζεσθαι nicht mit 1 27 Theoph., Beza in der Bedeutung von oullogicogae, fondern Ċ? in ber bem n. T. und ben LXX. (3. B. Beish. 5, 4. 15, 12.) d gemöhnlichen, welche Luth. ausdrudt «fo halten wir nun»; hier З; und 8, 18. fcheint uns im Deutschen bas bloße «meinen» ju fchwach, 31 allein auch wir gebrauchen gerade biefes «meinen» mit der Figur ic ber Litoing: fo ber Grieche oluar. Der hauptbegriff niorei hier 17 wider die Gewohnheit in die Mitte anstatt an den Anfang ober ž bas Ende geftellt, val. die Anm. zu B. 6. Luth. überfest « als ¥. lein burch ben Glauben»; die tathol. Gegner erflärten dies für Berfälfchuna, es ergiebt fich indeffen aus dem Tert und bas ear 47 Gal. 2, 16. fagt daffelbe. Mertwürdigerweise hat auch bie fathol. Bibelausgabe, Nürnb. 1483. hier «nur burch ben Glauben » ; bie Kirchenväter sprechen oftmals aus, daß die Gerech= tigfeit des Menschen allein durch den Glauben tomme, baber <sup>Er</sup>asm. liber concionandi, lib. III.: vox sola tot cla-

ľ

ł

<sup>\*)</sup> Ein zuvzücitat menschlicher Tugend, namlich bes eleos ber gottlichen xolois gegenüber, spricht Jat. 2, 13. aus, welcher Sas fors mell dem unfrigen kontradiktorisch entgegensteht. Doch wird auch Jakobus das er zugly bei jenem Eleos anerkannt haben.

moribus lapidata hoc saeculo in Luthero, reverenter in patribus auditur.

**N. 29. 30.** Das  $\eta'$  vielfach gebraucht, wenn biefelbe Mahrheit von einer andern Seite aus in's Licht geset with, hier eine Beweisführung aus den Folgen des Gegentheils. Die Argumentation des Ap. ift nämlich: es muß doch irgend ein Mit tel fenn, auch ben heiden gerecht zu machen, benn es ift bod unzweifelhaft, daß, da überhaupt nur Ein Gott ift, Gott auch ber heiden Gott fei. Wenn ber Sat unter und, bag bie 3u ben ihren Gott als Nationalgott betrachteten, faft trivial geworden ift, fo daß er felbst in Bredigten vorkommt, fo fragt fich, was man barunter verftehe. Soll es heißen, daß Gott vorzugs weife ber Juden Seiland, Wohlthäter gewesen, fo ift es richtig, aber fo, bag auch bas N. T. fagt: «welcher ift ein Seiland aller Menschen, fonderlich aber ber Gläubigen» (1 Tim. 4, 10.), val. Avg. 14, 16. 17.; foll aber damit gesagt fenn, bag nach judischer Ansicht Gott nur ber Juden Gott war, fo ift es me nigftens nicht im Sinne ber Bropheten gesprochen, unter welchen 3. B. Amos 9, 7. fagt: «habe ich nicht eben fowohl die Bhilifter aus Raphthor und die Sprer aus Kir geführt, wie Israel aus Aegyptenland ? » Erfannte ber Jude mit Abraham und Meldi fedet an, daß fein Jehova der herr fei, ber himmel und Ede besitht, 1 Moj. 14, 19., so mußte er ja boch die Vorsehung, welche bie heiden erhielt, ebenfalls auf Gott zurudführen. -Die genaue Erklärung von eneinen wird burch bie Unterfu chungen von hartung über ye und neo gewonnen, wonach das neo « bie Uebereinstimmung in der gangen Ausdehnung) bezeichnet, in welchem Sinne wir früher im Deutschen fagten «allhier, alldieweil», (Partifellehre I. S. 340. flg.). Das Futte rum Sizaicoei in Diefer Verbindung auf bas zufünftige Be richt zu beziehen, darüber vgl. zu dixalw9ήderal 2.20. Det Wechsel von ex und dec möchten wir nicht als ganz zufällig ansehen, sondern ebenso motiviren wie den von eig und eni 2. 22., in welchem Falle man bann mit Calv. fagen mag, es liege eine gewiffe Ironie barin: si quis vult habere differentiam gentilis a Judaeo, hanc habeat, quod ille per fidem, hic vero ex fide iustitiam consequitur.\*)

\*) Sollte fich rechtfertigen laffen, was Billroth annahm, bas

So wie bie Ausführung von R. 2. ben Ber= **B. 31**. cht begünstigte, ber Ap. erfenne feinen Borgug bes fubischen heokraten vor dem Heiden an, so konnte nunmehr wieder der erbacht erwedt werben, er mache nichts aus bem Gefet Apg. 21, 28.). In welchem Sinne aber behauptet er viel= iehr bas Gefetz zu begründen? Sollte er bamit haben fagen sollen, daß er den pädagogischen Charafter deffelben für die Jeit ber vniciotns (Gal. 4, 3.) wohl anerkenne, wie er Gal. 1, 19. fagt: τί οὖν δ νόμος; τῶν παραβάσεων χάριν προge-:69n? Bgl. Rom. 5, 20. Aber das würde doch faum rov iduor ioraveir genannt werden können, womit vielmehr die An= rtiennung einer perpetuirlichen Bed. des Gesetes ausgesprochen ift. So kann denn also der Sinn nur entweder der seyn, das filliche Moment bes Gefetes werde im Christenthum in erhöhs ter Beise erhalten, ober bas weiffagende Element werde burch bas Chriftenthum realifirt. Den ersteren Gebanken spricht er mehrfach aus, am bestimmtesten würde er in Eph. 2, 15. lies gen, wenn man mit Harleß erklärt: «er hat rov vóuov wir errolwr nur abgeschafft (auch xaraoyhoas), insofern er ils dóyua auftrat.» Außerdem spricht ihn Rap. 6. und 8, 4. aus. So nun hier Calv., Mel., Beza, Beng., Rölln., Rud., Olsh.\*). Aber auch der andere Gedanke ift paulinisch, 'gl. Gal. 3, 24. 4, 21. f. und vorher in unferm Rap. B. 21. Ja es hat diese Auffaffung den Borzug, daß, wie es scheint, as vierte Rap. sich sofort anschließt, als Beweis, daß ja chon in ber Geschichte Abrahams und Davids berselbe Recht= ertigungsweg vorliege. Daber Theod.: avwer yag xad o όμος καί οι προφήται τὰ περί τής πίστεως έθέσπισαν. Tehnlich Drig., Bel., Erasm., Ernefti, Morus, Rei= be, Benete, Fr., Mey., De 2B. Bei ber erfteren An= tahme entsteht bagegen der Uebelstand, daß der Ap. furz ab= rechen murbe, ohne anzugeben, wie der vouog festgestellt

Ror. 3, 11. δια δόξης gegenüber dem έν δόξη das Borüberge= ende der δόξα bezeichnet, fo würde es sich mit dem Prapositionenwechsel ieradeso wie hier verhalten.

<sup>\*)</sup> Die Griechen, Chryf., Det., Theoph., Schol. Matth. rklären: ber σχοπός bes Gesetze, bas Seligmachen ist in Christo rfüllt; in diesem Sinne erklären sie ja auch R. 10, 5.

wird. Richts bestoweniger muffen wir mit Rud. uns für biefe Annahme entscheiden, ba fonft Rap. 4, 1. nothwendig ftatt our ein yao ftehen mußte. Mey. fagt zwar: « our bemnach, in Folge deffen, daß wir das Gefet burch den Glauben nicht anfe heben, fondern feststellen.» Allein der Sat voulor toravouer war ja eine bloße Behauptung. Die fönnen aus ber Behauptung, ehe fie bewiesen worden, Schluffe abgeleitet werden und noch dazu nicht einmal in affertorischer Form, wie wenn es hieße: ούδεν ούν έρουμεν τόν Αβραάμ x. τ. λ., sondern in ber Form ber Frage, welche auf ein abermaliges Bedenken hindeutet? Ueberdies follte man nicht, wenn B. in ftrenger Schlußfolge R. 4. an R. 3. angeschloffen hätte, in feiner Beweisführung gerade wieder bas Wort vouog erwarten, würbe er nicht etwa nach ber Frage in B. 1. in B. 2. fo fortgefals ren senn: odzi o vóµog léyei? - Cod. A B C F my mehrere griech. Bäter fprechen für die Form ovrorarouer: bie Form ioraw, von welcher das iorwuer der rec. gebildet ift, findet fich in ben LXX. und ovvioraco im R. T. (Bis Å (9 S. 74.); aber hier hat fie zu wenige außere Beugniffe für fit STIC

# Rapitel IV.

т Фрессі Runft

Rn ii

1. zpo.

51

te

#### Inhalt und Theile.

1400 AT 1) Ift boch auch Abraham, ber Stammvater, nur burch in juice, Glauben gerechtfertigt worben, 2. 1-5. 2) hat bech auch David, M ् पार erste theotratische Ronig, die Rechtfertigung aus freier Gnade für w pochfte erklart, 2. 6-8. 3) Beigt nicht fcon Abrahams Gefcia Eme baß diese Art ber Rechtfertigung auch auf die heiden gehe? 2. 9-12 Mbrid 4) Auch bie Berheißungen bes Ubraham grunden fich ja auf feinen Slat inte ? ben und nicht auf bas Befen, wie fie benn auch in biefem galle nit Stð fest fenn wurden, 2. 13-22. 5) Das hat Gott ausbrucklich aufrich nen laffen, bamit es auch auf uns., bie wir burch ben Glauben an Sich nīj ftum gerecht werben, feine Unwendung habe. 23-25. Ø;

# 1) B. 1-5. Ift doch auch Abraham, der Stammonte, nur durch den Glauben gerechtfertigt worden.

B. 1. Die Beweisführung des Ap. im britten Ray, welche alles Berdienst der Werke aufhob, hob auch jedes Bar

dienst ber an Abraham so hoch gerühmten Tugend auf, 3. B. bas großartige, von Jakobus gepriesene Verdienst der Aufopfe= rung bes Isaat, Jat. 2, 21. Jusofern es ein zavzyua rng oagzóg ift, will ber 21p. auch biefes Berbienft wirklich ver= neinen und ftellt daher die mögliche Folgerung in Form eines Einwurfs auf. Karà sáoxa ist mit bem Verb. evonxéval zu 1 verbinden und dann nach der von uns zu R. 1, 3. gegebe= nen Ertlärung bes Wortes aufzufaffen; es bezeichnet iene Werte, ٤. welche nicht aus dem arevua hervorgegangen find, mithin 2 s alles, worauf ber Mensch einen Anspruch auf eigenes Berbienft gründen könnte, baber Calv.: naturaliter, Grot .: E propriis viribus. Da B. 2. das 25 Epywv eine Biederauf= Ľ. nahme bes xarà ocexa ift, fo liegt darin auch eine Erklärung . 🖙 des xarà sáoxa. Auf die Beschneidung aber, worauf Man= F de es deuten, kann es nicht bezogen werden, ba diese nicht 5 fowohl ein Egyov bes Patriarchen, als vielmehr etwas von # . Gott ihm Gegebenes war, wie es auch B. 10. bargestellt wird. 差 Der Gegensatz von έργα, σάρξ, νόμος zu χάρις, πνεύμα, ñ. niorig tritt auch besonders in der Stelle Gal. 5, 5. hervor: ήμεις γάρ πνεύματι έχ πίστεως έλπίδα διχαιοσύνης άπεχdezóue9a. — Wir haben nun noch bie Lesart und bie In= terpunktion in Betracht zu ziehen. Nach überwiegenden Zeug= niffen ift von Lachm. aufgenommen worden: evonxéval ABo. \*. προπ. ή. x. σ.; mit Eutschiedenheit ift aber das προπά-Topa zurückzuweisen und als erklärende Gloffe von natho ans • dusehn, und bie Stellung von zara oaoza, welches, wenn es auch ursprünglich hinter markoa hucor stand, doch dem ż. Ì. Sinne nach nur mit eboyxéval verbunden werden fann, ift wahrscheinlich durch die bei den griechischen Erklärern sich fin= dende Verbindung ber Worte mit rov rareya huw veranlaßt. Bas die Interpunktion anlangt, fo schreibt Matth. zi our; έρουμεν — σάρχα und Grot., Cler., Wetst. τί οὖν έροῦμεν; εύρηχέναι — σάρχα. In beiden Fällen wäre nicht fo= wohl rny Sexacoounny, wie die Ausleger fagen, fondern bas unbestimmte ti zu edonzéval zu ergänzen; sprachwidrig wäre diese Annahme nicht, indem ti ebenso wie twes im griechi= ichen Sprachgebrauch ausfällt, fo im R. T. 1 Ror. 11, 4., wo zu zarà zewalng ëxwy boch ri zu erganzen ift, vgl. über

bie Auslaffung beffelben auch bei Rlaffifern B. Fritiche Quaest, Lucian. p. 92.; auch würde namentlich die zweite Interpunt tion die Frage energischer machen. Allein in den Zufammenhang würde der Say bei diefer Faffung nicht paffen; es wurde ja bann die zweite Frage voraussegen, daß im Borhergehenden B. felbft bie Bermuthung erregt hatte, Abraham habe zara σάρχα etwas erlangt. - Das Prädifat δ πατήρ ήμών von Abraham gebraucht, findet fich auch B. 12. Jat. 2, 21. Matth. 3, 9. Luc. 16, 24. 30. und bei den Rabbinen, bei Maimonides Porta Mosis S. 55. opp. Poc. I. ابرهيم ابينا « More ham unfer Bater». Am nächften liegt es alfo, marne im eigentlichen Sinne ju nehmen; es war bas ehrende Präbitat hier um fo mehr an der Stelle, ba diefer narno auch als Borbild zu ehren ift, und was von ihm gilt, auch von uns gelten wird. Aber wird nicht burch biefe Benennung bie Dei nung begünftigt, daß die Mehrzahl der Gemeinde Judenchriften waren? Reiche läßt fich durch biefes Bedenten bewegen, bie und R. 9, 10., wo Ifaat & πατήο ήμων beißt, an bie Be terschaft im geiftigen Sinne zu benten. Ganglich zurudgewie fen fann biefe Meinung an feiner von beiden Stellen werben, boch erscheint uns die andere als vorzüglicher. Das die Debrzahl ber Lefer Judenchriften gewesen, würde daraus noch nicht folgen; P. fpricht in dem Bewußtfeyn feiner eigenen Nationalitat und bieje wurde auch von ben heidenchriften fo geehrt, baf fie wohl auch den Ausbrud « Bater Abraham » gebraucht haben mögen.

B. 2. Da die vorangegangene Frage den Lefer von feldt voraussehen ließ, der Ap. negire sie, so wird die Negation (oddoreow) nicht ausdrücklich hinzugesetzt, sondern yác sühn sogleich die Begründung verselben (vgl. yác in Fragen di Wahl s. h. v. I. c.) ein — eine Begründung, die dann wie der in dem Citat der Schrift in B. 3. ihre Unterstützung sin det; in diesem britten B. wird drievevoer als der Hauptbe griff mit Nachdruck vorangestellt und dies muß uns bei Be fümnung des Sinkes von B. 2. leiten. Der Schluß des Ap. ist demnach dieser: da Gott nicht die Werke des Abraham rühmt, sondern seinen Slauben anerkennt und deshalb ihn sür gerecht erklärt, so ist es flar, daß er bei Gott wenigstens durch

vin eigenes Thun nichts gewonnen habe. Ift bies ber Schluß bes Ap., so fühlt man sich versucht, um ihn direkter herauszus bringen, mit Calv., Reiche, Fr. auch ichon bas zavrnug. von welchem der Ap. redet, als xaúzyua noàs rov Jeán au faffen: « fo mußte er boch bei Bott ein xaúxnua haben, aber er hat es nicht » \*). Allein dann hätte doch der Ap. foreiben müffen: έχει καύχημα πρός τον θεόν άλλ ούκ Eree, und bedenklich ift es, mit Reiche zu fagen, bas noog tor Seov fei nachher « wie nachträglich » bingugefügt morben. So wird man vielmehr geneigt, mit Beza, Grot., Rück. es fo anguleben, daß das xauznua ein xauznua noos rove άνθρώπους fei. Es muß jeboch zugestanden werden, daß auch biefe Faffung ihre bedeutenden, zuerft von Reiche bemerflich gemachten Schwierigfeiten hat. Vorzüglich hat sie gegen fich bag bann dzatovo9at als ein menfchliches für gerecht erflären angeschen werden müßte; benn nähme man es als handlung Gottes, fo würde baraus auch zugleich bas καύχημα πρός τον θεόν refultiren. Auch fönnte man fagen, bas der Zusammenhang boch eine kategorische Negirung des xavyão9ac erwarten läßt. Nichtsbestomeniger müssen mir mit Rud., Rölln., be 28. ber zweiten Faffung den Borgug ge= ben und paraphrafiren den Ginn fo: «Wenn bas von Abraham feststehende edizaus In (bas Pass. wird gebraucht ohne an ein beftimmtes rechtfertigendes Subjekt zu benten) fich auf Berfe gegründet hat, so mag immerhin, wer Luft hat, ihn deshalb rühmen, bie Schrift dagegen b. i. Gott felbst in der Schrift hebt ein anderes Moment dabei hervor. »

**B. 3.** Mit Recht bemerkt Dloh., ber Charakter ber Frömmigkeit ber alttestamentlichen Frommen fei nicht in allen gleich; bei einigen wie bei Elias spreche sich mehr eine gesch= liche Frömmigkeit aus, bei andern wie bei Abraham und Da= vid mehr eine solche, die der neutestamentlichen verwandt fci. Das ganze Leben des Abraham offenbart eine ungemeine Glau= benskraft. Der erste große Akt derselben war das Berlassen feines Baterlandes und aller der Seinen auf den Besehl Got= tes; der zweite große Glaubensakt war der, welcher K. 15.

<sup>\*)</sup> So auch die arabische Uebersegung in d. Polygl. Tholuct, Komment. 1. Röm. Br. 13

bes 1. Buchs Mofis, in bem bier citirten Abschnitte erwähnt wird, als Abraham bei feinem und feines Beibes hohem Alter alaubt, was mit bem naturzusammenhang in ber Erscheinunas welt in Widerspruch ju fteben scheint, daß fein Beih ihm noch einen Sohu gebären werde; bie britte große Meußerung feines Glaubens ift die, daß er eben diefen Sohn der Berheißung. an den feine Aussicht in alle Zufunft gefnupft war, hinzugen ben bereit ist, als es sein Gott verlangt (1 Mos. 22.). G wird um diefes beharrlichen Glaubens willen auch fchon von ben Juden hoch gepriesen. 1 Maff. 2, 52.: 'Aßpadu odri in πειρασμιώ εύρέθη πιστός και έλογίσθη κ. τ. λ.; Bhilo de Abrahamo p. 386. ed. Francof.: ¿στι δε και ανάγρα. πτος έπαινος αύτοῦ χρησμοῖς μαρτυρηθείς, ούς Μωϋσής έθεσπίσθη, δι' οὗ μηνύεται, ὅτι ἐπίστευσε τῷ θεῷ: δπερ λεχθηναι μέν βαρύτατόν έστι, έργω δε βεβαιωθηνα. uégiorov. nach der Anficht fatholischer Theologen (Bellarn de iustif. 1, 17.), ber Socinianer (f. Crell), Arminianer (f. Limb.) und ber Neueren (f. Neander, Bflanzung 11. 561. g. A. Dloh. S. 163.) hat nun auch P. «nicht in Bezug auf bas Gegenständliche bes Glaubens, fondern in Beziehung auf bie innere, subjettive Bedeutung diefer handlung bes innen Menschen » ben Glauben des Batriarchen mit dem des gläubis gen Chriften in Parallele gestellt, durch welche Unficht aller bings die von der orthodoren proteft. Rirche befämpfte fatholis sche, focinianische und arminianische Lehre, daß die Rechtfertis auna nicht fowohl per als propter fidem geschehe - infofern in diesem actus die obedientia eingeschloffen ift - unters ftüßt zu werden scheint, vgl. Calov. Synopsis controvers. S. 519., Consideratio Arminianismi S. 270. f. Rad orthodoxer prot. Anficht fordert vielmehr die Parallele, daß ber Ap. bei Abraham auch daffelbe Objeft des Glaubens als bei ben Chriften voraussette, und fie weisen biefes nach, infofern ber Glaube an die wunderbar erzeugte Nachkommenschaft (f. au 2. 16. und 9, 8.) ben Glauben an ben Meffias in fich ges ichloffen habe (Spen., Seb. Schmidt ju 1 Dof. 15., auch Calmet), ober infofern gefagt werben muffe, bag ber Glaube an jedwede Berheißung Gottes, mithin auch an die ber Nachkommenschaft voraussetze, esse Deum nohis propitium (Mel.

194

Calv.). Rud. aber, von berfelben Meinung ausgehend, baß Die Barallele auch Uebereinftimmung des Objekts erfordere, erflart bie Serbeiziehung ber alttestam. St., wo bas Dbieft bes Glaubens ein verschiedenes ift, chendeshalb für eine « migbrauch= liche > Anwendung. Es ift nun wahr, daß bie Parallele, fobalb B. bei ber Rechtfertigung Abrahams nicht daffelbe Dbjeft vor= ausfeste, nur eine unvollfommene ift, benn bas Berhältniß ift bann biefes, bag auf ber einen Seite ber Glaube zur Gerechtigfeit gerechnet wird, auf der andern Chrifti Ges rechtigfeit zur eigenen Gerechtigfeit. Wenn nach bem Borgange Bellarmins und ber Socinianer neuerer Zeit Tittm. in d. Brogramm de summis principiis conf. Aug. 1830. eben wegen ber Gleichftellung ber Rechtfertigung Abra= hams mit ber bes Chriften bie lettere Formel gar nicht, fon= bern nur bie erstere gelten lassen wollte und somit auch bie Rechtfertigung nicht per fidem sondern propter fidem vertheidigte, fo ließ sich freilich schon aus B. 24. 25. bas Recht ber lutherischen Dogmatif erweisen, ju fagen: quemadmodum annulus, cui inclusa est gemma, dicitur valere aliquot coronatis, pretiosissima ita fides, quae apprehendit Christi iustitiam, dicitur nobis imputari ad iustitiam, quippe cuius est organum apprehendens (Gerhard loci T. VII. 238.); allein daffelbe läßt fich doch nicht auf Abras hams Rechtfertigung aus dem Glauben anwenden, sobald ber Ap. bei ihm nicht daffelbe Dbjett des Glaubens vorausset. Richtebestoweniger glauben wir, daß diese Intongruenz wirt= lich fattfindet. Konnte es nicht bem 3wede des 21p. genügen, im Gegensatz zu dem equágeo dat und prodos, wogegen er ftreitet, nachauweisen, daß auch bei ben Batriarchen nur bas ntorever und Loyileo Jat ftattgefunden, wie benn auch B. 24. deigt, daß die Parallele auf nioris und doyiseo dae beruht. Auch Gal. 3, 9. ift nur von ber nioris Abrahams und nicht von dem Objekte derselben die Rede. Sel en wir aber nur auf die subjettive Bed., so ift die nioris des Patriarchen, obwohl auf ein verschiedenes Dbjeft gerichtet, ber der Chriften gleich; in jedem Afte bes Glaubens findet eine Erhebung ber Seele au Gott ftatt, im Biderftreite mit bem, was ber Au= genschein lehrt, wird auf das gebaut, was mit den Sinnen

5

nicht wahrgenommen werben fann, Hebr. 11, 1. Wit viel in jenem Glaubensafte bes Batriarchen lag, wird bann weiter hin B. 18-20. von dem Ap. dargethan. - Das Deb. 20vileo 9al gehört zu benjenigen, beren Braf. angleich paff. Bc. hat und bie im Nor. pass. ftets die paffive Bedeutung haben, f. Rühner II. G. 24.; im Bebr. fleht ftatt beffen bas Altin «Gott rechnete ju.» Diefer Ausspruch in Berbindung mit B. 4.5. ift hauptbeweisftelle für die protestantische Lehre ber iustificatie forensis und justitia imputata im Ocgensate zur fatholifchen Lehre, nach welcher iustificare peccatorem heißt facere iustum, b. i. infundere ei institiam propter fidem (f. auch 3. b. St. Corn. a Lap., Calm. \*)), nicht reputare iustum, tractare tanquam instum, f. gegen diese falfche Faffung Chemnit, examen conc. Trident. P. I. loc. VIII. Roch Chryf. hatt richtig erflärt: dixacov anoqaiveir. Auch Aug. hatte not de spir. et lit. c. 16. beiderlei Beb. angegeben, iustum facere und habere, aber op. imp. c. Jul. 2. fagt et: justificat Deus impium non solum dimittendo, quae male fecit, sed etiam donando caritatem, quae a malo declinat et facit bonum.

2. 4. 5. Der Ap. will noch hervorheben, daß nach bie= fer Stelle an eine Rechtfertigung burch bie egya nicht 31 benken sci. Eorá co 9ac ist wohl nicht gerade als ein bem 93eigenthümlicher terminus techn. anzusehen, wie Bin. meint, fo baß es sveciell bedeutete: « fich auf egya einlaffen » im Gegenfas au mioreveiv, es wird außer unferer Stelle feine andere bafift angeführt werben können. Es hat ja an und für fich bie Bebeutέργα ποιείν und diefe reicht hier aus. Es fragt fich, ob ber 21bas gange Gewicht auf LoyiLeo 9al fallen laffen will, welches an und für sich wahrscheinlich ift, wie er benn auch B. 6. und nachher B. 23. und 24. dies Wort hervorhebt; dann mußte gesagt werden, daß xarà doeilqua per zeugma mit loy -Leo9al verbunden und nach alla ein anderes Berb. wie didorae ju ergängen fei. Go überfest Michaelis: Mer BerTe thut, bem wird ber Lohn dafür nicht zugerechnet, ein Ausse

\*) Fides meriti loco illi est, ut iustus efficiatur. Auctor fidei illius, Deus, auctor est etiam iustitiae, at alteram alterius cauasa largitur.

bruct, ber so aussieht, als wenn es aus Gnaden geschähe, fondern er bekommt ihn aus Schuldigkeit». In diefem Falle hätte man vor xarà záque ein rovro d' ésrie zu suppliren. Man tann aber auch mit ber Mehrzahl der Ausleger auf xa-Fà gaoir ben Rachbrud legen, und ber Ginn ift bann, wie ihn Beza ausdrückt: «Ber Berfe gethan, dem wird ber Lohn nicht in Form der Gnade in Anrechnung gebracht, fondern in Form ber Schuldigkeit.» In Diefem Falle hat der Up. als fich von felbst verstehend vorausgesett, daß in dem vorhergehenden Bibelfpruch von einer Gnadenerweifung Gottes die Rede mar, wie er Rap. 11, 6. Glauben und Gnade als Bechfelbegriffe Dan muß gestehen, das alsbann ber Ausbrud an qufftellt. Schärfe verliert, und daß auch das Loyizeral, welches doch £ B. 6. einen Nachdruck hat, mehr für die erstere Fassung 7 pricht. — Tov doeßg beziehen Mehrere speciell auf Abras . ban (Beza, Grot., Roppe, Reiche), und zwar foll der 1 Ausbruck fich auf den Gögendienft beziehen, ba nämlich Abraham früher (nach ber morgenländ. Tradition bei den Rabs binen, bei Mirchond, Bhilo, Jofephus) wie fein Bater Harah (Jos. 24, 2.) Gögendiener war. Allein da B. 4. ohne Ineifel ein allgemeiner Sat ift, fo hat es alle Wahrschein= lich Feit für fich, daß bies auch in B. 5. ber Fall fei.

# 2) 23. 6—8. Sat doch anch David, der erste theokratische Rönig, die Nechtfertigung aus freier Guade für das Dichste erklärt.

B. 6-8. Uebergang zu einem andern Beispiel der Glaubensgerechtigkeit unter den alttestamentlichen Frommen. Allerdings knüpft der Ap. dies Beispiel zunächst an B. 5., doch kann ja dieser Uebergang nicht dagegen sprechen, daß durch diese Anführung des Pfalms eine Parallele zu der Anführung B. 3. gegeben werden soll — selbst in dem Falle nicht, wenn man vouor isravouser R. 3, 31. auf die Beibringung von Beispielen der Glaubensgerechtigkeit aus dem Pentateuch des sogen hat (Mey.). Denn wenn der Ap., daß er das Geses nicht aussehe, aus dem Gesetz selbst beweisen will und dann eine Stelle aus der Geschichte der Genesis ansührt, so zeigt sich bas er das zweite vouos auf die alttestamentl. Urfunde überhaupt bezog, wie R. 3, 19., wie er ja auch R. 3, 21. von ber Glaubensgerechtigteit gesagt hatte, daß s voucos nad ob. προφήται sie bestätigten. — Ueber das πεο in xa9áres vgl. zu eneines R. 3, 30. Der von ihm benutte Pfalm 32, B. 1. 2. spricht besonders tief die Idee ber Sündenvergebung aus reiner Gnade für die Fälle aus, wo das Bekenntnis der Schuld vorangegangen ist, und zwar tritt hier in der Sündenvergebung recht deutlich hervor, daß sie zunächst nicht Ausschem vergebung recht deutlich hervor, daß sie zunächst nicht Ausschem ber Strafe, sondern Ausschem eines gestörten objektiven Bers hältnisses zu Gott ist (s. im Pf. B. 5.). Auch de W. sagt von diesem Pfalm: «Wir finden also hier die innere Versöhnung mit Gott durch den Glauben.» Aquérae fahren lassen und enexalúrreer bededen, ähnliche tropische Ausbrücke stür Vergebung wie Jes. 38, 17. Micha 7, 19.

### 3) V. 9-12. Zeigt nicht ichon Abrahams Geschichte, das diese Art der Nechtfertigung auch anf die Seiden gebe?-

Rähere Anwendung auf die Rechtfertigung ber V. 9. Seiden durch den Glauben, für den Fall, daß etwa einer fo gen follte, baß folche Glaubensgerechtigkeit bloß bei bem 3sras liten feine Anwendung habe. Was das zu ó paxaqiopds our ourog zu erganzende Berbum fei, barüber ift neuerdings geftritten worden, indem Fr. und Dey. nur das aus B.6. zu ergänzende Léverar gelten laffen wollen. Rück. bezweifelt, daß man léyeir ti eni tiva gesagt habe, allein eni mit dem Aff. bedeutet ja «die Richtung gegen eine Sache hin» md ganz fo findet sich Hebr. 7, 13. eg' ov déyerat ravra. Da jedoch bei allen Supplirungen des Verbums flatt eines speciels leren Wortes das allgemeine eori anzunehmen ift, wo es im gend angeht, fo werden wir auch hier es anzunehmen haben-So fonnte in ber Rom. 10, 18. citirten Stelle εἰς πασαν τήν γην έξηλθεν ό φθόγγος αυτών eben fowohl . γίνεται ober έστίν statt έξηλθεν stehen. — Den Sat λέγομεν γάρ x. r. L hat man sich nahe verbunden mit nog our x. r. d. zu denkens bas yao bezieht sich auch hier auf einen zu supplirenden Ge banken: «Ich werfe biefe Frage auf, denn wir fagen, daß ..... unter welchen Umftäuden nun ift ber Glaube ihm angerechnet worden ? »

2, 10. Das nus bezicht fich auf die bestimmten Bas hältniffe, welche die gleich nachfolgenden Worte erwähnen-

198

Höchstens 25, mindestens 14 Jahre früher als die Beschneidung (1 Mos. 17, 23.) fiel jener Ausspruch, in welchem Gott dem Glauben des Patriarchen die hohe Anerkennung gewährte.

**B. 11.** Richt nur fand jene Gerechtsprechung vor ber Be= schneidung Statt, sondern diese selbst ist sogar nur als ein Unter= pfand ber vorher schon erlangten Gerechtigkeit anzusehn. Nach Ł 1 Dof. 17, 11. ift bie Beschneidung ein ברית, ein Bei= 1 den bes besonderen Verhältniffes, in welches Gott zu Abra-É hans Rachkommen getreten; ba fich nun aber Gott zu dicfem ų, Berhältniffe nur herabgelaffen in Folge bes von dem Batriar= đ den bewiesenen Glaubens, fo hat der Ap. das Recht, fie auch ñ. als ein Zeichen feiner Glaubensgerechtigkeit zu betrachten. --Bevor wir fortschreiten, haben wir die Verschiedenheit der Lebart in Betracht zu ziehen, indem A C, die beiden fprischen Uchers, und einige andere geringere Zeugniffe negeroun'v lefen, 1 welches Beng. und Griesb. empfahlen. Für diefelbe hat Ś. nun neuerlich auch Rück gesprochen und zwar aus dem Grun= 1 y de, weil die gewöhnlich angenommene Auffassung « und er empfing bas Zeichen ber Beschneibung als Siegel ber Gerech= ügleit u. f. w. » fich nicht halten laffe. Seine Gegengründe find: 1) es hätte eigentlich oppayida an der Spipe des Sapes ftehen müffen, wenn aber biefes wegen ber vielen damit zu verbindenden Worte nicht geschah, fo hätte boch elass voran und ormeior und neoexomin's zusammenstehen muffen. 2) on-Heior, wenn es Dbjeftsaffus. ift, tonnte um fo weniger des Artikels entbehren, als noch ein anderer Affus, als Apposition hindurat, nämlich oppayida. So erscheint es denn vorzüg= iGer, περιτομήν zu lefen und zu überfegen: « und als Zei= her empfing er die Beschneidung, ein Siegel u. f. w. » Der iv cite Grund ift gewiß ohne Gewicht, da onzusior durch den a Holgenden Genitiv hinlänglich beftimmt ift, aber auch ben Recren können wir nicht anerkennen, ba ja allerdings (Fr.) bie Boranstellung des Elaße vor megeroungs eine rhetori-De Rudflicht entscheiden konnte \*), und ba nun die Lesart des

<sup>\*)</sup> So wurde man im Deutschen hier mit mehr Feierlichkeit fchreien können: "und er empfing der Beschneidung Zeichen," flatt "das seichen der Beschneidung." Ein logischer Gegensatz ist zu σημείον desbalb nicht erforderlich, vyl. z. B. hebr. 9, 28. ets rd πολλων dre-

11

ı.

1

2

ł

The set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of

5

ų.

Alfuf. wenige Beugniffe für fich hat, ba fich auch ihr Gub ince ftehen unschwer erklären läßt \*), fo bleiben wir bei ber rec. ين أبا περιτομής und tilgen das Romma hinter biefem Borte; Bejt 515 ( di. übersett: et signum accepit circumcisionis, quod esset sigillum iustitiae fidei. Den Genit. περιτομής faßt and a fchon richtig als den Genit. appos. und erflärt: circumcisionem, quae signum est. Beichen wird bie Beschneidung wit bem Av. genannt, weil es gangbar geworden, fie als Uns terscheidungszeichen des Israeliten von bem Beiden pi betrachten und bies nach ber ermähnten Stelle 1 Dof. 17, 11. So heißt es im Targum zum hohen Liebe 31, 8. Thran ardin « das Siegel ber Beschneidung, welches wie Schwerter faft biejenigen, die fie tragen » und im Sohar Levit. 6, 21. wird fie רשימא קדישא genannt «heiliges Beichen.» בשימא קדישא genant untergedruckte Siegel als Zeichen unzweifelhafter Bestätigung 1 Ror. 9, 2. 2 Tim. 2, 19., fo findet fich Acta Thomae §. 26.  $\dot{\eta}$  σφραγίς τοῦ λουτροῦ; auch bei ben Zabiern (Stäublins Beiträge Th. 4. S. 44.) und bei ben Rirchens lehrern (Grabe Spicilegia patr. 1. S. 333.) fommt bie Laufe unter ber Benennung oppayis vor. The Sixalooving της πίστεως ift allerdings nicht in einen Begriff zu verbins ben «Glaubensgerechtigfeit» (Limb., Rud. 1. 21.); vielmebr ift the niorews mit dem Nachfolgenden zu verbinden «Zeichen ber Gerechtigfeit burch ben Glauben, ben er im unbeschnitte= nen Buftande bewiesen.» Das eis ro eirai wird auch bier von Fr., Men., als Zweckbezeichnung angefehen (f. ju 1, 20.) und fie hätten fich zur Unterftügung diefer Unficht auf Gal. 3, 8. berufen tönnen. 3m Begriff «Bater» liegt auch Det Begriff bes Urhebers, Stifters, val. Siob 38, 28. 1 901 4, 21. 1 Matt. 2, 54.: Οινεές δ πατήο ήμων έν τῷ [7]-

νεγκείν άμαρτίας, 2 Sheff. 2, 7. το γάρ μυστήριον ήδη ένεργ Ei ται τῆς ἀνομίας, εuc. 1, 10. πῶν τὸ πλῆθος τοῦ λαοῦ ἦν προς 🗲 🛩 χύμενον.

<sup>\*)</sup> Daß die Ubschreiber, ba sie sich nicht barein finden konnten oppapida als Prabifatsaff. anzusehen, den Tert alterirten, ertennt mat aus ber Lesart in handschriften bei Matthai: negirouns - zal ogenyida und aus der Peschito, welche περιτομήν zal oppayida gelesen hat (nicht fo die Philox.).

λώσαι ζήλον. Maimon. Opp. Pocockii I. S. 63. اندموسی Mofes ift ber Later aller ihm » אב של כל הנביים المقدمين قبله vorangegangenen Propheten.» Daß nur diejenigen Abrahams Rachfommen find, welche feinem Beispiele in ihren egya nachs tommen, spricht auch Christus Joh. 8, 37. 39. aus. In ber hervorhebung bes Glaubens bes Batriarchen ftimmt mit **P. uamentlich überein die Stelle im Wörterbuche Michlal 30=** אברהם היה אב לכו הבאים אחריו באמונתו . Mal. 2 «Wraham ift ber Bater aller derer, die ihm im Glauben nach= folgen.» Rach einer andern fubtilen Auslegung von 1 Mof. 12, 3. 22, 18. argumentirt P. auch Gal. 3, 8., daß der iber ben glaubenden Batriarchen ausgesprochene Segen auch bie gläubig gewordenen Heiden mit in fich schließe, und daß Diefe daher in einem geistigen Sinne Samen Abrahams feien Gal. 3, 29.; wiederum nach einer andern Wendung gelangt ber Ap. zu demfelben Refultat Rom, 9, 8. Das diá bei áxooß. wie 2, 27. So hat denn P. zugleich den Juden bas Prädikat, das sie sich ausschließlich vindicirten, Abrahams Rinder zu .feyn, entriffen. — Mit Unrecht haben Griesb. und Knapp auch hier von den Barenthesenzeichen eig to λογισ9 — δικαιοσύνην Gebrauch gemacht (f. zu 1, 2. 3.). Bei diesem sis tó c. inf. hat, Fr. die Bedeutung «fo daß» adoptirt; gerade hier empfiehlt sich aber die finale Fassung: Gott hat damit im voraus die Rechtfertigung der Heiden durch den Glauben bestätigt.»

B. 12. Auch den Juden erkennt er wohl Abrahams Baterschaft zu, aber — im geistigen Sinne, wenn sie Glaus enstinder des Patriarchen werden wollten, vgl. auch den degensatzt von axovorreg und misresoveres Hebr. 4, 2. Statt n Gen. rör odx x. r. 2. schreitet die Konstruktion im Dat. "tt, wie auch bei den Klassiftern der Dat. im Sinne des Gen. braucht wird, Matthiä §. 389, 3., im N. T. schue. 7, 12. "stb. 21, 7., im Hebr. 5 schuelt frit. Gramm. S. 582. "er Dat. comm. «für solches ist hier markanter als es der obe Gen. wäre; der Ap. hätte hier kaum den bloßen Gen. hreihen können, ohne ein Xéyw dé oder rovréssier hinzugus igen \*). Der Dat. rois üzvest wird am Besten als Dat. der

<sup>\*)</sup> Rud. glaubt, bas biefer Dat. fich auf teine Beife rechtfertigen

Rorm genommen, (Bbil. 3, 16.) Win. S. 193. c fich nad ben Fußtapfen richtend», so, zar' izvog axolou Seiv. Storzen bier ein fehr paffendes Wort, ba es «in ber Linie, in Reih' und Glied (oroizog) babergehn », also bas geregelte Bandeln bezeiche net; vgl. ovoroizeir rivi. «Fußtapfen bes Glaubens», eine fühne Detapher. Ueber of ex neper. f. ju 2, 8. Der Artifel rois nat zai ift ein ftarker Solocismus, für den fich bis jett tein rechter Erflärungsgrund hat finden wollen. Man könnte auf ben Ge banken kommen, daß der Solöcismus nicht forvohl in dem Artifel roig liege, als in dem alla xai, welches bie Griechen anveilen nach einem vorangegangenen od udvor seten fatt alla (f. Bin. S. 465. Fr. Exc. II. ad Marc. S. 786. Bremi an Sfofrates Paneg. Exc. IX.), aber bann mußte es of sois z. r. 2. heißen und ber Gebanke ware ein anderer; es ift alle boch fein anderer Rath, uls den Solocismus einzugeftehn ; abnorn, wiewohl nicht fehlerhaft ift auch die Artikelsebung 2 Ror. 1, 11. 4, 15. Evh. 2, 15., falls man bort das er doyuarter fo erflått, wie es bie meiften Ausleger thun (vgl. Rühner II. §. 493, 2 Rrüger ad Dionys. S. 153.). Diefe Auffaffung (bei 31, Bulg., Cryf., Phot.\*), Grasm., Calv., Beza mb ben meisten Reneren) verbient, trot des zuzugestehenden Soll cismus, immer noch den Borgug vor der bei Theob., Bev vans, Luth., Caftellio, Corn. a Lap., Roppe, Story Flatt, welche eine Trajeftion der Negation annehmen, rois of für od roig (wie auch einige Minusteln und Ueberf. haben), fo bag abermals die Rindschaft der gläubigen heiden ausge 1 Außer diefer zwecklofen Wiederholung und be fprochen würde. Unzuläffigkeit ber Trajektion \*\*), fpricht bagegen namentlich

laffe und fcblagt eine neue Deutung vor, von ber fich - was er nicht bemerkt - fchon bei Del. die Andeutung findet.

\*) Phot .: οίχ άπλῶς, ψησι, τῶν ἐμπεριτμήτων πατήρ.

\*\*) Rúct. will biefelbe burch fonftige Berfehungen ber Regation vertheidigen, namentlich durch E h n kyd. 4, 92.: of zad μή rods syrör älla zad rods anober πειοωνται δουλουσθαι, wo, meint er, die Ru gation nach bem Artikel ftehn mußte. Allein in diefem Beispiel ift ja bie Stellung der Regation ganz in der Ordnung, das μή bildet den Gegensch zu alla zad, und der Echriftsteller fahrt fort, als od er μή udvor st fcbrieben. Ein unferer Stelle entsprechendes Beispiel der Argettion wird fich wohl nirgend finden, denn es verneint ja das oder einen ganz verschiedenen i der Ap. dann bei den Juden die wefentliche Bedingung Glaubens underührt gelaffen hätte. — Die nähere Bes umung des röz *riorews* durch er r. äxpoß. dient nochs ls zur Dämpfung des Beschneidungsdünkels.

## 23. 13-22. Auch die Verheißungen des Abraham genuden sich ja auf seinen Glauben und nicht auf das Befet, wie sie denn auch in diesem Falle nicht fest seyn wärden.

Das Borhergehende hatte ausgesprochen, daß **B. 13.** 1 Seiben ebenfo wohl als von Juden bie Glaubigen ge= Dieß wird badurch unterftutt, daß bie meffias bt würden. den Verheißungen dem Abraham und feinem Saamen nur t Rücksicht auf feinen bewiesenen Glauben und nicht mit üdficht auf Gesegerfüllung ertheilt werden, mithin haben fie ich nicht bloß für bie unter bem Gesete Geltung, fondern für e Gläubigen, vgl. B. 16. Und zugleich haben fie vermöge efer ihrer Begründung Festigkeit erlangt, bein, waren fie m Gesegerfüllung abhängig, so könnte, ja mußte man ihrer aluftig gehn. Das váo zeigt, daß in dem Rachfolgenden ne Rechtfertigung bes Gedankens folge, daß Abraham nur later ber Gläubigen fei; hätte fich nicht hieran noch ein veiter Gebanke geschloffen, fo wurde ber in B. 16. liegende nmittelbar bamit verbunden worden seyn: xai dià rovro h παγγελία δέδοται τοῖς πιστεύουσιν (Gal. 3, 22.). ΕΒ hiebt aber ber Ap. noch den Nachweis dazwischen, daß die Betheißungen auch ihre Kraft verloren haben würden, wenn e durch Bermittlung bes Gesetes gegeben worben waren. Aca <sup>5</sup>μου heißt allerdings dem Worte nach: «durch Bermittlung des fefeses »; bem Sinne nach fommt es benn aber boch, wie Grot.  $\Re$ t, hinaus auf: sub conditione observandi legem. Tò  $\varkappa \lambda \eta$ ονόμον x. τ. λ. (cod. d. Matth. το ῦ xλ.); über diesen Artifel " bem Inf. handelt genau Serm. ju Soph. Aiax B. 114. Bie t einfache Inf. entweder eregetisch einem Sape beigefügt wird, er um die Absicht auszudrücken, fo auch ber Inf. mit Artifel, sonders deutlich bei vorangeschicktem rovro Rom. 14, 13.

genftand - bas narkoa elvai ober bas ol ex negirouns - je nachbem por ober nach bem Urt. fteht; vgl. die Segung vor dem Urt. B. 16.

zur Bezeichnung ber Absicht, wo alfo ein wore hinzuzubenin Bhil. 4, 10., vgl. auch Bernhardy Syntar S. 355. Kiouov nach der Mehrzahl der handschriften und nach fonftign Bebrauch im N. T. ohne Artifel Rap. 5, 13. 11, 15. Gal. 6, 14.-Mannichfaltig und abweichend find die Aufichten über ben Sin bes xlngovóuov elvac xóquov, und noch mehr über bie the wie ber Apostel bicfe Berheißung aus ben Stellen bes #. I abgeleitet habe. Es hätte bei diefem Ausspruche fowohl, # nachher bei B. 16. 17. ftete Rückficht auf die Argumentain in Gal. 3. genommen werden follen, vgl. die ausführliche in widlung in bem Anhange zur erften Beilage meines Rom. zum Brief an die Hebräcr \*). Klngovouia und zlngovim fommt bort in gleicher Argumentation vor B. 18. und 23; baselbft giebt der 14te Bers die erflärenden Ausdrücke n eileγία τοῦ Αβραάμ und ή ἐπαγγελία τοῦ πνεύματος. 🕱 zdnoovouia ift also die Versezung in bas Reich Chrifti (M. 1, 12. 13.) burch Bermittlung bes Befiges bes heiligen Geint, und bieß wird für ben Segen erflärt, welchen nach B. 8. in bem gläubigen Abraham bie gläubigen Seiden empfangen. 6 werden wir benn auch hier unter zangovouos die Theilnehm am Reiche Gottes verstehen (Rom. 8, 17.) \*\*); ba aber bicks Reich Gottes fich am Ende in einer verflärten Belt manifelit, fo liegt darin mit eingeschloffen die Beltherrichaft, worauf and bie verwandte Bhrase xlnporopeir the gnr (Matth. 5, 5) Calv.: generaliter hoc verbo comprehent hindeutet. instaurationem, quae a Christo speranda erat. Sriege fann nach bem, was ber Apostel im Borhergehenden von ba aeistaen Rachtommenschaft bes Batriarchen gefagt und bei Be rüchsichtigung des nav ro onequa B. 16., wie anch von Gd 3, 29. nur auf die geiftige Rachtommenschaft Abrahams be

<sup>\*)</sup> nur Lubw. be Dieu hat ben Ausspruchen im Briefe aut Galater bie gebuhrende Aufmertfamteit geschentt.

<sup>\*\*)</sup> Ueber die Beb. von zληοονόμος vgl. was neuerlich Bleet gu Hobr. 1, 1. gesagt. Mit Recht wird von ihm bemerkt, daß es mil nicht bloß so vicl wie Bessier sei, sondern die Beziehung auf das Kindesverhältniß zu Gott sich baran anschliche, und so mochten wir auch hier sagen: "die, welche von Gott ein Bessiehum bekommen," wie dies Beziehung am beutlichsten in R. 8, 17. hervortritt.

gen werben. Defto unrichtiger ift es, wenn Glödler bas ? fart «man mag bie Berheißung beziehen, wie man will, uweber auf Abraham ober feinen Saamen»; richtiger Beng.: ut semíni, fundamentum consequentiae ab Abrahamo d fideles omnes. Fragen wir nun, welche Stelle bes A. T. and vor Augen gehabt, fo ift von einigen an 1 M. 15, 7., in andern an 1 M?. 17, 4. 5. 6., von andern an 17, 2. 7. 8., wit andern an 18, 18., von noch andern an 12, 2. 3. ges wit worden; unserer Ansicht nach fann man bei Bergleichung 🗰 Bal. 3. nicht zweifeln, daß bie lettere Anficht die richtige A, benn diese Stelle citirt er B. 8., und bezieht sich auf sie 14. jurud\*); und zwar muß diefe Stelle in dem Sinne auss tigt werben, in bem er felbft fie faßte. Die Borte: öre μύλογηθήσονται έν σοι πάντα τα έθνη verstand er aber so: indem ich deinen Glauben durch Ertheilung der Gerechtigkeit que, follen zugleich in bir alle Seiben ben Segen empfangen. m auch fie follen durch den Glauben die Gerechtigkeit in Hrifto und Alles, was damit verbunden ift, mithin auch die Betherrschaft, erlangen. > Ambrof.: quid credidit Abra-M, cum esset in praeputio? Credidit Deo semen se witurum, hoc est, filium, in quo omnes gentes iustimrentur per fidem in praeputio, sicut et Abraham stificatus est. Ngl. namentlich Calirt 3. d. St. Dabei bann an den Gebrauch der Rabbinen zu erinnern, Auss üche als Schriftftellen anzuführen, welche nur aus einer driftftelle gefolgert find, f. Beisviele in Dopte Sermeutif ber neuteft. Schriftsteller S. 80. - Es hatte zwar n Apostel der Einwurf gemacht werden können, daß er bei fem Beweise nicht auf die Zeitfolge der mofaischen Geschichte idficht nehme, indem dem Abraham der Segen bereits 1 M. , 3. ertheilt, die Glaubensgerechtigkeit aber erft R. 15, 6. vähnt wird. Allein er würde ohne Zweifel und das mit tem Grunde fich barauf berufen haben, daß der Glaube

<sup>\*)</sup> Freilich kann man fagen, auch bie andern Stellen wird der Ap. ausgelegt haben, daß sie auf die eine oder die andere Weise auf felbe Refultat hinauskommen, indes läßt die sonstige Gleichheit der weisführung in Gal 3. doch erwarten, er werde auch hier gerade die= be Stelle vor Augen gehabt haben.

welchen der Patriarch R. 15. bewährt, nur ein einzelner Beig feiner gläubigen Gesinnung gewesen, und daß jener Segn durch den Glaubensbeweis hervorgerufen, den Abraham bei da Auswanderung aus seiner dem Heidenthum ergebenen Familie nach Ranaan abgelegt.

Befes und Glaube ftehen in bemfelben ich **B. 14. 15.** ausschließenden Berhältniffe wie Gnabe und Schuldigfei (B. 4.), wird aber die Verheißung an Gefeperfüllung ange Enupft, fo ift's um fie geschehen \*). Das mosaische Gee nämlich macht, ba es die enigvworg bewirkt (3, 20.), bi άμαρτία zur παράβασις und babutch ihre Strafbarfeit bef ftärfer \*\*) (f. d. Anm. zu Rap. 5, 13. 14. 20. 7, 7. Gal. 3, 19.) mithin tann es babei zu teiner Erfüllung einer Enayyelia tom men, welches ja immer ein Wert ber Gnabe ift \*\*\*). De Ap. hat im Sinne das mofaische Gefet, boch hat R. 2. p zeigt, daß er in dem inneren Naturgeset dieselbe Substanz @ erkennt: und da er den Sat in allgemeiner Form aussprick fo schließt berfelbe gewiß nicht jenes natürliche Gefet, infom es nur zur Klarheit fommt, aus. Haben wir nun aber nit bes 2p.'s Ausfagen alterirt, wenn wir nur bie Berfchärfung ber Schuld durch das Gefet barin fanden? Folgt nicht nicht mehr daraus die völlige Straflofigfeit der auapria du Geset? vgl. R. 5, 13. - wenn bet elloyeiral Gott als this ges Subjett zu benten ift - und was ber Ap. von der ärnon fugt Apg. 17, 30. 1 Tim. 1, 13., auch Joh. 15, 24. Ale

<sup>\*)</sup> Euth.: "Das Geset richtet nur Jorn an," bem Sinne w richtig, wenn man Gal. 3, 13. und Jak. 2, 10. dazu nimmt.

<sup>\*\*)</sup> Παράβασις bie Bezeichnung ber Sunde nach ihrem eigentlich Befen, wie schon Ciccro besinirt: peccare est transilire liness It., Bulg.: praevaricatio, wodei Aug. den Tropus, der in van liegt, hervorhebt.

<sup>\*\*\*)</sup> Mit Unrecht meinen alfo Benecke, Rud. u. A., bağ nur i ber Lesart de (cod. A B C u. c. a.) ein paffenber Sinn heraustomm vielmehr ift diese durch ahnliche Verlegenheit, wie die diefer Austl., viellek auch durch das yaq vorber veranlaßt; Benecke will yaq hingegt übersegen! As würde hier eben nur im Sinne von yaq zu nehmen fer es bezeichnet die hinzufügung eines neuen Gedankens und diefer kann en eine Erlauterung seyn (herm. zu Biger S. 845.), vgl. zu R. 11, 13. u 1 Kor. 14, 2., wo es Ruck. auch irrig durch son bern überset hat.

ictedestoweniger muß doch als Schriftlehre anerkannt weren, daß auch bie ungekannte Gesehübertretung schuldig macht. bac. 12, 48. 23, 34. \*) Rom. 5, 13. 14. heißt cs ausbrud= ich, daß auch die auaoria, nicht bloß die nagaßaois Strafe rthalten habe. Bürde Baulus fich für einen fo großen Sun= ber gehalten und bas Erbarmen Gottes gepricfen haben, wenn er wegen feiner ärvora ohne alles Schuldgefühl gewefen mare? Die Ausgleichung aber mit bem vorliegenden Ausfrenche liegt zum Theil darin, daß die äyvora nicht als eine Wosolute angesehn wurde. In Luc. 12, 48. ist dies flar; der mi yvovs ift wie der un excor Matth. 13, 12. ein folcher, ber boch noch etwas weiß - von dem un exw wird ia noch menommen, was er hat. Baulus hatte burch ben vouos felbft u Christo geführt werden können, wie ja auch ein Nikodemus wind andere Pharifäer zu dlefer Erkenniniß geführt worden find. Die Heiden werden nach ihrem Gesetz gerichtet (R. 2, 12.) und felbst ihr Gözendienst ist ja nicht ein blopes auchrnuce Hyroiag (yrorteg t. Jeor 1, 19.). Co findet denn amie iden auaptia und magasaois nur ein fließender Unterschied statt und durch bas mofaische Gesetz ist die nagasaoig nicht erft in bie Belt eingeführt, fondern nur geschärft worden \*\*). Beza hat diefen Sinu auch philologisch aus unserer Stelle Herausbringen wollen, indem er das compos. ×ategyaLerae angirt. Der Schol. bei Matthäi zu R. 5, 13. giebt eine mit ster unfrigen übereinstimmende Bemerfung, welche er mit ben Borten fchlicht: ώστε ού κατά το αύτο μέτρον έν χρίσει ληγίζεται ή άμαρτία, νόμου μή χειμένου ώς νόμου neuerov. Doch merden wir getrieben, noch weiter zu gehn;

\*\*) Bgl. Reanders Auslegung von Gal. 3, 19. in d. Pflanjung II. G. 530. g. U.

<sup>\*)</sup> Pascal, von beffen Worten auch Segel (in b. Rechtsphilef. fümmtl. Werke B. 8. C. 88.) Gebrauch macht, fagt in den lettres provinc. in Bezug auf diesen Ausruf, die Bitte "Nergieb ihnen" u. f. w. wirde eine überflüffige Bitte gewesen sen, wenn der Umstand, daß sie nicht wußten, was sie thaten, ihrer handlung die Qualität ertheilt hette, bose zu seyn, somit der Vergebung nicht zu bedürfen. — Beza glaubt auch aus Röm. 10, 3. den Schluß ziehen zu durfen: ergo ignorantia iuris coram Deo non excusat, praesertim domesticos cives.

benn, wenn der Iávarog unter der Kategorie der Stafe p faffen ift, so trifft er ja auch die, bei benen sich noch uch die Thatsünde entwickelt hat, und Strafe geht überhaupt somt als die nach 1 Joh. 3, 4. bestimmte áuagria geht. S. hiering, was zu K. 5, 12. über den Fávarog der Kinder gesagt we ben wird. Auch heißt es jar Eph. 2, 3., daß die Heiden pioer réxra derigs waren. Dies nun bildet allerdings an Widerspruch mit unserer St. Wäre er dem Ap. vorgelegt we ben, so meinen wir, er würde geantwortet haben, das si doch einmal die Disposition im Menschen sinde, die, sich die Entwickelung eintritt, alle mal in Thatsünde übergen wie mehr oder weniger mit dem göttlichen rougs in Konstitt nit.

2. 16. 17. Bezieht man dià rouro auf das Bothe gehende, fo ift zu demfelben h erayyelia hinzuzudenten (Ou tius): «barum, weil nämlich auf bem gesetslichen Bege # Born bereitet wird, nicht Gnade, ift an den Glauben die Bate Bung gefnüpft worden, damit ihre Erfüllung Sache ber 0 fei.» Für die Annahme, daß der Ap. Enapyelia in Gedann hatte, spricht auch dies, daß er nachbrinat: eic ro r. r. d. 🗰 bere (Beza, De 20.) ergänzen aus B. 15 n xAngovopia, 211 ή δικαιοσύνη «barum muß die Gerechtigteit aus dem 0 ç ben kommen. » — Ueber das foem. Besaia f. Min. E. A. Σπέρμα geht auf die geiftige Nachkommenschaft f. ju B. IL Das Abraham nach Gottes Wort nicht bloß Eines Bolles, » racls, fondern vieler Bölfer Stammvater fenn follte, leitt M Ap. aus 1 M. 17, 5. (18, 18.), doch ift das Citat fein hat é Kat moment, daher auch hier die Parenthese zuläffig. -ĺ. vavre ift an den Schluß von B. 16. anzuschließen und die Ste ų ftruktion entweder fo aufzulösen: xarevavre rov 9500, mit Êq ναντι ού επίστευσε, wie Luf. 1, 4. περί ών κατηή ť λόγων (ftatt περί των λόγων, περί ών κατηγήθης), 🛤 ber Regel, baß vor einem Relativ, bas fich auf ein mit eine Ľ, Ľ Brap. verbundnes Nomen bezieht, diefe Prap. ausfällt (Ratt §. 595.), fo Schmid Tüb. Zeitschr. 1831. 5. 2. S. 137. be B., Mey. - oder fo: xatévavti tou 9eou, i éniotent wobei nur die Anomalie ftatt findet, daß fonft die Attration des Bron. an das Nomen nur bei einem Berbo ftatt ju finden pflegt, das den Aft. regiert, indes finden fich auch biff

Beisviele, f. Win. S. 154. und Fr. J. b. St., fo Calv., Be-1a, Caftell., Grot., Rud. und bie Meisten. Karévarti τινος fteht im Sinne von έναντίον τινός, ένώπιόν τινος, לברבר d. Diefe lettere Bhrafe fann nun einen boppel= ten Sinn haben, und nach biefem doppelten Einne laffen fich bie perschiedenen Auffaffungen eintheilen. Gewöhnlich wird badurch bas göttliche Urtheil, bie göttliche Erfenntniß bezeichnet, alfo «vor bem Biffen Gottes», vgl. im R. T. Luc. 24, 19.; aber auch -evor dem Gutheißen, Willen Gottes » fann der Ausbruck be= beuten, fo 1 Dof. 6, 13. 17, 18. Unter ben ersteren Begriff laffen fich nun folgende Erflärungen befaffen: 1) in der gött= lichen Anschauung, b. i. Allwiffenheit, im Gegenfate gegen bas Urtheil ber Menschen, benen es unmöglich schien, Bolus, Ba= reus, Crell, Benede, Dloh. \*); 2) er ift unfer Bater vor Gott, b. i. im geiftigen, nicht im fleischlichen Sinne, Batabl., Calv., Pisc., Borft, Stuart; 3) infofern ber Glaube vor Menschenaugen nicht offenbar wird, Aug., Ber= vaus, Grot. Unter den zweiten Begriff gehören bie Evflarun= gen: 1) nach dem gnabigen göttlichen Beschluß, Cocc., Schlich= ting, Reiche, Rölln., de 20.; 2) nach göttlicher Macht= wirfung, Baumg., Roppe. Bir halten ben zweiten Be= griff fest mit Rudficht auf bas Praf. og eore, welches bei Bezugnahme auf die Allwiffenheit Gottes nicht paffend ift, und glauben ben Grund ber Voranschung des ob eniorevoe in ber Abficht bes Ap. zu finden, den Berth des Glaubens bei diefem göttlichen Beschluffe hervorzuheben: « er ift ber Bater von uns allen geworden nach bem Billen bes Gottes, ber feinen Glauben fo werth gehalten und ber auch im Stande ift, das zu bewirken, was er geglaubt hat.» Das drücken die Prädikate aus, welche Bott hier gegeben werben. Die abweichenden Anfichten über die lerif. Bed. des xarévarte (Chryf.: Suoiws t. 9ew) und der Kon= ftruftion bedürfen kaum einer Erwähnung, ba nunmehr bie von ms angenommene allgemein anerkannt ift. Auch die Lesart

\*) Derfelbe Einn, wenn man mit Beng., Corn. a Eap. bas mutereupri an das Citat anschließt. Uber ganz abnorm Caffellio, weil er fühlte, daß die andern Ausleger das Pras. zu wenig berücksichtigt hat= ten: pater noster est, non apud nos, quibus non vivit, sed apud Deum, cui vivit, ei enim vivunt omnes (Euc. 20, 38.).

Tholud, Romment. 1. Som. Br.

14

Eniorevous, nach welcher Luth. übersett, bei F G, Beft, St. u. e. a. ift zu wenig begründet, als daß fie zu beachten wir, Die Allmacht Gottes wird vorzugsweife durch bas Bräditat à Lun, ποιών τα πάντα ausgebrück, 1 Tim. 6, 13. Sie wird bier the gernd einmal durch bas Vermögen Gottes bezeichnet, Erftorbent wieder zum Leben zu bringen, fobann, nicht Seiendes in's De feyn zu rufen. Menn Abraham an Diefe Allmacht glain fo hatte auch fein Glaube an bas Bermögen Gottes, fein erstorbenen Leib wieder zu beleben und ihm Glaubenstinder m bem Nichts zu erwecken, ein festes Fundament. Wir fun bemnach nicht, der Ap. hat beim Gebrauch jener Prabie Gottes diefe zwei fpeciellen Wirfungen gemeint, aber mi daß er mit Bezugnahme auf diefelben Gott gerade hier 🗰 Bradifate gegeben (The oph.). Eine Bergleichung vertie 2 Ror. 1, 9., wo Gott fehr ähnlich wie hier das Pa δ έγείρων τ. νεχρούς führt, weil B. fagen wollte: bas 🗰 eine ähnliche Machtwirfung fann er allenfalls auch an 🗰 thun. — Das xαλοῦντος τὰ μὴ ὄντα ὡς ὄντα möchte 🛲 von vornherein gern im Sinne von eis to eival nehmen, 🗰 wohl schon Aug. bemerkt (ad Ps. 104.), daß der Ap. nich gefagt habe: qui vocat ea, quae non sunt, ut sint, im bern tanquam sint (tanquam quae sunt hat auch 3t 🖬 Bulg.). Man fühlt fich indes dazu gedrungen, theils mi es fo dem ersten Gliede mehr entspricht, theils weil man M ber altteft. Ausdrücke erinnert, in benen rufen bas Rufen in Dafeyn bezeichnet, Jef. 41, 4. מוראה ההירות מראש, Sef. 48,12 Beish. 11, 26. πως το μή κληθέν υπό σου διετηρήθη; Bhilo de creat. princ. p. 728. Fr.: τα μη όντα έχάλεσο είς τὸ εἶναι, de vita Mosis 1. 3. p. 693.: ἐx τοῦ μὴ ὅπω εἰς τὸ εἶναι τὸ τελειότατον ἔργον τὸν κόσμον ἀπέφῃΜ; auch im Samar., Gefen. carmina Sam. p. 43., Chryf.: odd εἶπε ό π. τοῦ παράγοντος τὰ ὄντα, ἀλλὰ χαλοῦντος ry πλείονα εύχολίαν δηλών. Auch Phot. fagt daher hia: λόγω τὰ μὴ ὄντα εἰς τὸ εἶναι καὶ ἅμα τῷ καλέσαι παφόyee, und Luth. überfest « daß fie feien.» Es find nun and verschiedene Wege eingeschlagen worden, um diefes Refultt zu gewinnen. Elsner Obs. II. S. 24. hat Beispiele beigo bracht, wo wo mit bem Bart. ftatt bes Inf. ftebe, allein bie

efpiele geben das Part. von eine «ich gehe», welches des= Ib nichts beweist, weil eluc auch im Braf. Die Bed. Des Fut. it, und diefer Gebrauch des wig nur bei bem Bart. But. vor= unt (f. Schäfer zu Greg. Cor. S. 77., wo zwar ebenfalls ne Stelle aus Bolyan mit bem Bart. Braf. angeführt, aber ich nach codd. emendirt wirb). De 28. (1 A.) meint, es ine wohl auch hier orra «durch ungenaue Kürze» (?) für Buera ftehen, Reiche fpricht von einer Ellipfe (?), Bas k nimmt eine Rachbildung von b 🗅 🖬 w ejemand machen "timas > an, allein bann wurde eben noisiv und nicht xab ftehen müffen. Ich hatte in der 3 A. dieses Romm. den Bweg erwähnt, auf welchen mich Mangey zu Bhilo T. II. 317. brachte, der an unfrer St. eig ftatt wig emendiren A, daß ws die Bed. von eis haben könnte: « der das Richt= nbe zum Seienden hinzuruft»; cod. 37. lieft wirflich elc. .- fest biefer Annahme nur entgegen: sed hoc valde contum. Es sprechen jedoch auch bestimmte grammatische Gründe jegen, benn «bas Seiende» müßte man boch benten und bt bloß «Seiendes», es müßte mithin örra noch viel eher : Artifel haben als tà un d'rta; dazu fommt, daß, wie mm. zu Biger S. 853. bemerkt, bei rebus inanimatis rasime wich fo vorkommt und fonft nur bei Berfonen. Eine le Art der Fassung hat Fr. beigebracht, das örra als acc. Betionis zu nehmen, wie dieser zuweilen (nicht minder auch >ere Kasus, der Nom., Gen.) von Abjeftiven, Barticipien, abstantiven einem Objekt appositionsweise beigegeben wird, 1 anzuzeigen, was es wird; bei ben Tragifern öfter, f. erm. ju Biger G. 897., Lubfer Grammatische Studien, 5. S. 33 f. Win, S. 542. (vgl. oben zu R. 1, 21.). Deutschen würde eine Achnlichkeit haben, wenn man fagte: r rief bie Tobten lebendig» für «in's Leben», ober: r erzog ihn als bas befte unter allen feinen Rindern \*).

Die Ideale sind zerronnen, Die einst bas trunkne herz geschwellt. Gothe: Und der alten Götter bunt Gewimmel hat sogleich bas stille haus geleert.

14 \*

<sup>\*)</sup> Ubjektivische Beispiele aus unsern Dichtern hat Roch in der ig. von Lukians Charon (1840) im Anhange gegeben. So fagt Schiller sen Idealen:

Bin. hat S. 338. bas, mas über biefen Gebrauch ju fagen gewesen wäre, nicht unter Einen Gesichtspunkt gebracht, sondern theils unter den der Breviloquenz, theils unter den der Apposition, theils hat er es anderwärts aufgeführt. So finden fich bei ihm bie Beispiele: Xenoph. Anab. 4, 5, 24. πώλους eis δασμόν βασιλεί τρεφομένους und Arrian exp. Alex. 1, 26, 5. τούς. *Ιππους*, ούς δασμόν βασιλεί έτρεφεν, in dem Abschnitt über Apposition. Man muß allerdings fagen, es ift appositionelle Breviloquenz. Bei ben Grammatifern ift bafür ber weitschichtigt Name Prolepsis gebräuchlich geworden. Für den accus, effectionis führt Fr. aus dem N. T. nur Phil. 3, 21. und 1 Theff. 3, 13. als Beispiele an, allein es gehören noch viele andere hieher, welche van Sengel in f. annotatio in loca nonnulla N. T. Amst. 1824. S. 221. zufammengestellt bat 1 Ror. 1, 8. 2 Ror. 3, 6. 1 Theff. 5, 23. \*) Jub. B. 24. Sir. 45,6 Eine bewußte Ellipse hat in allen diefen Fällen nicht ftatt gefun ben, wollte man indeß mit van hengel fagen, es fei übem els to elval zu erganzen, fo wurde Reiche, der bei unfen St. bies bemerkt, fich richtig ausdrücken \*\*). Bielleicht ift bie Auffaffung bie richtige, boch empfiehlt fich nicht minder b Annahme einer bestimmten Beziehung ber Borte auf bas Schol pfungewort יהדי 1 Mof. 1, 3. (vgl. Bf. 33, 6-9.), wie fie von Beng., Kölln., Rud., Dloh. angenommen wordenn «ber bas nichtseiende anruft wie Seiendes» \*\*\*). Das Brain bes Bart. bezieht fich auf die fortgehende Manifestation diefer

<u>او</u>

\*\*) Ein proleptischer Gebrauch des Nom. findet statt Matth. 12, 13. und bei Dio Chrys. ed. Reiste II. G. 283.: δ Σωχράτης δτι μαν παις ων εμάνθανε λιθοξόος την τοῦ πατρός τέχνην, άχηχόαμεν, welches aufzulofen ift in: την τ. πατρός τέχνην, ωστε λιθοξόον γενέσθαι.

\*\*\*) Benecke: ", der, was nicht ift, mit Namen nennt, als fet es", aber richtig entgegnet Mey., daß damit mehr die Allwiffenheit Gottes bezeichnet wurde. Chr. Schmid, Bohme, Koppe, Fr. nehmen das Neutr. τα μη σντα für das masc. (1 Kor. 1, 27.) und verftehen maleir von der Berufung zur felicitas, qua olim fruentur.

<sup>\*)</sup> Uebersehen hat van hengel 2 Kor. 3, 18. 6, 13., in; welchen beiden Stellen freilich das Berbum kein Objekt hat, also keine Apposition statt sindet. Die lestere Stelle hatte Win. als acc. modi gestaßt (S. 206.), Fr. richtiger als acc. motus (diss. ad ep. II. ad Cor.); bies ist aber eben auch acc. effectus.

Amacht. Das un örra bezeichnet bas relativ nicht Seiende, dx örra wäre das positive Nichts.

Richt eine Digreffion beginnt hler, sondern ein **2. 18**. eweis, das Abraham einen folchen Glauben gehabt, wie ihn r Ap. demfelben vorher zugeschrieben. B. 18. zeigt, daß er t Gottes Allmacht geglaubt, welche ihm ein Seer geiftiger achtommen geben konnte, B. 19., daß er an die Allmacht Manbt, welche feine erftorbene Beugungetraft zu beleben im tande war. Παο' έλπίδα έπ' έλπίδι ein schönes Drymoε; Chryf.: παο ελπίδα την άνθρωπίνην, επ' ελπίδι rov Jeov. Luth. giebt das nag' elnida treffend: «da his zu hoffen war.» Calv.'s Vorschlag, napa komparati= φ ju nehmen: supra spem, fchmächt ben Gebanten. Eπί eichnet die Basis der Hoffnung, die sich auf Gottes Wort ste (1 Ror. 9, 10.). Mit Recht betrachtet auch Neanber fe Borte als treffliche Bezeichnung bes Befens alles reli= fen Glaubens: «Als Abraham von Gott eine Berheißung ielt, beren Erfüllung mit dem Raturzusammenhange in ber cheinungswelt in Biderspruch zu ftehen schien, erhob er fich ch den Aft des Glaubens über benfelben, und bas Bort allmächtigen Gottes, welches ihm etwas Unsichtbares vor= t, wirkte mächtiger auf ihn ein, als ber Naturzusammenig, ber feinem finnlichen Blide fich barftellte», Pflanzung II. 562. g. A. Mel.: fidei objectum est verbum, quod rnat cum externa specie, ut Abrahae promittitur sen et posteritas, cui velit D. benedicere, interim concest sterilis, ipse est effoetus. Nobis promittit pan et vitam, interim exercemur omni genere affliction, et in morte vita non conspicitur. — Eig yevéggal autor x. t. 2. Es fönnen die Borte, wie Rüd. ierft, objektiv, konfekutiv und final gefaßt werben. Bei ber tiven, querft von Theoph. angenommenen, Faffung fonftruirt n éxlorevoer mit eig to reréodal autór: außer bem sprachs en Grunde, daß morever mit dem substantivirten Infinitiv . bei B. fonft nicht findet, möchte auch bies bagegen anzuführen 1, daß die Angabe bes Objektes des Glaubens Abrahams Satz matter macht, als wenn eig to yevéo9as entweder fetutiv ober final genommen wird. Wir ziehen bie finale

Faffung vor, so daß der Ap. ausspricht, welcher hohe göttliche Rathschluß auf diese Weise in Erfüllung gegangen sei (Gal. 3, 8). Die alttestamentliche, aus 1 Mos. 15, 5. entlehnte Stelle dus natürlich, da sie in den logischen Zusammenhang mit hindu gehört, nicht in Parenthese gesett werden. Man nehme zu ur alttestamentlichen Stelle hinzu die Erinnerung aus Ps. 147, 4, daß für Menschen die Sterne unzählbar sind.

B. 19. Der Glaube an die Möglichkeit einer fo wie reichen Nachkommenschaft feste den Glauben an die Belebun feiner Beugungstraft voraus. Da nun hiemit ber Up. fich af bie Geburt des Ifaat bezieht, alfo auf leibliche Nachtomna, fo scheint es, daß er der geiftigen Auffassung bes onien, von der wir ju B. 17. und ju B. 13. fprachen, untreu mette Wir werden uns aber kaum irren, wenn wir mit Dlsh. ( auch ichon Chryf., Theoph.) fagen, der 21p. habe 36 und die von ihm ausgehende Nachkommenschaft twisch auf faßt und darin die Verheißung geistiger Glaubenstinder p Seine anderweitigen Aussprüche geben uns für bit sebn. Annahme bie Gewähr. Das ift der Inhalt von Rap. 9, 6-8! Er will ja dort zeigen, daß der Begriff Abrahams Same nich fleischlich auf alle seine Nachkommen zu beziehen fei. Da Net nicht auf dem Wege der Natur (xarà ságxa) geboren, f dern durch göttliche Machtwirfung (xar' errayyediar), nennt ber Ap. die Linie ber nachfommen von Raaf rexra m 9800 und parallelisirt fie mit den durch göttliche Machtwirkung geborenen réxva rov Jeoù der Gemeinde Christi. Diefelbe P gumentation findet Gal. 4, 21 - 31. ftatt, wo Ifaat o xant πνεύμα γεννηθείς genannt wird. In μή ασθενήσας 🕮 eine µeiwois, wie schon Beza bemerkt hat, fie wird my mehr hervorgehoben durch ben Gegenfat od diexoi9n in B. A Das ov, welches A C, ber Syrer, Ropte u. a. midu Beugen auslaffen, weshalb es auch Griesb. für verbächtig 🗰 und Lachmann, dem Dloh. folgt, ausläßt, fann im I nicht entbehrt werden, ba, wie Rück. richtig bemerkt, ba d firmative Gegenfat bei xarevónver eine Regation verland und biefe kann nicht un sondern nur ov feyn; auch würde fü nicht angeben laffen, wie bas od in ben Tert gefommen with wogegen wohl bie, welche es ausließen, zum Theil mit Dleb erflärt haben mögen: «ohne im Glauben schwach zu werden, erwog Abraham ganz wohl die ungünftigen äußeren Verhält= niffe, zweifelte aber boch nicht an ber Berheißung Gottes.» Dlsh. meint, bas de in B. 20. laffe fich nur bei ber Lach= mann'ichen Lesart halten, aber feine Auffaffung fonnte nur bestehen, wenn das affirmirende xarevonger ein uer bei sich hatte. - Der Dativ vy niorei ift ber Dativ ber Rudficht und giebt an, in welcher Beziehung Abraham nicht schwach wurde. Karavoeiv, fast fo ftart wie xarapav Sáveiv, «etwas in's Auge faffen, fo bag man Schluffe baraus zieht»; Luth. m 1 Mof. 15, 1 .: « benn wo Gott feine Sand abzeucht, fpin= tifirt ihm bas Fleisch gar auf eine wunderliche Dialektika und Rhetorifa und benft ber Sache gar seltsam nach.» — Tò owuw Hon (laffen einige Aut. aus) verezowuévor z. r. d. Hebr. 11, 12. FRatortaétys, Abraham war damals 99 Jahr alt, 1 Mof. 17, 1. 24., baher bas unbestimmt machende nov, val. B. 17. Néxewois in passivem Sinne von tò rerexewo39ai, vgl. 2 Ror. 4, 10.; Sarah war damals 90 Jahr alt, 1 Mof. 17, 17.

B. 20. 21. Chryf.: οὐδὲ γὰρ ἀπόδειξιν ἔδωκεν, ότε σημείον έποίησεν δ Θεός, άλλα δήματα ην ψιλα μόνον έπαγγελλόμενα, ឪπερ ούχ ύπισχνεῖτο ή φύσις, ill Suwg od diexoi9y. — Das de ift nur verfnüpfend; fatt dem Saze xai un aogernoas x. r. d. einen ein= **juhen Gegensatz gegenüber zu stellen:** &12° eredvraµw97 si niorei un diazoivóuerog z. r. l., spaltet benfelben ber Б. Der Nor. Paff. von Siazoiropai in ber medialen Be= bentung: « mit fich felbst im Streit fenn », d. i. « zweifeln.» Die Konstruktion mit eig braucht man nicht mit Rück. baraus n erflären, daß der Ap. ein nioreveir im Sinne hatte; auch weifelt biefer Ausleger mit Unrecht' baran, daß eig in diefer Babindung «in Beziehung auf» heißen könne (vgl. ichon bei in achten Klassiftern verschiedene Berbindungen mit eis in die= im Sinne, Bernhardy Syntar S. 220., im R. T. vgl. the 25, 20.). Die enarrelia rov Jeov giebt die Basis der 18. 18. erwähnten elnig an. Bei ry antoria findet Rud. ben Artikel in hohem Grade unpaffend, weil er auszusagen ideine, daß jedem Menschen, also auch dem Abraham die amoria angeboren fei, er nimmt ihn also als Bezeichnung

bes bestimmten, bem Abraham inhärirenden Unglaubens, aber warum foll es denn nicht Bezeichnung des Gattungsbegriffs feyn? Fehlte ber Artifel, fo ware auch nur ju fagen, antorig tann fo viel feyn wie aniorhoas \*). - Der Dativ ry anioria tau nur ablativisch im Sinne von burch, aus genommen werbenbei ty nioree fann man zweifelhaft feyn, daß indeß ber ente fernte Gegensatz zu un do9. th niorel hier ben Dativ in bemfelben Sinne zu nehmen fordere (Fr.), können wir nicht zugeben, eher könnte man fagen, bag ber nähere Gegenfat in ov diexo. vn an. die inftrumentale Bed. fordere. Bir über fegen «im Glauben», wie 2 Ror. 1, 24.: th niorei eorfxare, bieses im brückt bann ben Dat. ber Rücksicht aus, Das passivische ereduraucion vermuthlich wegen des diezoion aus euphonischen Gründen als Affonanz gesett, etwa wie bes Ap. Eph. 3, 6. συγκληρονόμα και σύσσωμα και συμμέτοπε mit einander verbindet. Das Paffiv fonnte, vermöge der bin neigung ber späteren Sprache, ben aor. pass. ftatt med. u? brauchen; ebenso wie diexolog die mediale Bedeutung haben; «sich ftärken» (Grot.), aber dem diexolon gegenüber beffer. in ber Bebeutung: «ftart gemacht werben», b. i. erftarten (vgl. bie Bemerfung bei Roft, Gramm. S. 555.), Luth .: «er warde ftarf», Sebr. 11, 34. Bf. 52, 9. Rlem. Rom. ad Cor. 1, 55. Det.: δείκνυσι πολλώ καμάτω και δυνάμει ψυχής κατορ-Jouuévny the niorie. - Ein wichtiger Begriff ift das dido-עום פַבוֹד לַיְחוֹה . Die Chre Gottes with nicht anerfannt, fobald ber Mensch nicht ben Gigenschaften Gote tes gemäß handelt, wenn er in feinen handlungen die Allwijs fenheit Gottes nicht anertennt (Jof. 7, 19. Joh. 9, 24.), wenn er die Güte Gottes thatfächlich nicht anerfennt (Luc. 17, 18.),

216

.

<sup>\*)</sup> harles im Komm. z. Br. an b. Eph. E. 320. ftellt als fier gel auf, daß der Artikel fehle, wenn das Abstraktum Eigenschaft des Subjekts sei. Dagegen sprechen zahlreiche Beispiele aus den Klassiens wie aus dem R. T. So sagt z. B. P. 2 Kor. 7, 4. πεπλήρωμαι rij παραχλήσει. Ruck. zu dieser St. bekennt freilich, hier den Artikel nicht zu verstehen. Aber auch wir gebrauchen ja Abstrakta bald als Gattungs begriff, bald partitiv; wir sagen: "von ber Betrubniß, oder von Betrubniß sich überwältigen lassen. Im Stalienischen brauchen die dite ren Schriftsteller sogar ben Artikel in Phrasen, wie: tavola del marmo, dell oro, wo man legischerweise nur den article partitiv erwarten sollt.

wenn er burch Mangel an Vertrauen feine Allmacht thatsächlich läugnet. Das glaubenslose Gebet wird nicht erhört, eben weil dabei die Ehre Gottes nicht anerkannt wird (Jak. 1, 6.). Calvin: extra certamen quidem nemo Deum omnia posse negat; verum simulac objicitur aliquid, quod cursum promissionum Dei impediat, Dei virtutem e suo gradu dejicimus. Wenn das xai, welches einige codd. und die latein. Uebersehungen auslassen, unächt wäre, was jedoch zu bezweifeln ist, so würde das dody dofzar zü Jeci in dem folz genden Sahe an dem malgogogogogesis eine Erklärung haben; gehört aber zai in den Tert, so dienen die Participialsäke beide als weitere Aussührung des dredoraucion, Expigyedrae ist Redum und aus dem Borhergehenden Gott als Subjeft hinjuudensen.

### 5) B. 22-25. Das hat Gott ausdrücklich aufzeichnen laffen, damit es auch auf uns, die wir durch den Glauben an Chriftum gerecht werden, feine Anwendung habe.

**B.** 22-25. Rachdem der Ap. den Lefer dahin geleitet bat, bic Größe des von dem Batriarchen bewiesenen Glaubens ncht zu fühlen, kommt er auf den anfänglichen Satz wieder mid. Bu elovioon ift bas es binzuzudenten, welches ber Grieche und Lateiner ausläßt, f. s. B. Matth. 11, 14. Joh. 6, 20. Der Ap. hat aber die Ueberzeugung, daß die göttliche Beisheit, wiche bie Schrift aufzeichnen ließ, dabei überall bie zufünftige Beit mit im Auge hatte, wie denn überhaupt bas göttliche Biffen nicht bloß Einzelnes, fondern Alles in Bezug auf Alles nd in Verbindung mit Allem anschaut, baher Röm. 15, 4. 1Ror. 10, 11. Gal. 3, 8. Er gebraucht bier nicht bas fonft ge= wöhnliche Perfekt yeyoarraa, welches ganz eigentlich heißt : «es teht geschrieben», fondern ben Aorist. Meller Loyileo9ac. fir in bemfelben Sinne gesett, in welchem bas Futurum 3, 30. 5, 19. fteht, unrichtig daher Böhme, Dloh., daß µéllee com Standpunkte Abrahams und feiner Zeit aufzufaffen fei.» Das Glaubensobjekt der Christen brudt ber Ap. in derjenigen form aus, in welcher es mit bem Glauben Abrahams for= rewondirt, val. B. 17. Daß er aber nicht bloß ben Glauben an bas hiftorifche Fattum ber Auferstehung Jefu als Fattum

meint, fonbern mit Rudficht auf ben barin liegenden Glaubente inhalt, entwidelt ber lette Bers. Der Tod Jefu ohne feine Auferstehung ift ganzlich ohne Bedeutung: ei de zorords ofn έγήγερται, ματαία ή πίστις ύμων έτι έστε έν ταις άμαρ. τίαις ύμων, 1 Ror. 15, 17., und dies aus dem Grunde, weil erftens nur vermittelft ber Aufhebung bes Lobes Jefu burch bie Erwedung vofumentirt wurde, daß er als Schuldlofer für bie Schuldigen gestorben, seine dixacooury (30h. 16, 10.), fobann, weil nur der Auferstandene, ja vielmehr der Berherrlichte, ver mittelft ber Geiftesmittheilung bas objektive Erlösungswert fub feftiv ben Gläubigen aneignet. Bie der Tod Chrifti nichts ft ohne bie Auferstehung, diese nichts ohne bie Berklärung ant Rechten Gottes und ohne die Fürbitte, fpricht besonders bie zliuas Rom. 8, 34. aus, auch die Steigerung in R. 5, 10, Chriftus où μόνον απέθανεν αλλά και ήγέρθη ύπερ ήμών val. 2 Ror. 5, 15. Schon hieraus ergiebt fich, daß, wie die beiden hier angegebenen heilsurfachen nur in abstracto getrennt werden fönnen, fo auch die beiden Beilewirfungen Sünden vergebung und Rechtfertigung. Demnach haben wir bier einen μερισμός, fo bag im rhetorischen Intereffe getrennt ift, mat faftisch untrennbar, wie Rom. 10, 10. 14, 9. Und boch it ber Sinn bamit noch nicht erschöpft, wenn wir bloß bei ber rhetorischen Figur ftehen bleiben. Es gehört zum Lehrtvuns bes Ap., mit bem leiblichen Tobe bes Erlöfers bas geiftige Absterben feiner Jünger und mit beffen Auferstehung bas nene Leben ber Jünger zu parallelisiren, R. 6, 5. 8. 9., und ift and biefes mehr als eine bloß formelle Barallele, infofern nams lich das Eingehen auf das unschuldige Leiden des Erlöfers bas Brinciv ber Bufe, die Gemeinschaft mit bem verherrlichten Erlöfer bas Brincip des neuen Lebens ift. Nach einer andern Wendung parallelifirt die lebendige Anschauung bes Ap. 2 Ror. 13, 4. den leidentlichen Zuftand bes fterbenden Erlöfers mit bem Dhnmachtsgefühl bes Chriften, mit der Kraft bes Auferftandenen die Lebensfraft des Chriften. Nach ber Anfchamma bes P. und des Briefs an die Hebr. entspricht also die duralesous dem, was fonft die Fürbitte Chrifti heißt, d. i. die forts gehende Birtfamteit Chrifti in bem neu gestifteten Berhältniffe awischen Gott und ben Erlöfeten, bie Singebung aber in ben

Lod bezeichnet das Faktum, durch welches dieses neue Ber-

# Rapitel V.

### Inhalt und Theile.

1) Die feligen Folgen ber Rechtfertigung im Glauben, schon auf Erben und in der hoffnung auf die jenseitige Verherrlichung, V. 1—11. 2) Die ven Christo ausgegangene Seligkeit im Verbältniß zu der von Abam ausgegangenen Unfeligkeit betrachtet, V. 12—19. 3) Bebeutung des Ges spese, das zwischen dem Sundenfall und ber Erlösung steht, V. 20. 21.

### 1) B. 1—11. Die feligen Folgen der Rechtfertigung im Blauben, schon auf Erden und in der Hoffnung auf die jenseitige Verherrlichung.

B. 1. 2. Bisher war die Rechtfertigung durch ben Glaus ben als der einzig mögliche Weg dargestellt, wenn es überhaupt m einer Rechtfertigung mit bem Menschen kommen follte. Es werben nun bie Güter biefer Rechtfertigung angegeben, auf wiches Thema alsbann bas achte Rap. wieder zurückleitet. Bebeutende Beugen A C D, ber Araber, Ropte, St., Bulg., be griech. und mehrere lat. Bäter \*) lefen Exwuer. Bon vorn krein ift, nach innern Gründen betrachtet, nicht wahrschein= 16, daß ber Ap. in diesem didaktischen Theile paranetisch vers ihren follte; die Ermahnungen 6, 11. 19. find, wie Rück. benerft, wenn auch der Form nach paranetisch, doch integris mbe Theile ber Beweisführung, weniger läßt fich bas freilich wn R. 8, 12 ff. fagen. Auch wird man taum auffordernd frichen können: exe elonny nods tor Jeor; es mußte bies entweber heißen : «erlange» und fo meint Rud., es tonne in so wohl gesagt werden wie xarallayn de ro dew, 2 Kor. 6,20., ober es mußte im Sinne von xaréxeer ftehen : « halte

\*) Beng., Griesb. und alle Romm. führen ben Syr. unter im Bengen diefer Lesart auf, allein die Pefch. hat 2 7001, welches tim fo wohl erit nobis, als est nobis und sit nobis heißen kann, und is Philox. hat 2 2 2 7001, welches mehr für est nobis spricht, is sas also diefe Beugen wenigstens nicht sicher sind.

fest.» Soll, wie es boch angenommen wird, eig. ben de jektiven Buftand bezeichnen, fo ift beibes unzuläffig, bas erften benn man tann bem Menschen wohl fagen: «versöhne bis mit Gott», aber nicht: «erlange, baß Gott Frieden flifter; bas andere, benn ber Sat würde bann foviel fagen als: «ich fet uns feine Empörung gegen Gott beginnen », bann ift bu dic I. X. unpaffend. Andere Gründe gegen die Lesart ist Ronjunkt. f. bei Rück. \*). Elonny bezeichnet wohl nicht in nachft (Calv. \*\*), Aretius) ben inneren Frieden, es mode fonft wohl nicht no. r. 9. heißen, fondern er zo; vielmehr be Aussöhnung, welche burch bie Berföhnung ju Stande geim men ift, fo elonvy Eph. 2, 14. (Rol. 1, 20.), wenn na mit harles erflärt: «in Christo find beide Theile mit Gott verföhnt, und in diefer Berföhnung find fie bann auch mit einander eins geworden.» Deshalb last fich aber die fubietin Beziehung, bas Innewerben biefes objektiven Friedens nicht ausschlicken; wie die Betrachtung ber objeftiven Thatfache af bas Gefühl bestimmend einwirkt, zeigt 1 Joh. 3, 2. Richt Calov und Spen. Calvin: eam (pacem) nec Phuisaeus habet, qui falsa operum fiducia turget, nec supidus peccator, qui vitiorum dulcedine ebrius, non inquietatur. Quamquam enim neuter apertum bellum videtur habere, quemadmodum is, qui peccati sensu feitur, quia tamen non vere accedunt ad judicium De, nequaquam concordiam cum illo habent. Stupor enim conscientiae quidem est velut a Deo recessus. - Ka führt ein neues, vielleicht höheres, Gnadengeschent ein \*\*\*).

\*) Uebrigens haben wir einen Fall, wo ber paranetische Aminoch viel weniger burch ben Kontert unterstücht wird und wo bech ist außere Autorität ganz entschieden dasür spricht, 1 Kor. 15, 49.

\*\*) Pax ergo conscientiae serenitatem significat, quee en nascitur, quod Deum sibi reconciliatum sentit.

\*\*\*) De Bette 2 U. will es als ,, eine auch sonft gewöhnlicht Berftarkung des Relativ" nehmen. Es ift wahr, daß es bei Luk. partikyftisch hinter dem Relat. folgt, wie sonft hinter den Bergleichungspartikta (1 Kor. 7, 7.), so Luk. 10, 39. 6, 13. 16. Upg. 1, 3. 11., allein des Relativ bringt ja auch ein Neues hinzu. Wenngleich besonders Entes biesen Gebrauch weit ausgebehnt hat, fehlen doch Beispiele aus andern Schriftstellern nicht gang: Debr. 6, 7. 1 Petr. 2, 8., vielleicht kann man

٧

**Z2**0

'oosaywyn fann nach ber transitiven Beb. von noosayw die hinzuführung» (Chryf. zu Eph. 2, 18., Grasm., Beza, e Meisten), ober nach der intranf. «Butritt» heißen (Bulg., uth., Calv.). Bei ber ersteren Fassung läßt fich bas Bort nf einen objektiven Aft beziehen und bezeichnet dann nichts nheres als die erlösende Thätigkeit Christi felbst, wie 1 Betr. 1. 18. Xápis ift dann das Berhältniß ber Gnade, in welchem sich die Christen in Folge dieser Erlösung befinden (R. 6, 15.). Bu έσχήχαμεν vgl. zu 1, 13. Έστήχαμεν bes conet nicht bloß wie im Deutschen « bas fich Befinden in wen Zustande», sondern das Feststehen darin 1 Kor. 15, 1. Ror. 1, 24. 1 Betr. 5, 12. Diefe Auffaffung ber noos-19wy/ als eines objektiven Aktes Christi läßt sich schr wohl atheidigen. Man fann fagen, baß bann B. 1. u. 2. ben eben Momenten in R. 4, 25. entspricht; benn wenngleich man wiebt, worauf Fr. dringt, daß der Ap. den ganzen vorherge= angenen Abschnitt vor Augen habe (vgl. das dixacudértes \* πίστεως mit R. 3, 21 ff.), fo fonnte er bennoch zu= ichft unmittelbar an R. 4, 23. anfnüpfen. Eis zágiv würde lan alsbann mit προςαγωγήν zu verbinden haben und ry sorer könnte man entweder als unächt ansehen, oder es ließe 4 auch bei bieser Fassung wohl rechtfertigen. Man darf näm= nicht fagen, es fei unpaffend, diefe subjektive Bedingung bie Erweifung des objektiven Rechtfertigungsgrundes einzu= hieben, benn auch 3, 25. ift bas dia rys niorews fo einfcboben. So läßt fich bemnach ber Begriff ber « hinzufüh= ing> allerdings im objektiven Sinne faffen. Wollte man ne subjektive That Christi darunter verstehen, so könnte an barunter die geiftige Wirfung verstehen, burch wele ber herr bas Gnadenbewußtfeyn in jedem Einzelnen irft \*); in diesem Falle entsteht jedoch der Uebelftand, daß

<sup>1</sup>ch 1 Kor. 1, 8. vergleichen (nicht 2 Kor. 1, 22., wo das Relat. eine veite That Gottes hinzufügt). Man kann es dann mit Mey. ja dersegen "aus Mehrerem, das pradicirt werden könnte, gerade das here rhebend, was pragmatisch hiehergehört." Schäfer ad Gregor. Cor. 1. 1064. So z. B. 2 Kor. 3, 6. 5, 5. (t. rec.).

<sup>\*)</sup> Benecke erklart das Wort ebenfalls von einer subjektiven inzuführung, aber "von bem Anfang bes Glaubens, ber Gott zu-

biefer Sat burchaus nichts neues zu bem' Borbergebenden bingufügt und man mußte fich bamit begnügen, mit Beze und Rück. zu fagen, daß elonny nur negativ bie Aufhebund bes Gegenfages, xaqis bagegen pofitiv das Bewußtfenn be göttlichen eddozia bezeichnet, wenn man nicht etwa (ve Beza) bas neue Moment vorzüglich in den letten Borten m xavxwue9a x. r. d. suchen will. Daß jeboch von ber Be « Hinzuführung » überhaupt abzusehen fei, zeigen die zw Stellen, in welchen es ber Ap. im Briefe an die Eph. ge braucht, 2, 18. 3, 12. In beiden Stellen hat bas Bort be Artifel, ben Luth. Eph. 2, 18. ausbrückt, aber 3, 12. m an unferer Stelle nicht. Beide Male ift nun bort noosan nit Exouse verbunden, welches ichon allein ausreiche möchte, um zu beweisen, daß wir «Bugang» zu überfebe haben; überdies ift Eph. 3, 12. naddnoia als synonym bin zugesett. Dies zeigt, daß mit den Worten rir roosaywy Execv etwas Aehnliches gesagt seyn muß, wie Hebr. 4, 1 10, 22. Es bezeichnet den Bustand, wo man gewiß ift, bu man in jedem Augenblick Gott als versöhntem Bater nahe fann, Gal. 4, 6., val. Spener. Seit &. Bos wurde nähern Erläuterung auf bie alte Sitte verwiefen, daß b προgaywyeig (elgayyeleig) beim Könige einführte. De Ausdruck erklärt sich aber hinlänglich ohne diese Beziehun und außerdem möchte es richtig feyn, was Reiche bemerk baß die noosaywyeis nicht als Vermittler gedacht wet ben können, wie es boch Chriftus ift, bag fie vielmehr nu untergeordnete Diener find. Usas nun bie Struftur ber übr gen Worte betrifft, fo erklären fich die neueren Interpretel zwar — mit Ausnahme von Stuart, Reiche, Glödler fämmtlich gegen die Verbindung des th niorei mit eis zaon aber mit Gründen, die, wie auch Fr. zugiebt, burchaus nich zureichen, daß man nämlich nicht niorig eig zapir fagen könne (aber man fagt boch nioreveir eic), bag noosaywy noch einen Zusat erfordere, wie nods rov narega (aber eff fteht boch Eph. 2, 18. ohne einen folchen) u. f. m. Biewohl

gewandten Gefinnung." Eloning ertlart er von bem "rechten Ber baltnis zu Gott, wo unfer Wille bem gottlichen nicht mehr wiberfirebt."

Rap. V. 3. 2.

un allerdings auch bei unferer Faffung von προ5αγωγή ie Verbindung mit eis záque zulässig wäre und ber Sinn ann ein ähnlicher senn würde, wie Hebr. 4, 16. προ5ερχά-Bu tý Johvy the zácitos, fo erscheint es boch burch **έφ**. 2, 18. mehr gerechtfertigt, τήν προςαγωγήν absolut zu jehnen, und ber Sinn des Ganzen ift alsbann: «Als Geutertigte haben wir ein friedliches Verhältniß zu Gott durch Hiftum und durch benjelben auch fortwährend den freien 3us tit, insofern wir an das Onadenverhältniß glauben, in wels em wir stehen, ja wir sind auch fröhlich im Bewußtseyn der tünftigen doga.» Bur Rechtfertigung biefer Bedeutung von iqis val. 1 Petr. 5, 12.: έπιμαρτυρών ταύτην είναι άληθή ier re Jes eig hv korhxare \*). — Die Auslassung von j πίστει hat von äußeren Autoritäten für sich: BDFG, t, Neth., Aug., Hilar., Ambrof.; A, ein cod. Matth., heoph. haben ev th alotei. Das man es weggelaffen, til man es wegen ex niorews entbehrlich gefunden, hat viel miger Mahrscheinlichkeit, als daß man es ebenso nöthig hier 10, wie ber Ap. ben Zusat dia the niorews R. 3, 25. für thig erachtete. Auch er th riorel könnte hier ein Gloffem in, das zeigen foll, daß ber Glaube das Princip der προσαγωγή , wie 3. B. Ryrillus in ber Cat. Niceph. (wie Matth. ed. 1. 3. dief. St. will, nach Eph. 3, 12.) gescht hat di autou έ έν αὐτῷ τ. προσαγωγήν έσχ. Doch fönnte bei Voraus= ung ber Aechtheit von ry niorei das er auch aus der letten olbe von eornzauer durch Dittographie entstanden fenn. 63 eint, man muß die Aechtheit von th nioree bahingestellt fenn Ten. — Kai xavy. x. r. 2. enthält die zweite Steigerung, und icht aus, was Johannes 1 Br. 3, 1. fagt: « Wir find schon t Gottes Rinder und es ift noch nicht einmal erschienen, mas r feyn werden.» Καυχασθαι mit έπί, έν, περί, ύπέρ und ch mit dem bloßen Aff. obj. konftruirt. Daß es die triumphi= the Freude bezeichnet, wurde zu 3, 27. bemerkt; die chrift= je Hoffnung als der Gegenstand bieser Freude auch Hebr. 3, 6.; : Gegenstand der Hoffnung ift jene ben Kindern Gottes be-

<sup>\*)</sup> Calev: quod non de adductione ad gratiam intelligendum, d. adducti sumus ad gratiam morte Christi, sed quatenus ea is applicata est propter Christum in iustificatione.

ftimmte Verherrlichung, von welcher R. 8, 21. fpricht, welcher St. auch in die unfrige von der Vulg. filiorum aufgenommen worden. Es beruht die Lehre von diefer zufi gen  $\delta \delta \xi \alpha$  und der Glaube an diefelbe auf der Nothwendidaß dies Innere, welches neu geworden, auch im Neuf einen abäquaten Ausdruck erhalte, ein wefentliches Mo derfelben ist daher die Verklärung der Leiblichkeit, die erstehung, 1 Kor. 15, 43.

Nicht bloß auf die Zufunft gerichtet trium: **B. 3. 4.** ber Chrift, fondern auch, wenn er den Blict auf bie Ge wart wendet. Auf ähnliche Beije bezeichnet auch 2. 11. où uovor de bie Steigerung von dem Blict auf die Bul zu der Richtung auf die Gegenwart. Während indeß dort ber Richtung bes Gemuths auf das Gute, was wir fchon besitzen, die Rede ift, fpricht hier ber Ap. den noch hot Gebanken aus, baß fogar der Blid auf die Leiden den Cht fröhlich macht, freilich nur wicder mit Rückficht auf die Br ber Leiben im Jenseits. Unter allen Umftanden gilt näm baß bie Chriften, ba fie ihren Genuß nicht wie Andere bics fuchen, clender als alle andere Meufchen waren, wenn fie in Diesem Leben auf Christum gehofft hatten (1 Ror. 15, 1 Auch in specieller Hinsicht auf fich felbst spricht der 2. 11, 30. 12, 9. δαθ καιχάσθαι έν ταῖς ἀσθενείαις ι Eph. 3, 13. ermahnt er die Gemeinde, seine eigenen 92ig als ihre Sosa zu betrachten, vgl. auch 2 Kor. 8, 2. 7 Ava. 5, 41. Bon den Seiden wurden die Chriften verhö baß fie immer von ihrer Hoffnung auf bas Jenfeits fpråd während fie bier wie alle Menschen leiden müßten (Min Felir. Octav. c. 12. Arnobius adv. Gent. l. II. Rlemens Aler. Strom. IV.). In herrlichem Kontraft : dagegen hier der fröhliche Triumph des Ap. auf. Chri έννόησον τοίνυν ήλίκα τὰ μέλλοντα, ύταν κ. επί τοῖς **χοῦσιν εἶναι** λυπηροῖς μέγα φρονῶμεν· τοσαύτη ή τοῦ **3** δωρεά, κ. ούτως ούδεν αυτής αηδες επί μεν γάρ ι έζωθεν πραγμάτων, οί μεν άγῶνες πόνον έχουσι χ. όδό χαί ταλαιπωρίαν, οί δε στέφανοι χ. τα έπαθλα την ή νήν χομίζουσιν ένταῦθα δὲ οὐχ οῦτως, ἀλλὰ τῶν ἐπάθί τὰ παλαίσματα οὐχ ἦττον ἡμῖν ἡδίω. Mel.: multi di

t Christianos praedicantes liberationem a peccato et rte, cum nullum genus hominum sit calamitosius. et sanctorum conscientiae, cum agnoscunt suam itatem, dolent et luctantur cum dubitatione, dispu-, an Deo placeant, cum adeo sint infirmi. Nec vis tentatio, quia cum fides ex verbo debeat penet statuere, quod Deus certo propitius sit propter tum, nostra infirmitas hoc oculis et sensibus comndere conatur. --- Bollte man zavzaobal nicht mit ftruiren (neuerlich Rölln.), fo wurde ber Barallelismus avxwue9a en elmide verloren gehen, wir verbinden zavzwue3a mit er. Eldóreg eine besonders bei Baulus : Uebergangsformel, Rom. 6, 9. 13, 11. 1 Ror. 15, 58. 1, 7. 4, 14. 5, 11. Gal. 2, 16. Gph. 6, 9. Richt ber Gebanke bes Ap., daß bie Trübfal mancherlei Tugen= euge, sondern daß sie dazu namentlich biene, ber Hoffnung hte Energie ju geben. Mit bem ersten Gliebe ber zliimmt im Sinne Jak. 1, 3. überein, wo es heißt, daß rüfte Glaube die únouory auswirke. 'Ynouory', das

unter den παθήματα, von Tertull. sufferentia. r 3t. und Bulg. patientia überfest, darnach von Luth. lb», ift richtiger durch «Standhaftigkeit» zu übertragen, 1 Geduld die paffive, refignirte Gemuthoftimmung bezeich= je burch bas Leiden sich nicht leidenschaftlich aufregen nithin ber avory entspricht, Standhaftigfeit bagegen die che Tugend ift, welche durch den Glauben der Trübfal tand entgegenset, f. Tittmann de synonym. I. S. 194. ý fann wie domuavia aftiv die Prüfung bedeuten, wie 8, 2. von ber doxiun Hlicews die Rede ift; in diefer immt es Grot., wenn er an «Seldstprüfung» benkt ohl auch Luth., wenn er «Erfahrung» überfest. Rich= nto bie metonymische Bed. « Bewährtheit», der Zustand dáxijiog angenommen, per met. cons. pro antec. 2, 22. 2 Ror. 2, 9. 9, 13.); in ben Stellen, welche der Steph. ed. Par. aus Diostor., Syncell., Epiph. u.f. w. . fommt nur die Bed. «Bewährung, Beweis» vor. beint es zwar, daß die Ausdauer nicht die doxiun be= , sondern nur fund thue, wie in dem Cleichniffe 15 ud, Romment. 3. Rom. Br.

ftimmte Verherrlichung, von welcher R. 8, 21. spricht, an welcher St. auch in die unfrige von der Bulg. filiorum De aufgenommen worden. Es beruht die Lehre von diefer zulunf gen doza und der Glaube an diefelbe auf der Nothwendigk daß dies Innere, welches neu geworden, auch im Neufour einen abäquaten Ausdruck erhalte, ein wefentliches Monnt derfelben ist daher die Verflärung der Leiblichkeit, die Wet erstehung, 1 Kor. 15, 43.

B. 3. 4. Richt bloß auf die Zufunft gerichtet triumft ber Chrift, fonbern auch, wenn er den Blid auf bie Bar wart wendet. Auf ähnliche Beife bezeichnet auch B. 11. 1 od uovor de bie Steigerung von bem Blict auf die Butet zu ber Richtung auf die Gegenwart. Mahrend indes bort in ber Richtung des Gemüths auf das Gute, was wir ichon if besitzen, die Rede ift, spricht hier der Ap. den noch höhen Gebanken aus, daß fogar ber Blick auf bie Leiden ben Chrifts fröhlich macht, freilich nur wicder mit Rückficht auf bie gut ber Leiden im Jenseits. Unter allen Umftanden gilt näulich bag bie Chriften, ba fie ihren Genuß nicht wie Andere die fuchen, clender als alle andere Menfchen waren, wenn fie # in Diefem Leben auf Chriftum gehofft hatten (1 Ror. 15, 11 Auch in specieller Sinficht auf fich felbft spricht ber 20. 200 11, 30. 12, 9. δαθ χαιγάσθαι έν ταῖς ἀσθενείαις 🖬 Eph. 3, 13. ermahnt er bie Gemeinde, feine eigenen Hiper als ihre dosa zu betrachten, vgl. auch 2 Ror. 8, 2. 7,4 Apa, 5, 41. Bon den Seiden wurden die Chriften verbit baß sie immer von ihrer Hoffnung auf bas Benfeits fpricht während fie hier wie alle Monfchen leiden müßten (Mint Felir. Octav. c. 12. Arnobius adv. Gent. l. II. 🏝 Rlemens Aler. Strom. IV.). In herrlichem Kontraft 🖬 dagegen hier der fröhliche Triumph des Ap. auf. Chriff έννόησον τοίνυν ήλίχα τὰ μέλλοντα, ὅταν χ. ἐπὶ τοῖς Ϸ χοῦσιν εἶναι λυπηροῖς μέγα φρονῶμεν· τοσαύτη ή τοῦ 🐲 δωρεά, κ. ούτως ούδεν αυτής αηδες επι μεν γαρ 🗰 έζωθεν πραγμάτων, οί μεν αγώνες πόνον έχουσι κ. οι καί ταλαιπωρίαν, οί δε στέφανοι κ. τα έπαθλα την 🚧 νην κομίζουσιν ένταῦθα δὲ οὐχ οῦτως, ἀλλὰ τῶν ἐπάθία τα παλαίσματα ούχ ήττον ήμεν ήδίω. Mel.: malti der

acrunt Christianos praedicantes liberationem a peccato et A:morte, cum nullum genus hominum sit calamitosius. ino et sanctorum conscientiae, cum agnoscunt suam infirmitatem, dolent et luctantur cum dubitatione, dispuintes, an Deo placeant, cum adeo sint infirmi. Nec nt levis tentatio, quia cum fides ex verbo debeat penere et statuere, quod Deus certo propitius sit propter hristum, nostra infirmitas hoc oculis et sensibus comrehendere conatur. — Wollte man zavzão dal nicht mit fonftruiren (neuerlich Rölln.), fo würde ber Barallelismus ti xavywueda en' elmide verloren gehen, wir verbinden fer xavxwus9a mit er. Eidóreg eine besonders bei Paulus diebte llebergangsformel, Röm. 6, 9. 13, 11. 1 Ror. 15, 58. Ror. 1, 7. 4, 14. 5, 11. Gal. 2, 16. Eph. 6, 9. Richt s ift ber Gebanke bes Ap., daß die Trübfal mancherlei Tugen= m erzeuge, sondern daß sie dazu namentlich biene, ber Hoffnung e rechte Energie zu geben. Mit dem ersten Gliede der zlis ftimmt im Sinne Jak. 1, 3. überein, wo es heißt, daß e geprüfte Glaube die únouory auswirke. 'Ynouory, das beer unter den naghuara, von Tertull. sufferentia. m ber Jt. und Bulg. patientia überfest, darnach von Luth. Beduld», ift richtiger durch «Standhaftigkeit» zu übertragen, wern Geduld die paffive, refignirte Gemuthoftimmung bezeich= t, die durch das Leiden sich nicht leidenschaftlich aufregen k, mithin ber avorn entspricht, Standhaftigkeit dagegen bie unliche Tugend ift, welche durch den Glauben der Trübfal berstand entgegensett, f. Tittmann de synonym. I. S. 194. funning tann wie doxupavia aftiv die Prüfung bedeuten, wie Mor. 8, 2: von ber Soxing Sliveus die Rede ist; in diefer b. nimmt es Grot, wenn er an «Selbstprüfung» benkt wohl auch Luth., wenn er «Erfahrung» überfest. Rich= ier wird bie metonymische Bed. « Bewährtheit», ber Zustand ines dóxipog angenommen, per met. cons. pro antec. Will 2, 22. 2 Ror. 2, 9. 9, 13.); in den Stellen, welche ber thes. Steph. ed. Par. aus Diostor., Syncell., Epiph. u. f. w. Mithrt, fommt nur die Bed. «Bewährung, Beweis» vor. um icheint es zwar, daß die Ausdauer nicht die dozeun be= Dirke, sondern nur fund thue, wie in dem Cleichniffe 15 Thelud, Romment. 3. Rom. Br.

Christi es heißt, daß die Salwes offenbare, weiche mie ber Burzel entbehre, Matth. 13, 21. und Reiche mie bestimmen laffen, es so zu faffen. Allein durch das bei entsteht ja auch der Zustand, in welchem Gott uns mi findet. Mehr Schwierigkeit kann das dritte Glied der E rung machen, da eine Selbstgerechtigkeit darin zu lieger si wenn der Mensch auf das Bewustischn feiner Bewähnst Gott seine Hoffnung gründet. Man wird es sich aber benten haben, daß die doxum auch den vollendeten C in sich schließt, der Glaube, auf die Zusunst gerich Hoffnung: so konnte der Ap. dies auch als Refultat mi währtheit darstellen. Glaube und Hoffnung finden schlie nebeneinander, Hebr. 3, 6. 1 Petr. 1, 21.

B. 5. Nach bem Gebankenfortschritt ift & de «bie fo begründete Hoffnung» (be 20.). Det.: n rie ή βεβαία και δια δοχιμής άχθείσα και ύπομοτις θλίψεως ούδέποτε καταισχύνει. Indes fonnie man binas auch fagen, es werbe baburch nur im Mageneine Christenhoffnung bezeichnet, in fofern nämlich biefette Dofument für fich habe, welches ber folgende San foint giebt. «Beschämt werben» nach hebr. Sprachgebrauch, wie Luth. immer «zu Schanden werden» überset, also in tifche Beschämung. Der heilige Geift ift ber von bem en Chriftus ausgehende neue Geift (Apg. 2, 33.), welche Menschen im Innern Zeugniß ablegt von dem neuen Ba niffe, in das er durch Christus zu Gott getreten und bie bas Berhältniß ber Liebe Gottes ju ihm, in beren Bem benn auch bie Gewißheit ber zufünftigen Seligfeit liegt biefe Liebe nicht die Liebe des Menschen au Gott feut (Theob., Aug., Calm., Glödl.), fondern bie Liche zu ben Erlöfeten ift, zeigt 2. 8. Chriftus ift ber Sobn fe Liebe (Rol. 1, 13. 14.), fo haben wir nun auch bas Ben fenn von feiner Liebe. Thom. Ag. hat auf intereffante beibe Beziehungen verbunden, auch Efte. - In bem Auf Hegt bas Bild ber reichen Fulle (Apg. 2, 17. 10, 45. Sit 4 Das èr in èr raig xaydiaig huwr fann nach griech. Spa gebrauch fo gesett feyn, daß bie Bewegung zugleich mit Refultat berfelben, ber Ruhe, verbunden gebacht ift (Ball

🚛 S. 379.), ober auch nur von dem Orte, wo biefe ime fließen. Tou do Serros yuir ift nicht überfluffig, fons wie von Olsh. richtig bemerkt wird, Bezeichnung der ir allemal burch Christum vermittelten Geistesmittheilung, er nun auch fortwährend bie Einzelnen Theil haben. . et 88. 6. Rachweisung bes Grundes ber nummehr in uns manifestirenden Liebe Gottes. Die Lesart bietet eine bes be Schwierigkeit bar. "Ere am Anfange findet fich nur DE und vielleicht in A (bier fehlt nämlich ber Anfana Bortes und findet sich nur noch re); bagegen hat B , Ropte el ye yág; Ar. Polygl. öre; FG Jren., 3t., a. eis ri yáo; Isidor. Pelus. ei yáo; sowohl biejeni= Beugniffe, welche am Anfange des Sapes etwas anderes wie BFG Pefch., It., Bulg., als auch andere, wie D + haben noch ein zweites ere nach ao Jerwr; die Philor. Ar. Polygl. verbinden in der Uebers. mit örrwr huwr dag. Fre, welches sie vermuthlich am Anfange des Sates gelesen en (vgl. B. 8.), und ein anderes mit xarà xaspór. Bei ber ing von eig ri yap, ei yap, ei de entsteht eine rhetorische ce: « benn woau ift » -- ober: « benn wenn boch Chriftus nus gestorben ift > 1c. scil., « wie follte nicht eine folche Liebe ttes fich gegen uns manifestiren ?» Unsere Entscheidung r die Lesart geht nun davon aus: alle codd. stimmen in bem por zocorós überein, diefes ist also ächt und vor demfelden in uoch irgend ein Wort gestanden haben. Run ift zwar Ere In nicht vielen Autoritäten bezeugt, ba es aber, wenn es urs inglich am Anfange ftand, nothwendig fyntaftisches Bebenten igen mußte, fo fann es nicht befremden, wenn bie anderen fo weichenden Bartikeln an deffen Stelle gesett wurden; bag viele toritäten ert vor xara xalgór wiederholen, tann ben Berbacht tärten, bas bas ere am Anfange nur wegen feiner auffallenben sung verändert wurde und die Vermuthung erwecken, dieses Rite Bre fei burch eine Umftellung entftanden. Diefe lettere Ans hme wird freilich dadurch erschwert, das die Beugen dafür fo Mreich und wichtig find. Sollte es nun acht fenn, fo bliebe, e es scheint, nur übrig, eine ftplistische Regligenz bes Ap. Jugeben, wofür man fich immer noch eher entscheiden wird )16h. vergleicht 7, 21.), als bag man zu einer Konjeftur bie

Rap. V. B. 6.

Buflucht nimmt; bie von Fr. vorgeschlagene n ti yao (obam rum farb Chriftus? u. f. w.) hat überdies wider fich, bag main biefer Berbindung, wo der Ap. mit feinem Gegner ju thun in eine fo lebhafte rhetorische Form der Rebe nicht erwartet; Ril schlägt xai yag vor. Sollte nicht indes noch ein Auswegund zwar ein ganz einfacher - übrig fenn? "Ere hat wi auch ben Sinn unfers fchon (im Deutschen: noch in # Jugend, d. i. schon) Luc. 1, 15. ěti ex xollias untoós, 🚺 tipater in Anthol. Pal. 9, 567.: Er de geog. Jank Pythag. Vit. 29. S. 134.: έκ παλαιών έτι. 28 μ μήμ alfo überfegen: « Denn schon, als wir noch ohnmächtig wan ift Chriftus zu der von Gott bestimmten Beit für die Geuben geftorben. » Die Voranftellung ift bann nicht aus Regling zu erklären, wie sich dieselbe allerdings bei Adverbien öfter 🇰 bet (f. Rypfe Obs. ad h. l. u. Rrüger ju Dion. Salif. hit riogr. S. 252., 28in. S. 509.\*)), fondern beruht auf ihm rischem Grunde; bas erfte Wort und ber Participialias orm njucov do Jevov er hat den meisten nachdruct. Bgl. bie Gu lung bes έτι Luc. 15, 20.: έτι δε αύτοῦ μακράν ἀπέμ .205. — Das Prädikat do Jereis an dieser Stelle von in Sündern gebraucht ift befrembend gewofen und bat felbit: Ronjefturen Beranlaffung gegeben, co fann nur heißen: ck von der Kraft des heil. Geiftes Entblößten > und fraat m nach bem Grunde, warum es ber Ap. gerade hier angewendt, fo ift es wohl nicht unwahrscheinlich, daß er babei ben Gent fat zu dem vorhergehenden B. im Auge hatte, wo von M Geistesmittheilung die Rede gewesen war. Bualeich wird but hervorhebung biefer Bedürftigkeit anstatt ber Schuld bas 30 ment ber mittheilenden Liebe von Seiten Chrifti und Gottes mit in's Licht gestellt - benn daß sich in der Aufopferung Chi auch Gottes Liebe manifestire, fpricht B. 8. aus. Sollte a mas die Stellung des zweiten ere betrifft, noch zweifelhaft fen ob dassclbe mit dem Participialfate zu verbinden fei, fo with bas έτι άμαρτωλών όντων ήμων in B. 8. entfcheiden. -In den letten Worten mußten die aufereng als augorule bezeichnet werben, ba von dem verföhnenden Tobe bie Rite

<sup>\*)</sup> Bei Achilles Latius 5, 18.: έγα δέ έτι σολ ταῦτα γρώφ» πάς θέν ος.

ŕ. Karà xaigóv nach Theoph. und Bhot. \*) somohl -gelegene als ber vorherbestimmte Moment (von wos ist ja das Wort fo unterschieden, das dies die xacol : in fich befaßt). Es laffen fich auch beibe Beziehungen be bestimmt trennen, denn die göttliche Beisheit bestimmt eben den gelegenen Moment vorber. Diefe Auffassung, iche mehrfache paulinische Analogieen für fich hat (Gal. 4, 4. 6. 1, 10. 1 Tim. 2, 6. Tit. 1, 3. vgl. 1 Betr. 1, 20.), sieben r mit der Mehrzahl der Ausleger vor. Das gerade hier e Bestimmung zwecklos fei, kann man nicht fagen; es wird h badurch die Güte Gottes hervorgehoben und gewiffermas gerechtfertigt, warum er uns fo lange in ber ao9éveia Pelag., Erasm., Calv., Castellio verbinden tffen. à xaioór mit doeswir «da wir nach Maßgabe der daigen Beit noch Sünder waren », Luth.: «der Beit nach.» biefer Auffaffung wird bie doBéveca gewiffermaßen ents abigt und bies erscheint nicht passend. Wenn Mey., wels « zur rechten Beit» erklärt, bann noch als Erläuterung ufest «zur rechten Frift, infofern gerade bie mageois ton wsyarórwr auaoryuarwr ein Ende hatte und nun Gott e Gerechtigkeit beweisen mußte », fo ift bamit bic Frage, um gerade in diesem Zeitpunfte? nur weiter hinausgescho-Bir meinen, daß der Ap. auf die Frage, nach welcher

ichen Absicht Christus gerade zu dieser Zeit erschienen, ähns geantwortet haben würde, wie die Kirchenväter: weil es erst abar werden mußte, daß die Menschheit sich nicht selbst en konnte, weil eben mit dieser Einsicht für die allgemeine nkheit des menschlichen Geschlechts eine Krisis eintrat ac. den intereffanten Auffat in G. Walch's Miscellanca ra, S. 880.

B. 7. Das näher begründende yáq ist so aufzulösen: ewiß ist es ein großer Liebesbeweis, denn...» — Der wisat ist  $\mu \delta \lambda \beta = \dot{\alpha} \pi \sigma \partial \alpha v e \bar{\alpha} \kappa \sigma$ , der Sat  $\dot{\nu} \pi \dot{\epsilon} q$  *vareür* hat fast einen parenthetischen Charafter, er dient Begründung des Hauptsates. Wie es scheint, macht der Ap. chen dixalog und dyados einen Unterschied; einen solchen uszusinden ist aber eben den Anslegern schwierig gewe-

<sup>\*)</sup> Chrnf. und Theob. critaren bas Bert nicht.

fen \*) - nur Reiche halt bie Borte für « relativ leicht» m Olsh. findet es sogar « sonderbar», daß man hier Schnich feiten fah. Bie es scheint, will ber Ap. eine Gradation 🖬 . fcen dexalov und rov dya Jov ausdrücken. Die Befaiten (nicht aber bie Bhilor.) hat auf willfürliche Beije ber be ten zerhauen, indem fie vree adixwv flatt vree dan gelefen; bafür fpricht tein Zeugniß, überbies tann men di den alsdann entstehenden Sinn, welchen Beza, Grot, & gut finden, teinesweges billigen. Legt man auf uble m Rachbrud, fo ift ber Sinn ganz unerträglich, benn bant w liert ber Gegenfay B. 8. alle Kraft; aber auch wenn mit Fr. ben Gegensatz so angiebt: «faum ftirbt Jemand für 90 lose, allenfalls ftirbt Einer für den Guten, Christus der für uns, ba wir noch Gottlofe waren, gestorben», wid Sinn fehr schwach. Richt minder unzulässig ift es, die Schw rigkeit durch Lengnung ber Gradation heben zu wollen, # Chryf., Theod., Theoph., Det., Aug., Sienn Erasm. in der Paraphr., Calvin, Beza, Pisc., Cafet Erell, Fr., fo daß dyados mit dixalos gleichbedeutend gand men wird, und ber Ap. fich mit den Borten brieg yag and forrigirt hatte - wie fich Sier. ausbrudt: pendulo gut sententiam temperat. Es ist bagegen zunächst einzweim baß alsbann bas forrigirende raza voranstehen mußu; 🗯 h Fr. zur Entschuldigung sagt, trifft nicht zum Biel. Sight wird von Dey. richtig bemerkt: «Dagegen entscheidet nie bie völlige Dußigfeit einer folchen Milberung nach mit welches bie Behauptung bereits in bas eift rungsmäßige Gebiet geset hatte.» Rehmen 🗰 🗖 eine Steigerung an, so kommt zunächst in Betracht, h beiden Genitiven als Neutra oder Maskulina anzuscha 🏴 Beide find als Neutra genommen von Erasm. im Me 5

•) Schon hier. op. ad Algas. 121. sahlt verfchiebene Erikant auf, nach Marcion ift bas Gerechte ber A. B., bas Gute ber R. B. 1

\*\*) Richt نستو فظريمن لهمد bat bie Defch. gelefen, wie Reiche, En be B., Fr. u. v. a. fagen, fonbern, wie fchon Beza genau من نستك فترار شرار. Ebenfo hat Ar. الم من أجل صديق bagegen Ar. Polygi. دون الاشرار.

nth. \*), Del, Bugenhagen; bagegen aber entscheidet t grammatische Grund, daß dexalov entweder den Artikel i fich haben müßte (cod. n Matth. ed. maj. fest ihn auch), ta ein revóz; Rüct. nimmt daher dexalov als Mast., średy 18 dya 900, weil es ben Artikel hat, als Reutrum und nach B verbefferten Gestalt biefer feiner Ansicht in A. 2. ift bann Könn: «Raum giebt für einen gerechten Menschen einer # 2ben hin - für fein höchftes Gut thate es wohl einer --friftus aber giebt das feine für die Sünder.» Diefe Erflas 29 fceint fich recht febr zu empfehlen, wiewohl man von m herein immer mehr geneigt seyn wird, ben auaorwhol under unter rov dyadov fich bas fonkrete Subjekt bes enschen zu benten. Allein, wie uns vorkommt, so wird to bie neue Faffung, welche ber Rommentator feiner Anficht feben, der Kehler der früheren nur verbedt und nicht aufgen. Früher erflärte er «für das, was dem Menschen nutsnnb fruchtbringend ift»; wäre nun der Gegensatz ber, baß Benfch allenfalls im Intereffe bes Eigennutes bas Leben wiebt, Christus aber aus uneigenmütziger Liebe für bie Sun-, fo ergabe fich ein trefflicher Sinn; aber rov aya 300 u dem dinatov gegenüber nicht auf das Rügliche, sondern r auf bas sittlich Gute bezogen werben, nach ber jezigen fung soll nun auch to dragor sevn «bas - nach bes enschen Meinung — schlechthin Gute», beutet nicht aber bas uch bes Menschen Meinung » boch wieder barauf bin, baß : Rensch das Gute nur in dem Rüglichen sucht? Sollte u bies bes Ap. Meinung gewesen seyn, fo hatte er boch nothndig rò ovupégor, rò xégdos oder ein berartiges Wort seben ffen, hatte aber ber Ap. wirklich fagen wollen, bag bie inschen für bas objektiv höchfte Gut allenfalls in ben Lod en, fo ware bies tein Gegenfat zu Chrifto, benn in biefem nne ift auch er, indem er únie rwir auagrwlar ftarb, zus ich úneg rou dyagou gestorben. Sehr scharffinnig ift die 1 Mey. angenommene Wendung, ber ben Say als Frage amt und fo überträgt: «Schwerlich wird ja für einen Ges

<sup>\*)</sup> Erft in ber Ausg. von 1530 hat Euth. "um bes Rechtes ien", vorher "um bes Gutes willen", welches indes wohl benfelden m haben foll.

rechten Jemand fterben, benn wer wagt's auch leichtlich, fu bas Gute zu fterben ?» Aber icon bas ift uns etwas zweich haft, ob raza in irgend einem andern Falle gesets webn fann, als wo es fich im Deutschen vielleicht überfegen lie in ber angeführten Ueberf. ift num leichtlich nicht mit vielleicht vertaufchbar. Benigstens würde man ray är ut bann: auch ben Opt. erwarten. Indefinag es feyn; bas s auch wie unfer wohl, fo bald («wer fürbt fo bald, fo leicht für Einen ?») gebraucht werben konnte; fpricht nicht aber gen biefe Faffung entschieden die Stellung des raza vor ric? Ret bruds halber fann es hier überhaupt nicht vorangestellt im und um fo weniger, ba schon vned yag rov dyadov un # Rachbruds willen vorangeset ift; würde nun aber rage # zai geset, so ware entweder raza oder zai überflüffig; d hieße dann: «wer ftürbe wohl boch oder noch?» Someten wir benn auf diejenige Auffaffung geführt, welche beide Beit als Mast. nimmt und die einfachfte göfung fcheint fich ju w geben, wenn man mit Gatader und Beng., bem Rin folgt, dízalog erflärt homo innoxius, und ó dya9óg omnibus pietatis numeris absolutus, eximius, lauta, regalis, beatus, v. gr. pater patriae. Gegen dieje an faffung hat man nur bies geltend gemacht, das in der Schift fonft immer dixacos als hohes Lob, ja felbst zur Bezeichnun bes 3deals aller Sittlichkeit gebraucht werde, wie benn an Christus in diesem Sinne dixalog genannt wird, 1 Joh. 2, 24 3, 7. Allerdings, allein es fagt boch auch oft nicht mehr w einem Menschen aus als unfer rechtichaffen und auffalle berweise hat man unbeachtet gelaffen, bag in den Baraden Luc. 15. die dizacoc, welche ber Buße nicht bedürfen, in 🖬 That nur etwa folche find, wie fie Beng. bezeichnet. auf lich Gerechte, welchen bie eigentliche Gute fehlt, nämlich # Gefinnung, welche bafelbst B. 10. ben Engeln beigelegt mit und von der ber ältere Sohn in der Barabel 9. 28. bas 🖤 gentheil offenbart. Wenn indes auch Sixarog einen niebrigan Brab ber Sittlichkeit bezeichnen tann, fo zweifle ich boch, w äya9óg, zie, im Bewußtseyn des Juden das rechte Wort # Bezeichnung des höchsten Grades gewosen wäre, cher bitte bazu bie Borte äyeos, ösios, auiartos, anaros (Sebr. 7,24)

gebient. Bir wenden uns bemnach zu ber Faffung des Gegens fates, welche zuerft von Rnachtbull Animadvv. in libros N. T., Sendon 1659. S. 120. vertheidigt wurde, und ungefähr m biefelbe Beit mit einer Modification von Ludwig be Dieu in ber Critica sacra, besgl. mit einigen Mobificationen von bammond, Clericus, Seum., Roppe, Benede, Reiche, Dish. Ayattis hat ursprünglich \*) ebenso wie apern nicht bie ethifche Bedeutung, fondern ift foviel wie «tüchtig», bas fer yswoyds dya965 « ein geschickter Landbebauer», Xenoph. Cyrop. I, 5, 10., dya9d5 tà πολεμικά edendaf. I, 5, 9. Durnach erflärt Lubw. be Dieu: pro bono, qui virthe sua amorem meretur, eaque utilis esse aliis potest. imilicat enim dya905 etiam utilis. Genau fo Reiche, ber ben Gegenfatz anglebt: « ber moralisch gute Mensch und in mit Gutes erwiefen, ber mir nuglich gewesen »; Dlab. macht ben Unterschied: « dixaeog, ber leiftet was gefordert with, aya9úg, ver mehr thut, als gefordert wird.» Man um zweifelhaft fenn, ob Dleh.'s. Meinung nicht bie von Beng, fet, allein es ift boch flar, daß feine Faffung bes avais vielmehr mit ber von Reiche aufammenfällt.

Schon wenn wir das Wort *dya96* so fassen, nähert ich die Bed. der von «mildthätig, Wohlthäter.» Wir zeigen un, daß «gut, gitig» im Unterschiede von «gerecht» bei in Hebräern, Griechen und Römern so viel als «mildthätig» ich. Was das Hebräische betrifft, so führen wir zunächst then raddinischen Ausspruch an, welcher zeigt, daß man ein beswußtseyn des Unterschiedes hatte, den Olsh. in den beiden Worten dizatos und dya965 annimmt. In der Ente des Talmudischen Virse Aboth, R. 5. §. 10.: «Es sicht vier Gattungen Menschen. Die Einen fagen: Was mein is, ift mein, und was dein ift, ist dein, nur zurächt, das in den mittelmäßige Handlungsweise. Andere fagen: Was mein ik, ift bein, und was dein ift, ift mein, policien was mein ik, ift bein, und was dein ift, ift mein, policien fagen: Was mein ik, ift bein, und was dein ift, ift mein, policien fagen: Was mein ik, ift bein, und was dein ift, ift mein, war und zur abs mein ik ist bein, und was dein ift, ift mein, war und ist alle ist abs the start war abs mein ik ift bein, und was bein ift, ift mein, war und mas mein

) Plato im Kratylus und Eufthat. leiten es von άγαστός ab, Philorenus von άγαν und βείος — bekanntlich find indes die Ety= Misien der Alten calembourgs — Paffow von άγαν.

11 24.14

и У Bas mein ift, ift bein, und was bein ift, sei bein, ber ift i ein 7077, ein Frommer. Und wer dagegen fagt: Bas bein i ift, ift mein, und was mein ift, fei mein, ift ein son, ein if Gottlofer.» Im Rabb. heißt wyon auch geradezu beneficentia, a beneficium, freilich fommt auch Ngry vor. 3m Sebr. bezeichnet nit & fonftrutt ben Butigen, in biefem Sinne sime rim 2 Chron. 30, 18. Spruchw. 22, 9. Die, LXX .: & dlaw muyor. 3m R. T. ift dya3og Matth. 20, 15. chenfalls in ber Beb. « wohlthätig » zu nehmen, benn oggaludg norngos, bas ihm gegenüber fteht, hat im Sebr. und ben Avolrebbei bie Beb. «mißgunftig», Sprüchw. 28, 22., und auch geine. Sprüchw. 23, 6. 3m flassischen Griech. findet fich bie Beb. J. B. in folgenden Stellen: Zenoph. Cyrop. L III. c. 3. §. 4.: Κύρον άναχαλούντες τόν εύεργέτην, τόν ärdoa tor dya 96r. Chariton Chaerea et Calirrhoe. ed. d'Orville, p. 192. 3. 20.: έπευφήμησεν δ δημοςάγαθῷ ἀνδρὶ τὴν πατρίδα ἐυεργέτηχας. Aeliam var. histor. l. III. c. 17.: Tagartírois évérero dya 30g 1 Aprívac. Baujan. descr. Graec. 8, 36, 5. ed. Bekker erwähnt einen Tempel bes Zeus mit bem Beinamen: drageil. Jeou rade, weil Zeus vorzugsweise aragur dorna roic arοωποις fei. Auch auf Infchriften bei Gruter Corpus inscript. Rom. p. 491, I. 846, 3. fommt dya9oc in bicier Bed. vor. Daher erklärt Phavorinus geradezu: ayadde ό τα xala xapiζóμενος αφθόνως. Für den latein. Spraces gebrauch zeugen folgende Stellen : Cicero de offic. 1. III. c. 15. : si vir bonus is est, qui prodest quibus potest, nocet nemini. certe istum virum bonum non facile reperiemus. De nat. Deor. l. II. Jupiter optimus dictus est, id est beneficentissimus. Bubl. Sprus fagt: in nullum avarus bonus est, in se pessimus. Die Erbe war ihnen die bona Dea. Ras ben Gebrauch von dizacos im Griech. betrifft, fo erflärt Xenop b. Sympos. c. 4. §. 42. die dizacol für bicienigen, of nxiora tim άλλοτρίων δρέγονται καὶ οἶς ἀρκεῖ τὰ παρόντα. In Xenop **b**. Oecon. c. 14. §. 6 -9. werden bie nicht biebifchen Sclaven als dixacor bezeichnet. Dagegen ftellt X en oph. fowohl im Symposion l. c. als auch im Agesilaus c. 11. §. 8. bem dizards ben eleuGégiog gegenüber, welches eleuGégiog bort ben Sizzn

hat, ben Beng. hier für ἀγαθός annimmt. In ber letteren Stelle heißt es: χρήμασί γε μην ου μόνον δικαίως, ἀλλὰ nai έλευθερίως έχρητο, τῷ μεν δικαίω ἀρκεϊν ήγούμενος ed ἐφν τὰ ἀλλότρια, τῷ δε έλευθερίω και τῶν ἑαυτοῦ προςωφελητέον είναι. —

Rach biefen Stellen tann es nun nicht zweifelhaft febn, bas wir berechtigt find, snee rov dyagov zu übersegen «für ben Mildthätigen » und ba ber Artikel beinahe die Stelle des Bronomen vertritt - wie wir fagen «für ben Freund», b. i. ben bestimmten, ben er hat (Bernhardy Syntar S. 315., 1911. den Artikel statt des Pronomen im Arab. bei de Sacy Gramm. Arab. I. §. 965. S. 437. 2. A.) - fo ergiebt fich ber Sinn: « für feinen Bohlthäter.» So tann man ben Art. er-Naren Marc. 7, 11. Eph. 6, 5. u. a., fo erflärt ihn Bisc. bei of adderes Rom. 1, 27. Allerdings ift es richtig, daß diefer Sinn weit beutlicher ausgebrückt feyn wurde, wenn es bem Ip. gefallen hatte ju fchreiben vreig rov evegyerov. Daraus folgt indes immer noch nicht, das diese von uns schon in den früheren Auflagen des Kommentars vertheidigte Anficht unrichs tig fei. Faffen wir nun dixacos, wie Reiche, von dem moras lichen Menschen überhaupt, fo entsteht eine ganz treffende Steis gerung: «Raum findet fich Jemand, ber für einen Menschen, ber rechtschaffen ift, bas Leben ließe, denn für den Mildthätis en - alfo für ben, von welchem er Ruten hat - ftirbt einer vielleicht noch - und auch dazu bedarf es bes Ents thuffes. Christus aber u. f. w. » — Todugv nicht eigentlich ewagen», sondern sustinere, «es über fich vermögen», wie 2 Ror. 10, 12. Eurip. Med. B. 590. Alcest. B. 644. 191. Monk 3. lett. St. Kal bient zur Berftärfung bes raza nd kommt allerdings gerade nach bem Fragepronomen (De v.) and bet B. fo vor, Rom. 8, 24. 1 Ror. 15, 29.\*), Sars tung Bartitell. 1. S. 137. Es ift aber fein Grund abzusehen, warum nicht biefes, wie es hartung bezeichnet hat, «abs wirts fteigernde xal> auch anherhalb ber Frage vorfommen folite, vielmehr find die unter R. 9. S. 136. von hartung

<sup>\*)</sup> Gewiß gehort hieher auch bas xal 2 Kor. 2, 2., welches ben num Auslegern fo viele Schwierigkeit gemacht hat; ber Ap. hat fagen wellen: "wer noch kann mich erfreuen?"

beigebrachten Beispiele ber Art, daß sie sich auch auf unsern Fall anwenden lassen; ber Zweck dieses zach ist alfo, auszubrücken, daß, wenn ja (ráza) es ein Einzelner unternimmt, für den Guten das Leben zu lassen, es doch immer nur mit Kampf geschehen wird.

B. 8. In B. 5. war von ber Liebe Gottes die Rebe gemefen, B. 6. hatte von bem Liebesbeweise Chrifti gefprochen. nunmehr wird von diesem Liebesbeweise Christi fo geredet. baß ein Erweis der Liebe Gottes barin gefunden wird. Es fönnte banach icheinen, als ob B. 7. nur Zwischensatz mare, B. 8. aber auf B. 6. zurückginge. Rach biefer Anficht bat: Lachm. B. 7. in Rlammern geschloffen, welches Rud. billigt. Baren wir ju ber Annahme berechtigt, daß dem Ap. ber Ges banke, in Christi Aufopferung habe fich Gottes Liebe fund gethan, nicht geläufig gewesen, fo möchte man ein Recht has ben, ein folches Verhältniß ber Sätze anzunehmen. Da indes ber Ap. überall Christum und Gott in Einheit handelnd bars ftellt, ba nach 2 Ror. 5, 19. Gott felbst die Welt in Christo mit fich versöhnt hat, so wird der Ap. auch bier nicht für nöthig gehalten haben, feinen Lefern einen besondern Beweis bafür ju führen, bag in Chrifti Liebe Gottes Liebe offenbar ges worben fei. Wir werben alfo B. 8. richtiger als Fortschritt und Gegenfat ju 2. 7. betrachten. So hat benn ber 20. ben Beweis geführt, daß wir Chriften mit gutem Grunde des Bewußtscyns von Gottes Liebe in ganzer Fülle inne werden.

B. 9. 10. Gottes Liebe hat sich auf den Sünder bezos gen, als derselbe noch im Justande der Entstremdung von Gott lebte und hat eine Anstalt getroffen, durch welche er zu Gott zurückgeführt werden konnte. Nachdem nun diese Anstalt in's Leben getreten und wirksam an uns geworden, dürsen wir uns um so zuversichtlicher der Liebe Gottes getröften. Die Beweiss führung würde, wie es scheint, einleuchtender seyn, wenn der Ap. von der eingetretenen subjektiven Wirkung der Erlösung gesprochen hätte, durch welche die Einheit des Menschen mit Gott in der Wirklichkeit wieder hergestellt wird, aber die Ausbrücke dixacuGebres und  $ev \tau \tilde{\eta} \zeta \omega \tilde{\eta} \alpha dv a \tilde{v}$  bezeichnen nur die objektive Seite. Da indeß eben von dem Troste die Rede ist, welchen diejenigen haben, von denen die Erlösung angemmen worden ift, fo wird die fubjektive Wirkung voransge= Erwähnt ift fie deshalb nicht, weil in der paulinischen Bt. thre die Zuversicht des Gläubigen eben nicht auf das in ihm hon angefangene und immer noch unvollfommene Gnadenwerf, ndern auf das Verhältniß gegründet wird, in welches Gott 1 ihm getreten. Bufolge beffen, was der 21p. bier fagt, be= ubt nun biefe Zuversicht einmal barauf, daß der Chrift ein ür allemal feine Rechtfertigung als eine objektive, vollendete wiß, sobann darauf, daß Christus lebt. Die zarallavn und ie dixalwois, der Jávaros und die Lwh stehen sich also hier ben so entgegen, wie das napedóIn und dyépIn in R. 4, 25. ts wurde zu jeuer St. bemerkt, daß die dexalworg bas ein= Gließt, was vorzüglich der Br. a. d. Hebr. und ebenfo auch Rom. 8, 34. als die Fürbitte Christi bezeichnet. An dieje has en wir nun auch bei bem er th Long zu benfen, ber auferftan= ene Christus Ln ex duraus Seou, 2 Ror. 13, 4., von ihm jeht nun auch die Lebenstraft auf die Seinigen über, als ber ebendige wirft er in ben Gläubigen und macht fie feines eige= ten Lebens theilhaftig, es erfüllt fich, was der herr felbft Igt: «3ch lebe und ihr follt auch leben.» Man könnte perucht fenn, er in der Bed. «durch» zu nehmen, zumal dem ta rov Javarov gegenüber; bleiben wir aber bei ber Beb. in» (Bin. S. 368.), fo ift diefe inftrumentale Beb. mit ein= stibloffen. — Noch ift die Frage zu erwägen, ob die ExSoa ind xarallayn auf Seiten Gottes oder auf Seiten bes Men= den ju benten ift. In A. 1. feines Rommentars hatte Rud. in der Logik bes 21p. fich fo erstaunlich zu verfündigen gewagt, 48 er bemfelben zutraute, er habe an biefer Stelle eigentlich twas Falfches zu fagen beabfichtigt, aber aus øgischer Unflarheit bas Richtige ausgesprochen! schabe fich nämlich eigentlich die Versöhnung objektiv und bie einhichaft auf Seiten Gottes gebacht, hier jedoch unflarer-"ife nur die Menschen als Ex9001 Gottes bezeichnet. Im ommentar zum Br. a. d. Ephefer R. 2, 16. hat Rud. bereits eje Beschuldigung gegen ben Ap. jurudgenommen, bleibt je= ch mit Ufteri (Lehrbegriff 2. 4. S. 106.) babei ftehen, baß e Ezoa nur auf Seiten bes Menschen fei, «fortährendes Rachdenken über diesen höchften Gegenstand all feines

Dentens», heißt es daselbst, habe dem Ap. «viel mehr frucht bare Seiten » an der Berföhnungslehre gezeigt, b. h. habe ihn ertennen laffen, daß bie Verföhnung auf Seiten ber Menfchen ftattgefunden. Tittmann und Ufteri haben fchon aus ber Bed. des Worts zarallagoeir beweisen wollen, das Banins nur von Berföhnung bes Menschen mit Gott fpreche, es be zeichne nämlich immer nur eine einseitige Bersöhnung (facere, ut alter inimicum animum deponat); bie Grundlofigitt biefer Annahme habe ich im Rommentar zur Berapredigt S. 191. 2. A. gezeigt. Das bier ex Spoi bas Berhältnis Gottes genen uns wenigstens mit einschließen muß, ergiebt fich aus ben ganzen Busammenhange, ba ja ber Buftand ber Ez90a als ein folcher bargestellt wird, ber die doyn Gottes voraussest \*). Das Verhältniß ift dieses: Oelia nods rov Jeór fann mit ftattfinden, wo bas vernünftige Geschöpf im Berhältnis ber Billenseinheit mit feinem Schöpfer fteht, dies fpricht ber an Rom. 8, 7. gegenfählich mit ben Worten aus: ro oponnua rie σαρχός έχθρα είς θεόν; das Verhalten des Geschöpfs un Schöpfer bedingt natürlich auch bas Berhalten bes Schöpfer zum Geschöpf (Jak. 4, 8.), daher von Seiten Gottes gilt of # έν σαρχί όντες θεφ άρέσαι ού δύνανται, Röm. 8, % So heißen Röm. 11, 28. die Ungläubigen ausdrücklich er9pel rov Jeov, und ber paffive Sinn ergiebt fich bort aus ben Gegensate ayannoi. Auf dem verlorenen Sohne ruht nm aber von Seiten Bottes bie ExSpa nur, infofern er verlent ift, dagegen bie pilia, infofern er Sohn ift. Daher fiftt die Liebe Gottes die Berföhnung in Christo und bietet but ben Glauben biefelbe bem Menschen an, fo bag nunmit burch die dankbare Gegenliebe derfelben die ez9oa von ihr Seite und somit auch von Gottes Seite subjektiv aufgeholts Eine Veränderung fame badurch in Gott nur hinen, wird. wenn fein Beschluß ber Berföhnung ein zeitlicher wäre; w aber Gott außer aller Zeit in Christo die Menschheit geliebt mb bie Berföhnung beschloffen hat (Eph. 1, 4 - 9. Rol. 1, 19.20.), fo wird durch das fattische Eintreten der objektiven Berföhnung

serhältniß Gottes zur Menschheit nicht geandert. Demnach 3 ez-Pool örreg als ein wechselseitiges Berhältniß aufzu-. Bgl. den Auffat: Ift der Mensch mit Gott verschnt Bott mit bem Menfchen ? Litter. Ang. 1833. Rr. 8. 9. \*). ie Lesart xavruue9a zu wenig bestätigt ift, so haben as Barticip xavzwueros als die richtige Lesart anzusehen. lteren Ausleger faßten daffelbe geradezu als verb. finit., bie ere Bhilologie hat darauf gedrungen, bei folchen Säten bie cipialbedeutung festzuhalten, vgl. Bremi, philol. Beiträge er Schweiz I. S. 172 f. Daffelbe dem xarallayévrec au niren, wie Fr. im Sendschreiben S. 47. und Dissert. II. Cor. p. 51., 28 in. A. 3., Glödl., Kölln., geht nicht a xarallayévres nicht bloß als nähere Bestimmung mit roope9a verbunden ift, fondern argumentirend « da wir int find. » Man müßte es also mit owygoouega vern und zwar entweder so, daß man den Rachdruck auf das egt: «wir werden nicht bloß errettet werden, sondern als , bie in Gott triumphiren können burch Christum, ber fest ihnen die Erlösung gegeben»; oder auf den Begriff xavyaobal er Sew (Bgl. 2, 17.): « fondern als folche, je in bie völligste Gemeinschaft mit Gott getreten, in Gott triumphiren können» u. f. w., fo Win. (S. 319. A. 4.), B. Das vor fast man alsdann nicht im Gegenfatz zur mft, sondern wie B. 9. im Gegensatz zur Vergangenheit. fimmen jedoch Rud. bei, bag fein Grund ift, bie Sesung Barticipii flatt des verb. finit. zu beftreiten. Bin. führt 319. Die Byzantiner für diefen Gebrauch an; schon bei ben ftern findet er fich, f. bie Citate bei Bin. und Matthia 56. Anm. 1., aus P. gehört hieher 2 Ror. 7, 5. 11, 6. Fr. hat bei dem Citate aus den LXX. in Röm. 9, 28. felbft anertennen muffen, f. Th. II. feines Romm. C. 350. nun der Satz eine felbständige Steigerung, fo tritt bie-

<sup>\*)</sup> Luch die Rirchenlehre in ihrer firengften Form wies die Beigung zurück, daß fie durch ihre Lehre von der Verschnung Ber= 'r ung in Gott sehte, Ougo a St. Bict. quaest. 131. ad h. l.: quia reconciliavit amavit, sed quia amavit reconciliavit, s. auch 'efius gegen den Socialaner Bollfel in der Hydra Socialianismi E. 648.

felbe am beften hervor, wenn wir ver im Gegensate zu J funft nehmen: «wir bliden nicht bloß auf das hinaus, wat it Jufunft uns bringen wird, sondern wir triumphiren and i Gott durch Christum, burch den wir jest versöhnt sind.» Si wendet sich der Sat wieder zu B. 2. zurüct.

2) 23. 12-19. Die von Chrifto ausgegangene Selijik im Verhältniffe zn der von Adam ausgegangenen Id. ligfeit betrachtet.

B. 12. Es find zu diefem Abschnitte von ben Andam vorzüglich Beng. und Dloh. und außerbent folgende Ubie lungen zu berudfichtigen: die von Schott über 9. 12-14 in den Opusc. I., Süßkind über die Sppothefe, das fich Rom. 5, 12. zu judischen Meinungen affommobirt habe, u Magazin für Dogm. und Moral St. 13. (wo auch, was gange Abschnitt eigentlich lehre, in Untersuchung gezogen with bie Bemerfungen über Rom. 5, 12. von Schmid, Tilin Beitschrift. 1830. Seft 4. und Rothe: Reuer Berfuch mit Auslegung ber Paulinischen Stelle Rom. 5, 12-21. 188 Es wurde in der Einleitung §. 5. bemerkt, daß wir in bis letten Abhandlung bas Meisterstück einer logisch icharfen Em fition bes Ideenganges bes Apostels befigen, aber auch zudit baß bie Schärfe ber Ronfequenz in Sprödigkeit ausartet baß bem Ap. ein berechnendes Bewußtfeyn für jedwede Bo bung ber Struktur und Schattirung des Ausbrucks angeschricht wird, wie wir es bei bemfelben nicht anertennen tonnen. rabe das rechte Maag von logischer Strenge fcheint uns in # inhaltreichen Abhandlung, von Schmid angewendet au fa mit welcher wir fast ganglich übereinstimmen.

Das dic rovro leitet auf die Frage, in welchem Raus verhältniß dieser Abschnitt zu dem Vorhergesagten stehe, welches der Nachsatz dazu sei. Rette worke auf die Frage, welches der Nachsatz dazu sei. Rette besteht darauf, das die rovro sei nur dann streng gedak wenn man in V. 1—11. den Inhalt anerkenne: «durch w Rechtfertigung ist Alles anders, Alles neu geworden; w Wirkung der Nechtfertigung des Gläubigen ist seine wahr Heiligung.» Hierauf fährt er sort: «das Raisonnant bes Lis ist nunmehr das bundigste, nämlich dieses: die sein siche und charakteristische Wirfung der Nechtsertigung dur Glauben an die Erlöfung durch Chriftum ist die wahre iligung des Gläubigen. Da sich dem nun so verhält, (dea izo), so erscheinen die Wirkungen des Sündenfalls Adams 1:, der Erlöfung durch Christum in auffallender Weise als allel. Denn wie bei der ersteren gerade der Umstand das wasteristische ist, das das Hindurchbringen des Todes zu Mænschen von Adam aus wesentlich zugleich ein wirkliches bedigen oder Sündigwerden Aller war: so hat sich ja nun hebei der anderen als der charafteristische Umstand der erz En, das sie wesentlich zugleich ein wirkliches der ein das beiß eben ist zugleich ein wirkliches Gerechtwerden t. dies eben ist ja die wahre Heiligung — aller Gläubigen r.Christo aus ist.»

Bir muffen jedoch mit be 2B. gestehen, ber Gedanke, E Birfung ber Rechtfertigung des Gläubigen ift feine wahre Tigung », erscheint uns als « hineingetragen » in den Abschnitt 11.; von der heiligung finden wir in jenen Borten eigent= nichts, fondern nur von dem Frieden und von der Buverficht, the aus der Rechtfertigung refultirt. Gbenfo urtheilt Schmid Es hieße gewiß die Saiten ju ftreng anspannen, 195. the man fagen, dem Av. habe, als er dia rouro fcbrieb. fedem der folgenden Worte der bestimmte Gegensatz zu Christo Augen gestanden, es fann nicht einmal mit Bestimmtheit auptet werden, baß er bei dem dic rovro nur auf biefen initt B. 1-11. zurück fah, möglicherweise hatte er alles rangegangene im Sinne (f. Rüd.). Wir wagen co nicht in das i rouro etwas Bestimmteres zu legen als bieß: « ba wir nun nd Christum die Rechtfertigung und damit die Gewißheit der rpoia erhalten haben.» So meinen wir benn auch, daß, B. mit bem Scheo begann, der Gegensat ihm nur in ber bestimmten Form vor ber Seele stand: our di evog avwπov (bieß ift das Hauptmoment der Parallele) ή σωτηr, ή ζωή. Die näheren Bestimmungen haben sich dann fortschreitenden Schreiben ergeben - als Gegensatz der eria das záqiopa, als Gegensat des Sávaros die Zwή. 5 Orig. fagt, die adimpletio des Fehlenden fei: ita et unum hominem iustitia introivit in hunc mundum et iustitiam vita. Die mancherlei Ausfünfte, burch welche t das avartantodorov bei Syneo hat erflären wollen, be= vlud, Romment. 3. Rom. Br. 16

rudfichtigen wir nicht im Einzelnen, nur zwei Erflärungswein erscheinen uns ber Brüfung werth. Auf eine ichon von Luba be Dieu vorgeschlagene Austunft ift in neuerer Beit, wit fcheint unabhängig, Schmid gefallen, auf beffen Borfdig be D. eingegangen; mit Bergleichung bes Sgrep Ratth. 25, 1 und bes xa9ws Gal. 3, 6. wird von be 20. angenonne baß bas Eine Bergleichungsglied nach der Abficht bet # aus bem andern entnommen werden foll und baber binter ti rovro etwa ein eyévero zu erganzen ware. Es mare ## gen gewesen, daß nach den Bergleichungspartifeln (ebenfe nach Konditionalfägen) ararrantódora, bei benen das 🗰 Glied des Sates aus bem andern zu ergänzen ift, öfter vorlommi, fo Marc. 13, 34. 15, 8. 2 Ror. 3, 13. 1 30h. 3, 12. 1 Rot. 1,1 2, 9. Rom. 15, 3. 21. \*). Tritt man diefer Anficht nicht M fo erscheint es bei weitem am angemeffensten zu fagen, in Up. habe deshalb die Apodofis hinmeggelaffen, weil fich m Ende des 14. B. hin der Gedanke aufdrängte, das von Chrifto ausgehende Wirfung noch überschwenglicher # als die von dem erften Anfänger der Denfchheit ausgegangen daß er dann aber doch die Erwähnung der positiven Achie feit nicht habe übergehen wollen und fie barum nur in 10 Beisat: ős ésti túnos toi µéllortos zusammengedrängt 🗰 Diefer Annahme, welcher mit geringeren Modifikationen 📫 bem Borgange von Calv., Biscat., Crell, die mehr Reneren, Schmib, Fr., Bin., Rud., Dey. gefolgt M muffen auch wir uns anschließen. Die Gründe gegen jem # Schmid bloß in Borschlag gebrachte, von be 28. angem mene Auskunft hat der erstere felbst am besten in folgen Worten ausgesprochen: «Es ist boch in unserm B. ba 🗭 banke bes Urfprungs und ber Berbreitung ber Sünde und

L

<sup>\*)</sup> Ebenso ut si im Eat. (f. Fr. zu Marc. 13, 34.). Bin 46 6. Anm. S. 531. nimmt an, daß bei Citatsagen wie 1 Kor. 1, 31. 4 Rom. 15, 20. nach ένα ein γένηται, nach αλλά ein έγένετο zu ender fei (Ioh. 13, 18. 15, 25.). Da jedoch in diesen Fallen auf im m αλλά noch das vergleichende xαθώs folgt, so ist die Frage, ob nicht in tiger gesagt wurde, es sei das zweite Glied der Bergleichung aus im ersten zu ergänzen, so daß die bei Win. S. 531. Anm. angeschriet Bis spiele S. 523. unter d. mit aufzusuchten waren.

Lobes unter den Menschen schon zu weit entfaltet, als daß man mit Babricheinlichkeit annehmen tonnte, in ber Seele bes 49. fei beim Beginne unferes D. ber Gebante bes Gegenftuds, mit bem er nach ber Voraussezung ben Anfang gemacht, wich fo wenig entwidelt gewefen, daß er daffelbe noch fo all= gemein und unbeftimmt habe andeuten können, wie bei jener Inffaffung fraft ber erwähnten Ellipfe und ber blogen Burud= inifung auf ben vorhergegangenen Abschnitt angenommen wird, in welchem der Ap. fich über biefen Gegenstand noch nicht auf ine ber fortgeschrittenen Entwidelung bes 12. B. genugende Beije ausgesprochen hatte. Vielmehr ift es offenbar wahr= feinlicher, daß eben die in feiner Seele mit Macht hervorge= kochene Entwidelung beider hauptgedanken ihm eine Fulle m Stoff zugeführt, welche ben regelmäßigen Lauf der Ron= mition unterbrochen. Rurz, ein ursprünglich beabsichtigter fechias wäre nach unferm Berfe erganzend beizufügen.» Es wärbe nun noch der Einwand von de 28. in Betracht kom= nen, ber in Bezug auf bas og eore ronog x. r. 2. bemerkt: eblefer Reben= und Schlußsatz sete in seiner Form die schon efchehene Bergleichung voraus. » Bie fo biefes? Man Onnte nur fagen: wegen der Kürze; allein diefe kann auch Fben vorher S. 242. erwähnten Grund haben, und über= bies ift boch bie Bergleichung nach be 28. nur eine ver= Mowiegene.

Bat ber Ap. in ber nachfolgenden Auseinandersezung die ... Befchichte ber Genefis vor Augen, fo entsteht zuerft die Frage, wie er im Biberspruch mit derselben und mit fich felbft (1 Tim. 2, 14. val. Sir. 25, 32.) anstatt ber Eva Abam als Urheber ber Sunde nennen konnte, zumal ba nach 1 Tim. 2, 14. bie Berschuldung Adams geringer zu feyn scheint, val. Aug. de civ. Dei 14, 11. 3war könnte man fich bamit begnuts gen, barauf hinzuweisen, daß nicht bas Beib, fondern nur ber Mann mit Chriftus in Parallele gestellt werden konnte. Burbe fich nicht aber der Ap. überhaupt der Barallele enthal= ten haben, wenn er geglaubt hatte, biefelbe auf feine ber Babrheit ber Sache entsprechende Beise ziehen zu können? De 28. fagt: «weil in Beziehung auf die Welt (Gemein: fchaft) das Beib hinter bem Manne verschwindet.» Es ift

bieß bunkel ausgebrückt, foll wohl aber nichts Anderes fo gen, als was Umbr. mit ben Worten will: ideo dixt in quo, quum de muliere loquatur, quia non ad specia retulit, sed ad genus. Auch Drig. hat fich die Frage m geworfen, und wir ftimmen feiner Beantwortung bei: (anit) mortalis posteritas et corporalis successio viro pote tamguam auctori et non mulieri deputatur, Thom. 🎎 sicut per virtutem activam natura traducitur, ita et per originale. Da bie Fortpflanzung vorzugeweife in bem afine len Brincip ber väterlichen Botenz bedingt ift, fo ift ber at Mann der Repräsentant der Menschheit. ---Mährend 🕷 älteren Erklärer faft einftimmig unter ber auaoria ben fim lichen Hang, bas Princip ber Sünde (Rothe), wie #15 fagt: bas peccalum peccaus, verftehen, und unter ben ms ren noch ebenjo Storr, Flatt, Schott, Ufteri, Roths Rück., Dloh., haben (Reich.) Fr. und Dey. die and schließliche Beziehung auf Thatsünde vertheidigt. Die ma wäre leicht zu entscheiden, wenn ber von Bretfchn. in W Dogmatif II., S. 48. 3. A. und im Börterbuch früher gemacht Unterschied von y auaoria und auaoria - jenes der han biefes die Thatfünde -- Orund hätte. Aber bas richtige Unital über die Artifelsehung erweist ihn als unbegründet, j. Bis S. 116. und Rom. 7, 8. Daß der Ap., indem er diefes Bat niederschrieb, an die Thatsünde Adams gedacht habe, die scheint allerdings das nachher gebrauchte παράπτωμα und anaxon B. 15. 17. 18. 19. ju fprechen. Gine faliche Abftration wäre es jedoch, wollten wir bei diefer Thatfache als bei eine vereinzelten Faftum ftehen bleiben; Ritfch Guftem ber chill Lehre G. 198. 3. 2. : « Nichts ift gedankenlofer, als behaupta Sünde fei jedesmal nur einzelne That, und bas Wort in fönne eigentlich nur diefe bedeuten.» In diefer erften Sum trat ja das Sündigen überhaupt in die Welt ein, mithin a neuer Kaktor in den bis dahin bestandenen Weltpotenzen, 🗰 fich Schmid in der erwähnten Abhandlung S. 173. ausdricht: « ein fortwirkendes, in dem Drganismus der Menschheit (xotµog) wucherndes Element.» Aber noch mehr, hat auch m Up. beim Schreiben des Bortes zunächft nur an die Sum in der Erscheinung gedacht, so ergiebt sich boch aus der 🐲

mmtheit feines Lehrbegriffs, daß er fich mit dem Eintritte ger Erscheinung eben fo fehr den Eintritt einer Dispo= ttion zur Sünde gedacht haben muß, wie er fich ohne 3weifel Sterben als in einer Disposition begründet vorgestellt hat. luch muß er sich diese Disposition als mittheilbar gedacht ha= m, benn nur unter diefer Boraussesung find die Aussprüche, mi burch bie Sünde bes Einen Alle zu Sündern geworben, **β. 15.** 18. 19., zu erklären. Ja schon das έφ' φ πάντες peoprov wird auf diese Annahme leiten. Sollte sich der Ap. efe Universalität des Sündigens, von welcher gar keine Aus= ume ftatt findet, ohne alle Beziehung und Abhängigkeit von m Sündigwerden bes erften Menschen gedacht haben? 3war at er -- wenn nämlich biese Worte fo erklärt werben muf= 1, wie wir es thun - hierüber nichts Bestimmtes aus, aber if die Bermuthung einer folchen Abhängigkeit wird ber Lefer 10n bei biefem 12. B. hingeführt, welche Bermuthung fodann ch 2. 15. 18. 19. Beftätigung erhält. Ueber die Frage, auch den hang zur Sünde hezeichnen fonne, # ausschließlich nur die Thatfünde ausdrücke, fo wie auch über : von Fr. in diefem Abschnitte zur Ungebühr in Auwendung brachten Versonifikationen der Sünde, des Todes — er neibt immer Peccatum, Mors numina — werden wir R. 7. 8. sprechen. - Elsenges Jal eic tor xosuor tann 1e Phrafe bilden mit ber Beb. «in Griftenz treten» (Fr.), fo kish. 14, 14. — nicht 2, 24. — in welchem Falle dann xóouos e universitas rerum bezeichnet. Aber der Ap. glaubte doch 1 ein bofes Geifterreich, wo bie Sunde ichon früher gewaltet t, man wird also xóoµos, da zumal von dem Eintreten einer flichen Macht die Rede ift, von der Menschheit verstehen ifen, wie auch B. 13. und in der verwandten St. Beish. 24. vgl. das. B. 25., so das also das eig nárrag arwinous der Sache nach davon nicht verschieden ift, sondern r ben xóouog in seiner weiteren Entfaltung bezeichnet \*).

<sup>\*)</sup> Eine eigenthůmliche Meinung stellt Beza auf, um zu zeigen, els τον χόσμον und επι πάντας άνθρώπους keine Zautologie sci. umode, sagt er, mortis nomen, quum dicitur in mundum inivisse, multo latius accipi (posse): nempe ut significetur ex illo ami lapsu illam mundi totius, ne ipsa quidem coelorum machina

Wenn ber Ap. das Wort xdoung da braucht, wo er von h Versöhnung spricht, xarallayi rov xoopov, so ift es ar fr Har, bag er nur an bie Menschen benten tann, 2 Ror. 5, 1 man fann dieses überdies auch noch aus dem un Loyijoum adroig erweisen. haben wir zoguog von ben Menichan verstehen, fo bezeichnet bas eloeoxeo Jat bas wirkfam wahn. bie Reflexion aber, welche sich bem Orig. hier barbietet: erat peccatum, priusquam huc introiret? ber Gebank, fich bie Gunde vorher ichon in einer andern Subare mit fam erwiefen, ift dabei wohl schwerlich bem Ap. gegenwärtig and fen \*), wennaleich, an und für fich betrachtet, die Formel eine reogal eig rov xooulov ben Eintritt aus einer andern Suff in die irdische Welt (1 Tim. 1, 15. Hebr. 10, 5.) andente fann. — Bon ber ältesten Rirche an bis auf bie neuefte 34 ift ber Begriff bes Savaros an diefer Stelle im weiteren Sim genommen worben, erft bie neueften Gregeten, (Reich.) Sti und Fr. find bei ber abstrafteften Faffung bes Wortes, bei M ausschließlichen Beziehung auf den leiblichen Tod fich geblieben. Sie finden nämlich in dem, was der Ap. von De Eintritte des Sávarog und feiner Einwirfung auf die Ment heit fagt, nur ben abstrakten Sats: an Adam vollzog fic Folge der Sünde das göttliche Defret (xpiua), das er fick mußte nach 1 Mof. 2, 47., und nachdem Gott diefes xpc bei ber Sunde bes erften Menschen in Anwendung gebie fuhr er bei allen übrigen fündigenden Menschen fort, es vollziehen \*\*). Man beruft fich barauf, bag boch ber Ap. Stelle ber Genes. vor sich hatte, daß man daher auch in fet

\*) Barum hat der Ap. des Satans nicht Erwähnung get-Beng. antwortet: Satanas opponitur Deo, Adamus Christo; s oeconomia gratiae describitur potius, ut est Christi, quam ut

\*\*) Genau ebenso hat früher Grell sich ausgebrücht: quair re ipsa nihil inesset iniqui, potuit Deus id quod semel vonstien transgressionis supplicium in posteris etiam Adami ratum vel licet non eodem prorsus modo peccantibus.

excepta, horribilem deteriorationem profluxisse, quae apud Nee Gen. 3, 14. 17. maledictio vocatur; nachher soll burch rinen im gang a toto ad partem vom Lobe in der Menschenwelt in den im Ent nárrag år30. gesprochen werden.

Borten nichts Anderes suchen dürfe, als was diese enthält, und daß überbieß der 13. und 14. B. feine andere Bed. von duraros, als die des physischen Todes zulaffe. Allein so anfach laßt fich biefe Frage nicht entscheiden. Schon das Mit fich fragen, ob der Ap. die Androhung des Todes in der Skile der Genes. bloß von dem leiblichen Tode erflärt habe. In bem Tage, wo ber Menfch von bem Baum ber Erfenntniß **\$**, ftirbt cr nicht wirklich, wie ihm angebroht worden. So im benn bie Auslegung nahe gelegt, daß jene Androhung des Stabens ein fterblich werben, eine veränderte Beschaffen= ift des leiblichen Organismus ausdrücken follte; auch haben Rubbinen bie doppelte Segung bes nin als Substant. und als Serb. urgirt und darin die Andeutung des Todes der Seele gefunden (R. Albo מיתה הגפש ומיתה הנוף bes Leibes איתה הנוף Sepher Iffarim B. 4. R. 41.). Bliden wir ferner auf bie nachfolgenden Aussprüche, fo laßt fich aus bem Gegensate, welchen B. 16. das xaráxpiua an dem dixalwua hat, schlie= fm, daß in dem xaraxpipa mehr liege, als die bloße Ber= mtheilung zum vhufischen Tode; B. 17. fteht bem & Savaroc Pavilevoe das er Lun pavilevoovoi gegenüber und B. 18. bem xaráxpuna die dixalwois Lung. Da nun die Lun das mige Leben unter der Qualität des mahren Lebens bezeichnet, b beutet biefes darauf, daß auch der Sáraros den Mangel bes Lebens, der Seligkeit und zwar dieffeits und jenseits umaffe; auch B. 21. ift dem Iáraros die Zwy adwrios gegemüber Bestellt und läßt daher vermuthen, daß unter dem Savarog nicht ausschließlich der Aft des physischen Sterbens verstanden e. Ganz unmöglich ift es, bloß mit dem Begriffe des phy= 19en Lodes in R. 6, 16. 21. 23.7, 5. 10. 24. 8, 6. 13. mezukommen, und wirklich ift Mey. an Diefen Stellen zum ufgeben des ausschließlichen Begriffs des physischen Todes Enothigt worden, während Fr. mit einer Conftanz, die hier ielmehr Eigensinn ju nennen ift, an allen diefen Stellen den ladten Begriff der mors physica vertheidigt hat. — Schon der Utteftamentliche Sprachgebrauch hatte ja bie Borte ny und in umfaffenderem Sinne jur Bezeichnung von Unfeligkeit and Seligkeit eingeführt, 5 Mos. 30, 15. Jerem. 21, 8. Sprüchw. 11, 19. Sir. 15, 17. Diefen alttestamentlichen

Sprachgebrauch finden wir nun auch und zwar gewöhnlich mehr in ethischer Bezichung in allen Schriften bes R. T. mis ber, Matth. 8, 22. Luc. 10, 28. 15, 32. Joh. 5, 24. 134 3, 14. Jaf. 1, 15. 2, 17. 20. 2 Ror. 2, 16. 1 Tim. 5,6 Eph. 5, 14. Bei P. ift noch besonders die Aufmertfankt auf die Stelle 1 Ror. 15, 55. 56. ju richten. Bei ber Unt legung derfelben ift von den Interpreten die Frage noch nit gründlich genug erörtert worden, in welchem Sinne die Sin ein xérrpor bes Todes genannt werde. 3ft bei dem Bilde W Stachels der Bergleichungspunkt bie antreibende Ruft wie Apostelgesch. 9, 5., dann wird die Sünde von B. als fortwährend den Tod veranlassende Macht bezeichnet. Die ift die Anficht von Rrabbe, die Lehre von der Sünde und m Tobe S. 200. und Dloh. zu 1 Kor. 15, 55. \*). 38 00 ber Vergleichungspunkt bas Schmerzbringen, hat man 🗰 fowohl an den Stachel des Treibers, sondern an den and ftechenden Jufekts zu denken, fo wird die Sünde als dasjeie bezeichnet, mas den Tod schrecklich mache, und es folgt darand baß ber Ap. mit Savaros ben Begriff jenseitiger Unseigen verbunden habe. Dies ift die gewöhnliche, neuerlich auch m Reander angenommene Ansicht. Für die Meinung, 🖬 xérroor die treibende Gewalt anzeigen foll, ließe fich auch fprachlicher Grund aufstellen, nämlich ber, baß, wenn bloß W Schmerzbringende bezeichnet werden follte, anftatt xerron with mehr das Wort oxólow fich erwarten ließe, welches 2 St. 12, 7. von der Bulg. und Erasm. unrichtig stimut überset wird und vielmehr durch sudes ober assula (Beil4 bie engl. Ueberf. u. A.) übertragen werden mußte. Denne fteht diefer Auffaffung der gewichtige Einwand entgegen: 🗰 fonnte dann P. triumphiren, daß diefer Stachel übermunden fei, ba ja von der Nothwendigkeit des physischen Todes 폐 bie burch Chriftum Erlöften nicht befreit find? Demnach erm

<sup>\*)</sup> Co fdon Xug. c. duas epp. Pel. l. 4. c. 7., ben bit Xap führten unberüchsichtigt gelassen. Er fagt: aculeus mortis est pees, i. e. aculeus cuius punctione fit mors, non aculeus qu pungit mors. Sicut venenum si bibitur, appellatur pocalm mortis, quod eo poculo facta sit mors, non quod morte sit pocalm factum, aut a morte sit datum.

) aus diefer Stelle, daß Jávaros im Sinne bes Ap. ben ebenbeariff ber jenfeitigen Entbehrung ber Lun, ber jenfeitigen eseligkeit mit in sich schließt. Bielleicht muß man aber noch riter gehen. Denn behält man B. 56. die Lesart ady bei. für ber Lachmanniche Tert Savare hat, fo ergiebt fich ja gleich bie Borftellung, daß bie Gestorbenen, wofern bie Ers fing nicht hinzutritt, bem habes angehören! Anch 2 Tim. 10. wird dem Iávaros, der die Menschen, welche ohne e Erlöfung fterben, trifft, die Zwy und aggapoia entacgen= fest. Schon Drig. hat unter bem Iávaros die mors pec-B verstanden, Ambr. bie mors secunda oder acterna. 1g. spricht quaestio 32. vgl. de civ. Dei 13, 12. von em vierfachen Tode: mors animae, mors corporis, jenige mors animae, b. i. bie Strafe bis zur Auferstehung, rs animae und corporis nach der Auferstehung. Theoph. R. 8, 13. verbindet die Beziehung auf dieffeitige und auf ge Unseligfeit, und Chryf. fpricht am Schluffe der 13ten Som. am Anf. der 14ten ebenfalls aus, daß beide Bezichungen rinander greifen. Auch die orthodore Dogmatif der lutheri= n Kirche begreift unter dem Ausdrucke an diefer St. mors poris, spiritualis, aeterna (Gerhard loci theol. T. XVII. 34 f.), die reformirte mors temporalis und sempiterna aresius hydra Socinianismi II. S. 316 ff.). Unter den cinianern und arminianisch gesinnten Theologen finden wir um mehrere, welche fogar die Beziehung auf den physischen b gang ausgeschloffen wiffen wollen und nur ben weiten griff ber miseria, oder auch bestimmter der mors secunda, micies aeterna gelten laffen, Bölfel, ber Socinianer, de nelig. 1. 3. c. 31., ber arminianisch gefinnte Genfer cologe Vernet selecta opuscula in der Abhandlung über vorliegende Stelle, Töllner theol. Untersuchungen, Bb. 1. ft 2., welcher jedoch S. 62. diefer Abhandlung fagt, daß leibliche Tod mit unter « bem gangen durch die Sünde ver= iteten Elend begriffen werde muffe», Seml. \*), Roppe. bere, unter ben neueren Theologen Bretfchn. in ber Dogm. II.

249

 $\mathcal{D}$ 

<sup>\*)</sup> Seml. zu R. 5, 12 : et per peccatum etiam morti patuisse tum (infelicitatis omni generi); zu R. 6, 21.: βάνατος involvit ionem christianam, copiosam; eam qui satis detexerit quod

S. 393. 3. A. und in andern Schriften, Baumgarten Crufius bibl. Theol. S. 354. haben in Javaros bas In ment des physischen Todes mit Inbegriff des barauf folgenin unfeligen Buftandes im habes verftanden. Reander, Lite (Recenf. von Ufteri in Schwart theol. Annalen 1821) bavon ausgehend, daß die Nothwendigkeit bes Tobes auch im vorher als Raturgesets vorhanden gewefen, finden bia # 1 Ror. 15, 55. nur ben Ausbrud, daß durch bie Sunde in Tob im Bewußtfeyn des Menschen die Form eines zolne halten habe. Einen weiten Umfang hat bann wieber ba be ariff auch in neuester Zeit bei Ufteri, Schmib, Risis Rrabbe erhalten, welche barin ben Ausbrud bes Uebels, w Disharmonie im weiteften Sinne finden. Risfch: «Dar fast die ganze Fülle des Verberbens in fich, welches iba i finnlich vernünftiges Wefen bei nicht aufgehobener fündige Richtung von Gott ergehen tann ober muß - auch iche je feitige Berbannung von dem Leben, ja nicht nur bas bis Unheil, welches im Bufammenhange mit bem Beltgangen erleiden ift, fondern auch bie innere Berbammnif und fulle Lebenshemmung, vermöge welcher jeber Sündenfall ein Im fall und icher Fortschritt in ber Sunde neues Sterben mit (Syft. ber chriftl. Lehre S. 214. 3. 2.).

Auch wir theilen die Ueberzeugung, daß ber Ap. die bieß mit dem Ausdrucke Ichvaros zu bezeichnen pflegte, und P gleich, daß er es als die Folge des Sündenfalles angeschalt Doch muß hievon noch die Frage unterschieden werden, of is ihm an jeder einzelnen Stelle alle diese Beziehungen missi vergegenwärtigten. Der Ereget hat kein anderes Mittel, hiefte zu entscheiden, als den Jusammenhang, und dieser giedt kins wegs immer hinlängliche Gründe für eine folche Entscheine In unserm Abschnitte läßt sich außer der Rothwendigte w physischen Justandes der Unseligkeit, des Bleidens im Tote w Bahrscheinlichkeit schließen, nämlich aus dem Gegensper Zwir alwies; bieses letztere Moment tritt auch unläuse

non sine conscientiae ministerio contingit, christianismi protetiam maxime perspicit.

, 21. 23. hervor, wogegen R. 7, 10. 11. u. 24. vorzüglich as burch ben inneren Zwiespalt verursachte Elend gebacht en muß. — Eine nähere Bestimmung forbert nun noch ber riff des physischen Todes selbst, ba, wie wir geschen haben, einigen Interpreten, wie Reander und Lude, nicht bas um diefes physischen Todes, sondern nur bie Qualität, r welcher berfelbe eintritt, gemeint feyn foll. Ans bem fpruche: Du bift Erde und follft zu Erde werden 1 Mof. 19. und aus 1 Ror. 15, 22. fann unferer Anficht nach, in wir mit Schmid, Krabbe, Dleh., Rigfch \*) übereins men, nicht die Rothwendigkeit deffen, was wir Tod ien, sondern nur bie Doglichfeit des Sterbens bei dem n Menschen gefolgert werden. Deutet nicht ber Lebenss n, beffen Genuß bem gefallenen Menschen unterlagt wirb, nit er nicht lebe ewiglich », barauf hin, baß ber Menfch : bie Unterbrechung bes Tobes eines unvergänglichen Lebens : theilhaft werden tonnen? Eine Berwandlung, Berflärung von der Erbe genommenen Sulle wurde zwar auch bann t ausgeschloffen werden können, aber wohl jener gewaltfame ruch bes Lebensfadens, ben wir Tod nennen - bie Rabbis fagen: ber Mensch ware burch einen Ruß bes Söchften inen höhern Zustand hinübergerückt worden. Diefer gewalt=

<sup>\*)</sup> Auch Fr. fpricht fur biefe Ansicht ber Sache S. 292. Anm. freitet gegen Bretichn. und Reiche, welche zwischen Rom. 5, 12. in. 15, 21. und zwischen 1 Ror. 15, 47. ben Biberspruch finden, ber lesteren Stelle Abam fterblich geschaffen fei, nach ber erftes ber Lob erft burch bie Sunde entftanten fenn foll. Aber barin findet wen Biberspruch, baß nach 1 Kor. 15, 48-50. die Menschen fterbe find, weil fie von einem Sterblichen ftammen, hier bagegen, weil felbft gefundigt haben. Er troftet fich indeffen mit ber liberas Bemertung, für die der Ap. ibm Dant wiffen muß: sed nimirum unt alicui (sic) alia alio tempore placere! hat er benn vergeffen, er wenige Seiten vorher (S. 280.) Rud. zu bebenten gibt: qui hic ue suae mentis tenebras rectius accusavisset, quam Paulum, n acutissimum et subtilissimum, perturbate dixisse contendit. e er nicht auf ben Gebanten tommen muffen, bag ber angebliche 2 Biberfpruch eben nur entftand, weil er bem P. feine eigne Deis 1 unterschob, das die Sunde und der Tod des Einzelnen mit Adams be und Lod in gar teinem Raufalverhaltniffe ftebe! G. 1. &o' w τες ήμαρτον.

wo auch schon Kenntniß ber christlichen Dogmen auf die jus schen Lehrer Einfluß gedußert hatte, so daß sie wenigstens teine sichern Maßstab für das angeben, was zur Zeit des Ap. Lin ber judischen Theologie war.

Die älteften hicher gehörigen Aussprüche find Beiff. 1 24. 27. Sirach 25, 24. (32.); nachft biefen Stellen ber im fpruch in bem muftischen Kommentar zur Genefis Bertikt Rabba (wenn anders berfelbe mit Bung fchon in's 4te 3if גע fesen fenn follte) Par. 12, 14.: אָדָם הָרִישׁוֹן אָדָטָא אָרָם אָרָישׁוֹן אָ נְהַקַלָּקַלוּ וְעוֹר אֵינו חוֹזְרִין לְהִקּוּן דֵר שָׁיַבּוֹא בִּן־פַרֵץ, «Dim alles volltommen geschaffen wurde, fowie ber erfte Denich i bigte, wurde alles verkehrt und fehrt nicht wieder in die Die nung, als bis der Meffias fommt.» Sodann fommen in D tracht die Aussprüche aus dem Targum von Bred. Salomo 7,3 und von Ruth 4, 23., welche vielleicht in's achte Jahrhunder? gehören. 3m Targum zur ersteren Stelle heißt es: con fchuf ben Denfchen einfach >, אָכָצַירי־וּגָרַמיי אָכָדי אָכָדי אַכָציי לאָסָתַקַפָא עַלוֹהָי יוֹם מוֹתַת וּלְכַל דְוָרֵי אָרָעָא, «אַמּתֹ 🕷 Schlange und das Beib verführten ihn und bewirkten, das und allen Erdbewohnern ber Tod zugezogen wurde.» Das gum von Ruth 4, 22., indem er erzählt, Davids Bater 🗰 auch מומין הגיאין עד דאהכר geheißen, fest hinzu: בחש איז איז איז איז איז מאין בחש עטא דיהב חו יא להוה בל ההוא ציטא אהחיבו מוחת 📲 כל דירי ארכא, «Ifai lebte viele Tage, bis bag vor Ont Raths gedacht wurde, den bie Schlange der Eva gab. — 🗭 gen Diefes Rathes werden alle Menschen ber Erbe bet Im fchuldig.» Diefelbe Lehre bann bei bem Rabbinen R. Som (ft. 1293.) im Buch Sepher Haemunoth: «In ben mp Rommentaren fagen unfere Lehrer: wenn Abam und Em 🗰 gefündigt hätten, הוֹלְדֹחֵיהֵם לא באַמִצעות וַצֵר הַרַע וְהֵיָה אוֹלָדֹחֵיהֵם לא קרלית הבאות כדמיון חבור הצורות הגליינות והקנלות fo waren ihre Rachter , יוביהו והיים וקימים בעובם nicht mit der Neigung zum Böfen behaftet worben, mb W Form ware volltommen wie der Engel Form geblieben, # die Berwünschungen zeigen, und fie waren lebendig und

<sup>\*)</sup> Benn die hypothefen von Bung (Gottesdienftl. Borträgt 68. vgl. 77.) richtig find.

folgenden Veriode aber den Beweis baraus hernahm, daß der Ap. in diesem Lehrftücke noch vom rabbinischen Aberglauben ab= Hingig gewesen, und daß wir uns eben deßhalb hier nicht im Schiete chriftlicher, fondern judischer Lehre befanden, vgl. Eder= nann Glaubenelehre B. II. C. 89., Ammon Bibl. Theol. 1. A. B. I. S. 326 ff., desgl. excursus C. ju Roppe's mumentar und Nova opuse. de vestigiis theol. Jud. in ad Rom. Von dogmatischem Interesse geleitet fuchten gen Bitringa observationes sacrae l. III. c. 8. 9. nd Eüßfind im Magazin für Dogmatik und Moral St. 13. (mal. auch Bartolocci Bibliotheca magna Rabbinica II. 5, 47 sug.) ju zeigen, daß die Lehre des Busammenhangs der menschlichen Sündhaftigfeit mit Adams Sünde nicht die ge-Bihnliche Lehre der Rabbinen fei. In der That laffen fich mch viele Aussprüche berselben nachweisen, in denen gelehrt hit, daß die concupiscentia mala, von ihnen nach der Btelle 1 Moj. 8, 21. בצר הרע genaunt, von Gott felbft je= en Denschen angeschaffen fei. Dieje Aussprüche können in= fien zum Theil aus creatianischen Unsichten erflärt werden, us ber Annahme, daß Gott das boje Brinciv, welches Udam a fich felbst schte, nun auch in sche Scele sett, welche er dafft, theils beruhen fic, wie bei Dofes Maimon, R. 3c= uba Levita, auf neuplatonischen oder fabbalistischen Ansich= en von der Materic, welche als Negation und daher als das Böfe frachtet wird. — Wir fönnen dem ganzen Nachweis der rabbi= wichen Barallelen kein besonderes Gewicht beilegen, denn die Ueber= rinftimmung des Ap. mit rabbinischer Lehre geht ja nicht weiter, nis die Uebereinstimmung biefer Lehre mit dem, was schon in der Senef. ausgesprochen oder wenigstens angedeutet liegt. Ueber= bieß, muß zugestauden werden, daß die Lehren des Ap. eben fo Hufig mit den gangbaren rabbinischen Lehren in Widerspruch ftehen, als in Uebereinstimmung, 3. B. in dem, was der Ap. 1 Ror. 15. von der Auferstehung fagt, so kann nicht bezwei= felt werden, daß Offenbarung ihn geleitet hat, gewisse Eles nente feiner jüdischen Theologie unverändert beizubehalten, mbere zu modificiren, noch andere schlechthin zu verwerfen. ift endlich nicht außer Acht zu laffen, daß die angeführten Stellen ber Rabbinen größtentheils aus einer Beit herrühren,

bezogen werben, ba biefes izu entfernt fteht und entit wie bie Itala und Vulg. es wiedergiebt, in quo überfest me ben fann \*), man würde bann nämlich nur mit Defum. ertlän fönnen «nach welchem.» Bgl. Matthia S. 1167. Bign 6. 620. 621. Toup ad Suidam I. E. 261. Was übrigent ben Sinn betrifft, in welchem von Aug. das Sündigenit lumbis Adami gebacht worden, fo ift biefer Cat nad Anficht des Realismus zu faffen, nach welcher die Gatur als das in jedem Individuum Prafente gefaßt wird, fo das d die wesentliche Beränderung des Individuums auch 🗰 Gattung afficirt. Aug. de pecc. mer. et rem. 1. 3. c. h in Adam omnes tunc peccaverant, quando in eius 🗰 tura, illa insita vi, quo eos gignere poterat, adua omnes ille unus fuerunt. De civ. Dei l. 13. c. 👫 Omnes fuimus in illo uno, quando omnes fuimus 🏛 unus; nondum erat nobis sigillatim creata et distribut forma, in qua singuli viveremus, sed iam natura ent seminalis, ex qua propagaremur. Ebenso Anfelm. 🗰 conceptu virg. c. 8.: non quia tunc peccavimus, 📫 nondum eramus, sed quia de illo futuri eramus. 🗯 biesen Stimmen der alten Kirche verbinden wir noch, mi Calixt hier fagt: in uno omnes peccaverunt, hoc est incurrerunt necessitatem contrahendi peccati, quum 🜮 nerantur, ut ita in illo peccarint, quoad originem peccai, quod inde infallibiliter trahant. Nam quomodo in Adam omnes peccarint actualiter sive actu transgressi sit nequidem credo concipi aut intelligi potest. So way man eg of auf Adam zurudbeziehen tann, eben fo wenig im man fich entschließen, eg' of mit Aug. (ber es als Sypothe aufstellt contra duas epp. Pel. l. IV. c. 4.), Schuih Glöckl. auf bas nächft vorangegangene Subjekt & Sávan Die letterwähnten Ausleger nehmen für eni au beziehen.

\*) Möglich ift es, baß, wie Fr. vermuthet, in quo auch mit einmal von ben alten lat. Uebersegern in bem Ginne genommen worde, ben man ihm gewöhnlich giebt, baß sie es vielmehr für quoniam der quatenus gebrauchten, wie bas französische en ce que, so wahrschensche bas in quo R. 8, 3. Indeß ist zu beachten, daß It. und Bulg. bes ent πολλών Gal. 3, 16. ebenfalls burch in multis überset haben.

urändert ewig in der Welt gewesen.» R. Mosche von Trana im 15. Jahrh.) Beth Elohim F. 105. c. 1.: «Mit derselben Einde, mit welcher Adam fündigte, fündigte die ganze Welt, bem er war die ganze Welt.» Mehrere andere Stellen der Rabbinen über diese Materie finden sich in Snabel Amoeniietes typicae et emblematicae in der 1. Abhandlung, bei sommer theologia Soharica S. 23. 24., Schöttgen zu ihrer St., Wetstein zu Kap. 5, 14.

Kai ourwe ift bem Sinne nach: dia rov eleelnluge-με την άμαρτίαν είς τον χόσμον χαὶ διὰ τῆς ἁμαρτίας 🖬 Sávaror, mit Bergleichung bes ähnlichen Gebrauchs von A 11, 26. 1 Ror. 11, 28. 14, 25. 1 Theff. 4, 17. Sebr. 6, 15.; Die Rothe fagt, fönnte man es durch «auf diefem Wege» Diedergeben. In dem denader liegt, daß, was in Adam in die Efcheinung getreten, bei ihm allein nicht ftehen blieb, und rich= ie bemerkt Rothe, daß das Wort zu dem eighl. 9ev nicht imohl in antithetischem, als in klimaktischem Verhältnisse ist. Von der Ausbreitung eines Gerüchtes steht das Wort Der. 5, 15. Thufyb. 6, 46. Blut. vita Alcib. c. 2., fo remor pervadit. — 'O Sávaros fehlt im D E F G, in ber Itala und lateinischen Bätern, die Philox. hat es mit dem Meristus bezeichnet, bei Chryf. und Theod. fteht das 2Bort nech denalos. Man kann Olsh. nicht Recht geben, wenn ir es passender findet, da Iávarog nur Nebenbegriff fei, das **βήλθεν** auf den Hauptbegriff άμαρτία zurückzuführen. Von 15. an ift vorzugsweise von der durch Christum erlangten wichaft ber Guy bie Rede, insofern diese bas Biel ist, wohin idin bie erlangte dixacoovn führen foll (B. 21.), daher finn man auch, wo vom Berhältniß der Sünde und bes Todes Die Rede ift, fagen, daß der Hauptbegriff vielmehr das Eintrein bes Todes fei, welcher burch bie Sunde vermittelt worden. **Und wenn & Savarog unächt wäre, müßte es doch nach dem** Jusammenhange ergänzt werden, indem dieß sowohl durch das 👪 ω πάντες ήμαρτον erfordert wird, als durch B. 14. — 🔭 🕉 kann nicht mit Orig., Bulg., Aug., welchen sich bie meisten katholischen Ausleger und unter den evangelischen Beza, Viscator, Calixt., Er., Schmid, Calov, Quen= febt. Rayhel angeschloffen haben, auf els är 9pwnog zurude

« unter der Bestimmtheit, daß» das einfachere « infofern als jur Uebersezung wählen. Es unterscheidet fich nämlich bie Ronfunktion von «weil» badurch, daß das letztere nur ibn baupt ben Grund augicht, bas erstere genauer hervorhebt, bi Wirfung und Urfache in ftrengem Wechfelverhältnis ftein; ähnlich verhält es fich mit bem alterthumlichen «maßers. welches Rothe in 2 Ror. 5, 4. jur Uebersepung angenene bat. Belche Beftimmung hebt also ber 21v. burch biefen 2 fat hervor? Er begründet und erläutert bas obrwg burd i Bemerfung, daß ja wirflich die Sünde bei allen wie bei am eingetreten. "Huapvor tann bier feinen anderen Sinn bein, als in 3, 23., die einfache Erwähnung des Faktums br gemeinen Thatfünde, und zwar zeigt B. 13. 14., das 🗰 Diefen Thatfunden nicht bloß bewußte Gefegesübertretung fondern auch unbewußte zu begreifen find, denn nicht 🗰 burch die magasaars, sondern auch durch die apagria 🗰 ber Javarog herbeigeführt, vgl. ju 4, 15. Wie aber, im man fragen, steht es bann mit bem 9avaros ber Unmindin oder gar der Embryonen? Der Ap. hat hier an diefe 📫 gedacht und somit geht diese Frage über die ftreng eregen Aufgabe hinaus. Wenn fich jedoch die Richtigkeit ber En auch baburch bewähren foll, daß durch dieselbe ein Autor 🗰 mit fich felbit in Widerfpruch gefest wird, fo werden wir # biefer. Frage nicht ganz entztehen tönnen. Schmib, ba ebenfalls berührt, beantwortet fie dahin, daß boch bei 🛤 Rindern ein Analogon ber Sünde ftatt finde und versich Röm. 7, 8. 9. Es kommt nun freilich darauf an, ob 🕅 🖣 beim Gebrauch des hucaprov das individuelle Thun berbotis wollte \*), ober nur bas Einwohnen bes hanges, welchet

es,, eine in sich selbst krankhafte Obrase" nennen? Sie entsprichten beshalb weil, proter ea quod, und giebt man zu, das die With indem, insofern überseit werden kann, so ist es doch wohl Suttin gegen die so nahe liegende Bed. weil zu streiten. Man mag ist als ursprüngliche Bed. "bei dem, das" festhalten. In Beriefen mit verdis affectuum überseit man es auch wegen, so permoer bie 2 Kor. 12, 21.

\*) Unter ben Alten hat vorzüglich Theob. bie Artualität, #\* ημαρτον liegt, hervorgehoben: οὐ γὰρ διὰ τὴν τοῦ προπάτορος 4 τίαν, ἀλλὰ διὰ τὴν οἶκείαν ἕκαστος δέχεται τοῦ θανάτου τὰν 64

5 das Thun manifestirte. Bergleicht man 3, 23., fo wird 1 ber letteren Anficht geneigt. 3m Ginne bes Apostels o man bann antworten, auch bie Unmündigen haben am e Theil, infofern fie diejenige reale Möglichfeit, Disposition Sunde in nich tragen, welche bei weiterer Entwidelung mal zur Thatfünde wird. - Fassen wir nun bloß unfere dle in's Auge, fo hat es gang ben Anfchein, bag fie nicht wendig auf den Zusammenhang ber Sündhaftiafeit ber Ginien und ber des criten Menschen führt. Dan könnte fagen. Apostel bestimme nichts barüber, wie cs gefommen fei, baß, bbem einmal die Thatjünde in die Welt getreten, auch alle gelne baran Antheil hatten, und fage nur, daß fich bas ale Verhältniß zwischen Thatsünde und Tod, wie es fich a Anfange des Menschengeschlechtes barftellte, auch bei n Uebrigen wiederholte. Allein auch wenn wir über diefen B. nicht hinausgehen, ergiebt nich jene Annahme als

lichting: Hoc addit apostolus, ne cui iniquum esse videretur es homines morti subjici, quod pater illorum peccaverit et morti ectus fuerit: respondet, etsi hoc iniquum non esset, nam in ris mors non haberet rationem poenae, sed tantum effectus t peccati parentis, qui sortem et conditionem, quam culpa sua accersivit, ad liberos propagasset; tamen tanto justius hoc nit, quod umnes hujus liberi et ipsi peccarint. Dices, infannon peccasse, et tamen multos illorum mori. In infantibus ur mors non habet rationem ullam poenae; et si quae sit, non untum est poena, sed potius parentum; cum quihus alioquin un infantes, antequam adolescant, et suo uti intellectu et arbitrio ipiant, pro uno veluti homine censendi sunt, et quasi lata quaedam parentibus membra, surculorum instar, antequam ipsi peculiares fiant arbores. Significat Apostolus, si quis ex mi posteris a peccato sese continuisset, eum potuisse non mori; d Enocho et Eliae evenit, quamvis et isti sine peccato non essent. a sí quis iterum hic infantes objiciat, notandum est infantes non care, quia peccare non possunt; at hic intelligendi forent, non peccarunt, quamvis peccare possent. -- Unter ben tren bat am meiften Unftog an biefem Momente ber Aftualität, in bem Bufase liegt, Kinth genommen, weil er barin einen Biberch mit ber Voraussehung ber Abhängigkeit bes Tobes ber nachtomvon ber Gunde bes Stammvaters fand. Daber ber Einfall, Eq' & lquam zu uberfegen und bie unnaturliche Erklarung von er ouoioz. r. l., f. Tubinger Beitfchr. 1830. 1. 4. G. 126 f.

eine unhaltbare. hat der Av. ausnahmslos ben Bararog di Folge ber Sünde betrachtet, fo mußte biefer Sat auch auf in unmündigen Rinder Anwendung haben, bei benen von Thaffink nicht bie Rebe febn fann. Doch auch wenn wir biefe Ronjemin bei Seite fescn, follte er ben Umftand, baß, nachbem eine bie Günde eingetreten, fie auch ausnahmslos alle Individue ergriff, nicht in einem Raufalzusammenhauge mit ber an Sünde gedacht haben? Mit Nothwendigfeit wird man gu biefer Annahme burch 2. 15. 17. 18. 19. bingeführt: .fonnte er fagen, bag burch bie Gunde Des Ginen Alle ju Cip bern geworden find, wenn nicht irgendwie bie Gunde jas Erften auch bie ber Uebrigen mit taufirte. Schon Tollut hat fich hierüber in der angeführten Abhandlung verftatio und vorurtheilofrei ausgesprochen. Und welcher Art ift m biejes Raufalverhältniß? Den nächften Aufschluß barbt müßte uns bie Barallele mit Christo geben, da ber 21p. im daß eben so burch Chriftum dexacooury und Jun tomme, durch Adam áµagría und Jávaros; nun kommt nach 8.11. bie dixalogovy an uns als eine dugea, nach B. 18. in m Form der Sixaiwoig, und da Rap. 3. u. 4. die Lebre m einer iustitia forensis und imputata vorgetragen baben, f fcheint es, daß wir auch bei ber Sünde nur an eine impotit au denten haben : bleiben wir jedoch biebei ftchen, fo ftimmt jene folgenden Berfe mit biefem 12. nicht überein, infofern buf bas έφ' ή πάντες ήμαρτον bas κατάκριμα bes Janes von ber individuellen Sundhaftigfeit abhängig gemacht with, # bei ber bloßen Burechnung der adamitischen Günde immer i erflärt wird, wiejo nach bem Eintreten der Sünde in bie Ment heit die Sündhaftigfeit mit ausnahmslofer Universalität in w felben geherrscht hat. Gelangen wir aber zu bem Begriff im ohne eigenes Buthun entftandenen Gundhaftigkeit allein bit Unnahme einer imputatio, oder nicht auch burch ben Bur ber Fortpflanzung, vermöge deren der Ginzelne zunächft leiden an der allgemeinen Sündhaftigkeit Theil nimmt? Gewiß, 🕨 her benn ber iustitia imputata zunächft bas leidentliche Bo halten zur adamitischen Sündhaftigkeit gegenübersteht. Diefes objeftive Berhältniß bezicht fich Das in Abam ftein. in Abam gerecht werden, 1 Ror. 15, 22. Allein wir bit ÷

burch bas Thun manifestirte. Bergleicht man 3, 23., fo wird man ber letteren Anficht geneigt. 3m Sinne bes Avosiels wird man bann antworten, auch bie Unmündigen haben am . Lobe Theil; infofern fie Diejenige reale Möglichfeit, Disposition mr Sünde in fich tragen, welche bei weiterer Entwickelung ellemal zur Thatfünde wird. - Fassen wir nun bloß unfere .Stelle in's Auge, fo hat es gang ben Aufchein, daß fie nicht notwendig auf ben Bufammenhang ber Gündhaftigfeit ber Gin= winen und ber bes erften Menschen führt. Dan tonnte fagen, ber Apostel beftimme nichts barüber, wie es gefommen fei, bag, uchdem einmal die Thatfünde in die Welt getreten, auch alle Einzelne baran Antheil hatten, und fage nur, daß fich bas Imfale Verhältniß zwischen Thatsünde und Tod, wie es fich bim Anfange bes Dienschengeschlechtes barftellte, auch bei allen Uebrigon wiederholte. Allein auch wenn wir über diefen 12. B. nicht hinausgehen, ergiebt fich jene Annahme als

· • • .

. . .

Bolichting: Hoc addit apostolus, ne cui iniquam esse videretar immes homines morti subjici, quod pater illorum peccaverit et morti abjectus fuerit: respondet, etsi hoc iniquum non esset, nam in liberis mors non haberet rationem poenae, sed tantum effectus esset peccati parentis, qui sortem et conditionem, quam culpa sua sibi accersivit, ad liberos propagasset; tamen tanto justius hoc evenit, quod omnes hujus liberi et ipsi peccarint. Dices, infan-'les non peccasse, et tamen multos illorum mori. In infantibus igitur mors non habet rationem ullam poenae; et si quae sit, non jafantum est poena, sed potius parentum; cum quibus alioquin stiam infantes, antequam adolescant, et suo uti intellectu et arbitrio incipiant, pro uno veluti homine censendi sunt, et quasi ignata quaedam parentibus membra, surculorum instar, antequam et ipsi peculiares fiant arbores. Significat Apostolus, si quis ex Adami posteris a peccato sese continuisset, eum potuisse non mori; quod Enocho et Eliae evenit, quamvis et isti sine peccato non essent. Nam si quis iterum hic infantes objiciat, notandum est infantes non pecare, quia peccare non possunt; at hic intelligendi forent, qui non peccarunt, quamvis peccare possent. -- Unter ben Rurren hat am meiften. Unftog an biefem Momente ber Aftualität. bas in bem Bufase liegt, Kinkh genommen, weil er barin einen Miberfpruch mit ber Voraussegung ber Abhängigkeit bes Tobes ber Rachtomnm ven ber Gunbe bes Stammvaters fand. Daber ber Ginfall, Eu' & quanquam zu uberfegen und bie unnaturliche Erklarung von er ouoio-Hun z. r. l., f. Tubinger Beitfchr. 1830. 1. .. C. 126 f. 17 \*

ober verwerfen ihn entschieden, wie Bega g. u. St., in welchen Falle fich dann die Ausficht darbietet, auf irgend eine myfterife Deife eine Mitwirfung behaupten zu tonnen. Unter ben abni chenden Erflärungen bes Spagrov ift zuerft die von Calv., Am tius au ermähnen: peccare est corruptos esse et viliami Mell.: id est, omnes habent pecc. propagatum et reatm Phrasis enim Ebraca consideranda est, in qua verbain tantum significant actiones, sed saepe aliquid habitati Aus bem Borte folgt dies nicht, wennaleich, wie wir wie zeigten, dies von Paulus vorausgesett wurde. Sobann 🖥 vorzüglich bie Auffassung zu erwägen, welche bem Botte # Beb. von «bestraft werden» (als Sünder behandelt weins giebt; fie hat eine weite Ausbreitung gefunden, denn nach w Vorgange von Chryf. und Theoph. hat fich ihr ber gif Theil der socinianischen und arminianischen Interpreten an fchloffen: Crell, Bölfel, Grotius, Limb., Lode, Ing Elen. (obs. sacr. ad h. l.) \*), auch Storr, Flatt, Bak fie findet fich ausführlich vertheidigt in dem Berte von Bbit de imputatione peccati Adami, auch herausgegeben m Seml. in feinem Buche Pelagii epistola ad Demetriaden S. 270 sug., besgleichen bei Taylor Schriftmäßige 8 von ber Sünde. Leipzig 1769. Um die Berwerflichtet # Sünde mehr in's Licht zu stellen, - fo argumentiren 🗰 Ausleger — unterwarf Gott auch zugleich bie Rachfonne ber Strafe, b. i. bem phyfifchen Tode und ließ fie fterblich m ben; eine Ungerechtigfeit liegt barin nicht, benn cs fam # bererfeits ihnen auch bieje Strafe wieder zum Beften biens Bu ihrer Begründung hat fich diefe Auffaffung nur auf LXX. Gen. 43, 8. (9.) 44, 32. 1 Ron. 1, 21. Hiob. 9, berufen können. Die philologische Irrationalität derfelben im tet ohne Beiteres ein; bas Strafbarwerben ift nämlich um angeführten Stellen bie notio adjuncta bes Sündiams, baß biefe Bed. des Sündigens überall zu Grunde liegend # bacht werden muß. Dürfte man freilich mit Defum., Suff. Böhme, Chr. Schmid, Schott, Bretichn. das auf

quomodocunque nati fuerimus. Die Bedenken gegen den Im bucianismus habe ich erläutert im Litt. Unz. 1834. St. 22. 23. \*) Nach Elsn. heißt auch έφ<sup>°</sup> φ propter quem.

Loi xareora'yoar B. 19. bloß auf die faktische Bestrafung er die Strafbarkeit beziehen, so würde dieser Ausspruch Erklärung dieser Worte unterstützen; aber philologisch würde ste Erklärung eben so irrationell seyn.

B. 13. 14. Jwei Berfe, bei benen eine außervordentliche wergenz ber Ausleger hervorgetreten ist. Das yáq zeigt, ihregenz ber Apostel einen der in B. 12. ausgesprochenen Gedanken schnden will, entweder ben zulest in den Borten èg' ö breg sjuagrov ausgesprochenen oder den Hauptgedanken des Berfes. Welches ist der Hauptgedanke? Wir fagen: der b ist. im Gefolge der Sünde von dem Anfänger der Mensch= t aus auf alle Anderen übergegangen; für diesen Gedanken t findet sich in unsern beiden Versen keine Begründung, so wir nach unserer Aussassing des 12. Verses auch nur annen können, B. 13. 14. seien eine Begründung des eg' ö vres sjuagrov. Run find aber diese Borte felbst in ver= ebenem Sinne gefast worden, theils so, — wenn nämlich of in der Bedeutung genommen wurde «in welchem» —

in ber Gunde des ersten Menschen auch bie der Nachmen mit gescht gewesen fei, theils fo, bag aus ber Sünde erften Meuschen die Strafbarfeit ber übrigen regultirt 2. Bon einer biefer beiden Auffaffungen ausgehend, fonnte 1 nun aus B. 13. 14. folgende Begründung ableiten: Die ndhaftigkeit ber Meuschen vor ber Geschgebung wurde von tt nicht angerechnet, aber co herrschte ber Tod über sie e, folglich - ift berfelbe nicht Strafe für ihre eigene Sunde, bem für die des ersten Menschen gewescu, oder aber - ber d ift burch ben Zusammenhang ihrer fündlichen Disposition ber Abams über fie gefommen. In Diefer Auffaffung haben benn Erflärer vereinigt, welche in der Auffaffung des Eins en, fowohl von B. 12. als von 13. 14. vielfach unter einau= abweichen: Chryf., Theoph., Calv., Beza, Mcl., otins, Limb., Bengel, Chr. Schmid, Michaelis, mon zu Roppe, Schott, Ufteri, Glödl., Dlob. zwar haben Drig., Aug., Mel., Beza u. A. in bem τούς μη άμαρτήσαντας x. τ. λ. and überdieß noch cine iehung auf die Rinder angenommen. Beza 3. B. fo: «Wer e andere Sünde kennt, als die Ucbertretung bürgerlicher

ober verwerfen ihn entschieden, wie Beza g. u. St., in welche Falle fich dann die Aussicht darbietet, auf irgend eine myfterio Beife eine Mitwirfung behaupten zu tonnen. Unter ben abme chenden Erflärungen bes huagrov ift zuerft die von Calv., Are tius au ermähnen: neccare est corruptos esse et vitiatos Mel.: id est, omnes habent pecc. propagatum et reatur Phrasis enim Ebraea consideranda est, in qua verba htt tantum significant actiones, sed saepe aliquid habituale Aus bem Borte folgt dies nicht, wenngleich, wie wir vorbit zeigten, bies von Baulus vorausgesett wurde. Sobann 🛍 vorzüglich die Auffassung zu erwägen, welche bem Borte We Beb. von «beftraft werden» (als Sünder bchandelt werben giebt; sie hat eine weite Ausbreitung gefunden, denn nach bei Borgange von Chryf. und Theoph. hat fich ihr ber groft Theil der socinianischen und arminianischen Interpreten and fchloffen: Crell, Bölfel, Grotius, Limb., Lode, Ture Elen. (obs. sacr. ad h. l.) \*), auch Storr, Flatt, Baht fie findet fich ausführlich vertheidigt in dem Werke von 28 bitbe de imputatione peccati Adami, auch herausgegeben w Seml. in feinem Buche Pelagii epistola ad Demetriaden S. 270 sug., besgleichen bei Taylor Schriftmäßige Lehn von ber Sünde. Leipzig 1769. Um bie Verwerflichkeit bet Sünde mehr in's Licht zu stellen, - fo argumentiren biefe Ausleger — unterwarf Gott auch zugleich die Nachkommen ber Strafe, d. i. dem phyfischen Tode und ließ fie fterblich wer ben; eine Ungerechtigfeit liegt barin nicht, benn es fann au bererseits ihnen auch bieje Strafe wieder zum Beften bienen Bu ihrer Begründung hat fich biefe Auffaffung nur auf Die LXX. Gen. 43, 8. (9.) 44, 32. 1 Ron. 1, 21. Siob. 9, 29. berufen können. Die philologische Irrationalität berfelben lench tet ohne Beitcres ein; bas Strafbarwerden ift nämlich in bet angeführten Stellen bie notio adjuncta bes Günbigens, fo baß bicfe Beb. des Sündigens überall zu Grunde liegend ge bacht werden muß. Dürfte man freilich mit Detum., Gufl, Böhme, Chr. Schmid, Schott, Bretschn. das auce-

quomodocunque nati fuerimus. Die Bebenten gegen ben 2009 bucianismus habe ich erlautert im Litt. Unz. 1834. St. 22. 23.

<sup>\*)</sup> Nach Elsn. heißt auch έφ' ψ propter quem.

affung geben, daß äxoe sich auf bas Ende ber Beriode vouos beziche und bem Sinne nach fo viel fei als quam-1 lex Mosaica valebat, nur läßt fich ber bann entstehende inn im Ganzen nicht rechtfertigen. Auch die Annahme eines Bgelaffenen uer nach äxer (Grot., Rud.) hilft nicht viel Auch leuchtet die Rechtfertigung ber Wortstellung, eiter. the Fr. giebt, nicht ein : « es fam nur barauf an, bas Borwenfeyn bis zum Gefes zu rechtfertigen, bag unter bem fet gefündigt worden fei, gab 3cber zu.» Dus indes im= thin zugestanden werden, daß der Gedanke bei einer andern ortfiellung schärfer herausgetreten wäre, fo hatte boch auch ein uticher Schriftsteller, ber benfelben Gebanten ausbrücken Ute, hier ichreiben können : « benn bis zum Gesete bin war inde in der Belt», und man mag bann das äxor yao vov umschreiben: «benn in ber gangen Beit vor bem efese.» Bei Elloyeiral denkt sich der Lefer am natürlich= a Gott als bas thätige Subjeft; bany entstehen zwei neue benten, erftens, daß, wenn anders vouos hier nicht, wie bem allgemeincren Sate 4, 15. ben allgemeinen Begriff 1 Gesetzes mit einschließen fann, sondern, worauf ber Bu= nmenhang schließen läßt, nur bas positive Geset bezeichnet. : Ap. boch felbst R. 2. gezeigt hatte, daß ber heide auch ne positives Gefet vor Gott ftrafbar fei; zweitens, baff. ihrend ber Widerspruch mit R. 4, 15. in einer Sinficht zwar hoben werbe, in einer anderen aber derfelbe recht heraustrete. i ja nach jener Stelle erst burch bie nagaßaois eines vouos e opyn Gottes herbeigeführt werde, während nach biefer St. ich die auapria gestraft wird. Doch läßt fich diefer Miberruch beseitigen, indem wir zu R. 4, 15. gezeigt haben, baß E Ap. auch bie in ber ägvola geschehenen Sünden allerdings t ftrafbar hält, nur in minderem Grade \*). So müßte man um freilich bas Nichtanrechnen minder ftreng faffen in bem inne von « fie werden nicht im vollen Sinne bestraft» (Schol.

.

<sup>\*)</sup> De 2B. fagt hier: "Und fo war es auch nicht nur vermöge t organischen Fortpflanzung naturlich, daß der Tod über die Menschen ewalt habe, sondern auch, weil nun einmal Sunde und Tod naturlich thupft waren, gerecht, weil sie doch, obschon halb unbewußt, mit dem Ugen Willen Gottes in Zwiespalt waren, weil sie fündigten."

Gesete, wird einwenden, wie von benen, die fein Gesch haben, gesagt werben tonne, bag fie gesündigt hatten? 21ber ber 21. entgegnet: Auch vor der mofaischen Gesetgebung fei bie Sunde bagewesen, wie z. B. die Sündfluth, Sodom und Gomorthe zeigen, nur daß sich ber Mensch sie nicht anrechnet, aber not mehr, ber Tob, ber Scherge ber Sünde, habe ja felbft über bie geherrscht, welche nicht wie Abam mit Bewußtfeyn fünbigin über die Rinder»; zulet ebenfo Glöck .- Auf Die Rinder nun tann man die Worte all' epasileuser x. r. l. allerding nicht bezichen, übrigens aber würden auch wir uns zu eine ähnlichen Auffaffung genöthigt sehen, wenn wir in B. 12. un namentlich in ben Schlußworten die Abhängigkeit ber Sunde ber Einzelnen von ber Urfünde Abams als Hauptgebanken der auch nur überhaupt auf birefte Beife ausgesprochen fanben: ba; biefes aber nicht ber Fall ift, fo werden wir ben Ende zwed bes Apostels bei biefen Worten fo bestimmen muffen: # hatte bas wirkliche Sündigwerden aller Individuen ausgesprich chen, man konnte hierin einen Widerspruch gegen R. 4, 15. finden, er lehrt nun, daß der Begriff ber auapria nicht wie ber Beziehung auf ein positives Gefet abhängig ift und wein biefes nach aus der herrschaft bes Savarog auch über biejente gen, welche weber wie Abam noch wie bas Bolf Israel ein objektives positives Geset empfangen hatten. So bereits Met rere, beren Anficht Chryf. zurüchweift, Photius, Bett, 11 ft., bei welchem fich diefe Auffaffung mit der vorherermähn ten zufammenschlicft, Rüd., Rothe, Fr., be 20., Neans ber (Pflanzung II. S. 518 g. A.). Bon Bedenken ift jeboch biefe Fassung nicht frei; wir übergehen biejenigen, welche fic auf die Beweisführung felbft bezichen und ermähnen nur be formellen. Dahin gehört zunächft die Wortstellung. Soll nam lich die Eristenz der Sünde erhärtet werden, fo erwartet man tas i'v am Anfange, i'v yao auaoria x. r. d.; ober will ber Apostel mit bestimmter Beziehung auf R. 4, 15. fagen, bas, wenn auch nicht die παράβασις (f. gleich nachher), boch die άμαρτία vorhanden war, fo erwartet man άμαρτία γάρ κ.τ.L. Daß äxol yag vouov vorangestellt ist, konnte allerdings mis reren Auslegern (Chryf., Theod., Aug., Erasm., Mel., Roppe) zu der sprachlich nicht unzulässigen Meinung Ba

den, Rud. hat hinter alla ein Bucus vermißt (Piscator fest sed tamen), und wenn Fr. fagt, co fei gang eins bem our elloyeiral gegenüber bas lateinische at, fo ichigt dieß auch noch nicht; denn damit wäre doch gesagt, bie Megation' burch diefes alla befchränft werben foll. blefem Falle müßte aber ber Sat mit alla als zweites falled mit den vorhergehenden Worten verbunden werden es müßte heißen : oux Elloyeiral uer x. t. 2. Dieg Bes en verbunden mit anderen könnte einen Angenblick geneigt ben, mit Güßtind G. 84., bem fich Meyer anschließt, end zu überschen: « Aber ift benn wohl bie Gunde ba, mo positives Gefet ift, ber Zurechnung unfahig? Biel= it u. f. w. » Allein bas alla wenigstens tann feinen eren Anftoß geben, fobald man es ganz fo nimmt, wie aye mit our naoi rourou; in ber Stelle Luc. 24, 21. ommt: ήμεῖς δε ήλπίζομεν, δτι αὐτός ἐστιν δ μέλλων νούσθαι τόν Ισραήλ. άλλάγε σύν πάσι τούτοις τρίτην την ήμέραν άγει σήμερον, άφ' οδ ταυτα έγένετο \*). —

- Schwarog erscheint personisicirt als unerbittliche Gewalt, auch B. 17., man mag umschreiben: «er führte bas pter.» Daß in den Worten ende rody un aucorhoavrag lateinischen Autoritäten (einige wenige griechische sind zweis aft oder kommen nicht in Betracht) das un weglassen, kann von ben griechischen Zeugnissen bestätigte Lesart nicht zweisels in mehen, und ist wohl dadurch veranlaßt, das die gangdare art Bedentlichkeiten in Betreff der Gerechtigkeit Gottes eins itt. — Für den Gebrauch von end in der Phrase enzig usuguare, welches doch im Sinne von xara vo duoisuar hotius) zu stehen scheint, läßt sich fein ganz entsprechen-Beispiel beibringen, der Gebrauch geht entweder aus von

<sup>\*)</sup> Daş Ella ba gebraucht wird, wo man dlac ye erwarten e, ja auch emendirt hat, darüber f. Bornem. zu Anoph. Exp. i 7, 7, 43. Biger E. 471. Man kann hieher Sahe rechnen, wo iach vorangegangenem el x. r. l. den Nachsah bildet, wie denn Mahl ir. 14, 29. 1 Kor. 4, 15. Kol. 2, 5. anführt. Als Bed. des ye, n es das dlac begleitet, giebt hartung I. S. 385. an: "um anigen, das der Gedanke einen Borzug oder ein Uebergewicht über ben in habe."

ber Bed. «auf etwas geftütt» ober «bei»; analog find be adverbialen Bhrasen end ry duoia, end ry ion und abulice Ομοίωμα της παραβάσεως fteht ftatt des Adv. ώμοίως i παραβάσει nach dem hebr. קרמות 158, 5. Ezech. 23, 14 Bgl. ben ähnlichen Gebrauch von Spoiwpa R. 6, 5. - U ferer Annahme nach hatte der Ap. bis zu rng magasåsm Αδάμ geschrieben in der Absicht, dem ωσπερ von 8. 12 einen vollftändigen Gegenfat zu geben, als fich ihm aufdränt, baß bie von Christo ausgehende Wirfung größer fei, als i von Abam, und diefer Gedanke ihn bewog, die Barallele bui biefe unter ber Form eines Nebenfages auftretenden Borte at zubrücken, Crell: hic expressit apodosin apostolus, si brevibus ac concisis verbis, quia ad explicandam de similitudinem properabat. Chriftum, von welchem bas m geborene geiftige Geschlecht ausgeht, mit dem erften Anfange ber Menschheit zu parallelisiren, war ihm feine neue 3dee, hatte fie fchon 1 Ror. 15. ausgesprochen. Möglich ift es, wi ber Ap. von feiner jubischen Schule her diefe Bergleichm fannte: wir finden fie in rabbinischen Schriftstellern \*). Die einem Rabbi bes 16ten Jahrhunderts, bei bem Berfaffer t Buches Neve Schalom R. Abraham Ben Ifaat (geft. 159) B. IX. R. 5. 8. findet fich ber mertwürdige Ausspruch: um אַמרָם הוא הַגַּוֹשִׁיה בּפִי שָׁאמֵר יַרוּם מִמּשָׁה וָאַמְנֵם (?) אַמרָם אַמַלאַבי הַשָּׁרָת וב ויוכר הַחַטא הַקַדְמֹנִי שָׁמָשָּׁנּוּ נְקָנְסָה איה ובְיָטֶיו יְהֶיָה הְתִיֵּת הַמֵּתִים וגו וְזוּ הֵיְתָה הַפַּוְנָה בַבְּרִיאֵת קדרות נצחי והחטא קנס עליו מיתה ונשלמה הפו נת האלהית במלה המשיח דהפכי לאדם הראשון, «ber leate לאדם הראשון, ift der Meffias, wie gefagt ift: Er wird höher fenn, als Moid

\*) Die früheften Beispicle sind nach Betfteins Angabe Lauss von Df. 49, 3. 68, 33. Ift die Annahme von Jung richtig, das bies Largum mit dem des Pentateuch einen Eyllus bildet und ift die Lusse bessienstl. Borträge G. 77.), so hatten wir es an das Ende des 700 Jahrbunderts zu sehen. Allein für die typische Bergleichung 2000 mit dem Dessissen Allein für die typische Bergleichung 2000 mit dem Dessisse bei Betstein jene Stellen ebenso mit Unrecht w geführt als die aus Josephus antiqu. 1, 3. 3. 8, 3. 1. "III III heißt bort wie oft bei den Rabbinen III Tit nur "ber als Bensch." Die von Wetst. eitirte Stelle aus Gemara Sota habe is bei Bagenseil. 9. c. 3. nicht finden können.

b fürwahr paßt ihr Ausspruch: Er wird höher seyn, als die 1gel des Dienstes Gottes u. f. f. Dann wird die alte Sünde 1ggenommen werden, durch welche der Tod veranlaßt worden . Ju seiner Zeit wird die Auserstehung der Todten seyn u. f. f. ett beabsichtigte dei Adam, daß er unsterblich wäre, aber die inde brachte den Tod herbei. So ist die göttliche Abs ist im Messias erfüllt worden, als im Gegens ike des ersten Abams. –  $T \circ \pi \sigma_S$ , von rorrew isteitet, eine Ausprägung, mithin wird Adam als eine Pers uksfielte Berdintif ausprägt, wie in der Stellung Christi t den geistiger Weise von ihm Gedorenen.

28. 15. Der formale Barallelismus zwischen beiden An= ngern einer Reihe ift nicht ganz gleich; zu bem materialen egenjage fommt auch noch ein formaler Unterschieb. as alla, welches bie Ausleger antithetisch fassen, so bas " Ap. dadurch bezeichnen würde, daß er von Betrachtung : Rongruenz zu der der Differenz überginge, möchten wir ber klimaktisch fassen, wie es häusig vorkommt, als immo. nn das, was uns durch Christum gegeben ift, das, was 1 Abam ausging, deck, fo liegt ichon darin envas Hohes S. Großes: aber noch mehr, wenn es überschwenglicherweise t. Worin jedoch biefe Differenz liege, die der Ap. ausichen will, barüber malten bie verschiedenften Anfichten ob, d. schon die griechischen Ausleger haben nicht vermocht, ten Bedankenfortichritt nachzuweisen ober auch nur bie ein= nen Gedanken fcharf zu beftimmen. Auch noch neuere Auser haben ganzlich baran verzweifelt, logischen Fortschritt in "Auseinanderschung bis B. 19. ju finden. Morus fagt: hac dissimilitudine agitur jam per quinque versus , ut quinquies idem illud repetatur, variatis idem verbis, at re manente semper eadem. 3u 2.16. reibt Röllner: «Im Gangen berfelbe Gedanke wie vorher, t verschieden ausgedrückt. Kal deutet, als anknüpfend, auf ues, aber in Wahrheit folgt nur baffelbe.» Bei ad. heißt es in ber ersten A. S. 225.: « In ben Worten Paulus hier viel zu furz, in den Sachen aber etwas breit, >em er fehr ähnliche, boch ftets neu mobificirte Gedanken

immer wieder vorträgt und in fünf langen Berfen fo gut a gar nicht vorwärts rückt, gang wider feine fonftige Gewohnhe So pflegt ber ju fprechen oder ju fchreiben, bem es felbit i ber rechten Klarheit über feinen Gegenstand gebricht, baber: immer von neuem fühlt, er habe das, was er fagen mill, mi nicht vollftändig bargeftellt, und feinem Lefer muffe es ebenfit noch an der rechten Einficht in feine Gedanken fehlen. Dem wiederholt er immer von neuem, breht und wendet feine Sin bis er endlich zum Biel gelangt zu feyn vermeint. Sollte mit in biefer fchwierigen Materie auch bei Baulus bie gleiche b fache obgewaltet haben?» Den fontradiftorijchen Gegenfatt biefen Rlagen über ben Np. liefert, Schritt por Schritt Rebe bes 21p. ben logifchen Schematen unterordnend, bie In the'iche Ausführung, und unferer Anficht nach, bat fich in in That unter allen Kommentatoren Rothe das meine Benis um bas Berftandniß ber nachfolgenden Argumentation mo ben; außer ihm ift auch ju vergleichen Süßfind a. a. D. Bir geben, zum Theil mit Rothe übereinftimmend, folgen als ben Gang ber Argumentation: Schon Bangel fagte fend in feiner pracifen Beije: Adam et Christus seculi rationes contrarias conveniunt in positivo, # ferunt in comparativo; und Bhotins fagt: cold in έν τούτοις τοις παραβολιχώς άλλήλοις παρατεθών δμοιότης τις, εναντιότης, ύπερβολή κατά την δμομη Die Differenz ift eine quantitative und eine modale. & li giebt bie modale Differenz an in Betreff des Raufalufame hangs auf der einen und der andern Seite. Dort w fich auf bem Wege bes Naturzusammenhanges \*) bas and veir bei Allen, die von dem Einen erften Abam abstant hier witt ein Gnadenrathschluß ein, und diefer ift and

\*) Nur mit Unsicherheit schließe ich mich in ber Annahme, is ber Ap. den Gegensatz zu der Wirkungsweise des Zaoroun unter ist Rategorie gedacht habe, an Rothe an. Es ist nicht die moderne and nologie, an welche ich mich stoße, denn, schlte dem Ap. auch überheupt is entsprechender Ausbruck, so hatte er doch die Anschauung der Sain, glaubte ja an die Fortpflanzung. Man ist indeß geneigt zu gunn das er eds Kausalitätsverhältnis auf beiden Seiten immer nur wirk. is unter ber ethischen Rategorie von Strafe und Snade gesatt beden weiter

1

b

5

ł

b fürwahr paßt ihr Ausspruch: Er wird höher seyn, als die ngel des Dienstes Gottes u. s. f. Dann wird die alte Sünde eggenommen werden, durch welche der Tod veranlaßt worden L. Ju seiner Zeit wird die Auferstehung der Todten seyn n. f. f. bett beabssichtigte bei Adam, daß er unsterblich wäre, aber die kinde brachte den Tod herbei. So ist die göttliche Abs isht im Messias erfüllt worden, als im Gegen= Nibe des ersten Adams.» — Túxos, von rúrrau dieleitet, eine Ausprägung, mithin wird Adam als eine Pers Nichsteit bezeichnet, in deren Stellung zu den Nachsommen ich dassfelbe Verhältniß ausprägt, wie in der Stellung Christi m deistiger Weise von ihm Gedorenen.

B. 15. Der formale Parallelismus zwischen beiden An= fingern einer Reihe ift nicht ganz gleich; zu bem materialen Begensate kommt auch noch ein formaler Unterschied. Des alla, welches bie Ausleger antithetisch fassen, so baß ber Ap. dadurch bezeichnen würde, daß er von Betrachtung ber Kongruens zu ber ber Differens überginge, möchten wir liver klimaktisch fassen, wie es häufig vortommt, als immo. Benn das, was uns durch Christum gegeben ift, das, was wie Abam ausging, bedt, fo liegt schon darin etwas Hohes mb. Großes: aber noch mehr, wenn es überschwenglicherweise kett. Worin jedoch biefe Differenz liege, die der Ap. ausmiden will, darüber malten bie verschiedensten Ansichten ob, .ttd fchon die griechischen Ausleger haben nicht vermocht, inen Gedankenfortichritt nachzumeisen ober auch nur bie ein= inen Gedanken scharf zu bestimmen. Auch noch neuere Aus= hun haben ganalich baran verzweifelt, logischen Fortschritt in be Auseinanderfesung bis D. 19. ju finden. Dorus fagt: **de hac** dissimilitudine agitur jam per quinque versus 🛤, ut quinquies idem illud repetatur, variatis widem verbis, at re manente semper eadem. 3u 2.16. ificibt Röllner: «Im Ganzen derselbe Gedanke wie vorher, ur verschieden ausgebrückt. Kal deutet, als anknüpfend, auf Ames, aber in Bahrheit folgt nur baffelbe.» Bei Rid. heißt es in der ersten A. S. 225.: « In ben Worten A Paulus hier viel zu furz, in den Sachen aber etwas breit, wen er fehr ähnliche, boch ftets neu modificirte Gedanken

eine Differenz angeben, in den Worten ol nollol ankgame - eig r. nolloùs enepioverve liege diefe nicht, fo bleibe m übrig, daß fie in dem quantitativen Berhältnis liege, fole lich bezeichne πολλώ μαλλον das quantitative Mehr. Bogs gen Fr.: qui sic argumentatur: si A est, multo mgis Blocum habuit (er nimmt enepiosevoe als Print tum, Rothe bagegen prafentisch) nihil aliud, si sapit, prmterquam hoc vult efficere: si A verum sit, veriu etiam et certius B existimandum esse. Wir meine baß beide Faffungen fich gang wohl rechtfertigen laffen, ich falls auf ein gleiches Refultat führen. Auf die Einwendung m Rothe ift zu entgegnen: bie qualitative Differenz liegt in be Subjetten - auf ber einen Seite ber Fall eines Ginzelin, auf ber anderen ein göttliches Gnabengeschent, foll fich m biefem nicht eine intenfivere Birfung erwarten laffen? Bega Fr. ift zu bemerten : « Wenn el im Sinne von errei von eine Thatfache fteht, von welcher man ihrer Ratur nach fom chere Wirfung erwartet, fo fann gang wohl von ihr aus bar geschloffen werden, daß eine andere, beren natur ichon ftante Energie erwarten latt, Diefelbe in der That bewiefen habe. Ben bas ohnmächtige A fo ftart gewirft hat, um wie viel mehr i feiner Natur nach bas ftarte B energifch gemirft. Das Refalit ift, wie man fieht, daffelbe, mag man um fo eher ober 18 fo mehr überseben; boch begünftigt wohl 2. 17. die logifot Faffung \*). - Xágis, die freie Suld Gottes, fteht bier, mit vorher xáqioua bem gegenüber, was aus Nothwendigfeit ma menschlicher Eigenmacht hervorgeht. Man tonnte fragen, ob m von der in Gott immanenten zagis die Rede fei, oder von bat

<sup>\*)</sup> Rúck. meint, hátte ber Up. πολλφ μαλλον in legischem Gin feten wollen, so håtte er das Fat. περισσεύσει schreiben mussen. So is in ber That die Peschito u. Ar. Erp. u. Pol. überset. Ruck hat pr meint, ein Faktum, das ich nur erschließe, muß doch im Futurum schr — allerdings, wenn es eben ein zufünstiges ist wie B. 17. 11, 24. Che so wohl kann man aber auch von einem vergangenen Faktum auf is andere argumentiren, und sest dann das Prat.: "wenn der Apostellschir so genau berichtet hat, so hat es ber Up. gewiß besto eher gethau." Ehry f. sagt bei Erklarung der St. zuerst vom apriorischen Standpunkt aus: nwis où περίεσται; nachher: el rolvur kzeivo yéyore, nalli μäλλον rouro (80. yéyore).

uantitativer Hinsicht reicher an Wirfung, als die Birung jenes Naturzusammenhanges. Q. 16. giebt an, daß auch as Geschent des Gnadenrathschlusses in modaler Hinsicht verisdieden, auf der einen Seite steht ein richterliches Urtheil, auf der andern eine Gnadenhaudlung; auf der einen geht von Ginem Sünder eine ausgedehnte Wirfung auf viele ausgedehnte Birtung nicht nur ausgehoben, sondern wird diese ausgedehnte Birtung nicht nur ausgehoben, sondern eine positive eben so einen Birtung an die Stelle geset. Q. 17. verbindet etermals quantitative und modale Tifferenz; von dem Einen scht die despotische, den Menschen bindende Gewalt des Scasprog aus, und zwar vermittelst seines Falles, von dem ankeren Einen geht lleberschwenglichkeit der Gnade und Gerechtakeit aus, die zur Folge hat freie Herrschaft und Leben.

Das bem παράπτωμα das záquoμa gegenüber fteht und sicht bas entsprechendere ή ύπαχοή ober το διχαίωμα, ift den Inslegern fchwierig erschienen und bat unzuläffige Deutungen bes záploua hervorgerufen. Es ist jedoch diefer Ausbruck für in Endzweck des Ab. unentbehrlich: er will bervorheben, baß ben Sündenfall eine That ber Erlöfung gegenüber ftebe, welche ucht auf Rechtsausprüchen beruhe, sondern aus freier Onabe duleiten ift. Die engl. Ueberschung hat überall dafür free sift. Rach dem oben über den Begriff des Savarog und inoIvyaxeiv Bemerkten glauben wir, daß schon in diesem inté Savor die umfangreichere Bed. fich geltend macht, Calv. abraucht perire. Oi πολλοί gebraucht hier der Ap. im Geamfas zu dem els; daß es für martes stehen tann, ift un= beweifelt, bie Untersuchung, ob co in Diejem Abschnitt Dafür febe, f. beim 19. Verje, wo fie besonderes Interesje hat. Rollo µallor fann, wie B. 9. ein logisches Mehr der Mög= lichteit ober Gewißheit bezeichnen, Theod., Chryf.: πολλώ yào τούτο ευλογώτερον, fo auch Grotius, Fr., wogegen nach Theoph., Calv., Beza, Rothe das quantitative Mehr ber intensiven Krafterweisung - wie sich be 28. ausbrückt bon Up. gemeint ift. Mit gleicher logischer Schärfe fpricht Rothe für biefe, Fr. für bie andere Auficht. Diefelbe Frage rutfteht bei B. 12. und 2 Ror. 3, 9. Bon Rothe wird benerft, es wolle boch ber Ap., wie das all' our wig xtl. zeigt,

eine Differenz angeben, in den Worten ob rollol anesan - eig τ. πολλούς έπερίσσευσε liege diefe nicht, fo bleibem übrig, daß fie in dem quantitativen Berhältniß liege, im lich bezeichne πολλφ μαλλον das quantitative Mehr. 800 gen Fr.: qui sic argumentatur: si A est, multo ngis B locum habuit (er nimmt ἐπερίσσευσε als Inimi tum, Rothe bagegen prafentisch) nihil alind, si sapit, preterquam hoc vult efficere: si A verum sit, verim etiam et certius B existimandum esse. Wir meinen baß beide Faffungen fich gang wohl rechtfertigen laffen, ich falls auf ein gleiches Refultat führen. Huf bie Einwendung m Rothe ift zu entgegnen: bie qualitative Differenz liegt in m Subjetten - auf der einen Seite der Kall eines Einzelm auf ber anderen ein göttliches Gnadengeschent, foll fich m biefem nicht eine intenfivere Birfung erwarten laffen? Oge Fr. ift zu bemerken: « Wenn et im Sinne von errel von mit Thatfache fteht, von welcher man ihrer Ratur nach fom chere Wirfung erwartet, fo fann gang wohl von ihr aus dam geschloffen werben, bag eine andere, beren natur ichon filme Energie erwarten laßt, diefelbe in der That bewiefen habe. 28m bas ohnmächtige A fo ftart gewirft hat, um wie viel mehr i feiner Natur nach bas ftarte B energisch gewirkt. Das Refulk ift, wie man fieht, daffelbe, mag man um fo eher ober 18 fo mehr überseben; doch begünftigt wohl 2. 17. die logiste Raffung \*). - Xápis, die freie Suld Gottes, fteht bier, mit vorher xaoioua dem gegenüber, was aus Nothwendigfeit m menschlicher Eigenmacht hervorgeht. Man könnte fragen, ob m von ber in Gott immanenten zages die Rede fei, oder von bai

<sup>\*)</sup> Růch. meint, hátte ber Ap.  $\pi o\lambda \lambda \tilde{\varphi}$  µäλlov in legischem Gine fegen wollen, so hátte er das Fut.  $\pi \epsilon \varrho \iota \sigma \sigma \epsilon \iota \delta \epsilon$  schreiben mussen. So is in ber That die Peschito u. Ar. Erp. u. Pol. übersegt. Růch hat pe meint, ein Faktum, das ich nur erschließe, muß doch im Futurum schr — allerdings, wenn es eben ein zufünstiges ist wie B. 17. 11, 24. Cin so wohl kann man aber auch von einem vergangenen Faktum auf is andere argumentiren, und seit bann das Prat.:, wenn der Apostelschift fo genau berichtet hat, so hat es ber Ap. gewiß desto cher gethan. Shr y f. fagt bei Erklärung der St. zuerst vom apriorischen Standpunkt aus:  $\pi \tilde{\omega}_{S}$  où  $\pi \epsilon \varrho \ell \epsilon \sigma \tau \alpha \iota$ ; nachher: el rolvor èxeiro yéyore, nalli µällor rovro (se. yéyore).

Menschen burch Mittheilung bes gottlichen Geiftes fich aus ben. Daß bie erftere Seite, wenn nicht ausschließlich, boch nfalls vorzugsweise bervortreten foll, barf man aus bem owfhließen, welches die von Christo ausgehende dexacooun ichnet, infofern fie in der göttlichen zapis wurzelt. Calv .: ttia proprie delicto opponitur, donum, quod ex in procedit, morti. Berschiedene Ansicht herrscht bar-5 ob ev zaoiti th tov evos av Downov als Beftimmunas= t mit Swora zu verbinden, oder vielmehr mit bem Verbum piosevoe. Fr. urgirt auch hier wiederum, wie an andern fen (3, 25.), daß bas Bestimmungswort ben Artikel haben ite. Da jedoch dieser Grund nicht entscheidend ift, so haben uns nach andern Gründen umzusehen. Rothe legt barauf sicht, daß, wenn man die verschiedenen Glieder in den beis Gegenfähen einander gegenüberstelle, er zapite x. r. 2. is Entsprechendes auf der gegenüberstehenden Seite habe; L bagegen meint in ber 2. A., daß nicht zágis rov Jeov raparriugare ben Gegenfat bilbe, fondern nur er zaz. r. 2. und daß es eben deßhalb nothwendig als Bezeich= i ber vermittelnden Urfache mit dem Berbum eneoiooevoe mben werden muffe; Fr. dentt im erften Theile zu antew noch rn doyn rov 9800 hinzu, welchem bann bas ev re gegenüberstehen würde. Bir neigen uns auf bie Seite Rothe'schen Anficht auch deshalb, weil of Swora fonft au Die Artikelsehung er ragite th tou baftehen würde. argownov ift ungewöhnlich; es hat fie aber ichon Rothe bie Berweisung auf Matth. §. 276. und auch noch burch on'ihm felbft beigebrachtes Beispiel aus Bindar Olymp. II. 37 ff. gerechtfertigt; fie ift fo zu erflären : ber allgemeine iff wird burch ben nachgebrachten Artifel näher bestimmt. per Erlöfungsrathichluß von Christo freiwillig ausgeführt , fo tann auch bas Gnadengeschent auf die zapis Chrifti fgeführt werben (Apoftelg. 15, 11. 2 Ror. 8, 9. Gal. 1, 6. Christus wird ausdrücklich els ärdownos 3, 7.). int gegenüber bem Anfänger bes Geschlechtes. Den t eneplovevoe nimmt Rothe nicht als ftrenges Brate= t, fondern wie bie Aoriften in B. 20. prafentisch. Diefen g vorfommenden Gebrauch bes Aorifts in allgemein aus-18 olud, Romment. 3. Rom. Br.

gesprochenen Sägen, welcher fich an ble befannte Bebeutun bes Pflegens anschließt, und fich in vielen Stellen bes R. 2 findet, hat Winer mit Unrecht in biefen nicht anerfannt ober bie betreffenden Stellen nicht alle vor Augen gehabt i erwähnt nicht bie vorliegenden); f. Gramm. §. 41. b) f Er findet fich Matth. 11, 19. Joh. 3, 33. 15, 6. S. 253. Rothe bringt außer S. 77. a Jaf. 1, 11. 24. u. a. noch G. 182. ein Beispiel aus Drigenes bei. 98 u# mann 6. 137. A. 5. in der 15. A. brudt fich über biefen @ brauch am bestimmtesten aus: « Wenn außer der Erzählen ein Bflegen, ober eine gewöhnliche Erfcheinung in Belt erwähnt wird, fo fteht anstatt des Braf., womit in ( bern Sprachen und auch im Griechischen biefes ausgebti wird, durch einen besondern Gracismus häufig ber Agrift (h alsbann im vollkommenften Sinne unbeftimmt Tempus ift).» Der Norift fpricht alsbann bie 3bee o irgend eine Beziehung auf Zeitverhältniffe aus, ebenfo ber fubfu tivirte Inf. des Aor. tò mageir nicht to margareir, z. B. ben griechischen Grammatifern. 3ft nun gleich biefe Au fung ohne Zweifel von Seiten der Sprache als berechtigt ( querkennen, fo erscheint fie boch an diefer Stelle nicht nur nöthig, sondern felbst unp'affend. Das anesvor ift be wohl ficher als Bräteritum zu nehmen und mithin auch natürlichften bas gegenüberftehende enepiooevoe, überbies ja zunächft bie Rebe von bem Gnadengeschent, welches Menschheit durch die historische Erscheinung zu Theil word und auch biefer Umstand spricht für die Auffassung als Pr Περισσεύειν ift nicht bas einfache «einwirken», fondern r dundare «reichlich einwirken», wie Rothe fagt; es lief nicht fowohl eine komparative als eine fuperlative Bedeutunt in dem Worte.

9. 16. Bevor wir von bem Zusammenhange biefel Berses mit bem vorhergehenden handeln, ift ber Sinn zu en wideln. Die Lesart άμαρτήματος statt άμαρτήσαντος in für sich Cod. D E F G, Itala und Bulg.; daß die Beschin nicht für diese Lesart anzuführen sei, hat vor Fr. schon de Dies bargethan, vgl. Bode Pseudocrit. Millio-Bengel. S. 144 Beun nun schon die äußeren Zeugnisse nicht Bed. genug ba n. fo kommt noch ber innere Grund hingu, daß man leicht nfieht, wie man theils um der folgenden Worte willen, theils ich wegen B. 15. darauf tam, auagrhoartos in auagrhmog zu verwandeln. Was den koncisen Ausbruck, bie bra= plogische Auslaffung der Berben in diesem B. betrifft, fo m 2 Ror. 8, 13. 14. auch 23. verglichen werden. Von m herein wird man geneigt seyn, bei dicsem ersten Sate 8. 16. Dieselbe Struktur anzunehmen, wie bei dem ersten the von B. 15. und dann bie folgenden eben fo hier, wie t, als nähere Entwickelung und Begründung des Gedankens wieben. Diese Voraussezung nöthigt nun dazu, in bem rderfat außer der Ropula auch noch ein Subjeft zu ergan= :, und so ift von Grotius, Chr. Schmid & Savaroc änzt worden, von Bengel, Morus, Röllner aus bem hfolgenden to xoiua, von Teoph., Reiche to xatáxoi-, von Fr. aus V. 15. το παράπτωμα (έγένετο); Glöck. noch einmal Sugnua ergänzt, welches allerdings wohl h als vox media gebraucht seyn könnte. Wir gestehen, Rück. ber Meinung zu feyn, daß, wenn ber Ap. wirklich twas Bestimmtes in Gedanken gehabt hatte, wie die vorhin ähnten Ausleger annehmen, dieses auch wirflich würde ausrochen feyn; ba das nun nicht geschehen, so wird man fich ber Ergänzung des bloßen eyévero begnügen müffen, « und Beschent ift nicht fo, wie durch bas Sündigen Eines (ge= then ift) », ober man mag fich bas unbestimmtere Subjeft πάθημα bazu benten \*). Doch burfte fich auch fein ge= indeter Einwand gegen die von Rothe und Meyer adoptirte nftruktion aufbringen laffen; diefe nämlich machen to Sugnfelbst zum Subjeft und ergänzen nichts weiter als eoriv,

tt bem Gnadengeschenke verhält es sich aber nicht, wie

<sup>\*)</sup> Luth. hat auch ,, alles Berderben" erganzt. Er übersest sehr : "Und nicht ift die Gabe allein über eine Sünde, wie durch des gen Sünders einige Sünde alles Berderben." Er hat, wie es schriet, Ellipsen, die er vor sich zu sehen glaubte, folgendermaßen erganzt: od rd dwenum únthe kros äuwernumaros (d. h. um es gut zu machen), di kros äuwernumaros (so las er mit der lat. Ucbers, deren kritischer vrität er in der Regel solgt) när rd näsnum. Die engl. Ucbers, hat vie wir: and not so as it was by one that sinned, so is the gift.

wenn es burch einen Sündigenden bewirft worben wing Das Rndt. bagegen einwendet, beruht auf einem Difverfink. (Er fagt nämlich): «ich fann boch nicht für möglich halten, ber Ap. irgend ein Sugnua von ber Gunde Abams abgeint ober fich vorgestellt habe, bag irgend ein Menich auf ben b banten tommen tonne, bas duonua, burch welches bie fin ber Sünde aufgchoben werden, als ein folches anzusehn, möglicher Beife aus biefer Sünde felbft hatte hervorgehat Die Meinung jener Ausleger ift aber nicht «bie mit nen.» Birtungeweise bes Geschenkes, nicht fo, wie fte fte würde, wenn es bie Sünde zum Ausgangspunfte gehabt in Bei unferer Annahme schließen sich die folgenden Borit m treffend an; ber Nachweis, ben fie geben, ift nämlich wie Bon der Sünde find nur privative Wirfungen ausgegmit und zwar Wirfungen bes bloßen Rechts, wogegen von G Gnade positive Wirfungen ausgegangen, bie aus bem Ret begriff nicht refultiren ; nämlich ftatt bes Urtheilefpruche i Gnadenhandlung und ftatt der Berdammniß eine Recht machung. Ferner findet fich auf jener Seite nur Ein Sim mit einer außerordentlichen Macht ber Brivation, auf i Seite die Refultate diefer privativen Macht, die Sünder großen Maffe, die nicht nur aufgehoben wurden, fonden Befriedigung des Rechts ausschlugen. Das in den Be to uev yao z. t. 2. ein eoti zu erganzen fei, ift unbeftim und wenn es die Ausleger hinter xoiua gefest haben, fi bagegen nichts einzuwenden; aber zuläffig ift jedenfalls 🛋 1 bie neuvorgeschlagene Faffung von Rothe, welche das Rom hinter rò µèv und rò dè fest. Es fann bann rò µér – de auf die beiden Sate im Ganzen bezogen, überfest win: «einerseits — andrerseits», «bas eine Mal — bas at Mal», wie sonft ταੇ μέν, τα δέ, τουτο μέν -- τουτο (Sebr. 10, 33.), f. Matthiä §. 288. A. 2. Buttmet 15. A. S. 359. A. 5. 367. A. 4. Es fann aber auf Artikel — was noch einfacher ift — bloß auf die beiden 🖬 stantive rd μέν διά ένδς άμαρτήσαντος und rd δώρημα 🕨 zogen werben, « das eine - bas andere. » Bei biefer Auf fung wird bie Beweisführung bes Ap. noch ftringenter: ef bas Gefet, bas Recht, nach welchem auf Sündigen Smit

276

gt - wie fich in neuerer Beit Göschel ausgebrudt hat: 6 Gesetz ift elastisch, jeder Schlag dawider geht auf den belthater zurud; es ift bas Gnadengeschent, welches nicht r Strafe aufhebt, fondern Gerechtigkeit an Die Stelle fest; kuktiv ift ber Gegensat von duwvia auf Seiten ber auapria bem záqioua auf Seiten ber dixaioovn R. 6, 23., vgl. a bie Anm. Rück. hat Bedenken gegen jene von Rothe ptirte Faffung (S. 291. Anm.), fagt aber nicht, welche. feaa \*) tann fich auf den Richterspruch Gottes beziehen, n welchen er das Gericht androht, 1 Mof. 2, 17., und ταποιμα ift bann bas Berwerfungsurtheil, ober auf den, in er es nach geschehener Sünde verhängt, 1 Mof. 3, 19., naráno. ift bann bie Realifirung ber Strafe, bas Beren, bie Verbammung in concreto gebacht. Blicken wir ·bie mofaischen Stellen, so erscheint Die eine Fassung eben Juläffig als die andere; sowohl die Drohung Gottes fann Ma genannt werben, als bas Strafurtheil, sowohl bas Strafjeil fann zarazouna genannt werden, als die Bollziehung elben, bas faftische Berderben. Bliden wir bagegen auf gegenüberstehenden Glieder, so bildet zoiua und zaoioua eine paffende Barallele, wenn wir jenes vom Strafurtheil tehen und auch zu denalwum bildet narano. einen bessern zenfat, wenn es das realifirte Strafurtheil bezeichnet. Die 5. «Schulb», welche hier Beza, Cocc., Calov (ju B. 18.), lirt für xolua annehmen \*\*), ift wider ben Sprachgebrauch. in ift aber noch nach bem Wefen Diefes realisirten narano. fragen, worin besteht es? B. 17. zeigt es: in ber Serraft bes Iávaros. Diefer Iáv. kann nicht bloß bie Noth= nbigkeit des phuf. Todes fenn, denn von biefer wird auch Chrift nicht entbunden, wir muffen alfo, wozu ber Gegen= in B. 17. auffordert, an den jenseitigen Tod denken. Lehr= h für den Sinn von xaraxo. und bisher nicht dafür berück=

<sup>\*)</sup> Die Schreibung χρίμα ist neuerbings von Lobect Paralip. I. s. 6. G. 418. gefordert worden, sie findet sich cod. co bei Matth. maj., allein Lobect beruft sich nur auf die bekannte Stelle Le schy: 3 Suppl. 397., χεκρίμαι und χρίσις zeugt aber hinlanglich für χρίμα.

<sup>\*\*)</sup> An sich ware biefe Beb. nicht unzulassige; Cocc. vergleicht rich: bas lat. crimen i. e. cernimen, id quod in ius vocatur.

fichtigt ift ber Gegensatz, in welchem das Wort K. 8, 1. vor fommt. Dort wird es V. 2. erklärt durch das Gebundensen von dem vóuog áu. x. Iw. Welcher Art ist nun dort de Isávarog? Wir meinen: das Bleiben im Tode auch st Jenseits, wovon das rev. r. Zwijs (&v xourg) stufenwärt freimacht (8, 10. 11.). Allein unläugdar bezieht sich biest Isávaros zurück auf 7, 24. und muß den Sinn, in welcher dort vom Tode die Rede war, mit in sich befassen; bort wir es aber die innere Disharmonie der Sünde, das innere Claux Auch dieses gehört mithin in den Umfang des xaráxo. hindur

Das bas hauptmoment dem Apostel ber Gegenfas wi Recht und Onabe fei, hat an biefer Stelle, wie auch ichei zu B. 15., namentlich Crell richtig erfannt. - Ex fant ber Sprache nach zur Bezeichnung bes Raufalverhaltniffes ge braucht werben, wie, nach Vorgang von 3t., Bulg. die Ra ften, und erganzte man zu erós bas masc., fo lag biefe Sa fung nahe, allein ber Gegensat ex nollar napant. fortal bie Bed. «aus», es ift Bezeichnung bes Ausgangspunftes, bis status causae, wie fich Rothe ausdrudt. Bu evoc erain zen auch Dish., Rothe bas neutr. παραπτώματος. an bere zwar bas masc., aber abhängig von einem zu erganzen ben napantiuarog. Rud. nennt bie Erganzung aus bei nachfolgenden παραπτωμάτων «eine Unmöglichfeit.» Inder fommen im hebr. parallelismus membr. Falle vor, wo tit Bordersate ein Wort aus bem Nachsate erganzt werben muf vgl. Jef. 48, 11. und Gefenius Lehrgebäude G. 853. Leid ter ift jedoch jedenfalls die Ergänzung des masc. auaprijoanroc. es fommt elc elfmal in bem Abschnitte por, immer in Bezug auf ben einen Menfchen. Ex wechfelt feine Bebens tungen nicht, wie Rück. in der 1. A. annahm. Поллов moch ten wir lieber als masc. nehmen, ex multorum delictis wobei ber Gegensatz beffer hervortritt.

Dem richterlichen Urtheil steht nun gegenüber eine Gnabenthat, die aus dem bloß gesetzlichen Berhältniß nicht folgen würde, bei welcher man im anders gewendeten Sinne mit Jakobus fagen könnte: xaraxavzäral eleog xoloswo, Jak 2, 13. Diese Gnadenthat nimmt den Ausgang von den Sünben Bieler, ber ganzen Gesammtheit, und nichts desto weniger schlägt fie in ein dixaiwua um, bie privative Macht ber Ur= fünde wird durch überschwengliche Macht der Gnadenthat nicht nur aufgehoben, fondern ftatt beffen fogar die positive Gerechtiefeit an bie Stelle gefest. Wir glauben nicht zu irren, wenn wir, im Widerspruch mit der hergebrachten Ansicht, annehmen, ing bas es evos auagr. zunächft bie Macht auf Seiten ber inde bezeichnen foll, Die jedoch, fchon weil fie nur eine Macht Privation ift, hinter ber positiven Macht der Gnade midbleibt, dann aber auch dadurch recht in ihrer Ohnmacht manifestirt wird, bag der ganze große Umfang ihrer Wirtungen son ber Gnabe überwältigt wird \*). - Ueber bie Bed. von dinaiwuc tann man zweifelhaft feyn. Nach dem gewöhnlichen , Sprachgebrauch ift es bloß decretum, und am nächsten schlie= fich an diefe gewöhnliche Bed. Bahl, Bretfchn., Röll= er, Meyer, Fr., indem fie bier beim Gebrauche des Wor= tes eine eigenthumliche paulinische Terminologie annehmen und cin « Rechtfertigungsurtheil » barunter verstehen. Diefe Faffung t nicht unmöglich, wir führen biefe Bed. auf die zurück von «Rechtfertigungsaft», es ift bann entsprechend to Sizacolomua «bas zur Rechtfertigung Beigebrachte», f. im Thes. Steph. ed. Par. s. h. v., boch fehlen bier bie Belege aus ben Sprachgebrauch. 3m Sprachgebr. begründet ift die Bed. inste factum von einer einzelnen Handlung und vom Zu= **Ande** — dexaeosúvy (beide Bedeutungen Baruch 2, 17. 19. Offenb. 19, 8.). Es hat diese Fassung den Vorzug, daß Scmeloua im 18. B. so genommen werden muß. In diefem 18. B. ift bas dixalwux eine Handlung ober eine Beschaffen= fit Chrifti, und fo muß zunächft gefragt werden, ob diefelbe Beziehung nicht auch hier zulässig fei. Schon Calov, 2001f and neuerlich Rothe haben nun auf bie Stelle in ber Nito= machischen Ethif bes Ariftoteles I. V. c. 10. verwiesen, wo · δικαίωμα näher so bestimmt wird: διαφέρει δε το αδίχημα πι τὸ ἄδικον, καὶ τὸ δικαίωμα καὶ τὸ δίκαιον. "Αδικον γάρ ἔστι τῆ φύσει ἢ τάξει τὸ αὐτὸ δὲ τοῦτο ὅταν

<sup>\*)</sup> Bei ber hergebrachten Unsicht erscheint ber Gegensas von έξ ένδς und έz πολλών παραπτωμάτων nur als ein formeller, benn in ber Shatsache, daß das χρίμα Einen zum Ausgangspunkte hat, liegt an sich noch nichts, wodurch sie herabgeset wurde.

Rap. V. 2. 16.

πραχθή, αδίχημα έστι πριν δε πραχθήναι ούπω, άλλ ἄδιχον. Ομοίως δε και δικαίωμα καλείται δε και κ κοινόν μαλλον δικαιοπράγημα, δικαίωμα δὲ τὸ ἐπανόρθωμα τοῦ ἀδικήματος. Bgl. bamit Rhetor. 1, 13: τὰ ἀδικήματα πάντα καὶ τὰ δικαιώματα. Durch biefe Stelle wird alfo bie Bed. « Rechtsgutmachung » bestätigt, mi ber Lutheraner Lutte macht bie Socinianer aufmertfam, b fie alfo nicht behaupten bürften, bas 2Bort satisfactio fet R. T. nicht von der Berföhnung gebraucht. Indes nehn wir bei biefer Auffaffung, welche Rothe mit Gifer ergriffen hat, ben Anftand, daß biefer genauere Sprachgebrauch - al einen mehr singulären bezeichnet ihn auch der Bhilosoph - 14 ben Schriftstellern bes n. T. boch nur in bem Falle vorand gefest werben dürfte, wenn jede andere Faffung bes Both unmöglich wäre \*); follte fich jeboch auch aus bem helleniftifche Sprachgebrauch ein paffender Sinn ergeben, fo würde m biesen vorziehen muffen. Nun erhalten wir nicht nur einen paffenden, fonbern, wenigstens für B. 18., im Defentlichen benfelben Sinn, wenn wir dexalwua im Sinne von dexanovn nehmen. In unferer Stelle fann man bann freilich nicht. an die Sexacoovn Christi, fondern nur an die feiner Erlöftmie benten, eben diefe Beziehung giebt jedoch auch den paffenditen, Gegensatz zu naránoma. Mit der großen Mehrzahl der Auf leger treten wir ihr alfo bei, und ber Sinn ift bemnach, baff burch bie Gnadenwirfung Gottes bie Maffe aller Sünden auf einmal in einen Zuftand bes Gerechtfeyns verwandelt more ben \*\*). Biehen wir nun ben Busammenhang bes 16. 23. mit bem Vorhergehenden und Nachfolgenden in Erwägung. Ro.

\*\*) Euth. hat in ber A. von 1530 "Gerechtigkeit" gescht, in ben Ausg. von 1522 bis bahin hatte er "Rechtfertigkeit", das ift unmißs beutbarer "Juftand des Gerechtsepns."

<sup>\*)</sup> Alle Beweiskraft wurde bie St. bes Urift. verlieren und sich die gar nicht hieher gehörig erweisen, wenn Fr. Recht håtte, ber (im Romm. p. B. 18.) dexalwuch hier von der Strafe versteht, die auch bei uns die Im stiftigirung des Sunders heißt und die Gutmachung des Unrechts ist. Uber diese Restringirung des Begriffes ist an jener St. nicht zulassig. Der Philosoph spricht von ganzen Gattungen von handlungen und die Strafe ift nur eine Species jener handlungen, welche Aussluffe ber von ihm sogenannten ausgleichenden Gerechtigkeit sind.

ibe hat denselben fo mangelhaft gefunden, daß er — schon vor ihm Crell — B. 16. als Parenthese ansehen zu müßen glaubte und B. 17. als die Begründung von B. 15.; auch Rud. zeigt ich nicht abgeneigt, bieser Ansicht beizuftimmen. Es muß zu= ertanden werden, bas die logische Anlage bes Abschnittes um pieles gewinnt, wenn wir B. 17. an B. 15. anfnupfen burfen. **Schmen wir yag explifativ, so enthält ja B. 17. eine Aus=** Fung von B. 15. Der 16. B. enthält unleugbar einen ndr nebenfächlichen Gedanken und B. 15. tritt als der Haupt= schanke mehr hervor, wenn sich ber 17. B. als Auseinander= legung beffelben auch fyntaftisch an ihn anschließt \*). Erwägt men jeboch, bag fich in feiner Beife ein grammatisches Anzei= **den einer** Parenthese vorfindet, daß das zai am Anfange viel= wehr auf Fortführung schließen läßt, daß die längeren Barenfeien bei bem Ap. überhaupt eine Seltenheit find, fo muß man wenigstens die Verpflichtung anerkennen, die Anschließung des 17. B. an den 16. zu versuchen. Das yag mußte fich als= **bann be**gründend auf das *dexalwua* zurückbeziehen und bei die= fen müßte in Erinnerung gebracht werden, daß es die Lun als , die notio adjuncta mit in fich schließt. Wie zulässig nun and biefe Anficht ber Sache ift, fo muß man, wie es scheint, ich gestehen, das diefer Anschluß des 17. B. fich nur bei der Braussezung rechtfertigt, daß ber Ap. noch ben hauptgeban= in im 15. B. vor Augen hatte. So werden wir denn fagen, nf fich ber 16. B. als ein corollarium an den 15. anschließe, 17. awar zunächst an die letten Worte von B. 16. ans hipfe, indes fo, das er sich der Sache nach auch auf den Ibalt von B. 15. bezieht.

B. 17. Die vornehmsten Zeugen A E F G und Börn.
Inden er éri παραπτώματι, cod. D E ér τῷ έri, cod. 47.
Ind Drig. an einer St. er έròg παραπτώματι. Wir stimmen ber Bermuthung von Fr. bei, daß die Lesart des Dativ er τῷ έri durch diejenigen in den Tert gesommen, welche vorster di éròg άμαρτήματος lasen (cod. D E F G), daher and die Barianten, und daß man um so zuversichtlicher die

<sup>\*)</sup> Audy Galv. bezeichnet ben 16. 28. als eine specialis correctio, ben 15. und 17. als generalis correctio.

Nenderung vornahm, ba man bas rou evog am Anfange bes Berfes wegen bes nachfolgenden dia rov evós, welches and ber Syrer, Ropte, cod. 52. auslaffen, für überfluffig bid Schließt sich B. 17. an B. 16. an, und hat man in B. 16. zu es evós das Maskulinum ergänzt, so muß man um jo de Die Argumentation wird nm hier rov évág erwarten. folgende Beife fortgeführt: « Que ben Sünden Bieler gebt bei Die Gnade ein Zuftand ber Rechtfertigung hervor; bem mi ber überschwenglichen Kraft ber Gnade wird fich ohne 3mil wenn bie Erlöfeten an bas Biel gelangt find, herausida baß bas Leben eine ftärkere Gewalt in ihnen äußern wich, ber Tod in ben natürlichen Menschen.» Diefer Gebante wit vom Ap. auf eine folche Deife ausgesprochen, bas man wie nimmt, wie fehr ber Gedanke bei ihm auch auf die Fom Rebe einwirft: noch einmal hebt er burch bas ro in παραπτώματι, wie schon in B. 16. hervor, wie groß privative Rraft ber ursprünglichen Sundenthat gewesen und Die Ueberschwenglichkeit der Gnade defto mehr hervortritt, m fie im Stande war, einer fo ftarten privativen Rraft bas & gengewicht zu halten. Das dià rov Erós bient bazu, W varallele Berhältniß wieder in's Gedächtniß zu rufen, wit in diefer Sinficht zwischen Abam und Chriftus ftatt gefinden, bas epasilevos bezeichnet die Todesmacht als eine besponst burch welche ber Mensch in den Zuftand ber Unfreiheit vaf wird, und da andererseits das Leben eine freimachende 🛤 hat, fo ift in bem Gegenfate nicht von der Herrschaft M Lebens, fondern von der Gerrschaft ber Lebendiggemachtu # Rede. Diefe Serrschaft ift aber bis jest eine noch unvollt mene und fo gebraucht Baulus von ihr nicht bas Bräterim fondern das Futurum. Es wird diese Herrschaft durch neue Brincip des Lebens erlangt, und wird anderersetts a recht sichtbar in der Qualität der Zwy adwrog (B. 21.), her hat man denn Lwy doppelsinnig sowohl auf das Leben # Brincip als auf bas Leben als Buftand ber bereinfig Bollfommenheit zu beziehen; eine zu abstrafte Eregese wid bas Erftere leugnen, allein auch in R. 8, 2., wo es heißt, i bie Erlösung von dem vóuog r. Jav. durch das neveupa 6 ٦t ζωής (έν χριστώ) geschehen, erscheint das Leben als Brinch, Ъ

,

ttliches Lebensprincip, benn es bildet ja auch ben Gegenfat u vouos r. au. und diesce Princip wilkt erst Leben des nrevua, dann Leben des oxiia Inntón, R. 8, 10. 11. Wodurch ber Sieg vermittelt werbe, wird im Gegensatz zu bem Princip ber Todesmacht ebenfalls angegeben, und zwar fo, daß bei bie= ft Angabe die Ueberschwenglichkeit der Gnadenmacht hervor= soben wird, die mehr thut, als bloß negativ die Sünden= ficht aufheben, daß ferner die Qualität des von ber Gnade and an and the state of the set o beutlicher bezeichnet wird, als im 15. B., und endlich, daß and eine Andeutung auf die Mitwirfung der Erlöseten fich in ben Laußávorreg ausspricht. Der Reichthum an Beziehungen and Ibeen ift in diesem 17. B. fo groß und zugleich fo deut= . Ho, bag er für ben Ausleger eine ernfte Barnung enthält, wenn ber Reichthum und das Treffende in ben vorhergehenden -Mussprüchen ihm minder beutlich geworden seyn follte, nicht fofort auf absprechende Beise die Schuld in dem Apostel zu fuchen, fondern vielmehr bescheiden und beharrlich in dem Bemühen einer immer tieferen Ergründung fortzufahren.

Daß bas dià rov érós, um es hervorzuheben, noch ein= mal wieberholt wirb, fann um fo weniger befremben, wenn ber to. bie Absicht hatte, ben Gegensat, ben wir am Schluffe des Berjes finden, ihm gegenüberzuftellen. So finden wir tva un Inepaipopuar 2 Ror. 12, 7. am Schluffe des Berfes noch stemal wiederholt, obwohl es dort ebenso nach falscher Krifis n einigen Autoritäten ausgelassen wird, wie hier das dià to evóc, val. Eph. 6, 19. Auch Matth. 26, 24. tann verichen werben, wo Deber die überflüssig scheinende Beifepung is d av Downog exeïvog bazu benutte, bas Anftößige ber Etelle zu entfernen und avry auf das vorangegangene vids **του άνθρώπου** zu beziehen. Es ift aber auch barauf zu ach= tn, baß das dià rov evós an dieser Stelle ein anderes Rau= falititsverhältniß angiebt, als das ro nagantwuart rov bos; wiewohl nämlich ber Dativ eben fo wohl als dia c. gen. pr Angabe bes Mittels bient, fo findet boch ba, wo er neben dia c. g. vorfommt, der Unterschied ftatt, daß diejes das ent= ferntere, der Dativ das nähere Mittel bezeichnet, fo ift denn die Sünde das unmittelbare Princip des Savaros, der

fündigende Mensch bas vermittelnde Brincip. Bu bem Nor έβασίλευσε bemerkt Bengel: Sermo praeteriti tempor ex oeconomia gratiae respicit in oeconomiam peccat ut mox regnabunt futurum ex oeconomia peccati pro spic t in oeconomiam vitae ct vitae perennis. Es ift big eine geiftreiche Auffaffung, die wahrere ift indes wohl die, be ber Av. hier, wie B. 15. auf Die ganze fruhere Beit blid nachher aber bas Futurum mit Bebacht ftatt bes Brafens fett weil die Baselsia des Sávaros noch nicht wirklich aufgete ben, fondern nur gebrochen ift (vgl. 8, 11.). Πολλφ μallo alauben wir hier nicht wohl anders als logisch nehmen zu bin fen, ba wir bem Gedanken feine rechte Bahrheit abgewinnen tönnen, daß die Serrscherfraft der Erlöseten dem Grade nach bie herrschaft des Savarog übertreffen werde. Das Partich. Laußavorreg praes. mit dem Artikel ift nicht als Substanin au faffen, wie Fr., Deper « bie Empfänger », fondern mit Rothe, de 28. als bas Fortgehende ber Aneignung bezeich nenb; bas Moment ber Selbftthätigfeit liegt barin, auch wen man nicht auf die Bed. capere gurudgeht (Bhil. 2, 7. 3, 12 2 Ror. 11, 20.), fondern es = déxeo 9as recipere nimm (Joh. 1, 12.). Bei ή ζωή fönnte man, wie gefagt, einseitig bie Bebeutung bes ewigen Lebens ober auch bes innern Lebensprincipes festhalten, boch ift hier die Annahme einer Brägnan Des Sinnes und einer Bereinigung beider Beziehungen bodt angemeffen und die fonftige Prägnanz bes paulinischen Sprache gebrauchs fpricht ebenfalls dafür. De 28.: « Long ift Gegenfas von Savarog und zwar nicht bloß leiblich, fondern auch geifig fittlich, fo wie auch in bem Iáraroc bas dià the auch in bem 2. 12. eingeschloffen liegt. » Derselbe Ausleger bemerkt # βασιλεύσουσι: «es bezeichnet auch fonft (2 Tim. 2, 12.) bie Seligkeit, theils in objektiv = theokratifcher (Offb. 20, 4. 22, 5.), theils in subjektiv=sittlicher Bedeutung, weil herrschen bochs fte Entwidelung ber Freiheit und höchfte Befriedigung alle Triebe ift.»

B. 18. Die Schlußformel ἄρα our, von Baulus wiber ben flassifichen Gebrauch (f. Heind. zu Protag. S. 497.) häufig an den Aufang der Sätze gestellt (7, 3. 25. 8, 12. 9, 16. 18.), führt nach Entwickelung der Differenzen wicher auf die Parallel

284

urud. Das einfache eyévero wird von Roppe, Bin., Mey. rganzt, wogegen Batabl., Reiche, Fr., Rüd., weil ber kp. aus B. 16. u. 17. argumentire, das bestimmtere ró xoiμα έγένετο und το χάρισμα έγένετο oder γενήσεται supplis sen zu müffen glauben. Daß ber Ap. aus B. 16. 17. argus mentire, kann man ftreng genommen nicht fagen. Will man Direng ausbruden, so wird man sagen muffen, bas schon 12. angebeutete parallele Verhältniß wird unter der in 2 15 - 17. entwickelten näheren Bestimmtheit aufgeführt: um weniger möchten wir die Meinung vertreten, daß von dem 💵 bei Schreibung vieses Sayes das rd zoiµa éyévero und Deutlich gedacht worden fei; anders würde # fich verhalten, gabe diefer Say nur eine Zusammenfassung bes Inhaltes von B. 15 - 17. Große Divergenz ber Anficht faricht barüber, ob hier évóg als gen. masc. oder neutr. zu faffen fei. Das Lettere ift die Annahme von Beza, Cleris ens, Rud., Rothe, welcher lettere fich allerdings nicht ohne Schein barauf beruft, daß evóg, wo es vorher von dem Men= fen ftand, B. 15. 17. den Artikel hatte. Indes ift dieß im= noch nicht entscheidend; für die entgegengesette Ansicht ifte namentlich sprechen, daß fich bem & dixaiwua, wie we fogleich fehen werden, tein paffender Sinn abgewinnen 🗰, und daß boch B. 19. διά τ. παραχοής τοῦ ἑνός άνθρώπου als Biederaufnahme bes hier Gefagten erscheint. hat man in B. 16. auch bas es eros als masc. genommen, **hat sich** bas els in dem ganzen vorherigen Abschnitt nur wie ben einen Menschen bezogen, und bieß ist mit bem Haupt= mmente in B. 12. de Erds ar Downov in Uebereinstimmung. Bir bleiben bemnach mit ber Mehrzahl der Ueberff. und Romm. 13t., Bulg., Befch., Erasm., Luth., Calv., Fr.) bei der Fassing als masc. Bas ergiebt sich für evos dixaiwmatos als **Sin,** wenn man éròg als neutr. nimmt? Die älteren Ausle= m werfegen «Rechtfertigung», Mey. im Sinne übereinftim= mend « Rechtfertigungsspruch »; bagegen wird eingewendet, baß deralwuce nicht zur Bezeichnung bes Aftes ber Rechtfertigung (dualworg) ftehen tann. Diefer Einwand ift nicht hinlänglich begründet \*), aber der Meyerschen, wie der älteren Faffung

\*) Allerdings hat bie Endung - µa, vom perf. pass. entstanden,

and the second se

ift entgegen, daß ber That des ersten Menschen gegenüber bie eben fo wie B. 19. eine That Chrifti und nicht Gottes enne tet wird. Sowohl fach = als fprachgemäßer find baher bie faffungen von Beza, ber wie Beng. iustificamens, iustifer, mentum überträgt, und von Piscator, wonach diming bas einzelne recte factum des Todes Christi bezeichnen if fo auch Ufteri S. 257. und Rothe. Der Einwurf, nach Rothe's eigenem Geständniß (nicht fo Biscator) xon in B. 19. einen umfassenderen Sinn hat, ift nicht scheidend, da ja doch diese vraxon in der freiwilligen th opferung Chrifti ihre axun erreichte (Bhil. 2, 8. Schr. # 7 --- 9.). Wir aber weisen fie zurud, theils, weil es an meffener ift, hier diefelbe Bed. des Bortes beizubehalten,# fich uns für B. 16. als die richtige ergeben hat, theils, w wir uns überzeugt haben, daß evog richtiger als masc # nommen wird. Hat nun dixaiwua bie Bed. von dixawo fo stehen die Bezeichnungen παράπτωμα und dixaioua biefem Verse zu ragazoń und brazoń im Folgenden in 🖬 Berhältniß, daß bieje letteren mehr bas 28 efen, ben Ber griff, die ersteren mehr die Thatfache aussprechen. Umfang von Sixalwua ift bemnach berfelbe wie von Snam und so wie biefes von den firchlichen Dogmatifern in ber gel auf bie obedientia activa und passiva Christi jugi bezogen wurde, fo gilt bieß auch von jenem; bag bem 200 Chrifti ein Thun zu Grunde liegt, ift nicht erft von Schleien macher gezeigt worben, sonbern auch schon 3. Gerhat ftellt dem Saze Piscator's obedientiae nomine intelli passionem et mortem Christi mit Beziehung auf 🗰 Stelle die Antwort entgegen: Imo vero obedientia nour zaì zvoiwc actionem respicit, sine qua ne cogitari 💏

paff. Beb., allein sie kommt auch in altivem Sinne vor, am oftestation einen einzelnen Aft zu bezeichnen: ro banzioua =  $\dot{\eta}$  banziou, nliqouua vouoo sür nliqowois Rom. 13, 10. und klutow (9) de Abrah. S. 387 Fr.), ro čaua ber einzelne Aft der heilung 1 12, 9. 28., ro seganevua der einzelne Aft des seganeview (Xenest Cyrop. 5, 5, 28.), ro zaúzqua sür  $\dot{\eta}$  zaúzyois (Pinbar. Isthm. 5, Debr. 3, 6.), ro didayua, das Belehrende", s. Pass. ed. 4., in Sufragm. Sisyph. I. 22. ed. Beck.

lem potest; definimus igitur hanc obedientiam ex Hebr. **K.** 5 et sqq. quod sit voluntaria Christi mediatoris actio, qua cum delectatione voluntatem Patris coelestis fecit ad nostri sanctificationem (Loc. theolog. T. VII. S. 66.). Bon Schleiermacher aber wurde darauf bingewiesen, daß bem Thun Chrifti wiederum ein Mitleiden ju Grunde liege, bofern feine gesammte Thätigfeit durch das Mitgefühl mit der Shuld und dem Elend ber Menschheit hervorgerufen wurde. Defür, daß die braxon ben specifischen Inhalt des ganzen dixaiwua Chrifti umfast, verweift Rothe auf bie Stellen **300.** 4, 34. 5, 19. 20. 30. 8, 29. 10, 17. 18. 12, 49. 50. 14, 31. Matth. 26, 39. Phil. 2, 8. Sebr. 5, 8., wozu wir wch hinzufügen Hebr. 10, 7. - Die Sixaiwoig bezeichnet den fo, wie zarazoiua die göttliche Thätigkeit, sowohl nach ba Seite ber justitia forensis, als ber justitia physica, wie benn beides auch genau zufammenhängt, insofern durch Bermittelung bes Glaubens ber Chriftus für uns ein Chriftus in ms wird, und fich ber Chrift des ersteren fo lange getröftet und an bemfelben fräftigt, bis der lettere völlig ausgeboren if (Gal. 2, 20. 1 Ror. 15, 27. 28.). Die ζωή fteht in kmselben Verhältniß zur dexalwois, wie der Iavaros zum mazeipa; der gen. mag daher als g. effectus oder qualitatis gefaßt werden; bie Lun ift wie 2. 17. theils Bezeich= ung bes schon gegenwärtig wirkenden Brincips, als auch des wich baraus refultirenden Buftandes ber Lwy alwros, vgl. 8.21. und Rap. 6, 4-8., welche Stelle zeigt, wie bas Eine We Andre übergeht. — Noch bleibt eine eben so wichtige, **is schwierige** Frage übrig, die Frage, ob der Ap. durch das nures an unfrer Stelle Die bereinstige Biederbringung Aller F ichre — eine Frage, bei welcher die älteren firchlichen Ausker nicht alle entstehenden Bedenken beseitigt haben. Halten in uns zuvörderft innerhalb der Grenzen des vorliegenden Hopruchs, fo fteht allerdings nichts entgegen, bie Kraft der Rechtfertigung nur von ihrer objektiven Seite zu faffen und das Moment ihrer sufficientia hervorzuheben, wie dieses in allen ben Stellen geschicht, wo von der Versöhnung der ganzen Belt die Rede ift, 2 Ror. 5, 15. 1 Joh. 2, 2.; man erflärt alsdann die justificatio mit Coccejus als attributio et

:

addictio juris accedendi ad deum et petendi vitam \*). Allein mehr als die bloße sufficientia scheint im 19. 2. m liegen, wo das Fut. dixacos xaraora9ήoorras nur von de efficientia verstanden werden fann. Unzuläffig ift diejenige Faffung bes Fut., welche fich bei ben älteren Auslegern findes welche es von der continua vis Christi in suis iustificant dis erflären (Beja), ober es mit bem Ramen eines praesen durabile bezeichnen, wie Grot., Cal., vgl. Luth. Uebe Die neueren erkennen an, daß es wie R. 3, 30. gefaßt mit auf ben jenseitigen Gerichtsakt bezogen werben muffe. Dat Kut. Basilevsovsi B. 17. läßt erkennen, warum sich P. hier nicht, wie im Vorhergegangenen B. 15. 16. 18., wo er bie Rechtfertigung nach ihrer objektiven Seite als ein ichon ge schehenes Faltum dargestellt hatte, wodurch ein für alle Mal bas Verhältniß ber Menschen zu Gott geändert fei, bet Avrifts bedient hat. Das Fut. bezeichnet hier die fattische Rent liftrung ber Gerechtigkeit, bas Uebergehen ber Zwy und denatoσύνη Chrifti auf die Gläubigen \*\*); mertwürdig ift in biefet Sinficht ber paulinische Ausbrud Gal. 5, 5., wonach bie &zacoovy — was man gerade bei ihm nicht erwarten follte — Gegenstand ber Hoffnung genannt wird, vgl. zu R. 8, 24. Wie aber auch das Fut. gefaßt werde, in jedem Falle bezeiche net es einen realen Antheil ber Individuen an Chrifti Gerechs' tigkeit, gleichwie das xareoráInoav auf der andern Seite

\*\*) hat boch nicht einmal Orig. — so viel wir wenigstens and ber lat. Uebers. ersehen können — grammatische Schärfe genug angewandt, um zu erkennen, daß das o*i* πολλο*i* mit dem Art. der von ihm vertheibigten anozarassen nicht entgegenstehe. Schon bei ihm begegnen wir der in neuester Zeit von Rothe ergriffenen Auskunst, im Blick auf das navres einerseits und das o*i* πολλο*i* andererseits von der St. zu sagen, was Sokrates von Heraklit: où λέγει oùdè χούπτει aλlà σημαίνει. Potest fieri, spricht er zu B. 19. ut — P. volens mysteria secretion contegere, quos alibi omnes dixerat, alibi multos ponat, ne forte si — subiunxisset: ita et per unius obedientiam iusti constituentur omnes, videretur ex hujusmodi promissionis securitate resolvere animos eorum, quibus expedit esse sub metu.

<sup>\*)</sup> Schon Thomas Xq.: quamvis possit dici, quod iustifica, z tio Christi transit in instificationem omnium hominum quantum ad sufficientiam, licet quantum ad efficientiam procedit in solos fideles.

rinen realen Antheil an der Suapria des ersten Adam bezeichnet. Ift bem fo, auf welche Beije fann man fich ber Folge= rung ber artoxaraotaois aus diefen Worten des Apostels entgiehen? Die orthodoren Ausleger hatten fich wohl ent= ibtoffen, oi rolloi nur von der Mehrzahl zu nehmen und sauf die electi (so die ref. Rirche) oder auf die credentes 🐞 bie luth. Kirche) zu beziehen \*). . Allein diefe Austunft, ice fie fonst auch bei dem πάντες gebrauchen, wo es ihnen ingegen fteht, tonnte gerade hier ber orthodoren Anficht nicht Bute kommen, denn, sobald man auf der Seite der Erlöften urgiren wollte, --- welche überdies nach reformirter Lehre nicht multi., sondern pauci find Matth. 7, 14. - fo machte fich auf ber andern Seite die pelagianische, socinianische und aminianische limitirende Fassung der universellen Sündhaftig= tit aeltend und betrachtete Abel, Benoch und Andere als fünd= 166, ja bei Bel. felbst ift bas Intereffe, auf der Seite der Sün= be und Berbammniß die Universalität zu limitiren, zugleich auch m bes Rirchendogma von ber ewigen Berbammniß zu retten, fo groß, daß er auch 28. 18. das omnes mit ben Worten Michanit: omnes autem dicens, non generaliter dicit, **miuscuiusque partis significans multitudinem.** So it benn zwar Luth. nur «viele» überscht, ftatt Die Vielen, der die Ausleger mußten boch ben universellen Umfang des brtes anerkennen. Geschieht nur dieses, so läßt sich nicht fehen, wie man der Folgerung der Apokatastasis entgehen ne. Auch Dlob. - wenn er in der Anmerfung zu 2. 19. ht: «Da von Chrifto, wie von Adam, gleichmäßig oi πολ-Waesagt ift, b. i. navrec, muß man, um der Wiederbrin= mig auszuweichen, fagen, daß hier von der göttlichen 21b= jict im Erlösungswerke, nicht vom Erfolge die Rede #>\*\*) - betennt bamit eigentlich nur feine Rathlofigfeit, ban man wird mit Rothe S. 154. entgegnen: «Bas wir win als bloße reale Möglichkeit ansahen, wird hier in B. 19.

\*\*) Calist: ex intentione benefacientis. Thelud, Semment. 3. Nom By. 289.

<sup>\*)</sup> Socc.: futurum dicit respectu promissionis, imo etiam consummationis, quae fiet in novissimo die. Calirt: comparat quis omnino effectus sit gratiae Christi. Abál. verweift auf 1 305. 3, 2. und Rol. 3, 3.

als ein realer, fubjeftiver Buftand dargestellt! Buben, na würde fich boch zur Bezeichnung ber bloßen realen Möglichter bes Fut. bedient haben - vollends einem Bräter. gegemüber, Birflich ficht fich Rothe zu jener ber Rirchenlehre midering chenden Folgerung hingetrieben und vermag bem Terte nm viel abzudingen, daß er bie affertorische Ausfage des Apold als Bermuthung faffen zu tonnen glaubt; feine Ertiten S. 155. ift nämlich biefe: «Die wahre Sachlage ift bemmin biefe: Böllig bestimmt und unzweideutig will ber nur die reale Möglichkeit der Beseligung Aller durch Gm Sunaiwuca aussagen, allein babei will er boch zugleich nil völlig bewußter Absicht (und er erreicht diefe Mit burch das yag einerseits und burch das zweimalige of nolis andererfeits) in dem Lefer die bestimmte Bermuthunge regen, daß auch die geschichtliche Bermirflichung jener rein Möglichkeit mitgemeint feyn möge; aber auch eben nur de Bermuthung, bie er burchaus nicht foll aus bem Gdit ber bloßen Bahrscheinlichkeit in das der Evidenz hinübergin fönnen. Gewiß, die meisterliche Kunft in der Durchführm einer fo fein nüancirten Intention ift wohl au bewundern.»

In der Annahme fo feiner Absichtlichfeit bei bem In. im ich, wie früher in ber Einleitung S. 29 f. ausgesprochen wohn meinem verehrten Freunde nicht beiftimmen; eher, fcheinich muß man geradezu bekennen, daß der Ap. im Sinausblid i bas lette Biel aller Entwickelung die endliche Rechtfertigm Aller lehre. Ein folches Zugeständniß zu machen, wich in Ausleger jedoch Bedenken tragen müffen und zwar nicht W wegen bes Widerspruchs einer folchen Annahme mit ber 8 ber Rirche in allen Zeiten und Abtheilungen, fondern an weil es den Ap. ju fehr mit fich felbft in Widerspruch bringt Es ift wahr, bas auch andere Ausiprüche beficie würde. die allgemeine Restitution zu lehren scheinen, namentlich i Die 🗱 unserm Briefe R. 11, 32. und 1 Ror. 15, 22. 28. legung ber erstgenannten St. wird jedoch zeigen, bas fie i ber That nicht ber Apolatastasis zum Stütynnfte bienen fam und was die Stellen des Briefs an die Ror. betrifft, fo lit fich mit Grund behaupten, daß der 21p. in jenem Abschnitt nur die verschiedenen Momente der Entwickelung bes Gottek

richs bis zu feiner Bollenbung angiebt, ohne auf die Ausge= floffenen Rudficht au nehmen. Bom ewigen Berderben ne= ien ber Seligkeit ber Mitglieder des Gottesreichs fpricht im tinflange mit ben befannten Worten Chrifti Baulus in ber telle 2 Theff. 1, 9. Belcher Ausweg bietet fich nun aber , wenn bei unferer Stelle der Folgerung der allgemeinen kitution entgangen werden foll? Oi rolloi heißt an fich bie Menge oder die Meisten (Bald. diatr. S. 217.; r ben Eregeten hat Er. Schmid zu diefer St. über bie bon oi πολλοί mit Gelehrfamkeit gesprochen), hier je= , wo ber Artikel auf eine ichon bekannte Daffe hinweift, tes eben die martes, die nur im Gegensate zu dem ele in E Qualität ber Bielheit erwähnt werden; nun bezeichnet frei= and rarres nicht nothwendig die Allheit (val. schon die m. bes Brabeftinationers Servatus Lupus ju 1 Tim. 4. in Reander's Rirchengesch. IV. S. 437.), aber wie mant, bie Barallele mit bem erften of πολλοί fteht hier ber Sinitation entgegen. Einen eigenthumlichen Ausweg hat Aug. dimetifiagen de natura et gratia c. 48. und c. Julian. IV. c. 42. An ber erfteren Stelle fagt er: in eo quod itum est per unius iustitiam in omnes homio in iustificationem vitae, nullus praetermisest: non quia omnes in cum credunt et baptismo abluuntur, sed quia nemo iustificatur nisi in eum dat et baptismo abluatur. Itaque omnes dictum est, aliquo modo alio praeter ipsum quisquam salvus fieri me credatur. Sicut enim uno litterarum magistro in linte constituto, rectissime dicimus, omnes iste hic teras docet, non quia omnes cives litteras discunt, **Ind quia** nemo discit nisi quem ille docuerit: sic nemo **Nutificatur** nisi guem instificat Christus. Die scharfsinnige Suttunft fommt eigentlich nur barauf zurud, bas fie ben Nach= brud auf die Worte dia únaxons rov eros zu legen gebietet, ber abgesehen bavon, bag bann boch immer bie Ausfage einer ereinftigen fattischen Rechtfertigung ber of nolloi fteben bleibt, t boch auch unleugbar, daß bas logische hauptmoment hier 1 ber weitgreifenden Birtfamteit auf ber einen wie auf ber ibern Seite liegt und feinesweges in ber vermittelnden Urfache,

1

butch welche bieje Birkfamkeit herbeigeführt wird. So dinin benn alfo die einzig mögliche Austunft die bleiben, bag me ohne von dem oi nolloi envas abzudingen, bas dixacos m raora 9/100rral bedingungeweise faste, nämlich unit Boraussezung bes Glaubens, wobei es freilich imt noch den Unschein behalt, als ob der Up. Die Doglichlich des Glaubens bei Allen voraussete, und biefe zu leugnmal ja auch kein Grund. Das où yào navrw h nioric (25 3, 2.), welches ja nur von einem bestimmten Zeitpunkte fuit fann nicht zum Beweise des Gegentheils angeführt wein Merkwürdig ift die Hervorhebung der Bedingung bes Glauf auf ber Seite ber Erlöften in einer Stelle, wo ebenfall i navreg ber Sündenwelt die Erlöften gegenüber gestellt min Sal. 3, 22.: συνέχλεισεν ή γραφή τα πάντα ύπι 🛊 άμαρτίαν, ΐνα ή ἐπαγγελία ἐκ πίστεως Ἰησοῦ Χοῦ 👪 τοῖς πιστεύουσιν; hier wird man boch eher geneigt in fich neben benen, welche biefe Bedingung erfüllen, auch fit zu denken, die sie nicht erfüllen. Mit unserer vorliggen Stelle läßt fich namentlich 2 Ror. 5, 14 f. vergleichen, w gendermaßen zu übersegen ift: «Denn die Liebe Chrifti mit mich, nachdem ich einmal zu ber Einficht gekommen, # wenn Einer für Alle gestorben ift, nun biefe Alle (of m reg) geiftig mitgeftorben find, und zwar ift er besbalb ftr gestorben, damit die Lebenden nicht ferner mehr fich fetite ben (biefem selbstischen Leben sind sie nämlich abgeststick fondern bem, ber für sie gestorben ift.» Sier hat mat 🗰 wie man sieht, bei dem anté Davor die Bedingung dazu n «ten: «infofern fie nämlich mit dem Glauben auf bieje D E fache eingehen.»

Unter ben früheren Bertheidigern ber Apofataftaft fich nach ber Angabe von Petersen in dem von ihm and fich nach ber Angabe von Petersen in dem von ihm and herausgegebenen großen Werke: «Das Geheimniß der Bitt bringung aller Dinge» 1701. Fol. I. 95. die dekannte Ritt ferin Antoinette Bourignon auf diesen Ausspruch des Ap. bar fen. Petersen selbst legt, wie schon Orig., alles Gewicht is 1 Kor. 15, 22–28.; er fagt, daß dort B. 22. Zwonon ovrae nur von einer göttlichen das ganze Geschlecht heits lenden Thätigkeit verstanden werden könne, die jenseit jett

# Rap. V. 2. 18. 19.

feitraumes des Gerichtes liege, wo eine avaoraois Zuig zad ploews stattfinde (Joh. 5, 29.). Die Origenistische Lebre ines intelligibeln Sündenfalls im Justande ber Präcristenz hat kuerdings in Benede einen Vertreter gefunden, ber denn inch hier in B. 18. einen unzweifelhaften Beweis für die Berstellung aller derer sieht, welche jest als Meuschen auftre= in dem oi πολλοί aber die absichtsvolle Andentung fin= , daß nicht eben Alle, welche in dem früheren Zuftante ben Menschen verbunden waren (Engel?), gefatten feien. B. 19. Bir faffen mit Rothe bas yag nicht bloß als tumilich », fondern als begründend. Der 18. B. hatte bie Bitting bes Sündenfalls und der Erlöjung von der objektiven Seite bargestellt, der 19. B. zeigt, daß subjektiv ein reales Banbhaft - und Gerechtwerben eintritt, wodurch benn bas, was er 18. B. von der realen Möglichkeit ausgesprochen hatte, is unzweifelhaft erwiefen wird. Der Sündenfall wird feinem Refen nach bezeichnet, indem er unter ber Qualität ber nagtion aufgefast wirb, und dies ift bas Befen aller Sünde, He Firirung bes Einzelwillens gegenüber bem allgemeinen Sefete bes Willens Gottes, - Aug. de pecc. mer. et ten. I. II. c. 19.: praecedit in voluntate hominis appetes quidam propriae potestatis, ut fiat inobediens per erbiam - alle heiligkeit wird in der Qualität des Ge= fams als bie freiwillige Einheit bes menschlichen Willens bem göttlichen gefaßt. Der größte Theil ber Ausleger, the bas huaptor in Q. 12. von dem Strafbarwerden veriben, haben auagrwdod xarestagnsar auch hier von dem Stafbarwerben erflärt, f. oben 2. 12. - Aus der Bed. von worwhoi ließ fich biefe Bed. nicht gewinnen, aber aus dem th. fonnte man es: «fie wurden bargeftellt als Sünder», Life erschienen fo, infofern fie gestraft wurden. Auch We imputatio peccati Adamitici fonnte man aus ben 280r= ten ebleiten : «fie wurden zu Sündern gemacht.» Da aber has έφ' φ πάντες ήμαφτον V. 12. nicht auf Anrechnung rember Schuld, fondern auf ein reales Sünderwerben führt, p muß bieß auch hier erwartet werden. Die Bed. ber intranf. emp. bes Aft. von za Siornut ift an mehreren Stellen die on sival, und die Bed. des Baff. zu Sisvaual «gemacht

**2**93

werben» fchmächt fich zu ber Beb. «werben» ab, fo jeboch, bi babei ber Faftor bes Werbens als ein von außen tommenber denken ift. So in ben von 20 et ft. \*) und Fr. angegebenen 8 fpielen aus Thufyb. B. 2. R. 51. u. 65., besgl. in einer Git ber Quaest. ad Orthod. qu. 114. Opp. Just. p. 489 .: el rò da τη δυνάμει του είναι τη ένεργεία καθέστηκεν έλαττον, 🛋 ό τοῦ χόσμου ποιητής πρό τῆς τοῦ χόσμου ποιήσεως, 🛲 τις ων δυνάμει και ούκ ένεργεία, τω της έλαττώσεις ύποπίπτει δνόματι; Mit Scharfsinn nimmt Rothe with έστίν und xagioraral den Unterschied an, daß das kim ein «wirflich» mit in fich schließe und erflärt banach Jal 44: «Die Freundschaft ber Welt ift an fich (doriv) Keins Gottes; wer alfo ber Welt Freund feyn (elvac) wollt, ift (eben hierdurch --- eben burch biefes Berhältnif, welches er zur Welt tritt - fchon) wirklich Gottes f geworben (xa9ioraral).» Auch aus Makarius 5a bringt er noch ein Beispiel hiefür bei. Insofern bas Bont lateinischen sisti « fich erweisen » \*\*) entspricht, fo with allerdings an mehreren Stellen die Bedeutung jenes bestimmt Nebenbegriffs darin nachweisen laffen. -Der Inhalt W zweiten Gliedes ift zu B. 18. erläutert worden.

## 3) 33. 20. 21. Bebentung des Gefettes, das zwifchen is Gündenfall nud ber Erlöfung in ber Mitte fteht.

B. 20. Wie fcon die griechischen Ausleger bennte fo ware diese Ausführung des Apostels unvollkommen genets wenn er die Bebeutung des Gesetes unerwähnt gelaffen hätte b hatte von Adam und Christus als den stittlichen Wendepunte ber Welt gehandelt: stand denn die Dekonomie des Gesetels einem weschtlichen Verhältniffe zum Menschengeschlechte? M der schon im Brief an die Galater ausgesprochenen Auslicht w

<sup>\*)</sup> Wetstein hat Sfotr. und Thutyb. citirt, aber et it in hier, wie auch noch sonst einigemale, begegnet, daß er beim Ubbruch i für genauere Angabe des Eitats leergelassenen Stellen auszufüllen m gessen hat. Aus Sfotr. vgl. Panog. c. 21.: xal μηδείς odésse μ' dyniv δτι xal Aaxedaiµόνιοι περί τούς xaipoùs τούτους πολλών dyniv artico τοις "Έλλησι χατέστησαν, ebendas. c. 9. u. 15.

<sup>\*\*)</sup> Diefc Beb. burfte mit Schulthes (f. beffen Romm. 3. 1. 20) auch Jat. 3, 6. anzunehmen feon.

Apostels fam allerdings dem Geset nicht die Dignität eines kaftors zu; er zeigt Gal. 3., daß schon den Batriarchen eine Defonomie des Glaubens verheißen worden, und weift dafelbft 8. 19. 23. dem Gesehre nur die Dignität eines custos bis enf bie Beit ber Erfüllung an. Auch hier verfährt er ähnlich migiebt bem Gefese nur bie Bedeutung, die Sunde zur vol= in Energie zu bringen. Das compos. mageichider hat die michiebenften Auslegungen erfahren; von Chryf., Theoph., **Rasm.**, a Lap. wurde ihm die Bed. eines πρό5xalpov beis elent, fo bas das napa die Bestimmung hätte, ben padago= ichen und baher vorübergehenden Charafter des mofaischen Infitutes zu bezeichnen, es burfte fich jeboch diefe Bed. aus ben Sprachgebrauch nicht rechtfertigen laffen, und wir werden iden, bas auch Chryf. als Bedeutung vielmehr biejenige menommen hat, welche auch wir für bie richtige halten. Hape in ben comp. neben, und häufig hat diefes neben ben Ein von heimlich, wie vnó in comp. Da diese Bed. Gal. 2, 4. vorfommt, fo ift nicht ju verwundern, wenn man fie and bier erwartete; nun überseben 3t., Bulg.: subintravit, und biefes nehmen auch bie Neueren im Sinne von clam iropsit - ob mit Recht, fragt fich indeffen. Dann hätten boch fum bie Ueberf. einen befriedigenden Sinn bamit verbinden tonnen. DieSemfer'sche Erklärung: quasi viribus diffisa suis ift ins miss, aber zu subtil, die von Ludw. De Dieu: simulac pecc. tique intravit (nach der Gloffe des Suidas to per allou Lay. tágartos guveigel 9eĩv), una cum pecc. irrepsit din jus, auctoritas ac dominium legis, greift, auch wenn fie fit nichts gegen fich hätte, nicht in ben Jufammenhang ein. Eher hen wohl die latein. Ueberf. das Wort bloß im Sinne von « daa eintreten » geseht, wie subvenire = supervenire, biefen Con brudt wenigstens Pel. aus. Nur die Bed. nebenein= tonmen (Luth., Beza) läßt fich im griech. Terte rechtferti= 84, indes läßt fic auch wieder mehr als eine Auffaffung zu. Das «nebenein» wird im Sinne von «dazwischen» — nämlich mijchen Chriftus und Abam - genommen (Theob., Calv.), Belag., Abäl., Seum.: «neben dem natürlichen Sittenge= ices, Beza, Fr.: «neben der Sünde» — in der Absicht nämlich, um fic zu schärfen. Im letteren Falle wäre moos-

295

eregy Gal. 3, 19. text. rec. zu vergleichen, wiewohl bann cben auch hier noos und nicht naoá erwartet werden würde, wenn man nicht etwa fagen will, der Ap. habe noch auf das eisnaher V. 12. zurückgeblickt. Durch ben Sprachgebrand wie durch ben Bufammenhang erscheint die Auffaffung a meisten gerechtfertigt, nach welcher bas Bort ben Eintritt bis unwefentlichen, nebenfächlichen Inftitutes bezeichnet (Reiche Rothe, auch Chryf. \*)). Sehr richtig bemerkt fchon Reis che: « Der Ap. will andeuten, daß es bem von Adam beget nenen Gange ber menschlichen Schictfale feine andere Richtung angewicfen habe, fondern in bemfelben Geleife baneben forige gangen fei, ja ben Lauf ber traurigen Birfungen ber Sinde gefördert habe.» Die erklärenden Borte fegen indeffen bie bm ben griech. Auslegern vertheidigte etbatifche Auffaffung von iva voraus, welche wir gerade hier nicht anerkennen tonnen, ba ja ber Kontert erfordert, bag bie göttliche Absicht bei ber Einführung des Gesets angegeben werde. Es fragt fich je boch, in welchem Sinne ber Ap. bie Bermehrung ber Sinbe als 3wed des Gesethes bezeichnet habe? Beza verwirft be Ueberfegung ber Bulg. und bes Grasm .: ut abundaret als nicht ausbrucksvoll genug, und fest an die Stelle: ut amplificaretur, welches er erflärt: ut auctior fieret, quam prins. Ebenfo Rölln., Meyer, Rüd., Fr.: Quare ut maxina existeret div. clementiae largitas, h. e. ut genus humenum in vitam restitueretur, lege per Mosen promulgata peccata multiplicanda erant, quorum permultorum venia maximam div. clementiae largitatem manifesta-Bare biefes ber Gebante bes Apostels, fo ware es freis ret. lich ein irrationaler, welcher der objektiven Wahrheit entbebrte-Diefe Wahrheit gewinnt er indessen durch die Erwägung, daß ja der Mangel an deutlicher Sündenerkenntniß auch für das subjettive Bewußtscon das Gebict ber Sünde felbft ges ringer erscheinen läßt (Beng.), fo bag wir, ben Tertes worten nach, ohne Bedenken als den Sinn angeben bur

<sup>\*)</sup> Dbwohl er nämlich zuerst erklart: πρόγχαιρον αύτοῦ δειχν την χρείαν ούσαν, sest er doch sogleich hinzu: χαι ού χυρίαν ού προηγοιμένην.

en: « ber göttliche Zweck bes Gesetses war, bas Gebiet ber Sünde zu erweitern», nur haben wir dabei hinzuzudenken: «in ben Augen bes Menschen.» Nach 7, 7. hat ja erft bas Ge= fes ihn die Luft als Sünde ertennen laffen\*). So auch fchon Aug. in mehreren Stellen, J. B. enarrat. in Ps. 102. T. IV .: Quare lege subintrante abundavit peccatum? Quia nokhant se confiteri homines peccatores, addita lege facti unt et praevaricatores. Praevaricator enim non at quisque, nisi cum legem transgressus fuerit; val. nes er gegen die Manichäer fagt, contra Faustum I. XIX. c. 7. Bn biefer Wirfung bes Gefetes fpricht Baulus 1 Ror. 15, 56. (Sin. 3, 20. 4, 15.), und auf entsprechende Beije finden wir Gal. 3, 19. bieje Birfung als Endzwed angegeben, wenn man ine Stelle, wie Ufteri (Baulin. Lehrbegriff 4. A. S. 66. und in Romment. zu ber St.) erflärt : « 11m bie unbefannten Gün= be ju bewußten Uebertretungen ju machen, wurde bas Gefet nichtiger halten, als bie won Reander in ber Pflanzung II. S. 530. g. A. aufgestätte. Auch der Form nach wurde diefer Stelle die unfrige stächsommen, wenn ber Ap. ftatt ro παράπτωμα den Ter= minus of magasaois gebraucht hätte; nach Rothe's Meinung fel bas vorher immer von Adams Sünde gebrauchte παράπτωpa bier in der That die Bed. von παράβασις haben, was wir us zwar nicht entschieden zu beftreiten, aber auch eben fo mes na au vertheidigen getrauen. Dagegen glauben wir, bag ber wher von uns angegebene Sinn auch noch bie Hinzunahme ber Beziehung zulaffe, daß bas Gefetz nach bem, was ber moftel Rap. 7, 7. 8. ausspricht, auch bazu bienen follte, bie verborgene Gündenluft noch mehr zu offenbaren. I biefem Sinne fagt Aug. in ber vorher angeführten St. ju \$ 102.: Non crudeliter hoc fecit deus, sed consilio micinae; aliquando enim videtur sibi homo sanus et agrotat, et in eo, quod aegrotat et non sentit, medicum non quaerit: augetur morbus, crescit malitia, quae-

<sup>\*)</sup> Koppe scheint auch an diejenige Erweiterung des Sundengebie= 168 3u denken, welche es durch die mosaischen Ritualgebote erhielt.

ritur medicus, et totum sanatur. Dlob.: « 9. bent i Ŵ. Die Sünde als eine wohlthatige Arzenei, die eine in ben im 16 ren edlen Theilen unerfannt wüthende Krankheit nach win htn hinaustreibt.» Bal. auch Calv. - Den Sat of z. t. **ní** e fönnen wir nur mit Rothe als Barenthefe nehmen, ba H . Ba uns alsbann ein viel befriedigenderes 3wedverhältnis ber 61 Ľ, ergiebt. Berbindet man Era mit únepen., fo ift der God **É**Ar bes Ap. biefer: « 280 bie Sünde mächtig geworben ift, wil <u>5)</u> bie Gnade überschwenglich mächtig geworden mit ben ti h zwede, bag fie zum Leben herriche wie bie Sunde zum In ٩. So konnte der Ap. allerdings fagen, obwohl man imme # Į warten wird, ber Gnade nicht bloß bie gleiche, fonden # İ überschwengliche Serrschaft beigelegt in feben. Bon Chri Ìх Erasm., Roppe u. v. a. ift baher auch bas liva nur aufam h. xuc genommen worden. Wie viel fcharfer und befriedigit the tritt aber bas Zwedverhältniß hervor, fobalb wir ben an in c Finalfat als Angabe des nächften, ben zweiten als Angabe 12 letten Zwedes anschen! vgl. bas Berhältniß ber gindiff Gal. 3, 14. 4, 5. Der parenthetische Satz giebt bann W 4 54 allgemeine Gefet an, woburch bas Berfahren Gottes in i h fem Kalle erflärt wird, und bereitet auf B. 21. vor. Roch and k 1 andern Grund gegen die gewöhnliche Anordnung ber Site flic wähnen wir. Ift ber Sat of de z. r. 2. biftorifch au inter h so fann ob nicht lokal genommen werden, man müßte 🗯 ٩ì fagen: «in ber Sphäre (Abäl. in eodem populo), # h bie Sünde mächtig geworden, hat fich gegenwärtig bie 600 10 übermächtig gezeigt. > Diefes fühlend und Roppe, Fr., bes gť zu der temporalen Faffung von Grot. zurückgefehrt (# đ, Ropte hat gar: «meffen Sünde» u. f. m.). Ċ. Rud ba felt bie Julaffigkeit, es habe ja auch Fr. nur Ein Ba Dij. bafür beigebracht, Eurip. Iph. in Taur. B. 320., w H ov allenfalls lokal fassen lasse. Das indes of ebens # i. i öπov (welches hier ein cod. Matth. hat), es ob in ber 90 Ľ quando vorfomme, ift felbft aus Baffow im Bortet. erfehen; andere Beifviele find Iph. Aul. B. 96. Hippol. 2. 649. h, 1 Doch können wir diese Bed. für die gewöhnliche Profa at ģ bann zugeben, wenn man Belege bafür beibringt; fo lange muffa wir glauben, daß die temporale Bed. wie bei ErJa, ErSo, R

**Sérds** sich auf die Poesie beschränkt habe. — Ak ist die i Erläuterungen gewöhnliche Konjunktion, der Charakter dieser karenthese ist ja der einer erläuternden Motivirung; der Aorist ist ach dem von uns angenommenen Sinne Bezeichnung des allges winen Erfahrungssatzes (s. zu V. 15.), bei der gewöhnlichen knicht ist er historisch zu fassen. *Yrzeprzeprozeiver* hat wie Ekomposita mit úrko, und wie auch schon das simpl. (s. zu U. 15.), nicht sowohl komparativen als superlativen Sinn, «sie in höchsten Grade wirksam»; von P. werden sonst diese emp. geliebt, vgl. úrzeprexär, úrzeprevoür u. s. w.

**B. 21.** Das πλεονάζειν des παράπτ. durch das Ge= f hatte bie höhere Absicht, daß, wenn es bei dem Menschen um vollen Bedürfniß der Erlöfung gekommen, dann auch die Stade fich in ihrer ganzen Fülle erweisen tonne. 216 Saupts byriffe ftehen fich gegenüber au. und zages, Sav. und Lun dinos: bem dia dix. entspricht Richts, schließt fich jedoch 8.21. an den ersten Sat in V. 20., fo last sich ohne Schwies ight dia vouov als antiftrophische Barallele hinzubenten. Ir w Javárw bezeichnet die Sphare, innerhalb deren die buch bas Gefetz zur vollen Erscheinung getommene Sunde fte unüberwindliche Herrschaft äußerte — er ift nicht mit Olodi., Rud., Fr. = dia ju nehmen - und Sav. fcbließt pour auch hier den physischen Tod ein, der ja durch die Sünde aft ben Stachel erhält, 1 Ror. 15, 56., ift aber gewiß bier von bem Apostel in feinem weiteren Umfange gebraucht wors ba. Den Unterschied der Präpos. &r und eis bestimmt Ben= sel: mors habet metam ac terminum: vita est perennis # divinitus intenta. Mors non dicitur aeterna, vita didur aeterna; genauer noch wird ber Sinn des Apostels ge= win, wenn wir, wozu bas Futurum in V. 19. und & Gwy fullevoovor B. 17. berechtigt, fagen: die Gnade herrscht in bieffeits er Lun, welche Herrschaft aber erft in ber Lun ainog ihr Ziel erreicht. Die Suzalogivy erklärt sich durch 8.17. und umfaßt auch hier, wie es bei dixalol xaraora9. ber fall ift, bie objektive und die subjektive Seite. Der 17. B. hat auf ber Seite der Sünde, wie auf der Seite der Gnade in unmittelbares und ein mittelbares Medium angegeben, bas napánt. und den els ápagthoas, die Swyea t. dix. und

ben eig Ino. Notoros. Auch hier tritt nun am Schluß bie Erwähnung besjenigen hinzu, von dem die dexacoosing ausgegangen ift, wofür Rothe mit Necht den Grund in dem Bedürfniß des Apostels gesucht hat, eine Art Dorologie hinzuzsfügen; auch Bengels feines Gefühl hat dieses herausgesühlt, er fagt: iam ne memoratur quidem Adamus, solius Christi mentio viget.

### Paraphrafe von Rap. V.

Da wir nun burch ben Glauben gerechtfertigt find, fo fteben wir in friedlichem Berhaltniffe mit Gott durch unfern Geren Chriftus, durch ben wir auch fortgebend ben freien, Butritt haben vermittelft bes Glaubens an bas Gnadenverhaltnis, in bem wir begründet find, und triumphiren in hoffnung ber gottlichen herrlichteit, die uns noch ju Theil werben foll. Richt nur dies, fendern wir triumphiren felbft in ber Gegenwart über unfen Drangfale in bem Bewußtscon, daß die Drangfal Standhaftigteit bewirtt, die Standhaftigteit Bemahrung, bie Bemahrung wieber bie hoffnung, und bie fo gewonnene Seffnung nicht befcamt, ba wir bas herrlichfte Dotument berfelben barin befigen, bas die Liebe Bottes wie in Strömen durch den heiligen Beift, welcher der Chriftenheit verlichen, autgegoffen ift. Denn es ift Chriftus, icon als wir noch Gunder waren, in gettlich feigefester Beit für bie Gottlefen gestorben. Run ftirbt taum Giner für einen rechticaffenen Re für ben Milbthatigen, von bem er Rupen gezogen, möchte Giner allenfalls noch es iba fich vermögen, bas Leben ju laffen. Ge ftellt aber Gott feine Licbe ju uns bar, bef, be wir noch Gunber waren, Chriftus fur uns bas Leben lief. Um wie viel mehr merten wir nun, ba wir durch feinen blutigen Lod ein fur allemal bie Stechtfertigung empfangen, von gottlicher Strafgerechtigteit errettet werben, benn wenn, be mir uns noch im Buftmite ber Feinbichaft mit Gott befanden, er aus freiem Erbarmen burch den Lob feines Sohnts uns verföhnt hat, wie viel mehr werden wir nun, da wir verföhnt find, bei dem Echen bes Cohnes und feiner fortgehenden Thatigteit fur uns errettet werden. Richt nur bif, fondern wir triumphiren in Gott burd Chriftum auch fcon gegenwärtig, ba wir nun Ne Berfohnung erhalten haben.

So tonnen wir benn fagen, bas wir in Chrifto wieder gewonnen haben, was in bem erften Anfanger ber Denfcheit verleren ging. Denn wie burch Ginen Denfden be Gunde zuerft in bic Menfcheit Eingang gefunden bat und burch bie Gunde bie Lebelherricaft und auf demtelben Bege nun auch zu allen Denfchen ohne Unterfchied ber It bindurchgebrungen ift, infofern in allen bas Gundigen ju Tage getommen ift - ich for in allen, benn bis zum Gefege war die Gunde in der 28clt, es wird aber die Sunde, m tein Gefen ift, von ben Denfchen nicht in Rechnung gebracht, aber boch fuhrte ber In bas Sterter auch unter ben Menfchen von Adam bis auf Mofes auch über bicjeniga, welche nicht abnlich wie Atam ein positives Gebot übertreten hatten, in welchem afer Infanger ber Denfcheit ein Abbild beffen, ber ba tommen follte, tiegt - ja vielen verhalt es fich nicht mit bem Gundenfall gerade fo, wie mit bem Gnabengefchent, ben wenn durch ben Gundenfall bes Ginen bie große Maffe bem Lobesreiche verfiel, fo begreiflicherweife bas, mas burch die Gnabe Gottes und burch die Gnabe bes enten Einen Menfchen Sefus Chriftus gewirtt wurde, eine überfcwengliche Birtung auf We Daffe gemefen. Much ift bas Gefchent felbft nicht mit ben Beftimmungen eingetreten, nie tas, was burch ben Ginen Gundigenden gewirtt murde; hier namlich fteht auf ber eines Seite eine richterliche Drohung, welche von Ginem Menfchen aus zum Berberben aus fclagt, bort ein freies Gnadengefchent, bas von ben Gunden Bieler ben Ausgang nimmt und biefe nicht blog aufhebt, fondern in einen Buftand der Rechtfertigung ausfchigt. Benn nämlich durch ben Gundenfall des Ginen das Lodesreich bas Scerter geführt bat burd Bermittelung Diefes Einen, wie viel mehr werben biejenigen, welche die Ueberfdwenglichteit ber Gnabe und bes Gefchentes ber Gerechtigteit empfangen, in bas Leben verfest werden und, durch bas Leben der herrichertraft theilhaftig geworden, bas Scepter führen turch ben Cinen Sefus Chriftus. Go mic alfo burch ben Gundenjall bes Ginen fur alls

300

nichen es ausgefchlagen ift zum Berberben, fo wird auch burch bes Einen Gerechtigteit für alle Menfchen ausschlagen zu einer Leben gebenben Rechtsertigung; benn fo wie ich ben Ungehorsam bes Einen Menfchen bie große Maffe wirtlich zu Gundern geworden

fo wird auch durch ben Gehorfam des Einen die große Maffe wirtlich der Gerechtigtheilhaftig werben. Go bewegt fich benn Berberben und hell der Menschheit zwirm ben zwei großen Angelpuntten, Abam und Ehriftus. Und das Gefes? das Gefes it t baneben eingetreten, nicht um die Eunde aufzuheben, — denn das rermochte to ht — sondern vielmehr bamit das Gebiet der Eunde erweitert werde — wo nämlich i Minde überhand genommen, da wird erft die Gnade recht überschwenglich — damit, wie die Gunde das Geepter geführt hat vermittelft des Gespess in dem Ardeseriche, so mit bie Gunde das Geepter geführt der Gerechtigteit im Leben und zum ewigen sien durch Jelum Christum, unfern Arren.

# Rapitel VI.

8. C

#### Inhalt und Theile.

1) Es ift unmöglich, daß diefer Glaube mit dem fortgehenden Guns mbienste bestehe, benn der Xod Christi ist auch der Xod unsers alten tenschen, B. 1 − 11. 2) Wir stehen unter der Gnade, und so wird die finder nicht mehr über uns herrschen: wir folgen ihrem Juge und dienen r, wie vorher der Gunde, B. 12 − 23.

Bgl. eine gründliche Behandlung dieses Rap. in der Differtation Essai exégétique sur le chapitre sixième de l'épitre aux Romains, par H. Oltramare, Genève 1838.

## ) 2. 1—11. Es ift numöglich, daß diefer Glaube mit dem fortgehenden Sündendienste bestehe, denn der Tod Ehrifti ift auch der Tod unfers alten Meuschen.

B. 1. 2. Das πλεονάση weist bestimmt auf B. 20. urüd; ber vortige Ausspruch gab ganz auf gleiche Weise zu iner irreligiösen Folgerung Veranlassung, wie 3, 4. und war on Markion zur Unterstützung seiner Ansicht von dem bemiurischen Ursprunge bes mosaischen Instituts benutzt worden. Es icht, wie Fenelon fagt, neben jeder Wahrheit ihr Schatten ier, und neben der größesten der größeste. So darf es nicht ernen gemißbraucht, in die größeste Bahrheit des Christenthums, venn gemißbraucht, in die größeste Verkehrung ausartet. Dieß ilt nun von der christlichen Lehre der Enade und ber Frei= eit, daher ähnliche Abwehr des Mißbrauchs wie hier auch dal. 2, 17. 5, 13. 1 Petr. 2, 16. Jud. 4. Sanz überwie= end sprechen die Handschriften für den beliberativen Konjunstiv

enuérouser, vgl. zu 10, 14.; ver Ind. würde übrigens ben felben Sinn geben. Auch bei Rlaffifern fchmanken in folden Fällen die mss., f. Gur. Iph. in A. B. 16. ed. Bothe, ma Birgil. Aen. 2, 322.: quo res summa loco Penther! quam prendimus arcem? Bon ber Formel ti our door uer: (7, 7. 9, 14.) gilt ganz, was Jacob zu Lufians Tor. S. 39. von ber Formel ti qýg; bemerft: admirationem den quadam visa sive audita ita exprimit, ut orationem aimet locumque particulae conclusivae interdum obtinent Mit berfelben Formel des Abscheues un yévoiro wird an hier, wie 3, 6. eine folche Folgerung zurüchgewiefen. De Gegensatz wird zunächft nur in der Form eines unleugban Kaktums ausgesprochen, bie folgenden Berfe begründen i Fattum durch bie fymbolische Bed. des Taufattes, welchen in ber, ber will Chrift heißen, an fich vollziehen laßt. Ude Sorig f. zu 1, 25. Άποθνήσχειν τινί (Gal. 2, 19.) bem Dat. ber Rücfficht vgl. anogrhonser and reroc (R. 2, 20.). Der Aor. aneBavouer ift vielleicht ichon mit be ftimmter Beziehung auf die Bedeutung ber Taufe gefest, wie leicht auch nur ber Ausbrud bes Bewußtseyns, der Luft an be Sünde erftorben ju feyn, und ber Gebanke an bie Taufe at beim Schreiben des ganzen Sates in bas Bewußtsenn des th getreten. Das völlige Erftorbenfenn ber Enigvula will be Ap. hiemit nicht ausfagen, fondern nur bie Entschiedenheit in Willensrichtung für das Gesetz Gottes, fo daß feine ander als die Schwachheitsfünde ferner Raum hat \*). Die Rich tung des Gemüthes geht nunmehr auf denjenigen hin, m burch feine Liebe unfere Gegenliebe geweckt und uns babut ju feinem Eigenthume erfauft hat. 2. 11. 14, 8.

B. 3. <sup>3</sup>H wie 3, 29. 7, 1. zur Einführung eines uns Argumentes, ober einer neuen Seite ber Sache bei Bornte

302

<sup>\*)</sup> Zug.: cum id praestiterit gratia, ut moreremur peccata, quid aliud faciemus, si vivemus in eo, nisi ut gratiae simus ingrati? Neque enim qui laudat beneficium medicinae, prodesse morbos dicit et vulnera, a quibus illa hominem sanat, sed quanto maioribus medicina laudibus praedicatur, tanto magis vituperanto et horrentur vulnera et morbi, a quibus liberat, quae ita laudato (de spir. et litt. c. 9.).

ung, daß das Vorhergegangene noch nicht hinlängliche Be= istraft gehabt habe. Daß Soor hier irgend ftärker fei, als twes, bestreitet De y., Fr., es ift aber gang unzweifelhaft, t es bem lateinischen quotquot sunt entspricht, « fo viele n uns auf Christum getauft worden find > und, wie Reiche gt, « jebe Ausnahme ausschließt. » Auch Gal. 3, 27. ber Attlifteri zu dem oool eig Xolordy ebanrioInre, dag es it ohne Rachdrud fei. Die Formel Banrigeo Dat eic bes duet das Objekt, in Bezug auf welches die Taufe vorge= mmen wird, daher auch die Formel Bantio-nval en ovore Apostelg. 2, 38. und er th drouart Apostelg. 10, 48. tipprechend und daher zur Bestätigung dienend ift die rabbi= שנ formel: בו הוריו שבל פלני בשם עבר wofur auch Wbftrafta ftehen עבריה und הירות (Vitringa Observ. 1. III. c. 22. Selben: de jure naturae et gentium Q., 3. ber Jube von Selig B. 5. S. 71.). Man erfläre uberall « mit Beziehung auf den Namen eines Rnechtes», tit Bezug auf die Freiheit.» Eben diese Bed. der Formel t fich nun auch bei eig Iavarov avroü festhalten. Die ufe in Bezug auf Christum schließt in sich die mit ihm ein= tehende Gemeinschaft, Diefe Gemeinschaft ift bann auch eine meinschaft mit feinem Tobe, indem der vielfach vom Apostel nauchte Ausbruck bes ovranográfoxer und ovoravoovogal Xoloro auf der Idee des Uebergehens des geiftigen Chriftus F bie Gläubigen beruht, fo bag ber Prozes bes hiftorischen riftus fich in ihnen wiederholt \*). Nun fragt fich weiter, biefer Barallelismus ein rein formeller, äußerlicher fei: « wie Friftus ben leiblichen Tod geftorben, fo muffen wir einen gei= Jen sterben», — Aug.: satis elucet, mysterio dominicae ortis et resurrectionis figuratum [esse] vitae nostrae teris occasum et exortum novae (de spir. et litt. 10.) — oder ob ein faufaler Zusammenhang und eine qua= nive Gleichheit des Todes Chrifti und des Mitsterbens der

<sup>\*)</sup> Beng.: qui baptizatur, induit Christum Adamum secunm, in Christum totum adeoque etiam in mortem eius baptiur, et perinde est ac si co momento Christus pro tali homino talis homo cum Christo pateretur, moreretur, sepeliretur.

Gläubigen ftatt finde. Es läßt fich nachweisen, daß Bankt im lebendigen Bewußtfeyn jener Gemeinschaft mit ben geht zigten Erlöfer, je nach ben verschiedenen Beranlaffungen w schiedene Seiten der Gleichheit mit ihm hervorhebt. 2 Rr. 10. 11. ift es bie Ronformität äußerer Leiden und Tobesacht Die er hervorhebt, ebenfo parallelifirt er bas Schwachient bie Gottestraft, deren er fich zugleich bewußt ift, mit ber densfähigkeit und der hierauf gefolgten Gottestraft Gi Rom. 8, 17. 2 Tim. 2, 10. 2 Ror. 13, 4. An de ftellt er jedoch unfer Absterben ber Sunde mit ber Rren Chriffi in Barallele, 2 Ror. 5, 14. Bhil. 3, 10. Gal. 2, 5, 24. 6, 14. Hier fommt nun vornämlich eine boppetit ficht in Betracht: Christus ift für die Sunde gestorben, i er das Strafleiden ber schuldigen Menschheit getragen bieß ift ber Sinn, ber auch in bem Ausbrude ry ang anesaver B. 10. liegen tann. Diefe Seite ber Sache Auge gefaßt, ließe sich das parallele Berhältniß fo faffen: 🖬 fein Sterben hat Chriftus die Schuld getilgt und dankt Rraft ber Sunde gebrochen, der glaubige Menich hat eine t Berfonlichkeit erhalten, Christus lebt in ihm; fo weiß a benn felbft von der Schuld frei und burch biefes Bewuf ist auch für ihn bie Kraft ber Sünde gebrochen. Die Oa schaft mit bem Lobe Christi ift also zugleich bie Gemein mit einem Zustande, in welchem mit bem Schulbbewuff auch bie herrschaft bes fündlichen Brincips gebrochen und gehoben ift. Eine andere Auffaffung mare bie: ber St war für Chriftum bie lette Aeußerung ber Sunde gegen # er hat nunmehr aufgehört in einem leidentlichen Beit zur Sünde zu ftehen; auch im Gläubigen wiederholt fich fes Verhältniß, der Christus in ihm hat feine leiden Beziehung mehr zur Sünde, sondern lebt nur für Gott. 🛡 unter den Reueren vorzüglich de 28.: «Der Tod tonnte als versöhnend betrachtet werden, aber er ift hier in fittige Bedeutung genommen, infofern er der Uebergang ju 🗰 neuen herrlicheren Leben war», im Wefentlichen auch Chith Erasm., Schlichting u. A. Die zuerft erwähnte des Parallelismus findet fich namentlich von Luth. # 2, 20. flar ausgesprochen: loquitur hic de illa sublis

crucifixione, qua peccatum, diabolus, mors, cruciitur in Christo, non in me. Hic Christus solus omnia it, sed credens crucifigor in Christo per fidem, ut et hi illa sint mortua et crucifixa. Bon Bullinger wird nentlich dieß Moment an der Taufe hervorgehoben, daß teinesweges den Tod Christi symbolischerweise barftelle, h zu einer geistigen Nachahmung aufzufordern, vielmehr mefelbe eine Gemeinschaft des versöhnenden To= l und erst baburch causa efficiens des geistigen Abbens. In neuerer Beit hat Diefe Ansicht vorzüglich Uftes Ju jener Stelle bes Briefs an bie Gal. und im Baulin. rbegriff 4. A. S. 211 ff., wiewohl mit einigen Modis Konen vorgetragen, benen wir nicht beiftimmen. Bir glau= , daß fie genau fo, wie wir fie ausgesprochen haben, in or. 5, 14. 15. liegt. Das doa oi narres anédaror benet zwar ein geiftiges Mitsterben — wie wir oben 292. übersetten '- aber zunachft nur in bem Sinne «fo B ber Gläubige fich felbft als gestorben», nämlich infofern Thriftum in sich aufgenommen, weil nun aber bas bantbare oußtseyn für die Aufhebung der Schuld auch ein neues Le= mit sich führt, fo folgt 2. 15. der Zwecksatz mit ina, wie an unferer St. in B. 4. In diefem Sinne hat der Av. ) hier von einer Taufe zur Gemeinschaft mit dem Tode ifti gesprochen; er fchreibt ber Taufe bie Wirtung ju, einen heil an dem versöhnenden Tode felbst zuzusichern. Nur Ei= a Einwande ift noch zu begegnen, daß hämlich nach diefer ficht ber getreuzigte Mensch ber neue Mensch in uns ift, - nämlich an Christi Tode Antheil hat, nach B. 6. r und Gal. 5, 24. ift ber alte Mensch ber Gefreuzigte. Allein bas Theilhaben an bem ftellvertretenden Tobe rifti eben ben Tod bes alten Abams mit fich jrt, und der alte und der neue Mensch doch Ein Kon= Luum bilden, fo konnte der Ap. auch hier verschiedene Bezie= igen hervorheben, val. ju B. 6. Ber nur abftraft ju benten egt, wird fich in folchen steten Wechfel ber Beziehungen nicht finden wiffen und barin Unflarheit fehen. Das Faktum, baß dem Denken des Ap. folche überaus fonkrete d. i. zusammen= vachsene 3deen und Bilder vorfommen, ift unleugbar, f. zu R. 7. Tholud, Romment. 1. Rom. Br. 20

" bie Einleitung. Ift es aber nicht vielmehr ein Zeichen gem gen Reichthums? Giebt biefe Beschaffenheit nicht feinen 200 ten und mehr ober weniger dem göttlichen Borte überhaut ben Charafter ber Unerschöpflichkeit? Auch bei Johannes in bet fich biefer Reichfinn, und wer wie Deper in feinem Am mentar jede Annahme bes Doppelfinnes bei biefem Enm liften für Willfür hält (S. 89. 130. u. a.), verichlieft Mehr hierüber nothwendig das Berftändniß deffelben. ich in ben Beilagen zum Brief an die Sebräer gefagt, mb Motto bazu aus hamann zeigt, bas auch bie neum M folche tieffinnige Redeweise kennt, und zugleich, daß fie fen würdigen gewußt hat. Aus eben diefem Grunde wideninin wir auch hier ber Anficht nicht, daß ber Ap. noch andere Mente vor Augen hatte, als den von uns angegebenen Barallelismi Da gezeigt worden ift, daß feine Lebendigkeit eben biefen W genftande einen unerschöpflichen Reichthum von Bezichunge abgeminnt, - es hat z. B. das ovupopovueros za Janin avrov Bhil. 3, 10. wohl eben fo fehr eine Beziehung auf Mitleiden als auf das Mitabsterben — fo find 🗰 ber Annahme nicht entgegen, die sich z. B. bei Mel., U findet, daß dem Ap. zu gleicher Zeit auch die zweite Beziehn hi welche wir oben S. 304. erwähnten, vor ber Seele geftanden bie Belcher von beiden man auch beitrete, so erweist sich bei im ŧ. von ihnen der Parallelismus als ein bloß formeller. St b ben Neueren, Rück., Dloh., Fr., wird bemerkt, baf W ì eig ròv Jávarov nicht eine Forderung an die Gläubig ł nicht etwas, was fie zu leiften hätten, fondern etwas. ki an ihnen vollzogen fei, bezeichnen müffe, und wird biefes 'n dem folgenden ovreragyuer our erwiesen. Unferer and k nach tann jedoch beides dem Sachverhältniffe nach nicht m ĺ. getrennt werden: die Taufe ift ja beides, fowohl ein Gut i. unterpfand, eine Mittheilung Gottes an uns, als auch ein h, löbniß Gottes an uns, wie 1 Betr. 3, 21. es ausspricht. De ġ folgenden Berfe vorgreifend haben wir nämlich weiter jur 6 örterung bes Parallelismus über ben Taufritus biefes u k merten: bas Untertauchen bes ganzen Menschen bei ber Int þ und bas Auftauchen bezeichnete bas Darangeben bes frühm Lebens in allen feinen Beziehungen, vgl. Suicer Thes. T.I.

, v. aradvois. So fagt Chryf. zu Joh. 3.: nuiv xataεο Εν τινι τάφω τω ύδατι καταδυόντων τὰς κεφαλὰς παλαιός άνθρωπος θάπτεται, και καταδύς κάτω κρύreral ölwg xai xa9ánag. Wenn nun ber Ap. schon an mb für fich zu der Behauptung berechtigt war, daß die Taufe mr Gemeinschaft mit Chrifto auch die Taufe zur Gemeinschaft it feinem Tode mit in fich schloß, fo fonnte er diefes um fo in, wenn die Taufe als Bild des Todes des alten Men= inen aufgefaßt wurde. Noch genauer deutet er nun bieß Fundol aus, wenn er das Untertauchen nicht bloß als ein Sterben, fondern auch als ein Begrabenwerden barftellt; Bens gel: sepultura mortem ratam facit, Dlsh.: «das Beminis entricht den Menschen ganz den Augen, es ift alfo geich ber Bernichtung. » Daffelbe Bild Kol. 2, 12. Indem He Laufe das Recht der vioesoia und die Schuldaufbebung michert, wird durch fie der alte Mensch objektiv für aufgeho= ien erklärt; indem der Mensch biese Handlung an sich voll= jeben läßt, leiftet er aber auch zugleich bas Gelübbe, diejenige Befinnung zu hegen, welche ein folcher Gnadenerweis mit fich fibrt. So findet alfo beides in der Taufe ftatt: es thut der Renfch und es wird an ihm gethan.

B. 4. Bon Cal., Bolf, denen fich Binger in bem Brogr. zu der St. anschließt, ist eis r. 9an. statt mit Banr. ait ourstag. verbunden und vom Absterben der Sünde ver= fanden worden, allein mit Recht wird eingewendet, daß blefe faffung der Argumentation des Ap. entgegen ift, und daß der Ausbrud «in ben Tob begraben werden» fein paffendes Bild fi (Fr.). Die Taufe in den Tod Christi ist, wie zu B. 3. benerkt worden, die faktische Erklärung, daß aus Onaden ber de Mensch als aufgehoben angeschen wird; wer bieg bankbar Magigt, lebt ein neues Leben und eben dieß war Gottes 216= w, wa nehme man daher redixwc. Dià rñg dóEng in wir Berbindung fällt auf, indem man rng durauswy oder ng drepyeiag, wie Rol. 2, 12. erwartet; allein doza und dirauic find verwandte Begriffe, val. die Bed. des hebr. is und k LXX. in Bf. 68, 35. Jef. 12, 2., Rol. 1, 11. ift verbunden rearos rns dózns. Es umfaßt die göttliche Sóza Alles, was bu Schöpfer vor dem Geschöpf auszeichnet, und fomit auch 20 \*

bie Allmacht. Die Setzung bes Substantiv xauvorne is. Zwng statt bes Abjektiv & xaun Zwn (7, 6.) bient dan, we Begriff der Neuheit noch mehr hervorzuheben, vgl. 1 Zim. 4 Rol. 2, 5. Winer in der Abh. de abstracti pro en positi in N. T. caussis und Gramm. §. 34. 2. noft bort citirten philologischen Schriftstellern.

B. 5. 6. Die Todesgemeinschaft mit dem Erlöfer mit ber Lebensgemeinschaft fo genau zufammen, bas fich erwarten läßt, daß, wer die eine übernimmt, fich der a entriehen werde. Wir beginnen die Auslegung biefer ! mit dem δμοίωμα του θανάτου αυτου; nach dem u & Bemerkten bezeichnet dieses ein dem Tode Chrifti abn Sterben. Duppvrog ift bas, was mit einem Andern m entsteht, wächft, daher « jufammengewachfen » und wie con tus «verwandt.» Den Sprachgebrauch haben entwidelt ? observ. sacr. S. 352., Reiche und noch genauer Fr. # St. So ergiebt fich ber Ginn: «wenn wir mit einen Tobe Chrifti ähnlichen Sterben zusammengewachsen find, «innige Gemeinschaft haben»; man hat den Ausbrud 1 mit Unrecht «plastisch» genannt, es liegt das Kräftige paulinischen Styles zum Theil in folchen finnlich anschauß Ausdrücken, vgl. B. 18. 7, 4. 2 Ror. 4, 10. Gal. 6, Rol. 2, 14. 15. Die mit ovr zufammengefesten Abje regieren fowohl ben Dativ, als ben Genitiv, und auch m man ouµqurog als Subft. nehmen wollte, fonnte Dato Genitiv bamit verbunden werden, weßhalb denn nichts him ben Genitiv rys arastásews bireft von súnguror abb ju laffen, ba, noch einmal ouoicuari babei zu ergännt. gewaltsam wäre. Alla ift von vielen Auslegern but Annahme eines ausgelassenen od udvov falsch erklärt, fchon von Raphel richtig gefaßt worden; es fteht im Rat von hupothetischen Vordersätzen und bient zur Berftärfung Schluffes, Seinborf, Protag. S. 618. Sartung Bat lehre II. S. 40. Ruhner II. S. 440. Das Rut. Boopt ift von den Ginen (1. B. Seum.) als Bezeichnung der Erwat genommen worden, von den Andern imperativisch als 3400 bes Sollens (Reiche, Bing.), von Fr. als Bezeichem bes Bollens, von Seml. als Andeutung einer Schuffif on Rück. so, daß es dasjenige bezeichnet, was nothwendig ms dem Sterben mit Christo refultirt. Richtet man babei auch noch den Blick auf B. 8., so könnte man felbst dem Gedanken Raum geben (Detum., Corn. a Lap., Wetft.), es fet ron der leiblichen Auferstehung die Rebe (vgl. 1 Theff. 4, 14.). Da ieboch ber Rontert diese Bezichung zu deutlich ausschließt, bietet fich bie Ansicht von Limb. und Roppe bar, daß ne Doppelbeziehung ftatt finde. Doch liegt in biefer St. this, was ju einer folchen Annahme nöthigte, und fo fagen wir mit de 2B.: «es ift das Fut. der logischen Folge aus der Rimiffe, mit der in ber Natur ber Sache liegenden Borftel= ing ber zu löfenden Aufgabe, alfo aufforbernd»; fo erflären Chryf., Bulg., Batablus, Calv., Roppe, Dlsh., Rid. u. v. A. Abzuweisen würde babei bie Uebersetung ber Befcito, Bulg., Luth. complantati feyn, deßgleichen bie von Erasm., Calv. insititii, bie erstere giebt keinen paffen= ben Sinn, und beide find dem Sprachgebrauch entgegen. Reben biefer weit verbreiteten Auffaffung verdient nun aber auch die bon Erasm., Beza, Castell., Grotius, Fr. angenom= mene Erwägung, welche auch ber Uebersebung von Luth. ju Grunde liegt. Von der vorher erwähnten abzugehen, fann samlich theils der Konstruktionswechscl bestimmen, den sie an= nimmt, daß ośµqvxos unmittelbar hinter einander mit bem Dativ und Genitiv fonftruirt fevn foll, und noch mehr bas Bebenken, bag man boch dei dem Apostel eine Aussage über He innige Gemeinschaft nicht sowohl mit einem dem Tode Grifti ähnlichen Sterben, sondern vielmehr mit bem Tode Grifti felbst erwartet. Nun könnte man oungovol substantis Mich faffen und avro bazu erganzen, und es ergabe fich ber chiade Sinn: « benn wenn wir Engverbundne geworden find (mit bem gestorbenen und auferstandenen Christus), vermöge thes bem feinigen ähnlichen Todes, fo werben wir ja boch auch Engverbundne mit feiner Auferstehung.» 3ft biefe Ronftruftion and julafila, fo ift fie boch jedenfalls weniger natürlich, bas vuporoe, felbft wenn man adrof bazu bentt, fteht fo tahl, m Bedanke tritt erft flar hervor, wenn man Sly to Xoloto agangen wollte, auch würde biese Auffaffung mehr bie (als Plagianisch und socinianisch von den Orthodoren bezeichnete)

fubjektive Achnlichmachung begünstigen, welche boch, wie wi gesehen haben, weder in den vorhergehenden Berfen liegt, mi überhaupt in den Vorstellungen von ovranoIrnouen. G verbient benn die zuerft bargelegte Ronftruftion, unferer Ankie nach, entschieden ben Vorzug. Der plögliche Bechfel in Ronftruktion fann kein Hinderniß feyn, und bas Bebenin, daß boch eher von einer Gemeinschaft mit dem Tobe Chai als mit einem feinem Tobe ähnlichen Sterben bie Rebe fo follte, verschwindet ebenfalls, wenn man erwägt, bag ber an druck « bie Achnlichkeit feines Todes» eben fo, wie vorha # Reuheit des Lebens Einen Begriff ausmacht, und daß in in Aufchauung bes Apostels ber geiftige Lob ber Christen all innigfte mit bem Tode Christi felbst zusammenhing. — Dit bem Fut. eoone augleich eine Aufforderung lag, fo f ber Ap. bie Erwägung an, burch welche biefe Auffordam defto eher realisirt wird. Der an Christi Gerechtigkeit st habende Mensch ift eine neue, in einem neuen, heiligen gebat elemente fich bewegende Berfönlichkeit. Dies involvirt ein fterben ber früheren Berfönlichkeit, und ba dies in Folge Gemeinschaft mit dem Berföhnungstode eintritt, fo wird es in Mitgefreuzigtwerden mit Christo genannt. Der Beariff W alten Menfchen ift ber ber Berfönlichfeit vor ber anyéwnois, in welcher ein neues 3ch entsteht, das burch u Glauben an Gottes Wort aus bem Samen bes göttliche Geiftes erzeugt ift (1 Betr. 1, 23.); ihm fteht gegenüber i καινός. νέος άνθρωπος, die καινή κτίσις Rol. 3, 10. 2 St 5, 17. Eph. 4, 22. und dazu Harles. So wie, wenn 🗰 her von dem Mitsterben des neuen Menschen die Rede m biefes eine zwiefache Beziehung zuließ, fo hier auch das 🗩 gefreuzigtwerden bes alten Menschen: bas Absterben ber Sik und die Theilnahme am Verföhnungstode. Die Auslegung griechischen Interpreten, sowie der katholischen, focinianife und arminianischen, neigt hier zu ber ausschließlichen Bezich auf das Absterben der Luft der Sünde, und ebenso fammtig neuere Kommentatoren, wogegen einige der älteren luch 🗯 reform. Ausleger auch hier eine Beziehung auf die justitis 🖛 putata erkennen: ber alte Menfch, b. i. bie Sundenfchub # nach Rol. 2, 14. 15. 1 Betr. 2, 24. mit an's Rreus geschlags

Cal., Cocc. Allein nicht bie Schuld ber Sünde tann burch 1. av 90. bezeichnet werden, fondern nur bas Brincip, bie ergie ber Sunde. Dieses flirbt - wie die vorhergehende enreihe gezeigt hat - ab, indem der neue Mensch, der sich per Gemeinschaft mit bem Berföhnungstode weiß, ber alles, 3 Chriftus gethan und gelitten, als fein eigenes weiß, fraft es Bewußtfenns allem bem an fich felbit abfagt, mas nicht Christo ist. Bucer: ea tota (crucifixio) pendet a morte isti, et spiritu eius efficaciter pecc. redarguente in is perficitur. Sehr erläuternd ift Gal. 2, 20. Das alte bat der Ap. in den Tod gegeben, erkennt nur Christum in als fein wahres 3ch und diefen lebt er, allein er ift fich be= it, daß das Cyv er sagei boch noch vorhanden ift: fraft Bewußtseyns des Versöhnungstodes aber, in deffen Gemein= ft fich fein neuer Mensch weiß, tröftet er fich, daß ihn bieß Gott nicht mehr ftrafbar macht \*). — Karagyeir wird im öhnlichen griech. Sprachgebrauch eben so angewendet, wie r «zu nichte machen» zur Bezeichnung einer relativen Bertung, ber Aufhebung ber Thätigkeit; bei 9. findet fich bieß rt 25mal, es gehört alfo, wie auch Gregor von Ruffa erkt, ju feinen Idiotismen, und an mehreren Stellen ift es bogmatischer Wichtigkeit, die Bed. näher zu bestimmen.

<sup>\*)</sup> Rach ber gangbaren Angabe foll ber Ausbrudt wird rabbinischen Sprachgebrauch angehoren, in welchem er fo viel bedeute So giebt Schottgen zu biefer St. an mit Berufung ben Sohar chadasch f. 29. a. In ber Musg. diefes Buchs, welche in ber Berliner Bibliothet befindet (irre ich nicht, fo ift es bie Rras r), tommt gwar G. 29. a. קרמאה vor, allein in einem 3us nenbange, mo es beutlich nur auf ben himmlischen Urmenschen geht. Das übrigens bicfes Buch beweifen, welches - ber leste Sprößling ber ur = Litteratur - erft 1599 zum erftenmal gebruckt worben und :fceinlich nicht viel fruher entstanden ift? Außerdem tennen wir nur Ausfpruch bes Salmub, Sr. Sevamoth, f. 62, 1 .: "". , Gin Profelnt, ber ubertritt, ift wie ein fleines " - und ben mehrmals von Proselyten bes Judenthums gebrauchs Zerminus בריאה חרשה, neues Gefchopf." Dan fieht, bas biefe ichnungen mit benen bes Ap. nicht geradezu identificirt werden konhatte indeffen auch der Up. bas Bort von ben Rabbinen entlehnt, ire es boch nur eben bas Bort, benn ber Gehalt, welchen er ihm , ift boch wescntlich verschieden.

und zwar dahin, daß es nicht ein absolutes «vernichten», sw bern ein Aufheben der Wirksamkeit» ausdrückt; so 1 An 15, 24., über welche St. der vorher ermähnte Rirchenvatan feiner trefflichen Rede über 1 Kor. 15, 28. (bie erste im 24 ber Parifer A.) eingehend handelt und xarapyeio9au, M «Unwirksamgemachtwerden» von vnoraooeo9ac, den in willigen Sichunterwerfen unterscheidet; für bas chab. 🗯 «unthätig machen», kommt xarapyeiv auch in den LAL Esr. 4, 21. 23. 6, 8. vor. Auch in der Konftruktion zur yeio Jal and R. 7, 2. 6. zeigt fich diese Bed., benn ihren Gin hat nur ber Spr. ganz genau übertragen können: 🕹 🖞 i. e. in eum statum redacti sumus, ut otiari a lege w bis liceat. Tò  $\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha \tau \tilde{\eta} \varsigma$   $\dot{\alpha} \mu$ . wird man nicht von m herein als Bezeichnung des Leibes im eigentlichen Sime fehen, der nicht sowohl (Böhme, Rück. 1. A.) bas But ber Sünde, aber boch ber Knecht ber Sünde ift, fo bas d au. eben fo die nähere Qualität bezeichnet, unter welchat hier in Betracht kommt, wie rys saoxós mit rov súpan verbunden Rol. 2, 11. und auch - wenngleich mit motio tem Sinne — Rol. 1, 22. Diefe Auffaffung hat indes M denjenigen Auslegern Bedenken erregt, welche fich über hatten, daß ή σάρξ im vaulin. Sprachgebrauch nicht geram die Leiblichkeit bezeichnet, und welche daher Bedenken trugt burch eine folche Erflärung unferer Stelle ber manichaife Anficht Vorschub zu thun, als ob der Ap. in gleichem Sm σώμα und σάρξ als Princip der Sünde bezeichnet 🚧 Reander (Pflanzung II. S. 511. g. A.) erwähnt zwar, 🕷 Dieje Anficht durch unfere Stelle begünftigt werde, ohne im zu fagen, wie fich diefes Bedenken entfernen laffe, 3. 90 ler (Lehre von der Sünde I. S. 188 ff.) ist dagegen sehr 💏 führlich auf die Frage eingegangen, ob wirklich durch 🗰 Stelle, so wie durch Rom. 8, 13. Rol. 2, 11. die Leibli als Brincip ber Sünde bezeichnet werde. In unferer Sun fo wie Rol. 2, 11. glaubt er der Unficht von Chryf., Theoph Ambr., Grot., Bähr zu Rol. 2, 11. beitreten zu mit daß durch owum der Begriff des gegliederten Organism ausgedrückt werde, wofür schon die früheren Ausleger Rol. 34 zur Unterstützung anführten. Man wird jedoch Reiche M

mmen muffen, bag bas bloße Wort Leib feinesweges bint, um sogleich an ein gegliedertes Ganzes zu denken; ber nwurf Müller's u. A., bag, wollte man an ben wirflichen b benken, diefe Stelle, fo wie Rol. 2, 11. geradezu den Bumord empfehlen würde, hat feine Kraft, ba an unserer elle xarapysiv wie sonft verpour von der Aushebung der infamkeit gebraucht ift, in Rol. 2, 11. aber bie anexovois ) in dem comp. σωμα της σαρχός dem Sinne nach auf t Genitiv bezieht, und nicht auf owua. Auch wir würden te Bebenken in demfelben Sinne fagen: «den Sünden leib nichten, abthun», der Genit. aber dient befanntlich im Gries Hen dazu, unsere subst. comp. auszudrücken. In Kol. 3, 5. n nimmermehr µély geradezu Bezeichnung der einzelnen inden feyn, es ift vom Unwirkfammachen der Leibesglieder Rebe, infofern in ihnen die nachher erwähnten Lafter thatig erweisen. Eber kann man sich zu der Annahme Hließen, daß ber Ap., um den Ausbruck plastischer zu mas n, ba er eben vom Rreuzigen fpricht, ber Sünde auch einen b beilegt (Theod., Beza, Pisc., Cal., Dlsh.); jedoch fie nicht bie zunächst liegende Ansicht, und ftütt fie fich auf angegebenen dogmatischen Grund, fo bietet fie feine entscheis be Hülfe, indem 'immer noch bei Röm. 8, 13. daffelbe dog= tifche Bedenken zurückleibt, ja auch in unferm Abschnitte fie das er ro group ouw ownart gegen fich. Andere hot., Schöttg., Roppe, Flatt) suchen aus griechischem > rabbinischem Sprachgebrauche einen periphraftischen Ge= uch von owna nachzuweisen, ober auch die Bed. « bie To=

tdt, bie Maffe.» Was Fr. mit Gelehrsamkeit gegen die ere Auffassung beidringt, ist ziemlich entscheidend, über die "Ue in Aristot. Probl. XXIV. 9., wo σωμα die Bed. Affe haben soll, bemerkt Reiche das Richtige. Es ist dt richtig, daß die Beziehung des σωμα auf den Leid jene rohngs genügend begründete paulinische Ansicht von dem fen und Princip der Sünde gesährde, welche namentlich ander und Müller auf überzeugende Weise entwickelt den. Allerdings besteht nach P. die Sünde ihrem Wesen hin der Isolirung von dem πνεύμα του 9εου; wenn fe Jsolirung sich schon im Geist vollzieht, wie viel mehr

auf ber natürlichen Seite bes Menschen, welche bas an i Unvernünftige, vom Geift erft zu Bestimmende ift, worthe baber auch ber vom Geift Chrifti erfüllte Menschengeft m allmählig bie Serrschaft erlangt, vgl. R. 8, 11. Dazu imit noch bieß, bag nur burch bie Glieder bes Leibes bie Sit zur Erscheinung gelangt, also in ihr gleichsam einen 2014 halt, vgl. B. 19. Die Heiligung bes owna wird beinte geboten 1 Ror. 6, 20. 1 Theff. 5, 23. Rom. 13, 14. 20 wir alfo ber von ben neuesten Auslegern fast einstimmig genommenen Erflärung « ber ber Sünde unterworfene St beitreten, fo erhält bie manichaische Anficht, bag ber 20. im Leibe das Princip der Sünde gesehen, keineswegs eine terftützung, vgl. zu B. 18. und Daub, Syftem ber Ind S. 263. \*). Ift boch biefer besonders von Rück. mit feine Buversicht ausgesprochenen Meinung nicht einmal Fr. beigent ten, bem es ja fo wenig verschlägt, wenn fich bei 9. # biese Frage eine irrthumliche Meinung finden follte, ba, er beruhigend dazuset, «vieles bergleichen bei glieft Schriftftellern gleichmuthig zu ertragen ift!» Tue etsi Paulus, heißt es S. 381., omnium peccatorum in citamenta a corpore repetiisset, haec tamen opink ut multa in antiquis scriptoribus, aeguo antimo ferenda esset. - Borin bas Befen bes 3mide machens bes Sündenleibes beftehe, heben noch bie letten Bat του μηκέτι δουλεύειν κ. τ. λ. hervor.

B. 7. Das γάο führt eine Begründung ein; δικαιούολα bezeichnet im klassischen Sprachgebrauch wie im R. L in gerichtliche Lossprechung, und da in dieser besondern Art in Lossprechung der allgemeine Begriff der Befreiung liegt, so ben sich von Orig., Chrys., Pelag. an — auch die Pess übersetzt. ibersetzt. Liberatus est — die Ausleger an dies allein gehalten, so daß sich dann der einfache Sinn ergistig.

\*) Er fagt in Bezug auf Rom. 7, 23. 24.: "Wenn ber Math Bernunft und Freiheit ber Sinnlichkeit nicht in die Macht gegeben hänt, » könnte sie dieß nicht (nämlich zum Bosen bestimmen); wenn nicht der Math ber die Ahierheit an sich hat, dem Thiere die Macht eingeräumt, som es gebändigt hätte, könnte es ihm nichts anhaben," i bem Lobten hört jedwebe Thätigkeit auf, mithin auch bie Sünde»; aus Anafreon führt Beza an o Sarwy oux Jumei und Mel. erinnert an das Sprüchw. verode od ¥84. Aber von andern Gründen abgesehen, werben wir n burch bie bestimmtere und vollere Auffassung bes ovorav-Bac barauf geleitet, auch biefem Sate eine genauere Beung zu den Ideen zu geben, welche im Borbergegangenen urgelegt find. Dieß geschieht nun, wenn man arco-arwir t Absterben ber Sünde versteht (be Dieu, Cal., Glodl.), ta bann läßt sich bei ber Erklärung nicht leicht bas Tautos fce vermeiden, de Dieu: justificatur ab accusatione M servus peccati sit, quippe qui probare potest, non t amplius pecc. sed se peccato dominari. Es war fa r auch im Vorhergehenden bas moralische Absterben ber nbe als in der Gemeinschaft mit dem physischen Berfoh= igstode und feiner rechtfertigenden Rraft wurzelnd gebacht ben; fo haben denn nun schon unter ben Aelteren Sarens a, Alting, und unter ben Neueren C. C. Flatt (von Berjöhnung S. 159.), Rück. und Ufteri bas anogav von dem mit Chrifto den Berföhnungstod Geftorbenen ert; ebenso auch Rothe S. 104. und Dloh. Es fommt m aber noch auf die Entscheidung an, erstens, ob bie apria die Sünden fchuld fenn foll, ober ob die Sünde als tiges Princip, als Gläubiger zu faffen ift, zweitens, B. ben Sat nur mit Rudficht auf bas geiftige Berhältniß : Erlöfeten zu Chrifto ausgesprochen, ober als einen Sat, t im Allgemeinen feine Anwendung hat und deßhalb auch r in biefer bestimmten Beziehung. Rück., der früher, wie o Biner, die auaoria als Schuld faste, giebt dies in : 2. A. auf, weil der Ap., fonft in diesem Abschnitte bie upria immer als Herrin darstelle. Diese Instanz tann in= i nicht als entscheidend angesehen werden; benn wenn man nur in die paulinische Rechtfertigungslehre versetzt, fo würde von Rück. geforderte Vorstellung nicht ausgeschloffen. Der nn ift bann dieser: «wer mit Christo gestorben ift, ift ja t ber Sündenschuld frei, in das Reich der Unschuld und rechtigkeit versett, fo wird er nun auch nicht mehr bie inde über sich herrschen lassen » - ganz wie B. 14. Da=

gegen werden wir diefer Ansicht beizutreten badurch abgest ten, daß, da diefer Satz als Begründung auftritt, warun i bem Christen die Sünde nicht mehr herrsche, jenes Konfequat daß die Sünde nicht mehr Herrsche, jenes Konfequat daß die Sünde nicht mehr Herrin fei, ausdrücklich hervorgest ben seyn müßte. Dieß ist der Fall, sobald wir die änand uns als Gläubiger denken. Eben damit wird dam al auch der Satz ein allgemeiner Erfahrungssatz, und ein schlie Doppelsinn ist der fententiösen Redeweise des Ap. ganz meffen; an den, welcher gestorben ist, gilt überhaupt keine in forderung mehr, durch Christi Tod ist die Schuldverschreich ber Sünde zerrissen (Rol. 2, 14.) und eben damit hat ste gehört, eine Despotin über den Menschen zu seyn; wer ist in Gemeinschaft mit dem Tode Christi getreten, hat aussel unter ihrer Herrschaft zu seyn.

B. 8. 9. Das neue Leben war im Borhergehenden Ronfequens des Sterbens mit Christo ausgesprochen und birefter Beife als Anforderung. Die Realifirung fann 1 unter Bottes Beiftand zu Stande fommen, und fo fpricht be B. hier eine ähnliche hoffnung aus, wie Bhil. 1, 6. Er das ovlyv als Glaubensgegenstand vor. Das πιστεύο fo wie das Fut. ouchooner hat nun hier noch mehr, wie έσόμεθα B. 5. zu der Vermuthung geleitet, baß ber Ab. all fcbließlich (Drig., Chryf., Theod., Grot., Reiche) augleich (Erasm., Seb. und Ch. Schmid, Rlee) an ewiae felige Leben gedacht habe (2 Tim. 2, 11.). Beaca # ausschließliche Beziehung auf das ewige Leben fpricht B. 14 gegen die Doppelbezichung wird fich derjenige fträuben, weit fich bas Lyv er Xoisto bieffeits und bas jenseitige Dif als disparate Begriffe denkt. Nun ift es uns aber unmi au glauben, daß der Ap. hier πιστεύομεν gefagt haben w wenn er feinen andern Gegenstand ber Hoffnung in gehabt hatte, als die dieffeits zunehmende Seiligung. völligfter Juversicht ftimmen wir baber Dlob. bei, wei fagt: «Das Mitleben, obgleich bem Reime nach in ibn # genwärtig, ift boch infofern envas Rünftiges, als bie voll ftandige Entfaltung deffelben in die Lun alwriog him reicht. » Auch R. 5, 17. vgl. 21. hatte ja bie Lwy jugin biefen volleren Siun, ebenso 8, 13. Ein ähnlicher Ueben

101 der ζωή του Ίησου έν ήμιν zu dem. έγερθηναι διά Ingov findet sich 2 Ror. 4, 11. 14. Für diese Mitbeziehung uf bie Bollendung bes Lebens fpricht nun auch B. 9., auch Shil. 3, 10. fann verglichen werden. Erasm. umfchreibt: midimus fore ejusdem (Christi) beneficio, ut posthac er vitae inculpatae innocentiam una cum vivente vivamus ita vivamus, ne relabamur unquam in mortem et in c Christi simulacrum, quoad fieri potest, referentes. forever kann nicht als Bezeichnung einer Naturnothwendigs t, welcher auch der Erlöfer als Mensch unterlegen habe, manben werben; der, welcher die Macht hatte, die Bande be Lodes durch ein Wort bei Andern zu löfen, hatte auch bie Racht, die Todesnothwendigkeit bei fich felber zu überwinden (bgl. bie Anm. oben ju S. 252. und meinen Romm. ju Sebr. 2, 14., defigleichen Joh. 10, 17. 18. 2, 19. Apg. 2, 24.). Es war die freie Liebe des Gottessohnes, welcher dem Tode Die Macht über sich felbst gestattete.

**B.** 10. Εφάπαξ wie καθάπαξ, είςάπαξ im Sinne **don eein** für allemal» (Hebr. 9, 12. 26. 10, 10.). Sui= bas und Thomas M. erflären baher auch bas einfache anat hurch παντελώς, vgl. Aelian varr. historr. XIII. 229., auch hei ben Lateinern : ut semel dicam. Luth.: « ju einem Mas 2.2 Da ber Dat. Th auapriq hier nicht wie B. 2. genom= men werden tann, fo findet große Divergenz der Ausleger statt, baß ihn sogar einige, wie auch nachher das ro Jeo als inen dat. instrum. genommen haben, und bie Neueren, Rück., De B. über feine Beziehung nichts entscheiden. Wir meinen, bes sowohl die Beziehung auf B. 9., als auch der Gegensat 🚰. τῷ 98φ nur zuläßt, an den Bersöhnungstod zu denken. Der Ap. will eben erflären, warum fein ferneres Sterben Chrifti finde, der einmalige Tod ift vollkommen ausreichend (ἰφάπαξ). Chryf.: τοῦτ ἐζιν ὑπεύθυνος ἦν, ἀλλὰ διὰ wir auaorian rhn huereoan, val. Cler. Bas bie Phrafe Tané Jave betrifft, vgl. Gal. 2, 20., sv hat Erasm. u. A. an ber letten Stelle bas Relativ nach Analogie bes Lateinischen fir öre gesetzt angesehen, die Anderen bis auf die neueste Beit als eine Ellipfe für xa9' 0, quod attinet ad id, quod morinns est, fo auch noch Biner; feit Rud. fieht man bas

Relativ als regiert burch bas Berb. anteSave an, be in Grieche, wie ber Lateiner und Deutsche anogrigzeir ri, U re fagt. Auch bie erftere Auffaffung müßte auf bie letmit, zurückgeführt werben, denn bas Relativ in folchen Saben, w man es burch quod attinet ad auflöft, wird wirflich m bas Berb. regiert und man hat bann nur vor bem Radi eine Baufe zu machen und einen Gedankenftrich binzuzubeit fo in dem von Beune ju Biger G. 34. aufgestellten Beibil Xenoph. exped. Cyri 5, 5, 20. 8 de léyeic, Bia num θόντας σχηνοῦν — ήμεῖς ήξιοῦμεν τοὺς χάμνοπας τάς ςέγας δέξασθαι. Man erfläre daher: «ber Lod, but gestorben ift, war ein Tod, wodurch er ein für allemal fut Sünde ftarb.» In diefem Sterben für die Sünde liegt im fowohl bas Moment bes Strafleidens, als auch bas bes be chens ber Sündengewalt, welches lettere bie griech. Austa Calv., Beza hervorheben. Auch dem Dat. ro Seo find w fchiedene Beziehungen gegeben worden, fehr erläuternd ift Barallele Sebr. 9, 28. Chriftus fteht in feinem leidentig Berhältniffe mehr weder zum Lobe noch zur Sünde; ber Ed bei Matthäi: διὰ τῆς ἀναςάσεως ἀφθαρτισθεὶς xai s γενόμενος.

Gleicherweise foll nun auch für die Erlift **B. 11**. bas geiftige Sterben ein für allemal die Sündenluft abthun. man mit Roppe, Griesb. hinter bueig ein Rolon fest, nicht, macht nur ben Unterschied, bag der Ausbruck bes Si alsdann an Kraft gewinnt. Dagegen tann gefragt werden λογίζεσθαι mit Chryf., Beza von einem Syllogismus # verstehen und colligite zu übersegen sei, oder existing (Erasm.), reputate, fo daß eine Aufforderung darin 🗰 bas mit Christo parallele Verhältniß zu beherzigen, welch Folge ber Bereinigung mit ihm entstanden ift. Der 📠 schied ift gering, indes erscheint die lettere Fassung al einfachere und bem Gebrauch von Lovileo 9ac im R. I. gemeffenere (f. ju 3, 28.). In beiden Fallen ift übrigens jenes mystische ouvano Inforsir mit Christo zu benten, welchem einerseits die Freiheit von der Schuld, ander bas Erftorbenfehn für bie Luft liegt. Erasm.: quoties # gitamus, nos esse mortuos cum Christo, prementer

nnescunt carnis cupiditates. Das èr Xo15 $\phi$  beziehen dey. und Fr., weil beibe Glieber des Verses durch µér und sverbunden sind, auf beide, doch werden sich auch Beispiele den, wo ein solcher Jusas nur zur näheren Bestimmung des teren dient. Das èr bezeichnet entweder (Theoph., Fr.) 1 medium, wodurch beides zu Stande getommen, oder besser 7 Element, in welchem sich dieß Sterben und dieß Leben 3 Sott realisirt, die Bedeutung des medium ist dann mit Beschlössen.

2. 12-23. Wir ftehen unter der Gnade, und fo wird Ar Sunde nicht mehr über uns berrichen: wir folgen Em Buge der Gnade und dienen ihr, wie vorher der Eunde. B. 12. 13. Auch noch ber 11. B. hatte nicht bie bis te Ermahnung zur eigenen Thätigkeit enthalten, fondern nur u, was objektiv durch Chriftum für uns geschehen, zu ers Runmehr folgt die Ermahnung zur eigenen Thätigfeit, Acn. » zwar in B. 12. dazu, nicht mit bem eigenen Billen auf Bufte einzugehen, in B. 13. bazu, den Leib nicht zum Drber inneren Luft ju machen. Aug.: Prop. 16. ad Rom. 20.: quod cum fit (cum gratia homini sub lege contato donatur), tametsi desideria guaedam carnis, dum hac vita sumus, adversus spiritum nostrum pugnant, ut **m** ducant in pecc., non tamen his desideriis consentiens tritus, quoniam est fixus in gratia et caritate Dei, sinit peccare. Non enim in ipso desiderio pra-), sed in nostra consensione peccamus. Die taptia erscheint hier als bas fündliche Brincip, wie fich ng. ausdrückt, peccatum peccans. Das er bezeichnet hier, • 5, 20. Die Sphäre ber Wirffamfeit. In welchem Sinne ber Ap. dem owua das Prädikat Innov gegeben? Bu= : cum primis hic et in omnibus adhortationibus Pau-🐱 observandum est, quam ardent omnia, quam densa **k** argumentis, iisque urgentissimis. — Ovyróg fann ht gleich veroog feyn und «tobt für bie Sünde» heißen rig., Phot., Turret., Chr. Schmid). Daher fann man ber Erklärung nur von ber Beb. «fterblich» ausgehen. ryf., Theoph. finden nun den doppelten Grund Diefes bifats: 1) bie tröftliche Erinnerung, daß die Rämpfe nur

vorübergehend find, 2) bie warnende Erinnerung, bas bie Si bie Burgel des Todes fei. Um richtigften fegen wir Rückblick auf B. 11. voraus, welcher ben Chriften als e unpergänglichen Lebensprincips theilhaftig geworden ban biefes Leben foll nun auch bas Juntov owua burchbringen bağ bie Christen, wie es B. 13. ausspricht, ihre Glicher im Dienste Gottes, bas ift eines unvergänglichen Lebens brauchen; ähnlich heißt es 2 Ror. 4, 11., bag in der S σάρξ bie ζωή τοῦ Ἰησοῦ fich offenbaren foll \*). Chrof. girt im Begriff des Baoileveir folgendes Moment: our μη ούν ζήτω ή σάρξ, μηδε ενεργείτω, αλλ ή άμα μή βασιλευέτω, im Sinne Aug.'s Prop. 35.: quia l consentimús desideriis pravis, in gratia sumus. namentlich auch Mel. mit Berufung auf 8, 13. Der G nach ift dieß richtig, da jedoch die Paränese des 214 barauf grundet, daß ber alte Mensch tobt ift, fo tam nicht fo etwas durch bie Bahl diefes Ausbrucks haben and wollen. Die Lesart ber letten Borte ift fritisch fchr mi Dhne avro und er lesen raic entovulaic adrov cod. Befch., Bulg., Ropt., Aeth. und mehrere griech. und Bater, bloß aurg findet fich in DEFG, Sren. und gen latein. Bätern, die rec. haben die Minuskeln, Chi Theod., Theoph. — Griesb. hat baher die Worte 🛍 υπακούειν aus dem Tert ausgeschlossen; allein, wenn auch bas Bron. fehlt, ift der Schluß des Sages gar ju di wenngleich allerdings bas häufige Fehlen bes Bron. an len, wo wir im Deutschen es gewiß fegen würden, auf geltend gemacht werden fann, vgl. Gph. 2, 10. 3, 13. 24 4, 4. 7, 3. 11, 20. 26. 13, 10. Matthäi hat bit beibehalten, Scholz und Fr. haben die occidentalische 🗯 adry, Beng., Rnapp, Lachm. die im Drient und Da gleich sehr verbreitete raig entovulars adrov porgent Es ift schwer zu entscheiden, ba man, wenn bieses ftam,

<sup>\*)</sup> Chryf. knupft hieran eine polemische Bemerkung 999 jenigen, welche das σωμα auf manichaische Weise schlechthin als V der Sunde betrachten: ούχουν μέσον τό σωμα χαχίας και άγειτο καθάπες ούν και τα δπια έκάτεςα δε τα έςγα παςά τόν χουμυν γίνεται.

Einschiedung von airn nicht begreift, und wenn adrn ftand. tin Gloffem wie raig eniduniais adrov and überflüffig war. Bubes läßt fich dieß eher rechtfertigen, und ba überdieß ihre infere Beglaubigung fo ftart ift, fo entscheiden wir für fie. -Ragisaveir, sistere (Beza), zum Dienste Darbieten, ein bemichnendes Bort von ben Dienftleuten, welche dem Serrscher Sebote find. "Onla von ber Bulg. arma überfest, von n griech. Auslegern, Luth., Calv., Beza und den Meiften ber Bedeutung «Waffen» mit Rücksicht auf das vorange= inde Baoileveir ber auagria, dagegen von Calixt, de B., tad. in der Bedeutung « Berfzeuge.» Allein bei der Borliebe tes Ap. für friegerische Bilder (Gph. 6, 14 ff.), bei bem Ge= **bandy** von δπλα in 13, 12. 2 Rer. 6, 7. 10, 4., und da wir bald nach B. 19., wo ebenfalls vom magisaveir der tiln bie Rebe war, bas Bild bes Kriegers in bem ouwvice berücktigt finden, ftimmen auch wir für die Bed. «Waffen.» Bei ex vexowv Lwrrag ist die Beziehung des vexoos eine andere, als in 9. 11. Der Ap. hält den formellen Baralle= Lismus einer Auferstehung zum Leben fest, bentt aber an eine andere Urt Tob, der Tod ift nämlich der Sache nach hier der to in den Sünden, vol. verpoi raig auapriaig Eph. 2, 1. 5. Die Vertauschung des Imp. Braf. παριζάνετε mit Aor. παaorioare halt 21 lt Gramm. N. T. 145. für unpaffend, fie folgendermaßen in faffen ift: der vom Tode Erstandene über= tich Gott ein für allemal \*). 'Ds Bezeichnung ber Qualität. B. 14. Die ber 8. D. die indirefte Aufforderung un= Erftützt hatte, welche im Vorhergehenden ausgesprochen war, 🏟 folgt auch hier eine Berheißung, oder — wenn man lieber mil -- ber Ausdruck einer « hoffenden Buverficht» (Dever). Bo bie zápis waltet, da ift der Sieg über die Sünde (7, 25.). Run fragt es fich aber, ob die zaois und somit auch dieser

<sup>\*)</sup> Die vulgåre Regel, daß der 3mp. aor. das Momentane bezeichne, if nicht fo zu faffen, als ob die Dandlung nur in einen furzen Beitmoment fallen müßte: fo ift es ofter, aber nicht überall, fondern er bezeichnet euch gleichwie das verb. fin. im Nor. ofter nur die Dandlung ihrer 3dee nach, ohn'e alle Ruckficht auf den Berlauf der 3eit; das Rich= tige hat Roft Gramm. §. 117. 2.

Thelud, Romment. J. Rom. Br.

Sieg vom Ap. objektiv oder subjektiv gedacht worden sei. In ariech. Ausleger, Aug., Beza, Crell, Grot., Caliri 🖬 ten fich an bie subjektive Seite und sprechen bemnach von in Rraften bes heiligen Geiftes, welche benen unter bem But ftaben bes Gefetes fehlten, biejenigen aber, bie unter in Gnade find, unterftügen, 2 Ror. 3, 6. Rom. 2, 29. 🗰 orthodoren proteft. Auslegern, Calv., Bald. wird bick # jeftive Birfung ber Onabe auf ihr Princip, die Befreiung i Befet zurudgeführt, und Calv. bemerkt, bag, wenn die mit nur im subjettiven Sinne genommen ware, ber gleich folge Einwurf B. 15. sich nicht crflaren würde. Auch Mel. bie objeftive Seite hervor: non dominabitur idem est ## damnat vos, sed placet inchoata obedientia progratiam. Allerdings fpricht ber folgende Ginwand dafür, der Ap. an die objektive zaois gedacht haben müsse; nicht 🗰 der wird bieß flar, wenn man in Uebereinftimmung mit Gesammtheit der Ausleger annimmt, daß die Demonstrukt R. 7, 1-6. jur Unterftügung biefes vorliegenden Ausfpruche Aber mit nicht minderer Gewißheit wird man behaupten bis daß dem Ap. die Begriffe zágis und πνεύμα Rorrelata was baber wir auch hier die Beziehung auf die raois im fubi. nicht ausschließen burfen. Man vgl. Gal. 5, 18. ei de mein άγεσθε, ούx έζε ύπό νόμον. Bon Viclen ift xuquives unferer St. imperativisch genommen worden, es en bics fchon Belag., fo Lode, Taylor, Seum., Ropp4 ift bas aber ichon barum zurückzuweisen, weil zwar die zweite nicht die dritte Person des Fut. diese Fassung gestattet. 💴 in ber ähnlichen St. Gal. 5, 16.: πνεύματι περιπατεία, έπιθυμίαν σαρχός ού μή τελέσητε, haben Mehrere bit 📅 beißung, welche in den letteren Worten liegt, als Imp. Der Affus. vnd vouor bei eiral druck M men wollen. Gegeben seyn unter etwas aus und findet fich ebenfo 🛤 3, 23. 4, 21. 5, 18., und auch in andern Phrasen, # Stol. 1, 23. ή κτίσις ή ύπο τον ουρανόν.

Q. 15. 16. Es wird demfelben Mißverständniffe **B** Heilslehre gewehrt, von welchem Q. 1. die Rede war. D von dem Ap. gebrauchte Argumentation bei der Widerlegs hat zur Boraussezung, daß der mit Christo in der Taufe g

l

bene Chrift nicht mehr für die Sünde lebt, fie nicht mehr herrn anerkennt, sondern Gott zu seinem herrn hat (7, 4.). ch fann man nun zweifelhaft feyn, ob B. mehr die Absicht e, die Verpflichtung zu felbstthätiger Bestrebung hervorzus n, oder die objektive Unmöglichkeit, oder wenigstens die wierigkeit, dem neuen, beherrschenden Elemente untreu zu )en. Infofern eine Anforderung darin läge, wäre Matth. 4. zu vergleichen, infofern eine Berheißung Matth. 13, 12. 1 Richtigste ift wohl, hier nicht ein scharfes « entweder ----> aufzustellen. Die zulett erwähnte Seite des Berhält= 6 wird B. 18. hervorgehoben und B. 17. vereint eigentlich Beziehung auf beide Seiten. Durch bie Befehrung find Chriften in ein neues Leben verset, welches, wie fich 3 h. ausdrückt, einem Strome ähnlich sie forttreibt, ohne ihre eigene Bewegung aufzuheben. — Darin liegt bie ftive Unwahrscheinlichkeit, daß fie noch ber Sunde bienen en. Sie find einem rúnog dedazyg übergeben, welcher fie er mehr konformirt. Insofern sie sich jedoch ex xapdiag im Lebensftrome anvertraut, find fie auch in biefer Herrs ft, die er über fie ausübt, frei. - B. 16. erwartet man ntlich die allgemeine Wahrheit, und B. 17. die Anwen= Auch ift eine Andeutung diefes Berhältniffes beider A. ze noch vorhanden (auch in dem Präf. ragisävere — es > eine allgemeine Wahrheit ausgesprochen), .allein fchon 4 B. 16. wird die konkretere Anwendung auf den vorlie= Bor bem Relat. & hat man noch den Fall mit ausgedrückt. rovrov zu ergänzen. Das attische nov - n nur an dies St.; was die Bed. des not anlangt, fo haben die neue= Grammatifer bem voi die trennende und ausschließende ift vindicirt, namentlich hartung Partifellehre II, 255 f. Fr. hält diese Bed. hier für unpaffend hner II, 244. · überset: « entweder sicherlich » ---, wie in dem epischen u; indeß wenn der Ap. überhaupt 7 und 7roc präcis un= chieden haben follte, fo ift es auch hier ganz paffend, daß möglichen Fälle mit Bestimmtheit auf die vorliegenden zwei zeschränkt werden. Daß vπaxon das zweite Mal in dem immten Sinne von śπαχοή του Θεου steht, würde bei em andern Schriftsteller als Negligenz im Ausbruck erscheinen,

nicht aber bei P., welcher es liebt, daffelbe Wort wortspielnt Big in verschiedenen Beziehungen zu gebrauchen, vgl. 3, 21. Die protestantische Dogmatik begreift bas praktische Verbähmt ber burch ben Glauben Wiedergeborenen unter bem Ramen in nova obedientia. Daß Fr. Jávaros auch hier und 8.21.2 7, 5. ausschließlich von ber mors physica verstehen m zeugt nur von großer dogmatischer Befangenheit und wich fchem Eigenfinn. Bie würde er einem Ausleger von ander Dogmatischer Farbe mit bem Einwurfe zufegen, ob benn dim bie Frommen bas Privilegium hatten, nicht mehr zu fichal Nothwendig muß man hier ben umfassenderen Begriff bes 30 tes anerkennen, ohne indes ju entscheiden, welche Mont beffelben bem Ap. vor ber Seele ftanden. 3m Begenfates wartet man ζωή ftatt διχαιοσύνη. Der dogmatische Gm baß bie Lun' nicht unmittelbarer Lohn bes Gehorfams fa, friedigt nicht, wohl aber wird man daraus schließen bin daß das entgegenstehende Savarog das Moment ber Guim bung von der örrwc Lwh mit einschließt.

B. 17. Die bestimmtere Applifation wird in der 🛲 eines Dankes gegen Gott ausgesprochen. Achulich 1 Ror. 1, M. 2 Tim. 2, 7. Der Unterschied des Auslegers, welcher i feinen Schriftsteller zu versehen weiß, und beffen, ber außer 🗭 ftehen bleibt, zeigt fich z. B. in Bengels Bemerfung zu wie Stelle und ber von Seml. ju 1 Ror. 1, 14. Sem I. fagt nami Bengelius: pia phrasis, pro vulgari illa, gaules ego vero malim statuere, vulgatam fuisse phrasin, 🕮 molestius non sit intèrpretanda, quasi omnino Deo 🗭 genter gratias agat; quod loeum hic ca in causa bere non potest. — Es kommt zuerft bie Satverbind in Betracht. Die gewöhnliche Auffaffung betrachtete bal ήτε — άμαρτίας als koncessiven Say, und ergänzte nτε ein μέν, Beza, Bisc. u. A. schieben quidem ein. D auch bei den Klassikern öfters das uév im Bordersas # gänzen fei, war bisher gangbare Annahme, fo Steph 🖡 thesaur. I, 913. II, 1615., Soogev. doctr. partic. 1, 24 660. Zeune ju Big. S. 536. Säufig hat nun auch Rit von biefem Kanon Gebrauch gemacht, so schon oben 5, 12 Eph. 5, 8. 1 Ror. 1, 22. und auch neuerlichft in einen w

onderen Brogramm biefe Annahme gerechtfertigt; Fr. dagegen verwirft fie überall und fucht zu Rom. 10, 19. zu erweisen, daß fte auch in den von Beune angeführten flaffischen Stellen nicht u billigen. Die Entscheidung ift dadurch schwer gemacht, daß man in vielen Stellen sich ben Vordersatz ebensowohl felbft= fündig als in einer gegensätzlichen Beziehung zum Nachsate Unfer zwar oder einerfeits entipricht bem Wienfen fann. per nicht genau, ba es immer einen ftarferen Gegenfatz ber mei Sattheile ausdrückt, als die griech. Bartifel, und baber seiner gebraucht wird, doch bient es zur Verdeutlichung ber Seche. Man tann fagen: «Er ift cbel, doch unvorsichtia». der auch: «Er ift zwar ebel, boch unvorsichtig.» So fann un fic nun auch im Griech. in dem Sate: yerraiorne ooi. mopia d' éverti rig (Eur. Phoen. 2. 1674.) die erste Hälfte febftftandig benten, oder fagen, es fei ein uev ju ergangen. Mein, ba ber Grieche in ber Regel Sate, Die in einer fo befimmten gegenfählichen Beziehung fichen, burch uer - de zu verbinden pflegt, fo ift es gewiß richtiger, die Erganzung eines uir nicht etwa, wie Rothe in feinem Versuch S. 53. thut, die Rrude zu nennen, fondern an mehreren Stellen für nothwindig zu erklären, wie bieses auch von den neueften Grammatifern anerfannt ift, Thierich Gramm. §. 312. 14., Roft 134. Anm. 5., Sartung Bartifell. I. S. 163 f., Borne= Mann zu Fenoph. Cyrop. 1. 5. 11., Bremi zu Ifofr. Pineg. 6. 105. u. v. a. Auch im N. T. finden fich folche Male, wie gleich nachher R. 7, 14. Bei unferer Stelle tragen wir jedoch fein Bedenken, ju behaupten, daß ohne jenes uér asufommen sei. <sup>3</sup>Hze hat nämlich hier wie Eph. 5, 8. den Rachbruck und bezeichnet den früheren Zuftand (7, 5.). Wenn jooch Fr. bie Rückertsche Auffassung dadurch lächerlich ma= den will, daß ja bei ihrer Annahme Gott auch dafür gedankt wiche, baß fie Sündenknechte gewesen, fo ift bieg wieder eine Uchertreibung, und es ift auf die Bemerfung von Biner ju mweisen §. 64. 2. Anm. Die folgenden Worte find auf drei= foche Beile fonftruirt worden. Der Affus. ronor per attract., anstatt mit dem Verb. des Hauptfages on., mit dem Relat. bes Rebenfages tonftruirt (f. 28 in. §. 63. und vgl. Luc. 1, 73.), ragedógne mit els verbunden, also statt vanne. to tino

r. did. eig or n. (Chryf., Bulg., Luth. und alle neueren Interpreten); oder Smanovser wird mit elg fonstruirt, das or als Attraction an runor betrachtet: unnroudars els ror r.r.d. a mapedonte (Beng.); ober aber bei ber Konstruktion von υπαχούειν eig wird δν παρεδόθητε aufgelöft in 85 παρεδόθη ύμιν (Grot., Caftell., Rupfe observ. sacr. II, 167. Bin. §. 40, 1., wiewohl mit Bedenken, vgl. §. 24, 2.). Ge gen bie letztgenannten zwei Berbindungsweisen fpricht ber Sprachgebrauch, nach welchem onaxover eig nicht mit onerover revi vertaufcht werden tann, indem bas eig in biefa Berbindungen nur die Objefte bezeichnet, in Betreff beren Be horsam geleistet wird, ganz beutlich 2 Ror. 2, 9. el els name έπήxooi έge. So bleibt alfo nur bie erstere Fassung übis Bei ihr fragt fich wiederum, welche Bed. man bem rúnog n geben habe. Túnos didazijs fann ganz im Allgemeinen in beuten: formula docendi; Jamblich. Vita Pythag. c. 16. κ. ήν αύτω της παιδεύσεως δ τύπος τοιουτος κ. πράς ταῦτα ἀποβλέπων: c. 23.: ἕνεκα τοῦ σαφέςερον γενέσθα . τὸν τύπον τῆς διδασχαλίας, 玫ςί. μόρφωσις τῆς γνώσεις Rom. 2, 20., ύποτύπωσις ύγιαινόντων λόγων 2 Tim. 1, 13. und rúnog Apg. 23, 25. Ferner kann rúnog Borbild has fen (Luth., Rypte), in diefem Sinne am öfteften bei & Bhil. 3, 17. 1 Theff. 1, 7. 2 Theff. 3, 9. 1 Tim. 4, 12 Tit. 2, 7. 1 Petr. 5, 3. Es fann aber auch eine Beziehung auf ben eigentlichen Sinn ftatt finden, welcher ben beiden an gegebenen Bedeutungen zu Grunde liegt, « cine Form, in web che etwas hineingethan wird, um es barin auszuprägens (Calv., Beza). Bevor wir entscheiden, erwähnen wir not bie Konstruktion von napadidóval elg. Wir müssen Rik beitreten, welcher fagt, daß Sir. 4, 19. Röm. 1, 24. 26.28. nicht eigentlich bie Ronftruftion bes Verb. mit eic belegen fonnt; es wird nämlich παραδιδόναι είς statt παραδιδ. τιγί nur de gebraucht werden, wo « das in die Gewalt befommen » hervorge hoben werden foll, und fo glauben wir, daß zwar die Bed. formula doctrinae beizubehalten, daß aber gerade diefe Ronftruftion von bem Up. mit Rudficht auf ben eigentlichen Sinn von zunos gewählt worden fei, wie ja im Sprachgebrauche auch die Phrase vortam: zarà r. Sóypara ronovo Jai, Arrian enchir.

1.2. c. 19. So brücken ben Sinn Calv. und Beza aus: hoc dicendi genus magnam quandam emphasin videtur habere. ha enim significatur, evangelicam doctrinam quasi instar typi cujusdam esse, cui veluti immittamur, ut ejus figurae conformemur et totam istam transformationem aliunde provenire. Das Baffiv nagedosyrs bezieht fich wohl, wie Chryf. bemerkt, auf « bie göttliche Gnadenführung », welche Die Menschen zum Evangelium leitet (Dlob.). Luth. hat eig or magedo 975 überfest: « welchem ihr ergeben feid » und it babei, wie es scheint, von der refleriven Bedeutung bes Baffivs ausgegangen. Eine ganz abweichende Auffaffung ber Stelle findet fich in bem Auffat von van Sengel: annotatio in loca nonnulla N. T. S. 115. Er schließt ύπηκούσατε ödaync in Rlammern und übersetst: obedivistis autem ex anino in quamcunque (őν?) traditi estis formulam doctrime, unter welcher formula doctrinae die vorchriftlichen Re-Ugionen gemeint fenn follen.

B. 18. 19. Welches ift das logische Berhältnis bieses 18. B. zum vorhergehenden? Man ift geneigt, fich B. 17. ds bie minor zu benten mit einem atqui an ber Svike und 8. 18. als conclusio, fo Rück., Reiche, Mey. Allerdings withe man alsbann ein our erwarten, statt des de. über des= in Unangemeffenheit bei der gewöhnlichen Auffaffung der Stelle fich van hengel verbreitet. Dennoch wird man bie Anahme, daß anftatt des ftreng syllogistischen our die larere Ucergangspartikel de geset sei, nicht geradezu verwerfen dur= in. Ein angemeffener Sinn ergiebt fich indes auch, wenn 8. 17. von B. 18. nur burch ein Romma getrennt und als Bueichnung bes Zielpunktes angesehen wird, welchen jene inaxon hatte. Dem auffälligen Ausdruck « Rnecht ber Gewhigkeit werden » liegt eine Bahrheit zu Grunde, nämlich bie mier schon erwähnte, daß das Element, welchem fich der Rasch bei der Bekehrung hingiebt, ebenso einen beherrschenden Enfuß auf ihn ausübt, wie das Element der Sunde. Die Rabbinen brücken diefes in bem Traktat Birte Aboth fcon aus in den Worten: «der Lohn einer guten That ift eine gute That, bet einer bofen eine bofe. » Auch der Stelle Gir. 24, 28. 29. flegt biefelbe 3dee ju Grunde: «Wer von mir (ber wesentlichen

Beisheit) trinkt, ber burftet immer nach mir. > Infofern je boch diefe .ethische Rothwendigkeit, welche barauf beruht, das ber Mensch in ber Wahrheit und in bem Guten feine wahre Substanz findet, die mabre Freiheit des Menschen ift -Deo servire vera libertas, fagt Aug. — ift auch wiederum ber Ausbrud Rnechtschaft unpaffend und aus biefem Grunde auch im R. T. nirgend von bem Berhältniffe ber Erlöfeten m Gott gebraucht. Der Ap. hält es baher für nothwendig, burd bie folgenden Borte ihn zu rechtfertigen. Av 90warvor in bemfelben Sinne, wie 3, 5. xarà av9quaror; ber Ap. mil fagen, baß er die Sache nicht ber objektiven, b. i. göttlichen Anschauung gemäß benannt habe, fondern fich mit Rudicht auf ihr Beburfniß ausgebrudt. Bon Meyer wird bemat, baf xarà är Jownor sich auf den modus, är Jownwor 🖬 ben Inhalt bes Léve beriehe, aber nicht einmal urfprünge lich liegt ein folcher Unterschied in ben Bhrasen, geschweige benn im Sprachgebrauch. Und welches ift ber Grund, bei fich P. alfommodirt? In oches tann bas Moment ber inte leftuellen, ober der fittlichen Schwäche hervorgehoben werben Die Schwäche bes Denkvermögens ber Gemeinde ju rugen, war indes gewiß weder hier die Absicht des Ap., noch win bieß überhaupt feiner Ansicht von bem Berftähdniffe göttlicher Dinge angemeffen gewesen, benn er hatte ohne 3weifel mit Beng, gesagt: tarditas intellectus fluit ex infirmitate carnis, i. e. naturae mere humanae (1 Ror. 2, 14. 3, 1. 2). Die doBéveia t. oagzos fann also nur eine burch ben Mans gel an πνεύμα veranlaßte Unfähigkeit zu verstehen bezeichnen. Und zwar ift dieß nun die Unfähigkeit, in bem Dienfte ber Be rechtigkeit fich fo in feinem Elemente zu fühlen, bag man ich barin frei weiß; ober aber bas Unvermögen, von ber binbenben Gewalt des neuen Lebenselementes in Chrifto fich auf eine andere Beife eine rechte Borftellung zu machen, als unter bem Bilbe einer Rnechtschaft. Die erstere Meinung brudt bet Schol. bei Matthäi aus: rovréci, zarà av Dowainy ownθειαν είπον το εδουλώθητε, λογιζόμενος, ότι βαρέως φέρετε τὰ τῆς δικαιοσύνης ἐπιτάγματα, δ δουλείαν είώ-Jauer zaleir. Sie fann jedoch nicht richtig feyn; benn ju welchem 3wecto hatte es bienen follen, eine folche irrige Anficht ju unterftugen? Gewiß hat ber Apoft. Die Abficht, bas Rraffe des gebrauchten Ausbrucks ju rechtfertigen und in benselben Sinne wie hier murbe er biefes av 9pimuvor von allen feinen «plaftischen» Ausbrücken gebraucht haben. Blicken wir nun auf B\_20., fo ift man verlegen, wie er mit B. 19. in verbinden fei. Mit aus biefem Grunde hat baber eine große Bahl Ausleger mit verschieden modificirter Ansicht über ben Sinn bas an Spwarwor Léyw auf bas Rachfolgende bezo= nn (bie Befch., Drig., Chryf., Batabl., Calv., Bisc. u. v. A.); allein follten bie Borte bazu bienen, bie Ausbructs= weife im Rachfolgenden zu entschuldigen, fo wäre biefes un= angemeffen, ba ja bas Bild, welches im Nachfolgenden ge= brandst ift, ichon vorher gebraucht war und auch überhaupt sicht fo befrembend sehn konnte, wie ber Ausbruck in B. 18. Bir fcließen alfo unbedenflich mit den meisten Reueren av**θρώπινον** — ύμῶν in Klammern, die Worte aber ὥσπερ rie x. r. 2. laffen fich ohne 3wang als eine in Form ber Buanefe gefaßte weitere Anoführung von B. 18. anfehen. \*) Mit Beseitigung ber Parenthese fie an zng oapzog anzuknüpfen, 'wie es Den. und Fr. thun, erscheint uns ichon wegen ber sminetischen Form als unguläffig. Eig the avoular fann sicht mit Def., Theoph., Grasm., Luth., Ummon u. A. in bem Sinne genommen werben: «von einer Ungerechtigkeit pr andern»; wenn auch in bem Begriffe bes gegenüberfte= kuben áyraoµós der Fortschritt liegt, so berechtigt doch die form ber Borte nicht bazu, banach bas einfache eig r. avoplar zu erklären. Es fann entsprechend bem gegenüberftehen= a sig ayraouov nur ben Buftand ber Gefeglofigteit beeichnen, ber aus ben einzelnen Aften bes Gehorfams, wel-Ar ber azadaooia und avouia bewiesen wird, resultirt.

\*) Eine eigenthúmliche Seite nimmt aus bem Parallelismus her \*) Eine eigenthúmliche Seite nimmt aus bem Parallelismus her \*) Eine guemadmodum ad peccandum nullus vos cogebat timor, sed ipsius libido voluptasque peccati, sic ad juste vivendum son vos supplicii metus urgeat, sed delectatio ducat charitasque justitiae. — Sicut enim ille est iniquissimus, quem nec poenae temperales deterrent ab immundis operibus.., ita ille est justissimus, quí nec poenarum temporalium terrore revocatur a sanctis operibus. Beng.: qui iustitiae serviunt, proficiunt: Evopor, iniqui, sunt iniqui, nil amplius.

B. 20. Rach Mey., Fr. bient biefer B. gur Erlans terung von B. 19., das our B. 21. ift nach Fr. Anfan pfung an B. 17., nach Dev. an B. 18. Allein offenbar bil bet B. 22. ju 20. 21. einen Gegenfat, ferner liegt nichts Gu läuterndes in B. 20.; auch die Burudbeziehung des rore B. 24. auf ore in B. 20. muß darauf leiten, daß bie beiden Berfe " fammenhängen und daß B. 20. als eine Borbereitung auf be Folgende anzusehen ift. Daher ift yag vielmehr als Begrin bung anzusehen (Rölln., de 28.). Und zwar besteht bie Begründung barin, baß bie Bortheile jenes Juftandes nur eine bildet, die reellen nachtheile die größten waren. Es lag für fiet jenem Buftande bas Angenehme, bag fie von ber Gerechtigtt. nicht tyrannisirt wurden. Man fragt, warum B. biefen Dat. be Beziehung und nicht den Gen. Eleugepoi rng dixalooung # fest habe, und be 20. nennt ben Dat. « noch nicht binreichen Bollte P. nichts fagen, als «fo waret ihr Unge erflärt. » rechte», fo wurde man ben Gen. erwarten, allein er legt an ben Begriff ber Freiheit bas Gewicht: « fo maret ihr gegen über ber Gerechtigfeit im Freiheitsverhältniffe.» Dabei tonnie man fragen, ob es fo zu benten, daß fie fich mit ihr nicht au thun machten, ober fo, bag die Gerechtigfeit fein Recht a fie hatte. Bei ber letteren Faffung tritt ber Bortheil, in ben fie waren, fcharfer bervor, infofern verbient fie ben Borme. Daß die Rede etwas Fronisches habe, will Fr. nicht zugeben, allein wenn im Begriffe ber Ironie liegt, bag man bas, wes man bestreitet, mit bem Scheine ber Anerkennung @ wähnt, fo liegt allerdings in bem Ausbrude etwas Ironifdet, infofern ja nämlich bie Freiheit von ber Gerechtigkeit gar nicht ben Namen ber Freiheit verbient.

B. 21—23. Das ovr brückt aus, was sich nun aus biesem scheinbaren Gut für eine Folgerung ergebe. Es bietet sich eine doppelte Konstruktion bar. Mit Theod., Theoph, Pesch, Luth., Mel. kann man die Frage bei rore schließen, Ego ols v. En. als Antwort anschen und hat sich dann vor

dem Relat. nur ein rocavra hinzuzudenken. Dagegen hat Chryf., Detum., Bulg., Beza, Beng., Mey., Fr. die Borte eq' ols v. en. noch zur Frage gezogen, so daß es exeinor zu bem Rel. zu ergänzen ift (vgl. B. 16. und 7, 6.). Diese Faffung will Fr. unzweifelhaft machen. Doch haben pater noch auch be 28. und Rück. die erstere Auffaffung vorge= igen und, wie wir glauben, mit Recht. Einmal nämlich ift bas eg' ols v. en., wenn man es in die Frage mit einbegrift, eine beiläufige, unwesentliche Bemerkung, während man boch eher erwartet, daß ihr der Ap. ein Gewicht geben werde \*). Ferner liegt zwar weber barin ein Gegengrund, baß alsbann Die Aniwort «feine Frucht» aus dem Kontexte zu ergänzen wäre, noch auch barin, daß boch ber Schlechtigkeit nicht fofechthin die Früchte abgesprochen werden können (die koya des Bifen find ja noch nicht xαρποί, vgl. Eph. 5, 11. und Ufteri at Gal. 5, 22.), wohl aber fpricht dagegen, 1) daß es B. 22. Seift exers rov xaonov vuce, und dieß voraussehen läßt, daß and vorher schon xaonoi vorhanden waren, wo nicht, so fatte ber Ap. schreiben muffen exere xaortón (Rud., f. indeß **bes weiterhin über biefen Ausbruck Bemerkte)**, 2) daß an die= er Stelle xaono's und relos unterschieden wird, bei jener Taffaffung aber am natürlichsten seyn wurde, beides zu identi= ficiren, und überhaupt scheint es nicht, daß der Ap. irgendwo in dem jenseitigen Lohne unter dem Namen xaonos ge= Frochen habe, auch nicht Phil. 1, 22., wiewohl nicht zu läug= Den, daß er es hätte thun können. — Der Grund ber Schaam **litet** in bem Ausgange der Sündenfrucht (relog Phil. 3, 19. **Z Kor. 11, 15.**), und *Jávarog* bezeichnet hier wie vorher **B. 16.** und nachher Q. 23. und auch 7, 5. entweder das

.

<sup>\*)</sup> Die Schaam über bie Sunde ift ein wessentliches Rennzeichen ber Biebergeburt, während ber natürliche Mensch für die Schmach seiner Gruicheigung blind ist. Calv.: innuit enim, quam coeco nostri amore Inderemus, dum peccatorum tenebris sumus obvoluti, qui tantas in medis sordes non reputemus. Sola est lux Domini, quae potest ostlos nostros aperire, ut perspicere queant latentem in carne mostra soeditatem. Ille igitur demum Christianae philosophiae primordiis imbutus est, qui sibi serio displicere ac suae miseriae rerecundia confundi bene didicerit.

Elend überhaupt mit Einschluß ber jenseitigen Unsellgtet ober biefe ausschließlich. - Exere - ayraouor ift tondie Ausdruck, aber worin besteht die Roncision? Sie tam bie in bem els áyraquóv gesucht werden, welches im Baralleis mus mit eig dy. B. 19. hinzugefügt im Sinne von eich vireo 9al ávious. Es liegt aber auch in dem Exere ror rapit Sucor eine Breviloquenz, nämlich bie, welche überhaupt i fem Gebrauch des Art. zu Grunde liegt (Biner §. 17. 24 έχετε καρπόν καὶ ὁ καρπὸς ὑμῶν ὁ ἁγιασμός. 🛭 ૭ ττα 🗰 vorgehoben, mas Eph. 5, 11. fagt, daß auch bier jene anter zaonoi eigentlich ben Ramen nicht verdienten. Als W τέλος της πίζεως nennt 1 Betr. 1, 9. die σωτηρία ψη Der Ausbruck rà dicivia ift zunächft wohl von P. mit 🇯 ficht auf bas, was vom Kriegsbienst B. 13. gesprochen 🗰 gefest worden; ber Gegensatz zu zaproua bient aber 🛋 ohne 3weifel bazu, auf ber Seite ber Sünde bas Redi verhältniß hervorzuheben, wie dieß 5, 16. geschah. Diefes bestehe, haben wir oben S. 252. angedeutet, bas ber Disharmonie des Subjekts ift die arrequosia für die rung bes göttlichen Gesetses. Das er Xoizo faffen wir wie B. 11. als Bezeichnung ber Sphare, in welcher bie Ju alwring gewonnen wird, und insofern bann auch als Bu nung bes Mittels.

## Rapitel VII.

## Inhalt und Theile.

1) Mit bem Auferstandenen muffen wir in den ehelichen But treten, wenn wir gottliche Früchte bringen wollen; das Gefes rest unt die Cunde an, als daß es sie bampft, B. 1 - 6. 2) In sich ik wir Gesch schon gut, aber es vermag bei der fleischlichen Natur des Mensch dem Guten nicht den Gieg zu verschaffen, soudern bringt den Menschen wie bis zum außersten Zwiepalt, B. 7 - 25. B. 1-6. Mit dem Auferstandenen muffen wir in den helichen Bund treten, wenn wir göttliche Früchte briuen wollen; das Gesetz regt mehr die Cünde au, als daß fie dämpft.

Es befrembet biefe Anfnupfung burch 7, welches B. 1. keinem anderen Sinne genommen werden fann, als 6, 3. d andeutet, daß etwas, was schon da gewesen ift, noch r erhartet werben foll. An bie letten Borte von R. 6. Er 15φ Iησου τω xvolw ήμων anzuknüpfen und das Kolgende eine Rechtfertigung berfelben anzusehen (Reich., ber auch Bortfpiel zwischen er zugig und zugievei findet), ift uns So find benn schon ältere Ausleger und außer glið. ich. alle neueren auf R. 6, 14. zurückgegangen und haben vorliegende Ausführung als eine Begründung ber zweiten lfte jenes B. οδ γάρ έζε ύπό νόμον, αλλα ύπο χάριν an= then. Daß eine folche Begründung hier zu abrupt eintreten we, läßt sich nicht gerade behaupten; man kann entgegnen, i, wenn auch die Ausführung von 6, 15-23. vielmehr Endzweck hat, theils bie Unfahigkeit der Chriften zum ndendienste zu zeigen, theils zur Entfagung beffelben aufuntern, fo fei diefes boch immer unter der Boraussegung, fie ond zager find, ausgesprochen. So fann man fagen wohl gestanden werden muß, daß bei diefer Ausicht immer Eindruck eines unvermittelten Abspringens ber Rede nicht z verwischt wird. Gehen wir indes vorläufig von diefer mehr allgemein recipirten Ansicht über den Zusammenhang , wie erweift bann ber 2p. feine Thefis? Wir muffen hier 1 Voraus auf den Inhalt von B. 2. und 3. Rudficht neh= :. Mit wenigen Ausnahmen finden die Aelteren in denfel= unter bem Bilde ber Ehe eine allegorische Darftellung des hältniffes der Chriften zur Sündenluft, oder auch zum Be=

wogegen Grot., Schlicht. und die Neueren mit Aus= me von Reich., Benecke, Olsh. darin nur ein B. 1. gendes und unter den dort ausgesprochenen allgemeinen 3 zu subsumirendes Beispiel finden. Je nach der einen der anderen Ansicht war denn hier auch die über die Ar= ientation des Ap. Enthält B. 2. ein Beispiel, so ist der 1g der Beweissführung dieser: das Geseth hat doch nur ver=

bindenbe Kraft für die Lebenden und nicht für die Tebten. So zeigt es fich bei dem Ehegeset, indem, wenn ber Mann ftirbt, an beide Theile bas Gefet feinen ferneren Anfprut bat. Wir Chriften find nun in ber Gemeinschaft des Todes Chrift ben geiftigen Tob gestorben; folglich tritt bei uns bas ein, was bei ber Frau eintrat, welcher ber Mann ftarb: wir tonnet einen anderen Gatten wählen. Bei diefer Argumentation a regt nun querft dieß Anftog, daß das Beispiel nicht genn paßt, benn ber Ap. hätte entweder fchreiben muffen: o mi άνηο, έφ δσον χρόνον ζη, τη γυναικί δέδεται νόμω, έ δε αποθάνη, κατήργηται από τοῦ νόμου τῆς γυναικός, 🕅 ή γὰρ ῦπανδρος γυνή, ἐφ' ὅσον χρόνον ζῆ, τῷ ἀνδρὶ 🖊 δεται νόμω, έαν δε αποθάνη, κατήργηται ά. τ. ν. 🗰 avdoos. Nun kann man zwar zur Befeitigung biefes Beter fens fagen, in diefem Beispiele bewirke ber Tob auf bebn Seiten bie Befreiung vom Gefet und es empfehle fich side mehr gerade baburch, daß es doppelte Anwendbarfeit habe (m. Theoph.); allein — der Ap. hebt doch eben nur die cue Seite hervor und zwar gerade bie, welche bem allgemeinn Reich: meint, ber allgemeine St Sate nicht entspricht. B. 1. fei fchon an fich evident und B. 2. enthalte eine nen Begründung. Dann würde jedoch nicht auf diese Weise und Ein noch ftärkeres Bebenken gegen γάρ angeschloffen feyn. bie erwähnte Anficht ift ferner ber Umftand, daß bei ihr ber 3. V. einen müssigen Zusatz enthält. Der Absicht bes Ap. es unläugbar entgegen, da er B. 4. das Berhältniß, welche 2. 3. ausspricht, bei ben Chriften wirklich in Anwendung bringt, daß fie nämlich nunmehr einem andern Gatten ange hören. Es gestchen auch die Ausleger, welche jene Anfict ber Stelle vertreten (Rüd., Mey., Fr.), nur zufällig fei ber Ap. durch das Beispiel dazu veranlaßt worden, auch im Bas = hältniffe ber Chriften biefes Moment hervortreten ju laffen. Aber wir meinen, daß man um fo weniger dieß fagen tann, ba bie Konformation von B. 4. fo angelegt ift, baß bas sig τό γενέσθαι ύμας έτέρω κ. τ. λ. nicht bloß als Rebenge banke, fondern als hauptgedanke hervortritt. Diefe Grunde find ftart genug, um jedenfalls die allegorische Fassung wenige ftens nicht unerwogen abzuweifen. Auch schon die weite Ber

-334

itung berfelben, ba sie früher ganz allgemein angenommen r, muß bazu auffordern. Bei ber allegorischen Ausbeutung en sich nun ebenfalls die Ausleger in zwei Klaffen getheilt. n Aug. (proportio 36.) ift unter bem Beibe bie menfch= e Seele, unter dem Manne die B. 5. erwähnten na9ήματα v áµaqtiwv, unter dem vóµog tov ávdqóg das Gesets ver= iden worden. So Justin., Beza, Calixt, und vorzüg= hat Beza mit Genauigkeit und Schärfe bas Einzelne videlt. Schon ben ersten 2. hat er fo zu faffen gefucht, ber zweite, wenn feine Erflärung richtig ware, fich genau benfelben anschließen würde. Er erflärt nämlich: an ignois legem tantisper dominari cuipiam, quanto tempore e vivit, und meint, es liege darin: quempiam habere et imperium ex lege in ipsam alterius per-Dieß kann nun freilich nicht in den Worten liegen. nam. r Mann foll nun auch nach Beza die Sündenluft feyn, che bei dem Christen durch bie Gemeinschaft mit dem Lode ifti gestorben ift. Bie verträgt sich jedoch diefe Erflä= g mit B. 4., wo man nach ihr erwarten müßte, 1) baß bem Tobe bes Gatten, 2) von bem Tobe ber Sündenluft Rede feyn würde, wo aber ftatt beffen 1) von dem Lode Gattin, nämlich ber Chriften, 2) von bem Abgestorbenscyn ben vóµog die Rede ift. Es bleibt nur übrig ju fagen, ebensowohl Gesetz und Sünde Wechselbegriffe find, als bas terben für bie Sünde und das Absterben der Sünde felbft. if bieß nun auch zugegeben werden, fo fonnte boch ber 21p. ade hier nicht den vóµos anstatt der áµaoria erwähnen, te eben bamit ben Lefer zu nöthigen, wenn überhaupt der tte und britte B. eine allegorische Bedeutung haben, unter 1 Gatten fich das Gefetz zu denken (val. Seml.). Nun zwar noch von Stier (Andeutungen für gläub. Schriftverft. B. S. 288.) und Dloh. auf dem Grunde ber Ansicht von za eine modificirte Deutung versucht worden, bei welcher nfalls die Sünde, ber alte Abam als Gatte genommen wird. r unterlassen indes, darauf näher einzugehen, da fie uns fubtil erscheint und auch von andern Seiten aus Einwürfen erliegt. haben die Worte einen allegorischen Sinn, so n es wohl nur der fenn, daß der dominirende Gatte,

welcher für den Chriften gestorben ift, ber vouog fem f infofern nämlich derfelbe aufgehört hat, Motiv und Richer bes Chriften zu fenn, ja nach dem ftarten Ausbruck Gph. 2, 16 und Rol. 2, 14. mit Christus zugleich an das Rreuz geschlagt worben. Diefe Auffaffung findet fich nun auch bei Drig Chruf., Theod., Det., Ambr., Thom. Agu., Grass Calv., Buc. u. v. A. Auch bei ihr bleibt allerdings in Anftoß zurndt, welcher ichon bei der Erflärung von Bei erwähnt wurde, daß B. 4. in dem ESavarwSyre flatt Abfterbens bes Gatten, wie man erwarten follte, bas Abftein ber Gattin, ben geiftigen Tod ber Seele erwähnt. 3mg i Rr., ungeachtet er die allegorische Fassung perhorrescirt, bie Infongruenz bes Beispiels B. 2. zu dem allgemeinen St 2. 1. zu milbern, in dem dià toù owmatog Xoizov d Hindeutung auch auf den Tod des Gatten finden wollen, cs könnte bicfe Erklärung auch der allegorischen Faffung Gute fommen; aber wir meinen, daß der Ap., wenn a etwas hatte andeuten wollen, auch dia tou Savators X01500 hätte schreiben müffen. So fommen wir denn mit Refultate, baß man ju einem von beiden fich entschließen entweder ju bem Bekenntniffe, bag 9. 1) ein inkongrun Beispiel gewählt, welches er ohne Schwierigkeit hatte ven ben fönnen, 2) daß er diefes muffigerweife in B. 3. ma ausgeführt, 3) daß er V. 4. ein Moment zum Grundgebei gemacht, worauf er nur zufälliger Beife burch Ausführt bes Beispiels veranlaßt worden; oder aber, daß wir um Bortheils willen, diefen Infonvenienzen zu entgeben, bei 84 eine plögliche Wendung des Gedankens annehmen, bei wei bas eine ber beiden Korrelata für das andere gesett met Dieß anzunehmen, liegt nun gerade bei einem Schriftige wie P. fo nahe, beffen Anschauungen fo fonkret find, d. Bieles, was der Natur der Sache nach nicht isolirbar ift, 📫 als Einheit schauen und dann bald biefe, bald jene Seite but hervorkehren, val. das breifach gewendete Bild 2 Ror. 3, 4 bie Ronkretionen von Bezichungen in 2 Ror. 3, 18. md Bemerfungen zu 6, 3. — Rach diefer Auseinanderfc bes Ganges feiner Beweisführung muffen wir uns nun mi einmal zur Untersuchung des Zusammenhangs biefes effe

chnittes bes fiebenten R. mit bem fechsten hinmenben. Die wägung des Inhalts von 2. 4-6. nöthigt uns, von ber igbar gewordenen Anficht abzugehen, daß B. 1-6. nur Beweisführung für bie zweite Salfte von R. 6, 14. fei. von Beng, hat darauf hingedeutet, daß das xaonopopeir Daráry, fowie überhaupt B. 4-6. an die letten Berfe B. R. 6. erinnere, namentlich an B. 21. Beza hat in 4-6. im Widerspruch mit der gangbaren Anficht mehr E Ausführung der erften Sälfte von R. 6, 14. au. bucov - xvoievoei, als der zweiten gesehen. Uns ftellt fich als "Sauptgedanke hervor: ihr feid berechtigt, in ein geiftiges, siches Berhältniß mit Christo zu treten, um wahrhafte Rote zu bringen; unter dem Gesethe habt ihr dieses nicht mocht. Ift bieß ber Hauptgebaute, fo ift B. 1-3. nur ubereitung darauf, der Nachweis, daß rechtmäßiger= zise eine folche Verbindung mit Christo eingegangen werden me. Erft so gewinnen wir einen durchaus flaren Blid in Busammenhang vom Anfange des sechsten R. an bis zum Den: in der Gemeinschaft mit Christi Bersöhnungstode bat Chrift eine neue, mit der Gerechtigkeit Chrifti angethane Monlichkeit erhalten, und bie frühere ift gefreuzigt. In bie= I neuen Gnadenverhältniffe fann die Sünde nicht mehr gur wit fommen, benn das neue Lebenselement übt eine be= schende Rraft aus. Erst wenn die Berbindung mit Christo Sinnigste geschlossen, gehen Früchte ber Gerechtigkeit baraus vor, wogegen bei ber früheren Berbindung mit dem Ge= diejes felbst zu einem Incitament ber Sünde wurde. An ift bas Gefetz baran unschuldig, gegenüber einer fo verten menschlichen Natur vermag es einmal nichts anderes, ben 3wiespalt auf die höchfte Spipe zu treiben, anftatt

zu heilen. Hieran schließt sich alsbann R. 8. \*).

Theils wegen der Anrede adelooi (9, 3.), theils wegen Joxovol x. t. d. glaubte man schon hier einen Fall zu

holud, Romment. 3. Rom. Br.

<sup>\*)</sup> Uls eine Realparallele sowohl zu diesem ganzen Kap., als auch : sondere zu B. 4. ist Gal. 2, 19. anzusehen, worin der Gedanke , daß das Geseg selbst durch sein Unvermögen, die Heiligkeit zu be= en, dahin sührt, sich ein anderes Princip zu erwählen, nämlich den ;, der die Verschnung gestiftet hat.

finden, wo fich ber Ap. in feiner Rebe an bie Jubenchriften besonders wende, vgl. Mey. zu yerwor. v. Da jedoch nviozovos nicht den Artifel bei fich führt, ba viele der befeine ten heiben vorher jubifche Brofeluten gewefen, ba fernet wie man 3. B. aus Just. Mart. in dial. c. Tryph. feter fann, auch die Seidenchriften bas 21. T. fleißig ftubirten, be endlich der Up. in allen feinen Briefen an Beidenchriften auf eine Kenntniß des vouos vorausfest (vgl. zu 3, 25.), fot iener Gedanke zurückzuweisen, und eben bamit auch bie Da nung, bag fich der Ap. auf einen talmudischen Cas beziche (f. Bolf zu 6, 7.). Es reicht aus, auf bie 3bee hinguten ten, welche von ben meiften Auslegern in bem Ausiprufe R. 6, 7. gefunden wird. Als bloger Nothbehelf, aus der Schnie rigfeit ber Vereinbarung von 2. 2. mit bem Borhergehenben im porgegangen, erscheint die Meinung, welche o är 300mog mi radezu als Bezeichnung ber Gattin (Beng., Carpz.), de bes Gatten (Glon.) nimmt, auch die vieler Andern, welche Ly nicht undquaros erganzen, fondern vouos (Drig., Aubt, Erasm., Grot., be Dieu, Roppe), auf beren 2800 legung fich vorzüglich Rölln. eingelaffen hat.

B. 2. 3. Da bas Beifviel ein Beleg ift und ein Bein begründet, fo fann es auch mit yao eingeführt werden (3th. 2, 2.). Bei unferer Anficht über ben Busammenhang mit 3weck diefes Abschnittes ift diefes Beispiel aber fo gewählt daß dabei die Rücksicht einer Anwendung auf ben Chriften obwaltet. Das zw Lurzi avdoi hebt schon bas Momen hervor, daß der Lob scheidet (1 Ror. 7, 39.). 'Karagysio3m' mit anó kann zwar in dem Sinne von elev9epovo9at and übersetst werden, hat jedoch eigentlich bie ju R. 6, 6. nachgemiefene Bed. auch ba, wo and folgt (Gal. 5, 4.): and thätig gemacht werden, fo daß man nichts mehr mit bem Ge fetz zu schaffen hat.» O vouos rov avdoos ift bas auf ben Mann bezügliche Gefet, wie in den LXX. 3 Mof. 14, 2 outos à vouos tou lengou. Der Gebrauch des Fut. 201parioel rechtfertigt fich an diefer St. durch die Bemerfung, welche Bernhardy Synt. S. 377. über das Fut. überhamst macht: « bas griechische Fut. ift nicht viel mehr als ein bes bingtes Prafens, die Darftellung bes in der Begenwat

338

`

Unvollendeten, bas bereinft unter einer Bedingung gebacht fich verwirklicht, worin ber eigentliche Gehalt Diefes Tempus be= fteht: es geschieht, wenn es möglich ift», val. auch Rubner II, 83. Den Beispielen, welche Biner §. 41, 6. ngeben, ift auch 2 Ror. 12, 6. hinzuzufügen. Daß viveogae andoi und yvraini Bezeichnung ber ehelichen Berbindung ift, wift Elon. ju ber St. nach, vgl. LXX. 3 Mof. 22, 13. Es ift wohl gewiß, daß ber Genit. bes Infin. rou un hier nicht ben 3med ausbruden foll, fonbern bie Folge, f. au 1, 24. S. 95. und vgl. den bei Winer an d. a. St. bes fprochenen Sprachgebrauch der LXX. und ber Byzantiner. Rev. bringt pedantischerweise auch hier auf ben Zwedbegriff, und Fr. hat schon im Romment. ju Matth. S. 846. Die Ans th aufgestellt, daß der Gen. von elevGepa abhängig, bas in aber aus der in elev Jepov liegenden Rotion des Berhins bans zu erklären fei, fo bag ber Ginn ware: libera est hac re, quod sit adultera.

**B**. 4. Rach unferer vorher entwickelten Anficht hat ber th. bas eine ber beiden Rorrelata, bas Abgestorbensehn ber Chriften, anftatt des Abgeftorbenfeyns des Gefetes eingeführt. Bitte er feinen Gebanten mehr entwideln wollen, fo würde er efagt haben: ού μόνον δ νόμος απέθανεν, αλλα και δμείς. Der gleiche Fall findet 1 Ror. 8, 3. ftatt. Das obrog eyrwegt 👬 αὐτοῦ involvirt bort ein où μόνον γινώσκει τον θεόν. val. das uällor in Gal. 4, 9.: rvórres Jedr, uällor de www.gévrec ond geov. Wer nur an ein abstraft logisches Deufen gewöhnt ift, hat immer Schwierigkeit, in folche ans tentreter Anschauung beraus zu erflärende Ausbrude fich an fieden. Bir fönnen anch einen verwandten Fall aus Joh, beis bingen. Er hat im ersten Briefe R. 1, 6. 7. ben Gegenfas: 🖬 είπωμεν, δτι χοινωνίαν έχομεν μετ' αύτοῦ χαλ **δη τω** σπότει περιπατωμεν, ψευδόμεθα — έαν δε έν τω φωνά περιπατωμεν — κοινωνίαν έχομεν μετ άλλή-Diefer Gegenfatz ift nun logisch ungenau. 207. Wollten wir ihn burch bie Bemerfung rechtfertigen, baß bie zowwia per' alliaur im Sinne bes Joh. ein Wechselbegriff ber zoerwvia uer autov ift, fo würde bieß von manchen wieder als eine profunda observatio verschricen werden; aber wenn

22 \*

es auch manche falfche Tiefen giebt, folche Tiefen muß mu fich nun einmal in der Schrift gefallen laffen. Der britte & bei Joh. zeigt, daß er sich wirklich die xourwrice per alli-Lwr und die xocrwria mit Gott als unzertrennlich bachte. -EdarazwOyze und nicht änedärere mit Rüchscht auf 🕷 gewaltsamen Tod Christi; zu owuarog nämlich, welches mit fonft nicht fo absolute gesett fenn würde, hat man aus bin verb. fin. heraus Javarw9évrog zu ergänzen; wäre die 🗰 fo möchte man auch als Grund angeben, daß Gott als W wirtfame Brincip diefes Todes bezeichnet werden foll (Rich Daß hier owu Xo1500 ftatt Savaros fteht, fann befrement erscheinen; einige benten an ben Gegenfat von ozia und a Rol. 2, 17. (Borft.); Beza ift auf ben Gebanten getoms mit Rüctsicht auf den Gebrauch des dic in 4, 11. 2, 27. Brap. die Bed. von er ju vindiciren, als ware ber Sim, in biefem Lobe zugleich ber Chrift den geiftigen Tod atimi Beng, findet ein Mufterium ausgebrückt. Der Gebrand i έν τη σαρχί αύτοῦ für έν τῷ θανάτω αὐτοῦ in ba 🕏 Eph. 2, 15. ift zwar analog, hat aber ebenfalls etwas frembendes; ganz entsprechend ift bas evi owucze Eph.2,14, wenn man baffelbe mit Chryf., Beza, Sar L auf ben 🗯 Chrifti bezieht. Als Grund gerade diefes Ausbrucks kann 🗯 wieder bie plaftische veranschaulichende Darstellungsweife W Ap. angeben (f. zu 6, 5.). Wir glauben jedoch im Eine bes Ap. zu erklären, wenn wir dabei nicht fteben bleiben, im bern fagen, baß er beim Gebrauch gerade biefes Ausbruck im Liebesbeweis durch die erochoxworg vor Augen gehabt 🚧 burch welche die Erleidung des Todes erft möglich with ähnlich wie Hebr. 2, 14. die Menschwerdung mit ben S desleiden in Berbindung gesetzt ift. ----Mider feinen 🗭 ftigen Gebrauch, die Finalbedeutung zu urgiren (f. zu 1, 21) hat Fr. an dieser Stelle gegen Men. behauptet, daß eis # nur exparixão ju faffen fei. Er hat biefes gethan in 🗰 fühl, daß wenn man es final nimmt, diefer Sat ein Gemit erhält, welches mit ber gesammten, von ihm und Anderen # genommenen Auffaffung ber Stelle nicht ftimmt (f. vorber # B. 1.). Aber, ba man nothwendig annehmen muß, bu B. 3. ichon mit Rudficht auf diefe Wendung ausgesprocht rben ift, kann man nicht anders, als das eig ró final nehn. Fast alle Ausleger von Theod. an haben nun natürlich Blict auf das Vorhergehende in dem yirsodae ersow, rö vergedre eyegdere den Ausdruck eines ehelichen Verhältes gefunden, welches der Erlöste anstatt mit dem Gesege Christo eingeht, und ragrogogeser im Vilde bleibend von Frucht verstanden, welche aus diesem Verhältnisse hervort. Der Rostocker Interpret nimmt hieran Anstos und findet in er Erklärung einen obscon pististischen Geschmack, ber In freilich eine schmähliche Herrschaft in der Kirche erlangt , da von demselben die Interpreten von Theod. bis asm. und von diesem bis auf den ehrlichen Koppe, ja auf D. de W. angesteckt sind \*). Has nuptias, heißt es,

adornarunt interpretes - non solum jejunam et obenam, qua mollis et effeminata pietistarum natio mire ectatur, sententiam Paulo, viro casto et generoso, cere potuisse temere sumserunt, verum etiam in verum explicatione peccarunt. Da indeß der castus et nerosus Baulus keinen Anstand genommen hat, Eph. 5, -32. das mas bie Genefis vom Ehebunde fagt, von ber ebindung der Gläubigen mit Christo zu erklären, ja ba er Bedenken trägt, 2 Ror. 11, 2. fich den Brautwerber bei er Cheftiftung zu nennen, fo ift es wohl feine Berfündigung bem Bartfinn bes Ap., ihm auch hier benselbigen Geten zuzuschreiben. Indes fann auch nicht einmal gefagt den, daß xaonowoosiv geradezu die Rindererzeugung ente, vielmehr ift immer der Tropus vom Acter festzuhal= (Marc. 4, 20. Rol. 1, 10.), und nur von einer Anfpie= 19 auf ben xaonds xoclias (Luc. 1, 42.) kann die Rede 1\*\*). Nach Fr. soll das viveo Jac Eréqu hier nichts weis

\*) Koppe: χαρποφορεϊν ex vulgari tropo i. q. ζην, aptius m hoc loco positum, quo de uxore, quae parit suo mao sermo fuerat. De W.: "Wahrscheinlich ift dieß Fortsetung Bilbes der Ehe." Auch der von Hrn. Fr. so geliebte Hr. erint. Meyer hat die Beziehung auf "Chefrucht" nicht für so stifch gehalten, sondern dieselbe mit Entschiedenheit angenommen.

\*\*) In der spåtern byzantinischen Sprache erhielt bas Wort ganz ulgemeine Bed. "Wohlthat üben", s. Du Cange lex. graec. med. s. v. zapnogogeev. ter bedeuten, als in alius potestatem venire, wie fonf έπί τινι γενέσθαι.

B. 5. 6. In Ste yag Juer er th sagel finden Rud, Rölln., Fr., weil es bem geiftlichen Lobe ber Chriften no genübersteht, bas Moment bes Lebens ausgebrückt. 2Bir mis fen indes mit Reiche befennen, bag uns biefes mit den Bo ten unvereinbar scheint. Nach ber oben R. 1, 3. entwicklun Bed. von odos bezeichnet elval ev th oagel ben Buftand, w bas reveoua noch nicht wirkfam ift (R. 8, 5. 8. 9. 13.); Calv.: solis naturae dotibus esse praeditum sine singulari gratia, qua electos suos Deus dignatur, unb 🛊 tritt ja auch B. 6. diesem elvas ev th oapzi bas ev zapiτητι πνεύματος gegenüber. Benn Einige σάρξ hier gerchen burch  $\hat{\eta}$  πολιτεία κατά νόμον erflärten (Theod., Grou Roppe), fo ift allerdings zuzugeben, daß bei Baulus cas und vouog als Wechfelbeariffe anzusehen find (R. 4, 1. Gd. 5, 18.), fo daß ber eine ftets an den anderen erinnert, boi fann dieß immer nicht als der Wortfinn von ocos angesehn werden. Πάθημα, wie das deutsche Leidenschaft, ebense be Brofanffribenten und Gal. 5, 24.; ber Menich wird burch in Leidenschaften afficirt, in einen leidentlichen Buftand verfett. Das dic hat Lo de wie Rom. 2, 27. 4, 11. als Bezeichnung bes Buftandes genommen: that remained in us under the law, ebenso Michael., und Fr. ift beizustimmen geneigt. Dagegen haben Chryf., Ambrof., Carys. daran Anftop genommen, daß bem Gefete bie Schuld ber Sündhaftigkeit aufgebutte werde, und haben gaivouera, yrwoilouera erganzt, Grei Roppe, Anapp acooun's dasorra; da jedoch der Begriff vermöge bes Artif. in fich bestimmt ift, fo tann nichts als bas verb. subst. erganzt werden, und da die Absicht des Ap. if. bie Unfähigkeit bes Gefetes, bie Seiligung zu bewirken, bar zuftellen, fo fann es nicht befremden, wenn er unter ben mans nichfachen Gesichtspunkten, aus denen fich biefe Unfabigitit ergiebt, benjenigen hervorhebt, welcher für das Gefet am mei ften gravirend ist; auch bezieht sich ja B. 8. auf diefes rà du τοῦ νόμου zurnd. Es gehört alfo bie Bemerfung Calv. hieher: hominis perversitas, quo magis justitiae repagulis coërcetur, eo furiosius erumpit. Doch hat bet \$.

342

r eben fo wenig als B. 8. ein ύπό gebraucht, fondern th das dia das Gesets als gelegentliche Ursache be-Inet. Evegyeio9ac von dem Ap. immer als Medium ge= ucht, wenn von Dingen die Rebe ift, die ihre Kraft äußern r 2 Ror. 1, 6. könnte man zur Annahme der paff. Bed. trigt seyn). Auch hier wieder die ueln als die Organe ers Int, durch welche die concupiscentia zur Erscheinung mt \*). Hier ift xaoxooooeiv gebraucht, ohne daß von en ehelichen Verhältniffe bie Rebe war, baber auch benen it beizuftimmen, welche die Beziehung auf Leibesfrucht auch : beibehalten, fo Mey.: « Bir gehörten vormals zu bem ehe= Berifchen Geschlecht (Matth. 12, 39.), und bas Beugende ans waren die in unfern Gliedern wirkenden magijuara ' άμαρτιῶν.» Θάνατος hier wie 6, 16. 21. 23. -er xaraoy. and f. zu Q. 3. Es fommt zuerst die Lesart Barórteg in Betracht. Anogarórtog fann eigentlich nicht Lesart betrachtet werden; es ift nämlich dieß Wort erst durch a in den Tert eingeführt. Derselbe fand fich weder durch am meisten beglaubigte Lesart ano 9avovreg, noch auch b die occidentalische rov Javárov befriedigt und nahm ju Chryf. feine Buflucht, bei welchem er bie Lesart anovorcos zu finden meinte; allein er gesteht felbft, daß in reren Citaten bes Chryf. fich anogavovreg findet, und n Betft, und Matthäi haben barauf aufmerkfam gemacht,

<sup>\*)</sup> Del. macht hier eine Bemerkung, welche zwar ftreng genom= nicht in das Bereich der Eregese gehört, welche wir aber doch, da tine fo wenig beachtete Bahrheit ausspricht, hervorheben wollen. ifg tommt namlich gerade diefer Reformator auf die Bemerkung zu= , bas unter bicfe nadhuara ror auarior auch bas Mistrauen en Gott, bie dubitatio gebore, und fagt hier: primum enim illa n dubitatio, quae in omnium hominum animis haeret, certe efficax in membris, quia propter illam dubitationem ruunt hoa contra voluntatem Dei, ut, quia non confidunt Deo, multa nt metu et diffidentia contra voluntatem Dei. Hanc autem diftiam auget lex, quae, quia semper accusat, facit, ut corda aversa a Deo, fugiant Deum, non invocent, non confidant.... utem hic locus diligenter observandus, ut discamus, illam duonem esse peccatum, ut repugnemus et erigamus nos Evanget sciamus, esse cultum Dei, in illis terroribus repugnare itationi et diffidentiae.

baß anogaror oc nicht Textlesart bes Rirchenvaters ift, fom bern zur Interpretation deffelben gehört. Tov Savárov findet fich D E F G, in den lat. Ueberfepungen und Rirchenväten, mithin ausschließlich in abendländischen Subsidien und ift m Rich. Simon und Reiche vertheidigt worden. Allein wen ano Javores ichon durch überwiegende Zeugniffe A C J, in morgenland. Ueberff., griech. und auch einige lat. Rirchendig empfohlen wird, fo hat es auch noch den Grund für sich, be bie fehr bivergirenden Konftruktionen bes Wortes bei ben Rin chenvätern zeigen, wie schwer man mit ihm fertig wurde, mit es fich folglich leicht erklären läßt, daß diefe Lesart durch eine andern Tert, welcher feine Schwierigfeit barbietet, verbring wurde. Entstanden kann das rov Javárov entweder dans fenn, daß durch falfche Erflärung des anogavortes (f. wein unten Det.), oder aus dem Borhergehenden dem and mi νόμου das από του θανάτου als forrelater Begriff beigefitt wurde (R. 8, 2.), ober aber, was mehr Wahrscheinlicht hat, daß die Abschreiber das in dieser Stellung oder Rm ftruktion schwer verständliche ANOOANONTES in ANO TOY OANATOY verwandelten und sväter dann bas and als überflüffig weggelaffen wurde. Lefen wir nun ano 9arisreg, fo könnte biefes mit bem Nachfolgenden fo fonftruirt me ben, daß zu bem Relat. das Demonftr. ergänzt würde: rown ober adro, er & xareizóue9a, f. Miner 6. 23, 2. S hat ichon Theoph. erklärt: απελύθημεν, ήλευθερώθημα, άποθανόντες, χαί νεχροί χαι άχινητοι γενόμενοι πρός έχεῖνο τὸ πρᾶγμα, ἐν ῷ χατειχόμεθα \*). Dagegeit

344

T

<sup>\*)</sup> Fr. wirft mir vor, ich habe fålfchlich angenommen, Ehesph, habe in dieser St. αποθανόντες mit ποός έχεινο το πραγμα verbunken, ba boch vielmehr αχίνητοι γενόμενοι damit zu struiren sei. Dies sch allerdings beutlich genug ba, aber ist nicht auch das andere der Fall Ist nicht eben: xal νεχου zal αχίνητοι γενόμενοι ποός έχεινο π πραγμα, έν φ zar. die Erklärung von αποθανόντες? Und ist anoβνήσχειν ποός τι nicht so viel wie τινί? Was die betreffende St. in der homilie des Chrys. anlangt, so hatte ich früher angenommen, der Rirchenvater habe ebenso tonstruirt, wie sein Epitomator. 3ch seis just Auffassign von Fr. Die Worte des Kirchenvaters lauten: xal πως ipus zargoyjθημεν; τοῦ zarεχομένου παρά της άμαρτίας άνθρώπου πο

aben Rüd., Reiche, de 28., Winer in der vierten Ausa. 5. 150. an der Härte diefer Konstruftion Anstoß genommen und vorgezogen, anodarores an xarnorhonmer anzuschlies fen, das er & aber auf rov vouor zurückzubeziehen. Noch eine eigenthümliche, von den Interpreten nicht beachtete Ron= fruftion und Auffaffung ift zu erwähnen, die des Det. Er fatt: ἀπολελύμεθα χαὶ λελυτρώμεθα· διὰ τί; ἐπειδή ἀπε-Φάνομεν διὰ τ. ἁμαρτίας, αύτη γὰρ ή χατέχουσα, καὶ ψέρθημεν οὐ διὰ τοῦ νόμου ἀλλὰ διὰ τ. Χοῦ. δῆλον ούν, ότι από μεν τ. νόμου απολελύμεθα ώς αποθανόντας, υπετάγημεν δε τῷ φυσαμένω ήμας του θανάτου Kergo. Der Sinn bes Det. ift beutlich biefer: « Bir find bom Gesete, weil wir (unter feiner Herrschaft) durch bie Sinde gestorben find, denn biese ift bas, was gefangen hielt.» 🗣 betrachtet also das ano Javeir als etwas in den früheren Antand unter dem Geset Hineinfallendes und nimmt er in ber Ed. burch. Auch nach der Erklärung des Orig. fällt bas ino Javeir in bie frühere Zeit unter dem Gesete, denn er faßt in Borte fo, als fände eine Trajeftion flatt, und als hätte ber th. schreiben wollen: έν φ (νόμφ) αποθανόντες χατειχόμθα: nos vero liberi sumus a lege, in qua mortui Die ichon von Beza angeführte Annahme, ictinebamur. his arrodavóvreg mit xarnovýdnuev zu verbinden sei, wird te Klaffe ber aus Regligenz hervorgegangenen Trajektionen

μοῦ ἀποθανόντος χαὶ ταφέντος τοῦτο γὰρ ἐδήλωσεν εἰπών ἀπο-📲 πόντες έν 🎄 χατειχόμεθα, ώσανει έλεγεν, ὁ δεσμος, δι' οἶ χαττόμεθα, ένεκρώθη και διεβούη, ώσε τον κατέχοντα μηδέν κατέχειν benov, rourfort ryv auagrlav. Fr. meint, Chryf. habe tonftruirt: inderórtes Ezelro, Er o. Allein ber Sinn feiner Borte überhaupt 🛢 welmehr biefer: "Wie ist bas wir find zu nichte geworden Rehmen ? - er hat namlich vorher gefagt, ber Up. habe mit Beis= bes zarngyhon & vouos vermieden - Indem der alte, von der de gefangen gehaltene Denich geftorben ift; bas giebt P. zu ertenm, indem er fagt : Indem wir gestorben, vernichtet find in Betreff Wifen (f. er in ben Lericis in ber Beb. in Anfehung), woburch wir Stangen gehalten wurden, als wollte er fagen: unfere geffel ift ger: tichen." Run zeigt fich auch, wie bie Borte bes Epitomators zu neh= namlich ganz ebenso, ja vielleicht hat er auch bas ev so ge= ummen, und das nods exervo ro noaqua zeigt nicht seine Konstruktion, mbern gehört nur feiner Ertlarung an.

gehören, wo ber Schriftfteller eine fpater ihm einfallende nie here Bestimmung (vgl. Bhil. 1, 29.) an der unrichtigen Stelle nachbringt, vgl. über bie Syperbata im R. T. Biner S. 512, wo auch einige Beisviele aus ben Rlaffifern, und Bernt Synt. S. 460. Die Ergänzung bes Demonftr. ift von ber erwähnten Auslegern ber Sarte beschuldigt worben, fie haben indes nicht ausgesprochen, warum in diefem Falle biefe to ganzung weniger zuläffig feyn foll, als in ben andern aus ben R. T. von Biner zufammengestellten; Die Abneigung, fie bin anzunehmen, dürfte darin ihren Grund haben, daß ano9avortes ichon an und für fich einen vollständigen Begriff # geben scheint, und ber Lefer nicht fo leicht barauf fällt, einen Dat. zu ergänzen, wie z. B. einen Alfus, nach enexaleoonen Rom. 10, 14., ober zu coas Luc. 5, 25. u. f. w.; biefer Grund ift jedoch nicht ausreichend, f. ben ähnlichen fat R. 6, 16. Rann man fich indes zu einer von beiden Annale men nicht entschließen, fo fasse man bas er fo wie Chrys. nach dem, was wir barüber in ber Anm. gefagt haben: «inden wir gestorben find in Betreff unferer Feffel», vgl. 3. 9. b τη πίσει ωνείδισε Arrian exp. 3, 30. «in Betreff ba Treue», bei Bernh. Synt. S. 212.; besonders analog in έν τοῖς δόγμασι Eph. 2, 15. nach der Erflärung von Harles. Das narégeer treffende Bezeichnung des Gefeges, unter wei chem das πνεύμα δουλείας herrscht (Röm. 8, 15. 2 Tim. 1, 7.), vgl. das έφρουρούμεθα συγκεκλεισμένοι Gal. 3, 23. Έ zarvorner Bezeichnung bes Elements, in welchem biefe neue Dienst statt findet. Kalvorns Bezeichnung bes neun Auftandes, ber an die Stelle des alten getreten (xaevóg, novu, véos, recens), und in παλαιόν vielleicht auch eine felde herabsebende Rebenbeziehung, wie Schr. 8, 13. Гоа́циа 80 zeichnung bes äußerlich wirkenden, fo wie aveuua bes inner lichen Brincips (1 Ror. 2, 4. 6.). Richtig Calv .: spiritum litterae opponit, quia antequam ad Dei voluntatem voluntas nostra per sp. s. formata sit, non habemus in lege nisi externam litteram, quae fraenum quidem ex-

<sup>\*)</sup> Schon Lubw. be Dieu fclidgt diese Auffassing vor, obm jeboch zu erkennen, wie fich die Worte des Chryf. danach erklären laffta.

is nostris actionibus iniicit, concupiscentiae autem trae furorem minime cohibet. Unb Mel.: ideo dicilittera, quia non est verus et vivus motus animi, est otiosa imitatio interior vel exterior, ibi potest esse vera invocatio, ubi cor non appredit remissionem peccatorum.

## 3. 7—23. An fich ift das Gefetz fcon gut, aber es rmag bei der fleischlichen Natur des Menschen dem uten nicht den Sicg zu verschaffen, sondern bringt n Mtenschen nur bis zum äußersten Zwiespalt.

Der Erklärung biefes äußerft wichtigen Abschnittes n wir bie zusammenfassende Untersuchung vorauszuschicken, ber fprechende eyw fei, und welche Gattung von Bus ben geschildert werden. Daß ber 21p. hier nicht bloß fich felbft fpricht, geben eigentlich alle Erflärer zu, indem biejenigen, welche, ohne weiter ju bemerken, daß bas, ber 21p. von fich ausfagt, auch von Andern gelte, wie 1. Caffian, Borft., doch bamit nicht fagen wollen, bag vem Av. nur um einen biographischen Bericht zu thun fei. sin immer die Voraussehung ju Grunde liegt, daß das hier aate auch auf Undere feine Anmendung haben werde. Auch r Brief hat uns ichon gezeigt, daß die Lebhaftigfeit des ihn bazu veranlaßt, die erste Berfon zu gebrauchen, wo ussprechen will, was auch für Andere gilt R. 3, 7., ebenso tor. 3, 6. val. dazu 4, 6. 5, 12. 6, 12. 10, 29. 13, 1 f. 6. 11 f. Gal. 2, 18. In allen biefen Stellen ift bas 3ch Rientant einer Bielheit, fo jedoch, daß es - wie dieß 107 in ber Natur bes Repräsentanten liegt — biefer ber lheit felbst mit angehört und das rhewrische oznua, welches ei obwaltet, ift das der narvanaita oder idiwois; für den Dandten, besonders bei Pgränesen stattfindenden Gebrauch erften Berl, Blur. ift ber Terminus avazoivwois eingeführt.

Daß auch in dem vorliegenden Abschnitte der Ap. wirtssich selbst mit einbegreift, ließe sich sofort erweisen, wenn Erklärung des adrog syw in B. 25. grammatisch richtig ; wonach dieses « sogar ich selbst » überset werden müßte — Auffaffung, welche, wie wir sehen werden, nicht ohne beliche praktische Folgen geblieben ist. Es wird sich uns indef

ergeben, bag biefe Borte anders verstanden werben muffen. Die 鮞 **h**tti auch von ihnen abgesehen, werben wir zur Annahme im zweiten Klaffe ber Uebertragung mit Rothwendigkeit gemit lette wenn wir uns bie Frage vorlegen, mas für Buftanbe es in bie uns hier von dem Ap. vorgeführt werden. Er könnte lit L8. Absicht haben, barzuftellen, welcher Rampf noch immerfort ١Ž bem burch bie Wiedergeburt zu dem Leben in Christo aelanin BC. Menschen zwischen Geift und Fleisch ftatt finde; er find Ì.h 2) beabstichtigen, in feiner eigenen Berfon Die Geschicht # the an C Menschheit vor bem Gefes und unter bem Gefes zu zeichen mofür der 9. B. zu fprechen fcbeinen burfte; es bietet M 1 aber auch 3) bie Anficht bar, bag er aus feinem eigenen 8 Ĭ. heraus beschreibt, welche Erfahrungen von ber Birffamit W Ĩ. pri. Gefetes ber bemfelben gehorchende Ifraelit macht. Das 🖬 britte Anficht bie richtige fei, barauf führt uns zunächt kt I Bufammenhang mit dem Vorhergehenden wie mit bem fom ١, ben. R. 5, 20. hatte gezeigt, daß bas Gefet feine wefentig 10: Sülfe gegen die Sünde gebracht, fonbern ftatt beffen nut L. Gebiet erweitert habe, R. 6. namentlich von B. 14. an im i. gethan, bağ in bem Zuftande unter ber Gnabe bie Rraft h · Sünde gebrochen werde, R. 7, 1-6 querft gezeigt, bat h Chriften bie Berechtigung hatten, ftatt bes Gefetes Chil ir. au ihrem Brincip zu machen und zwar, um göttliche Rufe Ì. hervorzubringen, und bann bamit geschloffen, bag in ben 3 11 ftande, wo bas πνεύμα noch nicht waltete, bas Geick Leidenschaften mehr aufgeregt, als beschwichtigt habe, # h. ia, aber, feitdem fie ben neuen Geift befigen, fie mirflid # h Stande feien, Gott zu bienen. Bas anders laßt biefe 30 Ør. folge erwarten, als bag, wenn in bem Rachfolgenbus fruchtlofe Rampf bes Gefetes gegen bie Sunde bargeftellt 1 baburch noch beutlicher erwiefen werben foll, bag bas 64 i. bie wahre Heiligung nicht hervorzubringen vermöge. • unzweifelhafter wird biefes Ergebniß beim Blick auf 8. 3 **1** 30 bes vorliegenden R. und auf ben Inhalt bes achten R. treten wir gleichfam in eine neue Ordnung ber Dinge # **H** ] Das vor in R. 8, 1. entspricht bem vort in 7, 6., bet De -R. 7, 25. bildet ben Gegenfat zu ber Webflage 8. 14 R. 7, 23. bie Gefangenschaft unter bem Gefes ber Com ₹;

egen 8, 2. Freiheit von dem Gefes der Sunde und des es burch ben Geift des Lebens in Chrifto, R. 7, 14. 18. uflöslicher Widerftreit des mit den Forderungen des Geiftes ttes übereinftimmenden Gesches und bes fleischlichen Sinnes, 8, 4. dagegen Erfüllung ber Forberung des Gefetes durch Bandel nach dem Geift. Endlich, während von ber Bergenheit R. 7, 5. b. h. Ste Just en th oagzi die Rede heißt es R. 8, 8. Sueig de oux eze ev oapri. Treffend Den diese vielen Momente und der ganze Zusammenhang Turr. ju ber St. entwidelt. Bon bem Biedergebornen hin, in welchem das mvedua waltet und infofern es in waltet, fann ber Inhalt von R. 7, 7-24. nicht gelten. r ift die Annahme zuläffig, daß B. 9. das erw Elwr Des vouov note auf ben Buftand ber Menschheit vor Besetzgebung hinweise, welches ja zugegeben werden a, ohne daß das vorher gewonnene Ergebniß umgestoßen D; wohl aber murde aus biefer Erklärung folgen, falls t fie nämlich mit Strenge burchführte, daß der Ap. bei em dyw die Beziehung auf feine eigne Person ausgeschlofs und nur bie objektive Geschichte der Menschheit, genauer jubischen Menschheit barftelle. Freilich bietet fich bagegen rt ber Einwand bar, daß, wenn er nachher den Rampf der fchen Menschheit unter bem Gesehe schildert, was er bavon Allgemeinen fagt, boch auch auf ihn, den Einzelnen, der 1 Gefete unterthan mar, feine Anwendung haben muffe. rabe bagegen ift aber in neuefter Beit von Reiche, mit t fich Fr. als einstimmig befennt, Wiberspruch erhoben wor= . und schon früher haben Socinianer und Arminianer, tot., hammond, Lode, Cler., Michael. bas eyu t ben homines plerique erflärt, welche fich unter ber ge= ichen Defonomie einem groben Sündenleben ergeben hatten; cribit Hebraeum genus, fagt Grot., quale fuit έπλ πολύ primum ante legem, deinde post legem. Ber= men wir die Gründe, welche Fr. für feine Anficht aufge= t II, 28. Anm.: 1) Luc. hat in der Apg. durchaus nicht Beigt, displicuisse Paulo unquam legem Mosaic., quod ue virtutis studium adjuvaret, neque  $\tau \eta g$  διχαιοσύsitim expleret. Hiegegen ift die Frage aufzuwerfen: hat

benn Luc. von der früheren Geschichte des Av. irgend etwas erwähnt, außer was er von bem Unterricht beffelben bei Ge maliel und feiner Chriftenverfolgung fagt? und bann: giebt bem bie Apg. überhaupt eine Geschichte der Gemutheauftande be Ap.? 2) Nirgends deutet ber Ap. felbft an, daß das mol Gefet in thm die libido mirum in modum nutrivisset, nich mehr fagt er Bhil. 3, 6., er fei nach bem Gefet ausunne gewesen. Dagegen ift ju fragen: hat er bie dixainovn ichn burch bas Gefet volltommen befeffen, warum beweift er ibe haupt, daß erst aus dem nverua die wahre heiligung tonme! Kerner, liegt benn in dem xarà dixaloguny riv èr rous äusuntog, daß das Gefet in feiner gefammten Ausbehnme und Tiefe von ihm erfüllt worden fei? hat er nuch nicht eine mal bie entopula fich vorzuwerfen gehabt, welche er bis wie hier B. 7. ausfagt, als vom Gefete verboten erfannt? Endlich: giebt es benn keinen anderen Rampf zwischen fleich und Geift, als den Rampf gegen grobe Lafter? 3) Postrem Rueckerti hariolationi Pauli ingenium repugnat, ui quicquid ageret tota mente agere solebat. Itaque Jrdaeus Mosis disciplinam ita admiratus est, ut aliquid melius aut perfectius ne optandum quidem, nedum sperandum esse putaret; Christianus factus rem una omnium praeclarissimam censuit divinam Christi doctrinam. Und gewiß hörte, wer feine Sünden im göttlichen gicht betrachtete, wie der Ap., wenn er auch noch fo oft in ben Rampfe unterlag, nicht auf, bas mofaische Gesets nicht bis ju bewundern, fondern ju verehren --- thut B. biefes boi eben fo fehr auch nach feiner Betehrung! - und hat gewiß ein Mann, wie der Ap., vielmehr alle Schuld nur auf fit felbft genommen. hat er benn etwa beshalb, weil Gont Gnadengabe (Rom. 5, 15.) bie burch bas Gefet erregt Sünde überwog, das Gefet für unheilig gehalten? 3m 😻 gentheil f. B. 12.; wie er vor feiner Betehrung bie Schu feiner mangelhaften Seiligkeit nur in fich felbft gefucht haba wird, fo hat er nach feiner Bekehrung noch immer das Geist verehrt als ben maidaywydg eig Nov. Dafür, daß ber 20. zugleich feine eigene Erfahrung schildere, und nicht bloß, was bem lafterhaften Theile der Juden begegnet ift, bafür

arf allerdings wohl schon die Wärme und Lebendigkeit der 5childerung in Anspruch genommen werden, welche freilich nch ber Ausleger nur in dem Maaße mit empfinden wird, n welchem die hier geschilderten Zuftände ihm nicht bloß aus Definitionen befannt geworden find \*). Raum fann es hiefür einen merkwürdigeren Beleg geben, als wenn Reiche fich in bes hier geschilderte doppelte Ich fo wenig zu finden weiß, baß er barin nur die Schilderung verfchiedener Indivi= buen, nämlich bes nicht fündlichen und bes lafterhaften Juden fubet! Inebesondere ift aber auf zwei ber folgenden Berfe bingunveisen, auf B. 11., wo, wenn man nicht mit Reiche broln für vouog nehmen will, unmöglich von ber Gefets= gebung bic Rebe feyn tann (j. ju d. St.), und auf jene Worte bes 25. B., welche bort fo ftorend ben Bufammenhang unter= httchen. hat ber Up. in ber ganzen Beschreibung und in ben kyten Worten bes 25. B. aga our adrog eyw z. r. l. nur fæmbe Persönlichkeiten vor Augen gehabt, wie konnte er in bejen Dant ausbrechen? und wollte man fich entschließen, in bn Borten einen Dank für die Gnade zu fehen, welche vem ibifchen Bolfe ju Theil geworben, wer wird glauben, bif er nach bem Ausbruche biefer lebhaften Empfindung bas teorische Schema wieder fortgeführt und auf's Neue das Un= stid ber Juben in ber Person dieses eych geschildert habe! ach hat fich Reiche hier nicht anders zu helfen gewußt, als birth Annahme einer Interpolation diefes B. Wir müffen weß noch weiter gehen und bezweifeln, daß ein profaischer Schriftsteller Zustände, an denen er durchaus nicht Theil hat, 吨 bie nur einer anderen Person angehören, auf sich selbst Mettragen werbe, ohne irgend eine Andeutung bavon ju geben, ms er felbst nicht Theil daran haben wolle. Auch die voeti= ien Stellen, welche ichon Grot. aus horaz angeführt hat, we der Art, daß Horaz wirklich sich felbst mit einbeareift. **Iwar** hat man das Gegentheil aus 1 Ror. 4, 6. erweifen

wollen und diese Art der Uebertragung, wo bas Bejagte m n bem 3ch nicht gilt, mit bem aus jener Stelle entlehnten aus Ki brud µeraoznµarioµóg genannt. Allein auch in jener State hir I verhält es fich anders. Der Ap. will ber Gemeinde und mi mentlich benen, welche ihre Lehrer überschägen, bas Bia ie c chriftlicher Demuth zeigen; wenn er nun zu biejem Enbunt 18 fagt: «ich habe gepflanzt, Apollo hat begoffen, Gott aba i h c bas Gedeihen gegeben», fo hat bieß Betenntniß ber Dem <u>j</u>ui während es Andern zum Borbilde bient, ohne Zweifel 📫 Ъ für ihn felbit feine vollfommene Dabrheit. In unferem D R Ì fchnitte mußte jedweder Lefer B. 7. und 8. unter bem 34 W **I**ent allgemein menschliche, ober bas jubifche 3ch verftehen mbin . Mate Av. mit einbegreifen; wäre er nun auf einmal von B. 9. lan in einer fremden Berfon aufgetreten, fo hatte fein Lefer wie Ìtt errathen können. Daß 2. 9. fich ohne Schwierigkeit auf 1.12 Beriode des Bolfes vor bem Gefete beziehen läßt, hom her wir zugestanden, doch tann dies nicht bazu bienen, die Ent . rung zweifelhaft zu machen, welche bie Borte auf bas 200 te bes einzelnen Ifraeliten bezieht, benn es ift ja in ber Ret ber Sache gegründet, daß fich in dem einzelnen Menicha lina Lan in bem Mikrokosmus bie Buftande ber Gefammtheit abfpigs Das Urtheil über Wichtigkeit, Bahrheit und Tiefe ber goup pin W ? Schilderung wird natürlich durch die Art der Auffaffung bingt, und ber Ausleger, ber wie Reiche in bem Rampft if Яk **i** (i doppelten Ich nichts weiter findet, als den Gegensat i 1 kn frommen und des lafterhaften Juden, wird natürlich and E. darüber urtheilen muffen, wie wir bei Reiche II, 82. Im ine . « Wir finden hier nirgends Dogmen über die Natur bes 🐲 4000 fchen ausgesprochen, nirgenbe Aufschluffe über fittlich m h n logische Berhältniffe gegeben, nirgends allgemein gultig Wite Mir lefen viel anwendbare Wahrheiten aufgestellt (!). ۱'n. hier eine hiftorische Darstellung bes traurigen Erfolges M i Lung mofaischen Gefetes, feit beffen Stiftung unter ben 300 Ît R eine orientalisch bichterische Schilderung, wie die imit Mon Menschheit bei ihrer Sündlichkeit im Ganzen Das Geich ? aim größerer Sünde gemißbraucht habe, wenn gleich alles, 1 A (1) von befferer Gefinnung in ihr fei, dem Gefes Beugnis fim ¢, j Gute und Göttlichfeit gebe.» - Bei ber boben Bebeutint

352

1

be biefer Abschnitt in der Geschichte ber Theologie und religiofen Lebens gehabt hat, ift es nothwendig, auch auf Geschichte ber Erklärung beffelben einen Blick au en. Gie findet fich vorzüglich berudfichtigt von Mbitbn comm. Patrum S. 249., in dem Romment. von Seum. 3. 14. und bei Reiche, der jedoch in feiner Behandlung Stelle die Uebersichtlichkeit und bas Bufammenfaffen bes immengehörigen fehr vermiffen läßt. Außerdem verbient Beruchfichtigung bas Pfingfprogramm von Binger 1832 bie Abhandlung von Rnapy in den scriptis varii arguti; manche von ben Auslegern noch nicht beachtete interefs : Bemerfung fpricht unter ben Alten Dethodius, ber ner bes Drig. aus, in ben Fragmenten aus feiner Schrift bie Auferstchung bei Gpiph. haer. 64. (ed. Col. T. I. 81 f.) — nur hammond hat auf eine Stelle des Me= b. Mücfficht genommen.

Auch ich hatte fchon in den früheren Auflagen bes Rom= tars ber Geschichte ber Erklärung eine befondere Aufmerf= eit gewidmet. Rach nochmaliger Revision bes dahinge= gen Stoffes fuche ich fie in's Rurze aufammenaufaffen. n tann fagen, daß vor ben pelagianischen Streitigfeiten bie mmte ältere Rirche in biefem Abschnitte Die Darftellung Buftandes des Menschen vor bem Empfange des arevua. ber Offenbarung ber zagig fand, nur mit dem Unterschiede, Einige in ihrer Erflärung bie Berfönlichfeit bes 21p. mehr in Hintergrund treten laffen, Andere fie mehr hervorheben, je mit flarerem Bewußtseyn des Jusammenhanges die Bu= e als bie unter bem Gefet erfennen, Andere mehr von bem nein Menschlichen in biefen Buftanden fprechen, immer mit ber Anerkennung, daß bie Onade Chrifti der Berrschaft leisches eine Abhülfe gebracht habe -- eine Ansicht, welche pätere Auguftinische schon einigermaßen vorbereitete. Die rgenz zeigte fich vorzüglich in der Erklärung von B. 9. Berfönlichkeit des Ap. tritt am meisten gurud bei Theod., er B. 9. von bem paradiefischen Leben Adams vor bem ste, vom Baume ber Erfenntniß zu effen, auslegt, ebenfo ner der unächten Somilien des Chryf. T. VIII. S. 190. Montf., und fonderbarerweise hat fich Seml. hieran 23 olud, Romment. 3. Rom. Br.

anacschlossen, welcher paraphrasirt: ego igitur in Adam sine omni praecepto olim vivebam. Doch zeigt bie fo flärung ber Schlußverfe bes R. und bes Anfangs von R. & baß Theob. die Berfon bes 21p. nicht ausgeschloffen wijn wollte. Auch Methodius a. a. D. erflärt wie Theod. geht fogar bei 2. 14. noch auf ben Sündenfall zurud. De gegen tritt bei Drig., welcher überhaupt in biefem R. ches Beachtenswerthe ausspricht, die Beziehung auf bas kin bes P. befonders beftimmt hervor, benn bei ber Erflärung m 2. 9. fagt er, um zu beweifen, baß bas Befet bas allgemin 61 angeborne Sittengefet fenn muffe, welches in ber Rindbeit 勴 Meuschen noch schlummert: quomodo enim sine lege My t: probabitur Paulus aliquando vixisse, quum ipse selle 160 braeum ex Hebraeis et octava die circumcisum secula ni, legis praecepta fateatur; nach bes Methob. Angabe a LA öce S. 576. und 581. hat Drig. bieß Leben vor bem Beft ĺm, das paradiesische Leben vor der errohn Adams gedeutet. Di bie Beziehung auf den Buftand unter bem Gefete tritt binta # Ra allgemeinen Anwendung auf den Rampf bes Böfen und Bin kije im Menschen vorzüglich bei Ambr. zurud, welcher bi 8 Erflärung von B. 7. fagt: sub sua persona quasi g Dei ralem agit causam, bei Auslegung ber folgenden Sat ller, ohne Berioden zu unterscheiden, im Allgemeinen wit Ú. Macht ber Sünde über den Menschen fpricht, jedoch #1 **Anne** von ber Beit vor ber Gefetgebung verfteht, mo bie minim hibe lich lebendig gewesene (b. i. erkannte) Sunde tobt war (# Q, von ber Beit nach ber Gesegebung revixit), und u 22 Conf bemerkt, bag bie lex Moysis die initiatrix salutis game 110. und bie lex fidei die consummatrix, fo daß er alfo wi Hid Unterschied ber Defonomie des Gefetes und ber Gnade and Eini Der Unterschied ber gesehlichen Beriode und ber Dame Ein ber Gnabe tritt vorzüglich bei Chryf. hervor, welcha = İ١ Anderem auf die Frage des Ap.: rig us bugerai 1 4 Sie antwortet: νόμος ούχ ίσχυσε, τὸ συνειδὸς ούχ ήρχισι, R. 8 zu dem Dankausbruche bes Ap. B. 25. bemerkt: eldes # έδειξεν άναγχαίαν τῆς χάριτος τὴν παρουσίαν κὰ 🗯 trid πατρός και νίου τα κατορθώματα. B. 9. besiebt a, # hi, i. nach ihm Theoph. und Det. (ber indes, wie auch Sch

Matth., baneben bie Erflärung hat: im paradiefischen Leben), auf die Beriode vor dem Gefes, und Theoph. macht babei ben μετασχηματισμός bemerflich: έν τῷ οἰχείω δε προσώπω m' av gowning quour leyer. Auch Abalard fagt: de se dicit in persona generali hominum, quorum jam per transeressionem priorum parentum obtenebrata tunc [mens] erat, ut potius opera quam desideria culparent: peccatum non cognovi i. e. discretionem ad veram notitiam peccati non habui, nisi per documentum legis. Ebenfo Saumo. Bei Bel. tritt wieder bie Beziehung auf den Ap. felbst febr bestimmt hervor, namentlich die Erklärung bes 9. B. wn der Rindheit des Ap.: quum puer essem, legi obnoxius non eram — in infantibus, qui sine lege sunt, non vivit (peccatum), i. e., impune committitur. Nam maledicente infante parentibus videtur esse peccatum, non tamen vivum, sed mortuum, beinahe wörtlich fo auch bier. ep. 121. ad Algas. Der feichte Rationalismus bes Rannes, ber im Christenthum bloß die Erlöfung burch bie beffere Morallehre fand, zeigt fich auf merkwürdige Beife bei 8. 25., wo es heißt: admirabiliter intulit, dicens: Gratia Dei per Jesum Christum Dominum nostrum: quia quae Moyses et naturalis lex non docuit, haec docuit Dominus noster Jesus Christus: contemnere mundum, et superare vitia (!). Auch Aug., Tert., Sier. waren in früherer Beit jener allgemein verbreiteten Anficht gefolgt (Gier. c. 121. ad Algas., Aug. Prop. 41. in ep. ad Rom., Confess. 1. VII. c. 21. l. VIII. c. 5., ad Simpl. l. I.). Aug. hatte damals B. 9. von dem Ich in Adam ausgelegt, welches bas paradiefische Leben genoß, mit bem Gebot in bie Sunde fiel und mit der Gesetzgebung die eingeschlummerte Sunde erwachen fühlte (revixit), so ad Simpl. l. I.; aber in bem Streite mit den Belagianern wurde es sowohl dem Sier. als bem Aug. bedenflich, bas, was ber Ap. B. 17. und 22. ausspricht, bem Unwiedergebornen beizulegen. Ein Boblgefallen an dem Gesete Gottes, an dem wahrhaft Guten afchien bem Aug. mehr, als was fich von dem noch Unwie= bergebornen ausfagen läßt (Aug. ad Bonifac. c. 10.; c. Julian. l. 6. c. 2., c. duas epp. Pelag. l. 1. c. 12., Retract. 23\*

1. 1. c. 23. l. 2. e. 1.), und einftimmig mit ihm erflärt fic Ster. dial. II. c. Pelag.: Et quotidie juxta Apostolun, qui dixerat, non enim habitat in carne mea bonum, ingemiscunt Sancti, dicentes: Renes mei impleti sunt illusionibus, et non est sanitas in carne mea (Pa 38, 8.). Neque vero absurdum est, ut homo renatus sit simul vetus, et novus homo operetur malum, et odio habeat illud secundum aliud et aliud, et pugnam sentiat carnis adversus spiritum. In diefer fpäteren Beit erflärt Aug. B. 9. wn bes Av. aetas prima ab infantia ante rationales annes c. duas epp. Pel. l. 1. c. 8. So wurde benn nicht forvohl bos Unvermögen bes Gefeges, als die Größe und Tiefe ber Sinde baftigkeit zu zeigen, der 3weck diefer Auseinandersehung fem. Rach manchen Meußerungen Mug.'s, wie c. Julian. 1. 6. c. 70. möchte man glauben, auch schon vor ihm habe ein großn Theil ber Rirchenlehrer eben biefe Anficht von bem Abschnitte gehabt, und aus c. Jul. 1. 2. c. 6 f., wo er bie Stimmen bes Cyprian, Ambrof., Gregor von Razianz, bie a für fich zu haben glaubt, wörtlich anführt, ergiebt fich, bas biefe Manner wenigstens ben Ausruf B. 24. als eigenen Aus ruf Pauli betrachteten. Doch folgt baraus noch nichts für bie Auffaffung bes Abschnitts; es wird weiterhin erwähnt wer ben, daß folche Aussprüche eine gewiffe Bahrheit auch noch für ben Biebergebornen behalten \*).

Die Autorität ber beiden berühmten Kirchenväter, Hier. und Aug., verschaffte bieser Auffassung im Abendlande bie Herrschaft; sie findet sich nicht nur bei den Anhängern Aug.'s, Prosper Aquit., Atto, sondern auch bei dem Gegner Caffian, und nur fehr ungewiß und vereinzelt flingt im Mittelalter eine andere Stimme durch \*\*). Auch Luth. schlieft

<sup>\*)</sup> Gregor v. Ryffa in Cant. cant. hom. 2. T. I. ed. Par. E. 496. betrachtet unbedenklich B. 23. als einen Ausspruch, ber im Sinne bes Ap. von allen Menschen gelte.

<sup>\*\*)</sup> Nach Reiche Th. II. S. 61. follen Caffian und Abalard Widerspruch gethan haben. Bei Caffian ist man allerbings febr gei neigt, die ältere griechische Unsicht vorauszusegen, auch führt er sie als eine verbreitete an (Collat. 22. c. 15.), aber er bekämpft sie im anti-

fic diefer Auslegung an. Mit Auführung von Rom. 7, 14: 15. faat er in ber Erflärung ju Gal. 5, 17.: «Co ber Gerechte mb Seilige also flaget über die Sünde, wo will der Sünder und Gottlofe bleiben mit feinen Werten!» Bang übereinftim= nend mit den vorher angeführten Worten bes Sier. fagt er denbafclbft: «Es ift ber ganze Menfch, ber bie Reufchheit lichet und eben derselbige ift es auch, der noch mit böfen Lus fien gekipelt wird und beladen ift. Es find zween ganze Men= ichen und ein ganzer Mensch; also geschiehet es, daß der Mensch mit ihm felber ftreitet und ihm gleichsam entgegen wird; er will und will nicht. Und das ift eben die Herrlichkeit und Gre ber Gnade Gottes, daß sie uns hat gemacht uns felbft m Feinden - alfo gehet es auch in dem Waffer zu, bas int ben Bein wird gegoffen. Binn ersten stellet es fich und ftreitet wider ben Bein, fo lange bis es verschlungen und auch Bein Alfo auch die Gnade, wie oben gefagt ift.» Bei wirb. 8. 18. 19. (f. zu dicfen B.) hat er jedoch eine gezwungene Interpretation angewandt, weil er fühlte, daß fie, der natürs ichen Kaffung nach, nicht wohl als Beschreibung bes Zuftan= bes ber Wiedergebornen angesehen werden können. Mit Luth. fümmt Calv, und Beza in der reformirten Rirche überein, von benen ber erstere bie Erklärung bes B. 14. fo einleitet: nunc propius committere inter se legem et naturam incipit, ut darius intelligatur, unde mortis vitium emergat. Deinde exemplum proponit hominis regenerati, in quo sic carnis reliquiae cum lege Domini dissident, ut spiritus ei libenter obtemperet. Nur Buc. und Muscul. folgten ber entgegengesetten Anficht der griech. Bater, wogegen

Magianischen Interesse, um barzuthun, baß auch die Heiligen noch Ender bleiben, nur urgirt er, daß hier nicht von Todsfünden die Rede sch, sondern bloß von tem corpus mortale, d. i. die conditio mortalis, ogl. über ihn zu B. 25. Bei Abålard kann man zweiselchaft seyn, aber die Auslegung des Ansangs von K. 7. und K. 8. zeigt doch, wie auch Einzelnes in der Ausführung (Opp. ed. Par. S. 613. 615.), daß twirklich von der recipirten Auffassung abgewichen ist und ben Abschnitt dom geschlichen Juden erklärte. Auch Haymo läßt noch die früs ker Auslegung burchblicken, wenngleich er immer den Ap. als von sich tedend betrachtet; so sagt er zu B. 15.: notandum autem, multa hie loqui ap. ex persona generis humani de concupiscentia.

in ber fatholischen Rirche nur bie Mindergahl, Erasm, Bellarm., Efte, Cornel. a 2., fich bem Aug. anfchlof. In ben protestantischen Seften ber Socinianer und Ars minianer erlangte bagegen bie ältefte firchliche Auslegung bie allgemeine herrschaft bei Fauft. Socin. (er fcbrieb bie fehr gründlichen Abhandlungen de loco in ep. ad Rom. c. VII. disp. ed. 2. Racov. 1618.), Crell, Armin., Episcop, (ein Brief von ihm über ben Gegenstand an Armin. in ben epp. ecclesiasticae Amfterd. 1684. ep. 131. S. 228.), Lin: borch, Turr., Cler., Locke. Eine andere Anficht ver breitete fich in ber lutherischen Rirche burch die Spener'iche Schule. Spener mußte wahrnehmen, daß fleischlich gefinnte Rechtgläubige bas, was nach ber gangbaren Anficht ber Up. als Biebergeborner von fich ausfagt, jur Rechtfertigung mb zum Decimantel ihrer Lufte gebrauchten \*). Co bat bem Spener ben Ausspruch B. 18. 19. ebenfalls in fein trefflides Buch « Spruche h. Schrift, welche von Beltleuten gur Begung ber fleischlichen Sicherheit mißbraucht zu werden pflegen», 6. 193. aufgenommen; weber bort jeboch, noch in ben theol. Beben fen I. sect. 23., noch auch in seiner Erfl. des Römerbr. wegt er es, von der herfömmlichen Erflärung abzumeichen, wiewohl er mit fichtbarer Sinneigung zu ber gegenüberstehenden baranf aufmertfam macht, daß fie fich feinesweges bloß bei Baviften und Socinianern finde. Auch in den nach feinem Tode herand

\*) Der englische Rommentator Benfon fpricht ebenfo von bem nachtheiligen Ginfluffe, welchen die Beziehung bes R. auf ben Buftand ber Wiedergebornen in feiner gandeskirche gehabt habe : this opinion hu most pitifully and shamefully not only lowered the standard of christianity, but destroyed its influence and disgraced its character.-If the contrary, fagt er und meint bie Bezichung auf die Beberge bornen, could be proved, the argument of the opponent would go, to demonstrate the insufficiency of the gospel as well as the law. Einen Beleg zu biefem praktifch nachtheiligen Einfluffe giebt folgente Stelle aus bem Reisebericht bes Prediger 3. D. Bafencamp, drift Schriften I. S. 129.: "Ju Dorbrecht war ich an einem Abend ist einer zahlreichen Befellschaft von Chriften, bie ihre Bibeln in Quart vor fc liegen hatten, und alle barin übereinkamen : Paulus habe es im Gutte nicht weiter gebracht, als bis zum Bollen. Go einfeitig ftarrten fie auf Rom. 7, 18. 19., als wenn weder vorher noch nachher fonst was ge fcbricben ftanbe."

gegebenen Briefen findet fich Cons. theol. lat. P. 1. c. 22. bas Geständniß, daß es schwer sei, namentlich den 14. 23. von bem Biedergebornen zu erflären, daß aber nicht minder fower fei, sich das ownsdouar vom Unwiedergebornen prabiart ju benten. Dagegen traten andere Männer feiner Schule, Scomer, A. S. Frande, Gottfr. Arnold, Bubbeus, in Biberspruche mit ber eregetischen Tradition ihrer Beit ber verauguftinischen Auffaffung bei, welche feitbem schnell allgenen wurde (Baumg., Beng., Seum., Michael. und alle Reueren). - Benn gleich nun auf diese Beife die rich= the Erflärung ben Sieg bavon getragen bat, - nur Glödl. geht unter ben neueren Ausl. auch hier feinen eigenen Beg -i barf doch nicht außer Acht gelassen werden, daß sowohl ben polemischen Grunde als der inneren Erfahrung, wodurch Aug. und Sier. jur Veränderung ihrer Ansicht bewogen wurden, Bahrheit zu Grunde liegt. Unter bem Buftande bes Umviebergebornen wird ja in der Sprache der Dogmatik so= whi her status securitatis carnalis, als ber status sub bere begriffen, und wollte man nun ben Menschen, welchen ms diefes R. vorführt, als dem status securitatis angehö= ta ansehen, so ware dieß allerdings unrichtig; es ift ein Rensch, ber schon das Streben, Gott zu gehorchen, besitzt, mb daher — wenn nicht ber biblischen, so doch der kirch= ächen Terminologie gemäß — ebenfalls einer gratia, näm= ich ber gratia praeveniens theilhaft geworden ift, da es ja richtig ift, was Calv. jagt: homo suae naturae relictus totus sine repugnantia in cupiditates fertur. Quamquam enim impii stimulis conscientiae lancinantur neque ita sibi blandiri possunt in suis vitiis, ut non aliquem amaritudinis gustum sentiant; non possis tamen inde colligere, aut malum ab iis odio haberi, aut boum amari. Auf der andern Seite ift es zwar allerdings richtig, daß, was der Ap. in diefem Abschnitte von fich fagt, wenn er z. B. ausspricht: «Ich aber bin fleischlich und unter bie Sünde verkauft, das Wollen habe ich wohl, aber das Boll= bringen finde ich nicht » — daß folche Wehklagen wenig überein= fümmen mit Aussprüchen wie Gal. 2, 20.: «3ch lebe, boch nun nicht ich, fondern Christus lebt in mir», ober Phil. 4, 13.:

**`3**59

«3ch vermag alles burch ben, ber mich machtig macht», wie benn schon Drig. fagt: et caetera in quibus confiteur a lege, quae in membris suis est et repugnat legi mentis suae, captivum duci se lege peccati, quomodo apstolicae convenient dignitati et Paulo praecipue, in que Christus et vivit et loquitur? Allein eben an jener Et. bes Galaterbriefs fest boch auch ber 2p. im Bewußtfeyn, bas er noch für fo Bieles fortwährend ber Bergebung bebarf, bis zu: «was ich aber im Fleische lebe, bas lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes. » Und daß er in den Chriften fich net einen Rampf zwischen aveuua und odog denkt, geht aus ba Stelle Gal. 5, 16-18. hervor. Darauf geftust, bas and ber Frömmfte Alehnliches erleben werbe, wie bas, mas biefes & barftellt, fagt Beza: nam certe ita est, ut qui hoc non novit, nondum se ipsum novit, womit zu vergleichen, we Spener in den theol. Bedenken ausspricht Thl. I. S. 167 f. und Urndt in bem Berfe vom wahren Chriftenthum Buch L R. 16. Und da nun nach der firchlichen Lehre, insoweit ber Biebergeborne noch bie Birfung bes alten Menschen in fic wahrnimmt, auch ber usus triplex legis für ihn gilt - wie Bugenhagen fagt: quantum in nobis est peccati et veteris Adae, tantum adhuc imperii habet lex -, fo muß ja allerdings zugegeben werden, daß biefe Schilderung ber innern Rämpfe zwischen Sünde und Gefetz Gottes auch Buftande des Biedergebornen barftellt. Bare dem nicht fo. wie fonnte ber Ny. von D. 14. an bas Prajens von biejen Rämpfen gebrauchen ? Blog aus lebendiger Bergegenwärts gung ber Vergangenheit möchte fich dies nicht erflären laffen. hat man fich nicht das Berhältniß ähnlich vorzuftellen, wie wenn ber Fromme mit der ganzen Menschheit ober mit der Gesammtbet feines Bolfs fein Sündenbekenntniß ablegt, wenn 3. B. bot ber als fromm und unfträflich geschilderte Daniel (Dan. 9, 5 f.) in der ersten Person plur. anhebt: «Wir haben gefündigt Unrecht gethan, find gottlos gewefen » u. f. w. Gewiß man es nicht richtig, hier mit Drig. und Sier. ad Algas. # fagen, ber Prophet habe fich felbft gang ausgeschloffen. Inde tann freilich diefes Zugeftändniß nicht die Berechtigung geben, Diefe Beschreibung bei P. als die Schilderung bes normalen

Justandes des Wiedergebornen zu betrachten; von allen Er= fahrungsgründen abgeschen, ist dagegen schon entschieden der Jusammenhang. Vielmehr muß immer dabei sestgehalten wer= den, daß die K. 7. geschilderten Zustände in dem Wiederge= bornen, der ja das nvevux empfangen hat, von dem K. 7. uoch gar nicht die Rede ist, die immer mehr verschwin= benden sind und das in K. 8. beschriedene Versältniß zum Bescher das allmählig immer mehr durchgreifende ist.

B. 7. Bir gehen zur Erflärung bes Ginzelnen über. Der 5. B. veranlaßt biefen Einwurf, welchen ber 21p. fich felbit macht, ba feine judischen Gegner ihn leicht hatten machen können. Auapria von älteren und neueren Erflärern durch die Annahme ber meton. effectus pro causa erflärt. Bielfach ift biefe Retonymie, fowie andere auf eine falfche Beife in Anwendung gebracht worden; man hat dafür Beispiele angeführt, wie: « bu W meine Freude, mein Ruhm »; allein wenn B. Bhil. 4, 1. # ber Gemeinde fagt: «ihr feid meine Freude, mein Rrang», b findet hier viclmehr die meton. abstracti pro concreto fatt: « ein erfreuender, ehrender Gegenstand »; auch Eph. 2, 14. bat harles mit Recht gegen die metonomische Rassung des don'n gesprochen, welche theils das adros, theils das en bi σώματι B. 16. als unzulässig erweift. Aber ganz natür= lich refultirt boch aus lebhafter Unschauung die Ausdrucksweise, nach welcher bas Bewirkte schon in dem Wirkenden gesehen wird, wie wenn es 2 Rön. 4, 40. heißt: «o Mann Gottes, der Tob in den Töpfen!», oder wenn nachher B. 13. das kya9óv geradezu 9άνατος genannt wird, während es nachher beißt κατεργαζομένη Θάνατον, oder wenn Röm. 11, 12. ber Fall Joraels der Reichthum der Heiben heißt. Doch darf negen biefe Fassung die Frage erhoben werden, ob der Ap., da er boch wirklich die Sünde durch bas Gesetz erregt werden laßt, absolut läugnen konnte, daß es Urfache der Sünde fei. Beffer wird man daher fagen, daß biefe Mctonymie mit ber andern bes abstr. pro concr. (2 Ror. 5, 21. Gal. 3, 13.) Mammengefloffen fei, wie Beng. es ausdrückt: causa peccati peccaminosa. Da nämlich bas Geset boch nur die mittel= bare Urfache der Sünde ift (dic nicht vaó vyl. B. 5.), ju tonnte B. ja immer die Frage verneinen. Rach ber Anficht

von Stuart \*), Rüd., Rölln. foll nun bas Folgende nicht fowohl zur Rechtfertigung, als vielmehr zur Berabfesung bet Gefeses bienen. Bon biefer Anficht aus nimmt Rud. alla im Sinne von aber freilich, «Sünde ift es nicht, aber fennen gelehrt hat mich bie Sünde freilich bas Gefes.'s Ben nun auch zugegeben werden muß, bag ber Ap. bas alla in Sinne von allays oder uérros gesetzt haben tonne (s. n 5, 14.), so muß man boch unwahrscheinlich finden, bas ba Av. auf jene energische Frage nur mit einer neuen Anflage geantwortet haben follte, baher auch Den, Fr., be 28. bick Anficht aufgeben. Die Feststellung bes richtigen Sinnes ba folgenden Borte ift wegen ber Mannichfaltigfeit ber fich bas bietenden Auffaffungen fchwierig, wovon die älteren Ausleur indes fein Bewußtfeyn gehabt zu haben fcheinen. Bir geba am beften von ber Untersuchung aus, in welchem Berhältnis ber Sat the re yap x. t. l. ju bem the chaptian x. t. L fteht. Es ift bekannt, das die mit re angefügten Sabe nicht fo wie bie mit xai verbundenen eine Roordination ber beiden Begriffe ausbrücken, sondern vielmehr eine Unterordnung also entweder ein weniger wichtiges Moment anreihen, der geradezu einen dem vorhergehenden zu fubfumirenden 80 griff angeben - « bei Aufzählung von Dingen, bie als eine zelne Glieber ju einem Ganzen gehören» (Roft §. 134.); aus eben bem Grunde fommt benn te in ber attifchen Brois auch in dem Sinne von « fo g. B. » vor (f. Roft ebend., Ruhner §. 722. 7. Thufyd. 1, 5. 9. \*\*) 22.), benn bas Beifvid ift ja unter bas Allgemeine zu fubfumiren, und hieraus ertilt fich denn auch der von hermann bemerkte und von Des Rom. 1, 26. angenommene Sprachaebrauch, wonach re - 74 benn - ja heißt, Serm. ad Sophoel. Trachin. B. 1015, ber fich auch bei bem einfachen te nachweisen laßt, Fenoph

<sup>\*)</sup> Er versteht sowohl eyrar als jderv vom praktischen Ertenn, sicht in bem zweiten Sagtheile eine Steigerung und erklart: "das Go ses ist nicht Sunde, aber freilich angeregt ist erst der gang durch dassch, ja sogar die Luft ist erst badurch erweckt."

<sup>\*\*)</sup> Poppo T. III. 1. p. 98.: Sequitar exemplum auche Graecorum opulentiae — ductum ex rebus Agamemnonis et cassis expeditionis Troianae.

Jyr. 8, 4, 11. Ju unserem Sape steht außer bem ré auch in yáy, eine reine Roordination kann daher nicht statt inden, und es muß bas Verhältniß des zweiten Sates zum uften entweder so gedacht werden, daß die Beweisführung wich ein Beispiel, burch einen speciellen Umstand statt findet, der überhaupt nur, daß ein Beleg gegeben wird. Die Ent= seidung wird durch bie Ansicht von der Bedeutung der auaovia und durch den Sinn, welchen man dem eyrwr und hoer giebt, bedingt. Diese beiden Verben können nämlich von der prattifchen Erfenntniß, alfo Erfahrung, oder von der bloßen Einsicht verstanden werden, und bei Suapria kann man m bie Thatfunde, ober an ben funblichen hang benken. Reint ber Ap. mit eyrwr und goer die praktische Erfahrung mb bezeichnet au. die Thatfünde, fo läßt fich ber zweite Sat win argumentativ faffen: «Ich kannte bie Thatfünde nicht, benn es wurde ja bie Luft nicht in mir aufgeregt » (Fr.). Von bifer Auffaffung abzustehen, nöthigt aber zunächst die Erwägung, bes, wenn der Ap. dieß fagte, man gar nicht einsicht, wie er weber mit einer fo ftarken Regation ben Einwand zurückweisen bunte; war er ohne das Gefet fowohl von der Thatfünde, ds von ber Luft frei, so war ja das Gesetz recht eigentlich Urfache ber Sünde und überdieß: war nicht die Erfahrung ber Einde auch ohne das Gefet reichlich vorhanden gewefen (5, 13.)? **Us Subjuntion** ift der Satz von Crell, Grot., Rovve ugeschen worden, so daß nämlich aus dem zehnten Gebot in einzelnes Beispiel bafür beigebracht würde, wie wenig bie Sünde in die Erfahrung, ober — nach der gewöhnlichen Er= Urung — in die Einsicht eingetreten sei; vgl. auch zu B. 2. iber den Gebrauch des yao. Freilich fann alsdann nicht un= ur der éxc9vµía die concupiscentia involuntaria verstanden werben, fondern nur die sogenannte concupiscentia formata, b. h. bie in die Ausführung übergehende Luft, wie denn auch Grot. und Koppe enterugeiv für gleichbedeutend mit ano-Bollte jedoch P. nur ein einzelnes Beispicl Sweiv ' erflären. ber Thatfünde beibringen, fo hat er fich mit diefen Worten fehr wedwidrig ausgedrückt, benn da die entovula gewöhnlich im Gegensatz zur Thatfunde aufgefaßt wird und auch 28. 8. fo genommen werben muß, fo leiteten feine Worte fast nothwendig au Migverständniffen. Wie aber, wenn Eyveor auf bas in erfennen ber Thatfünde bezogen wird, und joer auf bie mit tifche Erfahrung ber enigvuia? Die Argumentation wie alsdann bicfe: «Ich hatte in das Befen ber Thatjunde im Ginficht ohne bas Gefet, benn ich wußte von ber Luft mi nichts, außer erft durch die Bcrbote bes Gesches.» 300 wenn fich auch fagen läßt, daß die Thatfunde erft bann mit verstanden wird, wenn der Mensch anfängt, von ber tit b ftürmt zu werben, fo ift bie baraus entstehende Einsicht un Thatfünde boch immer nur etwas Mittelbares. Jedenfalls mit ber Sat erft bie rechte Evidenz, fobald man mit Calv., RA Calov, Calirt, Rück., Rölln., Dish., be 28. mit au., wofür auch ber 8. D. spricht, das fünbliche Princh verfteht. Er hat alsbann nicht minder feine Babrheit, m bas noer bas Erfennen ber Geseywidrigfeit ber Luft be net, wie es bie älteren Erflärer verstehen (vgl. olda 9. 11) wodurch ja dann erft das rechte Bewußtfeyn des haugt entsteht \*), als wenn ber 21p. an das Erfahren (in bie Beb. schon bei homer) ber Luft gedacht hat, welche in bas Berbot aufgeregt wurde und bann bazu biente, bes 🗰 lichen hanges lebhaft inne zu werden, Beng.: non wit conc. esse malam, vel potius non noram ipsil conc., motus demum incurrit in oculos. Sirwi lettere Fassung fprechen sowohl die Worte felbft am neine - bas einfache ou'z joeir, nicht ou'z joeir auapriar eineals auch der Zusammenhang mit dem Folgenden. South würde benn, was der Ap. zur Empfehlung bes Gefetes i nur in dem odx kyrwr apagriar liegen — das dlli 🖡 vielmehr zu überseten ---, alles Uebrige stellt nur ben 🗰 teren Verlauf des Verhaltens der Sünde zum Gesetze dar. D unlimitirte Verneinung odx Eyrwr hätte be W. nicht 🛋 Theob. ber limitirten mit die gang gleich ftellen follen, bit @ ftere drückt wie das lat. non cognoveram und bas beuf «ich erfannte fie nicht» mit völliger Beftimmtheit aus, M weil die Bedingung nicht eintrat, auch das Faktum nicht in

\*) Brng.: Penitior et reconditior est க்குகுராக, நீ கோஅம் magis in sensum incurrit, cademque pecc. prodit, ut fumus ignes rten ift (Herm. de particula av l. l. c. 13., für bas vgl. die von Stallbaum zu Ruddiman inst. Gr. T. II. 378 f. hinzugefügte Auseinanderschung). Das odx erzeerjoers gehört dem zehnten Gebote an, 2 Mos. 20, 17. Ros. 5, 21., man könnte daher versucht sevn, mit Grot. die bestimmten Objekte zu denken, nach welchen zu gelüsten

verboten wird, allein dem Ap. kommt es auf den Be= ff der Begierde an, daher kann er darauf nicht reflektirt :n. Nun fragt sich ferner: und welches ist der Begriff der Svuice, was ist sein Umfang? Wie das Begehren im ne des mosaischen Gebots zu nehmen sei, liegt außer=

bes Gebietes diefer Untersuchung; gewiß ift, bag der Ny. inter nicht ben geordneten, vernünftigen Trieb (ogefic) ver= ; und auch bas wird als gewiß angeschen werden können, daß ticht bloß, wie die Mehrzahl der fath. Theologen, die coniscentia voluntaria, ben consensus, welcher in die That geht, meint, sondern vielmehr icdwede ungeordnete, vernunft= ige Regung unter bem Worte begreift, mithin auch die von Scholaftif unterschiedenen Stufen ber concupiscentia, ben es, die propassio, passio, benn in ihnen allen liegt enfas zum πνεύμα: ή σάρξ έπιθυμεί χατά τ. πν. Gal. Bas die Rabbinen betrifft, so ftimmt die gangbare 17. re berfelben mit der gangbaren fath. Auficht: die concuzentia, die nicht jur That wird, gilt als unfträflich, doch en auch nicht Wenige richtigere Grundfäße vorgetragen Schöttgen, Bitr. Observ. s. l. 3. S. 114.). Ueber Begriff ber concupiscentia vgl. die lehrreichen hiftorischen saben bei Calov.

B. 8. Das dé führt ben weiteren Berlauf bes fünd:
En Proceffes ein. Daß άμ. hier ben jündlichen Hang
eichne, wird von Alelteren und Neueren und selbst von
ey. anerkannt; nur Reiche und Fr. lehnen sich dagegen
Der Letztere sucht sich dieser Folgerung auch an dieser
Ue burch die von ihm auf übertriebene Weise schon in
5. und 6. in Anwendung gebrachte rhetorische Figur der sonissian der er mosconoutar jam num en Paulus facit
20. peccatis praepositum Genes. 4, 7., quod

et favere par est flagitis et operam dare, ut pean patrentur, sicut Virtus virtutem fovet, Concordia and ji. cordiam gignit, Mors mortem parit. Daemonen, 🕷 es ju R. 7, 11., peccatis propitium (Tip Augula) h fraudulentum quendam insidiatorem, qui fallacias in a n intenderet, quos corrumpendos sibi sumsisset Ap.1.1 Ъź finxit. Daß fich der Ap. der Prosopopoieen bedient, i İ. insbesondere ichon Drig. öfters bemerft, z. B. bei R. 1, M h 7, 13. Man fpricht ja von dieser Figur überall, wo bit fungen eines Abstraftums in Ausdrücken bezeichnet weim İέ welche ben handlungen einer menschlichen Berson angeim in Man hat aber den rhetorischen bewußten Gebrauch biefer F ١Ŕ. von dem unbewußten popularen zu unterscheiden. Der im nie beherricht ben gewöhnlichen Sprachgebrauch fo febr, wi # the Ende ichon die Anwendung bes Bortes « beherrichen », bai i inv eben hier machen, unter bie Brosopopoie begriffen werden 🛤 Der erstere, der mit Reflerion angewendet wird, findet M 问题 ausgeführten Allegorien, wie in ber Beschreibung ber Beide 400 in den Spruchw. R. 8. 9. Buch ber Beish. R. 10. Die hó brücke, deren fich Fr. bedient, find nun der Art, das fie mi Μh. ber aus Reflexion hervorgegangenen Brosopopoie Anwald R, ta finden. Das Bathos in feinen Umschreibungen ber betteft ASSP. vaulinischen Stellen, die Ausmalung der Sünde, des 🗯 Ś. zu reißenden Ungeheuern, macht fofort den Eindruct, wi E Av. fremdartige Vorstellungen untergeschoben werden, 🗰 **A** B nur bei einem Dichter zu erwarten find. Eine aus 300 Mitar hervorgegangene Versonifikation dürfte fich aber in R. 5-1 1 überhaupt nicht finden, am wenigsten ift man R. 5. WP 14 rechtigt, die auaoria als ein numen zu behandeln, 🛤 i kin wenn P. auch von ihr das elgeges dal elg tor zooper 🖬 🐜 bas diéoxeo 9ac pradicirt, so giebt dieß so wenig en 🗯 hr. eine bewußte Bersonifikation anzunehmen, als es einen 🗰 leger des Thufydides einfallen wird, wenn diefer B. 2 # 1 1m (chreibt: ή νόσος ήρξατο εύθύς και ές μεν Πελοπότη 41 odx egn 29ev, die vooog als Göttin zu behandeln mil Majustelbuchstaben drucken zu laffen. In unferem R. til ίκ. Bersonififation ftärker hervor, namentlich B. 13. Dog 🖷 107 den wir auch hier nicht anzunehmen haben, daß der 🗱 🕅 1

lben reflektirend bewußt gewesen sei; hatte er eine fort= nde Allegorie der auaoria zu geben beabsichtigt, fo hätte ucht, wenn er bieselbe B. 17. als einen im Menschen neuben cacodaemon beschreiben wollte, fo fortfahren ton= , wie er B. 18. thut. Allein ware es auch, fo muß ja immer ber von Menschen entlehnten handlung, welche : Rraft beigelegt wird, eine berfelben genau entsprechende Kamkeit biefer Rraft angenommen werden. hat nun bas ien peccatis praepositum der auapria die Luft erregt. rgiebt fich, wenn man die Versonifikation binwegnimmt. folche Birfungsweise ber Sünde, wodurch bie Luft erregt ), und bamit werden wir nicht auf Thatfünde geführt, von ther sich ja bieses nicht pradiciren laßt, sondern auf aus orne fündliche Neigung. Die Uebertreibung in ber vendung jener Figur erreicht ihre höchste Spipe und schlägt bezu in's Lächerliche um, wenn R. 8, 4. als der Gedanke Ap. angegeben wird: « Das Gesets vermochte den daemon zoria, ber im Leibe faß, nicht zu töbten, bas hat nur b Chriftum geschehen können, benn ba beffen Leib getöbtet be, ift der Dämon gleichfam mit todtgeschlagen worden», turpi corporis incola, qui id in divinam legem arset, extincto corpus porro et Deo obniteretur et hobus christianis noceret!

Schon Glöckl. hat richtig barauf verwiesen, daß die und die Enco. hier in dem Verhältnisse stehen, wie die tative Kraft der Pflanze und der in die Erscheinung tre= : Keim, mit andern Worten, es ist die  $\Delta \mu \alpha \rho x \alpha$  die reale slichkeit der Sünde und die Enco. ihre unvollendete Er= nung, so wie die äußere Handlung ihre vollendete Dar= ing: der Mensch ist sich bewußt, jedweder Sünde fähig zu und dennoch schlt viel daran, daß sich eine jede zur be= nten Lust gestaltete. — Agoous  $\lambda \alpha \beta o v \alpha \alpha$  geht hier dem pria voran, wogegen B. 11.  $\Delta \mu$ . vorangestellt ist, hier

liegt auch der Nachdruck darauf, daß das Gefet nur als sa accidentalis anzusehen sei. 'Agoquń bezeichnet mehr bloß die Gelegenheit; in der Formel ägoquäs didórau laußareur, welche Baltenar in der Schrift de Aristo-. S. 65. gelehrt erläutert hat, bedeutet es häufig von

Schriftftellern gebraucht, prachere aliis materian, cin one potuerint eniti ad sua scribenda; mehrfach entrati es, wie auch ber Etymologie nach, unferem Mnregung (Bi fpiele bei 20 etft.). Auch bier leitet ber Gegenfas bes mi yáo x. r. 2. darauf, in unferer Sprache es durch bieje it Ę fere Bort zu übertragen. Лаµβάνειν ågopuin findt # 2 bei den Klassifern nicht bloß in der Bed. « Gelegenbeit bim Ē men» fondern auch «nehmen» (Polyb. B. 5. R. 38.), Si h leicht ift zu entscheiden, ob mit Luth., Dleb., Det # d της έντολ. mit dq. λαμβ. zu fonftruiren fei, ober mit man váoaro. und B. 11. erneut fich biefe Frage. Für bie af ł. Anficht fpricht ber Zusammenhang mit bem Borhergehein, 1111 welcher zu verlangen icheint, baß an bem Gefese fein and flec telles Verhältniß zur Sünde hervorgehoben werde. Gin 600 1 gegen diefe Struktur ift ichon die gewöhnliche Konftruktin int: άφορμ. λαμβ. mit παρά ober ex, welchen zwar Reiche mi Í. die Bemerfung zu fchmächen fucht, daß hier gerade die 🗰 ints' 3wede des 21p. diente, aber boch nicht mit Recht, bijk Anregung der fündlichen Disposition nicht unter Bemitin IN bes Gefetes burch irgend etwas Anderes ju Git μó ( fam, fondern eben in bem Gefete felbit lag. Außerben ## Σm erwägen bas διὰ τοῦ ἀγαθοῦ μοι κατ. θαν. 8.13. 🖗 i k muß man also vorziehen, sowohl bier als im 11. 2. das 📁 la ir ma vor dià rig err. ju fegen, und hat man fdeir &1 von der prattischen Erfahrung der Luft verstanden, fo ## Berbindung bes dià rỹs êrt. mit xareigy., and wa i 6 Sinn betrifft, ganz angemeffen. 2Berfen wir nun noch 🗰 E G Blick auf die Frage, ob für Laußáreir die Bed. cergran 12 anzunehmen fei, fo burfte zwar dem Einmande von Reif in h baß ja bie áuagria vorher als verga beschrieben werde, Na. Gewicht beizulegen feyn, denn diefer Tod ift boch nicht ## firabsoluter zu fassen, wohl aber ift es, wenn ber Sas and Her uin - auaoria für fich fteht, paffender, nur an bas 🗰 Ňį. regung befommen» zu denken. Erroln kann unmöglis Ludw. de Dien, Reiche = vouos überhaupt gen De. werden, vielmehr ift eben an bas bestimmte Berbot bet 2# F ١tin benten, wie auch aus der angegebenen fpecififchen Bittm hervorgeht. Maoa hier: « eine jegliche », b. i. « alle mighte 41

368

n;

. die Ausleger zu Jak. 1, 2.). Bei dem xarepyäleogae 1 man an diefer Stelle geneigt feyn, die emphatische Beb., he in perficere liegt, in Anwendung zu bringen, wie & Beza R. 4, 15. gethan hat (f. oben); auch noch bie teren find fich diefer Emphasis bes Bortes bewußt gemefen. Chryf. erflärt xareoya ζ. an einer Stelle: μετα πολλής υδής έργάζεσθαι, καταμανθάνειν, άκριβώς έργάζεσθαι . Cattier Gazophylac. S. 87.). Bie richtig es indeffen ift, daß die Luft niemals als schlechthin fehlend gedacht en tann, fo liegt boch bem Ap. in biefem Busammenhange Reflexion barauf, daß das Gesetz nur die vorhandene Luft Bollendung gebracht, fern. Gang verfehrt ift die Eler'sche Erklärung: «Sie brachte jede meiner Begierben Ausführung, fo daß alfo alle meine einzelnen Begierden ven wurden.» hat die fündliche Disposition durch das bete Berbot ber Luft Anregung erhalten, fo fann als bas Shervorgehende Refultat nur angesehen werden das Entste= annichfacher Luft. Bei dem Sape: zwoig yao x. t. l., "Ichem val. 4, 15., fehlt bas verb. subst., und er wird bas

als ein locus communis bezeichnet (Rühner II. S. 40.). uch im Borhergehenden die nächste Beziehung überall die >as mofaische Gefet, fo gilt boch bas von ihm Gefagte iebem Gefet, welches fich in biefen Worten, in welchen ber Gedanke an das mofaische Gesetz zurücktritt, besons berausstellt; felbst Mey. fieht hier vom mofaischen Gesepe Mehrere von den Auslegern, welche goev B. 7. von Sinficht verstanden, haben fich badurch verleiten laffen, Biberspruch mit bem Bufammenhange auch diefen Sas nur Dem mangelnden Bewußtfeyn über bie Sunde zu ver= t, alfo im Sinne von δια νόμου επίγνωσις άμ. 3, 20. cyf., Ambr., Pelag. [impune committitur], Batabl., ri). Daß ber Ap. an bas praftische Regfamwerben bes ichen Triebes benft, zeigt ber Busammenhang. Erasm.: a ante legem proditam quaedam peccata nescirem, edam ita scirem, ut mihi tamen licere putarem, quod a non essent, levius ac languidius sollicitabatur us ad peccandum, ut frigidius amamus ea, quibus, libeat, potiri fas sit. Caeterum legis indicio proditis 24 Dlud, Romment. J. Rom. Br.

eigt wird, sobald man es feiner Phantassie durch das Verunter der Form eines Gutes vorstellt, das ihm vorenthalten Den soll. Hieraus geht nun hervor, daß auch der Erflä-8, welche in dem vexoos den Mangel an Bewußtfeyn über Sünde ausgedrückt findet, eine gewisse Wahrheit zusommt; n eben dieses deutliche Bewußtseyn wird ja vorausgeset, in der Mensch durch das Verbot seine Freiheit beschränkt Sadurch sich zur Sünde gereizt fühlen soll.

B. 9. 10. Nähere Ausführung von B. 8., de erläus Bir möchten nicht fagen, daß eych zu dem vorherges en au. einen Gegensatz bilde, vielmehr ift es ans bem im nur herausgenommen, weil das folgende au. ihm maefett werden foll. Die verschiedenen Erklärungen ber inväter von biefem Ausspruch, welche oben G. 353. mitges zwurden, haben gezeigt, daß die Ansicht über den ges in Abschnitt von wesentlichem Einfluß auf die Erklärung B. ift. Da fich uns ergeben hat, daß der Av. unter i überall fich felbst als Repräsentanten des gesetzlichen persteht, so haben wir in dem Leben bes Ap. die Zeit uchen, von welcher er fagen konnte, bas er ohne Gefets habe \*). Bei der Ansicht der zahlreichen Interpreten, glauben, daß der Ap. den Juftand nach feiner Beteh= Barftellt, konnte bei dem Leben ohne Geses nicht wohl **bas Anderes** gedacht werden, als an das frühere pharis Fleben, in welchem das Gefet dem Ap. nicht in feiner k Ratur zum Bewußtscyn gekommen sei. Calv.: cerst, fuisse eruditum a puero in doctrina legis, sed rat litteralis theologia, quae suos discipulos non hat, nam sicut alibi dicit (2 Cor. 3, 14.), velum inbeitum esse, ne lucem vitae in lege conspiciant Ju-1, sic etiam ipse, quantisper spiritus Christi vacuus atos habuit oculos, sibi in externa justitiae larva mit. So bie meisten älteren lutherischen und reformirten Heger, Beng.: tonus pharisaicus. Bill aber ber Ap., fich uns unzweifelhaft ergeben hat, das Berhältniß des

<sup>\*)</sup> De 28. fagt, daß der Up. "zugleich feine eigenen Erfahrungen belle", und bennoch meint er zu diesem 28., daß er sich "in die Abams vor bem Kalle versche."

Gefetes zur heiligung, ber mofaischen Defonomie aur drift lichen barftellen, fo tann er unmöglich unter ber Beit, wo ber vóµog auf ihn wirkte, die Beit feines chriftlichen Lebens ver ftehen; auch wird man ja boch nicht annehmen, bag bas vorhergehende & vóµog eleyer our eniouphoeis, womit ja bice Auseinandersetzung zusammenhängt, erft in bie Beriede bes chriftlichen Lebens falle. ELwo müffen wir mit der Mebrahl ber Ausleger von Aug. an im emphatischen Sinne von vivm eram nehmen, ba uns boch ju unverfennbar scheint, bas ber Gegensatz von anéIavor darauf hindeutet. Glaubf man nm. daß der Ap. hier feinen Zustand als Pharifäer schildere, fo muß man mit Calv., Beza, Calov, Aretius erflären: videbar mihi belle sanus et optime habere apud Dem. Ift jedoch bas Leben unter bem Gefes ber pharifaische Buftand, fo tann ELwo nur mit ben zu B. 7. angeführten ältern Auflegern auf bie Rindheitsperiode bes 2p. bezogen werben und es bezeichnet bas glückliche Leben. Freilich ließe fic bas Bebenfen erheben, ob nicht auch bas Rind unter bem Go fese ftebe und bas oux entovungoeig junachft aus älterlichen Munde vernehme. Darauf ift jedoch ein Dopveltes ju e wiedern, einmal, daß in bem Rinde, welches feinen eigenn Billen in bem feiner Aeltern hat, bas Bewußtfeyn ber Freiheit noch nicht erwacht ift; fobann, bas bas Gefes auf ben natio lichen Menschen besto mehr ben Einbrud ber Schranfe macht je mehr es als ein göttliches und barum unauflöslich binder bes Band erscheint, und biefen Charafter tann es für ba Menschen in den Kindheitsjahren nur in geringerem Grate Reiche und Fr. müffen bei ihrer Auficht von ber i haben. dem Abschnitte burchgeführten Figur ber idiwois das eloiσης της έντολης von ber Gefetgebung verstehen; fobalb mat nun nicht mit Reiche vóµos und erroly identificirt, fo leuch tet schon aus bem erroln ein, wie unzulässig bie Kaffung bie fer St. wie bes ganzen Abschnittes fei. 3war will ihr ft. noch mit einem fprachlichen Grunde ju Sulfe tommen, ba nämlich das einfache elgovong r. err. ohne euoi ebas bloß esse incipit heißen könne — venit res guum primm esse incipit et existit - wie Gal. 3, 25. έλθούσης τής nisews heiße: «als zuerft bie Menschen anfingen zum Glau

2

ben berufen zu werden.» Es leuchtet aber ein, daß dieses eine Spitfindigkeit ift. Auf einen dem Griechischen cigenen Sprachgebrauch kann man sich babei nicht berufen; es handelt ich barum, ob überhaupt ber Ausbruck « als aber bas Gefet tam, heranirat» ftatt des bestimmteren «zu mir fam» ge= braucht werden könne; wer aber möchte bieß leugnen? Am wenigsten barf es berjenige Ausleger leuguen, ber auch bier We erroln zu einem numen macht; will man von Ber= fonifitation ber errohi fprechen, fo tann bas Rommen einer Berfon um fo eher bas Seranfommen bezeichnen. Άναζην wn ben Aelteren in der Bed. «wieder aufleben» genom= men und banach verschieden erflärt f. oben S. 355. \*); richtiger tion von Visc. nach Analogie von avazlénw Joh. 9, 11.: vivere coepit et quasi sursum atque in lucem emergere. Ane Davor je nach ben verschiedenen Erflärungen von Elar migefaßt, nach unferer Erklärung von Bezeichnung ber Unseligkeit, welcher Begriff auch burch bas eis Lunn als ber hauptbegriff bestätigt wird, ba jene Gesetesstellen, in wels den ber Gefegerfüllung perheißen wird Rom. 10, 5. Gal. 3, 12. 3 Mof. 18, 5. Amos 5, 4. 5 Mof. 5, 16. 32. 33., mit biefem Borte Die Seligfeit bezeichnen. Evoeon uor. Bezeichnung bes Ergebniffes, ber Erfahrung mit bem Rebenbegriff des Unerwarteten. Chryf.: odx elner, öre ή έντολη γέγονέ μοι θάνατος, άλλ εύρέθη, το καινόν **π. παράδοξον τ. άτοπίας** ούτως έρμηνεύων. Αὐτή ober chim auch bei ben Klaffifern zur Bervorhebung bes Subjetts, Rahn. II. S. 330. 28in. §. 23, 3. Matth. 24, 12. 6, 4.

B. 11. Wäre διὰ τῆς ἐντ. zu ἀφορμὴν λαβοῦσα zu beziehen, fo würde bas Natürlichere fenn, daß δι αὐτῆς fich us nähere Bestimmung an bas ἐξηπ. με anschlöffe. Worin ber Betrug bestehe, ergiebt sich aus B. 13., barin nämlich, bes bie Sünde bas, was an und für sich gut ist, zum Verders bei mißbraucht, während der Mensch gerade vom Guten sich mischaucht, während ber Mensch gerade vom Guten sich mighten bes Unheils versieht. <sup>A</sup>πέχσενεν entsprechend ben arké Javor zu erklären. Uns Occibentalen zwar hat ber

, :

<sup>•)</sup> Xbálarb: revixit in prole quod praecessit in parente, L. e. concupiscentia ita est in nobis post praeceptum excitata, sicut in primis parentibus post praeceptum inchoata.

uneigentliche Gebrauch bes Bortes in biefer Berbinbung etwas Auffallendes, nicht fo für ben Orientalen. Die Rabbinen nennen bie angeborne concupiscentia ben Todesengel, und Bitringa führt in ben observatt. sacr. T. 2. S. 599. ben Ausspruch bes Rabbi Simeon Ben Latisch an: שַׁשָּׁ לְהַמָּרְחוֹ שִׁיָּ לְהַמָּרְחוֹ Menschen steht alle Tage gegen ihn auf und sucht ihn ju tödten. »

**છ. 12.** Schluß ber B. 7. begonnenen Ausführung, Ge gensatz zu dem & vóuog auaoria. Der zu dem uér leicht zu erganzende Gegensat ift: y de auaria nornoa; anfatt ihn auszubrücken, macht fich ber 21p. fofort einen neuen Eine wurf, durch deffen Beantwortung bann auch biefer Gegenfes Nicht bloß bas Gefet im Gangen, fonbern gegeben wird. auch die einzelne erroln ift heilig; die einzelne erroln and deßhalb erwähnt, weil gerade von ihr vorher bie Rede war. Der eine Begriff bes Untadelichen wird, um ihn recht bervon zuheben, mit verschiedenen Synonymen ausgebrücht, welche Theod. fo erflart: ayian noosnyjoevoe, whe to deor de δάξασαν δικαίαν δέ, ώς δρθως τοῖς παραβάταις τη ψηφον έξενεγχοῦσαν ἀγαθήν δέ, ὡς ζωήν τ. φυλάττουσιν εὐτρεπίζουσαν. Bgl. auch 1 Tim. 1, 8.: καλός δ νόμος έάν τις αύτω νομίμως χρηται.

B. 13. lleber die Metonymie in Sάνατος vgl. zu áµaqtia V. 7. Was die Konstruction anlangt, so fann nicht mit der Ital., Bulg., Luth., de Dieu, Heum., Flatt tow struirt werden: άλλα ή άμ. <sup>i</sup>να φανη άμ., diα τοῦ ἀγαθοῦ μοι ×ατεργαζομένη (<sup>3</sup>ν) Υάνατον. Wollte P. ein periphus stisches Präteritum gebrauchen, so durste das <sup>3</sup>ν nicht fehlen. Auch fann nicht das artifellose άμαρτία als Subjest angesehn und xaregyaζoμένη mit άμ. verbunden werden (Erasm., Balla, Elsn., Benede). Bielmehr ist das artifellose åμ. Prädifat. Die Berwerslichkeit der Sünde zeigt sich est recht, wenn sie das Gute selbst zum Bösen misbraucht; es ist das Majestätörcht des Guten, aus allem Bösen Gutes ju ziehen, und der Fluch des Bösen, aus dem Guten selbst das Böse zu bereiten. Das zweite <sup>i</sup>να steht genau genommen nicht wie K. 5, 21. zur Angabe des legten Zweckes, da ja der

374

weite Finalsatz ben Gedanken bes ersteren nur stärker ausz fpricht, nicht aber einen neuen einführt; wir haben es also vielmehr so anzuschen, daß der Ap., um seinen Gedanken noch bestummter auszubrücken (Beza schiebt id est ein), das erste ba wieder aufnimmt, wie dieses auch 2 Kor. 9, 3. der Fall ik. Ka3° úrzegsolin ein Lieblingsausdruck des Ap. 2 Kor. 1, 8. 4, 17. Gal. 1, 13.

B. 14. Bas der Ap. bisher als Erfahrung berichtet hatte, begründet er aus der Beschaffenheit seiner fittlichen na= tur, Glödl.: « So muß es nothwendig fommen. » dé, wels des ADE, Die Bhil. i. m. und einige griech. und lat. Biter haben, unterscheidet fich in Betreff bes Sinnes nicht wientlich von yao, f. ju R. 4, 15. Anm. Bon einigen äls tren Auslegern wird das nunmelze eintretende Brafens zum Beweise angeführt, daß der Ap. von hier an seinen gegenwär= tigen Juftand beschreibe. Allein dieser lette Theil des Rap. vient ja zur Erläuterung von B. 7-14. und muß fich daher auf biefelbe Beriode beziehn, weßhalb benn auch die Meisten ber Aelteren fagen: B. 7-14. handle von dem usus legis und B. 14 ff. von ber lucta in renatis inter carnem et spiritum. Beng, glaubte einen allmähligen Fortschritt zum Justande der Freiheit in der Schilderung zu bemerken: sensim suspirat, connititur, enititur ad libertatem, inde paulatin serenior fit oratio apostoli. Auch Dlsh. glaubt, daß ich im Berlauf des Rampfes ein Fortschritt ausspreche, näm= lich «burch bewußtere Sonderung bes beffern Ichs von ber Sindes (B. 22. das ftärfere συνήδομαι für σύμφημι B. 16.), mbeurfeits fühlt er richtig heraus, daß die wörtliche und um= Mudliche Bicberholung von B. 15. und 16. in B. 19. und 20. ben Einbruck einer troftlofen Einförmigkeit bes in= um Ringens» mache. Als das wahre Berhältniß fehen wir Befes an. Daß ber Av. bei diefer Schilderung gleichsam nicht bon Klede kommt, hat wohl allerdings feinen Grund in bem um gegenwärtigen Bewußtseyn ber steten Erneuerung berselben Gfahrung, die letten Worte B. 22. 23. stellen sie daher auch am meiften mit lebhaften Farben bar. Infofern nun ber Rampf intenfiper bargestellt wird, ist allerdings auch bas Erlöfungs= bedürfniß gesteigert zu denken, und dieß manifestirt sich in

ber Rlage B. 24. Liegt nun in ber Schilderung eine Stein h gerung bes Rampfes, und ift die Rlage bie Spite besichen İn fo ift befto beutlicher, bag wir trot bes Brafens in biefen # h schnitte bie Darftellung bes Buftandes haben, welcher in in l. Vergangenheit bes Ap. liegt. Aber dabei muffa mi ĺm boch ben alteren Auslegern Recht geben, bag, waren wie Ľ Rämpfe für ben Av. ein schlechthin Bergangenes ind) wefen, fo wurde er bas Prät. und nicht bas Präfens gebandt 1Ó haben. Run zeigt auch Gal. 2, 20., wie er gwar einefet fich bes Chriftus in ihm bewußt mar, boch andererfeit if 8 minder des fortaehenden Bedürfnisses der Aneianung der 800 fap; föhnung. Auch bie Einführung biefcs 14. B. mit odam, àn. welches hier boch bas allgemeine chriftliche Bewußtion b fár. zeichnet (f. zu R. 2, 2.), zeigt, baß er eine Babrheit # W, fpricht, welche auch für bie Biedergebornen ihre Gut Sagec hat. — In ber Bestimmung ber Bed. von zweoparwos ha c fen bie Einen bas Moment bes Urfprungs bes Gejetes m **k**ón göttlichen Geifte auf, bie Andern bas Moment ber Beichais hier heit, die es forbert. Mey.: «Der vóµos als vóµos 3mi i ŝt muß eine Selbstoffenbarung des göttlichen Beiftes fm Son in Beng.: requirit, ut sensus omnis humanus respondent Ediii sensui Dei: Deus autem est spiritus. Es wird an m in rie tigften feyn, zu fagen, daß, fo wie wir nicht bein Bebund Mar 1 bes Sapes: « das Gefet ift geiftlich » biefe Beziehungen im han nen, fondern nur in der nachfolgenden Reflexion, fo and w i ma Ap. die beiden Momente nicht geschieden habe. Der 34 heiri. bes Gefetes beruht auf bem πνεύμα του 9eou, with Maxi Edite nur erfüllt von benen, die bas nevenuc haben Rom. Auch in dem rabbinischen Buche Reschith Chochma findet atton/ ber Ausspruch : « Die Thorah wohnt wegen ihrer Geiflit k 9 feit nur in ber schlackenfreien Seele > \*). Dem dé geht i 14 in µév vorher, obwohl doch hier der erste Theil des Satel 🗰 1 inte felbstftändig gefaßt werden fann, fo baß man bie Ausland had 1

\*) Xug. ad Simpl. l. 1.: spiritali legi quanto fit quiff similior, id est, quanto magis et ipse in spiritalem surgit affectin, tanto eam magis implet, quia tanto magis ea delectatur, jan m sub eius onere afflictus, sed eius lumine vegetatus — gratis dent peccata et infundente spiritum caritatis.

Bas I

4

Ŵ}

21

**λ**ιη

iben zugestehen muß, f. zu 6, 17. Das eyw ! erscheint feiner Totalität nach als fündlich, während es B. 16. 20. ber Sünde unterschieden wird. Das B. hier auf diefen rschied nicht reflektirt, kann man schon burch bas a pofit denominatio rechtfertigen; bas eyw ift ber Sklave hat nicht feinen eignen Billen; wie B. 23. zeigt, fo wird ber Sünde fremde 3ch, vóµog 'tou voóg überwunden, ber Mensch Kriegsgefangener (vgl. zu B. 16. 17. bas έγώ). Arrian in Epict. lib. 2. c. 22.: δπου γάο γώ καὶ τὸ ἐμὸν ἐκεῖ ἀνάγκη ἑέπειν τὸ ζῶον, εἰ ἐν αί, έκει τό κυριεύον είναι, εί έν προαιρέσει, έκεινο Rach ben äußern Autorifäten ift hier, wie 1 Ror. 3, 1. . 7, 16. σάρχινος statt σαρχιχός in den Text aufzuneh= wie auch von Griesb. und Lachm. geschehen ift. gen urtheilt Fr., es fei nicht nur an diesen Stellen, son= auch in benen ber Rirchenväter (f. Suicer s. h. v.) auf nung ber Abschreiber zu fegen, und daß sagzerog nie etwas res, als carneus, fleischern, bebeuten fonne (2 Ror. 3, 3.), :. Comment. in Marcum S. 797 ff. und ju biefer St. ber Berwechselung von v und x in der Uncialschrift spricht Ifer au Greg. Corinth. S. 726. und von ber von Enduns vie exog und euog ebendas. S. 505. Doch ift es um nichts r wahrscheinlich, daß schon zur Zeit des Ap. beide En= n im Sprachgebrauch bes gewöhnlichen Lebens verwech= Jurden, wie im Deutschen: milchig und milchicht, cig und kupfricht, im Griechischen yalaxievog und zuxóg, f. Thes. Steph. ed. Par., und bei forglofer ibenden diese Berwechselung denn auch in die Schrift Welches der Grundbegriff von ochof im n. T. und na. . fei, ift zu Röm. 1, 3. angegeben worden. 3m Gegen= a πνεύμα Seou bezeichnet es hier die menschliche Natur er Ifolirung von Gott, alfo im Dienste ber blinden, nicht bie Bernunft, oder ben Billen Gottes bestimmten Triebe. hierin liege, brudt bas nenpauévog x. r. 2. noch deut= aus. Das Verfauftfeyn bezeichnet bas Rnecht werden; bemfelben Ausdruck wird bie Rnechtschaft unter bie Sünde in. 17, 17. bezeichnet: ההמפר לעשות הקר 1 Maff. 1, 15.: ιάσχεσθαι του ποιήσαι το πονηρόν. Auch bie Rab=

welches im Folgenden hervorgehoben wird, daß der ei Bille nicht zu feinem Rechte fommt. Mährend Mel diefer Beschreibung der summa naturae nostrae corrup bemerkt: haec necesse est tradi in ecclesia, ut agun mus pecc., et e regione magnitudo beneficii Christi.cm sci possit, leert Grot. den Inhalt der Worte durch dies aus: alia est natura legis, alia magnae partis ! num und major pars Judaeorum affectibus abripp

28. 15. Erweis bes fnechtischen Buftanbes. Bur bes Knechtes gehört der blinde Gehorfam. 200 bie & Herrschaft über ben Menschen gewonnen hat, verfor ihm im Augenblick ihres Andrangs bas Bewußtfeyn ite Ihun. Tercoxo ift mit ber Bula., Chruf., Theotor hier. intelligo ju überfegen, Chryf.: oxorovµax συναρπάζομαι, επήρειαν υπομένω, ούχ οίδα πω oxelizopar. Die burch Aug. eingeführte, von Bezam u. A. angenommene Erflärung: non approbo name Sprachgebrauch, welchen bas hebräifche Jr haben fich aus 1 Ror. 8, 3. Gal. 4, 9. Matth. 7, 23. 🖛 7 länglich begründen und würde auch hier eine Tauto Tog führen, ba bas of yap & Selw baffelbe fagt. Bast testamentlichen Stellen anlangt, fo hat Gefenius im s. h. v. bie früher unter bieje Beb. gebrachten Stellen icht Beb. animadvertere i. e. curare untergeordnet (f. au 8.2 Der Beweiß, das bie Gunbe im Rlinhen ihre Rente halt

tifer velleitas gebrauchen; es ift ber Bille bes Efla= = goldene Feffeln trägt und zwar frei fenn möchte, ch nicht die Feffeln verlieren. Den bloßen Wunfch *icλω* aus 1 Ror. 7, 7. 32. 14, 5. 2 Ror. 12, 20. \*). Sto vor πράσσω wird von D E F G, 3t. und lat. weggelaffen, und in der That zeigen die andern Stellen, Dorfommt, daß P. es nur nach den negativen Säten ▶ te, und ba gerade ift auch ber Rachbrud an der Stelle δ μισώ und in dem of *Fέλw* B. 16. 19. 20.; ben • t gegen feine Aechtheit verstärft, worauf Fr. aufmert-Echt, daß von der Bulg. und dem Arm. ebenso im hinter bem o Belw ein rouro eingeschoben worden ift. Er geschilderte Biderspruch des Menschen mit fich felbft Ich öfters in ben Stellen ber Rlassifter erwähnt, obwohl Essprüche allerbings nicht zum Beweise bienen fönnen, = eine folche Knechtschaft unter die Sünde als den Benden Zuftand bei allen Menschen angesehen haben \*\*).

) Malcrifch failbert Xug. aus feiner eignen Erfahrung biefe E. Conf. I. VIII. c. F.: undique ostendenti, vera te dicere, t omnino, quod responderem veritate convictus, nisi tantum Enta et somnolenta: Modo, ecce modo, sine paululum! Sed t modo non habebant modum, et sine paululum in longum Bogegen er ebenbaf. von ber burch bie göttliche Gnabe gewirften n Bicl gelangenden voluntas fagt: non solum ire verum etiam ire illuc, nihil erat aliud, quam velle ire, sed velle foret integre, non semisauciam hac atque hac versare et

voluntatem, hac parte assurgentem cum alia parte cadente em. Bgl. die merkwürdigen Aussprüche hierüber in Petrarch's ekenntnissen, G. Müller's Selbstbekenntnisse merkw. Männer, thur 1791. 1. B. G. 44 ff.

\*\*) Bunåchft gebört als Parallele zu unferer Stelle ber Ausruf neca, Hippol. v. 604.: vos testor omnes coelites, hoc, quod me nolle, und Epiëtet, Enchirid. l. II. c. 26.: ό άμαρτά-- δ μέν θέλει, οὐ ποιεῖ, x. δ μη θέλει, ποιεῖ. Sobann bas viel: hte Diftum bei Dvib, Metam. 7, 19. Aliudque cupido, mens suadet, video meliora proboque, deteriora sequor; ferner tus, Trinummus: Act. III. sc. 2. v. 31. Scibam ut esse me t, facere non quibam miser. Seneca, ep. III.: quid est hoc, , quod nos alio tendentes alio trahit, et eo unde recedere us repellit? quid colluctatur cum animo nostro, nec permittit quidquam semel velle ?; Euripides, Medea v. 1077.:

cc. originis, non solum quia non imputatur, sed etiam ia imputari non potest, cum nullum sit ex se vel natura pecc. (Bellarmin de amiss. grat. et statu x. l. 4. c. 2.). Auch die vorliegende St. wurde zum Be= fe gebraucht, benn, wurde gefragt, wie fann für ben Wie= jebornen bie concupiscentia noch Sünde fenn, ba er fie )t selbst thut? Dagegen muß die philosophisch=psycho= The Betrachtung in Uebereinstimmung mit der protest. Benlehre fagen: das 3ch ift auch in dem blinden Triebe, ie unterfte Stufe bes Willens \*), und in ber vernünftigen nntniß und Neigung tritt bas 3ch verklärt heraus; baber t auch bie Ausfunft des Abal. und Thom. Ag. nicht aus, bag bas, was nicht von ber Vernunft bes Men= ausgehe, auch nicht zu feinem 3ch gehöre. Illud, fagt an. Aq., homo dicitur operari, quod ratio operatur, · homo est id, quod est secundum rationem: unde s concupiscentiae, qui non sunt a ratione, sed a fo-:, non operatur homo. Das wahre, b. i. feinem Be-≥ entsprechende 3ch ift allerdings nur das vernünftige 3ch, n bas 3ch ift boch auch schon vorher vorhanden. Rehmen alfo ben vom Ap. aufgestellten Gegenfat in feiner gangen Erfe, so kann jene Auskunft nicht befriedigen, und wir en gestehen, daß die Worte feine Wahrheit enthalten. 5 bürfen wir biesen in popularer Rede und mit Gemuthe= sung gesprochenen Sat um fo weniger mit voller logischer enge fassen, ba ja gleich nachher von P. felbst bie odos au bem eyes gerechnet wird B. 18., und nach B. 25. daf= eve ebensoschr ber Sünde bient, als bem Gesete Gottes. **B** P. fagen will, ift demnach nur dieß: «Das 3ch besteht Srkenntniß und Wille, sind diese nun felbst im Afte des tbigens theilweife auf Seiten bes Gesches, und müffen wir Er, bag nur bas mit Gott übereinstimmende Subjeft bas Dre 3ch bes Menschen sei, fo ift das Sündigen auch nicht That des 3chs.» Calixt zu B. 15.: hie notandum,

<sup>\*)</sup> In her Erflårung von B. 15. in sermo 5. fagt auch Xug.: facio? concupisco. Etsi concupiscentiae non consentio, post upiscentias meas non eo, tamen adhuc concupisco et utique in i psa parte ego sum.

quod totus homo ab eo, quod in ipso praecipuum e denominetur et propterea hoc ipsum, quod principale et imperium obtinet, pro homine accipiatur, sicut qu rector et princeps civitatis vult et jubet, id tota civi velle et jubere censetur. — Per habitare intelligi permanentia hujus defectus, non transitus.

B. 18. Der hauptgedanke des Ap. fann nicht bie wesen feyn, daß er einer bestimmten Seite bes Denfchen Antheil am Böfen zuschreiben will, fonft hatte er fofors oux olxeï ev th oaoxi pou geschrieben, das epoi zeigo mehr, bag fein nachfter Gebante war, ben Menichen ibo als ber Sunde verfallen barzuftellen; das euoi erinner, indes an die eben gemachte Unterscheidung des Eyw Suapria, und fo findet er fich bewogen, in bem Seite ber odof zu unterscheiden. Bur richtigen 2000 bürfte nun besonders die Bemerfung beitragen, baß wie es bie meisten Ausleger anfehen, eine ganz allger haltene Lehre über bas Berhältniß bes Guten und ? unwiedergebornen Menschen aufstellt, fondern, daß F folgende auf ber tonfreten Anfchauung fol x ftände beruht, in benen auf besonders a 🛌 lige Beife bie Gewalt ber Sünde als ein - 6 bas höhere 3ch gefangen nehmende Mad bar wird. Dieß geschieht nämlich vorzüglich bei Den catis praecipitantiae, wenn der innere Mensch fein g auf bas Gute gerichtet hat, und bennoch, wenn ce jm ga führung tommen foll, unversehens bas Bofe in die Gricheine tritt \*). Schon in biefem B. haben wir bas Berhältnif eine

\*) Diefelbe Erfdeinung, baffelbe unvorhergeschene Uchrudity werden zeigt sich in noch stärkerem Grade, wenn fündliche Gedankn in Menschen ansliegen, baher befrembet es nicht so fehr, wenn Rethe bius a. a. D. G. 583. ausdrücklich bestreitet, baß hier von handmus bie Rebe sei: odz έπι το τελεσιουργησαι το φαύλον x. deades ne ληπτέον, άλλ' έπι τοῦ μόνον ἐνθυμηθηναι, λογισμῶν ἀνασία ήμιν προσιπταμένων πλεονάχις x. έμφανταζόντων ήμας, πεός έμ βέλομεν x. τ. λ. Mertwürdigerweise begegnen wir bieser Zustauft bei Xbal. und bei Luth. in den Randyslossen (28 alch 25, XXI. G. 83); "Thun heißt hier nicht das Wert vollbringen, sondern die Luft sie len, baß sie sich regen, vollbringen ist aber ohne Luft seite ganz rein, das geschicht nicht ip diesem Echen." ren und Aeußeren, welches in B. 22. und 23. noch ausgemalt wird. Das Wollen fällt nicht so schwer; aber zur Ausübung geschritten werden soll, wird es elten, und — auf einmal ist das Böse da B. 21.: ber hat sich vorgenommen, sich ber Afterrede zu enthalten, F einmal brängt sie' sich über die Junge (Jak. 3, 2.); sich vorgenommen, ein gutes Wert zu verrichten, und rmal persagen die Hände den Dienst. Lehrreich ist das rutsprechende: ή yag sach schuert zard rov πνεύ-

τὸ δὲ πνεῦμα κατὰ τῆς σαρκός ταῦτα δὲ ἀλλήλοις ται, ίνα μή & αν θέλητε, ταυτα ποιήτε (Gal. 5, 17.). wir in diefer unferer Bemerfung ben Gebanken bes 21p. gefaßt, fo muß die odos die Sphare ber Sinn= t bezeichnen, und die Erwähnung ber μέλη B. 23. ift ederaufnahme eben diefes Begriffes anzusehen, wie dieß araus hervorgeht, daß in dem Abschluffe B. 25. auf's vie oáos auftritt. Die au. wohnt in der oáos, wie · 9. 23. der νόμος τ. άμ. in den μέλη auftritt. Dies eos τ. άμ. umfaßt alfo das Gebiet der blinden Triebe genfate zu dem erwägenden und bas Gute mit Sin= a betrachtenden Geifte. Hieraus folgt nun aber weder >af ber Geift bes Menschen ber schlechthin fündenfreie nn — ber Ap. spricht ja eben nur von solchen Fällen, r voõs mit der ság5 im Widerstreit ist, er fann ) verblendet werden und ein goovnua rig oagzog hes Lol. 2, 18. Gph. 4, 17. 18. Rom. 8, 6., vgl. Beza ju ), noch daß der Leib schlechthin das Princip der Sünde, F 3. B. die fyr. Gloffe zu v. ev r. µeh. führt: مديك sed « bie förpeflichen Rräfte », benn - nur bas σωμα exós follen die Chriften ablegen (Rol. 2, 11.), noch baß die blinden Triebe bloß in ber Sphäre der Sinn= it zu suchen find, benn - auch bei anderen Sünden es vor, bag, wenn die Glieder gur Ausführung fchrei= Uen, sie wie gelähmt erscheinen, oder aber daß sie an= Ets schnell zur That schreiten, wo der Geist sie aufhalten . Nur durch den Hinblick auf andere Stellen, wo der orzugeweise die Aeußerungen der Sinnlichkeit hervorhebt, uf das σώμα χοῦ Javárov roύτου B. 24. wird es

wahrscheinlich, daß er auch hier vorzugsweise an folche gebacht habe, wie denn auch bas Blinde des Triebes bei ihnen mehr als bei andern offenbar wird. Bas die von den griech. Aus legern gebrauchte Ausfunft betrifft, welche urgiren, daß doch ber v. t. au. nur in ben uély, in ber o. wohnt \*), fo ift Dieselbe hinfichtlich des v. ev t. µél. richtig - nur die µély έπι τ. γής find nach Rol. 3, 5. zu ertödten - aber nicht hinfichtlich der σάρξ, denn τη σαρχί δουλ. νόμφ άμ. hein es 9. 25., dieje foll daher geradezu abgethan, gefreuzigt mer ben Gal. 5, 24., vgl. ju 6, 6. Olda faffen wir wie 8. 7. als Bezeichnung ber praftischen Erfahrung. Ayagov will ft. nicht mit Luth. überfest wiffen: «nichts Gutes», fonbern en flärt: scio enim, non habitare in me, hoc est in corpore meo, bonam rem; quo malam potius rem, hoc est peccatum, peccatorum per corporis libidines satorem, Jdaeo inesse significat. Dieß tonnte man indes nur jugeba, wenn ein bestimmtes xaxóv gegenübergestellt wäre. Magazesrat ohne besondern Nebenbegriff: «bascyn, vorliegen», w παρακείμενα appositi in mensa cibi Wyttenb. in Plat moral. T. 1. S. 282., auch von Citaten, welche als Belegstella vorliegen, hemfterh. ju Ariftoph. Blutus B. 720. Bas wandt ift das πρόχειται 2 Ror. 8, 12., welches auch zune len in ben handschriften mit παράκειται verwechselt with Polyb. 32, 14, 11. Evoioxw nach hebräischem, wie nach flaffischem Sprachgebrauch : « erlangen, gewinnen », in wich tigen Autoritäten, A B C, Ropt. und einigen griech. Baten fehlt es, ba indes ohne baffelbe ber Cas fo matt und fahl win, und ba bie abendländischen Beugniffe es fichern, fo ift es beizubehalten.

B. 19. 20. Dicselbe Erfahrung, welche B. 15. jun Beweise angeführt war, daß die Sünde nur blindlings zu Stande komme, dient nun zum Belege, daß der Wille auf dem Wege zur That aufgehalten werde, und diese Erfahrung leitt abermals auf den Schluß, daß das eigentliche Ich des New schen zwar im Zustande der Unterdrückung lebe, aber noch nicht untergegangen sei. Daß diese Erfahrung genau in dem

\*) Det.: τοῦτο δὲ οὐ χατάγνωσις τ. σώματος οὐ γὰρ εἰ 🏞 σιλέως οἰχίαν τύραννος χαταλάβοι, ἤδη τ. οἰχίας ἡ αἰτία. Worten, wie vorher, ausgesprochen wird, dürfte, wie 1 V. 14. bemerkten, unwillkürlich aus dem Eindrucke Legangen sevn, daß sie sich stets erneuerte.

B. 21. Das apa zeigt die Folgerung an, aber nicht. gewöhnliche Anficht will, welche auch Rud. für gang Bält, das Endergebniß der feit B. 7. gegebenen Dar= ; vielmehr ift unzweifelhaft, daß B. dabei B. 7-13. ht mehr im Auge hat, wo sich's nur vom Verhältniß sfepes zur Sünde handelte, sondern den letteren 216= won B. 14. an, worin das Verhältniß der Verson zum bargestellt wird. Uebrigens ließe sich auch die Ansicht igen, daß äga — in der Mitte der Rede — hier nur e eine weitere Explifation gabe, vgl. über aga Jacob . Tox. S. 63. Die große Zahl der divergirenden An= über die Konstruktion der Worte, deren Schwierigkeit, er Sinficht ichon Chryf. und Drig. bemerten, hat na= 5 Rück. im Einzelnen behandelt. Die vornehmfte Di= , welche die Ausleger in zwei Klaffen theilt, ift die in ficht über die Bed. von vouog. In der Bed. « Norm » 3, 27.), dictamen, wie Beng. es hier ausdrückt, neh= 3 unter vielfachen Abweichungen in der Auffassung des . 1en Calv., Beza, Bisc., Grot., Flatt, Kölln., , Men., Miner §. 64. C. 495., wogegen die Aelind unter ben Neueren Rnapp, Reiche, Dloh., Fr. ofaische Gefetz barunter verstehen. Bei ersterer Auffaf= ft bie Konstruktion diese: evoioxw apa t. vouor, Ste έλοντι έμοὶ ποιεῖν τ. καλὸν τ. κακὸν παράκειται, finde biese Forderung in mir, daß, während ich das hun will, unerwartet mir das Böse da ift», oder: «Ich as Gefet vor, daß mir » u. f. w. Ein nicht zu befei= r Gegengrund gegen diese Konstruktion ift aber zuvörderft af tov vouor, da vorher nur vom Gesets Gottes die var, und auch sogleich wieder vom vóuos Seou gespro= virb, nur vom mofaischen Gefet verstanden werden tann, vorliegenden Stellen, wo vóµog jene weitere Beb. hat, 8 boch immer nur in einem Gegensate zu bem vóµog entlichen Sinne gebraucht (3, 27. 8, 2. 9, 31. und ichfolgenden); wozu noch dies kommt, daß man, hätte 25 ud, Romment. 3. Rom. Br.

fein irgend befriedigender Grund nachweisen läßt, wer von bem tor vouor, mit welchem es fonftrnirt werber fo weit entfernt wäre: follte to Jelorte - zalor ber brud haben, fo brauchte ja nur to xalov an die Spa fest zu werden. Berfichen wir dagegen unter zor ron a mojaische Gefet, fo ergiebt fich folgende Auffaffung bar ftruftion, welche zwar auch ber unerträglichen Sartes + bigt worden ift, fich aber bennoch befriedigend reco läßt: «Ich finde alfo, daß, während das Befes icher will, bas Gute, mir bas Bofe zur hand ift.» Ausüben bes Gefetes war bisher bie Rebe gemefer will bicfes, bas Objekt bes Willens, mit bem unerwartfprechenden Refultate, bag das Boje berausfommt, fition stellen, fo mußte ror vopior das ganze Genias, und an die Spike treten; aber es bietet sich ihm -Gegensatz bes vouog auszudrücken, fein anderes 2003a als to xaxór, fo fügt er benn zu tor vouor noch **M**ai lich die Apposition to xalór hinzu: hatte schon gleich be bung ber erften Sälfte bes Sates ber Ausbrud, be zu Die zweite wählt, ihm vor Augen gestanden, fo hätte er .-Dİ τόν νόμον τόν καλόν geschrieben. Die Biederbolt. pron. pers., wie auch bes Demonftr., welche theils aus 975 hervorgeht, theils zum Nachdruck bient, fommt anch bei R vor, Rühn. II. G. 331., vgl. Matth. 5, 40. 2 Ror.

ber Rabbinen ben Geift mit bem Namen bes fow av Downos belegt, und biefen Ausdruck mahlt B. hier, weil er nach ber ichon B. 18. erwähnten fonfreten Anfchanung bie blinden Triebe ber Sinnlichkeit als basjenige barftellen will, welches bie Bestrebungen bes Geistes an der Berwirflichung verbindert. **Έσ**ω ανθρωπος, von P. auch 2 Kor. 4, 16. (sph. 3, 16. nebraucht, bei Petrus ό χουπτός της χαρδίας άνθρωπος 1 Betr. 3, 4., bezeichnet nicht ben av Downog xaivog \*), benn biefer hat bas aveuua Jeou, welches erft in R. 8. und bier wich gar nicht als wirkendes Princip auftritt, sondern nur den bois B. 23. 25., das menschliche πνεύμα, wie es Matth. 26, 41. den Gegensatz zur ochof bildet; fehr richtig fpricht barüber schon Tertullian, welcher sagt, es bezeichne nicht animam, fondern mentem, animum; de anima c. 12. Eine selehrte Untersuchung über kow av90. v. Benema in Stephan e Brais opuscula Leoward. 1735. S. 293., val. Sarles au Eph. 3, 16., Steiger zu 1 Petr. 3, 4. Svvijoopac ift

\*) Dicjenigen Ausleger, welche in bem Abschnitte bie Schilderung ber Rampfe bes Biebergeboinen fanben, mußten auch eow avdo., vous = Ers. zaivos nehmen, und verstanden unter odos ben Menfchen überhaupt, infofern er nicht wiedergeboren ift. Mel.: interior homo significat hominem, quatenus renovatus est spiritu sancto, hee est, quatenus habet verum timorem et veram fiduciam. Ita # mens hic non significat tantum partem cognoscentem, sed utramgue partem, cognoscentem et appetentem, quatenus renovata est spiritu sancto, sicut inquit: ego autem servio mente legi Dei. Galirt: dicitur interior homo, quod renatis reliqua cum caeteris Iominibus communia sint et extus appareant, illa autem (mens spi-📠 renata) propria et quasi interiore recessu recondita. Calv. zu 幕 18.: Nomine carnis semper comprehendit omnes humanae naimae dotes, ac omnino quicquid in homine est, excepta spiritus mactificatione. Ebenfo Beza, Cal., Disc., be Dieu, Balb. u. v. a., mgegen bie griech. Ausleger, bie Socinianer und Urminianer bie richtige Marung aufnahmen. Auch Beng, fagt richtig: hie iam interni, mi tamen nondum novi tuetur hominis nomen; sic quoque v. 25. mente dicit, non spiritu, nur daß er, wie zu 2. 14. bemerkt worden, it ganz mit Recht im Fortschritte ber Schilderung eine Steigerung bes sittlichen Lebens ausgebruckt findet. Ubal. fagt: interiorem hominem, i a spiritualem et invisibilem dei imaginem, in qua factus est imo secundum animam, dum rationalis creatus est, et per hoc caeteris praelatus creaturis.

25 \*

tes qualeich, bas vorg nicht bloß bie abstrafte Erferzo Guten bezeichnet. 3m flaffifchen Gebrauch bezeichnes m weitem am gewöhnlichften bie ertennende Thätigtei 3 34 Anderen Wyttenb. ju Plut. Mor. ed. Lips. I. - 1 auch ben Rompler ober Gip bes goornua, wie in 31 zurd rovr, bei homer häufig, im R. T. öfter w R. 1, 28. 12, 2. 1 Ror. 1, 10. 2, 16. Gph. A (Ufteri 4. M. S. 413.), an ter letten Et. nor vooc \*). -- Das our in ougque bezeichnet non tie Ibeilnahme mit Anderen, daher auch nicht ± theile bas freudige Wohlgefallen, welches man a mm Glefetse bat» (Mey.), fonbern wie fchon bas om- in stouueros Marc. 3, 5. von Fr. erflärt worden, un & mi obroide por zu erflären ift, als Bezeichnung bes anne mum meum, weßhalb auch von Philologen bemerkt rou our abundire, f. Eur. Rhes. 912. ed. Bothe. B blicten (f. meinen Romment. jur Bergpredigt zu Matti ber 21p. fchildert fich felbft als Zuschauer feines innem Ereoog von allog verschieden, «anderer Art.» Sünde, bem Bidergesetlichen fann eine Norm beigelegt es gebietet, es hat feine Entwidelungsgefete. Artices ueror entweder von Blértw abhängig, welches bas regiont 1 Par & 10 Mag & 92 anon mit Quil .

Errixerrae Gal. 5, 17. ift ebenfalls ein friegerischer Ausbruck. Nóµog rou voog ift ber menschliche Geift, inwiefern er sie Uebereinstimmung mit bem göttlichen Gesche jorbert. Aizuadwrizw von aizun adloxoual, «zu Kriegszefangenen machen», also ben Begriff der Knechtschaft aus= nüdend, wie πεπιαμένος V. 14. Mé allerdings nicht bloß xr vous (Dloh.), sondern der ganze Mensch, denn das Knechtrewordenseyn manifestirt sich in dem xaregyaLeo9al des zaror, welches vom ganzen Menschen ausgeht; unrichtig ift es aber auch, wenn Mey., Rud. entgegensegen: «denn ber wög bleibt nach B. 25. immer bem Gesete Gottes dienftbar » --allerdings, nur nicht in dem Momente des Handelns, wo er verblendet dem vóµog ev roig µélese sich unterordnet; solche Romente find aber die des alzualwrilleir, wie Beng, richtig bemerkt: qualibet victoria actuali. Darüber, ob vóµ05 r. άμαρτίας von dem νόμος έν τ. μέλεσι verschieden zu denfen fei, ober nicht, findet große Divergenz ber Ausleger ftatt. Schon Def. führt zwei Ansichten an, die eine, nach welcher vier vouor find, zwei von außen: bas Gefet Gottes und bas Befet ber teuflischen Reizungen', zwei von innen: bas angeborne Sittengeset und der fündliche Sang (val. Schol. Matth.); bie andere, wonach drei vopor find: bas Gefet Gottes, das innere Gefes und bas Gefes in ben Gliedern, welches un= gerechterweise (fo faßt er ben Dat. r. vouco r. au., nam= lic als Dat. der Norm) mich, den Rnecht eines fremden barn, gefangen nimmt. Corn. a Lap., be Dieu, Reiche, Ren., Fr. vertheidigen die Identität, wogegen Calv., Beza, Solicht., Rölln., de 28., Rud. für bie Differenz fprechen. In letteren Falle bote fich bann auch bie Auffaffung von Chrof., Erasm. bar, welche den Dat. to vouco t. auaosiag instrumental nehmen, wodurch auch, wie es scheint, die wn cod. DEFG, It., Bulg., Ropt. und mehreren Bätern bargebotene Lesart ev to v. veranlaßt worden ift. Wir urtheilen fe: das Eregor rouor er rois uelese war noch unbestimmt to brudt gleichsam den ersten Eindruck beffen aus, welcher biefen innern Rampf aufchaut -, baber erscheint ce als paj= fend, wenn der Ap. nachher zur näheren Bestimmung vopos tis au. gebraucht, und daß er damit tein anderes, als eben bas vorher erwähnte meint, scheint ber Bufat ro ovre er rok μέλεσί μου auszubrücken. Es ift alfo berfelbe vóμoc, wie we her, gemeint, aber bestimmter feiner Qualität nach fenntlich gemacht; bamit ftimmt überein, wenn Rölln. fagt, bag bes Brincip ber Sinnlichkeit - richtiger ber blinden Triebe - d fündhaftes Princip bezeichnet werde; ähnlich Schlicht .: utraque lex re eadem est, ratione differt. Lex quae in membris est, pecc. jubet, non quatenus pecc. sunt, sel quatenus praesentem voluptatem et delectationem ha-Lex autem peccati pecc. jubet, quatenus pec. bent. sunt. Anders Beza: natura corrupta (v. r. au.) - ctpiditates ex illa nascentes (v.  $\epsilon$ .  $\tau$ .  $\mu\epsilon\lambda$ .). Die inftrume tale Bed. von to vóuw the auastias ift beshalb zuruch weisen, weil, wenn er roig uelesi uov mit Eregor roum verbunden wird, bas Mittel, wodurch diefer vouos gefangen nimmt, nicht ohne Verwirrung benfelben Bufas haben fam: auch muß cs paffend erscheinen, daß biefe Ausführung mit bem schließt, was der Gegensatz zu bem moceiv tor roper του θεου ift, nämlich bie Ruechtschaft unter ben rouoc ric auaoriac: eben daran knüpfen auch die letten Worte von 2. 25. an, welche bie von uns vorgezogene Faffung vorausfesen.

B. 24. Der Rampf ift bis auf die höchfte Spine fortgeführt und macht fich in einer Wehklage Raum, welche an Berzweiflung gränzt. Drig.: apparet, quod propteres haec omnia descripsit Paulus, et mala, quae intra nos agebantur, exposuit, ut ad ultimum ostenderet et doceret, de quantis nos malis, et de quantis mortibus Christus eripuit. 3war nehmen auch hier, wie R. 6, 6, Mehrere ocupa entweder bildlich (Ambr.: universitas vitierum), oder periphrastisch, wie bas rabbinische mis (Erell: corpus mortis pro ipsa morte, Schöttg., Ropp.); aba zumal nachdem vorher von dem Rampf in den uean die Rebe gewesen ift, fann es boch nicht von etwas Anderem, als von bem Leibe erklärt werden. Die Konftruftion bes Demonftr. rourov ift abweichend, indem bie Ginen (Befch., Ergen, Calv., Beza, Dloh., Bin.) es mit bem vorhergehenden σωμα verbinden, dagegen die Anderen (Luth., be 20., Rud, Fr.) mit Favarov. Die erftere Auffaffung fah biefe Ron-

ftruftion als Sebraismus an, indem im Sebräifchen bas Pronom. binter ben Gen. zweier Substant. tritt, welche fo mit einander verbunden find, daß fie Einen Begriff ausmachen, f. Borftins de hebraismis N. T. II. S. 139., wozu aus bem R. T. als Belege angeführt wurden Apg. 5, 20. 13, 26. Schon Min. bat Die Annahme eines gebraismus zurüchgewiesen (§. 34. S. 212.); Die Beispiele, welche Georgi vindic. S. 204. und Münthe observ. ju Apg. 5, 20. aus ben Klasfifern als Belege für eine folche Ronftruftion anführen, find unpaffend; auch fann nicht gesagt werben, bag bas Demonftr., welches zum regies renden Substant. gebort, zufällig bem mit ihm verbundenen Benit. nachgesett fei, ba dieß in diefem Falle Migverftändniß erzeugen mußte. Co bleibt mithin nur bie Berbindung mit Javárov übrig, welche aber auch an biefer Stelle durchaus angemeffen ift. Der Av. weift zurück auf den vorher beschriebe= nen Sávaros, welchen ihm die Sünde zugezogen hat (B. 10. 11). Sehr richtig bemerkt be 28.: «Man barf ben Bunsch nicht anders faffen, als fo, bag burch Chriftum fchon bie Erfüllung gegeben ift, und der Erlöfte bafür bauten fann, wie er es B. 25. thut » \*). Muß die Richtigfeit diefer Be= merfung anerkannt werden, fo kann auch in diesem Ausruf nicht bloß bas Verlangen nach bem Tobe liegen, etwa in ber -Nrt, wie für die Heiden, wenn sie ber xaxia nicht mehr wi= berfteben konnten, das anallarreo9al rou Blov der lette Troft war (Gatafer ad Antonin. S. 323. \*\*)). Nicht die Befreiung

\*\*) In bicfim Ginne fagt auch hier Calv.: porro ne torpori indulgeant, suo exemplo ad anxios gemitus eos Paulus exstimulat, iubétque, quamdiu in terra peregrinantur, mortem appetere tamquam unicum mali sui rémedium: atque hic rectus est finis expetendae mortis. Profanos enim saepe desperatio ad idem votum impellit: sed praesentis vitae fastidio magis quam suae iniquitatis / taedio mortem perperam appetunt.

<sup>\*)</sup> Xug., de nat. et gr. o. 62.: non utique de substantia corporis, quae bona est, sed de vitiis carnalibus, unde non liberatur . homo sine gratia servatoris, nec quando per mortem corporis discedit a corpore. Auch Mcthod. in d. ob. a. St. benugt scharf= sinnig biese St., um zu zeigen, das der Ap. nicht in die Befreiung vom Leibe das heil geset haben könne, da ja Chrisfus von diesem nicht befreit habe.

von bem ocona ift alfo bas hauptmoment feines Bur Ere Run ebensowenig als "Kol. 2, 11. das Abthun des owua go p 50 a M wird ; fondern wie bort das hauptmoment die mit dem susse DC verbundene odos ift, fo hier ber mit bem owna verbelinge 30 30 Savaros. Belcher Urt berfelbe fei, ergiebt fich theilisat B. 10. und 11., muß aber vornämlich abgeleitet werders an 91 # n R. 8, 2., ba ber erfte Abschnitt jenes R., B. 1 - 11., + mittelbar an diese Ausführung anschließt. 28. 10. und dille - 41 in Sávaros der Begriff des Elends hervor, auch R (pr r c) läßt diefer fich festhalten, wurvey. ...., gegenüberftes firs diberftes au diberftes firs diberftes fingerias xai Faratov bem xaraxquua gegenüberftes first diberftes läßt biefer fich festhalten, wiewohl bort, ba der von de äµaptiag xai Javárov dem xarusperson binzuzunetosses Bounet, noch das Moment des jenseitigen Elends hinzuzunetosses Bounet, -Faor 20 hur éveryeirat 2 Kor. A -Faor -700r. 4. 14 Drig., Chryl., 2gevo., 2900, welches ich Cog Drig., Chruf., Theod., Theoph. nehmen oot JE SI G im Jusammenhange gegeunder vor vor paffend wird mas sign Ger bes Demonstr. erklären würde. Sehr paffend wird mas sign ger und fem Triumphruf vergleichen 1 Kor. 15, 56. 57.: rd Co Τῷ δὲ θεῷ χάρις, τῷ διδόντι ἡμίν τὸ νίκος – κά τ an un **อุเ่อ**ง ทุ่นเฉีง ไท่อดขี Xอเรอขี. herer,

B. 25. Buvörberft fommt die hier fehr ungerviffe gebatt tie But tagan 3 ín Betracht. Xáois tố Isỹ hat cod. B, eine Min. 👝 Drig ir mark an einer Stelle, darnach Lachm.; zápis dè rũ 9eũ cod. C, Muchen mehrere Min., Ropt., Neth. und einige griech. Batres, ---- enna mund hat Hieron.; 1/ 20015 rov 9eov cod. D E, Bulg. Rirchenväter; ή χάρις τοῦ θεοῦ διὰ Ἰησοῦ Χρισοῦ το ρίου ήμών cod. F G, Börn; εύχαριζω τῷ θεῷ . -\* einige Male Chryf. (Matthäi); sozaoisw de sw Stati cod. H J. Co zeigt fich, daß bie rec. fast obne Anhan Statt 5-5 hatte, es ist auch flar, daß, wenn der Tert zágig to Jeo K es nahe lag, dieß burch die Gloffe edxages u ertiges an ertiges and nicht minder erweckt das h zágis rov Jeov den Berbedt im. gegen fich, aus einer erflärenden Gloffe entftanden au jest 15 SH @ ba es sich nicht benten läßt, daß es mit dem schwerer m

\*) Euth. in der Randgl.: "Tod heißt er hier den Jammer s die Muße in dem Streit mit der Sunde, wie 2 Mos. 10, 17. 960 spricht: "Rimm diefen Tod (die heuschereden) von mir."

lärenden, abrupten Ausruf vertauscht worden sehn follte. Die Bahl kann also nur zwischen xáqıs roj Deoj und xáqıs de w Jeo feyn. Das lebendige Bewußtfeyn des Ap., von dem Elende jenes innern Zwiespaltes befreit zu feyn, macht fich in Diefem Ausrufe Luft. 3mar unterbricht er bie Gedankenreihe, indem noch der mit aoa abschließende Folgerungsfat folgt. Uber gerade, wenn sich die Aechtheit der fürzesten Lesart bewährt, fann ber Dazwischentritt bes furgen Ausrufs, bei mel= chem dem Ap. bereits der Inhalt der ersten Berse von R. 8. bor ber Seele ftand, nicht befremden, und es werden fich auch bei guten Schriftstellern ähnliche Beispiele nachweisen lassen. ---So folat benn bie Zusammenfaffung zunächst beffen, was von **B. 14.** an ausgesprochen worden war. Daß dieser summa= riche Sat folgt, nachdem der Ausspruch des heißen Dankes vorangegangen, hat einige Ausleger fo in Berlegenheit geset, **dağ** ihn fogar Erasm. — und ähnlich Sem I., Stolz — wider elle Regeln der Sprache conditional nimmt: quod nisi esset fectum (wenn Chriftus mich nicht erlöft hatte), ipse quoque cum unus et idem sim homo, ad eundem modum distraherer, ut mente servirem legi Dei, carne legi peccati; bie Bulg. hat das wichtige apa in der Uebersepung gänzlich ibergangen. — Bon besonderer Wichtigkeit ift nun die richtige grammatische Auffaffung des autog eych, welches erst in der neueften Beit mit größerer Aufmerksamfeit behandelt worden if - von ber Desch. und von Luth. ift das adros in ber Uchersezung ganz übergangen. Der sich zunächst barbietende Sinn ift: «ich felbst P.», wie eyw uer Παύλος 1 Theff. 2, 18. Gph. 3, 1. 4, 1. Gal. 5, 2., an welchen Stellen anstatt bes adrog bas Maulog bazu bient, bie Persönlichkeit bes Ap. hervorzuheben (f. Somb., Lösner) \*). 2Bare biejes

<sup>\*)</sup> Roch ftårker geschähe bieß, falls er gesagt håtte: εγω zal artos (f. Bornem. zu Luf. 14, 9.). Der Rachbruck bieses adros wird hamentlich von Cassian urgirt (f. oben C. 356.). Er sagt Collatio 23, c. 16.: Demique ut hoc de sanctis et perfectis sibique similibus 10 dixisse b. apostolus evidenter exprimeret, digito quodammodo menet ipsum tactuque designans, continuo infegt: itaque ego ipse, i. e., qui haec pronuncio, meae non alterius conscientiae latebras Pando; barauf führt er zum Beweise bie Stellen an, wo sonst ego ipse

natte, er boa) jest in jeiner eigenen werjon baffetbe au Auch schon von Orig. wird die Ben fich aussant. gemacht, bas fich folche Folgerungen aus bem ego ips ten laffen, er fest bann aber bingu: sed haec qui . sona Apostoli accipit dicta, desperationem mihi d incutere omni animae, quod nemo sit prorsus " peccet in carne. Hoc est enim carne servire la cati. Mihi ergo magis videtur illius adhuc terra sonam, quam supra in semet ipso descripsit, o luntate iam et proposito ad meliora conversi, utque animo legi Dei servientis, nondum tamera tinuisse, ut etiam carnis obedientiam in 👝 mentis adduceret. In neuefter Beit haben Mey. 2 ben Ausweg ergriffen, bas auros eyes in biefer vor che geforderten Bed. «ich felbft » als bem dia Inorop entgegengesetzt zu betrachten: «ich allein ohne Bermie Christi muß » u. f. w. Diefe Austunft ift zwar im En gebrauch burchaus gegründet, ba adrog befanntlich and Sinne von ipse, non alius, i. e. solus häufig vorfommt, waltsam muß sie aber in diesem Zusammenhange eichen ba nur errathen werden fann und nicht ausgesprochen ift, 1 Bott durch Chriftum gethan hat, wobei noch hingufommt, ! Diejenige Lesart als bie richtige vorausgesett wird, wich gut wie alles Zeugniffes entbehrt: wenigstens mußte ale benen, welche zu biefer Ausfunft bie Buflucht nehmen, mi

glaubt; überhaupt wird auch in ber zweiten Auflage lette Theil des Rap. zu flüchtig behandelt. Auf's Befte wie auch von Beza bemerkt ift, die Bed. ego idem, von Erasm., Calv., Castell., Cocc. \*), Heum, angenommen worden, an diefer Stelle paffen \*\*); denn Dartet doch der Lefer am meisten, daß der Ap. den Zwies id Widerspruch hervorheben will, der sich auf so schwerzs Seife in demfelben Individuum findet. Beza, von dem Gemerkt wird, läst sich nichtsbestoweniger von der Auf=

bes Erasm. burch Berückfichtigung bes Mangels bes zurüchalten, welcher, wenn αστός idem heißen folle, rdig hinzukommen müsse. Diefer Kanon steht jedoch > fest, als dieser Rommentator annimmt, und nach ihm ergk, Lösner u. A.; auf den Sprachgebrauch der Epi= chäfer, R. 4. zu den Meletemata), wo das bloße für δ adróg vorkommt, darf man sich freilich nicht be= allein Winer S. 112. Anm. 1. verweist auf das öftere des Artik. auch bei den späteren Profaitern, wie bei

yias; außerdem könnte man auch noch zu der Ausfunft, häufig bei den Klassistern (Seidler excurs. ad Eur. . v. 399. Balc. ad Phoen. v. 927. Schäfer app. m. III. S. 139. V. S. 675. u. v. A.) angewandt wird, flucht nehmen, daß der Artik. kontrahirt und avros zu ei. Und verschmäht man alle diese Auswege, so bietet ch die Fassung des «sclost», wo dasselbe als Subjekt ganz verschiedenartiger von ihm ausgehender Handlun= uftritt, und die Theilnahme anderer Personen ausgeschlos= rd, wie wenn wir fagen: «ich selbst bin mein Berthei= ind mein Ankläger», d. i. nicht verschiedene Per= verrichten diese entgegengesetzten Geschäfte, sondern ich,

und diefelbige. Daß adros auch bei ben Tragifern ist werden könne, ift von Herm. zur Antig. B. 920.

<sup>)</sup> Rach ihm ist beibes zulässig, sowohl bie Uebertragung burch o, als burch idem ego, nur bas ille ego bes Grot. bestreitet er. \*\*) Während Euth. hier bas αυτός übergangen hat, hat er mit nachgeschem Artik. Rom. 8, 16. αυτό to πνεῦμα irriger= berscht: "berschige Geist."

bemerkt worben, vgl. Buttm. zu Philoktet B. 119. \*). wir würden diefer Erflärung beitreten, bote fich nit eine andere bar, welche mehr in Uebereinftimmung gewöhnlichen Sprachgebrauch steht und an den übr rallelen Stellen anwendbar ift. Der 21p. hat bas av G. außer vorliegender Stelle auch R. 9, 3. 15, 14. 2 Ram 12, 13. gebraucht, und mit Ausnahme von Röm. 15, 🚗 adrog éyw = sponte ift, läßt sich überall dieselbe 25 in Anwendung bringen. Es findet nämlich der befar 207 etwas vorher Erwähntes zurüchweisende und eben 23. auch einen Nachdruck bewirkende Sprachgebrauch ber ftatt (vgl. das nachdrücklich hervorhebende ws Maöloz 💊 tys), den es sowohl in Verbindung mit dem Der 3 06 Ava. 24, 15. 20. 2 Kor. 2, 3. Gal. 2, 10., als 🖚 QĮ, dem Cph. 4, 10. Joh. 7, 4., in welchen Fällen et =8 bl deutsche «eben» überset wird, Stallbaum 🕿 ð11 G G. 132. 214. Rühner II. §. 630. 2nm. 3. Berng S. 290. Anm. Gerade jo bas lat. ille ego un hic, vgl. Statius ed. Markland Dresdae 1827. 6. 37 Dürfen wir nun überfegen «eben ich», fo beifit bief et 3ch, von bem vorher bie Rebe war.» - Auf eine von alle andern Auslegern abweichende, aber auch auf feine an rechtfertigende Beije erflärt fich Dloh. über den Bujamma: hang biefes Berfes mit bem nachfolgenden und vorhergebenba; er bemerft, co feien zwar alle Gregeten einftimmig ber Anficht w bas νοϊ δουλεύω νόμω θεοῦ mit bem συνήδομαι τῷ τομ τ. 9500 9. 22. identisch fei, und ebenfo das Souleiu an v. au. mit dem 2. 15. 18. 23. beschriebenen Bericha W νόμ. άμαρτ. - «allein, entgegnet er, bas ift offenbar tim wegs die Meinung des Ap. » - auch hier, wie fo oft, bem Morte «offenbar» allzufreigebig; in dem vorherbeidin nen Buftande, meint er, konnte auch nicht einmal ba mi dem Gesethe Gottes dienen, « hier aber cricheint der wis

\*) Ueber ben verschiedenen Gebrauch des adros bei home if is haupt die Abhandlung von hermann zu vgl. in den Acta sein philol. Lips. I. Er bemerkt dasethst auch S. 67., daß ipse, d. i. 200 in in manchen Fällen dem idem, d. i. non diversus, ganz gleich frei cadem via redii, non diversa und bac ipsa via redii, non sin.

ц. Ч

22

٠. د

396

refreit und bem Gesche Gottes in Diefer Freiheit bienend, nur ne nichere Sphäre bes Lebens bleibt bem Sündengeset anheim= refallen.» nach diefer feiner Auffaffung foll benn auch bas Noa our R. 8, 1. in fich schließen: « nun nachdem der Rampf war nicht aufgehört hat, aber ein siegreicher geworden ift.» Uns leuchtet diese Ansicht des verewigten theuren Mannes fo wenig als die richtige ein, daß es uns kaum nöthig erscheint, m zeigen, daß in dem Sate doa our x. r. 2. durchaus fein anderer Buftand ausgedrückt fei, als ber vorher beschriebene. Benn von einem Soulever bes voig die Rede ift, fann dieses auf andere Beife geschehen, als burch bie innere Beiftimmung und llebereinstimmung mit dem Gesetes Bottes durch das ourhdeo 9 al? bagegen fann bas doulevelv ber ochof nach B. 18. und 21. nur in ber mit ber innern Ueberzeugung im Wider= pruch ftehenden That bestehen. Ein folcher Biderspruch zwi= khen Gesinnung und That ist ja aber gewiß nicht der normale Bustand des Erlöften, wie man das namentlich fühlt, wenn man in einer Ride des Aug. (Sermo 151.) über Röm. 7. Diefe Worte in der Form der Ermahnung ausgesprochen lieft: munc ergo, fratres, tenete istum modum, carne servite lege pecc. etc. Mannichfache andere Gründe übergehen wir.

## Paraphrase von Rap. VII.

Duntt euch bie Berechtigung noch zweifelhaft, vom Gefch und bamit von ber Ginbentnechticaft ju laffen, fo frage ich euch, ift euch benn unbetannt, bag bie Gefte überhaupt nur eine Macht uber ben Menfchen haten, fo lange er lebt? Go ift We verehelichte Frau nur fo lange, als ber Mann lebt, an ihn gebunden, wenn er aber ficht, fo hat bas Gefes, welches fich auf ben Dann bezog, teine Rraft mehr fur fic. 🐿 lange ber Mann am Leben ift, tann fie alfo Cheb.echerin genannt werden, falls fie fich mit einem Andern verbindet, ift dagegen ber Dann gesterben, fo ift fie frei vom Gefepe, bif fie teine Chebrecherin ift, wenn fie eines Andern wird. Auf Diefe 2Beife nun, meine iber, feid auch ihr vom Befche frei, indem biefce, euer bieheriger Gatte, für euch midtet ift, ja vielmehr ihr für ihn ertöhtet feid vermittelft der Rraft ber Menfchwer-nig und bes Lodes Chrifti, damit ihr eines andern Gatten Eigenthum werdet und nun the und Gott wohlgefallige Fruchte erzeuget. 218 wir namlich noch in unferm natur-Min Buftanbe waren, ba wirtten bie Leidenschaften ber Gunde, welche durch bas Gefes int noch mehr aufgeregt murden, in unfern Gliedern, fo bag wir vielmehr für bas Tobeemin reif wurden. Run aber find wir los von dem Gefege, indem wir gefiorben find, a Betreff ber Seffel, von ber mir gehalten wurden, fo bag wir Gett Dienft leiften in ben neuen Clemente bes Beiftes, ber von innen beraus, nicht in bem Buftande bes Buch= fitens, ber blop von außen hineinwirtt.

28as follen wir nun fagen? das das Gefes felbft Duck ber Sunde? Das ge-283 nicht, vielmehr habe ich den fündlichen gang erft recht tennen lernen burch das Sels, wie ich ja ber Bedeutung der Luft erft recht inne wurde, nachdem mir das Gefes Mindbe verhoten hatte. Als dann die Sundenluft Arregung emplangen hatte, fo bewirter ferwemitteift des Gebots in mir die verchievenn Ausgerungen der Luft; denn wo tein Rap. VIII.

Gebot ift, erfdeint auch ble Gunde nicht in ihrer eigentlichen Birtfamteit. 34 im einft frifd und traftig ohne Gefes, als aber bas Gebot mit feiner Gorante en nie berantrat, lebte bie Gunte recht auf, und mein 3ch verfiel bem Lote, fo bas genete wi Gebot, welches urfprünglich jur Celigfeit mir bestimmt ift, mir zum Sobe ensight. Denn bie Gundenluft, nachdem fie Anregung empfangen, taufchte mich burch bei Etter und übergab mich burch daffelbe bem Lobe, fo das fich alfo geigt, bas bas Gefes bille ift, und alle feine Bebote heilig, gerecht und gut. - Go mare benn alfo grate bit Bute für mich Duell bes Jotes geworben? Gewiß nicht, vielmehr bie Gunbe, bentik ihren Gunbencharafter barin ermeife, bas fie burch bas Gute mir ben Lod bewinft, b.1. Damit burch bas Gebot bie Gunte noch überfcmanglich funtlicher murbe. Co mut s nethwendig temmen, benn mir miffen ja Alle, bas das Befet feinem Urfprunge und feint Erfdeinung nach Tffenbarung bes gottlichen Geiftes ift, ich aber bin ungeiftlich und wie ein Rincht in die Gewalt ber Gunde bahingegeben, benn ich weiß ja nicht einmal, mi ich ausube, benn ich thue bas nicht, mas mein eigentliches 3ch mill, fonbern neis haft, bas thue ich. Benn ich nun, mas mein eigentliches 3ch nicht will, ihne, fo bei ich ja fagen, ich ftimme bem Gefese bei, bas es gut ift. 3ch bin es alfo auch nicht felt, ber bas Bofe thut, fondern bie blinde Gundengewalt in mir. Denn ich weis aus Grid rung, das in mir, b. h. in meinem ungeiftlichen 3ch, nichts Gutes wohnt, bes ein p wiffes Bollen bes Guten zwar mir nicht fcmer wird, aber bas Ausüben bes Guten mit nicht gelingen will. 3ch erfahre ja nämlich, bas ich bas Gute, mas ich will, nicht the, fondern vielmehr bas Bofe, mas ich nicht will, und wenn ich nun bas, mas mein 34 eigentlich nicht will, gerade thue, fo bin eigentlich nicht ich es mehr, ber bas thut, foobm bie in mir wohnende Gunde. 3ch finde alfo, mahrend bas Gefes ich ausüben will, W Bute, bas bas Bofe mir gur Band ift. In meinem eigentlichen Denfchen ift nie ein Wehlgefallen an Gottes Befes, aber wenn ich mich betrachte, fo fchaue ich brenten in meinen Gliebern ein anderes Gefes, bas mit bem Gefese meines innern Menjon i Biberfpruch ficht und meinen gangen Menfchen gum Gefangenen macht unter jenes Gie dengesch, bas in meinen Gliedern ift. - 3ch muhfeliger Mensch, wer wird nich beinim von bem Leibe, in bem ich einen folden Sob erfahre! - Dant fei Gott! - alfo wat if fagen wollte, eben jenes 3ch bient bem Beifte nach bem Befepe Bottes, bem Bielfde mit bem Gefepe ber Gunbe.

## Rapitel VIII.

## Inhalt und Theile.

1) Die Verbammniß wird also erst in Christo aufgehoben, mit cher vermittelft feines Geistes uns vom Geseh ber Sunde und des Todes befreit, und diesen Geist muffen wir nun in uns walten lassen, ba wir sonst nicht Gottes Kinder sind. haben wir aber diesen lindlichen Seif, so haben wir auch damit das Bewußtfeyn der Anwartschaft, Mitreden des eingebornen Schnes Gottes zu werden, B. 1-17. 2) Dieses Sinder viel nung von uns erwartet werden, B. 18-27. 3) Was uns aber aus treffe, es kann uns nichts mehr Schaben bringen: mit sciene eingebornen Sohne hat uns Gott das Unterpfand für alle andern Guter gegeben, mit keine Anschung kann uns fürder von der Liebe Christis schelen, B. 28-38.

Ľ

1—17. Die Verdammnis wird alfo erft in Christo zehoben durch Vermittelung feines Geistes, durch wir anch das Vewußtseyn der Rindschaft und des zen Erbes haben.

2. 1. 2. Wir befinden uns hier auf bem Söhepuntte riefes, «bei dem gery und Rern ber ganzen Epistel», spener in feinem Romment. fagt, ber fich auch in den his theologicis lat. P. III. 596. fo ausbrudt: si scrim sacram annulo comparemus, epistolam Pauli ad nos gemmam credo, cuius summum fastigium in ; octavo exsurgit. R. 5, 12-21. hat in weitarei= : Ueberblicke bargestellt, was Chriftus ber Menschheit ge= 1, R. 6. gezeigt, daß aus dem Verhältniffe zu Chrifto ne Leben hervorgehe, R. 7., baß es burch das Gefes nicht bewirft werden tonne, R. 8. thut bar, daß es fich ) in Chrifto entfalte, und damit für bie Gläubigen zugleich rlichfte Aussicht in die Ewigfeit und ber fiegreichfte Troft "Rämpfich ber Beit gegeben fei. Die Materie bes erften des R., worin die heiligende Kraft, die aus dem areuvo Geou fommt, bargelegt wird, weist also auf R. 6.

Allein das doa zeigt, wie auch der Inhalt der erften daß eine nähere Anknüpfung an das unmittelbar Borausrene statt findet; welches dieselbe sei, ist auffallenderweise item den meisten Auslegern entgangen; den älteren mußte ion deßhalb verborgen bleiben, weil sie leugneten, daß ur Schilderung eines anderen Justandes übergegangen , doch urtheilt Beza sehr richtig; unter den neueren Koppe, Kölln., Mey., de W. im Wesentlichen das ge gesehen. Sehr viele (Arctius, Heum., Koppe, fmüpfen die Folgerungspartikel an die Worte des Dankes

25. an, Crell, Beng., Knapp gehen auf R. 7, 6. , Pisc. sogar bis zum 4. R. Rann man aber irgend ben Jusammenhang zweifelhaft bleiben, sobald man bedigt, daß die Schlußformel des äga durch den Inhalt 3. 2. unterstützt wird, welcher zu dem äga our x. τ. λ. 25. und zu dem Klagerufe B. 24. den bestimmtesten isch bildet? R. 7, 24. hat der Ap. von dem voµog rov rov, in den letten Worten von B. 25. von dem v. áµapr.

gesprochen; von beiden hat Christus uns befreit, folglich mit jest und für die ob er Xo150 fein xaráxoipa mehr. Di bie Formel oi er Xoiso auf bas eirai er Xoiso zurüchneift m baraus, aus dem wesentlichen Einswerden des verflärten Uni ftus mit den Seinigen, zu erklären ift, hat fo allgemeine Mu erkennung gefunden, daß es feines weiteren Beweifes bebuf (Biner S. 370. Anm.), und wenn Fr. abermals - na bem Vorgange ber Teller'schen Beriode von 1780 - p zeigen sucht, daß ob er Xoizo nicht wesentlich von ob auger. Xoisóv verschieden fei, und beides nichts weiter als discipui Christi bedeute, fo wird er nicht viel Anklang finden. Koráxouna umfaßte in R. 5. nachweislich die Momente des php fifchen Tobes und bes Bleibens im Tobe, auch hier ligt bas Lettere barin, wie B. 10. 11. zeigt, aber es liegt hier bie bie Voraussehung vor, bag in bem eben Borhergegangenen m Buftand bes xaraxo. beschrieben worden, auch wird xaram. näher erklärt burch vou. r. au. x. r. 9av., ber 9av. aber unf ber in B. 24. erwähnte fenn, bas innere von ber Sunde m anlaßte Glend, und fo ergiebt fich uns, daß unter bem mrázo, auch bicsen Moment mit zu befassen ift. Luth., web cher übersetst « nichts Berbammliches », hat diefes boch in ben Sinne von « Berdammung » genommen, er erflärt - gang in llebereinftimmung mit Aug. in ber prop. ad ep. ad Rom. in den Randaloffen: «Dbwohl noch Sünde im Fleisch wücht fo verdammt es boch nicht, barum, bag ber Geift ges recht ift und bawider ftreitet» (vgl. Abal.). Und war ift bieß bei ihm nicht in bem Sinne zu nehmen, in welchen bie fpätere fath. Rirche es faste, als ob durch bas non consentire die concupiscentia aufgehört hätte, verbammungs: würdig zu fenn (f. oben G. 365.), vielmehr wurde biefes Streiten bes Geiftes nur als bas consequens ber Rechtfatte aung angesehen, welche aus Gnade ertheilt worden (f. Gerhard über diefe St. loci theol. T. V. S. 50.). 2Benn aber Luth bas « und damider ftreitet » dazuset, fo verwahrt er fich be burch vor einer Ginfeitigkeit, in welche feine Unhänger fielen. Denn nicht weniger einfeitig ift es, wenn die älteren Auslegn (Mel., Spener, Bisc., Gerh.) bie Aufhebung bes xatoxquia ausschließlich auf den objektiven Aft der Sündenver

1g beschränken, als wenn die neueren (Mey., de W.) Auffaffung schlechthin verwersen. Der mit γάο anknüs e 3. B. spricht ja bestimmt von der objektiven Berurtheis der Sünde, wenngleich allerdings so, daß zugleich damit bjektive Wirkung dieser göttlichen That in den Gläubigen nt wird. Nach der Meinung des Ap. ist also das xαα für die Gläubigen zunächst deschalb aufgehoben, urch Christum die Gewalt der Sünde und des Todes in Bebrochen wird (B. 4.), davon ist jedoch der entferntere e Grund, daß in Christus selbst die *Luageria* verurtheilt ist. Der Aor. *flevSequose*, welcher die Bestreiung Le schon geschehene darstellt, ist demnach ebenfalls auf Lestive und auf die subjektive Erlösung zugleich zu bes

Die objektive Erlöfung, durch den Glauben angeeignet, th fubjektiv Die Gewalt der Sünde und bes Todes ges Unter den älteren Auslegern hebt Beza insbesondere Ε. . daß nicht bloß von der remissio peccatorum die fei, fonbern von ber sanctificatio in nobis inchoata, sit τεχμήριον nostrae in Christum insitionis, in Ensitio aber liegt auch die Theilnahme an feinem Ber= bas Mitsterben, von welchem R. 6. handelte. Merf= biluirend fängt in der Paraphrafe des Er. ichon der biefes Rap. an, welches er überhaupt burchgängig fehr fert und ethnisit hat: guodsi nunc nonnullae etiam ae pristinae servitutis resident in nonnullis nis, tamen eas pio studio superabunt etc. — Co ber Jusat im 1. D. µý xarà sáoxa x. r. l. in Binficht zu untersuchen. Bare er acht, fo könnte 11, unter Voraussegung, bag auch hier bem Beftim= The ber erforderliche Art. zois am Anfange fehle (Chryf. , wie Beza überseben: «welche auch folche find, f. w., ober mit ber Pefch. das rois mit negena-Ing verbinden: « benen, bie in Christo nicht nach dem wandeln », oder mit Aret. als Bedingungsfat faffen: E sie nicht nach bem Fleische wandeln.» Die lettere wäre wider ben Sinn des Ap., ba berjenige, welcher cioxa wandelt, auch nicht er Xo150 ift; man müßte > zu einer der beiden andern entschließen, und die Worte 26 La d, Romment. 3. Rom. Br.

. .

F G (wo jedoch ein leerer Raum), einigen Ueberfebur-Batern; μή κατά σάρκα περιπατούσι lieft A D (v e Korreftor, eine zweite Sand bat im griechischen, aber lateinischen Tert alla xara avevua hinzugefügt), be-Bulg., mehrere latein. Bater und Chruf. (Beno nahe liegt nun die Wahrscheinlichkeit, daß die Lefer 📷 anfangs jur Sälfte aus bem 4. D. entlehnten und fcbrieben haben, um fogleich ben Grund beftimmter ju \_ warum für die oi er Xoiso bas xaraxoina fei, und daß fpäterbin zur Vervollftändigfing auds Salfte hinzugefügt wurde. - Dem vouog t. En Jar. fteht nur Ein anderer vouog, der vouog too, Lung gegenüber, und es erweift sich hiemit die Lun, b bein mreuua ausgeht, nicht nur als bas Princip, wohm Sünde aufgehoben wird, fondern auch als bie ben Tob in bende Kraft. Der Ausdruck vouog t. au. weift auf zurück, und des Parallelismus wegen ift bann auch vors roung t. Arevuaros die Rede, beides find berrichen nach bestimmten Gesegen mirfende Rrafte und tonnen rouor heißen. In Betreff bes einen in Sárarog lie Moments, bem bes innern Elends, welches aus ber ! zichung auf 7, 24. folgt, ift flar, daß ber Leben gebend es aufhebt; aber schon xaraxoina, wenn man es bemfelben Ginne erwarten muß, wie 5, 16., laßt in bei and has Mamont has Allaikans in Caba ban in

t), mit v.  $\zeta w \tilde{\gamma} \varsigma$  (Luth., de W.), mit dem Berb.  $\tilde{\gamma} \lambda e v$ -  $\sigma e$  (Erasm., Batabl., Koppe, Rück., Fr.) verbunden n, und bei letterer Berbindung hat man das  $\tilde{e}v$  nicht h, fondern in zu übersetten, «denn außer Christo e diese befreiende Wirkfamkeit nicht eintreten, aber in Frscheinung Christi war ihre Möglichkeit und Ber= chung enthalten» (Mey.). Es giebt keine entscheiden= Dründe gegen die ersteren Verbindungsweisen, doch wird Sat energischer bei der Berbindungsweisen, doch wird mit dem  $\tilde{\gamma} \lambda e v \mathcal{S}$ . In dem  $\mu \acute{e}$  spricht der Ap. hier zum letten von sich als Repräsentanten, und geht nachher V. 4. zum uch des Plur. über.

B. 3. Angabe, auf welche Beife biefe Befreiung ju e gefommen, mit Erwähnung bes 3weckes in .B. 4., r B., als Folge der objektiven Versöhnung, die Aus= ng des subjektiven Zwiespaltes zwischen vouos und ocos Dividuum nachweift. — Ueber die grammatische Faffung ten Worte rd yào — vóuov hat sich das Urtheil fest= - daß nämlich zu tò adúvator weder ein dia zu ergan= (Camerar., Beza), noch ein xará, «was anlangt», >ch Glödl. und Dloh. fagen, noch auch ein erroinge Jeos (Erasm., Luth., Crell, Roppe), daß viel= >ie Worte eine Apposition ju bem nachfolgenden Sate bil= elche hier bes Nachdruds halber vorausgeschidt ift, wofür le bei Matthiä S. 805., vgl. zepálaior our end -εγομένοις, τοιούτον έχομεν άρχιερέα Sebr. 8, 1. ▶erfest fchon bie Bulg., Calv.: quod erat impossi-≥gi, Beng.: deus (id, quod lex non poterat, nempe Innare peccatum salvo peccatore) condemnavit tum, und Cleric., welcher bie Worte fehr angemeffen rträgt, als ob το αδύνατον — δια της σαρχός am Te bes ganzen Sapes nach er th oapxi stünde = breo αδύνατον κ. τ. λ. Αδύνατον fann im aft. Sinne bas nen, was eine douvauia in fich felbst hat, und nach. ju Rap. 1, 19. 2, 4. erwähnten Gebrauche der Abj. für das Subst. hier fo viel wie adurauia fenn (Fr.), 8 fann das bezeichnen, in Bezug worauf einem Andern Bermögen fehlt, alfo im paffiven Sinne bas Unmögs 26 \*

403

liche. Bei ber aktiven Fassung des to advrator - caprie hätten nun bieje Borte bes Appositionsfages: « welches bie Dhe macht bes Gefetes war », ben Sinn: «worin fie fich zeigte.» Mehr logische Genauigkeit gewährt ber paffive Sinn: «me bem Gesete nicht möglich wäre.» - Das Unvermögen be Gesetses liegt in jener do9évera, von ber auch Gal. 3, 21. Sebr. 7, 18. bie Rede ift. Er & ift man nach bem gangbarfin flassifichen Sprachgebrauch temporal zu fassen geneigt «als» (Bega); aber weder wenn wir es in biefem Sinne nehmen, not wenn es wie Rap. 2, 1. als reines Relativ genommen with ergiebt fich ein paffender Sinn; fchon ber Sprer und mabr scheinlich auch ber lat. Ueberseter nehmen es als Raufalvartik «inwiefern» ober «weil», welche Bedeutung zwar im Klaffifcha feltener vorfommt, aber boch nicht bloß, wie Calv. meint, ben Sebraismus angehört, f. Beispiele bei Bernharby Symme S. 211. Die aoBévera bes Gesetes fann in bem Mangel an schuldtilgender (Apg. 13, 38. 39.) ober auch an be lebender Rraft bestehen; ohne noch auf das Rachfolgende n blicken, leitet, was vorhergeht, darauf, zunächst an bie Die macht des Gefeses zur Belebung zu benten, alfo gang wie Bal. 3, 21., und barauf führt bann auch bas Nachfolgende. Aià this vaoxos ift geset, indem die vaos als thatiges w genkämpfendes Princip gedacht ift; man kann daher nicht mit be 28. fagen, daß dià the ocora schicklicher wäre, und noch weniger barf man es mit Beza und Seml. im Sinne wn έν τη σαρχί (7,5) nehmen — Tòr έαυτου υίόν mit Rade bruck vorangestellt; die Persönlichkeit des in Christo erschiene nen Logos als präeristirend gedacht, wie Phil. 2, 5 ff.; über ben Sinn von vios f. ju 1, 3. Der Genit. auaprias le zeichnet bie Eigenschaft ber odos, odos aber tann nicht, wie neuerlich wieder von Rück., Fr., de 203. = oujua genom men werden; es fprechen bagegen schon bie oben bei R. 7. und in der Entwidelung des Begriffes odos ju R. 1, 3. au geführten Gründe; bazu tommt, bag fich ber 21p. ben lopos άσαρχος gewiß nicht als einen bloßen Menschengeift bacht, ber bei feiner Menschwerbung fich nur mit einer leiblichen Sulle umgeben, der Begriff der Menschennatur wurde ge wiß nicht für ihn burch den bloßen Begriff der Leiblichkeit es

404

DFt ?). Bei ber Faffung ber ochos als Leib wurde er zeSelare als Bezeichnung bes Gewandes, in dem Chris Er fchien, angesehen, in quo regiam sellam Peccatus Cesset, wie Fr. fagt; Bisc. nimmt er fogar für eic. Dexwandten Stellen, wo δμοίωμα vorfommt, 5, 14. 6, 5. 🗩 🖝 Fonders Phil. 2, 7. έν δμοιώματι άνθρώπων γενόμε-Einnten barauf leiten, έν δμοιώματι, wie fonft er mit town worfommt, geradezu als Umschreibung bes Abverb. Dieft. zu nehmen = Suocor sagzi auapriag, in wels Salle σάρξ, wie nachher έν τη σαρχί, Bezeichnung der Hich finnlichen Natus überhaupt wäre. Da jedoch für DE Enschwerdung Christi die Ahrasen parequonzval, ég-- e èr σαρχί gewöhnlich geworden, fo ziehen wir vor, > mit Beibehaltung ber eben erwähnten Bedeutung von Den vorliegenden Ausbruck so aufzulösen: er oagzi duoia -Taoxi auaorias. So wird also Christus als in allen E 🗨 🖬 den Menschen δμοιοπαθής (Apg. 14, 15. Jat. 5, 17.) = Ttelt, als μορφήν δούλου λαβών (Bhil. 2, 7.) - auch Eann nicht bloß auf die Leiblichkeit bezogen werden - nur **Στι**snahme ber Sünde Hebr. 4, 15. Καί περί άμαρτίας wie Beza rügend bemerkt, fast von allen Auslegern E In mit xaréxques verbunden, Luth.: « und verbammete Diese im Fleisch durch Sünde.» Diese Berbindung lei= E Tachft an bem Uebelftande, daß, wenn man nicht zai Alv. im Sinne von « fogar » nehmen will, das Particip Los eines verb. fin. ermangeln würde; wollte man sich uch bieß gefallen laffen, fo ift boch ber Sinn, ben jene = 11 Ausleger herausbringen, fo unbefriedigend, daß die sanz von biefer Verbindung abgestanden find. Wird Teel άμαρτίας an πέμψας angeschloffen, fo fann ber л. nur feyn: «um ber Günde willen», b. i. «um ihr ein e Bu machen.» Bon Drig., Bel., Aug., Mel., Calv., 3 S-, Heum. wird negi auagrias wie Hebr. 10, 6. 18., ., Bf. 40, 6. mit Ergänzung von Jvolar als Bezeich=

\*) Die ditefte gegen die Gnostiker gerichtete Vertheibigung des baß die incarnatio auch die Annahme des Menschengeistes vorausbei Tertullian de carne Christi c. 10., s. Reander Anistrofficus E. 403.

nung eines Sunbopfers genommen; Anbere heben, auch wem fie bas Wort nicht so auffassen, bennoch bie Beziehung auf Suhnung ber Sünde hervor. In fich ift ber Ausbrud neet auaorias unbestimmt, ob er nun gerade den Endzwed ba Sühnung ausbrücken folle, hängt bavon ab, ob bie folgenba Worte von bem ftellvertretenden Leiden des Erlöfers handels. Ausführlich finden sich die verschiedenen Erklärungen namen lich bei Rud. befprochen. Das bie Berbindung von de ri oagni anlangt, fo leitet schon ber Mangel bes Artif. rie έν τ. σ. barauf, es nicht mit την άμ. zu verbinden; gestett man indeg auch zu, bag ber Art. Iter fehlen tonnte, fo fpricht boch gegen biefe Verbindung der Bufammenhang ber Argumen Karazoiver, mit Beziehung auf das zarázo. 2. 1. tation. geset, muß metonymisch mit Rudficht auf ben effectus, nd cher aus bem göttlichen Urtheilofpruch hervorgeht, gefaßt werben, und zwar besteht diefer effectus entweder in der Aufhebung ber Strafe, ober in ber Aufhebung ber au. 3m erfteren Falle ergicht fich ber Sinn, welchen mit verschiedenen Mobififationen Drig, Erasm., Calv., Mel., Cal., Seum., Ufteri, Dabne, Dloh. entwickeln: «Da bas Gesets nicht im Stande war, bie Sünden folcherweise ju verurtheilen, bag ber Menfch von ba Schuld befreit wurde, fo fandte Gott feinen Sohn in leidente fähiger, menschlicher Natur, und indem diese bas Todesleiden über sich nahm, wurde bie Sünde des Geschlechts zugleich mit beftraft. » Es find jedoch mehrere Gründe, welche diefer Er flärung entgegenstehen, vornämlich ber Folgefat in B. 4. und ber vorangeschickte Appositionsfat to yag - Sia the saguis. Wäre von Aufhebung ber Sündenschuld die Rede, fo wird man erwarten, bag 2. 4. bem Ginne nach als Folge ausspreche: ίνα ή διχαιοσύνη ύμων έχ πίσεως ή χαὶ οὐχ ἐξ ἔργων voucov, ftatt beffen fpricht jener Folgesatz von ber realen G füllung ber Gefetesforderung burch die Gläubigen. Freilid hat man auch aus 2. 4. einen ähnlichen Sinn zu gewinnen gefucht, aber burch Auffaffungen, die nicht gebilligt merben Co wenn Calv., Bisc., Cal., Bolf erflären: fönnen. « bamit burch zugerechnete Gnade bie Forderung bes Wo feges in uns erfüllt würde», Aretius: « bamit es in ber Denfchennatur ju einer vollfommenen Gefegerfüllung tomme

406

(in Christo als bem Repräsentanten)», Cocc., Roppe: «damit bas jus legis, d. i. die Verheißungen, die dem Gerechten autommen, unfer würden», Rölln., Fr.: « damit ber rechtfer= tigende, Leben mittheilende Ausspruch bes Gesetss an uns in Erfüllung gehe.» Gegen alle biefe Auffaffungen laffen fich gegründete Einwendungen machen. Wollte man indes ben 4. B. mit jener besonders von der luth. Orthodorie vertheibig= ten Erklärung vereinigen, fo mußte man fich vielmehr barauf berufen, daß ja namentlich das 6. R. gezeigt hat, daß der Ep. auf bas Bestimmteste bas nene Leben ber Gläubigen als Die Folge ihrer Theilnahme an dem ftellvertreten= ben Leiden Chrifti betrachtet. Beniger wird man vermö= gen, bie Schwierigkeit, welche in Diefer Hinsicht Die ersten Borte bes 3. B. barbieten, ju befeitigen. Die durch ben Segensatz der suos entstandene aoIéveia des Gesetses besteht je nämlich doch nicht barin, daß es unvermögend ift, bie Schuld zu tilgen, sondern, daß es nicht zu beleben vermag. Calv. fagt freilich ohne Weiteres: Dominus gratuita sua misericordia nos in Christo iustificavit, id quod legi erat impossibile, Mel. hilft fich durch den Doppelfinn bes tollere peccata, welches das Gefet nicht könne, Chrifus aber gethan habe, Cocc. giebt dem zarézowe ryv au. the eigene Bed.: condemnatio pecc. nihil est aliud quam ablatio tituli, propter quem justa erat peccati petitio et legitima possessio, d. h. nach feiner weiteren Erklärung: chas Gefetz mußte felbst ber Sünde bas Recht, die Lodes= farichaft über den Menschen auszuüben, zugestehen, und konnte ft mithin nicht verdammen, Gott aber that dieß, indem Chri= fus für Alle die Genugthuung leistete», Beng. giebt bem undemnare pecc. die nähere Bestimmung salvo peccatore, ie jedoch ber Tert nicht ausdrückt, Andere noch anders. Außer= em muffen wir fragen: ift in den Worten von einem stellver= trienden Strafleiden die Rede, reichte es bann nicht zu dem Zwede bes Ap. hin, bloß zu sagen: πέμψας τόν έαυτοῦ υίον & sapzi? Will man entgegnen, bie Pointe liege eben barin, bis mit der am Körver vollzogenen Hinrichtung auch zugleich be Sunde felbft hingerichtet worden fet, und daß P. aus dic= im Grunde er huorwitart rig vapudg rig au. fcbreiben

übersehen sein, daß, wo der Ap. von einem Autho a Sündenschuld durch das sicllvertretende Leiden Christiff is er immer den Plur. al auagriae gebraucht, und nizz hier, den Sing.

So wenden wir uns also zu derjenigen Erfla 23 xaraxpiveer, nach welcher bas Berurtheilen mit ben ber Aufhebung der Sünde felbft verbunden gebacht wis zunächft den Vortheil gewährt, daß alsdann die Bah bruds er Suoiwuari rig o. &. durchaus motivir Der fich alsbann ergebende Sinn ift nämlich folgendez Gefet unfähig war, die Gerechtigfeit bei bem Menfchem aubringen, fo hob Gott, indem er feinen eigenen Sohn ber fündlichen Menschennatur ähnliche Menschheit eintre. Die Sünde in Diefer Menschennatur auf. Benn es for und für sich nicht zweifelhaft ift, daß zarazoiven in S Sinne gebraucht werden fann, fo haben wir noch bei biblische Belege in dem zoiver Joh. 12, 31. 16, 11. val. in welchen Stellen ber Sinn von xoiver fein anderer, al von xarapyeir ift, fo erflärt auch bereits 3ren.: condemas pecc. et jam quasi condemnatum ejecit extra came bie Ausleger haben auch xarangiveir 2 Betr. 2, 6. veralid boch nicht mit Recht, wohl aber ift ber Gebrauch von wir 1 Betr. 4, 6. ju vergleichen. Bon Rud. namentlich f aegen Diefe Erflärung Einwendungen erhoben worben, # insbesondere die, es sei chiese Ansicht aans hom Maine

buch evacuavit zu Grunde, welcher Tertull. folgt, fo mie beffen Erklärung (f. Deander Antignoft. S. 414.), und fins bet fich bei Bel., Chryf., Theod., Theoph., nur bag fie nicht überall rein heraustritt \*). Sie verbinden nämlich bas regi ápagrias mit xaréxore in dem Sinne: «weil die Sünde bem Sündlosen den Tod brachte.» Eine moderne Ans ficht kann also bie Idee einer Erlöfung der Menschheit durch Chrifti Sündlosigkeit nicht genannt werden, und nur bas ließe fich vielleicht als Bedenken gegen fie geltend machen, bag wir bei P., wo er sonft von der Erlösung spricht, diese Seite nicht hervorgehoben fänden; allein auch bas ift nicht richtig. be ja boch in bem, was R. 5, 19. und Bhil. 2. von der únanon Chrifti lehren, dieselbe 3dee liegt. Nach ber Reformation war Beza ber Erste, welcher jene erwähnte Erflärung wieder minahm; und neuerlich ift fie vertheidigt worden von Binger. Rolln., Meander, be 20., Mey. Nach zwei Seiten bin bedarf fie nun noch einer bogmatischen Beleuchtung: man fragt 1) in welchem Sinne konnte die Sünde in Christo aufgehoben werben, wenn fie boch, wie es zu gleicher Beit beißt, an ihm nicht haftete? 2) inwiefern konnte diefer Proces, welcher in ibm vor fich ging, von Folge für die Erlöseten fenn? Das Shstem von Dippel, Menken, hafencamp, Irving gründet auf biesen Ausspruch in Verbindung mit Hebr. 9, 28. 2 Ror. 5, 21. 11. a. die Lehre einer realen Macht ber concopiscentia in Christo und sest die erlösende Thätigkeit in Die fortgehende Besiegung verselben \*\*). Das Richtige aber ift

\*\*) Siehe die fehr gründliche cregetische Widerlegung in dem Auffete "Geschichtliches aus der Berschnungslehre", 3. Art. in der Ev. Rirchenz. 1838. Nr. 62 f.

<sup>\*)</sup> Idcirco — fagt Pel. — dicitur in similitudinem carnis pocati suscepta carne venisse et peccatum in eadem carne damnasse: gueniam carnem, quam susceperat, innoxiam servaverit ab omni contagione peccati. Bei ben griech. Interpreten (Chrisf.) Theoph.: id yao dh ällnv σάρχα ανέλαβεν, άll αυτήν ταύτην λαβών, ήγίασε mi έξεφάνωσε, χαταχοίνας την άμαρτίαν έν τη σαρχί τη προςlηφθεί-[9, χαι δείξας, δτι οὐ φύσει άμαρτωλος ή σάρξ, Det., Schol. bei Metth., Theot.: ὁ μονογενής τοῦ θεοῦ λόγος ἐνανθρωπήσας, δἰ dugotian carpo di δεξάμενος άμαρτίας.

nur dieses, daß der Ausspruch des Ap. die fortgeschte Miglichkeit, einen andern Willen als Gott zu haben, bei Chrifts voraussest, so daß Christi Heiligkeit fortgehend als die anf gehobene Möglichkeit des Anderstönnens zu denken, und ein darum nicht bloß kein günstiges Geschick, sondern kein Bat ist. Da jedoch zur Heiligkeit nicht bloß die Negation des Anbers als Gott will thun, sondern auch des Anderswollens gehört, so gilt jene Negation ebensoscher in Betreff der unge ordneten concupiscentia, als der geschwidrigen Handlung. Mit dem Uebergehen des Geistes dieses sündlichen Grieftus geh nun auch dieselbe Abschaffung des fündlichen Brincips auf die Gläubigen über — der vóµog rov urevµaxog ris zwis die Saussou.

**B. 4.** Tò dixaiwna r. ronov « bie Sayung » folletis pifch gebraucht, ftatt des blogen vouog, dient entweder im Amplificirung des Begriffes vouos, ober auch dazu, die Die jeftivität des Gefetes auszudrücken. Πληρούν τ. νόμον, vich leicht nur in ber gewöhnlichen Bed. wie oulassen, relein r. v., vielleicht aber auch in ber Beb. ad finem perducere, prorsus complere (Aret.), welche auch Bretichn. Lex. 3. A. hier angenommen: ut finem habeat, wie Matth. 5, 17., fo in der Bhrafe πλ. τ. δρόμον Apg. 13, 25., daher auch nicht υώ ήμων, fondern εν ήμιν, fo baß ev durch «in» obn «an» überset werden fann; überset man in, fo schließt bie fes nicht die äußere Bethätigung aus, ba die bem Gefete angemessene Gesinnung auch in die Handlung übergeht. Marum brückte fich ber Ap. jo aus und schrieb nicht Eva πληρώσω-Allerdings wohl, weil er bie nova obedientia als μεν? Gnadenwert Gottes bezeichnen wollte (Dloh., be 28.). Vollkommene Heiligkeit ber Menschen - bas lette Endzich ber Erlöfung Rol. 1, 22. Eph. 2, 10. Die lutherifchen und auch reformirte (Calv.) und fatholische Interpreten - bie letteren nach der Uebersepung der Bulg. justificatio - woll ten nur an die justitia imputata benfen \*). Aber ber 3w

\*) Auch die griech. Ausleger haben eigentlich diefe Auffaffung, fo fagt Det., nachdem er δικαίωμα mit Chryf. als δ σχοπός τ. νύμου ertlårt: τίς δε δ σχοπός τ. νύμου; τό μή γίνεσιαι ήμας ύπευθύνοι;

410

tenhang fowohl mit dem Vorhergehenden, als mit dem ttelbar Nachfolgenden zeigt unwidersprechlich, daß man an ubjektiv gewordene Gesetzerfüllung, an bie inchoata nova ientia ju denken habe, Mit Unrecht laßt Rück, bie griech. eger ganz unberücksichtigt und erwedt die Meinung, als e fathol. Interpreten nach ihrer Uebersezung justificatio gängig an die objektive imputirte Gerechtigkeit gedacht n; fo erklären zwar einige Benige, wie Ambr., dagegen ten bei weitem die Meisten, wie bieß aus bem Geifte bes ilicismus hervorgeht, Toletus, Corn. a Lap., Calja Aug. felbft (welcher übrigens die Ueberfet. justitia vor at) justificatio im Sinne von justitia, Corn. a Lay .: tum, quod lex praecipit, quasi justum et plenum remus. Die von Kölln. und Fr. vertheidigte Bedeus sententia absolutoria (f. oben S. 279.) fann hier Ingenommen werden, denn nach ber Anficht jener Aus-"Oll barunter die Berheißung der ζωή (Röm. 10, 5.) ver= t werden, und biefe kann boch nur auf fehr mittelbare

eine Gerechterklärung des mit der ζωή beglückten Mengenannt werden; überdieß entscheidet auch der Zusam-Ing dagegen. Tois µή x. τ. d. von de W. ohne Betigung des Artik. sehr mit Unrecht überseht «wenn A. f. w., vielmehr stellt der Ap. als Faktum auf, daß in idjeten der Wandel zard πνεσμα eintritt. Wenn Rück,

in folchen Fällen fagen, daß der Ap. die Erlöfeten ideal tet hab fo erscheint diefer Ausdruck nicht ganz ange= , denn das κατά πνεῦμα περιπατεῖν will doch nicht anzliche Sündlosigfeit bezeichnen, daß aber der Wandel

Christen a parte potiori zarà aveuua sei, ist ge= \_e Meinung des Ap.

B. 5. Reinesweges ist, wie auch noch be W. sagt, xarà ságxa mit sporsir rà rỹs sagzós gleichbedeu=

٠.

Ind nachher: προςέθηχε, τοῖς μη κατὰ σάρκα περιπα-, ώσει είπε· κατώρθωται μέν ἐν ήμῖν ὁ σχοπός τ. ν. διὰ τ. Χ., κλλὰ και ήμῶν χρεία. Det. fpricht am beutlichsten bie luth. 3 aus, ba er das πληροῦσθαι des δικαίωμα bestimmt in die Lufs bes Fluches legt, dasselbe ist indes auch die Meinung von Shryf., d., Theoph. Luch Methodius in den Fragmenten bei Epiph. δικαίωμα dem Unscheine nach wie Chryf.

tend, vielmehr weist ber Ausbruck auf das Walten, Ber handenseyn des Geistes in den Gläubigen hin (Röm. 5, 5.), durch ihren Glauben ist auf die bei der letteren Stelle ange gebene Beise eine Beränderung in ihnen vorgegangen, sind se unter den Einsluß des *arveöµa* gekommen, und die Folge dann ist nunmehr das *pojonµa voö arveúµarog*, das die praktischen Bestrebungen ebenfalls auf das gehen, was dem *arveõµa* au gemeffen ist. Bgl. Gal. 5, 25.1 ei ζωµer arveiµare, areiµare xai zoezwµer.

B. 6. Der Anschluß bieses zweiten vao an bas Bm hergehende hat Schwierigkeit gemacht, fo daß Mehrere es als part. transeundi bezeichnent (vgl. Ufteri zu Blut. Consel. ad Apoll. c. 8.), Rud. aber in A. 1. bas zweite yap at zweiten Erläuterungefat zu D. 4. betrachtet. Beispiele, wo zwei nach einander gesete yao zur Begründung Eines vorm gegangenen Sates bienen; fommen auch bei ben Klassiften vor \*). Aber es befriedigt ja auch die logische Berbindung. wenn wir B. 6. als Begründung von B. 5. nehmen, zumal wenn wir babei auch noch auf B. 2. zurudbliden: bas m. ber Gläubigen ift bas nr. rig Jung, es richtet fich baber auch auf die Lwn; ba Lwn hier neben elonny porfommt, fo ift zu fchließen, baß es bas Moment bes innern Lebensgefülls ber Seligfeit wenigstens mit in fich befaßt, und 9ar. in ben Sinne fteht, ben es B. 2. und 7, 24. hatte, baneben fann aber auch noch bas Moment bes jenseitigen Elends barin lie gen. Die zweimalige, auch breimalige Bieberhelung bes vio am Aufange von Caben, von benen ber eine gur Begrundung bes andern bient, ift bei Rlaffitern häufig, Xenoph. Conv. S. 147. ed. Bornem.

B. 7. Aus der fleischlichen Gesinnung muß bas Gegens theil von  $\zeta \omega \dot{\eta}$  und elosivy hervorgehen, denn ihr Wefen be fteht in einer Entfremdung von Gott. Auch hier zeigt sich (vgl. über  $\sigma \dot{\alpha} \rho \xi$  zu K. 1, 3.), daß P. wie 1 Joh. 3, 4. als

412

<sup>\*)</sup> Eukian Lexiph. c. 14. : ἐγώ δὶ, κρύος γάρ ἐξιν, ήδων άν εὐζωροτέρω ὑποπυχνάζοιμι, και γάρ χειμοθνής εἰμι κ. τ. L Bgl. Frissche Quaest. Lucian. E. 183. Bgl. im hebr. ben Gebrand bes ㅋㅋ ㅋ für benn -- und, f. meinen Romment. zur Bergpred. zu Matth. 7, 14.

Befen aller Sünde anfieht «bas Anderswollen als Gott.» göttliche Bille foll in aller Sinficht Lebensgesets bes von Beschaffenen fenn, jede Abweichung davon beruht alfo rag es zum Bewußtseyn kommen, ober nicht - auf einer schaft gegen Gott; die Leugnung diefer Wahrheit ift nur 18 hervorgegangen, daß man bie Benennung Ex9pa ele nur von den sogenannten peccatis theologicis ber ftisch=jesuitischen Moral verstehen zu können glaubte, d. h. enen, die aus einem bewußten Gegenfase gegen Gatt gingen \*). — Der Beweis für bas ovde yag dévarae im 7. R. geführt, es wurde bort gezeigt, daß das beffere v unter der Rnechtschaft der Triebe der ocos fteht; die nväter heben hervor, daß diefer Sat abfolut gelte, infos noo das avenua einkehre, nicht sowohl die och dem του θεου diene, als vielmehr ganz aufgehoben werde, as ist richtig, wenn in saos an dieser St. nicht bloß >ifferente Begriff der finnlichen Kräfte liegt \*\*).

B. 8. Das dé, welches früher von Mehreren sprachergo übertragen (Calv., Beza), ist neuerlich von ., Mey., Fr., de W. richtig so gefaßt worden, daß r dazu dient, den Sat dlore — Jeór sortzuführen,

) Mel.: hic locus maxime refutat Pelagianos et omnes, qui antur, homines sine sp. s. legi dei obedire. Sed hic error itur, quod putant lege dei tantum externam disciplinam rehaec imaginatio abducit eos a recta via. Sciendum est igige Dei requiri interiorem obedientiam et quidem perfectam gram. Animus securus sine sp. s. non videt iram et judiei. Rursus animus perterrefactus, ut in Saul et Juda, ubi rrores sine fide et consolatione sp. s., concipit horribile n m et indignationem adversus Deum. Itaque P. hic non tanbidines vel alia nota vitia, odia etc. accusat, sed multo maites horum malorum, scil. ignorationem Dei, dubitationem, ationem adversus Deum.

\*\*) Det.: εν δσω μεν γάρ ε<sub>Ξ</sub>, δηλον υτι οιχ υποτάσσεται, ν. παρελθη χ. απογένηται τοῦ ανθρώπου, οιδι δλως ε<sub>Ξ</sub>εν, δ ούτως υποτάσσεται. Xug. Prop. 49.: quomodo recte dicenivem non posse calefieri, neque enim potest; sed cum adcalore solvitur et calescit aqua, jam nemo potest nivem icere. Mey.; «man lefe nur roj yào vóµqı — dúvaraı (hu аф ler - wie ein incisum - um bie Richtigkeit biefes Rent h Man hat anzunehmen, daß - schon ibeis NF ( einzufehen. » tend zu B. 9. - ber Gebante, welchen Siore - 9ein him ftraft ausgedrückt hat, nunmehr konfret ausgesprochen mit nd Rach Rud.'s Meinung ware bas logische Berhältnif bin i tár «Das Streben ber odos ift feindsclig gegen Gott, bie im Wer I welche bieß Streben haben, tonnen Bott nicht gefallen, ab-(dan) fann ihnen auch nur der Tod zu Theil werden.» Abn bm h h wäre gerade ber eigentliche Schluß übergangen. Emci

**E**h. 2 2. 9. Der Ap. hat fchon im Borhergehenden vormt gefest, bag auch bie Glieber ber Gemeinde, an welche er for πνευματιχοί seien, er wiederholt diese Zuversicht, doch 🗰 D. X. ohne leife Warnung. Calv.: simul tamen explicants, 柳题 quid valeat spiritus Dei in electis, hortatur en Di rella leten Ni ad vitae novitatem. Eineg ift von Chryf., Thom Erasm., Dish. im Sinne von eneidineo genommen me Sefund £rig., ben, boch macht schon ber Gegensatz ei de tig aveina Ap Etet, gov ovz exel wahrscheinlich, daß es vielmehr in bem m II. ren Berm. ju Vig. S. 831. begründeten Sinne von « wem # bers » fteht \*). Dieje Bed. ift hier gang am Orte; bem wa Nec. Stien

Ŋ

dith. \*) Ich habe in meinen "Beiträgen zur neutestamentl. Sm in the second erflarung " S. 146 f. aus den Rlaffifern und aus Rirchenvatern je gen gesucht, baß bie fpatere Beit eine und eineo ,, wenn bem" Rt und "wenn anders" nicht mehr überall unterfchieden babe; Fr. bat in fim E Ye Praliminarien G. 67 f. bas Gegentheil barguthun unternemmen. A lan ( biefer Interpret ben Unterschieb beider Partifiln fo ausbruckt "wan, Micros i ich glaube" und ,, wenn, wie ich vorausfegen barf", ba ferner in W Out 1 Natur ber Sache liegt, bas ich eine Wahrheit, obgleich ich von ihr im zeugt bin, hypothetisch aussprechen fann, gerate um beim bott fu Lefer, ber von ihr uberzeugt ift, eine um fo zuversichtlichere Affirmit E de zu bewirken, fo fieht man ein, bas die Auffaffung ber einzelnen Gin લે હ fehr burch bie Subjeftivitat und Billfur bes Interpreten bebingt mit **Sinkli** es kommt noch bazu, baß man in einigen Verbindungen auch die i jin Sinne bes verftartten et fur et - je nehmen tann. Dag nun batt iz:fic ner in Beurtheilung betreffender Stellen mit Befangenheit verfahrt, 134 fur giebt ben beutlichften Beweis, wenn er feine Meinung, bag eine 2.1 heiße "wenn benn, wie ich glaube", auch bei Chrnf. de compunction Mit cordis l. I. c. 1. rechtfertigen will, wo ce heißt : roiaera anarms τų. θρώπους συνέχει κακά, απερ εί τις μετά άκριβείας έξετάζειν ίθίω

P. am Anfange bes Briefes feine Freude über den Glauser Gemeine ausdrückt, fo steht ja dem nicht entgegen, r doch noch durch ein folches «wenn anders» einen Zweisel, oder richtiger eine leise Ermahnung aussen fonnte. — Das elvae τοῦ Χρι5οῦ im vollen Sinne 18 mit dem elvac ἐr aὐτῷ, und dieses wiederum mit dem 10 aὐτοῦ ἐχειν; der Geist Gottes wird Geist Christi nt, insofern für den Christen alle Mittheilung Gottes an urch Christum vermittelt ist, insofern in Christo die inde zu einem Tempel Gottes im Geiste heranwächst 2, 21. 22.

Große Verheißung für bie, welche bas **X. 10. 11.** . haben. Das ift klar, daß der Ay. hier die vollstän= Birfung bes Geistes Christi auf ben Leib als feine lette Uendende Wirfung auf die Gläubigen barftellt, aber barüber Die Ausichten der Ausleger bivergirt, ob biefe vollendende ng eine fittliche oder eine phyfische fei. Einige, wie , Chruf., Theod., Theoph., Clarius, Schlicht., , Roppe, haben ben 10. 2. von ber fittlichen, ben n ber phyfischen Belebung verstanden, Erasm., Calv., , Efte, Lode, Beum., Ammon, Rölln. in beiden : die geiftige Belebung ausgedrückt gefunden, de 28. · baß, wie Joh. 5, 21., in beiden Berfen der Begriff gei= und leiblicher Belebung untrennbar verbunden fei. Fragen s zuerft, worauf die Worte an sich leiten, so scheint veroog n ethischen Sinn hinzubenten, benn identisch mit 9rntog es doch an und für sich nicht seyn; innerhalb des Ge= ber finnlichen Triebe bauern bie unwillfürlichen Reizungen ungeordneten Luft länger fort, als in bem rein geiftigen

ννατόν μετά άχοιβείας, ού παύσεται όδυρόμενος χαί πενθών. egner hat sich überreden können, zu glauben, daß "nicht das te entgegenstehe", hier zu erklaren: ""wenn's benn, wie ich glaube, ist, die menschlichen Leiden genau zu erwägen."" Was ben amentl. Gebrauch beider Partikeln betrisst, so beruft sich Chrvs. er unserer St. vorzugsweise auf 2 Thess. 1, 6. zum Belege da= aß eineg für eneschnze von Paulus gebraucht werde. Unzweisele t allerdings auch diese St. nicht, da ber Ap. hier auch rhetorischerpopothetisch aussprechen konnte, was ihm und ben Lesern gewiß war.

MOLNGEL Xal ta Jujta o. v. von engineer Deledung m fo widerftrebt ber Sprachgebrauch, benn Innic fan weniger - rexpos fenn, als rexpos = Innis. moleir vom owua gebraucht, fann boch nur bie phylid lebung bezeichnen (Rom. 4, 17. 1 Ror. 15, 36.); font es beim 21p. auch von geiftiger Belebung vor Gal 1 2 Ror. 3, 6. 1 Tim. 6, 13. (?) \*). Der Bufammenham beider Berfe - fie bilden boch einen Gegenfat - # nicht zu, im 11. 2. die Beziehung auf die dereinftige Ball bes Leibes zuzugeben, und bie Beziehung auf ethifche Be nur im 10. 93. feft zu halten. Auf ein ähnliches Berfahrm aber auch bie von be 2B. angenommene Doppelbeziehung ; führen, benn fie ift nur bann julaffig, wenn bie leibliche 8 rung, wie fie auch Dloh. fast, als Endpunkt ber ge angefehen wird, wie diefes R. 6, 8. der Fall war; fo mußt also boch in beiden Bersen an eine verschiedene Art ba! · bung benten, und bieß läßt, wie es scheint, das gegenf Berhältniß beider Berfe nicht zu. Wir treten demnad überwiegenden Mehrzahl der neueren Ausleger bei, welche bem Vorgange von Aug., Beza, Cal., Beng., I Ufteri in ben Worten des Ap. die Berheißung einer w benden phylischen Wirfung bes Geistes Chrifti in dem 9 fchen finden, Beng.: unus idemque est spiritus, Christi est et qui est in fidelibus, ergo ut Christus vit, sic fideles vivent. Nexoós ist freilich an si er Ausspruch 2 Ror. 4, 11-14. einen Bergleich aus r Ap. fagt: αεί είς θάνατον παραδιδόμεθα δια Inίνα καὶ ἡ ζωὴ Ἰησοῦ φανερωθῆ ἐν τῆ σαρκὶ ἡμῶν. eiterhin: είδότες, ότι δ έγείρας τόν χύριον Ιησουν uag dià Invov eyepei, an welcher Stelle neuerdings 18 von Rüd. eyeigeo9ac im uneigentlichen Sinne genoms orden ift. Bon Fr. ift diefer Gebrauch von veroog ein lifcher genannt worden (vgl. Reiche), Mey. fagt: ückt ben Begriff conditioni mortis obnoxium (Aug.) und in proleptischer Gewißheit des Erfolgs aus.» ese Fassung ift aus Arrian als Barallele angeführt dissert. Epict. III. 10, 15.: περί τὸ σωμάτιον ε έμον το φύσει νεχρόν, ibid. III. 22, 41.: πῶς ε άνεμπόδισον είναί τι δύναται τῶν τοῦ σώματος: ε μέγα η άξιόλογον το φύσει νεχρόν, ή γη, ό πη-Doch ist bei diesen Stellen so wenig als bei der unsris fagen, vergog fei hyperbolisch oder proleptisch vielmehr bezeichnet es ben materiellen Stoff, welchen sir tobt nennen, im Gegensats zu der sich aus sich bewegenden Kraft bes Geistes. - Aixaioovy in nach Aug. (de pecc. mer. et rem. I. c. 6. 7.), Cal., , Reiche von ber Glaubensgerechtigkeit zu verftehen, macht barauf aufmerksam, propter pecc. meritum opter justitiae meritum bilde eine Parallele. Allein . beziehen wir nicht auf die adamitische Sünde, sondern : den Individuen einwohnende; ba ferner der Ap. im gehenden von der dem Christen immanenten Wirfung 1. Geistes gesprochen hat, und B. 11. von ber fubjeftiv enden Mirfung der Erlösung handelt, fo muß auch ovn von der dem Menschen subjettiv zugehörenden und bas πνεύμα bemirkten Gerechtigkeit verstanden werden. a im Gegensatz zu owuch fann nur der Geift des Men= sevn, und zwar hat man nicht nöthig, mit Schol. h. \*), de 20., Mey. ju fagen, daß ber Ap. ihn nur fo nenne, weil er bas göttliche πνεύμα in fich aufe nen; benn, wie Rück. richtig fagt, auch fonft fpricht P.

<sup>)</sup> Τήν ψυχήν λέγει, ώς πνευματικήν ήδη γεγενημένην. .α. Romment. 3. Röm. Br. 27

6 rom merenun bes Menschen, ohne bag gerade an biefen Om Ê. ber Benennung ju benten ift (B. 16. R. 1, 9. 1 Theff. 5, 2) anders verhält es fich 1 Ror. 14, 15. Das Subft. Luf ۵1 phatifcher, als das Particip. ober verb. fin. Bas ber 11.8h Ω1 boamanicher Sinnicht von ber Auferstehung ausspricht, if mi ij. M einer genaueren Beleuchtung zu unterwerfen, wobei and fritifche Frage über bie Lesart in Betracht fommt "). In L. Gen. διά τοῦ ἐνοιχοῦντος αὐτοῦ πνεύματος lefen bia al œ A B C (lesterer bat avro flatt avrov), ungefähr 12 minnt, Hq. riele griech. und einige lat. Kirchenväter, Die foptische Und Nr5 Philox.; ren Aff. διά τὸ ἐνοιχοῦν αὐτοῦ πνεῦμα α int DEFGJ, bie meiften minusc. (cf. Matth. ed. mid 11K min.), Pcid., St., Bulg., Sahib., mehrere grich 歉 viele lat. Rirchenväter, bie Ausgaben von Erasm., Steff ł. ile Beng., Mattbai, Griesb., Rnapp. Daß biefe Sim wie auch die neuesten - mit Ausnahme von be 28. h für Die LeBart Des Aff. entschieden haben, bagu hat vonig æ eine Stelle in bem dial. de S. trin. bes Monches Marins Si Rd beigetragen (es findet fich biefer Dialog in ben Beifen M Athanafius T. II. und bes Theodoret T. V. ed. H.) 15 齱 aus welcher bervorgebt, daß bie Orthoboren im Snein den bie Perionlichkeit bes beil. Geiftes leuanenben Rath ĴU) 51 nern fich auf bie Lesart dia rov eroixoerrog x. r. l. kuit int ( um baraus bie Perionlichkeit ber britten Sypostafe ju mit 20 baß fie bagegen von ben Makebonianern ber Berfällchung Ň, Leeart beichulbigt murben. Diefer Berbacht gewinnt and ۴, burch an Babricfeinlichfeit, bag nur bie gmei alerandimit io. alten handichriften, welche an tem haurtnis ber Onte ĥą. geschrieben worben, und Diejenigen Ueberjebungen mb N) n auch nur biejenigen Bater, welche nach ben mafebonian Streitigfeiten lebten, biefe Ledart fennen, bag bagegen bit Autoritäten ber Bejd., 3t., 3ren., Tert., Drig, **R**, ; ben Aff. fprechen. Freilich tann tiefer Berbacht nicht ## 100 liger Gewißheit werben, ba wenigstens in Giner Etde ti: Rlen. Aler. Strom. III. C. 458. (545. ed. Ven.) 🗰 ۹y,

<sup>\*)</sup> Siche die ausführliche Besprectung ber Lesart in Grieblit 20h. de vera notione vocabuli πrevun in cap. VIII. ep. al. 10 0punc. I. 395 f.

r bes Methodius bei Epiph. haeres. LXIV. Tom. I. i79. Sià rov éroixovrog sich noch vor der Verlode der . hnten Streitigkeiten findet, und bie Annahme einer fväte= Berfälschung ber Lesart diefer Rirchenväter geringere Mahr= nlichkeit hat \*). De 28. fpricht die Meinung aus, es könne ber Gen. in den Aff. verwandelt worden feyn, «weil es anstößig fand, daß der Geist das Berkzeug ber Aufdung fenn solle, da dieses sonft Christus ift»; dieser Berund wäre nun schon an sich etwas subtil, und ba übergeschichtliche Zeugniffe ein vorhandenes bogmatisches In= e darthun, den Aff. in den Gen. zu verwandeln, fo hat Bermuthung um fo weniger etwas für fich. Erwägen nun ben Sinn, ber fich bei ber einen und bei ber andern rt ergiebt, so kann man nicht den Gen., wie es Fr. thut, ı bloß auf den Grund hin zurudweisen, weil ja fonft nicht beil. Geift, fondern entweder Gott oder Christus als Todten= der genannt werben; denn fo gut, wie bie auferweckende fung des Baters durch Chriftus vermittelt wird, fann auch er Christi Birfung burch ben Geist vermittelt werden. or. 15, 45. heißt Chriftus - und zwar nach dem Zu= menhange mit Bezug auf die Auferstehung — πνεύμα ποιούν. Die Ariftoteles, fo betrachtet auch die neuere losophie den Geift als das potentielle prius des Leibes, als bildend; der von Christi Geift beftimmte und erfüllte nschengeist bildet sich feinen eigenthümlichen Leib, fo geht Reubelebung nicht minder vom Geift, als von Chriftus und der Bater ift die dorn, auf welche Alles gurudgu= en. Wohl aber könnte es scheinen, als ob die Lesart des . auf eine Vorftellung von der Auferstehung führte, bie mit 1 Kor. 15. nicht vereinigen läßt. Wird der Ausdruck

ţ

<sup>\*)</sup> Doch ist zu bemerken, wie auch aus anderen Umständen hervorbaş die Fragmente des Methodius nur interpolirt auf uns geen sind, s. Dudinus de script. eccl. ant. I. S. 301. — Auch 3. soll einmal, und zwar nach der Angade von Wetst., Reiche atth. T. 17, 2. den Genit. lesen, doch beruht dies auf Srrthum, 'sem 17. T. kommt unsere St. zweimal vor, ader beidemale im ed. de la Rue S. 618. und 812. Außerdem citirt Drig. noch die e Sel. in Ps. S. 533.

eysigovrae of vergoi blog von den Leibern verstanden mbi fraffer Buchstäblichkeit gefaßt, fo tann man freilich nicht b M greifen, wie bann noch ber Geift als auferweckendes grind kan genannt werden tonne; allein eine fo roh buchftabliche Saffin Ŵ1 ift boch schon barum unzuläffig, weil ber 21p. ausbridich. **ik**in flärt, daß sich bas neue Organ zu dem in's Grab gelam intiae. wie bie Bflanze zum Samenforne verhalten folle, fenn, ia du das verpoi éveloortal doch nicht bloß = rà súpere hit eyeipsral ift, endlich, da Christus ebendas. B. 15. min **M**elm Luonocov heißt, welches auf den Sinn hinweift, ben wit treter unserer St. finden. Es ift mahr, daß die verschiedenen 🍽 bé mi fprüche über die Auferstehung nicht ganz leicht in lieberein kanajae mung zu bringen find, namentlich auch, was P. 2 Ror. 5, 11 **u**bitat fagt, mit dem Inhalte von 1 Ror. 15.; daß indeffen der 蹄 itacal. berspruch nur ein anscheinender febn tann, zeigt gerade W he, n Berhältniß ber Aussprüche in den beiden Briefen an die Sm. ina 30 benn unmöglich ift es boch, daß ber Ap. in bem um ein MÓ 1 Monate fpäter geschriebenen zweiten Briefe eine wefentlich # 🖬 haf bere Lehre, als im ersten vortragen follte. Wir find der Mit iterian't nung, daß bei der Lehre von der Auferstehung allerdings w **Ab**net bem Geift, als potentiellem prins, als einer leibbildenbu i eir Botenz, ausgegangen werden muffe, und bas bie Auferfichm 6 60 bes Leibes in nichts Anderem beftehe, als in einer vollfomm **B** D nen Reproduktion deffelben oznua, welches unfer jegiger & Bm barftellt, aus ben Elementen des verflärten zoopog \*). In lić man diefer Anficht bei, fo findet fein Biderspruch mit 1 Rot. 16 Itu ftatt, und unfere St. bient - bie Lesart bes Gen. vorauf fest - ganz eigentlich zur Unterstützung berfelben. Lefen m ben Aff., so bietet sich zuvörderst eine folche Auffassung M bie im Sinne mit ber Lesart des Gen. übereinkommt. D fanntlich fann, ba in ber weiteren Rategorie bes Beranlaff

\*) Diefe in neuerer Beit unter verschiedenen Mobififationen Man S. Fichte, Beiße, Lange (in den Stud. und Rrit. 1836. 3. 4 entwickelte Ansicht ist feine andere, als die alte, von ben neueren m prafentanten berfelben nicht gekannte, des Drig., f. das treffliche Bon von Thoma fius, Drig. S. 255. In Sel. in Ps. T. Π. S. 555 helft es bei Drig.: σαοχ μέν οὐχέτι έξαι· άλλ' ὅπεο ποτέ έχαραπη μέμτο έν τῷ σαοχλ, τοῦτο χαραχιηρισθήσεται έν τῷ πνευματικῷ σώμα (1 as birekte Bewirken mit eingeschloffen liegt - in bem 1 bas burch, - Sea mit bem Aff. auch bas Bewirfende nen (Joh. 6, 57. 1 Kor. 7, 5., Biner §. 51. c. und rt citirten Bhilologen); hier nun, ebenso wie B. 20., ber Zusammenhang in der That diefe Fassung zu recht= ; haben wir, uns nämlich bie Mirfung bes Geiftes bei ferstehung in ber vorher angegebenen Beije vorzuftellen, er Ausbrud, bag Gott vermöge - b. i. burch Ber= 1g - bes den Gläubigen inwohnenden Geiftes fie aufs n wird, ganz angemeffen und bezeichnender, als wenn t bem Gen. geset ware. Sonft fonnte man fich auch en, mit Drig. zu fagen: si enim spiritus Christi t in vobis, necessarium videtur spiritui reddi halum suum templumque restitui (1 Ror. 6, 19.). Ans vie Beng., Dloh., verweisen barauf, daß ber Geift wir genannt fei, bie Bürgschaft, 2 Ror. 1, 22., welches nicht paffend ift, ba bas Wort vielmehr «Angeld» heißt s, was wir jest vom Geist empfangen haben, als Un= b ber vollen Geiftesernte, ber vollendeten Kindschaft, be= t, wozu bann freilich nach B. 23. in unferm Rap. als gelnes Moment auch die Verklärung des owna gehört. rf bei diefer St. bie bemerkenswerthe Jufammenftimmung ulinischen Lehrtypus mit ben Reden Christi bei Joh. nicht ihnt bleiben. Joh. 5, 21 f. wird die Auferstehung als er Moment ber von Chrifto ausgehenden 1 Belebung ber Menschheit dargestellt, und auch i, 58. 4, 14. weist barauf hin.

**B.** 12. 13. Das  $\check{\alpha} \varphi \alpha$  muß man, wie schon Chrys. als begründet auf die große Berheißung in B. 11. anund nimmt man mit Olsh. an, daß auch  $\check{\alpha} \pi \sigma \Im n \eta \sigma \pi e \nu \eta$  $\eta \nu$  sich auf die vorhererwähnte Verslärung bezicht, so sich B. 14. passend an, und der Jusammenhang geht rbrochen sort. Der Gen.  $\tau o \tilde{\nu} x. \sigma$ .  $\zeta \eta \nu$  könnte mit Bin. von  $\check{\sigma} \varphi e \imath \lambda \acute{e} \pi \alpha$  abhängig gedacht werden nach der uttion  $\check{\sigma} \varphi e \imath \lambda \acute{e} \pi \eta s$  eigel  $\tau \iota \nu i \tau \iota \nu \sigma s$ , da jedoch so häusig bibl. Gräcität der Gen. des Inf. zur Vezeichnung der vorsommt, so ist diese Fassung auch hier die einfachste 24.). Z \eta \nu bezeichnet demnach in prägnantem Sinne

1

bas felige Leben mit Inbegriff ber leiblichen Berflärung, ano-Ivnoxeer bas Ausgeschloffenwerden von beiden, vgl. den Ge gensat von αποθνήσκειν und ζην είς τον αίωνα 30. 6 49. 50. 51. 58. Die Mehrzahl ber Ausleger erflärt entwein anogunoxeiv «elend werden», Lyv «felig fenn», ober vertin bet damit, wie ichon Chryf. und Theoph., die jenfeitige Im feligfeit, ober verfteht barunter, wie Theob., Grot., mi brücklich die lettere (Gal. 6, 8.). Moasis vielleicht bier in bem obscönen Sinne, den es bei ben Rlaffifern hat (Bremi au Aefchines adv. Timarch. §. 30. 31.), ober auch mi, wie Rol. 3, 9., « bie Berrichtungen. » So ganz allamin fonnte es jedoch wohl faum ber 21p. gebrauchen, auch In. 19, 18. scheint es eine üble Rebenbedeutung zu haben. fr. Rücf. verlangen die Bed. machinationes, molimina. Theek erklärt: τὰ τῶν παθημάτων σχιρτήματα. — Daß der 🐘 bie Sünden ber Sinnlichkeit hervorhebt, tann bier nicht be fremden, da er es auch ichon vorher R. 6, 6. 12. 7, 23. ge than, wie er denn auch 1 Theff. 4, 3. Rol. 2, 11. Die Ses ligung mit besonderer Rüchsicht auf die Sinnlichkeit bervorbet; um fo mehr erscheint es aber motivirt, wenn ber Gedanie a bie leibliche Verklärung vorwaltet, in der Rückficht auf bick hat B. auch 1 Ror. 6, 18. von der Hurerei abgemahnt"). Die Lesart rijs oagzos, welche cod. D E F G, 3t., Bulg. und die meisten lat. Bäter nach Tert. haben, muß allo m fo mehr als Gloffem erscheinen.

B. 14. Der Uebergang ist so zu benten: die Forderung der Fleischestriebe durch den Geist zu tödten, sest ein äreodu πνεύματι voraus, dieß äreodai πνεύματι ist nur das Dow ment der Kindschaft. "Αγεσθαι wie Gal. 5, 18. gebraucht, m jenem innern Antriebe, von dem auch das θανατούν B. 13. and geht; andererseits sindet ein folches äreodai auch von Seiten da

<sup>\*)</sup> Was will die Lemerkung von Baumgarten= Crusius in feiner bibl. Theol. S. 361.: "Mit jener Bed. von σάοξ fteht die m σωμα bei P. in keinem Zusammenhange. Dieses Wort bedeutet Perfonlichkeit, Leben überhaupt (?): Rom. 8, 10. nur burch das het bikat Innov das von der Eunde beherrfchte. Vom Leib als Sig im Eunde ist denn bei ihm gar nicht die Rede" -?

rupia statt 2 Tim. 3, 6.

ern verschieden, als es bestimmter das mündig gewordene bezeichnet, wie der Zufammenhang von Gal. 4, 1-6. , weßhalb auch Christus nicht texvor, fondern immer nur **Jeo**v heißt. Yiog Jeou, von einem Chriften gebraucht, iner tiefften Beziehung nach der von Gott Geborene, auch feines Wefens Theilhaftige, Joh. 1, 13. 1 Joh. 1 Petr. 1, 23., baher hier bas Getriebenwerden vom : Gottes als Beichen ber Rindschaft - Rinder muffen bes B Geift befigen; damit ift benn verfnupft ber Befit ber ichen Liebe und der kindlichen Borrechte, auf diese Liebe B. 15., auf die Vorrechte B. 17. hin. Obrol fteht ruckovoll und ausschließend: « diese und feine Anderen.» B. 15. Liebreiche Boraussepung, daß die römischen Geeglieder in fich felbst das Zeugniß der Rindschaft tragen 'n. Wer durch das äußere Gefetz zum Guten getrieben steht unter einem fremden Willen, ist mithin Knecht; da is Gefet nicht in feinen eigenen Billen aufgenommen, er es nicht, fühlt es als eine Laft (Apg. 15, 10.), übers es vielfach, fürchtet die Strafe, und da Furcht schwach . wird er auch fraftlos. Dagegen ift die Liebe das Priner Freiheit. In der Liebe macht das Kind mit Freiheit Billen des Baters zu dem feinigen, erfüllt ihn daher mit Lykcit und fürchtet nicht; so heißt es 2 Tim. 1, 7., daß Hriften empfangen haben den Geift der Liebe, der Kraft er — von innen heraus wirkenden — Zucht. — Пиєїµа Brot., Heum., Mich., de B. als affectus, als subjektive ≥ørichtung aufgefaßt, wie Eph. 4, 23. Gal. 6, 1. (de 28. ver= t auch 2 Ror. 4, 13. Röm. 11, 8. 2 Tim. 1, 7.), aber bas To 9evias fann boch fein anderes, als das B. 14. erwähnte **δε**ού feyn, val. auch B. 16. αύτό τό πνεύμα; πν. υίοθ. nuß ber Gottesgeist seyn, ber in Folge ber vio9. ertheilt oder in welchem fich bas Kindseyn, das Aboptirtfeyn nbart — nicht, wie Rück. will, der die Adoption wirkt, nur benen, bie Gott zu feinen Rindern macht, giebt er ι Geift, Gal. 4, 6. ότε δέ έςε υίοι, έξαπέςειλεν ός τ. πνεύμα τ. υίου αύτου κ. τ. λ. Entsprechender= murbe baber nr. Souleiag heißen ber Gottesgeift, in

Υίδη θεοῦ von τέχνον θεοῦ

welchem fich ber Rnechteofing ausspricht: bier entstanden m ħ aber bogmatische Bedenken. Schon Chryf. flagt über w Øð, Schwierigkeit Des Ausspruchs, ba ja ber Geift nach Joh. 7, 8 뻷 vor Chrifti Beit überhaupt noch nicht vorhanden gemein: Ŵε auf der andern Seite nahmen orthodore Theologen, welche in MÍ Ì Geift der alt = und neutestamentlichen Detonomie gang ibent icht. ficirten, daran Anstoß, daß der Gottesgeift im A. I. m Mit, bie Furcht bewirft haben follte, und Cocc. bemerkt, das bis h n nicht den vorherrschenden Charafter bes Geiftes im A. T. # ilen 1 brude, fondern nur eine ber mancherlei Birfungen befehn, Su n ba ja auch im 21. T. ber Geift des Glaubens und ber Suf Ŭ du & beij fertigung gewirft habe. Fr. bringt hier wieder auf Ormb w **D**. de Brofopopoie (f. oben S. 366.) einen doppelten genins bain gas i (fo auch 11, 8.), einen Genius ber Rnechtschaft und einen Beim Gara ber Rindschaft; Gott habe, als er bas Gesetz gegeben, juf When ' einen Genius des Schreckens in die Juden fahren laff he a Spricht B. wirklich von einem zweimaligen Empfangen W Geistes — in welchem Falle man die Mehrzahl der Gensein als Jubenchriften zu benten geneigt ware (val. Er ab paraphr. und Bolf) - fo hätte man fich über ba 🚅 δουλείας jo zu erklären wie Aug. (quaest. 55. im l. II.): quia eodem spiritu Dei, id est digito Dei 🔎 **C**inc lex in tabulis lapideis conscripta est, timor 🖾 1 sus est eis, qui gratiam nondum intelligebant. vi sua infirmitate atque peccatis per legem conv ç rentur, et lex illis fieret paedagogus (vgl. Betr. 2 Berücksichtigt man aber die Stellun = 19 tyr, Calv.) \*).

\*) Freilich macht diefe Fassung Bebenken, wenn man ben CE hata c, 1 ber Enechtischen Gescherfullung fo fast, wie Xua. de spir. et litt. quicunque faciebant, quod lex inbebat, non adiuvante spiri- 21 m tiae, timore poenae faciebant, non amore iustitiae, ac per lu coram Deo non erat in voluntate, quod coram Dominibus apparebat in opere, potiusque ex illo rei tenebatur, quod eos noverat Deus malle, si fieri posset impune, committen Die fnechtische Furcht furchtet also nicht fowohl bie Gunbe, all it Strafe, weßhalb Grot. auf diefe altteftamentl. Furcht bas Bott i na ( Arist. anwendet: zeloovs de, boor où di alda, alla dia pip ιų į αύτο δρώσι και φεύγοντες ου το αίσχρον άλλά το λυπηρόν. Semu <sup>t</sup> Vari

welches nicht mit elasers verbunden, so erfcheint rzüglicher, mit Bisc. zu bem erften elasere hinzus n: sicut olim Israelitae, fo daß fich auch bies aßere, welches nachher nur rhetorisch wiederholt wird. n Zeitpunkt des Empfangens des Geistes Chrifti be-Der Sinn wäre bann biefer (Mey., be 28.\*)): «3hr ils ihr ben chriftlichen Geift empfinget, nicht einen Geift iechtschaft empfangen, fo daß abermals Fürchten herr= außte, wie bicg in ber alttestamentlichen Dekonomie ber ar; fondern ber Gottesgeift, ben ihr empfangen habt, folcher, in welchem fich das Kindesverhältniß offenbart.» ft es auch 2 Tim. 1, 7.; où yào έδωχεν ήμιν δ θεός uλίας, αλλα δυνάμεως κ. αγάπης κ. τ. λ. Uebri= ft diefer fnechtische Geift gewiß nur als der allgemeine ter ber Mitglieder des A. B. angegeben; fo wie im n Zeiten eines fnechtischen Verhältniffes ju Gott vor-1, fo brudt fich andererseits bei Pfalmisten und Brophes s Gefühl des Kindesverhältniffes aus Bf. 16, 2. 5. 6. Bf. 23. Bf. 73, 26. Bf. 103.

Vio Seola bei ben Griechen die Annahme von Sklaven, vandten an Kindes statt, genau in diesem Sinne It., spiritus adoptionis siliorum, ebenso Pesch. und alle Interpreten, vgl. bes. Er. und Grot., Luth. ader B. 23. Gal. 4, 5. Cph. 1, 5. Kindschaft übersetzt, er ebenso «einen findlichen Geist»; so haden denn tch neuere Erklärer angenommen, das vio Seola geradezu

Furdit eine Birfung bes Geiftes Gottes fenn? Die Scholaftif ich timor mundanus, servilis, initialis, filialis, und hugo Bict., welcher ben timor servilis nicht anders faßt, als Grot., igt bann bensethen folgendermaßen als effectus des Geistes Gotervilis est, qui prohibet manum a malo opere, retenta oluntate — bonus est (idem ille timor), bonum habens m, cohibere a malo opere, hoc autem quod mala voluntas it, non est ex ipso, sed ex hominis vitio.

b) Fr. laßt den Dr. de W., ex operosis aliorum commentariis commentariolos raptim et inconsiderate conscribere solitum, lefer Erklarung hart an, und muß wohl nicht beachtet haben, daß t augleich den Superint. Meyer trifft.

bie Stelle bes nur in der firchlichen Gräcität gebräuchliche viorus vertrete, Mich., R. Chr. Tittmann Opusc. 6. 381. Ean Roppe, Winer, Ufteri ju Gal. 4, 5., Rud. Dames paraphrasit noch Seml. genau: ut sciatis, jus et kenner ficium filiorum vobis competere, ebenfo halten bie fin -Bed. fest &r., Mey., Dloh., Sarles ju Eph. 1, 5. 94 an feiner ber betreffenden Stellen bie Beb. « Rindesannal unvaffend ift, ba nach der neutestamentl. Lehre das Bit wim unferer Rindschaft der göttliche Beschluß ift, un ment Christo als Kinder anzunehmen (Eph. 1, 5. 62) 6. Ø Rom. 8, 29. Joh. 1, 12. 1 Joh. 3, 1.), fo ift kein 🕪 vorhanden, von diefer genaueren Bed. abzugehen. - 🚈 wie auch Luth. überfest, burch welchen (1 Ror. 12-Koálo, die laute Rebe im Gegenfatz zur ichuchternen, II leih Bezeichnung der Zuversichtlichkeit und Freudiakeit 2 Ror. 6 - 1/ Eph. 6, 19. \*). Das o natho muß Erflärung von feyn; denn ebensowenig kann die Erklärung von Aug., Com /4, Seml. befriedigen, wonach durch die Segung des Belle: l namens in beiden Sprachen bas gemeinfame Recht der Juba R(j) und heiden auf die Kindschaft ausgedrückt werden foll - bie m Grund paßt doch nicht für Mart. 14, 36. - als die Annahm òπ von Erasm., Böhme, daß dadurch das Dringlichere m fer Bitte ausgebrückt werden foll - bann müßte, wie es fonftin à ber avadindwois geschicht, das Wort in einer und berfelba ١ Sprache zweimal wiederholt fenn (Matth. 7, 22.). Dag im erflärendes vovr ege dabei fteht, tann bagegen nicht fprecha, daß es eine Erflärung fei, namentlich, wenn ber aramäijde Ausdruck mit ber Beifügung bes marno öfters gebraucht wurde ift das Begfallen des rour' Eje ganz begreiflich, & narie ift auch nicht als Nominativ anzusehen, fondern bie Erflärung ift unmittelbar in gleichem Rafus beigegeben (Biner §. 29.). Es fragt fich nun, wodurch war dem Ap. bas Bort appa fo bedeutsam geworben, bas er fich weber hier, noch Gal. 4, 6.

\*) Der Batername in Gebeten im U. T. ungebräuchlich, Dris. de orat. c. 22.: άξιον έπιμελέξερον έπιτηρησαι τ. λεγομένην πελαιάν διαθήχην, εί έξι που εύρειν έν αὐτῆ εὐχήν τινος λέγοντος τ. θεὸν πατέρα ἐπὶ γάρ τ. παφόνιος χατά δύναμιν ἐξετάσαντες ἐή εῦρομεν.

mit genügen ließ, bloß ben griech. Ausbrud zu gebrauchen? ---Denn daß fich bei Mart. 14, 36. diefelbe Erscheinung findet, Smernt hier weniger in Betracht, ba gerade Martus bie Eigens Girre lichteit hat, fignifikante Borte des herrn in der aras difchen Sprache zu berichten. Benn Fr. als Grund anführt, burch, daß Chriftus zuerft in feinen Anreden an Gott ftatt Tonft gebräuchlichen o Beog bas vertrauliche unn gebraucht е, fei es geschehen, daß biefes Wort hominibus christia-🗪 ugusta et sacrosancta vox videretur: fo ift au ent= rem, baß, wenn das άββα von Christi eigenen Reben her Eriften fo bedeutsam geworden wäre, man erwarten mußte, Tchon die Evangelisten — Markus kommt aus erwähntem LE nicht in Betracht — in die Reden Jesu immer ober Riens öfter άββα ftatt δ πατής aufgenommen haben würs n3 mit Ausnahme jener einen St. bes Marfus führen fie ber nur bas Griechische an Matth. 11, 25. 26. 26, 39. 294. 10, 21. 22, 42. 23, 34. 46. Joh. 11, 41. 17, 1 u. ö. 🗢 bleibt denn die größere Wahrscheinlichkeit der Ansicht, daß manche aramäisch redende Judenchriften — vielleicht auch eben nur Baulus — aus demfelben Grunde nicht fo gern das bloße δ πατήο fagten, aus welchem Luth. nicht bloß «Bater», fondern « lieber Bater » überfest hat, weil nämlich bas hebräifche άββα kindlicher flang. Der Dr. Fr. hält diefe Meinung für fromme nugae \*).

B. 16. Svuµaqrvoei von Jt., Buly., Pefch. im Sinne bes simplex überset, und so auch von den lat. Bätern erflärt, nur Bigil. Taps. hat contestatur (f. Sabbat.), unrichtig aber giebt Corn. a Lap. an, daß die Griechen es als simplex gefast hätten. Ju K. 2, 15. wurde erwiesen, baß das comp. keinesweges bloß die Bed. una testari hat,

<sup>\*)</sup> Wie biefer Ausspruch bes 15. B. einerseits als Beweis bafür angeschen werden darf, daß wir die Identität des gottlichen und mensch= lichen Geistes, welche das R. T. lehrt, nicht im pantheistlichen Sinne als unterschiedslose Einerleiheit anzuschen haben, so ist er andererseits auch gegen einen den Menschen = und Gottesgeist abstratt trennenden Deismus gerichtet, welcher weder durch unmittelbare Gewißheit dem Geschipt, noch dem Denken durch mittelbare Ectiontniß ein reales Theilhaben am Geiste Gottes zugestieht.

baß es auch im Sinne mit bem bloßen papropeir überein ftimmen tonne. Un vorliegender St. läßt fich jeboch bie Ba. una testari festhalten, und es erscheint, wenn man fie feb balt, unter ben verschiedenen Beziehungen, welche bie Ansleger bem our geben, diejenige als die beste, nach welcher die papropia bes Geiftes in bem vorhererwähnten kindlichen Beter gefunden wird, welches ja eben nach B. 15. ein Ausfluß bes beil. Geistes ift, und burch welches bie Ueberzeugung unfers Geiftes \*) noch verftärft wird, die uns fchon ber Glaube an bes Bort Gottes in Betreff unferer Rindschaft gegeben (Gbryf."), Bel., Schlicht., De 28.); wäre die Uebersetung bes and von Erasm., Luth. burch idem grammatisch richtig, fo with fie fich an biefen Sinn gut anschließen. Bebenflich macht m bie afyndetische Anreihung biefes Sages, flatt beren man be ber erwähnten Erflärung eher ein our erwarten follte. Erfådut bieß Bedenken ftark genug, fo muß man dabei bleiben, and hier das comp. im Sinne des simpl. ju fassen, wie Luth, Beza, Mel., Cal., Crell, Grot. Und in welcher Beife äußert fich biefes Zeugniß bes Geiftes? Einftimmig finden d Ratholiken, Protestanten und Enthusiasten in bem Gefühl bes Friedens (Bhil. 4, 7.), in einer gewiffen dulcedo - Spes ner: «aber hievon fann wenig geredet werden, benn niemand versteht es, als wer es fühlt. Es ift ein neuer Name, web chen Niemand kennt, als der ihn empfähet» (Offenb. 2, 17.). Es tritt aber ber Protestantismus dem Enthusiaften entgegen, welcher diefes Gefühl von der objektiven Bafis loslöft, und den Papisten, welcher ihm die absolute Gewißheit abspricht. 3 Gegensate zu ben Infpirirten und Schwärmern wird beftimmt, baß es nicht äusoor fei, fondern junevor \*\*\*). Gegen W

\*\*\*) Bie Cal. fagt: Quod mediante verbo fit. Quamvis enin in verbo dei non habeantur propositiones singulares de hoc vel ils individuo, tamen sub universalibus propositionibus indubitato quisque subsumere potest, et concludere infallibiliter, applicatione si

<sup>\*)</sup> Doch bemerken die griech. Ausleger ausdrücklich, daß πκυμα 1. μων nicht der menschliche Geist, sondern das χάρισμα im Christen sch

<sup>\*\*)</sup> Chryf. fehr gut: οὐ γὰρ ἀπὸ τ. φωνῆς ἰσχυρίζομαι μόνον, σησίν, ἀλλὰ και ἀπὸ τ. αίτίας, ἀφ' ής ή φωνή τίκτεται, má beutlicher liege biefer Gebanke in Gal. 4, 6.

. Rirche, welche ausbrücklich auch im conc. Trid. sess. 6. . bas Anathema gegen die certitudo gratiae ausspricht, als beren Bertreter Bellarmin bas Bebenten erhebt, - möge man nun bas Beugnis in bas Gebet fegen, ober in das experimentum cujusdam suavitatis et pacis rnae - bie Erfahrung hinlänglich lehre, es tonne bier t von einer certitudo, sondern nur von einer conjectura alis bie Rebe feyn, insofern ja auch Sünder und Reger Baterunfer beten oder den Frieden zu befigen meinen: ges Dieje Inftanz beruft fich Gerhard auf Die Selbstgemisbeit Bahrheit \*). — Als eigenthümlich ift noch die Meinung Ambr. ju erwähnen, welcher das Zeugniß bes Geiftes in burch ihn gewirkten entsprechenden guten Berte fest: spi-🛥 dei testimonium dat, dum manet in nobis — diim vitam huic voci (?) exhibeamus, aber worin fich das aniß äußere, das muß man doch aus dem Kontert ent= men, und eine Beziehung auf den Wandel ift burch benfels nicht indicirt \*\*).

facta: et quod inde percipimus experimentum in corde, tanfructum verbi, quod spiritus et vita est, et potentia Dei ad In omni credenti Joh. 6, 63. Rom. 1, 16., non est conjectutantum, sed infallibile.

\*) Er fagt in ben loc. theol. T. VII. E. 109.: hypocrisis et Fraitas aliorum vere pils et in Christum credentibus nequit Eraudi. Qui aguntur spiritu dei, illi certe impulsum istum ant. Qui vere in Christum credunt, illi se credere sciunt. piritu sancto obsignati sunt, illi certe summum hoc donum agnoscunt. Hypocritae imitantur etiam externa opera an, absit tamen, ut propter ea dicamus, vere pios et in Chri-

credentes nescire, an opera ipsorum sint hypocritica vel in Ecta. Das Licht ift durch sich selbst flar, das wahre Denken be-Fich und Andern die Wahrheit denkend, das wahre Fühlen hat im is feines Inhalts auch die Gewißheit der Objektivität desselben.

\*\*) Dr. Fr. hatte in feinem "Senbschreiben" an mich biefe St. En Rabbinen erklart wiffen wollen; in f. Praliminarien S. 73., wo Fe Andeutung ausführt, bringt er die Erklarung zu Tage, daß die Ete des heil. Geiftes im Himmel vor dem Throne Gottes De: "man denke an erhadene Scenen, wo Gott auf feinem Throne die himmlischen Mächte sich ehrfurchtsvoll vor ihm neigen und ihre De nur durch Geberden kund geben." Die entgegengesetet gangbare t von dem Zeugniffe des Geistes im hergen nennt er bort

Ueberleitung ju ber Ausficht auf bie volliom **B. 17.** mene Theilnahme an den Birfungen ber Erlöfung. Kline. vóµos von Chriftus felbst gebraucht Sebr. 1, 2. und von m Gläubigen Röm. 4, 14. Gal. 3, 29. 4, 7. Tit. 3, 7. 56. 6, 17. Jaf. 2, 5. bezeichnet in feiner diefer Stellen den Go ben im vollen Sinne, b. i. denjenigen, ber burch ben In eines Andern in den Befit gelangt, ift aber auch nicht gen aleich mit «Besither», fondern Theilnehmer an ben vaten lichen Gütern, fo bag man, wenn man ben Bergleich freu festhalten will, mit Dey. an Luf. 15, 12. erinnern fann, w ber Bater noch bei feinem Leben bie Guter an feine Rinder vertheilt, vgl. Bleef ju Sebr. 1, 1. Bermöge ihrer futim tiellen Ginheit mit dem Bater treten die Rinder auch in W Gemeinschaft mit bem Befitthum bes Baters, bas tomifie Recht faßte fie als Fortfeter ber Berfönlichfeit bes Baters at Die Serrlichfeit des Erbes wird einerscits daburch bezeichnt, baß es bas Besithum Gottes, andererseits, baß es bas Bein thum bes Erstgeborenen ift. nach dem römischen Recht war bit Erbe bes Erftgeborenen nicht größer, als bas der übrigen Rinder, bamit ftimmt bie neuteftamentl. Darftellung überein, nach we der bie Erlöfeten Chrifto gleich werden (2. 29.) \*), nomt benn auch, was Chrifti Eigenthum ift, bas ihrige wird 1 Sa. 3, 21-23. Joh. 17, 22. In dem Miterben darf dahr auch nicht bas Moment hervorgehoben werden, daß Chrifte ber eigentliche Erbe sei, der sein Erbe an die andern Gotte finder vertheile; das Erbe erhalten fie als Adoptivfinder, mi burch Chriftum ift es nur insofern vermittelt, als er ihne « die Macht gegeben, Rinder Gottes zu werden» Job. 1, 12 Wie nun die App. bei Erwähnung des gleichen Leidens 🗰 Chrifto zu bem Hinblick auf Die gleiche Berherrlichung übenk ten, so hier umgeschrt von dieser auf die Nothwendigkeit be Theilnahme an den Leiden 2 Tim. 1, 11. 1 Betr. 4, 23. 5, 1, indes hatte der Ap. wohl auch die bewußte Absicht, einige

"ungereimt", er ift jedoch, wie es scheint, zur Einsicht in die Ungereindheit feiner eigenen gekommen und hat in s. Romment. dies libe aufgegen.

\*) Fr. in einer Abhandlung in den Opusculis Fritzschiors E. 143. entwickelt die Grunde, warum anzunehmen, daß der Up. his und Gal. 4, 7. im Hinblick auf das römische Erbrecht geschrieben habe. 2 zur Beruhigung über die harte Trübsal in der Zeit für hriften einzufügen. Iva nach Mey., Fr., de W. ab= 3 von συμπάσχομεν «wenn das Mitleiden den Endzweck unch mit ihm verherrlicht zu werden»; beffer möchte es öra von συγπληρονόμοι δέ τοῦ Χρι5οῦ abhängig zu , im Sinne von ώ5e, so daß die Bedingung des Nach= halder vorangeschoben ift.

## 18—27. Diefes Erbe wird alles Leiden weit überzen, und muß mit nnerschütterlicher Hoffnung von erwartet werden.

B. 18. Ueber  $\lambda oylζομαι$  f. zu 3, 28. <sup>6</sup>O vvv καιicht, wie 3, 26., bie Periode des Eintritts des Messias, n, wie  $\delta$  alwo odrog, im Gegensatz der zufünstigen Weltz 1g. Mέλλουσα vorangestellt, wie Gal. 3, 23. und do- $\approx$  1 Kor. 12, 22., um des Nachdrucks willen, doch könnte  $\frac{1}{2}$  bloße Trajest. seyn, vgl. ér roß odor vóμοις κυρίοις o sth. ed. Reiske S. 486, 10.). Odr äzia bildet Einen f = drázia, indem nämlich äziog auch absolut ohne Gen. rgleichung gesett wird (Thus. 1, 142. 8, 106.). Moss indlict auf », daher auch Bezeichnung des Maaßstades, eIchem eine Vergleichung gemacht wird, Win. §. 51. h., yt hier zur Vermeidung des doppelten Genit. gesett, tämlich noch ein gen. comparationis dazugetreten wäre.  $\approx \lambda dvaxeo 3 \alpha i$  drück hier an sich nicht aus, daß die Heit schon vorhanden und nur verborgen ist: es ent=

fich für uns Alles, was noch nicht in die Erfährung eten ist, sei es schon, oder trete es erst in Jusiusst in istenz. Doch dürfte die zu Grunde liegende Vorstellung die auch in 1 Petr. 1, 4. ausgedrückte scyn, daß die Gü= r ewigen Seligkeit bei Gott im Himmel sind (Theoph., ), wovon die ideelle Wahrheit die ist, daß sie in der All= Gottes ruhen. Ueber den Begriff der dosa si zu 5, 2. huäs und nicht huär, in dem Sinne « so daß wir daran haben.» Eine solche Ueberzeugung von der Ueber= nglichkeit der jenseitigen Seligkeit im Verhältnis zu den n dieser Zeit, wie sie P. auch 2 Kor. 4, 17. ausspricht, eine doppelte Bedeutung in dem Munde eines Mannes, v xoxois regessorégws, er nanyais örregballorrws,

έν φυλακαίς περισσοτέρως, έν θανάτοις πολλάκις (2 \$\$ 11, 23.) gewesen war. In begeisterter Rebe wenden auf be Martwrer von Lyon diefen Spruch auf fich an, Eusebinh. e. V, 1. \*). - Da bie Bulg. äzea hier burch come dignae überfest, fo gab biefer Ausspruch ber evang. Rima eine paffende Beweisstelle gegen bas meritum condigni auten Berte bes Biedergeborenen; wenn Bellarmin boc gen einwandte, die passiones feien nicht condignae mit WC ficht auf ihre Substanz, weil fie nur fo furz bauerten u 1-7 wohl aber ex caritate, fo wurde von Gerhard mit Redet wiedert: die caritas laffe fich von dem Berte felbft nicht fo t C nen, fondern fei bie Seele beffelben (loc. theol. T. VIII. S.92 @

2. 19. Welches ber burch yag bezeichnete Bufamann. hang mit bem Vorhergehenden fei, wird richtig ichon ma Drig., Chryf., Det. angegeben: bie Größe ber hentizerweist sich daraus, daß sogar die xriois die Offenbarument Gottessöhne erwartet. Hier nun bentt fich allerdings ber smr wie Rol. 3, 4. und 1 Joh. 3, 1. 2., bie Berherrlichutz na Christen als eine Entwickelung, nämlich als ein in actu \_ \_ ga men, was potentia ichon jest in ihnen vorhanden iff; *Ídein* bar ähnlich ift ber Ausdruck er anoxaliver Inoov mere 1 Betr. 1, 7., ber jeboch nach 2 Theff. 1, 7. und Apg\_ 3, 21 erflärt werden muß. Das and in anexdéxeo 9ac, fo wie in αποχαραδοχία bezeichnet emphatisch bas Abharren, «welchen wie Tittmann de synonym. N. T. S. 106. 231. nim bestimmt, « bis zur Erreichung bes Bieles gespannt bleihp: baß diefes Moment darin liege, dafür fpricht hier bas di imĥ, j μονῆς \*\*). Rhetorischerweise wird die Empfindung, mit welche a in

109, 1 \*) Bernhard. de convers. ad Cleric. c. 30.: non sunt cas in jint dignae passiones hujus temporis ad praeteritam culpam, que reanich mittitur, ad praesentem consolationis gratiam, quae immittit, a<sub>lş.</sub> futuram gloriam, quae promittitur nobis.

IN-\*\*) Ueber anoxapadoxía (abgeleitet von dézoual, dezu, dazu P 🏘 "auffaffen", baber "bcobachten") f. Tittmann G. 106., heuft huns opusce. ed. Gall. I. Opusce. Fritzschior. S. 150 f. Dt. # Phil. 1, 20. hatte schon richtig erklart: anoxagadoxlav gyod the 91 לפמי אמו להודנדמµ לאחולים. איז דוב אמו מטדאי לחוצואשי דאי דאי λήν δοχεύει z. περισχοπεί; Luth. bruckt bie Emphasis fo aus: "W angstliche Erwarten."

Min

ti ta

 $\mathbb{R}^{d}$ 

## Ray. VIII. 23. 19.

Den ich erwartet, felbft zum Subjeft gemacht, wie 1 Betr. 0. δτε ή του θεου μακροθυμία απεξεδέχετο. 3u be ten, was xriois bedeute, wurde lange Beit als eine fdmies Aufgabe ber Eregese angesehen; jest find bie Ausleger ber edensten Richtungen zu demfelben Refultat gefommen. Den Schriften, in benen fich bie Geschichte ber Auslegung genugt es, auf die fehr fleißige, aber bei aller Aus-Big boch nicht genau veranschaulichende, Bufammenstellung eiche zu verweisen II. S. 207., bei welchem fich auch 34. bie fehr zahlreichen Abhandlungen angeführt finden. Zois bedeutet zunächft alles Geschaffene, noch beftimmter biefen Begriff naoa ή xriois B. 22. aus. Mit nabeeftimmung, entweder burch einen ausbrücklichen Bujas, Betr. 2, 13., oder auch durch den Kontert, tann bann : und auch maoa n mious zur Bezeichnung der Men-> elt gebraucht werden, Mark. 16, 15. Rol. 1, 23. Da Dier der zriois menschliche Empfindung beigelegt wird: Séxeral, ouzerálel, ourwdirel, fo haben Biele geglaubt. riois hier menschliche Subjette verstehen zu muffen. t der älteste Ausleger des Römerbr., Drig., erflärt creaburch ben Beijat rationalis und versteht darunter zus mit Vergleichung folcher Stellen, wie 2 Ror. 5, 2. 1, 23., den Ap. felbft, welcher feinem geiftigen Theile über alles Irdische erhaben ift, aber boch noch bem äußern hen nach ber Bergänglichkeit unterworfen, bis bag bie inde der Gottesfinder gesammelt seyn und dann auch ihm ntheil an ihrer Herrlichkeit zufallen wird; weiter dehnt ses ben terminus auch auf die Sternseelen und Engel bie ebenfalls noch der Bergänglichkeit infofern unterwors nd, als fie in diefer vergänglichen Belt im Dienfte ber then wirken muffen (anders negi doxwv 1, 7.). Auch in ben propositt. ad ep. ad Rom. 53. (ed. Ben. [.), in Ps. 118. (T. IV.), ad Oros. S. 437. (T. VIII.), quaest. 67., versteht unter ber Rreatur den Menschen, in er noch inicht an ber Erlöfung Antheil hat \*). Eine

433

<sup>\*)</sup> Ueber feine Auffaffung ist diters falfch berichtet worben. Daraus, r Densch Mitrotosmus ist, folgert er, das ihm die Benennung lud, Komment, 3. Rom. Br. 28

große Anzahl von Interpreten, welche zunächft ben Spraches brauch bes naoa h xriois wider fich haben, find auf die Die nung gekommen, daß bieje ober jene einzelne Rlaffe son Menschen mit bem Ausbrucke gemeint fei: 1) bie wiederges borenen Chriften, fo namentlich bie Socinianer und Anis nianer, welcher Meinung ber Terminus zawig wrioig m Stüte bienen follte, 2) bie Beibenchriften (Cleric, Rofe felt), bie fich ebenfalls barauf beriefen, bag bie heidnijchen Profelyten bei ben Juden Neugeschaffene genannt wurden 3) bas jubische Bolt (Findeisen, Böhme, Gersborg, weil nach bem rabbinischen Sprachgebrauch bas jud. Boll & fchopf Gottes genannt wurde, 4) bie Juben chriften (Godel) weil ber früher vom jub. Bolt gebrauchte Ausbrud f nior Benennung ber Juben driften geblieben fei, 5) bie Seibe (Lightfoot, Rnatchbull, Lode, Sammond, Betft, Seml., Schleierm. und nach ihm Ufteri in ben 3 cim Auful.). Indem wir eine größere Anzahl willfürlicher Ente rungen, welche Flatt und Reiche aufführen, gang übergeben, ba fie ohne allen Grund find, schenken wir nur biefer ichte ren einige Aufmertfamteit. Bu ihrer fprachlichen Rechtfat gung würde man nicht einmal bie Nachweifung nöthig haber, daß bie Rabbinen ben Terminus Erg fchlechthin von m Heiden gebrauchten: fo wie der Ausdruck xóopos in specie von der ungläubigen Welt gebraucht wurde, hatte vielleicht auch xrioig in biefem Ginne gefest werden tonnen - wie wohl ein folcher Sprachgebrauch unnachweislich ift. Bas w

creatara zukomme, er begreift auch bie Chriften mit unter bem Ausduck, insofern sie in die legten Worte von K. 7, 25. einstimmen mussen ber Sinnlichteit bienen; aber ber Christ ist nicht tantummodo creatur, wie ber Ungläubige, und insofern bezieht er ben Ausspruch vorzugewik auf die ungläubige Menschheit. Es ist baher auch nicht ganz richtig wenn von Reiche, Mey. folgende Ausleger ber neuern zeit als übmis stimmend mit Aug. angeführt werden: Aurretin, Keil, Odberl, Deum., Ammon, Bater u. a. Heum., ben Mey. mit nam, will dieses von den Leidern ber verstorbenen heiligen erklart wissen, Keil schutt an die fragilitas corporis humani, welche allen Menschen kei schwerlich sei u. s. Wickleger ber älteren zeit, Anselm, Thwerlich sei u. s. Wick, weichen insofern von Aug. ab, all es schwein, daß sie nicht insbesondere an die Heiden gedacht haben. iche anlangt, so war die damalige Heibenwelt bei dem Ber-I der bürgerlichen Institute und dem Hinschwinden des alten isachen religiösen Glaubens je länger je mehr von einer Sehnht nach einem vollkommneren Zustande, nach einem goldes n Zeitalter ergriffen worden, welcher Virgil in seiner Efloge an den Bollio den Ausbruck lieh:

> Adspice convexo nutantem pondere mundum Terramque tractusque maris coelumque profundum: — Adspice venturo laetentur ut omnia saeclo.

ng. de civ. dei fpricht davon, daß zu feiner Beit fich ein mpfes Gefühl bes herannahenden Unterganges ber alternden kit bemächtigt habe. 3war kannte nun die Heidenwelt felbft s Biel ihrer Schusucht nicht, boch fonnte ber Ap. aus ihrer eele heraus fprechen, es fei ber Beitpunkt ber Berberrlichung r Kinder Gottes, wo auch fie ber Berberrlichung theilhaft wer= n würden, eben bas Biel jenes Verlangens. Das indeffen von un herein gegen diese Ansicht entscheidet: follte fich der Ap. eine jeilnahme ber Heiden an der Berherrlichung der Chriften ohne nangegangene Bekehrung gedacht haben? Dieß gewiß nicht; muß er alfo ihre plögliche Befehrung am Ende ber Beit er= attet haben, wie denn bie R. 11, 26. erwähnte Befehrung Raels ben Charafter von etwas Blöglichem, Bunderbarem haben scheint. Doch ift nicht nur dieses nicht gewiß, son= m ber von ber Bekehrung ber Seiden ebendafelbit B. 25. brauchte Ausbruck scheint das Blögliche sogar auszuschließen. n warum hätte bann B. das punctum sakiens, die Be= brung, übergangen und fich so ausgebrückt, daß man fast nur 1 eine unvermittelte Theilnahme an ber Herrlichkeit ber Chris a benten fann? Es fommt dazu, daß bie Ausdrücke uauorns und ogooa fich nicht wohl rechtfertigen, wenn fie weber auf die moralische Berderbniß oder auf die fragilis ber heibenwelt bezogen werden.

Diefe Ausbrücke, wie überhaupt bie ganze St., rechtferti-# fich am befriedigenbsten bei ber Erflärung ber xrloug von ? leblosen Ratur; fie findet fich schon im höchsten Alterum bei grenaus adv. haeres. IV. 31. 33., Ambr. lexaem. 4., Hilarius de trin. XII., in bem mit bem Raen bes Ambrosiaster bezeichneten Rommentar bes Hilar.,

bei Chryf., Erasm., ben Reformatoren, bei allen neueken Interpreten, und auch Ufteri fehrt in ber 4. A. zu ihr zurid. Die Profopopoie, bas ber Natur Sehnen, Erwartung ine fcbrieben wird, tann bei einem Schriftfteller wie B., bein Ausbruck fo häufig poetischen Charafter annimmt - man we aleiche nur den Schluß biefes Rap. und von 1 Ror. 15. - nichtin mindeften auffallen, und es hätte gar nicht ber Anführung folder altteftamentlicher Beispiele wie Jef. 55, 12. Bf. 98, 8, Barud 3, 34. Habaf. 2, 11. Ez. 31, 15. bedurft. -Schon die St. 1 Dof. 3, 17. 18. weift auf einen Bufammenbang zwifchen ben Reiche ber natur und bem, welcher einerfeits zu ihr gehört, au bererfeits ihr zum Gebieter gegeben murde, auf ein Mitleiben ber Ratur mit bem Menschen hin. Es ift von neueren Bhilofebhn Die Ratur ber äußere, zweite Leib ber Menfchen genannt worden: fo wie ber geiftig burch bie Sunde berbeigeführte Savaroc fich in Leibe geoffenbart hat, fo hat er auch den ängeren Leib, die Ratu, afficirt. Est arcana quaedam, fagt Clericus, cognatio et consensus, quem habent cum homine res universae"). In idealen Bildern weifen die Propheten darauf hin, daß die geistige Harmonie, die mit dem Messias in die Welt komma werde, auch in Erscheinung treten worde im Gebicte ber außen Natur, Jef. 5, 11 ff. 65, 25. Bahlreiche rabbinische Aus fpruche zeigen, baß bie Lehre von einem widd aur Bat bes Meistas jubisches Dogma war: es finden fich bie Stellen bei Schöttgen hor. hebr. II. 62 ff. 171., Bertholdt Christol. Jud. S. 214 ff., und gröbere Ausmalungen bei Cotrobi Geschichte bes Chiliasmus I. S. 368 ff., Gifenmen: ger Entbedtes Judenthum II. S. 826 ff. Bon des Erlöfer eigenen Aussprüchen könnte man, obwohl nicht mit Sicherhat hieher ziehen Matth. 19, 28. Laf. 22, 16. 18. Matth. 24, 35. Eine Beränderung bes oxnua ber gegenwärtigen Belt fpit B. auch 1 Ror. 7, 31. aus, auch 2 Betr. 3, 13. und Offen 6, 21, 1 ff. gehört hieher. 3m Einflang mit biefen Stellen führ ia : auch, was ber Ap. von ber leiblichen Berflärung bes Ra fcen fagt, darauf hin, daß bei der großen endlichen Ratastroff

齁

61

٩.

be!

436

<sup>\*)</sup> Chryf.: zaθάπες γάς τιθήνη παιδίον τρέφουσα facile κόν, έπι της άρχης έχεινου γινομένου της πατρικής, κ. αύτή συν πολαύει τ. άγαθών, ούτω κ. ή κτίσις.

ber Planet, welcher bem Menschengeschlecht zur Erziehung biente, und deffen Geschichte schon bisher in die Geschichte ber Mensch= heit verwoben war, auch der Schauplatz vollendeten Gote tereiches zu seyn bestimmt ist. Die Vernünftigkeit dieser so großen Idee zu untersuchen und resp. zu rechtfertigen, ist nicht diese Ortes, und wird nicht ohne tiese Einsicht in das Wesen ber Ratur felbst möglich seyn \*).

\*) Bir machen nur barauf aufmertfam, bas bie Philosophie auch noch in ber neueften Beit ebensowohl zur Bertheibigung, als zur Biders legung joner 3bce aufgetreten ift. Um ofteften hat mit ergreifenbem Enft von dem Eindringen der Disharmonie, "ber Willfur", in bas Reich ter Ratur Steffens gesprochen, und auch neuerlich wieder in feiner Religionsphilosophie II. Th. S. 65. in dem Abschnitte "über bas Bofe in ber Ratur." Ferner tann verglichen werden, wie fich Pabft in ben Janustöpfen G. 81 f. in ber Untwort auf bie von Rofentrang (in ber Rec. von Kreuzhage) in ben Berliner Jahrb. 1832. Nr. 113. erhobes nen Fragen uber biefen Gegenftand geaußert hat; endlich finden fich auch fcone Gebanten in bem Dialoge bes geiftreichen Frang Demfterhuns Alexis ou sur l'age d'or in ben Oeuvres philos. T. II. und in Lange Bermifchte Cchriften Ih. L Blicken wir auf die Empirie, fo tritt uns in den Eingeweiden der Erbe, in jenen riefenhaften, abschreckenden Bebilben einer untergegangenen, weniger vollkommenen Welt bas Zeugnis entgegen, bag fchon unfere jegige Belt mit ihren Gebilden bie Berklärung tiner fruheren ift, aber auch uber bie Erzeugniffe ber vorliegenden natur vernehmen wir von einem aroßen Kenner und Liebhaber der Natur bas Beständniß: "Ohne leisen Mißton ift wohl keine, selbst nicht die lieblichste Berm ber Natur 4 (G. Forster Rleine Schriften Th. 3.). Bgl. bamit Me berbe Unflage bes epifuraifch = atheiftifchen Bucretius do nat. rerum • V, v. 196.:

> Quodsi iam rerum ignorem primordia quae sint; Hoc tamen ex ipsis coeli rationibus ausim Confirmare, aliisque ex rebus reddere multis, Nequaquam nobis divinitus esse paratam Naturam rerum; tanta stat praedita culpa.

Begen die Idee einer Naturverklärung und somit auch für die burchganige absolute Bollendung der gegenwärtigen Natur hat sich Rofenkranz bem Aufsatz die Berklärung ber Natur in Bauer's Beitschr. für specul. Iheel. II. Bb. S. 257 ff. (auch in Rofenkranz Studien Ihl. I.) ausz tiprechen und, wie man gestehen muß, Fragen und Bedenken aufgeworz B. ju beren Beseitigung bei weitem nicht ausreicht, was Männer wie iteffens, Schubert, Pabst barbietens ruht jedoch bei hegel bie regation ber Disharmonie in ber Natur auf bemselben Grunde, auf alchem bie Regation ber Disharmonie in ber Menschenwelt beruht, foll

Sehr finnreich fagt Luth., barauf anspielend, bas bie Auferstehung ber natur nur eintreten wird, wenn bas rechte Bfingften für bie Kinder Gottes gefommen, nämlich bie volle Beiftesernte, f. B. 23. (Sämmtliche Berfe. Altenb. A. B. IX. S. 1415.): «Gott wird nicht allein bie Erbe, fondern mi ben himmel viel fconer machen, biefes (bas jebige) ift fein Berfelfleid, hernach wird er einen Ofterrod und ein Pfings fleid anziehen, » Es scheint aber Dr. Luth. zweifelhaft ge wesen zu feyn, ob jene Beränderung als eine objektive gebacht werden folle, ober nur als bie Beränderung bes Blides, mit bem bie Seligen bie Gotteswelt anschauen werden : « Wenn ch Mensch fröhlich ift, fagt er in ben Tischreben R. 49. §. 2, 6 erfreuet ihn ein flein Bäumlein, ja ein ichones Blumlein oba Sträuchlein, wenn er aber traurig ift, fo barf einer ichier tie nen Baum recht ansehen. Simmel und Erde werden verneut und wir Gläubige werden allzumal ein haufe feyn »; in dem felben Sinne erklärt er fich §. 5. und in ber Auslegung von Bf. 8. 9. 4. Dagegen führen andere Ausspruche auf bie ent gegengesete Anflicht, fo bie Tuchreden R. 49. 6. 9.

B. 20. 21. Angabe des Grundes, warum die Natur nach einer ferneren Verklärung verlangen muß: fie ist der uaraubrys und, wie es im folgenden Verse heißt, der doudela rijs obdeas unterworfen. Maraubrys wurde nach dem Sprachgebrauch

ia.

bie Rategorie "ber vernunftigen Nothwendigkeit" mit bem Uebel zuglech bem Bofen feine vernunftige Berechtigung in ber Welt vindiciren, fo tam ber Chrift nicht umbin, zu glauben, bas bie' Anfichten biefer Philosophi über bie Disharmonie der Natur an ihrem πρωτον ψευδος Antheil W ben, und bie miffenschaftliche Rechtfertigung ber Ibee bes Bofen muß it bes Uebels nach fich ziehen. Benn ber eben ermahnte Philosoph ubentif von ben Glaubigen ben nachweis verlangt hat, wie jebe species i Naturreichs werbe verklart werben, fo haben biefe freilich auch in biefet Beziehung nur mit Johannes zu antworten: ound Egaveguon il in µeda, aber sie burfen auch an die Philosophie die Frage richten, # biefe fich benn jemals auf bas Prophezeien ber Geschichte eingelaffen m fich nicht vielmehr mit ber Rechtfertigung berfelben begnugt habe? Calv.: Quaerunt arguti sed parum sobrii homines, an immortale futurum sit omne animalium genus: his speculationibus si frenom laxetur, quorsum tandem nos abripient? Hac ergo simplici doctriss contenti simus, tale fore temperamentum, et tam concinnum ordinem, ut nihil vel deforme vel fluxum appareat.

bis A. L., wo die Göpen rà µáraca heißen, von Einigen als Bezeichnung des Göpendienstes und Sündendienstes (Eph. 4, 17. 1 Betr. 1, 18.) überhaupt angesehen, wozu die Rreas ter vom Menschen gemißbraucht worden (Tertull. de corona ul. c. 6., Luth., Spen.), auch bas erflärende dovksia r. Dooas foricht noch nicht dagegen, da auch pdoeá im ethis Ven Sinne gebraucht wird (2 Betr. 2, 19.). Aber elev 980. c τ. έλευ9. τ. δ. τ. τ. τ. 9. weist auf ein Theilnehmen an Freiheit ber Rinder Gottes, auf einen mit diefer verwandten Beitsbegriff, biefer findet nur ftatt, nicht wenn bie xr. nur rs gebraucht, sondern wenn sie felbst verändert wird. Focos im Unterschiede von zevos bezeichnet dem ftrengen Chgebr. nach bas Erfolglose, dann überhaupt das Werth= Dichtige, Sinfällige (Bred. Sal. 1, 2. 14. Bf. 62, 9. 5.), und hat hier vollkommen feine Erklärung an der 🛎 🗖 🛪 , o90pãg. Alles natürliche Leben scheut den Tod, 🕨 👁 ch fann das natürliche Individuum nicht als Indi= fondern nur als Gattung fortbauern, Ambr.: quia generat, caduca sunt\*). Οὐχ ἑχοῦσα. Buc.: cum Tuptione naturâ res omnes abhorreant. 3m Gattunges Te bes natürlichen Lebens fann man ben Beweis dafür fin= Daß das individuelle Leben fich dem Untergange zu entziehen Aià τ. ύπ. und ύπετάγη weist darauf hin, daß der Na= Abgesehen von ihrer Beziehung auf den Fall des Menschen, \*8 Loos nicht bestimmt war. Da bei ύποτάξας jeder bestim= De Zusat fehlt, benkt man am natürlichsten an ben herrn ber tur, an Gott, und zwar mit Hinblid auf bas Strafurtheil Rof. 3, 17. Da man jedoch, wenn von der göttlichen Raufalität Bebe ift, diá c. gen. erwarten follte, fo barf es nicht be= emben, wenn unter ben Reueren Schnedenburger (Beis age S. 122.) zur Meinung bes Chryf. zurüchgefehrt ift, Delcher unter dem onoragas den Menschen versteht, um dess Entwillen über bie Ratur bas Strafurtheil verhängt wurde.

<sup>\*)</sup> Erasm.:  $\mu \alpha \tau$ . sonat frustratio, quod creatura interim non assequatur, quod utcunque contendit efficere. Verbi causa, dum glind ex alio propagans, individuis vicissim cadentibus ac renascentibus, speciem tuetur ne intercidat, meditatur immortalitatem quanfam, sed frustra.

große Anzahl von Interpreten, welche zunächft ben Sprachae brauch bes nava h reiois wider fich haben, find auf die Mei nung gekommen, daß biefe ober jene einzelne Rlaffe von Menschen mit dem Ausbrude gemeint fei: 1) bie wiederges borenen Chriften, fo namentlich die Socialaner und Amis nianer, welcher Meinung ber Terminus zaurg wie Stüte bienen follte, 2) bie Seibendriften (Cleric, Rofe felt), bie fich ebenfalls barauf beriefen, daß bie heidnischen Broselyten bei den Juden Neugeschaffene genannt wurden, 3) bas judifche Bolt (Findeifen, Böhme, Geredorf), weil nach dem rabbinischen Sprachgebrauch das jud. Bolt Ge fcopf Gottes genannt wurde, 4) bie Juben driften (Godel), weil ber früher vom jud. Bolf gebrauchte Ausbruck & mins Benennung ber Juden driften geblieben fei, 5) bie Beidem (Lightfoot, Rnatchbull, Lode, Sammond, Betft-Seml., Schleierm. und nach ihm Ufteri in den 3 mins Aufll.). Indem wir eine größere Anzahl willfürlicher Ertikrungen, welche Flatt und Reiche aufführen, ganz übergeben ba fie ohne allen Grund find, schenken wir nur diefer lette= ren einige Aufmertfamkeit. Bu ihrer fprachlichen Rechtigti= gung wurde man nicht einmal bie nachweisung nöthig haben, baß bie Rabbinen den Terminus Ergs fchlechthin von ber Heiden gebrauchten: fo wie der Ausdruck xóomog in specie von ber ungläubigen Welt gebraucht wurde, hatte vielleicht auch xrioig in diefem Ginne gefest werden tonnen - mir wohl ein folcher Sprachgebrauch unnachweislich ift. Mas die

vreatara zukomme, er begreift auch die Christen mit unter dem Ausdruck, insofern sie in die legten Worte von K. 7, 25. einstimmen mussen und der Sinnlichkeit dienen; aber der Christ ist nicht tantummodo creatun, wie der Ungläubige, und insofern bezicht er den Ausspruch vorzugsweik auf die ungläubige Menschheit. Es ist daher auch nicht ganz richtig wenn von Reiche, Mey. folgende Ausleger der neuern Zeit als überrin ftimmend mit Aug. angeführt werden: Aurretin, Keil, Odberl, Deum., Ammon, Bater u. a. Deum., den Mey. mit neun, will dieses von den Leidern der verstorbenen heiligen crklart wissen, Keil benkt an die fragilitas corporis humani, welche allen Menschen be schwerlich sei u. s. Nuch die Ausleger der älteren Zeit, Anselm, Abomas, Hugo a St. Vict., weichen insofern von Aug. ab, als es scheint, das sie nicht insbesondere an die Heiden gedacht haben.

adrós « fogar» ju uberfepen (1 Ror. 11, 14.); (Chryf., οph.: οὐχὶ σὺ μόνος, ἀλλὰ καὶ τὸ καταδεέζερόν σου rd άψυχον x. άναίσθητον) Rüct., Bretschn. im Börs o 3. 2. Auch mir icheint es, wie Schnedenb. und ., baß, wenn öre einen neuen Sat beginnt, und xai avry ie angegebene Weise erklärt wird, bas Ganze um vieles raft und Nachdruck gewinnt. O9opa bie Folge ber ua-75, fie wird, wie fonft ber Tob (5, 14, Sebr. 2, 15.), uftand der Rnechtschaft genannt, weil sie unfreiwillig und unvermeidlich. Elev9, els constr. praegn. für zat νήσει της έλ. τ. τ. τ. 9. Της δόξης ift nicht, wie es . nimmt, gen. subst. pro adj., vielmehr ift ή δόξα τ. .9. ein felbftftändiger Begriff (B. 18. 5, 2.), zu beffen enten unter anderm auch die el. gehört, welche ber doventgegensteht und in biefem Busammenhange fich ausilich oder vorzüglich auf die agbagoia beziehen muß 23. απολύτρωσις 1 Ror. 15, 54.)\*).

2. 22. Bur Beftätigung ber Gewißheit jener herrlichen trophe bient, daß wir alle ben Eindruck haben, es liege r Kreatur ein schnliches Verlangen nach einer Verfla= wie bei uns Unvollfommenheit die Sehnsucht wecht, fo hmen wir aus ihrer Unvollkommenheit die Stimme der sucht. Oldause wird am natürlichsten auf die allgemeine )liche Erfahrung bezogen (R. 2, 2. 3, 19. 7, 14.), nicht in specielles, etwa durch die Offenbarung vermitteltes 1, wie co der Jude aus dem A. T. haben konnte (Buc.), n auf jene Sympathie, die ber Densch, theilweife ber angehörig, mit ber Natur, mit ihren Schmerzen und ren Freuden hat. Belches bie vis compositi in ben 3 ouzerálei xai ourwdírei sei, ist nicht leicht zu be= 3t., Bulg., Besch. haben die Brapofition nicht 'n. drückt, und es mare möglich, bag fie in biefen, wie in t Zeitwörtern im Sprachgebrauch nur zur Verftarfung

<sup>\*)</sup> Calv.: Hinc reputare convenit, quam horribilem maletem meriti simus, quum nostrorum vitiorum innoxiae omnes rae a terra usque ad coelum poenas luant, nam quod laboub corruptione, id nostra culpa fit. Ita condenmatio generis il coelo ac terrae creaturisque universis impressa est.

bei Chryf., Erasm., ben Reformatoren, bei allen neuefien Interpreten, und auch Ufteri fehrt in ber 4. 2. ju ihr gurud. Die Prosopopoie, bag ber natur Sehnen, Erwartung juge ichrieben wird, tann bei einem Schriftfteller wie B., befin Ausbruck fo häufig poetischen Charafter annimmt - man ver aleiche nur ben Schluß biefes Ray. und von 1 Ror. 15. - nicht im mindeften auffallen, und es hätte gar nicht ber Anführung folder alttestamentlicher Beispiele wie Jef. 55, 12. Bf. 98, 8, Barud 3, 34. Habat. 2, 11. Gz. 31, 15. bedurft. -Schon bie St. 1 Mof. 3, 17. 18. weift auf einen Bufammenhang zwifchen ben Reiche ber Ratur und bem, welcher einerfeits ju ihr gehört, au bererfeits ihr zum Gebieter gegeben wurde, auf ein Mitleiben ber Ratur mit bem Menschen bin. Gs ift von neueren Bhilosopha Die Natur ber äußere, zweite Leib ber Menschen genannt worden: fo wie der geiftig durch die Sünde herbeigeführte Savarog fich im Leibe geoffenbart hat, fo hat er auch ben änßeren Leib, die Ratm, afficirt. Est arcana quaedam, fagt Clericus, cognatio et consensus, quem habent cum homine res universae"). In idealen Bildern weifen bie Propheten barauf bin, bas bie geiftige Harmonie, die mit bem Melfias in die Belt tommen werde, auch in Erscheinung treten werde im Gebicte ber äußen Natur, Jef. 5, 11 ff. 65, 25. Bahlreiche rabbinische Aus fpruche zeigen, baß bie Lehre von einem vid ur Beit bes Mefftas judisches Dogma war: es finden fich die Stellen bei Schöttgen hor. hebr. II. 62 ff. 171., Bertholdt Christol. Jud. S. 214 ff., und gröbere Ausmalungen bei Cor: robi Geschichte bes Chiliasmus I. S. 368 ff., Gifenmen: ger Entbedtes Judenthum II. S. 826 ff. Bon bes Gridfers eigenen Aussprüchen könnte man, obwohl nicht mit Sicherheit, hieher ziehen Matth. 19, 28. Luf. 22, 16. 18. Matth. 24, 35. Eine Veränderung des oxqua ber gegenwärtigen Belt fpricht B. auch 1 Ror. 7, 31. aus, auch 2 Betr. 3, 13. und Offenb. 21, 1 ff. gehört hieher. 3m Einklang mit biefen Stellen führt auch, was der Ap. von der leiblichen Berklärung bes Dem fcen fagt, barauf hin, daß bei der großen endlichen Rataftrophe

436

<sup>\*)</sup> Chryf.: χαθάπερ γὰρ τιθήνη παιδίον τρέφουσα βασιμκόν, ἐπὶ τῆς ἀρχῆς ἐχείνου γινομένου τῆς πατρικῆς, χ. αὐτὴ συν«πολαύει τ. ἀγαθῶν, οὕτω χ. ἡ χτίσις.

ver Planet, welcher dem Menschengeschlecht zur Erziehung biente, und bessen Geschichte schon bisher in die Geschichte der Mensch= heit verwoben war, auch der Schauplatz des vollendeten Gote tereiches zu seyn bestimmt ist. Die Vernünstigkeit dieser so geoßen 3dee zu untersuchen und resp. zu rechtfertigen, ist nicht diese Ortes, und wird nicht ohne tiese Einsicht in das Wesen ber Natur selbst möglich seyn \*).

\*) Bir machen nur barauf aufmertfam, bas bie Philosophie auch noch in der neueften Beit ebensowohl zur Bertheidigung, als zur Biders legung jener Ibce aufgetreten ift. Um ofteften hat mit ergreifenbem Emft von dem Eindringen ber Disharmonie, "ber Billfur", in bas Reich ter Ratur Steffens gesprochen, und auch neuerlich wieder in feiner Adigionsphilosophie II. Th. G. 65. in bem Abschnitte ,, uber bas Bofe in ber Ratur." Ferner tann verglichen werben, wie fich Pabft in ben Janustopfen G. 81 f. in ber Untwort auf die von Rofentrang (in ber Rtt. von Kreuzhage) in ben Berliner Jahrb. 1832. Rr. 113. erhobe= nen Fragen über biefen Gegenstand geaußert bat; endlich finden fich auch fohne Gebanken in bem Dialoge bes geiftreichen Frang hemfterhuns Alexis ou sur l'age d'or in ben Oeuvres philos. T. II. und in gange Bermifchte Echriften Ih. L Blicken wir auf bie Empirie, fo tritt uns in ben Eingeweiden ber Erbe, in jenen riefenhaften, abschreckenden Gebuben einer untergegangenen, weniger vollkommenen Welt bas Zeugnis entgegen, baß ichon unfere jegige Belt mit ihren Gebilden bie Berklarung einer fruheren ift, aber auch uber bie Erzeugniffe ber vorliegenden natur vernehmen wir von einem großen Kenner und Liebhaber ber Ratur bas Seftandniß: "Ohne leifen Mißton ift wohl teine, felbft nicht die lieblichfte Som der Natur 4 (G. Forster Rleine Schriften Th. 3.). Bgl. damit bie herbe Anklage bes epikuraisch = atheistischen Lucretius do nat. rerum L V, v. 196.:

> Quodsi iam rerum ignorem primordia quae sint; Hoc tamen ex ipsis coeli rationibus ausim Confirmare, aliisque ex rebus reddere multis, Nequaquam nobis divinitus esse paratam Naturam rerum; tanta stat praedita culpa.

Begen die Bee einer Naturverklärung und somit auch für die burchganihe absolute Vollendung ber gegenwärtigen Natur hat sich Rosentranz a bem Auffah: die Verklärung der Natur in Bauer's Zeitschr. für specul. iheel. II. 2836. S. 257 ff. (auch in Rosentranz Studien Ihl. I.) auss siprochen und, wie man gestehen muß, Fragen und Bebenten aufgewors a, zu beren Beseitigung bei weitem nicht ausreicht, was Manner wie iteffens, Schubert, Pabst bardietenz ruht jedoch bei hegel bie beation der Disharmonie in der Natur auf demselben Grunde, auf stagem bie Regation der Disharmonie in ber Menschenwelt beruht, soll

Allgemeinen feftgehalten werden. 'Arcopy fann in bouche Sinne tropisch gebraucht werden, entweder bie Erftlinge in 靝 Ernte als ber Gegenfat jur Ernte felbft, baber Bezeichn hi **i**tt eines geringeren Quantums, ober auch, weil bie Erfling i É. Borzüglichfte (4 Dof. 18, 12., vgl. Schnedenb. an M R. 1, 18.), jur Bezeichnung einer vorzüglichen Gabe. Him bem fommt in Betracht, ob roy aveuuarog gen. apput **B** ] ober partitivus. Ift es Appof., fo wird ber Geift felhf # Rt, i, 1, Erftlingsgabe ber vollen owrneia gebacht (Er., Bena., Rif Wahl, Win. §. 48, 2.), ober als ein besonders toftigt But (Bel, Turret.). 3ft es gen. part., fo wird bie im 2,5 We if zn entweder als diejenige Geistesmittheilung gedacht, welch L (: erften Chriften im Unterschiede von ben fpateren empfangen i Van ( ben (Betft., Reiche, be B., Dloh.), ober als bie bie R jo tige spärliche, im Gegenfage zu ber vollen Ernte bes Ochie liøu welche bereinft erfolgen foll (Def., Caly, Beza, Sut -Seml.). Baulinische Analogieen machen uns von pom bat geneigt, Diese lettere Auffaffung für Die richtige ju ham ₩}c Daffelbe Bild liegt zum Grunde, wenn B. Chriftum ben m **B h** (5 τότοχος έχ τῶν νεχρῶν. (1 Ror. 15, 20.), bie ἀπαρή 🗰 **i**şçi xexoiunuévor nennt; ferner führt auf die 3dee einer witte b r menen Mittheilung des Geiftes bei ber Bollendung ber Chi lμ heit B. 11., und wird dort von derfelben die leibliche Bath Ì h rung abgeleitet, welche auch im vorliegenden 23. als ein st ١. ment der Vollendung hervorgehoben wird; daffelbe Bid i **h** in dem Ausdrucke αζόαβών τ. πν. (Sph. 1, 14. 2 Ror. 1, 2 12 5, 5., val. harles; endlich läßt fich auch nach paulin 🏶 hį fchauung bas, was 1 Ror. 15, 28. verheißt, nicht anders im fen, als burch eine vollfommene Einwohnung bes Geiftet ben Gläubigen. 3war wird biefer Auffaffung entgegengen baß in diesem Zusammenhange nichts von der bereinstigen 🗯 kommenen Geistesmittheilung vorkomme, daß nur von ber 💞 bie Rebe gewesen, bag man mithin eher erwarten wurde, werde von einer anaoxy rng dogng bie Rebe feyn. fann nicht P. die vollkommene Geistesmittheilung als ein 🗯 ment ber dofa betrachtet haben? Ja, wenn gleich un von ber Erlöfung bes Leibes gesprochen wird, muß man 6 wie wir eben fagten, biefe als Folge ber burchbringenden

bes A. T., wo die Gögen rà páraca heißen, von Einigen als Bezeichnung bes Gögendienstes und Sündendienstes (Eph. 4, 17. 1 Betr. 1, 18.) überhaupt angesehen, wozu die Rreas tur vom Menschen gemißbraucht worden (Tertull. de corona mil. c. 6., Luth., Spen.), auch bas erflärende douleia r. oDooas fpricht noch nicht dagegen, da auch pDooa im ethis ichen Sinne gebraucht wird (2 Betr. 2, 19.). Aber Elev 9eo. is r. elsv9. r. d. r. r. r. 9. weist auf ein Theilnehmen an ber Freiheit ber Rinder Gottes, auf einen mit Diefer verwandten freiheitsbegriff, biefer findet nur ftatt, nicht wenn bie zr. nur anders gebraucht, fondern wenn fie felbft verändert wirb. Máracoc im Unterschiede von xevóc bezeichnet dem ftrengen Sprachgebr. nach bas Erfolglofe, dann überhaupt das Berth= bfe, Nichtige, Hinfällige (Bred. Sal. 1, 2. 14. Bf. 62, 9. 39, 5.), und hat hier vollkommen seine Erklärung an der öwlsia r. o90pag. Alles natürliche Leben scheut den Tob, mb boch kann bas natürliche Individuum nicht als Indi= vouum, sondern nur als Gattung fortbauern, Ambr.: quia quae generat, caduca sunt\*). Οὐχ ἑκοῦσα. Buc.: cum a corruptione natură res omnes abhorreant. 3m Gattungs= proceffe des natürlichen Lebens tann man den Beweis bafür fin= ben, baf bas individuelle Leben fich dem Untergange zu entziehen fucht. Aià r. vn. und vnerayn weist darauf hin, daß der Na= tur, abgesehen von ihrer Beziehung auf den Fall des Menschen, Diefes Loos nicht bestimmt war. Da bei únorazag jeder bestim= mende Jufas fehlt, benkt man am natürlichsten an den herrn ber Ratur, an Gott, und zwar mit Hinblick auf das Strafurtheil 1 Rof. 3, 17. Da man jedoch, wenn von der göttlichen Rausalität We Rebe ift, Sia c. gen. erwarten follte, fo barf es nicht be= frenden, wenn unter ben Reueren Schnedenburger (Beis bige S. 122.) jur Meinung bes Chryf. jurudgetehrt ift, welcher unter bem onorazag den Menschen versteht, um des kutwillen über die Ratur das Strafurtheil verhängt wurde.

<sup>\*)</sup> Erasm.:  $\mu \alpha \tau$ . sonat frustratio, quod creatura interim non assequatur, quod utcunque contendit efficere. Verbi causa, dum sliud ex alio propagans, individuis vicissim cadentibus ac renascentibus, speciem tuetur ne intercidat, meditatur immortalitatem quandam, sed frustra.

hanne

**N**i

quod nonnulli dicunt, malle se omnino esse sin m pore, omnino falluntur, non enim corpus sum, # **%** 88 corruptiones et pondus oderunt. 4 Roj

B. 24. 25. Rechtfertigung ber Schnfucht, bikm hi be rngla nur mit bem Hinblid auf eine volle jenseitige Batt 🛍 ari lichung verliehen worden ift. Da bie ednig bier ben Beff ikt y gegenüber geset ift, wie 2 Ror. 5, 7. Die migus ben in hi bie fo ift ty elmide mit Rachdrud vorangestellt. Den Gin 🖬 oʻ bes Dativs fann man nicht mit De v. burch Berweifung af in b ner §. 31. a. als Dativ ber Beziehung, in ber etwis i in i findet, erflären (Rom. 4, 20. 1 Ror. 14, 20.) «binfigtlig in de la Boffnung», es ift Dativ ber Art und Beife (Beng),■ Malen ift Bernhardy Synt. S. 100., 2Bin. 6. 31. 4. zu wil, im The R. 12, 12. \*). Ueber bas Verhältniß ber ednig un mit iór i vgl. Steiger Romm. zum 1. Br. Betr. S. 145. Dit die **8**0 1 Bilc ift die niges in der Richtung auf die Bufunft geback W auch lettere Hebr. 11, 1. als undgadig ednigouerun gem **Mur**a Chruf. zu jener St.: enerdy yap ra er ednid annis 10 ( είναι δοχεί, ή πίζις υπόζασιν αυτοίς χαρίζεται, μαί 12, δε ού χαρίζεται, άλλ αυτή έςιν ούσία αυτών. - 🕅 1 lin ( zweite ednis konfret gesetzt von dem Gegenstande ber 🚧 nung, wie gebr. 6, 18. Ueber das zai nach bem Super ii e in der Bedeutung «doch» f. zu 5, 7. Die ύπομονή, & Acie harrlichkeit, schließt bas Moment ber Geduld mit ein, Miri 2 5, 4. Der Ap. will alfo fagen : wenn in unferem 91 bas Moment ber Hoffnung mit geset ift, fo versteht # **h**ih baß wir uns darein fügen, wenn wir noch nicht fo ban April C dei) vollendeten Errettung theilhaftig werben.

2. 26. Ωσαύτως, nämlich entfprechend bem di ύπομα h απεκδέχεσθαι, außer diefer υπομονή werden wir auf luni. ben Geift unterftugt: der heilige Geift ift in die Beift 400 Gläubigen ausgegoffen, ift ihnen immanent, R. 5, 5 🗭 Cán 4, 6, 1 Job. 3, 24, \*\*). Suvartil. tivi « mit Jemanica P

bij . \*) Auch ber Dat. in ben Abberbien zoivy, onoudy z. 1. 1 alen. fo zu erklaren (boch vielleicht ohne . subsc. zu fcpreiben). Nior \*\*) Byl. die schönen Worte Fenelons: Que l'esprit de 🏴

ia<sub>tu</sub> enseigne en dedans (Oeuvres T. VIII. p. 1617.), wo es unia le le le

en Hand anlegen», d. i. Jemandem helfen, fo LXX. 8, 21. 2 Moj. 18, 22. Luf. 10, 40., mit perà riróg f. 11, 17. In dem our liegt also allerdings angedeutet. er, bem geholfen wird, felbst thatig fei, wiewohl nicht rößerem Nachdrucke, als wenn wir sagen « die Mithülfe verfagen», f. ourseyeir 2. 28. Wenn Rud. baraus. Le Schwäche nicht als thätig gedacht werden fann, schließt, vir überhaupt feine Bed. verloren habe (Dlsh.), fo dieß nicht zugegeben werden, denn z. ao9. nu. ift == έν τη ασθ. ήμων; aber andererseits wird man auch bas woavrws als gleichzeitig mit bem di vnop. anexd. n können, sobald man do9évera im Sing. lieft, viels benkt dann P. hier an die Stunden der Glaubens-· äche, wo die Mitwirfung ein minimum ift. Nun ift nach überwiegenden Beugniffen, cod. A B C D, Befch., g. u. f. w. ber Sing, th aogeveig für ben recipirten al rais do Jereiais zu lesen, welcher vermuthlich aus Erklärung durch tà na 9 nura hervorging (2 Kor. Der Sing. muß auf das Gefühl der Dhnmacht 10.). Glaubensschwäche bezogen und nach 2 Ror. 12, 9. ers werben; wenn Ambr., Beng., Mey, insbesondere an Schwachheit der Gebete deuten, so halten wir mit Rück. Der Artikel vor bem Sat Beziehung für zu eng. st benfelben ju einem Begriffe zufammen, Biner §. Bei Glaubenofchmäche weiß in der Angft bes Be-3. 58 der Menschengeist weder recht, mas er beten foll (zi sevguue Sa), noch in welcher Form er beten foll (xa90 , vom Geift Gottes angeregte Senfzer treten an die Stelle. aus eigner Einficht hervorgehenden Gebete. Statt bes j. προςευξώμεθα hat die Minderzahl der Zeugen das Rut. sevsóus 9a, beides ift grammatisch richtig, und beim wanten ber handschriften läßt fich schwer entscheiden, wels vorzuziehen sei, Biner §. 42. 4. b. Auto hebt den

: l'esprit de Dieu est l'âme de notre âme. Mel.: loquitur m P. de vera et ingenti lucta, non de frigidis et otiosis coginibus. Ideo haec a securis non possunt intelligi, sed uli pro suo modo in suis tentationibus aliqua ex parte experiri abant in invocatione vim hujus consolationis. quod nonnulli dicunt, malle se omnino esse sint ar juan pore, omnino falluntur, non enim corpus suum, sel § 8 corruptiones et pondus oderunt.

B. 24. 25. Rechtfertigung der Schnfucht, ba ## Mit rnoia nur mit bem Hinblid auf eine volle jenseitige Batt Mi g lichung verlieben worden ift. Da die Ednig bier ben Befi Nét gegenüber geset ift, wie 2 Ror. 5, 7. die micu den die **hi** bi fo ift th Elmide mit Rachdruck vorangestellt. Den Bin Má o bes Dativs fann man nicht mit Den. burch Berweifung af in ) ner §. 31. a. als Dativ ber Beziehung, in ber etwa i ψŏ i findet, erflären (Rom. 4, 20. 1 Ror. 14, 20.) « binfigilig Mat b Hoffnung», es ift Dativ ber Art und Beife (Beng), Malen ift Bernhardy Synt. S. 100., 28 in. §. 31. 4. zu 194. im ntr R. 12, 12. \*). Ueber bas Verhältniß der elnig m **ié**wa vgl. Steiger Romm. zum 1. Br. Betr. S. 145. Die ita n Sula. ift die nigis in der Richtung auf die Bufunft gedach i **H**aral auch lettere Hebr. 11, 1. als unogaois ednigouerun gut Chruf. au jener St.: eneidy van ta ev eknide annis he (s είναι δοχεί, ή πίζις υπόζασιν αυτοίς χαρίζεται, μίλα 12, 1 δε ού χαρίζεται, άλλ αὐτή έςιν οὐσία αὐτῶν. – 🞾 0 6 lin r zweite ednig konkret gesetzt von dem Gegenstande ber 🚧 nung, wie Sebr. 6, 18. Ueber das zai nach ben from ₩ êı in der Bedeutung « doch » f. zu 5, 7. Die ύπομονή, " Neie harrlichkeit, schließt das Moment der Geduld mit ein, Miss 5, 4. Der Ap. will alfo fagen: wenn in unferem 9 20,3 bas Moment ber Hoffnung mit gesett ift, fo versteht # 1003 baß wir uns barein fügen, wenn wir noch nicht fo bat THUCE Ġŧi), vollendeten Errettung theilhaftig werden.

B. 26. Ωσαύτως, nämlich entfprechend dem di immer in a äπexdéxeo 9 al, außer diefer iπoµorή werden wir aus ben Geift unterftügt: der heilige Geist ist in die hum woge Gläubigen ausgegosffen, ist ihnen immanent, s. 5, 5. 5 4. 6. 1 Job. 3. 24. \*\*). Συναντιλ. τινί «mit Semanter in ?

Liji:

alem.

\*) Auch der Dat. in den Abverbien zoerj, σπουδη z. τ. b fo zu erklaren (boch vielleicht ohne e subsc. zu fchreiben).

\*\*) Byl. die ichonen Worte Fenelons: Que l'espri de unit enseigne en dedans (Oeuvres T. VIII. p. 1617.), wo es unit n hand anlegen >, d. i. Jemandem helfen, fo LXX. 3, 21. 2 Moj. 18, 22. Luf. 10, 40., mit perà riróg F. 11, 17. In bem our liegt alfo allerdings angebentet, er, dem geholfen wird, felbst thatig fei, wiewohl nicht rößerem Nachdrucke, als wenn wir fagen « bie Mithulfe verfagen», f. ouvegyeiv 2. 28. Wenn Rud. baraus. e Schwäche nicht als thätig gedacht werden tann, fchließt, rur überhaupt feine Bed. verloren habe (Dloh.), fo bieß nicht zugegeben werben, denn z. ao9. nu. ift == έν τη ασθ. ήμων; aber andererseits wird man auch das woavrws als gleichzeitig mit bem di vrou. anexo. t können, sobald man aogévera im Sing. lieft, viels benkt dann P. hier an bie Stunden ber Glaubensäche, wo bie Mitwirfung ein minimum ift. Nun ift nach überwiegenden Beugniffen, cod. A B C D, Befd., 1. u. f. w. ber Sing. zn aogeveig für ben recipirten il rais do Develais zu lesen, welcher vermuthlich aus Frklärung durch tà na 9 nura hervorging (2 Ror. Der Sing. muß auf das Gefühl der Dhnmacht 10.). Blaubensschwäche bezogen und nach 2 Ror. 12, 9. er= werben; wenn Ambr., Beng., Mey, insbesondere an 5chwachheit ber Gebete benten, fo halten wir mit Rück. Der Artikel vor dem Sat Beziehung für zu eng. it benfelben zu einem Begriffe zusammen, Biner S. Bei Glaubensichwäche weiß in der Angft des Be-3. s ber Menschengeift weder recht, was er beten foll (ti , vom Geift Gottes angeregte Seufzer treten an die Stelle aus eigner Einficht hervorgehenden Gebete. Statt bes . προςευξώμεθα hat die Minderzahl der Zeugen das Rut. sevhous da, beides ift grammatisch richtig, und beim oanten ber handschriften läßt fich schwer entscheiden, wels. vorzuziehen sei, Biner §. 42. 4. b. Avtó hebt ben

l'esprit de Dieu est l'âme de notre âme. Mel.: loquitur 1 P. de vera et ingenti lucta, non de frigidis et otiosis coginibus. Ideo haec a securis non possunt intelligi, sed li pro suo modo in suis tentationibus aliqua ex parte experiri bant in invocatione vim hujus consolationis.

f

4

hanit

Ċ,

B fe ì

Beariff des aveuua mehr hervor, um auszubruden, von me der Bedeutung unfer Fürbitter fei, ein Furbitter, ber m beften weiß, was uns fehlt. Das ontep in oneperingiver hat ichon Beza richtig erflärt, bag es nicht, wie in immxav, uneoneoioosveiv Steigerung bes Begriffs ift, wie Dd. İĸ (Er., Luth. (vertritt auf's befte), Beng. meinten, fonben= H Ersxa, so daß es durch das únie huwr noch bestimmta # W gedrückt wird. Dies lettere fehlt indes in wichtigen Autoritien ł cod. A B D F G und mehreren Batern, und wenn es 8 m Ł gefest hat, fo last fich freilich leicht begreifen, wie es die les flarende Gloffe in ben Text eingebrungen fei; boch vermis m Ń es auch ungern, ba ohne daffelbe bas bloße ortegertugine *jin* fahl erscheint. Srevayuóg fann nicht geradezu burch preces hh flärt werden, obwohl felbft 20 ahl für das Berb. die Bed. premi đη angegeben hat. Für alalyzog bietet fich, gemäß ber bripft h. Bed. der Verbalien auf this (vgl. zu th yrwshy 1, 19.), in Imi breifache Bed. dar: 1) .das, was nicht ausgesprochen mi 10g (Roppe, Glöck \*)), 2) das, mas nicht ausgesprochen m ben tann (fo bie Meisten), 3) act., was nicht fyricht, bi 41. ftumm, dieje Beb. hat Fr. angenommen (LXX. Siob 38, 4 ér | Sir. 18, 33.). Da sie die ungebräuchlichere ift, und die RI beren gleich fehr in ben Busammenhang paffen, fo geben lieber auf diefe zurud. Ueberfegen wir unausgesprocht Ċim Seufzer, fo ware bieß foviel wie lautlofe, welche bei tiefer So Datio fenfung in Gott lautlos aufquellen und wieder untergehen;s tia: Mile ließe fich mit Fr. vergleichen Cic. ad Att. 2, 21.: sed **10**50 cum occulte suspirassent, postea jam gemeth tiloto ad extremum vero loqui omnes et clamare coor \$001 runt. Da sich indes im N. T. avendenyyntog, avenlaums con j ädonzog in der zweiten Bedeutung finden (2 Ror. 9, 1 1 Betr. 1, 8. 2 Ror. 12, 4.), und ba auch biefe einen M €.? paffenden Sinn giebt, fo ift fie vorzuziehen. Bunachft bat mi Ľ, ( feftzuhalten, ber Geift wird als derjenige gedacht, welcher mit ic. was uns noth thut \*\*), aber in ben Menschengeift tritt bie ić: dite

\*) Glock .: "befhalb nicht wirflich ausgesprochen, weil nit nicht wiffen, mas zu unferm Beften bient." Beza but effabiles und ift mit Unrecht von Den, bier mit angeführt.

\*\*) Bubw. de Dicu vergleicht 1 Ror. 2, 3. : nueis to ani

fen bes mit ihm verbundenen Gottesgeiftes, vermöge feines hthums, nur als Gefühl ein, welches er fich nicht zu bes nten Begriffen zu entwideln vermag, baber außern fich bie ihle in Seufzern und nicht in Rebe, können fich nicht ausven. Sie ftehen in Betreff ber Ueberschwenglichkeit, freis ruch in Betreff ber Klarheit, in ähnlichem Berhältniß ausgesprochenen Gebete, wie bie Musif zur beftimmten B. fpricht von demienigen Buftande, welchen bie Muftis en bunkeln Glauben nennen \*). Daß bas ovzeräßer πνεύμα bem Sinne nach ein πνεύματι ζενάζειν ift, L Tim. 4, 1. το πνεύμα λέγει = οί πνεύματι φερόε, vgl. πνεύματι δέ λαλεϊ μυςήφια 1 Ror. 14, 2., f feiner Bemerfung, wenngleich Fr. neuerdings, um ju fen, baß, während ber Menfch ganglich schweige, nur ber Beift zu seufzen anfange, fich auch auf die Stellen zu en nicht verschmäht hat, wo die impuri Daemones hom corpora ingressi loquuntur et clamant \*\*). Aug.

Seou elasomer, ira eldauer ra únd rou seou zaousserra huir, hier ift von ben heilswahrheiten bie Rebe, wolche in den Aposteln Laren Bewußtseyn kommen.

\*) Molinos Guida spirituale, Venetia 1785. l. I. c. 3.: > sta, che è gran martirio, e non picciol dono di Dio, ritro-> si l'anima priva de' sensibili gusti, che haveva, il cacolla sola santa fede per i caliginosi et deserti sentieri della ttione, alla quale però non può arrivarsi, che per questo pese ben sicuro mezzo. Onde procura di star constante, e non vare in dietro, benche ti manchi nell'orazione il diso, credi allora con fermezza, taci con quiete e persevera patienza!

\*\*) Dr. Fr. hatte in feinem Genbschreiben an mich eine eigeniche Erklärung biefer St. angebeutet, wilche die Präliminarien 3. aussühren, es sei nämlich — nach judischen Vorstellungen — der Beist vor dem Throne Gottes stehend und durch Seufzer und Se-1 sein Mitgesühl mit den Gläubigen kundgebend zu benken. Er jest diese Ansticht auf und bekennt sich zu der entgegengesesten, er a. a. D. "ungereimt" nannte. Seine Gründe sind folgende: weil Gott "der die herzen durchforscht" genannt werde, benn könne ja auch das herz des heil. Geistes gemeint seyn, der in Worten außere, quae mente sua abdiderit, sondern 1) weil st, ber heil. Geist unterstücke zugleich mit der constans exspectatio, olud, Kemment, Nöm Br. 29

2

Ŵ

Ĭa

Phi B) ]

kabe

i n

Ū.

hiđi Rink:

mà

1dr C.

Si

rid:

iya.

Tract. VI. in Job. §. 2.: non sp. s. in semet ipso and semet ipsum in illa trinitate gemit, sed in nobis geni, quia nos gemere facit; nec parva res est, quod a. nos docet gemere, insinuat enim nobis quia (qui) peregrinamur, et docet nos in patriam suspirare, di KR. ipso desiderio gemimus\*). ÁUN;

und bicfe cinc mente concepta fci, 2) weil bas N. T. an vielen Ette Die Borftellung ausspreche, bag bem Chriften ber beil. Beif in in gegeben fei.

\*) Båre bas Auge nicht fonnenhaft, fo tonnte es bie Com # MI ichauen, mare ber Denfch nicht Gott verwandt, fo tonnte er Get # M£ fuchen. hierin liegt benn ber Grund, bas auch bas Bebet, meinis hi X nur eine ber verschiebenen Urten Gott zu fuchen ift, nur aus bat 龖 fammenschließen bes menschlichen Beiftes mit bem gottlichen begriffn wo ŧı, ben tann. Diefe Bahrheit ift auch außerhalb bes Chriftenthums mit muhammebanischen Donftit mehrfach fo fchon ausgebrudt worben, wit **In**af mir nicht verfagen tann, zwei in ben fruberen Auflagen mitgein ije.u Stellen auch hier wieber aufzunet men. Dichelalebbin fingt im Methini mà (cod. ms. bibl. reg. Ber. T. III. p. 146.) von einer muhammedanie 6dir peiligen Datuti: 1011

آن دعای بیخود آن خود دیکم است آن دعا زو نیست کفت داور است آن دعا حف میکند خود او فنا ست آن فنا وآن اجابت از خدا ست

Solch Gebet gleich andrem Beten halte nicht ! Dies Gebet traun! nicht er felbft, nein, Gott es fpricht. Sieh', es betet Gott und er fteht tief versentt,

Gott Berfenkung ihm und auch Erhorung fchenkt. Die zweite Stelle aus bem Methnewi bes Dfchelalebbin (col. bibl. reg. Ber. T. III. p. 13.) ift folgende:

Allah! rief einft Jener Racht' lang trub im Schmerz, Bis gebetsfroh fuß die Lipp' ward, weich bas herz. Da in Arglift sprach ber Bof' ihm : Schwaße bu! Doch nicht Ein : Die bin ich ! fpricht Gott felbft bagu. Grambewegt entfant bas herz ihm, schwand ber Ginn. Sieh'! ba trat Rachts Chifer (Rame des Glias, ben die Meguis

ber als Rathgeber ber Menschen schilbern) liebreich vor im P Sprach : warum, Rind ! jest bein Berg zu beten icheut ? Sag', was ift's, bas beine Lieb' bich jeso reut ?

B. 27. O égevrür ràs xaqdias vgl. Pf. 139, 1. — Mensch, welcher keine Laute ober wenigstens keine bes nte Rede vernimmt, würde diese Seuszer nicht verstehen. à Seor nach der fast allgemein recipirten Erklärung «Gott is», d. i. dem göttlichen Willen angemessen, mit Verglei= 3 von 1 Joh. 5, 14. 2 Kor. 7, 10., so schon Pesch., lox. am Rande, Chrys., Luth. "Ore ist alsdann kaufal, dem olde muß man alsdann mit Calv., Flatt den Re= egriff des Anerkennens, wohlgesälligen Erkennens geben,

4, 15. Es entsteht indeffen das Bedenken, ob wohl, 1 biefes ber Sinn wäre, Gott gerade mit bem Brädifat Berzenskündigers belegt seyn würde. Da diefes eigentlich Anführung eines Grundes, war um Gott erkennt, über= a macht, fo empfiehlt fich die Auffaffung von Grot., Reis welcher Fr. beigetreten, ore « daß » ju überfchen mit thme ber befannten Attraftion, wie 1 Joh. 4, 8. 5 ng τών ούκ έγνω τόν θεόν, δτι ό θεός άγάπη έςίν. e Seór heißt dann nur bei Gott, und der ganze Sat ift krung von olde — πνεύματος. Man möchte diefer An= von der Stelle beitreten, wenn ber Begriff der Fürbitte fo nude, fondern auf eine fignifikantere Beife ausge= t wäre, wenn z. B. statt úneo áylwv stünde: úneo rov w avrov. Es kommt dazu, das man xa9° avròr statt ' Deóv erwarten follte; die Stelle des Joh. reicht zur tfertigung nicht hin, ba sich dort ein bestimmter Grund ben läßt, warum & Jeos noch einmal wiederholt wurde. fehren baher zu der gangbaren Auffaffung bes öre zus b es durfte ja wohl der Ap. ein kaufales Moment hinzu= n, wenn es gleich logisch nicht mit Strenge gefordert wer-

Ach! verset Der: Nimmer hort' ich: hie mein Sohn! Bin verstoßen, bacht' ich, ach! vom Gnabenthron. Chiser spricht: Geh' eilend hin! — so sagte Gott — Sprich zu ihm, ber schwer versucht in tieser Noth: Sagst du: herr, komm! selber heißt das: hie, mein Kind! Deine Sluth und Seufzer Gottes Boten sind. De ine Lieb' ein Gurtel meiner Liebe ist. In dem: herr, komm! stets ein: hie, Sohn! schlum: mernd ist.

29 \*

#### Rep: VIII R. 202

3

٠.

Bearliff bes errebula mehr berbot, im andanbenden von me der Bebeninne unfer Sarbitter fit, ein Firbitter, ber ei beften weiß; was unstfehlt. Das oneo in Orepermitte res hat ichon Bega richtig erfiart, bag es nichte wie in on nar breprispisoarieir Steinerung bes Beariffe ift wie De Ern Suth. (vertritt auf's befte), Beng meinten, fonbenam. Brenter, fo bağ es burch bas breip hener ubdy boftimmter uite gebrudt wird. Dies lettere fehlt indes in wichtigen Autochling cod. A B D F G und mehreren Batern und wenn es 9: mil geset hat, is last fic freilich leicht begreifen, wie es als au flarende Gloffe in bon Text eingebrungen fei; boch vernift mm es auch ungern, ba sone baffelbe bas bloße onepervoyzant fahl erscheint. Drevaynog fann nicht geradezu burth preces mit flart werben, obwohl: felbit Babl für bas Berb. die Beb. perenti: angegeben hat. Für alalyros bietet fich, gemäß ber breinin Beb. ber Berbalien auf sog (vgl. ju ta yrwgo'r 1, 19.), int breifache Beb. bar: 1) ibas, was nicht ausgesprochen mit (Rovye, Glödk \*)), 2) bas, mas nicht ausgefprochen we ben fann (fo bie Deiften), 3) act., was nicht fpricht, b. i ftummt, diefe Beb. hat Fr. angenommen (LXX. Siob 38, 14 Sir. 18, 33.). Da sie die ungebrauchlichere ift, und die au beren gleich fehr in ben Bufammenhang paffen, fo geben wir lieber auf diefe zurud. Ueberfegen wir unansgefprochte Seufzer, fo ware bieß foviel wie lantlofe, welche bei tiefer 80 fenfung in Gott lautlos aufquellen und wieder untergehen; # ließe fich mit Fr. vergleichen Cic. ad Att. 2, 21 .: sed in cum occulte suspirassent, postea jam gemere, ad extremum vero loqui omnes et clamare coeprunt. Da sich indes im N. T. avsxden/ynrog, avexlalym, äddyrog in der zweiten Bedeutung finden (2 Ror. 9, 11 1 Betr. 1, 8. 2 Ror. 12, 4.), und ba auch biefe einen an paffenden Sinn giebt, fo ift fie vorzuziehen. Bunächft bat mit festauhalten, ber Geift wird als berjenige gebacht, welcher was was uns noth thut \*\*), aber in den Menschengeift tritt bie

\*) Glockl.: "beshalb nicht wirflich ausgesprochen, weil wir nicht wiffen, was zu unserm Beften bient." Beza hat m offabiles und ift mit Unrecht von Mey. hier mit angeführt.

\*\*) Bubw. be Dien vergleicht 1 Ror. 2, 3. : huers to meint

en bes mit ihm verbundenen Gottesgeistes, vermöge feines ithums, nur als Gefühl ein, welches er sich nicht zu beiten Begriffen zu entwickeln vermag, baher außern sich die ble in Seufzern und nicht in Rebe, können sich nicht ausen. Sie stehen in Betreff der Ueberschwenglichkeit, freiuch in Betreff der Klarheit, in ähnlichem Berhältnis ausgesprochenen Gebete, wie die Musik zur bestimmten

P. fpricht von bemjenigen Justande, welchen die Mysti=
n bunkeln Glauben nennen\*). Daß das συξενάζειν πνεύμα dem Sinne nach ein πνεύματι ζενάζειν ist,
Tim. 4, 1. το πνεύμα λέγει = οι πνεύματι φεφό, vgl. πνεύματι δε λαλεί μυςήφια 1 Kor. 14, 2,
F feiner Bemerfung, wenngleich Fr. neuerdings, um zu fen, daß, während der Mensch gänzlich schweige, nur der Geist zu seigen ansange, sich auch auf die Stellen zu en nicht verschmäht hat, wo die impuri Daemones hom corpora ingressi loquuntur et clamant\*\*). Aug.

\*) Molinos Guida spirituale, Venetia 1785. l. I. c. 3.: > sta, che è gran martirio, e non picciol dono di Dio, ritrosi l'anima priva de' sensibili gusti, che haveva, il ca-: colla sola santa fede per i caliginosi et deserti sentieri della ttione, alla quale però non può arrivarsi, che per questo pese ben sicuro mezzo. Onde procura di star constante, e non tare in dietro, ben che ti manchi nell'orazione il diso, credi allora con fermezza, taci con quiete e persevera patienza!

\*\*) Dr. Fr. hatte in seinem Sendschreiben an mich eine eigeniche Erklärung bieser Et. angebeutet, welche die Präliminarien 3. aussühren, es sei nämlich — nach judischen Vorstellungen — der Beist vor dem Throne Gottes stehend und durch Seufzer und Se-1 sein Mitgefühl mit den Gläubigen kundgebend zu benken. Er jest diese Ansicht auf und bekennt sich zu den konsten. Er jest diese Ansicht auf und bekennt sich zu der entgegengesesten, er a. a. D. "ungereimt" nannte. Seine Gründe sind folgende: weil Gott "der die herzen durchforscht" genannt werde, denn könne ja auch das herz des heil. Geistes gemeint seyn, der in Worten äußere, quae mente sua abdiderit, sondern 1) weil st, der heil. Geist unterstüge zugleich mit der constans exspectatio, oluch, Kemment, & Röm. Br. 29

Seov elasomer, tra eldouer ra únd rov seov zaquoserra huir, hier ift von den heilswahrheiten die Rede, welche in den Aposteln laren Bewußtseyn kommen.

Tract. VI. in Job. §. 2.: non sp. s. in semet ipso and semet ipsum in illa trinitate gemit, sed in nobis gam, quia nos gemere facit; nec parva res est, quod q. a nos docet gemere, insinuat enim nobis quia (qud) peregrinamur, et docet nos in patriam suspirare, di ipso desiderio geminus \*).

ć P B

k

i

Þ

k

ĥ

Ň

ŧ.

h

'n

۲.

6

id

W.

hi Ka

U.

L Q

8

'n

und diefe eine mente concepta sci, 2) weil das N. T. an vielen Eine Die Vorstellung ausspreche, daß dem Christen der heil. Geift in mig gegeben sei.

\*) Båre bas Auge nicht fonnenhaft, fo könnte es bie Come ift tchauen, wäre ber Mensch nicht Gott verwandt, so könnte er Set ift judgen. hierin liegt benn der Grund, daß auch das Gebet, welche in nur eine der verschiedenen Arten Gott zu suchen ift, nur aus un de fammenschließen des menschlichen Geistes mit dem gottlichen begriffen wo ben kann. Diese Wahrheit ift auch außerhalb des Ebristenthums weite muhammedanischen Mystik mehrsach so fchon ausgebrückt worden, ich weite stellen auch hier wieder aufzunet men. Dich et ale bin singetim (cool. ms. bibl. reg. Ber. T. III. p. 146.) von einer muhammedanischen Deiligen Dakuki:

آن دعای بیخود آن خود دیکم است آن دعا زو نیست کفت داور است آن دعا حق میکند خود او فنا ست آن فنا وآن اجابت از خدا ست

Solch Gebet gleich andrem Beten halte nicht! Dieß Gebet traun! nicht er selbst, nein, Gott es spricht. Sieh', es betet Gott und er steht tief versenkt, Gott Versenkung ihm und auch Erhörung schenkt.

Die zweite Stelle aus bem Methnewi bes Dichelalebbin (col. Bibl, reg. Ber. T. III. p. 13.) ift folgende:

Allah! rief einft Jener Racht' lang trub im Schmerz, Bis gebetsfroh süß die Lipp' warb, weich das Herz. Da in Arglist sprach ver Boss ihm: Schwahe du! Doch nicht Ein: Hie bin ich! spricht Gott selbst dazu. Grambewegt entsant das Herz ihm, schwand der Sinn. Sieh'! da trat Nachts Chifer (Name des Elias, den die Neus

ber als Rathgeber ber Menschnen schildern) liebreich vor im B Sprach: warum, Rind! jest bein Herz zu beten scheut? Sag', was ist's, das beine Lieb' dich jeho reut?

B. 27. 'O equivar tàs xaqdias vgl. \$1. 139, 1. -: Mensch, welcher feine Laute ober wenigstens feine bemte Rebe vernimmt, würde diefe Seufzer nicht verstehen. rà Seóv nach der fast allgemein recipirten Erklärung «Gott as», b. i. dem göttlichen Willen angemeffen, mit Berglei= g von 1 Joh. 5, 14. 2 Ror. 7, 10., fo fcon Befch., lox. am Rande, Chryf., Luth. "Ore ift alsbann faufal, bem olde muß man alebann mit Calv., Flatt ben Reegriff des Anerkennens, wohlgefälligen Erkennens geben, 4, 15. Es entsteht indeffen das Bedenken, ob wohl, 1 dieses ber Sinn wäre, Gott gerade mit bem Brädikat Herzenskündigers belegt seyn würde. Da dieses eigentlich Anführung eines Grundes, war um Gott ertennt, übera macht, fo empfiehlt fich die Auffaffung von Grot., Reis welcher Fr. beigetreten, ore « daß » ju überfchen mit Thme ber befannten Attraftion, wie 1 30h. 4, 8. S un πών ούκ έγνω τον θεόν, δτι ό θεός αγάπη έςίν, 's Seór heißt dann nur bei Gott, und ber ganze Sat ift ärung von olde — πνεύματος. Man möchte diefer An= von ber Stelle beitreten, wenn ber Begriff der Fürbitte fo nude, sondern auf eine fignifikantere Beise ausge= t ware, wenn 3. B. ftatt úneg aylwr ftunde: úneg rov wv αύτοῦ. Es kommt dazu, das man xa9° αύτον statt 2 Jeór erwarten sollte; die Stelle des Joh. reicht zur tfertigung nicht hin, da sich bort ein bestimmter Grund ben läßt, warum & Seog noch einmal wiederholt wurde. fehren baher zu der gangbaren Auffaffung bes öre zus

3 es durfte ja wohl der Ap. ein kaufales Moment hinzu= n, wenn es gleich logisch nicht mit Strenge gefordert wer=

Ach! verset Der: Nimmer hort' ich: hie mein Sohn! Bin verstoßen, bacht' ich, ach! vom Gnadenthron. Chiser spricht: Geh' eilend hin! — so fagte Gott — Sprich zu ihm, der schwer versucht in tiefer Noth: Sagst du: herr, komm! selber heißt das: hie, mein Kind! Deine Gluth und Seufzer Gottes Boten sind. Deine Lieb' ein Gurtel meiner Liebe ist. In dem: herr, komm! stets ein: hie, Sohn! schlum: mernd ist.

29 \*

ben konnte, xarà Jeóv wird man aber beffer in ber Unbeftimmtheit fassen, wie es Luth. in feiner Uebersetzung in ber Etelle 2 Kor. 7, 9. 10. ausdrückt, wieder auf das Göttliche weisend, so daß das Moment der göttlichen Ursächlichkeit bei biesem Gebet mit eingeschlossen ist. So liegt denn der doppelle Gedanke in den Worten: 1) Gott versteht den lautlosen Seufger, denn er ist, wie Aug. es ausbrückt, dem Menschen nahen, als dieser sich selbst ist. 2) Er versteht ihn auch, weil bersete göttlicher Art ist, in Gott seinen Grund hat und Gottgesche liges ersieht. — Liegt hierin nicht: Gott weiß sich in und? — aber allerdings auch in fich.

3) V. 28—39. Was uns aber auch treffe, es kaun und nichts mehr Schaden bringen: mit feinem eingebornen Sohne hat uns Gott das Unterpfand für alle auter Güter gegeben, und keine Anfechtung kaun uns fürder von der Liebe Christischeiden.

**B. 28**. Rach der gewöhnlichen Ansicht wird ein dritter Umftand aufgeführt, ber ben tämpfenden Chriften in feim Angft aufrecht erhält, wogegen nach Calv. ber Sat, trop be de, einen Schluß aus dem Borhergegangenen enthalten foll: ex supradictis nunc concludit, tantum abesse, quin saluten nostram remorentur hujus vitae aerumnae, ut sint potius eius adminicula. Allerdings schließt sich ein dritter Berubi gungsgrund mit diesem fortschreitenden de an, und zwar ift mit Rüd. ju fagen, bag nun erft ber hauptpunkt bes driftlichen Im ftes folgt. Die Bhrase, mit welcher Die Christen bezeichnet wer ben, ift ein öfter vorfommender term. solennis, 1 Ror. 2, 9. Jaf. 1, 12. 2, 5., woraus indeß ebenfowenig als bei ben Ramm äyeoe, exdextoi folgt, daß es schlechthin == homines christiani wäre. Πάντα wird man nach dem Zusammenhaugt und mit Bergleichung von B. 35-37. auf bie Leiden bejit hen, wiewohl es nicht unzuläffig wäre, mit Rüd. zu fagen, im begeisterten Aufschwunge habe der Ap. hier wirklich bm Say ganz allgemein aussprechen wollen. Menn Aug. de corrept. et grat. c. 24. ju zeigen fucht, bag auch bie Suns ben ber Gläubigen mit unter diesem Alles begriffen feien, fe ift bieß ber Sache nach richtig, wenngleich nicht hier vom \$\$. auszudrücken beabsichtigt. Hätte er ra navra geset, fo könnte

bem Artifel bie vis avapogeni beilegen, und bann mit mehr Entschiedenheit das Alles auf bas Borhererwähnte anken, vgl. Beza zu Rol. 3, 8. Als eine Anwendung Ausspruches ift es anzusehen, wenn B. Bhil. 1, 19. 20. ür überzeugt erflärt, daß burch feinen Tod nicht minder. urch fein Leben, Chriftus werde verherrlicht werden; in Iben Sinne fagt Tert. im Apolog .: plures efficimur. es a vobis metimur, semen et sanguis Christianound Aug. in feinen sententt .: «Greift ber Feind nach Edwert, fo greifen wir zur Geduld; greift er zu Schmach 5pott, fo üben wir Freundlichkeit und Liebe.» Wie beim en Chriften Leiden Niluberschwemmungen find, nach be= r Boden nur fruchtbarer wird, fo auch bei ber Gemeinde Suregyeir tire ober eig te, fo viet als ouregyog wird von den neueren Lexifographen theils mit ber Bed. socius sum, theils mit ber von adjuvo, prospere lere facio aufgeführt, f. Bretfchn. Ler. 3. A. \*). Auch sie bei συναντιλαμβάνεσθαι B. 26., συζενάζειν B. 22., orvoeiv 2, 15. ift bie Frage aufgeworfen worden, ob ine Bed. behalte. Wird bas Bort geradezu « helfen » it, fo fcheint es, daß fie verwischt fei. Aber es liegt vo man von Sülfe (Mithulfe, auch im Lat. conferre ad) , in ber Natur ber Sache, daß man ben, welchem ge= wird, als einen Strebenden benkt (f. zu ouvarechauch.), eses Moment tritt deutlich in den von Bretschn. unter eb. adjuvo aufgeführten Stellen Mart. 16, 20. Jat. . hervor. So ift benn von Seiten ber Sprache nichts Die Behauptung zu fagen, daß auch hier die Gottlieben= 8 folche gebacht werden, welche von ben äußeren Erlebin ihrem Streben unterftugt werden, ja man könnte auch ferner, bas gerade hier gewählte Prädikat ber Chri= rgirend, fagen, bag nur unter Boraussegung ber esliebe Alles zum Beften wirft (Chryf., Er.). 3war

<sup>\*)</sup> Er führt aus helleniftischen Schriftstellern folgende Stellen an: #. 12, 1. ό καιρός αύτῷ συνεργεῖ, test. XII. Patr. p. 624. συνεργεῖ τῷ ἀπλάτητί μου, p. 679. τὸ γὰρ μῖσος συνεργεῦ όνφ, 3 of. de bell. Jud. VI. 1. 5. ὑπό τοῦ θεοῦ συνεργουμένους.

meint Fr., co muffe alsdann heißen: oldauer de, ort th ἀγάπη τοῦ θεοῦ τῆ ἐν τοῖς ἁγίοις πάντα σ. ἐ. ἀγ., allein B. 26. hatte er felbft in umgefchrter Beife bas ro πνεύμα συναντιλ. τη ασθ. ήμ. erflart: συναντιλαμβ. ήμιν έν τη ασθενεία ήμων. Biewohl nun bie erwähnte Auffas fung zuläffig ift, fo ift boch zuzugeben, baß ebenfowohl and bloß ber Sinn: «es trägt Alles zum Beften beis in den Boo ton liegen tann. Reiche, Mey., Dloh. denten bier, wie bei bem ovzerageir, an bas Busammenwirken aller Dinge; Diefe Annahme icheint uns aber, ba ouvegyeiv rive in ber w wähnten Bed. fo fehr häufig vortommt, burchaus unzuläffig AyaJóv könnte auch den Art. haben, wie er fich denn in cod. A und einigen andern Zeugniffen wirklich findet und m Lachm. aufgenommen worden, boch tann er eben fo gut fehla, und es heißt bann « ju etwas Gutem. » - Mit ber Appe fition rois - odoer beginnt eine Gedantenreihe, auf welche fich nächft R. 9. vorzüglich bie Bertheidigung ber Brabeftinatist gegründet hat.

Bur Aufrichtung bes tämpfenden Gläubigen weift ber an barauf hin, daß mit bem Afte feiner xlnoig, ber felbft u einem ewigen Rathschluffe ruhe, auch auf eine uber alle 3t erhabene Beife feine bereinftige Berherrlichung mitgefest fei, und baß eben barum auch alles Leid bem Gläubigen nicht schaben könne. Die zanzoi find alfo von bem in als folche gebacht, in benen ein Alles überwindender göttliche Sinn ruht (1 30h. 3, 9.), ber burch Alles, was von aufa fommt, nur scheinbar gehemmt, eigentlich aber gefördert wich Wo dieses der Fall ift, versteht es sich von selbst, das w Auge deffen, für welchen die Succession der Zeit feine Onne ift, im Anfange auch das Ende fieht - um fo mehr, da a wenn auch nicht formaliter, boch materialiter, im Anfange ad schon das Ende gesethat. Nun kommt es barauf an, o ben xlytoig diefe Zusicherung nur unter der Voraussem gegeben, daß fie fich in ber Gemeinschaft mit bem, ju bem ft berufen find, erhalten, oder, ob ihnen schlechthin verheißen wichwie die reformirte Dogmatif es ausbrückt: renatus non polest finaliter gratia excidere, Calv. Institt. 1. III. c. 24. B. 35. fragt: τίς ήμας χωρίσει από τ. αγάπης τ. Χφ5? und es heißt mit Rücksicht auf die Erwählung Israels: ιεταμέλητα τὰ χαρίσματα κ. ή κλησις του θεου Rom. 1, 29. Auch abgesehen von ben paulinischen Stellen dienen ehrere andere diefer calvinischen Lehre zum Anhalt, fo na= entlich Joh. 10, 29. 1 Joh. 2, 19. Dennoch hat die luerifche Dogmatif in der Beurtheilung diefer Frage das Richnere getroffen, wenn fie von der Behauptung ausgeht, bei kariff des exdextos — und wie wir fagen, auch des xdyros nd iener πρόβατα τὰ έμά und ήμεῖς, von denen die jo= anneischen Stellen sprechen - fei nicht a priori, sondern a poteriori zu bestimmen, und begreife im Sinne bes Joh. wie es B. das Moment der finalis perseverantia mit in fich \*). den Socinianern, welche die calvinistische Beweisführung leicht nd furz durch die Bemerkung zurnazuschlagen meinten, daß ja on Ap. felbft in bem r. dyan. r. 9. bie Bedingung für ie xdnois, πρόγνωσις u. f. w. ausgesprochen werde (Crell uber St., Bölfel de vera rel. l. 5. c. 17.), fonnte givar nit vollkommenem Rechte von den Calvinisten entgegnet weren, daß dieß eine offenbare Umkehrung des paulinischen Be= unfens fei, indem ja vielmehr die Gottliebenden durch den Bedanken ber ewigen xlyois getröftet werden follen, aber, win bem auch fo ift, fo folgt boch baraus noch nicht, daß ns ayaπav absoluterweise als Ausfluß ber xλησις zu dens a sei; vielmehr hat die xlyois nicht nur das dyangv r. lode, fondern felbst bie fin. perseverantia zur Boraussezung. Benn bieß auch nicht eben hier von P. selbst ausgesprochen \*, fo läßt fich boch diefe Boraussezung aus ben verwandten **Rotten** Christi erweisen. Daß jene πρόβατα τὰ έμά in 206. 10, 29., von denen Chriftus fagt, Niemand könne sie aus ber hand bes Baters reißen, vorausseglich keine anderen ind, als die, bei benen bas Bleiben in Chrifto ftatt findet,

•

<sup>\*)</sup> Describimus autem, fagt Gerharb loc. theol. VIII. C. 171., lectos non a priori ab absoluto quodam decreto, sed a posteriori, L e. a finali perseverantia in vera dei agnitione, fide et studio metitatis. Breviter renatos et totaliter (i. e. cum ex filiis gralae fiunt filii irae) et finaliter (b. h. ohne Mieberbringung) per pecta mortalia gratia dei excidere posse dicimus, electos totalier, non autem finaliter.

ift ja bamit gefagt, baß fie als folche beschrieben werben, die Chrifti Stimme hören und ihm folgen: biefe find bem auch nur, infofern fie biefes thun, vor jedem Abfall ficher'), So gebraucht nun B. hier auch bas Brädifat des xantog chen nur von benen, welche fich nicht felbft von Chrifto losiaan: für bieje giebt es burchaus nichts in ber Belt, woburd fu von ihm getrennt werden könnten. Auch bie nachfolgende Gu bation brudt nichts Anderes aus, als, wie Beng. fagt: Dem, quantum in ipso est, a gradu ad gradum perducen suos. Mit Recht berufen fich bie lutherischen Dogmatifer ber auf, daß 2. 35-39. alle Arten von Fährlichkeiten und Be walten aufgeführt werden, die außer bem Chriften find mit feine Berherrlichung zu verwehren scheinen, nicht aber bie poecata contra conscientiam (Gerhard I. l. S. 193.), und in biefem Sinne ift nun auch ber Ausspruch R. 11, 29. ju faffen, vgl. bie Erflärung bei Gerhard. Go ift benn bas Momm ber menschlichen Selbstbestimmung bei ber Realisation bes göt lichen Gnadenrathichluffes badurch noch nicht gefährdet, wem den xlyroi mit Zuversicht die Realisation ihrer owryde verheißen wird, sobald bieß nur unter der Boraussebung # fchieht, daß fie fich nicht felbst von der Gemeinschaft Chiff losreißen, in welchem Falle fie bann aber auch ber 40. nicht als xlyroi anerkennen würde; bagegen scheint es w burch allerdings gefährdet, daß bie xlnoic ihrem letten Orm be nach felbft wieder auf eine gottliche noogeois gurudge führt wird. Denn zu geschweigen, daß danach fchon bie vocatio externa den Anschein eines willfürlichen Beschluff Gottes hat, fo erscheint wenigstens die vocatio interna, w

<sup>\*)</sup> Wenn es Matth. 7, 18. von dem guten Baume heißt, das nur gute Frucht hervorbringen könne, so ist dasse boch ebenfalls des Gutbleiben vorausgescht. Und auch P. erweist 1 These. 2, 5. die Exloyń der Gemeinde eben baraus, das das Ev. Er duräuse bei imm gewirkt hat. Die calvinistische Eregese kehrt freilich auch hier überall des Berhältnis um, sie leugnet z. B. nicht, das das Gören und Besolgen von Christi Stimme ein Kriterion zur Erkennung der *nojogara* Christistischen nur seis nicht Ursach, sondern vielmehr Folge von biesem. Us Ursach bleibt dann allerdings nur jener grundlose Grund übrig, der met als einen Grund gegen sich hat — das absolutum decretum.

Unvirfung bes heil. Geistes, lediglich vom göttlichen Beschluffe wängig. Doch läßt auch dieses sich nicht fagen. Steht näm= t einerseits fest, das «Gott will, daß allen Menschen ge= alfen werde » (1 Tim. 2, 4. -2 Betr. 3, 9.), andererfeits, 18 cs keine andere Urfache ber Berdammniß giebt, als bie kerwerfung des gehörten Evangeliums (Röm. 9, 32. 10, 3. 3-16. Marf. 16, 16. Joh. 3, 36.), fo fann es auch fein biliches decretum geben, nach welchem bie vocatio externa m an Einige zu gelangen bestimmt ware, und - läßt sich mer nicht leugnen, daß, wie Blatos Geift in Blatos Bor= n enthalten ift, so auch das Wort von Christo Träger des Jeiftes Chrifti ift, fo fann auch von feiner Berfagung bes kistes die Rede seyn, wo die Mittheilung des xhovypa statt ubet, fo ift jene von Aug. und Calv. angenommene Trenung ber vocatio externa und interna (l. l. §. 8.) unzu= lifig, und es kann überhaupt keine andere Ausschließung aus em Reiche ber Gnade geben, als biejenige, wodurch bie Mens den, weil sie die Kinsterniß mehr lieben als das Licht, fich abft ausschließen (Joh. 3, 18. 20.). Was aber bie bogmas ich=philosophische Frage über das Berhältniß freier Selbsibe= ummung bes Menschen zum göttlichen Biffen wie zur götts ichen Allmacht betrifft, fo fann ich nupmehr auf 3. Müller I. Lehre von der Sünde verweisen S. 534 f., wo diejenige anicht ber Sache bogmatisch vertreten wird, welche ich auch ion in ben früheren Ausgaben dieses Rommentars geltend ges macht hatte.

Der solenne paulinische Terminus xaleiv, xlyros hat sundchst zu seiner Ergänzung eis ryv ßasulsiav rov 9600 I Theff. 2, 12. und dann bei weiterer Entsaltung des Inhals is dieses Begriffs eis xouraviar Iysov X01500, eis ryv aisver zwyv u. s. w. 1 Kor. 1, 9. 1 Tim. 6, 12. 2 Theff. 2, 14. 1 Petr. 5, 10. Es ergiedt sich hieraus, daß der Sache nach die Bemertung von Döderlein richtig ist: pleunque vocidus xaleiv, xlysis, xlyros dignitatis, extellentiae notionem subesse (Instit. theol. II. S. 681.). Baffend zum Vergleich ist das Prädikat Nym von Istael ges raucht Ist. 48, 12. Wird xaleiv durch «einladen» übers th, so brüdt dieses schon einigermaßen das Moment der freien

Entschließung von Seiten bes Menschen aus, wogegen em 11, fen » eher zur Bezeichnung eines abfoluten föniglichen Bila Me, gebraucht werden tann. Daß die vocatio dei ein Ablehumm 瀻 ( Seiten bes Eingeladenen nicht ausschließe, fich mithin auf Bott Einladung im gewöhnlichen Sinne faffen laffe, liegt alledins 3at 1 den Gleichniffen, auf welche fich die Unnahme ber erwähnten Ba Belt gründet, Matth. 22. Offenb. 19, 9., boch durfte biefe licham \$ 11. gung auch ichon an folchen Stellen, wie 1 Theff. 4, 7. 19 bior 2, 21. Matth. 9, 13. nicht zu empfehlen fenn, und ber W bon } brud «rufen» ben Borgug verbienen, ba er mehr bas Richt Mố ( auf Seite des Einladenden, die Bflicht auf Seiten W bon 2 Eingeladenen hervorhebt: noch weniger ift jene Uchaf  $\hbar \pi$ ben Stellen bei B. zu billigen, vgl. R. 9, 12. 24. 1 Ror. 1. tang. 7, 17. 18. 20. 24. Gal. 1, 6. 15. 5, 8. u. a., wie fic a figen schon aus dem Subst. xlyois ergiebt. Sier ift überal # he 2 Ausdruck «berufen» in Anwendung zu bringen, welcher 📫 6mä in unferer Sprache mehr, als den bloßen Antrag bezeichni 6ađi fowohl die Gnade auf Seite des Berufenden nebft ber SM Boh[ bes Gehorfams auf Seite bes Berufenen, als auch bie Bin Ging fung und Thätigfeit bes Berufenden foll biermit ausgemit ha an werden, so baß man sagen mag: exáleos huas in 100 tribenh Sinne fommt ber Sache nach überein mit bem uerecyow in ha (m είς την βασ. τ. υίοῦ Rol. 1, 13. Bermittelt ift aber 📫 le barf B. diefe xlyois überall zu denken durch das xnovyua (M hi auch 10, 14.). Liegt in dem Brädifat « bie Berufenen » eine 🎟 lung b zeichnung, fo ließe fich ichon infofern erwarten, das but angele es nur folchen beigclegt hätte, die auch bem Rufe Folgt P in einer leistet; auch unfer officieller Sprachgebrauch fest nicht M Anteil Antrage, wohl aber bei ber Berufung die Bereitwille fin, da zum Folgeleisten voraus. Diefer Sinn ift benn nun auf dem Prädikat zlyroi nicht nur von den reformirten, fom gleicherweise von ben focinianischen und arminianischen Ergen **b**rigen in neuerer Beit von Rnapp (Borlefungen über bie Glaube bing erc Killen, 1 lehre II. 387.), Ufteri, Rüd., De 28., Dep. gefunden M b. the den, und nur Fr. hat die entgegengesete Anficit verticit Man 95 Run barf zwar nicht bestritten werben, bag B., auch feint et grat Dogma nach, hätte sagen können, exalever adrods 6 30 R.Lisia x. ούχ ύπήχουσαν -- man febe nur Rom. 10, 16., 4 taberr

458

29. — allein, daß das Prädikat χλητός ihm ben bezeich= welcher den Ruf angenommen, darf doch aus 1 Kor. 1, 24. Sicherheit geschlossen wurden \*). — Kazà πρόθεσιν, hat — wie wir sagen wurden — durch die Grenzen der nicht beschränkt — wie der Ap. es ausdrückt — vor der den Heilsrathschluß der Erlösung gesaßt, Eph. 1, 11. . 1 Kor. 2, 7. 2 Tim. 1, 9. Köm. 16, 25., vgl. ή xar 'ήν πρόθεσις Röm. 9, 11. Run könnte die Einrede Reiche als begründet erscheinen: da nicht Einiges nicht ewigem Rathschluß geschehe, mithin das xard πρόθεσιν Allem ohne Ausnahme gelte, so habe die Hervorhebung rgódessig der Gläubigen oder der Erlösung feine Bedeu-

Allerdings hat wohl auch P. mit dem Ausdrucks mehr wollen, als worauf er zunächst führt, denn dadurch, daß Andere der Zeit nach als sefundär im Verhältniß zu der Ihlung der  $\varkappa\lambda\eta\tau oi$  dargestellt wird, wird es auch der he nach als das Sefundäre bezeichnet, und dieß ift es

gewesen, was ihn veranlast hat, so häusig die Erig als ewigen Rathschluß zu bezeichnen. Da der Begriff, am Ende einer Entwickelung sich explicitt, auch schon das inde Princip von Ansang an gewesen, und da am Ende Entwickelung das in Christo vollendete Gottesreich steht, urf die Dozmatik mit Recht sagen, jenes prae der Zeit ich ein prae der Beziehung, d. h. also, die Entwickes der Menschheit sei mit Rücksicht auf Christum Legt. An sich ist durch das Begründetsen der zdisser ier göttlichen mos dessens noch nicht mit Nothwendigkeit der il des Menschen bei Erreichung seines Zieles ausgeschlofs da sich ja noch fragt, ob nicht sit die mos dessens auch

<sup>\*)</sup> Die *xlητol* find hier einzelne Toudalos und Ellηνes, die ben a gegenübergestellt werden, an welche darum nicht minder die Einlas ergangen ist. Die xlητol sind — wie auch das autol zeigt — dies , welche B. 21. ok πιζεύοντες heißen und dort dem xόσμος gegens ehen. Uchnlich verhält es sich mit Rim. 9, 24. — Auf einem fals Wege gelangte zu demselden Ziele Aug., indem er de corrept. at. c. 23. durch den Jusas xard πρόθεσιν diejenigen xlητol auss lich bezeichnet glaubt, an welche nicht bloß die vocatio externa, en auch die interna gelangt ist.

Å

Ņ

htig

٩,

Ser)

in ja

kti.

a hi

Dig S

64

×4

**新**家

ein Bestimmungsgrund im Menschen liege; das sogleich stand reposervw scheint dies auch zu bestättigen \*).

ínt Es folgt die Epposition des roig - wom **B. 29**. Die Erflärung bes nooéyvw hat für bie Brabestinationstig Ă٢ eine besondere Bichtigkeit erhalten. Die verschiedenen Anfim lien 20 über bie lexikalische Bed. des Wortes führen zwar nich 🛋 luò Rothwendigkeit eine verschiedene Anficht der Sache herbei; 🗰 noch muffen wir von ihnen ausgehen. 3m Intereffe bet frim 60 m, Selbftthatiafeit des Menschen ift bem nooyerwoxer mm Auslegern bie Bed. des Borherwiffens vindicit with tur. rie Theoph., Det., Aug. (prop. 55.), Bel., bie lutheriften E Interpreten Buc., Balb., hunnius, Cal., unter ba Reueren Seum., Reich., Reand., Mey., Babl, Breifft ĥ (CO)C (im Lex. 3. A.); im Intereffe ber Prabeftination wid m Calv., Beza, Betr. Martur die Bed. «anerfennen, **M**ar ba « lieben» vertheidigt; nicht burch bogmatifches Intereffe benge Ì. fondern aus Rudficht auf ben Sprachgebrauch hatte ich mit ben früheren Ausgaben für bie Bed. « beftimmen», «beffi ligite Ben» erflärt, und Rück., de 203., Fr. find biefer Auffam 700 gefolgt. Indes tann man, wie wir feben werden, jur enne bestinatianischen Auffassung ber Sache gelangen, wenn ille e von der Worterflärung «vorherwiffen» ausgeht, und auf **W**ati feits haben viele von benjenigen Interpreten, benen baran bit İti ( bie menschliche Selbstthätigkeit festzuhalten, bie Bed. com Where the inte nen», «lieben» vertheidigt: Drig., Er., Grot., Link Mosh., Ernefti. Ich hatte geglaubt, bie Bed. cbiff ţn, fen > annehmen zu muffen wegen bes Gebrauchs von neom **20**0 nidi σις Apg. 2, 23. 1 Betr. 1, 2. 20., und Rücf. ftust fc/m

\*) Bon Drig. ift die Rettung ber menschlichen Freiheit auf in peltem Wege versucht. In der in den Philocal.' c. 25. aufbehäm griechischen Erposition zu Rom. 1, 2., wo er die πρόθεσεs als πρόθετ Seoū fast, stugt er sich auf die πρόγνωσις des freien Willens (Opp. d. de la Rue T. IV. S. 463.); dagegen sindet sich in der Auslegung in 8. K. in der lat. Uebers. bei Erklärung des zara πρόθεσεν jen in funst, welche Ehrys. und seine Anhänger ergriffen haden, es wich in lich das propositum von der dona voluntas der Menschen, quan cin dei cultum gerunt, verstanden. In demselben Sinne sagt aud Pt. es sei bie πρόθεσις das decretum dei eos salvandi, quos prassium credituros; edenso hammond, Elericus.

h auf das von der Erwählung Israels gebrauchte ör yvw Röm. 11, 2., wo allerdings diefe Bed. äußerft pafs fcheint. Bevor wir entscheiden, ift zu bemerken, daß Annahme weder an jener St., noch hier irgend dazu n fann, die Bedingung bes Glaubens von Seiten bes Tchen auszuschließen. Noch ftarfer, als der Ausbruck zov 9εου, δν προέγνω — falls dies nämlich heißt «wels er vorher beschloffen hatte» — ift bie Phrase Leiuna Exloyne zaoitos in R. 11. B. 5.: nichts besto weniger Damit auf Seiten des Menschen nicht bie migig, fondern, B. 6. zeigt, nur bas Berbienft ber Berte ausgeschloffen \*). onnte P. auch hier Rechtfertigung und Seligfeit ausschließs auf die göttliche nooverig und das göttliche decretum fführen, ohne damit auszuschließen, daß es vom Menschen rge, fich folcher göttlichen Gnade als Organ hinzugeben. bei näherer Erwägung muß ich jest meine frühere Anficht bie Bed. des Wortes προέγνω zurücknehmen - wes ns fo lange, bis Belege dafür beigebracht werden, bas Jxeir rirá im griech. Sprachgebrauch bedeuten konnte en Beschluß über Jemand faffen » - wie Fr. hier überxüber bie er einen Borbeschluß gefaßt.» Daß man abe hatte fagen fönnen, wie R. 11, 2., or προέγνω, «wels er vorher beschloffen hatte», im Sinne von « über welches er er ben Beschluß gefaßt », ift mir zweifelhaft, und ebenfo tonnte i bem vorliegenden Ausspruche diese Bed. mir nur rechtfertis wenn es anginge, ben Ausbruck oumoopous x. t. 2. zu fyrw hinzuzunehmen, welches aber auch aus bem Grunde angeht, weil προώρισε ein felbftftändiges Glied in den bier

<sup>\*)</sup> Es kommt lediglich darauf an, ob in dem Begriffe des rechtinden Glaubens, wie er vom Up. gefaßt wird, etwas Verdienstliches und die Antwort hierauf hångt wieder von der Fassung des Wortes vienst ab; ist nur diejenige Handlung verdienstlich, wodurch ich aigen, dem ich sie erweise, einen Dienst leiste, — wie dieß im geschlicht und im Sprachgebrauch begründet ist — so kann der Glaube e freie in Christo bargebotene Gnade, wodurch Gott ebensowenig Gutes erwiesen ist, als der Quelle, woraus der Wanderer seinen füllt, nimmermehr verdienstlich heißen. Das geschaftene Wesen, s sich dazu hergiebt, Organ Gottes zu werden, gewinnt dadurch licht Leben und Seligteit und ehrt sich selbst.

auf einander folgenden Noriften ift. Es tommt biezu and mi 뻸 bieß, daß fich boch nooworoe, welches hier als felbitking Die Blied auftritt, nur auf eine fubtile Beife von moegne mit ĥ scheiden ließe. 3ch glaube baher jest, daß hier und 11,2 **u**ht die Bed. «vorherwiffen» anzunehmen fei, vielleicht mit in kije adsignificatio « anerfennen », welche fich burch Stellen, i 3. 4 1 Ror. 8, 3. Gal. 4, 9. 2 Tim. 2, 19. rechtfertigen 🗰 Ínf In diefem Falle bedarf es dabei nicht ber Ergänzung but **M**Q8 άξίους της χλήσεως, πιζούς χ. τ. λ. Melden Ott # lia schaut, in bem schaut er, worin bie Besonderheit windi lang mitbedingt ift, die Willensrichtung. Das Diefes Mommt ü c Ap. beftimmt gebacht worden fei, läßt fich freilich nicht b ht ( haupten, ba ihm in biefem Zusammenhange nicht but Üŋ antam; fein Gebante hier war nur, daß, über alle Some Trob[ ber Beit erhaben, Gott bei ben achten Berufenen bie fom **Lu**ć bereits beigelegt ichaue. Da indes nooworde ben Beguf th **n** ( gert, so darf man boch nicht das προέγνω als eine Bliff Ŵ. anfehen, beren Bedingungen ausschließlich in Gott gelegen Milyi bem fonft es immer ein Bestimmen wäre, und fragt = ter. il i wozu, so müßte doch etwas dem ovunoppous edwa 🐲 liches hinzugebacht werden, fo daß fich beide Sate un đ gi fubtile Beife unterscheiden ließen \*). Die nun Gott all ? eignet anschaut, die bestimmt er auch dazu, dem Bilde with 嘣 ١. der im ursprünglichen Sinne Gottes Sohn ift, ähnlich u den; benn bie Menschwerdung Gottes in Christo ift mi **Ton**h Anfang ber - wie es auch Luth. nennt - « Bergotting) hi bes Menschen; auf benselben Gedanken weift 1 3oh. 3, 2 #

beni

hage \*) Bon Dlsh., welcher zu ber St. ben Cat vertheidigt, "Gott felbft erft bie Entscheidung der Frommen fchafft ", wird ber De in n schied beider Begriffe darein geseht, daß nooyerworzeer mehr bie 6 h d bes gottlichen Biffens, neoweine bes gottlichen Bollens antein te. πρόθεσις beides zusammenfaffe. 20lein wenn bas Biffen fich bas gem ίψ<sub>α</sub> Dbjett lebiglich felbft fchafft - wie jene Ertlarung von DIsh. will i, fest - fo bort auch jeber Unterschied vom Bestimmen auf. gr. # Unterschied nur so herauszubringen gewußt, daß noooller bit 🛤 Ŵ( noch einmal, aber mit einem technischen Ausbrucke, fage: m the state quibus Deus sententiam ante a tulit, iis etiam (ut et techni ĥó voce utar, et, quod Dei sententia ornamentum complexati, Gi feram) filii sui, quam referrent, similitudinem praedestissvil

as aurór auf Christum und nicht auf Gott zu beziehen. 3dee der brüderlichen Einheit der Erlöseten mit dem Er= fpricht ber Hebräerbrief aus R. 2, 10 - 14.; die Theils e ber Gläubigen an ber doga ihres Erlöfers wird vert in Joh. 12, 26. 17, 21. 22. 24. 2 Tim. 2, 12. Rol. . 1 Ror. 15, 49. Phil. 3, 21. Da in πρωτότοχος ber natur ber Sache nach, auch bas Moment des Bors lieat (19f. 89, 28. Rol. 1, 15.), fo ift es wohl auch nicht auszuschließen, wenngleich es burch ben Bufammens eher zurückgewiesen, als-gefordert wird; in ber Sache gerechtfertigt, denn schon daburch, bag ber Erlöfer ftets John ift, die Erlöseten aber Söhne werden und durch werden, bleibt ihm der Vorrang. Duppogog fann fos mit dem Gen. als dem Dat. verbunden feyn, f. ju 6, 5. 5 bas hinzugesette z. sizóvog wird noch mehr zu ertens gegeben, daß, was Chriftus ift, fich in ihnen ausprägen Calv., Bisc., Grot. u. a. fegen biefe conformitas sondere in die gleiche consormitas malorum, obedien-

gloriae, aber richtiger Beng.: conformitatem cum Dei subsequitur conformitas cum eius cruce loria.

Die handlungen Gottes, welche bis bieber ers it wurden, fallen nach der beschränften menschlichen Anficht ich in die Vergangenheit, und der Aor. konnte nicht be= ben, nunmehr folgt aber in edogaos eine Handlung, bie per Jufunft anzugehören scheint. Sind vielleicht auch biefe göttlichen Afte, Die Berufung, Rechtfertigung und Bers ichung vom Ap. als vorzeitliche gefaßt, gleichwie die vor= :henden? Allerdings fehlt hier das noo, aber könnte die= nicht weggelassen seyn, um seine Häufung zu vermeiden, s fich aus dem Vorhergehenden hinlänglich ergänzen ließ? ju fo fcheint feiner der Ausleger diefe Aoristen gefaßt zu n, wiewohl es auf daffelbe hinausfommt, wenn man fämmt= Moriften prafentisch überfest, und biefes bann entweder Calv., Crell, heum. u. v. A. aus hebraifchem Sprach= uch rechtfertigt, ober, wie dieß neuerlich von Kölln. ge= en, aus bem griech. Gebrauch bes Nor. in allgemeinen en. Die auf diese sprachliche Auffassung gegründete Erfl.

bes Aor. läßt fich nicht rechtfertigen, wenngleich biefelbe and neuerlich Solzhaufen in feiner Erflärung bes Briefs an bie Eph. mehrmals in Anwendung gebracht, und auch auf ber ariech. Sprachgebrauch fann man fich nicht berufen, ba bes ous hier nicht gleich oustwas ift, fo bas man einen allgemei nen Say vor fich hatte, fondern gang bestimmte Subjette be zeichnet. Die andere Erklärung, welche ben Nor. in ber Ba bes Brät. anerkennt, läßt fich zwar nicht mit entscheidenben Gründen zurüchweisen, benn es fonnte ja ber 21p. allerbing auch bie berufende Thatigfeit Gottes als eine vorzeitliche me ftellen; allein bie Weglaffung bes noo barf man boch wel nicht als zufällig ansehen, gewiß hat fich der Ap. nicht au euphonischen Gründen gescheut, baffelbe zu häufen, ba ja folge Häufungen in der avagoga, wie z. B. gleich nachher bie be rig, ben Sat nur emphatischer machen, auch ift boch allerbige gerade bie Berufung ein Aft, ben man fich am wenigsten it außer aller Zeit liegend benkt. Vorzüglicher ift baher bie t nahme, baß mit den zwei Aoriften exalere und edizaiwoe bu Ap. das zeitliche Gebiet betritt und eben deßhalb von ben rod nicht weiter Gebrauch macht. Und wie ift bann ber #r. έδόξασε anzusehen? Dieselbe Frage läßt sich bei Joh. 17, 22. Bezeichnet er vielleicht die schon angefangene Ber aufwerfen. herrlichung? — wie denn Chryf., Theod., Ambr., Et dabei an die schon erfolgte Mittheilung des heiligen Geine benfen, und Bisc. fagt: partim jam glorificavit, nt 2 Cor. 3, 18., partim vero glorificabit Eph. 5, 27. Phil. 3, 21. Aber die Soza ift doch nicht lange vorher 28. 18. und ebas 5, 2. als Endziel bes driftlichen Stadium bargestellt worden und als Gegenstand ber ednig. Grot. erklärt decrevit gloria decorare mit irriger Berufung auf Cph. 1, 4. 34 17, 5. 2 Tim. 1, 9. Am richtigsten fast man ben Aor. bia ebenso, wie Joh. 17, 22. bas Berf. gefaßt werden muß: i bem, was Gott bereits für die Chriften gethan, in ihrer de xaiwois namentlich ift die doza, wenngleich noch verhüllter Ľ weise, mitenthalten (Rol. 3, 3.), vgl. Mey., Rüd. 2. A.

B. 31. 32. Bie am Schluffe von R. 11. erhebt ich E. bie Rebe auch hier zu fast bichterischer Begeisterung, so bas Er. fagt: quid unquam Cicero dixit grandiloquentius? ähnlichem bichterischem Aufschwunge schließt 1 Ror. 15, 54 f. S ravra hatte schon Grot. mit Verweisung auf Aristoph. R Bed. propterea genommen, Mey. «zu Folge bessen», s ber Sinn wäre: was sollen wir daraus schließen? Der ichgebrauch würde dies wohl zulassen (s. Abresch Animr. Aeschyll. II. S. 229.); aber es entsteht auch ein treff-

Sinn, wenn man mit Beng. erklärt: Ultra non posis ire, cogitare, optare. Der Ap. hat das Höchstic esprochen, was nur ber Mensch von Gott erwarten kann, fragt nun sofort in specieller Anwendung, ob nun wohl irgend eine Schreckens = oder Leidensmacht sei, wodurch Shrist, der in ein solches Verhältniß zu Gott geset ist, schüchtert werden könne. Wass vorher von der göttlichen lworg ber Oläubigen gesagt war, sette das versöhnende n Christi voraus, und dieses Moment wird nun von P. orgehoben: es ist Gott, den diejenigen Mächte zum Wisicher hätten, die es etwa wagten, wider die Oläubigen utreten, es ist ein Gott, der nach der Fülle seiner Liebe ts von allem seine Besitz den Auserwählten vorenthalten

Das ys in 5578 hebt ein einzelnes von mehreren zu er= nenden Momenten in der Betrachtung Gottes hervor, « der

<sup>3</sup>Idrog könnte zwar in ber abgeschmächten Bed. bloß foviel suus sehn (auch im Latein. proprins = suus, s. Bremi Sueton. Octav. c. 5.) Tit. 2, 9. Eph. 5, 22., aber es u berückschiegen, daß es sich häusiger auch im N. T. in trengeren Bed. sindet, Röm. 11, 24., 14, 4. 1 Kor. 7, 2. m. 2, 6., und außerdem, daß bei Joh. es gerade dazu , das eigenthümliche Berhältniß zwischen Bater und Sohn ubrücken Joh. 5, 18. Der einige Sohn, vids woroys-

bildet ben Gegensatz zu ben Aboptivssöhnen, welche aus Aufopferung bes eigenen Sohnes, aus dem Preisgeben ben in das Leiben zum Besten berselben, die Größe der :Gottes ermeffen können. Magedweren nicht gerade sig 3áw, sondern nach Joh. 3, 16. 17. od yag ärzeselser x. x.  $\lambda$ ., Win. comm. de verb. comp. pro simpl. in N. T. usu 14. erklärt: largitus est, quem sidi retinere poterat. ruw hebt noch hervor, daß unter den Erlöseten jedweder gleichen Aniheil an dem Erlöser habe. In dem Größeren oluc, komment, d. Röm. Br. 30 ift bas Kleinere mit enthalten; so ist benn schon voransgeset, baß Gott kein anderes Gut den Gläubigen vorenthalten will, baß mithin auch keine Leidensmacht Zweisel an der dereinstigen vollen Manisestation der göttlichen Gnade an den Gläubigen erwecken dürfe. Der Ausdruck, alle Güter werden odr Xquzy mitgetheilt, ist von dem üblicheren, daß Gott en Xquzy ba Gläubigen alles Gute erweist (Phil. 4, 19.), nur der Aus fassung, nicht der Sache nach verschieden, und es ist richtig was Beng. zu dem condonavit bemerkt: quae ex reiemptione consequuntur, ipsa quoque gratuita sunt. Ju xai bemerkt Beng.: addit Eniradur argumentum a majori ad minus.

2. 33. 34. Das ewige Leben ift den Gläubigen genis es fann ihnen rechtlicherweise nicht mehr verloren geben. Bes Die Interpunktion anlangt, fo theilen fich auch noch in neufer Beit die Anfichten. Bon Aug. war de doctr. christ. III 1. und ad Simplic. 1. III. qu. 5. in Borfchlag gebracht worden, biejenigen Gate, welche von Andern in B. 33. und 34. de Abweisungen angesehen werden, ebenfalls als Frage zu fafin, und bieser Ansicht hat sich beinahe eine eben fo große 300 ber Interpreten angeschloffen, als ber entgegengesetten: Er, Seml., Roppe, Griesb., Rnapp, Lachm., Reich, Rölln., Dlsh., Mey., wogegen als Frage und Abweijung überfest wird von Luth., Calv., Beza, Rud., Fr. u. v. A. Die Einen wie die Anderen berufen fich auf den größeren Rat brud bei ihrer Faffung, aber es hat Mey. auch die Röthigung zu ber von ihm erwählten Interpunktion nachweifen # können geglaubt. Da nämlich B. 32. und 35. fragend p antwortet werbe, fo fei bas natürliche, auch 2. 33. und 34. biefes anzunehmen. Von Fr. ift indes mit Rocht entgegtet worden, bag 2. 35. nicht fragend geantwortet, fondern mil ben Worten Alivis x. r. d. die erste Frage ris xai huãs x. t. L nur fortgesetzt werde, und daß daraus, daß B. 32. m erfte fragende Sat burch einen zweiten verftärkt werde, - benn eine Antwort ift es eigentlich nicht - nicht folge, bag 2. 33. und 34. baffelbe ftattfindet. 3m Gegentheil ericht nen bie Fragen zu gehäuft, wenn fämmtliche Sate 2. 31-35. nur Fragen enthalten follen; auch erwartet man, bas bas

ier, wie sonft so oft (auch B. 31. und 35.), bie negative ort ichon in fich ichließe. Bir ziehen es demnach vor, . 33. und 34. Frage und Abweisung anzunehmen. Der - Jeov in Exdextor Jeov, wie Joh. 6, 45. oder wie in Ihrase xlyroi Xo1500 (s. zu 1, 6.), «die als exlexroi angehören.» 3m letteren Falle wird die ursprüngliche ebenso, wie Matth. 20, 16., mehr verwischt, und bie all= ne Beb. «Lieblinge Gottes» tritt mehr hervor; die Bes gung zu biefer Unnahme zeigen die Belege bei Bretfchn. v.; hätte der Ap. den Begriff ber Erwählung markiren n, fo hatte er von bem verb. fin. Gebrauch machen Durch bie zweite Frage, in ber bie Berbammung n. t wird, wird die erstere gesteigert. Schon Calv. bemerkt finnig, daß man eigentlich die Erwähnung Christi in der Abweisung, und das Jeds & Sixaiwr als Abweisung ber n Frage erwarten follte, ba die Fürsprache der Anklage, techtfertigung dagegen der Verdammniß gegenüberfteht. hat fich aber bas Berhältniß wohl fo zu benfen : an wem Feinen Makel findet, ber tann von Menschen nicht ans t werden; wen Chriftus, burch deffen Bermittelung ber Die Welt richtet (Rom. 14, 10.), versöhnt hat und vertritt, wen irgend follte biefer verdammt werden? Ueber bas Itniß ber Auferweckung Christi zum Versöhnungstobe f. Benn Fr. auf Beranlaffung bes er degig rou 25. Die Meinung betämpft, daß die App. fich Chriftum nicht 4 im Himmelszelt gebacht hätten, sondern nur figurlich en, so hat dieses eine theilweise Wahrheit, aber auch nur Heilweise, f. über bergl. Ausdrücke meinen Romm. zum un die Hebr. 2. A. S. 99 ff. Daß für Christum der tel noch etwas Anderes ift, als der blaue Aether, zeigen

n wie Joh. 3, 13. 1, 52. B. 35. 36. Diefe objektiv ben Erlöfeten zugewandte Gottes kann ihnen weder durch Drangsale, noch auch ie steigernd B. 38. 39. hinzufügt — burch irgend etwas es abwendig gemacht werden; benn kraft dessen, der sie bt, überwinden sie alle gegnerischen Mächte (B. 37.). wir jedoch diesen bis jett noch nicht genau bestimmten erörtern, müssen wir darauf Rücksicht nehmen, daß statt

30 \*

rov Xo1500 einige Zeugniffe rov 9eov barbieten. 3war fud es nicht viele, cod. 7. 74. 76. 91., Matth. n. Schol, in 39. 42., Drig. zu ber St., Bafil. an einigen Stein. Theoph., Det. u. f. w., bennoch hat bie Beweisführung von Fr. Bahrscheinlichkeit, baß biefe Lesart, bie von ba Ebitoren nur Erasm. in ed. 5. aufgenommen hat, bie nie tigere fei. Bu ben äußern Beugniffen kommt nämlich cod. R. hinzu, welcher από της αγάπης του θεου της έν ΧριζωΊ hat, ber Bufat the ev X. I. tonnte aus B. 39. beraufgeton men fenn, jebenfalls liegt barin ein Beugniß für rov 3000: ferner ift zu beachten, daß B. 39., wo and the avanne mi Deov fteht, zur Unterftützung von B. 37. 38. bient, und mb hin erweift, daß ber dyannoag nicht Christus, sondern Gu ift, und ba fich nun wieder B. 37. auf B. 35. gurudbezich fo scheint es, daß auch bort rov Geov die urfprüngliche Leten war und mit rov Xo1500 vielleicht um bes 34. B. wild vertauscht wurde. Doch ift bie Frage, ob die Rudbeziehm von B. 39. auf B. 37. 38. fo logifch ftreng fei. Da jund bie dyann r. Seou ftattfindet dy Xoisw, fo ift ein 3benb ficiren ber Liebe Gottes und Christi und ein Vertauschen ben wohl möglich. So wird die Erlösung bald auf die zaois Xoxo zurückgeführt (f. zu 5, 15.), balb auf die zaois rov 3mi, wie bas Gericht bald Gott, bald Chrifto beigelegt wird, wie vorzüglich im 1. Br. Joh. die Beziehung auf Gott und af Chriftus fo häufig zusammenfließt. Bon größerer Bichigit ift bie Entscheidung ber Frage, ob ber Gen. 9600 als gen obj. «Liebe zu Gott» zu faffen fei (Drig., Chryf., Theod., Bel., Er., Seum.), ober ob mit den meiften Aelteren m Neueren der gen. subj. auzunehmen, fo daß von ber 8m Gottes zu uns bie Rebe wäre. Dieß Lettere wird man wi vorn herein voraussegen, ba, wie Den, fich ausbrudt, w Worte von B. 31. an diese Fassung vorbereitet habn. Aber einer gewiffen Dunkelheit des Sinnes, die alsdann de waltet, find die meisten Ausleger fich nicht bewußt geworden. In welchem Sinne hält es P. für bentbar, das die Triblat oder die nachher erwähnten Kreaturen die Gläubigen von m Liebe Gottes trennen können? Es liegt nahe, mit Calb., Rück., be 20. an das Bewußtseyn ber objektiv vorhandenen ĥί

wbe zu benken, in welchem ben, ber feine Erlöfung als eine wige weiß, tein noch fo bitteres Greigniß wankend zu machen s Stande ift \*). Aber wird nicht diese Auffaffung, wie aus prechend fie auch ift, ichon baburch zweifelhaft, bag ber 21v. ucht bloß von Gefahren und Trübfalen fagt, fie könnten ans von der Liebe Gottes nicht scheiden — wobei man aller= bings an das Bewußtseyn der Liebe benkt --- baß er dafs febe auch in Betreff aller andern Kreatur fagt? Und follte auch B. 37. bas Siegen burch ben - ober fraft beffen ber uns fo geliebt hat, ein Siegen burch das Bewußtfeyn feiner Liebe feyn? Es scheint nicht, und ift nun dort vielmehr von einem Siege burch bie Machtwirkung bes uns Liebenden bie Ree, fo scheint dieß auf die «Liebe zu Gott» zurüchzuführen. Benn nämlich die Machtwirfung Gottes in Christo bewirft, bas uns nichts von der Liebe Gottes scheidet, wie anders gefdicht dieses, als dadurch, daß er uns vor Abfall bewahrt, b. i. unsere Gegenliebe erhält? Freilich läßt sich ers wiedern, warum foll man aber jene Machtwirkung in etwas Anderem suchen als in der Macht, die eben das Bewußtseyn ba Liebe Gottes zu uns ausübt? (vgl. Baumg.). So ware ber Sinn: vom Bewußtsevn der Liebe Gottes kann uns nichts kennen, benn burch biefes Bewußtfeyn felbft widerftreben wir ber Bersuchung zum Zweifel und Abfall \*\*). Allein deutlich ausgebrückt ift biefer Sinn in B. 37. gewiß nicht. Immer leitet diefer B. auf den Gedanken, daß — falls das Scheiden ein

\*\*) Arttius: deinde percurrit res maximas, quae ad deectionem Bollicitare poterant pios — causae magnae sunt, # maier in nobis constantiae Dei dilectio suasor, qua nos diligit • Christo Jesu.

<sup>\*) &</sup>amp; al v.: qui enim persuasus est de divina erga se beneviența, potis est in gravissimis afflictionibus subsistere: quae homiaes ideo tantopere cruciare solent, vel quod Dei providentia contingere eas non cogitant, vel quod signa esse irae Dei interpetantur, vel quod arbitrantur se a Deo destitutos, vel quod nulim exitum exspectant, vel meliorem vitam non meditantur aut Nind simile. Animus vero hujusmodi erroribus purgatus facile remidebit et conquiescet. Porro sensus hic verborum est: quicquid Weniat, standum nobis in hac fide esse, Deum, qui nos semel imere suo complexus est, nunquam abjicere nostri curam.

Scheiden vom Bewußt feyn ber Liebe Gottes ift — die Ihle tigkeit der Liebe, wodurch dieses verhindert wird, eine von den Bewußtseyn selbst verschiedene sei. Sollte daher nicht das Richtige seyn, diesen Ausspruch im Sinne von 1 Kor. 10, 13. auszu legen? Bon der Liebe Sottes kann uns nichts trennen, dem krast seibe (oder krast der Liebe Christi) ordnet er alle Mächte der Welt so, daß sie dem gläubigen, ächten Christen zum Heil vienen, vgl. B. 28. 2 Kor. 6, 9. — Was schm die Frommen im alten Bunde erduldet, erdulden auch die Chris sten (Matth. 5, 12.), daher macht er von jenem Ausspruch Bis. 44, 23. Gebrauch.

B. 37. Allá, im Sinne von imo vero, führt die chie lute Biderlegung ein. Yneoverav, analog ben fonft von \$. geliebten compp. mit oneo, f. ju 5, 20., von Luth. gut übersett: «wir überwinden weit» \*). Die Lesart did im άγαπήσαντα ήμας hat ftarte Zeugniffe für fich: cod. DEFG, Bulg., Aeth.; für ben Gen. fprechen bie oriental. Beugen. Bu Gunften bes Aff. läßt fich anführen, baß fich ber Gen. eher erwarten ließ und baber nicht leicht in ben Aff. verwap belt werden konnte, andererseits konnte ber Aff. von folden eingeführt ober, wenn er burch einen Schreibfehler entstanden war, begünstigt werden, welche bie ayann r. 9800 von ba Liebe ju Gott verstanden (Fr.), val. Seml. und Roppe Was bas Subjett in dyannjoas anlangt, fo dürfte nach ben was wir vorher bemerkten, die Ansicht ben Vorzug verbienm, nach welcher Gott bas Subjekt ift. 3ft ber Aff. bie richige Lesart, fo fann berfelbe im Sinne bes Gen. genommen wa ben, vgl. zu D. 11., es fann aber auch ber Unterschieb go macht werden, daß durch den Gen. Gott als die dem Chriften immanente innerliche Urfache bes Sieges bezeichnet wird, but ben Aff. bagegen als ber äußere Beranlaffer bes Sieges, ba denselben durch Lenfung ber Umftände berbeiführt.

470·

<sup>\*)</sup> Beza unifdreibt: amplius quam victores sumus, quonian in cruce etiam gloriamur, nedum ut animum despondeamus. Aret.: Infinitis partibus superiores sumus, adeo ut interdum irrideant tyrannorum saevitiam, in faciem quoque redarguant imo provotent et alia insolita aliquando edant, ut hostes cum rubore cogantur abire. Chruf. vergleicht Apg. 4, 16.

B. 38. Roch höher hinauf fchwingt fich ber Ap. in feis er Buversicht; nicht nur feine Art ber Leidensmacht wie bie 3. 35. erwähnten, sondern überhaupt keinerlei Macht vermag as Liebesband aufzuheben. Mit gleicher Erhebung, wie bie es Ap. felbft, werden diese Borte von Orig., Chryf., iheob. fommentirt. Das erfte ber zweitheiligen Glieber ernnert noch an die vorher aufgeführten Leidensmächte burch Evraustellung des Iáraros vor Zwh; hätte nicht in dem 1. das Vorhergehende nachgeklungen, fo würde er wohl ζωή wangeftellt haben, wie er es 1 Ror. 3, 22. thut. Da fich n breien biefer zweitheiligen Satglieder ein Gegenfat findet, bunte bieg wohl auf ben Gedanken bringen, ein folcher Ges smfas finde auch in dem ovre dyyelor, ovre dozal ftatt, • daß jenes die bösen, dieses die guten Engel bezeichne, Die vorher Tod und Leben (Beng., Bolff); aber wenns skich fich nicht wird behaupten laffen (wie ich in den frühern Ausgaben gethan, auch De v.), das äpyslot ohne einen beummenden Bufay nie von den böfen Engeln ftehen könne, - der Gebrauch von aozai und esovoiai Cph. 6, 12. Rol. 2, 15. (1 Ror. 15, 24.) macht dieß zweifelhaft -- fo müßte boch bier ber Gegensatz angedeutet feyn. Dagegen würde ber Sprachgebrauch nicht hindern, nach dem Vorgange von Clem. Aler., mit Grot., Reiche bloß an boje Engel zu benken, weil nur bei diefen die Absicht einer solchen Trennung der Griften von Gott vorausgesett werden könne; da jedoch der h, hypothetisch spricht (Gal. 1, 8. 9.), und in dem, was er her nennt, nur das Moment der Macht hervorzuheben be= bichtigt, so ift wenigstens nichts, was bazu nöthigte \*). --Bire oure Suraueis nach oure agrai zu segen, so könnte lefes nur als Bezeichnung einer andern Engelordnung angeden werden, aber biese Stellung, welche das Wort in der Befd., bei Drig. an einem Drte, Chryf., Bulg. (baber uch Luth.) und vielen späteren minusc. hat, ift boch zu we= ig verbürgt. Lefen wir es nun mit ben überwiegenden Auto= itaten A B C D E F G hinter ours µéllorra, so ließe

<sup>\*)</sup> Orig. fagt: ait Paul. hyperbolice; non solum per ea, quae Ceidere possunt, sed ne per ea quidem, quae evenire omnino non Ossunt, ullo pacto a Dei caritate deflectimur.

es sich an diefer St. nur halten, wenn man ihm, wie aus verfucht worden, eine andere Bed. beilegte (GlodL: « Bm: ber », Mey.: «Rräfte im Allgemeinen»). Aber es laft få eine paffende andere Bed. nicht auffinden, ber Sprachgebruch «Rräfte» für «Engel» ift bei ben gelleniften, im Rabbin., En, felbft im Samaritan. - 1200, 5 m 2m H - fo fint baß an einen andern zu benfen willfürlich mare, und unte allen Umftanden würde immer noch der Anftos zuruchleba, daß wir hier fein zweitheiliges Bereglied hatten: es mb ftcht daher ber ftarte Berbacht ber Unachtheit biefer Borte mb erhält bie größte Unterflugung burch die fehr große Berfin benheit in ben Uebersepungen und bei ben Batern, inten Ephräm Syr. ovre aprai ovre elovoiai, ovre eren τα οίντε μέλλοντα, ούτε δυνάμεις ούτε άγγελοι lieft, 81 fil.: ούτε άγγελοι ούτε άρχαι, ούτε έξουσίαι ούτε ivápeis u. f. w. Man wird alfo annehmen muffen, das om duvaueic, ba es gewöhnlich mit den andern Engelflaffen m bunden gefunden wird, von Abschreibern hinzugesett wurde m nachher burch Irrthum an eine falfche Stelle gerieth.

B. 39. Evezõra, µéλλοντα, öipopua und sádos ie Dimensionen der Zeit und des Raumes, dienen zur umfassen sten Bezeichnung des Alls der Dinge, so daß es unzulässes ften Bezeichnung des Alls der Dinge, so daß es unzulässes fie auf die Weise einzuschränken, wie die Mehrzahl der Ertärer es gethan hatz allerdings aber will der Ap. diese Termin konfret genommen wissen, so daß Luth. richtig «Gegenwärtiget, Zufünstiges, Hohes, Tieses übersett. Daß xrioze hier nicht die Schöpfung, das Universum bedeuten kann, als wollte Pauss sagen: «und wenn noch eine ganz andere Schöpfung nehm der sichtbaren und unsichtbaren vor uns auftauchte» (Chryl. Thom. Aqu., Glöckl.), läßt sich aus dem ris erweisen; riors bezeichnet die einzelne Kreatur (1 Petr. 2, 13.), werden die voraugehenden Termini konkret genommen, so liegt in diestafs sung um so weniger eine Schwierigkeit. — Die Vermittung der Liebe Gottes zu uns findet in Christo statt, Rap. 5, 56.

# Paraphrafe von Rap. VIII.

Wenn dem nun so ift (wie am Schluß von K. 7. gesagt wurde), so if tim Berdammung über denen, die in Christo find, denn das Princip des Geistes det 28as hat in Christo Jesu euch von dem Principe der Sunde und des Todes befreit. Bes nislich dem Geses, insofern es durch die ungeistliche Natur des Menschen geschwicht, w Rap. VIII.

Blich war - Gott hat burch Sendung feines Cohnes in einer der fünblichen Menfchens itur abnlichen Menfcheit, und um die Gunbe aufzuheben - infofern er in biefer natur t reine Menfcheit barfiellte - bie Gunbe in ber menfolichen Ratur verurtheilt und abtthan, damit die Forderungen des Gefeses in uns (in benen nunmehr der Geift Chrift a Bandel beftimmt) volltommen erfüllt werben. Bir wandeln nämlich geiftlich, ba it nach Leben und Frieden trachten und folches nur burch bas geiftliche Trachten bewitt wird. Das ungeifiliche Trachten ift ja - ba es bem Gefese Gottes fic nicht unterwift und auch fich nicht zu unterwerfen vermag - eine Feindschaft gegen Gott, und bie in einem ungeiftlichen Zuftande find, können des Bohlwollens Gottes nicht theilhaft werben. 3br aber feib nicht mehr ungeiftlich, fondern geiftlich, wenn anders ber Geift Got= tts auf bleibende Beife in euch waltet. Ber aber ben Geift Chrifti nicht hat, gebort Im auch nicht an — wenn bagegen Christus in euch Wohnung gemacht hat, fo ift zwar jest noch in Folge der Gunde ber Leib eine tobte unvertlarte Maffe, mahrend ber Geift b die Gerechtigteit icon Leben ift; wenn jedoch der Geift in euch wohnt, der Chrifti fteblichen Leib unfterblich machte, fo wird der, welcher dies bei Chrifio that, auch eure ferblichen Leiber mit Lebenstraften erfullen, traft feines euch inwohnenden Geiftes. -Dum find wir benn verpflichtet, meine Bruber, nicht im ungeiftlichen Ginne, um unand ju leben, denn bann find wir bem Tobe verfallen; wenn ihr aber burch ben Geift bef Leibes Trieb ertobtet, bann betommet ihr am Leben Antheil. Rur folche nämlich, We unter bem treibenden Einfluffe des Geiftes fteben, tonnen Rinder Gottes genannt wien, ba ja Rinder ihres Baters Seift haben muffen. Der Geift nämlich, welchen ihr enefangen habt, ift ja nicht ein Geift bes Ruechteszuftandes, fo das ihr auch unter dem mm Bunte euch furchten mußtet, vielmehr habt ihr ben Geift bes Rindeszuftandes mpfengen, ihr tonnet frei und unerforoden rufen: "Bater." Der gottliche Seift felbft lest in ben Liefen unferes Geiftes burd ein unausfprechliches Gefuhl tindlicher Buverfict bes Beugnis ab, welches wir aus Gottes Wort entnehmen, das wir Gottes Rinder find. Am haben Rinder auch Erbrecht, fo find wir Erben Gottes zugleich mit Chrifius, falls wir nämlich wie er leiden, um auch wie er verherrlicht ju werben. - Duffen wir auch jest noch leiden, fo bin ich boch überzeugt, baß diefe Leiden in teinem Berhaltniffe fichen gu bet jutunftigen herrlichteit. Erwartet boch bie gespannte Schnfucht ber Schöpfung bie Preiste ber Enthullung ber Gottesfohne. Es ift namlich bie Schöpfung - nicht freiwillig, forbern wegen beg, ber fie unterwarf - einem vergänglichen Buftanbe unterworfen wor-In mit hoffnung auf die Butunft; benn fogar die vernunftloje Schöpfung wird befreit werden von bem ihrer Inlage miberftrebenben tnechtifchen Buftanbe bes Berberbens, und ften Intheil erhalten an bem Buftande ber Freiheit, beffen bie Rinder Gottes in ihrer Bettierung theilhaft merten follen. Bir wiffen nämlich, bag bie gefammte Ratur allgu= nal feufst und Wehen emrfindet Sahrhunderte lang bis zu biefem Augenblid. Sa auch Mr, obwohl wir bereits die erften Grenden bes Geiftes empfangen haben, auch wir feufs In thef in unferm Innern, bie volle Kindfcaft erharrend, wann auch unfer Leib ber Er-Wing wird theilhaftig geworden fenn. In ber Beife ber hoffnung namlich haben wir bie Ertifung empfangen. Run ift bas Gehoffte, wenn man es ficht, nicht mehr Gegen= find ber hoffnung; wenn wir nun hoffen, was wir nicht feben, fo geziemt fich, es mit Stenthaftigteit abzuwarten. Aber wenn wir in unferm Glauben fowach find, fo tommt mi auch ber Beift ju Gulfe, benn mabrend wir in unfern Rothen nicht wiffen, mas und mie wir beten follen, fo treibt ber Geift in uns Seufger hervor, die wir nicht in Borte Fiften vermögen, die dann ein ftellvertretendes Gebet für uns find. Und ob fie in the nicht gefast werben tonnen, fo verfteht boch ber herzenstundiger ben Ginn bes Scikes, und - wie follte er nicht, ba ber Geift nach Gottes Ginn bie heiligen vertit? - Ueberdies miffen wir, bas benen bie Sott lieben, auch XUes zum Guten mitmitten muß, ben nach gottlichem Befchluß Berufenen; benn bie, welche Gott noch vor er Beit als geeignet ertannte, bie hat er auch vor ber Beit bestimmt, in bas Bilb feines Stines vertlart ju werben, fo bas er ber Erftgeborne unter vielen Brubern fei, und We er vor ber Beit bestimmt hat, bie hat er auch berufen, und die er berufen hat, die het er auch gerecht gefrrochen und hat fie bamit auch icon ber Berherrlichung theilhaftig Made. Bleibt uns nun wohl Größeres ju wünfchen übrig? 28enn Gott für uns ift, te tann bann noch etwas gegen uns ausrichten? Der boch feines eigenen Sohnes nicht gefont, fonbern ihn für uns XIIe gum Beften gegeben, wie follte er nicht mit bem Gefchent alles Andere uns ichenten ? Bermag Semand die Auserwählten Gottes angullagen ?

Bott ber Richter felbst fpricht fie frei; vermag Semand fie zu verbammen? Ebriftns het burch Sob und Auferfichung die Sünde hinweggenommen, fist nun felbst zu Gottes Andten und vertritt und. Wermag eine Geschr oder irgend eine Macht uns von ber Eche Gottes zu trennen? In allen Geschren fiegen wir vielmehr weit, traft deffen, ber mi geliebt hat. Denn ich habe die Ueberzeugung, das benen, die Gott lieben, alle Dieg zum Beften dienen muffen, so das nichts mehr im Stande ift, uns von der Liebe Getta in Ebrifto loszureißen.

# Rapitel IX.

So hat ber Ap. bie Rothwendigteit und zugleich bie Größe ber drittige Beilsauftalt bargelegt, bas aber fo Benige von Serael baran Antheil erhalten baten, erregt bas Bedenten, ob nicht bie von Gott feinem Bundesvolle gegebene Berbeifum m nichte geworden fci (B. 6.). Diefem Ginwande begegnet er in bem Abfchnitte R. 9-11. und wir haben uns bier ben Bufammenhang und Fortfcpritt biefes Abfchnittes ju mo gegenwärtigen \*). Es fcmerst ben Xp. tief, bas ein fo großer Theil Israels von Wert Gnadenanftalt Gottes ausgefcbloffen bleibt, boch ift barum bie Berbeißung noch nicht u nichte geworden [vgl. das abnliche Bebenten R. 3, 3.]. Bon Anfang an bat die gonlie Berheißung nur bas rechte Israel vor Xugen gehabt , und ichon in ber aufern Dietratie murben nur bie auf bem Bege munberbarer Beugung entftandenen Rachtennen Abraham's, die Rinder Ifaat's, als Bundesglieder angesehen. Ja unter diefen wute wieder bem Satob vor bem Gau bas Erfigeburtsrecht mit allen feinen Gegnungen u ertannt, ohne auf beiderfeitige Berte Rudficht ju nehmen. Bon Geiten Gottes liet bierin tein Unrecht, benn Erbarmen ift ber leste Grund, wenn er Jemand Bouthet erweift, nicht aber ein Bo'len und Laufen bes Menfchen. Bie Mofes nicht burg fen Gottes Billen gemäßes Bollen und Laufen, fonbern aus reinem Erbarmen Beblibt empfängt, fo verhartet Gott andererfeits bas ihm miderftrebende Bollen und Laufen eines Pharae, und macht ihn in biefer feiner Berbartung zum Bertzeuge feiner eigenen Breherrlichung. Go erweift fich Gott als unabhängig vom menfchlichen Bollen, wem t fcanet und wenn er über ben Biberfeslichen die Berhartung verhangt. Mit Gott ten ber Menich Darüber nicht rechten, benn wenn es auf Gottes Recht antommt, mut bet Menfch fich Alles gefallen laffen. Sat er aber nicht ftatt bes Rechtes bas Erbarmen rich lich walten laffen, wenn er es zunächft an ben Gefagen bes Borns felbft erweift, inden er fie mit Langmuth trug, und wenn er bann bie Gefaße bes Erbarmens nicht blej et ben Juben, fondern aus allem Bolte fich berief, wie er bieß auch fcon vorher burch bie 90. pheten verfundigt hat? (R. 9, 1-29.). 2Bie fteht es nun? burd ben Unglaubenif ein Theil ausgefchloffen. Nicht an Gott hat es gelegen, benn es ift ihnen je w Evangelium gepredigt worden, und vorherverfundigt, bas das Gott entfremdete Bolt gerufa, bas unglaubige Serael aber verworfen werden follte (R. 9, 30. 10, 21.). Sat nut ebr beshalb Ibrael aufgehort, Gottes Bolt ju fenn? Dimmermehr! Es ift ja in biefn 3tt eine nicht geringe Anzahl in bas Reich Gottes aufgenommen worden, aber freilich mut ausermahlte Schaar berjenigen, bie auf bem Bege ber Gnabe und nicht ber Berte ben Eintritt fuchen, die Uebrigen aber hat Gott ber Berftodung übergeben, ber fie fic fot big gemacht haben (R. 11, 1-10.); doch hat an ihrem Falle Gott nicht feine Frude, ibr Anftos wird burch feine Gnade nur bie Beranlaffung eines Gegens. Shr Lufte bringt namlich das geil ju ben Beiden, und wenn am Ende die Daffe ber Beiden eine gegangen ift, fo wird auch gang Jerael felig. Gie find Bundesvolt nach einem Befoluff. ber von Seiten Gottes teiner Zenderung unterliegt. Go find fie allgumal, geiben mb Suben, dem Unglauben preisgegeben, mit der endlichen Abficht, fich Aller ju erbarmen.

\*) Bgl. Ufteri in bem Ubschn. ή χατ' έχλογήν πρόθεσις του θεού, paulin. Lehrbegr. 6. 265 f. 4. L. idige Liefe ber Beisheit und Ertenntnis in Gottes Begen! Beicher Menic vermag ar ju rathen ober ju hindern! Er ift ber Anfang, das Mittel und das Ende aller Dinge.

Der Rero bes Streites zwifchen calvinifder und remonstrantifc - lutherifder Aufmang biefes Abichnittes liegt in der Frage, ob ber Ap. bier von der Breiheit Gottes andle, ben Glauben ju geben, wem er will, ober bie Gerechtigteit und Sheiltabme am Gottesreich ju fcenten, wem er will, wie biefes in ben Acta Syn. berdrac. Remonstr. ausgesprochen wird: Ubi enim loquitur scripture ad hunc mohum, fidem dari ex aut non ex operibus? Ubi aut quando haec quaestio mota mt? Contra scriptura N. T. passim, et inprimis epistolae Faulinae, abunde agunt le imputando institiam. Gerner find bie swei Gape im Auge gu behalten, welche Rel. nach ber analogia fidei jeber Unterfuchung über bie Prateftination als unumftöge iche Ariome voranzuftellen verlangt: 1) quod Deus non sit oausa peocati, 2) quod promissio universalis (C3. 33, 11. 1 Xim. 2, 4. Xit. 2, 11. Rom. 5, 18, 19. 2 Petr. 1, 1.). - Fur bie bogmatifche Interpretation bes Rap. auf reformirter Geite vgl. unter be Gregeten Galo., Bega, Parcus, unter ben Dogmatitern Polanus, Syll. disient., Mard exerc. ad N. et V. T. Exerc. IV., Marefius in ber hydra Sociaiasimi III. G. 485 f. 501 f., von Geiten ber lutherifden Theologie Calov und Bals Dain als Anterpreten und Gerhard als Dogmatifer loc. theol. 1. 1V., die umfichtige uminianifche Interpretation lernt man am besten tennen aus ben Acta Dordracena Remenstr. und Limbord ju dem Abfonitt. Aus neuerer Beit gehort hieber bie mit Geift Michene Schrift: Berfuch einer dogmatifch=bermeneutifchen Entwidelung bes 9. Rap. Brief an bie Romer von Bed 1839. Steubel Rachweifung ber in Rom. 9. liegen= ba Gape, als ju Gunften eines unbedingten Rathiculifes Gottes nicht deutbare, in ber Winger Beitfchr. für Theologie 1836. . 1.

### Inhaft und Theile.

1) Mein Schmerz über Israels Ausschließung ist groß, benn fie ind meine Bolksgenoffen, sie sind von Gott hoch gewürdigt, B. 1-5. 2) Gottes Verheißung ist barum nicht zu nichte geworden, benn er hat de Nacht, zu bestimmen, wer zum wahren Israel gehöre, B. 6-13. 3) Steht es burchaus bei ihm, wem er Wohlthat erweisen will, so liegt beim keine Ungerechtigkeit, alle göttliche Wohlthat ruht in seinem Erkumen, und kommt es auf sein Recht an, so kann er aus dem Meniem machen, was er will, B. 14-21. 4) Er hat aber sein Erbarnen reichlich genug erwiesen, wenn er die Gesäpe bes Jorns langmuthig Ty, und ben Gesäpen des Erbarmens aus Juden und heiden ben Reichim seiner herrlichkeit zu Theil werden ließ, B. 22-29. 5) So liegt 16 ber Grund ber Ausschließung Israels lediglich in seinem Unglaun, S. 30-33.

# ) B. 1—5. Mein Schmerz über Israels Ausschliefung ift groß, denn fie find meine Volksgeuoffen, fie find von Sott boch gewärdigt.

B: 1. Es ift befannt, welche Feindschaft sich ber Ap. i ber ftrengeren judenchristlichen Partei durch seinen Gegens b gegen die Rechtscrtigung aus dem Gesetz zugezogen (Apg. , 21.), ja daß er von ihnen geradezu als ralavos bezeichnet urbe, wie dieß schon aus dem 2. Brief an die Korinther hers porgeht, nach der Anficht Baur's auch aus den Clementinen und felbft aus einer St. des driftlichen Geschichtschreibers von jübischer Abtunft hegefippus (Tubing. Zeitschr. 1831. 5. 4. S. 172.), über welche jeboch Reander eine andere Aufdt hat, f. Rirchengeschichte Th. 3. S. 1139. g. A. Da nun ba vorangegangene bogmatische Theil abermals die Kraftlosigfet bes Gefeges zur Rechtfertigung mit folchem nachbrude gezigt hatte, und ba ber 21p. im Begriff ftanb, ben fattifchen Ausschluf Jeraels vom Gottesreich auszusprechen \*), fo lag hierin für im bie Aufforderung, nicht minder nachdrücklich zu bezeugen, bi er nichts besto weniger bem jubischen Volke noch mit ganja Bergen zugethan fei, und wie wahrhaft biefe Gefühlsäußerm gewesen, tritt auch noch im Berfolge nachbrudlich hervor, 1. 8. 10, 1. 11, 14. - Er Xoico bezeichnet bas Glement, n welchem fich bas Bewußtfeyn bes Berf. bei biefer Berficherug bewegt (Rav. 14, 14. 2 Ror. 2, 17. 11, 10. 12, 19.). Die Borte als Eidesformel zu nehmen (Beng., Röff., Rölln, Reiche), ift auch schon sprachlich unzulässig, ba zwar nach bem Hebr. I VII im N. T. duosal er reve vortomm, baraus aber noch nicht geschloffen werden fann, bag auch # reve, für sich gebraucht, eine Eidesformel abgegeben habe. Noch weniger zu rechtfertigen ift es, wenn Griesb., Rnaph, Roppe auch er nr. ayiw als Eibesformel genommen wiffa wollen, da es sich so natürlich an ovupapropovons auschlicht, indem ja auch das Gewiffen noch eine trügliche Norm blebt, fo lange es nicht vom Geifte Gottes, bem Principe ber obich tiven Wahrheit, ganz erfüllt ift (vgl. 1 Ror. 4, 4.) \*\*). Du σύν auch hier im verb. comp. feine volle Bed. behalte, mitte freilich erwiefen feyn, wenn man mit Dey. und Fr. als Sim annehmen dürfte: «mit mir», b. i. «übereinftimmend mit mit,

<sup>\*)</sup> Des Ap.'s Rebe ift also, was bie Rhetoren eine προπαγαίησις, deprecatio nennen, f. Ernefti Lex. rhetor. Gr. S. 294.

<sup>\*\*)</sup> Ueberdieß wurde noch zu beweisen seyn, daß ein Eib bei ben heiligen Geiste gebrauchlich gewesen, benn wenn Begetius de ro militari II. 5., worauf Staublin, vom Gibe S. 70. verweift, von einen Eibe der christlichen Solbaten bei Gott, Christo und bem heiligen Geiste spricht, so ist bieses eben nur ein Gib bei bem breisinigen Gotte.

Liefe ber Beisheit und Ertenntnis in Gottes Begen ! Beicher Renfc vermag rathen ober ju hindern! Er ift ber Anfang, bas Mittel und bas Enbe aller Dinge. Der Nerv bes Streites zwifchen calvinifder und remonstrantifc - lutherifder Aufbiefes Abichnittes liegt in ber Frage, ob ber Ap. bier von ber Freiheit Gottes , ben Glauben ju geben, wem er will, ober bie Gerechtigteit und Theils e am Gottesreich zu ichenten, wem er will, wie biefes in ben Acta Syn. ac. Remonstr. ausgefprochen wird: Ubi enim loquitur saripture ad hunc mofidem dari ex aut non ex operibus? Ubi aut quando haeo quaestio mota Contra scriptura N. T. passim, et inprimis epistolae Faulinae, abunde agunt . putando instiliam. Berner find die amet Gape im Auge zu behalten, welche nach ber analogia fidei jeber Unterstuchung über die Pradefination als unumftoge tiome voranzustellen verlangt: 1) quod Deus non sit oausa peccati, 2) quod sio universalis (21. 33, 11. 1 Sim. 2, 4. Sit. 2, 11. Rom. 5, 18. 19. 2 Petr. - Fur bie begmatifche Interpretation des Rap. auf reformirter Geite vgl. unter igeten Calv., Beza, Pareus, unter ben Dogmatitern Polanus, Syll. die-Mard exerc. ad N. et V. T. Exerc. IV., Martfius in ber hydra Sociaia-II. G. 485 f. 501 f., von Geiten ber lutherifden Theologie Calov unb Bal-18 gnterpreten und Gerharb als Dogmetiter loc. theol. 1. 1V., bie umfichtige tifche Snjerpretation lernt man am besten tennen aus den Acta Dordracena Reund Eimborch ju bem Abichnitt. Aus neuerer Beit gehort hieber bie mit Geift ene Corift : Berfuch einer bogmatifch = bermeneutifchen Entwidelung bes 8. Rap. f an bie Romer von Bed 1839. Steubel Racweifung ber in Rom. 9. liegene, als ju Gunften eines unbedingten Rathfoluffes Gottes nicht beutbare, in ber c Beitfchr. für Theologie 1836. . 1.

#### Inhaft und Theile.

1) Mein Schmerz über Israels Ausschließung ist groß, benn fie eine Volksgenossen, sie sind von Gott hoch gewürdigt, V. 1-5. tes Verheißung ist darum nicht zu nichte geworden, denn er hat icht, zu bestimmen, wer zum wahren Israel gehöre, V. 6-13. Het es durchaus bei ihm, wem er Wohlthat erweisen will, so liegt Eeine Ungerechtigkeit, alle göttliche Wohlthat ruht in feinem Ert, und kommt es auf sein Necht an, so kann er aus dem Meniachen, was er will, V. 14-21. 4) Er hat aber sein Erdarichtich genug erweisen, wenn er die Geschüche von Langmuthig tud ben Geschüchen bes Erbarmens aus Juden und heiden den Neicheiner herrlichkeit zu Theil werden ließ, V. 22-29. 5) So liegt is Grund der Ausschließung Israels lediglich in seinem Unglauk. 30-33.

. 1-5. Mtein Schmerz über Israels Ausschliefung groß, denn fie find meine Volksgenoffen, fie find von 't hoch gewärdigt.

B: 1. Es ift bekannt, welche Feinbschaft sich ber Ap. er ftrengeren jubenchristlichen Partei durch feinen Gegens jegen die Rechtscrtigung aus dem Gesetz zugezogen (Apg. 1.), ja daß er von ihnen geradezu als Advos bezeichnet 2, wie dieß schon aus dem 2. Brief an die Korinther hers

flärt (Matthiä §. 509. 505. Rühner §. 821. A. 1. 2.) ober bas 3mp., als unvollendete Beit, beren Bollenbung von Bedingungen abhängig, ju faffen «ich wollte, wem es erlaubt wäre» (Bernh. Syntar S. 373. Rühner §. 438.). Die erstere Erflärung bei Reiche, be 28., De v. an In 25, 22., Die lettere ichon bei Bhot. \*), dann bei Fr., m auch be 20. neigt fich babin, ihr ben Borgug zu geben, ohn jedoch Gründe anzuführen. Es fpricht für fie der Umftab, daß eBoulouni, nuzounv in Beispielen vortommt, wo be Bunfch nicht als ein völlig negirter, fondern als fortbauente aebacht werden muß (Gal. 4, 20. Apg. 25, 22., vgl. Biner 6. 42. 2.); an diesen Stellen und auch hier benkt man ich am beften bas 3mp. als Bezeichnung bes von Bedingungen abhängigen Bunfches \*\*). - Avagnua und avagena be zeichnen beide ein Beihgeschent für bie Götter; bie Behauptm ber Atticiften, daß jenes attische, Diefes belleniftische Sond bung fet, hat Lobed in ben Paralip. II. S. 391. auf's Reu gegen Schäfer gerechtfertigt. Nun wurde ben Göttern den auch bas Verbammliche geweiht, um es nämlich zu verbeiten, baber entspricht in den LXX. avadeua dem hebr. 34 7, 1. 12., und fo auch im N. T. Gal. 1, 8. 9. 1 Ror. 12, 3. 16, 22, val. Avg. 23, 12. 14. Mtth. 26, 74. nämlich bezeichnet bis was Gott nicht nahen barf, bas Profane, welches eben banm ber Bernichtung bestimmt ift; von ber bloßen Ausschlichung fommt es nirgend vor, auch Esr. 10, 8. behält es feine Ba Die Formel avageua and t. Xoizov leitet nun am naturit ften auf bie Annahme einer constructio praegn., vgl. xarapyeio Jai anó R. 7, 2. Gal. 5, 4., fo daß der Sinn nur bet for

\*) Phot. unterscheidet es ausbrücklich von ευχομαι und fogi: ηὐχόμην, εἰ ἐνεχώσει, εἰ ἐνεδέχετο, εἴ τίς μοι ταύτην ἐδίδω τὴν αἴρεσιν κ. τ. λ.

\*\*) Roppe, Kölln. und auch noch Ruct. meinen, daß auch für är fehle, aber es ift bei den Philologen anerkannt, daß zwischen έβουλό μην und έβουλόμην äv der Unterschied statt findet, daß jenes den Bunk als einen erreichbaren und barum auch noch in der Gegenwart fortbauernden, dieses als einen in der Gegenwart unerveichbarn bezeichnet, so daß P., wofern er feinen Wunsch als einen bedingungsmilt noch vorhandenen bezeichnen wollte, juzouns ohne är fchreiben mußt, voll. die Beispiele bei hermann de particula är Opusc. IV. G. 61 f. meiner ausbrücklichen Berficherung.» Dagegen wird tref= von Rück. bemerkt: «aber nicht mit ihm gab das Gen das Zeugniß, sondern ihm selbst verhalf es zu der Zuht, daß er ohne Selbsttäuschung die Wahrheit rede.» Wir n also das comp. auch hier so fassen, wie wir es 2, 15. ten; in diesem Falle, wo vom Gewissen die Rede ist, auch noch die Redensart obroede uoe, conscins sum

verglichen werden, welche ursprünglich gleichfant ein 28 und ein bewußtes Ich im Menschen seste — man fagen, das immanente Princip des Secor und den sub-11 Menschengeist — und im Zusammenstimmen von beis 28 Kriterium der Wahrheit fand.

B. 2. Ore bezeichnet das Objeft, auf welches jenes its gerichtet ift, vgl. 2 Kor. 11, 10. und dieselbe koncise ucoweise mit Sre in andern Verbindungen, wie Joh. . 9, 17. Matth. 16, 8.

B. 3. Bestätigung feines Schmerzes burch bie Versiches baß er ber arößten benkbaren Selbstverleuanung für 36. Thig fenn würde. Ueber aurds syd - welches nach sb., Lachm. mit cod. A B D E F nicht nach nerofondern nach arabena eiras ju stellen - und deffen afis an biefer Stelle f. ju 7, 25. Hozóunv von ber 3. optabam übersett (banach Luth.), und von Mehreren , Abal., Heum.) als Brat. auf einen ehemaligen, - Zeit feines Pharifäismus vom Ap. gehegten, Bunfc n; henm.: «ich bin tief betrübt, benn ich habe ges ht, daß ich durch einen Bann möchte genöthigt werden, eind Christi zu fenn und zu bleiben.» Da jedoch svyóauch optativisch genommen werden kann, fo würde bann o weniger ein nore fehlen (herv. schiebt lamdudum auch würde ber Aor. ftehen, und überdieß erwartet man für seinen gegenwärtigen Schmerz einen gegenwärtigen ts. Bielmehr ift das Imperf. hier, Gal. 4, 20. und 25, 22. entweder aus dem flassischen Sprachgebrauche Maren, nach welchem die Sprache ben Bunsch, ber in Begenwart nicht ausführbar ift, als einen vorübergeganges bezeichnet und in die Bergangenheit verlegt, wie man έχοην, προσήχεν u. f. w. = oportuit, debebam ers

Rap. IX. B. 3.

flärt (Matthiä §. 509. 505. Rühner §. 821. 2.1.2) h ober bas 3mp., als unvollendete Beit, beren Bollening Se von Bedingungen abhängig, ju faffen «ich wollte, mu h es erlaubt ware» (Bernh. Syntar S. 373. Rühner (44). İm Die erftere Erflärung bei Reiche, be 20., Des ut ¢Φ. 25, 22., bie lettere fchon bei Bhot. \*), bann bei gr., lan auch be 2B. neigt fich babin, ihr ben Borgug zu gebm, im 6hr jedoch Gründe anzuführen. Es spricht für sie der linken finia, baß Boulouny, nozóuny in Beifvielen vortommt, wi **E**qui Bunfch nicht als ein völlig negirter, fondern als forbennie 1 år gebacht werden muß (Gal. 4, 20. Apg. 25, 22., val. Bina Man 6. 42. 2.); an diefen Stellen und auch hier bentt mit **İ**ni, am beften bas Imp. als Bezeichnung bes von Bidigm **H** 201 'Aνάθημα und ανάθεμα b abhängigen Bunsches \*\*). ξīm zeichnen beide ein Beihgeschent für die Götter; bie Behamm han i ber Atticiften, daß jenes attische, Diefes helleniftische Ent 6m bung fet, hat Lobed in den Paralip. II. S. 391. aufs & like gegen Schafer gerechtfertigt. Nun wurde ben Bottern # ma auch bas Berbammliche geweiht, um es nämlich ju verbrit 8im baber entspricht in den LXX. avadeua bem bebr. on H **N** 1 7, 1. 12., und fo auch im N. T. Gal. 1, 8. 9. 1 Ror. 12, 3. 16,2 Ru pal. Apg. 23, 12. 14. Mtth. 26, 74. Drn nämlich bezeichnt er( was Gott nicht nahen barf, bas Brofane, welches eben m Öul ber Bernichtung bestimmt ift; von der bloßen Ausschlich Ne 310 kommt es nirgend vor, auch Esr. 10, 8. behält es feine D Die Formel avaseua and t. Xo1500 leitet nun am nation **İ**pri ( N ften auf die Annahme einer constructio praegn., vgl. mit Xie γείσθαι από R. 7, 2. Gal. 5, 4., fo bag ber Sinn nur baf

\*) Dhot. unterscheidet es ausbrücklich von ευχομαι un with un ηθχόμην, εί ενεχώρει, εί ενεδέχετο, εί τις μοι ταύτην έδίδα with algeouv x. τ. λ.

\*\*) Roppe, Kolln. und auch noch Rud. meinen, baf end is är fehle, aber es ift bei den Philologen anerkannt, baß zwischen im unv und epoulounv är ber Unterschieb statt findet, daß jenes ben But is als einen erreichbaren und barum auch noch in ber Gegenwät fortbauernben, biefes als einen in ber Gegenwart unerrichter bezeichnet, so baß D., wofern er seinen Bunsch als einen bedingungtet noch vorhandenen bezeichnen wollte, nurvounv ohne är fchreiben aus gl. die Beispiele bei hermann de particula är Opusc. IV. 6. 61 ka

efem natürlichen Momente fommt nun aber bas höhere hinzu, 18 nahe Verhältniß gerade bieses Bolkes zu Gott. Das ge= lufte xal und das mehrmals wiederholte ar giebt der Rede ne erhöhte Bewegung. Die Prärogativen bestehen in ihrem lamen, in fechs Privilegien, die ihnen von Gott verliehen, n ben ausgezeichneten Mitgliedern, welche bas Bolt zu den fulgen jählt, und unter biefen Christus. Der Name Iooankng ift ehrenvoll, insofern er auf die Benennung « Gottes= dinpfer » 1 Mof. 32, 29. zurüchweist, vgl. 2 Kor. 12, 29. Bill. 3, 5. Joh. 1, 47. Der Begriff ber Sohnfchaft von u alttestamentlichen Theofraten wie alle anderen, die fie mit m neutestamentlichen Theofraten gemein haben, natürlich mit mingerem Umfange des Gehalts prädicirt, und vornehmlich m bas äußere Berhältniß ber Angehörigkeit und des Schutes fibranft; Jorael wird ber Erftgeborne Gottes genannt 2 Mof. , 22., Gottes Sohn 5 Mof. 14, 1. Bas die Frage an= ngt, ob dóza ein allgemeines Prärogativ bezeichne, oder nen einzelnen Vorzug, so fehlt es zu ihrer Entscheidung an vingenden Gründen. Das Erstere, das damit nur im Allge= einen die Herrlichkeit Israels ausgedrückt wäre, glaubt Fr. naus mit Rothwendigfeit fchließen zu durfen, daß bas der 5a beigeordnete vio θεσία offenbar ein fehr umfassendes Pra= fat fei, indem ja die Adoption der Grund der gleich nachher wähnten Borrechte und Burden fei, die doga aber faffe bic= iben in ben allgemeinen Begriff ber Majeftät zufammen. witte nun bie Aboption bei ben altteftamentlichen Theofraten efelbe Bebeutung, wie bei ben Chriften, fo wäre auch biefes rgument anzuerkennen; ba jedoch von keinem bestimmten Mos ente ber Annahme bes Bolfs zur Kindschaft bie Rebe ift - wie etwa ber Aft ber Gesetgebung fich als ein folcher Mo= ent hätte fassen lassen — ba bas Präbifat «Kinder Gottes» m Bolke nur sparfam und mehr in zufälliger Beife beigelegt ird, fo laßt fich auch nicht fagen, daß der Ap. die vio Seoia >thwendig als den Grund aller fpeciellen Borrechte hatte bes ichten müffen. Ebenso wenig fann man auf ber andern Seite it Rüd., Mey. urgiren, daß die dosa beshalb etwas Spe= ielles fei, weil alle übrigen Brärogativen speciell find, denn i tonnten auch bie erften beiden mit allgemeinerer Bedeutung 31 Tholud, Romment. 3. Rom. Br.

vorangestellt feyn. Bir wagen bienach nicht zu enticheiden heißt dosa nichts weiter, als bie Dajeftat, fo giebt man ibn am besten eine Beziehung, welche ber Rindschaft verwandt it. nämlich eine Beziehung auf die Auszeichnung Israels mit bas nahe Berhältniß zu Gott, wie fie in 5 Dof. 4, 7. 3 licat, und namentlich wird man dann Bf. 147, 19. 20, w gleichen können, wo ber Befit ber Gesetgebung als Anstis bes nahen Verhältniffes ju Gott angegeben wird; in bicm allacmeinen Sinne wird das Wort erflärt von Efte. Gel. Rölln., Bed, Fr. Glaubt man eine fpecielle Brärogenie barunter verstehen zu muffen, fo benft man bann am richtigen an bie mergen über ber Bundeslabe - auch 1 Sam. 4, 22 unter bem בבור ישיבאל nicht bie Bundeslade felbft ju verficien (wie Beza, Pisc., Grot.), fondern bie Schechina, M. Bebr. 9, 5. — Ai dia 9 yxal tann nicht bie Gefetigien bezeichnen (Beza, Pisc., Grot., Seml.), auch icon be halb nicht, weil biefe ohne Zweifel in ber vouo 9 sola mit eine begriffen find, sondern nur — den wiederholten Bund ber m fcbiedenen Batriarchen Sir. 44, 11. 2 Maff. 8, 15. 64. 2, 12. — 'H vouo9eola ift ber Aft ber Gesetzebung uf Sinai, aber auch - ebenso im Deutschen - ber Juhalt be felben, bas Gefet felbft 2 Maff. 6, 23., vgl. Theodor. 4 Reg. T. I. S. 523.: δ προφήτης την εύαγγελικήν νμοθεσίαν πεπλήμωχεν. Wenngleich es nun möglich wir bag P. ben Aft ber Gefetgebung felbft als eine Auszeichnung bes Bolfes erwähnt hätte (Gal. 3, 19. Sebr. 12, 28. Seml, Mey.), so erwartet man boch um vieles mehr, unter bu Borzügen bas Gefet felbft aufgezählt zu finden (R. 2, 17.). -Die Beng. bemerkt, so entsprechen y Larpeia zai ai emyeliai per chiasmum ber vono Jegia und ben Sia Jimi, i bag bas erftere ben altteftamentlichen Rultus bezeichnet, web cher fich auf bie Gefetzgebung gründet (Schr. 8, 5.) und als ein vorzügliches Stud hervorgehoben wird, die letteren auf De dia 97xal gehen, bei benen Jufagen von Seiten Gottes und Bm pflichtungen von Seiten ber Menschen statt fanden. Die Ber anlaffung zu diefem Chiasmus glaubt Fr. barin entbedt zu be ben, daß sich der Ap. einen Uebergang zur Erwähnung Chift bahnen wollte, weßhalb auch bei den ob nareosc vorzugsweik

**a** Abraham zu denken fei. Folgte die Erwähnung Christi umittelbar auf die der έπαγγελίαι, so möchte man dieser Ans icht beitreten; da dieses jedoch nicht der Fall ist, auch od παtheeg nicht willfürlich auf Abraham beschränkt werden kann, is kann sie keine Billigung finden.

B. 5. Es stammen aus diefem Bolke die Bäter, um pretwillen Gott dem Bolke ewig den Bund hält (K. 8, 20.), md — der größte von Allen, Christus; dieß ist denn auch die schste Enadenerweisung Gottes an Israel \*). Der Artikel wor xarà ságxa ist Alk., und dient dazu, wie es Rück. schstig ausdrückt, den adverbialen Beisat xarà ságxa vom schstiftsteverbum zu lösen und dem ganzen Satz zuzueignen. sceine Bed. hat schon Er. richtig erfannt: habet expressioten vim excipiendi. Alioqui poterat Christus simpliciter tideri natus ex Judaeis nec aliud suisse quam homo, unc articulus velut excludit hanc cogitationem, rò xarà isoxa h. e. duntaxat quod attinet ad corpus humanum. das xarà ságxa hat keine andere Bed., als die zu K. 1, 3. tadgewiesene.

Die Lesart bietet bei ben folgenden Worten nirgends ine erhebliche Bariante bar; was man in dieser Hinsicht ans eführt hat, beruht entweder auf schlechteren Ausgaben des kertes der Kirchenväter \*\*), oder auf unrichtiger Aussaben des kertes der Kirchenväter \*\*), oder auf unrichtiger Aussaben des kertes der Kirchenväter \*\*), oder auf unrichtiger Aussaben des kertes der Kirchenväter \*\*), oder auf unrichtiger Aussaben des kertes der Kirchenväter \*\*), oder auf unrichtiger Aussaben des kertes der Kirchenväter \*\*), oder auf unrichtiger Aussaben des kertes der Kirchenväter \*\*), oder auf unrichtiger Aussaben des kertes der Kirchenväter \*\*), oder auf unrichtiger Aussaben des verschlehen, ober auch auf liebereilung der Etationen, wie wenn vor nicht gelesen habe (vgl. Mill und Matth. ed. maj. u dem B.). Die zur Beränderung der Lesart gemachten Vor= spläge find aus dogmatischem Vorurtheile hervorgegangen, die Sectuaner Crell \*\*\*), Whifton, Taylor haben statt de

\*\*\*) Richt im Romm. zum Br. an bie Rom., sonbern in bem

<sup>\*)</sup> Neque enim, fagt Calv., nihil aestimandum est, cognatee carnali cum mundi servatore cohaerere; nam si honoravit Niversum hominum genus, quum se naturae communione nobis Ogulavit, multo magis eos, quibuscum habere voluit arctum conlactionis vinculum.

<sup>\*\*)</sup> Grasm. hatte angeführt, daß in Stellen des hilarius, sprian, Chryf. das Wort "Gott" fehle, daß aber die beffern anbfchriften es an jenen Stellen haben, zeigt die krit. Abh. von Baum= arten, Comm. ad Rom. IX, 5. a. 1746. S. 31.

bie Lesart w & schenen auch Gott ber Hochgelobte angehönts vorgeschlagen. Die gangbare Erklärung der alten Kirche bi Iren., Orig., Tert., Athan., Chryf., Theod. findet in den Worten eine Dorologie Christi, den der Ap. gerade an die fer St. mit dem erhabenen Prädikate end närraur Jos's de legt, um die Istrael zu Theil gewordene Auszeichnung des mehr hervorzuheben; ebenso nach dem Borgange aller orthe doren älteren Interpreten in neuester Zeit Rück. 1. A., Uk, Bect, Olsh., und auch de W. erklärt sie für die in geme matischer Hinschen meisten natürliche. Unter den Interpreten \*) hat zuerst Er. in den Annotationes (5. A.) noch pri andere Interpunktionsweisen vorgeschlagen, nämlich 5 är die recarcur mit dem Vorhergehenden zu verbinden, so das die folgenden Worte Seog x. r.  $\lambda$ . eine Dorologie Gottes vinn, oder, wossie er sich am meisten bestimmt, uach zweic ofpan

Romm. zu bem Anfange bes Ev. Joh., welcher unter bem Ramn ko temonius erschien; im Br. an die Römer begnügt er fich, Deus nich te recipirten socialischen Erklärung im Sinne von dominus zu interpe tiren. Baumg. behauptet, Schlicht. habe zuerst in Vorschlag ge bracht, wo o zu lesen, dieß scheint jedoch kaum richtig, da dieser per eine Zeitlang Rollege von Crell gewesen ist, boch an breißig Jahr spitte ftarb, und seinen Komm. über den Brief lange nach dem von Crell wie noch länger nach jener Schrift über ben Anfang bes Johanneser. spitte Urberhaupt kann Schlicht. nicht, wie es geschieht, als patronu be wo o angeschrift werben, da er eigentlich mehr bagegen als dafür ift.

\*) Cod. 5. und 47. hatten nach ougen Puntt geset; ft i aus bem 11ten und 12ten Jahrh. Cod. 74. aus berfelben Beit bat mit πάντων interpungirt, cod. 77. nach Deos. Conft laßt fich wehl king ber Alten anführen, ber mit Beftimmtheit bie Worte auf Gell bezogen, benn Ambr. und Pfeudo = Aug. in Quaest. ex N. T. fprift nur hypothetisch -- si quis non putat, fagt 2mbr., de Christo dictan, qui est Deus, det personam, de qua dictum est etc. Nach Reis ches Angabe foll "Theod. in den Catenen und Chryf. zu unfert &. bie Borte offenbar von Gott bem Bater erflaren." In welcher caten bie Worte bes Theob. fich finden follen, weiß ich nicht, wie aber Reicht meinen tann, Chryf. erflare bie Dorologie von Gott bem Bater, br greife ich nicht. Er fagt: «περ απαντα έννοήσας z. λογισάμενος niσην ό θεός μετά τ. παιδός έποιήσατο τ. σπουδήν σώσαι αὐτούς άνεβόησε μέγα κ. είπεν, ός έσιν εύλ. είζς τ. αλώνας άμψ τήν ύπές πάντων εύχαρις αν άναφέρων αύτος τῷ μονογενι τού θεού.

1 Rolon zu fesen und die übrigen Worte als eine felbstitäne je Dorologie Gottes zu betrachten, womit ber Ap. ausbrücken Alte: haec omnia (quorum antea mentio facta) deum effabili consilio procurasse ad redimendum genus hunum. Der Gottheit Chrifti, bemerkt er, geschehe durch bie kruftur kein Eintrag, ba ja ber Lóyog in ber Gottheit mit wegriffen ift. Als einen Einfall, den er indes felbft frivomnennt, erwähnt er eine guarta loctio, nämlich die Barenthe= rung der Worte & wv eni navrwv Jeos in dem Sinne, als stren biefelben ein folcher plöglicher Ausbruch in Die Bewun= ang Gottes, wie bei Thomas. Da zugestandenermaßen k querft erwähnte Konstruktion die natürlichste ist, fo ist qus itberft zu prüfen, ob ihr erhebliche Einwendungen entgegens ficht werden können. O wv ift bei derselben in og ege aufs ubien, wie Joh. 1, 18. 12, 17. (à cur = oc. nv) 2 Ror. 1, 31., fo daß Chriftus nicht fowohl o end martwr Deog mannt wird, als vielmehr mit Weglassung des Artikels ene rartwr Jeog. Eni c. gen. Bezeichnung ber Serrichaft, wie tob. 4, 6., und navroux nicht als masc. zu nehmen (vol. tha. 10, 36. Rom. 10, 12.), als bezöge es fich auf die Bas tiarchen (Beza, Grot.), oder alle Menfchen (Fr.), fonum als neutr., ba diefe Beftimmung Gottes body feine Gr= wenheit ausbrücken foll, und man alfo ben Begriff bes mayoxpárwo zu erwarten berechtigt ift. Ein dogmatisches In= rteffe, Diefes hohe Bradifat Chrifti festzuhalten, tann eigent= ich nicht statt finden, ba derfelbe dogmatische Inhalt in vielen ubern Stellen liegt \*); ein Jutereffe, ber Stelle einen andern Sinn zu geben, um Christo das Pradifat zu rauben, fann bei menegeften rationaliftischen Interpreten eigentlich auch nicht att finden, ba. ja, was P. von Christus glaubt, aufgehört 4, bindende Rraft für sie zu besitzen — so müßte also bie Un= Juchung voraussehungslos geführt werden können. Bon Reien unter benjenigen neuern Auslegern, welche fich ber

<sup>\*)</sup> Ufteri 4. A. S. 324.: "Der Streit kann sich nicht auf ben inhalt des Pradikats, sondern bloß auf das Wort selbst beziehen, und is Entscheidung beruht nicht auf dem dogmatischen Idernzusammenhange es P., sondern lediglich auf dem Sprachgebrauche und der kritischen Bewchung der einzelnen Stelle."

Autorität bes Ap, entschlagen haben, von Ufteri G. 423. m von Rud. in der 1. A. wurde bie ältere Auffaffung, von ben letteren unbebenflich, von bem ersteren mit einigem Bebenkn in Schutz genommen; aber auf's neue wurde fie mit Enficie benheit befämpft von Reiche, Rölln., Mey., Fr., fo inf auch de 28. in der 2. A. fich wieder mehr bavon abgewaht hat. Der Beweis für bie Unrichtigkeit der herkömmlichen D : flärung wird allein aus bem paulinischen Lehrbegriff entum men, und nur ein fchr untergeordnetes Moment wird ben Um ftande beigelegt, daß man hier bem to xata sager gegenke das xarà revenua vermiffen könnte, welches R. 1, 3. M Rach ber 3dee bes ftrengen Monotheismus, fagt Det. findet. mit Berufung auf 1 Ror. 8, 4. 1 Tim. 2, 5. Gpb. 4, 6, fonnte Chriftus nicht vom Ap. & Jeóg genannt werben; «iitte P. Diefe Borftellung gehabt, wurde er nicht bei feiner 8m ehrung gegen den göttlichen Herrn ihn oft fo genannt habm?» Sollte - fahrt er fort - Jedg ohne Artifel, wie Uft. will, nur ein übermenschliches hoheres Befen bezeichnen, «fo hitte B. noch weniger Bedenken tragen können, ihm noch häufper biefes Brabifat zu ertheilen.» Und biefer Biberfpruch gun ben sonftigen paulin. Lehrbegriff werbe noch burch bas en πάντων erhöht, wie aus der Bergleichung von 1 Ror. 8, 4. Eph. 4, 5. 6. erhelle; bie Stellen aber, welche man fonft at P. für den Gebrauch des Jeós von Christo anführe, 1 2m. 3, 16. Tit. 1, 3. 2, 13. 3, 5., feien falich aufgefaßt ma Fr. in feiner Behandlung diefer Stelle geht von be ben. Borausschung aus, daß Joh. 1, 1. das Prädikat Jeos, m Christo gebraucht, nur einen secundarius deus bezeichne, n welchem beschränfteren Sinne bann auch P. nach feinem to begriff (Rol. 1, 15 ff. Eph. 1, 21 ff.) dem Erlöfer das Ru bifat Jeog hatte geben tonnen, aber ber Augenfchein jegt, baß er es an feiner einzigen Stelle gethan habe, und fo laft fich benn auch an ber vorliegenden jene pia interpretatio - benn unter biefem namen wird fie von Fr. aufgeführt nicht halten. Ueberall heiße Gott «unfer Bater», Jefus «m fer herr», und jeder eiwa noch obwaltende 3weifel werde burch 1 Ror. 8, 6. beseitigt, wo P. ausdrücklich unterfchede ἕνα θεόν πατέρα und ἕνα χύριον Ίησοῦν Χριςήν. — 🚯

ı

lon zu seten und die übrigen Worte als eine felbstittäns sxologie Gottes zu betrachten, womit der Ap. ausdrücken

haec omnia (quorum antea mentio facta) deum ili consilio procurasse ad redimendum genus hu-1. Der Gottheit Chrifti, bemerkt er, geschehe durch die ir kein Eintrag, ba ja ber Lóyog in ber Gottheit mit iffen ift. 218 einen Einfall, ben er indeß felbft frivonnt, erwähnt er eine quarta loctio, nämlich die Parenthe= der Worte o wir eni navrwr Jeog in dem Sinne, als Diefelben ein folcher plöglicher Ausbruch in die Bewun= Gottes, wie bei Thomas. Da zugestandenermaßen rft erwähnte Konftruktion bie natürlichste ift, fo ift zus zu prüfen, ob ihr erhebliche Einwendungen entgegens verden können. O die ift bei berfelben in og ege aufs wie Joh. 1, 18. 12, 17. ( $\delta \ dv = \delta \varsigma v \eta v$ ) 2 Kor. ... fo daß Christus nicht fowohl o eni nartwr geog wird, als vielmehr mit Weglaffung des Artikels ent · Jeog. Eni c. gen. Bezeichnung ber Serrichaft, wie . 6., und πάντων nicht als masc. ju nehmen (vgl. D, 36. Rom. 10, 12.), als bezöge ce fich auf die Ba= 1 (Beza, Grot.), oder alle Menschen (Fr.), fons S neutr., da diefe Bestimmung Gottes boch feine Gr= it ausbrücken foll, und man alfo ben Begriff bes maycoo ju erwarten berechtigt ift. Ein bogmatisches In= biefes hohe Brädikat Chrifti festzuhalten, tann eigent=

St statt finden, da derselbe dogmatische Inhalt in vielen Stellen liegt\*); ein Interesse, der Stelle einen andern u geben, um Christo das Prädikat zu rauben, kann bei uesten rationalistischen Interpreten eigentlich auch nicht inden, da. ja, was P. von Christus glaubt, aufgehört indende Kraft für sie zu besitzen — so müßte also die Unang voraussehungslos geführt werden können. Von unter benjenigen neuern Aussegern, welche sich der

<sup>&</sup>quot;) Ufteri 4. A. G. 324.: "Der Streit kann sich nicht auf ben des Pradikats, sondern bloß auf das Wort selbst beziehen, und scheidung beruht nicht auf dem dogmatischen Berenzusammenhange sondern lediglich auf dem Sprachgebrauche und der kritischen Beng der einzelnen Stelke."

bie Voraussehung ber Schöpfung ift, fuhrt nur auf ein bme lates Berhältniß, in welchem zwar bem Begriff nach ber Sin bas posterius bes Baters ift, b. h. für -uns nur nach ben Begriff bes Baters entsteht, ber Sache nach aber mit bem Bun gleichen Antheil an ber Ewigfeit hat. Danach ift nun um theilen, baß, wenn die Stelle, welche wir behandeln, in Dorologie Chrifti enthält, Jeog ohne Artifel auch bei B. mit als Bezeichnung eines Untergottes angefehen werden barf. Sut man, daß ber Ap. baburch mit bem firengen Donotheisuns bes Judenthums in Opposition trete, fo ift Dies richtig, for bald man damit nichts Anderes meint, als daß bei diefer fu ficht von Christo bie unendliche Kluft aufgehoben werde, welche bas Judenthum zwischen Gott und ben Menschen fest (ml Schaller ber hiftorische Chriftus S. 39 ff.); foll jedoch te Sinn jener Behauptung ber fenn, bas biefe Chriftologie eine Dualismus sete, so ift bieß unrichtig, ba ja auch bie we linische Christologie auf dem Sate ruht, daß «ber Bater m Sohne gegeben, das Leben zu haben in ihm felber» (34 5, 20.) \*). Und wenn B. boch wieder andererfeits Chilm als eig zugeng von Gott unterscheidet, fo wird biefes in ta, jene erstere Anficht nicht ausgeschloffen, vielmehr verbalt # hat

\*) Auch in ber spåtern jubischen Theologie wird ber Messas di bezeichnet (Commer Theol. Sohar. thes. VIII. pag. 34 Bertholbt Christologia Judaeorum S. 132 ff.). Rach ben M Sohar fpicgelt fich ber Alte in bem Terr Richt, bem fleinen Int lige, von bicfem ergießt fich bas Licht auf bie Gefchopfe, und de fmi len ihr empfangenes Bicht wieder bem Alten ju (Idra Rab. Soct. TE §. 126.). Im Buche Sezira heißt es od. Rittang. Amstalol. (# §. 2. : bie zweite Intelligenz ift bie erleuchtenbe, fie ift bie Sme # Schopfung, זוֹהָר הַאַחָרוּת הַשְׁוָה, ber mit ber Einheit gleich 🚝 ber uber alle haupter erhaben. Der Meffias fuhrt den alletigen Ramen Sebova und auch ben Ramen ingit, b. f. K. i. welcher Terminus mit ber paulinischen Dorologie , übereinftimmt (61 mer Theol. Sohar. S. 78. Mai Theol. Jud. VIII. §. 1. Schliff horae hebraicae II. G. 8.). Bei bem fpåteren Alter ber Buder, mit fich bergleichen findet, muß freilich unentschieden bleiben, ob bit juff Theologie zur Beit des Up. fich fcon eines abnlichen Lehrtypus wie habe: unbedenklich aber können biefe Beugniffe zum Beweife gemit werben, bag ber Monotheismus auch einen Juben nicht abhalten im ben Deffias auf diefe Beife mit Jehova zu identificiren.

2, 1 Nr.

Êtel

5. 9

θώς

Står

ndi

Rent.

**K** 

Nej

~

Bet

**rid**ti

ion,

Se ;

**D**ti(

Stit

amit ebenso, wie wenn Joh. 17, 3. Christus zor udάληθινόν θεόν καὶ δν ἀπέσειλας Ἰησοῦν Χρισόν einander ftellt. Kúquos in der a. St. bezeichnet nicht Loyog, sondern das menschliche Individuum (vgl. die gung von Rom. 10, 9.), welches von Gott unterfchies ft, insofern es ber Menschheit angehörend und entstanden, andererseits mit ihm identisch, insofern fich bie Unendlichs Bottes ihm mitgetheilt hat und burch ihn für bie Menfchsermittelt wird. So vermögen wir benn nicht bie bogmas a Bedeuten anzuertennen, welche gegen bie Beziehung ber e auf Chriftus erhoben worden find. Dagegen erscheint ings das befrembend, wenn der Av. diefe abfolute Ein. des Baters und bes Sohnes anerkannt hat, daß er nut ieser einzigen Stelle von dem Präbikate Seog Gebrauch cht haben sollte. Das andere neutestamentl. Schriftsteller, Joh., Betrus, biefe formula docendi fennen, bag bet t sich auch Dorologien auf Christum finden (2 Petr. 8. Offenb. 5, 12 f. 1 Betr. 4, 11.), tonnte für biefen gel nicht entschäbigen. Run liegen bie Stellen ber Baftoefe vor, wo bem Anschein nach Christus nicht nur Jede. rn felbst ó µéyas Jeós genannt wird, vorzüglich Lit. 1, 3. L., worüber fich eine Abh. in meinem litterar. Anz. 1837. 4. 5. 7. mit Gelehrsamkeit verbreitet; indeß find diefe en doch nicht über jeden Einwand erhaben (Winer §. 19. nm.), und in ber St. 1 Tim. 3, 16., wo allerdings bie richtige Lesart ift, wird boch Christo nicht gerade bas ikat Jeós gegeben \*). Aber die St. Eph. 5, 5. hätte von den neueren Rommentatoren unferer St. überfehen n follen; έν τη βασιλεία του Χριζου και θεου, ju er schon Beng. schreibt: articulus simplex (nämlich vor Xo1500) summam majestatem indicans und Rüd.

\*) Roch immer ftimmen ble neueren Krifter unbebentlich ber von [t. und Griesb. aboptirten Lesart 55 bei, ohne auf die hochft ge und entscheibenhe Beweissfährung für das Gegentheil Rückficht zu n, welche von bem engl. Theologen henberson in bem Buche: reat mystery of Godliness incontrovertible. A oritical examia of the various readings in 1 Tim. 3, 16. Lond. 1830. geworden ift.

fagt: «Biele, und zwar namentlich neuere Ausleger, gen freilich ftillschweigend barüber hin, aber man könnte diej fast als ein Zeichen ansehen, daß sie nur zu gut geschen, was in den Worten liegt», auch hattei erkennt als die allein zulässige Auslegung des Ausbruck in an, Jeog als Prädikat Christi zu fassen, ebenso wie B: U zw Jew xai raros nichts anderes heißt als: «dem, weich Gott und Bater ist.»

Für bie von cod. 71. aboptirte und von Er. vorgeiste gene Interpunktion nach marrav haben fich nach bem Be gange einiger focinianisch gefinnten Engländer, wie Lois Elarte, unter ben beutschen Auslegern 20 etft., Amm., Stoly be 2B. entschieden, die von cod. 5. 47. befolgte und von Et. gebilligte Interpunktion nach ocera ift von den Socinienen Felbinger, Enjebbin, von Seml. \*), Rölln., Reicht Kr., Dev. angenommen worden. Brüfen wir zuerft bick zweite Auffaffung. Gie erwedt zunächnt bas Bebenten, bai ba so zara oapza bes Gegenfages entbehren withe ben man hier ju erwarten berechtigt ift. Es ift ja alledins richtig, daß ber Autor es nach Umftanden feinem Lefer mit laffen tann, fich einen Gegenfat binzuzudenten, allein bier it es boch dem Endawede des Ap., den Boraug recht geliend u machen, ber Israel zu Theil geworden, unftreitig angemeffem, bie hohe Burde beffen, ber aus diefem Bolte ftammt, nicht p verschweigen, fondern recht hervorzuheben; die von Fr. mb Reiche zum Beweise, daß der Gegenfat auch feblen tonnt, angeführten Stellen 1 Ror. 1, 26. Gal. 4, 5. laffen fich bin gar nicht vergleichen. Es fommt dazu, daß bie Auszeichnmy Gottes durch das o we sai navrwe gerade hier nicht pafin wäre, ba es ben Anschein befommt, als follte badurch henen gehoben werden, daß Gott eine höhere Dignität, als Chip gebühre (de M.). Soll die Dorologie, wie die gewöhnlich Annahme ift, durch den Gedanken veranlaßt feyn, welche be hen Vorzüge Gott feinem Bolke zu Theil werden ließ, fo fick man nicht, was gerade hier das Prädikat ber Allmacht Gotts

<sup>\*)</sup> Soml. veranlaßte einen lebhaften, in vielen Auffägen pro m oontra geführten Streit um die St., die Schriften finden fich aufgeführt bei Reiche II. S. 269.

L Diefe Erwägung scheint auch Fr. bewogen zu haben, von Sgewöhnlichen Faffung abzuweichen und zu erflären: deus, l praeest omnibus hominibus, i. e. qui gentilibus et daeis consulit, womit P. icon auf jenen ausgleichenden hluß R. 11, 32. hingewiesen habe; wie würde indes dieser Bleger einen andern Interpreten angefahren haben, der fich en solchen Einfall erlaubt hätte! - ber vorliegende Ge-Venzusammenhang enthält ja nicht die mindefte Sindeutung auf, daß der Ap. hier an die Fürsorge Gottes auch für die ben gedacht habe. Noch ein Gegengrund gegen jene Erung ift zuerft mit Ingennität von Fauftus Socinus ernt worben, ungeachtet bie Berschweigung beffelben feiner e beffer gedient hatte. In bem libellus de divinitate et spiritus Sancti Opp. II. S. 581. erflärt er, alle bis gegen die Interpunktion bes Er. vorgeschlagenen Gründe Altbar ansehen zu muffen und nur burch bas eine bis bas Toch von keinem Ausleger beigebrachte Moment von berzurückgehalten zu werben, baß in ben Dorologien bes - bas benedictus, ba es fo viel fei als benedictus sit, semper bem Romen vorangestellt werbe. Bon fvå-Vertheidigern ift dann dieses Argument fleißig angeführt Lamentlich von Klatt in ben opuscul. S. 394. ausführs obwohl nicht mit der nöthigen Schärfe behandelt worden; Den neneften bagegen, namentlich von Kölln., Dloh., E. (2. A.), Fr., wird daffelbe für nichtig erklärt — wie Enbes glauben, nicht mit Recht. Buvörberft ift zu bemerbas, wenngleich im Griechischen ber bcabsichtigte Rachentscheidet, ob Subjekt ober Prädikat vorangestellt werden - im Sebräischen bas Bradikat, weil es ein Reues beis It, an fich als nachbrudsvoll angesehen wird, und barum " Voranftellung felbst bann gewöhnlich ift, wo es nicht whern Rachdruck hat (Ewald Gramm. 3. A. §. 554.). אבר ertlärt es fich, baß bie Formel יה קזים ober ם ברוה שברות לא e als vierzigmal (nach Burtorf's Konfordanz) im Rober A. T. porfommt, ohne bag an Einer Stelle bas Subjett Ingefest wäre. Aber auch im Griechischen ift in Sagen, in Erflamationen ober optativischen Säten die Robula Des nicht ausgebrückt ift, zum Unterschiede von bem bloß

## Rap. IX. B. 5.

gewi

ç

Singt

Sitar

kiju

inter f erzählenden Sate, die Voranstellung bes Prabilats, ein mi ber nachbrud barauf liegt, bas Raturliche (Barles ut Liefem 1, 3.); f. bei harles bie Belege, bas weber bie LUL, ber noch bie Apofruphen, noch bas R. T. von biefen Gemit deich ( abweichen. Nur an einer Stelle, Bf. 68, 20., fit # **W**ider χύριος ό θεός εύλογητός, εύλογητός κίριος 2) 9. ήμέραν καθ' ήμέραν\*). Gegenüber einer fo min Babl anderer Stellen bes 2. I. und auch mehrerer bes #1 jam (Lut. 1, 68. 2 Ror. 1, 3. Eph. 1, 3. 1 Betr. 1, 3), m Abrahe überall bas «gesegnet» voransteht, fann bie abweichnie Ei Ariann lung in biefer St. feine große Beweistraft haben, jund # bure n fich bloß im griechischen Terte findet, und baraus patie c. 11. fenn dürfte, daß der Ausleger, der größeren Emphafik mit Macl ba er die Formel zweimal feste, eine verschiedene Bonking Omar au wählen vorzog. Nimmt man biefe Momente min welche von verschiedenen Seiten her gegen die Bezichmit 衂, , 12, 10 Dorologie auf Gott ftreiten, fo wird man fich ihrer Imf ap. DI nicht geneigt erflären können. Die Interpunktion nach nime he p wird war von mehreren berfelben nicht getroffen - wie tenio κατά σάρκα erhält bei ihr feinen Gegenfat in bem om rearcor, bas bei ber erfteren Austunft fich nicht rechtmit lide F Lie a Brabifat von Gottes Allmacht wird entfernt - aber et Mi Aon ber Anftoß ber Boranftellung bes Seos und fommt wut Beig abruvte Art, in welcher die Dorologie alsbann einmit, m würde sich ent ravrw boch nur bann als Prädikt 🖤 Å. anseben laffen, wenn man es als masc. nabme im Del. bie vorhererwähnten naréges zurnabezöge, in welchen 🟴 Ini

ús à \*) 3war führt Fr. auch noch LXX. 3 Ron. 10, 9. 2 Sprn. 48 erie Biob 1, 21. Df. 112, 2. als Beispiele ber Boranstellung bes zim had. und macht bie verschiedene Stellung von ber Absicht bes Schriftige bem Subjekt ober bem Prabikat ben Nachbrud zu geben, abbangig i es wird bie Sache baburch verandert, bas jene Stellen fammtich find, wo bas Berb. yévocro ober E5w vorangegangen, an welche ME Migrif Regel nach bas Subst. anschließt. Bas übrigens bie Meinung mit baß 3772 nur voranstehe, wo es ben Rachbruck habe, fo iht M Tin mehreren Stellen in utrainque partem bisputiren: fo bufte fielt nicht mit Unrecht geurtheilt haben, bag Pf. 135, 20., wo with Gogenbienfte bie Rebe gewescn, ber nachbrud bie Boranftellung von TT verlangt håtte:

wicher ent nahrw adrür erwartet werben würde. n nach müssen wir bei dem Refultate beharren, daß ber Kirche herrschend gewordenen Erklärung des Sages uns geringere Bedenken entgegenstehen, als den von ihr abnden Auffassungen.

6—13. Gottes Verheißung ist darum nicht zu nichte wrden, denn er hat die Macht, zu bestimmen, wer t wahren Israel gehöre.

B. 6. Die messianischen enayyeriae waren bem Samen ams ertheilt, ber rohe fleischliche Sinn eignete fie ber rnten fleischlichen Nachkommenschaft zu, baher jener gang= Tibifche Grundfas, welchen ber Talmud Tract. Sanhedrin - ausipricht: בל ישראל יש להם חלק לעולם הבא Sans C hat einen Antheil an dem zufünftigen Leben» — die ra zu der St. nimmt von jener Gesammtheit Niemand als bie verschiedenen Urten von Regern. Schon R. 4, 9. (vgl. zu der letteren St.) und Gal. 3, 9. war der >iefer fleischlichen Auffassung durch eine geiftige Deutung Segriffs der Rachkommenschaft Abrahams entgegengetreten, • verfährt er auch hier \*). — Mit Sicherheit die sprachs Bedeutung ber Phrase olor öre zu ermitteln, ift fcwierig. alten Uebersetzer laffen großentheils bas olov aus, 3t. autem excidit, Bulg. non autem quod exciderit, غل. المنصف بشهر أن أن Philox. bagegen hat ف مَا مَ مَ مَ عَلَي Die ältefte Ertl. ift bie von Chryf., , Theoph., Er., Calv., Beza (5. 21.), Bisc., 211= t, welche olov öre im Sinne von od léyw de rovro, Sri, nehmen, wie biefes 2 Theff. 2, 2. gebraucht ift, daß», d. i. «als wenn», olovel, vgl. Ifokrates Busir., ber von Sokrates sagt: xarnyógovv de auroy,

<sup>\*)</sup> Auf eine ahnliche Beife wird ber Begriff ber Kinder Abrahams figt von Abarbanel im Buche Nachaloth Avoth, f. 183. c. 1.: זְהַתְּלְמִיד הַמּוּשְׁתָת בְּמִהוֹתֵיו אָף עַל פִּי שֶׁיִהְיָה מַבְּבֵי יְשֶׁרָאֵל הַתּלְמִיד מַמּוּשְׁתָת בְּמִהוֹתֵיו אָף עַל פִּי שֶׁיִהְיָה מַבְּבַי יְשָׁרָאָל , ber :r, welcher von verberbten Gitten ift, auch wenn er zu ben Rinbern Is gehört, ift boch nicht von Abraham's Jungern, barum, baß er Gitten nicht nachtrachtet."

ώς öti xairà δαιμόνια είςφέρει, j. Alberti Observ. stcrae S. 318. \*); allein gegen biefe Faffung fpricht boch be eingeschobene dé. Münthe Obs. phil. e Diod. Sic. ju in St. (er vergleicht die Formel our olov - alla bei ben fles fifern, tantum abest, ut) und Biner §. 45. S. 315. icha Die Formel als brachylogisch an, und Win. giebt ihr folgente Auflösung: où rolov de (egi ober leyw) olov, ori non the vero dico, quale hoc est, excidisse verbum divinu; Fr. macht zu Gunften biefer Beb. auf ben Gebrauch bes olo öre in einem von Baft zu Gregor. Corinth. ed. Schefer S. 105. angeführtem Scholion aufmerkfam, wo olor on in bem Sinne vorfommt, «welches bes Sinnes ift, bag», da «das ift, baß», die Stelle lautet: xarà rovro our ro mμαινόμενον νοείται χαὶ τὸ πρὸς βίαν ἔχουσιν, οἶον δτι αί άρεται πόνφ χαι βία χαι έπιμονη χτῶνται. 🗱 Beza in ben früheren Ausgaben, Grot., heum. wurde be Formel im Sinne von ody olov te extertouxéval allat, wogegen aber theils bas fehlende ze fpricht \*\*), welches gente in diefer Phrafe dem Relativum auch in ber attischen Prefonftant geblieben ift, und bas verb. fin., anftatt beffen ber Infin. erwartet werben mußte, welchen bei ben Berbis bes Rönnens auch die neuteftamentl. Schriftfteller immer fegen, nach αδύνατον Hebr. 10, 4., ένδέχεται Luf. 13, 33. u. a. Bo

\*\*) In ber Phrase olos eine fehlt es indeß auch, Matthil §. 479. Unm. Nach der Angade des Photius und anderer Gramme tiker soll zwischen olos eine und olos τ' eine noch ein gewisser Unterschich statt sinden, Schäfer app. ad Dem. V. S. 54., dagegen spricht Mais thid. Bei Wetst. sindet sich auch in einem Beispiele ody olor sol it.

Sh möchte nicht fagen, wie fcon Alberti thut, bas is fir als Pleonasmus anzusehen sei, es rucht vielmehr das öre in das Gebiet ber subjektiven Anschauung. Dieß bemerkt Winer richtig von dem is 2 Ahess. 2, 2, 6, 5, 67. 1., aber er wird sich selbst untreu, wem er 5, 45. in den Bemerkungen über unsere St. die Erklärung ansührt, bei olor öre als Pleonasmus stehe wie is öre, mit Verweisung auf Lobes Phryn. S. 427., denn diejenigen, welche olor öre = is öre neuen nehmen es eben in dem Sinne von 2 Ahess. Er. sagelf – auch Luth. scheint es so genommen zu haben. Er. sagt: non auten haec dico quod. Sic et Latini non quod, sed addita conjunctie facit orationem aliquanto duriorem. Salv. sagt: non eo spectst acsi, Pisc.: quasi quod.

## Rap. IX. 2, 6-8.

ius ift ber Sprachgebrauch von ouz olor in Anwendung t worden, wonach es in der Bed. von oby ort, our in die Rede eingeschoben wird, wie z. B. ouz okor dou «ich bin gar nicht in einem ähnlichen Zuftande, wie Bornes», wofür fich ichon einige Beispiele aus Bolub. nnep zu Phalaris gesammelt finden ed. Schaefer 1., val. auch Bhrynichus ed. Lobeck. S. 273. und felbft citirten Antiatt. Bekk. S. 110. Diefe gaffung Fr. und Mey. vertheidigt worden, welche die Formel or in où rocovror öre auflösen und annehmen, bag ber hier nicht das bloke olor gesethat, eine Berang ber Formeln ouz olov und ouz bre stattgefunden ober, wie Fr. im Rommentar fich nunmehr erflärt, baß ., weil in ouz olor de ber Sinn lag: multum abest. reéntwxer, dem Sinne nach konstruirend, das ört eins Infofern nun diese Auffaffung der paulinis en habe. formel nur bei Voraussezung eines Konstruktionsfehlers a ift, muß bie von Winer angenommene Ausfunft als licher erscheinen, zumal ba bas ore bes P. fich bei jener nft nicht einmal befriedigend rechtfertigt, benn, wie Rück. t, fo muß bas olov entweder mit hermann burch olor erklärt werden, oder durch rocovror olor \*) (wee). --yog rov Jeov ift bie Verheißung bes meffianischen Seis Das erste Iopan's bezeichnet nicht das Bolt, sondern den nvater Jakob, bas zweite bezeichnet bas Israel in ber Bottes, der die Berheißungen gab, welchem allein die e zukommen; nicht ganzlich parallel, aber boch nahe ndt ift Rap. 2, 29., vgl. Gal. 6, 16.

B. 7. 8. Die Rebe fährt fort, fo daß biefer B. nicht riesb. burch einen Bunkt, fondern mit Lachm. burch olon von B. 6. zu trennen ift. Der Begriff ber Rachenschaft wird von dem der Kindschaft unterschieden, welletteren allein bie Rechte des Erbes zusommen (R. 8, 17.); xra find zunächst bie rechten Abrahamstinder und als benn auch Gotteskinder, wie B. 8. fagt. Die Rebe bes

\*) Schol. Matth.: οὐ τοιοῦτον δέ, φησιν, ἐνδείχνυταί μοι 15, οἶον ὅτι ἡ πρός Άβραἀμ διέψευσαι τοῦ θεου ἐπαγγελία.

Ap. geht unmittelbar in bas Citat über, wie Rom. 15, 3. 1 Ror. 1, 31. Der Ausspruch Gottes 1 Mof. 21, 12. m flärt, baß ber bem Abraham verheißene Same nicht durch it Linie Jomaels, fondern burch Haaf werde erzielt werben: fo hat benn Gott ichon bei ben unmittelbaren Rachkommen Um bams nicht alle als Kinder anerfannt, fondern, wie B. 8.9. ausführt, nur biejenigen, welche ahnlich ben aus Gnabe m wählten Gottestindern des R. T. aus bem Glauben wichup boren find. Das rars in den citirten Stellen 1 Mol. 21. 12. wird von den Auslegern verschieden erklärt; bleibt man mit ben meisten neueren Erflärern bei ber Bedeutung «nennen», fo braucht bas a in przya nicht «durch» übersetzt zu weden, fondern wie namentlich Beza bemerkt, hat man ben Sim b zu faffen: «in Ifaat (nicht in Ismael) wird bir genannt, b. i. anerfannt werden eine Nachfommenschaft», aber leichter ift bie Annahme ber Bedeutung arcessere, «erwecken.» Rm it Ifaat nicht burch natürliche Beugungefraft, nicht xard von geboren worden, fondern fraft einer objeftiven gottlichen enmyyelia; wenn daher Abraham durch Ifaat bindurch eine Rede fommenschaft mit Rindesrechten erhält, fo liegt barin bie Aus beutung \*), daß Gott überhaupt nicht der fleischlichen Rach= fommenschaft Abrahams Die Rindesrechte zugesteht, fondern nur ben in geiftlicher Beife Geborenen, womit auf Die xara nuiua durch Vermittelung der Exayyelia geborenen Christen him gewiesen ift, vgl. Gal. 4, 29. Bergleicht man B. 9., p möchte man, wie ichon Beza bemerkt, freilich glauben, buf 2. 8. Gesagte beziehe fich nur auf bie Perfon Ifaats felbf, und ber Spruch 2. 7. fei von P. fo gebeutet worden «in ber Person bes Ifaat wird bir ein rechter Rachfomme ge nannt werden»; aber biefe neuerlich von Den. aufgestellte Anficht hat boch feine Nothwendigfeit, ba ja mittelbarenweife auch die Kinder Isaals téxva ths enaryelias find, wenn & ber Bater ift.

B. 9. Durch Voranstellung des errappelias wird wird Charakteristische in den citirten Worten 1 Mos. 18, 10. 100

<sup>\*)</sup> Grot.: Toutesir, haec vox est explicantis טֿתמימים ליד tentem, quod לו לו dicunt Hebraei, vgl. R. 10, 6. 7. 8. Dit אלי binen bebienen fich in folden Fallen ber Phrafe הקרבור

vorgehoben (Rück.). Dem zara tor zachor toutor entforicht im Bebr. mein Dei welchen Borten Fr., wie fruber in feinen Streitschriften, fo auch in feinem Rommentar das > als Brav. (sub), nicht als Konjunkt. genommen wiffen will: «um bie lebende, b. i. um bie gegenwärtige Beit»; auch jest noch Rimme ich ber Erfl. von Saadias, Drufins, Gefen., Bin., be D. bei, welche ich in meinen Beiträgen zur Sprache erflärung bes R. T. S. 68 ff. gerechtfertigt habe. Es nehe men nämlich bie Genannten min ber Bed. «wieber aufs leben», und übersehen: ubi tempus (fuerit) reviviscens, b. i. anno proximo. Es spricht für diefelbe und gegen Fr. 1) bag ber Ausbrud «jur gegenwärtigen Beit» nicht ohne weiteres heißen tann: «im nächften Jahre», während bieß allerbings bei ber Formel «wenn biefe Beit wieder lebendig wird», ber zunächft liegende Sinn ift, 2) bag menn, wenn es bas zu ry gehörige Abi. wäre, ben Artifel haben mußte (Ewald Gramm. 3. A. §. 537. bezeichnet bas Fehlen bes Urtif. nach einem Subst., welches ihn hat, als überaus felten und führt nur zwei Beispiele an, vgl. deffen frit. Gr. S. 626.). Auf ber andern Seite ift freilich richtig, daß fich auch nur mes nige Beispiele finden, wo o als Ronj. für nung fteht, Gefen. im Thes. führt nur Jef. 8, 23. 61, 11. an.

B. 10. 11. Hier ift ber Ort, von wo an die prabeftis natianische Auffassung bes Rap. fich vorzüglich geltend macht. wie andererseits die antipradeftinatianischen Ausleger hier befonders ihre Rlagen über die Schwierigfeit ber Auslegung laut werben laffen. Sier. ep. ad Hedib. 10.: omnis quidem ad Rom. ep. interpretatione indiget, et tantis obscuritatibus involuta est, ut ad intelligendam eam sp. sancti **Au** bem vorhergehenden Beisviele hatte Gott feine Freiheit, bas Rindesrecht zu ertheilen, wem er wolle, unabhängig von ber leiblichen Abstammung von Abraham badurch erwiefen, daß er nur bem fraft einer Verheißung von Abraham Geborenen bas Rindesrecht ertheilte: indes waren hier zwei an Dignität verschiedene Mütter, Die eine Die Gattin, Die andere Die unwürs bige Magd, und fo konnte bie göttliche Bestimmung immer noch an ein fleischliches Borrecht gebunden erscheinen. Nocs

Tholud, Romment. 3. Rom. Br.

unabhängiger aber von folchen fleischlichen Bedingungen erichein bie gottliche Berheißung bei Rebeffa, wo Gott bei ben von Einem Bater und Einer Mutter gezeugten Rinbern noch wer ihrer Geburt bem einen bas Kindesrecht ertheilt, bem anden entrieht. Das, wie ichon Drig. bemerkt, von bem Ap. haufg gebrauchte où uovov dé (R. 5, 3. 11. 8, 23. 2 Ror. 8, 19.) hat feine Ergänzung immer in bem Borhergehenden (val. 2. Ror. 7, 7.); mit logischer Strenge jebe Erganzung zurudweisenb, bie nicht B. 9. wirflich den Worten nach ausgebrückt fei, gewinnt fr., nach bem Borgange von Sombergt, Morus, Roppe, ben Cat: où μόνον δε Σάβία επηγγελμένη ην παρά s. Jeon. alla xai Pes. \*), allein biefer fehr zuversichtlich auftretenden Inficht ftellt Rud. folgende erhebliche Grunde entgegen: 1) Sara hatte feine Verheißung, fondern Abraham, 2) ber hauptgebante in ben letten Berfen ift nicht ber, daß jemand eine Berheifung befomme, fondern bag nur bie rexra en. wahre Rinder Ubig hams find, 3) es hat aber auch Rebeffa feine enaryelia en pfangen, vielmehr handelt es fich im Folgenden davon, bas bei ihren Rindern Gott einen ähnlichen Unterschied eintreten ließ, wie bei Abrahams Rindern. hiernach läßt fich biefe 'Ergänzung des où µóvov dé nicht rechtfertigen. Belde aber fonft? Rud. erganzt, wie fchon Erasm., blog ein rovro nach ou unvor, wodurch ber Sas nervofer, aber fteis lich auch anakoluthisch wird, oder vielmehr eine Aposiopefis entsteht, benn daß ber 210. 28. 12. in bem Eddinon ann mit veränderter Ronftrultion fortgefahren fei, wie Luth, Bed gemeint haben (auch die englische Uebersebung bat 8.11. parenthefirt), läßt fich nicht behaupten, ba bie Begrin: bung, welche B. 11. bringt, zeigt, daß B. den Sat als vollftändig anfah. So mußte also gesagt werden, ber 21p. habe ben in bem Sate alla xal Pes. liegenden Gebanken vermige feiner Lebhaftigkeit nur angedeutet und nicht ordentlich ausge führt. Eine folche Breviloquenz ober Reticenz zuzugeben, with 2 man fich nun freilich nur verftehen, wenn ähnliche Beispide 1 nachgewiesen werden, aber befanntlich ift bas Gebiet ber 9m

498

24

: ( ंह

ŧ

<sup>\*)</sup> Much bie alteren Musgaben ber Bulg. haben: non solum autem haec, wozu Umbrof. erganzt in typum generavit.

dylogie im Griechischen weit größer, als im Deutschen \*). Ers fchiene es jedoch zu hart, daß ber Ap. ein deixvool rovro oder συμμαρτυρεί ήμιν oder παράδειγμα ήμιν παρέχει oder bergl. bei Pes. unterdrückt haben follte, fo bliebe nur ubrig, etwas Afanliches nach où µóror de ftatt des bloßen rouro ju erganza (Röffelt); fo muß man 3. B. 5, 3. aus bem 3u= Franenhange hinter où µóvov dé erganzen: xavxwµs9a en? Elst. n. r. l. - Koity vom Beischlaf gebraucht, wie auch edvh : xoitnv Exerv fann nun = concumbere senn, wie Fr. angiebt, doch wird dieß durch Soph. Trach. v. 359. \*\*) nicht erwiefen, und andere Belege tenne ich nicht; vielleicht ift mit ben griech. Ausl. per meton. antec. pro consequ. vie Bed. soboles anzunehmen. Es évós hat Fr. mit Ioaáx verbunden, so bas der Gedanke hervortritt, auch unter ben Söhnen besjenigen fei eine Scheidung eingetreten, ber boch nach B. 7. für feinen ganzen Samen bie Erbverheißung er= halten hatte; wie Beng. fagt: Isaacus jam erat ab Ismaele divisus, et tamen sub Isaaco ipso, in quo vocatur semen Abrahamo, Esavus dividitur etiam a Ja-Aber follte wohl, wenn diefe Ronftruktion anzuneh= cobo. men wäre, ber Gen. Ioaán von 25 erog getrennt worden fenn? Man wird daher doch bei der gewöhnlichen Ausfunft bleiben muffen, daß das es eros hervorheben foll, daß wie die Mutter nur Eine, fo auch ber Bater; zwar liegt auf ber Eine beit der Mutter hier der Rachdruck, aber biese Einheit der Mutter brauchte nicht erft besonders hervorgehoben zu werden. Πατρός ήμων fönnte zwar auf die Chriften bezogen werden,

\*\*) Dort ift zoviquor léxos = nallaxis, nach der bei Eurip. und Soyb. fo häufigen Bed. von léxos.

<sup>\*)</sup> S. Rühner §. 852., Doberlein de brachyl. sermonis gr. et lat. 1831., Bernhardy Syntar S. 351 f. Bei P. namentlich Sonnen vermöge feiner Lebhaftigkeit dergleichen koncife Strukturen am wez nigften auffallen, vgl. 5, 16. und die Anm. zu 12, 6. 2 Kor. 8, 13. 14. 9, 6., zweiselhaft find die Reticenzen von έν 2 Kor. 11, 26., von okor Bei der lect. rec. 2 Kor. 11, 28., und besonders auffallend ware 2 Kor. 7, 12., wenn dort zu ed zal δγραψα ύμων ein χαλεπούν τι zu suppliz ren seyn sollte, wie Billr. und Winer glauben. Rud. beruft sich auf Eph. 3, 1., aber dort wird der Sag durch den 3wischengedanken Ere z. τ. λ. unterbrochen.

infofern sie véxua errapyellas sind (Reich., Fr.), aber um fo mehr hat man wohl anzunchmen, der Ap. habe diese Begies hung hier wieder aus dem Auge verloren, da ja die Argumens tation eine ganz aubere Wendung nimmt, nämlich zu zeigen, daß nicht alle réxua errapy. zur exloyi gehören. Hat der Zusas rov rarods huw einen bewußten Iwed, so kann es wohl nur der senn, hervorzuheden, daß unter des Patriarchen Kindern eine solche Scheidung hervorgetreten ist, vgl. zu K.4,1.

B. 11. Das Subjeft bei bem Part. ift nicht ausgebrücht, ba co leicht ergänzt werden fonnte, Beispiele bei Rubner II. S. 368. Rück. bemerkt, daß ftatt µήπω vielmehr ovna w wartet werben muffe; daß bie fpateren Schriftfteller in Banis cipial = Ronftruftionen bas un öfters eintreten laffen, wo ma og erwarten follte, ift ichon von Bhilologen mehrfach aus gesprochen worden, wie von Schafer ju Dem. III. 395. Selb au Plut. Timol. S. 457., vgl. Biner S. 450., web cher aus bem N. T. Apg. 9, 9. und Luc. 13, 11. anführt. Es ift bis jest noch fo wenig gelungen, die Regeln über Sehung von od und un auf eine Einheit zurudzuführen, bag es icon beshalb unrathsam erscheint, einen Grund für Sesung bes un geradezu zu leugnen, wo wir ihn nicht erkennen, besondets zeigen bie Motivirungsversuche für ben Gebrauch ber einen und ber andern Bartifel bei hartung, bag uns noch bie fichere Ginficht fehlt, wie dieß auch Buttmann (15. 2. S. 446.) gesteht. In den von Winer angeführten Stellen, Apg. 9, 9\_ ήν μή βλέπων und Luc. 13, 11. μή δυναμένη ανακύψαε, läßt fich das un wohl rechtfertigen, fo daß die Worte in bie fubjeftive Betrachtung hineinversest werden, wie wenn wir fag= ten «als Nichtschender» oder «ohne sehen ju können» (Fr.).

Zweierlei ist es, was nach ber Angabe des Ap. auf die göttliche *nobevolg* bei Isaafs Kindern nicht eingewirft hat, weder die Art und Weise der Geburt, noch auch ihre kora. — Cod. A B hat gavilor (so auch Griesb., Mey., Lachm.); hat es ursprünglich im Tert gestanden, so ist begreislich, wie es von Abschreidern dem drasor gegenüber mit dem gange bareren xaxór vertauscht wurde\*). Der Finalsah Sra x. r. d.

\*) Ueber ben Unterschied von gaölov und zazóv f. Ruhnken i<sup>n</sup> Timáus Lex. Plat. S. 191., es ist = edzelés, mediocre.

barf nicht in Klammern geschloffen werden, ba er nicht Neben= gebante, fondern hauptgedante ift; gerade bes nachbrude hals ber ift ber Say dem regierenden Verbum vorausgeschick, wie 30h. 13, 18. 19, 28. 31. Apg. 24, 4. Bas die Stellung von rov Seov betrifft, fo find bie Zeugniffe für noodeoic του θεού um vicles ftärfer, als die, welche του θεού πρό-Seors lefen, es tonnte indes fenn, daß, um bie falfche Berbindung des Gen. mit exloyny zu verhindern, derfelbe von den Abschreibern bem noó 9eois nachgesett ware. Поб 9eois (val. R. 8, 28.) zunächft nur im Allgemeinen von jedem Borfay, und die Beschaffenheit deffelben näher bestimmt durch das ein= aeschobene xar' extoyny; bas xara hat in biefen Berbindun= gen \*) ben weitschichtigen Sinn bes «in Sinficht auf» (Biner S. 178.), val. im R. T. Rom. 11, 21. oi xarà quσιν κλάδοι, Tit. 1, 9. δ κατά την διδαχην πιζός λόγος. Rach ben meisten Auslegern foll nun bie exloyn als das Borangehende und die nooverlog als das Folgende gedacht werben, während Grot., Koppe, Glödl., Rud. bie exloyn als bas Folgende betrachten « ber in Betreff einer Bahl ge= faßte Rathichluß.» Die Beitschichtigkeit ber Beziehungen bes xara laßt beides ju, follte aber ber Sinn bes 21p. ber feyn, baß Gottes Vorsatz entweder in Betreff ber Erwählung bei Diefem Brüderpaar oder in Betreff ber Erwählung der Mitglieder ber Theofratie überhaupt habe unerschüttert bleiben fols len, fo mare in beiden Fällen ber Begriff ber Erwählung ein Beftimmter, und tonnte namentlich im erfteren Falle bes Artifels nicht entbehren: darum muffen wir vorzichen, zar' exloun vielmehr ebenfo, wie R. 11, 5., als Bezeichnung bes modus ber noodeois anzusehen, wie Beng. überfest hat: propositum dei electivum, fo bag bas Vorhergehen ber extoyn wenigstens nicht ausbrudlich ausgesagt ift, vgl. bei Bolyb. hist. 6, 34.: είς έχάςης ανήο λαμβάνεται κατ' έκλογήν, b. i. «wahlsweise, eine Auswahl treffend.» Méveer vom Standpunkte ber Anficht bes Menschen aus gesprochen, bas Berb. ift wohl taum mit Rud. und Mey. an odx es do-

<sup>\*)</sup> Rach Bernh. Syntar G. 117. ift zará zu Qualitätsbestimmungen erst feit Polyb. gebraucht worben, vgl. G. 242.

you z. r. 2. anzuschließen: «bamit erfannt wurde, ber auswahlsmäßige Vorsatz Gottes habe Bestand nicht aus Berten» (Ex in ber Bedeutung «vermöge, fraft» Bernh. Smiter S. 230.), es müßte in bem Absichtsfage un und nicht of ftehen. Beffer fieht man daber wohl das our es kovwr als eine nachgebrachte Bestimmung an, wie R. 1, 17. Gott wird m ter bem Brählfat & xalur aufgeführt, um biefes fein Bernin als ben ausschließlichen Grund des Eintritts in das Gottesrich hervorzuheben. Es fragt fich nun, ob die mos Beaus ber all gemeine Beschluß über die Aufnahme in bas Gottesreich fei, ober nur ber Beschluß in Betreff bes Brüderpaares; es buffe aber bie von Rück. gemachte Bemerkung entscheidend fenn, bis zur Bezeichnung des Einmal Geschehenen nicht uen, fonden using gesett fenn würde. Auch im Busammenhange ber to gumentation paßt beffer die Beziehung ber mooSeoig auf ber Beschluß, nach dem Gott überhanpt bie Glieder feines Reiches beruft, ba ja ber 21p. bas Berfahren Gottes beim Ertheikn bes alttestamentlichen Erbrechtes mit ber Erwählung ber neu testamentlichen Reichsbürger in Barallele ftellt. Machen wir nun bie bogmatische Anwendung von bem hier Ausgesprochen auf bie chriftliche Erwählung, fo tommt alles barauf an, ift im Sinne bes Ap. ber Glaube in der nuogeoig mithefaßt m benten, ober in ben egya? Im ersteren Sinne ift von Aug. de praedest. sanct. c. 19. gefagt worben: non quia credidimus, sed ut credamus, elegit nos. 3m letteren Sinne macht ber Belagianismus der fathol. Rirche ben Glauben m einem verdienstlichen Berte. Dafür, daß ber Glaube eigenb lich nicht That bes Menschen, fondern Gottes im Menschen, fpricht mit minderer Deutlichfeit Eph. 6, 23., burch welche St. fich indes 21 ug. bewegen ließ, den in den Propos. ausgehm chenen Say: eligit Deus fidem mit bem: eligit ad fiden zu vertauschen -- aber unzweideutig, wie es fcheint, Eph. 2, 8 .: τῆ χάριτί έζε σεσωσμένοι διὰ τ. πίζεως, κ. τοῦτο οὐκ έξ ύμῶν, θεοῦ τὸ δῶρον οὐκ ἐξ ἔργων, ἵνα μή τις ×αυχήσηται. Sat jedoch der Ap. schlechthin den Glauben als Geschenk angesehen, wie hat er den Ungläubigen zum Vorwurf machen können, daß fie unbefchenkt geblieben find? Diete einfache Trage ift ftets und mit Recht der Bradeftinationelebte

igetreten. Es kommt nun dazu, daß das xai rovro ewiß nicht bazu bienen foll, auf bie Nebenbeftimmung : πίζεως zurudzuweisen, fondern auf ben hauptfat τη σώζεσθαι, benn daß das πισεύειν nicht is joyur bedurfte feiner Berficherung. Bie bemnach einer= Die Stelle nicht ausfagt, daß der Glaube ichlechthin That, fo verneint fie andererseits geradezu, baß er auf ber er Boya ftehe, mithin auch Anfpruch und Berbienft. 2 Beweis läßt fich aus Rom. 11, 6. führen. So mufbenn urtheilen: wird ber Ausspruch, welcher uns poruf die Erwählung zum Reiche Christi angewendet, fo πίζις weber auf Seiten ber πρόθεσις, noch auf der soya ju denken, der Glaube ift vielmehr, wie dieß igelische Dogmatik bereits gang richtig bestimmt hat dolyrrrixóv, der Kanal, durch welchen die in Christo rus Berechtigkeit auf uns überfließt. Er hat mithin auch rbienft, und mit gutem Grunde hat fich ber Proteftan= gegen die Formel justificari propter ftatt per fidem (f. zu 4, 3.), auch wurde bie von Joh. Andrea be= ormel: fidem in Christum decreti electionis esse m von der Mehrzahl verworfen, und man fagte ftatt lieber ratio a priori \*).

Bas bie abttliche Raufalität beim Glauben bes Chriften beeignet fich auch bie lutherische Lehre bas Bort Xug.'s an (de litt. c. 54.): Vide nunc, utrum quisque credat si noluerit, credat si voluerit. Quod si absurdum est - quid est enim nisi consentire, verum esse, quod dicitur? Consensio aujue volentis est - profecto fides in potestate est. Sed dicit: non est potestas nisi a Deo (Rom. 13, 1.). -Itelligimus, malos accipere potestatem ad damnationem )luntatis suae, bonos autem ad probationem bonae volune. Ferner (c. 58.): liberum arbitrium naturaliter attributum e animae rationali, illa media vis est, quae vel intendi , vel inclinari ad infidelitatem potest, et ideo nec istam atem qua credit Deo dici potest homo habere 10n acceperit, quandoquidem vocante Deo surgit de rbitrio, quod naturaliter. cum crearetur accepit. — quidem contra voluntatem Dei faciunt, cum eius evangelio unt, nec ideo tamen eam vincunt, verum seipsos fraudant t summo bono, malisque poenalibus implicant, experturi

μŧ B. 12. 13. Ueber bie Orthographie von Eddingy f. Bb . M ner §. 15. Die Belegstellen find aus 1 Mof. 25, 23. mi ja;d Mal. 1, 2. 3. entlehnt, und zwar handelt die erftere von be ₿¢# beiden Bölfern, die lettere zunächft von ben Individuen, we 3 gegen B. beide auf die Individuen bezieht, und zwar mit Rüchlicht darauf, bag Jatob vor bem Efau bas Erftgebuttent A. erhielt, burd welche göttliche Anordnung, wie B. ferner and ber Brophetenstelle ichließt, die Liebe Gottes gegen Jato un bie Burnafegung Gfaus erwiefen worben fei \*). Befonders nach Bed's (Crell, Wetft.) Borgange ertennen auch Fr. mb Mey. an, « die Erfüllung des douleveir ift in ber theolinits ichen Unterwürfigkeit zu finden, in welche Efau durch bie Ent ziehung des Erftgeburtsrechts und bes väterlichen-Segens wa fest wurde, wodurch bie theofratische herrichaft auf Jats überging.» Daß in dem zweiten Citat euloyoa nicht blef einen privativen Sinn habe, fonbern wirklich bie Berabschenung bezeichne, ift von ben neueften Interpreten wieder mit 3mm

in suppliciis potestatem eius, cuius in donis misericordiam contemserunt. Ita voluntas Dei semper invicta est: = vinceretur autem, si non inveniret, quid de contemtoribus faceret aut ullo modo possent evadere quod de talibus ille constituit. Qui enim dicit verbi gratia: Volo ut hi omnes servi mei operentur im vinea et post laborem requiescentes epulentur, ita ut quiquime eorum hoc noluerit, in pistrino semper molat, videtur quidem quine cumque contemserit, contra voluntatem Domini sui facere, sed turme eam vincet, si et pistrinum contemnens effugerit, quod nullo mozar fieri potest sub Dei potestate. Bemerkenswerth ift noch, bas biefe Auffaffung mit der Begel'ichen Faffung ber Strafe ubereinfommt. -23gl. auch noch Drig. de princ. 3, 3.: sicut ipse ap. acutissimo sermone significavit dicens: quia [quod] ,, dabit Deus exitum ut sustinere possitis", non ut sustineatis. A Deo autem datur, non ut sustineamus, alioquin nullum iam videretur esse certamen, sed ut sustinere possimus.

\*) Das öre im ersten Eitat ist hier bas sogenannte öre recitativum, in den LXX. steht zae (anders ist cs R. 4, 17.). Dies psky man stets als hebraismus zu bezeichnen. Es sindet sich indes auch be den Klassifikern öre vor der oratio recta. Plato Crit. S. 52. A.: quie yào är, öτε, & Σώχρατες, μεγάλα ήμιν τούτων τεχμήριά ist. Eus. dial. Deor. 20, 1.: λέγε πρός αὐτον, ὅτι σε, & Πάρι, χελεύει ο Ζεύς. behauptet worden, aber auch Rück., ber in feinem Masfür Eregese 1. H. S. S. 27. die betreffenden Stellen im lnen bespricht, hat wenigstens bei Luc. 14, 26. (vgl. ). 10, 37.) und Joh. 12, 25. zugestanden, bem Sinne ei moeir nur «nachsegen, minder lieben.» Das Sachstniß ist offenbar dieses, das der Heben.» Das Sachstniß ist offenbar dieses, das der Heben bervorhebt und en geradezu als ein (relatives) Haffen bezeichnet, woraus uch hervorgeht, das dieses Wort im hebr. Sprachgebranch vhatischen Sinn des deutschen nicht hat, vgl. meinen zur Bergpredigt zu Matth. 6, 24. Wird nun an-

, daß das erste Citat sich auf, of Dr. 28tto nun uns , daß das erste Citat sich auf die Nachsehung des Esau Lgeburtsrecht und den damit verknüpften äußeren Segs bezieht, so ist auch der Haf Gottes, von welchem das Fpricht, nicht weiter, als hierauf auszubehnen. Daraus, □ Apostel das Schicksal der Abrahamss und Isaatskinder pus für die Gläubigen einerseits und für die ungläubigen andererseits aufführt, folgt noch gar nicht, daß, wie

u. A. behaupten, die Juneigung und Abneigung Gottes efen alttestamentlichen Exempeln im Sinne bes Apostels en Charafter gehabt haben muffe, wie bei ben beiden n von Individuen auf dem neutestamentlichen Gebiete; es gehört ja zur Natur des Typus, daß die Idee, welche utestamentliche Dekonomie in einer geiftigen Beife realis vort in einer beschränkten änßerlichen Form auftritt, vol. 1, 24 ff. 1 Ror. 10, 1 ff. Das B. durch feine Arqu= tion ben Ifaat und Jatob auch als Theilnehmer ber 1 Seligkeit, ben Jomael und Efau als ber ewigen Bers niß anheimgefallen habe bezeichnen wollen, liegt mithin außerhalb feines Ideenfreises. Seine Absicht geht nur bin, zu erweisen, daß Gott ichon in ber altteftaments Theofratie nach denfelben Geseten verfahren fei, wie r Aufnahme in bas neutestamentliche Gottesreich; fo hat 4. gezeigt, daß auch fchon Abraham um feines Glauwillen für gerecht erflärt worden, ohne biefen Glauben nen Glauben an Chriftum barzustellen.

. 14-21. Steht es durchaus bei ihm, wem er 280bls t crweifen will, fo liegt darin feine Ungerechtigkeit, alle göttliche Wohlthat ruht in feinem Erbarmen, und fommt es auf fein Necht au, fo fanu er aus dem Menfchen machen, was er will.

B. 14. 15. Der Verbacht ber adixia entsteht babuch, baß Gott ohne Rudficht auf einen Anfpruch von menfchlicher Seite bem Einen den Andern vorgieht. Reiner Widerlegung bebarf jest mehr bie Deinung von Sieron. ad Hedib. quaest. 10., AbaL, Cam., Seum., Storr, Flatt, ba 2. 15-18. Worte find, die der Ap. Gegnern in ben Rund lege, ebenfowenig laßt fich mit Chryf. und Del. fagen, bas B. 16. und 18. eine aus B. 15. und 17, von einem Gegut bes Ap. gezogene Folgerung fei \*). Die von bem Ap. ju Widerlegung des Einwandes angeführte Stelle ift der Ausspruch Bottes 2 Mof. 33, 19., in welchem bem Gefetgeber ber wu ibm ausgesprochene Bunich, feine Serrlichfeit zu feben, thei weise gewährt wird, und um diese Auszeichnung bervormte ben, Gott ben betreffenden Ausspruch thut. Die gewöhnliche Auslegung findet in bemfelben die Behauptung bes absoluten arbitrium Gottes, welches felbft burch bas griechische ör är noch mehr hervorgehoben werbe, als burch bas hebr. win זיא אמד איז \*\*). Dagegen hat Bed bie neue Anficht bes Ausspruchs aufgestellt: der Nachdruck liege nicht im Relativ fate or ar eleio, fondern im Borderfate elenow. «Erbars men ift es, wenn ich mich Jemandes erbarme», burch welche Auffaffung ber zwiefache Bortheil entsteht, daß ber Ginmuf,

\*\*) Beck bemerkt richtig, baß 2 Sam. 15, 20. 2 Mof. 16, 24. nicht ganz entsprechende Parallelen sind, allein in ber zweiten Stelle, wie auch in bem arab. Les bei Zrabschah Vita Timuri ed. Gel. S. 6. und ofter ist es bem Sinne nach so viel als "nach Belieben" und bieß kommt unserer Stelle nahe, und auch 2 Sam. 15, 20. ist bed verwandt, benn es heißt wich gehe, wohin es eben ist." Uebrigens ist bie gricchische Ausbrucksweise ahnlich: žχουσι ws žχουσι, b. i. όπωσδήποτε, Schäfer appar. ad Dem. I. 285.: solennis loquendi ratio, quando serme est de re, quam disertius eloqui nolis.

<sup>\*)</sup> Was Orig. betrifft, fo hat berfelbe die Worte von B. 14. ht μέμφεται B. 19. einem Gegner zugeschrieben, so daß der Ap. erst wie der mit der increpatio & άνθρωπε α. τ. λ. das Wort ergreife; indef scheint es nach der Stelle T. IV. S. 113., als habe Orig. auch der 16. B. als Rede des Ap. angeschen, wenn nicht etwa die Lesart der borben ist.

r im ersteren Falle durch die Berweisung auf die bloße r Gottes nicht widerlegt, sondern nur durch eine noch indere Behauptung überboten wird — wie dieß allerdings »binische Dialestik durch die mym myn; thut — seine Bes tung sindet, und ferner, daß das älla rov elsovrog alsdann als eine genaue Folgerung aus dem Vorhers en erscheint. Indeß muß wohl das Gewicht 'des Eins S anerkannt werden (Rück.), daß doch V. 18. in der Hällte sich auf V. 15., wie in der zweiten auf V. 17.

, auch foll ber Ausspruch, im Jusammenhange bei Moachtet, gewiß hervorheben, daß diese Gnade eine schlecht= verdiente sei; und daß bei der gewöhnlichen Fassung die eentation des Ap. den Charaster jenes «sterilen Starr= - an sich trage, welcher in den rabbinischen sige right läßt sich boch nicht behaupten, denn das beweisende Moift eben das, daß der Mensch, Gott gegenüber, kein Anhabe, wie dieß ja nachher B. 20. ebenso start und noch ausspricht.

**B. 16.** Resultat aus dem Vorangegangenen. Der Gen. ifach ber Gen. ber Angehörigkeit, vgl. 3. B. 1 Ror. 3, 21. α ύμῶν ἐςίν. Das Subjekt ift aus dem ganzen Kontert tinehmen, «bie Erlangung bes Heils», wie R. 4, 16. rovro ex nizews, ina xarà záque. Der Begriff des Ev ift verstärkt burch bas von den Wettfämpfen gebrauchte er 1 Kor. 9, 24. Gal. 5, 7. Die logisch=grammatische jorie ber Angehörigkeit brückt auch auf die angemeffenste e das Sachverhältniß aus; durch das «es gehört nicht wird nämlich das Féleir und roéxeir nicht als an und ich nichtig, fondern nur als erfolglos und als unbes tigt erklärt ohne die causa principalis des eleog. g.: nemini licet cum Deo ex syngrapha re. Daher hat auch die Bemerkung des Theoph. ihre chtigung, wenngleich nicht in der Ausdehnung, in welcher riechische eregetische Schule, der er folgt, folche Meußeruns aethan hat: δοχεί δε ένταῦθα τό αὐτεξούσιον ἀναιρείν τόςολος, ούκ έςι δέ αλλ ώσπες επί της οικίας λέν, δτι τό παν τοῦ τεχνίτου έςί, χαίτοι δείται χαί χαί τῶν συνεργησάντων αὐτῷ, ἀλλ ὅμως ἐπειδή τὸ

τέλος ἐκείνου ἐζὶ λέγομεν ὅτι τὸ πῶν ἐκείνου ἐζίν, οὕτω καὶ ἐπὶ τοῦ θεοῦ λέγομεν, ὅτι τὸ πῶν τοῦ θεοῦ ἰζι, καίτοι τῆς ἡμετέρας προθυμίας δεῖται ὁ θεός, ἀλλ ἐπειδὴ ἐκεῖνος τελειοῖ καὶ ἐκεῖνος ζεφανοῖ καὶ ἐκεῖνος καταφίνει, λέγομεν ὅτι τὸ πῶν τοῦ θεοῦ ἐζιν. Drig, de princ. l. III. §. 18. vergleicht βf. 127, 1., vgl. auch bh ſchönen Borte über biefen Ausspruch bes Ap. bei Greger Naz. Or. XXXI. in ev. Matth. 19. und Aug. ad Simpl. l. I. qu. 1.

**B. 17.** Es folgt eine Begründung e contrario at 2 Mof. 9, 16. Das bie Schrift in dem Citat rebend chap führt wird, will Fr. nur burch eine Prosopopoie erflären mit Berufung auf R. 4, 3. 11, 4. Gal. 4, 30., fo baß ber 64 gleich ware dem λέγεται έν τη γραφή τῷ Φαραώ; in folche Bersonificirung findet allerdings in dem Sate ftatt: «in Schrift fagt», wenn von folchen bie Rebe ift, welche bie Sont lefen; aber fie reicht nicht aus an Stellen, wo wie bier m Gal. 3, 8. Jemandem, von bem in ber Schrift felbft bie Rebe ift, von Gott etwas gesagt wird: vielmehr with bin eine Identificirung Gottes, bes Urhebers ber Schrift, mit ber Schrift felbst angenommen werden müffen. - Schon von von herein wird man, wenn in biefem Bufammenhange von Bharw bie Rebe ift, erwarten, bag aus feiner Berftodung wette argumentirt werden, und bieß ift benn auch nach B. 18. ba Fall. Befrembend ift es nun, bas bas Citat feine Beziehung auf biese Verstockung hat, ba nicht geleugnet werden tam, baß P. ftets feine Citate mit großer Umficht zu wählen plet Stände nicht bas nachfolgende entgegen, fo würde man but bieß Citat auf ben Gedanken geführt werden können, ber th. habe ben unmittelbar vorhergegangenen 16. B. beftätigen und an Pharao's Beispiel zeigen wollen, so wenig komme es an bie Beftrebungen bes Menschen an, bag Gott ben Pham fogar wider feinen Willen zum Gefäß feines Bleos, feins Gnadenerweifungen gemacht habe \*). Dagegen nun fprick allerdings das Folgende, namentlich B. 22. und die befannte

<sup>\*)</sup> Crasm.: neque culpari debet Dcus, si nostris malis bene utitur. Imo hoc ipsum summae bonitatis argumentum.

ichichte bes Königs felbit, allein bazu nöthigt uns bie Form 8 Citats, eine Beziehung auf B. 16. anzuerkennen, nämlich fe, baß auch bas roexeer bes Böfen nichts wiber ott vermöge - wie Stolz fagt: «So wenig erreichte barao feinen 3wed, baß er vielmehr Gott in die Sände aritete.» - Die neueren Ansleger, welche eine unmittelbare idbezichung auf B. 16. nicht anertennen, fondern nur auf n Busammenhang von D. 17. mit D. 18. den Blick richten, b bort oxdnovver vom Verhärten erflären, find badurch in erlegenheit geset, bag fie für den 18. D. in dem Citate feinen thupfungspunkt finden; bieg hat baber felbft neuere Ausleger, e Rolln., Fr., dazu vermocht, bem esnyeiga jenen harten inn beizulegen, ber von mehreren Calvinisten angenommen Es foll nämlich heißen: ich habe bich wider Gott aufurbe. reat. Aug.: excitavi te, ut contumacius resisteres, m tantum permittendo, sed multa etiam tam intus bem foris operando, welche Erflärung am abstoßenbsten m Gerväus ausgesprochen wird: cum malus esses, proigiis quasi sopitum excitavi, ut in malitia persisteres :que deterior fieres. Aber wollte ber Ap. diefen Gedanken tebrücken, warum wählte er nicht ein Wort wie enworgvva, er fogleich basienige, welches in ber Schlußfolgerung vormmt, doxlyouva? Bird fich überhaupt für diefe Stelle bie wenommene Bedeutung von elseveiow erweisen laffen? Es mut in ben Stellen in den LXX. 2 Maff. 13, 4. 2 Chron. B. 22. Esr. 1, 1. und vielfach bei ben Rlaffifern \*) von der megung ber Leidenschaften und bes Geistes überhaupt vor; wans folgt jeboch noch nicht, daß hier, wo weder bas auf= megte Objeft Junog ober dgl., noch die Berson erwähnt ift, men welche aufgeregt wird, ber angenommene Sinn ftatt whe, wenigstens würde man bann noch ein en en einerten. Je Saupter ber reformirten Eregefe haben fich auch mit Aus-Sime von Piscator anderen Erflärungen zugewendet, Petr. Part, Beza erflären efereipeir von bem In bie Eriftenz

<sup>\*) 3. 3.</sup> Φετοbian I, 6. 6. ήγειρον αὐτοῦ τὰς ὀρέξεις εἰς ν ήδονῶν ἐπιθυμίαν, V, 1. 6. τὴν ὀργὴν ἐγείρειν, IV, 14. 13. τὸν όλεμον ἐγείρειν.

rufen, Tremell. und Junius (auch Calv. in Exodom zu ber St.) übersegen gemäß bem diernonging, welches bie LXX. für bas hebr. הזמרחי, feci, ut restares, Caln. überfest excitavi und erflärt es fo: nam quum multa hominibus aliunde occurrant, quae retardent eorum cmsilia, et impediant actionum cursum, Deus Pharaonen a se profectum dicit, eique hanc impositam esse personam (ordinavit eum). Die Berba הדר, הכיך eveloeir, wenn fie von ber Thatigkeit Gottes in Beinfite Menschen, namentlich eines Serrschers, gebraucht werben, be ben fonft bie Bed. «auftreten laffen» Jef. 41, 25. 45, 11. Bach. 11, 16. Richt. 2, 18., verwandt ift nun העביר או או א העביר, או ben LXX. burd παρίζημι, ανίζημι, καθίζημι ibain und wird von der Erhebung zu einem Amte gebraucht 1 in 12, 32. 1 Chron. 15, 16. 2 Chron. 11, 22. 19, 8., m ebenfo wie mer von dem «Auftretenlaffen» Reh. 6, 7. Du 11, 11. 13. Das Festhalten ber Beziehung auf B. 16. bert gar nicht, hier biefen Sinn geltend zu machen: «So w nig hilft das roexecv etwas, das Gott den Bharao andrik lich deghalb in der Geschichte hat auftreten laffen, un bud beffen Untergang feine Allmacht zu Berherrlichen.» Auch wir burch diefe Erfl. nicht unmöglich gemacht, Eozdnouve von M Berhärtung zu erklären, benn wurde nicht biefer Untergenz bes Rönigs durch feine Verhärtung herbeigeführt? wurde bie nicht von jedem Lefer vorausgeset? Warum nun B. gmk biefen Ausspruch des A. T. gewählt, und warum er in be felben bas diernonging ber LXX. mit esnyeioa vertrich hat? Bir können nicht anders glauben, als daß bie Ba absichtlich gewesen (vgl. zu 10, 15.), bas nämlich ber 抑 nicht — wie man annimmt — simpliciter ben Gedanfen auszudrücken beabsichtigt habe, Gott verhärtet, wen a will baß es ihm vielmehr barauf angefommen fei, auch ben 3met hervorzuheben, warum Gott biefes gethan. Ift bift richtig, fo liegt in dem Citat neben der Ausfage über bie 800 hartung auch zugleich eine Theodicee Gottes. Auch R. 11,7 14 wo der Ap. den Unglauben Israels, des Gegenbildes m Pharao, als göttliches Verhängniß barftellt, weift er zuglich nach, wie diefes Verhängniß, im Weltzufammenhang betroch

, ein Rathschluß ber Weisheit und Liebe gewesen, B. 11 f. enn auch nicht in seinen Einzelnheiten, fo ift boch im Gan= t richtig, was Bed S. 69. hierüber fagt: «Der Ausbrud Bt folcherweise gang in die theofratische Sprache und Welts trachtung, wie fie fpäter die Bropheten am leuchtendsten ausbeten, bergemäß Natur = und Menschenscenen, bas geschicht= be Leben mit feinen Gestaltungen und Bechfeln, feinen Bo= n und Tiefen in bem fie burchgreifenden Billen des Welt= nigs, der καθείλε δυνάζας από θρόνων και ύψωσε ταervous (Luc. 1, 52.), zur Einheit fich verbindet. So ordnen 4 die verschiedenen Zeitepochen und ihre geschichtlichen Gealten, Rönige, Propheten, Gefetgeber u. dgl., ihr Rommen nd Berschwinden, ihr gegenseitiges Birten, Bauen und Beriren, Steigen und Sinken — Alles ordnet fich zu einem oµos burch ben oberften äywr und rarrwr; bie handelnden rsonen erfüllen ihre Zeit, stehen an ihrem bestimmten Orte, Horingen ihren zugemeffenen Rreis, durchschreiten ihren Rons von Schickfalen, und Jehovah ift der , מעמיד , מעמיד , Die verschiedenen Lebensgestaltungen birigirende Brincip. Führer und Droner des großen Drama. Richt eine inner= atalistische Brädestination zum Guten ober Schlimmen läßt rgendwo in der einfach lebendigen Sprache der theofratis

Weisen finden, sondern die geschichtliche Lebensentwickes in ihrer mannichfaltigen Aeußerlichkeit führen fie zurück auf Schftes principium agens.» In demselben Sinne ums ibt den göttlichen Ausspruch Gregor von Nyssa in Niori Cat. in Octat.: Eg' we Encuéveus aneu-Dw, nhouzon v zor Jedr, ör exovolws avry. Ueber dieses Einreihen Biderstrebenden in den göttlichen Weltzusammenhang spricht Roischen Sinne Antoninus lib. VII. c. 35.: när to záueror xai arrisaïror Eninegurgénei x. xararásozei Thy elusapuérny xai µégos éavris noisi.

Um einen Eindruck bavon zu geben, was der jud. Lefer Ite, wenn er von der Verherrlichung der göttlichen Allmacht ich ben Untergang Bharao's las, hebt Beit den Schlußge= iken des Lobgefanges hervor 2 Moj. 15, 1 ff. Das de-Selleiv bezieht sich auf die weite Ausbreitung Luc. 9, 60. b fo heißt es in jenem Lobgefange: Es hören es die Bölker, sie beben, Schrecken ergreift die Bewohner Philistaas, Es erbeben die Fürsten Edoms, die Gewaltigen Moads, sie m greift Zittern,

Es schmelzen vor Furcht alle Bewohner Kanaans.

Sener unmittelbare Untergang Bharaos wurde auch ergablt m bem Griechen Artapanus (Eufeb. Praep. ev. 1. IX. 29.) und Diodorus Sifulus (biblioth. 1. III. 39.), von ber Pateiner Trogus (lust. historr. l. XXXVI. c. 2.); and geschieht im Kuran häufig beffelben Erwähnung: es ift aff wirklich diefer Allmachtebeweis Gottes weit und breit iber be Erbe erschollen. - Das bie zweite Frage betrifft, warm ber Ap. bas bem Sinne bes hebr. העמרתיה entfprechente durnongong nicht hat brauchen wollen, fo könnten zwar mer äußerliche Gründe bafür angegeben werben, wie z. B. Roppe (excurs. I. in ep. ad Rom. S. 357.) meint, B. habe due andere Lesart vor fich gehabt, ober Mey., es fei ihm bie aftive Form wichtig gewesen; aber wahrscheinlicher ift bot auch hier eine den Sinn in's Ange faffende absichtliche Bo änderung. Die LXX. gebrauchten ihr Siernongong woll th bem Sinne: «bu bift bei ben verschiedenen Blagen erhalten worben», welchen Sinn auch ber Syr. und Ar. Pol. ant brindt أصطك , أعطك bas von B. gewählte eshyewa brit nun auf noch umfaffendere Beife die Fürforge Gottes für m Rönig aus, und bient noch mehr dazu, ben Gedanken aus fprechen, daß Bharao ungeachtet feines Miderftrebens ein Bet zeug in der Hand Gottes geworden. ---Bas die richter bogmatische Auffaffung des Verhaltens Gottes bei der Beihr tung betrifft, fo hat auch hier feine Anwendung, was p R. 1, 24. über παρέδωχε gesagt worden, val. zu 11, 5. Der Widerstand ging von Pharao aus, aber nicht ohne Bots tes Mitwirken, denn, wiewohl er fich unter diefen Umftanden nicht verhärten mußte, fo ift boch andererseits richtig, Mf gerade Diefe Umftände bie äußeren Faktoren aewefen, bud welche die divauis des Bösen in ihm zur evégyeia wurde').

<sup>\*)</sup> Eine intereffante Parallele zu der calvinistischen Auffassung ber Stelle bieret das dar, was die pantheistischen Sufi von dem Verhällnich von Moses und Pharao sagen; ihre Auffassung zeigt, wie der Präckir

mas Aq.: posui te, i. e. ordinavi malitiam tuam ad iam meam, deus enim malitiam ordinat, non cau-

Das A. T. brückt beibe Seiten aus, daß Pharao sich ft verhärtet 2 Mos. 8, 15. 8, 28. 9, 34., so wie, daß ihn verhärtet; als eigene Schuld wird die Verhärtung des öchen auch 1 Sam. 6, 6. 2 Chron. 36, 13. Bs. 95, 8. 13, 8. bezeichnet. Freilich ließe sich nun die Vereinigung = Klassen von Aussprüchen im Sinne der äußersten Linken Jalvinismus treffen, wie der Supralapsarier Gomarus

«Nicht ungerechterweise verdammt Gott den Sünder, t er hat ja mit der Verdammung auch die Mit= angeordnet, die Sünde, so daß er keinen verdammt, ihn vorher in Sünde gestürzt zu haben» (Hales epp. Mosh. S. 753.). Allein der neutestamentl. Gottesbegriff schon aus, zu zeigen, daß dieß nicht die richtige Ver= ung seyn kann.

B. 18. Jusammenfaffung des Refultates aus B. 15-17. bas elleog Gottes gegen Moses in Erweisung der Hulb nden und B. 17. von der Verhärtung Pharao's nichts auszich erwähnt, sondern nur seines Untergangs gedacht hatte, heint diejenige Auffaffung des B. durch den Jusammenbegründet, nach welcher oxlogovser die Bed. asperins tare hat, so Carpz., Seml., Röss. Wor., Beck auch die beiden neutestamentl. Wörterbücher von Wahl Bretschn. 1. A. Die erste Frage ist nun, ob der Sprachuch diese Erstlärung von oxlogovser erlaube, welches von

Aus dem Quell, der Mosse Antlig licht gemacht, Haft du, herr! mein Antlig schwarz wie Nacht gemacht. Sollt' ich Stern denn besser sein, als selbst der Mond? Mondversinstrung läßt nicht ihn, nicht mich verschont. Wohl bin Nosen völlig gleich ich an Gehalt, Doch es herrscht frei deine Art in deinem Walb. Pflanzt sie huldreich sier den Aft der Wurzel ein, Schlägt sie dort in Stamm und Aft zertrennend ein.

ud, Romment. 3. Rom. Br.

tismus, ben auch ber Ruran lehrt, bei konfequenter Spekulation in ntheistische Weltanssicht übergeht, ber fromme Moses und ber widerge Acgypter sind beide auf gleiche Weise Spiegel ber gott= 1 Atlmacht. In dem Methnewi des Dschelaleddin Rumi cod. Ms. reg. Berol. t. I. S. 158. hrift e8:

Rück., De 20. nicht entschieden geleugnet wird, wohl aber von Mey., Bretfchn. 2. 2. und namentlich von Fr. Mit Anführung ber von Schafer append. ad ep. crit. S. 25, und zu Greg. Cor. S. 321. gesammelten Berba auf -mu behauptet Fr., daß diefe Berba, fowie auch die auf -ow, nie etwas Anders heißen tonnen, als aliquem talem facere. qualem vocabulum denotat, unde verbum ductum est, um beiße oxdnoos nicht male habitus, vexatus, folglich bas Berbum nicht vexare. Es ließe fich ichon bier Giniges eins So könnte man behaupten, baß oeuroveir, welches wenden. «verehren», «ehrenvoll behandeln» heißt (Plato Gorg. 512. b. Phaedr. 244. d. Phileb. 28. c.), nicht nothwendig aufzulöfen fei in σεμνόν τό πράγμα ήγείσθαι, fondern aud aufgelöft merben tonne in oeuvog noog auto exer, fo bas bas Abverbium auf die Gefinnung bes Subjetts gurudginge; wenigstens könnte es ber Grieche fo genommen haben, fo wie auch unfer «verehren» ohne Rudficht auf bas urfprüngliche Gefet ber Wortbildung von Einigen erflärt wird «ber Sade eine Ehre anthun», von Anbern, «bie Sache als eine in fic ehrenvolle anschen.» Doch abgesehen bavon fommt erftent in Betracht, bag für bie Berba auf - urw baffelbe gilt, mas für bie Berba auf - ow, für bie letteren aber besteht bie Regel baß fie 1) machen, umfchaffen bedeuten zu bem, mas bas Stammwort bezeichnet, 2) das Behandeln ober Bearbei= ten mit dem, was das Stammwort bedeutet, nvoów, in Feuer fegen, Lyuiow, bestrafen, uitrow, mit Mennig bes ftreichen (µiltog), xovoów, vergolden (Buttm. Ausführliche Gramm. I. S. 308.); zweitens, daß es fich wohl nicht with bestreiten laffen, daß in Hiob 39, 16. (19.) bie LXX. ane-סצאקטעיב, womit fie bas hebr. הקשים überfegen, in ber 8d. -«hart behandeln» genommen haben. 3mar fagt Dey. gen bezu, auch bort finde biefe Beb. nicht ftatt, Rud. meint, be 2 aler. Ueberseber habe bas hebr. Wort nicht verftanden, und ft. h. sus pulks ober duros gignit suos pullos. Aber wie fann man aus 3 nur einen Augenblick an ber Bed., welche ber Ueberfeper ben G, griech. Worte gab, zweifeln, oder leugnen, daß er es in m Ъ Bed. asperius tractare genommen habe, wenn es Rlagel. 4, 3.

beißt: «Auch Schakale reichen die Brüfte, faugen ihre Jungen, boch die Tochter meines Bolts ift grausam, gleich ben Strau= pen ber Büfte», und fomit gang ausbrudlich an bem Strauße bie harte Behandlung feiner Jungen hervorgehoben wirb, val. Biner Realwörterbuch II. S. 627. Siernach icheint es ms nicht zu bezweifeln, daß oxlnovver auch diese Bed. haben tonne. Auch darf auf den Einwand tein großes Gewicht ge= legt werden, daß alsbann die Gegenrede B. 19. nicht motivirt wäre, benn immer würde boch in ber Sentenz B. 18. eine abfolute Allmacht Gottes ausgesprochen fenn, gegen welche fich bie Gegenrede B. 19. erheben könnte; wohl aber läßt fich Fol= Ambes entgegensehen: 1) diese Bed. von oxlnovvw ift jeden= falls unzuläffig, ba gerade in der Geschichte Bharao's das έσχλήρυνε fo häufig in einem andern Sinne vorkommt, 2) liegt in oxeun dorns B. 22. die Beziehung auf die Geschichte Pha= rao's, insbefondere auf feine Berhärtung, und - was ben Einwand anlangt, daß doch elesi sich nur auf einen Huld= erweis beziehe und alfo keinen Gegenfas zu oxlnovvel bilbe, fo tft richtig, daß der Gegenfat nicht gang genau ift, aber bleß ift boch nicht schlagend, ba ja bie Verhärtung, mag man fe nun mit den Calvinisten als einen innern Aft Gottes auf= faffen, ober als bewirkt durch äußere Umstände ansehen, immer ein Erweis vom Gegentheil des Heog ift. So ift benn des Ap. Refultat aus den beiden angeführten Beispielen dieses, daß Sott einerseits Suld erweise, ohne bem menschlichen Wollen und Streben ein Anrecht zuzugestehn, und andererseits ben ihm Biberfirebenden noch verhärte, um ihn als Berfzeug in feinem Belwlan zu gebrauchen.

B. 19—21. Ein nahe liegender Einwand wird aufges führt. Nach ber Ansicht einiger Arminianer und Socinianer foll iwar diefer Einwand kein nahe liegender, sondern ein willfürs licher seyn, es habe ja nämlich der Ap. vorher nur von Ere wählung und Berhärtung zweier Geschlechter von Menschen Sesprochen, es aber den Individuen frei gelassen, sich an das eine oder das andere anzuschließen; indes wenn dem auch so ik, so liegt es doch in den einzelnen Worten des Ap. nicht beutlich ausgebrückt. Das die Gegenrede von einem «hoffärtigen Suben» ausgehe, wie ich nach dem Vorgange von Grot., Ca= lov, Roppe u. A. in den früheren Ausgaben annahm, wich neuerbings von Reiche, Rüd., Fr. beftritten, ber lettere fagt: nam hominibus christ., non Judaeis hanc P. epistolan scripsit neque pertinàcem Judaeum sibi objecturum esse quae deinceps attulit, voce aut elemento judicavit. # lein hat es nicht ber Ap. in diesem Abschnitte eben mit 3wen au thun, welche ihr Anrecht auf das Gottesreich geltend me chen? Auch jest noch muß ich baber bei ber fruheren Be hauptung verbleiben, ber 21v. benft fich gemiß ben Gegenriter nicht als einen bescheiden nach Belehrung ftrebenben, fonden als einen folchen, bei bem bie Gegenrebe aus Unmaagung fich, man ertennt ja in den Fragen eine gewiffe Seftigteit, and be merft Beng. ju bem ere nicht unrichtig: exprimit morosm fremitum. Eri wie 3, 7. ju erflären. Méucoso9ai fie fer als unfer «tabeln», wie Sir. 41, 7. 2 Maff. 2, 1. zeigt; ichon hefnchins erklärt: airiaras, e5ou9evei, mταγινώσχει, Bulg.: queritur, Luth.: «fchuldigen.» De Berf. av96gnxer barf nicht mit Reiche, Dlob. als Belien tum aufgefaßt werden, fo daß ein Rückblick auf frühere Bis fpiele ber Geschichte barin läge, fonbern bas Berf. Egna if auch hier präfentisch, vgl. 13, 2. - Es fommt nunmehr in Frage, welches Dianitätsverhältniß ber Antwort in B. 20. 21. und ber in B. 22. 23. zuzuschreiben fei. Ift in B. 20. 21. nur eine Urt Abweifung enthalten, fo bag bie folgenden Bafe erst die eigentliche Antwort geben, oder liegt die vis argmenti in jenen ersteren Worten? Schon Chryf. bat mit Rlarheit und Bestimmtheit bas Erstere angenommen. Der the will dem Gegenredner nicht den Standpunkt einräumen, m er immerfort einnimmt; erft nachdem er ihn in die recht Stimmung versett, folgt die Lúsis feines Einwurfs. Da Rirchenvater fagt: eldes, nug epópyoe, nug xatenlik, πως τρέμειν μαλλον έποίησεν, ή ζητεϊν και περιερήζεσθαι: - ένταῦθα οὐ τὸ αὐτεξούσιον ἀναιρῶν τοῦ λέγει, άλλὰ δεικνύς μέχοι πόσου δει πείθεσθαι τῷ θε Derfelben Auficht schließen fich die meisten Gegner ber Bit bestination an. Grot. fagt ju 2. 22.: post repressam stperbiam manifestis dei factis obtrectantium paullatim dispensationis illius divinae causas aperit. Wie fig

II, Cal. ausdrücken, fo enthält B. 20. 21. die indirekte, 22. 23. die direkte Antwort. 3ch bemerkte in meinem rentar, daß auch bei den Rabbinen sich dieselbe Beweis= Forde; sie nennen die vorläufigen apagogischen Antworten,

Seprängung» gegen große Bebrängung» gegeben ברול ב 👉 את זר את אלא «nicht nur bieß, fondern felbst bieß.» ➡ th Dlam, B. 3. R. 2. §. 183. Dagegen wird von ber Brabestinatianer alles Gewicht auf B. 20. 21. ge= - To von B. 22. 23. fpricht 3. B. Pellican fo, als ob · Denfächlicherweise bie rationes, cur deus sic fecerit. 🍊 en wären. Aret., Cocces. koordiniren einander brei Ten bes Ap.: 1) der Mensch barf Gott überhaupt nicht ede thun, 2) Gott hat absolutes Recht über seine Rrea= E D bie Ausübung seines Rechts in Diesem Falle ift auch 🖬 🐨 tig. Beza findet die Hauptantwort in B. 20. 21., Des boch von ihr, fie bereite auf das Folgende vor. respondet per cohcessionem et addit causam finalem. - von richtigem eregetischen Takte geleitet, gesteht: hac i. responsione nihil aliud, quam improbitatem illius · En emiae retundit, argumento ab hominis conditione 0. Alteram mox subjiciet, qua dei justitiam ab Criminatione vindicabit. Auch die fogenannten unbe-Erren, gegen bas Dogma bes Ap. indifferenten Ausleger Cueften Zeit, können nicht umbin, anzuerkennen, daß bie tiche Antwort mehr in D. 22. 23. liegt, fo Rud., Mey., obwohl der letztere das Verhältniß beider Antworten fo baß B. 22. 23. ben untergeordneten 3wed habe, bie Litia bes B. 21. 22. enthaltenen Argumentes zu milbern. Ever Auficht nach fann fein 3weifel barüber obwalten, baß n Chryf. bas Richtige gesehen hat: hatte ber Ap. nicht R Gegner vor fich, beffen Gefinnung er ftrafen wollte, Dürbe er in B. 20. 21. anders gesprochen haben; wenn > nicht beweiskräftig, so boch scharffinnig macht Drig. Inf aufmertfam, 2 Tim. 2, 21. habe ber 21p., ob einer Befäß ber Ehre ober ber Unehre sei, bavon abhängig ge= St. ob einer fich felbft reinige. Als Grund für unfere Derzeugung machen wir 1) geltend, baß B. 19., wie gezeigt, Dt die Sprache eines ehrerbietigen, bedenklichen Forschers

ift; 2) daß die Worte in Q. 20. 21. feine treffende Antwort geben, wenn fie als eigentliches Argument betrachtet werben, zu einer Abweisung bagegen burchaus geeignet find. Sind die Gefäße ber Ehre und Unchre Menschen, bie jur Seligfeit der Berbammniß ober gar, wie Mey. will, zu fittlich guter ober schlechter Qualität bestimmt worden, wie folgt baraus, bas Bott fie bazu gemacht hat, bas Gottes µéµpeo9as gigen Die Gefäße der Unehre gerecht fei? Bielmehr bient B. 20. bazu, bem hoffärtigen Juden, - benn noch immer ift von bie fem die Rede - ber Anfprüche geltend macht, zu zeigen, we che Stellung Gott gegenüber ihm gebühre, B. 21. geht not weiter und zeigt, daß Gott bas Recht habe, auch am Un feligkeit zu erschaffen. So wie ber Begriff Erlöfung ein m verstandner bleibt, ohne Gefühl der Schuld, fo wird Gous Gnade nicht verftanden, fo lange bas Bewußtfeyn von feinen Rechte fehlt. Allerdings ift es eine wefenlofe Abstrattion, Gott fich nur als ben Allmächtigen zu benten, wird man ich aber biefer abstraften Möglichkeit nicht bewußt, fo fehlt and bas Dankgefühl bafür, daß er fich felbft bazu beftimmt bit, ber breieinige Gott au feyn, b. i. ber Gott ber Liebe \*).

Merovrye, nur Verschärfung des µerovr, bei den Klap fikern niemals am Anfange des Sates, findet sich außer hin auch noch Luc. 11, 28. Röm. 10, 18. und Phil. 3, 8. nach den früheren Terte. Ueber die Bed. habe ich in meinen Beiträgn zur Spracherklärung des N. T. S. 82. aussführlicher gehau belt; ebenso, wie µerovr bei den Klassführlicher gehau ferm «vielmehr» und dient zu einer starken Verneinung, der auch Steigerung, f. das Letztere in den Stellen der Byzantinn, welche ich a. a. O. beigebracht gabe. Es kann bemnach hir durch immo vero, oder at enim übersetzt werden. Fr., wei cher dieß Letztere bestritt, vergaß die Bedeutung des at enim, welche sich bei Tursellinus ed. Hand. I. S. 447. sudet

<sup>\*)</sup> Beng., welcher ben Bergleich B. 21. etwas allzu fpisig unsit, bemerkt im Uebrigen richtig: figulus non facit lutum, sed fodit: deu facit hominem, ergo majorem habet potestatem, quam figulus. Sed potestas et libertas absoluta non infert voluntatem decretumque absolutum. Si deus totum genus humanum reliquisset in peccaso et morte, non fecisset injuste: sed illo jure non est usus.

que inservit (at enim) indignationi et acerbitati in ehendendis et castigandis aliorum sententiis et in is ironice dictis. Nach der gangbaren Ansicht ist das wore hier gesetzt, um die Klusst zwischen Gott und Mensch uben zu lassen. Das es K. 2, 1. ohne diese Absicht steht, nicht für Rück. ein Grund seyn sollen, an unserer Stelle de zweiselhaft zu sinden, die folgenden Worte machen sie nur allzu wahrscheinlich. So vorangestellt, des Nach-

-halber, wie R. 14, 4. Avri in arranozoiveo 9 al blog bazu bienen, bas Wechfelverhältniß bes Sprechens niwortens auszudrücken, wie in arredoedogew 1 Petr. 3 Slato Euthyd. S. 295. B.: Lowrwyerog artenwrichtiger aber erflärt ichon Chryf. burch artikeywr. OULEVOS, val. LXX. Hiob 16, 8. und artanoxploir solob 13, 22., wie denn auch im Deutschen «Gegenfowohl bie Antwort, als den Widerspruch bezeichnet. da nicht sowohl bas Vermögen, als vielmehr bas Recht, Dumacht; rov mylov, welches damit zu konftruiren ift, fich aus rhetorischem Grunde bavon getrennt, um ben F bes xepaueúg mehr hervorzuheben; möglich, daß der C Ausbrude im Hinblid auf Jef. 29, 16. 45, 9. wählte, er. 18, 6. Beish. 15, 7. Sir. 33, 13. Diefelbe Un= Dung von oxevn reuwuera und areua mit Bezug auf Sebrauch, ber von den Gefäßen gemacht wird, bet t n hist. varr. l. XIII. c. 40. und 2 Tim. 2, 20. Auf = Anwendung des Gleichniffes wurde in dem Intereffe Dogma's von ben Brädestinatianern gedrungen, boch t fie fich felbft nicht tonfequent, benn bie Infralapfarier n unter bem gugaua die massa perdita ber Menfch= verstehen, wogegen ber Supralapfarier Beza mit Recht e, ber Av. würde alsbann gefagt haben: cum omnia ad dedecus essent comparata, alia in isto dederelicta esse, alia vero ab hoc dedecore ad decus lata, und Cocc. bemerkt, man könne boch nicht fagen, gieme Gott, Sünder zu schaffen, benn bas Bofe in ihnen e ja immer vom Teufel. Der Vergleichungspunkt des und ariuia darf auch nicht mit Mey. in der «von effektuirten stitlichen Qualität» bes Menschen gesucht

٤

1

ş

W bo

Ç

h

ĝ

ĝī

ħ

X

bį

"

tı

ŗ,

Fi

•

werben, sondern nach B. 22. 23. in der Seligkeit und Us feligkeit.

4) B. 22—29. Er hat aber fein Erbarmen reichlich st nug erwiesen, wenn er die Sefäße des Jorns laund thig trug, und den Sefäßen des Erbarmens aus 3m und Heiden den Reichthum seiner Herrlichkeit 3n Ind werden ließ.

B. 22. 23. Rachdem ber Mensch in Die gehörige, che erbietige Stellung, welche er Gott gegenüber ju behaupten in zurückgewiesen worden, erfolgt bie eigentliche Antwort, wie barin besteht, bas Gott von feinem Rechte über bie Befdink nicht Gebrauch gemacht, sondern fich als Gott ber Licke # wiesen habe, zunächft an ben Gefäßen bes Bornes felbit fobann an ben Gefäßen bes Erbarmens; boch ift bie Beim mung über ben Gehalt bes von P. gebrauchten Argument von ber Auffassung ber Konstruktion abhängig, in welcher im Drig. Infoncinnität bemerkt: es fehlt nicht bloß zu ei dim Rachfat, fondern auch zu tva yvwoion \*\*). Die mannichten gewaltsamen Strufturen, welche in älterer Beit vorgefchlum wurden, um bas abgeriffene ei de zu erflären, fonnen mit mehr übergangen werden \*\*\*). Die einfachfte göfung mit fich burch die Annahme, bag bei ei de, wie fo baufig in Sm bitionalfägen, ber leicht zu ergänzende Rachfat ti epopu, ri äronov hinzuzudenten fei, vgl. zu Joh. 6, 62. Mar. 7,11

\*) Abalard, ber bas Borhergehende als Einwand bes Gemei angeschen, bemerkt, ber Ap. wende nun die Rede des Gegners schlit al ipsam Dei commendationem an. In his etiam, in quibus tibi muime crudelis videtur (Deus), eius misericordia (est) praedicada.

\*\*) Durch Euther's Uebers. von 93. 22. wird es unmöglich, im Gebankengang bes Ap. zu fassen; er hat: "berohalben, west wollte Born erzeigen" u. f. w.

\*\*\*) Rur zwei aus ber neueren Zeit erwähnen wir. Benedt Glockl., Schrad. finden ben Nachsas in V. 30. τι ουν έρουμεν, in die dort folgenden Sate gehören in eine ganz andere Gedaulandie Dlsh. glaubt, unter Voraussegung eines Konstruktionsfehlers beim Ur ber Nachsas liege in den Worten: xal Era yrwology V. 23., statt ben der Up. hätte schreiben sollen: our xal yrwolice, oder yrwolice zu in nlouror; eben so wenig sieht man dann ein, warum der Vorberlag isditional beginnt, als warum im Nachsage ein Finalfag gebraucht ift.

Ruc. 13, 9., hartung Partifellehre II. S. 212., Seinb. du Protag. S. 521. \*), und daß bann xai iva in B. 23. an Preyxer ober an xarnorcouéra angeschlossen wird. Das el dé wird feit Chrys., Er. von ber überwiegenden Mehrzahl ber Ausleger so genommen, wogegen in Betreff des zad iva viele bivergirende Ansichten ftatt finden. 3war haben von den Neues ren die Meisten — wiewohl mit verschiedener Fassung — sich für biefe Struftur entschieden; allein es erheben fich, fowohl was bie Form bes Sapes, als was ben Sinn betrifft, wefents Uce Bebenken. Da bie Vertheibiger biefer Struktur im Ein= seinen unter einander abweichen, fo muffen wir fie einzeln aufs führen. Schon Det. läßt luce von hveyxer abhängen; nach Hu foll B. dem n'r. eig anwleiar gegenüber ein xai n'r. eis coungelar gebacht haben, ober gegenüber bem nr. dorn ein zent n'r. ochar 9 pontiar. Für Aug. hatte ber Sat eine befort Dere Bichtigkeit, als ber Schluffel zur Löfung ber Frage, warunn Gott nicht alle erwähle, nämlich, ut vasa misericordiae humiliter intelligerent, nisi illis Dei gratia non debita, sed gratuita, subveniret, id fuisse reddendum meritis suis, quod aliis in eadem massa redditum concerent (ep. ad Paulin. 186. c. 24. Opp. T. II.). Das fowierige xai, wie auch ein anderes, fofort zu erwähnendes Dauptbedenken, blieb indes bei dieser Fassung unberücksichtigt, und obwohl er, mit ber It. einstimmig, öfter et ut citirt, fo boch auch vielfach mit ber Bulg. bas bloße ut (f. Sabatier). Calv. nimmt an, es finde ein üzegov πρότεgor statt, so das xai iva für iva xai zu nehmen fei, es feien die Zorn= Staße auch in ber Absicht zum Berberben bestimmt, bamit bie Mabenreiche Verherrlichung der Erwählten desto mehr in's Licht tete, noch ausbrücklicher bemerkt Beza, zad tva hänge von \*aryorwyéva ab, Pisc. läßt es von *hveyxev* abhängen, und betrachtet bann als parallele Sage Selwr yrwgioat und zai Era grwgion, ebenso Mey.; Win. §. 64. läßt zai tra ges wegu von hveyner abhängen, ebenso be 28. Fr. glaubt War, daß ber Finalfat auch mit hveyxer verbunden werden tonne, zieht indes boch, wie auch Rück., die Berbindung mit

<sup>\*)</sup> Ἐκν μέν ξχών πείθηται sc. εὖ αν έχοι.

zarnpriouera vor. Junächst nun entsteht bas Bebenken. i nicht ber Ap. — sei es nun, daß er zal in zad Ba mit nverner ober xargoriguéra verbunden habe - diefen ichten ibm boch gemiß wichtigen 3weit mehr martiet und wat de rouro, fra oder bal. geschrieben haben würde? Bas ichei vorzüglich auffällt, ift, bas alle jene Ausleger - mit Ausnahme von Fr. und be 28. - barauf nicht geachtet haben, baf bie ver hauptgebanke bie große Langmuth Gottes ift, bas fi aber nicht einfehen laft, wiefo Bott aus bem Grunde ite Langmuth bewiefen haben follte, bamit jugleich fein Erhen men gegen bie Erwählten mehr in's Licht trete? \*) De B. gesteht zwar ju, daß nr. er rol. µanp. in B. 22: ben gunt matifchen hauptfas bilbe, erflart jeboch weiter: «allein vom ftebt Belwr z. r. L., ben 3med bes göttlichen Sanbeins is neichnend, und biefer Bwed bat offenbar mehr Gewicht, at bas Sandeln mit Langmuth, welches nur ein Rebengebante ifto Aber foll benn ber Ap. fo gang fehlerhaft fcbreiben; baf m grammatifch als Rebenfache barftellt, was bie haustfache iff Diefen logifchen gehler burben ihm jeboch fammtfiche priicit notianifche Erkläver auf. Go muß man allo vielmehr bie fin fnüpfung bes xai iva an xaryorcoueva versuchen. Rach Rid. fagt ber Av., die Borngefäße feien zarnoriouéra 1) eie arrubleian, 2) ina mooion x. r. d. Dabei macht er fic felbst ben Einwurf: 1) zarnorcouéra mit arcid. verbunden erhalte zwar die Bedeutung bes Burichtens, aber in Bezug auf ben folgenden Zwedfat icheine es in die von xrilleer überm geben; 2) es erscheine ber Konftruftionswechsel nicht motivit. B. habe entweder im ersten Gliebe schreiben tonnen : & xariprioer, oder im zweiten zai eis ro yrwopisai, und es glaubt Rid. nur beshalb biefe Faffung beibehalten ju muffen, weil eine befire Berbindungsart nicht gefunden werden zu können scheine. Fr. erflärt: quid vero, si deus quamvis vellet palam facere iram et potentiam ostendere suam, magna tamen påtientia sustinuit vasa irae ad interitum composita et

<sup>\*)</sup> In den umgekehrten Fehler ift im anticalvinistischen Intereffe Calirt gefallen, der das βέλων x. τ. λ. übersieht und in dem Sate nur den Gebanken findet: quid si Deus tantum por accidons induravit, scil. έν πολλή μαχροθυμία?

quidem propterea, ut manifestam faceret benignitatis suae abundantiam caris vasis, quae ad splendorem pracparasset, quos etiam invitavit nos non solum ex Judaeis, sed etiam ex gentilibus? Einiges Bedenfen macht bier icon dieß, daß das fimple xai ohne ben Zusat eines routo als erklärendes et quidem einem ganzen Kinglfaße porangeschickt seyn soll \*). Und ferner bleibt nicht auch dann bas Bedenken, daß der Ap. durch das verb. fin. nveyner bie be= wicfene Langmuth Gottes zum hauptgedanken macht, mährend bei biefer Faffung boch eigentlich ber hauptgebanke in bem Bart. xarnoriouéva els ancil. x. r. l. liegen würde? Un= ter biesen Umftänden vermögen wir nicht über uns, ber neuers bings von fo Bielen gebilligten grammatischen Fassung des xad Tra beizutreten, fondern muffen vielmehr ein Anakoluth anneh= men, daß nämlich der Ap. im Sinne gehabt habe, auf das zai iva yvwoloy ein exálevev huãs folgen zu lassen, bavon aber burch ben Relativfat & neontoipaver, an welchen fich, ähnlich wie R. 8, 30., bas ous xai exalever fo leicht ans fcbloß, abgekommen fet \*\*).

So ist benn der Gedanke des Ap. diefer: So wenig hat Bott nach ber bloßen Allmacht verfahren, daß er vielmehr auch an den Verhärteten noch Liebe beweist und die Gefäße der Er= barmung überschwänglich beseligt. Auch. K. 11, 11 f. zeigt, daß Gottes Gericht der Verhärtung immer noch mit weisen und liebreichen Absichten verbunden ist. Wir haben nun näher zu fragen, an welche Subjekte P. bei den Zorn= und Erbar=

\*\*) Bon Camerar. ift angenommen worben, nach zal sei zu ergänzen rovro Inlovóre knolyser lva!

<sup>\*)</sup> Bei hinzufügung einzelner erklårender Worte kommt allerdings has einfache xal im Griechischen häusig vor, f. Longus od. Schäfer G. 35.: πήραν έξηρτημένος, xal τήν πήραν παλαιάν, wozu vgl. die Anm. und Citate von Schäfer S. 351., desgl. Baft zu Greg. Cor. S. 893. Anm. So sagen wir: er hat ein Beib, und ein rechtschaffenes Beib. Ein passendes Beispiel für den Gebrauch von ganzen Schen kann indes auch Luc. 5, 35. abgeben: έλεύσονται ήμέραι, xal δταν x. τ. λ., wo zwar verschiedene codd. xal auslassen, aber die Mehrzahl es schückt. Im Eat. vgl. Sueton Nero c. 16.: formam aedisticiorum Urbis novam excogitavit, et ut ante insulas et domus porticus essent, wo Bolf, Brem i das et schücken und zwar in der Bed. idyee.

mungsgefäßen beute. Da die Worte erdeisao Das the dor. z. yrwo. tò dur. abtoŭ an B. 17. crinnern, fo licat an nachften, mit ben älteren Auslegern bloß an Pharao ju benfen; ba indes die Erbarmungsgefäße die burch Chriftum Befeligten find, fo mußte wenigstens Bharao als Beisviel ober Typus für die verhärteten Juden angesehen werden; zwar ficht oxevn doyng im Plural, aber beshalb wird man boch nicht ante fcbließlich mit Grot., Roppe, Rlee an bie Juben benien bürfen, benn würde wohl in biefem Falle vom Ap. ber fier, gebraucht worden feyn? und noch weniger ift es zuläffig, mit be 28. unter ben oxeun eleous im Gegenfat zu Bharao bes jud. Bolf zu verstehen, an dem fich Gott verherrlichte, ba bie Ausbrücke zu beutlich eine Beschreibung ber erlöften Chriften enthalten. Man bleibe daher dabei ftehen, daß ber Ap. bes Beispiel Bharao's im Auge hat und flatt im Singular von be ganzen Gattung fpricht, weil bas, was von Bharao git, auf die ganze Gattung der ihm Gleichen Anwendung leibet. Sxevos fann nicht mit Calv., Grot. in ber Bedeutung «Bab zeug » genommen werben, wenngleich fich zu oxeun dorne bie Barallele hop jef. 13, 5. barbietet, aber bie Bermerfe nen find nicht Derfzeuge, burch bie fich ber gottliche Born, fondern an benen er fich äußert, baber leiden bie Bone Calv.'s hier feine Anwendung: quoniam in omnibus cresturis, quidquid est actionis, est veluti divinae virtutis ministerium. Dazu kommt, daß bas vorangegangene Gleichniß wohl auch hier noch als nachwirkend zu benten ift. Rach calvinischer Auslegung ift bei bem vasa irae an bie reprobi überhaupt gedacht, biefe find in hoc facta et formata, ut documenta sint vindictae et furoris dei. bagegen fast nach ber analogia fidei im Sinne ber luther. Lehre Beng .: irae, quae sane non sine causa est, sed peccata praesupponit, und felbst be 28.: «ba ber Born Gottes gegen bie Sünde gerichtet ift, fo wird hier, obschon nur buntel, eine Schuld von Seiten der Menschen vorausgesett.» So find also vasa irae biejenigen, auf welche fich ber Born Gotte bezieht, welche ihn verdienen. Bei xarnoriouéva ift nach calvinischer Fassung Gott als thätiges Subjett zu benten, biese grammatische Fassung bes Partic. führt indeß noch nicht

١.

nothwendig auf ben Sinn ber calvinischen Dogmatit, es fann anch, wie z. B. Chr. Schmid annimmt, Gott dearaztezwic. aber nicht eregyntixug als Urheber ber antwheia gebacht fenn, in welchem Sinne wohl auch Jub. 4. of προγεγραμμένοι ele rovro to xoiua zu nehmen ift. Wie indes auch Rück. an= ertennt, fo fteht nichts entgegen, bas Part. pf. pass. als adi. verb. zu nehmen : «bereit, fertig», vgl. Luc. 6, 40. 1 Betr. 1, 8. Offenb. 21, 8. 2 Ror. 10, 10. und auch Gal. 2, 11. Bebenklich gegen die calvinische Fassung muß boch schon bas bei xarnoriousva fehlende noó machen, welches das auf ber andern Seite ftehende προητοίμασεν hat. Warum wird bie Bereitung zum Zorn nicht ebenfalls als ewig bezeichnet? So= bann hat der Gebanke — wie Dlsh. bemerkt — nicht bloß etwas Unpaffendes, sondern geradezu Widersprechendes: «Gott srägt mit vieler Langmuth, was er felbst bereitet hat»\*), und De 28. hat nichts weiter darauf zu antworten, als: «Aller= Dings findet hier bie Bermischung zweier verschiedener Anfichtsweisen, ber sittlichen und abfoluten ftatt.» Rud. aber (val. auch Fr.) meint, ber Endzweck der Befferung fer nicht noths wendig mit bem Begriff der µaxpo9vula verbunden, es könne Dabei auch bloß an die Aufschiebung ber Strafzeit gebacht feyn. Da in bem Worte felbst nur bie Aufschiebung Liegt (vgl. den Gebrauch deffelben Luc. 18, 7., wo es bloß aaubern heißt), fo ift diefes an fich nicht unmöglich. Wohl aber muß man erstens zugeben, baß boch im R. T. bie herrfcenbe 3dee der paxoo Dupia bas Barten auf die Befferung in, wie diefes auch Rom. 2, 4. und 2 Betr. 3, 15. beftimmt ansfpricht, zweitens auch anerfennen, daß, wenn die Berbin= Dung des xai iva mit xaryoriouéva nicht haltbar ift, wenn pielmehr bas erwähnte Anakoluth ftatt findet, bas, was der Ap. von bem Verhalten Gottes gegen bie Borngefäße fagt, zu bem, mas von bem Verhalten gegen bie Erbarmungsgefäße gesagt wird, im Berhältniffe ber Steigerung ftehen muß, bag bas Erftere Beweis einer geringeren, bas Lettere ber Beweis einer

<sup>\*)</sup> Beng.: haec longanimitas voluntatem demonstrandae irae, hamanitus loquendo, praecedit, nec eam demum sequitur, quare *ipreyxev* interpretandum tulerat. Quo ipso validissime refutatur illud, quis restitit?

fattische Berwirklichung, fondern auch die Berwirklich Gedanken, alfo die Bestimmung ausdrückt, zeigt Eph. woselbst von Harles noch auf Gen. 23, 14. (l. 2 in ben LXX. verwiesen wird. Allerdings ift aber | men nicht als Bed., fondern nur als Sinn bes zu faffen.

2. 24-29. Der Ap. nähert fich wieder feinen leren Thema. Die Maffe bes Bolfes 3srael wird m geschloffen, und an deren Stelle werden die geiden aber boch nicht bem prophetischen Worte zuwider, fonde mehr mit bemfelben in Ginklang. Die Aufnahme ba fpricht bas Prophetenwort B. 25. 26. aus, ben a Joraels als Maffe und bie Errettung eines beiligen mes B. 28. 29. Liegt das dem bistorischen Busam nach in ben Prophetenstellen, was ber Av. baraus Am wenigsten läßt fich bieß bei ben Citaten aus Bofu 2, 25. und 2, 1.) fagen, benn bort ift unleugbar von i berannahme bes abgefallenen Reiches 3srael und n ben heiben die Rebe; eher laßt fich bei ben Citaten faias die Richtigkeit ber Anwendung vertheibigen. 31 bie Gerichte, von denen der Prophet fpricht, andere auf welche ber Ap. hinweift, nämlich in Sef. 10, 22. Einfall der Affprer, in 1, 9. vermuthlich ber Einfall raeliten mit ben Sprern, mithin ift auch ber Ueberreft ei

ł

von Citaten aus dem A. T., von denen ich ausführlicher 1. Beil. meines Romm. zum Br. an die Hebr. S. 18. gesprochen habe \*). In Betreff der Lesart ift zu bemer-Β έν δικαιοσύνη· δτι λόγον συντετμημένον in A B 23\* \*, dem Syr., Ropt. u. A. fehlt, und nach diefen Auto= auch bei Lachm. Nun könnte man zwar mit Grot. t, es habe ein Interpolator das paulin. Citat ans den vervollftändigen wollen, allein mit größerer Bahrfcheins Läßt fich annehmen, die Abschreiber feien von ovreuvon u ourterunuéror hinübergeeilt; auf diefe Deife ift boch e Lesart des Aeth. und Theodoret entstanden: 26- $\mathfrak{L}_{\rho}$  surrequipuleror x. t.  $\lambda$ ., wo also surrequipuler an bas fatt an das erfte loyov anknüpft. Fr. giebt auch noch rmuthung, man habe beide Citate zu verbinden gesucht. In B. 24. ift ous nicht const. ad sens. mit oxeun ., auch noch Bin. S. 482. 4. A.), indem dann ήμας e nachfolgen würde, sondern - was auch bem Sinne angemeffen — als Prad. mit huas zu verbinden - als , in welcher Qualität.» -- Das Fem. in bem erften aus hof. in 2. 25. hat barin feinen Grund, daß ber jet das israelitische Reich durch feine Tochter hatte fym= Oi, mit lass verbunden, verwan= barftellen muffen. icht bloß Abjektiven und Participien, fondern auch Subven in ben entgegengeseten Begriff, fo auch 10, 19., . Anm. ju §. 59, 1. Das έν τ. τόπω οδ in Hof. 1, 10. it fich beim Propheten entweder auf Paläftina, ober es nur bazu, bie Umwandlung ber Gesinnung Gottes besto t bervorzuheben; B. dagegen hat vielleicht den Sinn binlegt, welchen Zeph. 2, 9. ausdrückt, daß sie in ihs heidenlanden Annahme finden follen (Beng.) \*\*). --

<sup>\*)</sup> Auch bie Rabbinen mit ihrer Formel בהריכו דַרָרָלו , bas ift, jefchrieben fteht", wollen haufig bamit nichts weiter, als "eine inftimmung ber biblischen Lehre mit einem Ausspruche eines Weisen, ine Bergleichung verwandter Ereigniffe bezeichnen", Dopte hertit ber neuteftamentl. Schriftfteller S. 159. Auf ber Spite erbiefes Citationsprincip, wo die Bibelftellen unmittelbar in die eigene oerwebt werden, f. zu 10, 13.

<sup>\*\*)</sup> Den, wendet ein : ", warb benn in Griechenland, Italien u. f. w.

Koalee in B. 27. brückt bie Zuversichtlichkeit, ben Muth aus Joh. 7, 28. 37. 12, 44. 1, 15. Apg. 23, 6. Auch bei ben Rabbinen fommt vor הובריא צרח. 'Ynee nicht mit Bulg, Luth. «für», sondern im Sinne von negi wie 2 Ror. 7, 4. Bhil. 1, 7. Die Stelle aus Jef. 10, 22. 23. lautet nach bem Grundterte: « Berderben ift beschloffen, überfluthend mit (ftrafender) Gerechtigfeit, benn Verderben und (ftrafendes) Ge richt übt ber Serr.» In ber Ueberf. ber LXX., welcher & folgt, ift bas Part. ovrtel. x. ovrt. im Sinne bes verb. in. geset (s. zu 5, 11.) und & xúgeos ift Subj. Abyog with von Beza, Calv., Roppe in der Bed. von moäyua ge nommen mit Berufung auf Jef. 28, 22., wo biefelben bet. Borter wie בַלָה רְלָחָרָצָה סטידבדבאבסעניע אמע סטידביקר שוי, סטידבדבאבסעניע אמע שעי μένα πράγματα, doch fann diese St. noch nicht entickes ben, vielmehr bleibt man, ba P. fonft nirgend biefen ungrie: chifchen Gebrauch des Wortes hat, ba er auch nicht einmal in ben andern neuteftamentl. Stellen, wo man ihn gefunden bit überall gesichert ift (Bretichn. hat im Ler. 3. A. für fol gende Stellen diefe Bed. angenommen Luc. 1, 4. Apg. 10, 36. Marc. 1, 45. 2, 2.), ba endlich die gewöhnliche Bed. hin gang paffend ift, mit größerer Sicherheit bei ber Beb .: «goth licher Ausspruch, Rathschluß» fteben. Συντέμνων wird von ber Bulg. und Grasm. undeutlich abbrevians überfett, be mit verbinden Calv., a Lap. u. A. ben Sinn: verbum i. e. rem puta numerum fidelium ex Israel brevem i. e. exiguum conficiet; Andere glauben fich badurch, bag bas Bot in ben LXX. (Jef. 28, 22. Dan. 9, 24. 26.) bem myn entspricht, zu der Annahme berechtigt, die Bed. «beschließen» anzunehmen. Beiden Erflärungen läßt fich Mehreres entgegens Da ovrtéurw im flassischen Sprachgebrauch fo häufig setten. fowohl in Bezug auf die Rede, als in Bezug auf Sachen «zusammenziehen», daher «beschleunigen» heißt, und bien Sinn hier besonders paffend ift, fo bleibt man wohl am beim bei diefer Bed. stehen, wenngleich sich danach das Loyor omτετμημένον nur mit einiger Härte erklären läßt. Der Op

gesagt: ihr seid nicht mein Volk." Bu Israel nicht, aber wohl p ben Geiden.

banke, bag bie Strafgerichte Bottes bem Sünder ichnell über ben hals tommen, ift im A. T. fo häufig, daß man ichon beß= balb an der Annahme geneigt wird, die LXX. und nach ih= nen B. haben ihn hier vorausgesetst (Jer. 18, 7. 9. Beph. 1, 18. Jef. 13, 6. Joel 1, 15. Offenb. 1, 1.). Aixaiogun will Fr. hier, von allen übrigen Auslegern abweichend, von ber Glaubensgerechtigkeit verstehen, bie nur wenigen Israeliten bestimmt fei; es lag ja aber auch dem Av. der Gedanke fo nabe, daß das Strafgericht Gottes mit Gerechtigkeit werde volls führt werden. Bgl. über bas Citat die eingehende Abhandl. von v. Cölln in Reil und Tzschirner Analesten Ih. 3. -3n B. 29. behauptet Mey., die prophetischen Borte bienten bem Ap. nur jum Substrat feines eigenen Gedankens, weghalb hinter xai ein Romma zu feten fei; aber ber von ihm angegebene Grund, daß bei der Anführung B. 24. fein xa9wc gebraucht fei, ift nicht beweisend, im Gegentheil ift zu fagen, daß boch ber Ap. bei biefer Anführung aus Jef. 1, 9. vorzüglich bie Brophezeihung eines heiligen onequa im Auge hat, welches nach ben Läuterungsepochen übrig bleiben foll, und daß, wollte man die Worte als feine eigene Rebe ansehen, bas Gemicht nicht fowohl auf die Berheißung, fondern auf die Drohung in biefem Ausspruche fallen würde. Das noo in noosionna wird von Calv., Grot. und vielen Andern örtlich genommen. wie προγράφω Eph. 3, 3., weil diefe zweite St. des Proph. por ber zuerft angeführten fteht, aber zu Gunften ber Beb. emeissagen » bürfte geltend zu machen fenn, daß es bem 20. barauf antam, bas Moment ber Weiffagung hier hervorzube= Ouocovogal ws ift eine Konstruktion, bei welcher fich ben. mei Begriffe «werben wie», und «jemandem gleich werden». porfchmelzen, wie im hebr. 3 bung 21. 49, 13. 21., val. Marc. 4, 30.

Bei diesem Abschnitte follte, wie die meisten neueren Interpreten erkennen, ein neutes Rap. beginnen, Limborch ficht sogar in diesem Abschnitte eine Wiederaufnahme von R. 3. 4. 5. —; über den Lehrgehalt der folgenden Entwickelungen sind aber die Ausleger verschiedener Ansicht. Rach der Ansicht von Chrys., an welche sich die Lutheraner in der Hauptsache anschließen, folgt erst hier die eigentliche Lösung der im Vorhergehenden aufgestellten

Tholud, Romment. 1. Rom. Br.

Chruf. bemerkt zu B. 32.: aurn n oa-Schwierlakeiten. φεςάτη τοῦ χωρίου παντός λύσις. Mel.: hic expresse probat causam reprobationis, quia scilicet nolint credere Auch bie calvinische Eregese leugnet nicht, bas evangelio. bier Urfachen ber Berwerfung Israels angegeben werben, der fie behauptet, es feien dieses nur bie causae humano captui comprehensibiles. Faciunt autem perperam, fest Calv. hingu, ac ordinem invertunt, qui has causas statuere et erigere conantur supra arcanam dei praedestinationen, quam pro suprema causa habendam prius docuit. Af bieselbe Anficht fommen auch Neuere, wie Rüct., Rolln, Freilich findet dann auch der lettere, bas bie Fr. zurück. ganze Lehre von R. 9—11. drei Sätze begründe, die unter fich felbst in fchreiendem Biderspruche ftunden. Bu 11, 32, wo biefer Ausleger ben ganzen Bufammenhang überblidt, fast er nämlich: R. 9, 1-29. zeige ber Ap., deum pro arbitrie iis Israelitis summam felicitatem destinasse, quibus beae cupivisset, caeteros indurasse, ne per fidem saluten Messianam consequerentur; R. 9, 30-10, 21. werde be wiefen, populum Israeliticum idcirco felicitatem Messianan non adeptum esse, quod quam fidem Christo adjicere potuisset, habere noluisset; R. 11, 1-32. were aber ausgesprochen, Gott habe ben großen Theil ber Juben nur ad tempus verhärtet, ju einem bestimmten 3med, n eorum contumacia ethnicorum pervicaciam sanaret, worauf bie Versicherung folgt, hoc loco Paulum non modo non cohaerentia inter se dixisse, sed etiam maxime coatraria, certum est. Nam secunda sententia primae repugnat, tertia primam et secundam tollit. 11nb nicht mr bieß, auch innerhalb biefer verschiedenen Abfate foll ber ap. von einem Standpunkt auf ben andern abirren; fo wird ju 11, 11. S. 462. die Verwirrung des Ap. angeflagt, der so eben 18. 7-10. ben Unglauben ber Juden aus Berhärtung Och tes abgeleitet und nun boch wieder von Sünde ber Juba fpreche. Stünde es mit P. als Dogmatiker wirklich fo fchlimm, bann dürfte freilich bie chriftliche Dogmatit fich nicht ferner auf bie Schriften Diefes Ap. berufen. Auch von Rölln. (über bie Erwählungslehre bes P. S. 367 f.) wird anerkannt, daß

R. 9, 30 - 10, 21. und R. 11, 32. gegen die calvinische Prabestinationslehre sprechen, allein auch er meint, daß P. bald nach einander zwei verschiedene Bradeftinationslehren vorgetras gen, bie ftrengere, nach welcher ein Theil ber Menschen verworfen ift, und eine mildere, nach welcher - obwohl ebenfalls ohne alle ihre Mitwirkung - alle selig werden. Bie viel richtiger fagt ichon be 20. in der Einl. zu R. 9. (auch Dep. im Anhange zu R. 9.): «Sie (Reiche, Rölln.) bedenken nicht, daß ber Ap. eben fo gut, als wir alle, an die beiden einander aufzuheben scheinenden Ansichten von der göttlichen Machtvollfommenheit und der menschlichen Freiheit gebunden und somit genöthigt ift, bas eines und anderemal einseitig zu feyn. » — Nach unferer Auslegung von R. 9, 1-29. has ben wir vielmehr als ben Lehrgehalt anzugeben: Gott hat bas Recht, ohne Rückficht auf menschliche Ansvrüche in bas meffia= nifche Reich aufzunehmen, als ben Inhalt von R. 9, 30 - 10, 21 .: wenn Israel nicht aufgenommen wurde, fo liegt die Schuld Darin, baß fie sich nicht in den von Gott verordneten Weg fus gen wollten, von R. 11.: bie Berhartung, welche Gott in Folge deffen bei Israel eintreten ließ, bient jedoch ebenfalls aum Besten, fie hat nämlich bie Aufnahme ber Seiden gefors Dert, und schließlich wird auch die Masse der Juden Aufnahme in's Gottesreich erlangen.

**3)** 33. 30-33. So liegt alfo der Grund der Ausschlies ung Israels lediglich in feinem Unglauben.

B. 30. 31. Eine unrichtige Anficht von dem Jufammenhange diefer Berfe mit den folgenden ift zuerst von Heum. aufgestellt, und dann auch von Flatt, Dleh. angenommen worden; nach diefer Ansicht nämlich foll sich die Frage dis dip Save erstreden und öre mit rl ovr eqovuer verbunden wers ben. Dagegen hat Rüch. mit Recht 1) behauptet, daß P. uns möglich fragen kann, was man dazu sage, daß etwas statt finde, was er doch im Bisherigen noch nicht ausgedrückt hat, 2) daß er feine Antwort auf die Frage geben würde, sondern burch dea rl B. 32. nach dem Grunde dessen, worüber guvor ein Urtheil gefordert worden wäre, endlich 3) daß, wie anch Mey. bemerkt, die Autwort B. 32. nur die eine Hälfte ber Frage, welche die Juden betrifft, die auf die Heiden bes

zügliche andere aber gar nicht in's Auge faßt. - "E9rn fol nach Fr., Mey. nicht ber Gattungsbegriff, bie Seiben fem. fondern, weil nur einige Seiden (B. 24.) fich betehnten, partitiv genommen werden (vgl. zu 2, 14.); allein, be bier bie Bölfer als folche einander gegenüber gestellt werben, fo ift bie Annahme als unrichtig anzusehen, burch bas mit bem Art, ans geschloffene Bestimmungswort wird überdieß auch bas Subit. be flimmt. Sie werben als unbefümmert um bie Gerechtigfeit bas gestellt, wie auch Eph. 4, 18. 5, 8., fie leben in ber Gegenwat ohne Gott, für die Zufunft ohne Hoffnung 1 Theff. 4, 5, 13, Evh. 2, 12., wie auch Göthe in feiner Schrift über Binkelman fagt, bas Charafteriftische bes heidnischen Lebens fei bas gebn Jorael bagegen hat einen Lylog Scov in ber Gegenwart. R. 10, 2., die Religion ift in einem höheren Sinne als bei ben heidnischen Bölfern bas Konftituirende ihres Bolfscharaftet. Das de nach dixacoourny ift eperegetisch, f. 28 in. §. 57.4. Die Art, wie ber 31. D. bem 30. gegenübergeftellt ift, tonnte nun zunächft glauben laffen, daß vouos bloß zur Umfchreibung biene (fo Manche zu 3, 27.), via iustitiae (Grot, Link). Da es indes auch an folden Stellen bie Beb. «perpflichtenbe Norm» nicht verliert, und biefe in diefen Zufammenhang nicht vaffen würde, ba ferner auch ber Befit bes vouos bas Unie scheidende Israels von den Heiden ift, fo leitet biefes barani, vouog vom mofaischen Gefetz zu faffen. Bon vornherein ms zuläffig ift dann die unlogische Figur ber Sypallage, nach mit ther δικαιοσύνην νόμου für νόμον δικαιοσύνης gefett win, welche von Calv., Beza, Pisc., Beng. angenommen wube. Bunachft bietet fich die Vermuthung bar, daß auch hier bet paulinische Gedanke ausgebrückt sei, daß aus dem Geses bie δικαιοσύνη nicht fomme (10, 5. Gal. 3, 21.); «nach bem Gefet der Gerechtigkeit trachten» könnte man bann geneigt fenn, in dem Sinne zu nehmen «nach ber Erfüllung bieje Gefetes trachten», fo baf odu egosaver eig v. d. hieße: «ft waren nicht vermögend, bas Gefet zu erfüllen », fo 3mingl, be 28., aber diese Erfl. brängt boch ben Worten auf, mas eigentlich nicht barin liegt. Etwas erträglicher wird fie, wenn man das zweite vóuor dix. auf bie neutestamentl. Gesetgebung bezieht, wie Rüch., Rölln.; näher liegt es jeboch, diaxen

bier, wie B. 30., von bem Trachten nach etwas zu nehmen, was man noch nicht hat, und alsdann wird man -- wie fich Dey. ausbrückt - beide Male vouor dix, von einem ideas len vorgestellten Gefet ober einer Rorm, burch welche man Gerechtigkeit erlangen tann, zu verstehen haben, fo Cal., Erell, Fr. O9avw hat in der späteren Gräcität feine urfprüngliche Bedeutung bes Zuvorfommens verloren, und ent= fpricht unferm Gelangen, worin das Moment der Ueberwin= bung von Schwierigkeiten liegt, vgl. bie Stellen bei Bretfon. Bichtige Zeugen laffen dixalooung bei eig vouor dix. aus, ABDEF mit bem Dbelus G 47. 67\*\*, Ropt., 3t. und mehrere Bäter; nach ben äußeren Autoritäten müßte es allerbings getilgt werden (Lachm.), in welchem Kalle indeß ber Sat finnlos würde; gewiß ift es baher nur durch Nachlässig= feit ber Abschreiber hinweggefallen, wie benn auch codd. 17. 61. sig vóµov dix. auslaffen.

· B. 32. 33. De ebenso wie bei ben Bartic. gebraucht, um bie Sache in bas Gebiet ber fubjett. Borftellung zu verleaen, es bient bann dazu, auszudrücken, daß fie bie erforder= lichen žoya vóµov nicht besaßen (Win. 4. A. S. 559.; es wäre auch Bhilem. B. 14. ju berücksichtigen gewesen). Uebrigens ift an ber ältern Erfl. bes ig als Caph veritatis nur bieg unrichtig, wenn baffelbe als Pleonasmus oder als bloße Berftärfungspartikel angesehen wurde, fast man es bagegen rationell, wie es von Ewald (Rrit. Gramm. S. 614.) \*) er= Hart worben, bag es nämlich bazu bient, ben einzelnen fontreten Kall mit feiner Idee zu vergleichen, fo ift gegen ben Ausbruck nichts einzuwenden, und auch hier könnte es nach fenem Sprachgebrauch erflärt werben, wie bas wig es eilingevelac, wic ex rov 9800 2 Ror. 2, 17., bann ware ber Sinn: wwie es geschicht, wenn man is doyw v. Die Gerechtiakeit fucht.» Daß jeboch vouov in ben Text gehöre, muß nach ben äußeren Beugniffen bezweifelt werden, indem es bei A B FG und in mehreren andern Autoritäten fehlt, baher auch von

<sup>\*)</sup> fr. Dr. Gefenius hat feine Anstächt über bas Caph veritatis gang geanbert und erklart bie betreffenden Stellen bes A. T. nunmehr gang anders, f. Allg. Litt. Beit. 1841. Rr. 41. G. 324.

Lachm., Fr., Rud. aufgegeben worben: letterer bemerft, bis aur Beglaffung bes Gen., wenn er baftand, nichts auffors berte, Fr. beruft fich barauf, baß auch Rom. 4, 2. bie Gloffas toren vóµov hinzugefügt, wo P. bloß eoya geschrieben, Erasn. bemerkt zur Rechtfertigung ber Bulg., bie es ebenfalls ans last (nicht fo bie 3t.): additum est, ut intelligas de operibus fide et veritate vacuis. Indes die äußeren Zeuguiffe haben boch nicht Allgemeinheit genug, und es fonnte wohl auch bieß zur Weglaffung Veranlaffung geben, baß alsbam ber Gegenfat von ex nigews und es epywv noch nachbrid licher wird. Biele außere Beugniffe A B D. F G, Ropt, St., Bulg. u. f. w. entscheiden auch für bie Beglaffung be yáo, in welchem Falle alsbann öre bis yóµov mit Ergännung von ediwhar romor dixaloovrys als Vorberfas genommen, προgéxouar x. r. d. als Rachfat angefehen werden muß. 3mm hat biefe Auffaffung Sarte, auch tommt babei nicht eine reine Antwort auf bie Frage did ri heraus, bennoch wird man bia ben außeren Beugniffen fich zu fügen geneigt feyn, ba fich nicht wohl ein Grund angeben läßt, warum yag ausgeweifn fepn follte. Denn bas die Abschreiber, wie Fr. meint, bie Struktur mißverstanden und mooséxowar für abhängig ver öre — žoywe angesehen hätten, ist boch, ba biese Berbin bung nicht leicht verständlich, gar nicht wahrscheinlich. — Du Citat, deffen fich der Ap. bedient, ift eine Bufammenichmelume von Jef. 28, 16. und 8, 14. Die Berschmelzung beider Gi tate, welche auch bei den Rabbinen Analogieen hat (Surenk  $\beta_{i\beta\lambda}$ . xarall. de modis alleg. V. T. S. 43 ff., Dopte hermeneutik ber neutestamentl. Schriftst. S. 77.), wird be burch herbeigeführt, daß ber Ap. zu gleicher Beit die von Gott bem Messias gegebene Bedeutung und die Verschmähung beffels ben von bem Bolfe hervorheben will; daß, wie Reiche will, auch 1 Betr. 2, 6. die Stelle Jef. 28, 16. mit Bf. 118, 22. verschmolzent fei, ift nicht richtig, vielmehr hat bort ber an nur bas alttestamentl. Citat in gebrängter Beife wiebergegeben. Auf welches Subjekt dem bistorischen Zusammenhange nach Jef. 28, 16. fich beziehe, ift in neuester Beit ftreitig, indem Befen., Sendewert u. 2. eine Beziehung auf ben jungen hoffnungevollen Sietias annehmen, Reiche, Sipig, Fr. ben

1

Stein als Bezeichnung der Theofratie felbst ansehen (an Bion gründe ich mir Jef. 14, 32.), Michaelis unter bem Steine bie bem David gegebene Verheißung versteht. Erft in neuefter Beit ift man auf die Hülfsquelle für die Erkl. der älteren Bropheten aufmertfam geworden, welche in ben fväteren liegt; es follte nun auch für biefe St. ein fpaterer Prophet, nämlich Sacharia, zu Hülfe genommen werden, bei welchem R. 3, 9. ber Stein, auf welchen die fieben Augen Gottes gerichtet find, und ben Gott gravirt und zum Grundsteine gelegt hat, die ideale Theofratie ift; bet dieser Fassung hat man dann nicht nöthig — was auch sprachlich noch nicht gerechtfertigt wor= ben - mit Hisig das 3 in 1923 auf die vorher erwähnte Beife zu überseten. Die ideale Theofratie ift in Bion gegrün= bet, infofern in Bion ber Reim liegt, aus bem fie fic entwickelt, ober man benke fich biefe Begründung als im göttlichen Rathfcluß vor ftch gehend; fo ift mit= bin diese St. messianisch, wenngleich sie nicht auf das Subjett bes Meffias geht. Dagegen enthält Jef. 8, 14. dem hiftori= fchen Jusammenhange nach tein meffianisches Element, ber Ausspruch ift an diejenigen im Reich Juda gerichtet, die in Gefahr waren, bei dem Heranzuge von Israel und Sprien fich zum Rleinglauben verleiten zu laffen; benen, die ihm die Ehre geben, erbietet fich Gott zum Bufluchtsort, feinen Biberfachern in beiden Reichen wird er zum Stein bes AnftoBes fenn, b. h. fie werben feine Strafe fühlen. Schon die Bers fimmelzung beider Stellen dürfte darauf führen, daß der Ap. nicht fowohl eine Beiffagung anführen will, fondern bie Borte als Substrat für feine eigene vorher ausgesprochene 3bee ges braucht, val. erfte Beil. zu meinem Romm. zum Br. an bie Sebr. 2. A. S. 22 ff. Прозхоттен техі mit dem Dat. der Hins ficht ober mit noos reva brudt entweder aus, baß bem, an welchen man anftößt, Schmerz zugefügt wird, und wird baber a. B. bei Polyb. historr. V. 49, 5. mit duneir riva vers taufcht, in eben biefem Sinne Sef. 3, 5. in ben LXX., ober es bezeichnet bei ben Griechen ben Schmerz ober Aerger, ben bas anftoßende Subjett empfindet (f. die Stellen bei Dabl). 3m hebr. und neutestamentl. Sprachgebrauch herricht die Bed, welche auch mralen bei ben Klassiftern hat (Bolyb. historr. I.

## Rapitel X.

## Inhalt und Theile.

1) Weitere Ausführung, daß Israels Ausschließung nur in feinen Unglauben begründet fei, V. 1—13. 2) Auch können fie sich tank nicht entschuldigen, daß sie bas Evangelium nicht gekannt, ober nicht ge wußt, daß im Fall ihres Unglaubens die Berufung der heiden beschließen sei, B. 14—21.

## 1) B. 1-13. Weitere Ansführung, daß Israels Une fchließung uur in feinem Unglauben begründet fei.

B. 1. Das vorangeschickte ad. bezeichnet bie Ruhrung und wird hervorgerufen durch die Bergensbewegung bei ben Gebanken an bas innige Verlangen bes Ap., fein Bolt gerettet zu fehen. Beng.: nunc quasi superata praecedentis tractationis severitate comiter appellat fratres. Mér hat feinen ausgedrückten Rachfat, val. ju 3, 2. Belcher Gegen fat fchwebt bem Ap. babei vor? ber in B. 3. ausgebrudte, tas fie fich felbft gegen ihr Heil verblenden. Eddoxia wird von ba St., Bulg., bem Syr. bloß durch «Bille» überfest, von Calv., Grot., Mey. durch « Wohlwollen», von Theod., Luth., Roppe durch «Bunich», von Chryf., Det. ets flårt: ή σφοδοά της έμης χαοδίας έπιθυμία. Bon Rud. wird die Bed. «Wohlwollen» bestritten, welche er in Gob. 1, 5. Bhil. 1, 15. 2, 13. nicht anerkennen könne, und ebenfalls «Wunfch» überscht, von Fr. wird bie Bed. «Wunfch» angesoch ten, welche auch nicht im Berb. sodoxeiv liege. Rück.'s Zweifel ift auffallend, ba jene Bed. in sudoxsiv rive und sig riva fo häufig vorfommt und auch für evdoxia in ben von ihm citirten

Stellen bes N. T. und vielen des A. T. in den LXX. angunehmen ift; die Bed. «wünschen, begehren» hat eudoxeiv awar nicht 1 Maff. 6, 23., worauf Rück. verweift, wohl aber darf fie 1 Theff. 2, 8. 2 Ror. 5, 8. Sir. 9, 11. \*) an= genommen werden; wenn Fr. 2 Ror. 5, 8. bloß velle über= fesen will und 1 Theff. 2, 8. nur lubenter velle, fo ift boch bie Grenzlinie zwischen «gern etwas wollen» und «etwas wünschen» eine gar zu feine, als daß fie fest gehalten werben tonnte. Bon ber Erfl. bes Chryf., Die Diefer Rirchenvater auch zu Eph. 1, 5. giebt, ift baber zu fagen, daß fie zwar nicht bie Bed. bes Wortes bezeichnet, aber boch in manchen Stellen als Sinnumschreibung angesehen werden fann. Mir finden nun auch hier am angemeffensten die Bed. «Wohlgefallen, Luft» mit ber notio adj. bes Berlangens. Beng .: lubentissime auditurus essem de salute Israelis. Das lebhafte Verlangen des Ap. wird zu Gebeten, wie 1, 9. 10. Beng.: non orasset P., si absolute reprobati essent. Rach dénois laffen den Artifel aus A B D E F G, in weldem Kalle man mit Mey. überseben mußte «meines Serzens Luft zwar und Bitten ift zu Gott gerichtet», boch fann bie Auslaffung auch Schreibfehler fenn. Statt rov Ioo. ift nach überwiegenden Zeugniffen von Beng., Griesb., Rnapp, Ladm. autow aufgenommen worben, von welchem rov loo. nur als Gloffem anzusehen ift, ebenso verhält es fich mit eciv.

B. 2. 3. Der Grund feiner innigen Theilnahme beruht auf der allgemeinen Wahrheit, daß verkehrtes Streben nach einem edlen Ziele lobenswerther ist, als die Gleichgültigkeit das gegen, wie hier Calv. nach Aug. fagt: melius est, vel claudicare in via, quam extra viam strenue currere. Die größten Ausopferungen brachte Istael für seine väterliche Religion, begeistert spricht von der Gesestereue der Juden Josephus c. Ap. 1. II. c. 20.; auch der heidnische Seschichtes schweider Heidnische Steal zu 1, 17. Joh. 2, 17. und ζηλωταί τοῦ νόμου Apg. 21, 20. Worin das où xor?

<sup>\*)</sup> Die Stelle lautet: μή ευδοχήσης έν ευδοχίς ασεβών "habe nicht beine Luft an bem, was ben Gottlofen gefällt", b. i. "was sie begehren."

Erclyvworv bestehe, erläutert B. 3. Mährend Det., Rud., Reiche, Dloh. meinen, daß ber Ap. burch dyvonürres bie Schuld ber Juben mindern wolle, bringt Fr. barauf, baf \$. ihre Stärke hervorheben wolle, ba ja ber neuteftamentl. Seiles weg so beutlich im A. T. ausgesprochen fei, wobei auf 4, 1. 9, 30, 10, 6. verwiefen wird; auch Beza fpricht bier von ber Schuld der Unwiffenheit: ergo ignorantia iuris coran Deo non excusat, praesertim domesticos cives. Satt aber B. bas Strafbare biefer Unmiffenheit hervorzuheben be absichtigt, fo murbe bieß ftarter burch bie Ausbrude matin fenn, auch läßt fich nicht benten, daß ber Ap. bas ehrende Brie bifat ihres Lylog Isov sofort als mit ftrafbarer Schulb be haftet barftellen würde. Eber erwartet man, bas ber \$. wenngleich in feinen Augen eine äyvora in göttlichen Dingen überhaupt nicht schlechthin schuldfrei war (f. zu 4, 15.), bew noch diefelbe hier als Entschuldigung für fein Bolt geltend machte, wie 1 Tim. 1, 13. für fich felbft; indeß bie Art, wie biefer B. ben vorhergehenden begründet, giebt boch weder ju biefer noch zu der entgegengesetten Annahme Beranlaffung, wir bleiben alfo einfach babei, bag bie Relation rein biforich ift. Ueber den. Seoi f. ju 1, 17. den. ift nach idian auts gelassen in A B D (nur im gricch. Text, nicht in der lat. Ueberfegung) E und in einigen andern Autoritäten; entweba wurde es geradezu als entbehrlich ausgelaffen (fo Matth.), ober weil aus Berfehen xai - Sexacoouvny ausfiel, und von ben Abschreibern nachher nur xai rhv idiav aufgenommen wurde (Mey.). Der aor. pass. υπετάγησαν im Sinne bes med. «fich unterwerfen» zu faffen, body fommt bier bie neuere Anficht ber Grammatifer in Unwendung, daß viele biefer Horis ften vom Griechen paffivisch gebacht wurden «fie wurden nicht unterworfen», d. i. fie wurden nicht unterthan, vgl. Butim. ausführl. Gramm. I. S. 360., Roft 4. 2. S. 555., Biner 4. A. S. 238. (anders in ber 3. A. S. 214.). Der Glaube als Unterwerfung unter eine objektive Norm (1, 5. 11, 30.), vgl. Act. Thom. S. 74.: πãς οὖν ὁ λαὸς ἐπίζευσε, ×. τὰς έαυτῶν ψυχὰς πειθηνίους παρέσχον τῷ θεῷ.

B. 4. Grund, warum fie die den. 3. hätten annchmen follen. In fprachlicher Hinsicht liegt eine breifache Erfl. bes

relog vor. Es wird in ber Bed. «Ende» genommen (3t, Bulg., Aug. c. adv. legis et proph. 2, 7., Luth., Schlicht., Eler., Limb. und alle Reueren mit Ausnahme von Glödl.): wie R. 7. zeigte, fo geht mit Chrifto bie Beriode bes Gefetes au Enbe, biefer Gedanke entspricht vollfommen bem Bufammenhange. Die zweite ebenfalls fprachlich begründete Bed. ift «Ziel.» Christus kann als Ziel des Gesetzes betrachtet werben, infofern wer ihn hat, jene Gerechtigfeit hat rwelche bas Befet hervorzubringen beabsichtigt (Besch. \*), Chryf. \*\*), Theoph., Bhot., Schol. Matth., Sugo a St. Bict. \*\*\*), Beza, Calixt, Beng., Turret.), ober auch infofern bas Gefets naudaywydz eig Xouzóv ift (Clem. Alex. quis dives salvus c. 9., Theod., Calv., Piscat., Grot., Glödl.) Gal. 3, 24.: aber fowohl der Gedanke, daß Chriftus die Gerechtigkeit mittheilt, als der, daß das Gesetz auf ihn hinweiff, wäre auf diefe Beife nur bunkel ausgebrückt +). Endlich wird re-

\*) Das fyr. 1200 umfaßt eigentlich die Bed. "Ziel" und "Ende", ba es indes vom Syr. auch 1 Tim. 1, 5. geseht worden, wo die Bes beutung "Ende" nicht angemessen ware, ist anzunehmen, daß es auch hier "Ziel" heißt.

\*\*) Chruf.: xal γάς τέλος λατρικής ύγελα ώσπες ούν ό δυνάμενος ύγεη ποιείν, xάν μη την λατρικήν έχη, το παν έχει ό δε μη είδώς θεραπεύειν, xάν μετιέναι δοκή την τέχνην, τοῦ παντός δξέπεσεν οῦτω xal ἐπὶ τ. νόμου x. τ. πίζεως ὁ μὲν ταύτην ἔχων, xal το ἐχείνου τέλος ἔχει ὁ δὲ ταύτης ἔξω ῶν, ἀμφοτέρων ἐζὶν čλλότριος. Beng.: lex hominem urget, donec is ad Christum confugit, tum ipsa dicit: asylum es nactus, desino te persequi, sapis, salvus es.

\*\*\*) Sugs a St. Bict.: quia Chr. spiritualiter legem in se st in suis adimplet.

+) Andere Gegengründe erweisen sich nicht als triftig. Wenn Rück. sagt, der Beisag eis den bezeichne erst die Frucht, zu welcher es stürke, daß Christus rélos róµov sei, mithin könne in diesen Worten nicht die Berleihung verselben enthalten seyn, so ist außer Acht gelassen, des, wenn nicht in Christo selbst die den, so ist außer Acht gelassen, wenn nicht in Ehristo selbst die den, so ist ware, sie auch nicht von ihm ausgehen könnte, und wenn Fr. die Wortstellung geltend macht, das bei jener Auffalsung Xe1565 der hauptbegriff ware und die erste Stelle einnehmen müßte, so ist an das zu erinnern, was oben zu R. 3, 6. über die Wortstellung gesagt wurde. — Clem. Aler. hat in der oben anges. St. nicht rélos, sondern nligewas geset, und zwar in der Bed. hängen "die höchste Spise." λος in ber Beb. «Erfüllung» bes Gesetses genommen (Orig."), Pel.\*\*), Er., Mel.; Herv., Zwingli, Batabl., Calov, Elsn. u. A.), aber weder 1 Tim. 1, 5., noch die aus ben Klassifikern angeführten Stellen können diese Bed. erweisen. So müffen wir also bei der Bed. «Ende» stehen bleiben, ben Sache nach enthält indeß diese Bed. auch die übrigen, bem bas Ende ist auch das Ziel, und wenn nicht in Christo bie Erfüllung des Gesetses wäre, in dem Sinne, welchen K. 6. und 7. angab, so wäre er auch nicht das Ende des Gesets, er giebt demselben nur das Ende, indem er ihm die πλήφωνες giebt (Matth. 5, 17.). — Παντί ist dem Ap. von Bicking feit, denn wie V. 5.— 10. dazu dient, das τέλος — eig da. zu bestätigen, so kommt er V. 11. 12. auf das παντί zund.

2. 5. Begründung bes Sages, baß Chriftus bet Enbe bes Gefeges fei, ober beffer Erläuterung ber Babr heit, bag nunmehr burch ben Glauben bie Gerech. tigkeit kommt (vgl. B. 10.). Gegenüberstellung bes Cho rafters beider Dekonomien. Der eigenthämliche Charafter ber Besetsökonomie wird mit bem auch Gal. 3, 12. benntien Ausspruche bes A. T. felbft 3 Dof. 18, 5. angegeben; ble Berheißung des Lebens - und dieses sett die dexacooin voraus — ift burch bas noceiv bedingt; es liegt also hier auf δ ποιήσας ber Nachdrud. Γράφειν τι im Sinne von περί sevog, wie Joh. 1, 45. und wie eineir rera Joh. 1, 15. nach gtiechischem Sprachgebrauch, f. Matthia II. S. 767., ber Grieche fest auch für «etwas befchreiben» im Sinne von « eine Infchrift machen » bas einfache yoapeir c. Aff., oxika γράφειν und eig σχύλα γρ., f. Schäfer zu Eur. Phoen. 587 (583). 'Ore findet sich nicht im hebräischen Terte, & ift entweder bas ore der Anführung, bann überfege man «er schreibt von ihr», oder es findet eine attract. ftatt «er bes schreibt die Gerechtigkeit, daß wer bie Gebote u. f. m. » Das erstere ift vorzuziehen, ba boch adrá bas den en r. nicht

<sup>\*)</sup> Orig.: finis legis Christus, h. e. perfectio legis et justitis Christus est — vielleicht liegt hierin auch ber Sinn bes Chryf.

<sup>\*\*)</sup> Pel.: talis est ille, qui Christum credidit, illa die, qua credidit, qualis ille, qui universam legem implevit.

wieder aufnimmt, und da auch B. 6. das A. T. redend auf= tritt. Das die Beschaffenheit der bei Mose verheißenen Lun betrifft, fo haben schon die Paraphrasten Onfelos, Pfeus bo=Jonathan und mehrere Rabbinen das ewige Leben darnnter verstanden (f. Betftein und Breithaupt ju Jarchi Comm. in Pent. S. 118.), in schroffem Gegenfate hiezu beißt es bet Fr.: es sei nur von der vita diu ac feliciter in Palaestina transigenda bie Rebe, wofür auf 5 Mof. 32, 47. vermiesen wird: ότι ούχι λόγος κενός ούτος ύμίν δτι αύτη ή ζωή ύμων και Ενεκεν του λόγου τούτου-μαπροημερεύσατε έπι της γης, είς ην ύμεις διαβαίνετε τόν Loodárny exci xdnoorouñoal. Allerdings ift auch das ir= bifche Leben mit einbegriffen, wie 5 Mof. 30, 20. und Jer. 21, 8. (vgl. 2. 9.) zeigt, wo biefes Bort bes Bentat. wieber aufgenommen wird, aber bennoch wird ber Umfang bes Wortes nicht bloß darauf beschränkt werden können. Es ift boch wohl gewiß nicht fo genommen Reh. 9, 29. Ez. 20, 11. und in folchen Stellen wie Bf. 119, 144. Sprüchw. 4, 4. 13. 6, 23. u. a. hier findet vielmehr die ju R. 5, 12. entwidelte Beb. «heil, Olüct» ftatt, ja auch in 5 Mos. 30, 20. wird man richtiger als Gefammtbegriff anfehen und bas folgende wirft und bie Berheißung bes 2Bohnens im Lande als einzelne species bes Glückes. 3m N. T. verflärt fich biefer Begriff wohl überall zu dem des ewigen, feligen Lebens Matth. 7, 14. 18, 8. 9. Luc. 10, 28. — Die abweichende Repart (val. Bulg.): γράφει δτι την δικαιοσύνην την έκ **σού ν**όμου δ ποιήσας άνθρωπος ζήσεται έν αὐτη (mit Rodifikationen) ift burch grammatisches Migverständniß bes öre veranlaßt, welches auch in einigen andern Barianten burchblidt.

2. 6-8. Bei ber Auslegung diefer dunkeln Worte, in beren Auffaffung bei den Auslegern eine außerordentliche Dis vergenz der Ansichten statt findet, müffen wir uns vorzüglich burch den Zusammenhang leiten laffen. Es fragt sich einers feits, welchen Gedanken kann der Ap. dem in V. 5. ausges sprochenen entgegenzuseten beabsichtigen, andererseits, welchen Gedanken seht die Anwendung, die er V. 9. von dem Auss spruche macht, voraus? Die Frage, ob er eine eigentliche Weiffagung citiren wolle, oder seine eigene Lebre vortrage,

warum die Suxacoovn ex reig. felbfiredend auftrete, dieje und andere Fragen werden mit größerer Sicherheit beantwor , tet, wenn man erft barüber mit fich eins geworben, welcher Gebanke in biefen Verfen erwartet werben barf. Bon 8.5. ausgehend wird man ben Gegensatz erwarten: bei Chriftes aber fommt es auf ben Glauben an, bamit ftimmt nun aus B. 9. 10. zufammen. Dem noieiv sc. égya ift gegenibes aestellt bas δημα (της πίσεως) έν τω σόματι καί έν τη xaodia, in diefem Gegenfate liegt aber auch bas Moment, baß bas migeveir leichter fei, baffelbe ift auch in den Citab worten B. 8. ausgebrückt; wir fagen bemnach, der Grundge banke von B. 6-8. ift ber: «Babrend es bort im A. L. auf bas schwierige Thun antam, um bas Leben und bamit bie Gerechtigkeit zu haben \*), wird hier nur bas Glauben, eine handlung bes herzens und Mundes geforbert.» Warum it nun diefer Bebante in die mofaischen Borte 5 Mof. 30, 11-14. gefleidet? Entweder weil der Ap. in diefen Borten wirflich ben chriftlichen Gedanken gefunden hat (Calv., Cal., Reiche, Mey., Fr., Dlsh.), oder es find ihm die altteftamentl. Bone als jein paffendes Subftrat für feinen eigenen Gedanien er fchienen (Chrys. \*\*), Theod., Grot. [vπóνοια], Calirt [allusio], Beng. [suavissima parodia], Seml. [Affonmobation], Rud., be 28.). Aeltere, welche wie Calv., Cal. bei Moses sogar birefterweife ben Sinn ber Borte annehmen, ben ihnen P. giebt, begnügen sich, barauf zu verweisen, bas bei Mofes 9. 11. auf die Serzensänderung, michin auf bie meffianische Zeit hingewiesen fei, und daß bas onuc bei Rojes universam doctrinam verbi divini, mithin auch bas evangelium, umfaffe. Dabei mußte indeß immer zugegeben wers

<sup>\*)</sup> Bgl. B. 10. Sizaiosúry und swingla, welche zufammen ein Ganzes ausmachen.

<sup>\*\*)</sup> Chrhf.: 2. χέχρηται ξήμασι τοῖς ἐν τη παλαιζ αειμένως, σπουδάζων ἀεὶ τὰ τ. χαινοτομίας x. της πρός ἐχείνην μάχης ἐγεἰήματα διαφεύγειν τοῦτο γὰρ ὅ περὶ πίξεως ἐνταῦθά φησι, περὶ τ. ἐντολῆς αὐτοῖς λέγει Μωϋσῆς, δειχνός ὅτι πολλῆς ἀπήλαυσαν παφέ τ. θεοῦ τῆς εὐεργεσίας. Uehnlich ift Ruck.'s Ausbruck, der Ap. hab feinem Gebanten ,, ein biblisches Kolorit" geben wollen. S. bie Anm. oben zu 9, 25.

den, daß bie mit rovr' est hinzugefügte Deutung nicht von Mofes intendirt war, und Calv. nennt fie auch eine expolitio ber mofaischen Borte. Einen andern Beg hat Rnapp (vgl. Glöcfl.) in der lehrreichen Abhandlung über diefe St. in den Scripta Varii argumenti S. 555. 2. A. eingeschlagen, ins bem er urgirt, es fei bei Mofes B. 11. nicht von dem gangen Befet, fondern von Einem Gebot die Rede, nämlich von bem ber Liebe Gottes über Alles, B. 6. 10. 16. 20., und nun bes merft, eine folche Liebe tonne aber nicht ohne Glauben ftatt finden, mithin habe P. jene Worte auch von ber Glaubensge= rechtigfeit brauchen tonnen. Buvörderft ift indeß zu bemerten. bas biefes Gebot ber Liebe Gottes bier zusammenfällt mit bem Bebot ber Gefetbefolgung 'überhaupt, und fobann folgt boch baraus, daß nach chriftlicher Einsicht mit rechter Liebe ber Glaube verbunden ift, noch nicht, daß Mofes, was er von dem Gebot ber Gottesliebe fagt, zugleich von bem byna rig nicews und noch dazu ths nisews eis Xo. sage \*). Ganz eigenthumlich neuerlich v. Gerlach in f. Erfl. bes R. T. und Dloh. Der erstere findet den Einheitspunkt barin, daß boch fcon bie altteftamentl. Offenbarung ein Ausfluß der freien gotts lichen Gnade gewesen, was hier gesagt wird, mithin vorzugs= weise von bem Evangelium ber freien Gnade Gottes gelte. DIsh.'s Meinung, in beren Auseinandersegung ich indes bie Strenge und Rlarheit vermiffe, ift, wie ich fie faffe, biefe: «Da in 5 Mol. 30. Die Verheißung gegeben ift, wenn Israel bem Gebote Gottes gehorche, fo werde ber herr fie wieder fammeln, ihre gergen beschneiden, indem bas Gebot Gottes nicht fern von ihnen fei, fo ift diefe Stelle ««unverfennbar Freilich fpricht Moses 2. 11. nur von der meffianifch. »» broln, welche er felbst giebt, allein das Gesetz ift ja auch im R. T. als ein innerliches und burch ben Glauben gewirktes, mithin bie Bollendung jenes alttestamentlichen. Daber fann

<sup>\*)</sup> Auch die ahnliche Austunft Sabolets ift unzulassing, Moses spreche von einer grundlichen Betehrung Israels, welche non operum neque laboris sei, sed tantummodo cordis actio quaedam, adeo inaita in ipso te, ut ad eam suscipiendam non e summo coelo tibi detrahendum quidquam etc., baber könne P. diese Worte als Beschereibung des Glaubens gebrauchen.

Bott, ««ber Schöufer ber Glaubensgerechtigkeit»», ju bem Menschen sprechen: «Suche das Gesegeswort nicht in den fernften Fernen, Chriftus ift Fleisch geworden, und burch ben Glauben an ihn ift nun bas Gefetz bein inneres Gigenthum geworden, ift bir nahe. »» Gefest, es ware gegen bieje De buttion fonft nichts zu fagen, fo ift bamit boch noch nicht be wiefen, was bewiefen werden follte, bag bie mofaifchen Bone bem hiftorischen Sinne nach ben paulinischen Gebanken mit in fich schließen, es kommt dazu, daß der Gedanke fich auch nicht einmal ftreng mit ben von P. angeführten Worten verbinden läßt, namentlich widerstrebt das er to gouari oor, überbief fcheint Dloh, hier auf eine unzuläffige Beife Die Glaubens, und Lebensgerechtigkeit vermischt an haben, benn er begrindet ben Bufammenhang bes paulinischen dictum mit bem mojaifden nur im Sinblid auf bie lettere, mahrend bei D. nur von ber ersteren bie Rebe ift, welche vermittelft ber hiftorisch geschebe nen Erlösung gerecht macht, vgl. öre o Jedg adrov nyeune Ex verquiv (B. 9.)\*). Die neuesten Interpreten sehen es fo m als ob P. bei Mofes nicht nur eine Beziehung auf bie Glau bensgerechtigkeit überhaupt, fondern fogar eine Andeutung ber fpeciellen Beziehung auf Chriftus B. 6. 7. gefunden batte. De y.: «Der gefundene, orafulofe Geheimfinn einer altteftas mentlichen Stelle, wie oft ift er bas gerade Gegentheil bes eigentlichen Sinnes !» Daß ber Ap. nicht berechtigtermeife in ben Morten bes Mofes eine Beziehung auf die Glaubens.

<sup>\*)</sup> Außerbem ift auch etwas Frembes eingemischt, wenn Dlsh. S. 362. und 364. von bem "ewigen, in jedem Menschen schlummernben" Worte redet, welches die Predigt nur von außen wecke; denn 9. hat boch eben hier nicht die Empsänglichkeit des Menschen im Auge, sondern den objektiven Faktor der Siz., nämlich das häumer züge nieters, den objektiven Faktor ber Siz., nämlich das häumer züge nieters, den objektiven Faktor der Siz., nämlich das häumer von der Allgegenwart Christi des Ledenswortes sieht, von der divenus, possibilitas, vermöge deren Christus adest ubique, et medius est etiam eorum qui ignorant eum, und von der erscherzen, nach welcher er unter benen sei, bei denen sich Matth. 18, 20. ersühlt. Und The mas Uq. sagt ganz wie Dish.: nee est inconveniens, si quod Moses dixit de mandato legis, hoe ap. attribuit Christo, quis Christus est verbum Dei, in quo sunt omnia Dei mandata.

gerechtigkeit finden konnte, hat fich uns ergeben \*); bag er myfteriöferweife bei Mofes feinen eigenen Gebanten ausgebrücht gefunden habe, ift aus folgenden Gründen nicht wahrscheinlich. Die Rabbinen verschiedener Zeiten haben fich in Behandlung bes alttestamentl. Tertes allerdings viele Willfürlichfeiten er= laubt, boch fragt es fich noch, ob fie fo weit gegangen finb, auf alttestamentl. Stellen eine Argumentation ju gründen, bet benen fie erft willfürlich Worte weglaffen und verändern muß= ten, um fie zur Argumentation brauchen zu tonnen. 3mar führt Surenh. im Bisl. xarall. S. 67. Stellen an, bie aciaen follen, quomodo veteres Hebraeorum theologi ad sensum allegoricum ex sacris paginis eliciendum interdum vocabula vocabulis substituerint; aber fowohl diefe Beispiele, als bie von Döpfe (Sermeneutif ber neutestamentl. Schriftsteller S. 72. und 184.) angeführten find noch nicht enticheidend \*\*). Sollte fich indes auch hie und ba ein folches

\*) Allenfalls wurde fich eine folche Berrchtigung bann behaupten laffen, wenn man urgiren burfte, bas boch bie volltommene Gottesliebe. ober bie herzensbeschneidung bem Bolte crft in ber Butunft bei feiner Betehrung und Sammlung verheißen werbe 5 Mof. 30, 5. 6. 10.; nun tiefe fich B. 11-14. bamit fo in Jufammenhang bringen: benn bas Bebot ber Gottesliebe lieat tief im Menschen bearundet und fann ausgeubt werben (B. 14. "baß bu es thueft"), die neuteftamentl. Detonos mie aber bringt bie Erfullung. Allein B. 15-17. zeigt boch, bag bie Röglichkeit ber Erfüllung nicht bloß als eine zukunftig zu realifirende bargestellt wirb, barum muffen wir ben Rerus zwischen B. 11 ff. mit bem Borhergehenden vielmehr fo benten: Rachdem bas Gebot Gottes offenbart ift, laft es fich auch erfullen. Freilich mochte hiegegen mit Calv. cingemendet werden: si de sola lege sermo esset, frivolum fuisset armmentum, quum nihilo sit factu facilior lex dei ante oculos posita, quam si procul abesset; indes bei aller Richtigkeit biefer Bemerkung in einer gewiffen Beziehung, ift fie boch infofern nicht richtig, als bas allers nachfte Erforberniß zum Gutseyn ift, das man das Gute tennt. Als lein, wenn auch ber angeführten Auffassung ber mofaischen Borte fonft nichts entgegenstanbe, fo mußte immer zugegeben werben, bag wenigstens P. nicht biefen Sinn bamit verbunden bat. Er hat namlich bei Unfuge rung von B. 14. gerade bas noieir auto weggelaffen und auch bas xal Er rais zepol oou, welches bie LXX. eigenmachtig hinzugefügt hatten.

\*\*) Benn in ber von Surenh. aus Chagiga fol. 27. angeführten St. bas אַרָרָן מַבָּרָ aus Cant. cant. c. 6, 7. burch שָרַרָן vertaufdt wirb, fo wird nur ber finnbiliche Ausbruck mit bem vertaufdt, was er

Thelud, Romment. 3. Rom. Br.

Beispiel bei ben Rabbinen finden, fo glauben wir boch, bas B., ber ja auch fonft nicht zu allen ben geschmadlofen und grob willfürlichen Deutungen berfelben herabgefunten ift, fich beffen nicht schuldig gemacht haben wurde, einen altteftament. Ausspruch fich erft fo zurecht zu machen, wie es bier geschehm ift, um fich alsdann auf ihn als auf Beiffagung ju berufen. Er hat nämlich 1) aus ben Fragen bei Mof. B. 12. 13. bie Angabe bes 3weds hinweggelaffen, marum man nicht in ben Simmel zu fteigen oder über bas Meer zu gehen nothig habe, 2) abweichend vom hebr. und griech. Tert anftatt to népw της θαλάσσης das eig την άβυσσον gesett, 3) in B. 14. bas xai èr raic yensi sov ber LXX. und bas michie ποιείν αυτό weggelaffen, welches feinem Brocde zuwider ge wefen wäre. Unter diefen Umftanden bat es acwis mehr Bahrscheinlichfeit, daß bie mofaischen Borte nur als Subfin feiner eigenen Gedanken gewählt find, wie auch gleich nachter B. 13. 18., und zwar erflärt es fich auch, warum er gerade hier fo verfährt, weil er nämlich andeuten will, daß, was Do= fes von bem Blud fagt, bas Gefet nabe ju haben, fich in noch viel höherem Sinne von bem Glaubensworte fagen laffe. (Bgl. Beil. I. ju m. Romm. z. Br. an die hebr. 2. 21. S. 21.). Es fommt dazu, daß fich alsbann um fo eher erklären läßt, warum ber Ap. nicht parallel mit B. 5. geschrieben περί δε της έχ πίσεως διχ. ούτω λέγει, fondern fofort die den. felbft redend einführt, warum er uberhaupt hier so wenig als B. 13. 18. citirt. Schon Batabl. fagt: Mosen non citat, quia sensum Mosis non sequitar,

vorausseglich bedeutet. Wenn in Berachoth fol. 11. bei Anführung om Sel. 45, 7. לבל ftatt " gescht wird, so geschieht bieses nur, um die Schrift nichts schendar Unftoßiges fagen zu laffen, f. Dopte G. 72. u. f. w. Größere Evidenz haben die von Dopte G. 185. angeführten Beispieles hier sagen Rabbinen geradezu: bu tannft biese und jene Lehre aus die fer Schriftstelle nehmen, wenn du nur die Lesart anderft und g. B. Sen. 25, 23. ליים ftatt ליים liefest; indes hier hat das Retib wirtlich Diri, und überdieß ist es bei diesen und andern Spielereien der Rabbinen fer schwicken ist wießiger Anthupfung zu bestimmen, zwischen Und und Schwick, Ausbeutung), welche lettere gar nicht pratendirte, Auslegung zu fepn, f. Dopte G. 136.

d tantum ab illo verba mutuatur. Schärfer wäre ber egensatz gewesen, wenn ber Ap. bem Movons gegenüber ristum redend eingeführt hätte (Rück.). Warum er dieß ht gethan? Vielleicht, weil es ihm nicht paffend schien, 5 Christum sagen zu lassen, was gerade Moses gesagt hat.

Beben wir nun zu bem Einzelnen zunächft in B. 6. 7. über. B. 6. 7. Eineiv ev th xagdia nach hebr. Sprachges uch «benten.» Im Hebr. fteht bloß לאכלר, in ben LXX. rwr; ba P. fein Citat aus bem bortigen Zusammenhange ausnimmt, fo brudt er bas Berbot felbstiftändig aus. Die ei Fragen bezeichnen bei Moses die Rathlosigkeit, die auch bem Meußerften greift, bie in ben fernften Fernen fucht. 18 «in ben Himmel fteigen» bezeichnet Spruchw. 30, 4. bas ferft Schwierige, den Gegenfatz zum himmel bildet äbvovoc. . Amos 9, 2. Der altteftamentl. Tert lautet מעבר לים, h den LXX. eis rde riégar rns Jaláoons, auch diefes te B. brauchen können, wenn ce ihm nur barauf angekoms n ware, bie Verlegenheit barzustellen, und nicht zugleich bars i, bie Worte auf Chriftum ju beuten, benn bas wirren ver ebenfalls ein Bild für die Ausführung von etwas fehr pwierigem Pf. 139, 9. Belches ift nun aber ber Sinn ber 1 dem Ap. angeschloffenen Ausdeutung? Junachst kommt logische Auffaffung des rour' est und die Faffung bes Inf. Frage. Bon dem einen Theil der Ausleger wird rovr Ecc genommen, daß es angiebt, womit jene Frage gleichzus len fei, nämlich mit einer Verwerfung ber fattischen Erlos g «das heißt ober das hieße Chriftum wieder herabführen» alv. \*), Cocc., Calirt, Beng., Rnapp, Rud. \*\*)); h der andern Auffaffung wird durch den Infinitiv der Zweck er Frage ausgebrudt «bas heißt, um Chriftum herabzufuh= », fo die Meisten. Rück. fest diefer Faffung entgegen, Sinn von rovr' ecev erlaube fie nicht, «weil es nämlich it = dylov Src fei»; dylov Src fönnte ja überhaupt hier

<sup>\*)</sup> Calv.: tantundem valet acsi dicas.

<sup>\*\*)</sup> Rúck.: "Wer nun noch fragte, wer wird benn wohl in den umel steigen, um ein  $\delta \tilde{\eta} \mu \alpha$  dieser Art heradzubringen, der urtheilte ıbar, der Messsächt sich noch nicht erschienen, habe noch nichts für das der Menscheit gethan."

nicht stehen, sondern nur ein naber bestimmenbes zai - ye «nämlich», wofür allerdings auch rovr ege gefest wird (R. 7, 18. Sebr. 7, 5.), aber rovr' ege braucht man bier auch nicht einmal «nämlich» zu übersehen, es bient, wie sous Eci B. 8. und R. 9, 8. (vgl. bie Anm. 3. b. St.), jur Hus aabe, in welchem Sinne D. bie altteftamentl. Borte nimmt, und man hat nur vor bem Xo. xarayayeir bie Frage noch einmal hinzuzubenten. Gegen bie Rud.'iche Saf fung dürfte aber dies anzuführen feyn: 1) daß man bei ihr nach rovro ein yao erwarten wurde, welches auch Crell wirflich ergänzt, 2) daß das britte rour Eje B. 8. vorande fegen läßt, auch hier werbe die Phrafe die Ausdeutung bes 21 n. augeben, 3) bag man alebann bie Rudbeziehung in B. 9. auf biefe Worte, bie offenbar barin liegt (f. bie Ausleg. von B. 9.), verfennen muß. In welchem Sinne bentt fich um ber Ap. die Fragen gethan, und was will feine Ausbeutung fagen? Die verschiedenen Auffaffungen reduciren fich barauf, haß bie Fragen entweder als Fragen des 3weifels, ober als Fragen ber Berlegenheit, ober als Fragen ber Ungft mi gesehen werden. Das Erftere ift ichon bie Anficht von Chryf, Theob., Er., Mel., Efte u. A. 3m Allgemeinen ift bann ber Gedanfe biefer: bort tam es auf Berte an, hier heißt es, bu mußt nicht zweifeln, sondern glauben. Diefer Gebanke wird verschieden modificirt; Chryf.: « damit die Juden nicht fagten, hier haben diejenigen (bie Seiben) die größere Gentis tigkeit gefunden, bie nicht einmal bie geringere gefunden hätten, zeigt P. öri zouporéga aury ή δδός ezeings. Damit aber nicht barum biefer Weg für verächtlich gehalten murbe, weißt er nach, daß es auch beim Glauben viel zu überwinden giebt, und daß man fich bie bedenklichen Fragen über bie Myfterien aus dem Sinne fchlagen muß» \*). Bei diefer Faffung leuchtet jedoch weder der Gegenfat von B. 6. ju B. 5., noch ber von B. 7. zu B. 8. ein. Eine Mobififation biefer Ansicht ber Stelle ift die Erflärung von Er., Corn. a Lap., Beget,

<sup>\*)</sup> Det. führt eine Erklärung an, nach welcher eben aus ben von Chrys. erwähnten Grunde bie Glaubensgerechtigkeit fogar als bie schwerere dargestellt wurde.

Roppe, Mey., be 20.: «wenn bu glaubst, fo brauchst bu nicht jene Fragen zu thun, um bich zu überzeugen, baß Chriftus auf bie Erde gekommen und aus der Unterwelt wieder auferstanden, ber Glaube braucht nicht den äußern Augenfcein.» Anderes zu geschweigen, verliert auch biefe Faffung ben Gegenfas zu B. 5. aus bem Auge. 216 Frage ber Berlegenheit werden bie beiden Gase angeschen von g. Ca= pellus, Bolf, Rofenm., Stuart u. A., ganz in bemfelben Sinne, in bem fie bei Mofes gefest find, als follte nur bie leichte Möglichkeit, Christum zu erkennen, bargelegt werben; aber was ware bieß für ein Gegenfatz zu bemt, mas in B. 5. als bas Charafteristische ber alttestamentl. Dekonomie angegeben ift? Bir müffen mit Calv., Beza, Disc., Ca= lirt, Beng., Rnapp, Fr. eine Frage bes Schmerzes, ber Angft annehmen, und zwar aus bem Grunde: als bas Charafteristifche ber alttestamentl. Detonomie war 2. 5. die Nothwendigkeit bes Thuns angegeben; ba bieses Thun unvollendet bleibt, fo ift feine Gewißheit für die Lun vorhanden, bas Ev. eröffnet einen leichteren Deg, ben B. 8. anzeigt, ben Beg bes Glaubens. Diefer Erklärung wird die beruhigende Abmahnung ber den. en nic. vorangeschickt, welche barthut, bag bas Db= jeft bes Glaubens, bie Gerechtigkeit in Chrifto vorhanden ift. Auf diefe Ausbeutungen wird nämlich B. unferer Anficht nach fo geführt: bas hauptftud bes Glaubens ift bie Rechtfertigung, welche ohne Chrifti Erscheinen auf Erden und ohne feine Auferstehung von den Todten (B. 9. R. 4, 24. 25.) nicht au Stande fommt, baber läßt es benn ber Ap. nicht babei bewen= ben, bie Fragen ber Verlegenheit einzuführen, fondern giebt unen auch die bestimmte Ausbeutung: «um Chriftum auf die Erbe berabzuholen ober um Chriftum aus bem Grabe berauf= unbolen.» -- Roch find zwei Auffaffungen zu erwähnen, bei benen zwar ebenfalls bie Frage als eine Frage bes Schmerzes genommen, aber bas Moment in ben Borten rour' Ege x. r. 2. anders gefaßt wird. Rach Fr. foll es nämlich biefes feyn: noli tecum cogitare, ecquis coelum scandet? profectionem dicit hac mente in coelum suscipiendam, ut (salutem faciendo et laborando paraturus [?]) inde Messlam, hominum servatorem, ad homines de-

ducamus, ebenso bann bei ber zweiten Frage. Diefe Faffung behält ben Busammenhang fireng im Auge, und hatte B. jenes Moment bes Thuns felbft hervorgehoben, fo mußte man ce febr puffend finden, da er biefes aber nicht gethan hat, fo fann man auch teinen Rachdruck barauf legen. Einige andere Ausleger nehmen einen auf bas Subjett bezüglichen 3wed bes Sinaufs und Sinabsteigens an. Beza: quis in coelum ascendet, et quis descendet in abyssum? Ut me nimirum illuc deducat et hinc eruat? At contra fides suggerit, Christum eum esse, qui in coelum ascendit, ut nos secun eo eveheret, impleta omni justitia, et in abyssum mortis descendit, ut persoluta poena pro nobis eum abderet, qui mortis habet imperium, ebenso Calv., Crell. In ben Busammenhang paßt biese Auffaffung volltommen, aber wer kann glauben, bag bas bloße arasaireir eig tor ovogvór von P. auf ein Eroipágeir poràs er orgari begin fei (Joh. 14, 2.)? und wie dunkel ware wieder ber Sinn in dem xarayaysiv tòr Xo156r! — Es bleibt noch übrig, eine Anficht zu prüfen, welche fich ichon bei Thom. Ag. angegeben findet und neuerlich von Reiche vertheidigt worden, bag nams lich bei der erften Frage von einem Zweifel an der Erhöhma bes Meffias die Rede fei. Man muß zugeben, daß B. 9. (f. die Erfl. von B. 9.) diefe Anficht begünftigt. Allein wir können erstens nicht glauben, daß diese Fragen fich auf 3mei fel beziehen, zweitens könnte ber, welcher bezweifelt, ob Chris ftus im Himmel sci, zwar verlangen, Christum bort zu feben, aber nicht, ihn von dort herabzuführen (Fr.).

2. 8. 9. Die Form der Rede ift ungenau, da das αλλά τί λέγει voraussfest, als habe der Sat ή δέ x. τ. λ. 2. 6. eine Regation enthalten: die Glaubensgerechtigkeit sagt nicht so, sondern u. f. w.; diese Ungenauigkeit hat denn auch bei der Jt., Bulg. u. A. den Jusas eines ή γραφή veranlast. B. 6. 7. enthielten den Gedanken: die Gerechtigkeit braucht nicht erst ausgewirkt zu werden, Christus hat sie schne vollendet, nun kann B. 8. sagen: «Während das Gescheswort, um die ζωή (welche die Gerechtigkeit voraussset) zu bewirken, erst ein πoιείν erfordert, und daher eigentlich nicht έγγος ift, läßt sich dieß vom Glaubensworte mit größerem Rechte aus-

fagen, welches nur in Mund und Herz zu febn braucht, um bie Gerechtigkeit und mit ihr die Lun dem Menschen augumen= ben,» Tour est fuhrt, wie vorher, die Ausdeutung ein. *P***ημα auch fonst im N. T. nach hebr. Sprachgebrauch im** Sinne von h didaxh, & loyos; ber Gen. the micewe bezeichnet ben Inhalt ber Lehre, vgl. axon ths mis. Gal. 3, 2., οί λόγοι της πίς. 1 Tim. 4, 6. Der Blur. κηρύσσομεν wird von ben meiften Auslegern auf bie Gefammtheit ber App. bezogen, von anderen auf B. felbft, und wie bie Auffaffung bes Plur. an anderen Stellen schwankt und namentlich in der wichtigen 1 Ror. 2, 10 ff., fo fann man auch bier ungewiß feyn. 3ch glaube indes, daß fich bort bie Beziehung des Blur. auf B. felbft zu hoher Bahricheinlichkeit erheben läßt, und daß fle wohl auch hier vorzuziehen fei, wenngleich ber Ap. R. 15., wo er nur von feinen eigenen Angelegenheiten redet, immer ben Sing. gebraucht. Gal. 2, 2. 5, 11. fchreibt er xnovoow, bagegen 1 Ror. 1, 23. 15, 11. 2 Ror. 4, 5. xngvooouer. --"Ore wird von Bulg., Beza, Rück. und ben Meiften elde-Rug genommen, als Angabe bes Inhaltes bes xhovyua, bef= fer Luth., Crell, Reiche u. A. als taufal. Bunachft wird es weniger paffend feyn, als Inhalt der Bredigt vom Glauben fögleich auch bie Forderung des Befenntniffes mit hinzuftellen, bas Bekenntniß hätte ber Ap. wohl überhaupt hier nicht fo bervorgehoben, wenn ihn nicht jene mofaische St. darauf lei= tete, bie in ihren andern Theilen fich fo wohl zum Ausbrude feines Gebankens eignete. Sodann ergiebt fich ein fo zufagenber Zusammenhang, wenn wir annehmen dürfen, daß B. 9. ben Beweis für die eben vorangegangene Ausdeutung gebe. Endlich fpricht für bie taufale Faffung auch bieß, baß ja fonft nicht bas er r. zouart gov voranstehen wurde; ba, wo B. feinen eigenen Gebanken ausbrückt, hat er es nachgeset B. 10. Ein Berfehen ift es, baß fo viele Interpreten bloß bei bem meiten Gliede von B. 9. die Rudbeziehung auf B. 7. und nicht zugleich auch bei bem erften auf B. 6. beachten, auf welche boch ichon von Aelteren, wie Cal., Efte, aufmertfam gemacht wurde. Bei ihrer Beachtung verftartt fich ber Ein= bruck, mit wie vieler Rombination ber Ap. ben ganzen Abschnitt behandelt hat. Liegt in bem zweiten Gliebe eine Beziehung

auf B. 7., so kann man nicht anders, als auch in dem erften Gliede eine Beziehung auf B. 6. erwarten. Und so müßte denn also das Bekenntniß, daß Jesus der zúgeos ist — zúgeos nämlich ist Prädikat und Rachdruck halber vorangestellt, wie 1 Kor. 12, 3. — dieses Bekenntniß müßte der Anerkenung der Wahrheit xaraßestynxer ex rov odgarov gleichkommen ').

\*) hier berudfichtigen wir nun ben Grund, welchen Reide (f. oben G. 550.) aus diefer St. fur die Anficht entlehnt bat, bas B.6. einen 3weifel an bem Ceyn und herrichen Chrifti im himmel, an ben Sigen zur Rechten Gottes ausbrucke. Er beruft fich namilich auf 964. 2, 9-11., wonach Chriftus erft als ber Erbohte ber zugeos gewarben fei, und biefelbe Folgerung tann man aus Eph. 1, 22. ableiten. Ihr abgesehen bavon, daß jener Auffassung, wie gezeigt, andere wichtig Schwierigkeiten entgegenstehen, tann nicht zugegeben werben, bas be apostolifche Beit bem Erlofer bas Prab. zugios bloß im Buftande ber Gu bohung beigelegt habe. harles ju Eph. 1, 2. bemertt: "Es liefe fit überhaupt fagen, bag nach bem Ap. Chriftus in breifacher Beziehung als herr erscheine: 1) als Schopfer (Rol. 1, 16. 1 Ror. 8, 6.), 2) als Co lofer (Apg. 20, 28.), 3) als erhohter Menschensohn (Phil. 2, 11.)," Der Bufammenhang biefer Borte mit ber vorhergebenben Gril, bei ben trefflichen Eregeten, fowie auch biefe Ertl. felbft ift mir inbes nicht mit deutlich. Der Erlöser ift schon in feinem Erbenleben von ben Seinigen zugeos genannt worben, und verlangt biefes felbft (Joh. 13, 13.), auf zeigt eben biefe St., bas ber Rame nicht ganz gleich mit o Sidaozale; gebraucht wurde, vielmehr wurde wohl schon damals von ben Jungen bas Moment ber Machtvollkommenheit hineingelegt, wie ein folches Bewußtseyn am starksten bei Thomas ausbricht Joh. 20, 28. Bei 9. # Chriftus zugeos für bie Chriften, infofern er bas haupt ber Gemeinte ift, und ce liegt in bem Ausbrude bie vollfommene Dependenz ber Bit: ber von ihm Apg. 10, 36. Rom. 14, 4. 8. 1 Ror. 8, 6. 12, 5. und auch gleich nachher in unferm Rap. B. 12. (uber bie Berechtigung, biefe St. und Up. 10, 36. hier anzuführen, f. ju B. 12.). Diefe zugeing muß ber Beftimmung nach Chrifto von Unfang an zugekommen fenn, wenngleich fie in feinem irbifchen Buftanbe noch nicht volltommen in bie Er scheinung getreten war. Eph. 1, 22. fpricht eben von ber faktischen Reelifirung feiner Burbe, und Phil. 2, 11. fagt ausbrucklich nur bieß, bif er alsbann als zugeos werbe anerkannt werben. Mit Rucklicht auf bie in feinem Befen begründete Bestimmung nennt P. 1 Ror. 15, 47. Chriftum auch wirklich r. zugiov 25 odgavou, welche St. zugleich be weift, daß die Formel zaraßeßyzer ex rov odgarov für die Menfo werdung auch paulinisch ift. Wie viel der Ausbruck zugeos Esir Inoois, mit mahrer Ueberzeugung ausgesprochen, fur P. enthielt, zeigt 1 Rot.

B. 10. Bas P. im 9. B. mit Rudficht auf feine Ausbeutung gefagt, brückt er bier num als eigene Lehre aus, baber auf feinen Fall biefer B. mit Griesb. und Rnapp in Rlammern zu schließen. Auch barf xagola nicht mit Luth. «von Bergen» übersetzt werben, sondern es bezeichnet, wie er zn nagola B. 9., bas Medium. Kagolia und zoma bilden bet bem Av. vielleicht fogar einen bewußten Gegenfat zu zeiges, welches ein Korrelatum ber egya ift; bas Glauben als bie Burgel bes Befenntniffes wird hier mit Recht vorangestellt, es verhält fich ju biefem, wie Befen und Erscheinung, Calv .: non est ignis, ubi nihil flammae neque caloris. Ber ba, wo Gelegenheit ift zu bekennen, nicht bekennt, giebt zu ertennen, daß es auch noch an ber Festigkeit bes Glaubens fehle, daher das große Gewicht, welches auch Chriftus Matth. 10, 32. auf bas Befeuntniß legt. Daffelbe Berhältniß nun, in welchem Glaube und Bekenntniß zu einander fteben, findet auch zwischen der Sex. und owr. ftatt, benn bie owr., als die Seligfeit mit in fich faffend, ift als Erscheinung bes Buftandes ber dez. anzusehen. Sehr richtig hat über Diefes Berhältniß. aus welchem folgt, daß wir hier fo wenig, als R. 4, 25., einen bloßen neorouoc haben, namentlich Crell gesprochen, welcher die owr. den terminus ultimus und apex justificationis nennt. Von Rück ift schon bei bem ow9hoy V. 9. bie Bemerkung gemacht worden, daß ber Ap. es absichtlich ans flatt bes Chosrae B. 5. gebraucht habe, indem bei biefem der Renfc noch nicht als Sünder gedacht fei, wohl aber bei der awr. Aber wußte denn ber Ap. nicht, das auch Dofes jene Befesesworte ju Sundern gesprochen?

28. 11. 12. Ju welcher Begründung dient hier das yáq? Es ift diese: das Schriftwort verheißt dem Glauben Errettung, so erweist sich also auch, daß sie nicht von der Erfüllung des mosaischen Gesetes abhängt, daß der Ausspruch B. 10. Wahrheit hat, und B. 10. 11. bestätigen zusammen ben Gesammtinhalt von B. 4. Das Citat ist aus der schon früher K. 9, 33. angeführten St., nur daß das Part. δ 7τ-

<sup>12, 3.</sup> Ueber die Beb. ber Auferstehung Chrifti für die Rechtfertigung f. zu R. 4, 25.

Ľ,

h

f

ŀ

k

t

t

Į

l

ł

S

iel

pi

ÍC.

r -

D

4

ί

cevor hier noch durch mag verstärft wird \*). Befrembend ift es freilich, daß ber Ap. diejes mag in feine griechische Citation aufgenommen hat, obwohl es fich weder im hebr. Terte, noch in ben LXX. findet, indes liegt es bem Sinne nach ichon in bem Bart. המצמיך Eri c. dat., and Luc. 24, 25. 1 Tim. 1, 16., wird am richtigsten ber von Bin. gegebenen Erkl. ber Formeln nigever eig und eni τινα (Gramm. 4. A. S. 191.) analog erflärt «glaubend auf jemand fich flugen», indem das eni wie in Lov en' apro m nehmen ift. Der Begriff des Glaubens geht bei diefen Formeln niemals in bem bes Bertrauens gang unter, wie ja and Bertrauen bas Glauben immer als Basis voraussest. — Of καταισχυνθήσεται, wofür bie LXX. ού μή καταισχινθη. brudt bas hebr. שיזי nur bem allgemeinften Sinne not aus; xaralozov9nval, in ben LXX. bem hebr. Bin ent fprechend, ift bas zu Schanden werben in feiner Soffnung, und es barf alfo 1 Joh. 2, 28. verglichen werben. - Die erfte Salfte von B. 12. brudt benfelben Gebanten aus, wie 3, 22., um fo eher haben bie Ausleger auch ben Shm ber aweiten Salfte als verwandt mit 3, 29. anfeben au birfen geglaubt, und xugiog πάντων auf Gott bezogen (Theob., Grot., Roppe, Reiche); bagegen entscheidet für bie Beim hung auf Christum (Drig., Chrys., Cal., Beng. und bie meisten Reueren), daß das enixaleiogat to öroug xopior und bas damit verbundene migeveir B. 14., wenn es blog im Allgemeinen das Anrufen und das Slauben an Gott ware, eben fo gut auch von ben Juben als folchen präbicirt werben fönnte. O averig xiquog ift nicht mit Luth., be 28. als Subj. zu betrachten, fondern nach bem, was ber Bufammenhang erfordert, ift xuglog mavrwv als Prad. von adros ms zusehen. Der Sinn, in welchem bier Chriftus gerr ber 3w ben und ber heiden genannt wird, ift fein anderer, als ber in Apg. 10, 36., und in beiden St. ift es auch im Befents

<sup>\*)</sup> Wiewohl namlich R. 9, 33. viele Zeugen bas πās lefen, fo ik es boch baschloft aus dem Tert zu entfernen, ba es von schr wichtigen Autoritäten, wie A B D E F G, dem Syr., 3 t. u. A. ausgelassien wird, und der Verdacht nahe liegt, daß es aus unserer Stelle dorthin getommen sci.

lichen kein anderer, als der zu B. 9. angegebene; denn richtig bemerkt Mey. zu der St. in der Apg.: «Christus ist Aller Herr, insofern die Theokratie, die er regiert, Alle zu umfassen bestimmt ist, und auch die Berächter einst feinem Gerichte ver= fallen.» IILovreiv eig reva «reich seyn in Bezug auf», so baß man mittheilen kann. Was die Beschaffenheit dieses Reich= thums Gottes betrifft, so ist an diejenigen geistlichen Güter zu denken, durch welche man eben ein Mitglied des Reiches Gottes wird\*). Dadurch, das der Ap. das enzealeischate zur Bedingung macht, erklärt er die selbstthätige Aneig= nung des von Gott dargebotenen Heils für noth= wendig.

B. 13. Die ausgesprochene Wahrheit wird burch bas prophetische Bort Joel 3, 5. bestätigt, welches ber Ap. ohne Citationsformel einführt, entweder, weil biefer Ausspruch ichon allgemein befannt war, oder weil er ihn nur als Ausbruck seis nes eigenen Gebankens gebrauchte. Denn Fr. bier und 2. 18. nur bas Erstere zugiebt und bas Lettere ausschließt, fo ift dieß eine willfürliche Bestimmung, ba fich beides in vielen Fällen nicht trennen laßt; benn wenn Jemand einen fremden Ausfpruch als Substrat für feinen eigenen Gebanten gebraucht, fo wird es nicht leicht mit Aussprüchen geschehen, die febr unbetannt find, und somit schließt das lettere das erstere nicht aus, wenngleich zuweilen nur der erstere und nicht der lettere Brund obwaltet. So scheint es, daß Eph. 5, 31. Die Citas tionsformel nur deshalb fehlt, weil biefer Ausspruch allgemein betannt war, bagegen wird man bei Stellen, wie 11, 34. 35. 1 Ror. 15, 32. 2 Ror. 9, 7., anerkennen, daß ber Ap. die Citationsformel ausließ, weil er fich die alttestamentl. Borte felbst aneignete. Bei 11, 35. fagt Fr. felbft: Paulus, quae pie sensit, sacra Jesaiae voce enunciavit. Hat B. nur feinen eigenen Gebanken mit ben Borten bes Joel ausbrücken wollen, fo ift es um fo unbedenklicher, wenn er xúglog auf

<sup>\*)</sup> Calb.: ubi notandum, Patris nostri opulentiam largitate non minui, ideoque nihil nobis decrescere, quamlibet alios multiplici gratiae suae affluentia locupletet. Non est ergo, cur invideant alii aliorum bonis, perinde acsi quid ipsis propterea deperiret.

fo acschicht dieses doch vorzugsweise nur, wo rom Organismus ber Rirche die Rebe ift, und immer ift Gott bie lette Quelle, Soldye Gottesboten werden geschildert Jef. 52, 7. in bem Ab fchnitte, welcher nach Befreiung aus dem Eril bie meffiaufde Zeit verfündet. Die schöne malerische St., welche von im LXX. migverstanden worden, wird bei B. mit Rudficht af Die Tertesworte angeführt. Die lleberf. der LXX. ift under ftändlich und lautet: wig woo eni rwr doewr, wig node εύαγγελιζομένου άχοην είρήνης, ώς εύαγγελιζόμενοι άγα-9ά x. τ. λ. Man fieht hieraus, wie aus den Citaten R. 9, 17. 11, 4. 33. 7 Ror. 15, 54., daß der Ap. mit Ueberlegung von ber llebersehung ber LXX. abwich, wo biefelbe nach fc ner Ueberzeugung ben Sinn nicht richtig ausgedrückt bat "). Da bas Herankommen ber Boten geschildert werden foll, jo werben nach poctifcher Anschauung bie Supe hervorgehoben, wie in der verwandten Stelle des Nahum 2, 1., val. An. 5, 9. und Sophofles Electr. 2. 1350. (1357.). Bgl bie Beifpiele, welche Markland zu Eur. Suppl. B. 90. (101.) gesammelt hat. Auch in dem neueren rabbinischen Berte 316 fune Sohar fol. 32, 1, 2.: «So lange bu noch nicht ben bunten Regenbogen in ben Bolfen erblidft», לא הצפה לרבלי דְמִשׁיהָא. Beng.: pedes eminus (pulchri), quanto magis ora cominus. Dem evayyelizeodal und elonny giebt ba

<sup>\*)</sup> Doch geschieht dieß nicht durchgangig (f. R. 15, 10. 12.), fm bern wo es ihm erheblich scheint. Derfelbe Fall findet bei den Statm bes Matthäus ftatt. Das Refultat ber von Grebner in ben Beirigen zur Ginl. in bie bibl. Schriften B. II. und in feiner Ginl. in's R. I. 1. B. 1. Ubth. baruber angestellten Untersuchung ift biefcs, das fich ber Evangelift im Ganzen mehr an bie Ueberf. ber LXX. anschließt, bei ben meffianischen Beweisstellen aber bem hebr. Terte folgt, ber nach Creb: ner's Meinung an einigen Stellen nach einem alten Targum geindert war. Diefe lestere Unnahme ift entbehrlich, ber Unschluß aber an m LXX. im Allgemeinen und an ben hebr. Text gerade bei viefen wichtige Stellen begreiflich, ohne bag man burch bie Benugung ber LXX. ju ben Chlus berechtigt wird, das unfer griechischer Matthaus teine Ueberfehm eines aramaischen Driginals feyn konne. Bielmehr ift ber Ueberfeser b verfahren, wie etwa ein beutscher Homilet, ber in den weniger wichtigen Stellen die lutherische Uebers. anführte, in denen aber, auf welche emus antame, nach bem Urtert felbstiftandig uberfeste.

**Ap.** hier ohne Zweifel bie neutcftamentl. Beb., vgl. εδαγγ. **siq**ήνης Eph. 6, 15. In cod. A B C und einigen anderen **Autoritäten ift** εδαγγελεζομένων εἰσήνην των ausgelaffen, offenbar nur, indem das Auge der Abfchreiber von dem ersten εδαγγελεζ, zum zweiten abirrte. Cod. A B C D E G laffen auch den Art. za vor αγαθά aus — wie Fr. meint, mit Unrecht burch das artifellofe εἰζήνην dazu verleitet, aber andererfeits läßt sich auch behaupten, daß der Ap., da er dem εἰζήνην ben Artifel nicht beigegeben, ihn auch bei αγαθά nicht gebraucht haben werde.

B. 16. 17. Das Rommen ber Boten fchließt bas Erfchallen bes evangelischen xhovypa mit in fich. Der Unglaube 38= raels wird hier, wie Joh. 12, 38., als vorausgefagt ermiefen ans Jef. 53, 1. Ou navres bezieht fich, wie vorher bemerkt, nicht auf die Einzelnen unter Seiden und Juden, fondern ausfoließlich ober wenigstens vorzugsweise auf die Maffe ber Juben, im Gegensate zu der Maffe ber Heiden. Anon, in der atteftamentl. St. bem waren entfprechenb, «bas Geborte», b. i. bie Botschaft. Da Jefaias beim Bernehmen ber Botschaft ben Glauben baran fordert, fo leitet ber Ap. baraus ab, baß ber Blaube überhaupt durch das Bernehmen ber Botschaft bedinat fei. Den zweiten Theil seiner Kolge ή δε αχοή δια δήματος θεού foll B. nach Mey.'s Anficht aus bem xuges ableiten, welches fic übrigens nicht im hebr. Terte findet. Nothwendig ift bie Unnahme wohl nicht, daß er diesen Sat ebenfalls aus bem Sitate gefolgert habe, ba fich berfelbe von felbft verftand, infofern ieboch ber Ap. burch bas hinzugesette zuges allerdings zu ers tennen giebt, daß er fich ben Bropheten im Gefprach mit Gott benft, fo wird jene Beziehung wahrscheinlich. Beum., Rölln., R üd. wollen axon hier, wie Gal. 3, 5., von bem Afte bes Hörens verstehen, wofür die Frage un odx nxovoav B. 18. au fprechen scheint, aber bas Wort fann boch in ber Folgerung feinen anderen Sinn haben, als im Citat, und ba es ursprüng= lich «bas Gehörte» bedeutet und an und für fich doppelfinnig ift, fo konnte fich bie Frage un oux nxovoar immerhin ans fchließen. hat nun axon bie Beb. «Botfchaft», fo wird bijua Deov am besten mit Beza, Bisc., Seml., Mey. in ber Bed. «Befehl» genommen; benn wollte man es, wie bas Tholud, Romment. 1. Rom. Br. 36

hebr. reiftehen, fo läge von dem an ben Ap. gelangten Gotteswort verstehen, fo läge doch etwas Tautologisches darin, indem die Botschaft eben in nichts Anderem, als in diesem besteht. Dam fommt, daß schon von Beza scharfsinnig bemerkt wird, diese Folgerung in B. 17. sei eine kompendiarische Jusammensch fung des Kettenschlusses, des Glaubens, Vernehmens und Sefandiwerdens. Die Lesart Xolzov in B D\* E, Bulg. u. A. ist wohl nur aus der Voraussehung abzuleiten, das der Ap. äxor schon in dem engen Stune von suapyelleor genommen habe.

B. 18. Das «aber» bildet ben Gegenfatz zu ber folgerung, welche aus den vorhergehenden Borten gezogen wer ben könnte, ebenfo B. 19., val. alla in ben Fragen fu. 7, 25, 26. und Xen. Exp. Cvri 2, 5, 18. Auch in ber mbbinischen Dialektik: אכא קאמריכא «ich aber sage.» Die Bie berholung bes alla leyw in B. 19. bient zur Emphasis, wie at - at, und auch bas boppelte alla öfter bei Rlaffiten. Beifpiele bei Byttenbach ju Phaedo S. 142., ed. Lips. 148. "Hrovoav mit Rückficht auf das vorhergehende axon. Ucha μενούνγε f. zu 9, 20. Der Ap. eignet fich bie Bfalmoete aus Bf. 19, 5. nach ben LXX. an; was ber Bfalmift von ber Stimme Gottes in ber natur ausgefprochen, bas realifit fich nun auch bei der Offenbarung burch bas Evangelium. Aurwn, welches im Pf. auf die Himmel geht, bezieht \$. wahrscheinlich auf die Boten des neuen Bundes \*). Bedentt man, was es einem Juden bedeuten mußte, bie göttliche Die fenbarung, die bis bahin nur in dem engen Rreife Juda's verfündet wurde, nun durch viele Boten an bie Griechen, an bie Römer, an die Barbaren gebracht zu feben, wie fich ein P. dabei vorstellen mußte, daß nun ein Feuer in bie Meniche heit geworfen worden, welches von Gefchlecht zu Geschlecht fortzündend eine ganz neue Ordnung ber Dinge auf ber Ette

<sup>\*)</sup> Wohl mit größerer Strenge, als es P. selbst gethan, subr Dlsh. ben Parallelismus burch, indem er sagt: "P. betrachtet die Riche als ein neues Werk des schöhrferischen Gottes, deren Gebilde, die Heiligen, mit ihrem Lobgeton die Welt durchbringen und Alles mit in die gemein same Begeisterung hineinziehen. Was sich dieser Wirkung entgegenstellt, wie die Juden, schließt sich selbst von der Freude der neuen Welt aus."

rin offener Gnadenweg, sobald man nur den Herrn anruft, an der Einladung zu diesem Anrusen hat es auch wahrlich nicht geschlt, wohl aber an Gehorsam gegen das Ev., wie auch schon Jes. vom Unglauben an die gehörte Predigt spricht, aus besten Worte also hervorgeht, daß der Glaube aus dem Hören ber. Predigt sommt. Und nun frage ich: können die, welche nicht gehorcht haben, wohl auch sagen, daß sie nicht gehört haben? Vielmehr ist die Predigt weit über die Grenzen Judas hinaus über die Erde gegangen: und nun frage ich: hat bieß Istael etwa nicht vorausgewußt, oder ist nicht schon im alten Bunde sowohl die Annahme der Heiden, als die Widerspenstigkeit Jöraels verfündigt?

B. 14. 15.\*). Our folgernd «ba bas enexal. erforder= lich ift.» Die codd. schwanken und haben theils bas Fut., theils den conj. aor., fo auch R. 6, 1. und an mehreren Stels len, f. Winer 4. A. S. 261. Fr. hat Oründe für die Beibebaltung des Ind. zufammengestellt, die indeß nicht entscheidend fit. Die Attraftion, welche aufzulösen in nüg enexalecorsta τοῦτον, εἰς ὄν x. x. λ., ift häufig, f. Roft Gramm. 4. N. C. 470.; auffallenderweise meint be 28., bas cs an Beis fpielen dafür fehle. Das Subi. find die nartes in B. 12., fo bag für xnovkovoir das Subj. aus xnovoorrog herausjunehe men ift, auf eben diefe martes bezieht fich bann wieder B. 16. Axovsiv rivog hier so, daß der rig das Objekt des Hörens ift, indem ber Gen. fowohl den Stoff, als den Urheber bes Strens bezeichnet, Rühner §. 528. Anm. 3. Ob nicht als Reutr., benn es ift Fortsepung von eis on, es geht die Be= ichung auf Christum fort, ber angerufen werden foll. 2113 bas aussendende Subi. in anozalwol ist nicht Christus zu benken (Olsh.), ber Ap. hat bei dem unbestimmten Ausbruck wohl überhaupt nicht an ein bestimmtes Subi, gedacht, wäre ங aber ber Fall gewesen, so würden wir doch Gott als Subj. ansehen, benn wenn auch 1 Ror. 12, 5. und Eph. 4, 11. die Renter in der Gemeinde auf Christum zurückgeführt werden,

<sup>\*)</sup> Mel.: diligentissime hic locus observandus, ut sciamus, Imomodo D. sit efficax in nobis, nec quaeramus alias illuminationes inseter verbum.

denbe Stellung in ben codd., cod. A C D E F G, 34 Bulg. u. m. A. lefen nämlich un Iopand oux Eyrw, fo auch Griesb., Lachm., Fr. Namentlich Fr. und Rud. feben es fo an, als ob baburch entschieden ber ganze Rachbrud auf Ισραήλ falle, und γινώσχειν nun nicht mehr «erfennen, was fteben», fondern «erfahren» beißen muffe; allein, wie m R. 3, 6. gezeigt, fo fann bas Wort, welches ben nachbrud hat, auch bie lette Stelle bes Sates einnehmen \*). Dennad können wir auch in der Voranstellung von Jopanil keinen ents fcheidenden Grund bafür finden, daß im Borbergehenden von ben heiben die Rebe gewesen feun muffe. Um nachften lage es nun, aus dem Konterte to evayyélior als Objeft m n: ganzen, und dem un our nxousar porallel ware die Frage, ob fie, wenn auch gehört, boch nicht verstanden hätten, je Chruf., Theoph., Det., Batabl., Sabol., Rud., Dieb. von Beza wird mit größerer Billfür tor Jeor erganzt. Rach Chryf. bringt dann Theoph die folgenden Citate fo in Ber bindung: «Berdienen fie viclleicht Berzeihung, weil fie nicht verftanden, aber fie hatten wenigstens aus bem Borgung, ber ben heiden nach ben altiteftamentl. Ausfprüchen au Theil mute. verstehen follen.» nach Rud., ber übrigens zur Enticule gung bemerkt, daß, wo Antworten in Schrifteitaten gegeben werden, bieje öfter nicht genau paffen, foll bes Ap. Abficht fenn, zu zeigen, daß der Unglande Israels nicht in ihrem Maugel an Renntniß, sondern in dem R. 11, 11. erwähnten götte lichen Beschlusse liege. «Ift Unkenntniß bie Urfache bes Une glaubens? hat er gefragt; nein, antwortet er, fonbern bas ift's, was bort geschrieben steht und jest in Erfüllung geht.

<sup>\*)</sup> Wie verhalt es sich R. 11, 1.? Fr. meint, απώσατο habe, weil es voransteht, ben Nachbruck; vielmehr wurde man denschen in τ. λαον αύτοῦ erwarten; s. zu der St. — Schäfer bemett gegen hermann appar. ad Dem. I. S. 347.: omnino fallacissimum mili videtur de vocum collocatione iudicium in liberrima linguas Grascae Latinaeque syntaxi, quae ad aurium sensum numerorunges suavitatem aut gravitatem sere exigeretur. 3mar hat Schäfer selbs ad Longum S. 371. behauptet, daß der Grieche adrois in Formeln, wie adrois xéquot, des Nachbrucks wegen mit Nothwendigseit voranstalt, aber auch davon giebt Lobeck zu Phrynichus S. 100. viele Beispiele bes Gegentheils.

Jorael hat auf Gottes Ruf nicht hören wollen, ba thut nun Gott jur Strafe, was er bort gebrohet hat, er laßt bas Beil aw ben Beiben übergehen, um ben Berfuch zu machen, fie burch Eifersucht zu befferer Gesinnung umzutehren.» Rach Dlob. foll bie indirefte Antwort diefe feyn: «Indem er zeigt, daß bie Beiben glauben, fagt er, wie hatte ba Jorael nicht glauben tonnen, wenn es gewollt hatte !» Es muß zugestanden mer= ben, baß bet biefen Faffungen bie Antwort immer eine Intongenenz behält. Bon einer großen Anzahl anderer Ausleger wird das. Dbj. aus ben Citaten felbst herausgenommen: «hat Jorael nicht gewußt, daß im Falle feines Unglaubens bie Seiden berufen werben follen?» (Thom. Aqu., Bisc., Cal., Roppe, Kölln.). Dieses zweite &222 2640 wird alsbann bem ersten koordinirt. Wenn nun auch nicht bie Unmöglichkeit behauptet werden foll, daß der Ap. in feiner Lebhaftigkeit un= terlassen habe, bas Dbj. genauer anzugeben, fo möchte es fich boch fragen, ob man ähnliche Beispiele finden wird. Borgüg= licher erscheint uns daher bie Burudbeziehung bes Byves auf bas vorhergegangene Citat in B. 18., welches fchon von Bisc. angebeutet und von Mey. und Fr. angenommen wird. Ge= rabe, wenn man B. 18. fo faßt, wie wir es nach bem Borgange von Chryf. gethan haben, ftellt fich ein genauer Bu= fammenhang zwischen B. 18. und 19. heraus: «wie follten fie nicht gehört haben, ba ja felbft in die Seidenländer die Brediat ausgegangen ift, und ich fage noch mehr: hat nicht Israel biefes Kaftum fogar vorausgewußt, ba feine Propheten verfun= Digen, bag bei feinem Unglauben Gott bas Bort zu ben Sei= ben übergehen laffen will.» Dann schließt sich bas zweite *Aλλά λέγω* ähnlich an V. 18. an, wie bas erste an V. 17. Howros auch noch pon Mey. im Sinne von noorsoos geripmmen, beffer Rück : ber 21b. benkt eine ganze Reihe von Aussprüchen, die er geben könne, aber er giebt nur einige das von statt aller und will burch bas nowrog andeuten, daß schon En ber früheften Beit biefelbe Klage ftatt gefunden habe \*). -

\*) Fr. bestreitet bie auch in neuerer Beit allgemeine Unsicht, bas mowros fur nooregos gesetht fei, muß aber zu folchen gezwungenen Ere Kidrungen bie Buflucht nehmen, wie 306. 1, 15. öre nowros uno fr,

Die mofaische Stelle 5 Mof. 32, 21. fpricht von ber Liche, welche Gott von Israel ab = und ben gögendienerischen Rama nitern zuwenden werde, bafur zur Strafe, daß fie fich ven is rem lebendigen Gotte ju ben Gögen gewandt hatten. Der Bergleichungspunkt fällt in bie Augen, boch ift es in biefen Bufammenhange nicht unwahrscheinlich, bag ber Ap. ben And fpruch als prophetische Andeutung beffen betrachtete, was ich nun im Berhältniffe ber Seiden zu ben Juden barftellte. Eni bezeichnet bier nicht bas Obi., auf welches fich bie Eiferfucht richtet, fondern burch welches fie veranlaßt wird, wie En. 5, 5., f. Bin. 4. A. S. 374., für welche Auffaffung ber Text bes Citats fpricht. In ben Borten bes altteftamentl. Bo fetgebers war bie Verwerfung Israels mehr rathfelhaftermeie ausgesprochen; unverhüllt fpricht fie Jef. zugleich mit ber ans nahme ber Heiden aus Jef. 65, 1. 2. Das Berhältnis ba beiden Berba anorolua und leyel zu einander ift von Cini gen (Luth., Caftell., Rud.) fo angesehen worben, de fpreche anorolug ben hauptbegriff aus «er wagt es ju fpe chen», von Andern (Seum., Roppe, van Seng.), de

h. e. vel nam primus erat, si mecum conferatur, vel õre noõros ir zal nooregos pov. Ich hatte in der "Glaubmurdigkeit ber evangelichen Befchidite" mit vielen andern Muslegern Luc. 2, 2. bas mowin ebenfalls für nooreoa genommen. Jener Rommentator ergreift biefe Beranlaffung, mit roher Comahung uber mich berzufallen, auch wegen bes Gebrandi, ben ich am angeführten Orte von Jer. 29, 2. LXX. gemacht bette. Nach bem Borgange von Perizonius hatte ich nämlich biefe Stellt angeführt, um ju zeigen, daß ber hellenift fcbreiben tonnte: aurn janoγραφή πρώτη (προτέρα) έγένετο ήγεμονεύοντος - Κυρηνίου 🛱 έγένετο πρό του ήγεμονεύειν της Συρίας Κυρήνιον. In ber Stelle ba Ser. find namlich bie pebr. Borte הַכָּלָה הַכָּלָה שׁמת יְכַרְיָה שׁמת שׁמוֹת uberfept: üzegov iseldórtos lezorlou toŭ faculéws. Dieje meine Behauptung verhöhnt ber erwähnte Ausleger; ich hatte, fagt er, nicht gefehen, bas bieß eine freie Ueberf. fei, baß es nicht ftehe für Üzegov egelseir legovlav, sonbern zu übersegen fei postea, cum Jechonia exisset. Iba wer wird es glaublich finden, baß, wenn ber griech. Ueberfeger bie Sm ftruttion vor fich hatte INY und ugegor Ejeldortos fdrieb, bi Usegor durch ein Romma zu trennen, und Eselo. Texorlou felbftftabig zu nehmen fei? Benigstens wurde man dann boch hinter Ucepor ein di erwarten muffen. Die von Dr. Fr. verhöhnte Anficht ber St. hat fit bem auch in hufchte einen gelehrten Bertreter gefunden, bem num lich noch Eucle die Buftimmung bezeugt hat (Gott. Anz. 1841. S. 140)

fel Léyse ber hauptbegriff und anorolug die pahere abverbias lische Bestimmung. Beides kommt auf daffelbe hinaus, ba indes ber Schriftsteller in folchen Fällen eben deshalb ben abverbialen Begriff im verb. fin. ausgebrückt und vorangeschickt bat, bamit er den Rachdruck habe, fo ift angemeffener, ju überfegen : «er ift fo breift und fagt, b. i. zu fagen.» Mehn= lic Aefdin. de falsa leg. c. 45.: xar Egelnon oyerliaoal xai légely, wo Bremi die Erkl. giebt: "Er dia duoir ex malignitate dicere." Rach ber Anficht ber neueren Ausleger von Jefaia foll ber 1. D. des 65. R. nicht von den Beiden handeln, fondern von ben ber Gnade Gottes unwürdi= gen jubischen Erulanten; allein mehreres macht diefe Unficht unwahrscheinlich. Man beruft sich auf ben genauen Bufammenhang bes 65ften mit bem vorhergehenden R., auf welches im 65sten eine göttliche Antwort gegeben fel; daß jedoch die Ravitel ber zweiten Hälfte bes Bropheten einen fortgehenden Busammenhang bilden, fann noch keinesweges als ausgemacht angesehen werben. Giebt man indes auch bei bem 65. R. ben 3u= fammenhang zu, fo bleiben immer noch mehrere Bedenten zurud. Bir erwähnen nur zwei berfelben, bas nämlich ber Ausbruck «zu bem Bolfe, welches fich nicht nach meinem Namen nannte» in der That nicht so leicht als Prädikat des ungläubigen 38= vael angesehen werden tann, wenigstens burch bie von Gef. angeführten Barallel=Stellen R. 52, 6. 58, 9. feine Recht= fertigung erhält, vornämlich aber macht alsbann bie Auffaffung bes 1. B. Schwierigkeit. Um einen Busammenhang mit B. 2. berauszubringen, erklärt Gef.: «Ich bin nur zu bereit ge= wefen, zu erhören und zu unterftugen felbft gegen bas abtrunnige Bolt, welches mich nicht anrief», und gang willfurlich überset hiBig: «ich war zu erforichen für bie. bie mich fragten u. f. w.»

B. 21. Moós wird von Bulg., Luth. u. M. durch ad übersett, als wären die folgenden Worte Anrede an 38= rael; ließe sich nun auch annehmen, daß der Ap. das, was Gott von Israel fagt, als strafende Anrede an das Bolf aufführe, so liegt es doch näher, *Léyeuv roois* in der nicht minder häusigen Bed. zu nehmen: «mit Rücksicht auf» Luc. 20, 19. Hebr. 1, 7. Win. S. 383. und im Lat. dicere aliquid in aliquem. Die von Er., Calv., Beza ange nommene Bed. adversus ist zwar an sich zulässig, aber in der Verbindung mit *dézeur* ungewöhnlich. Die ausgebreiten Hände sind das Symbol der gütigen Einladung.

## Rapitel XI.

## Inhalt und Theile.

1) Doch hat Gott fein Bolt nicht von feiner Gnade ausgeschlof fen, V. 1-6. 2) Aber nur die Auswahl, welche die Aufnahme in das Reich Gottes durch Inade sucht, wird aufgenommen, die übrigen werden ber Verhartung preisgegeben, V. 7-10. 3) Auch bei diefer Berhär tung verfolgt jedoch Gott einen Liebeszweck, zunächst gegen die helben, weiter gegen Israel felbst, V. 11-24. 4) Am Ende wirb jedoch auf das ganze Israel bie Aufnahme erlangen, V. 25-32. 5) Wie weite und für Menschen unerforschlich find Gottes Bege! V. 33-36.

## 1) V. 1-6. Doch hat Gott fein Bolt nicht von feiner Gnabe ausgeschloffen.

Das obr führt bie Folgerung ein, auf welche 2. 1. bie vorhergehenden Citate aus ben Bropheten leiten fonntm, daß nämlich Gott überhaupt die Heiden an die Stelle des al ten Bolkes ber Ermählung habe treten laffen. Die Frage μή απώσατο x. τ. λ. bietet bie Echwierigfeit bar, daß von einem Theile bes Bolfes doch wirklich gefagt werden mußte, Gott habe ihn verstoßen, sie schwindet indes, wenn man ten Gegenfat zwischen bem Einzelnen und bem Bolt ftreng nimmt. Freilich tonnte man bann bie Wortstellung verlangen: un rov λαδν άπώσατο δ Θεός. Es fommt indes dem Ap. darauf an, schon baraus, baß bieß Bolf Gottes Eigenthum ift, ror Ladr abrov, die Unwahrscheinlichkeit zu erweisen, und wie wohl auch fo noch anwoaro geringeren Nachdruck hat, als rov ladv aurov, fo ift boch ber Gegenfat zum Borbergehen ben minder scharf, und es konnte also, ba nun ber nachdruck vielmehr auf dem ganzen Sape anwoaro r. dadr abrov liegt, bas Objekt dem Berbum nachgesetst werden. Die Unmöglichteit

einer folchen Verstößung des erwählten Bolfes fpricht auch Bf. 94, 14 ff. aus (Beza). Cod. A D 76., Chruf. u. A. fügen auch hier das dr προέγνω hinzu, welches sich im 2. B. findet, aber abgesehen von ber Wahrscheinlichkeit, bag es von ben Abschreibern aus B. 2. heraufgenommen, gewinnt auch ber 2. B. an Bedeutsamkeit, wenn wir es bier nicht lefen; bie Unwahrscheinlichkeit ber Berwerfung, welche ichon aus bem Begriffe, baß es Gottes Bolt ift, hervorging, wird alsbann auch burch bas neue Moment verstärft, welches in or nooérrw licgt. — P. felbst tritt nun als Beleg dafür ein, daß bas judifche Bolf nicht als folches vom Gottesreiche ausgeschlof= fen ift, und bei dem eyw mag man fich mit Chruf. die Bebentung vergegenwärtigen, welche gerade Paulus für das Chris ftenthum hatte. Der Stamm Benjamin, verbunden mit bem Stamme Juba, bildete bas Reich Juba, auch nach bem Eril, Est. 4, 1., fo bas 3. fich burch feine Abstammung aus Benjamin als recht eigentlicher Bolfsgenoffe ausweift; indes fann Die Angabe bes Stammes auch ohne jene Rebenbeziehung, wie Bhil. 3, 5., bloß als betaillirtere Angabe bes jubifchen Urfprungs angefehen werden. Bas xai yao betrifft, fo wird von Ginigen, welche es wie etenim nehmen, noch ein zai nach wao verlangt, allerdings hat das xai in xai - yao die Bed. auch verloren und bient nur jur Berfnupfung, indeß hat es in mehreren Stellen Diefelbe noch erhalten, Rück. zu Blato's Symp. S. 20. hat bergleichen gesammelt.

B. 2. An die fräftige Verneinung schließt sich in dem Relativsats noch ein neuer Grund für die Unmöglichkeit der Verstoßung an. Wir fassen προέγνω hier, wie 8, 29., was Gott in seiner ewigen Anschauung erkannt, dem kann er nicht untreu werden, vgl. B. 29. Die Erwählung Israels zum Gottesvolk schloß in sich, daß Israel auch das Fundament des messianischen Gottesreiches werde, so kann denn also das Bolk als solches nicht vom Gottesreiche ausgeschlossen sont, Calv., Glöckl. an das zum christlichen Gottesreich bestimmte Gottesvolk, dagegen ist ror λαον auroü, welches nur auf ganz 38= rael gehen kann, und der ganze Kontext. Es wird an einem alttestamentl. Beispiele nachgewiesen, wie bei dem Absalle bes Bolfs im Großen bennoch ein heiliger Same bleiben tönne. Έν Ηλία jest anerfannt als Anführung eines Abschnittes ber Schrift, der von Elias handelt, so im R. T. Marc. 12, 26. έπι της βάτου, d. i. im Abschnitte, wo vom Dornbusche bie Rede ist \*). — Ds dient zur näheren Explifation deffen, wes die Schrift a. a. D. sagt, und findet sich so auch nach ander ren Erwähnungen einer Rede, Apg. 11, 16. Bornen. m Ken. Cyrop. I. 2. 5. und zu Luc. 22, 61. Έντυγχ. τ. Sep κατά τινός, wider Jemand Gott angehen, Klage führen.

B. 3. 4. Die Anführungen aus 1 Kön. 19, 10. 18, aber mit einigen Auslaffungen und einer Umstellung. Die zweite berichtigt einen Fehler ber LXX., welche für pracixaraleiψeis übersetzen (doch hat Complut. xaraleiψω). Da gegen hat der Ap. zu xarélistor das έμαυτιξ hinzugefügt, we burch, wie auch durch die Weglaffung des πάντα γόνατα, ü odu äxlasar γόνυ τῷ Báal, welches die LXX. und der Ten hat, dem Anscheine nach der Sinn verändert wird, den ungefügt hat, dem Anscheine nach der Sinn verändert wird, den ungefügt hat, dem Anscheine nach der Sinn verändert wird, den ungefügt hat, dem Anscheine nach der Sinn verändert wird, den ungefügt hat, dem Anscheine nach der Sinn verändert wird, den ungefügt weise hause hat. Dieß heißt nämlich im Jusannen hange: «ich habe von Strafgerichten verschont, am Leben blei ben laffen alle diejenigen, welches, wogegen xarélenw

<sup>\*)</sup> Brifpiele aus Philo giebt Grogmann in ber Abhandlung: de phil. Hebr. sacrae vestigiis in ep. ad Hebr. conspicuis. 1833. C. 21. Aus Paufanias VIII. 37. 3. giebt Fr. das Beispiel: Teräras de neuτον ές ποίησιν έςήγαγεν Όμηρος, θεούς είναι σφάς ύπό τω πίωμένω Ταρτάρω και έξιν έν Ηρας δραφ τα έπη, b. h. in w Stelle, wo vom Schwur der Juno bei den Titanen die Rebe ift, Iliade & B. 278. Aus Thukyb. gehört hicher die St. B. 1. R. 9.: gairerau γάς (Agamemnon) ναυσί τε πλείζαις άφικόμενος καλ Αρκάσι προςπαρασχών, ώς Όμηρος τοῦτο δεδήλωχεν, εί τω ίχανός τεχμηριώσα. Καὶ ἐν τοῦ σκήπτρου ἅμα τῆ παραδόσει εἴρηκεν αὐτὸν πολλήσι νήσοισι και "Αργεϊ παντί ανάσσειν. Diefes früher wa mit angeführte Beispiel will Fr. nicht gelten laffen wegen bes aua, und will fo uberfegen: simul Homerus sceptrum Agamemnoni tradidit, simul eum dixit etc., άμα τὸ σχῆπτρον αὐτῷ παραδοὺς εἴρηκεν «ἰrov z. r. l. Biclmehr ift bas aua fo zu erklaren, daß fur bie vorber: erwähnte Seemacht bes Ugamemnon ein zwiefaches Beugnis aus homa beigebracht wirb, zuerft, bag er auf biesem Buge bie meiften Schiffe gu habt, sobann, daß ihm - wie aus ber St. vom Scepter erhelle - bit Infeln gehuldigt haben - wie gleich barauf Thukub. fagt, bas er bit herrschaft über die Infeln nicht hatte behaupten können, wofern er nicht cine bedeutende Seemacht befeffen.

Buavro, wie es scheint, heißen soll: «ich habe für mich, zu meinem Dienst mir bewahrt.» Bie Fr. meint, fo hat 2. auch ichon B. 3. Uneleico Inv in biefem Sinne gefest, und 900. z. z. 2. gestellt, weil man fie, wenn fie unmittelbar im bebr. Terte dem xaya onedeig Inv uovog vorangegangen wären, fo hätte faffen tonnen: «ich bin allein von allen beis nen Bropheten übrig geblieben.» Diefer Grad von Absichtlichkeit ift aber wohl nicht bei diefer Konformirung des Citates anzus nehmen; auch wenn die Worte robs προφήτας x. r. l. dem xàyà x. r. 2. unmittelbar vorhergingen, ließ sich mit bem letteren ber Sinn verbinden, ben Fr. forbert, überhaupt aber foll wohl oneleigenv und xarelinov feine andere Beziehung haben, als im hebr., nämlich bie Beziehung auf die Lebense erhaltung; denn wollte der Ap. uneleigenv uorog verstanden wiffen: praeter me nemo superest, qui te colere audeat, fo mußte das Lettere boch bestimmter angedeutet mors ben sevn; und was xarélinov emavrif betrifft, so nothiat bas leiuna 2. 5. feinesweges, es fo zu faffen: curavi ut in fine mihi maneant, Asiuna ift ber Ueberreft aus bem Straface richt (vgl. 9, 27. 29.), und xarelintor euavro heißt bemnach: «ich habe aus ben Strafgerichten für meinen Dienft aufbehals ten.» Eben diefe Rudbeziehung bes Leiuna auf xarélimor halt auch von bem fonft fich empfehlenden Gebanten ab, baß bie exloyn in B. 5. ber hauptgebanke fei, und aus biefem Grunde xatélinov épavtų ben Sinn von efelezápy epavτφ haben muffe. Bucer: et hoc confirmat, omnia salutis solius Dei opus esse. — Die LXX. haben in der zweiten St. bas Mast. to Baal, B. aber hier, wie fonft febr oft die LXX., das Fem., es entsteht also die Frage, wie die LXX, überhaupt zum Gebrauch bes Fem. gefommen find, und warum B. an diefer St. bas Fem. gebraucht hat. Die ältere gewöhnliche Anficht wollte bas gem. burch Erganzung von eixwv erflärt wiffen (Er., Beza, Grot.), Andere faben Baal als Bezeichnung einer weiblichen Göttin bes Mondes, ber Aftarte, an (Brais, Bever additament. ad Seldenii de diis Syr., Chr. Schmib), noch Andere betrachten Baal als androgynische Gottheit, wie deus Lunus und dea Luna

(Roppe, Dloh., Men., vgl. Creuzer B. II. S. 9.). Gefen. in Rofenm. bibl. = ercget. Repertorium I. S. 139, Rellt ble Auficht auf, daß Baal verächtlich of Baal ges nannt worden fet, wie im Rabbinifchen ninisk bie 3bole bes teichnet, im Arab. Koll. 3m Kuran werden die beidnischen Araber, beren Götter weibliche Ramen hatten, tadelnd fo ans geredet: الكم الذكر ولد الانت Bollt ihr nur männliche Rin ber haben, und gebt Gott weibliche?» Sure LIII. B. 19. (S. über biefe St. Bocode, Spec. Hist. Arab. p. 91.). Bal. Sure XVI. 2. 59. und Sale's Anmerf. \*). Julest hat Fr. fich dahin erklärt, die LXX. hätten aus den Siels len, wo baz neben ben ningerin vorfommt, ben Schluß ge zogen, baß es auch irgend eine weibliche Gottheit bezeichnen muffe. Solcher Stellen find indes nur brei, Richt. 2, 13. 10, 6. 1 Sam. 7, 4., zwar zicht außerdem Fr. noch bie Steb ten dahin, wo die LXX. ràg Baaleiµ mit rà älon verdis ben, Richt. 3, 7. 2 Ron. 21, 3., weil aloog von ben Aleren brinern in ber Beb. eines locus deae sacratus genommen worden fei, indeß bringt jener Ausleger felbft bas entgegen ftehende έδουλεύσαμεν τοῖς Βααλείμ x. τοῖς άλσεσιν, mb fagt nun im Gegentheil, hier hätten die Ueberfeger gemeint, es finde eine Opposition der männlichen und weiblichen Gottheiten ftatt. -- Wir begleiten biefe verschriedenen Anfichten nur mit einer furgen Kritif. Die erfte, welche einwir ets gangt, ermangelt ber Analogie, indem boch bie Sprache eigents lich th tov Baal fordern würde. Das Urtheil über bie beis ben zunächft erwähnten hupothefen hängt von mythologischen Forschungen über den phönizischen Baal ab, welche bis jest wohl noch nicht zu einem befricdigenden Endrefultate gedieben find \*\*). Die Ansicht von Fr. hat gegen fich, daß die Bahl

<sup>\*)</sup> Noch eine Unalogie für ben verächtlichen Gebrauch bes fim. liche sich aus bem Altbeutschen beibringen, wo guth als Mask. Gott bedeutet, gud als Neutr. der Göge (Grimm deutsche Gramm. III. S. 148.), bas hebr. Fem. begreift aber bekanntlich auch das Neutr. in sich.

<sup>\*\*)</sup> Gefen. hat bekanntlich im Romm. zum Sef. und in ber hall. Enc. Th. 8. unter dem Artikel Bel die Ansicht vertheidigt, daß ber bar bylonische — und wohl auch der phonizische — Bel der Planet Jupiter sci. Der neueste gelehrte Forscher, Movers in dem Werte "die Phonizier"

ber Stellen, mo bie LXX. Die Ever neben ben ningen gea funden haben, boch zu gering ift, als baß fich baraus allein bie Meinung von einer Göttin Baal hatte bilden tonnen. Bats ten fie bloß in diefen Fällen bas Fem. gefest, fo würde man noch eher beiftimmen, aber fie gebrauchen es ja auch außerben. 501. 2, 8. Bepb. 1, 4. Ser. 11, 13., val. Lob. 1, 5. xai radaas αί συλαί αί συναποζάσαι έθυον τη Βάαλ, τη δαμάλει. wo, wie ichon Biner im Realwörterb. s. v. Ralb und be 20. bemerken, nach späterer jüdischer Ansicht das Ichovahsymbol des Ralbes als Göpe bezeichnet wird. In Jer. 19, 5. (32, 35.) wird the Baal und th Baal fo neben einander gebraucht, bag man taum anders tann, als beide für identisch zu halten. Und fo burfte denn, da für die andrognnische Beschaffenheit bes Baal bestimmte Zeugnisse fehlen, nach den gegenwärtig vorliegenden: Datis boch bie Hupothefe von Dr. Gefenius em meiften für fich haben. Bas aber die Segung des Fem. Ratt bes Mast. an die fer Stelle bei . betrifft, fo ift fie wohl nur daraus zu erflären, daß dem gip. aus den LXX. biefe Form ebenfo geläufig war, wie bie bes Mast.

B. 5. Obrwg, nämlich wie in der damaligen Zeit. **E**κλογή wie 9, 11. Χάριτος entweder Bezeichnung des Chawatters, der sich in der eκλογή ausspricht (vgl. Luc. 4, 22.8 wo jedoch χάρις in anderer Bed.), oder des Motivs derselben; der Sache nach fommt beides auf eins hinaus. Auch dier nimmt der Ap., wie K. 9., Veranlaffung, hervorzulzeben, daß bie Aufnahme in's Gottesreich nicht auf Grund von mensch-Bie Aufnahme in's Gottesreich nicht auf Grund von menschüchen Berdiensten geschehe. Die göttliche zährt ficht den menschlichen žoya gegenüber und schließt mithin nicht aus, daß von menschlicher Seite die Bedingung der πέξεις erfüllt werde, f. zu 9, 11. Freitich fönnte diese lutherische Aussicht werden, wo das Nichtglauben auf ein deeretum reprodationis zurückgeführt wird, aber doch nur dann wäre dieß der Fall, wenn nicht fest ftände, daß nach biblischem Sprachgebr. Ber-

Bonn 1841. S. 167. 184 f., führt aufs Neue die Unficht aus, daß Baal der Sonnengott sei, Aschera ist nach ihm eine tellurische Potenz, Aftarte eine davon verschiedene siderische Potenz; die androgynische Bed. des Baal wäre demnach aufzugeben.

hartung von Seiten Gottes und Selbftverschuldung von Seiten bes Menfchen feine fich ausschließende Begriffe find, f. ju 9. 17. S. 512. und 1, 24. \*). Bie bei 1, 24., fo ift auch hier mit Cal. au fagen: traditi sunt a deo non effective, nec solum permissive, nec tantum exparixão, sed dixagixão et indicialiter. Die Sonne, welche bem franken Auge es genüber daffelbe blendet, verhält sich in ihrer Birkfamkeit eben fo, wie der göttliche Gnadenrathichluß in Chrifto an bem dur eigene Schuld felbftgerechten Menschengeifte. Daß nun ber 21p. ben Unglauben der Juden, ber vorher als ihre eigene 3bat bezeichnet worden, hier plöglich von ber Seite ber gottlichen Urfächlichkeit darftellt, bavon glauben wir auch ben beftimmter Grund zu erkennen, weil ja nämlich bie Folge biefes R. wn ber Stellung handelt, welche biefer Unglaube in ber gauen Defonomie Gottes einnimmt; ber Unglaube wird bier nicht in feinem Berhältniffe zum Billen ber Ungläubigen, nicht als ins nere That, fondern als Begebenheit betrachtet, und infoim ift er, wie alles Bofe, von Gott geordnet \*\*). Arayn 21-

\*) In bem Citat B. 9. heißt es auch hier: els avranodoua airois, und Fr., der die Prabestination bei dem Ap. findet, findet daher and darin einen Widerspruch, das B. 11. dem Bolke Sunde zugeschnicken wird, f. zu 9, 30. oben S. 530.

\*\*) Das Problem, welches die Bereinigung diefer zwei Memmte für ben Berftand darbictet, spricht auf eine durch ihre Naivetät interfante Weise der auf S. 513. angeführte Dichelalebbin aus (f. meine Bluthenfamml. ber morgenland. Mystif S. 165.):

> Mit 'ner Streitfrag' Einer einst an mich sich wandt', Der am Disputiren sein Bergnügen fand. Sprach: Den Unglaub' loben, selber Unglaub' ist, So Muhammed lehrt, beß Wort ein Siegel ist. Doch berselbe nun auch lehrt, was Sott verhängt', Nie der Gläub'ge sich zu tadeln untersängt. Da nun Gott nicht Unglaub' will und heuchelssinn, Eunde ist's, wenn ich mit Sund' zufrieden bin. Wiederum ist's Sunde, wenn ich tadeln wollt', Was nach dem Verhängnis also kommen sollt'. Da ich rechts nun und auch links ein Feuer seb', Sag' mir, wie ich solch Dilemma recht versteh'! Ich darauf: Unglauben lob' ich darin zwar, Das in ihm auch Gott's Verhängnis effender.

**Seiv rà s**xávdada, fagt der Erlöser, πλην oval rö år Socirew exelvw, di ov rd oxávdadov éqzerac (Matth. 18, 7.), und erkennt damit ebenso sehr die Nothwendigseit der Sünde als Begeben heit, als ihre Strasbarkeit als That an, vgl. We merkwürdige St. Apg. 4, 28., auf welche Aug. ep. 149. ad Paul. ausmerksam macht.

B. 6. Der Zweck dieses Ausspruchs ist ber, den Antheil der Werke schlechthin auszuschließen. Jur Erreichung vieses Zwecks sind die Worte ed de es downen. Jur Erreichung nicht nöttig, aber sie sind de auch nicht unpassend. Mit Entschledenheit ist Rück zu widersprechen, wenn er meint, daß sie felbst etwas Störendes haben. Folgt man nur der Masso ber Autoritäten, so kann man allerdings geneigt seyn, sie mit Seml., Griesb., Lachm., Rück, Reiche, Mey., be W. aus dem Tert zu verweisen, sie fehlen nämlich in cod. A C D E F, It., Bulg., Kopt., Aeth., sämmtlichen lat. Bätern; andere Erwägungen aber stimmen für ihre Beibehals tung. Mit Recht hat Fr. namentlich darauf aussertsam sucht, das diese Worte, falls sie von Interpolatoren einges schoben wären, um einen Gegensat zu es de zcher. – záges

Andrerfeits Unglauben lauter Sunde ift,

Da nur aus des Menschen Trop er fließt u. s. w.

Es find diese angefährten Worte nur der Eingang zu einer höchst nation Ausführung, die man a. a. D. nachtesen mag.

bartung von Seiten Bottes und Selbfwerschuldung von Seiten bes Menschen feine fich ausschließende Begriffe find, f. ju 9, 17. S. 512. und 1, 24. \*). Bie bei 1, 24., fo ift auch hier mit Cal. au fagen: traditi sunt a deo non effective, nec selun permissive, nec tantum exparixão, sed dixagixão et indicialiter. Die Sonne, welche bem franken Auge es genüber daffelbe blendet, verhält fich in ihrer Birtfamfeit eben fo, wie der göttliche Gnadenrathschluß in Chrifto an bem dur eigene Could felbftgerechten Menfchengeifte. Daß nun ber 21p. ben Unglauben der Juden, ber vorher als ihre eigene Ibat bezeichnet worden, hier plöglich von ber Seite ber göttlichen Urfächlichkeit darftellt, bavon glauben wir auch ben beftimmen Grund zu erkennen, weil ja nämlich bie Folge biefes R. wn ber Stellung handelt, welche blefer Unglaube in ber gangen Defonomie Gottes einnimmt; der Unglaube wird hier nicht in feinem Berhältniffe zum Billen ber Ungläubigen, nicht als ins nere That, fondern als Begebenheit betrachtet, und infoim ift er, wie alles Bofe, von Gott geordnet \*\*). Arayn 21-

\*) In bem Citat B. 9. heißt es auch hier: els *drranodoua* ninois, und Fr., der die Pradestination bei dem Ap. findet, findet dahr and darin einen Widerspruch, das B. 11. dem Bolke Sunde zugeschrichen wird, f. zu 9, 30. oben S. 530.

\*\*) Das Problem, welches die Bereinigung diefer zwei Mommte für ben Berstand darbietet, spricht auf eine durch ihre Naivetät interfante Weise der auf S. 513. angeführte Dschelaleddin aus (f. meine Bluthensamml. ber morgenland. Mystif S. 165.):

> Mit 'ner Streitfrag' Einer einst an mich sich wandt', Der am Disputiren sein Bergnügen fand. Sprach: Den Unglaub' loben, selber Unglaub' ist, So Muhammed lehrt, deß Wort ein Siegel ist. Doch derselbe nun auch lehrt, was Gott verhängt', Nie der Släub'ge sich zu tadeln unterfängt. Da nun Gott nicht Unglaub' will und heuchelsinn, Sunde ist's, wenn ich mit Sund' zufrieden bin. Wiederum ist's Sunde, wenn ich tadeln wollt', Was nach dem Verhängnis also kommen sollt'. Da ich rechts nun und auch links ein Feuer seb', Sag' mir, wie ich solch' Dilemma recht versteh'! Ich darauf: Unglauben lob' ich darin zwar, Das in ihm auch Gott's Verhängnis effender.

**Θεϊν τὰ σ**χάνδαλα, fagt der Erlöfer, πλην οὐαὶ τῷ ἀνθρώ**το** ἐχείνω, δι οὖ τὸ σχάνδαλον ἔρχεται (Matth. 18, 7.), und erfenut damit ebenso sehr die Nothwendigseit der Sünde als Begeben heit, als ihre Strasbarkeit als That an, vgl. We merkwürdige St. Apg. 4, 28., auf welche Aug. ep. 149. ad Paul. aufmerksam macht.

Hieran schließen wir das Urtheil über die Meinung von Rück, de W., daß der Satz in B. 6. nur beiläufig ausgez sprochen sei. An den Gedanten, daß nicht ganz Jörael vers worfen worden, schließt sich der Ausspruch B. 6. allerdings nur beiläufig an, aber er bildet den nothwendigen Uebergang zu B. 7-10., und wiederum liegt in dem ExwociOnsan der Rebergang zu den wichtigen Gedanten, die sich von B. 11. an entfalten, welche auszusprechen P. wohl auch schon beim Beginn dieses K. im Sinne hatte. Nicht bloß, will er fagen, ift schon jeht eine beträchtliche Anzahl seitig geworden, sondern ber Fall der übrigen beruht auf einem göttlichen Berhängnis, in welchem bei aller seiner Strenge sich doch auch Liebe und WB eish eit manifestirt, nämlich gegen die Heiden, und schließes Isch wird ja auch dieses Berhängnis seine Endschaft erreichen.

B. 6. Der Zweck biefes Ausspruchs ist ber, ben Antheil ber Werke schlechthin auszuschließen. Jur Erreichung vieses Zwecks sind die Worte ed de sis dorw w. r. 2. freilich nicht nöthig, aber sie sind boch auch nicht unpassend. Mit Entschiedenheit ist Rück. zu widersprechen, wenn er meint, das fie felbst etwas Störendes haben. Folgt man nur der Masse ver Autoritäten, so kann man allerdings geneigt seyn, sie mit Seml., Griesb., Lachm., Rück., Reiche, Mey., De W. aus dem Tert zu verweisen, sie fehlen nämlich in cod. A C D E F, It., Bulg., Ropt., Aeth., sämmtlichen lat. Bätern; aubere Erwägungen aber stimmen für ihre Beibehals tung. Mit Recht hat Fr. namentlich darauf ausmertsam ges macht, das diese Worte, falls sie von Interpolatoren einges schoben wären, um einen Gegensat zu ed de zápere — zápus

Andrerfeits Unglauben lauter Sunde ift,

Da nur aus bes Menschen Trog er fließt u. f. w.

Es sind diese angeführten Worte nur der Eingang zu einer höchst natven Aussuchrung, die man a. a. D. nachlesen mag.

zu bilden, auch ftrenger biefer erften Sathälfte konformirt fem würden: ftatt ovzére egèv eqyor würde fich yéveras finden, ftatt zagere vielleicht egyois, auch dürfte ftatt Des folleftink schen ro koyov eher ra koya erwartet werden, wenigtens bürfte man, ware bie Stelle interpolirt, eine Mannichfaltigicit von Barianten erwarten \*). Die Beglaffung läßt fich ertlaren, wenn man zunächst (mit Matth.) einen burch bas borvelte el dé veranlaßten Fehler ber Abschreiber annimmt, ben bam vielleicht manche absichtlich nicht gebeffert haben, weil ihnen bie Worte als überflüffig erfchienen. Die Babricheinlichkeit eines folchen Fehlers ber Abschreiber wird badurch erhöht, bag von einigen cod. (48.\* 57.) die Borte enei ή záois odzeri ginerai zágis ei de es égywe ausgelaffen werden, weil bas Ame von bem ersten egywv auf bas zweite hingberirrte, von anden (17. 52. 54. Matth. 8.) ist ei de es koyw, odzen es zaoig übergangen, weil diesche Uebereilung in Betreff bes bos pelten zages ftatt fand (Fr.). So muß man benn, ungeachte ber großen Bahl von Beugniffen, welche ben gangen Sat om Ere eciv sopor übergeben, nichts besto weniger Beza, Beng, Matth., Rink Lucubrationes S. 126., Fr. beifinnen, welche fich für bie Aechtheit ber Worte entschieden haben, für welche ja boch auch alte Beugen vorhanden find, ber Gur. cod. Vat., Ar. Pol. und Erp., Chryf. Von Beng. ift überdieß noch zu ihren Gunften geltend gemacht worben, im B. 7. fich auf Die beiden Salften von B. 6. zurudbeziehe, δ επιζητεί Ισραήλ auf el δε εξ έργων κ. τ. λ., ή δε εκλοyή auf el de xágere x. r. l., allein biefe Beziehung tonnte immer nur eine indirekte fenn, und wird bann auch icon burd bie erste Hälfte gerechtfertigt. — Tiveral im Praf. hier in ber Bed. «fenn», vgl. die Anm. S. 152. To kovor tollet tivisch, wie Jak. 1, 4. 1 Theff. 1, 3., odzére wie R. 7, 17. Beng.: hoc, quater positum, ostendit vim consequentiae.

2) N. 7—10. Aber nur die Auswahl, welche die Aus nahme in das Neich Gottes durch Suade sucht, wird

<sup>\*)</sup> Es finden sich indes nur zwei, in cod. Vat., wo statt odzen έzir έργον sich έzir χάρις sindet, in cod. 4.\* aber werden die Wertt έπει το έργον ούχέτι έzir έργον ausgelassen: aus beiden Barianten w tennt man, daß die Abschreider den Vert nicht verstanden.

aufgenommen, die übrigen werden der Verhärtung preise gegeben.

B. 7. Das ti our bient wiederum bem Up. bazu, um fich zu orientiren; er weift bas Refultat aus B. 5. 6. nach. Uebereinstimmend mit R. 9, 31. heißt cs von dem Bolf im Ganzen, daß es das Biel verfehlt hat. Statt der lect. rec. τούτου ift ber Aff. τουτο aufzunehmen; wenngleich τυγγάνειν gewöhnlich mit bem Gen. gebraucht wird, fo boch auch mit bem Aff., Matthia S. 536. Serm. ju Biger S. 760. Das Beispiel aus ben Prosaifern in Blato de republ. S. 431. C., wo enervyzavw mit dem Aff. gebraucht ift, hat zwar Mat= thia nicht anerfannt, mit größerer Bahricheinlichkeit ift jedoch baselbst wirklich jene Konsttuktion zuzugeben (Rüd., Fr.). --Das abstr. ή έχλογή mit größerer Rraft flatt des concr. ob Exdextoi gesett, es wird dadurch in bem Begriffe ber exdextoi bas Moment ftarfer hervorgehoben, auf bas es bem Ap. hier anfommt, f. Miner de abstr. pro concr. positi in N. T. causis, 1831. S. 14. Wie einerseits bie Aufnahme in bas Gottesreich, fo wird nun andererseits auch ber Ausschluß aus bemfelben auf die göttliche Raufalität zurudgeführt.

B. 8-10. Auch hier, wie 10, 6-8. 15. 18., be= hauptet Mey., Fr., daß P. in ben alttestamentl. Stellen eine υπόνοια auf die Berftodung der Juden gegen Chriftum gefun= ben; eine Röthigung zu diefer Annahme ift nicht vorhanden, f. zu 9, 24 - 28. Rimmt man mit den Meisten an, bag ber Ap. das zweite Citat bloß wegen der Worte oxorio9ήτωσαν ---Bléneer angeführt habe, fo ift um fo weniger baran zu dens ten, daß er einer St. eine Beziehung auf die christliche Deto= nomie gegeben haben follte, beren Worte bem größten Theile nach teine onovoic zuließen. Auch daß bie Worte bes ersten Citats ans mehreren Stellen verbunden und nicht genau nach bem Texte eingeführt find, macht eine bloße Anführung xarà diávolav wahrscheinlich. Bu Grunde liegt nämlich 5 Mos. 29, 4., wo bie LXX. haben: και ούκ έδωκε κύριος δ θεός ύμιν καρδίαν είδέναι και δφθαλμούς βλέπειν και ώτα ακούειν έως της ήμέρας ταύτης, aus Jef. 29, 10. aber: δτι πεπότιχεν ύμας χύριος πνεύματι χατανύξεως, werden die Borte πνεῦμα κατανύξεως aufgenommen. Mit Unrecht haben Beza, Tholud, Romment. 3. Rom. 20r. 37

Griesb., Knapp die Worte Ewg z. r. 2. von dem Citat getrennt und als des Av.'s Worte angesehen, wohl aber mag es fenn, bag P. in diefe Worte bes Mofes ben Sinn legte, jene' Verblendung gegen Gottes Gnadenrathfchluffe, von benen fcon ber alttestamentl. Gesetzgeber fpricht, bauert bis heutigen Tages fort, und hat er bieß fagen wollen, fo ift bamit bie Annahme einer undvora ausgeschloffen, vgl. 2 Ror. 3, 15.: Eus σήμερον, ήνίκα άναγινώσκεται Μωϋσής, κάλυμμα έπι τη χαρδίαν αυτών χείται. Uns tem πνεύμα καταν. macht Fr. wieber (f. oben R. 7, 8. G. 366.) einen malus daemon animum consternans; auf 1 Kön. 22, 19 f. wird man fic bafür nicht berufen können, benn fchon bas edwxer (vgl. R. 8, 15. Eph. 1, 17. δψη ήμιν πνεύμα σοφ.) widerfprict einer folchen Vorstellung von einem Dämon, überdieß ift bot von einer Bifion bes Bropheten bie Rede (B. 19.), auch tritt nicht ein bofer Beift auf, fonbern ein bienftbarer Beift Bottet, melder zum Lügengeifte in ben falfchen Bropheten wirb; eba fann man an bie St. im Test. XII. patr. S. 522. erinnern, wo von fieben Geiftern im Menschen die Rede ift, nvevua ζωής, δράσεως, δσφρήσεως x. τ. λ., und von fieben andem bösen Geistern, πνεύμα της πορνείας, απλη-ίας x. τ. λ. boch find auch bieß, wie der Gegensatz zeigt, keine Dämonen. Andererseits wird aber auch πνεύμα hier fo wenig, als in ben Phrasen  $\pi v$ .  $\sigma o \phi i \alpha \varsigma$ ,  $\pi i \varsigma \varepsilon \omega \varsigma = \phi \rho \delta v \eta \mu \alpha$  zu nehmen sen, fondern am richtigften werden wir im modernen Sprachgebrauch bas Wort Rraft fubstituiren. Ueber bie Beb. von xaranogic hat Fr. im Ercurfus zum 2. Th. eine genaue Unterfuchung angestellt, burch welche jedoch feine neuen Refultate gewonnen find, ber Berf. fommt darauf zurudt, daß das Bort von noσειν abzuleiten und animi incitationem, misericordiam, tristitiam ausbrücken fönnte, in ben wenigen Stellen aber, wo es vorfommt, Bf. 60, 5. Jef. 29, 10. und an u. St., torpor bedeute \*). Als Analogie wird man am treffendften vergleichn

<sup>\*)</sup> Nühliche Bemerkungen barüber hatte schon de Dieu und hammond zu der St. gemacht, der lettere hat eine von Fr. überschene Belegstelle für die Bed. stupor beigebracht, aus Marci Erem. νουθ. ψιχ. S. 948. A., wo es heißt, daß die odvonoolae den nóvos τ. zaravüjess zur Folge haben.

frappé, struck, betroffen, da auch νύσσειν die Bed. schlas gen hat. — Die Inf. τοῦ μη βλέπειν und τοῦ μη ἀχούειν sind nicht mit ἐδωχεν zu fonstruiren, sondern mit den Substans tiven ὀφθ. und ὦτα, «Augen mit dem Erfolge nicht zu sehen», b. i. της ἀβλεψίας.

Befremdend ift bas zweite Citat aus Bf. 69, 23. 24., ba nur bie Borte oxorio9. - Bléneir Anwendung zu leiden fceinen \*). Sollte B. blog um der Bollständigkeit willen bie übrigen Worte mit aufgeführt haben? Allerdings führen auch bie Rabbinen Sprüche vollftändig an, bei benen es ihnen nur auf gewiffe Worte ankommt (Surenh. Bist. xarall. S. 54.), auch im N. T. ift dieß der Kall, aber boch nur, wenn in Stellen, welche zum Belege bienen, einzelne weniger anwend= bare Worte mit vorfommen (Matth. 4, 15.); daß jedoch um einiger anwendbarer Worte willen müßigerweise mehrere damit verbundene Sätze angeführt werden follten, dafür wird man feine Beispiele nachweisen tonnen. Bir muffen baber benjeni= gen Auslegern beitreten, welche bem gangen Citat eine An= wendung auf den vorliegenden Fall geben. Bei Tifche überfal= len werden ift im Pfalm Bild ber einbrechenden Gefahr in dem .Momente, wo man sich am sicherften fühlt; bie Speise nun, an ber Israel fich labt, ift bas Gefet und feine Berte, in die= fen dünken fie fich am fichersten, und gerade diese Bertgerech= tigkeit bient ihnen zum Berberben (Mel.). Das Moment bes zur Versuchung Dienens hat dem Ap. folche Bichtigkeit, daß er den Begriff ber Schlinge (πayig) und bes Stellholzes (oxávdalov) noch durch Inoa, dem im hebr. Text nichts ents fpricht, crweitert, wie denn die gehäuften Synonymen zu gros Berer Servorhebung eines Begriffes bienen (Jatob Quaest. Lucian. I. S. 20.). Orga wird von ben LXX. zur Ueberf. pon nig gebraucht (2)f. 35, 8.), und banach von Bielen in ber Bed. «Ney» genommen, bagegen hat bie Bulg. captio, ebenso Def., Theoph., und neuerlich haben Mey., Fr., Bretfchn. im Ler. 3. A. bie gewöhnliche Beb. Fang, Jagd

<sup>\*)</sup> Es findet bei P. und ben LXX. eine Abweichung von der masorethischen Punitation statt. Bir lefen לשלימים, die LXX. ubers fegen eis מידמהמסססור, Paulus eis מידמהטלסμα; die Aler. und P. lasen also לשלוקרים.

beibehalten. Allein es ift fehr bie Frage, ob nicht bie LXX. bas Wort als abstr. pro concr. gebraucht haben, «ber Fang» für bas Merkzeug bes Fanges, to Shoaroov, wie nm 2 Ron. 4, 40. und wie fogleich nachher «ber Reichthum ber bei ben» = «bas Mittel bie Seiden zu bereichern» ift. f. oben m R. 7, 7. 3n Bf. 35, 8. lautet ber hebr. Zert: in Bf. 35, 8. lautet ber hebr. Zert: ידע ורשתו אשר במן הלפרו בשואה יפל בה, bieß überfeha bie Alerandriner: έλθέτω αυτώ παγίς ήν ου γινώσκει καί ή θήρα ην έκρυψεν συλλαβέτω αὐτοὺς (cod. Alex. ατόν)\*), καί έν τη παγίδι πεσεπται έν αὐτη. hier feht nun ber Sinn, sobald man 9/10a «Fang» und nicht «Ret, Kanacifen» überfeten will. - Eig artantodopa ftellt ba Ap. an den Schluß, während bie LXX. haben: eig navida καί είς άνταπόδοσιν καί είς σκάνδαλον. Eine Ablat fann babei wohl nicht verfannt werden; an ben Schluß gestellt brückt die Bhrafe aus, daß alles Borhererwähnte in bie Rate gorie ber Biedervergeltung fällt. Anftatt vom Krümmen bes Rückens fpricht ber hebr. Tert vom Bankenbmachen ber ten ben, dieß ift anderwärts Bezeichnung großer Furcht, Rah. 2, 11. Dan. 5, 6., auch die Berdunkelung ber Augen bezeichnet nach bem Bf. ben geschwächten, gebemuthigten, fnechtischen Buftand, ganz wie 5 Mof. 28, 65-67. Das man nicht an bie 3ch chen ber Alteroschwäche zu benfen hat, geht aus bem dianmrog hervor. Sehr paffend konnte nun ber Ap. biefes auf ben fnechtischen Zuftand ber Gesegobiener beziehen (Gal. 4, 24.).

3) 3. 11—24. Auch bei diefer Verhärtung verfolgt in doch Gott einen Liebeszweck, zunächft gegen die heiden, weiter gegen Israel felbft.

B. 11. Die Ueberf. ber Bulg.: numquid sic offenderunt ut caderent, an welche sich Viele auschlossen, ift schon von Er. gerügt worden, benn einerseits müßte üze und nicht Iva stehen, und außerdem sagt Er.: totus sermo sequens non loquitur de magnitudine lapsus, sed de eventu. Aber auch ben eventus bezeichnet Iva hier nicht

<sup>\*)</sup> Fr. citirt: συλλαβέτω αστήν, eine Lesart, bie, foviel wir feben, keinen Sinn giebt, und welche sich nach Parfons in der Ausg. ber LXX. von holmes nur in zwei codd. findet.

fondern, wie Beza bemerkt, ben Endzweck. Der Ap. will nachweisen, daß felbft mit biefem ernften Gericht noch Liebes= absichten Gottes, zunächft gegen bie Beiden, weiter gegen Jorael felbft, verbunden waren, ähnlich wie R. 9, 22. gezeigt . batte, daß felbst an den Gefäßen des Borns fich auch bie Liebe geoffenbart hatte; Aug.: non deliquerunt ut tantummodo caderent, quasi ad suam poenam solum. Die Neueren erkennen fammtlich ben Gebanken an: «Ibrael ift nicht ge= ftrauchelt, bloß um zu fallen», Mehrere, wie Roppe, Be= nede, Men., be 28., nach bem Borgange ber griechifchen Interpreten, nehmen aber noch bie Rebenbeziehung an, bas Straucheln Israels habe nicht ben Endzweck eines abfolnten, b. h. irreparabeln Falles gehabt. Drig.: observandum est, quod alind ponit P. offendere et delinquere (nraisiv). et aliad cadere, et offensioni quidem et delicto remedium ponit, cecidisse autem eos, quasi desperatio in hoc sit aliqua, non recipit. «Diefe Emphafe von néowoe, fagt Mey., bringt bas flimaftische Berhältniß zu enralsar (ftolvern - zum Liegen kommen) mit fich.» Diefe Er= Harung läßt fich zweifelhaft machen, benn maiser, wenn es als Metapher für das Sündigen oder auch für das Ungludlich= werben gebraucht wird, schließt boch immer bas consequens bes Kallens mit in fich (Jaf. 2, 10. 3, 2. 2 Betr. 1, 10., bei Herodot heißt πταΐσμα «Riederlage» 7, 149., πταleir, προςπταίειν « eine Riederlage empfangen », fo 9, 101.: άδδωδίη, μη περί Μαρδονίω πταίση ή Έλλάς, ne in Mardonio offendat Graecia, b. i. baß fie ihm unterliegen möchte), und B. 22. werden wirklich bie ungläubigen Juben geoores genannt. Aber trop deffen tonnen wir uns nicht überzeugen, baß ber Av. abstichtslos die beiden verschiedenen Berba nraiein und rinrew gebraucht habe, zumal, ba wirklich bas eig ro παραζηλώσαι adroúg und B. 14. ben Gedanken hervorhebt, baß bie owr. ber heiden wieder Mittel zur Erwedung Israels werden follte. Man bente es fich baber fo. Bon ben einzel= nen fagt P. B. 22., daß fie neoórtes find, ohne unter nintein bort etwas Anderes ju verstehen, als hier unter mraieir, hier aber, wo er bas Bolf im Ganzen vor Augen hat, nimmt er, vermöge ber weiterhin von ihm ausgesprochenen Ueberzengung

ber zufünftigen Befehrung bes Bolts im Ganzen, ninten gegenüber bem mraieir in emphatischer Bed. und negirt es von ber Gefammtheit bes Bolfs \*). Ja noch mehr, nicht mr ift bas minter nicht ber Endzwed gewesen, sondern bas πταίει ift mit liebreichen Absichten Gottes verbunden gewein. An ben Heiden hat diese liebreiche Absicht fich insofern fund gegeben, als Israel, bas theofratische Bolt, bie nachften An: fprüche auf bas Gottesreich, mithin auch auf die Brediat beffelben hatte, ben Seiden wurde aber bie Predigt reichlicher m Theil, als Israel fie von fich wies. Will man bie Botte bes Ap. preffen, fo ließe fich daraus bie Folgerung ableiten, für die Seiden fei, im Kall, das Jorael gläubig würde, bie owr. gar nicht bestimmt gewesen, auch bas Gleichniß B. 17. führt barauf, wenn es heißt, bas nur an bie Stelle ber ante gebrochenen Zweige bie Seiben eingepflanzt worben; allein be mit würden ungablige andere Stellen ftreiten, val. 3. 8. 4. 16. 17. und Gal. 3, 14., aus welchem Ausspruche man, falls man bie Worte premirt, gerade im Gegentheil ableiten tonnte, Chriftus habe die Menschheit zu feinem andern 3wede von Fluch des Gesetzes befreit, als darum, damit auch bie Seden am meffianischen Heil Theil haben könnten. Ueber B. 17. f. zu jener St., hier bient B. 12. bazu, bie Seiden zu belebren, daß ihr heil feinesweges burch ben Schaden Israels be bingt fei, ferner erflärt B. 20., daß nicht die Einpflanzung der heiden, fondern der Unglaube ber eigentliche Grund ift, warum bie ungläubigen Juden ausgeschloffen worden. Mithin ift ber in unferm B. ausgedrückte Gedanke nicht abfolut, fon bern nur graduell zu faffen, vgl. die Rebe bes P. Apg. 13, 46 .: ύμιν ην άναγχαιον, πρωτον λαληθηναι τόν λόγον του θεοῦ ἐπειδή δὲ ἀπωθεῖσθε αὐτόν κ. τ. λ. Noch arößer wäre ber Widerspruch mit der Vernunft und mit ber sonftigen paulin. Lehre; wollte man Q. 28. die Worte preffen, dann ließe fich baraus folgern, daß Gott ben Juben nicht um ihres eigenen Unglaubens willen, fondern ausschließlich zum Beften

\*) Παράπτωμα bezieht sich bemnach auch nicht auf bas πίπτω zurück (Ruck.), sondern, wie schon Grell, Grot. bemerken, auf bas πταίειν.

ber Heiden feind fei. — Falsch Luth. nach der Bulg. (auch Besch.): «auf daß sie (die Juden) benen (Heiden) nacheifern sollten»; vielmehr findet eine Beziehung auf das K. 10, 19. angeführte Citat statt (f. Er.), und das Subjekt zu magaZykwoae ist Gott, der bei dem Volke seines Eigenthumes die Eifersucht weckt.

2. 12. Schon an und für fich mußte ber Gebanke, daß Boraels Berwerfung fo heilfame Folgen gehabt hatte, und bie Auszeichnung Gottes, welche hierin gewiffermaßen für Israel lag, ju dem anderen überleiten, wie herrlich die Folgen von ber Biederannahme Israels feun würden \*). Bie verschieden auch bie Deutungen gewesen find, welche to httpua und to πλήρωμα erhalten hat, und wie wenig B. 15. zur näheren Bestimmung ausreicht, da ja das dort gebrauchte  $\eta \, \dot{\alpha} \pi \sigma \beta \sigma \lambda \eta$ und & πρόςληψις nicht genau dem ήττημα und πλήρωμα au entsprechen brauchen, fo tann die Eregese bennoch auf ein bestimmtes Resultat gelangen, und findet auch unter ben Auslegern newester Zeit ziemliche Uebereinstimmung ftatt. Glaubt man freilich bei Bestimmung bes hrrnuce von ber Beb. bes πλήρωμα ausgehen zu muffen, fo wird die Angabe bes Sinnes unficher, da alno. fo vielerlei Bedeutungen zuläßt; indeß, wenn= gleich möglicherweise P. ben Begriff, den er in ro alio. legte, zuerst vor Augen gehabt und mit Rücksicht barauf das Wort ntryuc gewählt haben tann, fo ift boch die entgegengesette Boraussehung die natürlichste, und wir haben mithin von rd hrrnua auszugehen. Das Wort - zunächft nicht von hoσων. fondern von hrraouae abzuleiten - bezeichnet ben Buftand bes hrtnonval, die einzelne Riederlage, den Berluft. Diefe Beb. findet fich allem Anschein nach in der einzigen St., wo es in

<sup>\*)</sup> Thomas X q.: ponit talem rationem: bonum est potentius ad utilitatem inferendam quam malum, sed malum Judaeorum gentibus magnam utilitatem contulit, ergo multo maiorem confert mundo eorum bonum. Anders urtheilt über ben Uebergang Calo.: quoniam post repudiatos Judaeos gentes in eorum locum subingressas esse docuerat, ne odiosam redderet Judaeorum salutem gentibus acsi earum salus illorum exitio constaret: falsam illam opinionem antevertit ac contrariam sententiam statuit; von Ginigen, welche biefen Zwect ber Worte aunahmen, wurde auch das  $\dot{\nu}\mu\bar{\nu} - \check{\epsilon}\partial\nu\epsilon\sigma\nu$  auf biefelben gurúdbegogen.

ben LXX. vorfommt; Jef. 31, 8. haben biefe bie Bone אבחורביר בַבַמס יהיה wiedergegeben : oi de veavioxot Eoovrat de ήττημα, und B. 9. heißt es bann: πέτρα γαο περιληφθήσονται ώς χάρακι και ήττη θήσονται. So ift es ban wahrscheinlich, daß fie on vom Stlavenzuftande erflärten. In ber neutestamentl. St., in welcher hrtnuc außer ber unfrigen vor fommt, 1 Ror. 6, 7., fönnte, was bisher von ben Auslegern nicht bemerkt worden, jene Beb. «Riederlage» ebenfalls gerechtfertigt werden; ber Ap. fagt: non uer our ohus nringe our est, öτι κρίματα έχετε μεθ' έαυτών, «bag ihr unter einander rechtet, ift ichon überhaupt für euch ein Buftand ber Nieben lage», oder man erfläre etwas allgemeiner: «es ift ein berm tergekommener Buftand.» Außer biefen zwei biblischen Stellen giebt Safe in ber Parifer Ausg. von Stephanus noch eine St. aus Gregor von Nyffa und einige aus Byzantinern, in benen es überall nur die Bed. clades hat. Bon biefer mitte man alfo auszugehen fuchen, boch barf babei bemerkt werben, baß ter Grieche auch beim Gebrauch von hoodouce, mithin nicht minder von Hrrnua, bas urfprüngliche goow burge fühlt hat, wie bie Formeln zeigen: to frtor anopégeur eben Rürzern ziehn» (hom. Clem. IV. 2.), hrrov ruyzáveir «nade stehn» (ib. XII. 7.), της τύχης ήττω γίνεσθαι Bolyb. 9, 8, 13. 11m fo eher barf man ben Begriff « Mieberlage» erweitern zu dem «niedriger, heruntergekommener Buftand.» Nun haben wir zu fragen, ob der Zusammenhang und das gegenüberstehende aliowua verstattet, bei biefer Beb. zu bleis ben. Durch ben Busammenhang wird fie begünftigt, benn auf Diese Beife wird der Begriff von nrrnua bem von napantwur parallel, ohne doch tautologisch zu werden, παράπτωμα be zeichnet die culpa, httnua die poena (Cal.). Bu dem Begriff bes herabgekommenen Buftandes giebt nun mangowua ju nächst einen paffenden Gegenfatz; wenn wir es in der Bed. «die Fulle» nehmen, welche es R. 15, 29. Joh. 1, 16. Eph. 3, 19. 4, 13. Rol. 1, 19. 2, 9. hat (Thom. 21 g. \*), Crell,

<sup>\*)</sup> Er critárt: abundantia spiritualis, ober auch: multitudo eorum in Deum conversa, fo auch  $\eta$ rr $\eta\mu\alpha$ , diminutio: decreverunt ab illa celsitudine gloriae, quam habebant, quod pertinet ad poenam, cher auch: aliqui minimi et abiecti ex Judaeis gentes spiritualiter

Rölln., Fr.), fo kommt ber Begriff wesentlich auf ben von 5 πλούτος zurud, die Gnadenfülle der σωτηρία. Einen pafe fenden Gegensatz gewinnen wir aber auch zweitens burch Ans nahme ber Bed. «der Gipfel, ber höchfte Grad», in diefer Bed. bei herodot 3, 22.: δγδώχοντα έτεα ζόης πλήρωμα menootatov προκέεσθαι, auch bei Klem. Aler. quis dives salvus c. 9., wo er Rom. 10, 4. citirt, rélog mit alhowuca. vertauscht und dieses durch of azoa erklart. So ftunde fich also ber heruntergefommene Zuftand und ber vollfommene Zus ftand gegenüber \*). Ein Theil ber verschiedenen Auffassungen ber beiden Borte unterscheidet fich von diefer von uns anges nommenen Beb. nur baburch, daß die Rotion ber Schmächung, Riederlage, und ber Fülle, Bollfommenheit näher bestimmt wird \*\*). Dagegen hat bei weitem ber größte Theil ber Ausleger - viele burch bas πλήρωμα των έθνων B. 25. geleis tet — πλήρωμα in ber Beb. Vollzahl ober die große Bahl genommen, welche Bed. allerdings burch ben Sprachgebrauch serechtfertigt ift \*\*\*), und hrennuc dagegen als bie Minderzahl.

ditaverunt, mit Bergleich von 1 Ror. 1, 27.: infirma mundi elegit Deus ut confundat fortia.

\*) Denselben Gegensat hatte 9. burch μειονέχτημα und πλεονέπτημα ausbrücken können.

\*\*) Euth.: "Schaben", ebenso DRey. (ber Schabe, baß sie nicht gur messischen σωτηρία gelangten), Mel.: ruina und incolumitas, Weller: desectus s. accubitus Judaeorum, qui in spirituali pugna victi, Cal.: diminutio honoris sui, qui fuerant populus dei gloriosus, ebenso Kolln., Ruct., heum.: "Schaden und Ausschebung des Schadens."

- \*\*\*) Fr. streitet gegen die Beb. universitas und gestattet nur die von caterva, vgl. 1 Mos. 48, 19. Die von, wosur die LXX.  $\pi \lambda \eta \partial \sigma_S$  & sow übersegen. Aber wer mag behaupten, daß der Ausbruck , die Fulle, Masse der heiden ", der freilich an sich noch nicht die Gefammtheit ausbrückt, niemals für die Gesammtheit stehen könne? Daß der Jusa von när zu ra nahe. nicht dazu dient, den Begriff von nahe. zu verändern, sondern nur das darin gedachte Moment der Gesammtheit hervorzuheben, kann man z. B. auch aus Eph. 3, 19. Kol. 2, 9. zeigen, wo nahe, gewiß nicht durch Behlen des när einen anderen Sinn erhalten wurde, wie denn auch andererseits Eph. 4, 13. der Hingutritt von när den Sinn nicht andern wurde. Daß die Kirchenvater in Stellen, wie Joh. 1, 16., den Begriff der Fulle = Universalität fasten, b. i. die geringe Bahl der Gläubigen, fo Chryf., Theod., Bel., Er., Beza, Buc., Pellic., Grot., Beng., und unter den Reueren Benede, Reiche, de 20., Dlob. Bei bieser Auffassung wird autow, wie man es auch bei ber effen Ertlärung (f. ju B. 11.) faffen muß, auf bas gange Bolt be zogen, daffelbe wird in zwei Theile getheilt, und während παράπτωμα auf das fträfliche Berhalten des einen gebt, wich burch ro-hrrnua die gläubige Minderzahl bezeichnet: «denn wenn ihr Unglaube, d. h. der eines Theiles berfelben, der Reichthum der Welt ift, und ihre Geringzahl, nämlich ber Gläu bigen, der Reichthum der Heiden» u. f. w. Gegen diefe fas fung spricht zunächst bieses, daß man nach Q. 15. einen Schluß a minori ad majus als Grundgebanken bes 20p. aufeben muß: «wenn eine Gunde biefes Bolfcs fo herrliche Folgen hatte, wie viel mehr die Betehrung!» Bur Rechtfertigung tam freilich gefagt werben, daß das to htryua auto auch ben Begriff eines παράπτωμα bes Bolfes im Ganzen involvin, indeffen behält doch diese Faffung etwas Künftliches. Dam fommt bann noch, daß der Gebrauch von to ntrnua für «Minderzahl» sich nicht belegen läßt, wenngleich man gestehen muß, daß dieß allenfalls in dem weitschichtigeren Begriffe ber Niederlage, des geschwächten Buftandes liegen könnte\*).

\*) Ueber die verschiedenen Bedeutungen von  $\pi\lambda\eta_{0}\omega\mu\alpha$  hat Suictr im Thes. und neuerlich Fr. in einer ausführlichen Note gehandelt, dern Hauptzweck der Nachweis ift, daß das Wort nicht, wie seit Cler., Storr, Nofselt, Bahr, harleß allgemein angenommen wird, vorherrschend die aktive Bed. habe. Von jenen Eregeten sind nämlich die Formeln rd  $\pi\lambda\eta_{0}\omega\mu\alpha$  ths  $\gamma\eta_{5}$ , tod  $\chi_{0}\phi_{100}$ , tod  $\ell$  derall aktivisch erklärt worden "das was die Erde, die Zeit u. s. ausfüllt." Es sci sags für fr., schon an und für sich unwahrscheinlich, das diese sonst uberall passivelich vorkommende Endung  $\mu\alpha$  im N. T. beim Worte  $\pi\lambda\eta_{0}\omega\mu\alpha$  nur aktivisch vorkommen solle, und fährt fort: quamquam illorum virorum

geht aus den von Suicer S. 754 f. angeführten Stellen derfelden her vor, der Ev. felbst spielt auf das vorangegangene πλήρης an. Wenn die Kirchenväter solche Lusdrücke gebrauchten, wie παν το πλήρ. της συναγωγης, eis έχχλησια 51χον πλήρ. διαδέχεσθαι (s. die Belege dei Ham: mond zu u. St.), so haden sie gewiß nicht dloß an die große Zahl, son dern an die Gesammtheit gedacht, wie Cler. sagt: der Lusdruck πλήρ. της έχχλησίας will andeuten, έχχλησίαν πλήρη coetum integrum esse.

## Rep. XI. 23. 12.

Einen eigenthümlichen Weg hat Dloh. mit Berufung auf Drig. eingeschlagen, nach welchem die 3ahl der Genomen des

opinio hoc uno evertitur, quod tò  $\pi \lambda \eta \rho \omega \mu \alpha$ , ubi active dicitur, το πλήρη ποιείν complendi actionem, non id, quod complet, signi-Acat, wofür verwiefen wird auf Rom. 13, 10. Eurip. Troad. v. 823. Philo de Abrah. S. 387. Bas hieburch bewicfen werden foll, fieht man nicht ein, ba ja ber Gebrauch bes Bortes an einigen Stellen fur ben actus complendi bin Sibrauch an andern für id, quod complet. nicht ausschließt, Bantioua z. B. fteht sowohl von dem actus baptizandi. als von dem institutum baptizandi, und andererseits fleht y aligwois tin Ginne von πλήρωμα "tas, was ausfullt", Theodor. Opp. V. 🕙. 1069.: ἐὰν ἀχούσης, ὅτι ὁ Ἰησοῦς πλήρης πνεύματος ὡγίου, μή #λλείψεως πλήρωσιν νομίσης, μήτε μείζον το πνευμα ήγη. Br. will nun zunachft in bem flaffifchen Gebrauch, wo to πλήρωμα und rà πληρώματα die Schiffsmannschaft oder auch die Fracht, befgl. die Einmohnerschaft einer Stadt, bedeutet, überall erklart miffen : id quo res impletur s. impleta est, und ebenso in ben Formein πληρωμα της γης. της θαλάσσης, πληρώματα σπυρίδων (Marc. 8, 20.). Ein reines Paffivum ware biefe Beb. boch nicht, bieß ware ja = ro neningeugevor. es ließe fich nur fagen, bag bie paffive Unschauung zu Grunde lage, ebenso wie etwa bei pauna "bas, worcin getaucht wird", ro πλύμα "bas, worin abgespult wird." Db nun beim Gebrauch folcher Formeln, wie to aligouna the yns, bei bem Griechen bie Borftellung obmaltete : "bas, womit bie Erbe angefullt wirb", ober "bas, womit man fie anfullt", baruber ließe fich ebenso fehr ftreiten, als wenn wir bie beutsche infinitivische Substantivform ,, bie Ausfullung einer Deffnung" gebrauchen, vgl. noch: δυσθανάτων χρατήρων πληρώματα Gur. Jon B. 1412., πυλίκων πλήρωμα Troad. B. 824., Jon 1411.: κενόν τό άγγος η ζέγει πληρώματι; boch ftimmen wir bem Berf. bei, baß, ba bie Form auf μα eigentlich paffivifc ift, bie paffivifch gewendete Beb. ebenfo fehr im Griech. vorzuziehen ift, als die aktivische bei ber beutschen Endung ung, ba diefe ursprünglich aktivisch ift. Fur bie meisten Substantiven auf µa gilt aber als Regel, was Buttm. ausspricht, in ber ausführlichen Gramm. I. S. 314.: "bie Bebeutung von benen auf µa ift mehr bie bem part. perf. pass. analoge Wirkung bes Verbi als ein concretum gebacht, und bas Dbjett felbst, 3. B. noarpaa "bas Gethane, bie That", zoupa "ber Schnitt, bas Gefchnittene !! .. und fo Boulnua bas Gewollte, ber Bille, Eywuna bas Erhöhte, die hohe, georgua bas Gebachte, die Gesinnung, Υππευμα ber Ritt u. f. w. Dem entspricht nun auch ro πλήθωμα "bie Erfullung, bie Fulle", und hat bemnach 1) bie Beb. bas, womit ausgefüllt wird, 2) bas, womit eine Buce ausgefüllt wird - in ber techs nischen Sprache "ber Fullmund, bas Supplement" (Matth. 9, 16.), 3) bas, was voll ift, bie große Menge, 4) bie Bollendung, hochste Spige

ewigen Gottesreiches vor Gott bestimmt ift \*), ein Gebanke ben man bei Orig. nicht anders erwarten fann, ba er einen feits für eine bestimmte Bahl geschaffener Befen ftreitet (Thos masius, Drigenes S. 152.), und andererseits bie Apointe ftafis lehrt \*\*). Diefe 3bee eignet fich nun auch Dlob. m. und erflärt bei B. 25. die Bahl des Ausdrucks mangewuna aus bem 3wede bes Ap., bie 3bee ber Ausfüllung einer Lide festzuhalten: «bie burch bie Untreue vieler Ioraeliten entflans bene Lude wird burch eine entsprechende Ungabl ans ber Bei benwelt ausgefüllt, welche in ben höhern Ruf jener Ausgefalle nen eintreten. Alles in Gottes Reich ift Regel und Drbnung, fo ift auch bie Bahl feiner Seiligen ges gählt! (1 Ror. 14, 33.).» hat ber Bufall nirgends einen Blat, fo auch nicht bei ber Bahl ber Mitglieder bes Reiches Gottes, gewiß hat auch hier bas Wort feine Anwendung: πάντα μέτρω καί αριθμώ κ. ςαθμώ διέταξας (Mith. 11, 21.). Einen biblischen Grund hat biefe Annahme in Dit. 7, 4., wo ber Engel Gottes eine bestimmte Anzahl Auserwählter

(bicfe von Fr. überschene Beb. f. oben S. 585. und Paffow ed. 4.), 5) b.r Aft des Erfällens. Es sei hier noch der eigenthämlichen Bemertung von Pel. Erwähnung gethan, bei dem το πλήο. B. 25. zuerst durch supplementum erflärt wird, nachter aber es heißt: non pro multitudine plenitudinem dieit, sed quia repleti sunt a Domino.

\*) Dicfer Mirchenvater fagt an biefer Et.: nune quidem donee omnes gentes veniunt ad salutem, congregantur divitiae dei ex crodentium multitudine: sed doneo Israel in incredulitate persisti, nondum plenitudo portionis domini dicetur esse completa. Doest enim ad integrum populus Israel. Cum vero plenitudo gentium subintraverit, et Israel in novissimo tempore per fidem venerit ad salutem, ipse erit populus, qui prior quidem fuerat; sed novissimus veniens ipsam quodammodo haereditatis et portionis Domini plenitudinem complebit et ideo plenitudo appellatur, quia quod deerat in portione Dei, in novissimis ipse complebit.

\*\*) Auch Aug. (ep. 186. ad Paul. c. 22. 25.) und nach im Anfelm (f. Baur, bie Lehre von ber Verschnung S. 162.) tehren du definitus numerus sanctorum. Demgemäß läßt Dante im Paradisi Gef. XXV. B. 124. ben Johannes fagen:

> Mein Leib ist jest noch Erb' auf Erben bort, Und bleibt's mit andern bis bie fel'gen Schaaren Die Zahl erreicht, vom ew'gen Wort geset.

von jedem Stamme verstiegelt. Auf die 3bee einer bestimmten Babl ber Mitglieber bes Gotteereichs wird man ja auch burch bie Boraussehung geleitet, daß bie gegenwärtige Weltordnung mit ihrem Gesetz ber Fortpflanzung ihre zeitlichen Grenzen bat, und ben Bedanken, daß die Belt fo lange Bestand habe, bis bie Chriftengemeinde barin ausgereift ift, fprechen mehrere Alte ans, wie z. B. Juftin. Mart., ber in apol. II. c. 7. als Brund, warum die Belt noch nicht aufgelöft fei, angiebt: dia το σπέρμα των Χριζιανών, vgl. baju bie Anm. in ber ed. Bened. Gegen die Idee an sich ift bemnach nicht zu protes Riren, nur daß freilich diefe Bablbestimmung nicht auf abstrafte Beife, b. h. getrennt von allen übrigen Momenten ber gotts lichen Weltordnung, als ifolirter 3wed aufzufaffen ift, man muß babei bie Simultaneität ber gottlichen Anschauung festhals ten. Allein von einer Vollzahl, einem πλήρωμα των σωζοnévor, ift überall in diefem Abschnitte nicht die Rebe, weber B. 11. noch B. 25., sondern von einem πλήρωμα των lov-Salwr und einem πλήρωμα των έθνων, und in der Erflas rung biefer Ausbrücke tann nun meber bie Auslegung von Orig., noch bie von Dloh. befriedigen. Drig. versteht πλήο, τ. έθνων. Dieb. πλήο. τ. Ιουδαίων (αὐτων) von ber Bollaabl ber gur Seligfeit bestimmten Seiden ober Juben, aber fann ber Ausbrud ohne einen Bufas, wie zw owlouerwor (1 Ror. 1, 18.), dies bedeuten? hat ferner in ber einen von beiden Stellen alio. bie technische Bed. ber Bollzahl ber zur Seligkeit Bestimmten, follte man fie nicht an beiden erwarten? Aber während Drig. - auch Luth. Randgl. und hammond - B. 12. nlige. in ber Bed. «Supplement» nimmt, giebt ihm Dlsh. — auch Pel., Wolf, Mich. biefe Bed. B. 25. Bu B. 25. bemerft nämlich ber Rirchens vater, bag unter ber plenitudo gentium bie Berufenen aus ber heidenwelt zu verstehen seien, aus diesen und aus bem geiftigen Jørael wird bas Gottesreich fonstituirt werben, bie Biderspenstigen und Ausgeschloffenen beider Nationen werben bann bem ignis purgatorius übergeben, bis auch fie für bas Reich Gottes ausgereist find: in hac ipsa purgatione, quae per pocnam ignis adhibetur, quantis temporibus quantisve saeculis de peccatoribus exigatur cruciatus, solus

scire potest ille, cui pater omne judicium tradidit\*). Die Dloh.'iche Ansicht von B. 25. führt überdieß zu jener übertrieben buchftäblichen Faffung von B. 11., die wir ju je nem B. gerügt haben, als ob eigentlich nur Israel zum heile bestimmt ware, bie Seiden aber bloß unter ber Borausfehung bes Unglaubens eines Theils ber Juben, nämlich nur als Lückenbüßer einen Antheil erhielten - eine Anficht, bie aus einer Berwechfelung hervorgegangen, von welcher ju 8. 17. bie Rebe feyn wird. Endlich ift auch bie Dloh.'iche Erflärung von hrrnuc eine unzuläffige, es foll «ber Ausfall aus ber Babl ber Juden» fenn, ba indes biefer nicht ber Reichthum ber heiden genannt werden tann, fo foll diefer Begriff volitib von ben wenigen Gläubigen unter ben Juden genommen werben, welche das Ev. unter bie Seiden brachten, wogen Drig. unter Hornuc «den Berluft» verstanden zu haben scheint: quod enim illis, qui offenderunt, diminutum est et ablatum, ad divitias gentium collatum est, qui per fidem pars Domini et haereditas ejus effecti sunt. 36 habe mich fo ausführlich auf biefe Erklärung einlaffen zu mußfen geglaubt, weil fie an fich intereffant, und weil mein feliger Freund fie mit fehr großer Buversicht ausgesprochen hat.

Kóoµog parallel mit έθνη fann hier nicht wohl anders als von der Heidenwelt verstanden werden, vgl. zu 3, 6., der Mangel des Art. steht nicht entgegen, s. zu 4, 13. Worin der πλοῦτος bestehe, zeigt V. 11.: in der σωτηρία. Worin das Heil bestehe, welches das πλής. bringen solle, ist nicht gesagt, versteht man jedoch B. 15. die ζωή έκ νεκοών von der Todtenauferstehung und von dem Eintritte des regnum gloriae, so tritt der Gedanke des Ap. an das Licht, auf die Betehrung der Massel Jöraels folgt der glückliche Zeitpunkt, wo die Heiden im Schauen das Reich Gottes erlangen, welches sie gegenwärtig im Glauben besitzen; wird das ήττημα von der Min-

<sup>\*)</sup> Verum tamen meminisse semper debemus, fåhrt et fort, quod praesentem locum ap. quasi mysterium haberi voluit (bie echt von der Apofataftafië), quo scilicet huiusmodi sensus fideles quique et perfecti intra semet ipsos velut mysterium Dei silentio tegant, nec passim imperfectis et minus capacibus proferant. Mysterium enim regis, ait scriptura (Tob. 12, 7.), celare bonum est.

derzahl ber gläubigen Jöraeliten erklärt, fo liegt ber Gedanke nahe, daß der vom  $\pi\lambda\eta o$ . derselben ausgehende Segen in einer unendlich reicheren Kraft zur Bekehrung der Heiben be= ftehe, als die war, welche in der apostol. Zeit von der kleinen Jahl der gläubigen Juden ausging, fo Bucer, Grot., Beng., Chr. Schmid\*); damit steht jedoch in Widerspruch, daß nach B. 25. die Bekehrung Israels erst eintreten foll, nach dem die Masse ber Heiden eingegangen ist, mithin auch dieses Faktum nicht die Folge von jenem seyn kann\*\*).

B. 13. 14. Die Lesart schwankt zwischen dé, welches codd. A B, ber Syr., Kopt. und einige minusc. lesen, und yáo; beides giebt einen gleich guten Sinn, daher in den codd. des N. T. (f. die Anm. zu 4, 15., auch 7, 14. 15, 8. und Phil. 1, 23.) und auch der Klassifter Verwechselungen beider Partikeln vorkommen, f. Schäfer zu Dionyf. de compositione S. 194., auch zuweilen von philologischen Kritikern unbedachtsamerweise das Eine für das Andere substituirt oder verlangt wurde, f. Krüger zu Dionyf. historiogr. S. 49. B. 16. würde der Ilebergang durch yáo ebenso gut vermittelt werden, als durch dé, so ist nun auch hier der Sinn gleich gut, wenn der Ap. sagt: «wenn ich das Heil der Hei-

:

<sup>\*)</sup> Beng. bemerkt zu dem  $\pi \acute{og} \mu \ddot{a} \lambda lov$ : nam ubi multa sunt semina, eorum major est proventus.

<sup>\*\*)</sup> But. ift fich biefer Schwierigfeit bewußt geworben und fucht fir burch folgende Bemerfung zu entfernen : ap. praedicit plenitudinem gentium ingressuram, et sic omnem Israelem salvum fore, at non dicit, Israelem tum demum salvum fore, quando gentium plenitudo plene ingressa fuerit. Quid enim si cum lux evangelii effulserit illa plenior, quae plenitudinem adducet gentium, tum simul fiat, ut Judaei ea luce pariter illuminentur, serviantque prae aliis domino, adducendo ipsi gentes, ita ut factum est initio evangelii: aut si eas non primum adducant, instaurent tamen et perficiant? Achnlich Beng. ju B. 25. - Die ibiofyntraftifche Abneigung Euther's gegen die Juden, vermöge beren er an eine allgemeine Judenbekehrung nicht glauben wollte (f. zu B. 25.), hat ihn hier und B. 15. zu perverfer Auslegung verleitet. Die Borte feiner Ueberf. ,, wie vielmehr, wenn ibre Jahl voll wurde", erklart er in der Ranbgl. (Balch Th. XXI. S. 834.): "fo geschieht boch folches um berer willen, welche die Bahl voll machen follen ", und fagt weiter : " bas ift, die noch nicht verworfen find, fon= bern noch follen herzukommen. Denn bazu foll ihnen der Beiden Beteb: rung nut feyn, baß baburch fie auch zum Glauben gercizt werben."

ben fo abhängig von Israels Seil mache, fo muß ich fur euch Beiden hinzufügen (de), das meine Bestrebungen als Beiden apostel eigentlich auch nur ben Endzweck haben » u. f. m., ober wenn er fo überleitet: «baß ich bas heil ber heiden wom Seil ber Juben fo abhängig mache, barf euch von mir, ben Beidenapostel, nicht Bunder nehmen, denn (vao)» u. f. w. Gewiß unrichtig ift bie Annahme von Sabolet, Morns, baß diefe Borte bes Ap. fich auf bas Borhergebende benichen, vielmehr dienen fie, wie ichon Thom. Ag. richtig eingeschen, zur Unterftützung bes in D. 12. ausgesprochenen Gebantens, Eq' boor fann zwar mit ber Bulg. und Luth. temporal ge nommen werden im Sinne von quam diu, und wurde ban am besten mit Drig., Pel. erflärt «fortwährend bis an nein Ende», boch ift im Busammenhange paffender bie Beb. guttenus. Codd. A B C lefen µerovr, codd. D E F G u.a. laffen usv aus. Merovv ift demnach ftart beglaubigt, giett jeboch hier feinen Sinn, bas our durfte von benen hinzugefest fenn, welche das buir Léyw roig Egreol auf das Bother gehende bezogen und mit eo boov einen neuen Sas anfinan (Fr.). Bit bem fo, bann dürfen bie erwähnten codd. als 3en gen für uer angesehen werden, welches bann von Anderen weggelaffen wurde, weil es entbehrlich erschien. Der nicht ausgedrückte Gegensatz ju uév ift biefer: ich bin zwar heben apostel, aber ich habe auch bei biefem Amte boch fo fehr mein Bolf im Auge u. f. w. Eyc fehlt in cod. A und einigen anderen Beugniffen, ift jedoch bier gang paffend, ba man fic einen Grad von Emphasis damit verbunden benten fann; auch wenn ber Ap. fich noch ftärfer ausgedrückt und geschrieben hätte έγω καί αυτός, würde es angemessen gewesen feyn. Ueber feinen Beruf zum Heidenapostel f. zu R. 1, 7. 13. Dosaju ift bas Verherrlichen durch die That, und da die Seaxovia eben in dem Berufe des Heidenapostels besteht, fo umaiebt der Ap. biescs Amt mit Herrlichkeit durch die Befehrung vieler Beden. Παραζηλούν mit Rücksicht auf B. 11. gebraucht, σάρξ wie 9, 2., durch das einws fommt bem dozalw das Moment be Strebens ju, ougen der effectus feiner Predigt, rivés vidleicht mit ber Absicht geseht, um anzudeuten, baß ichon eine Befehrung Weniger ihm ein großer 3wed dünft.

B. 15. Der Grund, warum er bie Juden auch in feis nen auf die Heiden gerichteten Bestrebungen fo vor Augen bat. liegt eben in dem Bewußtscyn, daß fo viel vom Seile ber Juden abhängt. 'Anopoly von der It., Bulg. amissio überfest. beogl. Luth., Beng. jactura (Apg. 27, 22.); fo geht jedoch ber Gegensatz zu noosdywis verloren. Bielmehr ift bie anoβολή die «Berstoßung», vgl. αποβάλλεσθαί τινα LXX. Sprüchw. 28, 24.; herväus erflärt auch das amissio ber Bulg. in biefem Sinne: quod deus propter infidelitatem amisit cos. Zwy ex verouv tann bas Leben bebeuten, mas aus ben Tobten hervorbricht und fie lebendig macht, fo bag ex ben Uebergang, bie usraboln, ans dem einen Zustand in den andern anzeigt, wie 6, 13. 2 Ror. 4, 6., ober auch nach Ana= logie der Formeln έγείρεσθαι, άνας ηναι έχ νεχρών, πρωτόroxog ex verquir, bas Leben, bas von den Tobten ausgeht, fo baß ex bloß den Ausgangspunkt des Lebens ausbrückt. Db= wohl fich nun teine entsprechenden Beispiele finden, wo biefer Ausdruck für die avazaois ex verquiv gebraucht wäre, so ist boch auch nichts bagegen, vielmehr fommt ber Ausbruck Lavreg ex vexpcov R. 6, 13. nahe. Da nun überdieß diefer Ginn in vorliegendem Zusammenhange paffend erscheint, so treten wir biefer Erklärung bei, welche fich ichon bei Drig., Chruf., Theod., Thom. Ag., Serv., Er., Bucer, und in neuerer Beit bei Reiche, Mey., De 20., Rud. 2. A., Fr. findet, f. oben ju B. 12., von Theod. wird auch auf Matth. 24, 14. verwiesen. Die xarallayn ift bie Busicherung ber ewigen Seligkeit, die Lung ex verouv bringt ben Genuß berfelben und ift von B. in größerer Nabe erwartet worden. Neben biefer am nachsten liegenden Faffung ift noch biejenige zu beurtheilen, nach welcher ber Ausbruck fpruchwörtlich fenn foll, und die= jenige, welche unter Leben und Tob geiftige sittliche Buftande Echon die gricchischen Erflärer Theoph., Phot. verfteht. erweitern ben Begriff zu bem eines großen Gludes («eine Slóxlnoog zapá, wie bei der Auferstehung», fagt Phot.), fo Beza, Grot., Roppe, Rofenm., Rölln., auch Mel. fagt: quasi vita e mortuis; man könnte alebann die von Wetft., Bornem. ju Luc. 15, 24., Fr. citirten Stellen ber Rlafffer pergleichen, wo ab inferis extrahi, ab orco in lucem 38 Tholud, Komment. j. Rom. Br.

reduci Bild für bie Rettung aus großem Elend ift, ober aud bie von mir früher citirten Stellen ber Berfer und Araber, wobr Ausbrud كانت يوم القيامة قد حضر Ausbrud erstehung ichon ba wäre» für eine große Umwälzung gebraucht wird \*). Gegen dieß Berftanbniß ift querft gu bemerten, bas ber fichere Beleg für ben fprüchwörtlichen Gebrauch ber vorliegenden Phrafe bei ben neutestamentlichen Schriftstellern mb wohl auch bei ben altteftamentlichen (vgl. jeboch 1 Sam. 2, 6.) fehlt, sodann daß ein bloges Spruchwort an biefer St. ben Sinn matt macht, endlich daß zu biefer Ausfunft boch nur bann gegriffen werben tonnte, wenn ber eigentliche Sim bie unzuläffig wäre. Mehr empfiehlt fich eine ethische Faffung, wie fie Bel., Det., Abal., Calv., Cal., Beng. anchmen, auch Dloh., welcher jedoch hinzusett, ber Begriff spide in die leibliche Auferstehung hinein. Allein Calv. felbst fuht, bas fich bann Lun ex verouv von ber xarallagn, als ban Folge boch die geiftige Auferstehung stattfindet, nicht recht me terscheidet: nam etsi una res est, verbis tamen plus et minus inest ponderis; wird ferner biefe Belebung auf die Seiden bezogen, wie ware bamit 2. 25. vereinbar, wonach bie Bekehrung Israels ftattfindet, nachdem bas πλήρωμα tur 29vcov schon in's Reich Gottes eingegangen ift und einer Er weckung zum geistigen Leben nicht mehr bedarf \*\*).

\*) Im Mesnewi des Dichelalebbin Ih. I. G. 124. cod. ms. Berol beißt es von einem Gaitenspieler: وز دوای او قیامت را د خاست , wurd feine Ione ftand eine Auferstehung auf", ebenbas. II. G. 148. (بد ید را بد ید الد قدوتی آن قیامت را بد ید (es ist von bem Unglud eines Gchiffbruches die Rebe) fah." Auch im Inrgum Hieros. von 1 Mos. 19, 26. findet sich ber Ausbruck , bis gur Auferstehung aus ben Iobten " für , bis gu bem Iage, wo mit ber gebiten Umwälzung Alles anders werden tann", von ber in die Galzsaule vernaubelten Frau des Lot heißt es nämlich baselbst: דְרֵחֶרָ מֵתָרָ ", Gie wird fo bleiben, bis gur Seit, wo in ber Auferste hung die Iobten leben werben."

\*\*) Bie hier Euth.'s Ueberschung zu verstehen fei, wird man nicht fo leicht sinsehen: "was wäre bas anders, benn das Leben von du Tobten holen?" Er hat bie πρόςληψις von ber Unnahme ber feiten verstanden, und ζωή έχ νεχρών, welches er eben hierauf bezog, nich

2. 16. Nachweis bes objektiven Grundes, warum in göttlichen Rathschluffe bas jubische Bolt eine folche Beung hat; bas Bolt im Ganzen hat durch ben Busammen= g mit ben Bätern und dem Segen derfelben einen gewifs Adel. — H aragyi tou quaquatos wird in den LXX. Rof. 15, 21. 22. ber Erftling genannt, ber von bem ges ten Teige hinmeg Gott geweiht wurde, mit ber Birfung. bann auch bas Uebrige ben Charafter bes Geweihtfepns ers ; wider den Sprachgebrauch von qugaua ift die Meinung Grot. und Rofenm., daß anaorn die Fruchterftlinge und aua ber haufe bes zum Baden bestimmten Getraides es fann, ichon ber Etymologie nach (von guow, mifchen. öhnlich mit Feuchtigkeit, yaïar öder Sesiod. Op. v. 51.), eine angefeuchtete, gefnetete Daffe bedeuten, fo bei ben X. und bei P. (1 Ror. 5, 6. Gal. 5, 9.). Auch nach e, Roppe, Dloh. find unter aragen bie Fruchterstlinge verstehen, unter gugaua aber bie Maffe, welche die Brie= aus ben ihnen zugefallenen Erstlingen bes Rorns bereiten Ωνί. 18, 4.); ober ή απαρχή του φυράματος fommt en angeführten Stellen bestimmt in ber Bed. der Erft= e bes Gebäckes vor, und außerdem würde dann der Ber= h nicht vaffen, indem boch ber Absicht bes Ap. nach ro aua als eine an fich ungeweihete Sache zu benten ift, be erst burch bie anaoxy die Beihung erhält. Bas nun Av. unter biefem Bilde verstanden habe, wird am natürs en aus bem zweiten Bilbe gefolgert, benn bag beide baf= ausbrücken wollen, ift auch badurch wahrscheinlich, bag ber nachher bas erftere fallen läßt und nur bas zweite weiter Igt. Unter ber Wurzel werden nun von bei weitem ben ten, von Chryf., Theoph., Er., Calv. und von faft Neueren, die Batriarchen verstanden; zwar ift ber Ge= : an sie nicht vorbereitet, aber B. 28. tritt ber Gedanke,

24, 5. erklart. Er fagt nämlich in der Randgl. (Balch Th. XXI. 34.): "Bon den Totten das Leben holen, ift nichts: wie follte denn Heiden Leben daher kommen, daß die Juden gefallen und todt Bielmehr follen die todten Juden von der heiden Erempel zum gereizet werden." S. oben zu B. 12. S. 591. Auch Benecke est wie Luth.

bas bas Bolt um ihretwillen geliebt ift, abermals hervor, und es weift jene St. wohl auf bie unfrige zurudt. Den Begrif ber aycorng erflart Calv. burch ben ber nobilitas, Theoph .: edyéveia x. dosa, noch genauer wird bie Art biefer elyéveice burch B. 28. bestimmt, es ist bie ber exloyn zum Bus besvolfe, womit ber Antheil an ben Berheißungen verbunden, welche um Abrahams willen bas ganze Bolf empfangen, 1 Ref. 22, 16 - 18. Gegen Diefe weitverbreitete Auffaffung lafen fich jedoch nicht gering zu achtende Bedenken erheben. Dish. nimmt daran Anftog, daß bei ber gewöhnlichen Fassung bie Bortstellung ber beiden Gleichniffe fich nicht entforeche, bie Burgel fei bas Allgemeine, woraus die Zweige erwachien, bemnach hatte gigaua voranftehen muffen; Rück. findet me paffend, daß die anacyh der biza parallelisirt fei, ba boch ba Erstling ber Zeit nach später als das gugaua ift, wähnt bie Burgel ben Zweigen vorausgeht. Das Bedenken, welches Dloh. zu ber erwähnten abweichenden Auffassung bes gupaus geleitet hat, fomie auch ber Rück.'fche Einmand erlebigen fi jedoch durch bie Bemerkung, bag ber Vergleichungspunkt in ber ayioing liegt, in Bezug auf biefe ift bie anaoxy ber 3et nach bas Erfte und wird mit Recht der bila parallel gestellt. Bährend biefe Bedenken nur die Auffaffung bes erften Gleich niffes betreffen, hat neuerlich de 2B. die gewöhnliche Deutung beider Gleichniffe in Anfpruch genommen. 20as er mit berjd ben vorzüglich für unvereinbar hält, ift dieß, daß nach 28. 17. 19. bie ungläubigen nachor abgebrochen werden; wäre nun unta ber Burgel und unter ben Erstlingen bie Batriarchenfamilie m verstehen, fo befagte dies die Aufhebung der leiblichen Bas wandtichaft mit biefer, burch ben Unglauben aber hörte boch ber Jude nicht auf, ein Abrahamstind zu feyn. Diefe Erna gung legt bie Anficht nabe, ob nicht die Burzel vielmehr «bie idcale Theofratie» bedeute, wie fich be 2B. ausbrudt, bie ach ten Glaubensfinder bes Batriarchen, «3weig bezeichnet nut das äußerliche volksthumliche Verhältniß zu berselben, bie äußere Angehörigkeit» \*). Diefe Ansicht könnte mit Buhulfe

<sup>\*)</sup> Diefe in neuerer Beit viel besprochene be 2B.'fche Erklarung findt fich ichon bei Theod., aber nicht in feinem Romm. zu u. St., fondern in ben

nahme von B. 17. 18. weiter so unterstächt werden: die Bur= zel wird dort als das nährende Princip der ächten Theokraten aus den Heichen bezeichnet, mit welchen sie durch ihren Glau= ben in Jusammenhang gesommen sind; geht daraus nicht her= vor, das unter der Wurzel die in der äußern Theokratie ver= borgene Gemeinschaft der ächten Gotteskinder gemeint sei, in welche die Heichen durch ihren Glauben ausgenommen sind? Dish. zu B. 17. führt die Idee dieser unsichtbaren Rirche in Israel eigenthümlich aus\*). Legen wir nach seiner Auffassung

zu Eg. 37, 28., in welcher prophetischen St. er benselben Gebanken, wie bet bem Ap. findet, doch hat er mehr die Theofratie überhaupt unter der Eda verstanden, als die Frommen in Israel insbesondere. Gang eigenthumlich Abal.: quana ift die Masse bes judischen Belkes; daß in dieser stets fromme, den Messe erwartende Personen gewesen, zeigt sich aus der delibatio, welche zur 3eit der Erscheinung Shristi aus derselben genommen wurde. Umgekehrt läßt die heilige Masse, d. i. radix, darauf follegen, daß auch die rami heilig seien, und, wenn jest abgebrochen, den Blauben besucht naben und ihn wieder erhalten werden.

\*) "D. bentt fich bas mabre Israel, b. b. bie Gemeinschaft aller wahren Glaubigen, als einen geglieberten Organismus, ber fein eigenthumliches Ecben in fich tragt. Wer mit biefem Organismus nicht in Berbindung ficht, bem tommt bas in bemfelben wirtfame Leben auch nicht zu. Diefer Organismus hat fich nun von Abraham, als bem Ba= ter ber Glaubigen, aus (Rom. 4.) entwidelt; bis auf Chriftus, ber, feiner Menfchbeit nach, die abfolut volltommene Frucht biefes Organismus mar, verbreitete fich fein Einfluß nicht außerhalb ber Grenzen des leib. fichen Israel, indem es bem Berhaltnis nach boch immer nur wenige Deiben in fich aufnahm, bie bann aber auch zugleich nationell Juben wurden. Mit ber Erscheinung Chrifti aber trat die Stunde bes beils und zugleich bes Gerichts uber bas phyfifche Israel ein; bie Gewalt bes Lebens in biefem heiligen geschloffenen Organismus brach berbor, zoa bie permandten Raturen in bem phyfifchen Ibrael an und fließ bie bisharmonische Menge ab. Da die lettere überwog und die eigentliche Masse ber Ration bilbete, fo horte nun bas phyfifche Israel auf, bas Centrum jenes geistigen Organismus, bes wahren Israels zu feyn, die heidenwelt marb biefes Centrum, und bie von ben untreuen Gliebern bes leiblichen Israel gelaffenen Luden fullten nun bie treuen Deiben aus. Bur Bafis muffen wir alfo bie Idee legen, bas, wenn Glieder in biefem Drganis= mus ausfallen, andere in die Lucten treten muffen. Go zeigt es der Rors per ber Apostel vorbilblich; als Judas ausgefallen war, ward feine Lucke ergangt, fein Bisthum mußte ein anderer empfangen. Diefe Idet laßt bie traftige realistische Weife ertennbar werben, in ber P. biefen geiftigen

ben 16. B. aus, fo ware ber Sinn: 3ft jene achte Bottes: familie, die durch die Erzväter begründet wurde, Gott beilig, fo erhält auch die gange Maffe bes Bolfes einen Antheil m biefem Abel - bie hohe Bedeutung bes Bolfes Beraels and nach feinem Falle tann uns baber nicht Bunder nehmen "). Gegen bieje Faffung ift eingewendet worben, bas boch bie me gläubigen Juben nicht wirflich Zweige ber heiligen Bund waren, mithin auch baburch ber ayiorng nicht theithaft wers ben und ebenso wenig abgebrochen werben konnten. Das fic jedoch ein Busammenhang benken lasse, hatte nicht geleugnet werden follen. Das Berhältniß ber in die Erscheinung tretes ben Theofratie zu jener ibealen Gottesfamilie ift boch ein ahn liches, wie zwischen Leib und Seele, bie Seele schafft ben Leib (f. zu R. 8, 11.), fo ift bie ibeale Theotratie das bildente Brincip für bie äußere Theofratie, Dieje wird burch jene ges tragen; be 2B. vergleicht 1 Ror. 7, 14., wo von einer helli gung bie Rebe ift, welche bie Kinder einer gemischten Ge fcon baburch erhalten, daß ber eine Theil berfelben driffic ift. Das Band zwischen jener ibealen Gottesfamilie und ber ungläubigen Israeliten wird nun aufgelöft, b. h. fie werben abgebrochen, wenn bie ersteren, gläubig geworden, ben Stamm ber driftlichen Rirche bilden, mit welcher die ungläubigen Juben in gar keinem Berhältniffe mehr ftehen. So ließe sich

Körper auffaßt, ber eben die wahre  $\ellxx\lambda\eta\sigma\ell\alpha$  ist, welche sich burch bie ganze Menschheit hinzog, ber werdende neue Mensch in dem greßen alten Menschen des Geschlechts, der von Ansang an schon erfüllt war mit dem Odem des ewigen Worts, welches inzwischen erst, als die Zeit ersullt war (Gal. 4, 4.), personlich sich in benselben einverleibte, und ihn so zum Bewußtseyn seiner selbst führte."

<sup>\*)</sup> Rach mehreren Auslegern foll dieser Nachweis der äyrörge des Bolkes schon auf die Restitution hinweisen: alle Glieder sind geheiligt, können also hergestellt werden, und allerdings heißt es B. 28. 29. von den Ungläubigen, daß auch sie noch um der Bäter willen geliedt sind. Andererseits werden doch aber die Ungläubigen um ihres Unglaubens wit len abgebrochen, verlieren also ihren Abel, und B. 23. 24. wird, ohne Rückweisung auf unsere St., die Restitution durch einen au dern Gedanken begründet. Deßhalb glauben wir nicht, daß der Ap. scho hier jenen Gedanken gedacht. Was die Frage anlangt, od die Ungläubig gen ihren Abel verloren, so f. weiter unten im Tert.

alfo bie be 28.'iche Auffaffung rechtfertigen. Mit gleichem Rechte, wie bieje ihm eigenthumliche Faffung, laßt fich feiner Meinung nach auch die ältere Anficht fefthalten und auf beibe Bleichniffe anwenden, welche Ambr., Bel., Thom. Agu., Berv., Corn. a Lap., Rofenm., Reiche, Rud. 2. A. bet bem erften Gleichniffe geltend machen, daß nämlich bie anaoxn bie aus dem judischen nrrnuc entstandene Mutterfirche fei. benn biefe gebe gewiffermaßen ein Unterpfand für die Möglich= feit ber Reftitution ber übrigen Maffe \*). Diefelbe Ertlärung will dann de 28. auch bei dem zweiten Gleichniß geltend ma= chen. Die jedoch bie ungläubigen Juden als 3weige ber chrift= lichen Mutterfirche betrachtet werden tonnten, laßt fich nicht einsehen, ichon daß bas Gläubigwerden eines Theils ber Juden Die Ungläubigen mit able, leuchtet nicht ein, als eine Art Garantie für bie Bekehrung ber Uebrigen ließe sich awar die Bekehrung jener Erstlinge ansehen, allein in dem Sinne würde dann boch der Ap. das Bild weiter unten B. 23. 24. angewendet haben, ftatt beffen wird, wie wir bemerkten, 2.23.24. biefe Hoffnung auf einer andern Bafis begründet. Diefe Auf= faffung tonnen wir mithin weder bei beiden Gleichniffen, noch auch bei bem ersteren zugeben, und felbft bie Erfl. ber bila und resp. ber anaoxy von der idealen Theofratie erscheint bei genauerer Erwägung weniger empfehlenswerth, als die ges wöhnliche Erfl. von ben Batriarchen. Abgesehen davon, daß bie erstere ben Charafter einer gemiffen Subtilität an fich trägt, hat die lettere von vornherein in B. 28. ein ftarkes praesidium. B. 28. fagt nämlich nichts Anderes als: um ber Bäter willen hat bas ganze Bolt ben Charafter eines Bundesvolles. Freilich geht nun eben aus diefem 28. B. der Einwand hervor: fo haben mithin die Ungläubigen ihre ayiorng noch bes halten, hier aber heißt es, fie feien abgehauen, haben fie alfo

<sup>\*)</sup> Gerv.: est enim delibatio, parva ex aliqua re assumptio ad experimentum totius massae, ut ex oibo vel potu. Sed si delibatio sancta est, et massa, quia sapor sanctitatis, qui in pancis primis inventus est, invenietur et in multitudime novissimorum; ganz wie be 23. erflårt auch I hem. I qu. die dytörn; von der sanctitas potentialis und fagt: nihil enim prohibet eos reparari in sanctitate, quorum patres et quorum filii sunt sancti.

verloren; liegt nicht auch, fann man weiter fragen, in ber natur ber Sache, daß von großen Ahnen fich auch auf die entarteisten Rachkommen noch ein gewiffer Refler des Anschens überträgt, weßhalb benn auch von D. nicht gefagt werben fonnte, baß bie Ungläubigen von ber Burgel abgehauen feim? Der Einwand ift fehr icheinbar - icheinbar eben beschalb, weil fich bie Sache von zwei Seiten aufehen läßt. Vom ganz ents arteten Sprößling großer Borfahren läßt fich fagen, er fei bes Abels verluftig gegangen, aber auch, er hafte noch an ihm. Co lief fich vom ungläubigen 3orgel fagen : burch ihren Unglauben murbe offenbar, baß fie nicht achte nachfommen waren, und find fie nun bes Abels ber Burgel verluftig ge gaugen und von den achten Rachfommen - benen, welche bie Mutterfirche bildeten - abgetrennt worden. Andererfeits ha ben fie - die Erfüllung ber Bedingung des Glaubens voraus gefest - ein näheres Anrecht an das Meffiasreich, bief ift ihre exloyn, und hierin liegt benn auch noch ein gemiffer Wel. B. 28. erwähnt auch beide Seiten, benn wenn fie bort einer: feits Ex 9002 (rov 9600) heißen, entspricht dieß nicht dem Abgehauensenn? So ift benn biefes Bedenken nicht fat genug, um die Beziehung ber Burgel auf die Batriarchen aufzugeben. Stärfer scheint noch für die Beziehung auf die Thefratie zu fprechen, baß es 2. 18. heißt, ber gläubige hebe werde von ber Burgel getragen. Allein treffend hat icon Aug. bei Behandlung von B. 28. an R. 15, 8. erinnert, wo co heißt: Χριζόν διάχονον γεγενήσθαι περιτομής ύπέρ άληθείας θεοῦ, εἰς τὸ βεβαιῶσαι τὰς ἐπαγγεliag r. naréowr. - Roch ist die Meinung von Drig, Theod., Pel., Glöckl. zu erwähnen, daß die anagzy Chris ftus felbft fei.

B. 17. 18. Nicht ben Uebermuth, mit welchem die Heiden auf die ungläubigen Juden, die abgebrochenen Zweige, heradblickten, hat der Ap. hier im Auge, wie die Mehrzahl der Ausleger meint, fondern die Berachtung, mit welcher die Heiden, da sie die Mehrzahl der Juden ausge schlossen und sich an ihrer Statt in das Gottesreich aufgenommen sahen, diese betrachteten; beutlich tritt dieß B. 19. hervor,

auch ist B. 1. zu vergleichen \*). Wiewohl ber Ap. worher felbst nur von einem λείμμα des ächten Israels gesprochen, fo gebraucht er doch jetzt nur das schonende τινές von den Auss geschloffenen (B. 25. πώςωσις έγένετο από μές ovs), um dem heidnischen Uebermuth keinen Vorschub zu thun (3, 3.). Der einzelne Heibenchrift wird angeredet. Έγχεντρίζειν von Klem. Aler. Strom. VI. S. 799. ed. Potter als genereller Ausdruck, wie sonst έμβάλλειν, gebraucht, und zwar unters

<sup>\*)</sup> Wir unterwerfen hier auch einer Kritik bie Auseinanderschung Dish.'s, welche er über bas Berhaltniß ber innern Theofratic gur außern bei biefem B. gegeben, und bie von uns zu B. 16. mitgetheilt wurde. Die Ansicht ift tief und im Befentlichen richtig, unrichtig jedoch, unferer Meinung nach, bie Anwendung, welche er bavon an biefer St. macht. Dipverståndlich ift zuvorderft ber gebrauchte Ausbruct, bag bas phyfifche Israel "bas Centrum bes Organismus jenes wahren Israel" gewesen feis das physische Israel verhalt sich zum wahren Israel, wie die ecclesia visibilis zur invisibilis, wie der Leib zur Secle, und muß baber eher die Peripherie als das Centrum genannt werden; Dlsh. hat aber bier nur fagen wollen: ber geiftige Drganismus habe nicht mehr im phy= fifchen feinen Gip, feine Statte gehabt. Unrichtig ift ferner ber Bebante, baß bie treuen Beiden bie von ben untreuen Gliebern Israels gelaffenen Buden ausgefullt haben; nach ber Borftellung bes Up. hat bas gange wahre Israel bie chriftliche Mutterfirche gebildet (S. 9, 6-8.), cs find namlich Alle, welche Abrahams Glaubenskinder waren, in die Chriften= beit übergegangen (R. 4, 12.), im achten Israel waren mithin teine Lucten auszufullen, vielmehr fchloffen bie Ubrahamstinder aus ben heiden fich an bie achten Abrahamskinder aus ben Juben an, wie R. 4, 12. 16. ausführt. 3war mag eingewendet merben: aber bie 3weige ber unglaubis gen Juden, welche abgebrochen werden, ftehen fie nicht neben ben ftehen= bleibenden an einem Stamme? mußten nicht alfo Lucken entftehen? find nicht bie heiben an ihrer Statt eingepflanzt? Die lettere Frage grundet fich auf eine unrichtige Erklarung von er adrois, in erfterer hinficht ift zu antworten : bas Gleichniß muß gemaß ber verglichenen Sache gefaßt werben, bie 3weige ftehen freilich alle nebeneinander und haben alle irgend ein Berhaltniß zur Burgel, aber bie, welche nachher abgebrochen werben, find als faftlofe Bmeige zu benten, beren Beschaffenheit erft jest zu Lage tommt. Mus eben biefem Grunde findet nun auch jene gange Ausfuhrung ber Ibce bes rechten Israels feinen paffenben Drt bei unferer St. Rur bavon ift hier bie Rebe, baß bas Bolt als Bolt ben von ben Patriarchen ausgehenden Abel und Segen behalten, weungleich Biele bavon ausgefchloffen worben, bag bie fich betehrenden heiden fammt bem glaubigen Israel am Segen ber Rachfommen Abrahams Theil erhalten.

scheidet er bann vier Arten des eyxerroiouog, wovon ber eine bie Inoculation erogealuiouos, f. Potter zu der St. Er adroig fann der Sprache nach (Er., Crell) nur überfest werden «unter ihnen», nämlich ben ftehengebliebenen Zweigen; wider bie Sprache erklärt Theoph. und nach ihm viele anbere (namentlich Beza) ert autwür, auch Chryf.: eic tà έκείνων έςηχας, των έκείνων απολαύεις; Μcy., Dish. wollen nicht in locum, fondern in loco erflären, welches je boch auf daffelbe hinaustommt. Das find die gläubig geworbenen Israeliten, auf biefen ruht noch immer ber abrahamitifche Adel und Segen, diefer Segen ift die nictus the Elaias, a welcher der gläubige Heide mit einen Antheil empfängt, mb zu eben biefem Segen gehört bann auch die Erfcheinung Chriffi felbst, vgl. 15, 8. 27. Eph. 2, 12. 19. 20. und oben G. 122. Den paulinischen Gedanken, daß ber heibe nur durch Theilnahme an der judischen Theofratie, d. i. resp. an den Segnungen ber Patriarchen, felig werbe, finden wir auch bei Chriftus felbft, wenn er Joh. 10, 16. fagt, bafbie andern Schafe ju ber adah Israels hinzugeführt werben müffen, vgl. Matth. 8, 11. 12. Auch bas ow in ovyxoevwoog tann zur Bestätigung ber Annahme bienen, baß er adroig auf die stehengebliebenen Zweige geht (Er.), boch könnte es fich mit bem our auch hier verhalten, wie in ben compositis, von denen zu R. 2, 15. die Rede war; dagegen ift B. 18. nur verständlich, wenn man an den Uebermuth ber Heiden gegen die Zweige überhaupt, gegen das Bolt im Ganzen denkt. — 'Ayoiédaiog wird von Fr., Mey. als Adi, ges faßt, um ben Begriff eines 3weiges bes wilden Delbaums herauszubringen, aber bas Abj. «eichen, buchen» fann doch faum etwas Anderes bezeichnen, als was aus bem Baume gemacht ift, wie auch in dem von Fr. angeführten Beifpiel ayouélacog oxutály. Richtiger wird man baher mit Crell eine Synekoche tot. pro parte annehmen: « bu bift Delbaum » für «du bift vom Delbaum», fo fagt unsere Umgangosprache: «ber Tifch ift Nußbaum.» Daß burch Zweige vom wildm Delbaume ber eble Delbaum fruchtbarer gemacht werden fonnte, fagen die öfonomischen Schriftsteller ber Alten und Die Bericht neuerer Reifenden (Colum. de re rust. 5, 9. Pallad. de

insit. 14, 53. Schulz Leitungen bes Höchsten Ih. 5. S. 88.); immer bleibt aber dabei das Unangemeffene, daß durch solche Einpflanzung der Baum und nicht der einzelne Zweig veredelt wurde. So muß man also entweder gestehen, daß der Ap., mit der Sache weniger besannt, selbst gemeint hat, durch die Einpflanzung in einen edeln Baum werde das wilde Reis vers ebelt, oder daß er sich, das wirkliche Sachverhältniß außer Acht lassen, des Bildes bediente, weil es sein Gegenstand so erforderte, doch ist vielleicht auch noch ein Drittes möglich, daß sein Gedanke war, in diesem Falle geschehe aus besonderer Gnade, was sonst wier die Ratur ist. — Ueber die Ellipfe nach dem Konditionalst si de xaraxavzässas f. Win. S. 538.; ebenso 1 Kor. 11, 16.

B. 19-21. Kládor in ben codd. A C F G J unb einer Angahl minuse. ohne Artifel, der von den meisten Kritifern für undcht gehalten wird, von Er., Steph., Beng., Griesb., Lachm. Dan tann Rück. nicht beiftimmen, welcher meint, baß Die Sinzufügung beffelben, wenn er fehlte, ebenfo natürlich mar, als die Weglaffung, wenn er ftand; er habe beigefest werben tonnen vermöge der Voraussezung, daß hier von den bereits erwähnten 3weigen bie Rede fei. Bar von ausgebrochenen 3weigen bie Rebe, und galt dies boch nur von einem Theile. fo empfahl fich fcon baburch bie Deglaffung, bazu tommt bas furz vorhergegangene revés und endlich, daß nachweislich bie ariechischen Ausleger nur an ben hochmuth ber heiden in Betreff ber abgebrochenen 3weige bachten, fo Chryf.; Det., Theoph., Schol. bei Matth., mithin den Art. für unpaffend hielten. Dem Hochmuthe bes Beiden ift aber nichts nas türlicher, als daß er bei dem Unglauben der Maffe des jubie - ichen Bolfes es fo barftellt, als feien bie Rachtommen Abras bams überhaupt verworfen, und er an ihre 'Stelle getreten \*). Eyw mit Rachdruck hervorgehoben. Der Ap. giebt das von bem Gegner behauptete Faftum ju, jeboch ohne bem hochmuthe beffelben Rahrung zu geben; er bemerkt nämlich, nicht bie Ginpflanzung ber heiden fei ber eigentliche Grund bes Abbrechens

<sup>\*)</sup> Matth. in ed. maj.: non dubito quin articulus sit retinendus. Gentilis enim loquitur arrogantius.

gewefen, fonbern ber Unglaube. Cowie ber Begriff ber Beranlaffung, dic cum acc., ben ber unmittelbar wirfenden lits fache mit umfaßt (f. ju 8, 11.), fo ber Begriff bes Bertjeuge, ber Art und Beije, ber bem Dat. aufommt, ben ber Bermistelung, f. Bernh. Syntar S. 101., boch fo, baß, wie m R. 5, 15. bemerkt, zwischen bem Dat. und dic c. gen. ba Unterschied flatt findet, daß das Lettere mehr bie unmittelbare Urfache, ber erftere bie entferntere anzeigt. Auch im Lat. ftebt ber Abl. für propter, wiewohl gewöhnlicher ab beigefügt ift, Suet. Caes. 41., Mardland ju Statius ed. Dresd. S. 253. Ecnxag nicht bas Stehen, Blühen am Baume, fons bern in bem Sinne von R. 14, 4. und im Gegenfat zu ben πεσόντες B. 22., Beng.: hunc statum es adeptus et adhuc tenes; oppositum: eos, qui ceciderunt. Defete au  $\varphi \circ \beta \circ \tilde{v}$ : timor opponitur non fiduciae, sed supercilio et securitati, Grot.: timorem deum offendendi non excludit fides (Phil. 2, 12.). — Oi xarà qu'ou xládou in Gegenfase zu benen burch bie Runft eingepflanzten (rgl. m 28. 24.); entsprechend bas von Betft. beigebrachte Beifrid aus Dionys. Halif. IV. 46. 15. πολλής τε μωρίας έφη κα θεοβλαβείας είναι — νομίζειν ώς δ τών συγγενες άτων και άναγκαιοτάτων μή φεισάμενος (Tarquinius) των άλλοτρίων φείσεται. Die Lesart ichwankt 1) in Betreff des unπως, 2) in Betreff des Indifativ φείσεται. Cod. A C 6., Royt., Drig., Aug., Damasc. laffen unrwc aus, web ches bagegen von D F G, fehr vielen minusc., Chryf, Theod., Iren., Ambr., Beda, Sedul., It., Bulg., Besch. u. f. w. geschützt wird, die erwähnten codd. und 17 codd. min. bei Matth. ed. maj. et min. haben ben Indif. geiveral. Dagegen findet fich bas bloße odde oov weiomal in cod. B 42. Es unterliegt wohl keinem 3weifel, daß die richtige Lesart µήπως odde σου φείσεται fei, wie auch bie Neueren fämmtlich annehmen (Lachm. indes hat im hifto rifch = biplomatischen Intereffe bas von ben älteften und von gricch. und lat. Beugen zugleich bestätigte odde oov peiseται). Der Konj. geioηται ift ohne vorangegaugenes μήπως unerklärlich, mithin find die Beugen für odde ooo geloptal zu benen, welche unnwog lefen, hinzuzufügen, und ba bie Zeug-

niffe für den Indik. überwiegen, fo ift der Konj. als Korrektur anzuschen, 20in. §. 60. S. 471. So erscheinen an fich icon bie Beugen für unrwg bedeutend; es fommt ber innere Grund bazu, daß nach dem gosov die Drohung natürlicher erscheint, als die fategorische Anfündigung ber Strafe, bas unnwe fonnte pon Abschreibern, ba es zum Sinne nicht burchaus nöthig ift, ausgelassen werden. Mynwg am natürlichsten als abhängig von einem verschwiegenen popovual gebacht (2Bin. S. 471., auders hartung II. S. 137. und nach ihm Mey.); wenn Rind lucubr. S. 127. Die Weglassung der Regation baraus erflären will, daß fie von den Abschreibern nicht verstanden worden, fo hat dieß bei der Säufigkeit diefer Konstruktion keine Bahrscheinlichkeit; daß undsé und nicht odde gescht ift, erklärt schon Rück. richtig daraus, daß die Regation mit dem Verb. Au Einem Begriff zu verbinden ift = μήπως xai σε εxxλάση. B. 22-24. Der Gedauke, daß nur ber Unglaube bie · . . Ausschließung Israels veranlaßt hat, leitet den Ap. nunmehr auf ben andern, daß fie bereinft wieder aufgenommen werden follen, ein Gedanke, ber unferer Unficht nach noch nicht in 98. 16. lag. — Sowohl das Motiv der Furcht, als das der bankbaren Liebe foll ben heiden zur Treue bewegen. Cod. A B 67.\*\*, Damasc. — wie man glaubt, auch Drig. in Jerem. hom. XVIII. 5. haben gelefen &. µ. r. n. anoroμία ἐπὶ δὲ σὲ χρηζότης (Α Β fügt θεοῦ zu χρηζότης), cod. C D lieft anoropiar im Aff., aber 20150ths 9200 im Nom. Die lect. rec. verdient den Borgug, ichon beschalb, weil die Beugen für den Aff. fo überwiegend find, wozu noch hinzukommt, daß der Busat Deov, welchen auch einige Beugen beibehalten, die beide Male den Aff. lefen (3t., Bula., Ropt.), fehr das Ansehen eines Zusapes 'der Abschreiber hat\*). Daß die Schwierigkeit der Alfusative die Substituirung bes Nom. veranlaßt habe (Reiche, Mey.), leuchtet nicht ein,

<sup>\*)</sup> Elem. Aler. im Paedag. I. 8. S. 141. ed. Potter versicht unter genzörns in dem Sage Eder Entpelogs ry genzörnte die genzörns bes Menschen. Rucht. weint, daß die Abwehr dieser alten Auslegung zu dem Jusage Seoö Beranlassung gegeben haben könnte, welcher Zusag nachher irrthumlicherweise auch mit dem Rom. genzörns verbunden worden sei.

ba bie Konftruftion beffelben mit 286 feine Cchwierigfeit hatte, ben Abschreibern konnte fich ebenfo wohl als bem Drig. \*) ba Nom. ftatt bes 21ff. barbieten (vgl. auch bie Ronftruttion R. 2, 9.), ober es fonnte bei anoroular ber Schlußbuchkete verloren gehen, und bieß auf die Nenderung bes zweiten Bors tes Einfluß haben. Ueber minreir f. ju B. 11. - Tj χοησότητι ift die χοησότης Gottes (vgl. 2, 5.), wie noosμένειν τη χάριτι τ. θεού Apg. 13, 43. gebraucht ift, μένευ παρά θεῷ 1 Ror. 7, 24., εὐπάρεδρος τῷ κυρίω 1 \$ო. 7, 35. Fr. zieht mit Chr. Schmid bie in ber Anm. es wähnte Erfl. des Clem. vor.: si perseveraveris in morun honestate. Diefe Meinung ift offenbar falich, benn es tommt hier bem Ap. nicht auf die honestas morum, fondern auf bie migig an, weghalb mit mehr Rücksicht auf ben Zufammenhang, wiewohl gegen den Sprachgebrauch, Clem. fagt: roör έςιν τη είς Χριζόν πίζει, vgl. den Gegenfat B. 23. έαν μή ἐπιμείνωσι τῆ ἀπιζία. — Κάχεῖνοι δὲ — καὶ – δέ «aber auch», wie Bremi bemerkt, zuweilen «ja was noch mehr ift» (apparat. ad Demosth. I. S. 290.). Glödl., Ladm., Mey. sepen nach exxorthon (Indif. fut. nach erei wie B.6.) nur ein Romma, und ber Lettere erklärt: «benn fowohl du wirft abgehauen, als auch jene andern werben » u. f. m., aba xai ov heißt offenbar «auch du» und bildet ben Gegenfas ju den ungläubigen Juden, wie ovde oou B. 21. Die Drohma gegen die Seiden schließt mit B. 22., und mit B. 23. mit ber Hinausblick auf bas endliche Schickfal Israels ein. Das Wiedereinpflangen, d. i. die Wiederannahme ift bei ihnen besto wahrscheinlicher, ba fie ichon früher im Busammenhang mit bem Delbaum und ber Wurzel gestanden hatten. Die Worte bes 24. D. find jedoch von den Auslegern großentheils nicht mit ber erforderlichen Genauigfeit erwogen worden. Bu avniekaiov mag man zuerft mit Beng. bemerfen: magnum discrimen eorum, qui verbum revelatum vel non habent vel ha-

<sup>\*)</sup> In der a. St. fagt er: 'Ιδέ οὖν χρηςύτητα και ἀποτομίαν Θεοῦ· ἐπι μέν τὸ πρότερον ἔθνος και πεσὸν ἀποτομία, ἐπι δὶ τὸ δεύτερον ἔθνος ἐπαγγελίαι και χρηςότης, ἐἀν ἐπιμείνη τῆ χρηςότητι ἐἀν δὲ μὴ, και αὐτὸ ἐκκοπήσεται.

bent; quantum interest inter oleastrum et oleam. Ferner beachte man, daß die Worte dazu dienen, die Súvauig Bottes zu erweisen, und daß ein Schluß a majori ad minus ftatt findet. Ueber bie Ratur beffelben tann aber eine amies fache Unficht obwalten, welches vielen Auslegern nicht beutlich zum Bewußtseyn gefommen zu feyn fcheint. Entweder will ber Av. bie größere Leichtigteit der Wicdereinpflanzung ober bie größere Dahrscheinlichkeit zeigen, bas Erftere fcbließt freilich bas Lettere, bas Lettere aber nicht bas Erstere mit ein. Das erste zarà goouv erflären Mehrere «naturgemäß», b. i. ben bie Ratur und nicht bie Runft bagu gemacht bat (Roppe, Reiche, Men., Fr.), und bem gegenüber mapà guou «wider bie Natur», weil nämlich burch Eins pfropfung auf bem Bege ber Runft (Roppe, Rölln., Det.), vgl. ή έκ φύσεως ακροβυσία R. 2, 27., Reiche: «nicht eben wider bie Ratur, benn bas Bfropfen hemmt bie Ras tur nicht, erhöht vielmehr ihre Kraft, sondern neben, außer der Ratur», Fr.: (haec) insitio naturae repugnat, quatenus surculi in alius generis arborem translatio est. Natarae enim consentaneum est, ut rami in sui quisque generis arbore propagentur. Auf die lettere Beije ichon viele Aeltere, Abal., Crell, Beng. Dird napa guour fo erflärt. bann muß aber auch das vorangegangene xarà guoir entfpre= chend gefaßt werben, es muß alsdann heißen: «aus dem beiner Ratur entsvrechenden wilden Delbaum.» Die Frage ift mithin, ob ber Ap. die größere Leichtigkeit der Serftellung Joraels daraus erweifen will, daß ihre Biedereinpflanzung ben gewöhnlichen Ger feten ber Einpflanzung entsprechen werde, wonach 3weige derfelben Art eingepflanzt werden, oder ihre Bahrscheinlichkeit baraus, baß Gottes Theilnahme an ben natürlichen 3weigen größer fei, als an den durch die Runft eingesetten, ob ein Gegenfat ftatt finde zwischen Einsetzung und Richteinsetzung, oder zwischen Einfeyung des Ungleichartigen und Gleichartigen. Soll nur die Wahrscheinlichkeit gezeigt werden, fo scheint dieß weniger bagu zu bienen, für bie Surauig Gottes etwas zu beweisen, aber worin außert fich biese Suvanug? Darin, daß Bott in ben burren Zweigen, welche für ben Glauben unems pfänglich ju fenn icheinen, ben Glauben erwedt; zeigt nun ber

Ay., baß blefe ihm mehr am Herzen liegen muffen, fo unter ftütt dieß den Glauben an feine Súraucs. Untersuchen wir zunächft bie Anficht, nach welcher ein Gegenfas zwischen Gin febung bes Gleichartigen und bes Ungleichartigen statt findet. In biefem Kalle icheint es, bag bie letten Worte bes Sates ben vorhergehenden nicht gehörig konformirt find, benn man erwartet bann, baß bem παρά guoir eyzertpileoga in xarà qu'our eyxerroileo9at entsprechen werde. Echon Bin: zer in dem Programm über B. 25. 26. hat S. 5. überfett, als ob ein folcher Gegenfatz ftatt fande. Wie wir in unferm Terte die Worte lesen, ift dies jedoch unzulässig, man mußte also entweder mit einigen minusce. bas oi vor xarà quan ganz weglassen, oder man müßte Fr. beitreten, welcher binter obroc ein Romma macht und of als Relativ nimmt: «wie viel mehr biefe, welche naturgemäßerweife werben eingepflant werden.» Bei genauerer Erwägung muß man jedoch ber gange bareren Erklärung beiftimmen \*). Buvörderft beachte man, bas es vom Heiden nicht bloß heißt, wie B. 17., où aygielaug ών, daß es heißt: έξεκόπης έκ της άγριελαίου, gewiß foll baburch noch mehr hervorgehoben werden, bas ber Seite ba Natur des guten Delbaumes fremd gewesen. Sodann mu bas έχ της χατά φύσιν άγριελαίου nach bem των χατά

608

**gröcer** xládar B. 21. erklärt werden, also mit Crell: excisi estis ex oleastro, ex quo naturaliter fueratis enatiz rraqà gröcer nicht von der Einpflanzung des Ungleichartigen, sondern überhaupt nur von der Einpflanzung, welche als Kunste proces der Natur entgegensteht; dem os steht nun das orros entgegen, dem ex rig xarà gröcer àyquelaiov das oi xarà gröcer, wozu aus dem Zusammenhange leicht zu ergänzen uládoc rig xalleslalov, ja nachdem schon vorher B. 21. von den oi xarà gröcer uládos die Nede gewessen, genügt es auch, blos uládos zu suppliren.

## 4) B. 25-32. Am Ende wird jedoch auch bas gauge 36: rael die Aufuahme erlaugen.

B. 25 - 27. Die Formel oð θέλω δμάς άγνοεϊν bient jur feierlichen Einfahrung des Auffchluffes über die Jutunft Jeraels. Μυςήφιον von Chryf. dem allgemeinen Sinne nach ungenan erklärt vo άγνοούμενον xal άπόξδηνον xal πολδ μèr ed δαύμα, πολδ dè ed παφάδοξον έχον, näher ift der zwiesache Gebrauch des Wortes zu unterscheiden von solchen thats fächlichen Wahrheiten, welche, der Vernunft unzugänglich, nur durch Offenbarung besannt werden, und von denen, welche fich als Thatfachen erweisen, deren Wie aber von der Vernunft nicht in ihrem ganzen Umfange begriffen werden kann. Von Eres geten und Dogmatikern wird die erstere Bed., welche allerdings die häufigste ist (Röm. 16, 25. 1 Ror. 2, 7 – 10. Eph. 1, 9. 3, 4. 6, 19. Rol. 1, 26. u. a.), zu einseitig hervorgehoben, bie letztere findet sich 1 Ror. 14, 2. 13, 2. Eph. 5, 32. 1 Tim. 3, 9. 16.\*). Der erstere Sinn findet an unferer Stelle statt.

<sup>\*)</sup> Dazu kommt bann noch als britte Beb.: bas, was burch bie Stibliche Form Geheimnis ift, nicht an sich, Matth. 13, 11., in der Ape-Balppfe (1, 20. 17, 5.). 2 Theff. 2, 7. hat Bretfchn. im Ber. 3. A. richtig erklärt. Dagegen hat Eph. 5, 32. noch immer Schwierigkeit, und auch harles thut nicht Scnüge. Rach ihm foll bas Sitat B. 31. vom Ap. blos als Behikel beffen gebraucht feyn, was er vom Berhältniffe Ehrifti zu den Staubigen aussprechen will, und  $\mu v \varsigma$ . foll sich gar nicht auf die Form des Sitats, sondern nur auf den Inhalt beziehen: "das Geheimnis der unio mystica ift groß, ich wende nämlich biefe Worte auf die Beziehung Scrifti zur Kirche an." Die tatholische Kirche nimmt ihre  $\mu v \varsigma$ . als symbolum, signum rei sacrae, und rechtfertigt bamit Theluck, Komment. 3. Rou. Br.

In zwiefacher bogmatischer Sinficht ift bie St. mertwürdig. Eit zeigt, daß die Offenbarung bes Ap. fich auch auf bie hiftorifde Realifation gemiffer Babrheiten erftredte, ferner, daß bas me ftolische znovyua je nach bem Beburfnisse über gewiffe Butte bestimmte Aufschluffe ertheilte \*). Als ber nachfte 3wed bien Mittheilung wird von bem Ap. angegeben, bamit bie eiten Gebanken ju Schanden gemacht würden, benen fich bie beden in Bezug auf die Stellung Israels in der göttlichen Defonomie hingaben. Die Lesart schwankt zwischen mag' kavrois, b Eauroig und bem bloßen Dativ Eauroig, ber Unterschied ift für ben Sinn gleichgültig, benn napa fowohl als er bezeichnt bas Urtheil (28 in. S. 195. 375.), und ebenfo bekanntlich auch ber bloße Dat. (28 in, S. 193.). Ogóripog naga oravig lunnt auch Sprüchw. 3, 7. Röm. 12, 16. vor, ouveroi er kavraig Jes. 5, 21. Vielleicht ift der bloße Dat. als das Seltenen bas Ursprüngliche. Dem oponiuos fann allerdings nicht bie Beb. «hochmuthig» beigelegt werden (Luth., Beza), wiewohl fie in goornua und d goornuarias liegt, indem fonst karrois überflüffig ware, boch fagt Disc. richtig: est periphrasis arrogantis ex causa procreante. And µépove if uit bem Berb. yéyove zu verbinden, bie Berhartung ift theilmeije Israel widerfahren =  $\mu \epsilon \rho \epsilon \iota \tau o \tilde{\upsilon}$  logant, auch hier der milbernde Ausbrud, wie bas revég B. 17., fprachwidrig Suicer: ad tempus, bem Zusammenhang zuwider Calv.: quodammodo; yiveo 9ai rive « widerfahren » Marc. 9, 21. - "Ayorg of

bie fakramentliche Beb. ber Ehe. Für jene Fassung läßt sich Mandet fagen, auch Rück. schwankt baher wieder und meint, ben Sinn bes Ap. könne man "nicht entdecken." Wiewohl in der Fassung von V. 30. 31. mit Harleß nicht einig, neige ich mich indessen zu seiner Erkl. von V. 32. und meine, daß der Ap. unter dem µv5. die Ibee der chelichen Einheit meint.

<sup>\*)</sup> Nach Reiche, be W. foll bie Erwartung bes Ap. aus ben von ihm beigebrachten Sitat erschloffen feyn; liegt benn bas im Sitat, was er hier fagt: ότι πώρωσις — xal ούτω (Mey.)? und wurde nicht bas Sitat in anderer Form beigebracht feyn, während nun bas xndis yéycanrai, ganz wie sonst, nur zur Bestätigung beffen dient, wis schon sonst feststeht? Zu vergleichen ist vielmehr Eph. 3., wo P. B. 2.5. auch die Einsicht in das μυςήριον der Berufung der Geiden der anaxidums burch bas πνεύμα zuschreibt.

**611** 

fann nicht mit Calv. erflärt werben: atque ita complebitur salus totius Israelis Dei, quem ex utrisque colligi oportet, auch nicht, wie mehrere Lutheraner gemeint, bie Beb. von «während baß» haben, zwar hat es biefe Beb. segu. ind., wenn von etwas wirklich Geschehendem bie Rede ift, auch beim Aor.; «bis baß fommt ober fam» = «während fommt ober fam» (vgl. Binger comm. in h. l. S. 10., Rühner §. 806, 1., Fr. zu Rom. 5, 14.), wogegen mit bem Roni. bes Worifts eine mögliche, zufünftige Begebenheit bezeichnet wirb, bie, sobald sie eintritt, die erste Thatsache aufhebt (Gal. 3, 19. Die Beb. «während» bei Mel. in ber älteren **1** Ror. 11, 26.). Bearbeitung feines Rommentars (von 1529) opp. IV. S. 172., Brenz, Dfland., Carpz. Bei eigehog fragt es fich, ob ber Ap. den Ort, wohin sie eingehen, dazu gedacht hat; es findet sich bas Wort in mannichfachen Bhrasen, wo vom Eintritt in's Mefs flasreich die Rede ift, mit eis the Lune Matth. 18, 9. 19, 17. Marc. 9, 43., els the dózar Luc. 24, 26., els the baoileiar 500 9equ, rar odparar Joh. 3, 5. Matth. 5, 20. 7, 21. 18, 3. 19, 23. 24., nicht unwahrscheinlich baber, daß eiceoreo 9ae absoluterweife von ber Theilnahme am Meffiasreiche gebraucht wurde, val. ichon Matth. 7, 13. Luc. 11, 52. 13, 24.; wenn bann biefelbe Formel auch von dem Eingehen in die chriftliche Rirche gebraucht wurde, an welches man hier zu denken hat, fo tann bieß nicht auffallen, ba nach ber neutestamentl. Betrach= tungsweise das Reich Gottes ebenso fehr schon ba, als zus fünftig ift, vgl. ju R. 8, 23. und Rol. 1, 13. Möglich wäre es auch, bag elgeogeo Jac im Sinne von hereinfommen aus ber Anschauung ber Christen berausgesprochen ware, bie fich schon im Reiche Gottes befinden, vgl. of kow und of kow 1 Joh. 2, 19. (Fr.). Το πλήρωμα hier von der Menge ober von ber Gesammtheit ber Heiben gebraucht (f. zu B. 12.). Ein Theil der Ausleger dringt auf die absolute Universalität, fo bag tein Inbividuum ausgeschloffen wird, heum., Bing., Dey., ein anderer Theil macht die Beschräntung auf die von Gott Auserwählten, Aug. (plenitudo gentium in his intrat, qui sec. propositum vocati), Theoph., Def., Bucer, Dloh., Andere denken an die verschiedenen Bölkerstämme, des ren jeder der Bredigt theilhaftig werben foll, Thom. Aqu.,

39 \*

Calirt, Beng., Manche bleiben bei ber Beftimmung einer großen Bahl stehen, Calv. "ingens gentium concursus", Cal., Stuart, Rud., Fr.; diefelbe Divergens febrt bann in Bestimmung des Umfangs von mag lopan's wieder, bein Betehrung bem Eingehen ber Beiben folgen foll, f. über omw au R. 5, 12. S. 255. Doch fommt bei ber Auslegung bes nag logan's auch noch die Auffaffung von Theob., Aug. ep. ad Paulin. 186., Calv. in Betracht; biefe verftehen barmin bas Iopand Jeou Gal. 6, 16., fo bas der Gebanke biefer wäre: «bie Verstockung Israels bauert nur bis zum Eingange ber heibenmaffe, ober ber Erwählten unter ben heiben, und fo werden benn alle von Gott baju Bestimmten, alle wahren Abrahamsfinder felig werben.» In anderem Bufammenbanae würde mäg lopant ohne Zweifel fo gefaßt werden touna, nicht aber hier im Gegensate zu bem and uégovs und wis B. 17. Bon bem Bolke als Bolk ift alfo bie Rebe, ob um aber alle Individuen Israels und ber heidenwelt gemeint find, oder nur die Masse im Gegensatz zu einem kleineren Theile, barüber tann gestritten werben. Das to nlio. t. 29vur in ftrengen Sinne von ber Universalität zu faffen fei, bafur glandt Bing. ben Artikel geltend machen zu burfen, gewiß mit Uns recht, da πλήρωμα ohne den Artikel mit róμov verbunden Rom. 13, 10. feine andere Bed. hat als hier und B. 12., wo es mit bem Art. fteht, vgl. oi vioi Zeßedaiov Mar. 10, 35. und vioùs Ζεβεδαίου Luc. 5, 10:, έν δνόματι τού xυρίου Eph. 5, 20. und έν τι δνόματι Ιησού Phil. 2, 10. Dagegen ift der Grund zu beachten, daß eine große Menge ber Seiben und von verschiedenen Nationen auch ichon ju Baul Beit eingegangen war (10, 18.), bie hoffnung bes Ap. fic baber nur auf bie Gefammtheit richten zu tonnen fcheint. Aber - auch abgefehen von dem hyperbolischen Charafter jenes Bfalmfpruches, ben B. anwendet - ift boch ein Anderes bas vom Ap. bort gepriesene Faftum, bag bie Botschaft bes Evans geliums in alle Lande ausgegangen, und ein Anderes die bie ausgesprochene hoffnung, bag bie Maffe der heiden in's Rich Sottes eingehen werbe. Entscheidend erscheint bieg: hatte es ber Ap. mit ben Einzelnen zu thun, fo mußte er auch vom Schidfale ber im Unglauben Berftorbenen forechen, lag ihm

baran, bie allgemeine Apotatastastis zu erweifen, was war bas mit bewiefen, bag alle am Beltenbe Lebenben fich bes Es fommt bazu, bag B. 30. 31. vom fehren würden?\*). Schickfal ber Bolfer und nicht ber Einzelnen fpricht. So bat am meisten bie Anficht für fich, bag to πλήρωμα τ. έθνών auf bie Betehrung ber großen Maffe aus allen Bolfern gebt. rräg logan's auf die Befehrung ber Maffe Israels. Und wie verhält es fic nun mit ber Erfüllung biefer Beiffagung? Rach Grot., Betft. (theilweise Limb.) ift fie ichon eingetreten, als nach ben reichen Erfolgen ber Birffamteit Bauli unter ben Beiben (Rom. 15, 19. Rol. 1, 23.) die Zerftörung Jerufas lems und ber Umfturg ber alten Theofratie erfolgte, worauf unter ber Regierung bes Trajan pupior ex περιτομής an Chriftum glaubig wurden, wie Euf. hist. eccl. 3, 35. beriche tet. Allein weber in Betreff ber Seiben noch ber Juben tann Diefe Meinung befriedigen - nicht in Bezug auf bie ersteren, benn bie Bahl ber heiden, welche in ber Beit zwischen biefem Briefe und ber Zerftörung Jerufalems zur chriftlichen Gemeinde binnugefügt wurde, tann nicht fo groß gewesen feyn, bag ber Ap., ber gegenwärtig das πλήρωμα των έθνων noch nicht für eingegangen hält, bieß von jenem nicht weit entfernten Beitvunkt hatte ausfagen können - nicht in Bezug auf ben πas looanl, denn Grot, felbft ficht fich genöthigt, biefen Ausbrud noch burch Annahme einer Anfpielung auf bie rabbis nische Formel: «dem ganzen Israel ift ein Antheil am Mefflasreich » zu rechtfertigen, welches Diftum von bem Ap. im tieferen Sinne genommen und auf bas lopant rov 9600 Gal. 6, 16. angewendet worben fei. Die neueften Interpreten (Rölln., be 28., Fr.) glauben burch bie Bemerfung, bag B. biefes Ereigniß gang in ber Rabe erwartet habe, bie Erfüllung beffelben überhaupt zweifelhaft machen zu tonnen. Hat ber Av. unter ber Lun ex verour B. 15. bie Auferstehung vers ftanden, fo ift allerdings fein Zweifel, bag er bas Eingehen ber heiden und ber Juden fich nicht allzu entfernt dachte. Run tann aber die eschatologische hoffnung der Christen ihrem wes

<sup>\*)</sup> Peterfen in dem G. 292. angeführten Berte bringt auch barauf, daß näc log, die Berfterbenen im Mittelzuftande mit befasse, neuerlich Benede.

fentlichen Bestandtheile nach baburch nicht wankend gemacht werben, baß die ersten Verfündiger und Junger bes hern, weil man ben Gegenstand feiner Bunfche fich nabe bentt, ben Eintritt ber Bollendung des Reichs Chrifti in großer Rabe a: Es fonnte in ihnen durch anonalugus das Be warteten. wußtfeyn über die wefentlichen Momente ber Endperiode et: wedt werden, auch ohne Einficht in die Beitfernen, entfprechend ben prophetischen Unschauungen, von benen ein 21p. felbft fagt, baß mit benfelben bie Ginficht in die Beitbeftimmung nicht ge geben gewesen fei (1 Betr. 1, 11.). Man tann übrigens mit biefem Ausspruche bes Ap. bas Bort Chrifti vergleichen (Ratt. 24, 14.): χαί χηρυχθήσεται τοῦτο τὸ εὐαγγέλιον τῆς βασιλείας έν όλη τη οίχουμένη είς μαρτύριον πάσι τως έθνεσι· καί τότε ήξει το τέλος \*). — Ueber bie Vermitte lungen bes großen Faftums, ob es plöglich, ob es innerhalb einer gewiffen Beitveriobe eintreten foll, fchweigt ber Mp., bie Rirchenväter betrachteten ben Elias als ben o buduerog, and Schol. Matth. fagt zu nag lopanil: 'Hlia yag nagaywoμένου καί την της πίζεως αύτοις διδασκαλίαν ποος αίροντος πιζεύσουσιν.

Ueber bie Geschichte ber Auslegung bes merkwürdigen Ausspruchs ift vorzüglich Cal. zu vergleichen. In ber alten Rirche wurde bie Hoffnung einer zufünftigen allgemeinen Be fehrung ber heiden und der Juden festgehalten. Drig. spricht bieselbe im Romm. zu Matth. 21, 32. und im Romm. zu me ferer Stelle aus, unter ben redwar und ropras versteht a Matth. 21, 32. die Heiden, welche Israel in's Reich Gottes vorangehen, und unter bem rag Iogan's ben geistig schaffe

<sup>\*)</sup> Darin stimmt dieses Wort mit dem Ap. überein, daß auch in ihm auf das Eingehen des  $\pi\lambda\eta\varrho$ . r. έθνῶν das rédas folgt. Eis ungrúgeor läßt sich freilich, wenngleich nicht nothwendig, so fassen, als sic die Bekehrung der Masse ungewiß gedacht (Matth. 10, 18.); ist dagegen die Annahme des Zeugnisses dabei vorauszussen, so ist der Inhalt der Weisse gung derselbe, wie dei P., dann ist auch Israel, welches dis jest noch nicht als Wolk eingegangen war, unter die πάντα τα έθνη mit einzubegreisen. Auch an Luc. 13, 35. erinnert man sich, worin wohl am richtigsten die Angeredeten als Repräsentanten des widerspenstigen Bolks gefaßt werden, das noch einmal dazu gelangen soll, seinem Messigns zu huldigen.

fictigeren Theil von Israel, der indeffen nicht ein dem ans gemeffenes Leben fuhrte, und bamit übereinftimmend beißt es im Romm. zu u. St.: die Individuen, welche unter dem omnis Israel ja verstehen feien, wiffe nur Gott, boch fei flar, bas man nicht an Israel benfen fönne, quamdiu permanet secundum carnem Israel et non etiam secundum spiritum factus fuerit Israelita verus, mente videns deum; über bas Schickfal berer, bie von geiben und Juden auch alsbann noch ausgeschloffen werden, f. oben G. 589. \*) Fr. fpricht bloß von ber Stelle bes Drig. III. S. 771. ju Matth., mahrend boch ber Romm. bes Rirchenvaters ju vorliegender Stelle feine Meinung um vieles ausführlicher angiebt. Theod., obywar er πας Ισραήλ auf τούς πιζεύοντας είτε έξ Ιουdaiwr eite es drwr bezieht, bekennt fich bennoch zum Glaus ben an bie Bekebrung ber Maffe ber Nation, furs vor jener Erflärung sagt er nämlich: πολλοί έξ έχεινων (ήδη έπίζευoar); auch redet er hier und im Romm. ju Bf. 105. von ber Befehrung des Bolkes durch den Elias - eine Annahme, welche in der fatholischen Kirche fogar zum Glaubensartikel erhoben wurde. Es findet fich ferner bie hoffnung ber Res ftauration von ganz Israel mit Beftimmtheit ausgesprochen bet. Gregor v. Ruffa, opp. ed. Paris. III. S. 54. In ber lateinischen Rirche fagt Aug. de civit. Dei XX. 29.: ultimo tempore ante iudicium (per Eliam, exposita sibi lege) Judacos in Christum verum esse credituros, celeberrimum est in sermonibus cordibusque fidelium; biefelbe

<sup>\*)</sup> Ehryf. in Matth. hom. 57. (al. 58.) T. VII. S. 577. ers tlart das Wort Christi Matth. 17, 11. von einer zufänftigen Erscheinung des Elias, durch welche auch Israel werde zum Glauben geführt werden, B. 12. versteht er unter Elias den Johannes den Zaufer, und wirst die Frage auf, wie so boch Israel, wenn zwischen Johannes und Elias tein anderer Unterschieb, als der der Zeit statt findet, den Ersten habe verwersen können, auf das Zeugnis des Andern aber glauben werde? Er giebt zur Antwort: Ird vo diarashvat ukzet vör inklau seiten voö Xo1500 rit dozar naga nächt elvat voö illou gavegarkgar. Hätt er nicht in dieser Stelle und zu B. 12. in uns serien R. seine Meinung so klar ausgesprochen, so würde die Lücker, mit welcher er über den Zert von B. 25. hinweggeht, seinen Glauben an dies Faltum zweischaft machen können.

Soffnung bei Bel., Abal., Thom. Mqu., Serv., vermon fen wird fie von hier., ber zu Jef. 11. (ed. Vall. Ven. T. IV. 162.) fagt: neguaguam iuxta nostros Judaizantes in fine mundi, quum intraverit plenitudo gentus, werbe ber prophet. Ausspruch von Israels Betehrung fich m füllen - fpäter jedoch von ihm anerfannt Hom. 14. in Jer. Bas Luth. aulangt, fo fagen auch bie (ib. T. V. 876.). neuesten Rommentatoren ohne Weiteres (Fr. jeboch genauer sub vitae finem), daß er die Befehrung der Juden verworfen, allein er hat fie in früheren Zeiten gelehrt, in ber Bredigt über Matth. 23, 39. (Bald, XI. S. 299 f.), biefe St. ift aber in ben Ausgaben ber Rirchenpofille nach feinem Tobe weggelaffen worden (von 1547 an), weil biefe Bretiat früheren Beiten angehörte und fpaterhin Luther feine Anficht geandert hatte. In einer andern Stelle ebenbaf. S. 93, be mertt er zu ben Borten «bief Gefchlecht wird nicht vergeben», es würden zwar viele Juden befehrt werden, aber nicht elle. Rach Calov's Borgange begnügt man fich immer nur (anh Fr.), ben Ausfall gegen die Juden zu eitiren, ber fich in einer Schrift von 1543 findet "). Man ift neugierig zu erfahren,

<sup>\*) &</sup>quot;. Gin Jube ober jubifch Berg ift fo ftodes, fteins, eifens, ten felhart, bas mit teiner Beife ju bewegen ift: wenn Dofes tame mit allen Propheten und thaten alle Bunberwerte vor ihren Augen, baf fe follten ihren barten Gim laffen, wie Chriftus und bie Apofiel por ihm gethan haben, fo ware cs boch umfonft. Benn fie auch fo greulich ge ftraft wurden, bag bie Gaffen voll Bluts ronnen, bag man ihre Lobien nicht mit hunderttausenb, fondern mit Behnhunderttaufend rechnen mb gablen mußte, wie zu Jerufalem unter Bespaffano und zu Bitter unter Abriano geschehen ift: bennoch muffen fie recht haben, wenn fie auch aber biefe 1500 Jahre noch 1500 Jahre follten im Elend feyn, bennoch auf Bott ein Lugner, fie aber wahrhaftig feyn. Summa, es find junge Mcufel, zur holle verbammt, ift aber noch etwa was Denfchliches in ihnen, bem mag folch Schreiben zu Rus und Gut tommen; vom gangen haufen mag hoffen, wer will, ich hab' ba teine hoffnung, weis bavon teine Schrift. Ronnen wir boch unfere Chriften ben arofen Saufen nicht betehren, muffen uns am fleinen hauflein begnugen laffen : wie viel me niger ift's möglich, dieje Teufelstinder alle zu betehren, benn bas Etliche aus ber Spifiel zum Romer im 11. Rapitel folchen Bahn fcopfen, els follten alle Juben betehrt werben am Ende ber Belt, ift nichts, G. Dau lus meinet gar viel ein Unberes" (Bald Sh. XX. G. 2529. in ber

auf welche Beife Luth. eregetisch blefe feine partitulare Meis nung gerechtfertigt habe; bie Neußerungen, welche er über B. 25. und 12. in feinen Randgl. thut, find von uns mitge= theilt worden, eine andere Erklärung darüber scheint sich in feinen Schriften nicht vorzufinden. Durch feine Auftorität find sur Beiftimmung bewogen worden Bugenh. im Romm. ju Bf. 59., Breng zu vorliegender St., Offander, auch Mel., wie wir fahen, in einer früheren Bearbeitung des Briefes, wogegen in ber Bearbeitung von 1532 opp. t. III. p. 1027. die früher vorgetragene Meinung mit einem fortasse wiederbolt wird, und barauf bas fouchterne Geständniß folgt: nescio enim an hoc velit, restare adhuc aliquam conversionem magnae multitudinis circa finem mundi. Id cum sit mysterium, deo committamus. Bon anderen namhaften luther. Drthodoren, Mylius, Sunnius, Balbuin, wurde jeboch ber burch ben Text gebotene Sinn anerfannt, wiewohl ohne den Begriff ber Universalität in feiner gangen Strenge m faffen. Als nachher Spen, wegen feiner Lehre von ber m erwartenben großen Jubenbefehrung angegriffen wurde, tounte er fich auf ben Borgang namhafter rechtalaubiger Lebrer berm fen, evangel. Glaubenslehre S. 43., Pia desideria S. 346. 3. Lange Antibarb. p. IV. sect. 2. c. 1., und felbft bie Berfechter ber orthoboren Seite, gofcher in Timoth. Verinus 6. 438. und Reumeifter Briefterl. Lipven S. 822., wagten feinen entschiedenen Biderspruch. Die Eregeten der reform. Rirche waren in ber hauptfache ber natürlichen Anficht von ber St. ftets treu geblieben, Calv., Beza, Bisc. u. f. w.

Die frohe Aussicht bestätigt ver Ap. burch ein Citat, wels ches indeß nichts enthält, was sich gerade auf die endliche Bes lehrung von ganz Israel bezöge — denn daß *Lauchs* so viel wie rräg *Lauchs* sei (Balb.), läßt sich doch nicht fagen —, so daß es wohl nur zum Beleg dafür dienen soll, daß der Mefs sias zur Erlösung seines eigenen Boltes erschienen. P. vers bindet das Citat aus Jes. 59, 20. mit den Worten örar ägs-Leunas aus Jes. 27, 9. In den Worten nei drosześyss —

Abhandl, vom Schem Damforas, wo Euth. die rabbinifigen Fabeleien von Ehrifio angreift).

Taxeos weichen die LXX., an welche sich P. anschließt, wie auch ber Targum von unferm hebr. Tert ab אילשבי קשע פרעקב bie Abweichung ift vermuthlich daraus zu erklären, daß man Divid las, Gefen. Lex. Man. 1833. viubicirt auch ben Ral von 310 die fausative Bed. des Hiphil: «um in Jack bie Sünden abzumenden », boch las man vielleicht auch zwin. Aber auch von den LXX. felbst geht der Ap. ab, indem er, ftatt Evener Lichr, bas dem bebr. Tert entspricht, in Luir fest. Da fich fonft für feine Abweichungen vom Terte Gründe nachweisen lassen, so erwartet man folche bier um fo mehr. ba Evexer, wie es scheint, gang ju feinem 3wecke gepaßt batte. Bei feinem unter allen Auslegern habe ich jedoch eine befrichts gende Rechtfortigung biefer Abweichung gefunden; follte ber Mp. haben hervorheben wollen, das ber aus ber Mitte feis nes eigenen Bolfes hervorgegangene Erlöfer fen Bolt betehren würde? Genügt Diefer Grund nicht, und weiß man teinen befferen anzugeben, fo muß man fich entweder m ber hypothefe entschließen, daß er von den Abschreibern an bie Stelle von Erexer gescht wurde, ober zugestehen, bag in einigen Fällen boch die Citationen bes Ap. nicht abfichtlichen weife, fondern burch Gebächnißfehler von bem hebr. Urtene eber von ben LXX. abweichen, und daß bie Behauptung von Fr. zu weit geht, welcher fagt: nam primo quidem minime consentaneum est, Paulum V. T. locum, quem augustum mysterium aperire credidisset, saepe lectum diligenterque examinatum vel memoria non tenuisse, vel si e memoria excessisset non evolvisse. "Orar ift nähere Ent. bes Demonstr. aury (Beza, Crell, Fr.), wie 1 30h. 5, 2. 11m fo leichter fonnte ber Ap. biefe Worte aus Jef. 27. an bie anderen aus Jef. 59, 20. anschließen, ba Jef. 27, 9. ein verwandter Gedanke ausgedrückt ift: xai rourd ecer f soloγία αύτοῦ, ὅταν ἀφέλωμαι αὐτοῦ τὴν ἁμαρτίαν. Βίι 🕯 nun ber 21p. bazu gefommen, wenn er nur ben allgemeinen Gebanten, ber Deffias fei für Israel erschienen, ausbruden wollte, gerade biefes aus zwei Stellen zufammengesete Gut zu wählen, ba fich berfelbe wohl in anderen Aussprüchen bes 21. T. noch birekter ausgebrudt fand? Wir meinen, bag ihm bas isee bazu Veranlaffung gegeben habe; hat er auch diefes

Fut. nicht birekt auf die zweite Ankunft bes Messias bezogen, fo ließ es sich boch indirekt auf bieselbe anwenden.

28. 28. Mas von bem abgefallenen Theile bes Bolfes gilt, fpricht B. von bem gangen Bolfe aus. Die abgehauenen Zweige find einerfeits der aycorns verluftig gegangen, die fie von den Batern ber hatten, fie fteben in der ex 90a Gottes, aber andererseits ift ihnen boch noch etwas bavon geblieben, indem sie der fleischlichen Abstammung nach noch ein äußerliches Verhältniß zum Bundesvolfe haben. Die abgehauenen Zweige bes Baumes laffen sich, dem organischen Zusammen= hange entnommen, nicht mehr als 3weige betrachten, fondern find Holz, andererseits tann man noch an ihnen erfennen, was fie waren, und ben namen Zweige noch auf fie anwenden. Ex Jooi ift nicht aftivisch (Grot., Beng., Baumg.), fon= bern, wie aus dem Begenfaße zu dyanntoi erhellt, paffivifch, und ift Seov dazuzudenken, nicht µov (wie Theot., Luth.). Die Exloyn ift die Bestimmung zum Bundesvolf, vgl. B. 1. 2. Ai sunag und dia r. naregas bildet einen nur formellen Gegenfatz; burch di vuag bezwedt ber 21p. abermals bas, was den hochmuth bes heiden erwedt hatte, den jubifchen Unglauben, in ein Motiv demüthiger Dankbarkeit zu verwans beln. Das Moment des Rerdienstes, welches in dia r. narepag zu liegen icheint, sucht Calv. burch bie Bemerkung zu entfernen: non quod dilectioni causam dederint, sed quoniam ab illis propagata fuerat dei gratia ad posteros secundum pacti formam: deus tuus et seminis tui, boch wird hierdurch die Frage nur zurnichgeschoben, benn biefes pactum, tann man fagen, war boch nur Folge bes Berdiens ftes. Cocc. ftust fich auf ben Barallelismus, baß, wie in de buas fein Verdienst liege, so auch nicht in dia robs narepas. Von ben proteft. Dogmatifern ift mit Scharfe ausgeführt wors ben, baß ber ftrenge Begriff von Berdienft aus mehrfachen Urfachen niemals beim Menschen Gott gegenüber ftatt haben könne, weil damit 1) ein freies, nicht aus Verpflichtung her= vorgehendes, 2) ein dem Lohne entsprechendes, 3) ein zum Besten bes Andern geschehendes Sandeln bezeichnet werbe, ber Lohn im biblischen Sinne ift immer merces gratiae, nicht Daß exdoyy von ber Auswahl zum Bundesvolke debiti.

Taxus weichen die LXX., an welche sich P. auschließt, wie auch ber Targum von unferm hebr. Tert ab ביבקב girt; bie Abweichung ift vermuthlich baraus zu erflären, bag man as, Gefen. Lex. Man. 1833. vindicirt auch ben Ral von and die fausative Bed. bes Sivbil: «um in Jack bie Sünden abzuwenden », boch las man vielleicht auch zwin. Aber auch von ben LXX. felbst geht der Av. ab, indem er, ftatt Erexer Sichr, bas dem hehr. Tert entspricht, ex Suir Da fich fonft für feine Abweichungen vom Terte Gründe fest. nachweisen laffen, fo erwartet man folde bier um fo mehr, ba Erexer, wie es scheint, gang ju feinem Bwecke gepaßt batte, Bei feinem unter allen Auslegern habe ich jedoch eine befichte gende Rechtfertigung biefer Abweichung gefunden; follte ber Ap. haben hervorheben wollen, bas ber aus ber Mitte feis nes eigenen Bolfes hervorgegangene Erlöfer fein Bolt befehren würde? Genügt Diefer Grund nicht, und weif man teinen befferen anzugeben, fo muß man fich entweder ju ber huvothefe entschließen, daß ex von den Abschreibern an ble Stelle von Evener gescht wurde, ober zugestehen, bag in einigen gallen boch bie Citationen bes 21v. nicht absichtlichen weife, fondern burch Gebächnißfehler von bem hebr. Urtente rber von ben LXX. abweichen, und daß bie Behauptung von Br. ju weit geht, welcher fagt: nam primo quidem minime consentaneum est, Paulum V. T. locum, quem augustun mysterium aperire credidisset, saepe lectum diligenterque examinatum vel memoria non tenuisse, vel si e memoria excessisset non evolvisse. "Orar ift nähere Effl. bes Demonftr. aury (Beza, Crell, Fr.), wie 1 Joh. 5, 2. Um fo leichter fonnte ber Ap. Diefe Borte aus Jef. 27. an die anderen aus Jef. 59, 20. anschließen, ba Sef. 27, 9. ein verwandter Gedanke ausgedrückt ift: xai tovtó èger f soloγία αύτοῦ, ὅταν ἀφέλωμαι αὐτοῦ τὴν ἁμαρτίαν. Bit if nun ber 21p. bazu gefommen, wenn er nur ben allgemeinen Gedanken, ber Deffias fei für Israel erschienen, ausbruden wollte, gerade biefes aus zwei Stellen zufammengesete Guat zu wählen, da fich derfelbe wohl in anderen Aussprüchen bes 21. T. noch birefter ausgebrudt fand? Wir meinen, bag ihm bas ifee dazu Beranlaffung gegeben habe; hat er auch biefes

Fut. nicht direkt auf die zweite Ankunft des Messias bezogen, fo ließ es sich boch indirekt auf bieselbe anwenden.

28. 28. Mas von bem abgefallenen Theile bes Bolfes gilt, fpricht P. von dem gangen Bolfe aus. Die abgehauenen Aweige find einerfeits der ariorns verluftig gegangen, die fie von ben Batern her hatten, fie ftehen in ber ex 9oa Bottes, aber andererseits ift ihnen boch noch etwas bavon geblieben, indem fie ber fleischlichen Abstammung nach noch ein außerliches Verhältniß zum Bundesvolke haben. Die abgehauenen 3weige bes Baumes laffen fich, dem organischen Bufammen= bange entnommen, nicht mehr als 3weige betrachten, fondern find Holz, andererseits tann man noch an ihnen ertennen, mas fie waren, und ben namen Zweige noch auf fie anwenden. Ex Jooi ift nicht aftivisch (Grot., Beng., Baumg.), sons bern, wie aus dem Gegenfase zu ayanntoi erhellt, paffivifch, und ift Jeov dazuzudenken, nicht µov (wie Theod., Luth.). Die Exloyn ift die Bestimmung zum Bundesvolf, vgl. B. 1. 2. Ai suag und dia r. narégas bildet einen nur formellen Gegensat; burch di vuag bezweckt ber 21p. abermals bas, was den hochmuth des heiden erwedt hatte, ben jubifchen Unglauben, in ein Motiv bemuthiger Dankbarkeit zu verwans beln. Das Moment bes Berdienstes, welches in dià t. nareoas zu liegen scheint, sucht Calv. burch bie Bemertung zu entfernen: non quod dilectioni causam dederint, sed quoniam ab illis propagata fuerat dei gratia ad posteros secondum pacti formam: deus tuus et seminis tui. boch wird hierburch bie Frage nur zurnichgeschoben, denn biefes pactum, tann man fagen, war boch nur Folge bes Berbiens ftes. Cocc. ftütt fich auf ben Barallelismus, baß, wie in de buag kein Verdienst liege, so auch nicht in dia roby naregas. Bon ben proteft. Dogmatifern ift mit Scharfe ausgeführt wors ben, bag ber ftrenge Begriff von Berdienft aus mehrfachen Urfachen niemals beim Menfchen Gott gegenüber ftatt haben könne, weil damit 1) ein freies, nicht aus Berpflichtung bervorgehendes, 2) ein bem Lohne entsprechendes, 3) ein zum Besten bes Andern geschehendes Sandeln bezeichnet werbe, ber Lohn im biblischen Sinne ift immer merces gratiae, nicht debiti. Daß exdory von der Auswahl zum Bundesvolke

. •

bedürftigkeit der Heidenwelt und ber Judenwelt geschildert worben, daß bie Daffe Israels an diefer Erlöfung feinen Antheil gehabt, war von R. 9. an beflagt worden: nun wird bie ends liche Realifirung von Gottes Gnabenabsichten ausgefprochen. AneiGeia geht hier über den Begriff des bloßen Unglaubens binaus, benn bie Heiden im Ganzen fonnte ja ber Ap. bes Unglaubens nicht beschuldigen, er meint bie auapria iber haupt, wie Gal. 3, 22., gebraucht aber bas Bort anei9en um bes Borbergebenden willen. Statt bes erften robe nurrag lieft cod. D E rà nárra, F G nárra, 3t., Bulg. omnia; auffallend ware in bemfelben Sape bie Bertanfchung bes Reutr. und Dasf. (val. indeß 1 Ror. 1, 27.), ferner erwedt narra ohne Artifel ben Berbacht, daß auch ra nann burch eine Gloffe entstanden fei, daß nämlich bie Parallelftete Gal. 3, 22. Beranlaffung bazu gegeben. Der Art. vor narreg bient allerdings bazu, die Gefammtheit ftarfer auszubruden (2 Ror. 5, 10. 14., Rühner II. S. 134., vgl. ben Gebrauch von of maries bei Bahlmörtern, wie Apg. 19, 7.), und tonnte alfo zu bem Schluffe berechtigen, ben Dey. macht, bag iches Individuum ohne Ausnahme gemeint fei. Aber mit gleichen Rechte laßt fich auch fagen, daß der Artifel nur dazu bient, Die martes näher zu bestimmen, co find die verschiedenen Bilfer \*), von denen vorher die Rede war (Dloh., Fr.), f. Mat= thia §. 265, 2., und vgl. über oi πολλοί zu 5, 19. S. 291. So begicht fich rois naoe 1 Ror. 9, 22. auf die in B. 21. erwähnten Rlaffen und ift zu überschen «ihnen allen», ebenfo ift Bhil. 2, 21. ob navreg zu überfegen «fie alle», vgl. nech Eph. 4, 13. und rà nárra in 1 Kor. 9, 22. Das nárres äv 90wnot ohne Artikel auch im Sinne von nartodanoi ge braucht wird, ift befannt, Beisviele bei Balden. au heros bot VII, 56. Es ift mithin auf die Realifirung jenes Fattums im Großen bingewiesen, von welchem Joh. 10, 16. sprickt. Bollte man nichts defto weniger babei beharren, ob nartes von ber Gesammtheit aller Individuen zu verstehen, fo muß bann wenigstens festgehalten werben, bag bas migeveir als Bedingung zu feben ift (Limb.), vgl. Gal. 3, 22. und hier au B. 29. S. 621. und au 5, 19. Der Sprachgebrauch

<sup>\*)</sup> Thom. Iqu.: omnes non est extendendum ad omnes

fichtigeren Theil von Jørael, der indeffen nicht ein dem ans gemeffenes Leben fuhrte, und bamit übereinftimmend heißt es im Romm. ju u. St.: bie Individuen, welche unter bem omnis Israel ja verstehen feien, wiffe nur Gott, boch fei flar, bag man nicht an Israel benfen fönne, quamdiu permanet secundum carnem Israel et non etiam secundum spiritum factus fuerit Israelita verus, mente videns deum; über bas Schickfal berer, die von heiden und Juden auch alsbann noch ausgeschloffen werden, f. oben S. 589. \*) Fr. fpricht bloß von ber Stelle bes Drig. III. S. 771. au Matth., mabrend boch ber Romm. des Rirchenvaters zu vorliegender Stelle feine Meinung um vieles ausführlicher angiebt. Theod., obawar er πας Ίσραήλ auf τούς πιζεύοντας είτε έξ Ίουdaiwr eire 25 89rur bezieht, bekennt fich bennoch zum Glaus ben an bie Befehrung ber Maffe ber Ration, furz vor jener. Erflärung sagt er nämlich: #02202 25 exciver (707 eniserocry); auch redet er hier und im Romm. zu Bf. 105. von ber Befehrung bes Bolkes burch den Elias - eine Annahme, welche in ber fatholischen Kirche fogar zum Glaubensartifel erhoben wurde. Es findet fich ferner bie hoffnung ber Refauration von ganz Israel mit Bestimmtheit ausgesprochen bet Gregor v. Ruffa, opp. ed. Paris. III. S. 54. In der lateinischen Rirche sagt Aug. de civit. Dei XX. 29.: ultimo tempore ante iudicium (per Eliam, exposita sibi lege) Judacos in Christum verum esse credituros, celeberrimum est in sermonibus cordibusque fidelium; biefelbe

<sup>\*)</sup> Chryf. in Matth. hom. 57. (al. 58.) T. VII. G. 577. erz tlart bas Wort Christi Matth. 17, 11. von einer zutänftigen Erscheinung bes Elias, durch welche auch Israel werbe zum Glauben geführt werden, B. 12. versteht er unter Elias ben Johannes ben Läufer, und wirst die Frage auf, wie so boch Israel, wenn zwischen Ishannes und Elias tein anderer Unterschieb, als ber ber Zeit katt findet, den Ersten habe verwerfen tonnen, auf das Zeugnis des Andern aber glauben werde? Er giebt zur Antwort: Isi vo diarashyras μέχρι της ήμέρας έxelong dilt nléor rou Xo1500 την dofar xal naga nächer elvas rou ήllou garegwrégar. hatte er nicht in dieser Stelle und zu B. 12. in uns ferm R. seine Meinnung so klar ausgesprochen, so wurde die Kurze, mit welcher er über den Zert von B. 25. hinweggeht, seinen Glauben an dies Ratum zweiselbast machen tonnen.

Urheber ber Sünde habe barftellen wollen, und ganz außer Acht zu lassen, was ber Erlöser selbft fagt Matth. 18, 7.

## 5) 23. 33-36. Wie weife und für Menfchen nuerforichlich find Gottes Wege !

2. 33. Es entfteht bie Frage, ob ber Austuf vormale weife die Gute Gottes preifen folle, fo bag biefem Momente auch bas ber Beisheit unterzuordnen ware, ober ob bie merforfchliche Beisheit bas hauptmoment bilbe. Im erftern Falle ift bas Gefühl, welches fich in ben folgenden Borten ausbrucht. nur burch ben zulet vorangegangenen Gebanken B. 30-32. gewedt, im andern Falle findet ausschließlich ober vorzugewife eine Beziehung auf den letten Abschnitt von R. 9. an ftett. auch wird man im letteren Falle geneigt fevn, bie brei Babb fate πλούτος, σοφία, γνώσις nicht zu foordiniren, fonden damit bie Beisheit hervortrete, copia und yrwas von nloirog abhängen zu laffen. Die lettere Anficht bat fich von Aug. an ben Bertheidigern ber Brädeftination empfohlen; be die lat. Ueberschung ber It. und Bulg. das wai vor ooging nicht gelefen hat, fo tonnte um fo leichter biefe Auslegung en ftehen \*). Giebt man nun auch zu, bag ber Ap. bei bien Auseinandersetzung auf die vorhergehenden Ray. zurückgeblick, - was indeffen immer eher unwahrscheinlich, als mahrichein lich — so ift boch ber Ausruf zunächst durch bie unmittebar vorhergegangenen Gedanken hervorgerufen, und wenn dief, fo erwartet man auch bas Moment der Gute und Liebe ausee brudt zu finden, und ba bas bestimmter ber Fall ift, wenn szlovrov als felbstitändiger Begriff genommen wird (Dleb.), fo macht icon dieß geneigt, die drei Bradifate zu foordiniren, wie biefes von Drig., Chruf., Theod., a Lap., Grot. und ben neueren geschehen ift, Bagos brudt bann ben lims fang bes Reichthums aus, in welchem Sinne auch Bagic nlovrog vorfommt, vgl. Betft., Raph. nott. Polyb. Rur Reiche

624

<sup>\*)</sup> Bei Iren., Iert., Bictorin findet sich jedoch et, s. Sab: batier. In diesem Sinne sagt z. B. Hervaus: hie standum est, hie humana ratio desieit: nee secreta divinae sapientiae penetrat, ut intelligere possit, eur ita divinitus agatur de singulis, ut isti eligantur et illi reprodentur, et nunc Judaei nunc gentiles ad fidem ingrediantur.

(nach bem Borgange von Thom. Aqu., Luth., Calv., Efte u. v. A.) ift anderer Anficht und fest scheinbare Grunde ents gegen: 1) «es müßte entweder jeder der drei Genitive ein zai haben, ober nur ber lette», allein man bemerke: wenn im Griech. (f. Fr.) und auch im Lat. (Bumpt, Lat. Gramm. 8. A. S. 633.) brei Substantiven auf biefe Beife foordinirt werben, wird bas xal nur ben beiden letten beigegeben, wie R. 2, 7. 12, 2. Luc. 5, 17. 2) «πλούτος ift fein qualitativer, fondern ein auantitativer Begriff», aber worin ber Reichthum beftebe, er= alebt fich in der Regel aus dem Busammenhange, fowie man barüber hier nicht leicht zweifelhaft feyn fann, wenn man über= bleg R. 10, 12. vergleicht, auch ift vom *nlovtos* Gottes Bhil. 4, 19. bie Rebe. Siermit ift auch der britte Ginwurf beantwortet, daß durch πλούτος ohne Zusat feine bestimmte göttliche Eigenschaft angegeben werbe; wenn bann noch 4) gesagt wird, im Folgenden fci bloß von ber oopia und yrwoec bie Rebe, fo ift dieß zu bezweifeln, indem wahrscheinlich, wie fcon Chryf. und Theod. bemerken, B. 35. auf die Guter = und Gnadenfülle Gottes geht, fowie nach benfelben Auslegern B. 34. bas rig Eyrw vour xugiou auf die grwoic. und rig ouusoulog auf die oopia. Gerade biefer Umftand, daß alebann bie brei aus bem A. T. entlehuten Sabe in umge= fehrter Ordnung bem alouros, sogia und grwois entsprechen, muß bazu beitragen, die Roordination berfelben zu empfehlen \*). Es fommt dazu, daß, wenn auch zwischen grworig und sowia ein Unterschied statt findet, und jenes mehr bie theoretische ober metaphyfifche Einsicht, diefes die praktische bezeichnet, diefer Unterschied boch nicht fo ftart ift, daß man bie beiden Worte burch ein «fowohl — als auch» verbunden erwarten follte. Der Ausruf wig arezegevrnra x. r. 2. in B. 33. hebt allerbings nur bas Moment ber unerforschlichen Weisheit hervor, boch weist πλούτου, sobald es felbstständig genommen wird,

<sup>\*)</sup> Daß auch Chryf. wie Theob. in ben brei altteftamentl. Ausfprüchen bie Rúckbeziehung auf die brei Pradikate erkenne, ift ben Auslegern entgangen. Er fagt: zad yag zad πλούσιος έzι, zad où deïrau πας έτέςου λαβεϊν zad σοφός έzι zad où deïrau συμβούλου<sup>\*</sup> τί λέγω συμβούλου; oùde eldévau τις δύναται τα αύτοῦ, αλλ' η μόνος αὐτος δ πλούσιος zad σοφός.

Tholud, Romment. 3. Rom. Br.

ben ber Ap. vom Weltanfange aus hindlicht Eph. 1, 5. nooogisag  $\eta\mu\tilde{a}g$  eig vioIsoiar dià Invoï Xoigov eig avror. Ein Nachall des großen Wortes des Ap. ift jenes Augustiniiche: tu deus fecisti nos ad te et cor nostrum inquietum est, donec requiescat in te, apud te enim quies est valde et vita imperturbabilis.

Nach Dr., Aug. (de trinit. I. 11.), Silarius, Su go a St. Bict., Thom. Agu. gehen die brei Rategorien auf Bater, Sohn und Geift zurud, fo auch Dloh.; Fr. be gegen findet co recht, daß Men. ihn ausgelacht habe, bas ganze Rap. B. 8. 21. 22. u. a. zeige ja, baß von Gott bem Bata bie Rede fei. Rach biefer Beweisführung wurde alfo, wo bie Schrift von Gott (& Jeos) spricht, fets der Logos und br heil. Geift auszuschließen seyn? Uebrigens hat Dish. nicht gesagt, ber Up. fpreche hier von Bater, Sohn und Beif, fondern : « biefe Beziehungen bruden bas Berhältnif wi Bater, Sohn und Geift aus», und wer tann bieg beftreim, wenn der Ap. anderwärts den Bater als bas Grundprincip, ber Sohn als ben Bermittler, ben Geift als das immanente mb immermehr ber Gemeinde immanent werden follende Princip Bal. 1 Ror. 12, 4-6. 8, 6. 2 Ror. 13, 13. bezeichnet? Calixt erflärt: ex ipso, tangnam causa principe, per ipsum tanquam dirigentem et disponentem, in ipsum, utpote ultimum finem, ex ipsius potentia, per ipsius sapientiam, in ipsius bonitatem sunt et diriguntur omnia; er hat hier die Trinität nicht erwähnt, aber von selbft führt ihn der Ausspruch barauf, diejenigen brei Attribute ber vorzuheben, burch welche bie patriftische Speculation bie bri Momente ber Trinität zu bezeichnen pflegt. Doch noch mehr weist nicht das δ έπι πάντων και δια πάντων και έν πασιν ήμιν Cph. 4, 6. auf είς θεός, είς χύριος, έν πνεύμα με rud? vgl. harles zu der St. und zu 2, 22. \*). Rur dogs matifche Befangenheit tann vertennen laffen, daß bie Trinitate

<sup>\*) &</sup>quot;Indem also ber Geist in ihnen wohnt, sind fie eine Wehnung Gottes und Christi (3, 17.), und boch ist es nicht Gott der Bater und nicht Christus, der in ihnen wohnt, sondern der Grift. Der Pantbeismus kennt keinen Gott im Himmel, der Deismus keinen auf der Erde und im Menschen, das Christenthum kennt beides."

lehre, wenn auch nicht in einer bestimmten Formel bei P. ausgesprochen, bennoch in seiner Bewußtseyn lebendig gewesen ist. Avrö  $\eta$  doza, Drig. eigenthümlich: et tunc (näm= lich wann uach 1 Kor. 15, 28. Gott Alles in Allen seyn wird) ipsi gloria in saecula saeculorum, propter hoc quod perfectio omnium non intra unum saeculum concluditur, sed in multa protenditur et vix aliquando adimplenda speratur (dies lestere entspricht doch nicht seinem System? Gollte er an den neuen Absall nach der Wiederherstellung den= fen?). Dem Zusammenhange angemessen Limb.: quia itaque Deus in hoc admirabili opere, quo gratiam suam tam circa gentes quam circa Judaeos sapientissime administrat, misericordiam et iustitiam, atque inprimis sapientiam suam illustri modo ostendit, hinc est quod ap. illi gloriam tribuit.

# Scolien

zu bem paränetischen Theile bes Briefet").

## Rapitel XII.

#### Selbstopfer ber Christen, Treue in bem gege: benen Beruf, Demuth, Ernst, Liebe, Berföhnlichkeit.

2. 1. Es fragt fich, ob bie Ermahnung burch bas on auf den gefammten vorhergegangenen bogmatischen Michie fich gründet (Drig., Calv., Mel., Beng.), ober auf we unmittelbar vorhergegangenen Ansfprüche. Gegen bas En wendet Rück. ein, daß man dieß nur annehmen könnte, wm bie Ermahnung unmittelbar auf R. 8. folgte, daher nimmt a, wie ichon Crell, Glödl., eine Rudbeziehung auf R. 11, IL an, Abäl., Dloh., Mey. auf B. 36. Da bas dù 1. oizrigucov r. 9eov das Moment ber Erbarmung hervochet und bas, was ber Schluß von R. 11. über bie Größe ta göttlichen Erbarmung gefagt hatte, bem 21p. noch vor Augen ftehen mußte, fo hat man anzunehmen, bas bie Ermahung zunächft baran anfnupft. Uebrigens zeigt Gpb. 4, 1. 1 Bef. 4, 1. (vgl. Rol. 3, 1.), baß ber Ap. gegen ben Schluß m Briefe Paränefen durch our antnupfte, bie nicht gerade in ben unmittelbar Vorhergegangenen einen unmittelbaren Supput hatten. Bie bei den Aposteln die Baränefen aus ber Grob gung ber götflichen Gnabe hervorgingen, zeigt auch 2 Ror. 7.1.

<sup>\*)</sup> So eben ist erschienen: P. A. Borger, diss. de parte & ad Rom. paraenetica, Lugd. Bat. 1840., es ist zwar ein ausspühlich rer Kommentar zu diesem Abschnitte, der aber sehr ben Charatter is Unsängerwerkes trägt, und namentlich, wie ähnliche holland. Promotises abhandl., der Schärfe und Akribie ermangelt.

Jaf. 1, 19. A. r. oler. r. 9. fann mit bestimmter Beziehung auf ben Juhalt bes Schluffes von R. 11. ober bes gangen Briefes gefagt feun, möglicherweife jedoch anch auf bie Gna= benlehre bes Ap. überhaupt (de 20.), Sich bezeichnet bie vers mittelnde 3dee, durch welche die Ermahnung wirtfam ift, wie 15, 30. 1 Ror. 1, 10. 2 Ror. 10, 1. Παραζήσαι beftimm= ter flassifcher Ausbruck für bas Darbringen ber Opfer (vgl. **Eue. 2, 22.).** Tà σώματα ύμ. ftatt ύμας αὐτούς (R. 6, 13.), wie R. 6, 19. ώσπερ παρεςήσατε τὰ μέλη ύμῶν κ. τ. λ.. insofern ber Leib bas Organ der Thätigkeit ift, die Thätigkeit foll eine Gott geweihete fenn, vgl. 1 Ror. 6, 20.; bag ber Ausdruck gewählt fei um ber Metapher Des Dyfers willen, leuchtet nicht ein, ba ja die Metapher oft genug in Bezug auf ben ganzen Menschen gebraucht wird. Daß bie Chriften ber geistigen Ratur ihrer Dekonomie nach geistige Opfer ju bringen haben, fpricht auch 1 Petr. 2, 5. aus, vgl. Phil. 4, 18. From 13, 15. Die Prädikate  $\delta \gamma i \alpha \nu$ , edages ov  $\tau \tilde{\omega}$  Seco fcon bei alttestamentl. Dpfern gewöhnlich, wogegen in Zwoor ein Gegensatz zu alttestamentl. Dofern; in ber geiftigen Deto= nomie bes neuen Teftamentes ift auch das Absterben des Opfers ein geiftiges, aus bem erst bie rechte Lwý hervorgeht, vgl. Luc. 17, 33. δς έὰν ἀπολέση αὐτὴν (sc. τὴν ψυχὴν αύτοῦ), ζωογονήσει αυτήν. Την λογικήν λατρ. ύμ. fonnte allenfalls als Apposition mit Jvoiav verbunden werden (Reiche, Mey.), fo bag ber Aff. bie Folge und Abficht bezeichnete (Ruhner §. 500. 3.), doch kann Jusia für sich nicht wohl eine Larveia aenannt werben, sondern nur das napazňoac Jusiar, daher ist porzüglicher, ben Aft. als Apposition zu dem ganzen Sabe zu nehmen und burch ein ausgelaffenes Berbum bes Sagens ju er-Haren (Ruhn. §. 500. 1. 28 in. S. 335., vgl. 1 Tim. 2, 6. 2 Theff. 1, 5.). Aoyuzós nicht im Gegenfat zu unvernünfti= ger Superstition (Phot., Bafil., Calv.), auch nicht ju ben Loa aloya (Theod., Grot.), fondern nur ben Gegensatz zu bem vóuog errolng gaoxixng bildend (Hebr. 7, 16.). Aoverós bei Blato gleichbedeutend mit vosoós Locr. 99. e., fo fpricht Theod. von der Loyixy yewoyia opp. II. 199. im Sinne von rrevuaring, 1 Betr. 2, 2. Loyexdr yala, und im Testam. XII. patr. S. 547 fg. heißt es von den Engeln :-

631

προςφέρουσι χυρίψ δυμήν εδωδίας λογιχήν χ. άναίματα πιοςφοράν.

Ein folches Selbftopfer tonnen bie Chriften u B. 2, barftellen, wenn fie innerlich neue Menfchen werben, fo is fortgesetzt ber Blick auf den göttlichen Willen ihr Leben je llebermiegende Zeugen cod. A B\*\* D E F Gut ftaltet. lefen statt ber Imperatt. die Inff. ovornuarileogal, uneμορφούσθαι; zwar meint be 28., ber Imperativ fei ben mm gegangenen Infinitiven konformurt, wie wenig aber bie in Abschreibern nahe gelegen haben tann, Dürfte man ichon band fchließen, daß die Ausleger ben Infinit. felbft ftatt bes Impan. gefest anfahen; nach ben äußeren Beugniffen ift alfo ber 3m zu lesen, und zwar nicht im Sinne des Imperat. (Bint S. 305.), fondern als abhängig von παρακαλώ. Ueba dim f. die Bemerfungen von Sarles ju Eph. 2, 2.; mit ovrog we bunden entspricht es ber rabbinischen Formel mir w bezeichnet die Beit, wo bas Deffiasreich noch nicht aufgericht ift, bann bei B. fonfret gefaßt ben Beltlauf und bie Deifa felbst, bie bem Meffiasreich nicht angehören (Gal. 1, 4. 64 2, 2.). Der Sinn der Christen, & vous (f. ju R. 7, 2), foll ein neuer werden, nämlich burch bie Gottesliebe, die ft antreibt, Gottes Willen ju ihrer Norm zu machen. Rich nach dem Vorgange von Abäl., Buc., Dloh., bringt dami daß in den Infinit. bas Moment des Könnens mit aufamm men werbe «fo bag ihr prüfen tonnt.» Berenkt man joch daß ber Av. im Gegenfate zu den heiden, welche im Ale meinen nach feiner göttlichen Norm fragen, auch font # charakteriftisch an den Christen hervorhebt bas Soziualen i έςιν εύάρεςον τῷ χυρίω Gph. 5, 10. Bhil. 1, 10., mb for ner, bag bas fortgehende Selbstopfer nur burch ben muter brochenen Blid auf die Norm des göttlichen Billens u Claube kommt, so wird man die zunächstliegende Fassung vorgichen. To aya9or x. z. 2. wird von Befch., Bula., Chiph Del. als Prädikat des Willens Gottes genommen, ba iche bei evagesor, wie B. 1., th Den hinzuzubenken ift, fo gt biefes nicht wohl an, und muß baher mit Er., Buc., Rore u. v. A. ro dyaJor x. r. d. fubstantivisch genommen wate als Apposition zu ro 3627µa. Der Art. ift nicht wiedente

weil die Nomina fich wechselfeitig zur Erklärung bienen, Bin. §. 18. 4. Rück. fagt: «Ich gestche, daß mir dicse Art, das Bute als Abftraktum zu benfen, ber Denkform unfers Ap. nicht recht angemeffen scheint», allein B. 9. findet es fich ja ebenso. Τὸ εὐάρεςον sc. τῷ θεῷ Scbr. 13, 21.

B. 3. Der Bille Gottes foll fich als Norm ber Chris ften zunächft darin bewähren, daß Jeder innerhalb ber ihm von Gott angewiesenen Sphare fich treu erweift. Asyeer mit nachfolgendem Jufin. in der Bed. «befehlen.» Ueber zages f. R. 1, 5. Cph. 3, 7. Rom. 15, 15. Treffend Beng .: jpse P. exemplum praebet σωφροσύνης, quam commendat. Narti to orte er vuir statt nader vuir, um jedem Einzelnen die Ermahnung besto näher zu bringen. Das opoveir auf die göttliche Norm zurückgeführt, wie 1 Kor. 4, 6., mit einem Wortspiel wie Charondas bei Stobäus Sent. tit. 42. ed. Gaisf. II. 220.: προςποιείσθω δε εχαζος των πολιτών σωφρονείν μάλλον η φρονείν. Έχάςψ ώς eine Trajeftion, die sich auch 1 Ror. 3, 5. 7, 17. findet. Micus bier als das subjettive Princip für das zagiona, welches obs fektiv in ber zagig begründet ift; ichon Drig. knuvft baran bie Bemerfung, daß Gottes Mittheilungen alfo burch bas res ceptive Berhalten bes Menschen bedingt feien. Die folgenden Berfe zeigen, daß das oneppoveir vom Ap. besonders als das Eingreifen in den göttlichen Beruf Anderer gefast wird. Diefe awapogurn, welche das ihr von Gott gesette Maak (uérpor) anerkennt, zeigt P. felbft 2 Ror. 10, 13., nur mit Bezug auf Chriftus heißt es, daß Gott oux ex pérgov den Geift mittheile. B. 4. 5. Der Körper, das Aggregat der Glieder, ift ein Leib burch bas gemeinsame Princip ber Seele, ber Entes lechie, welches in allen Gliedern fo wirkt, baß, wenn jedes nach feinem Maaße thatig ift, ber Lebenszweck realisirt wird; fo wirft Chriftus als Geift in allen Theilen des Gemeindes organismus zu einem gemeinfamen 3wed, nods to ouugeoor h. 1 Ror. 12, 7.: diefelbe 3dee, weiter ausgeführt 1 Ror. 12, 12 ff. und auf Dieselbe Beife auch bei Betrus 1 Betr. 4, 10. 11. O xadeis, in cod. A B D\* F G to xadeis, ein brachplos ð gischer Solocismus statt & els xa9 Era (Offenb. 4, 8.), ben schon Lutian rügt de soloec. c. 9., auch 3 Matt. 5, 34.,

t

۱

١

ţ

1

ļ

۱

i

1

1

ų,

ŀ,

8

ø

ø

ø

1

1

Rap. XII. 3. 6.

1

adnaung vor, bei welcher bie Sate nicht in Borber = und Rachs : i fay zerfallen: bei κατά άναλ. τ. π. ein ωσε είναι αυτήν. nachher bei diaxoriar ein üge elrai adtor, fo aber, daß in blefem Sate nach Absicht bes Ap. eine Baraneje liegt. Rach ber entgegengeseten Unficht würden bie Gabe nur befchreis bend feyn und bie verschiedenen Gaben detailliren. Aber bie : Bebenken, welche bei biefer Faffung, wie fie von Reiche, : Deb., be 28. vorgetragen, entftehen, hat auch Rud. ems : Bfimden. Es foll eine bloße Aufgahlung ber Charismen und 2 - wie be 20. hinzuset - Tugenden ftatt finden, und jedesmal entweder bie Sphäre oder die vorzüglichste Aeußerung ber đ Tugend namhaft gemacht werden; nun fällt aber zunächft ber Ľ Ausdruck auf «in der Sphäre ber Diakonie» u. f. w. Uns 1 willfürlich vermuthet man schon hier in bem Jusat etwas Bas ٧. z ranetisches, bieß tritt noch deutlicher in B. 8. hervor, und in 2. 9-13. wird man sich um fo weniger ber Meinung von ¥. Deby, be 20., Rud. anschließen können, bag fie blog bes 1 fchreiben, was ift, ba nachher B. 14. auch ber Form nach De Ermahnung eintritt. Und was ift bie Absicht dieser Paras nefe? Rach der gangbaren Ansicht, daß Jeder innerhalb des ihm angewiesenen zapioua fich halte, welches bas owgporeir ift, bagegen Cal., baß man bie Gaben nods to ouppeoor ans ef. wende. Darauf führt allerdings die Idee ber Gliedschaft, worin liegt, bag ber Eine nur für ben Andern ba ift, allein jene Bes ziehung liegt in ben paranetischen Worten nicht ausgebrückt, ift indes allerdings ber Sache nach vorhanden, benn unterläst K,J 3. B. bas Auge bas gerade ihm angewiesene Geschäft zu volls \$ ziehen, fo leiden darunter bie andern Glieder, ba es eben für ¥ bie Sand, für den Fuß zum Auge bestimmt ift.

Bir haben nun die Frage zu beantworten, ob ber Ap. <sup>1,1</sup> verschiedene, den verschiedenen χαρίσματα entsprechende A em= <sup>1,1</sup> ter aufführe. Bon allen hier aufgeführten Kategorien kann

<sup>fáhrt fort: Λοιπόν, ή μεν τις έξι χοινή ἀναφορά, ή δ' ίδία. Πρω-</sup><sup>1</sup> τον, εν' ώς ἀνθωπος. Έν τούτω τι περιέχεται;... Ή δ' ίδία
β' πρός τὸ ἐπιτήδευμα ἐχάζου χ. τ. προαίρεσιν ὁ χιθαρωδός ὡς
χιθαρωδός ὁ τέχτων ὡς τέχτων ὁ φιλόσοφος ὡς φιλόι σοφος ἰὸ ἑήτωρ ὡς ἑξήτωρ. Χuch υχί. 1 Φεtr. 4, 10.: εἰ τις
ι λαλεῖ, ὡς λόγια τ. θεοῦ χ. τ. λ.

προςφέρουσι χυρίψ δαμήν εδωδίας λογιχήν χ. άναίματαν προςφοράν.

Gin foldes Selbstopfer tonnen bie Christen m B. 2, barftellen, wenn fie innerlich neue Denschen werben, jo wi fortgefest ber Blick auf ben göttlichen Billen ihr Lebn w staltet. Ueberwiegende Zeugen cod. A B\*\* D E F Gut lefen ftatt der Imperatt. die Inff. ovoznuarileogai, une poppovo9al: zwar meint be 28., ber Imperativ fei ben wat gegangenen Infinitiven fonformirt, wie wenig aber bief in Abschreibern nahe gelegen haben tann, burfte man icon band fchließen, daß die Ausleger ben Infinit. felbft ftatt des Impent. gefest anfahen; nach ben äußeren Beugniffen ift alfo ber min zu lesen, und zwar nicht im Sinne des Imperat. (Binn S. 305.), fondern als abhängig von παρακαλιώ. Ueba ain f. die Bemerfungen von Sarles ju Gph. 2, 2.; mit obrog wo bunden entspricht es ber rabbinischen Formel mit m bezeichnet die Beit, wo bas Deffiasreich noch nicht aufgenitt ift, bann bei P. fonfret gefaßt ben Weltlauf und bie Reifa felbft, bie bem Meffiasreich nicht angehören (Gal. 1, 4. 64 2, 2.). Der Sinn der Christen, o vous (f. ju R. 7, 2), foll ein neuer werden, nämlich burch bie Gottesliebe, wif antreibt, Gottes Willen ju ihrer Rorm ju machen. Rich nach dem Vorgange von Abäl., Buc., Dleb., bringt band daß in ben Infinit. bas Moment des Könnens mit aufgenet men werde «fo baß ihr prüfen könnt.» Berenkt man icht daß ber Ap. im Gegenfate ju ben Seiden, welche im Met meinen nach feiner göttlichen Norm fragen, auch fout # charafteristisch an den Christen hervorhebt das doxiualen u έςιν εύάρεςον τῷ χυρίω Cph. 5, 10. Bhil. 1, 10., mb in ner, daß das fortgehende Selbstopfer nur burch ben mut brochenen Blid auf die Rorm des göttlichen Billens u Sunte kommt, so wird man die zunächstliegende Fassung vorjete To dyador x. z. 2. wird von Besch., Bulg., Chuk Mel. als Prädikat des Willens Gottes genommen, ba jan bei evagesor, wie B. 1., ru Deu hinzuzudenten ift, fo # biefes nicht wohl an, und muß daher mit Er., Buc., Ropp u. v. A. to aya9or x. t. 2. fubstantivisch genommen werd als Apposition zu vo Silnua. Der Art. ift nicht wichen

632

weil die Nomina sich wechselseitig zur Erklärung dienen, Win. §. 18. 4. Rück. fagt: «Ich gestehe, das mir diese Art, das Gute als Abstraktum zu denken, der Denksorm unsers Ap. nicht recht angemessen scheint», allein B. 9. sindet es sich sa ebenso. To edage50v sc. ro Ich Schr. 13, 21.

B. 3. Der Bille Gottes foll sich als Norm ber Chris ften zunächst darin bewähren, daß Jeder innerhalb ber ihm von Gott angewiesenen Sphäre sich treu erweist. Acycer mit nachfolgendem Infin. in der Bed. «befehlen.» Ueber zages f. R. 1, 5. Cph. 3, 7. Rom. 15, 15. Treffend Beng .: **jpse P.** exemplum praebet σωφροσύνης, quam commendat. Navri roj ovri ev vuir statt naoir vuir, um jedem Einzelnen die Ermahnung desto näher zu bringen. Das gooyeir auf die göttliche Norm zurückgeführt, wie 1 Kor. 4, 6., mit einem Wortspiel wie Charondas bei Stobäus Sent. tit. 42. ed. Gaisf. II. 220.: προςποιείσθω δε εχαζος των πολιτών σωφρονείν μαλλον ή φρονείν. Έκάςω ώς eine Trajeftion, die sich auch 1 Kor. 3, 5. 7, 17. findet. Micus hier als das subjettive Princip für das zagioma, welches obs feftiv in der zagig begründet ift; icon Drig. fnupft baran bie Bemerfung, daß Gottes Mittheilungen alfo durch das res ceptive Berhalten bes Menschen bedingt feien. Die folgenden Berle zeigen, daß das brepppoveir vom Ap. besonders als das Eingreifen in den göttlichen Beruf Anderer gefaßt wird. Diese awapogivn, welche bas ihr von Gott gesette Maas (uéroor) anerfennt, zeigt P. felbft 2 Ror. 10, 13., nur mit Bezug auf Chriftus heißt es, daß Gott oux ex pergov den Geift mittheile. B. 4. 5. Der Körper, bas Aggregat ber Glieber, ift

ein Leib durch das gemeinsame Princip der Seele, der Entelechie, welches in allen Gliedern so wirkt, daß, wenn jedes nach seinem Maaße thätig ist, der Lebenszweck realisirt wird; so wirkt Christus als Geist in allen Theilen des Gemeindes organismus zu einem gemeinsamen Zweck,  $\pi \rho \delta_S \tau \delta$  ouugséoor 1 Kor. 12, 7.: dieselbe Idee, weiter ausgeführt 1 Kor. 12, 12 ff. und auf dieselbe Weise auch bei Petrus 1 Petr. 4, 10. 11. O xadeig, in cod. A B D\* F G  $\tau \delta$  xadeig, ein brachylos gischer Solöcismus statt  $\delta$  els xad Eva (Offend. 4, 8.), ben schon Lutian rügt de soloec. c. 9., auch 3 Mass.

# Sholien

zu bem paränetischen Theile bes Briefes?,

## Rapitel XIII.

### Selbstopfer ber Christen, Treue in bem geges benen Beruf, Demuth, Ernst, Liebe, Berföhnlichteit.

28. 1. Es fragt fich, ob die Ermahnung burch Das 📥 auf ben gesammten vorhergegangenen bogmatischen 2016 fich gründet (Drig., Calv., Mel., Beng.), ober unmittelbar vorhergegangenen Ausfpruche. Gegen bass wendet Rück. ein, daß man dieß nur annehmen könnts gratte bie Ermahnung unmittelbar auf R. 8. folgte, baher nir nin wie schon Crell, Glöckl., eine Ruckbeziehung auf R. ", **f**. 1 an, Abal., Dloh., Mey. auf B. 36. Da bas mond oixriquav r. Seov bas Moment ber Erbarmung be at heth und das, was der Schluß von R. 11. über die 📧 Binhi göttlichen Erbarmung gefagt hatte, bem Ap. noch v 🛥 Dor Sugar ftchen mußte, fo hat man anzunehmen, daß die Er Singh zunächft baran anknüpft. Uebrigens zeigt Eph. 4, 1. 4, 1. (vgl. Rol. 3, 1.), baß ber Ap. gegen ben Softig Briefe Paranefen durch our antnupfte, bie nicht geradente hc, unmittelbar Vorhergegangenen einen unmittelbaren Suput Hârc, hatten. Die bei ben Aposteln bie Baranefen aus ba bal s Ithe gung ber götflichen Gnade bervorgingen, zeigt auch 2 Smll ger Ei

\*) So eben ist erschienen: P. A. Borger, diss. de parte q. ad Rom. paraenetica, Lugd. Bat. 1840., es ist zwar ein ausschichtig rer Kommentar zu diesem Abschnitte, der aber sehr ben Charadiu w Unsängerwerkes trägt, und namentlich, wie ähnliche holland. Prometine abhandl., der Schärfe und Akribie ermangelt. li De e

ina i

in

ĺψť.

E

ì

28. 1, 19. A. r. olxr. r. 9. fann mit bestimmter Beziehung if den Inhalt des Schluffes von R. 11. oder bes gangen riefes gefagt feutt, möglicherweife jedoch and auf bie Gna= nlehre des Ap. überhaupt (de B.), Sic bezeichnet bie verittelnde 3bee, durch welche die Ermahnung wirtfam ift, wie ), 30. 1 Ror. 1, 10. 2 Ror. 10, 1. Παραςήσαι bestimm= e flassischer Ausbruck für bas Darbringen ber Opfer (val. **w. 2, 22.).** Tà σώματα ύμ. ftatt ύμας αὐτούς (R. 6, 13.), ie R. 6, 19. ώσπερ παρεςήσατε τὰ μέλη ύμῶν Χ. τ. λ.. sofern der Leib das Organ der Thätigkeit ift, die Thätigkeit U eine Gott geweihete fenn, vgl. 1 Ror. 6, 20.; daß ber usbruck gewählt sei um der Metapher des Opfers willen, ichtet nicht ein, ba ja die Metapher oft genug in Bezug auf t ganzen Menschen gebraucht wird. Das bie Chriften ber inen natur ihrer Dekonomie nach geiftige Opfer ju bringen 17, spricht auch 1 Petr. 2, 5. aus, vgl. Phil. 4, 18. 13, 15. Die Brädikate άγίαν, εδάρες ον τω 9εω Bei alttestamentl. Dyfern gewöhnlich, wogegen in Zwoar Begenfatz zu alttestamentl. Dyfern; in der geistigen Deto-Des neuen Teftamentes ift auch das Absterben des Opfers = fliges, ans dem erst die rechte Lwy hervorgeht, vgl. Luc. 🍮 🕳 δς ἐὰν ἀπολέση αὐτὴν (sc. τὴν ψυχὴν αύτοῦ), ζωο-🕨 🖝 ει αυτήν. Την λογικήν λατρ. ύμ. könnte allenfalls Prosition mit Ivolar verbunden werden (Reiche, Mey.), B ber Aff. die Folge und Absicht bezeichnete (Rühner **D**. 3.), doch kann Ivoia für sich nicht wohl eine Larveia L'Int werben, sondern nur das napachoas Juoiar, daher ift Slicher, ben Alf. als Apposition zu dem ganzen Gabe zu ten und burch ein ausgelaffenes Berbum bes Sagens zu er= 11 (Rithn. §. 500. 1. 20 in. S. 335., val. 1 Tim. 2, 6. heff. 1, 5.). Aoyixoc nicht im Gegenfatz zu unvernünfti= Superstition (Bhot., Bafil., Calv.), auch nicht zu ben a aloya (Theod., Grot.), fondern nur den Gegenfat gu m róµog érrolyg saoxerig bilbend (Hebr. 7, 16.). Aoxós bei Blato gleichbedeutend mit vosoós Locr. 99. e., fo wicht Theod. von der Loyexy yewgyla opp. II. 199. im Inne von avermatin, 1 Betr. 2, 2. Loyindr yala, und

, Testam. XII. patr. S. 547 fg. heißt es bon den Engeln :

# Sholien

zu bem paränetischen Theile bes Briefes\*).

# Rapitel XIII.

### Selbftopfer ber Chriften, Treue in bem geges benen Beruf, Demuth, Ernft, Liebe, Berföhnlichteit.

B. 1. Es fragt fich, ob die Ermahnung burch bas ow auf den gefammten vorhergegangenen dogmatischen Mbichnitt fich gründet (Drig., Calv., Mel., Beng.), ober auf bie unmittelbar vorhergegangenen Ansfpruche. Gegen bas Erfte wendet Rück. ein, daß man dieß nur annehmen könnte, wem bie Ermahnung unmittelbar auf R. 8. folgte, baher nimmt er, wie ichon Crell, Glöckl., eine Rüchbeziehung auf R. 11, 32. an, Abal., Dloh., Mey. auf B. 36. Da bas dia t. olzrigucov r. 9eov das Moment ber Erbarmung hervorhebt, und das, was der Schluß von R. 11. über die Größe ber göttlichen Erbarmung gefagt hatte, bem 21p. noch vor Augen ftchen mußte, fo hat man anzunehmen, daß die Ermahnung zunächft baran anfnüpft. Uebrigens zeigt Eph. 4, 1. 1 Theff. 4, 1. (vgl. Rol. 3, 1.), daß ber Ap. gegen ben Schluß ber Briefe Paränesen burch our anfnupfte, die nicht gerade in dem unmittelbar Vorhergegangenen einen unmittelbaren Sutpuntt hatten. Die bei den Aposteln die Baranefen aus ber Ermagung ber götflichen Gnabe hervorgingen, zeigt auch 2 Ror. 7, 1.

<sup>\*)</sup> So eben ift erschienen: P. A. Borger, diss. de parte ep. ad Rom. paraenetica, Lugd. Bat. 1840., es ift zwar ein ausführlicht rer Kommentar zu diesem Abschnitte, der aber sehr ben Charakter des Unfängerwerkes trägt, und namentlich, wie ähnliche holland. Promotionsabhandl., der Schärfe und Akribie ermangelt.

Jat. 1, 19. A. r. oder. r. 9. tann mit bestimmter Beziehung auf ben Juhalt bes Schluffes von R. 11. ober bes ganzen Briefes gefagt feun, möglicherweife jeboch auch auf bie Gna= benlehre des Ap. überhaupt (de 20.), Sic bezeichnet Die vermittelnde 3dee, durch welche die Ermahnung wirffam ift, wie 15, 30. 1 Ror. 1, 10. 2 Ror. 10, 1. Παραζήσαι bestimm= ter flassifcher Ausbruck für bas Darbringen ber Opfer (val. **Euc. 2, 22.).** Τὰ σώματα ύμ. ftatt ύμᾶς αὐτούς (R. 6, 13.), wie R. 6, 19. ωσπερ παρεζήσατε τὰ μέλη ύμων κ. τ. λ., insofern ber Leib bas Organ der Thätigkeit ift, die Thätigkeit foll eine Gott geweihete fenn, vgl. 1 Ror. 6, 20.; daß ber Ausbruck gewählt fet um ber Metapher bes Opfers willen, leuchtet nicht ein, ba ja die Metapher oft genug in Bezug auf ben ganzen Menschen gebraucht wird. Daß bie Chriften ber geistigen natur ihrer Dekonomie nach geistige Opfer ju bringen haben, fpricht auch 1 Petr. 2, 5. aus, vgl. Phil. 4, 18. Hebr. 13, 15. Die Prädifate  $\delta \gamma i \alpha v$ ,  $\epsilon \delta \dot{\alpha} \rho \epsilon \sigma v \tau \phi \theta$ fcon bei alttestamentl. Dpfern gewöhnlich, wogegen in Zwoar ein Gegenfatz zu alttestamentl. Dyfern; in der geiftigen Deto= nomie des neuen Teftamentes ift auch bas Absterben des Opfers ein geiftiges, aus bem erft die rechte Cwn hervorgeht, val. Luc. 17, 33. δς έὰν ἀπολέση αὐτὴν (sc. τὴν ψυχὴν αύτοῦ), ζωογονήσει αυτήν. Την λογικήν λατο. ύμ. fönnte allenfalls als Apposition mit Jusiav verbunden werden (Reiche, Mey.), fo bag ber Aff. die Folge und Abficht bezeichnete (Ruhner 8. 500. 3.), doch tann Jusia für sich nicht wohl eine Larveia genannt werden, sondern nur das nagasisat Ivolar, daher ift porzüglicher, ben Aft. als Apposition zu bem gangen Sate zu nehmen und burch ein ausgelaffenes Berbum bes Sagens zu er= flären (Ruhn. §. 500. 1. 20 in. S. 335., vgl. 1 Tim. 2, 6. 2 Theff. 1, 5.). Aoyexos nicht im Gegenfotz zu unvernünfti= ger Superfittion (Phot., Bafil., Calv.), auch nicht ju ben Loa aloya (Theod., Grot.), fondern nur den Gegenfat gu bem vóuog errolng vagrennig bilbend (Hebr. 7, 16.). Aoyero's bei Plato gleichbedeutend mit vosoo's Locr. 99. e., fo furidit Theod. von der Loyexy yewoyia opp. II. 199. im Sinne von πνευματική, 1 Betr. 2, 2. λογικάν γάλα, und im Testam. XII. patr. S. 547 fg. heißt es bon ben Engeln : προςφέρουσι χυρίψ δαμήν εδωδίας λογιχήν χ. άναίμαχτου προςφοράν.

B. 2, Ein folches Selbstopfer tonnen bie Christen nur barftellen, wenn fie innerlich neue Menschen werden, jo bas fortgesett ber Blick auf den göttlichen Billen ihr Leben geftaltet. Ueberwiegende Zeugen cod. A B\*\* D E F G n. a. lefen ftatt ber Imperatt. die Inff. ovozypari Leo 9ac, perauonmovo9al: awar meint be D., ber Imperativ fei ben vorangegangenen Infinitiven fonformirt, wie wenig aber bieß ben Abschreibern nahe gelegen haben tann, bürfte man icon barans fchließen, daß die Ausleger den Infinit. felbft ftatt des Imperat. gesett aufahen; nach den äußeren Beugniffen ift alfo ber Jufin. zu lefen, und zwar nicht im Sinne bes Imperat. (Biner S. 305.), fondern als abhängig von παyaxali. Ueber auf f. die Bemerfungen von Barles ju Eph. 2, 2.; mit obrog ver bunden entspricht es der rabbinischen Formel min und bezeichnet bie Beit, wo bas Deffiasreich noch nicht aufgerichtet ift, bann bei P. fonfret gefaßt ben Beltlauf und bie Denfchen felbft, bie bem Meffiasreich nicht angehören (Sal. 1, 4. Eph. 2, 2.). Der Sinn der Chriften, o vous (f. ju R. 7, 23.), foll ein neuer werben, nämlich burch bie Gottesliebe, die fie antreibt, Gottes Willen ju ihrer Norm ju machen. Rud, nach dem Vorgange von Abäl., Buc., Dloh., dringt darauf, daß in den Infinit. das Moment des Könnens mit aufgenom: men werde «fo bag ihr prüfen könnt.» Bebenkt man jedoch, daß ber Ap. im Gegenfaße zu den Heiden, welche im Allgemeinen nach feiner göttlichen Norm fragen, auch fonft als charafteristisch an den Christen hervorhebt das Soneucken ti έςιν εύάρεςον τῷ χυρίω Eph. 5, 10. Phil. 1, 10., und fer: ner, daß das fortgehende Selbstopfer nur durch den ununterbrochenen Blick auf die Norm des göttlichen Willens zu Stande kommt, so wird man die zunächstliegende Fassung vorziehen. Tò dya96v x. x. d. wird von Besch., Bulg., Chrus, Mel. als Prädikat des Willens Gottes genommen, ba jedoch bei evagesor, wie B. 1., to Dew hinzuzudenten ift, fo geht biefes nicht wohl an, und muß daher mit Er., Buc., Koppe u. v. A. ro dya9or x. r. 2. substantivisch genommen werden, als Apposition zu to Selnua. Der Art. ift nicht wiederholt,

weil die Nomina sich wechselseitig zur Erklärung dienen, Win. §. 18. 4. Rück. fagt: «Ich gestche, daß mir diese Art, das Gute als Abstraktum zu denken, der Denksorn unsers Ap. nicht recht augemessen scheint», allein B. 9. sindet es sich sa ebenso. To edage50v sc. ro des Herr. 13, 21.

Der Wille Gottes foll fich als Norm ber Chris **B**. 3. ften zunächft darin bewähren, daß Jeder innerhalb ber ihm von Gott angewiesenen Sphare fich treu erweift. Adver mit nachfolgendem Infin. in der Bed. «befehlen.» Ueber zapig f. R. 1, 5. Gph. 3, 7. Rom. 15, 15. Treffend Beng .: **jpse P. exemplum praebet** σωφροσύνης, quam commendat. Παντί τω όντι έν ύμιν ftatt πασιν ύμιν, um jedem Einzelnen die Ermahnung besto näher zu bringen. Das 000voir auf die göttliche Norm zurückgeführt, wie 1 Kor. 4, 6. mit einem Wortspiel wie Charondas bei Stobäus Sent. tit. 42. ed. Gaisf. II. 220.: προςποιείσθω δε εχαζος των πολιτών σωφρονείν μαλλον ή φρονείν. Έκάςω ώς eine Trajeftion, die sich auch 1 Kor. 3, 5. 7, 17. findet. Mizig bier als das subjettive Princip für das zaproua, welches obs jeftiv in der zágis begründet ift; ichon Drig. fnupft baran bie Bemerfung, daß Gottes Mittheilungen also burch das res ceptive Berhalten bes Menschen bedingt feien. Die folgenden Berfe zeigen, daß bas únegopoveir vom 21p. befonders als bas Eingreifen in den göttlichen Beruf Anderer gefaßt wird. Diefe σωφροσύνη, welche das ihr von Gott gesette Maas (μέτρον) anerkennt, zeigt B. felbft 2 Ror. 10, 13., nur mit Bezug auf Chriftus heißt es, daß Gott oux ex uérgov den Geift mittheile.

B. 4. 5. Der Körper, das Aggregat der Glieder, ift ein Leib durch das gemeinfame Princip der Seele, der Entes lechie, welches in allen Gliedern so wirkt, daß, wenn jedes nach seinem Maaße thätig ift, der Lebenszweck realisirt wird; so wirkt Christus als Geist in allen Theilen des Gemeindes organismus zu einem gemeinsamen Zweck,  $\pi \varrho d_S \tau \delta$  ouugseor 1 Kor. 12, 7.: dieselbe Idee, weiter ausgeführt 1 Kor. 12, 12 ff. und auf dieselbe Weise auch bei Petrus 1 Petr. 4, 10. 11. O xadeis, in cod. A B D\* F G  $\tau \delta$  xadeig, ein brachylos gischer Soldeismus statt  $\delta$  els xad Fera (Offend. 4, 8.), ben schon Lutian rügt de soloec. c. 9., auch 3 Mast. 5, 34., Euseb. hist. eccl. X. 4., vgl. bu Cange lexic. graceit. med. aev. Es wird damit ausgedrückt, daß keiner seine Gabe ohne Räcksicht auf die Aubern betrachten dürfe, wie es z. B. in Korinth geschah (1 Kor. 14, 17.), keiner hat sie bloß für sich.

B. 6. Das de bient jur nähern Ervosition (Abal.: dixi, singuli alter alterius membra, sed merito, quia habentes etc.): wir find Glieder, infofern ben fpecificen Bestimmungen ber leiblichen Glieder in den Gemeindeglieden bie verschiedenen zaoiouara entsprechen, d. i. die verschiedenen marepworig the zapitos 1 Ror. 12, 7., vgl. Standens majer über ben Bragmationnis ber Geiftesgaben 1835. mb Reander Bflanzung I. S. 160 ff. g. A. Diefe zapiouara Siagooa werben specialifirt, und bie ersten beiden Affusative hängen noch grammatisch von ézorres ab, allmählich verliet ber Ap. die Konstruktion aus dem Auge, fahrt mit dem tow freten & didáoxcov fort, welches er noch burch eite verbins bet, läßt bei d ueradidovs auch biefes aus, und führt B. 9. bas Abstraftum & dyann ein. Die früheren Ausleger zerigen nun (nicht alle, wie Rück. meint) bie Gate mit eire in Ber ber = und Nachsat, und Phot. bemerkt, man habe ein ueren Er & Elaber Exagos xapiouari hinzuzubenten, ober doxeiosw ober goixeitw n ti tolovtor, Andere suppliren exwher, ba: gegen erflären fich (Er.) Caft., Sombergt, neuerlich Reiche, Mey., Rück., De 20., und fehen die Sage x. T. aral. s. nic., er r. dian. u. f. w. als «beschränkende, bas Maag und bie Sphäre angebende» Bufate an, jene Ergänzungen nennen fie willfürlich, gewaltsam u. f. w. Dieg Lettere hatte man nicht thun follen, ber vielfache Gebrauch ber Brachylogie im Griech. und namentlich auch bei P. (vgl. zu 9, 10.) läßt gar nicht baran zweifeln, daß eine folche Ellipfe fehr wohl anges nommen werden fann \*). Doch ziehen wir eine andere Ers

<sup>\*)</sup> Vgl. 3. B. die Stelle Epiktet Dissert. 1. III. c. 23. §. 5., wo sich neben einander die Ellipse im Finalsage findet und zugleich die Nothwendigkeit der Ergänzung eines Berbi im Nachsage, welches im Borhergehenden grammatisch noch weniger angedeutet ist, als hier. Er spricht von dem Lesen und Philosophiren aus Oftentation, und sagt, is musse, was wir thun, seinen Zweck, seine ärwegoge haben, und

1

ganzung vor, bei welcher bie Sate nicht in Borber = und Rachs fat zerfallen: bei narà aval. r. n. ein Was elvas adrin. nachher bei dianoviav ein Sze elvai adtov, fo aber, bag in blefem Sate nach Absicht bes Np. eine Baranefe lient. Rach ber entgegengesetten Anficht wurden bie Sate nur befdreis bend feyn und bie verschiedenen Gaben detailliren. Aber bie Bebenten, welche bei biefer Faffung, wie fie von Reiche, Den, be 20. vorgetragen, entstehen, hat auch Rud. ems pfunden. Es foll eine bloße Aufzählung ber Charismen und - wie de 20. hinzuset - Tugenden ftatt finden, und jedes: mal entweder bie Subare ober die vorzüglichste Meußerung ber Tugend namhaft gemacht werden; nun fällt aber zunächft ber Ausbrud auf «in ber Sphare ber Diatonie» u. f. m. 11ns willfürlich vermuthet man ichon hier in bem Busat etwas Bas ranetisches, bieß tritt noch deutlicher in B. 8. hervor, und in 2. 9-13. wird man sich um fo weniger ber Meinung von Deb., be 20., Rud. anfchließen können, daß fie bloß bes foreiben, was ift, ba nachher B. 14. auch ber Form nach bie Ermahnung eintritt. Und was ift die Absicht diefer Bards nefe? Rach ber gangbaren Ansicht, daß Jeber innerhalb des ihm angewiesenen zapioua fich halte, welches bas owgporeir ift, bagegen Cal., daß man die Gaben nods to oungepor ans wende. Darauf führt allerdings Die 3dee ber Gliebschaft, worin liegt, bag ber Eine nur für ben Andern ba ift, allein jene Beziehung liegt in ven paranetischen Worten nicht ausgebrückt, ift indes allerdings ber Sache nach vorhanden, benn unterläßt 1. B. bas Auge bas gerade ihm angewiesene Geschäft zu volls ziehen, fo leiden barunter bie andern Glieder, ba es eben für bie Sand, für den Fuß zum Auge bestimmt ift.

Wir haben nun die Frage zu beantworten, ob ber Ap. verschiedene, ben verschiedenen zagiouara entsprechende Aems ter aufführe. Bon allen hier aufgeführten Rategorien kann 1

fábrt fort: Λοιπόν, ή μέν τις έζι χοινή άναφορά, ή δ' iδία. Πρώτον, ἕν' ώς άνθρωπος. Έν τούτφ τι περιέχεται;... Η δ' ίδία πρός τὸ ἐπιτήδευμα ἐχάζου κ. τ. προαίρεσιν' ὁ κιθαρωδὸς ὡς κιθαρωδός' ὁ τέκτων ὡς τέκτων' ὁ φιλόσοφος ὡς φιλό-• σοφος' ἱ ἱήτωρ ὡς ἰξήτωρ. Χuch vyl. 1 Petr. 4, 10.: εἴ τις λαλεϊ, ὡς λόγια τ. θεοῦ κ. τ. λ.

Christl., firchl. Alterthumswiff. I. 93.) \*). Die Faffung bes noophrng hing mit der des Ausbrucks xara riv avalories rig nisews zusammen, welcher in der Dogmatik fo wichtig ge worden ift.

Katà the avalogian «nach Proportion» (Beill) Ruft. M. Apol. II. 50.: «jeder wird bestraft moos araloγίαν ών έλαβε δυνάμεων παρά θεοῦ», ber Ausbrud bridt alfo nur mit etwas größerer Scharfe bas aus, was B.1. μέτρον της πίzews hieß \*\*), und der Art. την aval with auch wohl darauf jurud. Migis fann nun die fides que ceditur und die fides quae creditur fenn. Nach B. 3. ift m Drig., Chruf., Bhot., Bel. und ben meiften reforminten Auslegern auch hier die subjektive misus verstanden worbn. Die mensura fidei ift alfo, wie Grot. fagt, bie mensu revelationis, ichon Jer. 23, 28. warnt bavor, bag ber ht vhet etwas Anderes ausspreche, als Gott ihm gegeben, m 1 Theff. 5, 21., wie auch 1 Ror. 14, 31. 32. deutet baran bin, daß die gehobene Stimmung bes Bropheten fich zumeln mit den Impulsen fleischlicher Erregung mifchte und über w Biel hinausging. Ebenfalls von ber fubjeftiven fides, da von ber der Buhörer, wird ber Ausbruck verftanden im Ambr., Thom. aqu.: prophetia est utendum secunim rationem fidei i. e. non ia vanum sed ut per hoc files confirmetur, zu welcher Auffaffung ber vorher ausgesprochen Gebanke leitete, daß Einer fich als bas Glied bes Anbern to trachten und alfo zu feinem Beften bie Gabe benuten folk. Bang eigenthumlich nimmt Abal. die fides von ber discreto apostolorum, b. i. ihre eigene Ueberzeugung von bem, mas ba Borern heilfam fei. Die Erflärung, nach welcher aralopie micews eine objeftive regula fidei bezeichnet, findet fic om icon neben der fo eben erwähnten bei Berb. und anden fathol. Interpreten, Efte, Corn. a gap., Calm., bann bei Del in der Auslegung von 1529, Calv., Cal., Balbuit,

\*) Um paffenbften hat sich noch für biefe Bed. Dresbe ui prol. de notione proph. auf Eph. 3, 5. berufen.

\*\*) Die beiden Syr., Pesch. und Philox. haben beide Wert burch flu uberset. (Philippus Apg. 8.); dazu kommt, daß der Ausdruck προεςώreg und die entsprechenden πρόεδροι, έφοροι, ήγούμενοι im kirchlichen Alterthum so stehend für die έπίσχοποι gebraucht wurden, daß die erwähnte andere Deutung sehr bedenstlich ist (s. die Stellen bei Bingham, antiquit. sacrae I. S. 73 f.). So muß man denn allerdings zugestehen, daß die hier aufges zählten Charismen ebenso wenig nach einer bestimmten Klassisficirung aufgezählt sind, als 1 Kor. 12, 28. Eph. 4, 11.3 daß jedoch die Gemeindeämter noch nicht bestanden, folgt daraus so wenig, daß man vielmehr unbedenstlich bei rem eice diaxovlar und dir προϊζάμενος an die unter diesem Ramen beste henden Amiter densen darf, welches auch Rothe's Ansight ist, Ansänge der chr. R. I. S. 167., vgl. auch die Bemerkunz gen, welche er Baur entgegenset S. 189 f.

Die Forschungen der neueren Beit find in Betreff ber neutestamentl. προφητεία barin übereingefommen, daß fie von ber alttestamentl. nicht verschieden fei (neander Bflauzung L 47. 170.). Rach 1 Ror. 14. muß man fie, wie mir scheint, als bas Mittlere zwischen bem ylwooaig laleiv und dem di-Baoxer auffaffen: Die fromme Erregung tann in zwiefacher Richtnug ftatt finden, ber Geift geht entweder auf fich felbft aurud, ober er theilt fich mit, bas Erstere findet ausschlichlich bei dem γλώσσαις λαλείν ftatt, ούχ άνθρώποις λαλεί, άλλα τώ θεω 1 Ror. 14, 2.; ber προφήτης und διδάσχαλος ift vom Triebe der Mittheilung ergriffen, jeuet in gehobenerer Stimmung, in welcher er auch bas Innere bes Menschen aufs bedt 1 Ror. 14, 24., biefer mit ruhiger Berftandesthätigkeit. Seit ber Reformation wurde aber ber nentestamentl. Begriff des προφήτης enger begrenzt und auf denjenigen beschräutt, bet bie alttestamentl. Propheten in ihrem Beift anslegt, fo einige reformirte Ausleger, 3wingli, Calv., und fast alle lutherifchen (bagegen Bucer) bis auf Seum. herab, boch ift feit Baumgarten bie vorherentwidelte Beb. zur Anerfennung gekommen. Die Stellen, welche jene ältere Auficht für fich an= führte, 1 Ror. 13, 1. 14, 29. 1 Theff. 5, 20. 21. Apg. 2, 16. · (Bolf beruft fich nur auf 1 Ror. 14, 6. 13, 2. 8. 14.), und benen auch noch Augusti Denfrom. Bb. 11. S. 97. Beweisfraft zugesteht, können nicht beweisen, was sie follen (Böhmer Christl. • kirchl. Alterthumswiff. I. 93.) •). Die Fassung bes προφήτης hing mit der des Ausdrucks xarà rhe åradorian rhs πίσεως zusammen, welcher in der Dogmatik so wichtig geworden ift.

Katà the avalogiar «nach Proportion» (Wetfl.), Juft. M. Apol. II. 50 .: «jeber wird bestraft moos araloγίαν ών έλαβε δυνάμεων παρά θεοῦ», ber Ausbrud bridt alfo nur mit etwas größerer Scharfe bas aus, was B. 3. μέτρον της πίζεως hieß \*\*), und der Art. την αναλ. weißt auch wohl barauf jurud. Higes tann nun bie fides qua creditur und bie fides quae creditur feyn. Rach B. 3. ift von Drig., Chruf., Phot., Bel. und ben meiften reforminten Auslegern auch hier die subjektive migis verstanden worden. Die mensura fidei ift alfo, wie Grot. fagt, bie mensura revelationis, ichon Jer. 23, 28. warnt davor, bag ber Brophet etwas Anderes ausspreche, als Gott ihm gegeben, und 1 Theff. 5, 21., wie auch 1 Ror. 14, 31. 32. deutet darauf bin, bag bie gehobene Stimmung bes Bropheten fich zuweilen mit ben Impulsen fleischlicher Erregung mischte und über bas Biel hinausging. Ebenfalls von ber subjeftiven fides, abr von ber ber Buhörer, wird ber Ausbruck verstanden von Ambr., Thom. Aqu.: prophetia est utendum secundum rationem fidei i. e. non in vanum sed ut per hoc fides confirmetur, ju welcher Auffassung ber vorher ausgesprochene Gedanke leitete, daß Einer fich als das Glied des Andern betrachten und also zu feinem Beften Die Gabe benuten folle. Ganz eigenthümlich nimmt Abal. die fides von ber discretio apostolorum, b. i. ihre eigene Ueberzeugung von dem, was ben Hörern heilfam fei. Die Erklärung, nach welcher aralogia nicews eine objeftive regula fidei bezeichnet, findet fich aber icon neben ber fo eben erwähnten bei Serv. und andern fathol. Interpreten, Efte, Corn. a Lap., Calm., bann bei Del. in ber Auslegung von 1529, Calv., Cal., Balduin,

<sup>\*)</sup> Um paffenbften hat sich noch für diese Bed. Dresbe in f. prol. de notione proph. auf Eph. 3, 5. berufen.

<sup>\*\*)</sup> Die beiden Syr., Pesch. und Philor. haben beide Berte burch flas uberset.

Cocc. u. v. A. bis auf Beng. und Baumgarten herab? Der Hauptgrund gegen diese Fassung liegt, wie Bucer, Pisc. bemerken, in der Analogie von µέτρον της πί5εως B. 3.

**2**. 7. 8. Die Slavoria das zaoloua untergeordneter Dienstleiftung, wogegen die Thatigfeit des moousaueros bas rapioua xußemnoews erfordert. Da die erste Rirche für biefe zwei Charismata bestimmte Amtssphären geordnet hatte, fo meinen wir, daß hier an Alemter ju benten ift (fcon Drig.). Gegen Mey., welcher aus noozáris R. 16, 2. erweisen will. bag in ber driftlichen Gemeinde besondere Fremdenvatrone ans gestellt gewesen und hier gemeint feien, ift zu erinnern, bas in bem Ausbruck noosáris fein besonderer Amtscharafter liegt, und daß auch fonft nirgends Spuren eines folchen Amtes porhanden. Neben ben Charismen, die sich schon damals zu Nemtern gestaltet hatten, treten auch folche auf, aus benen überhaupt nicht ober erft fpäter bestimmte Memter hervorgingen, O neradidovc bezeichnet die Armenpflege und fann gang wohl noch neben ber Scanovia erwähnt werden, da fich bie Dienste leiftung ber Scanovoc außerhalb Jerusalem wohl nicht auss foließlich auf die Urmen beschränkte. Nach ber Meinung mehs rerer Archäologen wären bie Diafonen auch vom Lebramte nicht ausgeschloffen (Augufti, Böhmer), andererfeits ift bas Staxoveir roanelaig Apg. 6, 2. der jerufalemischen Diafonen eingeschränkter, als das des Almosengebens, woran wir bei bem usradidóval zu benten haben. Das anlorne «bie Freis gebigteit», andug Jat. 1, 5. «reichlich» heiße (Chruf. bier. Bula., Befch. in Jat. 1, 5.), ift von Babl, Bretidn: und den neueren Auslegern nicht zugegeben worden, laßt fich aber mit Grund behaupten, vielleicht icon aus ber Bhrafe άπλοῦν τὰς χείρας «bie hand entfalten, weit aufthun», wie fie in ber von Seifen angeführten St. bei Stobaus Ecl. phys. l. 1. S. 123. gebraucht ift, rechtfertigen, ficherer noch aus ber Beb. liberalis, die bem Borte zufommt (f. Rupfe); auch hat de 20. 2 Ror. 8, 2. 9, 11. 13. die Bed. «Gutthäs tigfeit» zugestanden, Den, dringt bort auf «Gutheit», mas boch immer, wie unfer «mild», ber Lateiner bonus = «wohls thätig.» Da nun hier wie 2 Ror. a. a. D. von Almofen bie Rebe ift, fo ift gegen biefe Auffaffung nichts einzuwenden, inden tann das Wort auch hier und Jak. 1, 5. nach dem Gebrauch Eph. 6, 5. Test. XII. patr. S. 624. *en ándórnus* r. daßaluw die Freiheit von Nebenrückfichten ausdrücken, einen Sinn, ber bloß die Noth vor Augen hat, nicht Ehre bei den Renschen (Drig.). O elsw muß sich, da es nicht wiederum auf die Pflege Armer gehen kann, auf Nothleidende anderer Art, also etwa auf die Theilnahme an den Kranken und Gefangenen beziehen, sür die Krankenpflege entstand dann später bas besondere Amt der Paradolanen. Die ilagornys ist das, was bei diesem Geschäft besonders schwer zu erhalten und doch besonderes Bedürfniß, sie geht aus der Liebe hervor, durch welche das Wert der Pflicht zum Werte des eigenen Weunsches wird, vgl. Philem. 14.

B. 9. 10. Die zulet ermähnte Rategorie hatte befon bers an bie im Allgemeinen nothwendige Grundlage der Licke Diese soll arvnoxquros seyn, d. i. die That ber erinnert. Befinnung entsprechend (2 Ror. 6, 6. 1 Betr. 1, 22.). Die Ermahnung anogvyovres x. r. d. erscheint fo allgemein, bas man ihr speciellere Beziehungen auf friedliche und liebevolle Befinnung ober bgl. geben möchte, boch burfte bie Bemerfung von Beng. ausreichen: explanatur to avonoxoctoc, er fest bann ferner hinzu: odio mali qui vacat, non amat vere bonum. Ochosooyoe vorzäglich von der Verwandtenlicke. Προηγούμενοι von der It., Bulg. invicem praevenientes, fowie auch Pefch., Chryf., Theoph., Er., Luth., bagegen Drig., Theod., Grot., Heum. hyeio dal vneoexonos Bhil. 2, 3. se ipso potiores ducere alios, und die Reuchen, Reiche, Bretfdn., Rüd., De 20. «mit Beifpiel voran: gehen», vgl. 2 Maff. 4, 40. Mit Unrecht wird von diefen Auslegern behauptet, daß die Bed. noop9aveer, noolausaver fprachwidrig fei, es mußte boch fchon auffallen, daß fo verschiedene Beugen, wie Chruf., Befch., Bulg., fich barin vereinigen. Hyeio9al hat schon bei Homer mit bem Dat. vieror, Toweror den Begriff des Vorangehens, mit dem Ben. des Anführens, fo fommt auch noonyeiogai in ba Bed. «vorangehen» vor, Xenoph. de republ. Laced. XIII. 2. Exp. Cyri VI. 5, 10. Esra 5, 8.; die Konftr. brt comp. von noo mit dem Aff. ift ungewöhnlich, aber bei

**Aelian, de nat. anim. VII. 26. fommt προθείν τινά vor,** «voranlaufen.» Mithin ist die Erkl. «Jemandem zuvorkome men» nicht minder berechtigt, als die «als Borbild vorangehen»; daß προηγείσθαι im Sinne von «vorziehen» ges braucht wurde, dafür fehlt es an den Belegen, aber πρόσθεν ήγείσθαι kommt so vor bei Stobäus eccl. phys. ed. Heeren I. S. 126.

B. 11. Mit den Eigenschaften ber Liebe foll ber Gifer Hand in Hand gehen. Zew erinnert an bas vom heil. Geifte aebrauchte Bild Luc. 12, 49., vgl. auch Apg. 18, 25. Im Urtheil über die lect. rec. zo xvoio schwanken auch noch die Reueren. Kalow findet fich in cod. D\* F G, Greg. v. Ryffa. Cypr., Ambrof. (der aber bemerft, daß die griech. codd. xvoiw haben), xvoiw in cod. A B, in allen übrigen griech. codd., auch benen von Matthai, in 3t., Bulg., Befch., Bhilor., Meth., Ur. Pol. et Erp., Ropt., in den griechischen Bätern. Sier. ep. 25. ad Marc. schilt feine Tabler, die ihn wegen ber Ueberf. domino servientes der Berfälfchung beschuldigten. ba er boch bem Zeugniffe aller griech. codd. gefolgt fei. Die äußere Autorität entscheidet alfo für zogiw, ihr folgen Beza, Beng., Betft., Matth., Rind, Lachm., Reiche, Rüd. auch in ber 2. A., bagegen vertheidigen zarow Er., Steph., Griesb., Mey., Dleh. Da die äußere Autorität nur bann verlaffen werden barf, wenn ihr allzu gewichtige Gründe entgegenstehen, fo fragt fich, weßhalb erwedt fie hier Berbacht? Man findet die Allgemeinheit diefer Ermahnung mitten unter fpeciellen auffallend; fo ichon Ambrof., welcher eben beghalb ber Lesart der Bulg. den Vorzug giebt. Soll jedoch das Baffende ben Entscheidungsgrund abgeben, fo erscheint paffen= Καιρῷ δουλεύειν, λατρεύειν, ύπείχειν, ber z. xvolw. azolou Jeir (f. Betft., Alberti Obss., Raphel annot. Polyb.) bezeichnet, im guten Sinne genommen, die weise Berüchsichtigung ber Zeitumstände; biefe zu verlangen, war gewiß bem Charafter eines P. nicht entgegen, wenngleich Eph. 5, 16. bier nicht angeführt werden barf, ba es einen andern Sinn bat \*).

ł

<sup>\*)</sup> Euth. hat seit der Ausgabe von 1530 auch bort das "Schicket ench in dle Beit" adoptirt, durch die Stelle im Prief an die Römer verleitet.

Tholud, Romment. J. Rom. Br.

Unwahrscheinlich ift jedoch, daß er hier bie aufmunternde Er mabnung wieber beschränten follte, und hatte er es thun wollen, fo wurde wenigstens ein folcher limitirender Say in abhängige Form und nicht koordinirt beigefügt sebn. Dagegen darf bie Ermahnung, dem Herrn zu bienen, in biefem Bufammenhange nicht auffallen, wenn man nur bie Absicht annimmt, bas De ment hervorzuheben, daß das Biel alles Eifers bie Sache bes Herrn fenn foll. Bas zweitens zu Bunften von to xapo angeführt wird, daß, wenn es abbrevirt geschrieben war, bie Abschreiber eher auf zogig als auf zarog fchließen tonnten, muß zugeftanden werden, auch darf man wohl nicht, wie Rid. thut, zuviel Gewicht barauf legen, daß Ambrof. an der Les art zw zvoiw Anftoß nimmt, und baraus schließen, bag w zvolo verdrängt worden fei, benn andererseits nimmt Rufin bei Orig. an v. xaloų Anftos, und Wetst. führt aus Athanas. ad Dracont. an: ού πρέπει τῷ καιρῷ δουλεύειν àllà zo xvolo. Indeffen tonnte es ja boch gefchehen, bag ben Abschreibern die befannte Lebensregel des tempori servire gerade an biefer Stelle ben Borgug zu verdienen fcbien. Bir geben baher bem z. zugig ben Borgug.

B. 12. 13. Der Dat.  $\tau \tilde{\eta} \, \ell \lambda \pi i \delta \iota$  wie  $\tau \tilde{\eta} \, \pi i \varsigma \epsilon \iota \, \mathfrak{K}. 4, 19.$ ober als Bezeichnung des Motivs. Der Dat.  $\tau \tilde{\eta} \, \mathcal{F} \lambda i \psi \epsilon \iota$ , um der Konformität willen gesetzt, kann auch bedenten «bei du Drangsal», vgl. Bernh. Syntar S. 77. 78. und δδοιποgiais 2 Kor. 11, 26., wo man ebenfalls ein *er* erwartt. Die geložeria in der ersten Gemeinde, eine durch die llm: stände herbeigeführte, viel empfohlene Tugend, 1 Petr. 4, 9. Herb. 13, 2.

2. 14. 15. Paffender würde B. 14. nach B. 16. folgen, die Ermahnung erinnert an Matth. 5, 44.; die Bergpredigt muß besonders befannt gewesen seyn, da unter den wenigen Beziehungen der neutestamentl. Briefe auf Worte Christi gerade mehrere auf die Bergpredigt vorsommen 1 Kor. 7, 10. Jat. 4, 9. 5, 12. 1 Petr. 3, 9. 14. 4, 14. — Der Infin. für den Imper. auch Phil. 3, 16., vgl. Win. §. 45. S. 305. Die Liebe besteht in dem Sichwiederssinden in dem Anderen, daher auch in dem Eingehen auf seine Zustände, freudige und betrübte. Es liegt eine große Zartheit in dieser Ermahnung.

B. 16. Ans biefer Berfetung in bie Anderen burch bie Liebe geht auch die Eintracht hervor. Eine Folge bavon ift, daß man fich nicht über Andere zu erheben trachtet. Die Worte μή τα ύψηλα z. τ. λ. find vielfach erklärt. Bu ben beiben neutestamentl. Stellen, burch welche man ovranayeo 9ac er= lautert, Gal. 2, 13. 2 Petr. 3, 17., füge ich noch eine St. aus Zosimus historr. ed. Reitem. 1. 5. c. 6. xai avri δέ ή Σπάρτη συναπήγετο τη κοινή της Έλλάδος άλώσει, vgl. l. 13. c. 6. είς έσχατον χινδύνου την Ασίαν άπαoar anayayeir. Der Sinn ist hier: Sparta wurde in die allgemeine Unterjochung mit bineingeriffen, benn, wie Seyne zu ber St. bemerkt, es liegt bas Moment bes Gewaltsamen in άπάγεσθαι. Sieht man nun rols raneirols als Neutr. an (Calv., Beza, Beng.), fo ift der Sinn: Last euch in bie Theilnahme niedriger Zuftände mit hineinziehen, nimmt man es als Mast. (Pefd., Chryf., Theod., Rud.), fo kommt berfelbe Sinn heraus: Last mit ben Riedrigen euch in die Bemeinschaft der Niedrigkeit mit hineinziehen. Daß wegen des Gegensates zu rà una auch rois raneivois bas Neutr. feyn muffe, ift fein zwingender Grund. Die meisten Ausle= ger benfen an bie Niedrigfeit außerer Berhältniffe; es könnte zwar bas folgende un viveo de pooriuoi nap' éautois (vgl. 11, 25.) zu der Annahme führen, daß die raneivoi vielmehr weniger begabte Chriften feien, auf die man eingehen, in de= ren Buftand fich die Begabteren versenten follen (Camero: oi aogevovvreg ev th nigei), boch erflären fich biefe Borte auch, ohne fie in ganz enge Beziehung zu dem Borhergehenden zu fegen: «wenn eure Brüder von Trubfal getroffen werden, fo isolirt euch nicht burch Trachten nach hoher Stellung, son= bern laffet es mit über euch ergehen.»

B. 17. 18. Bis hieher war von dem brüderlichen Berhältniß unter einander die Rebe, nun wendet sich der Blick auf die od 250. Das erfahrene Böse soll nicht vergolten werben 1 Betr. 2, 23. 3, 9. 1 Theff. 5, 15. Auch der böse Schein foll vermieden werden 1 Tim. 5, 21. Beng.: gemma non solum debet esse gemma, sed etiam bene sedere in annulo, ut splendor occurrat in oculos. Daß die ersten Christen sich bessen besteißigten, zeigt der aus dem Leben

41 \*

ļ

gegriffene Ausruf der Heiden bei Tert. Apolog. c. 3.: bans vir C. Sejus tantum quod Christianus! — Moorooipuvol nach Sprüchw. 3, 4. und auch 2 Kor. 8, 21. — Ewis möglich follen die Christien Frieden halten, vgl. Phil. 4, 5. Die objektive Beschränfung ei duraróv wird durch das rd is siguir näher bestimmt, insofern nämlich die Feindschaft uch von der andern Seite herbeigeführt wird. Die Beschräning deutet zugleich auch darauf hin, daß sich der Gegensan weil nicht werde vermeiden lassen.

**B.** 19. 20. Gemäß ben Borfcbriften ber Bergucit Matth. 5, 39. 40. (vgl. 1 Petr. 2, 23. 4, 19.) wird W Selbftrache verboten, und barauf verwiefen, bag die gottige Strafe nicht ausbleiben werbe. Je fchwerer biefe Bflicht ich freundlicher rebet ber Ap. burch bas dyannoi ben Lefen # Τόπον διδόναι, χώραν διδόναι, τόπον ἔχειν, της π Richt. 20, 36., locum dare im Lat., heißt «freien Ram» geben, welcher Ausbrud verschiedenen Sinn erhält, je mit bem ber Born bes Biberfachers, ber eigene Born obn m Jorn Gottes gemeint ift. Ware ber Born bes Widerfacher acmeint (Bel., Ambrof., Bafil., Serv., Ammon), f könnte co ben Sinn haben: « aus bem Bege gehen », bid f Diefer Gebrauch philologisch nicht hinlänglich begründet \*). Bin es ber eigene Born (2. Bos, Seml., Roppe, Reiche), f fönnte die Bhrafe bedeuten: «bem Born im Innern Ram laffen», d. i. ihn aufschieben, xaraneover rhy dorn (t. Ueberf.); allein auch biefer Gebrauch ift nicht philologis begründet, im Gegentheil heißt zn dorn tonor didiral: «außerhalb bem Jorn Raum geben, b. t. ihm Ausbruch geftatten» (f. Plut. bei Wetft.). So muß benn alle m Born Gottes vom Ap. gemeint fenn, und hierauf führ and entschieden das Citat, vgl. παρεδίδου τω κρίνοντι δικαίως 1 Betr. 2, 23. Die lleberf. ber St. 5 Mof. 32, 35. wich mit Annäherung an den hebr. Tert von den LXX. ab, m

<sup>\*)</sup> In der Stelle bei Evagrius hist. eccl. II. 8. hat put τόπον δουναι τη δορή diesen Sinn, aber mit Ruckficht auf die ven bu thriftlichen Schriftsteller gerade so verstandene vorliegende Stelle mit res Briefes.

merkwürdigerweise findet sich Her. 10, 30. der Spruch gerade ebenso angeführt — ein Umstand, der nicht bloß für eine zus fällige Uebereinfunst erklärt werden kann.

B. 20. 21. Das our zeigt, welches Berhaltens fich alfo ber Chrift zu befleißigen habe; bie 2Borte find vom Av. aus ben LXX. von Spruchw. 25, 21. 22. aboptirt, um feinen eigenen Gebanken auszudrücken. Rohlen find Bild der Strafe und bes Schmerzes nach Bf. 18, 9., Birte Aboth c. 2. 6. 10., in Arabifchen Consessus Hariri cons. 5. S. 175. ed. Schult.; Rohlen auf dem haupt (4 Gor. 16, 54.) als einem besonders em= pfindlichen Theile, und welcher Urt ift nun diefer Schmerz? Sat ber Ap. bie St. in bem Sinne genommen, in welchem fie im 91. T. felbft vorkommt, und welchen hat fie dafelbft? Rach Grot, und Senaftenberg (Die Authentie des Bentat. II. S. 460.) ift vom Schmerze ber göttlichen Bergeltung bie Rebe, und fo auch Sengftenb. überfest bie letten Borte von B. 22., von bier. benen bie Enticheidung abhängt, וַיָהוָה וְשֵׁהֵם-כָּה, gerabegu «und ber herr wird ihm vergelten.» Ift dieß ein Berfehen, ober foll bes Frommen Vergeltung eben barin bestchen, daß bem Feinde mit Strafe vergolten wird? . Sengftenb. giebt nichts weiter zur Begründung feiner Ansicht; wohl aber icheint Sprüchm. 24, 18. bafür zu fprechen, wo als Grund, warum fich feiner über ben Fall des Feindes freuen foll, angegeben with: «bas mit ber herr nicht ben Born von ihm abwende.» Bon bem Somera ber verscharften Strafe bes Keindes erflärten auch die vorliegende Stelle Chruf., Theod., Bhot., Bezg, Efte, Grot., Roppe. Der erfte, welcher im Gegens theil an ben burch Bohlthaten gewedten Schmerz ber Buffe und Beschämung benft, - videamus ne forte dignius alignid mandati hujus contineat intellectus - fft Drig., bann Hieron. dial. contr. Pelag. l. 1. c. 30. und ep. ad Hedib., ber aber auch bemerkt, bag plerique anderer Meinung feien, Aug. de doctr. christ. c. 16. und de catechiz. rudd. c. 4. nulla est major invitatio ad amorem quam praevenire amando. Et nimis durus est animus, qui dilectionem si nolebat impendere, nolit rependere, Caja= rius, Beba, Er. und dann fast alle Neueren. Diefe Saffung ift christlicher und namentlich scheint sie durch B. 21, unterftugt zu werben. Das Gute wird vom Böfen überwunden, wenn ber Gute fich zum Affefte bes Böfen hinreißen läßt, bas Böfe burch bas Gute, wenn ber Böfe bie liebende Gefinning Seneca de benefic. 7, 31.: vincit malos bonitas annimmt. pertinax. Bare nun bie Meinung jener Erflärer, bas bu Up. rachluchtigen Affett erweden wollte, fo mare bieß ja freilich nicht bloß bem Gebanken in B. 21. entgegen, sonden auch mit B. 14. 17. 19. in Biberfpruch, aber man verlam in neuerer Zeit die Berechtigung des Begriffs der Bergeling, val. ju R. 3. S. 182. \*). Rach ber richtigen Anficht von be Bergeltung würde fich bie Erfl. von Chryf. und ben andma Erwähnten folgenderweise gestalten: Subjeftiv foll der Gut fich nur ber Gefinnungen und Berte ber Liebe gegen ben find befleißigen, verhartet fich ber Feind, fo wird nach demicka Gesete, von welchem Röm. 2, 5. die Rede war, die Swie beffelben befto ernfter, boch foll fein Affeft ber Leidenschaft in Beleidigten erwachen, sondern bas Streben vielmehr auf & weichung bes Feindes burch bie Liebe gerichtet feyn. hengt - ber übrigens meint, ber Edelmuth B. 21. werbe auch m barum empfohlen, weil Gott dann befto ficherer die Rufe übernehmen werbe — bemerkt, daß diefer Sinn durch de ju fammenhang von B. 19. und 20. mit Nothwendiakeit gewint werbe. Auch ich würde biefer Auffaffung mich zuneigen, wem mir zunächft feststünde, baß fie in ber alttestamentl. Stelle w richtige ift. Dieß muß ich jedoch bezweifeln. Das prat heißt boch nur: Gott wird bir, wenn es ber Reind nicht thut, bas Gute wieder vergelten; bag biefe Bergeltung en burch bie Bestrafung bes Feindes gegeben werbe, if i

\*) Scharffünnig ift ber Begriff ber Bergeltung — winsel hi unrichtiger Fassung ber betreffenden Stellen — von Ubål. zu Ll. 19. entwickelt. Er sagt: Nicht einmal das ego retribuam schückt wird Berechtigung zur Bestrafung des Gegners aus, benn geht diese nicht ei Leidenschaft, sondern aus rein objektiven Gründen hervor, so fürste mit ich, sondern nur Gott durch mich. So hat auch schon Xug. Quest is Lev. c. 71. bemerkt, das Gebot "Du sollst nicht tödten" schlick wir jedes Tödten aus: cum homo juste occiditur, lex eum occidit, son un und de civit. dei l. I. hat er es so ausgedrückt: non occides his except quos deus occidi jubet. "Es ist recht bei Gott, sagt D. 2 Leff. 16. benen, bie euch drängen, Drangsal zu vergetten." hineingetragen, vgl. bas 15-15.27, 19, 17., auch 13, 21. So auch Aben Esra, Levi ben Gerson, Rosenm., Ewalb u. v. A. Sprüchw. 24, 18. ist mit Ewald zu überseten « und ab von ihm rückwende feinen Born», so auch Clarius, Calov, Geier u. v. A., vgl. noch Sprüchw. 24, 29. Warum soll nun nicht ber Zusammenhang von B. 19. und 20. in un= ferer St. so gedacht werden ?: Das Strafen überlasse bem Herrn, bein Geschäft sei, bem Feinde Liebe zu erweisen und ihn so zu beschämen. Unleugdar schließt sich bei dieser Fassung B. 21. bester an, als bei den anderen erwähnten.

### Rapitel XIII.

### Inhalt und Theile.

1) Friedfertige Unterwerfung unter die Obrigkeit, 18. 1-7. 2) Liebe gegen alle Menschen, 18. 8-10. 3) Das Streben nach Gota tes Bohlgefallen sei besto ernster, je naher der Tag des herrn bevorsteht, 18. 11-14.

#### 1) 2. 1-7. Friedfertige Unterwerfung unter die Obrigkeit.

B. 1. Wie in den Juden, fo konnte auch in den Jus benchriften die Reigung zum Aufruhr leicht erwachen, und war in Rom felbst zum Ausbruch gekommen (Reander Kirchengesch, I. S. 50. [33], Sueton Claudius c. 25.); geringer war zwar diese Versuchung für die Heidenchriften, aus denen der größte Theil der römischen Gemeinde bestand, doch konnte die Verfolgung, welche sie traf, ein falscher Gegensat des Gots tesreiches zu allem Weltlichen und die Ansteckung ihrer Gez noffen von jüdischem Ursprunge sie ebenfalls zur Auflehnung reizen (vgl. Calv. und Neander Pflanzung I. S. 348. g. A.). — Von vielen Auslegern wird der genaue Jusammenhang mit den letzten Worten des vorigen Kap. überschen. Es ist der, daß der gelassiene christliche Siun auch die feindfelige Obrigkeit zu beschwichtigen dienen soll, ein ähnlicher Uebergang 1 Betr. 2, 12. 13. Sehr merkvürdig überhaupt, baß bie Lehre bes Betrus von Dbrigkeit, Sklaverei, Che mit ber bes B. fo übereinftimmt, welcher feine Lehre aus fpeicka Offenbarung ableitete. Auch Betrus verlangt ben Gehalen gegen bie Obrigfeit dia tor xugeor, und verlangt dia in ovreidnoir Seov auch Gehorfam unter Die fcblechten hann 1 Betr. 2, 13. 18. Den bei irbifchem Rothftande unbeime merten, auf bas Ewige gerichteten Sinn achter Christen inte Beit spricht Tert. aus Apol. c. 1.: nihil de causa su (religio christ.) deprecatur, quia nec de conditione niratur, scit se peregrinam in terris agere, inter extaneos facile inimicos invenire, caeterum sedes, spen, gratiam, dignitatem coelis habere. - Uda ψυχή f. ju 2, 9. 'Yπερεχούσαις hebt das Charafteninge in den efovoial noch mehr hervor, Betrus unterfdeibe w bestimmter ben Baoileus und ai di aurou neunouve. And Scov bezeichnet im weiteren Sinne bas Raufalikima hältniß, welches nachher mit noch beftimmteren Worten und ύπό θεοῦ τεταγμένοι ausgedrückt wird. Aé fteht nur a fnupfend, wie z. B. 2 Ror. 6, 14.; ovoac bie fattijd bite benden, vgl. 30h. 19, 11. Diefe Beftimmung leitet auf bie Krage, ob nicht ber Ap. den Begriff ber Obrigkeit bloß tom Besite der Macht abhängig mache. So könnte man auf ben Borten die Lehre ableiten, welche 3. B. Bretfcneibern ber Allg. Kirchenzeitung Jan. 1833. entwickelt, bag bie Dbigin in keinem andern Sinne von Gott geordnet fei, als alles m jedes, bas «vom Gefchid, vom Beltlauf» herbeigeführt mit. Die Frage nach ber Rechtmäßigfeit ber Dacht fommt alm binas hier beim Ap. nicht in Betracht, bas ihm jeboch mi nicht der bloße Besit derfelben den Berpflichtungsgrund ju ben Gehorfam bes Unterthanen abgebe \*), zeigt B. 3. 6., w bie 3bee der Obrigkeit als Berpflichtungsgrund bervergehom wird, und eben in dieser 3bee - an Gottes Statt die Be

\*) Die Urbers. "die Obrigkelt, die Gewalt über ihn hat" gitt allerdings dieser Auffassung noch mehr Anhalt. So forderte der Erbischof von Paris im Jahre 1833 mit Berufung auf diese St. die im gösische Geistlichkeit auf, dem Könige Louis Philipp an feinem Raunt tage die Furbitte nicht zu versagen; die Anhänger aber der Reguns verlangten nicht bloß die Anerkennung der Gewalt, sondern auch w Rechtes.

rechtigkeit zu verwalten - liegt bas Unterscheldenbe ber Macht bes Raubers, die ebenfalls vom «Weltlauf» herbeigeführt, und des Regenten. Die Herrschaft des Usurpators ift mithin freilich nicht ausgeschloffen, sobald berfelbe einerseits wirklich bie 3bee der Obrigkeit realisirt, die Heiligkeit des Gesets begrüns bet und bie Gerechtigfeit verwaltet, andererseits bazu gelangt ift, faltifch feine Serrichaft ju begründen, welches burch 216= tretung ber Rechte, burch Entfernung ber Kronprätenbenten. vornemlich aber in unfern chriftlichen Staaten burch bas Band bes Unterthaneneides geschieht. Db nun der chriftliche Unterthan burch Leiftung beffelben an ben Ufurpator ben ufurpirten Befitz zu einem faktischen, mithin zu einem Rechte, machen burfe, fo lange rechtmäßige Bratendenten vorhanden, ift eine andere Frage, auf welche der Ap. hier feine Antwort ertheilt. Außer ben eingehenden Untersuchungen über biefen Gegenstand bei ben älteren Dogmatifern, wie bei Gerhard loc. XXV., find bier namentlich mehrere gediegene Auffage ber Eb. Rirchens, au vergleichen, namentlich 1831. Nr. 81 f. 1833. Nr. 33 f.

. :  $\mathfrak{B}$ . 2-4. Eavroic dat. incomm. Koiua lauß. «Strafurtheil» von Gott, aber, wie B. 3. zeigt, durch bas Organ der Obrigkeit. Nicht thun darf der Unterthan das Un= recht (Apg. 4, 19. 5, 29.), benn bas hieße ber Sünde fich theilhaft machen, aber leiden (1 Petr. 2, 19.). Der Av. fann im Allgemeinen mit Recht von der Obrigkeit ausfagen, was er B. 3. fpricht; ber Staat hebt fich felbft auf, wenn er principmäßig die Ungerechtigteit aufmuntern wollte; wie felbft noch unter Nero bas Rechtsgefühl in der Bruft des einzelnen Beamten lebte, zeigt Apg. 25, 16. Sinter Selsig - egovolar ift bas Fragezeichen, welches Griesb., Rnapp fegen, nicht erforderlich (Win. S. 536.). Auch nach 1 Betr. 2, 14. geht von ber Obrigkeit nicht bloß Strafe, fondern auch Belobung aus, unter welcher bie faftische Anerkennung burch Auss zeichnung mit einzubegreifen ift. Daß nur in der alten Belt Die Obrigkeit neben bem Strafamte des Bofen auch die Belohs nung bes Guten ausgeubt (Er., Steiger, Romm. jum 1 Br. Betr. S. 265.), ift genau genommen nicht richtig, man bente an Orben u. f. w. Satte P. nach ben Chriftenverfolgungen burch Rero in Rom geschrieben, fo würde er fich zwar im Brincip nicht

anbers geäußert haben, hatte aber wohl auch barauf Rudficht et nommen; bie erfte Berfolgung in Rom fand erft a. 64 ftatt.-Das Schwert Symbol der Strafmacht, nämlich auf ihrer auser ften Spipe. Mazacoa bezeichnet zwar bei ben Rlaffifern mi ben Dolch, fo bag man an ben Dolch denfen könnte, welchen be Imperatoren als Beichen des jus vitae et necis trugen, Sas citus historr. 1. III, c. 68. Aber es fcheint auch der Degen (to Eiwoc) als Beichen ber imperatorischen Macht angesehen wor ben au fenn. So fagt Dio Caffius, hist. Rom. 1. 42. c.27., baß Antonius mit dem Degen umgürtet ging, konnte man als Beichen ber Monarchie ansehen. Das fich Die fpäteren Rain, wie Theodofius, bas Schwert vortragen ließen, fieht man aus Bhiloftorgius l. XII. §. 1.; ben beutschen Raifern trugen die Bie arafen bas Schwert vor. Auch Themiftius, Bhiloftreins erwähnen das Schwert als das Symbol der königlichen Bing, f. Doughtaei Anall. sacr., excurs. 70. p. 104., Bolf au ber St. Ift auch bas Schwert hier nur Symbol ber Stuit gewalt überhaupt, fo verfteht es fich boch, bag die Todesftrafe, m Svise aller Strafe, von welcher bas Symbol felbft entlehn ift, nicht ausgeschloffen gebacht werden barf, Mtth. 26, 52. Diff. 13, 18.

B. 5. Acó auf alles Vorhergehende sich bezichen, barauf wird benn zuerst bas niedere Motiv und bann die hie here, die göttliche Einsehung, hervorgehoben, vgl. zu die sie ovreichgorer 1 Petr. 2, 13. die rde xugeor.

Aià rovro bezieht sich wohl nicht auf m **2.** 6. 7. Gedanken in B. 5. (Mey.), sondern Sea Tovto ift bem du in B. 4. parallel und führt einen neuen Grund an. Teleue muß als Inditativ genommen werden, weil fich font im nicht erklären würde; relog Zoll von Baaren, wogos Sum von Berfonen und Grundftuden. Die Abgaben ermeifen fetige bas bie Obrigkeit ein heilfames Amt verwalte - welches gicht ber Busat Leirovoyoi x. r. 2. noch einmal an. Eix airi rouro tann fich nur auf das Lectougyeir beziehen, das lan ber obrigkeitlichen Berfonen hat fpeciell diefen 3med; wollte mit es auf das gógovs relein, auf die Steuerverwaltung beziche (Roppe, Dloh., Mey.), fo würde etwas bervorgehola worin fich boch nicht die 3dee ber Obrigkeit ausspricht; es for auch verglichen werden, was 1 Tim. 2, 2. als 3wed bes lit

•

terthanengehorfams angegeben wird, daß sie ein stilles und ruhiges Leben führen. Tertull. Apolog. c. 42. in fin. fagt, was die Römer bei den Christen an Tempelabgaben verlören, gewönnen sie durch deren Gewissenhaftigkeit von den Zöllen. — Vielleicht hatte der Ap. schon bei B. 6. eine Ermahnung im Sinne. Mäsz geht wohl nur auf die verschiedenen Gattungen der Magistrate; zu zö zdr gegor z. z. z. ergänze alzoörre, vgl. oben zu R. 12, 7.

2) 23. 8-10. Liebe gegen alle Menfchen.

B. 8—10. Die Ermahnung wendet sich auf bas Alle gemeine, und nicht ohne einen Anflug von Schetz ift das ei un, το αλλήλους αγαπάν jugesett, Ang. ep. 62. ad Coelest .: Redditur enim (caritas), cum impenditur, debetur autem etiam si reddita fuerit, quia nullum erat tempus, quando impendenda iam non sit, nec cum redditur. amittitur, sed potius reddendo multiplicatur. Diefelbe tiefe Einsicht in bas Befen bes Gefetes bei B., wie wir fle bet Chrifto finden, welcher das Gefet ber Gottes = und ber Rachstenliebe für bas höchste erklärt, Matth. 22, 37. ; Die Liebe verseht fich in ben Andern, findet ihr Selbst in einem. Andern und thut daher für den Andern, was fie für fich thun würde; wenn Baulus, Johannes, Jakobus (Jak. 2, 8.) darin übereinftimmen, bie Liebe zum Brincipe bes Lebens zu machen, - ein Gebante, ber, wie gewöhnlich er auch uns ift, ber jus bischen und heidnischen Melt fremd war --- fest biefes nicht poraus, baf Chriftus folche Aussprüche über die Liebe gethane wie wir fie bei Johannes finden? - Befremblich tann es ers fcheinen, bag ber Up. ben Sas in B. 10., auf ben er mann ρωμα ούν κ. τ. λ. gründet: ή άγάπη τω πλησίον κακών oun equiferat, negativ gefaßt bat, bie Bemerfung von Bengis pleraque autem officia in negativo consistunt, aut certe; ubi nemo laeditur, officia positiva sua sponte et cum voluptate peraguntur, beruhigt über bieg Bebenfen noch nicht, pal. meinen Romm. jur Bergpredigt ju Matth. 7, 12. Det Grund liegt in der negativen Faffung ber alttestamentl. Gebote. 3) 23. 11-14. Das Streben nach Gottes Bohlgefallen fei defto ernfter, je näher der Sag des Serru beporfteht. B. 11. 12. Wie Chriftus die Erinnerung-an feine uns

permuthete Bieberfunft zur Scharfung ber Bachfamfeit acs braucht (Matth. 24, 42.), fo P. ben Gebanken an bie Rabe Da er ben furgen Beitraum von ber Befehrung berfelben. bis zum gegenwärtigen Moment fo fehr in Anschlag bringt, fo barf man allerdings baraus fchließen, daß er bas Weltende nahe hoffte; daß er indes mit Bestimmtheit erwartet habe, dann noch am Leben zu feyn, hat man mit Unrecht aus 1 Theff. 4, 17. 1 Ror. 15, 51. geschloffen. Die owrygia in die Zufunft vnlegt, nämlich in ihrer absoluten Gestalt, 1 Theff. 5, 8., vgl. au Rom. 8, 24. "Ynrvog ber Juftand ber gebundenen Lebensthatigkeit, ber Plural huãs ift wohl nur kommunikativ zu fajfen. Das ganze Leben im alwr obrog wird im Bergleich mit bem Buftande im regnum gloriae als Racht gefaßt, zwar find bie Chriften ichon in's Lichtreich verfest, Rol. 1, 12, 13., abr es gilt noch von ihnen: «fie wandeln auf Erben und leben im Simmel.» Sinnliche Finsterniß und Licht als Bild ber geiftigen. Anoswussa leitet Reiche von anwsew ab!

B. 13. 14. \*). Aehnliche Bilder von Tag und Racht und dem entsprechenden Bandel 1 Theff. 5, 5. Eph. 5, 13. Bier ift ber Bergleichungspunkt bes Tages mit dem sittlich rei nen Bandel ber burch bas Tageslicht gebotene Anftand, nox Bas P. erwähnt, die comessationes etc. vacat pudore. fielen ja auch zum Theil in die Nachtzeit. Mit dem Bilde, web ches 3. B. Meiners in bem Buche über ben Berfall ber Gitten ber Römer von bem heidnischen Leben macht, fann man bas Gemälde zusammenhalten, welches noch im zweiten Jahrh. Tertull. Apol. c. 39. von bem dyriftlichen Busammenleben entwirft; ba ber natürliche Mensch nur fieht, was die Chriften von feinen Gütern entbehren, bas Neue aber, was fie im Verborgenen genießen, nicht kennt, fo barf es nicht wuns bern, wenn bei Minucius Felix Octav. c. 12, ber beibe Cacilius ben Chriften wegen seines freudlosen Lebens bedauert und fagt: ita nec resurgitis miseri nec interim vivitis. Erdveogal bildliche Bezeichnung ber innigen Bereinigung, wie auch im gebr. wind Gal. 3, 27. Eph. 4, 24., auch bei Rlaf

<sup>\*)</sup> Es sind dieses bic Worte, auf deren Beranlassung die Betekrung des Augustin erfolgte.

fikern drovso Jal rura Jemanbes Sinnes = und Handlungsweife annehmen (Wetft., Rypke). — Min negirt den ganzen Say, els Bezeichnung der Folge.

# Rapitel XIV.

Empfehlung nachfichtiger Liebe gegen bie Schwach= gläubigen.

B. 1. Der Ap. fpricht von Schwachgläubigen, welche ble Bedeutung ber Rechtfertigung in Christo fo wenig ertennen, baß fie auf gewiffe Aleußerlichkeiten ein Gewicht legen (vgl. ju 23.), urtheilt auch hier, bag fur ben Gläubigen die Be= obachtung folcher Aeußerlichkeit etwas Gleichgültiges fei, er= mahnt indes diejenigen, die dieses erkennen, nicht auf unges - bührliche Beise eben biefen höhern Standvunft von jedem Anbern zu verlangen, und bie, welche noch nicht bahin gelangt find; die freier Gestellten nicht als Sünder anzusehen. Schwies rig ift nun die Bestimmung, welcher Geistesrichtung die hier als schwachgläubig Bezeichneten angehörten. Die Verwandt= fchaft mit 1 Ror. 8, 10. macht von vorn herein geneigt, an Judenchriften ju benten, welche fich noch burch bie Mofaischen Speiseverbote, namentlich durch das Berbot der Theilnahme am Opferfleische, im Gewiffen gebunden fühlten, auch, worauf B. 5. deutet, die judischen Festtage beobachten zu muffen glaub= ten. Dieß war die ältere Anficht bei Clem. Aler., Aug., Calv., Mel. u. f. w., und neuerdings bei Reiche, Rean= ber, be 20. Das ber Diffensus auf dem Gegensate von Ju= ben = und heidenchriften beruht habe, wird man auch burch R. 15, 7—12. anzunehmen veranlaßt. Allein Schwierigkeit macht bei ber angegebenen Anficht ber Umftand, daß nach B. 2. und 21. die Schwachgläubigen fich nicht bloß gewiffer Fleifch= fpeifen, fondern bes Fleifd = und Beingenuffes überhaupt ent= halten ju haben scheinen. Der Genuß bes Weines war vom Gefetz gar nicht verboten, es müßte also an die Enthaltung von dem bei ben heldnischen Opfern zur Libation gebrauchten Beine gedacht werben, und Lázara eo Siec B. 2. müßte auf

bie falle beschräuft werden, wo man nicht im Stanbe wu fich mit Sicherheit reine Fleischspeifen zu verschaffen. Une biefen Umftanden empfiehlt fich bie fcon im Romm. von Beles. ausgesprochene, neuerlich namentlich von De ey. vertheitigt Meinung, bag ber Ap. bier astetische Juben im Auge bat. Die Effaer befleißigten fich einer großen Enthaltfamfeit in Speisegenuß, fo bas fie fich mit einem einzigen Gericht be gnügten, Joseph. de bello jud. II, 8, 5.; nach Bhile beschränkten fich bie Therapeuten auf Brot, Salz, Dios m bloßes Baffer; von ben fpåteren fectirerifchen Ebioniten im Epivbanius haeres. 30, 15., daß fie alles fleich m fomabten und fich nur von Pflanzenspeifen nährten; wu je bifchen Brieftern ergablt Jofeph. vita §. 3., bag fie blog m Fruchten lebten, baffelbe fagt Clem. Aler. Paedag. II, 1. vom Ap. Matthaus und ber jubifche Segefippus bei Ent. von Jatobus aus: nach allem biefen muß man annehmen, bi ftrengere Juden und Judenchriften Fleischspeifen und Bars vermeiden pflegten. Freilich läßt fich nun auch diefer Auft Mehreres entgegenfegen. Reiche meint, auf « folche Conte linge», bie bas Fleischeffen gang vermieden, hätte wohl m Ap. nicht fo viel Rudficht genommen, und wurde fam m: langt haben, bas in ihrer Gegenwart Riemand hatte Rich effen follen, auch würden fie fich wohl nicht in großer And in Rom gefunden haben. Indes, daß fie fehr zahlreich gene fen, folgt nicht nothwendig aus ber Ermahnung bes Av., w was bas Berlangen betrifft, fich in ihrem Beifeyn ju im Schwachheit zu affommobiren, fo fommt es wohl nur barauf a, ob man fie fich als ängftliche aber anfpruchlofe Gemuther, m als hochmuthige Eiferer ju benten hat. In biefer Sinnicht be merkt nun Reander, baß, ba fie fo weit gegangen fein, iba bie nicht Enthaltfamen bas Berdammungsurtheil auswinnichen, biefes barauf fchließen laffe, bas ihre Grundfase in gewiffe theofophischen Lehren begründet gewefen feien, wie es bei ba fpätern gnoftifchen Syftemen ber Fall war; gegen folde tat nun, meint er, würbe ber Ap. mit berfelben Strenge aufgem ten fenn, wie gegen die foloffischen Strlehrer, und - im man hinzusepen — gegen die gnoftifirenden Irrlehrer 1 3 4, 1., wo er es eine Teufelslehre neunt, wenn Ebe und wen

Speisen gemieden werden, «bie Gott geschaffen hat.» Aber bie füdische Astese war doch, wie die angeführten Beispiele zeigen, nicht in allen Fällen mit Theosophie verbunden, fie wurde auch burch bas Streben nach möglichfter Strenge gegen fich felbst erzeugt, und das xolveir braucht nicht nothwendig in dem ftrengen Sinne bes Erfommunicirens und Abfprechens ber Seligkeit genommen ju werden. Konnten nicht folche ängfiliche Gemuther, aud ohne von hochmuth geleitet ju werben, Die Stellung der Starfgläubigen für eine fehr bebenfliche halten? B. 13. hat ja ber Ap. auch ben Freisinnigeren ein zoiveir zugeschrieben. De 28. stellt folgende Gegengründe zu= fammen: 1) «Es handelte sich bei diefen Enthaltungen um Reinheit und Unreinheit ber Speisen (B. 14.), worauf es bei ber Astefe nicht anfommt.» Aber ber Ausbrud rein und un= rein, profan (xocvóg) und heilig bezeichnet doch nur, was mit ober ohne innere Beflectung berührt werden darf, fo baß ohne Zweifel bie Asteten bie von ihnen vermiedenen Speifen als xoevá bezeichnen konnten, 1 Tim. 4, 4. gebraucht P. in ihrem Sinne bas Bort anoblyrov. 2) «Es war damit bie Beobachtung von gemiffen Tagen verbunden, welches wohl Sabbathe oder Neumonde waren.» Der judifche Astet, wel-- der in Bezug auf die Speisen fo ftreng war, beobachtete aber wohl auch diefelbe Strenge in Betreff jubifcher Festtage, und be 28. verweift felbft auf Rol. 2, 16. 3) «Rach R. 15, 7 ff. scheint ber Streit gwischen Juben = und Beibenchriften obges fchwebt, mithin eine Gesethebfrage betroffen zu haben.» Wenn Die Asteten nur unter ben Judenchriften fich befanden, fo er= flärt fich auch biefes. 4) «Asketen, bie nach besonderer Sei= ligkeit ftrebten, waren nicht als Schwache, sondern als Seilige angesehen worben.» Db fie gerade P. fo genaunt haben würde, zumal wenn fie von Anderen biefelbe Strenge verlangten? So scheint es benn, daß in biesen Gegengründen nichts 3mingendes liegt. Deffen ungeachtet können wir uns auch bei bies fer Anficht nicht ganz beruhigen. Immer bleibt es auffallend, baß gerade in Rom fich vorzugeweise unter ben Juden jene astetische Richtung hervorgethan haben foll, daß ber Ap. Diefer Asteten besonders Erwähnung gethan, ohne die jedenfalls in viel größerm Umfange verbreiteten Bebenflichfeiten gegen bas Dyferfleisch zu erwähnen, ja auch bas erscheint immer noch als zweifelhaft, ob er biefem felbstgeschaffenen, wenn auch wohl gemeinten, Rigorismus ebensoviel Rachficht hatte angebeiben laffen, wie bem, ber aus Unhänglichkeit an bestimmte Bejetperordnungen hervorging. So fühlen wir uns benn boch be wogen, uns vielmehr bie Sache fo zu benfen (vgl. be 28.): Es gab in Rom, wie überall, ftreng gesetliche Judendriften, welche bas Opferfleisch und ben zur Libation gebrauchten Bein permieden (vgl. Aug. de morib. Manich. 2, 14.), und barun: ter waren auch folche, welche in noch größerer Strupulofitit, aus Furcht möglicher Berunreinigung, fich alles Fleisch und allen Bein versagten; fo wird es von Daniel erzählt Dan. 1, 8, 12. (vgl. Tob. 1, 12.), und die Mifchna enthält eine Anzahl venibler Bestimmungen über Speisen und Wein, die in allen den Fällen für unrein erklärt werden, wo ber Ber bacht obwaltet, daß fie der Seide auf eine verunreinigende Baje berührt haben fönne, Traftat Avoda Sarah R. 2. S. 2 f. 4, 11., pal. mit Gifenmenger Entbedtes Jubenth. II. S. 616. 620. Diefe fo weit getriebene Strupulofität ging benn freilich in Astefe über, aber bas Motiv war boch ein anderes, als bei eigentlichen Asteten.

Auf die vorliegende Materie ift ber Ap. gewiß burch ben Schluß von R. 13. hingeleitet worden, welcher die Enthaltfamteit empfiehlt, Die fich nun, wie R. 14. ausführt, auch burch bas Motiv brüderlicher Liebe geleitet, bewähren foll. -Προςλαμβάνεσθαι schließt die notio adj. der liebevollen Aufnahme mit ein, wie auch unfer «aufnehmen», vgl. 2. 3. R. 15, 7. Bhilem. B. 12. und Chryf. ju letterer St., Befd .: مَصْ حَتْ «gebt ihm die Hand.» — Eis giebt das: jenige an, was aus biefer Aufnahme nicht entstehen foll. diaxolois tann bem Sprachgebrauche nach bie Beb. «Trennung, Streit, 3weifel (fo gebraucht es Theob. ju B. 22. 23. und Defum. ju B. 20.), Beurtheilung» haben. «Nicht fo, das eine Beurtheilung ber Gedanken baraus entsteht », fo Chrui, Aug., Grot., Mcy. — weniger empfehlenswerth, da dia-Loyiouós gewöhnlich im üblen Sinne vorkommt, und ba ber Ausbruck «Beurtheilung» in diefer Verbindung zu ichmach wäre. «Nicht fo, daß Zweifel in ben Gedanken - ober 3meis

fel und böse Gedanken — erweckt werden», so Luth., Mel., Dlsh. — an sich sehr angemessen, nur scheint es nach dem Folgenden, als solle der Satz bei beiden Parteien einer Un= statthaftigseit wehren. «Nicht so, daß Streitigseiten und Wortwechsel (Phil. 2, 3. 1 Tim. 2, 8.) daraus entstehen», so Bulg., Erasm., Beza, Calixt, Crell — wenn nämlich die Starken sich beim Jusammenschn nicht aksomodiren, sondern die Andern tadeln, so werden auch diese zum Wortwechsel gereizt.

B. 2. 3. Statt bes ög dé, welches auf ög μέν folgen follte, fährt die Konstruktion verändert fort δ dè ασθενών, wenn man nicht eiwa den Artikel demonstrativisch fassen, hinter dé ein Romma setzen, und ασθενών als Apposition ansehen will, vgl. Bornemann Scholia in Lucae Ev. zu K. 7, 4. In dem Inf. gayeür liegt der Begriff des elseival, Win. S. 295., der jedoch an dieser St. πισεύει erklärt «hat das Bertrauen.» Der Starkgläubige behandelt mit Geringschätzung, — in Korinth nannten jene sich die Wissen — der Schwachgläubige richtet, so auch B. 10.

B. 4. Die Anrede geht auf den zoivor. Das Argument des Ap. gilt freilich nur unter der Borausssehung, daß es sich um eine Sache handelt, in welcher der herr seinen Willen nicht bestimmt erklärt hat. Das Bild des Stehens und Fallens theils vom Bestehen und Nichtbestehen im göttlichen Gericht erklärt (Calv., Grot., Este, Neiche), theils vom Bestehen in der rechten christlichen Verfassung, vgl. 1 Kor. 10, 12., so Batabl., de W., Mey. In der Idee des Ap. hat sich wohl beides nicht bestimmt geschieden, denn wenn Gott ben Starfgläubigen in der christlichen Berfassung erhält, so ist auch damit fein Stand vor dem göttlichen Gerichte gesichert.

B. 5. 6. Koiver in der Bed. approbare, wie Isofr. Panegyr. §. 46. *Opoveir* « auf etwas Bedacht nehmen.» Da die Sache an sich gleichgültig, so ist der entscheidende Grund nur das Motiv des Verhaltens. Wird mit der Speise das Dantgebet verbunden, wie dieß gewöhnlich war (1 Tim. 4, 3. 4.), so ist dieß ein Beweis, daß, wie man sich auch beim Effen verhalte, das Gemüth zu Gott gerichtet, und Ueberzeugung vom göttlichen Willen das Motiv des Handelns sei. Dass unter xopeog Christus zu verstehen sei, zeigt V. 9.

Tholud, Romment, 1. Rom. Br.

Der Bille Gottes in Chrifto ift für ben  $\mathfrak{B}, 7 - 9.$ Chriften das bestimmende Motiv für alles Handeln. Lich brudt ber Av. fo aus, daß ber Chrift ebenfo wie der Schut alles, was er thut, für seinen herrn thut, vgl. 1 Theff. 5, 10, bann wird im Bilde weiter fortgefahren und angegeben, we burch ber Chrift in dies Berhältnis der Abhängigkeit von Chim gekommen fei. Die Dativen faffe man hier wie B. 4. «im Intereffe bes herrn. » -- Die am meiften beftätigte Letat B. 9. ift (xai) antégavs xai egnos. Befremdend ift bas ven. simpl. statt bes comp. aregnoe, welches man erwartet. Bin de verb. simpl. et comp. S. 16. fagt von biefer Stelle mu: "scripsit insolentius & Zyoer"; richtig verweift Mey. a ben Gebrauch bes Nor. jur Bezeichnung bes Anfanges to Zustandes, worüber f. Bernh. Synt. S. 382. Der Gedantift das Chriftus durch Tod und Auferstehung das Recht der Bat berrichaft erworben, d. h. daß er nur in Borausfehung be Erlöfungewerkes bas haupt der Menschheit ift; ber Barallite mus milden απέθανε und νεκρών, έζησεν und ζώντων nur ein formeller, vergoi und Luvres brückt nur bie Unive falität aus.

10-12. Kraft diefer Herrschaft ift Christus a Richter, daher fich der Chrift nicht die Befugniß des Richtant anzumaßen hat. Natürlich will hier P. ebenfo wenig als m Berr felbft Matth. 7, 1. jedwedes Richten ausschließen, fonta nur die Freude am Richten, alfo das unbefugte und hochmuche Darauf weift auch hin, bas B. 12. mit bem Endawed in Demüthigung auf bie Recheuschaft aufmertfam macht, bie 3 der für fich felbst abzulegen haben werde. Auch hier wid ka einen Bartei bas Richten, ber andern bas Berachten Ein gegeben, wie B. 3., nachher aber B. 13. unter bem Austant xolveir beides zufammengefaßt. Die äußern Beugnife for den am meisten für 9eov, obwohl für Xoisov B C madt minusc. und viele Uebersehungen, auch einmal Drig -Lachm., Reiche, Dloh., Rüd. entscheiden fich für 2mi, Mey., de 28. für Xo1500. Dbmohl auch Deov gerechtent werden fann, ziehen wir boch Xo1500 vor, vorzüglich mgs bes Busammenhangs mit bem Borhergehenden, bie Erwähnung ber Serrichermacht Chrifti leitet über auf fein Richteran

Das Citat fpricht freilich vom Gericht Gottes, fo daß auch - 9. 12. 9. to Jeo fest, aber Gott richtet ja durch Chriftum R. 2, 16. Das Citat ift mit Freiheit aus Jef. 45, 23. ente nommen, in welcher Stelle nicht fo wohl von einem Gericht. als von einer Huldigung die Rebe ift. Stellen wie diefe und 2 Ror. 5, 10. leiten ju ber verschieden beantworteten Frage. wie ber Av. bas Freiseyn ber Christen von Berdammnif und Gericht (R. 8, 33. 34.) mit dem hier verfündigten Gerichtets werden combinirt habe? Wenn man geantwortet hat, baß eben bie Gläubigen in diefem Gerichte frei gesprochen werben, fo befriedigt biefe Antwort nicht, benn fogar ber 21p. felbft 2 Ror. 5, 11. 1 Ror. 9, 27. u. a. drudt noch eine gewiffe Befürchtung aus. Bir glauben fagen zu müffen, daß der jenfeis tige Zuftand ber Gläubigen in Proportion ftehen wird zu derjes nigen Stufe der Bollendung und Treue, zu der fie hier burche gedrungen find, welches freilich nur auf relative Seligfeit führt; baß aber ichließlich in ihnen Chriftus alles burchdringen, und ba= mit bie absolute Seligkeit eintreten werde, fagt 1 Ror. 15, 28.

B. 13. Statt Andere zu richten, foll vielmehr darauf Bedacht genommen werden, daß man nicht durch gegebenen Anstoß felbst dem Gericht verfalle, mit welcher Warnung sich der Ap. an die Starkgläubigen wendet. Koirare per arrdráxlæow in Bezug auf zoirwuer gesett, Beng.: pulcra mimesis ad id quod praecedit, ähnlich Jak. 2, 4. Moósxouua und oxárdalor wohl nicht bloß als reine Abundanz neben einander gestellt, sondern, worauf B. 21. schließen läst (Calv., Crell), roosxouua «der Anlaß zum wirklichen Falle» (B. 20. 1 Kor. 8, 9.), und oxárdalor «der geistige Amstoß, das Aergerniß.»

B. 14. 15. Ermahnungen in Betreff des praktischen Berhaltens. Der Ap. spricht eine Wahrheit aus, von der et auf's sestenzengt ist, die Christus in seiner Seele gewiß gemacht hat — auf welche Weise? Dieß hängt davon ab, wie man sich überhaupt die Offenbarungen an den Ap. dents, vgl. meinen Aufsas über die Offenbarung des Paulus in den verm. Schriften Ih. II. Diefelbe Wahrheit wird vom Erlöset felbst ausgesprochen Matth. 15, 11., womit auch in vergleichen 1 'Tim. 4, 3.:4. Sind die' alttestamentlichen Speisegebote als 42 \* padagogifche Berordnungen anzuschen, fo ift damit eben gesagt, baß ber Berth oder Unwerth ber handlung fich nicht burg Die Dinge bestimmt, sondern burch bie Individuen, benen fie geboten ober verboten werben. di avrov von Chruf. richtig proce erflärt. Statt el de lefen ganz überwiegende Beugen el váo: dé giebt einen iconen Gegensat: « boch barf um einer an fich gleichgültigen Sache willen die Liebe nicht verlet werden»; baher de beibehalten von Rück., De 28. Doch läßt fich vie allenfalls als Erläuterung bes si un x. t. 2. faffen «wenn nämlich » u. f. w. (Mey., vgl. zu 11, 13.). Bowua hin als geringfügiger Gaumengenuß, und anollos, wie 1 Rot. 8, 11.; das «au Grunde gehen» ift bie Folge bes Genuffes wider bas Gewiffen. Kräftiger Gegenfatz zwischen ber Liche Chrifti, die ben Tob für ben Bruder erträgt, und ber Unenthaltfamkeit, die sich nicht einmal die Speise verfagt. Beng.: ne pluris feceris tuum cibum, quam Christus vitam suan.

B. 16-18. Aya9ov nach Chruf. (?), Theod. (?), Theoph., Schol. Matth. «ber chriftliche Glaube», Reiche, Rölln. «die driftlichen Guter», val. Bhilem. B. 6. nar άγαθον το έν ήμιν; nach Drig., Pelag., Grot., Dish «bie chriftliche Freiheit, beren bie Starfern fich ruhmen», w. 1 Kor. 10, 30. 3m lettern Falle wäre an die Läfterungen ber Schwachgläubigen ju benten, im erftern an bie Unglaubi gen, wenn fie Lieblosiafeit und Streit unter ben Christen wabnehmen - boch vgl. auch 1 Ror. 10, 32. Bare die Lesat ήμῶν, welche DEG und viele Ueberf. haben, richtig, fo würde sie mehr dafür sprechen, daß dya9on das allgemein driftliche Gut fei. Für beide Anfichten läßt fich Manches fagen, und wir vermiffen einen bestimmten Entscheidungsgrund. Zwar scheint es, als ob V. 17. nur gegen die gerichtet sei, welche eben auf gewiffe Speifen ein Gewicht legen, und nicht gegen diejenigen, welche diefelben für indifferent halten, indes fann man auch mit Calv. fagen: jam e converso docet, posse nos citra jacturam abstinere usu nostrae libertatis, quia regnum dei non sit in illis rebus positum. Roc richtiger wird man jedoch annehmen, bas B. beide Barteien im Auge habend, fagen wolle: weder auf Enthaltung noch Or brauch von Speisen barf besonderes Gewicht gelegt werden.

Eciv im Sinne von cernitur «es besteht» Joh. 17, 3. Man hat nicht mit be 28. zu fragen, ob der Begriff bes Reiches Gottes hier ber ber irdisch sittlichen Gemeinschaft ober ber emis gen Seligkeit fei; da B. gewiß die lettere als Bollenbung ber ersteren faßte, fo läßt fich nicht icheiden. Dem Sinnenges nuffe gegenüber werden als Gnadengüter bes Reiches Gottes ges nanut: die durch Chriftum erlangte Gerechtigkeit, ber bamit gewonnene Friede (R. 5, 1.) und die bamit verbundene Freude, welche ber ben Gläubigen mitgetheilte heilige Geift erzeugt (R. 5, 5.). Gerade die Freude hat die nabere Bestimmung έν πνεύματι άγίω, wie 1 Theff. 1, 6., weil bie Freude am eheften weltliche Motive haben fann, baber auch Bhil. 4, 4. Die Nebenbestimmung zaigers er ropiw. Aehnlich ift, was bie freisinnigen Korinther 1 Kor. 8, 8. fagen. - Uebermies gende Beugniffe lefen zwar er rourg, welches man bann auf έν πνεύμ. άγίω beziehen mußte (Drig., Ambr.) - ber Dienft im Geift gegenüber bem Dienft im Fleisch - bennoch können wir uns nicht entschließen, anzunehmen, daß P. an jene Nebens bestimmung angefnüpft habe, und zichen mit Beng., Matth., be D. er rourois vor, welches viele minusc. und ber Spr., Chryf., Theod., Tert. haben; nun tonnte es zwar alebann fcheinen, daß vorher von sittlichen Tugenden die Rede (fo fchon Chruf.), fo baß elonyn auf die Friedfertigkeit zu beziehen mare, wofür auch dóxipos rois av gountois und B. 19. ju fprechen icheint, aber ber Sinn ift auch angemeffen, wenn man Gemuthebeschaffenheiten, nach denen der Chrift zu trachten bat. barunter verfteht, und bie vom Ap. geforderte Friedfertigfeit fich als ben Ausfluß ber innern Berföhnung mit Gott bentt. ral. Eph. 4, 32.

B. 19—21. Wenn das Reich Gottes sich nicht burch ben Genuß ober Nichtgenuß gewisser Speisen offenbart, son= bern burch ben Frieden, so geht daraus die Pflicht einer liebe= vollen Anbequemung an die Brüber hervor. Diese Anbeque= mung dient zugleich zum Aufbau des Gebäudes, welches Gott in ihren Seelen gegründet hat. Da P. bei xarálve und bet bem πάντα xagagá an den Starfgläubigen denkt, so ist es besser, rö argowing essiorre ebenfalls auf den Starfgläubigen, und dia πχοςχόμματος (vgl. zu 2, 27.) auf den bem Schwächeren babel Regebenen Anftes, au beziehen (Brot. Sid.). Mit B. 21, vgl 1 200. 8, 18. 3u undé m gange aus bem gangen Rontest, rousie. ; Hoggsoftres, enmdadileral, dusterei barf wehl als eine Alimar ad infra m acfeben werben. Cad. A. Comb einige andere Autor. laffen B: oxardal. B door aus, aber wohl umife weniger mit Reit; ba and B. 13. Die Synonymen fichen , und die Abfchreiter öfter Synonomen auslaffen. anter all de all 19. 22.)23. Kard sonnor b.i. innerhalb ber Som fen ber Gefinnung, in ben Sallen nämlich, wo man mit Schwachgläubigen gusammentommit "). : Er, : coram Deo .comprimens inanema gloriam, quas solet esso: ones scientiae. Das yazáolog zi z. 2. födtft. noch einmal ba allgemeinen Gesichtspunkt ein. Die Auffaffung von B. 23. ift für bie Moral von Bedeutung. Schon Drig. versteht min der nigig den Glauben an den Besammtinhalt des Evense liums, und gründet auf biefen Sat ben Schlus, bas bas gue Bert bes Säzetilers, chen weil es biefes Brundes entbein, auch nicht gut genannt werden tonne. Borguglich bat Aug, auf Diefen Ausspruch und Bebrall ; 6. geftust, ben Sat ie hauptet, daß die guten Berte bes Seiden als Sunde anm fehen, lib. III. ad Bonif. c. 5.: sine fide quae videntur bona opera, in peccata vertuntur, welches Bort ichoch um nicht migverftanden ju werden, ber ausführlichen Erörte rungen bedarf, welche die Schrift c. Julian. lib. IV. entbalt. Wir führen nur bie eine Stelle an ib. c. 3. §. 21. 22.: quidquid autem boni fit ab homine et non propter hoc fit, propter quod fieri debere vera sapientia praecipit, etsi officio videatur bonum, ipso non recto fine peccatum est. Possunt ergo aliqua bona fieri, non bene facientibus a quibus fiunt. Das damit übereinftimmende Wort feines Schülers Prosper Aquit.: omnis infidelium vita peccatum est, et nihil est bonum sine summo bono: ubi enim deest agnitio aeternae et incommutabilis voluntatis, falsa virtus est etiam in optimis moribus, ift in bie glossa ord.

\*) Crell: abnegare — nunquam debemus, sed id alios colare et in animo nostro premere saepe non tantum possumus sed etiam debemus.

662 \*\*

đ

auch von Thom. Aqu.; Serv. u. A. aufgenommen; in bet evangel. Kirche ftimmt bamit völlig überein 3 wingli: qui deo non fidit, nec se deo carum esse credit, quomódo illius opera a deo probari possunt? ebenso Cal. und einige andere Lutheraner. Dagegen findet fich fcon bei Chryf. und banach bei fath., focin. und armin. Gregeten, auch bei allen Reueren die Ansicht, daß micus in abstraftem Sinne die Uebers zeugungstreue bedeute (Plinius: quod dubitas, ne feceris). Die erstere Erklärung ift ichon barum unzuläffig, weil fie nicht aus bem Busammenhange hervorgeht. Drig, fieht auch ben Sat nicht als einen näher bestimmenden Zufat an, wofür man ihn boch halten muß (vgl. über de zu R. 11, 13.), fons bern als einen allgemeinen Grundfatz, ber bie Summa bes Vorhergehenden ausspreche. Die abstrafte Ueberzeugungstreue fann jedoch andererseits ebenso wenig gemeint feyn; daß wir an den chriftlichen Glauben zu denken haben, dürfte ichon B. 22. zeigen, noch beutlicher aber B. 1. und 2., benn ber= jenige, welcher bort ao Jerur th nizer heißt, hat eben bie feste Ueberzeugung, das Fleisch nicht effen zu burfen, und wird boch schwach genannt. Offenbar denkt ber Av. fich bas Maaß ber nicic auch als Maak ber yvwoig (vgl. 1 Ror. 8, 7.), und ein schwacher Glaube ift berjenige, ber fich bes Dbjefts bes Glaubens noch nicht ganz bemächtigt hat. Mithin ift bie nicic hier religiöfer Glaube (vgl. Bhil. 3, 15. 16.), und wenn Brens, Bellic., Calv., Bucer erflären «ber Glaube an bas Wort Gottes», fo ift bieß infofern richtig, als fich bie chriftliche Ueberzeugung von Recht und Unrecht am Worte Gottes entwidelt. Niemand beffer als Beng.: fides, de qua v. 2. 5. fin. 14., in. 22. Innuitur ergo ipsa fides, qua fideles censentur, conscientiam infirmans et conformans; partim fundamentum, partim norma rectae actionis. Bal. von ben Neueren Dtto v. Gerlach in f. Erfl. des N. T. ju ber St., von ben Aelteren Cal., Pfaff de sensu verb. Paulin. ad Rom. 14, 23. Tub. 1737. und Gerhard nebft Cot a loci theol. T. V.

lleber die Stellung der Dorologie am Schlusse von R. 14. vgl. Einlett. S. 5.

### Ray XV. 144-40

## Rapitel XV2 Last

Bernere Ermahnung sur Eintracht. Ueber bes Apoftels perfontice Bethaltniffe.

B. 1-3. Die Bflicht ber Anbequemung aus ber bis nenden Liebe abgeleitet, von welcher Chriftus, bas Borbild go geben. Hueic, ber Ap. begreift, fing unter ben Statin. Apsaxw bei B. theils neutral egefations, theils attiv en gefallen fireben.» Sus leptern Sinne 2. 2., ber erftere Sin fcbließt bie Selbstgenngfamteit mit ein, welche auf bie Winfte und Bedürfniffe Anderer, teine Rudlicht nimmt , haber Bete: sibi indulgere, vol. Gr. In Mefdyl, Prom. vinet. v. 16. beißt es: mag' kaupp dinner Exer Zeus, wart be She liaft bemerkte marga dinaiws ofourvos nagente, auses έαυτῷ ἀρέσκων καὶ δίκαιον γομίζων, «ἶναι δαυς ἂ Boulyras noarrein. Da bas Streben ; Anderen in geseller, auch ein fündliches und eigennütziges fevn tann, fo wird nibr der Zwed angegeben, welcher zeigt, bas es aus bem Mich ber Liebe bervorgeben foll, Beng.: honum genus, acdificatio species. Die Leiden Chrifti, bie boch nur für Botts Sache und um ber Menschheit willen erbuldet wurden, bienen zum Beweise, daß auch er nicht bloß sich felbst im Auge hatte (Chryf.). Das Citat aus Pf. 69, 10. ift unmittelbar in bie Rde bes Ap. aufgenommen (vgl. 2. 21.), wie Jef. 6, 9. von Matus in die Rede Christi Mark. 4, 12., während es Matth. R. 13, 14. besonders aufführt. Ueber die Ellipse nach alla f. S. 242.

B. 4. In biefem Falle rechtfertigt der Ap. fein altteftam. Citat, denn zu solcher praktischen Anwendung sei das A. T. bestimmt; Er., Reiche meinen, es beziehe sich auf den prophetischen Gehalt des A. T. Huerespar bezieht sich auf die Christen, im Gegensate zur christlichen Zeit das rx o ospeasyn\*). Das Citat hatte von Leiden um Gottes willen und für die Brüder gesprochen, darum wird gerade dieser Endzweck hervor gehoben. Die Schrift erweckt zur Beharrlichkeit und giebt Troft — ober auch Ermahnung — und wirft mithin dazu, das die

\*) Crell: potuisset aliquis cogitare, hoc script. dictum nihil ad rem praesentem pertinere — aliam horum, aliam illorum temporum esse rationem etc.

driftliche Hoffnung festgehalten werde. Exeev im Sinne von xaréxeer, wie 1 Tim. 1, 19., vgl. Röm. 5, 1., doch fann es auch haben heißen.

B. 5. 6. Neue lleberleitung zum vorliegenden Thema. Der Gott, welcher durch die Schrift jene andern Güter wirft, kann auch die Eintracht herstellen. Kard Xo. 7. wie es dem Sinne Christi gemäß ift Kol. 2, 8. 2 Kor. 11, 17. Die Eins heit der Herzen wird am schönsten offenbar durch die ungen theilte Lobpreisung Gottes. Υπσοῦ Χοι5οῦ nicht bloß von πατήο, sondern auch von Jeos abhängig, wie Eph. 1, 17. Der Gott Christi mit Rücksicht auf Christi Menscheit, der, wels cher sich durch ihn offenbart hat.

2. 7-13. Benn Chriftus bie Sunder aufgenommen. wie viel mehr muß ber eine fündige Bruder ben andern aufnehmen. Eis dozav r. 9., auf die doza des Reiches Gottes bes jogen, giebt einen paffenden Sinn (Beza, Caft.), obwohl noosλαμβάνεσ9ε an ben übrigen Stellen feine Angabe bes Terminus, nämlich ber nooslywig bei fich hat, fondern nur die freund. liche Aufnahme bezeichnet. Schon beghalb, aber auch wegen 2. 6. und 9. ift vorzüglicher eig als Bezeichnung bes 3wedes und Ausganges zu nehmen, und Sofa Geov als «Lobpreifung, Berherrlichung Gottes» ju erflären (Chrof., Theoph., Er., Calv., Luth.). Nach bei weitem überwiegenden Zeugniffen ift buas zu lesen, welches bloß auf die Juden zu beziehen (Beza) ober bloß auf die Heiden (De Dieu, Reiche) fein Grund ift, vielmehr beziehe man es auf beide Theile, vgl. allifloug. Nun entfteht ber Sinn: um einträchtig ben Bater bes herrn Chriftus preisen zu können, follen fie einander freundlich aufnehmen, wie Chriftus fie aufgenommen hat und zwar haben namentlich die ftolzeren heidenchriften biefes als reine Gnade anzuschen (2. 9.). - Das Leyw de ober, was mehr bezeugt ift, Léyw yáp (vgl. zu 11, 13.) erflärt näher ben modus bes nooglauß., ben Juben wurden Berheißungen erfüllt, es fand ein gemiffes Rechtsverhältniß ftatt, welches freis lich in feinem Grunde auf Gnade beruhte, bei ben Heiden war es reine Erbarmung. Der Aor. dogaoac B. 9. entsprechend bem yeyevno ac, von dem bei ihrer Bekehrung ichon ftatt aefundenen Lobpreis, obwohl man auch den von Léyw abhängis

×,

gen Inf. in ber Bed. des Sollens nehmen tonnte (Bin. §. 43. 6. 307.). Die Chate find ans dem Gefes, den Propheten und den Pfalmen, aus Pf. 18, 50. 5 Mof. 32, 43. Pf. 117, 1. 3ef. 11, 10. mit Anfchluß an die LXX., wietwohl 5 Mof. 32, 43. und Jef. 11, 10. nicht ganz richtig überfest ist "). – Un das Eksevösse in B. 12: anschließend folgt der Segens-Bunsch, in welchem als Mittel der Freude und des Friedens die schreichen wird, und als Birkung die reiche Hofftung der Jukunst.

B. 14. In feiner Barthett will ber Ap. ber Gemeinte nicht zur nahe treten und laßt baber bie Erflärung folgen, bas er auch fcon jest bes Beften von ihnen gewärtig fei, und be anf feinen Beruf gegründete Entfculdigung, überhaupt ben Go mahner gemacht zu haben. Adros Eyw entweder «eben ich» sc. «ber ich ermahnt und für ench gebeten habe», ober «von felbft » in popularer Ausbrudeweife, wogn ber Begenfat, ohne bas, was ihr in Folge meiner Ermahnung Wut, vgl. zu 7,25. S. 396. Aurol sc. « ohne meine Mitwittung.» Rach ba gangbaren Anficht beginnt mit B. 14. ber Epilog bes gamen Briefes, fo baß auch B. 15: fich auf ben Gefammtinhalt bes Briefes bezieht. Dagegen laßt fich Manches einwenden. B. 14. fpricht vom Vermögen ber Gemeinde, fich felbft zu ermahnen, fo daß alfo nur eine Beziehung auf die eben vorhergegangene Ermahnung, oder boch bloß auf den paränetischen Theil statt findet, und ba die Ermahnung von R. 14. bis hieher vorzugeweise bie heidenchriften im Auge hatte, fo konnte auch bie Berufung auf fein Apostelamt unter ben heiben 2. 15. und 16. bloß hiedurch hervorgerufen fenn (Grot., Mey.). Auch wir fehen es so an, daß P. bei B. 14. vorzüglich an den paräne tifchen Theil bachte, baß er aber nur burch die Ermahnung ber ftartgläubigen Heidenchriften zu ber Apologie B. 15. 16. geftimmt worden, erscheint uns durchaus unwahrscheinlich. B. 13. hat ben Charafter einer Schlußformel, und 2. 14 - 33. macht

<sup>\*)</sup> Bei 5 Mol. 32, 43., wo nach dem jegigen Vert die Schwierigkeit entsteht, D'in von den judischen Stammen zu nehmen, oder fift mit Alt. statt mit zu konstruiren (Ges.), durfte die Lesart der LXX. die richtige scyn. Bgl. über den Werth der vormasorchhischen Vertzeugen Bottcher Proben alttestamentl. Schrifterit. S. 226.

ben Eindruck eines Epilogs. Würde ber Ap. so aussührlich von feinem Berufe gesprochen haben, und nachher auch im Zusammenhange damit von der von ihm beabsichtigten Predigt in Jerusalem, wenn sich nicht B. 15. 16. auf sein Schreiben an die Nömer überhaupt bezöge? Daher fagen wir auch nur, daß er B. 14. vorzugsweise den paränetischen Theil vor Augen hatte, ohne zu bestreiten, daß er auch an andere paränetische Stellen des Briefes, wie K. 8, 12. 13. venten mochte.

B. 15. 16. Der Grund feines Schreibens an die Rös mer ift fein Beruf zum Heidenapostel (K. 1, 5. 6.). And  $\mu \ell \rho o v_{S}$  bezieht sich nicht bloß auf  $\tau o \lambda \mu \eta \rho \delta \tau e \rho o v_{A}$ , fondern auf  $\tau o \lambda \mu \eta \rho$ . Expande, und beschränkt dasselbe auf einzelne Stellen. Er.: audacius i. e. familiarins, liberius.  $\Omega_{S} \delta \pi \alpha \nu \alpha \mu$ . schonender Ausdruck, als bedürfte es nur einer Erinnerung. Das apostolische Geschäft als ein priesterliches dargestellt, desougyeër transit. mit dem Alt., wie Joseph. de Macc. §. 7., doch bezeichnet der Alt. nicht das Opfer (dieß sind die Heiten), sons dern das, womit die Opferhandlung ausgesührt wird.

2. 17-22. Um ju verstehen, wie ber 21p. ju biefer Gebankenreihe kommt, muß man fich an folche Gegner erinnern, wie die im 2. Brief an die Ror. von ihm betämpften (R. 10. 11.). welche ihn nicht als vollgültig anfahen und fich in feine Ges Aus R. 16, 17. geht hervor, daß fie meinden eindrängten. fich auch in die römische Gemeinde Gingang zu verschaffen fuchten. 3hnen gegenüber beruft er fich barauf, baß Gott fich ju feinem Beruf als Seibenapostel befannt, bag er viel gewirft, und zwar, ohne fich in Anderer Wirkungsfreis einzudrängen (2 Ror. 10, 12. 13. 12, 11. 12.). B. 17. bezeugt er zus nachft, bag er fich zu rühmen, nämlich in Betreff feines gotts lichen, priefterlichen Amtes (rà noòs r. 9.), bas Recht habe, B. 18. bezeugt er die Freiheit von aller Ruhmredigfeit, die fich Unwahrheit gestattet, auf od xarecoy. liegt ber nachdruck, nicht auf Xoisos, daß er fein eigenes Thun bem letten Grunde nach auf Chriftum zurückführt, ift Nebengedante (fo Drig., Er., Calv., Reiche, Hud., de 20., anders Ambr., Den., Dloh.). Das Fut. rodunow feinerer Ausbrud für Braf. roluar wie 5, 7. sustinere. Reiche will die Bunder von geiftigen Wirfungen ber Betehrung verstehen - offenbar aus ,

Bunderschen, vol. 2674 nai égyse hier und Luc. 24, 19., die Wunder gehen auf die égya zurüch die Geschestraft, auf den Lóyog (1 Kor. 2, 4,). Der öftlichste Bundt ver Wirksamstein Bauli ift Jernsalem und die angrenzenden Länder, die weß lichste Grenze Upvien, welches an Makedonien, wo er so this ig gewesen igrenzte; Illyrien war für den Römer die Grenz scheiche des Orients und Occidents (Baur). Die Erst, ber scheiche des Orients und Occidents (Baur). Die Erst, ber sicht mit Sicherheit sestary, hier and Kol. 1, 25. ift noch nicht mit Sicherheit sestaryscheor = rod edarysellies 9a. Melorus, abhängig von us. Die Er ist aus Jes. 52, 15, des der Ap, wenigstens hier an keine Weisfag ung batt, wird man zugeben müssen.

B. 23. 24. Tà πολλά wie «jo oft» rückweisen auf 1, 13, (Rüch). Der Gen. rol έλθ., abhängig vom Bat. des Hinderns. *Rlsvo. ng. vµ. vor έλπ.* jedenfalls undit. Ob der Ap. nach Spanien gefommen, bestimmt sich nach ber Anslicht über die zweite Gesangenschaft. Die Annahme, daß es geschehen sei, gründet sich vornehmlich auf eine St. des Clem. Rom., und wird mit graßer Bahrscheinlichseit vertheidigt von Reander Pflanzung I. 390. g. A. And µέgovs liebreiche Anbeutung, daß er viel länger zu bleiben wünschen wird. Chrys. oddeis µêr yag xgóros έµπλησαι δύναται, odde zµποιησαί µοι xógov της συνουσίας ύµῶν.

B. 25—29. Grund, warum er noch nicht fommen könne. Man sieht aus dem Präs. πορεύομαι und aus rori, daß er im Begriff stand abzureisen. B. 27. bestimmt das eddóxyvar näher, der Zweck dieser Bemerkung vielleicht leise Aufmunterung der Römer, diesem Beispicle nachzufolgen, viels leicht auch nur eine abermalige Hinweisung der Heibenchristen auf ihr rechtes Berhalten gegen ihre jüdischen Brüder; vgl. den Grundsaß 1 Kor. 9, 11. Frucht nennt er die Speude wohl nicht als Rückwirkung ihrer Aussaat des Ev. (Calv., Mey.), sondern als Frucht bes Glaubens und der Liebe der Heiben (Ehrys., Theoph., Er.). — Wenn P. mit der Fülle des Segens V. 29. den meint, welchen er verbreiten werde, so befremdet, daß er dies mehr als eine Sache der guten Zuwersicht ausspricht, aber es war doch theils von Gottes Gnade, theils von der Empfänglichkeit der Gemeinde abhängig.

B. 30 — 33. Das Vorgefühl ber unter ben Juben brohenden Gefahren, welches sich auch Apg. 20. ausspricht. 'Ay.  $\tau$ .  $\pi \nu$ . Beng.: ad te refert (eiusmodi amor) etiam quae aliena viderentur.  $\Sigma \nu \nu \alpha \gamma$ . Kol. 4, 12. Beng.: preces agon sunt, praesertim ubi homines resistant. Kad  $\nu \alpha \gamma \delta \iota \alpha x. x. \tau. \lambda$ . — sie sam von Heiden christen an zum Theil zelotische Judenchristen. — B. 33. sann gerade dieses Prädikat Gottes durch die Erinnerung an die Zwietracht hervorgerusen sehr, wiewohl dieß nicht nothwendig (s. B. 13. 16, 20. 2 Kor. 13, 11. Phil. 4, 9. 1 These. 5, 23. Hebr. 13, 20.); immer aber dürfte man daraus noch nicht mit Sicherheit darauf schließen, das B. 14. 15. sich bloß auf die eben vorhergegangenen Ermahnungen beziehe.

## Rapitel XVI.

#### Gruße und Barnung.

Bon Dr. Baur ift die Aechtheit dieses Kap. in Zweisel gezogen worden aus Gründen, welche ben Eindruck machen, im Dienste einer schon fertigen Hypothese herbeigezogen zu seyn (s. Einleit. S. 2.). So wird die große Jahl der Begrüßten bes fremdlich befunden und die Ansicht aufgestellt, der bem P. erges bene Verf. habe im Parteistreit mit den Judenchristen darzuthun beabsichtigt, daß der Ap. schon mit den bekanntesten Mitgliedern der röm. Gemeinde in Verbindung gewesen sei, und daß sich mehrere derselben sogar um den Ap. Verdienste erworben hätten (V. 4. 6.), andere ihm verwandt gewesen (B. 7. 11.), B. 13. werde « der Begriff der Verwandtsgenesen (!) u. s. Bei diesen und den andern Annahmen wird biesem Interpolator eine so raffinirte und überlegte Absichtlichkeit zugeschrieden, daß sie von vornherein keine Wahrscheinlichkeit hat. Die große Jahl der Begenisten tann nicht duffallen, wenn man an die Größe ber Stadt und an ben Busammenfluß bafelbft aus allen Gegenben benft, auch branchen nicht alle personliche Bekanntschaften au febn.

541. B. 1. 2. Da ber Brief in Kosinth geschleben, so it Phobe wahrscheinlich die Ueberbringerint: Aenthred ver öftliche Hafen von Korinth; von wo aus man nach Aften fuhr. And viefe Aufnuhme der verplenten Christin soll im Herrn zu schehen, d. h. so daß er das Mötiv ift. Mooscires a Pattenin- Wortsviel mit reagactives.

B. 3. 4. Rach 1 Kor. 16, 19. waren Aquilas und Bits. tw Ephefus, fpäter finden wir fie wieder dafelbst 2 Eim. 4, 19. Toox: Sxored. «sich der Lebensgefahr aussehen.» Die limftande find undefannt. Al dxal. v. 89r. — well B. für die Be kehrung der Helden erhalten wurde. Hxast alzor dxal. sonte möglicherweise eine Hausgemeinde feyn (Chryf., Er., Theoph, Roppe), aber wahrscheinlicher hatten die Christen in größen Städten mehrere Versammlungsörter, f. hierüber Rift in 36 gen's Zeitschr. für hist. Theol. II. B. 2. St. S. 55 f.

B. 5-7. Anaqxí eig Xq. ber zuerst zu Christo Befehrte aus der Asia Proconsularis. Svyyeveig dürfte aus dem Grunde von Bluts = und nicht von Volksverwandtschaft zu erklären sehn, weil doch auch Aquilas und Maria aus dem Judenthum stammten, vielleicht auch Epänetus; auffallend ift es dann allerdings, daß auch noch B. 11. und 21. Verwandte vorkommen, und möglich wäre es doch, daß an allen Stellen Bolksverwandte gemeint wären. Sie sind vor P. bekehrt worben, gehören also zu den ältesten Ehristen. Er von Veza, Koppe, Mey. «bei», doch deutet enloyuos eher darauf hin, daß sie mit zu den Aposteln — das Wort im weiteren Sinne gebraucht Aug. 14, 4. 14. — gerechnet wurden; würde nicht auch im anderen Falle erwartet werden dich racow s. exclyocen (2 Kor. 8, 18.), oder etwas Achnliches?

B. 8—15. Nareiffus auch von Neander für den Günste ling von Nero gehalten (vgl. Phil. 4, 22.), boch ift dieß nicht gerade wahrscheinlich (Rück.). Nufus B. 13. könnte, da er als namhaft auftritt, der Marc. 15, 21. erwähnte seyn.

2. 16. Da bie Grußs aus dem Bewußtfeyn brüderlicher

Gemeinschaft hervorgehen, so schließt sich daran die Ermahnung, sich auch wechselseitig diese Gemeinschaft zu bezeigen. — Der Ap. denkt sich, daß die ganze Gemeinsche beim Vorlesen versams melt ist. Nach Roppe, Mey. soll der Sinn seyn, daß Jeder den Andern mit dem Kuffe von P. grüßen solle, aber das liegt nicht in den Worten, die gerade so oder ähnlich auch 1 Kor. 16, 20. 2 Kor. 13, 12. 1 Theff. 5, 26. 1 Petr. 5, 14. vors kommen. Der Kuß, der leiblich verdindet, ist Bild und zus gleich Ausdruck der innern Verbundenheit, cylo weil er nicht Ausdruck der natürlichen Liebe ist. Die solgenden Worte darazorrae x. x.  $\lambda$ . schließen sich angemessen an und bezeugen das Band der Liebe, das alle Christen verbindet.

B. 17. 18. Daß diese Ermahnung fo vereinzelt nachs gebracht wird, zeigt, daß ber 21p. erft fpater baran gebacht, und biefes muß man wiederum als Beleg bafur ansehen, baß bie hier bezeichneten Irrlehrer, wenn überhaupt einen, fo boch feinen bedeutenden Gingang in der Gemeinde gefunden haben Die Ausbrucksweise, wie bas Sachverhältniß, ftims fönnen. men alfo mit Bhil. 3, 2., denn auch bei jener Gemeinde laßt fich nicht annehmen, daß die Irrlehrer einen erheblichen, wenn überhaupt irgend einen Einfluß gewonnen haben. Auch bie erwähnten Schwachgläubigen fönnen nicht unter ihrem Einfluffe gestanden haben, fonft hatten fie eine ftarfere polemische Stels lung eingenommen, und im Busammenhange jener Materien hätte B. auch ihrer Verführer gedacht. Da B. Bhil. 3, 18, 19. Aehnliches von den Irrlehrern ausfagt, wie hier, ebenfo 2 Ror. 11, 13. 20., fo läßt sich nicht bezweifeln, daß er zelotische Judgiften im Auge hatte, welche bei den judenchriftlichen Mits gliedern bie Leidenschaften anfachten, und babei nicht einmal von reinem Gefeteseifer, fondern von Selbftfucht geleitet murs Sie waren wohl nicht Mitglieder ber Rom. Gemeinde, ben. fondern zogen umher, um Unruhe zu ftiften (Phil. 3, 18. 2 Ror. 11, 4.). - Euloyia tonnis «Lob» heißen (Theod. Er., Bahl, Bretfon.), beffer nach flaffifchem Gebrauch Edydwrria, welches cod. 109. hat (Rüd.).

B. 19. 20. Das yaq beziehen wir auf B. 17. zurück; ber Up. hofft die Berücksichtigung ber Ermahnung aus bem hier ermähnten Grunde, und bezeugt feine Freude über fie, hebt jedoch diejenigen Eigenschaften hervor, die mit Rückschaft auf die brohende Gesahr besonders zu empfehlen sind. Er hatte B. 18. gesagt, daß die äxaxoe (Er.: expertes fraudis et suspicionis) verführt werden. Diese Arglosen waren hiemit zugleich als solche bezeichnet, die der Einsicht ermangeln, dahr hält er für nöthig, auf die erforderliche Weicheit in Beneff bes Guten ausmerksam zu machen. Jene Arglosigkeit und Einfalt soll aber nur statt sinden in Bezug auf das Böse, vgl. 1 Kor. 14, 20. Ganz entsprechend Matth. 10, 16. hier könnte das Prädikat Deos vis eigenvog noch eher als 14, 33. mit Rücksicht auf die Zerwürfniß gesett seyn (Drig.). Das Bild für die Vernichtung des Satans ist wohl aus 1 Mos. 3, 15. entlehnt.

B. 21-24. Nochmals fallen dem Ap. Begrüßungen bei; der Gruß des Tertius in der ersten Person B. 22. ift von dies fem selbst dazwischengefügt, vielleicht weil er gerade zu den vorhergenannten in einer Beziehung stand — auch diese Umegels mäßigkeit spricht gegen die Behauptung, daß das Kap. nicht authentisch sei —; B. 23. und 24. schrt das Dictat des Ap. fort. — In welchem Sinne Cajus B. 23. «Gastfreund der ganzen Gemeinde» genannt wird, läßt sich nicht mit Sicherheit fagen, entweder, weil er sein Haus unentgelblich zu den Versammlungen hergab, oder weil er die Christen öfter bewirthete, jedenfalls ist der Ausbruck in Betreff der Gemeinde umeigentlich, wie der Ausbruck «Mutter» B. 13. Erastus, vielleicht der 2 Tim. 4, 20. erwähnte.

B. 25 — 27. Nach den mehrmaligen Absählen und Schlußformeln beschließt endlich ber Ap. das Ganze mit einer Dorologie, über deren Aechtheit f. Einl. S. 4. Es ist schon dont bemerkt, daß der Ausbruck in derselben manches Auffällige hat, am meisten B. 27. das Anakoluth  $\tilde{\phi}$   $\tilde{\eta}$  doza. — Der Sat beginnt, ähnlich wie Eph. 3, 20., in folcher Weise, daß man eine emphatische Dorologie Gottes erwartet, der Dat. röde dow. wird durch uorg o. 9. wieder aufgenommen, und dens noch wird nicht nur durch  $\tilde{\phi}$  die Konstruktion unterbrochen, fondern scheint auch mit einer Dorologie Christi zu schließen. Thom. Aqu., Fr., Mey., de W. versuchen die Anakoluthie zu mindern, indem sie wenigstens eine Dorologie Gottes

festzuhalten fuchen und dich I. X. mit uoro o. 9. verbinden «ber in Chrifto als ber allein Beife offenbar worden»; boch ift auch dieß eine große Särte. Schon Det. bemerkt das Storende des w, begnügt fich aber mit der Bemerkung, baß es epanaleptisch fei. Auch Aug. bemerkt ben Anftos, welchen bas cui gebe, und ichlägt die Ergänzung vor: ei etc. sit honor et gloria, cui per Christum est honor et gloria. Er. gesteht, feinen Rath zu wiffen; Beza, Cocc. u. 2. wollen E für avrof nehmen; Beza läßt es geradezu aus; Beng. nimmt es auch für adro und halt es für förderlich zur fyn= taftischen Deutlichkeit; Rud. glaubt eine alte Berberbniß bes Textes annehmen zu müffen. - Bu Sovau. val. bie Borte Bauli Apg. 20, 32. Der Zusat mit xara fann zur näheren Begrenzung bes snoiler bienen «in Beziehung auf bas Ev.»; es tann aber auch gemäß heißen, fo bag bie Norm angegeben wird, auf welche bie hoffnung bes snoiher fich futt, Beng.: potentia Dei certa est. Der Gen. I. Xo1500 ift von einis gen als Gen. subj. gefaßt worden «bas von Chrifto aufgetragene Evangelium», ober «bie Predigt, die Christus felbst mittelbar burch bie Avostel verfündigt» (Dev., be 28.); wir treten ber ältern Erflärung bei und nehmen einen Gen. obj. an «bie Predigt von Christo» (Luth., Calv.). Da nämlich tò edayy. poũ und tò xhovypa I. X. durch xai verbunden ift, fo ift eine folche Faffung beffer, bei welcher bie Begriffe nicht in dem Maaße zufammenfallen, wie es bei der Erflärung ber Fall ift «mein Evangelium, das durch Bermittelung Chrift von mir gepredigte Evangelium »; es fommt baju, daß die Bre= bigt von Christo eine Berheißung ber Kraft ift, und fo wird burch biefe Worte näher angegeben ber Grund, warum Gott befestigen kann. Kara vor anoxaluyur kann nicht mit dem vorhergehenden xara koordinirt werden, sondern es muß entweder eine unsyntaktische abrupte Berbindung angenommen werden «welche Brediat vermöge ber Offenbarung» u. f. m., ober beffer verbinde man xarà anox. mit dem ganzen Sabe τώ δυναμ. ύμ. 5ηρ., fo daß xatá bie Bed. « in Folge» hat. 3war tann man einwenden, ber Gedanke fei mußig, ba es fich von felbst verstehe, daß vor ber Offenbarung feine Befestigung im Evangelium möglich war (Dev., be 28.); aber man

mus nicht abstrafterweise beim Begriffe bes Mittels fteben bleiben, fondern es fich fo benten, bag biefes Mittel felbft als eine Offenbarung ber Gnabe, als ein gnadenreiches Mittel ges faßt ift. Damit erledigt fich auch ber zweite Einwand wn be B. «bas Können Gottes ift als ein inneres, nicht bmb äußerliche geschichtliche Umftanbe bestimmtes, au benten.» Die Borte µvgnp. - oeouynµ. weisen barauf bin, daß ichon die Belticopfung im Sinblid auf ben Erlöfungsrathichluß geschehen, vgl. Eph. 1, 4. Διά τ. γραφ. προφ. nicht mit φανερωθέπος zu verbinden, sondern mit yrwgeo9., indem bie apostol. Bertunbigung fich an die prophet. Stellen anlehnte; der Bufas beutet an, daß die gavégworg nicht ein absolut Reues mitgetheilt hat. Kar' entr. rou alwrlov Deou bebt die gottliche Autorität des Apostelamtes hervor; bas Prädifat alwriog gerade bin von Gott als dem « ber über allen Beiten fteht » und fowohl jene Berfoweigung wie diefe Befanntmachung angeordnet hat (Schlicht., Beng., Mey.), Beng.: oeconomia nova nullanz in ipso Deo mutationem infert, notum ipsi suum est opus a sae-Das Brad. comos gerade hier von Gott als bem, ber culo. über bem Beitlaufe waltet und ihn zum beften Endamede leut.

# Drudfehler und Berichtigungen\*).

S. 2. 3. 12. lies §. 59. ftatt 159. - S. 6. 3. 5. lies 1820 ftatt 1824. - G. 10. 3. 18. lies VI. - G. 42. 3. 2. v. u. lies 1656. — S. 44. 3. 19. beutlicher: im 7. B. feiner Erklarung bes N. T. - S. 63. 3. 18. ftreiche Rol. 1, 6. - S. 67. 3. 7. ftreiche ro xar' eµe, und nach Bebeutung fcee hinzu: meine Angelegenheiten u. f. w. - S. 69. Unm. 3. 1. lics 23. ftatt 25. Un ber St. R. 1, 17. ftimmt Friefche Luther'n bei, aber ju 3, 23. verwirft er bie Beb. apud Deum. - G. 69. 3. 25. lies er adro. - G. 75. 3. 13. lies 19. ftatt 29. - S. 80. 3. 2. v. u.ftreiche 17. - S. 84. 3. 6. lies handlung en. - G. 90. 3. 3. v. u. lice Is in. - G. 96. 3. 16. lies 1 Theff. 1, 9. -S. 96. 3. 18. lies 2. 23. ftatt 22. - S. 96. 3. 19. beutlicher burch ftatt von. - S. 99. 3. 8. v. u. lies agoseves; 3. 14. v. u. l. Rolon ver viros; 3. 17. v. u. lies 95. — . 103. Anm. lies cinaed us. -S. 105. 3. 2. v. u. lies attive. - S. 106. 3. 12. lies Jeol hinter σώφουας. - S 108. 3. 2. lies iustitiam. - S. 109. 3. 16. lies peccatum vor proprie. - G. 118. 3. 10. hes perveniatur. - G. 121. 3. 3. deutlicher unferer ftatt biefer. - G. 124. 3. 4. ftreiche Calv. - G. 126. 3. 15. v. u. beutlicher: "baher ift ποιείν τα του νόμου: facere quae sunt legis, i. e. praecipere." - G. 127. 3. 24. lies Boiffonabe. - G. 132. 3. 10. deutlicher uber ftatt von. -S. 152. 3. 8. fese hingu extremo. - S. 160. Unm. 3. 2. beutlicher: "in Folge eines falschen Verftandniffes beffen." - G. 170. 3. 11. beut= icher : "beftreitet hier." - G. 178. 3. 3. v. u. u. fonft l. Sabatier. - S. 179. 3. 7. lies iv to adtor aluan. - S. 190. 3. 14. lies B. 3. ftatt 2. - S. 190. 3. 15. lies loravouer ftatt ourioravouer. - S. 199. 3. 11. (ies περιτομης. - S. 204. 3. 1. fege nach wore pingu: "ober els ro." - G. 207. 3. 6. lies nicht vor bofe. -ש. 216. 3. 5. v. u. lies כיהוה. — S. 245. Unm. lies els ftatt nl. - G. 253. 3. 17. und 254. 3. 6. v. u. lies 727. - G. 2.6.

\*) Einige diefer Berichtigungen bienen nur bazu - fo weit dieß überhaupt zu erhindern ift - unabsichtlichen oder auch den absichtlichen Migverftandniffen vorzubeugen,

3. 13. lies qua. — E. 257. 3. 13. v. u. lies beshalb weil. — E. 273. 3. 11. fireiche 3, 25. — E. 273. 3. 22. ergánze év vor  $r\bar{y}$ . — E. 286. 3. 4. lies instificamen. — E. 298. 3. 2. lies ,, bas Geste wie." — E. 323. 3. 9. v. u. lies 355 f. — E. 340. 3. 18. lies avrov. — E. 340. 3. 20. lies èv év. — E. 346. 3. 14. v. u. fireiche rois. — E. 349. 3. 3. v. u. lies olim flatt unquam. — E. 350. 3. 19. lies soleret. — E. 367. 3. 5. lies bei vor ber. — E. 379. Anm. 3. 2. lies c. 5. und 8. Nach einer andern Lesart heißt es: parte assurgente cum alia parte cadente luctantem. — E. 392. 3. 9. v. u. lies  $\dot{\eta} \chi \dot{\alpha} \rho_i s x v \rho lov. — E. 432. Anm.** lies Geel. — E. 506.$ 3. 1. Anm.\*\* lies 2 Mol. 16, 23. — E. 507. 3. 1. v. u. suregrycóv rwv. — E. 555. 3. 4. v. u. lies 11, 34. — E. 560. 3. 9. liesedugyyehicour os.















