

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

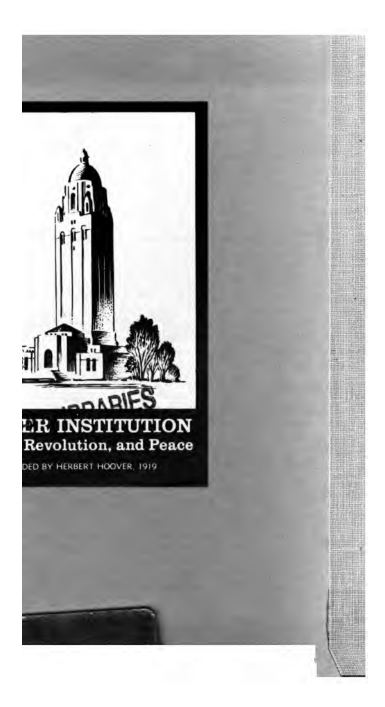
### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

Lavrov, P. L.

Komu prinadelzhit budushchee?

16.8 L414A



SCHOOL SUPPRISONS CHANGE IN THE COURSE

n u de phone

# бому принадлежить будущее ?

0.200.00

11.6



## П. Л. ЛАВРОВЪ

# Кому принадлежитъ будущее?

РАЗГОВОРЪ ПОСЛЪДОВАТЕЛЬНЫХЪ ЛЮДЕЙ

Цъна 1 франкъ



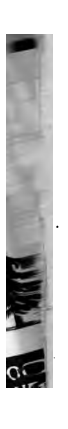
1902

Типографія Группы Старыхъ Народовольцевъ.



# ОТЪ ИЗДАТЕЛЕЙ.

Комптетъ памяти П. Л. Лаврова, не имъя пока возможности приступить къ изданію поднаго собранія сочиненій ведикаго мыслителя, ръшилъ печатать отдъльныя статьи, вышедшія изъ подъ пера Петра Лавровича и представляющія особый интересъ въ томъ или другомъ отношении. На первый разъ мы нзбираемъ столь надълавшій въ свое время шуму «Разговоръ нослёдовательных в людей», который сводить въ полубеллетристической формъ на очную ставку различныя міровоззрънія и въ окончательномъ результать внушаетъ всякому непредубъжденному человъку глубокую въру торжество соціализма. Мы увірены, что этоть этюдь не только доставить читателямъ крупное умственное наслажденіе, но послужить могучимь орудіемь соціалистической пропаганды. Мы считаемъ совершенно издишними всякія дальнъйшія поясненія: небольшой, но замічательный трудъ нашего учителя достаточно отвъчаетъ самъ за себя, и мы спъшимъ предоставить слово самому II. Л. Лаврову, одному изъ замъчательнъйшихъ соціалистическихъ мыслителей всего міра. Пусть, какъ при жизни, дьется изъ сомкнувшихся на въки устъ горячая и убъдительная проповъдь ученія коллективнаго труда п братской солидарности!...



Это было въ одной изъ бъдныхъ лондонскихъ тавернъ, около Клеркенуэля, въ тъ часы, когда таверны вообще пусты и ръдкіе посътители случайно забредуть спросить кружку пива или стаканъ джину.

Но въ одномъ изъ отделеній довольно грязной залы сидьто несколько человекъ. Они пришли по одиночкъ, почти одновременно, и модча заняли мъста одинъ поддъ другаго. Было очевидно, что они вст пришли для одного и того же, что они всв отлично знали другь друга, но на столько же было очевидно, что они смотръли другъ на друга скоръе враждебно, чъмъ дружески, что они были не только не товарищи по общему дълу, но противники, лишь по особому поводу сошедшіеся въ одно мъсто, сидящіе за однимъ столомъ. Только одниъ изъ нихъ, садясь на свое мъсто, обратился къ своимъ сосъдямъ съ легкимъ полупоклономъ, на который они отвътили, какъ будто, неохотно. Это былъ высокій лысый англичанинъ въ золотыхъ очкахъ, съ высокимъ лбомъ, съ безстрастными сърыми глазами, въ безукоризненномъ англійскомъ черномъ костюмъ.

Онъ вошелъ въ таверну въ то самое время, какъ пробило три часа и его, очевидно, ждали. Едва онъ сълъ, въ отдъленіе, занятое обществомъ, принесли пива, шесть кружекъ и два запечатанныхъ письма. Одно изъ нихъ,

очевидно, залежалось давно. Это было небольшое письмо въ изящномъ конвертъ съ штемпелемъ изъ Рима, в на немъ была надпись, которую съ трудомъ можно было разобрать, съ адресомъ таверны, съ указаніемъ того самаго дня, въ который происходило описываемое собраніе, и съ прибавкою словъ: "Обществу послъдовательныхъ".

Другой пакеть быль большой, оффиціальный пакеть, въ форменномъ конверть, съ совершенно таким же адресомъ, но писаннымъ четкой секретарской рукой, съ штемпелемъ изъ Ниццы. Лондонскій штемпель быль отъ самаго дня собранія.

На столъ поставили шесть кружекъ, но за нимъ сидъло только четыре человъка. Одинъ изъ нихъ былъ упомянутый уже выше лысый англичанинъ въ золотыхъ очкахъ. Другой былъ средняго роста, широкій и коренастый ивмецъ съ несколько восточнымъ профилемъ, съ перетиями на пальцахъ широкой руки, въ сюртукъ самаго тонкаго сукна, и на широкой груди его, по бълому жилету, какъ бы на показъ, выставлялась тяжеля и дорогая золотая цепочка; темные глаза его смотрым хищно; движенія были ръзки и самоувърены. собестдинкъ былъ въ поношенной синей французской блузъ, и въ немъ съ перваго взгляда былъ виденъ уроженецъ южной Франціи. Четвертый быль, очевидно, католическій священникъ; худой, нъсколько сгорбленный, съ желтымъ лицомъ, съ впалыми щеками, вся жизнь его, повидимому, сконцентрировалась въ большихъ черныхъ глазахъ, полныхъ итальянскаго огня и итальянокой живости.

Англичанинъ посмотрътъ на часы, взятъ пакеты, распечататъ ихъ, пробъжатъ ихъ содержаніе, сдълатъ отмътки карандашемъ на прочитанномъ, вынулъ изъ кармана старый нумеръ газеты, на которомъ была сдълана отмътка синимъ карандашемъ, приложилъ его къ бумагамъ, затъмъ вынулъ изъ другого кармана небольшой и довольно потертый черный футляръ, въ которомъ оказалось старое письмо, и, развертывая письмо, началъ:

"Изъ шестерыхъ насъ осталось на сегодня четверо. Тому пять мъсяцевъ было напечатано въ газетахъ о смерти знаменитаго художника, который въ нашемъ кружкъ носилъ имя Джуліо. Такъ какъ на мнъ этотъ разъ лежала обязанность устроить наше собраніе и открыть его, то я сохранилъ нумеръ газеты, гдв находилось извъстіе о его смерти, о торжественныхъ похоронахъ его въ Римъ и о ръчахъ, при этомъ произнесенныхъ, чтобы доложить вамъ всъ эти факты. Но нашъ товарищъ до послъдней минуты жизни не забылъ обязательства, на себя имъ принятаго, и наканунъ смерти написалъ намъ письмо, которое здъсь передъ нами. Какъ предвидълъ и желалъ нашъ учитель, онъ остался до конца въренъ своему убъжденію.

"Другой товарищъ нашъ, которому мы сохранимъ его, привычное между нами, названіе Барона, надъядся до послъдняго дня прітхать, но все усиливающаяся бользнь удержала его въ Ниццъ, и сегодня утромъ полученъ отъ его секретаря пакетъ съ извлеченіемъ изъ сообщенія, которое онъ хотълъ сдълать сегодня. По частному письму, которое я получиль сегодня же отъ моего короткаго пріятеля, состоящаго при немъ медикомъ, бользнь его неизлъчима, и ему остается едва ли нъсколко мъсяцевъ жизни.

И такъ нынъшпее собраніе мы откроемъ вчетверомъ и можемъ немедленно приступить къ дълу. По принятому порядку, мы начнемъ съ прочтенія завъщанія нашего учителя."

Онъ разгладилъ старое письмо, вынутое имъ изъчернаго футляра, и началъ:

"Мон силы слабъють, и мои послъднія слова обращены къ вамъ, которымъ я передалъ лучшее, что во мнъ было; вамъ, которыхъ развитіе доставило едва ли не единственное удовольствіе въ жизни и составило едва ли не единственный успъхъ, мною достигнутый.

"Я умираю на восьмидесятомъ году такимъ же скептикомъ, какимъ былъ съ перваго пробужденія во миъ самостоятельной мысли, и, между тъмъ, ничего я не же-

мать такъ сильно, какъ кръпкаго убъжденія; ни къ чему не стремился такъ старательно, ничего не искаль такъ неутомимо.

"Когда я убъдился, что не въ состоянів, по моему складу мысли, по особенности моего характера, достячь этой желанной цъли, я постарался развить педагогически въ другихъ то, на что самъ не былъ способенъ. Я завель школу, гдв употребиль все свое стараніе на развитіе последовательности въ мысли и энергіи характера воспитанниковъ, не талько не навязывая имъ какого бы то ни было единообразнаго взгляда на жизнь, но стараясь въ каждомъ развить до посабдней возможности то направленіе, которое само собою вырабатывалось изъ его физическихъ и психическихъ особенностей. Каково бы ни было убъжденіе, къ которому склонялся мой воспитанникъ, я давалъ ему всъ средства открыть и усилить аргументы въ пользу этого убъжденія, ослабить и уничтожить аргументы противниковъ; я старался направить всъ силы его ума на последовательную обработку міросозерцанія въ смысль этого убъжденія, всъ силы его характера на энергическое воплощение въ жизнь того, что онъ последовательно продумалъ.

"Большинство моихъ учениковъ не дало мив желательныхъ результатовъ. Они не были въ состояніи посабдовательно мыслить, останавливались передъ логическими результатами собственныхъ положеній, хотым согласить несогласимое, пугались ръзкаго противуръчія своей мысли съ установившимися общественными мнъніями. Другіе не могли установить себъ яснаго и опредъленнаго убъжденія, преслъдовали одновременно нъсколько жизненныхъ цълей. Третън оказывались вовсе неспособными къ какому бы то ни было энергическому убъжденію, для осуществленія котораго они могли бы отречься отъ всёхъ благъ жизни и личныхъ привязанностей, принести въ жертву все и всъхъ на свътъ. Они выходили изъ моей школы нъсколько сильные мыслію н нъсколько кръпче характеромъ, чъмъ другіе молодые люди ихъ леть, но это было вовсе не то, чего я хотель.

"Только шесть человъкъ изъ моихъ многочисленныхъ воспитанниковъ соотвътствовали моимъ желаніямъ и ожиданіямъ. Это были вы. Ваши стремленія, характеры и развитіе были ръзко различны и ръзко опредъленны, но каждый изъ васъ обладаль двумя условіями, которыя для меня были единственно существенны: последовательною мыслыю и неуклоннымъ, энергическимъ убъжденіемъ. Я не жальль средствъ и стараній, чтобы развить каждаго изъ васъ, именно въ томъ направленів, которое его характеризовало, чтобы усилить и опредъденные очертить его особенность, дать ему наизучшіе аргументы для защиты его взгляда на вещи, вселить въ него самую неумолимую ръшимость додумать свою мысль последовательно до конца и воплотить ее въ жизнь, чего бы это ни стоило и къ какимъ бы результатамъ ни приведо. Каждый мъсяцъ вы сходились подъ моимъ руководствомъ на диспуты, и я безпристрастно выслушиваль эти диспуты, помогая каждому въ логическомъ развитіи мысли и въ выработкъ плановъ ея практическаго примъненія.

"При выходъ изъ моей школы, я взяль съ васъ слово съъзжаться ко мит въ опредъленные сроки и продолжать ваши совъщанія, провъряя ихъ практикою жизни. Вы сдержали ваше слово.

"Вы вступили на практическую дъятельность, пошли по разнымъ дорогамъ, и, къ моей особенной радости, остались върны неуклонной послъдовательности мысли, сохранили энергію убъжденія. Вы стали нензбъжно врагами; ваши убъжденія укръпились аффектами борьбы, радостью побъды, злобою пораженія, и теперь, когда мнъ осталось нъсколько дней, можетъ быть, нъсколько часовъ жизни, я могу сказать вамъ, что вы оправдали мон ожиданія: вы показали мнъ, что возможно и мыслить послъдовательно и выработать въ себъ кръпкія убъжденія.

"Ваши способности и ваши знанія, энергія мысли и ръшимость дъйствовать доставили вамъ каждому видныя мъста въ обществъ. Миъ нъть дъла до вашихъ титуловъ и настоящихъ именъ. Вы для меня остались і теперь съ теми прозвищами, которыя я вамъ даль в въ школъ и которыя вы объщали сохранить въ ваши совъщаніяхъ. Иныя изъ нихъ были пророческими. Бы ронъ теперь государственный человъкъ, одинъ изъ двгателей европейской политики. Профессоръ — ст. тило науки, знаменитость ученыхъ обществъ. Джуй — первостепенный живописецъ. Пиквизиторъ - сопериикъ Антонели, одинъ изъ столновъ римскаго керикалилма. Менье удачно даль я нятому изъ вась иззваніе Картежника; въ 25 льть онъ не только бросыть карты и кутежь, но сталь образцово-порядочных человъкомъ, теперь стоить въ первомъ ряду биржевих царей и промышленныхъ предпринимателей; онъ счетаеть свое состояніе милліонами; его подпись ниветь болбе ценности, чемъ ручательство целаго государства, и при всемъ томъ онъ не изменился, остался последователенъ въ мысли и върснъ первоначальнымъ убъжиніямъ. Менье другихъ удалось Бабэфу, потому что весь современный строй противъ него; онъ остался почти нищимь, провель не мало льть въ тюрьмахъ; не разъ едва спасся отъ казии; но его имя, проклинаемое вевми людми "порядка", всвми защитниками государства, произносится съ благоговъніемъ милліонами пролетаріата, его рычи на рабочих в конгресах читаются нарасхвать и врагами, и приверженцами; при одномъ извъстіи о его появленіи въ данномъ государствъ министры бабдибють, полиція приходить въ движеніе, всь ждуть народнаго возстанія, или, по крайней мірів, громадныхъ стачекъ. Не смотря на гоненія, не смотря на пріобрътенное вліяніе, онъ остался въренъ своей мысли и своему убъжденію.

"Останьтесь же и въ будущемъ одинъ для другого съ этими названіями. Прошу васъ исполнить до конца послѣднюю волю вашего умирающаго учителя. Съѣзжайтесь черезъ каждые пять лѣтъ въ день моей смерти, назначая поочередно мѣсто собранія, и за стаканомъ пива или вина высказывайте другъ другу откровенно

свои убъжденія и надежды осуществить ихъ на дъль, какъ бы эти убъжденія ни были противуположны, какъ бы ваши жизненныя стремленія ни были враждебны.

"Я усталь писать и больше не возьму въ руки пера. Я надъюсь, что вы будете помнить вашего стараго учителя-скептика и исполните его волю. Прощайте! Идите каждый до конца своею дорогою, къ чему бы она васъни привела. Думайте послъдовательно и дъйствуйте энергично."

Профессоръ сложнаъ письмо, вложиль его въ черный футляръ и пододвинулъ къ Бабэфу, который молча положиль его въ карманъ.

Затьмъ профессоръ продолжаль, развертывая письмо

Джуліо:

"Мы принями обязательство исполнить волю учителя и до послёдняго раза собирались всё. Одинъ изъ насъ, Джулю, остался вёренъ данному обёщанію до смерти, и его послёднему слову принадлежить первое мёсто на сегодняшнемъ собраніи."

"Пишу дрожащею рукою — пишетъ Джуліо — брать-ямъ-товарищамъ, братьямъ-врагамъ. Я —одинъ изъ всъхъ васъ никого изъ васъ не ненавидъть, ни съ къмъ изъ васъ не боролся, и теперь, въ последнія минуты жизни, съ теплою любовью отношусь къ каждому изъ васъ. Я съ наслажденіемъ слушаль и могучую научную логику профессора, и пламенную религіозную проповъдь инквизитора, и тонкія политическія соображенія барона, и широкія финансовыя комбинацін Картежника, и грозный революціонный призывъ Бабэфа. Для меня все полно жизни и прелести, потому что я одинъ изъ васъ вижу живую, въчно прекрасную сторону того, что для васъ самихъ есть лишь проходящее средство для далекой цьли. Когда я плакалъ при звукахъ органа и ждалъ чуда св. Януарія вмість со всімь трепещущимь народомь, я понималь величе религи настолько же, какъ понималъ величіе революцій въ минуту, когда стоялъ съ Бабэфомъ на баррикадъ подъ краснымъ знаменемъ, и подъ ногами моими хрустыла кукла мадонны, брошенная на

баррикаду рядомъ съ бочками изъ соседняго погреба. Я съ замираніемъ сердца и съ наслажденіемъ слъдиъ за успъхами сыщиковъ Барона, когда они розыскиван радикаловъ; и съ такимъ же наслажденіемъ, съ такимъ же замираніемъ сердца ждаль, чтобы удался опыть Профессора, чтобы мертвая жидкость закицыя бактеріями и монадами; съ такимъ же наслажденіемъ и замираніемъ сердца стоялъ подлъ Картежника на биржъ и слъдиль за выигривавшими милліоны оть одной телеграммы, за блідностью раззорявшихся спекуляторовъ. Что мнь ваши цъли? что мнъ все далекое, отвлеченное? Жизнь не въ этомъ: она въ стройной формъ настоящей минуты, въ патетическомъ потрясени данныхъ личностей, отъ чего ни происходило бы это потрясение, что ни скрывалось бы подъ этою формою. Все проходить, смъняется, умираетъ. Безсмертно лишь то, что схвачено искусствомъ, что о но обезсмертило. И безсмертно оно только потому, что прекрасно, художественно схвачено. Содержаніе иден, нравственныя цъли жизни, паучная система - все дребедень. Живеть и можеть жить только искусство, потому что оно безсмертно и даетъ безсмертіе. Оно одно — все примиряеть и все оживляеть. Впв его — одна пошлость и мелочность. Но чего оно коснется, то живо на въки, и я каждому изъ васъ доказалъ это.

"Помните ли, Инквизиторъ, мою картину Христа, отказывающагося отъ своей матери и своихъ братьевъ? Не говорили ли вы, что это тъ Христосъ долженъ быть въ кельъ каждаго монаха, что въ его взглядъ, въ его движеніи аскетъ долженъ черпать силу убить всъ привязанности, всъ человъческія чувства и связи на алтаръ религіи, которая не длжна знать ничего человъческаго?

"А вы, Профессоръ, помните ли мою другую картину, изображающую того же Христа, картину, съ которой и вы пожелали имъть снимокъ для вашего "Генезиса человъческихъ заблужденій". Я передалъ минуту, когда Христосъ объявляетъ себя Мессіею, и вы признались, что для психіатра это была драгоцъннъйшая

иллюстрація помъщательства религіознаго визіонера и идіотическаго върованія неразвитых в послъдователей его.

"Одно искусство, всесильное всегда и вездѣ, могло изобразить одну и ту же личность богомъ для фанатика и помѣшаннымъ для ученаго реалиста. Реальный Христосъ могъ быть или не быть; все равно: онъ живеть, какъ божественный типъ въ воображении върующаго, какъ типъ психопата въ мысли ученаго, и лишь творчество искусства дало ему эту жизнь.

"И не разъ я доказывалъ борющимся партіямъ, что нскусство ихъ господинъ, что оно можеть по своей воль воплотить въ очевидность какую угодно идею, какое угодно нравственное или политическое стремленіе. Припомните, напримъръ, двъ мои каргины, выставленныя рядомъ въ Парижъ. На одной Людовикъ XIV произносилъ свое: "государство, это — я"; и зритель долженъ быль невольно согласиться, что всь эти опытные, умные, заслуженные, почтенные, но обыкновенные люди, къ которымъ обращена гордая ръчь короля, суть низшія, ничтожныя существа передъ личностью монарха, просвътленнаго величіемъ своего сана, какъ бы обоготвореннаго искусствомъ. На другой картинъ я изобразилъ Сентябрсміе дни 1792 г., и всякій зритель сознаваль въ кровавыхъ, безпощадныхъ палачахъ не представителей минутной страсти, временнаго взрыва, а мстителей за нъсколько въковъ народнаго страданія, воплощеніе исторической заслуженной казни надъ гнилымъ, себялюбивымъ и беземысленнымъ міромъ; беззащитныя, гибнущія жертвы стали подъ моєю кистью наглядными представителями отжившаго прошедшаго, того развращеннаго дворянства и духовенства, которыя сами погубили себя своимъ эгоизмомъ и своею ограниченностью. — Для всемогущаго искусства одинаково удобенъ и одинаково нагляденъ былъ аповеозъ деспотической монархіп и кровавой народной революціи.

"А мои двъ акварели: фабрикантъ и поденьщикъ, изъ которыхъ одна обогатила бы меня, если бы я былъ въ состояніи удержать у себя деньги, а другая и въ деше-

вомъ политинаже разошлась въ несколекихъ стахъ псячахъ оттисковъ среди рабочихъ Европы. Это были оди и ть же лица, почти въ томъ же положении, но нъсколько штриховъ — и картинки составляли поразительни антитезъ. Съ одной стороны передъ вами былъ представитель энергичной интеллигенцій, развитаго человъчества, рядомъ съ тупымъ идіотомъ, который безъ мыси перваго остался бы въчно въ доисторическомъ період развитія; передъ вами быль естественный повелитем и руководитель рядомъ съ человъкомъ, обреченнымъ самою природою на въчное подчинение. Съ другой стороны, вы имън вырождающійся, испорченный типъ ж сплуататора, живущаго чужимъ умомъ, чужимъ трудомъ, и передъ нимъ бызъ представитель труда, подавленнаго исторіей, но выработавшаго въ втчной борьбъ здоровую мысль и энергическую ненависть къ своему врагу; вы говорили себь: это - отживающій міръ, которий обреченъ на скорую гибель, и гибель его придетъ отсюда, отъ этого умнаго, озлобленнаго человъка, который такъ спокойно смогрить на своего илута патрона, но потому лишь, что готовится нанести ему смертельный ударъ. - Весь соціальный вопросъ, надъ которымъ такъ быются мон друзья Картежникъ и Бабэфъ, быль решень мною въ этихъ двухъ аквареляхъ въ несколько минутъ, ръщенъ по произволу въ ту или другую сторону, потому что искусство господствуеть надъ всемь, повельваеть всемь, по произволу, по прихоти минуты возвеличиваеть и унижаеть; вив его все мелко, ничтожно, мертво. Вит его итть жизни, итть истины, итть нравственности. Оно одно даетъ жизнь, одно — создаеть истину, создаеть нравственность.

"Да, друзья мои, оставьте ваши пустые споры изъ за мелочей, изъ за пустяковъ, изъ за безсодержательныхъ стремленій. Надъ нами, далеко и высоко, стоить область, гдъ все это примирено, потому что все изъ нее лишь черпаетъ свою силу; это — область эстетической формы, область художественнаго патетизма. область искусства. Религія и наука — пустыя слова виъ

с соотвътственнаго патетическаго настроенія. Искусство д оживить своимъ дыханіемъ религіозные типы, и за ними 🗄 идутъ народы на побъды и на гибель. Искусство от-- хлынуло отъ этихъ типовъ, и религія обратилась въ безг. смысленныя дътскія побасенки. Научная истина открыта, но безсильна, пока ученый не нашель той формы, въ которой истина станетъ убъдительна для общества, пока общество не выработало въ себъ того настроенія, въ которомъ оно способно воспринять и усвоить научное убъждение. Я уже не говорю о такъ называемыхъ нравственныхъ, политическихъ, соціальныхъ истинахъ. Онъ становятся истинами, становятся движущими историческими силами, когда талантливый ораторъ или публицисть воплотить ихъ въ красноръчивое слово, въ ъдкую статью; когда художникъ поэтъ, скульпторъ или живописецъ создасть изъ нихъ безсмертный типъ, когда художникъ историкъ поставитъ ихъ представителей, какъ безсмертныя цъльныя личности, на поклонение потомства. Пока не совершился надъ идеями этогъ процессъ художественнаго преображенія, до тьхъ поръ онъ вовсе не истины, вовсе не историческія силы, а пустая болтавня, посмъщище для толпы, предметь поруганія для руководителей мысли.

"Религія, философскія міросозерцанія, нравственныя и соціальныя ученія, научныя теоріи одна за другой являются на историческомъ горизонть, чтобы жить эфемерною жизнью минуты, чтобы дьти смылись надъ тымь, изъ за чего страдали и боролись ихъ отцы, чтобы потомки забыли даже смыслъ словъ, когда то имышихъ историческое значеніе. Всякое содержаніе теоретическое и практическое есть прахъ земли, навызнный сегодняшнимъ вытромъ въ громадную гору и завтра разсыяный другимъ вытромъ безъ слыда. Поэтому ни одно ученіе, ни одно практическое стремленіе не имысть будущаго. Все это, по самой сущности — преходящее, мимолетно, ничтожно. Будушее принадлежить тому, что безсмертно, а безсмертна лишь неумирающая прекрасная форма. Пройдуть выка. Улягутся страсти. Вымруть послыдова-

тели всъхъ вашихъ ученій, борцы всъхъ вашихъ парій Зъвая, будетъ перелистывать читатель будущаго пом льнія уставымую проповыдь Инквизитора, выдохшую ръчь Бабэфа на рабочемъ митингъ; зъвая, вспомнить з коны, открытые Профессоромъ и давно поглощеник другими, болъе общими законами, или политическія кон бинаціи Барона, финансовыя хитросплетенія Картежних такъ какъ все это будеть детскою забавою для люде будущихъ покольній. Холодно посмотрять эти потоми и на содержание моихъ картинъ, гат я иллюстрировал идеи моихъ друзей, идеи, каждая изъ которыхъ на игнуту вдохновляла и меня, вашего современника, получавшаго впечальнія отъ борьбы вашихъ мивній. Но в моихъ картинахъ останется и для потомства нечто, чего нътъ ни въ одномъ изъ вашихъ твореній, изъ вашихъ дъйствій. Это — неумирающая, прекрасная форма. Огтого выше всвуъ этихъ картинъ, которыми восхищались и которыя ругали, изъ за которыхъ писали томи полемическихъ изследованій, я ставлю небольшую картинку, которую я инкому не продаль, которая висить въ моей спальнъ надъ кроватью, и смотря на которую я умру. Съ нея я не снималь и не даваль снимать копій, потому что это считаю профанаціей; она мит могла удасться разъ и не болбе, и никому въ мірь не удастся. Я ее не показываль ин одному изъ васъ, не показываль и публикь, а только тыль художникамъ, которыхъ ставлю всего выше, и тв, которые ее виделя, должны были сознаться, что это - верхъ художественнаго совершенства. Что же въ эгой картинкъ? Да ничего. Этюдъ спящей женщины, гдь, изъ подъ шелковаго одбяла, видна часть спины, закинугая за шею рука, да бълокурый локонъ... И только. Но что за формы! Что за отдълка! Здъсь безсмертіе. Это совершенство формы я уловиль однажды, и только однажды. Пройдуть въка, пройдуть сотни покольній, но этимъ будеть такъ же восхищаться художественно-развитый чедовъкъ, какъ восхищается теперь, какъ восхищался я, когда положивъ кисть, въ первую минуту посмотръть на свое

произведеніе. Да, это — въчно, въчно.

"Форма, форма! Повкрыте, друзья, бросьте всё ваши столкновенія, споры, борьбы; ищите одного прекрасной формы въ слове, въ выраженіи, въ жизни. Она все преображаеть, все примиряеть, царствуеть надъ всёмъ. Все пройдеть, но она одна не пройдеть, и потому ей, только ей, изящной, вечной, принадлежить будущее. Будущее не можеть принадлежать ничему, что не завоевало себе вечной жизни. Будущее принадлежить безсмертнымъ созданіямъ искусства, и имъ однимъ...."

Со сдержаннымъ истерпъніемъ слушали присутствующіе письмо покойника. Профессоръ сложилъ его и

продолжаль:

"Представитель искусства первый оставиль нашь кругъ, кругъ силъ, борящихся въ современной исторіи за побъду, за господство, за будущность. Это символически върно. Искусство давно перестало быть самостоятельною силсю; оно не имбеть и не можеть имбть самостоятельной исторической будущности. Со смертью нашего товарища наши собранія стануть затруднительнье, потому что вражда между нами растеть, и онъ одинъ вносилъ въ наши совъщанія элементь безусловно примирительный. Онъ одинъ могъ сочувствовать каждому изъ насъ, увлекаться самыми противуположными взглядами и при этомъ оставаться последовательнымъ, оставаться втриымъ своему служенію. Но это примирительное начало было иллюзіею, которая намъ не нужна, едва ли не вредна. Будущее не нуждается въ иллюзіяхъ, и потому именно, можетъ быть, теряетъ всякое историческое значение та область, которой служиль нашъ умершій товарищъ. Чтобы не говорить отъ своего имени, такъ какъ я не считаю себя безпристастнымъ въ этомъ отношении, я предпочитаю привести вамъ отрывокъ одной критической статьи, писанной знатокомъ искусства по поводу смерти нашего товарища.

"Искусство умираеть; — пишеть авторъ — оно доджно умереть. Наука и ремесло тъснять его съ объихъ сторонъ. Люди болъе и болъе убждаются, что главная,

если не единственная, ихъ цель должа быть польз Точно также, какъ оставлены народныя пляски, ж оставять современное чистое искусство въ живощи скульптуръ, въ музыкъ и поэзін. Единственное его п явленіе будеть украшеніе жизненныхъ и научныхъ требностей. Живопись и скульптура ограничатся пр сивою отдълкою зданій и предметовъ ежелневнаго у требленія. Поэзія безъ стиховъ (они будуть отбр шены, какъ дътская забава), поэзія проявится пъ изящными описаніями природы въ географических с чиненіяхъ и стройнымъ воспроизведеніемъ личностей в исторін. Музыка, втроятно, ограничится колыбельн пъснью. Словомъ, искусство потеряеть всякое самост ятельное право на жизнь. И этого не долго жлать. Ст трите, какъ бавдны произведенія современныхъ худе никовъ и поэтовъ, какъ на нихъ тягответъ сознава что они — последніе предславители отживающей 🏕 тельности, что они совствиъ уже не нужны. Въ дучивъ произведенияхъ искусства нашего времени всюту от ществуеть сознаніе отживанія; поэты и художники хватывають, что можно, изъ науки и жизни, чтобы в заться нужныни людьми; но они готовы уже тепер сдълаться лишь декораторами реальныхъ областе бытія, темъ самымъ признавая нереальность своей области, области чистаго искуства, области, которая от зывается совствы ненужною въ дальнайшемъ развий человъчества...."

И я — продолжалъ профессоръ — ститаю вовсе во нужнымъ долъе останавливаться на этомъ предметъ. Голосъ послъдовательнаго представителя искусства замолъ навсегда въ нашемъ кругу.

"Другой нашъ товарищъ, Баронъ, представлеть намъ длинное сообщение изъ своихъ работъ, изъ своей практической дъятельности, изъ своихъ видовъ на будущее. Такъ какъ уже на послъднихъ нашихъ собраняхъ найдено невозможнымъ выслушивать и прочитывать его сообщения цъликомъ, то я и теперь ограничусь из-

меченіемъ изъ тегради, имъ присланной, для чего я и завлаль отмытки при быгломъ просмотры.

"Баронъ, какъ и можно было ожидать, остался фататикомъ государственной идеи. Въ длинномъ вступленамъ уже тезисъ, что чэтройность административнаго механизма есть высшій при пред недовъчества. Никакая общественная потребность не имбеть, въ его глазахъ, права отстаивать себя, если она хотя сколько-нибудь противоръчить задачь порядка твъ государственныхъ отправленияхъ.. Личности должны считать за счастіе, если онв живуть и гибнуть для государства. Наука, искусство, религія настолько священны, насколько служать государственнымъ цёлямъ; становятся безполезны, какъ только ихъ содъйствие этимъ цълямъ перестало быть очевиднымъ; заслуживаютъ преследованіе, какъ только выставляють свои особенныя, самостоятельныя цёли, которыя могуть въ какомъ-либо случат противоръчить пълямъ государства. Баронъ сообщаеть намъ еще разъ, что онъ обрабатываеть уже двадцать лътъ обнирный и подробный проэктъ систематическаго законодательства для всёхъ отраслей соціальной жизни, причемъ играетъ видную роль регулированіе браковъ и примъненіе искусственнаго подбора къ производстоу личностей, наиболье годныхъ для данныхъ государственных функцій. Въ этомъ проэкть находится, между прочимъ, весьма выработанная программа научныхъ работъ и системы школъ, целаго ряда ваконовъ по всемъ отраслямъ искусства, и видоизмененій въ формъ культа; все это направлено къ одной и той же цъли, къ подчиненію развитія во всъхъ отрасляхъ жизни государственнымъ цълямъ. Баронъ обращаетъ особенное наше вниманіе на устройство полицейскаго надзора всёхъ отраслей общественной жизни, устройство, выработанное имъ въ этомъ проэкть, и которое онъ считаетъ однимъ изъ наиболъе глубокихъ приложеній науки и техники къ государственнымъ цълямъ. Поэтому онъ входить здёсь въ большія подробности, которыя я считаю не лишнимъ вамъ сообщить.

"Дъло въ томъ, что подданные, по этому проэкту, имьють право собираться на совыщанія или выслушьвать ръчи и лекцій лишь въ опредъленныхъ устроенныхъ правительствомъ сообразно цели во всех городахъ государства, причемъ всякій, говорящій рыч или даже дълающій замьчаніе, должень становиться в опредъленное для оратора мъсто. Даже для общественныхъ объдовъ съ ръчами есть залы и особенное кресло для произносящаг оспичъ — кресло, занимаемое какдымъ говорящимъ поочередно. Значительная пеня накавываеть нарушение этого постановления. Всякая рычь и всякое замъчаніе, по обычаю и по закону, должно начинаться словами, въ которыхъ говорящій называеть еебя и свое общественное положение. Оть мъсть, съ которыхъ говорять рвчи, проведена весьма осгроумная система акустическихъ пріемниковъ и электрическихъ нитей, передающихъ каждое слово говорящаго сокращенвыми микроскопическими знаками на одну изъ множества движущихся полосъ особенной бумаги въ первое ораторское отделение контрольнаго кабинета министерства полицін. - Въ другомъ отделеніи того же кабинета, которое называется почтовымъ, устройство также замъчательно. Для удобства подданныхъ правителство доставляеть даромь бумагу, перыя и чернила, причемъ всякая продажа этихъ принадлежностей запрещена закономъ. Всякій можеть прійти въ почтовое отдъленіе города и писать тамъ что угодно на одномъ изъ многочисленныхъ столовъ, тамъ находящихся: перья привязаны къ столу на длинимог шнуркъ, сквозь шнурокъ проходить электрическій приводъ, такъ что каждое написанное слово въ то же время пишется микроскопическими и сокращенными знаками въ почтовомъ отдъленіи министерства полиціи. Болье простое устройство представляеть третье, библіотечное отділеніе того же министерства, находящееся въ электрическомъ сообщени со всеми типографіями государства и закирчающее микроскопическую библіотеку всего печатаемаго, которая образуется по мъръ процесса печатанія.

Остроумная система немедленной автоматической классификаціи всего хранимаго въ кабинеть министерства, краткость употребляемыхъ знаковъ и ихъ микроскопичность позволяють хранить весь собираемый матеріаль съ большимъ удобствомъ, чемъ можно бы думать, судя по громадности матеріала, но все таки кабинеть министра полиціи долженъ представлять огромнъйшее зданіе міра весьма оригинальной конструкцій. Къ описаннымъ отделеніямъ, по плану составителя, должно присоединиться еще одно, и на опыты для его устройства Баронъ употребилъ значительную часть своего состоянія, но результатовъ удовлетворительных еще не получиль, хотя не отчаивается побъдить болье значительныя трудности этого вопроса, какъ побъдилъ меньшія трудности предыдущихъ задачъ. Дъло идеть о контролированіи всткъ частныхъ разговоровъ въ этомъ идеальномъ государствъ, при пособіи особенныхъ чувствительныхъ плитъ, которыя должны служить для мощенія всёхъ улицъ и половъ, находясь, въ свою очередь, въ сообщени съ кабинетомъ министерства полиціи. Многіе думають, прибавляеть Баронъ, что это едва ли исполнимо, но, при настоящихъ успъхахъ въ техникъ, отчаиваться и здъсь не следуетъ.

"Лишь обладая этими средствами — пишеть Баронъ, кончая очеркъ этого проэкта — государство сдълается тъмъ, чъмъ оно должно быть въ одной изъ своихъ отраслей, до сихъ поръ совершенно отсталой. Оно должно быть не только силою, подавляющею всякое сопротивление въ личности или частной группъ, не только стройнымъ механизмомъ, быстро и точно передающимъ ръшения изъ центра по всъмъ направлениямъ, но еще знаниемъ всего, что дълается на его территории. До сихъ поръ всъ орудия знания, сосредоточенныя въ полици, были слишкомъ элементарны, потому что государство не достаточно пользовалось средствами науки и технологии. Явная полиция была лишь дътскимъ орудіемъ, которую могъ обойти или обмануть всякій врагъ общественнаго порядка. Нъсколько совершеннъе орга-

низація тайной полиціи или общественнаго шпіонства, но и зарсь слишком иного предоставлено чилной ишціативъ, частной ловкости и догадивости шпіона. Ізм ный же недостатокъ явной и тайной полнціи тоть, чо сыщики и агенты — люди со своими личными аффектами, увлеченіями, что они могутъ жалость и боязнь, ихъ внимание можетъ ослабъть, он иногла могуть ощутить некоторое отвращение къ свое му ремеслу и всякія другія человъческія слабости. Ивструмента же, провъряющаго годность сыщика и шшона, въ данпую минуту до сихъ поръ не придумано. Лишь имъя шпіонствующіе и доносящіе автоматическіе при боры, государство будеть обладать вполнъ надежнов полицією и станеть государствомь знающимь, что вы немъ совершается. Именно къ доставлению государству этого могучаго знанія направлена вся моя дъятельность, и, овладъвъ этимъ знаніемъ, оно станетъ всесильно. Ди меня совершенно ясно, что это — цъль достижимая, а потому, государству, какъ всемогущей силь, государству, накоесцъ, какъ всепроницающему знанію, принадлежить будущее".

"Такъ какъ я вамъ сказалъ, — продолжалъ профессоръ — что, по частнымъ свъденіямъ, мною полученнымъ, Баропъ страдаетъ непзлъчнмою бользиью, то, конечно, онъ не кончитъ своего проэкга, не достигнетъ цъли осуществленія всезнающей полиціи, опирающейся на науку и технологію, не дастъ государству знанія, в слъдовательно и его принципъ, повидимому, принадлежитъ къ принципамъ непзлъчимо больнымъ, и его принципъ, какъ надо думать, не встрътитъ уже для себя защитника и представителя въ нашихъ будущихъ собраніяхъ. Это — сила умирающая.

"Мой докладъ конченъ, и мы можемъ приступить къ дълу. По жребію, вынутому на прошломъ засъданіи, за пропускомъ голосовъ Барона и Джуліо, порядокъ слова слъдующій: Картежникъ, Инквизиторъ, Бабэфъ и я. Слово пбинадлежитъ Картежнку."

Картежникъ началъ:

"Вы отлично знаете, что я считаю вашихъ единомышленниковъ, Бабэфъ и Инквизиторъ, своими врагами, что употребляю и буду употреблять вст усилія, чтобы скоръе обезсилить и раздавить ихъ, не щадя при этомъ никого и ничего. Вашихъ же мыслителей и изслъдователей, многоученый Профессоръ — заметиль онъ пронически — я не трогаю, потому что вижу въ нихъ частью безвредныхъ труженниковъ, частью нашихъ безсознательных союзниковъ. Для васъ наука — все, для меня это — орудіе, какъ и для Бабэфа, но я весьма далекъ отъ того, чтобы относиться къ ней съ безсмысленной враждою Инквизитора. Она — орудіе, но орудіе сильное и единственно-цълесообразное. Она позволяетъ предвидъть въроятное будущее, и потому именно я считаю несомнынымы, что побыда будеть принадлежать намы, тому діловому и разсчетливому классу общества, который въ ръчахъ Бабэфа такъ часто является подъ именемъ ожиръвшей буржуазіи, эксплуататоровъ труда и т. д. и т. д.; тъмъ отрицателямъ всякаго религіознаго авторитета, которыхъ нашъ Инквизиторъ громитъ въ своихъ проповъдяхъ, какъ исчадіе ада, развращенныхъ безбожниковъ; тъмъ практическимъ людямъ, на которыхъ такъ презрительно смотрять профессора, въ родъ нашего Профессора, и которые позволяють себь смотръть еще болъе презрительно на слъпыхъ ученыхъ, не замъчающихъ, что пменно ихъ доводы говорять въ нашу пользу.

"Точно ли мы исчадіе ада, я разбирать не стану, потому что считаю безполезнымъ восходить къ столь метафизическимъ соображеніямъ (изъ улыбки многоученаго Профессора вижу, что, въроятно, не точно употребилъ слово метафизическій, но это, по правдъсказать, мнъ все равно). Что мы — безбожники, это нъсколько върно, но для пасъ существуеть лишь то, что можно котировать на биржъ, и мы въ этомъ не виноваты. Мы не ожиръли, какъ надъется или мечтаетъ Бабэфъ, хотя въ нашихъ рядахъ много ожирълыхъ и отупълыхъ; но ощибка Бабэфа именно въ томъ и состоитъ,

что онъ смышиваеть эту базсмысленную массу съ нами, живыми дъятелями; подобное смъщение такъ же разумно, какъ для анатома смъшивать клъточную ткань съ мускулами. То и другое — тъло, но для движенія организма, это не одно и то же. Мы — мускулы человъчества; нами оно движется и только нами. Намъ и принадлежить будущее. Наши ожиръвшіе и отупъвшіе товарищи составляють удобное средство храненія питательнаго матеріала, который въ надлежащее время переходить въ кровь и въ нашу ткань. Между нами идеть постоянная борьба, какъ во всемъ міръ, и всякій, кто отупьль, ожирьль, усталь, немедленно падаеть жертвою борьбы, раззоряется, исчезаеть изъ нашихъ рядовъ, переходя въ ту массу мелкой, ничтожной буржуазіи, которая ипчего не знаеть, ничего не видить; служить и государственнымъ людямъ, ее раззоряющимъ, и духовенству, отнимающему у нея последнее соображение; ненавидить насъ, биржевыхъ и промышленныхъ царей, но служить намъ и унижается передъ нами, потому что мы — ея природные предводители: ненавидить пролетаріать, какъ кровнаго врага, но безсознательно помогаеть ему своимъ нельпымъ диберализмомъ и своею безтолковостью. Победа этой буржуазін невозможна и была бы вредна для насъ; но будь эта побъда возможна, она привела бы къ тому лишь, что этотъ классъ буржуазіи исчезъ бы, перейда частью въ наши ряды, частью въ ряды нашихъ жирныхъ и глупыхъ товарищей. Медкая буржуазія должна раззориться, и ея капиталы должны перейти въ руки крупной, а личности, ее составляющія, должны перейти въ ряды пролетаріата. Въ крупной буржуазіи должно произойти все болбе систематическое разделение мыслящей и деятельной части, отъ части. воображающей, что старые элементарные пріемы накопленія богатствъ достаточны, что можно составить себъ кругленькую ренту и успокоиться на лаврахъ. Нътъ, это не такъ; мы окружены врагами и лишь упорною дъятельностью, неустанною борьбою съ врагомъ можемъ отстоять себя. Мы должны побъдить и раздавить все

окружающее насъ или погибнуть сами. У насъ нътъ настоящихъ союзниковъ, и слъпые болтуны, которые воображають, что ныньшнія правительства, ныньшній государственный порядокъ вещей поддерживаеть насъ, и должень быть поддержанъ нами, тъмъ самымъ доказывають свое полное непониманіе. Нынъшнія государства поддерживать насъ не могутъ, если бы и хотъли. Ихъ борьба принимаеть все болье громадные размъры, требуеть все болье громадныхъ средствъ, и потому они неизбъжно будуть высасывать изъ насъ все, что могуть. Они теперь еще живуть на счеть бѣдныхъ людей, потому что те могуть еще платить. Но бъдные будуть становиться все бъднъе, и скоро бюджеть ляжеть всею тяжестью на мелкую буржуазію. Если мы будемъ продолжать поддерживать существующій порядокъ, то и она раззорится окончательно, и останемся плательщиками лишь мы. Если мы допустимъ до этого, то государства насъ раздавять и сами сдълаются добычею пролетаріата, который одинъ будеть лицомъ къ лицу съ чиновничествомъ. Но мы не должны позволить этого и не позволимъ. Прежде чъмъ государства будутъ поставлены въ необходимость перенести подати съ низшаго класса на буржуазію, мы ихъ разрушимъ, перестроимъ, и эта, безполезная намъ, административная организація должна рухнуть предъ нашими усиліями.

"И здъсь мы имъемъ за себя науку. Она доказала, что политические вопросы исчезають передъ экономическими, что биржи управляють государствами, и что лишь тогда политика здорова, когда она соотвътствуетъ развитію и преуспъянію оборотосъ денежнаго рынка. Если это такъ, то надо быть послъдовательнымъ: къчему фиктивная и дорого стоющая государственная организація, когда уже открыть истинный источникъ власти и политическаго вліянія? Къчему короли и императоры съихъ любовницами и придворными, когда мы, капиталисты, — настоящіе цари міра? Къчему надутые и безтолковые министры и посланники, воображающіе, что они руководять народы, устраивають войну и миръ,

- когда благоденствіе и раззореніе народовъ въ нашемъ карманв, войны ведутся для нашихъ целей, мириые договоры заключаются потому, что мы этого хотимъ. Пора намъ быть явно господами того, что въ дъйствительности давно уже наше. Биржи — вотъ наши дворцы и парламенты ;маклеры и торговые агенты — воть наша администрація; торговыя сділки — воть наша дипломатія, наши трактаты: раззореніе одного и обогащеніе другого въ столкновенія комерческихъ интересовъ вотъ наши битвы. Монархіи, республики, конституціи, законы, суды все это — старыя формы или пустыя слова, истинный смыслъ которыхъ одинъ: гдв находится капиталь, тамъ находится власть; капиталь подъ разными именами управляль и управляеть міромъ; лишь тв законы разумны и существенны, которые содыйствують естественному стремленію капитала рости, концентрироваться и давить все, что ему мъщаеть; лишь тъ суды имбють смысль, которые произносять приговоры въ пользу усиленія капитала. Все остальное — болтовня или безсмысленная, непоследовательная деятельность.

"Но для того, чтобы двятельность капиталистовъ была осмысленна, чтобы капиталъ сталъ дъйствительно темъ всепоглащающимъ деятелемъ, которымъ онъ долженъ быть по своей сущности, необходимо, чгобы онъ концентрировался не случайно, дъйствоваль не рутинно, но пользовался бы всеми средствами науки, не былъ стъсненъ никакими прегразсудками; словомъ, - имълъ за собою самый развитый умъ, опирающийся на самое обширное знаніе и самую энергическую волю для поддержанія безустанной діятельности. Именно потому намъ нужна наука, какъ орудіе, и мы должны объявить ръшительную войну притязаніямъ духовенства, которое хочеть ограничить научное изследование, остановить критику мысли, поставить намъ целью достижение какого-то фантастического царства божія и хочеть отвлечь часть нашей двятельности для этой нельной цвли. Въ сущности намъ совершенно неинтересна борьба этихъ господъ съ матеріалистами, раціоналистами, позитивистами,

нигилистами, вольтеріанцами, скептиками, и какъ тамъ ихъ зовуть. Еще ни одна акція не вздорожала, и ни одинъ торговый обороть не потерпъль отъ того, что признали вздоромъ мненіе автора книги Бытія, который думаль, что небо состоить изь хрустальнаго свода, изъ-за котораго выливались во время ноева потопа потоки на плоскую землю, или отъ того, что признали землю атомомъ, вращающимся около другого атома, несколько большаго, въ неизмъримомъ пустомъ пространствъ, гдъ, кромъ вещества, нътъ ничего; дъловому человъку пекогда обдумывать, есть-ли у него особая душа или нъть; для нашей индустріи безразлично, можемъ ли мы всть мясо бога подъ формой тъста или нътъ; наконецъ, мы никогда не станемъ безпоконться о томъ, былъ ли нашъ предокъ когда-либо похожъ на обезьяну или на Адама Микель Анджело.

"Все это для насъ могло-бы имъть лишь интересъ забавнаго представленія, въ родъ "Прекрасной Елены", если бы за этими пустяками не скрывался вопросъ для насъ несравненно серьезнъйшій и весьма практическій. Время рутиннаго обогащенія торговлею или биржевыми оборотами для насъ прошло, какъ я уже сказалъ. Государство намъ грозитъ гибелью; рабочіе намъ объявили непримиримую войну; мы сами обречены положеніемъ двіъ бороться между собою, губить другь друга въ неумолимомъ соперничествъ, истреблять мелкую буржуазію отинмать другь у друга капиталы, и не можемъ отстоять себя, сабдовательно - и побъдить, безъ самыхъ напряженныхъ усилій. Цотому умъ и знаніе намь необходимы; мы не можемъ пренебрегать никакими умственными средствами; все, что мышаеть уму, что сдерживаетъ его — намъ гибельно. Следовательно, прежде всего, мы не должны допустить господства или даже вліянія религіи. Намъ достаточно реальныхъ заботъ, реальныхъ вопросовъ, чтобы мы позволили отвлекать нашп силы на какія либо фантастическія религіозныя цёли. Всь догматы принадлежать прошлому; всь капиталы, безполезно скопленные въ рукахъ духовенства, дожны

усилить нашу партію, концентрироваться въ нашихъ рукахъ. Мы не матеріалисты, не позитивисты, и вообще не какіе нибудь — исты, потому, что намъ некогда решать все эти пустые вопросы; но мы говоримъ духовенству: вы намъ вредны, потому что не можете не тратить части нашихъ силь на предметы, для насъ не нужные. Намъ нужно только реальное знаніе законовъ, приложимыхъ прямо къ практикъ. Вы не даете ихъ намъ, но отвлекаете насъ отъ нихъ, враждуете противъ тъхъ, которые употребляютъ исключительно научные пріемы мысли, пренебрегая вашими мечтаніями. При этомъ вы представляете еще довольно сильную, обширную и вліятельную организацію. Поэтому мы вамъ враги, враги на смерть, какъ мы враги всему, что намъ мъшаеть. Намъ нуженъ умъ: вы стремитесь сделать насъ глупыми. Намъ нужна власть надъ міромъ: вы толкуете о царствъ божіемъ. Тъ изъ насъ, которые воображають, что въ ихъ интересахъ васъ поддерживать, не понимають всей опасности настоящаго положенія. Между борящимися силами въ настоящую минуту союза уже быть не можетъ. Государство или подчинить васъ себъ и уничтожить васъ нравственно, или само подчинится вамъ и потеряетъ свое политическое значеніе. Капиталь или сдълается орудіемь и жертвою государства и духовенства, или раздавитъ ихъ, какъ самостоятельныя силы, замънивъ политическіе и богословскіе вопросы эконимическими. Последнее должно случиться, и мы употребимъ всъ силы для этого.

"Именно той доль буржуазін, которая соединить въ своемъ мозгу силу ума и знанія, въ своемъ характеръ силу воли, въ своей организаціи силу капитала, принадлежить будущее, ее едвали справедливо называть ожиръвшею. Предъ нею падуть всъ постороннія силы, о которыхъ я уже говориль: она концентрируетъ въ своихъ рукахъ весь капиталъ мелкой буржуазіи, обративъ ее въ пролетаріать; она раззорить своихъ ожиръвшихъ товарищей крупной буржуазіи, оставляя въ своей средъ лишь умъйшихъ, наиболье знающихъ, наиболье энергическихъ,

наиболъе сильныхъ во всъхъ отношеніяхъ. Эта естественная и законная аристократія должна захватить всю государственную силу, все духовное господство, всъ экономическія средства, всю монополію знанія и, на основаніи строгихъ научныхъ данныхъ, выработать соціальное устройство, которое закръпило бы навсегда ея господство и въчную подчиненность всего остальнаго человъзества.

"Господа соціалисты зовуть насъ эксплуататорами труда, врагами прогресса: первое - глупо, второе нельно. И здысь опять наука составляеть нашу самую лучшую опору. Борьба за существование есть общій законъ природы, мы въ этомъ не виноваты; всегда н вездь одни существа эксплуатирують другихъ: овца эксплуатируеть траву; волкь эксплуатируеть овцу; мьховщикъ эксплуатируетъ волка; заимодавецъ эксплуатируеть меховщика; государство эксплуатируеть барыши заимодавца; биржевой операторъ эксплуатируеть потребности государства; умивішій биржевой игрокъ экспауатируетъ болбе глупаго. Человъку остается признать необходимое и построить систему общества на этомъ необходимомъ. Эксплуатація или соціальная борьба за существование должна быть не случайна и безсознательна, но разумна и целесообразна. Капиталъ есть представитель, орудіе и результать этой борьбы въ ея самомъ чистомъ видъ. Онъ и долженъ организовать ее вь свою пользу. Я уже говориль, что всь нынъшніе преобладающіе общественные элементы должныисчезнуть передъ капиталомъ или должны быть обращены въ его орудія. Онъ долженъ выработать арисгократію, которая монополизируеть всв силы, и все, внв себя, долженъ обратить въ безсильное и совершенно ничтожное орудіе своей діятельности. Это — законъ природы, противъ котораго бороться глупо, а споспъшествовать которому и разумно, и нравственно — если последнее слово имбеть смысль.

"Я сказаль еще, что объявлять насъ противниками прогресса нельпо. Дъйствительно, не совершенно-ли







TANTA ( TELEBORY OUTSTON WEERE WEERE EOTOL B. ANOTHAR. R whale: 1 hene .... PERMENT I HUTUHU: intensivity. mente anemyer Bharctet pinat: LLTTOY DOOR ....елене Ні ол H. OJH. ODI H: VK H M ..... Re 101 al Thomeso Hel 1 010Tz an El Berveet 77 VI; 16/10 Tryla-..... п. ты. калоре on the asovam . Tanananea з прествовани.

та се произойз понцентри понцентри понцентри

ясно доказываеть исторія, что лишь тамъ быль прогрессъ, гдъ происходило скопленіе богатствъ въ рукахъ немногихъ и эксплуатація большинства меньшинствомъ. Кто воздвигь дворцы и храмы Египта, которымъ удив-ляется современность? Самые неумолимые эксплуататоры, не жалъвшіе милліоновъ жизней и неисчислимаго количества труда для полученія блестящихъ продуктовъ цивилизаціи. Что такое было это античное общество, которое прославляють за его литературу, искусство, философію? Небольшое меньшинство, эксплуатировавшее огромную массу рабовъ. Фантазеры нравственности говорять о рыцарскомъ благородствъ, о рыцарскихъ добродътеляхъ? Но рыцари были цвътомъ феодализма, давившимъ на все остальное населеніе. Ни одно замѣчательное произведение искусства, ни одна оригинальная и несколько сложная работа въ науке не могла быть совершена, если бы не было капитала, который могъбы быть затраченъ не на удовлетворение первыхъ потребностей, а на роскошь мысли. И этотъ капиталъ безъ котораго невозможны были бы ни искусство, ни наука, быль необходимо результатомъ труда людей, никогда не воспользовавшихся плодами этого труда, эксплуатируемыхъ въ пользу того меньшинства, которое выработало цивилизацію. Впрочемъ, я говорю азбучныя истины, на которыхъ едва-ли не смъшно останавливаться. Прогрессъ возможенъ только при существованіи капитала, и самый значительный прогрессъ произойдеть тамъ, гдъ наибольшій капиталь будеть концентрировань въ рукахъ меньшаго числа наиболъе умныхъ людей. Прогрессъ есть ничто иное, какъ естественный и искуственный подборъ соціально-сильнышихъ личностей при гибели остальныхъ. Но мы именно и стремимся организовать этотъ подборъ самымъ раціональнымъ образомъ, не стъсняясь никакими посторонними соображеніями.

"Эта будущая аристократія капитала, пріобрътя безусловное господство, монополизировавъ экономическія силы, должна выработаться въ особенную избранную расу, которая имъла бы всъ превосходства надъ остальнымъ человъчествомъ. Послъднее надо поставить систематическимъ воспитаніемъ на степень полезнаго орудія и только орудія, чисто экономически оцънивая расходы на его содержаніе, выгоду, имъ приносимую, и періодъ времени, въ который сго особи истрачивають свою годность. Развитіе меньшпиства и его обезпеченное положение можеть быть куплено только ценою полнаго и совершеннаго подчинения большинства, такъ чтобы оно не имъло ни возможности, ни даже мысли улучшить свое положение; чтобы всякая случайная попытка единицы возмутиться противъ подобнаго положенія влекла за собою, какъ неизбъжное сабдствіе, сокращейе вредной личности. Но я ошибаюсь; эти существа должны быть не личностями, а осбями рабочей расы человъческаго рода, неимъющими въ глазахъ разсуждающато человъка ни мальйшаго достоинства или значенія вив ихъ экономической пользы. Нетъ сомивнія, что употребляя систематически надлежащие приемы, при пособін точной науки, можно дойти до образованія въ человечестве той же разницы въ формахъ тела и въ наклонностяхъ, которую мы замъчаемъ въ муравьяхъ одной и той-же общины, и до приданія общественному строю подобной же устойчивости, какъ муравейнику.

"До сихъ поръ тому мъщали неосуществимые ндеалы, которые влекли людей къ безсмысденнымъ дъйствіямъ; невозможныя требованія благоденствія, справедливости, знанія для всъхъ, столько же, какъ государственных формы и догматическія мечтанія, которыя, тяготъя надъ личностью, не были однако-же достаточно цълесообразны, чтобы подавить всякую попытку къ сопротивленію и централизировать всю силу тамъ, гдъ хотъли создать центръ силы. Государство допускало въ своей средъ независимую силу догмата, не могло не дать развиться, рядомъ со своимъ политически-административнымъ центромъ, независимой экономической силъ капитала и, для мгновеиныхъ цълей, опиралось то на догматъ, то на капиталъ, то на попытки бъдныхъ классовъ улучшить свое положеніе. Догматы религіи охраняли и су

ществующую власть, и льстили воображенію пролетарія, и организовали особую форму капитала въ ряду другихъ капиталовъ. Безтолковая буржуазія не понимала, гдв ея враги, какія ея настоящія ціли; либеральничала и заискивала въ духовенствъ; употребляла полумъры съ продетаріатомъ; съ непонятной глупостью писала на своемъ знамени: свобода, равенство, братство! Для встать этихъ вздоровъ время минуло. Война между капиталомъ и продетаріатомъ объявлена, и одинъ изъ нихъ долженъ пасть въ борьбъ. Смъщно было бы капиталу убить самого себя; онъ долженъ убить пролетаріать, т. е. довести его до степени низшей, безсильной и безправной расы и остаться одинъ въ исторіи, пабавившись отъ всёхъ своихъ соперниковъ. Раздълять власть и значение уже нельзя. Въ исторіи нътъ уже мъста двумъ или тремъ силамъ. Изъ всъхъ существующихъ силъ, экономическая сила одна раціональна, она и должна раздавить всь прочія, захватить себь и только себь все, что осталось въ нихъ живаго, и пересоздать человъчество при пособін науки по своимъ требованіямъ. Ни редигія, ни политика не съумбли создать ничего прочнаго. Капиталь съумбеть это сдблать, раздавивь всякое препятствіе. Будущее принадлежить капиталу, усиленному умомъ и знаніемъ; оно принадлежить ему одному."

Все рѣзче, все повелительнѣе становился голосъ Картежника къ концу его рѣчи. Онъ не смотрѣлъ на на кого изъ присутствующихъ, но его хищные глаза перебѣгали искоса отъ одного пятна грязнаго стола тъверны къ другому, его руки играли складнымъ ножемъ съ черенкомъ слоновой кости, то открывая его разнообразныя лезвія, то снова закрывая ихъ. Безстрастно и прямо смотрѣли на него сѣрые глаза Профессора сквозъ золотые очки. Нахмурясь и изрѣдка вскидывая большими черными глалами на говорившаго, сидътъ Инквизиторъ. Одипъ Бабэфъ едва могъ удержаться на мѣстъ. Онъ сидътъ какъ разъ противъ Картежника съ другой стороны стола. Его глаза горѣли. Его лицо дъшало неневистью къ врагу и на лбу надулисъ темныя

:

вены. Онь то прихлебывать изъ кружки инва, то сжималь на груди свои жилистыя руки, то закусываль всёмъ верхиимъ рядомъ своихъ большихъ ровныхъ бълыхъ зубовъ нижнюю губу. Когда Картежникъ кончилъ, онъ вскочилъ и, опершись лъвою рукою на столъ, на поло-

вину нагнувшись надъ нимъ, разомъ началъ.

"Ньтъ! и тысячу разъ ньтъ! Будущее не принадлежить вамъ, историческіе кровонійцы! Довольно вы властвовали, довольно вы интались потомъ и кровью, трудомъ и силами ослъпленныхъ рабстинковъ. Вашъчасъ скоро пробъетъ. Не торжество предъ вами, а гибель, неизбъжная кровавая гибель, страшная расплата за дъла дъдовь и отцевъ, за ваши собственныя дъла. Противъ васъ развитіе природы. Противъ васъ прогрессъ исторіи. Напрасно вы закрываете глаза предъсилою, которая растетъ подъ вами, около васъ, растетъ отъ каждаго вашего удара, растетъ при побъдъ, растеть при пораженіи, и, наконецъ, задушитъ васъ.

"Вы возводите эксплуатацію въ систему. Вы горцитесь тьмь, что исполняете въ вашей дъятельности въчный законъ природы — борьбу за существованіе. Да, вы, точно, представители этой доисторической борьбы, этого животнаго закона, который одинъ господствоваль когда то; за тьмъ, съ появленіемь исторической мысли, историческаго развитія, сталъ нонемногу терять почву подъ ногами, сталъ уступать мьсто ипой борьбь, инымъ столкновеніямъ, пока, наконецъ, наслъдниками громадныхъ ящеровъ дочеловъческихъ періодовъ, соперниками акулъ ныньшнихъ морей, гіенъ и волковъ ныньшнихъ льсовъ, остались въ человъчествь лишь государственные и промышленные хищники.

"Да, шла борьба, неумолимая борьба за существование въ первобытномъ мір'є животныхъ, когда ни волкъ, ни человъкъ не зналъ, какъ обезпечить себъ завтранній день, когда случай досгавлять кусокъ для утоленія голода, и когда за этоть кусокъ необходимо было бороться подъ опасностью голодной смерти.

"Но этогъ періодъ смінняся другимъ. Люди стали

бороться за увеличеніе наслажденія. Они стали бороться за развитіє, за воплощеніе въ жизнь правды. Рабъ жертвоваль обезпеченнымъ кускомъ хлѣба для свободы. Върующій жертвоваль безопасностью жизни, самою жизнью для права исповѣдывать свое вѣрованіе, для права распространять его, осуществлять его въ жизни. Народы шли на кровавую борьбу, пренебрегая спокойствіемъ и благосостояніемъ для національной независимости. Партін сталкивались въ междоусобныхъ войнахъ, губившихъ всѣ блага обыденной жизни, и боролись на смерть, чтобы завоевать своимъ политическимъ идеямъ мѣсто въ исторіи. Простонародье давало добродушно своимъ предводителямъ три мѣсяца своего времени, три мѣсяца нужды и голода, надѣясь на то, что они воплотять въ законъ обѣщанныя свободу, равенство и братство.

"Много жертвъ, жертвъ свободныхъ, добровольныхъ принесено личностями и группами личностей, народами и человъчествомъ для осуществленія того, что личности, народы, человъчество считали правдою. Предъ этой исторической борьбою за воплощеніе своихъ идеаловъ, предъ этимъ человъческимъ стремленіемъ внести въ жизнь высшія человъческія потребности давно отступила въ прошедшее старая борьба за существованіе, старая борьба человъка животнымъ.

"Но эта борьа продолжалась во вст періоды эксплуататорами ближняго, эксплуататорами массть, эксплуататорами народовъ. Хищные собственники, промышленники, торговцы, капиталисты продолжали въ человтчествт традицію волковъ и гіенъ. Они грызли беззащитное стадо менте хищныхъ, слабыхъ массъ; питались ихъ тъломъ, питались ихъ кровью. Они грызлись между собою за кусокъ кроваваго мяса, за похищенные продукты труда, за право порабощать и эксплуатировать массы. Другимъ представителемъ той-же традиціи было государство и его правители; власть въ разныхъ ея формахъ и администрація, ею поставленная для подчиненія народовъ. Вся политическая исторія есть ничто иное, какъ мартирологъ народовъ, по костямъ котораго власть вос-

ходила все выше и выше на ступени своего историческаго могущества. Монархи, аристократы, конституціоналисты, республиканцы, диктаторы, демагоги — это было все равно. Во всъхъ формахъ власть была одна и та же: хищный звърь, потдающій народы, механизмъ для ихъ умственнаго отупленія, для ихъ экономическаго раззоренія, для эксплуатаціи милліоновъ въ пользу немногихъ. И точно такъ-же, какъ хищники экономическіе, политическіе хищники грызлись между собою за господство. Министры боролись за портфели; рабы и евнухи за вліяніе на цезарей; партіи честолюбцевъ за мъсто у кормила правленія; государства за куски территорій, за преобладаніе на конгрессахъ. Народы, въ своемъ ослъпленіи, думали, что ихъ страданія происходять оть того или другого класса экономическихъ эксплуататоровъ, отъ той или другой формы правленія, отъ подчиненія тому или другому государству. Они становились союзниками однехъ политическихъ партій противъ другихъ, помогали одной группъ хищниковъ смънить другихъ по историческому вліянію, шли подъ національныя знамена за то, чтобы быть подданными итальянского короля, а не австрійского императора, чтобы остаться бельгійцами, а не подчиняться голландскому королю. Но скоро, очень скоро наступало разочарованіе. Патриціи среднев вковых в городов в мастера цеховъ не менъе истощали и унижали простолюдина-работника, какъ феодалы, отъ которыхъ отстояли ихъ работники на площадяхъ городовъ и на полъ битвы. Парламентарныя констьтуціи были не менте разсчитаны на притеснение массъ богатымъ меньшинствомъ, какъ и абсолютныя монархін божьею милостью. Въ король, въ аристократін, въ парламентъ своихъ соплеменниковъ массы всірвчали такихъ же точно хищниковъ, какими были чужеземцы. Всюду въ экономическомъ развитіи цивилизацій, всюду въ смънъ ихъ политическихъ формъ, народъ находилъ враговъ и только враговъ, страданье и только страданье. Хищники, продолжавшие животную борьбу за существованіе, могли только хищничать и терзать его.

"И вотъ теперь вы, капиталисты-биржевики, капиталисты-промышленники, прямо заявляете себя представителями старой животной традиціи, традиціи борьбы за существованіе, традиціи неумолимаго хищинчества, жертвою котораго должны сдълаться и массы пролетарієвъ, и слабъйшая часть вашихъ братьєвъ-биржевиковъ и промышленниковъ, и государства со всъми ихъ законами и конституціями. Вы говорите: мы — единственная естественная и экономическая сила; мы хотимъ все захватить, все поъсть и намъ, во имя нашей силы, принадлежить все, и мы захватимъ и поъдимъ все.

"Ныть, говоримъ вамъ мы — работники, мы -- народъ. Вы не захватите, не повлите всего, потому что вамъ, естественной, животной, хищинческой силь, противустоимъ мы — сила историческая, человъческая, сила правды. Представителямъ борьбы за существование противустоимъ мы — борцы за справедливость. И на сколько животный міръ быль покорень человьческою мыслыю, на сколько борьба за существование уступила борьбъ за развитіе, борьбъ за воплощеніе правды, на сколько неразумная природа легла въ подножіе развитія разум. пой исторіи, на столько мы — работники, мы — народъ, мы представители человъческего идеала, мы — сгроители царства истины и справедливости, подчинимь себь, подавимъ, уничтожимъ историческую роль капитала и эксплуатаціи. Вы должны подчиниться исторіи, которая ясно указала путь отъ мрака къ свъту, отъ животной безсознательности къ человъческому сознанію, отъ рабства къ свободь, отъ невъжества къ знанію, отъ хищничества къ воплощенію правды; путь прогресса и человъческаго развитія. Вы - помъха на этомъ пути: вы и дожны быть раздавлены. Мы созидатели того самаго будущаго общественнаго строя, на который указывають идеалы человъческой мысли; и побъда должна принадлежать намъ; царство истины и справедливости должно быть основано, и оно будеть основано нами. На развалинахъ всёхъ современныхъ государствъ, на разрушеніи всёхъ вашихъ капиталистическихъ и промышленныхъ централизацій, если понадобится — то на развалинахъ всей вашей эксплуататорской цивилизаціи, если нужно — то на костяхъ всёхъ представителей стараго міра, мы воздвигнемъ это царство, царство труда и равенства, гдё не будетъ мёста празднымъ паразитамъ общества, гдё исчезнутъ эксплуататоры и монополисты.

Да, вглядитесь въ исторію и убъдитесь, что она представляеть все убывающій успыхь общественныхь эксплуататоровъ въ подчинении себъ массъ. Неполноправные граждане и рабы Грецін и Рима составляють уже соціальный прогрессъ сравнительно съ совершенно без правными населеніями Востока, страны касть и всеобщаго порабощенія, всеобіцаго ничтожества народовъ передъ парями, шахами, визирями или далай ламами. Еще выше въ этомъ отношении стояли городскія населенія среднихъ въковъ, не смотря на давленіе феодаловъ. И теперь, когда современный пролетарій началъ борьбу противъ легальнаго государства, его давящаго, противъ централизованнаго капитала, его истощающаго и отупляющаго, онъ имбеть за себя ручательство исторіи, что онъ добудеть себъ у тойчивою борьбою и разумною организацією ту побъду, которую въ свое время одержали его предки. Но они, въ своемъ осабпленіи, боролись и побъждали для другихъ; онъ будетъ бороться за себя и побъдить для себя.

"Впрочемъ — продолжалъ Бабэфъ спокойнъе — я спорю далеко не противъ всего, что сказалъ представитель капитала. Съ многимъ я вполнъ согласенъ, но то въ его ръчи, съ чъмъ я согласенъ, говоритъ въ мою пользу. Дъйствительно, онъ върно указалъ, что государство и религія, въ которыхъ прежніе консерваторы видъли опору развитія владъющихъ классовъ, не могутъ не вредить капиталистамъ и не экспуатировать ихъ. Я не могъ бы лучше выставить опаснаго положенія буржуазіи, чъмъ оно выставлено защитникомъ ея... Впрочемъ, я ошибаюсь; не защитникомъ буржуазіи вообще,

а защитникомъ небольшаго меньшинства мыслящихъ, энергическихъ и беззаствичивыхъ ея членовъ, которые прямо сгавять себъ задачею выработать изъ себя высшую расу и создать свое будущее величее на трупахъ и на страданіяхъ всего остального человъчества. И въ томъ онъ правъ, что полумбры прежняго времени не приведуть уже ни къ какому удовлетворительному результату; война и война неумолимая между капиталомъ и трудомъ, между эксплуататорами и эксплуатируемыми началась повсюду; дело идеть для техь и другихь о томъ, кому быть и кому не быть Едва ли не правъ Картежникъ и въ томъ, что единственный цълесообразный способъ борьбы за существованіе, оставшійся буржуазін, есть именно тоть, который онь указаль. Она должна господствовать или погибнуть. Она должна откровенно объявить войну всемъ прочимъ силамъ общества во имя естественной борьбы за существование и прямо отрицать громкія слова: равенства, братства, справедливости и т. д., которыя до сихъ поръ писались на знаменахъ ея борящихся партій, но которыя всегда оказывались для нея пустыми словами или лицемърными масками эгоистическихъ стремленія. Она должна поставить своею явною целью порабощение человечества капиталу, своимъ явнымъ орудіемъ конкурренцію во встять ся крайностяхъ.

"Да! Путь, указанный представителемь капитала для буржуазіи, разсчитань хорошо, энергичень и устраняеть отъ нея всё тё предразсудочныя препятствія, которыя мёшали прежде людямь вполнё раздавить своихъ противниковъ: этотъ путь есть для небольшаго числа капиталистовъ единственный, который остается; но этотъ путь невозможень, если сколько нибудь можно заключить наз прошедшаго исторіи о ся будущемь, если добытые результаты опытной науки о человёкё имёють хотя малёйшую долю вёроягности; если повальное безуміе и безхарактерность не охватять всего человёчества, за исключеніемъ того небольшаго кружка монополистовъ всёхъ общественныхъ силъ, изъ котораго предпола-

гается выработать будущую господствующую расу. "Я постараюсь не увлекаться и не возмущаться чрезъ мъру, какъ ни возмутительны по своей сущности планы всемірной эксплуатаціи предшествующаго оратора. Будемъ говорить о практической сторонъ этихъ плановъ. Какъ же это думають ихъ осуществить представители будущей господствующей расы? Какъ достигнетъ своего всемірнаго преобладанія умственная и экономическая аристократія буржуазіи?

"Во первыхъ, ей предстоить перестроить нынъшній политическій порядокъ въ виду огромной массы рабочихъ, объявившихъ ей открытую войну, и въ виду большинства буржуазін болье мелкой, менье богатой, для которой торжество будущи расы, это — близкое раззореніе, болъе далекое умственное, политическое и экономическое ничтожество, окончательное обращение въ рабочій скоть. Правда, что капиталь представляеть весьма могучее орудіе преобладанія; правда, что рабочимъ не постаеть въ большинствъ и фактическаго знанія, и дъловой рутины, и политической подготовки, и цвлесообразной организаціи; правда, что и крупная и мелкая буржувая до сихъ поръ не выказала вовсе пониманія своего положенія и ожидающаго ея будущаго, а тъмъ менъе, практическаго смысла при различныхъ катастрофахъ последняго времени. Но переценивать могущество своего оружія и разсчитывать на въчныя ошибки, на въчную глупость противниковъ, едва ли удачный прізмъ для долговременной борьбы, а, конечно, будущая аристократія капиталистовъ надбется вполнъ восторжествовать не сегодня и не завтра. Чъмъ болье будеть уясняться ея планъ для большинства не только рабочихъ, но и менъе выгодно поставленныхъ членовъ буржуазіи, темъ вероятнее, что въ среде угрожаемыхъ классовъ явятся болбе умныя и энергическія личности, которыя съумбють внушить своимъ группамъ настоящее пониманіе дъла, съумбють уяснить практическія задачи данной минуты, и съумбють найти пути для противодъйствія торжеству капиталистовъ будущей господствующей расы. Конечно, большинство мелксй буржуазін долго будеть прибъгать къ тому рутинному средству, къ которому прибъгало до сихъ порт: къ консерватизму во что бы то нв стало, т. е. къ поддержкъ государства и административнато преобладанія во всъхъ его формахъ, какъ къ естественной оградъ противъ деспотизма централизованнаго капитала. Но эти консерваторы, наконецъ, увидятъ то, что справедливо замътилъ мой оппонентъ: что государственные бюджеты, для свосго равновъсія, неизбъжно будутъ высасывать все большую и большую долю ихъ барышей, что настоящій государственный строй стоитъ непомърно дорого и что нынъшней мелкой буржуазів долго вынести его невозможно.

"Когда, такимъ образомъ, консерватизмъ мелкой буржувзіи ослабъеть, то настанеть минута капиталистамъ централизаторамъ осуществлять свою новую систему биржеваго политическаго строя. Но какъ они это сдълаютъ: путемъ революція или путемъ легальной реформы? Извъстно, что революція — мечъ двуострый, что ни одна революція, кромѣ дворцовыхъ, не обошлась безъ того, чтобы самые бъдные классы общества не вышли на площадь, какъ орудіе или какъ дъятели. Конечно, они были почти всегда орудіями, и это было не избъжно, пока они върили, что революціонеры — ихъ друзья и покрователи; что эти люди, стремясь къ политическимъ переворотамъ, имъютъ въ виду и улучшеніе положенія большинства. Но мой оппонетъ самъ призналъ, что теперь дъло иное.

"Да, теперь діло иное. Война между капиталистомъ и пролетаріємъ облявлена, и біздный не повірить уже богатому революціонеру. Прошло время, когда рабочіе своею кровью доставляли адвокатамъ и промышленникамъ міста министровъ конституціонныхъ королей или власть членовъ республиканскаго правительства. Проучили ихъ парламентскіе говоруны, смыслъ річей которыхъ всегла одинъ и тотъ же: новыя права богатымъ и горе бізднякамъ, горе народу! Проучили ихъ всё правительства, одно за другимъ высасывающія наъ нихъ

ихъ силы и бросавшіе нхъ на произволь нхъ эксплуататоровъ. Проучили ихъ всв религіозные, монархическіе, арпстократическіе, демократическіе агитаторы, взывавшіе къ народу въ минуту опасности и, потомъ всегда забывавшіе народъ на другой день побъды. Наши дъды помогали господству церкви въ религіозныхъ войнахъ. Наши отцы помогали господству капитала въ политическихъ революціяхъ, совершаемыхъ буржуазіею. Наши братья помогають господству настоящаго государственнаго строя, думая, что разные законы и конституціи имъ обезпечивають ихъ скудный заработокъ. Наука разсъяла религіозныя страсти минувшаго. Опыть исторіи доказаль, что торжество буржувзін въ революціяхъ ложится на бъднаго болье тяжелымъ гнетомъ, чьмъ господство эгонстическихъ монархій. Опыть жизни разсъеваетъ ежедневно излюзіи нашихъ братьевъ, върующихъ еще въ правительства, въ законы и конституціи. Въ насъ все уяспяется и распространяется сознаніе, что всъ, окружающія насъ, общественныя силы намъ враждебны; что лишь кръпкая искренняя ассоціація рабочихъ пролетаріевъ можетъ быть нашимъ руководящимъ принципомъ, можетъ составить нашу силу, можетъ дать намъ побъду. Внъ ассоціаціи рабочаго пролетаріата около него только враги, и онъ прямо и откровенно объявляеть себя врагомъ встхъ наличныхъ общественнихъ силъ, давившихъ и эксплуатировавшихъ ихъ въ продолженій тысячельтій.

"Мы — враги религіи и союзники науки, подобно нашимъ противникамъ, потому что религіи отупляютъ насъ, а наука даетъ намъ средства для борьбы и побъды Мы — враги существующаго государства и всякой политической власти, потому что всякая власть давитъ свободную ассоціацію принудительными формами; потому что въ государствъ безсодержательная форма всегда преобладаетъ надъ реальнымъ содержаніемъ общественной жизни; потому что большая часть государственнаго строя для насъ безполезна и стоитъ дорого; потому что государства не ръщаются и не ръщатся отречься

отъ призраковъ религіи въ пользу положительныхъ данныхъ знанія; потому что государства по сущности представляютъ господство монополіи, поглощеніе результатовъ труда праздными паразитами общества.

"А прежде всего мы - враги всякой монополіи, потому что она нераздъзьна съ конкурренціею которая подрываетъ прочность ассоціаціи въ самыхъ ея основахъ. Мы — враги всъхъ классовъ, сословій и личностей паразитовъ общества, пользующихся чужимъ трудомъ для своихъ наслажденій, потому что эти люди не могуть не быть приверженцами монополін, не могуть не быть враждебны всякой свободной ассоціацін, и мъщають намъ косвенно даже тогда, когда не противодъйствують намъ явно. Само собою понятно, что мы объявленные, откровенные, непримиримые враги въ особенности тъхъ капиталистовъ-централизаторовъ, которые ставять себь сознательно цълью наше порабощение, обезчеловъчение. Между нами и ими нътъ и не можетъ быть уговора, соглашенія, уступокъ. Каниталь должень нась обратить въ нязшую расу, въ рабочій скоть, или погибнуть. Мы должны тоже разрушить всъ его экономическія и легальныя основы, или погибнуть.

"Борьба началась и будеть продолжаться до окончательной гибели одного изъ насъ. Она будетъ трудна, и мы должны разсчитывать, на что мы можемъ опереться. Мы знаемъ это. У насъ двъ опоры и только двъ: знаніе и кръпкая организація. Намъ для борбы нужно ясное пониманіе реальнаго и только реальнаго, нужно знаніе и только знаніе, вит всякой плаюзіи о своихъ и чужихъ силахъ, о какихъ нибудь сверхъестественныхъ и провиденціальныхъ пособіяхъ. Намъ также нужна кръпкая организація ассоціаціи вськъ трудящихся. Это и есть наша ближайшая ціль, наше насущное діло. Рабочіе одного ремесла сплачиваются во всемірные союзы. Рабочіе одной мъстности сближаются въ общемъ дъль борьбы противу государства ихъ давящаго, противу капитала, ихъ эксплуатирующаго. Всюду идутъ въстники новаго евангелія рабочихъ, проповъдующіе братство пролетаріевъ, неумолимую борьбу сообща противу общихъ враговъ. Мы зовемъ въ свою среду всъхъ трудящихся, потому что наша побъда будетъ возможна и окончательна лишь тогда, когда въ ней будетъ участвовать большинство человъчества. Мы провозглашаемъ равенство всёхъ трудящихся, братство всёхъ притёсненныхъ, солидарность міроваго пролетаріата, и каждый день приближаеть насъ къ осуществлению великой міровой ассоціаціи рабочихъ, къ могучей организаціи, которая покроеть міръ солидарными секціями братьевъ по труду, стоящихъ всь за одного, одинъ за всьхъ, и въ данную минуту, по данному знаку, готовыхъ разомъ двинуть миллоны своихъ кръпкихъ рукъ, закаленныхъ долгимъ трудомъ, долгимъ терпъніемъ, долгою ненавистью, на великое дъло соціальной революціи. Какъ враги конкурренціи, враги монополій, мы одни имъемъ можность составить прочную ассоціацію, организовать ее и съ полной искренностью ее поддерживать, потому что одинъ трудъ не требуетъ взаимнаго поъданія, не требуеть монополін для правильной своей организаціи. Могучая организація рабочаго пролетаріата есть самая насущная потребность наша. Ясное понимание нашихъ потребностей, ясное понимание реальнаго и возможнаго, опирающееся на знаніе природныхъ и общественныхъ условій соціальной борьбы, должно лечь въ основу этой организаціи. Едва она разростется въ достаточной степени, нътъ силы, которая могла бы противустоять намъ, нътъ врага, который не палъ бы передъ нашимъ поромъ, потому что мы — вся соціальная сила, мы сущность общества, мы — человъчество. Когда же мы имбемъ за себя возможность ассоціаціи, научное пониманіе и крыпкую организацію, то мы ручаемся за послъдовательность нашихъ дъйствій, за неуклонное стремленіе къ нашей ціли, за неумолимость относительно всего, что стоить на нашей дорогь.

"И неужели при этомъ то озлобленіи пролетаріата противу буржуазіи и главныхъ представителей капитала, при этой разрастающейся не по днямъ, а по часамъ

организація работихь, направлений вротивь канитала, капиталисти решились бы прибегауть не оруже политической революців въ свою пользу. Неужели они рішились бы вызвать нароль на площадь для незвержения имитинато политического строя и для основанія строя. долженствующаго установить паратво вапиталя. Признамов, это была бы съ вът сторови попитка весьма и весьна рискованнае. Взрыет точно произошеть бы и унесь бы, въроятно, нынъшним политическую систему: по еще втроятите, она унеса бы витеть са тыма, и блестищій изеаль будущей всемогущей федераціи биржевыхъ самодержавных республикт. При первомъ призывъ вашемъ къ революнія, мы точно выйдемъ на площадь, точно инзвергиемъ наитиння незъпня государственныя власти, но не ваше знамя золотаго мъшка станетъ на место имивлинихъ орговъ и зеопардовъ, черно-жезтыхъ и трехивалимую государственных в знамень, а знамя парода, знамя работниковъ, знамя кровавой соціальной революцін, федерацін рабочихъ союзовъ.

"И такъ, всего върнъе капиталистамъ идти къ осуществлению своего хищнического плана путемъ легальной реформы. Эго, повидимому, возможно, такъ какъ возрастающія финансовыя затрудненія государствъ дадуть болье и болье поводовь денежнымь централизаторамъ усилить свое политическое вліяніе, притягивать въ свои руки всю власть и, мало по малу, сдълать изъ парламентовъ, министерствъ и государственныхъ совътовъ лишь исполнительныя ведомства для техъ соображеній, которыя будуть обдумываться главами большихъ банкирскихъ, торговыхъ и промышленныхъ фирмъ. Имъя нь рукахь всв выборы, всв назначенія, всв вліянія, они точно могли бы править міромъ подъ именемъ государственныхъ властей, давить своихъ протявниковъ въ наиначаемыхъ ими судахъ, издавать какіе-угодно законы, употреблять армін для уничтоженія всякой попытки протипустать ихъ преобладанію, и шагъ за шагомъ могли бы идти къ евоей блестящей цъли.

"Могли-бы, но не могутъ, потому что всему этому

есть существенное препятствіе въ томъ, что составляеть самую невыдылимую черту, характеризующую развитіе капитала. И эту черту откровенно подмътилъ Картежникъ. Въчное соперничество, въчная борьба между капиталистами, въчное стараніе каждаго подорвать всъхъ своихъ товарищей, взять все себъ, себъ одному - вотъ сущность развитія капитала, основаніе его господства, его исторической роли. Если бы все удалось совершенно такъ, какъ предполагалось по хищническому плану, передъ нами изложенному, то конкурренція погубна бы спачала мелкую буржувайю, потомы среднюю, потомъ менфе развитую, менфе умиую и менфе энергическую долю высшей; но она на этомъ не моглабы остановиться и не остановилась бы. Борьба продолжалась бы между умивйшими и могущественивишими капиталистами или они опустились бы, поглупьли и сдълались бы жертвою соціальной катастрофы. При продолженін же борьбы, они образовали бы не всемогущую федерацію самодержавных капиталистовь, управляющую міромъ, а столь же соперничествующія единицы, какъ ныньшія государства; они употребляли бы свое политическое вліяніе для того, чтобы подрывать другь друга; они направляли бы армін для взаимнаго раззоренія; и пока въ міръ оставалось-бы два господствующихъ капиталиста, они вели-бы борьбу между собою съ целью образовать всемірную имперію, гдь одинь эксплуатироваль-бы все человычество. При подобной борьбь, лежащей въ самой сущности положенія, союзъ большихъ капиталистовъ для согласнаго дъла быль бы тъмъ менъе возможенъ, чемъ менъе осгавалось бы около нихъ силъ имъ враждебныхъ. То, что теперь еще встръчается: образованіе большихъ денежныхъ ассоціацій каниталовъ для подавленія мелкихъ или для эксплуатацін государства, не имъло бы повода существовать, когда мелкіе капиталы были-бы уничтожены, а государства подчинены. Будущее принадлежить не имъ, а тому элементу, кототорый хранить въ себъ возможность ассоціацін.

"Но капиталисты не могли-бы не только упрочить

своего господства надъ міромъ; они не могуть и достигнуть этого господства все по той же причинь. Въ виду большаго сегодняшняго барыша, въ ихъ рядахъ, и какъ разъ между умивними, всегда найдутся измыники общему ихъ дълу, которые будутъ столь же равнодушны къ торжеству капитала надъ всеми его противниками, если это торжество наступить посль ихъ смерти, какъ и къ страданіямъ человічества, которыя дійствительно происходять около нихъ въ настоящемъ, всябдствіе ихъ беззастбичивой биржевой игры. Они продадуть своихъ компаніоновъ по денежнымъ операціямъ какъ продають своихъ пріятелей, довбрившихъ имъ свои заработки, какъ продають свое отечество, какъ продали бы все на свътъ, чтобы обдълать крупное дъльцо. Они стануть на сторону разрушающагося государства противу великаго плана всемірнаго господства капитала въ будущемъ. Они станутъ на сторону традиціи противу критики мысли, которая одна можетъ закръпигь это господство. Они готовы будуть взять крупный барышь, обдышвая выгодное дело и въ томъ случав, когда ихъ капиталь даль бы средства мелкой буржуазін отдалить на нікоторое время свою гибель, все таки неизбъжную; или даже въ томъ, когда этотъ капиталъ сдблался бы въ рукахъ рабочаго класса оружіемъ для ниспроверженія великих замысловъ ихъ сотоварищей.

"Обшионый планъ дъйствія, обнимающій нъсколько покольній! Будущее торжество! Не смышно ли думать, что люди, отрекшісся отъ всего, называемаго ими предразсудочными иллюзіями, люди, улыбающісся при словахт: справедливость общее благо, сочувствіе и содъйствіе другимъ, что эти люди откажутся отъ мальйшаго върнаго барыша, въ виду неродившихся покольній? что они пожертвуютъ чьмъ либо для какого-то будущаго? Развъ грядущія покольнія для нихъ не представляють иллюзіи? Развъ будущее для нихъ существуеть? Для нихъ реально лишь ихъ личное паслажденіе въ краткій періодъ, который наука назначаетъ человъческой жизни; пожалуй, еще — благоденствіе немногихъ лиць,

которымъ они симпатизируютъ, опять на этогъ же краткій періодъ: для нихъ реаленъ настоящій барышъ, вычисляемый и ощутимый. Но будущее! Положительные люди, дѣльные торговцы подобныхъ призраковъ не знаютъ, такъ какъ эти призраки не котированы на биржѣ. Имъ принадлежитъ настоящее — до поры до времени. Но будущее принадлежитъ намъ.

"Для биржевыхъ волковъ невозможно искреннее соглашение для легальнаго осуществления ихъ хищныхъ плановъ. Для нихъ невозможно и прибъгнуть къ революціи въ удобную минуту, потому что революція рабочихъ начинается противъ нихъ. Имъ, ослъпленнымъ злобою, остается идти кровавымъ путемъ къ недостижимой цъли, къ будущему, которое во всякомъ случаъ казнитъ ихъ.

"Будущее принадлежить не хищникамъ, побдающимъ и унижающимъ все около себя, поъдающимъ другъ друга въ въчной борьбъ за болье вкусный кусокъ, за награбленное богатство, за господство надъ массами и за возможность ихъ эксплуатировать. Оно принадлежить людямъ, ставящимъ себъ человъческія цъли взаимнаго развитія, цъли теоретической истины и нравственной правды, людямъ, способнымъ дъйствовать вмъсть, сообіца, для обіцей цьли, для обіцаго блага, для общаго развитія, для воплощенія въ жизнь и въ обпцественныя формы высшихъ человъческихъ идеаловъ. Наши враги борятся и неизбъжно должны бороться между собою, при чемъ въ этой борьбъ каждая катастрофа есть выигрышъ для насъ, такъ какъ мы сознали, что они всъ враги намъ, и ръшились болъе не помогать никому изъ нихъ. Безъ насъ же ничья побъда не только не прочна, но и невозможна. А наша организація растеть въ силь, растеть въ числь. Все лучше мы понимаемъ средства, нужныя намъ для борьбы. Знаніе и организація дадуть намъ эти средства. Мы ръшились бороться и будемъ бороться. Мы будемъ не разъ побъждены. Насъ будуть преслъдовать, ссылать, избивать. Проповеди духовенства, кары закона, подозрительный

надзоръ капиталистовъ обрушатся на насъ всею своею тяжестью, будуть мышать намь на каждомь шагу. безъ нашего труда общество существовать не можеть, савдовательно, нась истребить нельзя, и даже посавдовательными наши враги быть не могуть при разнообразін ихъ цёлей. У насъ же цёль одна, и мы будемъ последовательны. Поколенія передадуть поколеніямь преданія борьбы, завъть окончательнаго идеала соціальнаго рабочаго строя. Покольнія пойдуть одно за другимь по опредъленному пути къ опредъленному будущему, подрываясь конкурренціей, не увлекаясь призраками, но расширяя и уясняя свое понимание реального и возможнаго, расширяя и укрышяя свою организацію, пока знаніе дасть намъ надзежащую опору для полной побъды, пока организація наща не охватить всего живаго и не развъеть прахъ всего мертваго. Мы не пондадимъ никого и ничего, потому что всему живому есть мъсто въ пашей организаціи, если только оно хочеть вступить въ нее. Все осгальное обречено на гибель. Оно и погибиетъ.

"Близится, близится часъ окончательнаго разсчета въчныхъ страдальцевъ, въчныхъ тружениковъ съ тъми, которые въ продолжении тысячелътий жили ихъ трудомъ и ихъ кровью; съ тъми, которые покупали себъ всъ наслаждения горемъ милліоновъ.

"Довольно господствовали политики въ своихъ парламентахъ, цари во дворцахъ: рабочимъ не нужно государственной централизаціи, не нужно хитро задуманныхъ конституцій для взаимнаго обмана партій, не нужно многосложнаго кодекса, въчно слабаго передъ богатымъ и сильнымъ хищникомъ, въчно неумолимаго для бъдняка. Рухнутъ, скоро рухнутъ эти политическіе левіаваны, пожирающіе народы. Легально или нелегально мы подорвемъ существующій политическій строй и замънимъ его своею самодержавною организацією труда въ свободныя федераціи рабочихъ обіцинъ.

"Довольно господствовали капиталисты поземельнаго владънія, капиталисты-промышленники, капиталисты бир-

жевики; довольно разврата и позора они внесли въ чедовъчество, выставляя на продажу все и всъхъ, торгуя
собою, торгуя народами, торгуя убъжденіемъ. Соціальная революція унесеть самые слъды этого гнилого
торгашества. Она не выгонить только торговцевъ изъ
храма правды, какъ сдълаль легендарный Христосъ,
она воздвигнеть свой храмъ правды, свое царство истины на трупахъ и на крови этихъ всемірныхъ хищниковъ, этихъ въчныхъ эксплуататоровъ человъчества.
Легально или нелегально мы отнимемъ у "будущей избранной расы" капиталистовъ тъ награбленныя богатства, которыя помогли бы имъ выработать изъ себя эту
избранную расу. Мы побъдимъ не только потому,
что мы — сила, но и потому, что мы — строители царства истины и справедливости.

"Да, я прямо и смёло объявляю, что для мыслящихъ дъятелей въ нашей средъ, нашъ прогрессъ не есть только торжество одного класса людей надъ другимъ, труда надъ монополіей, знанія надъ традиціей, ассоціаціи надъ конкурренцією. Наша побъда есть для насъ ньчто высшее: это — осуществление умственной и нравственной цъли развитія личности, общества и всего человъчества. Наши враги могуть называть это иллюзіями, пустыми словами. Они точно обратили въ грязныя лицемърныя вывыски все высшее, все великое въ человычествы. Для нихъ истина и справедивость точно были пустыми словами, подъ которыми они скрывали свои хищныя побужденія. Но для насъ эти иллюзіи и теперь реальность и мы сдълаемъ ихъ реальностью въ исторіи. Если же это — иллюзіи, то онъ все таки не отнимутъ у насъ ни энергіи въ дъятельности, пи ръшимости уничтожить все, намъ сопротивляющееся. Наши противники могуть смъяться надъ нашею наивностью, но мы думаемъ, что именно это убъждение поможетъ намъ бороться и гибнуть за торжество будущихъ покольній, торжество, котораго мы не увидимъ; именно это убъжденіе свяжеть нась кръпче съ нашими единомышленнками и сдбляеть насъ неумолимъе относительно нашихъ

враговъ. Да, во имя будущаго парства истины и справедливости, которое мы хотимъ воздвигнуть, горе тому, кто былъ врагомъ правды, кто истазалъ ее во имя фиктивнаго государственнаго блага, кто искажалъ ее во имя своихъ эгоистическихъ пѣлей. Смѣйтесь надъ истиной, смѣйтесь надъ справедливостью, хищники правительственные, хищники промышленные; скоро вамъ будетъ не до смѣха. Именно во имя этого твердаго, искренняго убѣжденія, что мы боремся за вѣчную, вѣчную правду, я еще съ большею увѣренностью утверждаю: рухнутъ передъ нами всѣ препятствія, погибнутъ всѣ враги, и наши потомки повторятъ въ сознаніи одержанной побѣды то, что мы теперь уже говоримъ въ твердой увѣренности, что они одержатъ ее: будущее принадлежить намъ!"

Весь батаный, Бабэфъ стат на мъсто. Когда онъ кончилъ, съ полминуты продолжалось молчаніе. Картежникъ, развалившись на своемъ стулт и сгибая своею широкою рукою лезвіе ножа, упертаго въ столъ, проговорилъ наконецъ: "Посмотримъ"; и потомъ, быстро обращаясь къ Инквизитору: "Что же, святой патеръ, очередь за вами".

Инквизиторъ откашлялся сухимъ, судорожнымъ кашлемъ и началъ:

"Подумаешь, какіе вы умные, всезнающіе, всемогущіе люди. Прошедшее передъ вами, какъ на дадони,
силы природы въ вашихъ рукахъ, и будущее вы читаете, какъ школьникъ читаетъ букварь. Не только то будущее, которое такъ искуссно предсказываютъ каждодневно
ваши газетчики, будущее, долженствующее наступитъ черезъ нъсколько дней или черезъ нъсколько мъсяцевъ, —
это уже дъло въ наше время слишкомъ обычное, чтобы
такіе умные люди надъ нимъ трудились, хотя мнъ какъто чаще приходилось видъть, что господа газетчики
сами описывали, какъ случались вещи совсъмъ навыворотъ противъ ихъ предсказаній. Вамъ же нужно болъе
широкое поле: точно пророки, которыхъ вы топчете въ
грязь вашими грязными ногами, или точно наемные пред-

сказатели, надъ которыми вы смѣетесь, вы видите за нъсколько покольній, видите за сотни и тысячи льтъ. Путь человъчества вами предначертанъ; вы ставите ему праи, указываете средства, и, подобно послушному ребенку, оно идеть, куда угодно его вести господину фабриканту или гражданину переплетчику. Черезъ въкъ оно должно поступить такъ, черезъ два въка - этакъ; а тамъ, черезъ тысячу лътъ, произойдетъ такая-то катастрофа; тогда то мы перержжемъ сто тысячъ человъкъ; тогло то перевышаемъ всь правительства; тогда то обратимъ всъ церкви въ мъста собраній для всенародныхъ оргій; затымь еще подушимь и порыжемь другь друга, и наконепъ... да! что будетъ наконецъ?... я совстмъ смущенъ ослъпительною перспективою, которую вы передо мною развиваете, — наконецъ наступитъ торжество плоти и безбожной мысли. Одинъ уже выработаль особенную расу, въроятно съ большимъ числомъ чувствъ. съ мозгомъ усовершенствованнаго сорта, обративъ, при пособін науки, своихъ братьевъ-людей въ обезьянъ, что весьма немудрено, если они когда-то и безъ всякаго пособія науки сділались изъ обезьянь людьми. Другой вывернуль все общество на изнанку, такъ что старое проклятіе человъка — трудъ въ поть лица — сталь господиномъ и повелителемъ. И все это на основании науки! Эти люди готовы переръзать другъ друга, истребить всьхъ противниковъ до единаго; одинъ видитъ адъ тамъ, где другой находить рай; но въ одномъ они всь согласны, подають другь дуугу свои кровавыя руки, преклоняются передъ тъмъ же идоломъ и готовы сообща ръзать общаго врага. Этотъ идолъ — человъческая наука, незнающая бога; этотъ врагъ — религія. Для нея нътъ мъста въ разностороннихъ способностяхъ будущей расы, которая должна монополизировать всв человъческія силы. Она исключена и изъ царства истины и справедливости, которое должно быть воздвигнуто сапожниками и столярами, когда кромъ сапожниковъ и столяровъ никого не будеть на свъть. Наукъ — поклоненіе, религіи — гоненіе. Это старье намъ не нужно.

чтобы рѣзать другь друга и праздновать торжество самыхъ низкихъ побужденій.

"По крайней мірь, вы откровенны, и прямо объявляете войну всему, что человъчество когда то уважало, чъмъ оно руководилось впродолжении своей тяжелой жизни, что его поддерживаю въ страданіяхъ. Особенно мнъ нравится создатель новой расы: онъ такъ-таки прямо и говорить: законъ взаимнаго потданія, существующій для безсмысленнаго животнаго, есть высшій законъ и для человъка, проглотившаго всю науку, выработанную имъ съ такимъ трудомъ въ продолжении тысячельтій. Построитель царства истины и справедливости не додумаль еще до конца своихъ теорій; его слухъ еще ласкають слова, вынесенныя имъ изъ стараго міра, имъ оплеваннаго; но отчаяваться не надо: и онъ найдеть наконецъ, что для царства, такимъ образомъ построеннаго, истина и справедливость не болье, какъ пустыя слова; что, если онъ последователенъ, то долженъ поставить себъ не человъческій, а звъриный идеаль, должень отречься оть всего, отличавшаго его предковъ отъ безсмысленнаго животнаго, долженъ приблизиться къ тъмъ существамъ, происхожденіемъ отъ которыхъ онъ нынче гордится. Старая религія говорила человъку: тебя создаль Богь по своему подобію; сдълайся ангеломъ, чтобы приблизиться къ этому образцу. Вы это изменили: ты родился отъ животнаго; сдълайся животнымъ, чтобы приблизиться къ твоимъ предкамъ, - такъ говоритъ новая наука. И она должна говорить это. Отрекаясь отъ единственнаго источника истины и добра, она должна ставить идеаломъ животное; она должна ослъплять васъ болъе и болъе; должна внушать вамъ стремленіе истреблять другь друга, должна вести васъ къ вашей гибели, временной и въчной. А вы не видите этого; вы прославляете ее, преклоняетесь передъ нею, смотрите на нее, какъ на ваше единственное спасеніе, какъ на всемогущую силу, которая позволить вамъ пересоздать природу и человъка, осуществить ваши порочные и грязные идеалы будущаго, сдълаться богами.

"Я не жалъю васъ, потому что ненавижу отъ глубины души, — ненавижу, какъ участникъ божьяго града долженъ ненавидъть участниковъ града дьявола; я радуюсь вашей гибели, на которую вы сами обрекли себя, какъ праведники радуются въчнымъ мукамъ осужденныхъ въ аду. Но я удивляюсь вашему ослъпленію. Посмотрите, что вамъ дала ваша наука, передъ которой вы идолопоклонствуете, и сравните съ этими жалкими результатами то, чего вы отъ нея ожидаете. Вглядитесь хорошенько и въ то, чему она можетъ васъ научить, и сравните съ планами, которые вы такъ гордо строите.

"Ваша наука объщала вамъ господство надъприродою. Дала ли она его? Даже подвинулась ли она далеко въ доставлении его вамъ? Завоевали ли вы у моря и у степи новыя владенія? Улучшили ли вы климать какой-либо страны? Измънили ли вы направление вътровъ, морскихъ теченій, распредъленіе дождя и града, ходъ урагановъ? Могутъ ли ваши доктора, употребляя всю жизнь на свою науку, гордиться тъмъ, что въ силахъ излъчить хотя одну бользнь, которая не излъчилась бы во многихъ случаяхъ и безъ ихъ пособія? Могутъ ли ваши метеорологи предсказать за нъсколько дней погоду? Вы избороздили поверхность земли дорогами, настроили пароходы для движенія по океанамъ, воздвигли кое какіе города и гордитесь этимъ. Да ничтожнъйшія животныя сдълали больше вашего: они построили обширные острова, громадныя горы, цёлые материки; они плаваютъ, не боясь кораблекрушенія; они летають по воздуху, чего вы до сихъ поръ не могли сделать съ вашими аэростатами, построенными по всёмъ правиламъ науки и техники; они летають безъ компаса, по указанію инстинкта; они предвидять погоду далеко ранбе васъ. Вы безсильны передъ природою столько-же, какъ они, и даже болье, чъмъ они, не смотря на всю вашу науку.

ду. Странное знаніе, которое не даеть власти! Въ сущности, если вы вглядитесь въ него, то оно крайне незначительно. Ваши наблюденія и опыты, ваши индуктивныя и дедуктивныя разсужденія дали вамъ кое-какіе отрывочные факты, но смёшно и называть это пониманіемъ. Вы до сихъ поръ не знаете, что за штука такая тяготьніе, а это самый всеобщій законь вашей физики, за который вы вашихъ Ньютоновъ произвели чуть не въ боги. Вы думали, думали и до сихъ поръ не додумались, что такое свъть и теплота, а ужъ, кажется, это вещи не сверхчувственныя. Какъ не вертитесь вы съ вашей критикой, отвергающей гипотезы, а приходите, наконецъ, опять къ эфиру, котораго никто не видалъ, никто не ощущаль, да никто и не можеть видъть и ощущать, т. е., въ сущности, вы въ пониманіи свъта не пошли далье Аристотеля, или, еще върнъе, не далье того древивншаго писателя, который на первыхъ строкахъ своей древней книги написаль: и бысть свъть! Я все это говорю о вашихъ основныхъ наукахъ, которыя давно уже перешли, какъ вы выражаетесь, изъ теологическаго и метафизическаго фазиса къ позитивному. Ну, а какъ заглянемъ далъе, въ область вашей премудрой біологін? Я не могу не хохотать, читая хитрыя опредъленія жизни, которыя дають ваши уважаемые ученые и мыслители. Какъ только приходится понять, чъмъ отличается живое существо отъ неживого, какъ происходить жизнь, всь становятся въ тупикъ. "Вотъ живое существо; смотрите, оно движется", говорить одинъ. "Куда! Это — продукть разложенія", отвъчаеть другой, "мертвая соринка, движущаяся по физическимъ законамъ". "Я сдълалъ организмъ изъ мертваго вещества!" восклицаеть гетерогенисть. "Врешь! тамъ было невидимое япцо", возражаеть его противникъ. И спорять, и спорять; все наблюденія, опыты, размышленія индуктивныя и дедуктивныя... воть ваше пониманіе природы! Мнъ надобло приводить примъры, а ихъ не оберешься. Если бы вы не были ослъплены для вашей гибели, то вы давно сознались бы, что вы природу еще менъе понимаете, чъмъ ею властвуете, а въ этомъ вы не далеко ушли.

"И съ этимъ-то кругимъ невъжествомъ, съ этимъто полнъйшимъ безсиліемъ вы приступаете къ ръшенію
вопросовъ о человъческомъ обществъ, что, и по вашему сознанію, составляетъ предметъ сложнъйшей изъ вашихъ человъческихъ наукъ; приступаете къ опредъленію будущаго исторіи и ръшаетесь сказать: мы такъ-то
и такъ-то перестроимъ общество... Вы были бы жалки
и смъшны, если-бъ васъ стоило жалъть, и если бы вы
не возбуждали отвращенія.

Между тымъ исторія могла бы васъ научить коечему, для васъ полезному. Не вы первые задумали руководить судьбами человъчества и построить будущее его по своей мысли. Это очень старинная попытка. Я не стану вамъ говорить о техъ, которые пытались сделаться богами путемъ познанія добра и зла, или о техъ, которые вздумали построить себъ башню до неба. Вы, въ вашей высокой мудрости, называете это миоами. Я не считаю нужнымъ спорить съ вами и останусь на почвъ вашей немиоической исторіи. Мнъ ея достаточно для монхъ аргументовъ. Переберите всъ цъли, которыя ставили себъ народы и ихъ могущественные предводители, — цели, для удовлетворенія которых употреблены были всв средства человьческой мудрости, всв силы разнообразныхъ цивилизацій, и сравните это съ полученными результатами. Люди хотьли одного; выходило какъ разъ противоположное. Народы стремились обособиться, считали врагомъ всякого чужаго, ограждали свое обособленіе строгими законами и мрачными върованіями, — на дълъ народы постоянно смъшивались, сливались въ обширныя группы; цивилизаціи разливались отъ океана до океана: всякое обособление оказывалось невозможнымъ. Государства были основаны на господствъ силы - на дълъ вырабатывался законъ. Завоеватели стремились по всемірной монархіи — ихъ трудъ даваль въ ревультать пробуждение національных ненавистей, усиленіе національнаго обособленія. І реческіе философы задумали замънить религію своихъ согражданъ безбожнымъ міросозерцаніемъ, — результатомъ ихъ ученія быдо подготовление языческаго міра для христіанства. Еретики древняго времени хотьли обсуждать таинство догматовъ по пріемамъ языческой діалектики — результатомъ было подчинение личной мысли авторитету соборовъ в слову папъ. Еретики временъ такъ называемой реформы думали усилить религію, отрицая папство, — они привели своихъ учениковъ къ атеизму и теперь тщетно ищуть средствъ отвратить гибель того, что они называють своею церковью. Въ новое время либералы думали обезпечить миръ въ человъчествъ, отрицая въру, отрицая политическую вражду, отрицая національное обособленіе, ставя единственной целью человъку экономические обороты и денежную выгоду — въ результать получились столь кровопролитныя, столь раззорительныя и столь варварскія войны, какія едва ли видёль свёть со времени гунновь; и за этими войнами видна уже неизбъжность новыхъ еще болбе кровопролитныхъ столкновеній, такъ какъ не только личныя честолюбія правителей, но международныя ненависти обширныхъ племенъ проснулись съ ожесточениемъ, непонятнымъ для ограниченныхъ утилитаристовъ. Но и это не все: изъ за борьбы честолюбивыхъ императоровъ, изъ за ненависти народовъ уже совершенно видно приближение еще иной, болъе глубокой, болье истребительной борьбы ожесточенныхъ классовъ общества, которые здъсь присутствують въ лицъ двухъ своихъ самыхъ откровенныхъ представителей; эта борьба, какъ мы слышали, не можеть кончиться трактатомъ, хищничествомъ двухъ, трехъ провинцій, или проведеніемъ границъ государства по предъламъ національностей; для нея трактать невозможень, границы не существують; она кончится, по собственному сознанію борящихся, лишь истребленіемъ одного изъ двухъ противниковъ.

"И воть, въ виду этихъ весьма ясныхъ уроковъ вашей критической исторіи, вы забавляетесь построеніемъ плановъ для далекаго будущаго и говорите: мы направимъ чэловъчество туда-то. Безумцы! Человъчество направить нельзя; каждый разъ, когда ослъпленные руководители думали вести его къ своей цъли, они безсознательно вели его къ другой. То, что придумываетъ, что хочетъ, къ чему стремится человъкъ, прямо противоположно тому, чего хочетъ, и что безъ труда совершаетъ высшая сила, управляющая человъчествомъ. Но вы не признаете этой высшей силы, вы усиливаете намъренно вашу слъпоту ея отрицаніемъ. Ступайте же, ръжьтесь, губите другъ друга и губите ослъпленныя вами жертвы. Это — ваше върное будущее. Спъщите къ вашей гибели; вы на нее осуждены, и върующіе ждутъ терпълнво, когда вашъ часъ наступитъ.

"Наука, говорите вы, поможетъ вамъ пересоздать міръ и направить исторію, куда вамъ надо. Наука побъдила религію... Презрънные слъпцы! сочтите, много ли васъ всёхъ, въ обоихъ вашихъ лагеряхъ, относя сюда и всёхъ людей безъ убъжденія, готовыхъ служить всякому; да, пожалуй, и многоученых скептиковъ, въ родъ нашего четвертаго собесъдника? сочтите: много ли въ цъломъ міръ адептовъ вашей науки и сопоставьте съ этимъ число лицъ, которыя живутъ еще върою, если не въ настоящую истину, то въ разныя болье темныя ея отраженія. Какъ въ то время, когда древніе философы смъялись надъ своими богами, такъ огромное большинство людей и теперь даже не знаеть, надъ чёмъ это вы трудитесь такъ тщательно, что значать ваши наблюденія и опыты, ваши индуктивная и дедуктивная логика. Большинство готово върить въ колдовство и заклинаніе, готово вызывать души мертвыхъ или приносить жертвы дьяволу, потому что отъ этого есть еще путь къ истинъ; но оно не хочеть знать вашей науки. А еще сколько между адептами вашей науки людей, которые, въ минуту бользни или несчастья торопятся сжечь то, что они вчера обожали; прибъгають къ молитвъ, которую еще вчера осмъивали; готовы позвать ворожею, чтобы заговорить себъ зубную боль: блъднъють передъ изреченіемъ медіума, который передаеть имъ слова ихъ умершей любовницы; даже не рыщаются състь за столь тринадцатымъ. II все это — развитые, просвъщенные люди; все это — адепты науки. Вы причисляете ихъ всъхъ къ своимъ лагерямъ и надъетесь на то, что они помогуть вамъ воцарить науку... Ничтожные черви! Васъ. настоящихъ враговъ религін, такъ мало, что если бы собрать васъ встхъ вмёсть въ одинъ новый Содомъ, то вашъ городъ вышель бы меньше второстепенныхъ городовъ нашего времени. Да и другъ на друга вы совсьмъ напрасно надъетесь. Коснется васъ персть Того, Кто знаеть, хочеть и можеть, - лопнеть едва замьтный сосудь въ мозгу, переродится микроскопическая кабточка, — и гдв ваши гордые замыслы, ваши остроумныя соображенія? Вы тогда окружены призраками, которыхъ не отгонить ваша наука; вы высказываете мысли, которыя решились глубоко скрыть въ вашемъ сердць; вы забавляетесь игрушками, какъ маленькія дъти; вы не можете произнести обыденнаго слова; вы готовы пожирать ваши изверженія, какъ низшія животныя. И вотъ ваша всемогущая наука! Вотъ вашъ гордый разумъ!

"Вы такъ безсильны, такъ малочисленны, такъ ничтожны, что лишь ваше безуміе объясняеть ваши нелъпыя надежды на построение собственными силами будущаго, гав вы одни будете царствовать, истребивъ всвхъ остальныхъ. Провиденіе, которое до сихъ поръ вело человъчество, куда хогьло, наперекоръ всъмъ вашимъ, болбе могущественнымъ предшественникамъ, поведетъ человъчество и теперь къ своимъ цълямъ. Масса върующихъ поглотитъ и переработаетъ униженные остатки вашихъ сабныхъ нартій, какъ она поглотила и переработала школы мыслителей иного времени. Исторія сотреть вась съ лица земли. То, что вы самоувъренно называете наукою, будеть записано будущими историками, какъ одно изъ многочисленныхъ заблужденій человъческой гордости, какъ археологическая ръдкость, какъ нравственная эпидемія, давно исчезнувшая. То, что вы излагаете, какъ върные планы постройки будущаго, будеть тоже записано, какъ кровожадныя сновидънія преступника, мечтающаго еще удовлетворить свои животныя влеченія, когда его черезъ часъ разбудить палачъ. Все это — небольшіе эпизоды исторіи, которая разсказала уже много подобныхъ эпизодовъ. Покольнія смъняють другь друга, принося каждое свою долю заблужденій, гръховъ, безсильныхъ возмущеній противъ въчной силы и въчной воли. Но дъйствуетъ лишь она.

"Конечно, не нынъшнимъ жалкимъ правительствамъ, не ныньшнему идіотическому консерватизму побъдить васъ, и противъ него вы - гиганты. Нынъшній государственный строй заражень тою же бользнью, которая въ васъ дошла до послъдняго своего кризиса. Онъ преклоняется передъ тъми же идолами, которыхъ вы ставите въ вершинъ вашего вавилонскаго столпотворенія. Онъ не ръшается отречься отъ религіи, но не потому, чтобы онъ видълъ въ церкви единственную истину и единственное спасеніе, а потому, что онъ боится вашего вліянія на массы. Я считаю осабпленными иліотами или измінниками всёхъ тёхъ изъ насъ, которые проповёдують консерватизмъ, ищутъ поддержки въ нынъшнихъ государственныхъ формахъ и поддерживаютъ правительства, какъ своихъ естественныхъ союзниковъ. Новая Европа, въ своемъ политическомъ стров, не можетъ уже отречься отъ двуличнаго либерализма и отъ промышленноматеріальныхъ началъ своей традиціи. Слъдовательно, этотъ строй намъ враждебенъ: мы должны его отвергнуть и предоставить его судьбъ. Союзниковъ намъ не нужно, потому что нътъ въ міръ никого и ничего, имъющаго возможность быть равноправнымъ союзникомъ Единаго Сущаго. Все существующее можеть для Него быть лишь орудіемъ, подчиняться слепо Его воле и Его руководству. Кто ставить себь свои цели, кго считаеть себя чъмъ-то самостоятельнымъ, тотъ обрекаеть себя на погибель и долженъ погибнуть. Нынъшнія государства съ ихъ конституціями, парламентами, правами человъка и правами гражданина, съ ихъ спорами о цензъ и о всеобщей подачь голосовъ, о республикь безъ республиканцевъ, или о монархіи, гдъ монархъ — пустая Формальность, -- все это для насъ столь-же мало имбеть смысла, какъ древніе фараоны, Навуходоносоры, Антіохи, Нероны. Они могутъ сдълать зло кое-какимъ личностямъ, могутъ губить народы и государства, но намъ зла они сдълать не могутъ, и не остановятъ ни на минуту теченія исторіи, указаннаго высшимъ промысломъ. Надъ каждымъ царствомъ, надъ каждой республикою, древнею и новою, одинаково поднимается безстрастный топоръ неизмъннаго приговора. Онъ опускается неожиданно, и Мемфисы, Вавилоны, Селевкін, Римы язычества пустьють въ развалинахъ. Не все ли намъ равно, ждеть ли та же участь Парижъ, Лондонъ, Берлинъ, новый Римъ либерализма? Не все ли равно, когда палачъ опустить свой топоръ на шею осужденнаго преступника? Не все ли равно, съ какою рукояткою появится этоть топоръ на небъ исторіи въ минуту страшнаго удара? Не все ли равно, кто будетъ избранъ сегодня палачемъ, чтобы завтра сложить свою голову на плахъ? Они всъ преступники, всъ осуждены, всъ погибнутъ. Мы ихъ защищать не должны, потому что они всь — члены града діявола. Мы радуемся ихъ паденію, потому что ихъ трупы ложатся въ основаніе будущаго Іерусалима. Очень можеть быть, даже въроятно, что вы на этотъ разъ будете избраны орудіемъ кары. Какъ проконсулы Рима республиканского и вольноотпущенники Рима императорскаго истощили народы язычества своимъ хищничествомъ, чтобы бросить ихъ къ подножію алтарей христіанства, такъ заговоръ безсовъстныхъ капиталистовъ раззорить нынъщіе недоноски монархій и республикъ, чтобы приготовить торжество церкви. Какъ бичъ Божій въ рукахъ Атилъ и Гензериховъ обращаль во время оно города и села въ развалины для того, чтобы выросло съмя далекаго будущаго, такъ соціалисты интернаціонала сотруть съ лица земли ту блестящую цивилизацію, которая гордится своею научною критикою и политическою свободою. Раззоряйте, разрушайте, рубите, слепые исполнители высшей воли; вы сами не знаете, кому и чему вы очищаете пути. Торжествуйте сегодня; другой палачъ уже поднимаеть топоръ надъ ва-

"Вы погибнете и должны погибнуть. Вы безсильны и ничтожны, но вы враги истины, враги Бога. Вы вредны, и, какъ вредная трава, должны быть выброшены съ поля исторіи. Подъ чьей рукой вы ни падаете, эта рука, которая васъ поражаеть, осуществляеть высшія цван. Чемъ вы более будете враждовать между собою, истреблять другь друга, тъмъ лучше. Если бы кто изъ васъ перехитриль и перемогъ всъхъ своихъ противниковъ, истребилъ ихъ и остался среди ихъ труновъ единственнымъ представителемъ вашихъ дьявольскихъ началъ, то мы призовемъ противъ него милліоны, которые върують, но не мыслять. Мертвые повелять живымъ идти и губить васъ; знаменія наподнять льса и села, требуя кровавой жертвы раздраженному судін; чудеса совершатся на зло вашей гордой наукъ. И народы пойдуть за нами противъ васъ, пророковъ науки. Мы истребимъ васъ до единаго въ мученіяхъ, которыхъ вамъ не изобръда наука, но которыя не превзойдутъ мученій, ожидающихъ васъ въ аду. Вы должны погибнуть, потому что вы безумцы, но вы должны и страдать, потому что вы враги единственной истины и единаго добра. Время прощенія, искупленія, любви къ гръщникамъ прошло. Вы знаете, что вы творите. Для васъ Бого-человъкъ не сойдетъ на землю съ благовъстіемъ спасенія. Невидимая и вездъсущая Ипостась Духа Святого подыметь мстителей противъ васъ и воздвигнеть нашъ будущій Іерусалимъ. Природа свидътельстуеть за насъ о ничтожествъ вашихъ силъ. Исторія свидътельствуеть за насъ о безумін вашихъ плановъ. Въчная жажда въры свидътельствуетъ за насъ объ ограниченности вашей эфемерной науки. Провидъніе ведеть вась кровавымъ путемъ къ вашей гибели. Идите. Губите другихъ и другъ друга. Гибните. Мы одни представители высшей истины. Будущее принадлежить намъ однимъ."

Инквизиторъ началъ ироническимъ, дребезжащимъ, довольно тихимъ голосомъ. Подъ конепъ глаза его го-

ръли, сухія руки какъ бы взывали сонмы невидимых силь на голову собесъдниковъ; хриплый голосъ становился все громче, и легкій приступъ каппля послъдовать за послъдними словами. Слушатели улыбались.

"Мив нечего много сказать вамъ, — заговорилъ Профессоръ своимъ спокойнымъ, холоднымъ голосомъ, - у меня нътъ плана будущаго, которое я стремился бы осуществить, и нътъ враговъ, которые мнъ были-бы ненавистны. Я не желаю никому побъды и никому пораженія, потому-что желать чего-нибудь смѣшно,когда не въ нашей волъ исполнение. Я не страдаю ни отъ чьей гибели и не радуюсь ни чьей побъдъ, потому что нелъпо волноваться отъ фактовъ, совершающихся по неизмѣннымъ законамъ причины и следствія. Инквизиторъ меня назвать скептикомъ, но это справедливо лишь отчасти. Быль скептикомъ нашъ общій учитель, для котораго теоретическія и практическія положенія были одинаково недостовърны, теоремы науки стояли по неубъдительности не выше призрачныхъ построеній метафизиковъ наи даже мечтательных фантазій религіозных мистиковъ. Я не принадлежу къ скептикамъ этого рода. Для меня все то, что добыто строгимъ научнымъ методомъ, есть безусловная, безспорная истина. Это я знаю; въ этомъ я увъренъ. Но только это и есть истина. Внъ области точной, объективной науки и не только ничего не знаю, но ничему и не върю, ничего не допускаю. Я наблюдаю, сравниваю и дълаю скромные выводы относятельно небольшихъ группъ фактовъ, не забъгая ни въ область гипотезъ, ни въ область предсказаній будущаго.

"Я не обманываю себя насчеть огромныхъ успъховъ науки въ настоящемъ. Я согласенъ съ Инквизиторомъ, что до сихъ поръ эти успъхи крайне незначительны, научное пониманіе крайне слабо, и распространеніе самыхъ элементарныхъ научныхъ свъдъній можетъ быть названо микроскопическимъ. Физика и химія весьма недавно пріобръли точные методы. Біологія едва вступила въ свой позитивный фазисъ. Что касается до соціологіи, то позитивный методъ, который необходимо въ ней упо-

требить, еще такъ неясенъ для большинства умовъ, даже серьезно занимающихся обществеными вопросами, что едва можно кое-гдъ встрътить отдъльныя личности, которыя не только теоретически, но и практически усвоили себъ въ этомъ случаъ надлежащую точку зрънія, прямо слъдующую изъ требованій объективнаго метода.

"Но, признавая недостаточность научных успъховъ, тъмъ сильнъе мнъ приходится утверждать, что въ наукъ заключается вся истина, доступная человъку и даже сама по себъ существующая; что лишь путемъ науки былъ добытъ и можетъ быть добытъ какой либо успъхъ въ человъчествъ. Слова Инквизитора, направленныя противъ науки, едва заслуживаютъ возраженія, потому что это даже вовсе не аргументы, и все, имъ сказанное, тысячу разъ было опровергнуто; тысячу разъ была доказана несостоятельность и неосновательность всъхъ этихъ положеній.

" Что противуполагаеть онъ наукъ? Религію? Но какую? Религія вовсе не одна, ихъ нъсколько; а если считать еще сектаторскія подразделенія, то число ихъ станеть очень велико. И всв онв опираются на совершенно подобныя мистическія сообщенія съ сверхъестественнымъ міромъ, на совершенно подобныя откровенія, чудеса, священныя книги, магическіе обряды. Почему одна изъ нихъ заслуживаетъ предпочтение передъ другими? Почему миоологія римско-католическихъ легендъ должна быть поставлена выше миоологіи легендъ буддистскихъ, или минологіи краснокожихъ, полинезпевъ? Почему библія кальвинистовъ священнъе корана? Чьмъ обрядъ, совершаемый шаманомъ, въ религіозномъ отношеніи ниже обряда, совершаемаго православнымъ попомъ или проповъдникомъ методистовъ? Чъмъ откровеніе мормоновъ отличается отъ откровенія христіанскаго? Инквизиторъ върить въ папскій силлабусъ, негръ върить въ своего фетиша, Баронъ върить въ спасеніе человъчества съ помощью всезнающей полиціи, Бабэфъ върить въ будущее торжество соціалистическикъ ученій и въ ихъ въчную, въчную правду, я не върю ровно

📖 🦟 का 👪 छल्दी अल्बा गुव्हा 1 % PLA PAT MELL HE PERSON HERSE The London - Indiana the state of the property with the contract of of his his make half quality is the The while it adjusts likelikely the first transport to the first transport from or to the control of te a complete the lateral little les directes Burner and the second state of the second state of the second sec A COURSE OF THE ET. SAINE & PRESIDENT THE CHARGE 22 1 Care Control of the State of Markey Bires 25 TO THE RESIDENCE OF THE TOTAL SERVER CONTRACTOR AND ACCORDANCE OF THE TOTAL SERVER to the confidence to a permissive cary.

INVANCE OF SELECT STREET, ES O BEDORSEINES, ESпорям проведиления в разветельня на важного особо. И повори от на ченей докажинальнийте возражений про-THE PROPERTY AS AS AS ASK A DATABOBET BOILDOCK BELLIA его посообразность. Чтобы спореть протеву науки, придолится опираться на нее же. Но оставнув въ сторонь му иссообразность. Что говорить противь науки Инвыи и горь. У Опъ употребляеть противъ нея пріемъ, вседма общиний въ его лагеръ, но потому не менье нельный Онь ставить наукь задачи, отъ которыхъ она отвизимен, и потомъ укоряеть ее въ томъ, что она ихъ не рышим. Вы періоды метафизики хотым знать, что тикое тяготеніе? что тако свыть? что такое жизнь? Теперь мы аписмъ, что этого знать невозможно, и научное понимание ограничивается отысканіемъ законовъ инасий спын, опредвленість точныхъ условій, при когорых в лишое жизненное явление происходить. Законы интоній, анконы связи явленій, ссли возможно — то всеобщий виконъ, свизующій всв явленія и позволяющій проложиваниять будущое во всекъ сферахъ науки, какъ астрономы продекальнають затменія — воть вся область

научнаго пониманія, все царство науки. Въ міръ сущностей она не идеть, предоставляя его метафизикъ.

"Ограничивъ и уяснивъ такимъ образомъ свою сферу, наука оказывается не только не безсильною теоретически и практически, но единственнымъ средствомъ знать что нибудь и установить какой-нибудь раціональный техническій процессъ. Завоеванія науки оказываются незначительными, сравнительно съ областью, которою ей сабдуеть овладеть, но немаловажными, принимая въ соображение, какъ немного было сдълано безъ ея пособія, и какъ недавно она ясно установила свою задачу. Именно въ ясномъ установленіи своей задачи. заключаются ея важивний пріобретенія последняго времени. Избавившись отъ призрачныхъ областей знанія. на которыя она такъ безполезно тратила большую часть своихъ спаъ, наука обезпечила навсегда свое будущее. Конечно, между наукою и учеными существуеть еще большая разница. Богословскія и метафизическія привычки увлекають еще людей, посвятившихъ себя, повидимому, научной деятельности. Не мало и такихъ, для которыхъ наука есть лишь средство для доставленія себъ общественнаго положенія, средствъ въ жизни, и въ такомъ случав они перемвшиваютъ ея изследованія съ соображеніями вовсе посторонними. Но это не мышаеть научному методу быть единственнымь правильнымъ методомъ мышленія, не мъшаеть и тому, что наука и въ ея настоящей, болье опредъленной формы, безпрестанно распространяеть свое вліяніе въ обществь, подчиняя себь болье и болье умы. Религія теряеть болье и болье почву подъ ногами. То, что смёло отстанвали еще двадцать льть тому назадь, не рышаются уже отстанвать въ наше время. Й въ простонародье, на которое такъ надъется почтенный Инквизиторъ, во многихъ мъстахъ вліяніе научной мысли черезъ свътскія школы значительные, можеть быть, чымь онь думаеть. Простонародіе осталось впродолженіи тысячельтій нетронутымъ метафизико религіозными системами высшихъ цивилизацій, и пребываеть, большею частью, на ступени дикаго. върованія въ амулеть, въ фетишъ, въ заговоръ, въ колдовство, въ одушевленную природу и въ дугни мертвеповъ. На этой ступени значительная часть культа не требуеть посредника между личностью и невидимыми силами, но совершается самимъ міряниномъ. Поэтому простонародіе сторонится отъ духовенства, не связано съ нимъ правственно и менбе подчинено его вліянію. чемъ можно бы ожидать по степени невежества, господствующаго въ деревняхъ. Между тъмъ тоть элементарный фетишизмъ и анимизмъ, который мы здъсь встръчаемъ, допускаетъ прямой переходъ къ элементарнымъ позитивнымъ знаніямъ, безъ посредства техъ миоовъ, которые создали такія крыпкія культурныя привычки въ высшихъ цивилизаціяхъ, или тъхъ метафизическихъ міросозерцаній, которыя создали столь же вредныя и, можеть быть, столь же кртпкія привычки мысли въ школьной традиціи. Поэтому всюду, гдъ съ простонародіемъ случайно столкнется мыслящій человъкъ, онъ встръчаетъ для пропаганды науки менъе препятствій въ невъжествъ низшаго класса, чемъ въ рутинной культуръ и въ рутинной мысли высшаго. Популярная научная литература, при всей ся недостаточности и малой цілесообразности, тоже ділаеть свое ліло. Каждый день приносить небольшіе, но върные успъхи въ распространени позитивной мысли именно въ массъ. Но и тамъ, гдъ она еще не побъдила, а представляетъ самую уродивую смъсь съ элементарнымъ фетицизмомъ. ръдко гдъ духовенство можеть считать себя руководителемъ населенія. Если бы оно попробовало льть черезъ двадцать сдёлать повсюду тотъ призывъ къ крестовому походу противъ безбожниковъ, которымъ угрожалъ сейчасъ почтенный Инквизиторъ, то я позволю себъ сильно усумниться въ успъхъ, соотвътствующемъ его ожидані. ямъ. Пожалуй, что весьма и весьма во многихъ мъстахъ крестьяне не повърили бы ни вызваннымъ мертвецамъ. ни знаменіямъ, ни чудесамъ. Не спорю, что-кое гдъ много весьма спокойныхъ и неопасныхъ людей было бы перебито и изуродовано, но нъсколько жертвъ еще не

составляють нобёды; крестовый походь противъ еретиковъ и невёрующихъ можно считать удачнымъ лишь тогда, когда почти всё они или большинство ихъ было бы истреблено, а это я считаю совершенно невозможнымъ и теперь, и черезъ болёе или менёе значительный промежутокъ времени.

"Набрасывая планъ этого истребительнаго крестоваго похода, почтенный Инквизиторъ, какъ миъ кажется, впаль въ ту же ошибку, какъ и предшествующе ораторы, надъ которыми онъ такъ язвительно смъялся. взаумаль направлять исторію, вносить субъективныя пъли и оцънки въ объективное теченіе событій. Это самообольщение весьма обычно во всёхъ лицахъ, непривыкшихъ къ позитивному мышленію, и я не удивляюсь, что встратиль подобный факть въ человака, вообще стоящемъ на точкъ богословского построенія. Но какъ жеторическое предположение, гипотеза крестоваго похода противу безбожниковъ имбетъ такое же право на обсуждение степени ся въроятности, какъ гипотеза всевидящей полиціи Барона, или гипотеза искуственной выработки господствующей расы, предложенная Картежникомъ. Я привелъ основанія, на которыхъ я считаю гипотезу этого крестоваго похода совершенно невъроятною. Я долженъ сказать то же и о двухъ другихъ.

"Мысль о замънъ шпіоновъ-людей шпіонами автоматами заслуживаетъ вниманія потому, что до сихъ поръ суммы, употребляемыя правительствами на содержаніе дорого-стоющаго и мало надежнаго института шпіоновъ, вовсе не окупались полученными результатами. Но здѣсь недостатокъ не въ функціонированіи института, а въ самой поставленной цѣли. Государство есть общественная форма, гдѣ власть неизбѣжно притѣснительна, и эта притѣснительность должна неизбѣжно привести къ одному изъ двухъ результатовъ: или къ общественному отупленію, къ привычкѣ подчиняться въ подданныхъ: въ этомъ случаѣ шпіонство вовсе не нужно, такъ какъ стадо барановъ можно пасти безъ подобнаго учрежденія: или къ растущему общественному неудовольствію:

въ этомъ случав никакое шпіонство не охранить власть отъ переворота. Вообще наблюдение объективное указываеть въ сторону, совершенно противуположную гипотезь нашего умирающаго товарища. Функція государства все убываеть въ исторіи цивилизаціи; другіе соціологическіе элементы, прежде ему подчиненные, все болье освобождаются изъ подъ легальной формалистики и все сильные вліяють на самый государственный строй. Поэтому въроятность для будущаго лежить въ ослабленіи политическаго, государственнаго элемента общежитія, а не въ усилсній его. Какъ я уже имьлъ случай сказать: государственность составляеть въ обществъ элементь вымирающій. Конечно, предыдущая исторія заставляеть меня сильно сомибраться въ разрушени государственности путемъ революцій. Опыть прошедшаго говорить, что всь революціи были до сихъ поръ революцін политическія. Надо думать, что они такими и останутся. Вст онт перемъщали власть и болье ничего. Въроятно, оно такъ будетъ и впередъ. Но функція принудительной власти будеть постепенно уменьшаться, незамьтно вымирать, пока не вымреть совстмъ въ историческомъ процессъ развитія человъчества.

"Столь же мало можно допустить въроятность для плана Картежника искуственно развить въ человъчествъ двъ расы: господствующую расу меньшинства, монополизировавшую всъ человъческія силы, и порабощенную, обращенную въ рабочій скетъ расу пролетаріата. И въ зоотехній очень трудно выработать новую расу; въ человъчествъ же до сихъ поръ насильственно не было получено ни одного прочнаго антропологическаго результата. Пока не указаны и не взвъшены въ подробности тъ техническіе пріемы, которые намърены употребить господа капиталисты для выработки себъ человъческаго рабочаго скота, до тъхъ поръ должно считать подобный проэкть, если и возможнымъ, то совершенно фантастическимъ въ техническомъ отношеніи.

"Разсморънныя мною гипотезы Инквизитора, Барона и Картежника допускають объективную критику, такъ

какъ здёсь дёло идеть о реальныхъ фактахъ, имёющихъ реальныя аналогіи. Мы пивли крестовые походы противъ иновърцевъ и еретиковъ. Полиція и шпіонство суть институты, безспорно существующее. Новыя расы лошадей, быковъ, барановъ, собакъ были получены человъкомъ. Но совстиъ иное отношение объективнаго метода къ гипотезъ Бабэфа. Позитивная наука знаетъ лишь одну истипу - свою собственную, одно царство истины - себя. Для основанія этого царства не нужно ни борьбы, ни революціи; нужна только спокойная, холодная мысль, равнодушная ко всему внъ своего теоретическаго стремленія къ безстрастной истинъ. Понятіе же справедливости относится къ области нереальнаго, субъективнаго, несуществующаго, а сабдовательно, и о въроятности основанія въ будущемъ царства несуществующаго, позитивная наука вовсе говорить не можетъ. Объективная соціологія знаетъ общественныя формы и ихъ смъну по необходимому генезису явленій, но для нея всъ общественныя формы одинаково индиферентны и одинаково необходимы, когда онъ проявились. Истиной она обладаеть. Справедливости она вовсе не знаетъ внъ сублективной иллюзіи.

"Эту единственио научную точку зрвнія на общественныя и историческія явленія не могли развить въ себъ предшествовавшіе мит ораторы по недостаточной привычкт къ строгому позитивному мышленію. Каждый изъ нихъ, подъ вліяніемъ личнаго настроенія, выростиль особенный иллюзіонный идеалъ чего-нибудь правственно-лучшаго, религіозно обязательнаго. Каждый изъ нихъ втритъ, что есть въ общественной жизни явленія желательныя, формы высшія. Каждый страдаетъ иллюзіею, что человъкъ можетъ содъйствовать осуществленію въ исторической жизни желательнаго, соціологически-выстиаго; что онъ можетъ направить исторію въ ту или другую сторону. Это діаметрально противоположно всёмъ даннымъ науки. Ни одинъ точный анализъ не открылъ нигдъ пальца провидънія, двигающаго міры, вспаряющаго воду, расплавляющаго металы; нѣтъ пово-

?

да и въ исторіи предполагать какое-либо ни для чего не нужное провидъніе, двигающее народы. Для исторіи, какъ для природы, достаточно неизменныхъ законовъ, необходимо действующихъ. Но какъ нигде въ природе и въ исторіи не оказалось провиденія, такъ не оказалось нигат и действія свободной человеческой воли, независимаго влізнія человъка на событія. Исторія не подчиняется никакимъ върованіямъ, а подчиняетъ ихъ себъ. Въ ней можетъ совершиться и то и другое, но мы совершить въ ней и то и другое не можемъ. Мы обречены въ ней на роль безсознательныхъ орудій, или мыслящихъ, но постороннихъ наблюдателей. Въ обоихъ случаяхъ ея потокъ уносить насъ независимо отъ нашей воли, отъ нашихъ симпатій, отъ нашего сознанія, оть нашей двятельности. Если мы предаемся субъективному самообольщенію религіозныхъ или, такъ называемыхъ, нравственныхъ побужденій, то мы не въ состояніи узнать даже и того, что одно доступно нашему познанію при этихъ обстоятельствахъ, именно не въ состоянін узнать даже причинной связи событій, насъ уносящихъ, закона теченія исторіи. Если-же мы, помощью строгой критики мысли, удержимся отъ самообольщенія и останемся равнодушными наблюдателями событій, то мы пріобрътаемъ знаніе общественной динамики, пониманіе исторіи. Такъ-какъ это — единственное пріобрътеніе для насъ возможное, то намъ и сабдуеть къ нему стремиться.

"Будемъ же развивать въ себъ строгія привычки позитивной мысли, въ основъ которой лежить сознаніе, что все въ природъ и въ исторіи безусловно необходимо и только необходимо. Ничего нътъ въ общественной жизни, какъ въ мертвомъ міръ, ни лучшаго, ни худшаго, ни желательнаго, ни возмутительнаго. Факты общественной жизни должны быть наблюдаемы съ тъмъ-же индифферентизмомъ, какъ явленія химическаго сродства. Мы не должны въ нихъ вносить ни нашихъ желаній, ни нашихъ привычекъ, ни нашихъ симпатій, если хотимъ оставаться на почвъ науки. Всъ общественныя формы должны быть для насъ столь-же

индифферентны, какъ различныя химическія комбинацін элементарных тыль. Всь событія исторіи должны столь же мало возмущать и радовать ученаго, какъ различные фазисы развитія яйца цыпленка. Мы можемъ описывать существующее, следить за процессомъ его подготовленія въ прошломъ, классифицировать факты и отыскивать ихъ ближайшіе законы; но воть и все. Мы должны тщательно избъгать всего, что можеть повліять на точность нашего наблюденія и умозаключенія, а потому должны воздерживаться отъ всякаго участія въ борьбъ партій, участія не только реальнаго, но и умственнаго. Весь пестрый калейдоскопъ симпатій и антипатій, жеданій, надеждъ, стремленій, комбинированной дъятельности для объективнаго мыслителя есть не болье, какъ призрачная субъективная оболочка настоящаго процесса, совершающагося по неизмённымъ законамъ связи фактовъ и последовательности явленій, внё всякаго аффекта и произвола. Это — единственная сущность всего познаваемаго и сознаваемаго, на ней единственно и стоитъ останаливать мысль. Последовательный ученый долженъ быть индифферентистомъ въ жизни частной и общественной. Все существующее для него необходимо и потому оправдано. Нравственный судъ, какъ судъ эстетическій, для него — заблужденіе. Ученый знаеть, что факть существуєть, что онъ характеризуєтся такимито признаками, что объ произощель такимъ то путемъ, что его сабдетвія могуть быть таковыми то. Этого знанія достаточно ученому. Онъ стоить среди волненій общества, какъ посторонній наблюдатель. Онъ следить за ходомъ исторіи, не мечтая измънять или направлять ея теченіе. Не все-ли равно химику, какимъ цвътомъ окрашенъ изследуемый имъ составъ, или астроному, какому пути слъдуетъ солнечная система, въ которой онъ занимаеть микроскопическое мъсто. Ихъ дъло опредълить всв обстоятельства горънія, отмътить орбиту въ ея особенностяхъ, но на этомъ и остановиться.

"Позитивныя привычки мысли уже господствують во всёхъ простейшихъ наукахъ и мало по малу прокла-

ръли, сухія руки какъ бы взывали сонмы невидимыхъ силъ на голову собесъдниковъ; хриплый голосъ становился все громче, и легкій приступъ капіля послъдоваль за послъдними словами. Слушатели улыбались.

"Мив нечего много сказать вамъ, — заговорилъ Профессоръ своимъ спокойнымъ, холоднымъ голосомъ, - у меня нътъ плана будущаго, которое я стремился бы осуществить, и нътъ враговъ, которые мнъ были-бы ненавистны. Я не желаю никому побъды и никому пораженія, потому-что желать чего-нибудь смъшно,когда не въ нашей воль исполнение. Я не страдаю ни отъ чьей гибели и не радуюсь ни чьей побъдъ, потому что нельпо волноваться отъ фактовъ, совершающихся по неизмѣннымъ законамъ причины и следствія. Инквизиторъ меня назваль скептикомъ, но это справедливо лишь отчасти. Быль скептикомъ нашъ общій учитель, для котораго теоретическія и практическія положенія были одинаково недостовърны, теоремы науки стояли по неубъдительности не выше призрачныхъ построеній метафизиковъ или даже мечтательных фантазій религіозных мистиковъ. Я не принадлежу къ скептикамъ этого рода. Для меня все то, что добыто строгимъ научнымъ методомъ, есть безусловная, безспорная истина. Это я знаю; въ этомъ я увъренъ. Но только это и есть истина. Вив области точной, объективной науки я не только ничего не знаю, но ничему и не върю, ничего не допускаю. Я наблюдаю, сравниваю и дълаю скромные выводы относительно небольшихъ группъ фактовъ, не забъгая ни въ область гипотезъ, ни въ область предсказаній будущаго.

"Я не обманываю себя насчеть огромных успъховъ науки въ настоящемъ. Я согласенъ съ Инквизиторомъ, что до сихъ поръ эти успъхи крайне незначительны, научное пониманіе крайне слабо, и распространеніе самыхъ элементарныхъ научныхъ свъдъній можетъ быть названо микроскопическимъ. Физика и химія весьма недавно пріобръли точные методы. Біологія едва вступила въ свой позитивный фазисъ. Что касается до соціологіи, то позитивный методъ, который необходимо въ ней упо-

требить, еще такъ неясенъ для большинства умовъ, даже серьевно занимающихся обществеными вопросами, что едва можно кое-гдъ встрътить отдъльныя личности, которыя не только теоретически, но и практически усвонии себъ въ этомъ случат надлежащую точку зрънія, прямо слъдующую изъ требованій объективнаго метода.

"Но, признавая недостаточность научных успъховъ, тъмъ сильнъе мнъ приходится утверждать, что въ наукъ и только въ наукъ заключается вся истина, доступная человъку и даже сама по себъ существующая; что лишь путемъ науки былъ добытъ и можетъ быть добытъ какой либо успъхъ въ человъчествъ. Слова Инквизитора, направленныя противъ науки, едва заслуживаютъ возраженія, потому что это даже вовсе не аргументы, и все, имъ сказанное, тысячу разъ было опровергнуто; тысячу разъ была доказана несостоятельность и неосновательность всъхъ этихъ положеній.

" Что противуполагаеть онъ наукъ? Религію? Но какую? Религія вовсе не одна, ихъ нъсколько; а если считать еще сектаторскія подразділенія, то число ихъ станеть очень велико. И всв онв опираются на совершенно подобныя мистическія сообщенія съ сверхъестественнымъ міромъ, на совершенно подобныя откровенія, чудеса, священныя книги, магическіе обряды. Почему одна изъ нихъ заслуживаетъ предпочтение передъ другими? Почему миоологія римско-католическихъ легендъ должна быть поставлена выше миоологіи легендъ буддистскихъ, или миоологіи краснокожихъ, полинезцевъ? Почему библія кальвинистовъ священнъе корана? Чьмъ обрядь, совершаемый шаманомь, въ религіозномь отношеніи ниже обряда, совершаемаго православнымъ попомъ или проповъдникомъ методистовъ? Чъмъ откровеніе мормоновъ отличается отъ откровенія христіанскаго? Инквизиторъ върить въ папскій силлабусь, негръ върить въ своего фетиша, Баронъ върить въ спасеніе человъчества съ помощью всезнающей полиціи, Бабэфъ върить въ будущее торжество соціалистическикъ ученій и въ ихъ въчную, въчную правду, я не върю ровно ничему, чего не знаю. Каждый изъ насъ имбетъ совершенно одинаковое право стоять на своей точкъ зръня, и ни одно изъ этихъ върованій не имъетъ никакого преимущества передъ другимъ, пока это - върование в не болье. Именно потому, что вырованій такъ много, и что всь они, какъ върованія, равноправны, я считаю правильные ничему не вырить, если приходится вырить и не болъе. Если-же кто вздумаеть доказывать и стину своего върованія, то онъ тьмъ самымъ становится на почву логического доказательства, на почву науи. которая одна доказываетъ. Тогда онъ подчиняеть свое върованіе, какъ предположеніе, какъ предметь изследованія, критике науки, и призпаеть темъ самымъ науку единственнымъ руководителемъ. Можно върить не споря, но кто спорить, тоть обязань спорить по методамъ науки. Върование доказываемое, подвергаемое

спору, подръзало всю свою религіозную силу.

"Такимъ образомъ я говорю не о върованіяхъ, которыя субъективны и убъдительны для каждаго особо. Я говорю о научной доказательности возраженій противу науки. Уже въ самой постановкъ вопроса видна его несообразность. Чтобы спорить противу науки, приходится опираться на нее же. Но оставимъ въ сторонъ эту несообразность. Что говорить противъ науки Инквизиторъ? Онъ употребляеть противъ нея пріемъ, весьма обычный въ его лагеръ, но потому не менъе нельный. Онъ ставить наукь задачи, отъ которыхъ она отказалась, и потомъ укоряеть ее въ томъ, что она ихъ не ръшила. Въ періодъ метафизики хотъли знать, что такое тяготеніе? что тако свъть? что такое жизнь? Теперь мы знаемъ, что этого знать невозможно, и научное понимание ограничивается отысканиемъ законовъ явленій свъта, опредъленіемъ точныхъ условій, при которыхъ данное жизненное явление происходитъ. Законы явленій, законы связи явленій, если возможно — то всеобщій законъ, связующій всь явленія и позволяющій предсказывать будущее во всёхъ сферахъ науки, какъ астрономы предсказывають затменія — воть вся область научнаго пониманія, все царство науки. Въ міръ сущностей она не идеть, предоставляя его метафизикъ.

"Ограничивъ и уяснивъ такимъ образомъ свою сферу, наука оказывается не только не безсильною теоретически и практически, но единственнымъ средствомъ знать что нибудь и установить какой-нибудь раціональный техническій процессь. Завоеванія науки оказываются незначительными, сравнительно съ областью, которою ей сабдуеть овладъть, но немаловажными, принимая въ соображение, какъ немного было сдълано безъ ея пособія, и какъ недавно она ясно установила свою задачу. Именно въ ясномъ установлении своей задачи, заключаются ея важиващія пріобретенія последняго времени. Избавившись отъ призрачныхъ областей знанія, на которыя она такъ безполезно тратила большую часть своихъ сплъ, наука обезпечила навсегда свое будущее. Конечно, между наукою и учеными существуеть еще большая разница. Богословскія и метафизическія привычки увлекають еще людей, посвятившихъ себя, повидимому, научной дъятельности. Не мало и такихъ, для которыхъ наука есть лишь средство для доставленія себъ общественнаго положенія, средствъ въ жизни, и въ такомъ случат они перемъщиваютъ ея изслъдованія съ соображеніями вовсе посторонними. Но это не мышаеть научному методу быть единственнымь правильнымъ методомъ мышленія, не мъшаеть и тому, что наука и въ ея настоящей, болье опредъленной формы, безпрестанно распространяеть свое вліяніе въ обществь, подчиняя себъ болъе и болъе умы. Религія теряетъ болье и болье почву подъ ногами. То, что смело отстаивали еще двадцать льть тому назадь, не рышаются уже отстанвать въ наше время. И въ простонародьт, на которое такъ надъется почтенный Инквизиторъ, во многихъ мъстахъ вліяніе научной мысли черезъ свътскія школы значительнье, можеть быть, чьмъ онь думаеть. Простонародіе осталось впродолженіи тысячельтій нетронутымъ метафизико религіозными системами высшихъ цивилизацій, и пребываеть, большею частью, на ступени дикаго. върованія въ амулеть, въ фетишъ, въ заговоръ, въ колдовство, въ одушевленную природу и въ души мергвеповъ. На этой ступени значительная часть культа не требуеть посредника между личностью и невидимыми снлами, но совершается самимъ міряниномъ. Поэтому простонародіе сторопится отъ духовенства, не связано съ нимъ нравственно и менъе подчинено его вліянію. чъмъ можно бы ожидать по степени невъжества, господствующаго въ деревняхъ. Между тъмъ тотъ элементарный фетипизмъ и анимизмъ, который мы здъсь встръчаемъ, допускаетъ прямой переходъ къ элементарнымъ позитивнымъ знаніямъ, безъ посредства техъ миоовъ, которые создали такія крѣпкія культурныя привычки въ высшихъ цивилизаціяхъ, или тъхъ метафизическихъ міросозерцаній, которыя создали столь же врелныя и, можеть быть, столь же крипкія привычки мысли въ школьной традиціи. Поэтому всюду, гдъ съ простонароліемъ случайно столкнется мыслящій человъкъ. онъ встръчаетъ для пропаганды науки менъе препятствій въ невъжествъ низшаго класса, чъмъ въ рутинной культуръ и въ рутинной мысли высшаго. Популярная научная литература, при всей ся недостаточности и малой целесообразности, тоже делаеть свое иело. Каждый день приносить небольше, но върные успъхи въ распространени позитивной мысли именно въ массъ. Но и тамъ, гдъ она еще не побъдила, а представляетъ самую уродинную смесь съ элементарнымъ фетипизмомъ. рълко гдъ духовенство можетъ считать себя руковолителемъ населенія. Если бы оно попробовало льть черезъ двадцать сдёлать повсюду тогь призывъ къ крестовому походу противъ безбожниковъ, которымъ угрожалъ сейчасъ почтенный Инквизиторъ, то я позволю себъ сильно усумниться въ успъкъ, соотвътствующемъ его ожиданіямъ. Пожалуй, что весьма и весьма во многихъ мъстахъ крестьяне не повърили бы ни вызваннымъ мертвецамъ. ни знаменіямъ, ни чудесамъ. Не спорю, что-кое глъ много весьма спокойныхъ и неопасныхъ людей было бы перебито и изуродовано, но нъсколько жертвъ еще не

составляють побъды; крестовый походь противъ еретиковъ и невърующихъ можно считать удачнымъ лишь тогда, когда почти всъ они или большинство ихъ было бы истреблено, а это я считаю совершенно невозможнымъ и теперь, и черезъ болъе или менъе значительный промежутокъ времени.

"Набрасывая планъ этого истребительнаго крестоваго похода, почтенный Инквизиторъ, какъ мнъ кажется, впаль вь ту же ошибку, какъ и предшествующе ораторы, надъ которыми онъ такъ язвительно смъялся. Онъ вздумаль направлять исторію, вносить субъективныя пъли и оцънки въ объективное теченіе событій. Это самообольщение весьма обычно во встать лицахъ, непривыкшихъ къ позитивному мышленію, и я не удивляюсь, что встрътиль подобный факть въ человъкъ, вообще стоящемъ на точкъ богословскаго построенія. Но какъ историческое предположение, гипотеза крестоваго похода противу безбожниковъ имбетъ такое же право на обсуждение степени ея въроятности, какъ гипотеза всевидящей полиціи Барона, или гипотеза искуственной выработки господствующей расы, предложенная Картежникомъ. Я привелъ основанія, на которыхъ я считаю гипотезу этого крестоваго похода совершенно невъроятною. Я долженъ сказать то же и о двухъ другихъ.

"Мысль о замънъ шпіоновъ-людей шпіонами автоматами заслуживаетъ вниманія потому, что до сихъ поръ суммы, употребляемыя правительствами на содержаніе дорого стоющаго и мало надежнаго института шпіоновъ, вовсе не окупались полученными результатами. Но здъсь недостатокъ не въ функціонированіи института, а въ самой поставленной цъли. Государство есть общественная форма, гдъ власть неизбъжно притъснительна, и эта притъснительность должна неизбъжно привести къ одному изъ двухъ результатовъ: или къ общественному отупленію, къ привычкъ подчиняться въ подданныхъ: въ этомъ случав шпіонство вовсе не нужно, такъ какъ стадо барановъ можно пасти безъ подобнаго учрежденія; или къ растущему общественному неудовольствію: въ этомъ случав никакое шпіонство не охранить власть отъ переворота. Вообще наблюдение объективное указываеть въ сторону, совершенно противуположную гипотезъ нашего умирающаго товарища. Функція государства все убываеть въ исторіи цивилизаціи; другіе сопіологическіе элементы, прежде ему подчиненные, все болье освобождаются изъ подъ легальной формалистики и все сильные вліяють на самый государственный строй. Поэтому въроятность для будущаго лежить въ ослабленіи политическаго, государственнаго элемента общежитія, а не въ усиленіи его. Какъ я уже имълъ случай сказать: государственность составляеть въ обществъ элементъ вымирающій. Конечно, предыдущая исторія заставляеть меня сильно сомибваться въ разрушени государственности путемъ революцій. Опыть прощедшаго говорить, что всь революціи были до сихъ поръ революцін политическія. Надо думать, что они такими и останутся. Вст онт перемъщали власть и болъе ничего. Въроятно, оно такъ будетъ и впередъ. Но функція принудительной власти будеть постепенно уменьшаться, незамътно вымирать, пока не вымреть совстмъ въ историческомъ процесст развитія человъчества.

"Столь же мало можно допустить въроятность для плана Картежника искуственно развить въ человъчествъ двъ расы: господствующую расу меньшинства, монополизировавшую всъ человъческія силы, и порабощенную, обращенную въ рабочій скотъ расу пролетаріата. И въ зоотехніи очень трудно выработать новую расу; въ человъчествъ же до сихъ поръ насильственно не было получено ни одного прочнаго антропологическаго результата. Пока не указаны и не взвъшены въ подробности тъ техническіе пріемы, которые намърены употребить господа капиталисты для выработки себъ человъческаго рабочаго скога, до тъхъ поръ должно считать подобный проэкть, если и возможнымъ, то совершенно фантастическимъ въ техническомъ отношеніи.

"Раземорънныя мною гипотезы Инквизитора, Барона и Картежника допускають объективную критику, такъ

какъ здёсь дёло идеть о реальныхъ фактахъ, имёющихъ реальныя аналогіи. Мы пибли крестовые походы противъ иновърцевъ и еретиковъ. Полиція и шпіонство суть институты, безспорно существующе. Новыя расы лошадей, быковъ, барановъ, собакъ были получены человъкомъ. Но совстмъ пное отношение объективнаго метода къ гипотезъ Бабэфа. Позитивная наука знаетъ лишь одну истину - свою собственную, одно царство истины - себя. Для основанія этого царства не нужно ни борьбы, ни революціи; нужна только спокойная, холодная мысль, равнодушная ко всему внъ своего теоретическаго стремленія къ безстрастной истинъ. Понятіе же справедивости относится къ области переальнаго, субъективнаго, несуществующаго, а следовательно, и о вероятности основанія въ будущемъ царства несуществующаго, позитивная наука вовсе говорить не можетъ. Объективная соціологія знаетъ общественныя формы и ихъ смъну по необходимому генезису явленій, но для нея вст общественныя формы одинаково индиферентны и одинаково необходимы, когда онъ проявились. Истиной она обладаеть. Справедливости она вовсе не знаетъ внъ сублективной иллюзіи.

"Эту единственио-научную точку зрънія на общественныя и историческія явленія не могли развить въ себъ предшествовавшіе мнъ ораторы по недостаточной привычкъ къ строгому позитивному мышленію. Каждый изъ нихъ, подъ вліяніемъ личнаго настроенія, выростиль особенный иллюзіонный идеаль чего-нибудь правственно-лучшаго, религіозно обязательнаго. Каждый изъ нихъ въритъ, что есть въ общественной жизни явленія желательныя, формы высшія. Каждый страдаеть иллюзіею, что человъкъ можетъ содъйствовать осуществлению въ исторической жизни желательнаго, соціологически-высшаго; что онъ можетъ направить исторію въ ту или сторону. Это діаметрально противоположно другую всвиъ даннымъ науки. Ни одинъ точный анализъ не открылъ нигав пальца провиденія, двигающаго міры, испаряющаго воду, расплавляющаго металы; нътъ повода и въ исторіи предполагать какое-либо ни для чего не нужное провидение, двигающее народы. Для исторін, какъ для природы, достаточно неизмънныхъ законовъ, необходимо дъйствующихъ. Но какъ нигдъ въ природъ н въ исторіи не оказалось провидінія, такъ не оказадось нигат и атиствія свободной человтческой воли, незавиенмаго вліянія человъка на событія. Исторія не подчиняется никакимъ върованіямъ, а подчиняетъ ихъ себъ. Въ ней можеть совершиться и то и другое, но мы совершить въ ней и то и другое не можемъ. Мы обречены въ ней на роль безсознательныхъ орудій, или мыслящихъ, но постороннихъ наблюдателей. Въ обоихъ случаяхъ ся потокъ уносить насъ независимо отъ нашей воли, отъ нашихъ симпатій, отъ нашего сознанія, оть нашей двятельности. Если мы предаемся субъективному самообольщенію религіозныхъ или, такъ называемыхъ, правственныхъ побужденій, то мы не въ состояніи узнать даже и того, что одно доступно нашему познанію при этихъ обстоятельствахъ, именно не въ состоянін узнать даже причинной связи событій, насъ уносящихъ, закона теченія исторіи. Если-же мы, помощью строгой критики мысли, удержимся отъ самообольщенія и останемся равнолушными наблюдателями собыгій, то мы пріобрътаемъ знаніе общественной динамики, пониманіе исторіи. Такъ-какъ это — единственное пріобрагеніе для насъ возможное, то намъ и сабачеть кь нему стремиться.

"Будемъ же развивать въ себъ строгія привычки позитивной мысли, въ основъ которой лежить сознаніе, что все вь природъ и въ исторіи безусловно необходимо и только пеобходимо. Ничего нътъ въ общественной жизни, какъ въ мортвомъ міръ, ни лучшаго, ни худшаго, ни желательнаго, ии возмутительного. Факты общественной жизни должны быть наблюдаемы съ тъмъ-же индифферентизмомъ, какъ явленія химическаго сродства. Мы не должны въ нихъ вносить ни нашихъ желаній, ни нашихъ привычекъ, ни нашихъ симиатій, сели хотимъ оставаться на почвъ науки. Всъ общественныя формы должны быть для насъ столь-же

индифферентны, какъ различныя химическія комбинаціи элементарныхъ тълъ. Всъ событія исторіи должны столь же мало возмущать и радовать ученаго, какъ различные фазисы развитія яйца цыпленка. Мы можемъ описывать существующее, следить за процессомъ его подготовленія въ прошломъ, классифицировать факты и отыскивать ихъ ближайшіе законы; но воть и все. Мы должны тщательно избъгать всего, что можеть повліять на точность нашего наблюденія и умозаключенія, а потому должны воздерживаться отъ всякаго участія въ борьбь партій, участія не только реальнаго, но и умственнаго. Весь пестрый калейдоскопъ симпатій и антипатій, желаній, надеждъ, стремленій, комбинированной дъятельности для объективнаго мыслителя есть не болье, какъ призрачная субъективная оболочка настоящаго процесса, совершающагося по неизмъннымъ законамъ связи фактовъ и последовательности явленій, вив всякаго аффекта и произвола. Это — единственная сущность всего познаваемаго и сознаваемаго, на ней единственно и стоитъ останаливать мысль. Послъдовательный ученый долженъ быть индифферентистомъ въ жизни частной и общественной. Все существующее для него необходимо и потому оправдано. Нравственный судъ, какъ судъ эстетическій, для него — заблужденіе. Ученый знасть, что факть существуеть, что онъ характеризуется такимито признаками, что объ произощель такимъ то путемъ, что его сабдствія могуть быть таковыми то. Эгого знанія достаточно ученому. Онъ стоить среди волненій общества, какъ посторонній наблюдатель. Онъ слъдить за ходомъ исторіи, не мечтая измънять или направлять ея теченіе. Не все-ли равно химику, какимъ цвътомъ окрашенъ изследуемый имъ составъ, или астроному, какому пути следуеть солнечная система, въ которой онъ занимаетъ микроскопическое мъсто. Ихъ дъдо опредълить всв обстоятельства горънія, отмътить орбиту въ ея особенностяхъ, но на этомъ и остановиться.

"Позитивныя привычки мысли уже господствують во всёхъ простейшихъ наукахъ и мало по малу прокла-

диванть себь путь из слежныйшемь. Рано или поздно они сублачител столь же общиными въ общественной даначись, какъ теперь въ математикь, астропомін, физикь він химін. Тогда большинство полей не будеть мечтать о возможности построить будущую исторію по своему плану, бакъ дъталъ поочередно каждый изъ предпествущихъ ораторовъ; не будеть обольщаться мыслым, что можно насильственно обратить большинство лидей въ расу рабочаго скота, или создать небывалое парство отвлеченных формуль, или поднять крестовый походъ противъ научныхъ привычекъ мысли. Тогда большинство людей разувърится въ возможности нравственных в идеаловъ добра, общей пользы, справедивости: не будеть возноваться резигіозными, политическими или соціальными страстями; не будеть дълиться на консерваторовъ и прогрессистовъ, на монархистовъ и республиканцевъ, на централизаторовъ и децентрализаторовъ, на государственниковъ и отрицателей государства, на экономистовъ и соціалистовъ. Всъ эти партін вымруть со встми безполезными стремленіями къ какой либо исторической цели, со всеми горячими симпатіями и антипатіями къ какому бы то ни было общественному идеалу. Спокойное наблюдение и безстрастное отыскиваніе закона событій, независимо отъ всякаго идеала, отъ всякой води — такова будеть тогда привычка мысли въ большинствъ. Тогда наука завладъеть вполнъ посабдиею сферою человъческой мысли, общественною динамикою или исторією. Наука охватить весь рядь явленій, намъ доступныхъ, начиная отвлеченнымъ математическимъ мышленіемъ и кончая процессомъ исторіи. Везстрастіе, нужное ученому, будеть царствовать всюду. Субъективное самообольщение атрофируется- Человъчество, давно отрекнись отъ догмата, отречется отъ метафизики въ теоріи и въжизни, т. е. оть абстрактныхъ объектированныхъ формулъ, отъ связующихъ гипотезъ, отъ увлекательныхъ идеаловъ нравственности, отъ цъдей личной и общественной жизни. Сознавъ законы не обходимости въ общественномъ стров'и въ теченіи об: щественныхъ событій, люди будуть подчиняться этимъ законамъ въ экономическихъ сношеніяхъ, въ политическихъ формахъ, безъ борьбы и безъ ропота, какъ теперь подчиняются законамъ тяготьнія, питанія, смерти. Миръ будеть между ними, потому что борьба не будеть имъть ни основанія, ни цъли. Наука принесеть этотъ миръ человъчеству, надписывая надъ каждымъ фактомъ частной и общественной жизни: необходимость. Медленно, но върно подвигаясь къ своей цели, она наконецъ достигнетъ ея, войдя не только въ методъ исключительнаго мышленія, но и въ привычки обыденной жизни. Что она завоевала, того она никогда не уступила и не уступить. Мънялись религіи, и споры о ихъ догматахъ не прекращались никогда. Мънялись нравственные идеалы и жизненныя цёли, точно также возбуждая въчные споры. Научное положение, однажды понятое, не допускало споровъ и не допуститъ. Поэтому успъхи науки прочны. Рано или поздно, она навърно достигнетъ своей цъли и овладъетъ всъмъ человъчествомъ. Поэтому позитивной наукъ, и ей одной, принадзежить будущее."

Собесъдники встали и заговорили всъ вмъстъ.

"Намъ не нужно такой науки! — кричалъ Бабэфъ— мы презираемъ ее, мы отвергаемъ ее. Если наука способна только привести къ тупому индифферентизму, то пусть погибаетъ она со всёми остальными преданіями гніющаго стараго міра! Эго — будущность насёкомыхъ, а не людей. Въ новомъ обществе наука не будетъ и не можетъ быть идіотическимъ примиреніемъ съ существующимъ; она должна быть и будетъ орудіемъ для осуществленія лучщаго! "

"Великолъпное будущее! Картина достойная самаго послъдовательнаго представителя многопрославленной науки, — хрипълъ Инквизиторъ. — Міръ маріонетокъ, сознавшихъ, что они маріонетки въ мудреной игрушкъ, которою никто не играетъ! Беземысленная и безконечная агонія существъ, не имъющихъ ни малъйшей надежды жить и не имъющихъ возможности даже удавиться!"

"Если мы фантазируемъ — говорилъ съ довольно спокойною улыбкою Картежникъ — то вы фантазируете во сто разъ болъе. Создавать планы дъятельности, страстно стремиться къ нимъ, страстно и неумолимо ненавидъть противниковъ этихъ плановъ и наслаждаться борьбою съ ними — это на столько въ природъ человъка, что человъкъ, отвыкнувшій отъ этой привычки, будетъ принадлежать совершенно иному животному типу, что будетъ чуть ли не потруднъе, чъмъ произвести въ существующемъ типъ нъкоторыя небольшія измъненія...

"Гдъ же мы соберемся въ слъдующій разъ? — проговорилъ равнодушно Профессоръ, вовсе не слушая своихъ оппонентовъ. — Очередь Бабэфа назначить."

Въ это время къ разговаривающимъ подошелъ молодой человъкъ лътъ двадцати пяти. Онъ былъ высокаго роста; густые бълокурые волосы падали въ безпорядкъ изъ подъ магкой поношенной шлапы около его красиваго лица. Сквозь стальные очки смотрёли живые сёрые глаза, полные мысли и энергіи. Платье его было сильно поношено и, очевидно, онъ на свою одежду не обращать ни мальйшаго вниманія. Сложень онъ быль атлетомъ. Вошель онъ въ таверну, очевидно, случайно, вскоръ послъ начала засъданія "посльдовательныхъ", спросиль себь кружку пива и кусокъ холодной баранины, что, по необычности времени, удивило прислугу таверны; съблъ и баранину, и хлъбъ до послъдней крошки и съ напряженнымъ вниманіемъ слушаль ръчи говорившихъ. Глаза его то вспыхивали, то снова потухали. Онъ дълалъ усиліе надъ собой, чтобы не вмѣшаться въ разговоръ. Теперь же ръшительно подошелъ къ присутствующимъ и сталъ говорить на ломанномъ англійскомъ языкъ, вставляя въ ръчь нъмецкія и французскія слова, когда не вспоминать сейчась англійскихъ, хотя и на всъхъ этихъ языкахъ говорилъ неправильно и выговаривалъ ихъ очень дурно. Подозрительно и строго направиль на молодого человъка Профессоръ свой холодный взглядъ. Презрительно осмотрълъ Картежникъ съ ногъ до головы его далеко несвъжий костюмъ. Злобно взглянулъ на него Инквизиторъ, чуя врага. Одинъ Бабэфъ съ первыхъ же словъ почувствовалъ симпатію къ открытому взгляду, къ смълой и искренней ръчи говорившаго — и широкая улыбка выказала оба ряда бълыхъ зубовъ провансальца.

"Вы меня извините, что я вмёшиваюсь непрошенный— говориль молодой человёкь. — Но вопросы, которые вы подняли, такъ серьезны и такъ давно меня занимають, а въ вашихъ рвчахъ я нашелъ столько вызывающаго на замъчанія, что не могу не высказать вамъ того, что приходить на мысль. Я для всёхъ васъ иностранецъ, не могъ участвовать ни въ одной борьбъ вашихъ партій, и потому, можеть быть, могу отнестись къ вопросамъ, васъ раздъляющимъ, столь же сочувственно, но не такъ страстно. На моей родинъ существують ть же вопросы, но они поставлены иначе. Государственное начало давить насъ въ самой грубой его формъ прямого беззавътнаго произвола власти. Клерикализмъ у насъ силенъ никогда не былъ, и наши попы, слъдуя рабской традиціи Византіи, съумьли въ тысячу лють сдълаться лишь предметомъ насмъщекъ и презрънія для народа, который, въ своей горькой доль, никогда не встрътилъ въ нихъ ни помощи, ни утъщенія, ни заступничества. Наша соціальная революція должна выйти не изъ городовъ, а изъ селъ. Наша буржуазія поземельныхъ собственниковъ, торговцевъ и промышленниковъ не имбеть политической традиции, не сплочена въ своей эксплуатаціи народа, сама страждеть оть притесненія администраціи и не развила изъ себя исторической си-Изъ ея рядовъ и изъ рядовъ нашего измученнаго, раззореннаго народа вырабатывается наша передовая молодежь, которая не знасть сословныхъ различій, провозглашаеть себя защитницею народнаго дъла, его пособницею въ стремленіи жить по человъчески, и болъе полувъка посылаетъ изъ своей среды одно поколъніе за другимъ въ тюрьмы, въ изгнаніе, въ ссылку, на каторгу, на вистанцу для того, чтобы открыть своей родинь лучшее будущее. Мы надъемся, что союзь этихъ

лучшихъ силъ нашей интеллигенц и съ естественными стремленіями нашего народа дасть нашей родинь это будущее. Для насъ многія ваши заботы уже не существують. Вопрось церковный, клерикальный занимаеть у насъ лишь тъхъ, которые чужды всякаго вліянія на общественную мысль, живуть совстмъ въ сторонт отъ общественнаго движенія. У насъ уже ніть и сліда тіхь художниковъ чистой формы, которые еще недавно какъ будто считайнсь еще въ числъ вашихъ силъ. Безсодержательное искусство для насъ не существуеть; наши поэты становятся въ ряды партін движенія или партін реакців, но общее презрание поразнаю бы между нами того художника, который сталь бы въ настоящее время играть искусствомъ въ защиту всъхъ политическихъ девизовъ, а не поставиль бы слово, кисть, ръзецъ орудіемъ борьбы за опредъленисе міровозэрьніе. Цоэтому я не стану даже говорить о точкъ зрънія вашего умершаго товарища-художника или того изъ васъ, котораго вы называли Инквизиторомъ. Вибстб съ большинствомъ моихъ соотечественниковъ, участвующихъ въ современномъ движеніи, я даже не понимаю, какъ можно придавать какое нибудь значение формъ безъ содержания, какъ бы она красива ин была, или какъ можно считать въ числъ живыхъ борящихся силъ нашего времени религіозные вопросы. Можеть быть, оно у васъ иначе, но для насъ это все покончено и сдано въ архивъ.

"Пругое дело труде, наука, капиталь, государственный строй. Съ ними надо считаться, какъ съ живыми, реальными элементами, прогрессивными или враждебными прогрессу, растущими или слабеющими по своему значенію, но во всякомъ случаё силами насущными. Поэтому за вашею борьбою капитала съ трудомъ, за успъхами вашихъ научныхъ завоевоній мы следимъ старательно, и миё знакомы всё главные труды того, котораго вы называете между собою Профессоромъ, и котораго я узналъ по портрету; миё знакома такимъ же образомъ и деятельность въ пользу европейскаго пролетаріата того изъ васъ, который ею оправдаль про-

звище Бабэфа, данное ему учителемъ. Если я не могу такимъ же образомь назвать третьяго вашего товарища, то тъмъ не менье, ръчи его единомышленниковъ въ парламентахъ Европы, ихъ многочисленные экономическіе и политическіе труды составляли для меня предметь весьма тщательнаго изученія. Отношеніе нашей передовой партіи къ государственному вопросу нъсколько иное, чемъ у васъ. Съ одной стороны, у васъ государственный строй настолько подчиненъ вопросамъ экономическимъ и вообще вліянію неполитическихъ общественныхъ задачъ, что вы считаете его выбшательство въ современную исторію діломь болье второстепеннымъ, чыть это возможно для насъ, для которыхъ разрушение настоящаго, давящаго насъ политическаго механизма, есть неизбъжное условіе возможности дышать и жить по человъчески; съ другой стороны, эта самая возможность вліять на существующій государственный строй и направлять его организацію въ свою пользу, позволяеть вамъ не такъ враждебно относиться къ самой сущности государственной организаціи и дружелюбнье смотръть на орудіе, которое вамъ, пожалуй, можеть пригодиться. Нашъ государственный порядокъ не допуска етъ никакого человъческаго развитія въ обществь; онъ отупляеть и только отупляеть нашу интеллигенцію; раззоряеть и только раззоряеть нашь народь. Его исторія - исторія посл'єдовательнаго экономическаго истощенія. умственнаго униженія, нравственнаго развращенія нашей родины. Все, что дълалось у насъ прогрессивнаго, дълалось противъ него; все, что выходило отъ него, оказывалось ядомъ для общества. Поэтому нашъ государственный строй — врагъ всякому мыслящему человъку на моей родинъ; имъ воспользоваться, для чегобы то ни было, не можеть думать ни одинъ добросовъстный дъятель изъ моихъ соотечественниковъ; его радикальное разрушение есть потребность, очевидная для всёхъ оттенковъ. Борьба съ нимъ есть самый насущный вопросъ для насъ, борьба не противъ лицъ, борьба не въ смыслъ исправле-

нія, частной передълки, но борьба въ смысль окончательнаго искорененія вськъ его основъ. Но именно потому въ насъ, представителяхъ радикальной мысли на моей родинь, вкоренилось глубокое убъжденіе, что в сякая политическая власть вредна въ своей сущности, что нельзя и не должно ждать постепеннаго ослабленія и вымиранія политическаго элемента, но слідуеть разомъ, путемъ самой радикальной сопіальной революціи, не только разрушить существующій порядокъ, но н устранить всякую форму возстановленія государственной принудительной власти.

"Такимъ образомъ вопросы политическіе сводятся для насъ на одно: разрушение и настоящаго порядка вещей, и всякой формы принудительного правительства. Остаются вопросы научные въ теоріи и вопросы общественные на практикъ. Здъсь мнъ приходится, во первыхъ, признать, что высказанныя вами мнинія только частью противоръчать одно другому; въ нъкоторыхъ же отношеніяхъ противурѣчія не только согласимы, но и неизбъжно приводять къ одному общему результату. Конечно, между религіей и наукой мира быть не можеть и не должно; не можеть и не должно его быть между монополіей капитала и всеобщей коопераціей труда; но между задачами научной мысли и жизненнаго убъжденія противурьчіе мнь кажется совершенно фиктивнымъ, когда на дълъ существуетъ самое полное согласіе. Одно служить дополненіемъ и развитіемъ другому. Во вторыхъ же, я не могу вовсе согласиться съ точкою эрънія, на которую поочередно сталь каждый изъ вась.

"Начну съ того противуположенія, въ которомъ, по мнънію господина Профессора, находятся научныя условія необходимаго съ практическими идеалами желательнаго, лучшаго, а еще болье со страстною двятельностью для воплощенія этого лучшаго въ жизнь, въ общественный строй. Вы, господа, выработали въ себъ стремленіе къ последовательности; къ ней я и обращаюсь и прошу васъ одного: будьте последовательны. Вы говорите, что царство науки — законы явленій и ихъ свяи. Прекрасно. Значить, каждое явленіе должно быть зсявдовано всестороние въ твхъ условіяхъ, при котоыхъ оно происходить, со всеми теми элементами, коорые въ него входять, и настоящее научное понимаіе законовъ явленія предполагаеть оптику встав ихъ **гементовъ такъ, какъ они представляются критической** ысли. Такимъ образомъ оптика охватываетъ не только бъективное понятіе колебаній свётовыхъ волнъ, но и убъективное представление цвътовъ и яркости свъта. іодогія разсматриваеть субъективныя ощущенія, какъ анныя, и вся физіологія нервовъ есть изследованіе явеній субъективныхъ въ ихъ связи съ объективными. Густь жизнь есть не иное что, какъ особая совокупость механическихъ и химическихъ процессовъ; пусть рганизмъ есть лишь частный случай механической сигемы. Біологія береть его, какъ данное въ его осоенности и составляеть особую науку о жизненныхъ вленіяхъ и о живыхъ существахъ, вовсе не обращая ниманія на то, издюзія или не издюзія та комбинироанная дъятельность, тъ субъективные элементы, котоые всь вмысть обособляють жизненный процессь.

"Вотъ вы въ области соціологіи. Вы имбеге передъ обою явленіе общественной жизни, имбете новыя форы предметовъ для изученія, именно формы общества. Іто требуеть отъ васъ наука? Прежде всего устаноить, изъ какихъ элементовъ состоять эти новые предеты, какія элементарныя силы сближають эти элементы ъ соединенія. Вы сознаете, что общество состоить изъ ичностей; что ихъ сближають между собою въ общежиія ихъ потребности; что эти потребности, безсознательыя и сознательныя, естественныя и искусственныя, ногда фиктивныя, иногда бользненныя, но чаще лишь астью извращенныя, вызывають всв общественныя явенія въ ихъ разнообразныхъ процессахъ, всв общестенныя формы въ ихъ генезисъ. Не совершенно ли начно, при подобной постановкъ вопроса, свести изслъэваніе общественныхъ явленій на изученіе способовъ довлетворенія потребностей личности помощью общежитія? Не совершенно ли необходимо обратить вниманіе на самыя потребности, отличая потребности искусственныя отъ естественныхъ, потребности, привитыя привычками отъ лежащихъ въ самой природъ личио-Не совершенно ди неизбъжно поставить вопросъ: какова должна быть комбинація общественныхъ формъ, при которыхъ всё естественныя и здоровыя потребности личности удовлетворяются самымъ полнымъ и совершеннымъ образомъ? Не сабдуеть ли изъ этого ряда другихъ, уже техническихъ, вопросовъ: какъ докженъ быть измъненъ современный общественный строй, для того, чтобы осуществить это общежите, соотвътствующее естественнымъ и здоровымъ потребностямъ чедовъка? Какія мъры должны быть приняты, чтобы совершить это измънение съ наименьшею тратой силъ и времени? Какую роль можеть при этомъ играть личность, рышившая для себя эти вопросы? Какіе пріемы употреблять личностямъ, которыя колеблются еще въ своихъ ръшеміяхъ? Какъ дъйствовать обществу или части общества для того, чтобы общежите, которое оно признало менъе соотвътствующимъ естественнымъ и здоровымъ потребностямъ личности, замънилось общежитиемъ болье сообразнымъ съ этими потребностями?

"Если точно общежите есть способъ удовлетворенія потребностей человька, то всь эти задачи теоретическія и практическія вполнь научны. Вопрось только вътомь: можно ли рышить ихъ, и какимъ образомъ? Допустите на минуту, что это возможно. Какъ же, по вашему, общежитіе, удовлетворяющее потребностямъ личности, не будетъ желательно? Или, рышивъ вопрось въ теоріи, вы должны все таки оставаться индифферентны къ осуществленію этого общежитія? вы не должны думать днемъ и ночью: да какъ же миь дыйствовать для этой цели? да какъ бы другихъ толкнуть на это? да какъ же, когда же это осуществится?

"Если вы думаете, что можно научно остановиться на подобной точкъ зрънія, то вы забыли исторію науки. Какъ только геометру, физику, химику представилась

возможность ръшить трудную задачу, она становится для него не только желаніемъ, но мучительною страстью, неотстранимою мыслыю, почти помъщательствомъ. Развъ не желательна, не страстно любима была для Ньютона идея о тяготъніи, когда онъ "все думаль" о ней, когда онъ отъ душевнаго волненія не могь рышиться провърить полученные результаты вычисленій, такъ страстно онъ желаль получить именно подобные результаты. Развъ не жертвовали встми благами жизни, самою жизнью, развъ не сходили съ ума ученые, встръчаясь съ задачею, которая имъ казалась разръшимою, но ускользала отъ ихъ усилій ръшить ее? Припомните алхимиковъ. припомните отыскивателей квадратуры круга. Но припомните и Бернара Палисси, котсрый голодаль и нищенствовать, жегь свою мебель, поль комнаты, чтобы ръшить техническую задачу, которую наконець и ръшилъ. Припомните Колумба, столько разъ прогнаннаго. осмъяннаго, и который наконецъ открыль Америку.

...Я готовъ повторить ваши слова: соціологь долженъ относиться къ задачъ соціологіи, какъ механикъ, химикъ, біологь относятся къ своим в задачамь; но прибавлю: какъ истинный ученый механикъ, химикъ и біологъ къ нимъ относятся. Иначе говоря: онъ долженъ страстно любить истину и употребить самые строгіе, самые точные методы, чтобы открыть ее; когда же онъ открылъ соціологическую истину, онъ долженъ, подобно истинному механику и химику, изслёдовать самымъ точнымь образомъ всв практические ея выводы, т. е. на какія явленія она указываеть, какъ на здоровыя, н на какія, какъ на бользненныя; какія формы общежитія, всявдствіе этой истины, законны, и какія вредны. Когда онъ усвоилъ теоретически и практически понимание истины, онъ долженъ стремиться осуществить здоровыя общественныя явленія, законныя общественныя формы на практикъ съ такою же страстью, съ такимъ же самоотверженіемъ, съ какимъ истинный механикъ стремится осуществить машину, планъ которой готовъ въ его головъ; съ какимъ истинный химикъ ищетъ ередетвъ произвести сложний опить, для котораго у него изтъ забораторін; онъ должень бероться съ общественнымъ зломъ, долженъ подривать вредния общественния формы съ такой же рашемостью, съ какою біологь борется съ излічниою болізнью, или брослеть въ огонь даже самое дорогое платье, если оно можеть распространить заразу. Безъ страстной любви къ истинь, безъ страстнаго, бользиеннаго стремленія воплотить въ дело планъ машины, опыта, печи, зданія, теоретически признаний върнимъ, не существовало би тьхъ великихъ завоеваній въ начкь, тьхъ великихъ созданій техники, которыя составляють лучшіе продуктя человъческаго ума въ прошедшемъ. Будъте же послъдовательны, повторяю я вамъ: требуйте такой же страсти къ истинъ въ соціологіи; требуйте такого же беззаватнаго стремленія воплотить добытую истину въ де-10, въ техническую общественную постройку. Опыть и размышленіе на твердомъ основаніи правильно поставленныхъ вопросовъ, вотъ все, что нужно для развитія всякой науки; воть все, что нужно и для развитія соціологія. Вы не требуете пидефферентизма въ истинъ отъ математика, отъ физика; не требуйте его и отъ соціолога. Требуйте, напротивъ, любви къ истинъ в страстной борьбы протива ажи, противь налюзій.

"Но вы туть меня останавливаете. Вы видите въ человъкъ потребности физіологическія и признаете законность гігіены, указывающей, какъ удовлетворить имъ. Но вы считаете иллюзіями потребности нравственныя; вы отвергаете самое понят е о лучшемъ обществъ, о справедливъйшемъ общежити, какъ иллюзію. Именно во имя борьбы съ иллюзіями, вы требуете, чтобы эти попятія были признаны ненаучными, чтобы человъкъ не терялъ времени на осуществленіе того, что не существуеть.

"Я готовъ согласиться съ вами, если вы вмъстъ съ тъмъ признаете иллюзіей и всякую научную истину, и всю вашу науку, и всъ основныя положенія математики и физики, и обязательность логическаго мышленія, чтобы достичь до истины. Если нравственная потребность имъть убъждене и осуществлять его въ жизни есть иллюзія, то почему же не иллюзія логическая потребность признать очевидную истину? почему не иллюзія потребность употребить опредъленный ходъ доказательства, чтобы получить изъ простъйшихъ истинъ сложньйтшія? почему не иллюзія то, что мы считаемъ доказательствомъ? Почему не усумниться въ объективномъ міръ, въ свидътельствъ нашихъ чувствъ, въ ассоціаціяхъ ощущеній, убъждающихъ насъ въ существованіи предметовъ, въ ассоціаціи представленій, убъждающихъ насъ въ существованіи предметовъ, въ ассоціаціи представленій, убъждающихъ насъ въ существованіи послъдовательности явленій, въ ассоціаціи понятій, группирующихся въ законы реальныхъ процессовъ?

"Одна и та же форма существуеть для двухъ высшихъ потребностей человъка, для потребности познанія истины путемъ логическимъ и только логическимъ, для потребности дъятельности во имя нравственнаго убъжденія, и только во имя нравственнаго убъжденія. Ни то ни другое не врождено человъку. Долго руководились случайнымъ мивніемъ, неосновательнымъ предположеніемъ, привычкою и върованіемъ наравнъ съ логическою мыслью для составленія совокупности того, что считалось истиною. Но, наконецъ, мало по малу, изследователи выработали точные, строгіе методы открытія истины въ наукахъ болье общихъ, болье простыхъ; потомъ перешли къ болъе сложнымъ. И когда однажды убъдились, что истину въ математикъ, въ химін можно открыть только такими-то логическими пріемами, научная критика, научные методы установились, и вет прежніе способы угадыванія, предположенія, втрованія исчезли. Совершилось логическое, научное воспитание мысли, сперва у спеціалистовт, потомъ въ школахъ учащихся, и начинаетъ мало по малу проникать въ общественныя привычки. И воспитание нравственное совершилось еще лишь въ меньшинствъ. Большинство человъчества дъйствовало и дъйствуетъ преимущественно по минутному влеченію, по усвоенной привычкь, по указанію руководителя. Съ умственнымъ развитіемъ начинаеть преобдадать діятельность по разсчету дичной пользы. Съ аффективнымъ развитіемъ польза немногихъ другихъ личностей становится въ уровень съ нашею и заслоняеть ее. Немногіе, болье развитые, дорабатываются до понятія объ общей пользв. Это уже одна изъ формь высшаго нравственнаго развитія, обязательной діятельности во имя убъжденія. Если немногіе воспитали въ себъ способность дъйствовать по убъжденію, то все таки этотъ способъ дъятельности можетъ быть единственно върнымъ, какъ научная критика была единственнымъ способомъ правильнаго мышленія и тогда, когда она составляла достояніе ніскольких единичных личностей въ весьма ограниченной области мысли.

Вы, ученый Профессоръ, стоите на той же точкъ зрънія относительно нравственныхъ потребностей, на которой стояль бы человыкь прежняго времени, которо му хотьли бы доказать физическіе и химическіе законы вещества, когда онъ не развиль въ себъ потребности критически мыслить. Онъ слушаль бы съ насмъшкою ваши доказательства, какъ илиюзію, потому что онъ не развиль въ себъ потребности доказательности, потребности истины. Для него привычное представление бога. посылающаго тепло и холодъ, солице и дождь, здоровье и бользиь, не смотря на всь логическія несообразности этого представленія, было бы доступнье, пріятнье, мыслимбе, чемъ ваши логические выводы. Онъ сказаль бы: ученый мелеть вздоръ, какъ вы говорите теперь: нравственная потребность - иллюзія, убъжденіе - призракъ. Вы сами не замъчаете, что лишь во имя этого призрачнаго убъжденія вы выдерживаете борьбу съ клерикалами, защищая и проповъдуя тотъ позитивизмъ, который вы считаете истиною; что самое признание его истиною, самая внутренняя потребность искать истину и признать ее есть ваше убъждение, ваша нравственная потребность. Если бы вамъ удалось открыть, что разные виды помѣшательства суть продукты особыхъ паразитовъ, помъщающихся въ мозгу, и то эти паразиты могуть быть уничтожены опредълеными гигіеническими или терапевтическими мърами, то то самое убъждение, эта самая нравственная потребюсть побудила бы васъ обнародовать ваше открытіе. отя бы оно вызвало противъ васъ вражду всёхъ псијатровъ, всъхъ академій и ученыхъ обществъ, всъхъ дминистрацій. Убъжденіе и нравственная потребность делали бы страстно желательнымъ введение этихъ меръ. акія бы непріятности для вась лично и для многихъ ругихъ лицъ изъ этого ни последовали. Вы, вероятно, очли бы обязательнымъ для себя и для всъхъ, понимаощихъ важность вашего открытія, агитировать всеми редствами для введенія въ психіатрическія больницы и ъ общежитія тъхъ пріемовъ, которые устранили бы раюмъ всъ явленія помъщательства. Вы считали бы, что тыйствуете во имя очевидной истины, во имя науки; гежду тъмъ вся ваша дъятельность была бы дъятельюсть по нравственнымъ началамъ, которыя ограничиаются очень простымъ правиломъ: надо выработать ебъ убъждение, критически провърить его и дъйствоать согласно этому убъжденію. Всякая истина, не остаощаяся теоретическимъ положениемъ, но вызывающая рактическую двятельность, есть убъжденіе, когда еловъкъ полюбилъ ее настолько, что готовъ приносить яжелыя жертвы, лишь бы действовать сообразно свому сознанію истины; когда онъ готовъ страстно боються со всемь, что мешаеть ему действовать такимъ бразомъ.

"То, что вы готовы сдёлать для истинь, вызываюцихъ васъ къ двятельности въ химіи или біологіи, то амое другіе хотятъ дёлать съ такимъ же научнымъ равомъ въ соціологіи. Они пытаются открыть строй бщества, наилучшимъ образомъ удовлетворяющій есгетвеннымъ и здоровымъ человѣческимъ потребностямъ. чи хотятъ открыть путь для перехода къ этому норальному общественному строю. Они считаютъ обязаельнымъ для себя, обязательнымъ для общества упоребить всѣ усилія, чтобы установить этотъ строй какъ можно скорбе, не обращая вниманія на непріятности, которыя окажутся оть этого для лець, эксплуатирующихъ недостатки настоящаго строя. Они готовы на страстную борьбу противъ противнековъ того, что он сознають какъ истину. Все это совершенно научно, в вы сами не поступили бы пначе, если бы дъло шло не о вопросахъ соціальныхъ. Вы нитете право оспаривать точность метода мышленія общественныхъ агитаторовъ; доказывать, что они невърно понимають человъчески потребности; что строй, котерый они хотять осуществить, не соответствуеть задаче, ими себе поставленной; что онъ заключаеть невозможныя условія для практическаго осуществленія. Но если вы признали за ними правильность постановки вопроса, то, затемъ, вы должны признать за ними не только право, но и обязанность самой энергичной дъятельности для осуществленія сознанной имъ соціологической истины, самой энергической борьбы противъ вещей и людей, прецятствующихъ этому осуществленію.

"Вы, можеть быть, считаете, что самый методъ, употребляемый для ръшенія соціологическихъ вопросовъ, неточенъ; что, при настоящемъ способъ изслъдованія, мы не имъемъ права идти далье скептицизма, не имъемъ повода страстно стремиться осуществить техническіе планы постройки общества, опирающіеся на столь педостаточныя теоретическія данныя; что мы должны быть пидифферентны въ нашей общественной дъятельности, потому именно, что не имъемъ достаточно данныхъ для научнаго убъжденія.

"И этого нельзя назвать точнымъ выраженіемъ. При введенін различныхъ методовъ льченія или воспитанія, медики и недагоги имьли менье точныхъ данныхъ, менье обширныхъ опытовъ, менье матеріала для всестороняго наблюденія, чьмъ практическіе соціологи нашего времени. Вся исторія представляетъ рядъ соціологическихъ опытовъ, произведенныхъ въ самыхъ общирныхъ размърахъ; это — матеріалъ для обпаруживанія человъческихъ потребностей, какъ въ ихъ неизмънной,

антропологической формѣ, такъ и въ формѣ, измѣняющейся подъ вліяніемъ культуры; это — матеріалъ для обнаруженія большаго или меньшаго соотвѣтствія потребностямъ той или другой формы общежитія; для обнаруженія вліянія на общество законодательства, постепенныхъ или крутыхъ реформъ, внесенныхъ въ общежитіе религіозмымъ вѣрованіемъ, государственною администрацією, распространеніемъ новыхъ привычекъ, новыхъ мыслей, новаго направленія цивилизаціи; это — матеріалъ для обнаруженія соціологическаго значенія революцій въ ихъ генезисѣ и въ ихъ послѣдствіяхъ.

"Всёхъ этихъ данныхъ совершенно достаточно, чтобы, при добросовъстномъ стремленіи къ истинъ, при тщательномъ сближеніи сходнаго и раздѣленіи несходнаго, выработать ясное пониманіе основныхъ сбціологическихъ истинъ, т. е. уяснить себъ естественныя и здоровыя человъческія потребности, которыя могутъ и должны быть удовлетворены правильнымъ общежитіемъ. Ясность этихъ простыхъ истинъ совершенно достаточна, чтобы на нихъ основать энергическое убъжденіе, какъ и куда должна быть направлена дъятельность личности для техническаго осуществленія сознанной соціологической истины, и за тъмъ, чтобы дъйствовать сообразно этому убъжденію.

"Оно такъ и есть на дълъ. Искренній изслъдователь пишеть и печатаетъ результаты своего размышленія и своего изученія. Человъкъ болье практическаго направленія мысли предлагаетъ и пропагандируетъ проэктъ перестройки общества. Политикъ, върующій въ дъйствительность легальныхъ реформъ, государственнаго метода общественной дъятельности, подаетъ петицію въ нарламентъ, пишетъ письма министрамъ и королямъ, защищаетъ свои предложенія въ прессъ, въ палатахъ, на митингахъ, вводитъ ихъ въ законъ, ставитъ въ защиту ихъ и въ ихъ осуществленіе суды, полицію, армію. Агитаторы, язвърившіеся въ этотъ методъ соціологической дъятельности, обращаются къ своимъ единомышленникамъ, къ недовольнымъ, къ подавленнымъ, къ

массамъ; они составляють тайныя общества; пускають въ ходъ прокламаціи; подготовляють революцію, производать ее, и при этомъ пытаются ссуществить новый общественный порядокъ.

"Вст они дълають то же въ сферт соціологіи, что физикъ и химикъ въ своей сферъ. Они экспериментирують, одинь въ болье тысной, другой — въ болье обширной сферь, одинъ — вводя въ соціальную комбинацію простой и медленно действующій реагенть идеи, другой — дъйствуя на общество разомъ многими внышними и внутренними агентами. И имъ не удается большинство опытовъ, какъ не удавались они ряду поколъній экспериментаторовь въ областяхь другихь наукь; только неудачи экспериментаторовъ въ соціологіи записаны исторією, когда неудачные опыты физиковъ и химиковъ остались лишь въ журналахъ ихъ работъ. Но всякій неудачный опыть въ какой бы то ни было наукъ не прошелъ даромъ. Онъ, во первыхъ, указываетъ, чего сдълать нельзя, опредъляеть болье точно условія явленія; во вторыхъ, весьма часто даеть попутно результаты неожиданные, но весьма важные.

"Такъ было и въ исторіи. Не даромъ развивались экономическія и государственныя теоріи; не даромъ алхимики соціализма, Платоны и Моры, Сен-Симоны в Фурье пробовали свой философскій камень, свой эликсиръ безсмертія; недаромъ государи и министры средины XVIII въка экспериментировали помощью реформъ свыше: не даромъ политические революционеры экспериментировали путемъ ряда парламентарныхъ революцій, измъненія конституцій и кодексовъ. Всь эти теоретическіе и практическіе опыты дали свои результаты, совершенно опредъленные для внимательнаго и безпристрастнаго наблюдателя. Экономическія теоріи привели шагъ за шагомъ къ физіологическому противоръчію теоріи Мальтуса, къ соціальному противорѣчію неизлѣчимаго пролетаріата, къ историческому противоръчію неразръшимой борьбы между капиталомъ и трудомъ. Алхимія первыхъ соціалистовъ-теоретиковъ привела къ

научной химін рабочаго соціализма, съ каждымъ годомъ учениющаго свою задачу, задачу соціальной революціи. которая можеть быть произведена только рабочими, только помощью ихъ организаціи и только въ виду строя, гдъ основнымъ принципомъ былъ бы трудъ, опирающійся на знаніе, гармоническое сліяніе работы мысли и работы рукъ. Деспоты-реформаторы и политическіе революціонеры доказали воочію, что государство безсильно, чтобы внести живой элементь въ общественную жизнь; что оно, какъ сила всегда притеснительная, могио игратъ въ исторіи какую либо прогрессивную роль ишь до тъхъ поръ, пока общество страдало отъ давленія самых элементарных силь: религіозных или сословныхъ; но, въ дальнъйшемъ періодъ, становится элементомъ, который подавляеть, развращаеть общество, всегда вступаеть въ союзъ съ его эксплуататорами, и по необходимости противодъйствуетъ всякой организаціи общественных силь. Мы знасмъ теперь, что самый геніальный деспоть не можеть, если бы и хотыль, улучшить положение своего народа, а можеть принести только вредъ. Мы знаемъ, что всъ политическія революціи могуть только перемъстить и переименовать власть, но эта власть, въ той или другой формь, сдылается всегда давящею для большинства; слъдовательно, чисто политическія революціи не могуть вести къ ръшенію задачи соціологіи, къ общественному строю, удовлетворяющему естественнымъ и здоровымъ потребностямъ народа.

"Но выводъ, сдъланный г. Профессоромъ, что революпіи и не могутъ никогла дать иного результата, научнымъ признанъ быть не можетъ. Долго не удавалось разложить щелочи, и ихъ считали неразложимыми, однако же разложили. До сихъ поръ не могли съ достаточною убъдительностью произвести искусственно организмы изъ неорганическаго вещества, но мы знаемъ, что они когда-то должны были такъ произойти, и очень въроятно, что этотъ вопросъ будетъ ръшенъ не сегодня, такъ завтра. Революціи были до сихъ поръ

политическими, но доля политическаго элемента въ нихъ уменьшалась, а доля соціальнаго увеличивалась. Великая французская революція заключала уже въ себѣ заявленіе соціальныхъ вопросовъ, которые вовсе отсутствовали въ революціи американской. Революція 1848 г. выставила уже на видъ соціальный элементъ, хотя въ формѣ мало-практической. Революція 1871 г., наконецъ, была вполнѣ соціальною по своей постановкѣ, и примьсь политическаго элемента была въ ней лишь на столько велика, чтобы убѣдить будущихъ соціальныхъ экспериментаторовъ въ безусловномъ вредѣ подобной примъси.

"Такимъ образомъ историческій опыть борьбы соціальныхъ теорій, сміны различныхъ легальныхъ реформъ и нелегальныхъ революцій далъ въ результать нісколько теоремъ совершенно ясныхъ:

"Государство не можетъ быть принципомъ общественнаго строя, удовлетворяющаго политическимъ потребностямъ.

, Экономическія теоріп, оппрающіяся на принципъ мопополіи, приводять къ неразръшимымъ практическимъ противуръчіямъ.

"Противуположеніе капитала и труда не можеть быть примирено никами легальными формами, никакими конституціями, никакими политическими формулами и революціями.

"Отсюда сабдуеть, что строй, удевлетворяющій человъческимъ потребностямъ, можно искать только уменьшая государственный элементъ въ общежитіи, производя перевороть не въ политическихъ, а въ соціальныхъ
формахъ, не политическими, а соціальными силами, не
стремясь примирить несогласимыя стремленія капитала,
опирающагося на принципъ монополіи, и труда, опирающагося на принципъ коопераціи, но признавая правильность ихъ борьбы на смерть и отрицая практически правомърность элемента, опирающагося на монополію,
которая теоретически привела лишь къ противоръчіямъ.

"Устранивъ, такимъ образомъ, изъ силъ, способныхъ

практически рѣшить вопросъ соціологіи, государство и капиталь, остается посмотрѣть, точно ли трудъ имѣеть возможность рѣшить его.

"Условія успъха для сопіологическаго элемента суть: возможность прочной коопераціи, возможность научнаго отношенія къ вопросамъ природы и жизни, возможность последовательной деятельности и крепкая организація для общественнаго дъла. Капиталъ, сущность котораго заключается въ монополін, въ конкуренціи и въ борьбъ, не удовлетворяеть первому условію — добросовъстной прочной коопераціи, и потому именно всв экономическія теоріи, имбющія въ виду его, приводять и должны привести къ противуръчіямъ. Религія не можетъ удовлетворить второму условію — научному отношенію къ дъйствительности. Государство, по привлекательности власти, было и всегда будетъ поприщемъ интригъ личностей и партій въ борьбъ за власть, следовательно, представляло и представляетъ смъну руководящихъ лицъ: государей, министровъ, фаворитовъ, парламентныхъ интригановъ, демагоговъ, художниковъ революцій; поэтому въ немъ отсутствуетъ последовательность. Трудъ именно требуетъ прочной организаціи; онъ можеть вполнъ усвоить научную мысль; онъ вполнъ допускаетъ послъдовательную дъятельность; онъ только нуждается въ прочной организаціи, къ чему и стремятся теперь особенно рабочіе, какъ это и высказаль ихъ представитель. Сабдовательно, трудъ удовлетворяеть всемъ условіямъ ръшенія соціологической задачи, не представляетъ ни одной данной, противуръчащей этой задачь, и наукъ остается указать ему путь ръшенія задачи, которую онъ одинъ можетъ рышить практически.

"Конечно, методъ доказательства въ области явленій общественныхъ далеко не такъ точенъ, какъ методъ доказательства въ области явленій физическихъ и химическихъ, но на сколько соціологія въ наше время можетъ считаться научною, на столько для безпристрастнаго наблюдателя, повидимому, должны быть убъдительны только-что приведенныя передъ этимъ положенія. Прак-

тическое безсиліе государственныхъ мѣръ для увеличенія или даже для охраненія благосостоянія народовъ, доказано всею исторією, при крайнемъ разнообразіи политической экспериментаціи, независимо отъ теоретическихъ доводовъ. Теоретическое безсиліе политической экономіи, какъ теоріи монопольнаго богатства, очевидно для всякаго, знакомаго съ ея дитературою. Непримиримость борьбы капитала съ трудомъ неубъдительна лишь для того, кто намѣренно сплѣпъ.

"Но если оно такъ, то полученныя следствія выте-

"Если же и это такъ, то соціальная революція, разрушающая государственную стѣснительность и оканчивающая неизбѣжный споръ капитала съ трудомъ въ пользу труда, есть столь же научно-желательное соціологическое явленіе, на сколько здоровое питаніе есть желательное явленіе для организма, насколько устойчивость зданія есть желательное явленіе для человѣка, знакомаго съ началами физики и механики.

"Если же соціальная революція есть явленіе желательное, то не только индифферентизмъ относительно ея столь же мало наученъ, какъ индифферентизмъ біолога относительно здоровой пищи, индифференгизмъ физика и механика относительно прочности зданія, но, во имя научнаго сознанія соціологическихъ истинъ, всякій, сознавшій ихъ, обязянъ страстно стремиться къ осуществленію переворота именно въ опредъленномъ смыслъ, или онъ не усвоилъ себъ любви къ истинъ, не проникся научною неизбъжностью тъхъ положеній, которыя считаетъ истиною. Онъ стоитъ на точкъ зрънія біолога, который не убъдился, что пескомъ и водою питаться нельзя; на точкъ зрънія физика, который не увъренъ, что кирпичная стъна выдержитъ лишь то давленіе, которое для нея выведено опытомъ.

"Опыть исторіи, выработка теорій, борьба мивній и классовъ въ современности достаточны, чтобы составить себъ ясное понятіе о неизбъжности соціальной революціи для осуществленія общественнаго строя, сколь-

ко нибудь близкаго къ удовдетворенію естественныхъ и здоровыхъ потребностей человъка, а, сльдовательно, и для составленія себъ твердаго убъжденія о томъ, что желательно для общества, что обязательно для мыслящаго его члена, на что онъ долженъ положить всю силу своей мысли, всю энергію своей дъятельности, если только онъ понялъ задачу соціологіи, если усвоилъ полученные ею результаты, если проникся ихъ истинностью, какъ проникся истинностью результатовъ другихъ наукъ.

"Именно во имя научныхъ требованій мысли добросовъстный ученый соціологъ долженъ стать въ наше время соціальнымъ революціонеромъ и положить всего себя на уясненіе другимъ необходимости соціальнаго переворота, на практическое его подготовленіе, на энергическое содъйствіе его процессу, на осуществленіе лучшаго строя, когда переворотъ будетъ совершенъ. Не додумываясь до необходимости соціальной революціи, онъ поступитъ ненаучно; не ръшаясь осуществить ее онъ будетъ непослъдователенъ; оставаясь къ ней индифферентенъ, онъ заявляетъ свой индифферентизмъ къ истинъ вообще.

"Но смъшно желать того, что не въ нашей воль исполнить, говорите вы; незбпо волноваться отъ фактовъ, совершающихся по неизмъннымъ законамъ причины и савдствія. Почему же вы желаете открыть истину въ химін? Развъ это болье въ вашей воль? Почему вы волнуетесь отъ ошибки въ научномъ доказательствъ, оть намерениой лжи ученаго, признающаго чудо, чтобы пріобръсти покровительство клерикаловъ? Развъ всякая ошибка, всякая ложь не есть необходимый фактъ, совершающійся по неизмъннымъ законамъ причины и сябдствія? — Вы требуете индифферентизма, какъ научнаго состоянія духа, но индифферентизмъ къ истинъ подрыль бы всю вашу дъятельность и бросиль бы чедовъчество въ руки партіи господина Инквизитора. Вы не можете желать индифферентизма къ истинъ; вы должны желать страстной любви къ ней, должны требовать

самоотверженнаго служенія ей. А если вы требуете служенія истинь вообще, то и соціолодической истинь въ частности, т. е. стремление къ лучшему общественному строю, борьбу для него, борьбу за него, ненависть ко всему, что мъщаеть его осуществленію, разрушеніе всего, что занимаеть его місто въ обществі. Вы не въ правъ быть индифферентнымъ во имя науки; вы не въ правъ оставаться чужимъ борьбъ рабочаго съ государствомъ, его давящимъ, съ капталомъ, его экспауатирующимъ. Вы должны говорить, что государство не имбеть будущаго; вы съ этимъ и согласны. Но вы должны сказать и капиталисту: "Опирайтесь на свой интересъ, на свои наличныя силы, боритесь, если хотите, но знайте, что наука противъ васъ; она доказываетъ, что монополія приводить къ противурьчію, къ неисходной борьбъ и ничего прочнаго создать не можетъ." Вы должны сказать рабочему: "Ваши стремленія согласны съ указапіями науки, но не думайте - какъ это было сказано здесь -- что, въ случав противуречия съ наукою, можно отбросить ее выбств съ другими ненужными преданіями гніющаго стараго міра, Наука не изъ техъ силъ, которыя отбросить можно. Кто ее отбрасываеть, тоть убиваеть себя, убиваеть свое будущее. Лишь то сильно, лишь то прочно, что опирается на науку. И ваши стремленія прочны потому лишь, что согласны съ е я выводами. О на именно вамъ доказываетъ, что вы вправъ бороться съ государствомъ и съ капиталомъ, что вы обязаны съ нимъ бороться, что осуществленіе вашей цъли возможно". Вы должны принять участіе въ современной борьбъ и это участіе, во имя последовательнаго служенія науке, для васъ возможно только въ одномъ лагеръ.

"Не называйте, если хотите, этой борьбы борьбою за основаніе царства справедливости. Дѣло не въ названіи. На дѣлѣ всякій борющійся за воплощеніе въ общественномъ строѣ своего личнаго убѣжденія, увѣренъ и будетъ всегда увѣренъ, что онъ борется за справедливъйшій строй, за справедливость; точно также,

какъ всякій ученый при своей работь увъренъ и будеть всегда увъренъ, что онъ ищеть истину. По этому справедливость не менье реальна для человъка въ практической двятельности, какъ истина въ теоретической, а вит реальности для человтка мы не знаемъ никакой реальности. Если вы считаете основание царства справедливости фантастическою мечтою, стремленіемъ кь несуществующему, то я не знаю, что вы отвътите господину Инквизитору, если онъ назоветъ, — что, мнъ кажется не оченъ далеко отъ его мивнія — всякую попытку къ догическому доказательству, къ открытію системы научныхъ истинъ, тоже фантастической мечтою, стремлениемъ къ несуществующему. Единственное ручательство для науки, это сознание ея истипности пость всесторонняго критическаго изследованія. Столь же сильное ручательство имъетъ за себя и правственное убъжденіе, именно такое же сознаніе, послъ всесторонняго критическаго обсужденія, что такая-то діятельность справедлива и нравственно обязательна. Какъ во имя науки можно и должно стремиться мыслыю къ систематическому пониманію царства истины, такъ нѣтъ противуртнія и нътъ ничего фантастическаго въ стремленіи осуществить деятельностью царство справедливо-Оба царства постепенно могутъ быть воплощены въ исторіи.

"И, при осуществленіи этого парства, сама собою совершается антропологическая задача, которую хотъль бы искусственно ръшить господинъ Картежникъ, именно вырабатываются новыя расы, но уже совствъ иного рода, чъмъ тъ, которыя предначертаны въ его проэктъ. Возможность выработки новыхъ антропологическихъ особенностей оспорена быть не можетъ: онъ произошли подъ прямымъ дъйствіемъ природы или путемъ исторіи, съдовательно, могутъ произойти и снова. Естественныя вліянія обособили, въ самое первое время существоваванія человъка, негра отъ бълаго и отъ краснокожаго. Историческія вліянія обособили національности. Раздъленіе работъ въ общежитіи настоящаго времени ведетъ мало по

малу къ обособленію типовъ личностей данной цивилизацін, и только кратковременность каждой цивилизацін помъщала антропологическому обособлению средневъковаго феодала отъ простолюдина, а въ настоящемъ. -типовъ ученыхъ, столичныхъ жупровъ, мелкихъ буржуа, наконецъ, пролетаріевъ, подраздъляющихся по разнымъ формамъ технической работы и по разнымъ способамъ ихъ эксплуатаціи. Уже теперь довольно замьтна и была указана наклонность къ противуположенію расъ буржуа и пролетарія, именно въ томъ направленіи, которое указаль господинь капиталисть, здесь присугствующій. Но затрудненія забсь иного рода. Капиталистамъ надо не только, по ихъ плану, обратить пролетаріать въ особую низшую расу и въ рабочій скотъ, но еще не дать этой расъ погибнуть. Исторія не разъ показывала, что тамъ, гдъ дъйствительно превосходство умственнаго развитія въ борьбѣ было весьма значительно на одной сторонь, огромное большинство подчинялось горсти беззастынчивыхъ смыьчаковъ, или гибло; что такъ было при столкновеніяхъ бълой расы съ племенами краснокожихъ, негровъ, океанійцевъ. Но дъло въ томъ, что дикія племена въ большинствъ случаевъ не подчинялись, а гибли, оставляя бъльмъ природныя богатства страны для ихъ экономической обработки, а будущая господствующая раса монополистовъ не имъетъ въ виду потерять свой человъческій рабочій скоть и приняться сама за черный трудъ. Ей приходится ръшить задачу несравненно сложнейшую, чемъ американскимъ конквистадорамъ и піонерамъ: предъ нею классы, которые, въ рядъ постепенныхъ оттънковъ, восходять отъ поденщика угольныхъ копей, отупълаго всябдствіе лишеній и сверхъ-посильнаго труда, до менье богатаго буржуа, умственныя средства развитія для котораго весьма немногимъ отличаются отъ средствъ капиталиста перваго разряда. Всв эти многочисленные оттънки должны быть доведены до одной и той же ступени умственнаго ничтожества. Затемъ эту новую расу идіотовъ, годныхъ лишь для черной работы, придется

охранять одновременно и отъ физическаго вырожденія и отъ умственнаго развитія. Именно это составляеть задачу невыполнимую; именно это противуръчить наукъ и подрываетъ шаны капиталистовъ въ ихъ основъ. Подъ вліяніемъ ихъ дъятельности пролетарій будеть вырождаться и вымирать; если они победять, то подъ условіемъ постепеннаго обезлюденія цивилизованнаго міра, какъ Римская имперія удержала свою централиза-цію подъ условіємъ обезлюденія своей территоріи. Но это самое обезлюденіе подорвало античный міръ, подорвало бы и міръ идеальнаго господства капитала. Представители борьбы за существованіе, въ случать побъды, дъйствительно монополизировали бы всъ средства существованія, но вмість съ тімъ и совершили бы соціологическое самоубійство, лишивъ себя самихъ источника своихъ средствъ существованія. Капитализмъ и здъсь, какъ всюту, приходить къ внутреннему противурьчію въ своихъ построеніяхъ.

"Но въ борьбъ труда съ капиталомъ вырабатывается новая раса, имъющая возможное будущее, раса съ опредъленными физіологическими и психическими признаками. Это — раса интеллигентнаго работника, который развиль въ себъ тълесную силу и ловкость не въ атлетическихъ упражненіяхъ древности, не въ бойняхъ среднихъ въковъ, а въ разно образномъ полезномъ трудъ; но онъ выработалъ и психическое развитіе, именно обогатиль свой умъ знаніемъ, доставиль своей нысли гибкость всестороннимъ обсуждениемъ вопросовъ теоретическихъ и практическихъ, личныхъ и общественныхъ, изощрилъ въ себъ вкусъ не къ отупляющимъ наслажденіямъ нынъшнихъ подавленныхъ массъ, а къ наслажденію развивающимъ общежитіемъ, поглотилъ свои эгоистическія стремленія въ кооперативной жизни съ цълью общаго блага, общаго развитія. Всъ ныньшнія антропологическіе типы суть результаты разділенія работь, упрощенія личной дъятельности, и именно потому они ведуть къ борьбъ и къ вырожденію человъчества. Вырабатывающійся типъ интеллигентнаго работника долженъ быть результатомъ прямо-противуположнаго процесса комбинаціи различныхъ формъ труда и всесторонняго развитія личной дъятельности. Онъ долженъ вести къ гармонизаціи общества, къ антропологическому развитію человъчества. Онъ представляетъ всъ данныя прочности, потому что наиболье полно удовлетворяетъ разнообразнымъ естественнымъ и здоровымъ потребностямъ человъка.

"По этому можно сказать сабдующее. Если въ борьбъ капитала съ трудомъ нобъдить капиталъ, то осуществится именно предположение, здысь высказанное, будуть болье и болье обособляться расы эксплуагаторовь и эксплуатируемыхъ. Послъдніе будуть вырождаться, вымирать, паконецт вымруть, но вместе съ темъ погибнуть и ихъ эксплуататоры, которые будуть лишены всего матеріала своей эксплуатаціи. Если побъдить трудъ, то всв наклонности къ обособленію антропологическихъ типовъ, теперь существующія въ современномъ обществъ, атрофируются, такъ какъ всъ различія расъ, національностей, сословныхъ и спеціальныхъ группъ поглотягся въ обобщении единообразнаго типа; всъ существующіе и развивающіеся типы стануть исчезать предъ господствующимъ типомъ интеллигентнаго работника, который гармонизируеть въ себь всь антропологическія силы, но не монополизируеть ихъ, потому что мопополія предполагаеть людей, исключенныхъ изъ монополін, а изъ всесторонняго развитія интеллигентнаго работника не будетъ исключенъ никто, кромъ неизлъчимаго идіота, неразвитого ребенка и дряхльющаго старца. Если эта новая раса выработается, то для нея не будеть препятствія въ завоеванін самаго широкаго будущаго.

"И крестовый ноходъ противъ науки не такъ ръшительно невозможенъ, какъ слъдовало бы изъ словъ Профессора. Религіозная мысль безсильна предъ научною, но госполство научной мысли еще очень мало распространено, въ чемъ согласны оба спорящіе, а потому и развитіе ся еще не прочно. Сильна была научная мысль и въ древнемъ эллинскомъ міръ, но мало-

численность ученыхъ и ихъ обособление нозволили ея врагамъ восторжествовать и на полтора тысячельтія затормозить ея развитіе. Теперь сделано гораздо ботатовъ науки, но все еще очень мало. Все еще большинство общества, даже среди образованныхъ національностей, совершенно чуждо методовъ строгаго критическаго мышленія, яснаго научнаго пониманія природы и исторін. Все еще спеціальные ученые стремятся какъ бы составить отдельную касту, выделяя профановь, а сами какъ бы чуждаясь техъ вопросовъ, которые волнуютъ ихъ современность. Здвеь мы даже слышали объ обязательномъ индифферентизмъ ученаго къ вопросамъ жизни, къ вопросамъ общественной борьбы. Если массы. въ ихъ настоящей борьбь за существование со своими эксплуататорами государственными и экономическими, на минуту повърять, что наука точно проповъдуетъ индефферентизмъ, что она не помощница имъ въ ихъ тяжелой борьбь, а равнодушная зрительпица этой борьбы, тогда ученые подготовять міру повый пе ріодъ варварства. Массы, неусвоившія необходимости вритическаго мышленія, бросятся въ объятія религіозныхъ сектаторовъ; онь отрекутся отъ науки; темъ самымъ лишать свой взрывъ цълссообразности, сдълають свою побълу невъроятною, торжество свое крайне непрочнымъ; начнется длиниый рядъ общественныхъ катастрофъ безъ опредъленнаго ръщенія съ перемънными удачами; начнется новый періодь неисходныхъ страданій народовь; по наука будеть заторможена, и ся развитіе будеть остановлено въ пользу религіозной мысли. Лишь сближаясь съ вопросами жизни, лишь участвуя своими силами въ ихъ решеніи, наука можетъ себъ обезпечить прочное будущее. Лишь установляя гармонію между строгою критическою мыслью и страстною жизненною двятельностью, наука себъ доставить неоспоримое торжество. Проповъдь общественнаго индифферентизма есть для нея не только непослъдовательность въ мысли, какъ я говорилъ передъ этимъ, это

- самоубійство въ отношенін ся практическаго вліянія. .И воть я пришель къ пункту, въ которомъ расхожусь со всёми говорившими, и съ теми изъ вашихъ товарищей, которые прислали вамъ письменныя мивнія. Каждый изъ васъ говорилъ: будущность принадлежитъ намъ. Миъ кажется крайне страннымъ, что тамъ, гдъ въ построеніи будущаго участвують уменье, пониманіе и энергія личностей, вы опредъляете неизбъжный, безусловно-необходимый ходъ исторіи. Это последовательно лишь для одного изъ васъ, для г. Инквизитора, который допускаеть, что сверхъестественное провидение ведеть народы и человъчество къ цълямъ, фатально назначеннымъ свыше. Вы же, господа реалисты разныхъ направленій, можете говорить лишь относительно: будущее принадлежить намъ, если въ нашихъ рядахъ будеть достаточно умълыхъ, понимающихъ и энергическихъ людей, е сли мы не надълаемъ ошибокъ, е сли наши враги не будуть поставлены исгорическимъ теченіемъ событій въ особенно выгодныя обстоятельства. Можетъ побъдить — каждая изъ партій вами представляемыхъ; побъдитъ — та, которая сдълаетъ наименье ошибокъ, которая наиболье критически продумаеть и наиболье самоотверженно исполнить планъ.

"Если ученые стануть систематически проповъдывать общественный индифферентизмъ, останутся глухи къ вопросамъ жизни и оттолкнуть отъ себя живую силу подавленныхъ классовъ, е с л и рабочіе, вслъдствіе того отвернутся отъ науки и не съумъють организоваться, то борьба государства, духовенства и капитала за господство можетъ имъть самый разнообразный исходъ, конечно временный, эпизодическій, но эпизоды въ исторіи довольно продолжительны, чтобы вызвать множество страданій не только для отдъльныхъ личностей, но и для цълыхъ народовъ. Государство имъстъ за себя организацію, духовенство — народное невъжество, капиталъ — громадную экономическую силу. Поэтому шансы ихъ можно считать довольно равными. Тогда

можетъ восторжествовать временно государство, и если оно восторжествуеть, то въ результать получится китаизмъ, общественный разврать, окончательная дезорганизація вськъ живыхъ общественныхъ элементовъ. Можетъ временно наступить періодъ господства религіозныхъ върованій, періодъ заглушенія научной мысли, и если это случится, то этотъ періодъ, какъ я уже говорилъ, будетъ періодомъ и страшныхъ бъдствій для человъчества. Можетъ побъдить капиталъ, и его торжество было бы началомъ вырожденія и вымиранія человъчетва. Но всъ эти возможныя бъдствія были бы прямыми слъдствіями неумълости и непониманія людей мысли и людей дъла, неспособности организоваться со стороны представителей труда, неумънія додуматься до пониманія гармоніи между задачами соціальной науки и цълями соціальной революціи со стороны ученыхъ.

"Можетъ побъда быть и на сторонъ труда и на-уки. Если они побъдятъ, то лишь эта побъда дастъ почву для прочнаго будущаго развитія человъчества, но и эта побъда лишь возможна, а вовсе не неиз-бъжна, не фатальна. Она въроятна при согласномъ дъйствіи научно-развитой интеллигенціи и рабочаго пролетаріата; при уясненіи учеными мысли о строгой научности соціальнаго переворота; при усвоеніи рабочими учности соціальнаго переворота; при усвоеніи рабочими сознанія, что лишь наука дасть имъ средства совершить удачно этоть перевороть и, главное, упрочить новый общественный строй; при снльной, цілесообразной и самоотверженной организаціи пролетаріата; при энергической рішимости его не ділать уступокъ, не опираться въ борьбъ на враждебныя ему силы государства и клерикализма; при энергическомъ и самоотверженномъ участій передовой интеллигенцій въ борьбъ противъ эксплуатаціи, противъ монополіи, противъ государства за торжество труда, за торжество свободной ассопіаціи, за развитіе расы интеллигентнаго рабочаго, за установленіе царства истины и справедливости.

"Да, будущее не принадлежитъ никому; оно не мо-

жеть прочно принадлежать ни религи, ни государству, ни капиталу, но временная побъда на довольно значительный періодъ возможна для всехъ. Будущее принадлежитъ временно тъмъ, кто умите и энергичнъе. Наука и трудъ въ ихъ союзъ одни могутъ дать прочное будущее человъчеству, но въ данную минуту они должны ему завоевать это будущее. Предъ ними борьба со встми разнообразными ея условіями, со встми ея изменчивыми вероятностями; пусть понимающие развивають въ себъ страсть къ практической дъятельности въ томъ направленіи, гдв они видять истину: пусть борящіеся развивають въ себь пониманіе условій борьбы, условій побъды, условій прочности новаго строя. Каждому участнику въ борьбъ сабдуеть сказать то, что говориль вамь вашь учитель: развивайте въ себъ каждый силу мысли и энергію убъжденія, ясное пониманіе и самоотверженную рашимость. Здась условія побады. Забсь возможное будущее. Будущее вамъ не принадзежить, но оно можетъ принадзежать вамъ. Идите и завоюйте его."

Пока молодой человькъ говориль, все болье оживляясь и не замъчая насколько онъ задерживаетъ собесъдниковъ, число ихъ уменьшилось. Въ самомъ началъ Бабэфъ передалъ имъ въ полголоса пазвание города, гдь они должны были сойтись сльдующій разъ. Прежде всъхъ сталъ обнаруживать признаки нетерпънія Инквизиторъ; онъ всталъ, опираясь на палку. Мсновенно выскользнуль изъ другого отделенія таверны молодой семинаристь съ тупымъ взглядомъ, взяль его подъ руку, и онъ ушелъ, не оглядываясь, не кланяясь никому изъ собестаниковъ. Чрезъ нъкоторое время посмотрълъ на часы Картежникъ, зъвнулъ нъсколько искусственно, пошелъ къ дверямъ, остановился, посмотрълъ еще минуту насмъщиво на молодого иностранца, говорившаго все съ большимъ жаромъ на своемъ смѣшанномъ нарѣчіи, и на его двухъ слушателей; за темъ, насвистывая, вышелъ изъ таверны и сълъ въ коляску, ждавщую его на

углу. Онъ посмотрълъ на часы, сказалъ кучеру: "Lombard street!", и коляска помчалась.

Пристально глядя на говорившаго, не двигая ни однимъ мускуломъ лица, слушалъ Профессоръ. Когда молодой человъкъ произнесъ послъднее слово, онъ быстро сунулъ ему въ руку карточку и сказалъ: "мнъ некогда; заходите ко мнъ; здъсь указаны часы; потолкуемъ." Затъмъ слъдовалъ холодный полупоклонъ, и ровнымъ шагомъ англичанинъ оставилъ комнату.

Бабэфъ и молодой вностранецъ остались вдвоемъ. Глаза обоихъ горбли. Разомъ протянули они другъ другу руки. "Выпьемъ нашего французскаго вина," сказалъ Бабэфъ своему новому пріятелю. "Дъло говорите вы, только вамъ бы слъдовало поучиться говорить по французски правильно, а то чортъ знаетъ что такое?"

Оба засмъяли ь, съли за столь и стали разговаривать. Разговоръ ихъ длился долго....

|   | • |   | • |   |  |  |
|---|---|---|---|---|--|--|
|   |   |   |   |   |  |  |
|   |   |   |   |   |  |  |
|   |   | • |   |   |  |  |
|   |   |   |   |   |  |  |
|   |   |   |   |   |  |  |
|   |   | · |   |   |  |  |
|   |   |   |   |   |  |  |
| : |   |   |   |   |  |  |
|   |   |   |   |   |  |  |
|   |   |   |   |   |  |  |
|   |   |   |   | - |  |  |
|   |   |   |   | ٠ |  |  |
|   |   |   |   |   |  |  |





To avoid fine, this book should be returned on or before the date last stamped below

> FOR USE IN LIBRARY DNLY



