

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

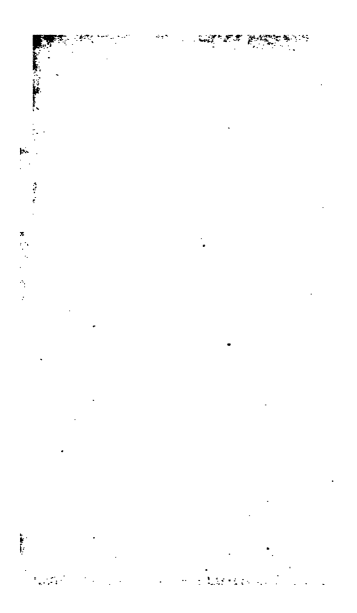


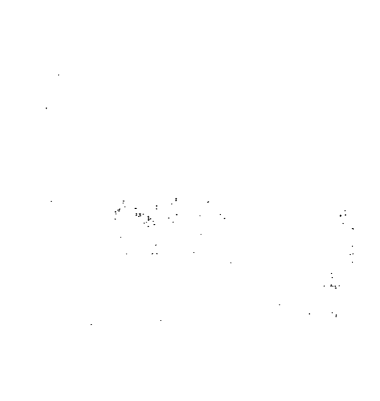
N. 1-12

Magd: Hall

 $3805 \qquad f \cdot 5$ 

, 9.2.6







chez la Deuve de Paul Marret

# RHETORIQUE

# L'ART DE PARLER.

Par le R. P. BF R N. S. E. D. J. et M. ...
Prêtre de l'Oratoire.

Cinquiéme Edition, revûë & augmentée à où l'on a ajouté ses

Nouvelles Rufer Rufe & sur L'Art Poëtique.



Chez la Veuve de PAUL MARRET, dans le Beursstraat.

M DCC XII,





#### A

# SON ALTESSE ROYALE MONSEIGNEUR LE DUC DE CHARTRES\*.



## ONSEIGNEUR,

Si l'entreprise n'avoit pas été au dessus de mes forces, au lieu de l'Art de Parler, j'aurois offert à VOTRE ALTESSE ROYALE celui de faire des actions dignes de son rang. Mais Elle peut voir Elle-même dans la personne du Prince incomparable qui lui a donné la naissance, une image des vertus heroiques de ses illustres Ayeux, & en même temps les-grands exemples qu'elle doit

\* C'est presentement Mr. le Duc d'Orleans.

## EPITRE.

suivre. Le seul souvenir de la fameuse jour née de Mont-Cassel, peut suffire pour lui re presenter ce que la prudence o la valeur peu vent faire, & ce qu'elle doit faire lorsqu'el. sera un jour à la tête des armées du Roi.

Il est donc plus à propos, MONSE1 GNEUR, que je me contente d'offrir VOTRE ALTESSE ROYALE L'AI de Parler, à present qu'elle s'applique à l'e tude des belles Lettres. Je traite cet Art d'u ne maniere particuliere: & ceux qui voudron bien jetter les yeux sur mon Ouvrage, recon noîtront que le dessein que j'ai pris, peut êtr utile pour former l'esprit, & faire prendr l'habitude de juger des choses par des princi pes clairs & solides.

Ce n'est pas un grand mal de prendre dan la Prose ou dans les Vers, pour une veritable beauté ce qui n'est qu'un faux brillant; mais MONSEIGNEUR, il n'y a rien de plus important à un Prince, que de s'accoû: tumer de bonne heure à juger des choses par des principes solides. Je n'avance rien don je ne recherche les causes, dont je ne tâche de rendre raison. Peut-être que mes reflexion. paroîtront trop elevées pour ceux qu'on\_inf. truit dans les Colleges; mais, Monseigneur VOTRE ALTESSE ROYALE es au[[i

# EPITRE.

aufi distinguée de ceux de son âge par son jugement of par sa vivacité, que par sa naissance: ce que je ne dis pas pour la louer. Je sai qu'elle n'aime pas les louanges, & qu'elle est persuadée qu'un Prince les doit merit r, . mais qu'il en doit faire peu de cas, puisque la plûpart de ceux qui le louent, quand il fait bien, seroient suvent prêts à lui donner les mêmes louanges s'il faiscit mal. Mais qu'il nous soit au moins permis d'admirer dans V.A.R. ces belles inclinations qui nous font uncevoir de si grandes esperances. Il me semble voir clans un agreable Printemps des arbres couverts de fleurs. On ne se peut rien imaginer de plus beau. Ces fleurs neanmoins ne sont pas encore les fruits qu'on attend. Il Ja bien des accidens à craindre.

Monseigneur, V. A. R. est elevée trop chrétiennement pour ne pas savoir que si sa condition l'éleve, elle l'expose à de grands dangers. Les obligations des Grands sont grandes. Dieu n'a pas fait le reste des hommes pour servir à leur grandeur. Ils ne se doivent regarder que comme de grands instrumens dont il se sert pour faire de grandes choses. Ses desseins sur eux sont admirables, puisque pour sanctisser tout un Rôyaume, en bannir les duels, l'heresie, l'injustice, il suffit qu'il # 2

# EPITRE.

fasse naître un Prince qui ait de la pieté. Vous le voyez de près, Monseigneur, dans le plus parfait modele que V.A.R. se puisse proposer; & pour peu d'attention qu'elle fasse sur ses propres lumieres, elle verra elle-même toutes les veritez qu'elle doit connoître. C'est là son principal devoir, d'écouter Dieu qui l'instruit interieurement. Tout tire un Prince hors de lui-même, les affaires, les divertissemens; cependant ce n'est que dans le fond du cœur que s'entend la Verité: les hommes l'ignorent, ou ils la cachent; il faut l'ésouter elle-même, & se faire à son langage, qu'on comprend plus facilement lorsqu'on a pris l'habitude de la consulter dans les moindres choses. C'est à quoi pourra servir le petit Ouvrage que j'offre à V. A. R. J'espere qu'elle voudra bien s'en servir, & qu'elle le recevra comme une marque de mon zele, & du profond respect avec lequel je suis,

#### MONSEIGNEUR,

#### DE VOTRE ALTESSE ROYALE,

De Paris le 20 Juillet 1687. Le très-humble & le très-obéiffant Serviteur, B. LAMY, Prêtre de l'Oratoire.



E mot de Rhetorique n'a point d'autre idée dans la langue Grecque d'où il est emprunté, que c'est l'Art de dire ou de parler. Il n'est pas necessaire d'ajoûter que c'est l'Art de bien parler pour persuader. Il est vrai que nous ne parlons que pour faire entrer dans nos sentimens ceux qui nous écoutent; mais puisqu'il ne faut point d'Art pour mal faire, & que c'est toûjours pour aller à ses sins qu'on l'employe, lemot d'Art dit sussifiamment tout ce qu'on youdroit dire de plus.

Rien de si important que de savoir persuader. C'est de quoi il s'agit dans le commerce du monde: aussi rien de plus utile que la Rhetorique; & c'est lui donner des bornes trop étroites que de la rensermer dans le Barreau & dans les Chaires de nos Eglises. J'avoue qu'elle éclate en ces lieux. C'est le plaisir d'entretenir un grand auditoire dont on est admiré, qui fait qu'on l'étudie, & qu'on recherche avec empressement les Livres qui l'enseignent. On s'en dégoûte bien-tôt de ces Livres, quand on reconnoît que pour les avoir lûs, on n'est pas devenu plus éloquent; préoccupez mal-à-propos que cela devoit être,

après avoir compris les preceptes de la Rhetorique, comme s'il suffisoit de lire un Livre de peinture pour être un excellent Peintre.

Une Rhetorique peut être bien faite sans qu'on en retire du fruit, lorsqu'on ne joint point à la lecture de ces regles celle des Orateurs, & l'exercice. Neanmoins on ne peut dissimuler que de la maniere qu'on la traite, elle est presque inutile; car outre qu'on n'y rend point de raison de ce que l'on enseigne, il semble qu'elle ne soit faite que pour ceux qui parlent dans un Barreau, à qui même elle sert peu, n'ouvrant leur esprit que pour trouver des choses triviales qu'ils auroient pu ignorer, & qu'il faudroit taire, comme nous le remarquons en expliquant sommairement les Lieux Communs, qui sont la plus grande

partie des Livres de Rhetorique.

Quoi qu'il en soit de ces Livres, l'Art de parler est très-utile, & d'un usage fort étendu. Il renfermetout ce qu'on appelle en François Belles Lettres : en Latin & en Grec Philologie, ce mot Grec signifie l'amour des mots. Savoir les Belles Lettres, c'est savoir parler, écrire, ou juger de ceux qui écrivent. cela est fort étendu; car l'Histoire n'est belle & agréable que lorsqu'elle est bien écrite. Il n'y a point de Livre qu'on ne lise avec plaisir quand le stile en est beau. Dans la Philosophie même, quelque austere qu'elle soit, on y veut de la politesse. Ce n'est pas sans raison; car, comme je crois l'avoir dit ailleurs, l'éloquence est dans les Sciences ce que le Soleil est dans le monde. Les Sciences ne sont que i. . . .

ae tenebres, si ceux qui les traitent ne la-

ent pas écrire.

L'Art de parler s'étend ainsi à toutes choies. Il est utile aux Philosophes, aux Mathematiciens. La Theologie en a besoin, puisqu'elle ne peut expliquer les veritez spirituelles, qui sont son objet, qu'en les revétant de paroles sensibles. Certainement nous aurions un plus grand nombre de bons Ecrivains si on avoit découvert les veritables sondemens de cet Art.

Ce qui est d'une grande consideration, c'est que l'Art de parler, traité comme il le doit être, peut donner de grandes ouvertures pour l'étude de toutes les langues, pour les parler purement & poliment, pour en découvrir le genie & la beauté. Car quand on a bien conçu ce qu'il faut faire pour exprimer ses pensées, & les disserens moiens que la nature donne pour le faire, on a une connoissance générale de toutes les langues, qu'il est facile d'appliquer en particulier à celle qu'on voudra apprendre. Cela se verra évidemment dans la lecture de l'Ouvrage que je donne au public, dont voilà le plan.

J'explique d'abord comme se forme la parole; & pour aprendre de la nature même la forme que doivent avoir les paroles pour exprimer nos pensées, & les mouvemens de notre volonté, je me propose des hommes qui viennent nouvellement de naître dans un nouveau monde, sans connoître l'usage de la parole. J'étudie ce qu'ils feroient, & je montre qu'ils s'appercevroient bien-tôt de l'a-

5

vantage de la parole, & qu'ils se feroient un langage. Je recherche quelle fortune ils lui donneroient. & par cette recherche je découvre le fondement de toutes les langues, & je rends raison de toutes les regles qu'ont prescrit les Grammairiens. Cette recherche patoîtroit peu considerable, si l'on n'appercevoit pas qu'elle est utile pour apprendre les langues avec plus de facilité, & pour juger de leur beauté. C'est pourquoi je n'apprehende pas que ceux qui aiment qu'on traite les choses solidement, soient rebutez de voir qu'on parle dans le premier Livre de noms substantifs, de verbes, de déclinaisons, & de conjugations. Il n'y a que ceux qui s'imaginent que l'Art de parler ne doit traiter que des ornemens de l'éloquence, qui puissent condamner la methode que je suis. Il ne faut pas commencer à bâtir une maison par le faîte. Quintilien, le premier Maître de Rhetorique, dit qu'il en est de ces choses comme des fondemens d'un Edifice, qui n'en sont pas la partie la moins necessaire, quoiqu'ils ne paroissent point.

Après que ces nouveaux hommes ont joué leur personnage, je déclare quelle a été la veritable origine des langues. Je fais même dans la suite de mon Ouvrage un aveu qui semble être une contradiction à ce que je dis de ces hommes; car je demeure d'accord de ce qu'un Auteur habilevient de soûtenir, que si Dieu n'avoit appris aux premiers hommes à articuler les sons de leur voix, ils n'auroient jamais pû former de paroles distinctes. Mais

on sait que les Geometres supposent des choses qui ne sont point, & que cependant ils en tirent des consequences fort utiles. Dans la supposition que je faisois donc que ces hommes eussent su articuler, c'est-à-dire, prononcer les differentes lettres de l'alphabet, question que je n'examinois point alors, j'ai psi considerer quelle forme ils auroient donné à leurs paroles, pour marquer leurs differentes pensées:

Il est constant, & je le prouve, que ce n'est point le hazard qui a sait trouver aux hommes l'usage de la parole. Je fais voir neanmoins que le langage dépend de leur volonté, & que l'usage ou le consentement commun des hommes exerce un empire absolu sur les mots; c'est pourquoi après que j'ai montré quelles sont les loix que la Raison prescrit, je donne des regles pour connostre quelles sont les loix de l'usage, & ce qu'il faut saire pour distinguer ce que l'usage autorise essectivement.

Je fais remarquer dans le second Livre que les langues les plus sécondes ne peuvent sournir tous les termes propres pour exprimer nos idées, & qu'ainsi il faut avoir recours à l'artisce, empruntant les termes des choses à peu près semblables, ou qui ont quelque liaison & quelque rapport avec la chose que nous voulons signifier, & pour laquelle l'usage ordinaire ne donne point de noms qui lui soient propres. Ces expressions emprantées se nomment Tropes. Je parle de toutes les especes de Tropes qui sont les plus considerables, & de leur usage.

Le corps est fait de maniere que naturellement il prend des postures propres à suir ce qui lui peut nuire, & qu'il se dispose avantageusement pour recevoir ce qui lui fait du bien. Je remarque dans ce même Livre que la nature nous porte pareillement à prendre de certains tours en parlant, capables de produire dans l'esprit de ceux à qui nous parlons, les effets que nous souhaitons, soit que nous voulions les enflammer de colere, ou les calmer. Ces tours se nomment Figures. Je traite de ces Figures avec soin, ne me contentant pas de proposer leurs noms avec quelques exemples, comme on le fait ordinairement: je fais connoître la nature de chaque Figure, & l'u-

fage qu'on en doit faire.

J'entre dans un grand détail dans le troisséme Livre. l'explique encore avec plus de soin que je n'ai pas fait dans le premier Livre, comment se forme la parole & le son de chaque lettre. Ce n'est pas que je croie que sans cette connoissance on ne puisse point parler. On apprend la langue de son pais sans Maître, & il est plus facile d'en prononcer les termes, que de concevoir comment se fait cette prononciation. Cependant les reflexions que je fais sont utiles & necessaires pour avoir une connoissance parfaite de l'Art de parler. considere donc dans ce Livre la parole entant qu'elle est son. Je traite de l'arrangement des mots qui est necessaire, afin qu'ils se pronoacent facilement. Je parle des periodes: j'explique l'Art Poëtique, c'est-à-dire, l'art de lier le discours à de certaines mesures qui

le rendent harmonieux. Il n'y a rien dans cette matiere dont je ne fasse voir les causes avec assez d'évidence; ce que je n'aurois pas
pû faire si je n'étois entré dans un détail qu'on
jugera utile, lorsqu'on appercevra combien il
peut donner d'ouvertures pour l'Art de parler. La douceur de la prononciation est la
cause de ce grand nombre d'irregularitez qu'on
voit dans toutes les langues. Je le fais voir,
& je découvre en même temps comment les
differentes manieres de prononcer, corrompent une langue, & sont que d'une il s'en fait
plusieurs.

Le quatrième Livre traite des stiles ou manieres de parler que chacun prend, selon les inclinations & les dispositions naturelles qu'il a. Je fais voir qu'il faut que la matiere regle le stile, qu'on doit s'élever ou s'abaisser selon qu'elle est relevée, ou qu'elle est basse, & que la qualité du discours doit exprimer la qualité du sujet. J'examine quel doit être le stile des Orateurs, des Poëtes, des Historiens, des Philosophes. Après quoi je traite des ornemens; & je montre que ceux qui sont naturels, solides, veritables, sont une suite de l'observation des regles qui ont été proposées; qu'un discours est orné lorsqu'il est exact.

La fin de la Rhetorique c'est de persuader, comme on l'adit. L'experience fait connoître qu'il y a des manieres de dire les choses qui gagnent les cœurs. J'explique ces manieres dans le dernier Livre; & c'est là que je rapporte en abregé tout ce qui fait le gros des Rhetoriques ordinaires. On y traite avec é-

ten-

tenduë des choses peu importantes. Je les passe legerement, & je m'arrête à d'autres plus necessaires, dont on ne parle point. Je sais voir que l'Art de persuader demande des connoissances particulieres qu'il saut apprendre des autres Sciences. Mais quoi que je reconnoisse qu'on ne peut traiter cet Art à sond dans une Rhetorique, cependant j'indique les sources, & peut-être que ce que j'en dis, satisfera autant que bien de gros volumes qu'on a sait sur cette matiere.

Quand cette nouvelle Rhetorique ne donneroit que des connoissances speculatives qui ne rendent pas éloquent celui qui les possede, la lecture n'en seroit pas inutile. pour découvrir la nature de cet Art, je fais plusieurs reslexions importantes sur notre esprit, dont le discours est l'image, qui pouvant contribuer à nous faire entrer dans la connoissance de ce que nous sommes, meritent que l'on y fasse attention. Outre cela, je suis persuadé qu'il n'y a point d'esprit curieux qui ne soit bien aise de connoître les raisons que l'on rend de toutes les regles que l'Art de parler prescrit. Lorsque je parle de ce qui plaît dans le discours, je ne dis pas que c'est un je ne sai quoi, qui n'a point de nom; je le nomme, & conduisant jusques à la source de ce plaisir, je fais appercevoir le principe des regles que suivent ceux qui sont agréables.

Cet Ouvrage sera donc utile aux jeunes gens qu'il faut accoûtumer d'aimer la Verité, de consulter la Raison pour penser & agir selon sa lumiere. Les raisonnemens que je fais ne

font

sont point abstraits. J'ai tâché de conduire l'esprit à la connoissance de l'Art que j'enseigne, par une suite de raisonnemens faciles; ce que les Maîtres ne sont pas avec assez de soin. L'on se plaint tous les jours qu'ils ne travaillent point à rendre juste l'esprit de leurs disciples; ils les instruisent comme l'on seroit de jeunes Perroquets: ils ne leur apprennent que des noms: ils ne cultivent point leur jugement, en les accoûtumant à raisonner sur les petites choses qu'ils leur enseignent; d'où vient que les Sciences gâtent souvent l'esprit, au lieu de le former.

Les exemples seroient necessaires: i'en aurois donné davantage si je n'avois crains de groffir mon Ouvrage. Les Maîtres pourront aisément y suppléer, & ils le doivent faire; car, comme saint Augustin le remarque trèsjudicieusement, quand on a un peu de feu, on profite beaucoup plus en lisant une piece d'éloquence, qu'en apprenant par cœur des preceptes. Si acutum & fervens adsit ingenium. facilius adbæret eloquentia legentibus & audientibus eloquentes quam eloquentia pracepta sectantibus. Il faut donc que les Maîtres fassent lire à leurs disciples les excellentes pieces d'éloquence, & qu'ils ne se servent de la Rhetorique que pour leur faire remarquer les traits éloquens des Auteurs qu'ils leur font voir; ce qui ne se peut bien faire qu'en lisant les pieces toutes entieres. Les parties détachées qu'on en propose pour exemple, perdent leurs graces quand elles sont hors de leur place: separées du reste du corps, elles sont, pour ainsi

ainsi dire, sans vie. Mon Ouvinge, comme je l'ai insinué, ne regarde pas seulement les Orateurs, mais generalement tous ceux qui parlent & qui écrivent, les Poëtes, les Historiens, les Philosophes, les Theologiens. Quoique j'écrive en François, j'espere que mon travail sera utile pour toutes les lan-

gues.

Au reste ce n'est pas seulement une nouvelle Edition, mais un Ouvrage tout nouveau que je publie. J'ai refondu l'ancien, je l'ai retouché par-tout, augmenté de nouvelles reflexions, d'exemples. Depuis l'Edition précedente, qui étoit la quatriéme, il a paru plusieurs excellens Livres dont j'ai profité. Je publiai la premiere fois cet Ouvrage lorsque j'étois jeune. Ce fut peut être pour m'animer à travailler avec plus d'application, que des personnes d'un merite rare en approuverent les premiers essais. Mais enfin cela me donna la hardiesse de le faire paroître. C'est un avantage à un Livre que son Auteur survive assez de temps après les premieres Editions, pour qu'il le puisse corriger suivant les avis de ses amis, les sentimens du public; & ce que lui-même il peut penser aiant atteint un âge où il doit être plus capable de juger.

# T A B L E

# DES

# LIVRES ET CHAPITRES.

| LIVRE PREMJER.                                                                                |          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| CHAPITRE I. DEs organes de la voix. Commen                                                    | 8        |
| CH. II. La parole est un tableau de nos pensées. A                                            | [        |
| vant que de parler il faut former dans son espri                                              | •        |
| le dessein de ce tableau.                                                                     | •        |
| CH. III. La fin & la perfection de l'Art de parle                                             | ,        |
| consistent à representer avec jugement ce tableau                                             | *        |
| qu'on a formé dans l'esprit.                                                                  | 7        |
| CH. IV. La maniere la plus naturelle de faire con                                             | _        |
| noître ce qu'on pense, c'est par les differens son                                            | s        |
| de la voix. Comment le servient des bommes qu                                                 | i        |
| naissant dans un âge avancé, mais sans savoir c                                               | e        |
| que c'est que parler, se trouveroient ensemble. I                                             | 3        |
| CH. V. Ces nouveaux bommes pourroient trouve                                                  | r        |
| une maniere d'écrire. Celle que nous avons est dû                                             | e        |
| aux anciens Patriarches.                                                                      |          |
| CH. VI. Pour marquer les differens traits du tableau                                          | 3        |
| dont on a formé le dessein dans l'esprit, on a besoit                                         | <b>5</b> |
| de mots de differens ordres.                                                                  |          |
| CH. VII. Reflexion sur la maniere dont en chaque                                              |          |
| langue on se fait des termes pour s'exprimer. Ce<br>restexions conviennent à l'Art de parler. |          |
| _ J                                                                                           |          |
| CH. VIII. Des Noms Substantifs & Adjectifs, de articles, du nombre & des cas des Noms.        |          |
| CH. IX. Des Verbes, de leurs personnes, de leurs temps                                        |          |
| de leurs modes, de leur voix active & passive.                                                | ż        |
| CH. X. Ce grand nombre de déclinaisons des noms, &                                            |          |
| de conjugaisons des verbes n'est point absolument ne                                          |          |
| cessaire. Proposition d'une nouvelle langue, dont le                                          | e        |
| Grammaire se pourroit apprendre en moins d'une beu                                            | -        |
| re 4                                                                                          | 6        |
| Си. XI. Comment Pon peut exprimer toutes les ope                                              | •        |
|                                                                                               | _        |

## TABLE DES CHAPITRES.

| rations de nôtre esprit, & les passions ou affection  |
|-------------------------------------------------------|
| de nôtre volonté.                                     |
| CH. XII. Construction des mots ensemble. Il faut ex   |
| primer tous les traits du tableau qu'on a formé dan   |
| fon esprit.                                           |
| CH. XIII. De l'ordre & de l'arrangement des mots. 64  |
| CH. XIV. De la netteté, & des vices qui lui son       |
| opposez. 70                                           |
| CH. XV. De la veritable origine des langues, 7        |
| CH. XVI. L'usage est le maître des langues. Elle      |
| s'apprennent par l'usage.                             |
| CH. XVII. Ily a un bon & un mauvais usage. Re         |
| gles pour en faire la distinction.                    |
| CH. XVIII. De la pureté du langage. En quoi elle      |
| confiste. Ce que c'est que l'élegance.                |
| 'Cн. XIX. De la perfection des langues. L'Hebraïque a |
| été parfaite des sa premiere origine. C'est à elle qu |
| toutes les autres doivent leur premiere perfection    |
| Quand & comment la Grecque s'est per sectionnée. 10   |
|                                                       |

# LIVRE SECOND.

| CHAPITRE I. LEs mêmes choses peuvent êtr       | e concles   |
|------------------------------------------------|-------------|
| differemment: ce que la pe                     | arole aui   |
| est l'image de l'esprit, doit marquer.         | 112         |
| CH. II. Il n'y a point de langue assez riche   | e & allez   |
| abondante pour fournir des termes capable      | s d'expri-  |
| mer toutes les differentes faces sous lesquell |             |
| peut se representer une même chose. It f       |             |
| recours à de certaines façons de parler qu     |             |
| le Tropes, dont on explique ici la nature d    |             |
| tion.                                          | 117         |
| CH. III. Lifte des especes de Tropes qui son   |             |
| considerables.                                 | 119         |
| CH. IV. Les Tropes doivent être clairs.        |             |
| CH. V. Les Tropes doivent être proportionn     | ez à l'idée |
| qu'on veut donner. Cette idée doit être raison | nnable.121  |
| CH. VI. Utilité des Tropes.                    | 124         |
|                                                | UND VIII    |

#### TABLE DES CHAPITRES.

| CHAP. VII. Les passions ont un langage particu    | lier.        |
|---------------------------------------------------|--------------|
| Les expressions, qui sont les caracteres des pass | ions,        |
| sont appellées Figures.                           | 136          |
| CH. VIII. Les Figures sont utiles & necessaires.  | 140          |
| CH. IX. Liste des Figures.                        |              |
| CH. X. Le nombre des Figures est infini. Chaque   | Fi-          |
| gure se peut faire en cent differentes manieres.  |              |
| CH. XI. Les Figures sent comme les armes de l'a   |              |
| Parallele d'un Soldat qui combat, avec un Ora     | teur         |
| qui parle.                                        |              |
| Cu VII Les Figures éclainsiffent les meniters el  | 171          |
| CH. XII. Les Figures éclaireissent les veritez el | <i>y.u</i> - |
| res, & rendent l'esprit attentif.                 | 175          |
| CH. XIII. Les Figures sont propres à exciter les  | paj-         |
| fions.                                            | 178          |
| CH. XIV. Reflexion sur le bon usage des Figures.  | 183          |
|                                                   |              |
| LIVRE TROISIE'ME.                                 |              |
|                                                   | a de         |
| CHAPITRE I. DEssein de ce Livre. On y trait       | - /-         |

la partie materielle de la parole, c'est-à dire, des sons dont les paroles sont composées. On décrit comment se forment ces sons. CH. II. Des lettres dont les mots sont composez. Premierement des voyelles. Comment leur son fe forme. 197 CH. III. Des Consones. Comment elles se forment. 202 CH. IV. De l'arrangement des mots. Ce qu'il y faut observer ou éviter. CH. V. En parlant la voix se repose de temps en temps. On peut commettre plusieurs fautes en placant mal les repos de la voix. CH. VI. Les mots sont des sons. Conaitions necessaires aux sons pour être agreables. CH. VII. Ce que les oreilles distinguent dans le son des paroles, & ce qu'elles y peuvent appercevoir avec plaifir. CH. VIII. Comment il faut distribuer les intervalles de la respiration, afin que les repos de la voix . soient proportionnez. Composition des Periodes. 239 CHAP. IX.

#### TABLE DES CHAPITRES. CHAP. IX. De l'arrangement figuré des mots. En

|                                           | •         | ,,           |            |          |
|-------------------------------------------|-----------|--------------|------------|----------|
| quoi confiste cela.                       |           |              |            | 245      |
| CH. X. De la mesure a                     | lu temps  | qu'une       | Syllabe se | peut     |
| prononcer. De la str                      |           |              |            | 253      |
| CH. XI. Des mesures,                      |           |              |            |          |
| Latins composent leur                     |           |              |            | 257      |
| Cu. XII. En quoi config                   |           |              |            |          |
| Grecs & Latins, ou c                      | e aui fai | t cette ép a | ilité.     | 261      |
| CH. XIII. De la vari                      |           |              |            |          |
| de l'égalité avec cette                   |           |              |            |          |
| & l'autre chose dans                      |           |              |            |          |
| CH. XIV. Les premier                      |           |              |            |          |
| toutes les autres Nat                     |           |              |            |          |
| ment que des rimes d                      |           |              |            |          |
| CH. XV. De la Poesse                      |           |              |            |          |
| tes les autres Nations                    |           |              |            |          |
| CH. XVI. Il y a une [                     |           |              |            |          |
| tre ame & la cadence                      |           |              |            |          |
| dence convient à ce qu                    |           |              |            | 28Q      |
| CH. XVII. Moiens de                       |           |              |            |          |
| dence qui réponde aux                     |           |              |            |          |
| achee que repende aux                     | . 020,03  | 1            |            | 200      |
|                                           |           |              |            |          |
| LIVRE Q                                   | UA        | TRI:         | E' M E     |          |
| CHAPITRE I. QUjes d                       |           |              |            |          |
| Similar Soft a                            | Ailes C   | a aua coale  | ana Aila   | suij-    |
| CH. II. Les qualitez du                   | Aile A    | e yuc e ej.  | Antone d   | Sham     |
| dent de celles de fon                     | imaaia    | etion d      | aluseus al | oira     |
| dent de celles de son<br>G de son esprit. | unugini   | escon , a    | ja mem     |          |
| CH. III Qualitar de                       | In GILA   | براني ممين ا | 200000000  | 297      |
| CH. III. Qualitez de                      | mana (Tai | ance au      | faire une  | , 65<br> |
| des esprits animaux,                      | necejjai  | res pour     | juii e une |          |
| ne imagination.                           |           |              | _          | 299      |

CH. IV. De ce qui rend la memoire heureuse. 303 CH. V. Qualitez de l'esprit necessaires pour l'élo-

CH. VI. La diversité des inclinations & du temperament diversifie le file. Chaque personne, chaque

quence.

305

cli-

### TABLE DES CHAPITRES.

| climat à son stile qui lui est particulier.      | 300              |
|--------------------------------------------------|------------------|
| CH. VII. Chaque siecle a son stile.              | 312              |
| CH. VIII. La matiere que l'on traite doit détern |                  |
| dans le choix du stile.                          | 315              |
| CH. IX. Regle pour le stile sublime.             | 318              |
| CH. X. Du stile, ou caructere simple.            | 313              |
| CH. XI. Du stile medicare.                       | 527              |
| Сн. XII. Stiles propres à certaines matieres. Qu |                  |
| tez communes à tous ces stiles.                  | 330              |
|                                                  |                  |
| CH. XIII. Quel doit être le stile des Orateurs.  | 333              |
| CH. XIV. Quel doit être le stile des Historieus. | 338              |
| CH. XV. Quel doit être le stile Dogmatique.      | 340              |
| Сн. XVI. Quel doit être le stile des Poetes.     | 342              |
| CH. XVII. Des ornemens. Premierement de          |                  |
| _ 1                                              | 347 <sup>.</sup> |
| CH. XVIII. Des ornemens artificiels.             | 349              |
| CH. XIX. Des faux ornemens.                      | 352              |
| Cu. VV. Danier and the Coloure dans in Alle      |                  |
| CH. XX. Regles qu'on dois suivre dans la distr   | 104-             |
| tion des ornemens artificiels.                   | 3 <b>5</b> 7     |

# LIVRE CINQUIE'ME.

| CHAPITRE I. C'Est un art que de savoir pa<br>maniere qu'on persuade. Ce | rler de<br>e qu'il |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| faut faire pour cela. Projet de ce Livre.                               | 365                |
| CH. II. Premiere partie de l'Art de parler,                             | oui est            |
|                                                                         |                    |
| CH. III. Les Lieux Communs d'où l'on peut ti                            | rer des            |
| preuves generales.                                                      | 370                |
| CH. IV. Des lieux propres à cortains sujets,                            | d'où fe            |
| peuvent tirer des preuves.                                              | 373.               |
| CH. V. Reflexion sur cette Methode des lieux                            |                    |
| CH. VI. Il n'y a que la Verité, ou l'apparenc                           | e de la            |
| verité qui persuade.                                                    | 278                |
| CH. VII. Comment on peut trouver la Verité,                             |                    |
| re connoitre, & decouvrir l'Erreur.                                     | 383                |
| CH. VIII. L'attention est necessaire pour conno                         |                    |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                   | Veri-              |

# TABLE DES CHAPITRES.

| verité. Comment on peut rendre attentif un                              | Audi                 |
|-------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| teur.                                                                   | 380                  |
| CH. IX. Ce qui fait la difference de l'Orate                            | ur d'a               |
| vec le Philosophe.                                                      | 391                  |
| CH. X. Des manieres de s'insinuer dans l'ess                            | rit de               |
| ceux à qui l'on parle.                                                  | 393                  |
| CH. XI. Qualitez requises dans la personne d                            |                      |
| qui veut gagner ceux à qui il parle                                     | 395                  |
| CH. XII. Ce qu'il faut observer dans les chose                          | es doni              |
| on parle, pour s'insinuer dans l'esprit des                             |                      |
| teurs.                                                                  | 399                  |
| CH. XIII. Les qualitez necessaires à un Orates                          |                      |
| gagner ceux à qui il par le, ne doivent pas êtr                         |                      |
| C H. XIV. Manieres d'exciter dans l'esprit de                           | ceur à               |
| qui l'on parle, les passions qui les peuvent por                        |                      |
| on les veut conduire.                                                   | 406                  |
| CH. XV. Ce qu'il faut faire pour exciter le                             |                      |
| fions.                                                                  | 410                  |
| CH. XVI. Comment on peut donner du mépris d                             | es cbo-              |
| ses qui sont dignes de visée.                                           | 414                  |
| CH. XVII. Seconde partie de l'Art de persuade                           | r, qui               |
| est la disposition. Elle a quatre parties. De                           |                      |
| miere qui est l'Exorde.                                                 | 418                  |
| CH. XVIII. De la seconde partie de la Dispos                            |                      |
| qui est la Proposition.<br>C.H. XIX. De la troistème partie de la Dispo | 42 <b>3</b><br>Grice |
| qui est la Consismation, ou de l'établisseme                            | nt dec               |
| preuves, & en même temps de la refutation d                             |                      |
| fons des adversaires.                                                   | 425                  |
| CH. XX. De l'Epilogue, derniere partie de la                            | Dif-                 |
| position.                                                               | 418                  |
| CH. XXI. Des trois autres parties de l'Art a                            | le per-              |
| fuader, qui sont l'élocution, la mémoire, &                             | la pro-              |
| nonciation.                                                             | 419                  |
| CH. XXII. De la Disposition qui est particulie                          | re aux               |
| Discours Ecclesiastiques, ou Sermons                                    | 433                  |
| Fin de la Table des Livres & Chapitres.                                 | T A                  |
|                                                                         | LA                   |



LA

# RHETORIQUE

OU

# L'ART DE PARLER.

LIVRE PREMIER.

CHAPITRE PREMIER.

Des Organes de la Voix. Comment se forme la parole.



L n'y auroit point de societé entre les hommes, s'ils ne pouvoient se donner les uns aux autres des signes sensibles de ce qu'ils pensent & de ce qu'ils veulent. Ils le peuvent saire avec les yeux & les

doits, comme font les muets: mais outre que cette maniere d'exprimer ses pensées est très-imparsaite, elle est encore incommode; carl'on ne peut point, sans se fatiguer, faire connoître avecles yeux & les doits toutes les differentes choses qui viennent dans l'esprit. Nous remuons la langue aisément; & nous pouvons diversifier le son de notre voix en differentes manieres faciles & agréables: c'est pourquoi la Nature a porté les hommes à se servir des organes de la Voix.

#### LA RHETORIQUE, OU L'ARY

La disposition de ces organes est merveilleuse. La Trachée-artere ou l'apre-artere, qui vient des poulmons & répond aux racines de la langue, est comme un tuyau d'orgue. Les poulmons servent de soufflets; carils attirent l'air en s'étendant, & le repoussent en se resserrant. La partie de la Trachée-artere qui est proche de la racine de la langue, s'appelle le Larynx, qui est entouré de cartilages & de muscles, qui servent à l'ouvrir & à le fermer. C'est en ce lieulà que se forme le son de la voix. Quand l'ouverture du Larynx est étroite, l'air sortant avec violence se froisse, & reçoit un tremoussement ou une certaine agitation qui fait le son de la voix, mais qui n'est point encore articulée. Cette voix est recuë dans la bouche, où la langue la modifie, & lui donne diverses formes, selon qu'elle la pousse ou contre les dents, ou contre le palais; qu'elle l'arrête ou la laisse couler: que la bouche est plus ou moins ouverte.

Les hommes trouvant tant de facilité à exprimer leurs sentimens par la voix, se sont appliquez à considerer toutes les differences qu'elle reçoit par les differens mouvemens des organes de la prononciation. Ils ont marqué chacune de ces modifications particulieres par une lettre ou caractere. Ces lettres font appellées les Elemens du langage, parce qu'il en est composé. L'union de deux ou de trois lettres qui peuvent se prononcer de compagnie distinctement & facilement, fait une syllabe. Une ou plusieurs syllabes font un mot ou une parole. Dans la suite de cet Ouvrage je parlerai des lettres, & de leur nombre, plus exactement que je ne fais pas ici: cependant je remarquerai en passant. que quoi que le nombre des lettres soit petit, elles suffisent néanmoins pour composer les termes, je ne dis pas seulement des langues qui se parlent aujourdhui dans tout le monde, mais de celles qui

ont été vivantes, & de celles qui pourront naître dans la suite des siecles. Carquandil n'y auroit que vingt-quatre lettres differentes, l'on peut démontrer qu'en les combinant en toutes les manieres posfibles, l'on peut premierement faire cinq cens septante-six mots de deux lettres; qu'en prenant ces vingt-quatre lettres trois à trois, l'on peut faire un nombre de mots de trois lettres, qui sera vingtquatre fois plus grand, c'est à dire 13824. & qu'en les prenant quatre à quatre, cinq à cinq, six a six. le nombre des mots de cinq lettres sera vingt-quatre fois plus grand que celui de quatre: celui des mots de fix lettres fera vingt-quatre fois plus grand que celui des mots de cinq lettres. Ainsi le nombre des mots de fix, de sept, de huit lettres, & des autres suivans augmente dans la même proportion: ce qui va si loin que l'imagination se confond, & qu'elle ne peut comprendre ce nombre prodigieux de differens mots qui se peuvent faire de la combinaison de vingt-quatre lettres. Il est vrai que l'on ne pourroit pas se servir de tous ces mots, parce qu'il y en agroit plusieurs qui ne se pourroient pas prononcer distinctement . & facilement; mais enfin le nombre de ceux dont on pourroit se servir, est presque infini; & nous donne sujet d'admirer la sagesse de Dieu, qui ayant donné l'usage de la parole aux hommes, pour exprimer leurs differentes pensées, a voulu que la fecondité de la parole répondit à celle de leur esprit.

Les hommes auroient pû marquer ce qu'ils penfent, par des gestes. Les muets du Grand-Seigneur se parlent & s'entendent, même dans la plus obscurenuit, s'entretouchant de differente maniere. Mais, comme on a dit, la facilité qu'il y a de parler, les a porté à n'employer pour signes de leurs pensées, que des paroles, lorsqu'ils ne sont point contraints de garder le silence. On appelle signe une chose qui outre cette idée qu'elle donne quand on la voit, en

#### LA RHETORIQUE, OU L'ART

donne une seconde. Comme lorsqu'on voit à la porte d'une maison une branche de lierre; outre l'idée du lierre, on conçoit qu'il se vend du vin dans cette maison. On distingue deux sortes de signes: les uns font naturels, c'est à dire, qu'ils signifient par euxmêmes, comme la fumée est un signe naturel qu'il y a du feu, où on la voit. Les autres qui ne signifient que ce que les hommes sont convenus qu'ils fignifieroient, sont artificiels. Les mots sont des signes de cette sorte; aussi le même mot a differentes fignifications, felon les langues où il fe trouve : & c'est de là que bien que tous les hommes avent les mêmes idées, & que les choses ne soient pas differentes selon la difference des climats, chaque langue a ses termes. Il dépendoit des hommes d'établir quelque mot qu'il leur eût plû, pour être le figne de leurs idées, de celle, par exemple, qu'ils ont du Soleil. Dans la Perse, dans la Judée, en Grece. en Italie, le Soleil est le même; & cependant les Perses, les Juiss, les Grecs & les Latins, n'ont pas choifi les mêmes sons pour être le signe de cet Astre. Il n'y a aucun rapport naturel entre ce mot Soleil. & l'Astre dont il donne l'idée; s'il en a une à l'égard de ceux qui favent le François, c'est parce qu'ils favent qu'en France nous avons coûtume de marquer par ce mot cet Astre qui s'appelleroit Lune, si l'on en étoit convenu.

Cette remarque nous donne lieu de distinguer deux choses dans les mots, le corps & l'ame, c'est à dire ce qu'ils ont de materiel, & ce qu'ils ont de spirituel; ce que les oiseaux qui imitent la voix des hommes, ont de commun avec nous, & ce qui nous est particulier. Les idées qui sont présentes à nôtre esprit, lorsqu'il commande aux organes de la voix de former les sons qui sont les signes de ces idées, sont l'ame des paroles: Les sons que forment les organes de la voix, & qui n'ayant rien de sem-

blable en eux-mêmes à ces idées, ne laissent pas de la fignifier, somt la partie materielle, ou le corps

des paroles.

On ne pourroit pas croire, si l'experience ne le susoit voir, que les hommes ne parlent souvent que comme des perroquets. Ils se servent de mots dont ils ne connoitient pas le sens. En parlant, ou entendant parler, & en lisant les livres ils ne s'appliquent qu'a la partie materielle du discours, sans faire de resexion sur les idées dont les paroles qu'ils disent ou qu'ils entendent, sont les signes. De la vient que peu de personnes parlent raisonnablement.

#### CHAPITRE II.

La paro'e est un tableau de nos pensées. Avant que de par ler il faut former dans son esprit le dessein de ce tableau.

PUI s QUE les paroles font des fignes qui représen-tent les choses qui se passent dans l'esprit, on peut dire qu'elles sont comme une peinture de nos pensées, que la langue est le pinceau qui trace cette peinture, & que les mots sont les couleurs. Ainsi comme les Peintres ne couchent leurs couleurs qu'après qu'ils ont fait dans leur esprit l'image de ce qu'ils veulent représenter sur la toile, il faut avant que de parler, former en nous-mêmes une image reglée des choses que nous pensons, & que nous voulons peindre par nos paroles. Ceux qui nous écoutent ne peuvent pas appercevoir nettement ce que nous voulons leur dire, si nous ne l'appercevons nous-mêmes. Nôtre discours est la copie de l'original qui est en nôtre tête: Il n'y a point de bonne copie d'un méchant original. C'est donc à cet original qu'il faut d'abord travailler. Avant que de remuer le pinceau, c'est à dire la langue, & que d'appliquer les couleurs qui font les paroles, il faut savoir ce qu'on veut dire, & le dispofer d'une maniere reglée; de sorte que dans le discours qui exprimera nos pensées, les Lecteurs voyent un tableau bien ordonné de ce que nous avons voulu leur représenter.

C'est à ceux qui traitent l'Art de penser, de parler de cet ordre naturel qu'il faut garder dans l'arrangement de nos pensées. Chaque Art a ses bornes qu'il ne faut pas passer; je n'entreprendrai donc pas de prescrire ici des regles touchant l'ordre qu'on doit donner aux choses qui sont la matiere du discours. J'avertirai seulement, qu'il faut mediter son sujet. faire dessus toutes les reflexions nécessaires pour ne rien oublier qui puisse contribuer à son éclaircissement; prenant garde aussi de ne pas accabler l'esprit des Lecteurs par une trop grande multitude de choses, & de ne pas rendre son discours confus par des explications trop étenduës. L'Abondance cause souvent la sterilité. Les Laboureurs la craignent; ils la préviennent, & quand les blez font trop drus, ils font manger la pointe de l'herbe à leurs troupeaux.

Nous ne concevons jamais une science, un raisonnement, si nôtre esprit ne supplée les choses nécessaires, & s'il ne retranche celles qui sont supersues. Un Auteur doit épargner cette peine à ceux qu'il entreprend d'instruire. Un Livre qui ne dit que la moitié des choses, ne donne que des connoissances imparsaites; mais aussi un grand volume est un grand mal, μίρα βιδλίοι, μίρα κακόι. On s'y égare, on s'y perd, à peine a-t- on la patience de le feuilleter. Après avoir donc ramasse avec exactitude toutes les choses qui regardent la matiere que l'on traite, il faut les resserrer, leur donner de justes bornes, & faire un choix severe de ce qui est absolument nécessaire, & rejetter ce qui est superssu. Il faut envisager continuellement le terme où l'on veut arriver,

& prendre le chemin le plus court, évitant tous les étours. Si l'on ne passe vite par dessus les choses de peu d'importance, & qui ne sont pas essentielles, seprit du Lecteur est diverti de l'application qu'il

doit donner à celles qui le font.

Cette breveté si nécessaire pour rendre un Ouvrage net & fort, ne consiste pas dans le seul retranchement de tout ce qui est inutile; mais dans le choix de certaines circonstances qui tiennent lieu de plufieurs choses que l'on ne dit pas. A peu près comme fit Timanthe ce fameux Peintre de l'antiquité, pour représenter dans une petite table la grandeur prodigieuse d'un Geant. Il le peignit couché par terre, dormant au milieu d'une troupe de Satyres, qui se jouoient autour de lui. L'un mesuroit sa tête, un autre appliquoit un Thyrse à son pouce, faisant connoître par cette invention ingenieuse quelle étoit la grandeur de ce corps, dont les plus petites parties étoient mesurées avec le Thyrse d'un Satyre. Ces inventions démandent de l'esprit & de l'application. Cest pourquoi un Auteur \* fort celebre qui avoit cetteaddresse de rensermer beaucoup de choses en peu de paroles, s'excuse agréablement de ce que l'une de ses Lettres est trop longue, sur ce qu'il n'avoit pas eu le loisir de la faire plus courte.

\* Mr. Pafcal.

#### CHAPITRE III.

La fin & la persection de l'Art de parler confisent à représenter avec jugement ce tableau qu'on a sormé dans l'esprit.

A VANT que de passer outre, arrêtons-nous ici pour confiderer quelle est la sin & la persection de l'Art que nous traitons, ou quelle idée nous devons avoir de la beauté naturelle d'un discours. Je ne A 4

dirai point que la beauté en general consiste dans un je no sai quoi, car il me semble que je puis dire ce que c'est. La beauté plast, & ce qui est bien ordonné plast; ce qui me persuade que l'ordre & la beauté sont presqu'une même chose. Ce n'est pasici le lieu de rechercher la cause du plassif qui se sent lors qu'on voit les choses bien rangées, comme un parterre bien ordonné. L'homme étant fait pour être heureux en possedant Dieu qui est essentiellement l'ordre, il falloit que tout ce qui approche de

l'ordre, commençat son bonheur.

Or l'idée que nous avons de l'ordre, c'est que les choses ne sont bien ordonnées que lorsqu'elles ont un rapport à leur tout, & qu'elles conspirent pour atteindre leur fin. Quand cela arrive, les choses deviennent agréables quoi qu'elles ne le soient pas d'elles-mêmes; ce qui marque que nous sommes portez par une inclination naturelle à aimer l'ordre. La peinture le fait voir : il y a des tableaux qui ne représentent que des objets dont on a de l'aversion. Cependant comme la fin de cet Art est de représenter les choses au naturel, si chaque trait qu'on apperçoit, exprime la pensée du Peintre, & que tout corresponde à son dessein, son ouvrage charme. Ce n'est pas la vûe d'un serpent qui est peint; on fremit quand on en voit un; ce qui plaît donc, c'est l'esprit du Peintre qui a sû atteindre la fin de fon Art. Ausli ne prend-on plaisir a considerer son ouvrage qu'à proportion que se découvre cette addresse. Sans cela on n'est satisfait que de la vivacité des couleurs, qui font des impressions agréables sur les sens. Il en est de même de l'Architecture. La vûe d'un Palais fait selon toutes les regles de l'Art, ne plaît que lorsqu'on apperçoit la fin que l'Architecte s'est proposée: qu'on voit qu'il rapporte toutes choses avec esprit à cette fin: qu'on conçoit qu'il ne pouvoit pas y arriver par des voyes plus simples, & & qu'il n'a rien fait dont il ne puisse donner de bonne raisons.

Nous parlons pour exprimer nos pensées, & pour communiquer les mouvemens de nôtre volonté. ar nous desirons qu'on ait avec nous les mêmes mouvemens vers l'objet de nos pensées & le sujet de noire discours. La beauté d'un discours ne peut donc consister que dans ce rapport exact que toutes les parties ont avec cette fin. Il est beau lorsque tous les termes dont il est composé, donnent des idées fi jultes des choses, qu'on les voit telles qu'elles sont, & qu'on sent pour elles toutes les affections de celui qui parle. C'est son jugement qui plast quand il ne hit rien qu'avec raison, dans le choix, dans l'arrangement des mots, & qu'ils sont tous propres. C'est ce que nons admirons dans un discours. Car enfin, ce n'est pas le son des paroles qui en fait la beauté; aurement on trouveroit plus beau le chant des rossignols que les discours les plus éloquens. Bien qu'un Auteur ne rapporte que des bagatelles, s'il en fait une peinture exacte, & qu'ainsi il arrive à la sin qu'il a eu en vue, ceux qui sont capables d'appercevoir son Art, prennent plaisir à l'entendre.

Prevenons-nous donc de cette verité que c'est la juitesse qui fait la solide beauté d'un discours; que pour bien parier, il faut être sage; car c'est la sagesse qui dispoie les choses & les conduit à leur fin.

# Scribendi reclè, supere, est & principium & sons.

Horace n'a jamais rien dit qui foit d'un plus grand sens. L'imagination est nécessaire: on ne peut exprimer que ce que l'on conçoit. Ce qui est maigre & estropie dans l'imagination de l'Orateur, l'est dans ses paroles. Il faut donc se représenter les choses dans leur état naturel, & concevoir pour elles des mouvemens raisonnables; employant ensuite

des termes qui les portent à l'esprit de celui qui écoute, telles qu'on les pense. Personne ne parle bien,
n'écrit bien qu'à proportion qu'il approche de cette
fin. Il plaît à ceux qui découvrent qu'il ne pouvoit pas trouver des termes qui distinguassent mieux
ce qu'il falloit marquer: qu'il ne pouvoit pas placer
ses termes dans un lieu où ils sissent un plus grand
esset; où ils s'accommodassent mieux pour rendre
la prononciation facile & coulante: qu'il a pris le
tour le plus naturel & le plus court. Car outre qu'il
ne faut rien faire d'inutile, il est certain que l'esprit
n'aime pas qu'on l'amuse. Quelque vitesse qu'ait la
langue, ses mouvemens sont encore trop lents pour
suivre la vivacité de l'esprit. Ainsi c'est une grande
faute que de dire plusieurs paroles lorsqu'une suffit.

Je ne puis donner d'avis plus important dans ce commencement, que celui-ci, que l'on n'est éloquent qu'après avoir acquis une grande justesse d'esprit: qu'on doit faire une attention continuelle en parlant, si l'on ne s'écarte point de la fin où l'on doit aller, si on y va effectivement. La Raison nous éclaire, il faut marcher dans sa lumiere: tout ce que nous dirons dans la suite de cet ouvrage ne sera que pour faire remarquer ce qu'elle dicte. Je souhaiterois qu'avant que de quiter ce Chapitre on le lût plus d'une fois, & qu'on examinat si ce que je dis est solide, en faifant l'essai sur quelque expression qui passe pour élegante, comme est celle-ci du commencement de la Genese: Dieu dit: Que la lumiere fe fasse, & la lumiere se fit : que la terre se fasse, de la terre fut faite. Longin ce celebre Rheteur. donne cette expression pour exemple d'une expresfion sublime. Or pourquoi l'est-elle sublime, c'est à dire excellemment belle, si ce n'est parce qu'elle donne une haute idée de la puissance du Créateur; ce que Morse vouloit faire: c'étoit là sa fin.

Comme nous l'avons dit, il faut avoir de l'ima-

gination pour se bien représenter ce qu'on veut exmmer. Il faut savoir la langue dans laquelle on émit. Mais ce qui fait qu'entre ceux qui entendent parfaitement une langue, & qui ont une imagination vive & délicate, il v en a peu qui réussissent. c'est qu'on n'écrit pas avec tout le jugement qui setoit nécessaire. Pour faire un discours, quandil ne scroit que d'une page, il faut y employer un grand nombre de mots qu'il faut placer à propos. Il n'y a que ceux qui l'avent experimenté, qui comprennent combien il faut d'étendue d'esprit; combien il faut d'application, à combien de choses il faut faire attention en même tems: combien il faut faire de reflexions differentes pour ne rien dire que de raisonnable. Il y a toujours quelque petite chose qui échappe. Aussi on ne fait rien qui merite d'être lu, à moins que de passer les yeux plusieurs fois sur son ouvrage, & de consulter en differens tems la Raison pour voir si on a bien compris ce qu'on a crû qu'elle dictoit. Rien ne nous doit plaire que ce qu'elle approuve.

Pour rendre plus sensible cet avis important considerons que si aujourdhui nous admirons les anciens Auteurs, c'est parce qu'après un examen de plusieurs siecles on a trouvé qu'ils sont raisonnables; au lieu qu'on se laisse assez souvent surprendre, estimant dans les Auteurs modernes ce qu'on ne pourroit souffrir si on les examinoit à loisir. Ce n'est · pas parce qu'Homere & Virgile sont anciens, que tous les gens d'esprit les admirent : c'est qu'en esset, comme le dit le celebre Traducteur de Longin: Il n'y a que l'approbation de la posterité qui puisséétabür le vrai merite des ouvrages. Quelqu'éclat qu'ait fait un Ecrivain durant sa vie, quelques éloges qu'il ait regus, on ne peut pas pour cela infailliblement conclure que ses ouvrages soient excellens. De faux brillans, la nouveauté du stile, un tour d'esprit qui

éteit à la mode, peuvent les avoir fait valoir; & il arrivera peut être que dans le siecle suivant on ouvrira les yeux, & qu'on méprisera ce que l'on a admiré.

Ce sera sans doute aussi-tôt qu'on appercevra ce qui y choque le bon fens, rien ne pouvant plaire long-tems que ce qui est raisonnable. Car enfinl'illusion ne dure pas toûjours. Chaque Auteur l'experimente dans ses propres ouvrages. Dans la chaleur de la composition qui n'est pas content de soi-même? L'imagination est-elle refroidie, on est chagrin; parce qu'alors on juge mieux, & qu'on s'apperçoit de fon illusion. C'est pour cela qu'on ne doit pas se hâter de publier un ouvrage: il faut le revoir cent & cent fois; car je ne le puis trop dire, la difficulté de ne rien dire contre le bon sens est inconcevable à tous ceux qui ne l'ont pas experimenté. C'est ce qui nous oblige de consulter nos amis. Nous avons beau être éclairez par nous-mêmes : Les yeux d'un-Brui voyent toujours plus loin que nous dans nos défauts, & un esprit médiocre fera quelquesois apperces voir le plus babile bomme d'une méprise qu'il ne voyoit pas. Austi ces excellens Peintres que l'Antiquité a admirez, les Apelles, les Polyctetes, selon la remarque de Pline, mettoient des inscriptions à leurs ouvrages qui marquoient qu'ils n'étoient point encore achevez, & que si la mort ne les surprenoit. ils effaceroient & corrigeroient ce qu'on y trouyoit de defectueux. Pline appelle ces inscriptions: Pendentes titulos, comme celle-ci: Apelles faciebat aut Polycletus: tanquam inchoata semper arte & imperfecta, ut contra judiciorum varietates superesset Artifici regressus ad veniam, velut emendaturo quidauid desideraretur, si non esset interceptus.

#### CHAPITRE IV.

La maniere la plus naturelle de faire connoître ce qu'onpense, c'est par les differens sons de la voix. Comment le feroient des bommes qui naissant dans un âge avancé, mais sans savoir ce que c'est que parler, se trouveroiens ensemble.

CONME l'on ne peut pas achever un Tableau avec une seule couleur, & distinguer les differentes choses qu'on y doit représenter avec les mêmestraits: il est impossible aussi de marquer ce qui se passe dans nôtre esprit, avec des mots qui soient tous d'un même ordre. Apprenons de la Nature. même quelle doit être cette distinction; & voyons comment les hommes formeroient leur langage, si la Nature les ayant fait naître separément, ils se rencontroient ensuite dans un même lieu. Usons de la liberté des Poëtes: & faisons sortir de la terre ou descendre du ciel une troupe de nouveaux hommes qui ignorent l'usage de la parole. Ce spectacle est agréable : il y a plaisir de se les imaginer parlans entr'eux avec les mains, avec les yeux, par des gestes. & des contorsions de tout le corps : mais apparemment ils se lasseroient bien-tôt de toutes ces postures, & le hazard ou la prudence leur enseigneroit en peu de tems l'usage de la parole.

Il n'est pas possible de dire précisément ce que feroient ces hommes, en se formant un langage: quels sons ils choisiroient pour être le signe de chaque chose. Il n'en est pas des hommes comme des animaux, qui ont un cri semblable, tel que l'airle forme, en sortant de la même maniere de leur gozier. Tous les bœuss beuglent, les bre-bis bélent, les chevaux bennissent, les lions rugissent.

### 12: LA RHETORIQUE, OU L'ART

les loups burlent. Il y a des oiseaux qui articulent, qui imitent la voix de l'homme : mais ce n'est qu'une imitation machinale. Les organes de l'oure & de la parole sont liez; d'où vient qu'il est facile de prononcer ce qu'on entend. Les oiseaux dans lesquels cette liaison est plus parfaite, se dressent aisément à prononcer par ordre un certain nombre de mots. Ils le font, mais il est évident que ce n'est qu'une impression corporelle qui les y détermine. Aussi la parole est une preuve sensible de la distinction de l'ame & du corps. Les mots ne fignifient rien par eux-mêmes, ils n'ont aucun rapport naturel avec les idées dont ils sont les signes, & c'est ce qui cause cette diversité prodigieuse de differentes langues. S'il y avoit un langage naturel, il seroit connu de toute la terre, & en usage par tout.

C'est une fable ce qu'Herodote rapporte, ou si c'est une histoire, on n'en peut rien conclure. dit qu'un Roi d'Egypte ayant fait nourrir deux enfans par des chevres dans une maison separée, au • bout de deux ans ces enfans en tendant la main à celui qui entra le premier dans le lieu où ils étoient, ils prononcerent ce mot Beccos, qui chez les Phrygiens, dit le même Auteur, signifie du pain: d'où le Roi d'Egypte conclut que le langage des Phrygiens étoit naturel, & que par consequent ils étoient les plus anciens peuples du monde. Ce Roi raisonnoit mal; car il y a de l'apparence que ces enfans n'ayant jamais entendu d'autre voix que le cri des chevres qui les avoient allaitez, ils imitoient ce cri, auquel ce mot Phrygien ne ressembloit que par hazard. Les Grecs nomment Briss Bêché une chevre, sans doute à cause de son cri.

Quel rapport y a-t-il entre la plus grande partie des choses & leurs noms? Peut-on, par exemple, appercevoir une si grande liaison entre ce mot Saleil & la chose qu'il signifie, que ceux qui ont

2 ..

L.

vů cet Astre avent été déterminez à prononcer plûtôt ce mot Soleil qu'un autre? Tout le rapport qu'il peut y avoir des noms aux choses, c'est par seur ion. En cherchant un nom pour une chose, fi elle fait un son, il se peut qu'on soit porté à lui en trouver un, dont la cadence exprime en quelque façon sa nature. Comme lorsqu'on a voulu donner un nom Latin au Canon, on a choisi ce mot Rombarde, dont le son imite celui que fait le canon. Mais ces mots ne peuvent être qu'en très-petit nombre. parce qu'il y a peu de choses qui fassent son. Celui de ces six lettres S.o le.i.l. si les hommes ne l'avoient établi pour être le signe de cet Astre, reveilleroit aussi-tôt l'idée d'une pierre. Deux personnes se communiquent leurs pensées avec toutes sortes de mots barbares, quand une fois ils font convenus de ce qu'ils veulent faire signifier à ces mots.

Platon dans fon Cratyle dit qu'en imposant les noms il faut choisir ceux qui expriment veritablement la nature des choses qu'on veut qu'ils signifient. Cela est fort bien, & possible en quelque maniere, prenant les noms qu'on fait de nouveau. des choses mêmes avec lesquelles celle qu'on veut nommer a du rapport, & distinguant le nouveau nom par quelque changement, afin qu'il devienne propre. Mais la question est si les premiers noms d'une langue, qui sont comme les racines des autres, expriment naturellement ce qu'ils fignifient. Cela se peut trouver en quelques-uns, comme nous l'avons dit. Les noms sont des sons; ainsi lorsqu'ils ne se peuvent prononcer qu'en faisant le son de la chose qu'ils fignifient, on peut dire que ces noms font naturels, comme beuglement, bennissement, rugissement, beugler, bennir, rugir; mais je l'ai déja dit, le nombre de ces noms est très-petit. Tout ce qui ne sonne point n'a point d'expression naturelle en ce sens. Outre que de quelque mot qu'on

qu'on se serve pour marquer ce qui a un son, on pourra toûjours en reveiller l'idée, si l'usage l'a autorifé. Celle du cri d'un animal se peut reveiller par un nom dont la prononciation n'a aucun rapport avec ce cri, si les hommes l'ont établi pour le fignifier. La peine que prend Platon pour éclaircir cette question est donc inutile. Les étymologies ou veritables origines qu'il prétend donner de plusieurs noms Grecs, sont fausses. Il lui auroit été plus facile de les deriver de la langue fainte s'il l'avoit connuë. Il avoue qu'il y a de certains noms qui se doivent regarder comme les élemens de la langue, dont on ignore l'origine. Il ignoroit l'origine de l'homme que Dieu avoit formé de ses propres mains, & à qui il avoit donné un langage, dans lequel les Savans pretendent qu'on peut trouver l'origine de toutes les langues.

Quoiqu'il en soit de ce sentiment, qui s'accorde avec cette verité constante, que tous les peuples du monde tirent leur origine des trois enfans de Noé, il est évident que ces hommes sortis nouvellement de la terre ou descendus du ciel se seroient pû faire un langage dont chaque mot n'auroit point d'autre idee que celle avec laquelle ils l'auroient lié; sans qu'on pût dire que quelque impression corporelle les y eût obligez, ou que la seule disposition de seur organe les seur eût fait prononcer; ainsi que la voix ou le cri qui sort du gozier d'un che-

val est un hennissement.

Concluons donc qu'il suffiroit que celui qui seroit le plus sage ou le plus autorisé de nôtre nouvelle troupe, nommât, par exemple, ce mot Soleil dans le tems qu'on seroit tourné vers cet Astre, & qu'ony feroit attention, pour faire qu'il devînt le nom de cet Astre; après quoi ce n'auroit plus été un vain son. Mais il saut avouer que cette convention est difficile. Les Philosophes & les Historiens qui

veulent que les hommes soient nez de la terre comme des champignons, ont beau nous dire que la necessité de s'entr'aider les obligea de s'assembler, & de se s'entr'aider les obligea de s'assembler, & de se s'entendant point les uns les autres, ils ne se seroient pas plûtité dispersés; aimans mieux demeurer avec des bêtes, comme saint Augustin dit qu'on aime mieux converser avec son chien qu'avec des hommes dont onn'est point entendu. Tant il est vrai qu'il saut reconnoître que ce n'est point le hazard qui a formé les hommes: qu'ils ont une premiere origine: qu'ils viennent d'un premier homme qui étoit l'ouvrage de Dieu; ce que nous dirons dans la suite avec plus d'étenduë. Cependant demeurons dans nôtre hypothese; considerons-la comme possible.

### CHAPITRE V.

Ces nouveaux bommes pourreient trouver une maniere d'écrire. Celle que nous avons est due aux anciens Patriavches.

SI ces hommes pouvoient se faire un langage, ils pourroient aussi trouver des caracteres, signes de ce langage. C'est ce qu'il saut considerer ici. Les langues ne se sont perfectionnées qu'après qu'on a trouvé l'écriture, & qu'on a tâché de marquer par quelques signes permanens ce que l'on avoit dit de vive voix, ou ce que l'on avoit seulement pensé. Le ton, les gestes, l'air du visage de celui qui parle, soutiennent ses paroles, & marquent une partie de ce qu'il pense; ainsi en l'entendant parler on conçoit aisement ce qu'il veut dire. Un discours écrit est mort; il est privé de tous ces secours. C'est pourquoi à moins qu'il ne marque exactement tous les traits de la pensée de celui qui a écrit; que toutes

les paroles ne soient liées, & ne portent des marques du rapport qu'ont entr'elles les choses qu'elles signifient, ce discours est imparfait, obscur, inintelligible. C'est l'écriture qui fait appercevoir ce qui manque à une langue pour être claire: on voit en écrivant ce qu'il y faut suppléer, ce qu'il y faut changer. Les langues barbares peuvent suffire, quand il n'est question que des besoins de la vie animale, de la vente ou achat de quelques marchandises, mais elles ne seroient pas capables d'un stile reglé dans

lequel on pût expliquer les Sciences.

Or il en est de l'écriture comme du langage, & géneralement de tout ce qui dépend du choix des hommes. Tous les animaux font la même chose; parce que c'est le mouvement de la Nature, qui est la même en tous, qui les fait agir; mais entre plusieurs hommes qui entreprennent une même chose, ils la font chacun d'une maniere particuliere. Comme ils peuvent choisir quelque son que ce soit pour être le signe de leurs pensées, ils peuvent pareillement marquer ce fon par quelque signe qu'il leur plaira, & cela fort differemment. La maniere dont nous écrivons, qui consiste dans les differens arrangemens d'un petit nombre de lettres, est une invention admirable qui se doit rapporter aux premiers Patriarches. Les peuples barbares, j'entends tous ceux qui se séparerent des enfans de Dieu & errerent en differens coins du monde, n'eurent l'usage de l'écriture telle que nous l'avons, que fort tard; Ainsi que les Americains, avant que nous les connuffions, avoient seulement des figures ou images pour marquer certaines choses; ce qui est bien different de nôtre écriture. Avec vingt-quatre differens fignes, ou lettres differentes, nous marquons ce que nous voulons. Ces lettres sont simples, faites d'un ou de deux traits, ou au plus de trois. En les combinant il n'y a point de chose qui ait un nom qu'el-

les ne marquent. Mais il n'en est pas de même de es images des Americains, qui étoient proprement des symboles & non des élemens; maniere d'écrire fort imparfaite, & qui ne merite pas le nom d'écriture. Celle des Chinois l'est encore plus: disons hardiment qu'ils ne savent point écrire. Il leur faut quarante ou soixante mille caracteres. & même jusqu'à quatre-vingt mille, comme l'affurent ceux qui ont été à la Chine. Combien faut-il de differens traits pour former & distinguer ces caracteres? Le moyen de se les mettre tous dans la tête: de se souvenir en les voyant de ce qu'ils peuvent signifier; & lorsqu'on ne les voit point, & qu'on veut exprimer la chose qu'ils signissent, comment pouvoir tirer tous leurs traits? L'Impression qu'ont ces Peuples, est aussi fort imparfaite, car pour chaque page de leurs livres il faut qu'ils gravent sur une planche de bois les caracteres qu'ils y veulent représenter; laquelle ne peut servir que pour faire cette page; ainsi il faut autant de differentes planches qu'il y a de pages. Une planche ne se grave pas aussi facilement qu'on assemble des lettres, outre que celles qui ont servi à une page, peuvent servir à tout un livre.

Rien donc de plus imparfait que toute la litterature Chinoise. Chaque caractere signifiant une seule chose, il en faut connoître un nombre infini, dont il n'est pas possible de conserver en sa memoire la signification & les traits qui les distinguent. Ajoutez qu'ils ne marquent que les choses, & qu'ils n'expriment ni les actions, ni les rapports. Aussi les Chinois admirent les Européens voyant qu'avec un petit nombre de disserens traits ils pouvoient exprimer toute leur langue. Nos caracteres se nomment Elemens, parce qu'ils sont en petit nombre, que tous les mots en sont composez, & qu'il n'y en a aucun qui ne se puisse reduire à quel-

qu'une de nos lettres, comme à son principe; ainsi que toutes les choses materielles se redussent aux premiers elemens.

En parlant de la veritable origine des Langues, nous verrons en quel tems à peu près l'usage des lettres a été connu. Nous verrons la preuve de ce que nous avons avancé, que c'est aux Patriarches qu'on est redevable de l'invention des lettres. Mais il faut remarquer que cette invention s'est beaucoup perfectionnée dans la fuite des fiecles. Si ce n'est qu'on veuille dire que dans les premiers commencemens on se contentoit d'écrire ce qui étoit absolument necessaire, & qu'on supprimoit ce qui se peut suppléer. On n'écrit dans une langue que pour ceux qui la savent; ainsi en voyant les principales lettres d'un mot, il est facile à celui qui connoît ce mot de deviner les autres lettres qui ne sont point marquées. Les lettres qu'on nomme consones, ne se peuvent prononcer qu'on ne fasse en même tems sonner une lettre voyelle. Ainsi un homme qui sait parsaitement l'Hebreu, quoi qu'il ne voye pas dans l'écriture toutes les voyelles, il les supplée aisément. Que cela soit possible, on n'en peut pas douter, puis qu'encore auiourdhui les Docteurs Juifs ne les expriment pas dans leur écriture, & que cependant ils s'entendent bien, & lisent couramment l'écriture les uns des autres.

C'est un fait appuyé sur de bonnes preuves, que jusqu'au cinquiéme siecle après la Naissance de Jesus-Christ les Hebreux n'avoient point l'usage de ce qu'ils appellent points qui tiennent parmi eux lieu de voyelles. Ils en avoient des voyelles, mais celles-là ils les mettent au nombre des consonnes; & en les lisant, ils sont souvent entendre le son d'une veritable voyelle qui est tout different. Aussi il n'y a que ceux qui savent l'Hebreu qui le puissent lire sans points. Dieu le vouloit ainsi, asin que si les Livres de l'Ecriture venoient à tomber en-

tré les mains des nations étrangeres, ils ne fussent point entendus: De sorte que non seulement l'intelligence, mais la lecture même de ces Livres dependoit d'une Tradition vivante; l'Ecriture couvrant de cette maniere des mysteres qui ne devoient pas être connus de tout le monde.

Autrefois dans l'Hebreu & presque dans toutes les Langues on écrivoit tout de suite, on ne distinguoit point les differens mots, par des points, par des virgules; qui marquent quand un nouveau sens commence, quand il est achevé. On ne savoit ce que c'étoit de separer les mots, de commencer toujours une nouveau sens par une grande lettre: de distinguer de même les noms propres. Dans les langues qui ont des tons differens, qui ont des accens, comme la langue Greque; l'on n'a commencé de les marquer ces tons, ces accens, ces aspirations que depuis que la langue a commencé de se corrompre; que la prononciation s'est changée; & qu'on a cherché des moyens de conserver l'ancienne prononciation. On a mis des notes sur chaque mot, qui ne se voyent point dans les anciennes inscriptions, dans les Manuscrits de la premiere antiquité. En écrivant on ne doit rien negliger de ce qui peut contribuer à la clarté du stile. Il y a des mots qui ont differentes significations, selon leurs differentes notes ou accens. Il faut profiter de tout ce qu'on a trouvé dans la suite des siecles pour perfectionner l'écriture. Quant à la maniere de la ranger, elle n'est pas la même dans toutes les langues. Les Chinois rangent leurs caracteres par colomnes. Ils n'écrivent pas sur une ligne transversale, mais de haut en bas sur une perpendiculaire: mettant les caracteres qui se suivent non côte à côte, mais les uns sur les autres; ce que ceux de l'Isle de Taprobane qui se nomme aujourdhui Zeilan, saisoient du tems de Diodore de Sicile. Tou-

### LA RHETORIQUE, OU L'ART

Toutes les autres Nations mettent leurs mots côte à côte, mais elles commencent differemment. Les Hebreux, les Chaldéens, les Syriens, les Arabes écrivoient & écrivent encore de la droite à la gauche. Herodote dit que c'étoit la maniere des Egyptiens. Les Grecs, les Latins dans la suite des siecles commencerent de la gauche à la droite; car il y a bien de l'apparence que dans les commencemens, comme c'est des Hebreux que leur est venu l'Art de l'Ecriture, ils en avoient toutes les manieres. Ils ne les quitterent pas d'abord pour en prendre de contraires. Ils conserverent la premiere en même tems qu'ils en prirent une nouvelle; car ils écrivirent de la droite à la gauche, & de la gauche à la droite, joignans ces deux manieres. Ils faisoient comme les laboureurs. qui ayant commencé de la gauche à la droite; quand ils sont au bout du champ qu'ils labourent, ils recommencent de la droite à la gauche, & continuent de même. C'est à dire que les Grecs écrivoient par fillons, ou comme les bœufs, qui en labourant recommencent où ils finissent; d'où les Grammairiens Grecs appellent cette ancienne maniere d'écrire Busgo Ondir.

On pourroit dire que les hieroglyphes des Egyptiens étoient une cinquiéme maniere d'écrire; car ces hieroglyphes font differents des caracteres Chinois, qui ne représentent rien. Ce sont de simples traits; au lieu que les hieroglyphes des Egyptiens étoient des images d'animaux, symboles des mysteres que ces peuples vouloient signifier. Les caracteres du Perou, du Mexique, étoient plus semblables à ceux des Egyptiens qu'à ceux de la Chine; car c'étoient des images, des représentations, des peintures. Ensin nous pourrions compter entre les différentes écritures ces notes ou abregez dont se servoient les Romains, avec lesquelles ils écrivoient avec tant de celerité, que leur main étoit plus prompte que la langue de celui

clui qui recitoit le discours qu'ils copioient, n'étoit agile. Ils avoient des notes pour chaque chose, pour chaque nom, comme les Chinois. On en compte jusqu'à 5000. Gruter en a fait imprimer une partie.

## CHAPITRE VI.

Pour marquer les différens traits du Tableau dont on a formé le dessein dans l'esprit, on a besoin de mots de différens ordres.

N E confiderons pas seulement ce que feroient ces nouveaux nés, sans doctrine & grossiers. Voyons ce que la Raison prescrit; ou, ce qui est la même chose, ce que ces hommes auroient fait s'ils avoient été Philosophes, s'ils avoient consulté la Raison, & écouté ce qu'elle peut prescrire pour marquer tous les traits de nos pensées, leur raport, leur suite. Supposons donc qu'ils soient raisonnables; car des Barbares qui ne vivent que selon l'impression des sens, sans reflexion, sans jugement, sans raisonnement, sans entretien, ne forment aucune pensée reglée. Supposons, dis-je, que ces hommes sont Philosophes. Les operations de nôtre esprit sur ses idées se reduisent à trois ou à quatre. Il apperçoit ce qui est en lui-même, comme font les premieres veritez avec lesquelles nous naissons, & les choses qui sont hors de lui comme les astres, les plantes, les animaux, par la porte des sens du corps où il est renfermé. Cette premiere operation de l'esprit se nomme dans les écoles de Philosophie, perception. Lorsque nous avons apperçu un objet, que nous y faisons quelque attention, que nous reflechissons sur ce que nous y découvrons, nous en jugeons; c'est à dire que nous lui attribuons quelque qualité en assurant qu'il est tel, ou qu'il n'est pastel. Cette seconde operation de l'esprit s'appelle

### 24 LA RHETORIQUE, OU L'ART

jugement, laquelle est suivie d'une troisséme qui tire des consequences de ce qu'on a connu d'un objet par les deux premieres operations. C'est ce qu'on appelle raisonner. Enfin selon la nature & les qualitez de l'objet de nos pensées nous sentons dans la volonté des mouvemens d'estime ou de mépris, d'amour ou de haine, de colere, d'envie, de jalousie; ce qui se nomme passion. Ainsi tout ce qui se passe dans nôtre esprit, est action ou passion. Nous verrons dans la fuite comment les passions se peignent elles-mêmes dans nos paroles. L'on appelle idée la forme d'une pensée qui est l'objet d'une perception, c'est à dire d'une pensée qu'on a à l'occasion de ce qu'on connoît par la premiere operation de l'esprit. Par exemple. sorsque le Soleil frappe mes yeux par sa lumiere, ce qui est pour lors présent à mon esprit, & ce que j'apperçois en moi-même, est l'idée du Soleil, laquelle demeure dans ma memoire, lorsque cet astre disparoît. Ainsi nous avons l'esprit plein des idées d'une infinité de choses materielles que nous avons vûes. Nous avons aussi les idées de plusieurs veritez que nous n'avons point reçuës des sens.

Sans doute que ces nouveaux hommes donneroient leurs premiers soins à faire des mots pour être
les signes de toutes ces idées, qui sont les objets de nôtre perception, ou de la premiere operation de nôtre
esprit. Pour juger de ce qu'ils seroient dans l'établissement de ces signes, considerons que ces noms, quels
qu'ils soient, entant qu'ils sont prononcez ou qu'ils le
peuvent être, sont des sons que forment les organes
de la voix. Or entre ces sons il y en a de simples,
ausquels on peut reduire tous les autres, qui en sont
ainsi comme les premiers élemens. Nous distinguons
dans la langue Françoise, comme dans la Latine,
vingt-quatre sons simples qu'on marque par autant
de lettres de differente figure. Ce nom Dieu est composé de quatre sons differents ou lettres qui ont cha-

eur son. Les dispositions des organes de la euvent être differentes & dans leur substance. : leur usage, ce qui fait que la même lettre n different selon qu'elle est prononcée par difs Nations. C'est pourquoi si on vouloit contoutes les varietez & differences qui peuvent tre les sons qu'on appelle simples, ou elemens arole, on trouvoit bien plus de vingt-quatre car il v en a qui ne sont usitées que par cer-Nations qui les multiplient, & y mettent des nces assez considerables, pour pouvoir être ées par differens caracteres. Nous avons par le trois fortes de e qui ont des sons differens. ni nous pourrions donner differens caracteres. i augmenter le nombre de nos lettres. Entre is qui font simples, il y en a qui ne sont pas ient faciles & agréables à tout le monde. Pour s uns les évitent, pendant que d'autres s'en t. C'est pourquoi il ne faut pass'étonner que s peuples du monde n'ayent pas un égal nombre acteres, que leur Alphabet soit plus grand ou etit que le nôtre. Parlons de ces hommes que ntroduisons sur la scene, comme si le hazard qu'ils se servissent des sons ou lettres de nôtre bet.

us ne comptons que vingt-quatre lettres ou quatre fons simples, ainsi cette nouvelletrou; pourroit se servir des sons simples que pour ser vingt-quatre choses differentes; à moins ne sceussent differentier chacun de cessons par ns tons, par l'élevation ou la position de la comme dans le chant on prononce diffeent la meme voyelle selon qu'elle est notée, i n'est ni impossible ni incroyable; car nous se qu'il y a eu des peuples, & que les Chinois encore aujourd hui, qui chantoient en quel-unière en parlant: Mais ensin si notre nouvelle nière en parlant:

troupe prenoit nos manieres qui sont naturelles, elle ne pourroit faire des vingt-quatre lettres que vingtquatre noms. En composant des noms de deux lettres, elle en feroit vingt-quatre fois davantage, c'est à dire, cinq cent soixante & seize; & vingt-quatre fois encore davantage, c'est à dire, treize mille huit cens vingt-quatre en faisant des noms de trois lettres, comme nous l'avons dit. Ainsi illeur seroit facile dans cette infinie varieté de trouver des fignes particuliers pour marquer chaque idée, & lui donner un nom.

Comme l'on se sert naturellement de ces premieres connoissances, nous pouvons croire que lorsque d'autres choses se présenteroient à leur esprit qui seroient semblables à celles à qui ils auroient donné un nom propre, ils ne prendroient pas la peine de faire de nouveaux mots, ils se serviroient des premiers noms en les changeant un peu pour marquer la difference des choses auxquelles ils les appliqueroient. L'experience me le persuade: lorsque le mot propre ne vient pas affez-tôt à la bouche, on se sert du nom d'une autre chose qui a quelque rapport à celle-là. Dans toutes les langues les noms des choses à peu près semblables different peu entr'eux : Plusieurs mots prennent leur racine d'un seul, comme on le voit dans les Dictionnaires des langues qui sont connuës.

Un même mot se peut diversifier en plusieurs manieres, par la transposition, par le retranchement de quelqu'une des lettres qui le composent, ou par l'addition d'une voyelle ou d'une consone; par le changement de la terminaison: de sorte qu'il n'est pas difficile, lorsqu'on communique le nom propre d'une chose à toutes celles qui lui sont semblables, de marquer par quelque petit changement, ce que ces choses ont de particulier, & en quoi elles different de celles dont elles ont pris le nom. C'est à dire qu'il ift pas difficile de leur donner des fignes partis

ect établissement, les mots qu'ils auroient & qui par eux-mêmes ne significient rien, la force d'exciter les idées des choses aux-lls les auroient appliquez. Carles ayant pro, & entendu prononcer souvent lorsque ces eur étoient présentes, les idées de ces choses mots se seroient liées: de sorte que l'une ne t pas être excitée sans l'autre. Comme quand ons vû souvent une personne avec un certain d'abord que nous pensons à elle, l'idée de cet présente à nous; & la seule idée de cet habit

: nous pensons à cette personne.

ne peut point savoir si ces hommes gardequelque regle en cherchant des termes pour ner. S'ils ne composeroient ces termes que rtain nombre de syllabes. Tous les mots des s n'en ont qu'une. Les racines Hebrarques. s de la langue Grecque n'ont que trois con-La Nature porte à cette simplicité. Plus le s est court, il répond mieux à l'ardeur que nous de dire vite ce que nous pensons: & il satisfait ne-tems au desir impatient qu'on a quand ute, de savoir ce que veut dire celui qui parrsque les langues ont commencé à se corromes mots se sont pour l'ordinaire allongez. Il ne rien qu'un mot ait un plus grand nombre de s. lorsque deux ou trois suffisent pour le faire uer de tout autre mot.

étoit question à présent de faire de nouveaux our en composer une nouvelle langue, il seroit observer quelques regles. La premiere devroit : les composer d'un très-petit nombre de syllaa seconde, de choisir les syllabes dont le son auleque rapport avec la chose qu'on voudroit r; car lorsqu'on cherche un signe, il est plus

xaisonnable de prendre les choses qui semblent faites pour cela: c'est ce qu'on a fait pour exprimer le cri des animaux, on a dit boare, binnire, balare, beugler, hennir, béler: ces termes ont un son qui approche de celui qu'ils signissient. La troisséme regle seroit de faire que les mots eussent une liaison ensemble, selon que les choses qu'ils signifieroient auroient des liaisons & des rapports. Il ne faudroit que les composer de lettres qui eussent un son approchant, qu'il n'y cût entr'eux de difference que d'une ou de deux lettres; ou que ce fussent les mêmes lettres: mais rangées d'une autre manière, comme on en voit plusieurs exemples dans la languesainte. Mais il est inutile de donner ces regles, si ce n'est que cela nous fait comprendre en quoi peut consister la fimplicité & la beauté d'une langue. Nous ne savons pas ce que feroient ces nouveaux hommes. Apparemment ils ne philosopheroient pas beaucoup. L'empressement qu'ils auroient de parler feroit qu'ils se serviroient des premiers termes qui se présenteroient; & quand un terme est une fois établi, on ne s'avise guere d'en chercher un autre.

## CHAPITRE VII.

Reflexion sur la maniere dont en chaque langue on se fait des termes pour s'exprimer. Ces reflexions conviennent à l'Art de parler.

Nous ne prétendons pas apprendre l'Art de parler de cette seule troupe de nouveaux hommes que nous avons introduits ici. Nous ne pouvons savoir que par conjecture ce qu'ils seroient. Nous voyons ce que les hommes ont sait en tout pais & dans tous les siecles, & il est bon de le considerer; car il est de la derniere importance, pour connoître à fondla Nature du langage, de remarquer les manieres deparler de chaque Nation. Bien des gens se trompent qui s'imaginent que la Rhétorique ne consisse que dans les ornemens du discours; & que des restexions semblables à celles que nous allons saire ne convienment qu'aux Grammairiens. Ils jugent de l'éloquence, comme ceux qui ignorant la Peinture, pensent que le coloris en est la principale chose. Je ne m'arrêterai pas à leurs jugemens; & quoi que je n'aye pas dessein de faire une grammaire générale, je ferai cependant mes ressexions sur les manieres qui sont particulieres à de certaines langues, lor que je croirai qu'il sera nécessaire de le faire pour dé-

couvrir les fondemens de l'Art de parler.

Nous avons vû comme la nécessité auroit obligé nôtre nouvelle troupe d'établir les termes pour toutes les choses dont il faut parler souvent; mais il y a bien de l'apparence que leur langue seroit d'abord Comme les pauvres se servent d'un fort sterile. même habit pour tous les jours; que deux ou trois vaisselles font tous leurs meubles; aussi ceux qui n'ont pas de grandes connoissances n'ont besoin pour s'exprimer que d'un petit nombre de termes, qui leur servent à toutes choses. Les personnes grossieres ne reflechissent presque point. Leurs vuës font bornées: ils ne peuvent parler que de ce qu'ils connoissent, ils n'ont donc besoin que d'un petit nombre de mots. Ils n'ont pas affez de délicatesse pour distinguer dans les choies ce qui met de la difference entr'elles; c'est pourquoi elles leur paroissent semblables, ainsi les mêmes mots leur servent pour toutes. Cela se voit dans le langage des Barbares qui vivent comme des bêtes, & qui ne pensent qu'à boire & à manger. Ils n'ont des termes que pour marquer ces actions. Ceux qui ne connoissent point les simples, les regardent presque toutes comme semblables; & ces termes généraux d'berbe, de plante, de simple, leur suffisent. Les Medecins qui ont des idées distinctes de chaque simple en particulier, n'ont pû s'en contenter; ils ont cherché des noms propres à chaque espece.

Selon que les peuples ont donc fait plus d'attention aux choses, leurs termes ont des idées plus distinctes, & ils sont en plus grand nombre. Une même chose peut avoir plusieurs degrez. Elle sera dans son espece, ou une des plus grandes, ou une des plus petites. C'est pour exprimer ces degrez qu'on a fait les diminutifs, comme en Latin de bomo on a fait bomuncio. Les Italiens ont un grand nombre de diminutifs. Les Espagnols ont des diminutifs & des noms qui augmentent. De asne nous faisons asnon: cux de asno font asnillo un petit asne, & asnazo un grand aine. On peut regarder une même chose d'une maniere générale, sans faire attention à ce qui la distingue de toute autre, & s'en former ainsi une idée abstraite. Les noms qui marquent ces idées s'appellent abstraits, comme ce mot bumanité, qui marque l'homme consideré en général sans qu'on pense à aucun homme en particulier. Toutes les langues n'ont pas également des diminutifs ou des augmentatifs, & de ces termes qu'on nomme abstraits. Il ne faut pas juger des langues étrangeres par la nôtre. Les uns peuvent observer ce que les autres négligent, & voir une chose par un endroit que nous n'appercevions point. C'est pourquoi en traduisant il n'est pas possible d'exprimer toujours mot pour mot ce qui est dans l'original; car chaque peuple confidere les choses d'une maniere particuliere. & comme il lui plaît: ce qu'il marque par un terme propre, qu'on ne peut par conséquent expliquer que par des circonlocutions & avec un grand nombre d'épitetes. Pour éviter cela, on est obligé de recevoir des termes étrangers, comme nous avons reçû l'incognito des Italiens.

Il dépend de nous de comparer les choses comme mus voulons, ce qui fait cette grande difference qui est entre les langues qui ont une même origine. Ce qui les Latins appellent fenestra, les Espagnols l'appellent ventana, les Portugais janelle. Nous nous servons aussi de ce mot croisée pour marquer la même chose. Fenestra, ventus, janua, crux sont des mots Latins. Le François, l'Espagnol, le Portuga's viennent du Latin, mais les Espagnols considerant que les fenêtres donnent passage aux vents, ils les appellent ventana de ventus. Les Portugais avant regardé les fenétres comme de petites portes, ils les ont appellé janella de janua. Nos fenêtres étoient autrefois partagées en quatre parties avec des croix de pierre: on les appelloit pour cela des croisées de crux. Les Latins ont confideré que l'usage des fenêtres est de recevoir la lumiero, le mot fenestra vient du Grec Ouism qui fignifie reluire. C'est ainsi que les differentes manieres de voir les choses portent à leur donner differens noms.

La facilité & la douceur de la prononciation demandent une grande abondance de termes pour choisir ceux dont le concours soit moins rude; sans cela un petit nombre de termes suffiroit, qu'on pourroit accroître, ajoutant à quelques-uns de certaines syllabes, pour faire, par exemple, d'un primitif des derivez, ainsi que le font les Georgiens peuples de l'Afie. Tous les noms derivez dans leur langue ne different des primitifs que par cette terminaison jani. Si ce sont des noms de dignité, de charges, de quelqu'Art, les derivez ajoutent aux primitifs me. Avec cette syllabe sa qu'ils mettent devant le nom d'une chose, ils font un derivé qui marque le lieu de cette chose. Ainsi thredi signific colombe, & sathredi un colombier, chueli fromage, sachueli le lieu où l'on garde le fromage. Les mêmes Georgiens font géneralement un substantif d'un primitif qui est adjectif, jectif, en lui ajoutant oba; de sciani noir, scianeba noirceur. Des adverbes primitifs ils sont des adjectifs avec máeli: leurs comparatifs avec la syllabe s. Les Turcs sont à peu près la même chose, ce que je rapporte pour montrer qu'on pourroit bien diminuer ce grand nombre de termes, & rendre les langues plus aisées. Mais il saut contenter les oreilles qui ne s'accommodent pas dans toutes les occassions de certains termes, & qui ne peuvent souffrir quand elles sont délicates, la repetition trop fréquente des mêmes sons.

Un savant Anglois qui a sait une Grammaire Angloise raisonnée, montre comme les noms Anglois se forment aisément les uns des autres avec un leger changement, comme de brasse qui signifie érain, il sont to braze, en Latin obarare. En ajoutant y au nom d'une chose, ils en sont un qui marque l'abondance de cette même chose. Ainsi a wealth qui signifie richesse, ajoutant y ils sont wealth,

abondant en richesses.

La terminaison by marque ressemblance, comme God Dieu, & Godby qui est conforme à Dieu. 1/b est une terminaison qui marque diminution. Car cet Auteur Anglois prétend que parmi les mots qui font Anglois d'origine, plusieurs sont composez de lettres dont le son convient aux choses qu'ils signifient; que, par exemple, les mots qui commencent par Str marquent le plus grand effort de la chose qu'ils fignifient, comme ceux qui commencent par St un moindre effort: que ceux qui commencent par Thr indiquent un violent mouvement, par Vvr une action oblique, qui n'est pas droite: par Clune liaison, une adherence: il fait voir de même que le son des terminaisons en plusieurs noms s'accorde avec ce qu'ils fignifient. Chacun peut faire de pareilles remarques fur les langues qui lui font connuës; & il les faut faire quand on s'en veut rendre E

dre naître, qu'on les veut apprendre, & s'en servir. Ainsi ce que nous disons ici est de conséquence, quoiqu'il-ne le paroisse pas.

#### CHAPITRE VIII.

Des Noms Substantifs & Adjectifs, des Articles. Du nombre & des cas des Noms.

Es mots qui signifient les objets de nos pensées. L'c'est-à-dire les choses, sont appellez noms. On considere en chaque chose son être, ou sa maniere d'être. L'être d'une chose, par exemple, l'être de la cire, c'est la substance de la cire. La figure ronde ou quarrée, laquelle se peut changer sans qu'elle cesse d'être cire, sont ses manieres d'être. Etre ignorant ou favant, sont des manieres de notre être. Il faut nécessairement qu'entre les Noms, les uns soient destinez à signifier la substance de l'être, & que les autres expriment la maniere de l'être. Nous appellons pour cela noms Substantifs, ceux qui marquent l'être absolu d'une chose: & Adjectifs, ceux qui n'en marquent que la maniere; parce qu'ils ne subsistent que par le nom substantif auquel on les ajoute. Dans ces deux mots Terre ronde, le premier est un nom substantif, & le second qui ne fignifie que la maniere de l'être de la terre, cit adjectif. Les noms substancifs deviennent adjectifs; ou plûtôt les choses qui sont des êtres absolus & des substances, sont exprimées par des noms adjectifs, quand elles sont appliquées à d'autres êtres, dont elles deviennent la maniere d'être. Les Metaux sont des substances, mais parce qu'on les applique à d'autres substances, on en fait des adjectifs, comme sont ces adjectifs, doré, argenté, estamé, & les autres. Au contraire les adjectifs deviennent substar.tifs, tifs, lorsqu'une maniere d'être se considere d'une maniere absolue. Ainsi Couleur est un nom substantif: & ces noms adjectifs blanc, noir, deviennent substantifs quand on les considere en général sans les substances qui les soutiennent. Le blanc, le noir sont des substantifs: comme sont en général tous les noms qui ont une idéc qu'on peut confiderer absolument sans rapport; comme le boire, le manger, le dormir. Les Grecs, les Latins, en quoi nous les imitons, font leurs adjectifs du substantif, en changeant la terminaison. Les Anglois sont obligez de joindre au substantif un second nom. Ainsi Full qui signifie plein, leur sert à faire plusieurs adjectifs: par exemple, Toy full, plein de joye, pour joyeux. Care full, plein de soin, pour sollicitus inquiet. Some signifie quelque chose; Deligtb , delectution : ils disent deligth some, pour delestable : le mot lesse signifie moins, petit; ainfi Care kesse c'est la même chose que ségligent.

· Les noms fignifient ordinairement les choses d'une maniere vague & générale. Les articles dans les langues où ils sont en usage, comme dans la nôtre, & dans la Grecque, déterminent cette fignification, & l'apliquent à une chose particuliere. Quand on dit, c'est une bonne chose que d'être Roi, cette expression est vague, mais si vous ajoutez l'article le, devant Roi, en disant, c'est un bonheur que d'être le Roi, cette expression est déterminée, & ne se peut entendre que du Roi de quelque peuple particulier dont on a déja parlé. Ainsi les articles contribuent merveilleusement à la clarté du discours; parce qu'ils déterminent la juste idée qu'a celui qui parle. Aussi la langue Grecque & notre langue sont sans doute les plus propres à traiter les Sciences qui demandent plus

de précision.

Les differentes manieres de terminer un nom reuvent tenir lieu d'un autre nom. Nous voyons dans toutes les langues que les noms ont deux terminaisons, dont l'une fait connoître que la chose dont on parle est finguliere, c'est-à-dire seule en nombre; l'autre, qu'elle n'est pas seule, mais qu'elle fait partie d'un nombre : ce qui fait dire que les noms ont deux nombres; le fingulier, & le pluriel. Ce mot. bomme, avec la terminaison du nombre singulier. marque un feul homme; mais avec la termination du nombre pluriel, bommes, il fignifie tous ou plusieurs hommes. La consonne S qu'on ajoute à la terminaison du nombre singulier, tient lieu dans cette occasion de ce mot tous, ou plusieurs. le singulier & le pluriel des noms servent à abreger le discours, & le rendre distinct. Les Hebreux, les Grecs. & encore aujourd'hui les Polonois ont un troisième nombre, dans lequel le nom marque que la chose qu'il signifie est double.

Nous ne confiderons pas toûjours fimplement les choses qui sont les objets de nos pensées, nous les comparons avec d'autres; nous faisons reflexion sur le lieu où elles sont, sur le tems de leur durée, sur ce qu'elles ont, sur ce qu'elles n'ont pas, & sur tous les rapports enfin qu'elles peuvent avoir. Il faut des termes particuliers pour exprimer ces rapports, & la suite & la liaison de toutes les idées que la confideration de ces choses excite dans notre esprit. Dans quelques langues les differentes terminaisons d'un même nom, qui font que les chutes ou finales en sont differentes, suppléent à ces mots qui sont nécessaires pour exprimer les rapports d'une chose. Le Grec, le Latin se sert de ces terminations differentes: notre François & les langues vulgaires, excepté la Polonoise, qui est une dialecte de l'Esclavon, n'ont point ces terminaisons. Elles marquent les rapports d'un nom avec des particules. Ces rap-B 6 ports ports font infinis. Les Latins les expriment ave fix chutes, ou cas auxquels ils ont donné les nom des rapports les plus ordinaires. Ils ont, par exemple appellé Nominatif le nom consideré absolumen fans autre chute que celle qu'il a. Un nom au Nominatif marque simplement que la chose qu'i fignifie est nommée: au Genitif, que cette chose en gendre, ou est engendrée. Ce sont les Grammai riens qui ont donné ces noms aux differens ca pour les distinguer: mais ces cas ont d'autres usa ges que ceux que signifient ces noms de Genitif & de Datif Il y a fix cas en chaque nombre, dans le fingulier & dans le pluriel. Le Nominatif, le Geni tif, le Datif, l'Accufatif, le Vocatif & l Ablatif Un même nom, outre la principale idée de la cho se qu'il signifie, enferme un rapport particulier de cette chose avec quelqu'autre, selon qu'il est ou au Genitif ou au Datit, &c. Le Nominatif fignifie sim plement la chose, le Genitif son rapport avec cell à qui elle appartient, Palavium Regis; le Datif le rapport qu'elle a avec celle qui lui est profitabl ou nuisible, utilis reipublice; l'Accusatif, le rap port qu'elle a avec celle qui agit sur elle, Cala vicit Pompeium. On met le nom au Vocatif, lors qu'on adresse son discours à la personne, ou à 1 chose que ce nom signifie; l'Ablatif, a une infinit d'usages. Il est impossible de les marquer tous.

Les langues dont les noms ne souffrent point ce chutes differentes, se servent de certains petits mot qu'on appelle Particules, qui sont le même esse que ces chutes, comme sont en notre langue, de du, à, par, le, les, aux, des, &c. Les Adverbes aus ont un usage peu different de la chute des noms car ils emportent avec eux la force d'une de ces pai ticules. Cet Adverbe sagement, a la force de ce

deux mots, avec sagesse.

Les Adverbes sont ainsi appellez par les Gram

mairiens, parce qu'ordinairement on les joint avec un Verbe, comme courir vite, parler sagement, parler lentement. Ils tiennent lieu d'un nom, & d'une particule qui marque un certain rapport; c'est pourquoi dans des langues qui ont des cas il n'est pas necessaire que les Adverbes en ayent, parce que par eux-mêmes, fans chute, ils signifient la chose & son rapport: par exemple, parler lentement. Dans toutes les langues les Adverbes sont d'un très-grand usage. Ce sont de petits mots qui ne se declinent point, & qui tiennent lieu de plusieurs paroles: comme en Latin ces Adverbes de tems, diù, cras, nuper, dudùm; ceuxci de lieu, bic, intùs, foris; de quantité, valde, satis, perquam Les differens rapports que les choses ont entr'elles, de lieu, de situation, de mouvement, de repos, de distance, d'opposition, de comparaison, sont infinis. On ne peut parler un moment sans avoir besoin d'en exprimer quelqu'un à l'occasion des choses dont on parle. Nous ne pouvons donc pas douter que ces hommes que nous faisons trouver de compagnie, n'inventassent bien-tôt des moyens de marquer ces rapports, ou particules, comme dans nôtre langue dont les noms n'ont point ces chutes differentes, ou par les differentes terminaisons des noms des choses mêmes, comme dans la langue Grecque, dans la Latine.

Ils inventeroient des Adverbes, c'est-à-dire ces petits mots qui par eux-mêmes marquent des circonstances qu'autrement on ne pourroit signifier qu'en plusieurs paroles; aussi les Adverbes donnent beaucoup de force au discours en l'abregeant. Les Latins, les Grecs pour cela font presque des Adverbes de tous leurs noms, par une terminaison qui leur est propre; ainsi de justus les Latins sont juste, comme de juste nous faisons justement. Notre langue qui ne veut pas être si servée, ne sait pas tant d'usage des Adverbes. Elle aime mieux mettre le nom avec la

preposition; ainsi en François on dit plus élegamment avec sagesse, avec prudence, avec orgueil, avec moderation, que sagement, prudemment, orgueilleusement, modestement. C'est, comme je le crois, que la terminaison des Adverbes dans nôtre langue les allonge trop, ainfi on ne gagne rien. Outre que le sonde cette terminaison ment ordinaire aux Adverbes. n'est pas agréable. Aujourd'hui on la change: car au lieu de parler justement, parler raisonnablement, on dit parler juste, parler raison, mettant le nom au lieu de l'Adverbe. Les Hebreux n'ont point de declinations comme les Grecs & les Latins, mais aussi ils ont ce qui n'est point dans ces langues, savoir des assixes, c'est-à-dire certaines terminaifons qui tiennent lieu des pronoms, ce qui abrege & rend le discours plus net; ainsi Thalmidi c'est mon disciple. & Thalmide son disciple.

### CHAPITRE IX.

Des Verbes, de leurs personnes, de leurs tems, de leurs modes, de leur voix active & passive.

S I nous faisons attention à ce qui se passe dans nôtre esprit, nous remarquerons que l'on considere rarement les choses sans en faire quelque jugement. Après que ces nouveaux hommes auroient trouvé des mots pour signifier les objets de leurs perceptions, ils chercheroient donc des termes pour marquer leurs jugemens, c'est-à-dire cette action de l'esprit par laquelle on juge, en assurant qu'une chose est telle, ou qu'elle n'est pas telle. La partie du discours qui exprime un jugement, s'appelle proposition. Or une proposition enserme necessairement deux termes, l'un appellé sujet, qui est reclui dont on affirme; le second qui est ce qui est affir-

affirmé, qui se nomme l'attribut; comme dans cette proposition, Dieu est juste, Dieu est le sujet; juste qui est le second terme, est appellé attribut, qui est ce qu'on affirme, ou ce qu'on attribuë au sujet de la proposition. Outre cela une proposition est composée d'un troisiéme terme qui lie le sujet avec l'attribut, qui marque cette action de l'esprit par laquelle il juge, affirmant l'attribut du sujet. Dans toutes nos langues nous appellons Verbes, les mots qui marquent cette action. Les Verbes, comme l'Auteur de la Grammaire génerale & raisonnée l'a judicieusement remarqué, sont des mots qui signifient l'affirmation.

Un seul mot suffiroit pour marquer toutes les operations semblables de nôtre entendement, tel qu'est ce Verbe Etre, qui est le signe naturel & ordinaire de l'affirmation; mais si nous jugeons de ces nouveaux hommes par ceux qui ont vêcu dans tous les fiecles passez, le desir d'abreger leur discours les porteroit fans doute à donner à un même mot la force de fignifier l'affirmation & l'attribut, comme l'on a fait presque dans toutes les langues, qui ont une infinité de mots qui marquent l'affirmation, & ce qui est affirmé; par exemple, celui-ci, je lis, marque une affirmation, & en même tems l'action que je fais lorsque je lis. Ces mots, comme nous avons dit. font appellez Verbes. Quand on leur ôte la force de signifier l'affirmation, ils rentrent dans la nature des noms; aussi on en fait le même usage, comme quand on dit le boire, le manger, ces

mots sont de veritables noms.

La repetition trop frequente des mêmes noms est desagréable & choquante; cependant on est obligé de parler souvent des mêmes choses. On a donc établi de petits mots pour tenir la place de ces noms qu'il faudroit repeter trop souvent. Ces petits mots sont pour cela appellez Prenents. On compte

compte trois Pronoms; le pronom de la premiere personne tient lieu du nom de celui qui parle, comme Moi, je. Le Pronom de la seconde personne tient lieu de celle à qui l'on parle, comme Tu, Toi. Celui de la troisième personne tient lieu de la personne, ou de la chose dont on parle, comme Il, Elle. Ces Pronoms ont deux nombres, comme les noms; le Pronom de la premiere personne au pluriel tient la place des noms de ceux qui parlent, comme Nous. Celui de la seconde personne au pluriel tient la place des noms de ceux à qui on parle, comme Vous; & le Pronom de la troisséme personne au pluriel tient la place des noms des personnes & des choses dont on parle, Ils, Elles.

Pour évîter encore la repetition ennuyeuse de ces Pronoms qui reviennent souvent, dans les anciennes langues on ajoute aux Verbes quelque terminaison qui tient lieu de ces Pronoms. C'est pourquoi un seul Verbe peut faire une proposition entiere. Ce Verbe Verbero comprend le sens de cette proposition: Ego sum verberans. Outre qu'il marque l'affirmation & la chose affirmée, il signifie encore la personne qui frappe, qui est celle qui parle d'ellemême; parce que ce Verbe a une terminaison qui tient lieu du Pronom de la premiere personne.

Toutes les langues ont été très simples dans leur commencement. C'est le desir d'abreger qui a fait que de deux ou plusieurs mots on n'en a sait qu'un. Il y a de l'apparence qu'en Hebreu on a dit d'abord pakad asa, comme nous disons su as visité, d'où ensuite on a sait pakadsa, comme pakadsi pour pa-

kad ani, j'ai visité.

Nôtre langue & les langues des nations voisines sont obligées d'exprimer à part les pronoms. Les Hebreux ont cet avantage pardessus la langue Grecque & la Latine, que non seulement leurs Verbes marquent par leur termination le pronom qui en est le nominatif, mais encore celui qui en est le cas. Ainsi pekado signisse ille vistavit eum. Comme il n'y a point de noms qui reviennent si souvent que les pronoms, les Hebroux donnent pareillement à leurs noms une termination qui en tient lieu. Ainsi Thalmid signissant disciple; Thal-

midi fignific mon disciple.

Ce que l'on assure du sujet d'une proposition est ou passé, ou présent, ou futur. Les differentes inflexions des Verbes ont la force de marquer la circonstance du tems de la chose qui est affirmée. Les circonstances du tems sont en grand nombre. On peut confiderer le tems passé par rapport au present, comme lorsque nous disons: Je lisois lorsqu'il entra dans ma chambre. L'action de ma lecture est passée au regard du tems auquel je parle; mais je la marque présente au regard de la chose dont je parle, qui est l'entrée d'un tel. On peut considerer le tems passé par rapport à un autre tems passé. Tavois soupé lorsqu'il est entré, ces deux actions sont passées l'une au regard de l'autre. Nous pouvons confiderer le tems passé en deux manieres, ou comme défini, ou comme indéfini: marquer précisément, quand une action s'est faite, ou dire simplement qu'elle s'est faite. S'il y a quelque tems, ou si c'est aujourdhui, ce que nous distinguons. Pierre est venu à moi, il m'a parlé, n'est pas la même chose que Pierre vint à moi, il me parla. Ces dernieres expressions marquent qu'on parle d'un tems passé indéfini. Les premieres définissent ce tems, & donnent à entendre qu'on parle d'un tems passé depuis quelques heures, ou depuis un jour. Nous pouvons considerer le sutur en la même maniere, envisageant un terme précis & défini dans le futur, & quelquefois n'y mettant aucunes bornes.

Nous ne pouvons savoir si dans cette nouvelle langue gue dont nous parlons, toutes ces differentes circonstances des tems y seroient marquées par autant d'inflexions particulieres; car nous ne voyons pas que les peuples ayent distingué avec la même exactitude toutes ces circonstances du tems. Les Verbes chez les Hebreux n'ont que deux tems, le preterit ou le passé, & le futur; ils n'ont que deux inflexions differentes pour exprimer la diversité du tems. Les Grecs sont plus exacts, leurs Verbes ont tous les tems dont nous avons parlé. Je ne doute point que les termes de ce nouveau langage ne portassent au moins les signes de quelqu'une de ces circonstances, puisque dans toute proposition il faut déterminer le tems de l'attribut, & que le desir d'abreger le discours est naturel à tous les hommes. Quand je dis, j'aimerai, l'inflexion du tems futur que je donne à ce Verbe aimer, me délivre de la peine de dire cette longue phrase: il arrivera un tems que je serai aimant. Quand je dis: j'ai aime, cette inflexion du préterit m'épargne ce grand nombre de paroles, il a été un tems passé que j'étois aimant.

Les Verbes ont des modes, c'est-à-dire qu'ils fignifient outre les circonstances du tems, les manieres de l'affirmation. Le premier mode est l'Indicatif, qui démontre & indique simplement ce que l'on assure. Le second mode est l'Imperatif, dont le nom marque l'office, qui est de faire connoître que l'on ordonne à celui à qui l'on parle, de faire une telle chose. Le troisième est l'Optatif, qui ne se trouve que chez les Grecs: celui-là exprime le desir ardent qu'on a qu'une chose arrive. Le quatrieme mode est le Subjonctif, ainsi nommé, parce qu'il y a toûjours quelque condition jointe à ce que l'on assure ; je l'aimerois s'il m'aimoit : si cette condition n'étoit exprimée par le Subjonctif, le iens seroit suspendu. Le cinquième mode est l'Infinitif. Un Verbe dans ce mode a une fignification

fort

fort étenduë & fort indéterminée, comme boire, manger, être aimé, être frappé. Nous verrons dans la suite que les Infinitifs ont la force de lier deux propositions, & que c'est leur principal usage.

Le sixième mode est le Participe. Un verbe dans le participe ne marque que la chose affirmée, il ne signifie point l'affirmation. C'est pourquoi les participes sont ainsi appellez, parce qu'ils tiennent du verbe & du nom, signissant la chose que le verbe affirme, & étant en même tems dépouislez de l'assirmation. Le participe frappé, marque la chose que signifie le verbe strapper: mais qui dit frappé, n'assirme rien, s'il n'ajoute ou ne sous-entend il est, ou

il a été frappé.

Tous les verbes, excepté le verbe Eire, Sum, es, est, renferment deux idées, celle de l'affirmation, & de quelque action affirmée. Or une action a ordinairement deux termes, le premier celui dont elle part, le second celui qui la reçoit. Dans une action on confidere celui qui en est auteur, qui agit, & celui fur lequel on agit, qu'on appelle communément le patient. Il est nécessaire de déterminer quel est le terme de l'action dont on parle: si c'est le sujet de la proposition dont on affirme cette action qui est agissant ou patient. C'est pourquoi dans les langues anciennes les verbes ont deux terminaisons & inflexions differentes, qui marquent si le verbe se prend dans une fignification active ou passive. Petrus amat, & Petrus amatur: Pierre aime, & Pierre est aimé. Dans la premiere proposition le verbe qui est à l'actif, marque que c'est Pierre qui a de l'amour; dans la seconde ce même verbe avec l'inflexion du pailif, marque que c'est Pierre qui est le terme de l'affection dont on parle.

Il se pourroit donc faire que les verbes de la nouvelle langue auroient aussi deux inslexions, une active, & l'autre passive. Peut-être qu'on y négli-

44

geroit de comprendre dans un seul verbe plusieurs autres circonstances d'une action: Si elle a été faite avec diligence, si l'auteur de cette action agit sur lui-même, s'il l'a fait faire par quelqu'autre; ce que les Hebreux fignifient par leurs verbes, selon les inflexions qu'ils leur donnent. Ils ont huit conjugaifons où leurs verbes ont differentes fignifications; car ce n'est pas comme chez les Grecs & les Latins. dont les differentes conjugations n'ont aucune force particuliere, & qui ne conjuguent les verbes differemment, que parce qu'on ne pourroit pas leur donner à tous les mêmes inflexions sans en rendre la prononciation difficile. Le même verbe Hebreu, selon la conjugation où il est, a sept ou huit significations differentes. Par exemple, ce verbe Hebreu masur, tradere, selon qu'on le conjugue, signifie 1. Tradidit. 2. Traditus est. 3 Tradidit diligenter. 4. Traditus est diligenter. La cinquieme conjugation répond à ce qu'on appelle le medium chez les Grecs, où le verbe a une fignification active & passive. 6. Fecit tradere. 7. Factus est vel jussus est tradere, 8. Tradidit seipsum. Il y a cent manieres de s'exprimer qui ne sont pas essentielles, & qui sont particulieres à certaines langues. Je ne puis pas savoir si nôtre nouvelle troupe les négligeroit, & se contenteroit de celles qui font essentielles. & sans lesquelles on ne peut se faire entendre.

Nous voyons tant de difference parmi les Nations en cela, que nous ne pouvons savoir à quoi ils se détermineroient, si ce n'est qu'étant encore sans doctrine, il y a de l'apparence qu'ils prendroient les manieres de s'exprimer les plus simples & les plus saciles. Les Turcs ont cela de particulier, que par l'insertion de quelques lettres ils multiplient leurs conjugaisons des verbes, & leur donnent plus de force que ne sont pas même les Hebreux. Le même verbe, selon la conjugaison où il est, marque l'affirmation ou la nega-

aegation, la possibilité ou l'impossibilité de l'action qu'il signifie. Les Persans ont avec l'imperatif un autre mode qui désend, comme l'Imperatif commande. Les Arabes ont aussi une conjugation qui marque le rapport de deux personnes qui agissent ensemble.

Ces differentes conjugaisons, & tous ces modes abregent le discours. Les Grecs & les Latins n'ont point tant de conjugaisons que les Orientaux; mais aussi par le moyen des prepositions qu'ils lient avec les verbes, ils expriment une infinité de rapports de l'action ou de la passion que peut signifier un verbe, comme de scribo ils sont ces verbes adscribo, circum-scribo, describo, exscribo, inscribo, interscribo, perscribo, transcribo, qui marquent nettement des rapports particuliers de l'action que signifie scribo, avec les verbes simples. Nous avons pris de la langue Latine les verbes composez. Nous disons écrire, récrire, circonscrire, décrire, inscrire, prescrire, transcrire.

Nôtre particule re est d'un grand usage pour la composition des verbes. Quelquesois elle ne change nen en leur fignification: repaître fignifie la même chose que paître. Elle donne quelquesois plus de force; reluire dit plus que luire. Souvent elle marque une action qui se fait une seconde fois; reconquerir, c'est conquerir de nouveau. Elle donne aussi d'autrefois un sens tout contraire à celui du verbe simple; reprouver a un sens tout autre que prouver. Les Grecs qui ont un plus grand nombre de semblables particules ou prepositions, sont encore plus feconds que les Latins. On le voit dans les Dictionnaires Grecs qui sont par racines. D'un même verbe on en fait une infinité d'autres. Les Hebreux n'ont point de verbes composez: ils ne joignent point à leurs verbes, ainsi que le font les Grecs & les Latins des prepositions dont le nombre est petit en cette langue. Aussi il s'y trouve souvent des ambiguitez, parce que les prepositions déterminent précisé-

## LA RESTORIQUE, OU L'ART

cisément les rapports de ce qu'on juge, de ce qu'on affirme, & les manieres qu'on juge, qu'on assure,

ou qu'on nie.

46

Chaque langue a ses avantages. Les Latins avec leurs Gerendis marquent la nécessité d'une action. Amanda virtus est la même chose que necessarium est, ou opertet amare virtusem. Leur supin marque l'intention de faire une action. Eo lusum, je vais dans l'intention de jouer. Ces disserentes manieres de s'exprimer qui sont toutes belles & ingenieuses, sont des preuves sensibles de la secondité de l'esprit humain, de sa spiritualité & de sa liberté. Les oiseaux d'une même espece n'ont pas un chant disserent, et presque autant qu'il y a de differentes nations, il y a de differentes langues, non seulement dans les termes, mais dans les manieres de s'exprimer. Il n'y en a aucune qui n'ait quelque chose de particulier.

#### CHAPITRE X.

Ce grand nombre de declinaisons des noms, & de conjugaisons des verbes n'est point absolument nécessaire. Proposition d'une nouvelle Langue, dont la Grammaire se pourroit apprendre en moins d'une heure.

Es hommes veulent s'exprimer d'une maniere prompte & facile: ce qui leur a fait introduire dans le langage cette grande diversité de declinaifons des noms, & cette multitude de differentes conjugaisons. Ils ont voulu qu'un même mot marquât plusieurs choses, afin qu'ils pussent s'exprimer
plus promptement: pour cela ils ont donné plusieurs
inflexions à un même verbe, comme nous venons
de le voir. Ils ont eu aussi égard à la facilité & à
la douceur de la prononciation, ce qui a causé dans

les langues une infinité de choses dont on se pourroit passer, s'il n'étoit question que de dire ce qu'on pense. Les noms & les verbes ne peuvent pas être tous composez des mêmes lettres. Or les mots qui ont des lettres differentes, ne peuvent souffrir sans violence les mêmes chutes & les mêmes inflexions. C'est pourquoi dans la langue Latine & dans la Grecque où les noms ont de differentes chutes ou cas, on voit plusieurs manieres de décliner les noms. Dans ces mêmes langues. & presque dans toutes les autres il y a une grande multiplicité de conjugations des verbes, que la feule douceur de la prononciation rend nécessaires: car elles ne marquent aucune circonstance particuliere de l'action que le verbe affirme. On peut compter trente-fix differentes conjugations dans la Grammaire Hebraïque. Il y a 13. conjugations des verbes reguliers chez les Grecs, dont chacune a trois voix, l'active, la passive, & celle qu'on appelle le medium. verbes qu'on nomme anomaux ou irreguliers ont tant d'inflexions particulieres, qu'à peine les Grammairiens les peuvent-ils nombrer; il en est de même de la langue Latine. & de plusieurs autres langues. C'est ce qui grossit les Grammaires de ces langues, & en rend l'étude difficile.

Nous ne pouvons pas savoir, comme j'ai déja dit, si ces nouveaux hommes ne se feroient point une maniere de parler moins délicate, mais plus simple. Les Tartares Monguls ou Mogols n'ont qu'une conjugaison; tous leurs verbes n'ont que deux tems, savoir le passé & l'avenir, qu'ils distinguent par deux particules. Ba est la marque du passé, & Mou celle du sutur. La marque de l'infinitif est Kou; c'est aussi celle du gerondis. La marque de l'imperatif est B. Celle du participe adjectif est Gi. Les premieres, secondes & troisièmes personnes plurieles & singulieres des verbes ne sont point

point marquées par des inflexions particulieres; on joint pour les distinguer les pronoms avec le verbe. Les noms n'ont point d'autre changement dans leur declination que celui qui marque la difference du fingulier au pluriel. Mouri un cheval, Mourit les chevaux. Les comparatifs se forment en ajoutant la particule Toutta, qui fignifie plus. Le Mien, le Tien, s'exprime de la sorte, Mourini, ou Mamai mouri, mon cheval. Nanai mouri, ton cheval. Teanai mouri, fon cheval. Les noms des ouvriers se terminent en Gi. Les diminutifs se forment en ajoutant Gane. Mouri, un cheval. Mourigane, un petit

cheval.

L'on peut apprendre toute cette Grammaire en moins d'une heure. On a proposé quelquesois de faire une nouvelle langue, qui pouvant être apprise en peu de tems, devint commune à tous les peuples du monde, ce qui seroit très-utile pour le commerce. Pour faire cette langue, il ne faudroit point établir d'autre Grammaire que celle de la langue des Tartares; aussi avant que d'avoir vû une Relation de cette langue dans le Recueil des Relations curieuses que Monsieur Thevenot a fait imprimer. en parlant de cette proposition d'une nouvelle langue; voilà ce que j'en avois dit dans la premiere édition de cet Ouvrage. "On a quelque fois propo-, sé de faire une nouvelle langue, qui pouvant être 22 apprise en peu de tems, devint commune a toute , la terre. Je conjecture que le dessein de ceux qui .. faisoient cette proposition, consistoit à faire que " cette langue n'eût qu'un petit nombre de mots. Ils , auroient marqué chaque chose par un seul terme, .. & auroient fait que ce seul terme, avec quelque » petit changement, eût pû signisier toutes les au-, tres choses qui se rapportent à celles-là. Ils au-.. roient fait tous les noms indeclinables, marquant .. leurs differens cas par des particules, & les trois

n genres par trois terminaisons. Ils n'auroient fait n que deux conjugaisons, l'une pour l'actif, &c n l'autre pour le passif: Encore chaque tems n'aun roit point eu ces differentes terminaisons, qui n' tiennent lieu de pronoms: de sorte que toute la grammaire de cette langue se pourroit apprendre n' en très-peu de tems.

La langue qu'on appelle le Franc est à peu près semblable pour la Grammaire. Elle s'apprend aisément, & s'entend dans toutes les côtes de la mer Mediterranée. Elle ne consiste que dans un petit nombre de mots Italiens, François, qui sont nécessaires pour s'exprimer grossierement dans les affaires du commerce. Ces mots n'ont ni genre, ni nombre, ni cas, ni declinaisons, ni conjugaisons, ni syntaxe: ainsi

elle est bien-tôt apprise.

Il y a autant de simplicité dans la Grammaire Chinoise, selon que Walton le rapporte après Alvares Semedo. Les Chinois n'ont que trois cens vingt-fix mots, qui font tous d'une syllabe. Ils ont cinq tons differens, selon lesquels un même mot fignifie cinq choses differentes; ainsi la diversité des cinq tons fait que leurs 326, monosyllabes servent autant que cinq fois 326. mots, c'est-àdire 1630. Walton dit néanmoins qu'on ne compte en toute la langue que 1228. vocables, c'est-à-dire. noms qui distinguez par leurs lettres ou par leurs tons, avent des fignifications differentes. Comme ils n'ont pas l'usage des lettres, chaque nom a son caractere; ainfi autant de noms, autant de caracteres; dont on fait monter le nombre jusques à 120000. Quand les Peres Jesuites allerent prêcher à la Chine, & en eurent appris la langue, ils trouverent bien-tôt le moyen d'en écrire tous les noms avec les lettres de notre Alphabet. Ainsi ils se délivrerent de l'embarras de tant de catacteres, ce qui sur-Prit les Chinois. Pour les cinq tons, selon sesquels

un même mot a cinq fignifications differentes, ils les distinguerent par ces cinq nottes Ainsi le monosyllabe Ya, selon qu'il est notté de l'une de ces cinq notes, il a cinq differentes fignifications. Ya deus, ya murus, ya excellens, ya stuper, ya anser. Il n'y a guere que ceux du païs qui puiffent prononcer distinctement ces differens tons.

Les Chinois n'ont ni genre, ni cas, ni déclinaifons. Les mots fignifient felon qu'ils sont placez. De deux mots mis ensemble, celui qui est le premier est regardé comme adjectif, ainsi aurum demus; c'est, aurea domus; & homo bonus, c'est, be-

minis bonitas.

Les mots ont aussi la force du verbe, selon qu'ils sont placez; un nom qui signifie une action, tient lieu du verbe quand il est suivi d'un autre nom, comme si l'on disoit ego amor zu, pour dire

ego amo te.

Le pluriel se distingue par une seule particule qu'il n'est pas permis d'ajouter à un nom lorsque dans le discours il paroît d'ailleurs qu'on parle de plusieurs. Ces peuples n'ont point de conjugations: ils ajoutent des pronoms aux noms qui tiennent lien de verbe; ils y joignent la marque du pluriel quand ils parlent de plusieurs personnes. Le présent, le préterit & le futur, les modes comme l'imperatif, l'optatif, &c. se marquent par des particules. Le passif se marque aussi par une particule, & quelquefois par ia seule place que tient un nom; les noms servent aussi de prépositions. Ainsi il n'est pas difficile de comprendre comme les Chinois peuvent avec un si petit nombre de termes s'expliquer fur toutes choses; car les Grecs, dont la langue est si seconde. n'ont pas deux mille racines.

C'est une question si l'abondance des mots est une chose avantageuse. A quoi sert, dit le Pere Thomassin dans la présace de son Glossaire, d'avoir

mille

mile noms pour signifier une épée, & quatre-vingt pour un Lion, comme ont les Arabes? Mais il me émble que l'abondance dans une langue aussi-bien m'en toute autre chose est un bien. Car en prenier lieu il est certain que les choses de même épece, de même genre peuvent avoir une differente qui leur est propre ; Veau , Taureau , Vache . less, font les noms d'une espece d'animal, mais cependant ces quatre noms marquent quatre choses fort differentes. Selon qu'on considere de plus mès les choses, qu'on en fait differens ulages. on en connoît mieux les differences, qu'on ne peut exprimer que par differens noms. Ainti les mêmes Arabes qui se servent beaucoup de chameaux, leur donnent plus de trente différens noms, qui diffinguent les differens états d'un chameau. Lorsqu'il est dans le ventre de sa mere, quand il est né, & qu'il tete, si c'est un mâle, si c'est un premier né, lorsqu'il commence à marcher, quand il el sevré, lorsqu'il se met à genoux pour recevoir sa charge. & selon d'autres particularitez semblables. Cette grande abondance de termes qu'on a dans la marine pour s'expliquer est-elle inutile? Et comment se pourroit faire la manœuvre d'un vaisseau. a chaque manœuvre n'avoit son nom? C'est une nécessité d'avoir des termes differens pour exprimer des choses differentes; c'est donc la délicateile du génie de chaque Nation qui distingue mieux la disserence des choses qui font trouver tant de differens termes. Les Arts en se servant d'un plus grand nombre de differens instrumens, ont besoin d'un plus grand nombre de differens termes. Aussi les peuples qui les cultivent ont une plus grande abondance de termes.

:

1

1

Mais on replique, à quoi bon tant de fynonymes ou termes qui ne disent que la même chose? Cette multitude de mots d'une même signification

que quelques langues se vantent d'avoir, en marque plûtôt, dit-on, la pauvreté que l'opulence; car elles n'auroient point tant de divers mots pour dire une même chose, si elles avoient le mot propre pour la signifier. Je répons en premier lieu, qu'une langue est véritablement pauvre quand elle ne fournit pas des termes propres pour s'expliquer à ceux qui écrivent en cette langue. En second lieu je dis que fi on n'avoit point de synonymes on ne pourroit pas rendre un discours poli & coulant; car il y a des mots qui ne se peuvent joindre ensemble sans en troubler la douceur. Il faut donc avoir à choisir entre des termes synonymes ceux qui s'accommodent mieux. En troisième lieu il n'y a rien de si ennuveux que d'entendre trop souvent les mêmes termes s'ils sont remarquables. La varieté dans le discours fait qu'on ne s'apperçoit presque pas qu'on entend parler, on croit voir les choses mêmes. Quand cela arrive, un discours est parfait; comme la perfection de la Peinture, c'est qu'on la prenne pour les choses mêmes qui font peintes. Or la varieté dépend de la fecondité d'une langue.

#### CHAPITRE XI.

Comment l'on peut exprimer toutes les operations de notre esprit, & les passions ou affections de notre volonté.

TOus avons vu comment se marquent les deux Premieres operations de l'esprit, nos perceptions ou nos idées, & les jugemens que nous faisons de ce que nous avons apperçu. Voyons de quelle maniere nous pouvons exprimer la troisième operation. qui est le raisonnement. Nous raisonnons lorsque d'une ou de deux propositions claires & évidentes, nous

nous concluons la verité ou la fausseté d'une troisiéme proposition obscure & contestée. Comme si pour montrer que Milon est innocent, nous ditions: Il est permis de repousser la force par la brce: Milon en tuant Clodius, n'a fait que repouffer la force par la force; donc Milon a pû tuer Clodius. Le raisonnement n'est qu'une extension de la seconde operation, & un enchaînement de deux ou de plusieurs propositions. Ainsi il est évident que nous n'avons besoin que de quelques petits mots pour marquer cet enchaînement, comme sont les particules donc, enfin, car, partant, puifque, &c. Quelques Philosophes reconnoissent une quatriéme operation de l'esprit, qu'ils appellent Methode. Par cette operation on dispose & on ordonne plusieurs raisonnemens. On peut de même exprimer cette disposition & cet ordre par quelques petites particules.

Toutes les autres actions de notre esprit, comme sont celles par lesquelles nous divinguons, nous divisons, nous comparons, nous allions les choses, se rapportent à quelqu'une de ces quatre operations, & se marquent avec des particules qui reçoivent different noms, selon leur different office. Celles qui unissent sont appellées conjonstives, comme &; celles qui divisent negatives & adversitives, comme non, mais. Les autres sont condi-

tionnelles, comme Si, &c.

Il y a des langues qui ont un plus grand nombre de ces particules. Il y en a pour l'affirmation, la négation, le jurement, la féparation, la collection. Il y a des particules de lieu, de tems, de nombre, d'ordre, de commandement, de défenfe, de vœux, d'exhortation, qui marquent si on interroge, si on répond. Ces particules ont une tès-grande force; elles ne signifient point les objets de nos pensées, mais quelqu'une de ces actions C 3 dont dont nous venons de parler. Plusieurs d'entr'elles servent aussi à marquer les mouvemens de l'ame, l'admiration, la joye, le mépris, la colere, la douleur. Notre bâ marque la douleur. Ha, ba, be, la joye. Ces particules s'appellent intergettions O en est une qui sert à exprimer quelque mouvement de l'ame, une surprise, l'admiration, Q quel malbeur ! O la belle chose! Ces particules be, be sont aussi des interjections qui servent à exprimer des mouvemens de l'ame; quand on interroge avec action, qu'on exhorte : He de grace dites-moi, Ho répondez-moi. Nous avons plusieurs particules semblables qui ont differens usages. Toutes ne s'employent gueres que dans quelque mouvement; comme quand en nous plaignant nous disons, bai, bai, vous me blessez. Cette particule se prononce austi lorsqu'on se met à rire. Li marque qu'une chose est dégoûtante & vilaine, qu'on n'en veut point. Nous nous servons de cette particule Helas dans les lamentations.

Le discours n'est qu'un tissu de plusieurs propofitions; c'est pourquoi les hommes ont cherché les moyens de marquer la liaison de plusieurs propofitions qui se sui le sui le sui le sui le sui den la sui se sui le s

Nous favons de quelle maniere on peut fignifier les actions de notre ame; voyons à présent ce que la Nature seroit faire à cette troupe de nouveaux veaux hommes, pour donner des fignes de leurs rassions. Consultons-nous nous-mêmes sur ce qu'elle nous fait faire quand elle nous porte à donner des fignes de l'estime ou du mépris, de l'amour ou de la haine que nous avons des choses, qui sont les objets de nos pensées & de nos affections. Le discours est imparsait lorsqu'il ne porte pas les marques des mouvemens de notre volonté; & il ne ressemble à notre esprit, dont il doit être l'image, que comme des cadavres ressemblent aux corps vivans.

Il y a des noms qui ont deux idées. Celle qu'on doit nommer l'idée principale, représente la chose qui est signifiée; l'autre que nous pouvons nommer accessoire, représente cette chose revêtue de certimes circonstances. Par exemple, ce mot Menteur, signifie bien une personne que l'on reprend de n'avoir pas dit la verité; mais outre cela il fait connoître qu'on lui reproche de vouloir cacher la venté par une malice honteuse, & que par conséquent

on le croit digne de haine & de mépris.

Ces secondes idées que nous avons nommées accessoires, s'attachent elles-mêmes aux noms des choses, & se lient avec leur idée principale, ce qui le fait ainfi. Lorsque la coûtume s'est introduite de parler avec de certains termes de ce que l'on estime, ces termes acquierent une idée de grandeur: de sorte qu'aussi-tôt qu'une personne les emplove, l'on conçoit qu'elle estime les choses dont elle parle. Quand nous parlons étant animez de quelque passion, l'air, le ton de la voix, & plufieurs autres circonstances font affez connoître les mouvemens de notre cœur. Or les noms dont nous nous fervons dans ces occasions, peuvent dans la suite du tems renouveller par eux mêmes l'idée de ces mouvemens: comme lorsque nous avons vû plusieurs fois un ami vêtu d'une certaine maniere ... niere, cette sorte de vêtement est capable de nous donner l'idée de cet ami. De là vient que presque tous les noms propres des choses naturelles ont des idées accessoires sales, parce que les débauchez ne parlant de ces choses que d'une maniere insolente & deshonnête, les sales images de leur esprit se sont attachées à ces noms; comme un sage Payen s'en est plaint il y a long-tems: Nous n'avons, ditil, presque plus de mots chastes & honnêtes. He-

mesta nomina perdidimus.

Et c'est aussi ce qui nous sait comprendre pourquoi avant la corruption universelle des hommes, ou dans le tems qu'on vivoit plus simplement, on avoit plus de liberté de nommer les choses par leur nom comme le font ceux qui ont écrit les Livres de l'Ecriture. Ce n'est pas que ces Auteurs sacrez sussent moins chastes, mais c'est que les hommes sont devenus plus malins, & qu'ils ont attaché de sales idées aux choses naturelles, dont on ne peut plus parler innocemment qu'en se servant de détour, c'est-àdire, d'un long discours, qui en même tems qu'il sait connoître les choses, en sait concevoir des idées honnêtes.

L'es mots contractant d'eux-mêmes des idées accessoires, comme nous venons de le dire, c'est-àdire les idées des choses, & de la maniere dont ces choses sont conçues, notre nouvelle troupe n'auroit pas la peine de chercher des noms pour marquer ces idées accessoires. Il se trouveroit sans artifice, que dans cette nouvelle langue il y auroit des termes, qui outre les idées principales des objets qu'ils signissent, marqueroient encore les mouvemens de ceux qui se servent de ces termes. Comme on connoît que celui qui traite un autre de menteur le méprise, & l'a en aversion. Outre cela, comme nous ferons voir dans la suite de cet Ouvrage, les passions se peignent clles-

elles-mêmes dans le discours; & elles ont des caneteres qui se forment sans étude & sans Art.

#### CHAPITRE XII.

Construction des mots ensemble. Il faut exprimer tous les traits du tableau qu'on a surmé dans son esprit.

A: PRE's avoir trouvé tous les termes d'une lan-Fague, il faut penser à l'ordre & à l'arrangement de ces termes. Si les mots qui renferment un sens, ne portent des marques de la liaison qu'ils doivent woir, & si on n'apperçoit où ils se rapportent, le discours ne forme aucun sens raisonnable dans l'esprit de celui qui l'écoute. Entre les noms, comme Pous avons remarqué, les uns fignifient les choses, les autres les manieres des choses. Les premiers sont appellez substantifs, les seconds sont nommez adjectifs. Ainsi comme les manieres d'être appartiennent à l'être, les adjectifs doivent dépendre des substantifs, & porter les marques de leur dépendance. Dans une proposition le terme qui en est l'attribut se rapporte à celui qui en est le sujet: ce rapport doit donc être exprimé.

Dans plusieurs langues les noms sont distinguez par des terminaisons disserentes en deux genres. Nous appellons le premier le genre masculin, le second le genre feminin. La bizarrerie de l'usage est étrange dans cette dissribution, tantôt il a déterminé le genre par le sexe, faisant de masculin les noms d'hommes, & tout ce qui appartient à l'homme: & de genre feminin les noms de semmes, & ce qui regarde ce sexe, n'ayant égard qu'à la seule signification: & tantôt sans considerer ni la terminaison, ni la signification, il a donné aux noms le genre qu'il lui a plû. Les noms adjectifs. & les autres noms qui fignifient plûtôt les manieres des choses que les choses, ont ordinairement deux terminaisons, une masculine, l'autre seminine.

Cela est ordinaire dans le Grec & dans le Latin, & dans les langues qui en dépendent; ce qui contribué à rendre ces langues claires de quelque maniere qu'on range le discours, comme nous le dirons. Les noms Anglois n'ont ni cas, ni genre, comme si tous étoient adverbes, ce qui doit causer de l'obscurité dans leur langue. La langue Hebraique a cet avantage, que les verbes, aussi-bien que les noms, sont capables de differens genres. On voit si c'est

d'un homme ou d'une femme dont il s'agit.

La difference de genre sert à marquer la liaison des membres du discours, & la dépendance: qu'ils ont les uns des autres. On donne toûjours. aux adjectifs le genre de leurs substantifs; c'est-àdire, que si le nom substantif est masculin, son adjectif a une terminaison masculine: & c'est cette terminaison qui fait connoître à qui il appartient. Lorsqu'un être est multiplié, ses manieres sont aussi multipliées : il faut donc encore que les adjectifs. fuivent le nombre singulier ou pluriel de leur substantif. Les verbes ont deux nombres, comme les noms: au fingulier ils marquent que le fujet de la proposition est un en nombre: au pluriel leur signification enferme la pluralité de ce sujet; par conséquent les verbes doivent être mis dans le nombre du nom exprimé ou sous-entendu qui est le sujet de la proposition.

Les hommes sont quelquesois si occupez des choses, qu'ils ne font pas reslexion sur leurs noms; ils ne prennent pas garde quel est le genre de ces noms, quel est leur nombre; ils reglent leurs discours par les choses: ils placent le verbe au pluriel, quoique le nom auquel il se rapporte soit

in-

fingulier, parce qu'ils conçoivent par ce nom une idée de pluralité. Ainfi Virgile dit: Pars mersi tensère ratem, pour pars mersa tenuis ratem: parce que, sans avoir égard à ce nom, pars, qui est de seminin, & au singulier, il envisage les hommes dont il parle. Nous disons en François, il est surers, considerant ces six beures comme un seul tens déterminé, qui est nommé six heures. Quelquesois on oublie un mot, parce que ceux à qui on parle peuvent le suppléer. On dit en Latin, trisse supus stabulis, sous-entendant ce mot negetant.

Il est évident que, comme le discours n'est n'une image de nos pensées, afin que le discours bit naturel, il doit avoir des signes pour tous les mits de nos pensées, & les représenter toutes comme elles se trouvent rangées dans notre esprit. Cela seroit ainsi dans toutes les langues, si le defir qu'on a d'abreger, n'avoit porté les hommes retrancher du discours tout ce qu'on y peut suppléer, & choisir pour cela des expressions abregées; ce qui se voit manisestement dans la langue Latine. Toutes ces expressions où il semble que l'ordre naturel n'est pas gardé, n'ont cependant rien de particulier, si ce n'est que l'usage en a retranché quelque mot qui se suppléoit facilement. Cette maniere de parler, panitet me peccati, est la même chose que pæna tenet me peccati mei. Comme celle-ci, mea refert, est la même chose que in mea re refert. Sanctius dans l'excellent ouvrage qu'il a composé sur cette matiere en expliquant la syntaxe Latine, montre que toutes les manieres de cette langue qui paroissent extraordinaires, ne le sont en effet que parce qu'il y a quelque mot supprimé, & qu'ainsi il est facile de les rappeller à l'ordre commun.

Les Maîtres de l'Art out nommé figures les C 6 ma-

manieres de parler extraordinaires. Il y a des figures de Rhétorique, il y a des figures de Grammaire. Les premieres expriment les mouvemens extraordinaires dont l'ame est agitée dans les passions, où elles forment une cadence agréable. Les figures de Grammaire se font dans la construction, lorsque l'on s'éloigne des regles ordinaires: Par exemple cette maniere de s'exprimer, pars mersi tenuêre ratem, dont nous venons de parler, est une figure que les Grammairiens appellent Sylleple, ou Conception; parce que pour lors l'on conçoit le sens autrement que les mots ne portent, & qu'ainsi l'on fait la construction selon le sens, & non selon les paroles. Triste lupus stabulis, est ce qu'on appelle ellipse, c'est-à-dire omission ou oubli de quelque chose, comme ici de ce nom, negotium. On appelle byperbate le renversement de la maniere ordinaire d'arranger les mots. Ainsi transtra per & remos pour per transtra & remos, est une hyperbate. On peut quelquefois se servir d'expressions differentes qui donnent une même idée, de sorte qu'il semble indifferent de se servir de l'une plûtôt que de l'autre, comme dare classibus austros, ou. dare classes austris, exposer les navires aux vents, ou leur faire recevoir le vent, sont deux expressions peu differentes. Lorsque de ces deux facons de parder on choisit celle qui est moins ordinaire, cela-·s'appelle Enallage ou changement.

Le discours doit avoir tous les traits de la forme ides pensées de celui qui parle, comme on vient de le dire; Il faut donc quand nous parlons, que chacune de nos idées que nous voulons faire connoître, ait dans le discours un figne qui la represente. Mais aussi il faut observer qu'il y a des mots qui ont la force de signifier beaucoup de choses, & qui, outre leurs idées principales, peuvent en reveiller plusieurs autres, du nom desquelles ils sont par con-

ſé-

sequent l'office. Lorsque toutes nos idées sont exprimées avec leur liaison, il cst impossible que l'on n'apperçoive ce que nous pensons, puisque nous en donnons tous les signes-nécessaires. C'est pourquoi ceux-là parlent clairement qui parlent simplement. qui expriment leurs pensées d'une maniere naturelle, dans le même ordre, dans la même étenduë qu'elles font dans leur esprit. Il est vrai qu'un discours est languissant quand on donne des termes particuliers à chaque chose qu'on veut signifier. On ennuye ceux qui écoutent, s'ils ont l'esprit prompt. Outre cela, l'ardent desir de faire connoitre ce su'on pense, ne souffre pas ce grand nombre de paroles. On voudroit, s'il étoit possible, s'expliquer en un seul mot; c'est pourquoi on choisit des termes qui puissent exciter plusieurs idées, & par conséquent tenir la place de plutieurs paroles: & l'on retranche ceux qui étant oubliez. ne peuvent causer d'obscurité. La regle, c'est d'avoir égard à la qualité de l'esprit de ceux à qui en parle: si ce sont des personnes simples, il ne faut rien leur laisser à deviner, & leur dire les choses au long.

L'Elliple, cette figure de Grammaire qui supprime quelques paroles, est fort commune dans les langues Orientales: les peuples d'Orient sont chauds & prompts; ainsi l'ardeur avec laquelle ils parlent, neleur permet pas de dire ce qui se peut sous-entende. Nôtre langue ne se sert point de cette figure, ni de toutes les autres figures de Grammaire. Elle aime la netteté & la naiveté s: c'est pourquoi elle exprime les choses, autant qu'il se peut, dans l'ordre

le plus naturel & le plus simple.

En parlant, nous devons avoir un soin particulier des choses principales, & choisir pour elles des expressions qui fassent de fortes impressions, soit par la multitude des idées qu'elles contiennent, soit C 7 par

par leur étenduë. Les Peintres groffissent les traits principaux de leurs Tableaux, ils en augmentent les couleurs, & affoiblissent celles des autres traits. afin que l'obscurité de ces derniers releve l'éclat de ceux qui doivent paroître. Les petites choses, & qui ne sont pas de l'essence d'un discours, ne veulent être dites qu'en passant. C'est une faute de jugement bien grande d'employer pour elles de longues phrases: c'est détourner les yeux du Lecteur de ce qu'il est important qu'il considere, & lesattacher à une bagatelle. On peche en deux mameres bien differentes contre le juste choix que l'on: doit faire d'expressions sertées ou étendues, selon: que la matiere le demande. Les uns sont diffus, les autres sont secs: les uns prodiguent les paroles, lesautres les ménagent trop; les uns sont steriles, les autres font trop feconds. Les premiers ne reprefentent que la carcaffe des choses, & leurs ouvrages. sont semblables aux premiers desseins d'un Tableau. dans lequel le Peintre n'a fait que marquer par un: leger cravon la place des yeux, de la bouche & des oreilles du Portrait qu'il veut faire. La trop grande fecondité des derniers étouffe les choses. Il faut apporter un juste temperament. Après que le Peintre a tiré tous les traits nécessaires, ceux qu'il ajoûte ensuite gâtent les premiers. Les paroles superflues obscurcissent le discours; elles empêchent qu'il ne foit coulant; elles lassent les oreilles, & s'échappent de la memoire.

## Omne supervacuum plesso de pectore manat.

La politesse consiste en partie dans un retranchement severe de toutes ces paroles perduës qui en sont comme les ordures. Un corps n'est posi qu'après qu'on a ôté avec la lime les petites parties qui rendoient sa surface raboteuse. Les Grammairiens appellent Tautologie cette repetition des mêmes choies, qui ne sert qu'à rendre le discours plus long & plus ennuyeux. Lorsque le discours-est ainsi chargé de paroles superfluës, ce désut se nomme aussi perissologie. Neanmoins on n'est pas obligé de ménager ses paroles avec tant de scrupule, que l'on ne puisse mettre quelque mot de plus qu'il ne faut, comme quand on dit en Latin, Vivere vitam, auxibus audire. Cette maniere de parler qui est sigurée, se nomme Plevnasme ou abondance,

Pour éviter les deux extremitez de dire trop ou de ne dire pas affez, il faut méditer son sujet avec beaucoup d'application, pour s'en former une image nette, qui ait tous les traits qui lui sont propres & effentiels. Dans le premier feu de la composition il ne faut point menager ses paroles, mais après qu'on a dit tout ce qu'on pouvoit dire, il faut, s'il m'est permis de parler ainsi, mettre toutes ces paroles dans le pressoir pour en exprimer le suc, & en retrancher le marc. C'est-à-dire qu'il faut retrancher ce qui est inutile, avec cette precaution qu'en coupant des chairs superflues, on ne coupe point quesque nerf. Un discours doit être lié; une particule retranchée fait que la liaison ne paroit plus. La délicatesse, & en même tems la force du stile consiste dans l'union & dans la liaison des parties du discours. Il ne faut point laisser aux lecteurs à deviner cette liaison; & ce ne sont, comme je l'ai dit, que de petits mots qui la font; il faut donc bien prendre garde de ne pas les retrancher. Mais aussi il faut avouër que lorsque le discours est clair par lui-même, ces mots étant inutiles, ils ne font que l'embarasser. C'est pourquoi on a raison de condamner nôtre car en plusieurs occasions; par exemple en celle-ci, il fait jour, our le Soleil est levé. Cette consequence est trop claire pour qu'il soit besoin de la marquer. Comme un Lecteur est bien aiſc

# 64 LA RHETORIQUE, OU L'ART

aise qu'on ne l'oblige pas de deviner, aussi tout ce qu'on lui dit de trop, l'importune. Il ne faut rien oublier pour atteindre la sin, mais ce qui ne sert de rien est un embarras qui retarde.

## CHAPITES XIII.

## De l'ordre & de l'arrangement des mote.

E n'est pas une chose aussi aisée qu'on le perse, de dire quel est l'ordre naturel des parties du discours; c'est-à-dire, quel est l'arrangement le plus raisonnable qu'elles puissent avoir. Le discours est une image de l'esprit, qui est vis: tout d'un coup il envisage plusieurs choses, dont il seroit par consequent difficile de déterminer la place, le rang que chacune tient, puisqu'il les embrasse toutes, & les voit d'un seul regard. Ce qui est donc essentiel pour ranger les termes d'un discours, c'est qu'ils soient liez de maniere qu'ils ramassent & expriment tout d'un coup la pensée que nous voulons fignifier. Neanmoins, fi nous voulons trouver quelque succession d'idées dans l'esprit, comme l'on ne peut concevoir le sens d'un discours, si auparavant on ne sait quelle en est la matiere, on pourroit dire que l'ordre demande que dans toute proposition le nom qui en exprime le sujet soit placé le premier; s'il est accompagné d'un adjectif, que cet adjectif le suive de près: que l'attribut soit mis après le Verbe qui fait la liaison du sujet avec l'attribut : que les particules qui servent à marquer le rapport d'une chose avec une autre, foient inserées entre ces choses; enfin que tous les mots qui lient deux propositions, se trouvent entre ces deux propositions.

Ausii voyons-nous que les peuples qui expriment ment sans art leurs pensées, se sont assujettis à cet ordre. Les anciens Francs parloient comme ils pensoient. Ils ne cherchoient point d'autre ordre que celui des choses mêmes, & les exprimant selon qu'elles se presentoient à leur esprit, ils rangeoient leurs paroles comme leurs penlées se trouvoient disposées dans leur conception. On pense d'abord au sujet d'une proposition: l'esprit ensuite le compare, & en assure quelque chose, ou il nie cette chose selon le jugement qu'il fait; ainsi le sujet occupe la premiere place, ensuite l'action de l'esprit qui juge est avant la chose qui est niée ou affirmée. Dans nôtre langue le nom qui exprime le sujet de la proposition va devant; après on place le verbe, & le nom qui marque l'attribut suit. Cet ordre est naturel, & c'est un des avantages de nôtre langue de ne point souffrir qu'on s'en écarte. Elle veut qu'on parle comme l'on pense. Pour penser mionnablement il faut confiderer les choies avec cet ordre, que premierement on s'applique à celles dont la lumiere sert à faire découvrir les autres. Il faut donc que les paroles soient placées selon que leur sens doit être entendu, afin qu'on puisse appercevoir le sens de celles qui suivent. Le genie de notre langue, c'est qu'un discours François ne peut être beau si chaque mot ne reveille toutes les idées l'une après l'autre selon qu'elles se suivent. Nous ne pouvons souffrir qu'on éloigne aucun mot, qu'il faille attendre pour concevoir ce qui precede; ennemis pour cela des parentheses & des longues penodes. Aussi nôtre langue est propre pour traiter les sciences, parce qu'elle le fait avec une admirable clarté, en quoi elle ne cede à aucune autre. Il ne s'agit donc en enseignant que d'être clair.

Mais aussi il faut avouer que ce n'est pas tant une ventu qu'une necessité à nôtre langue de suivre l'ordre naturel; ce qui lui est commun avec toutes les 66

langues dont les noms n'ont ni genre ni cas. Il f dans un discours qu'il paroisse où se doivent r porter les parties dont il est composé: Nous parlons des choses que pour marquer ce que ne en jugeons, à quoi nous les rapportons. Si cela paroît, le discours est confus. Qu'on dise en Lat Deus fecit bominem, ou bominem fecit Deus, il n' aucune ambiguité. On voit bien que ce n'est l'homme qui a fait Dieu, parce qu'bominem est accusatif qui marque que Deus qui est au nomi tif agit sur l'homme; mais dans notre langue, L à fait l'homme, & l'homme a fait Dieu, n'est pas 1 même chose. C'est le seul ordre qui distingue lui qui agit d'avec celui qui est le sujet de l'actic quand on dit, Dien a fait l'homme, l'on marque e'est Dieu qui agit. Sans cet arrangement ces i mes mots ont un sens contraire; au lieu qu'en tin bominem fecit Deus, ou bominem Deus fecit, fecit bominem Deus, ou Deus fecit beminem, ett même chose.

Les Latins & les Grecs ne sont donc pas obli de s'assujettir comme nous à l'ordre naturel. a même lieu de contester si c'est un désaut d leur-langue: de : s'en dispenser : car outre que renversement, comme on l'a fait voir, quand il reglé ne cause point d'obscurité, on peut dire le discours en est même plus clair & plus s Lorsqu'on parle on ne veut pas seulement n quer chaque idée qu'on a dans l'esprit par terme qui lui convienne; on a une conception est comme une image faite de plusieurs traits fe lient pour l'exprimer. Il semble donc qu'il e propos de presenter cette image toute entiere, qu'on considere d'une seule vue tous ses traits les uns avec les autres comme ils le sont; ce se fait dans le Latin: tout y est lié, comme choses sont liées dans l'esprit. Dans cette expressi

buninem fecit Deus, on voit que ce mot bominem. n'est pas là sans suite, qu'il se doit rapporter à quelque nom; & toute l'expression kominem fecis Deus. represente la pensée de celui qui parle, non par parties brifées, mais toute entiere, & faisant un corps comme elle le fait. Ce premier mot bominem, ne senisie rien ; il faut pour découvrir ce qu'il signisie, envisager toute l'expression; ce qui oblige de confiderer l'expression entiere. On peut dire qu'en François chaque mot fait un sens. Dieu a fait : ceha un sens, mais ces mots bominem fecit, n'en ont aucun qu'après qu'on y a joint ce qui suit. Enquelque langue que ce foit on n'apperçoit jamais surfaitement le sens d'une expression qu'après l'awir entenduë toute entiere; ainfi l'ordre naturel n'est pas si absolument nécessaire qu'on se l'imagime, pour faire qu'un discours soit clair. Celui qui dit bominem fecit Deus, ne confidere l'homme que dans ce rapport qu'il a avec Dieu qui est son Createur. Cet accusatif marque ce rapport. Ajoûtez que le retardement que souffre le Lecteur, & l'attente qu'on lui donne d'une suite, le rendent beaucoup plus attentif. L'ardeur qu'il a de découvrir les choses s'augmente, & cette attention fait qu'il les concoit plus facilement. Aussi les expressions Latines sont plus fortes étant plus liées. Le renversement qu'on y fait lie une proposition, & la ramasse en quelque maniere; car le Lecteur est obligé pour l'entendre d'envisager toutes les parties ensemble. ce qui fait que cette proposition le frappe plus vivement. Encore une fois, tout est coupé en François. Nos paroles sont détachées les unes d'avec les autres; c'est pourquoi elles sont languissantes, à moins que les choses dont on parle n'en soutiennent le tissu.

Je l'ai dit, il ne faut pas s'imaginer que l'esprit forme ses pensées avec tant de lenteur, que les choses ausquelles il pense ne se presentent à lui que successi-

vement. D'une seule vûe il voit plusieurs choses-On peut donc dire qu'un arrangement est naturel l'orsqu'il presente toutes les parties d'une proposition unies entre elles comme elles le sont dans l'esprit. Cela s'accommode mieux à nôtre vivacité naturelle. On perd patience lorsqu'on ne nous dit les choses que l'une après l'autre, d'une maniere interrompue, & par consequent ennuyeuse à un esprit qui voudroit qu'on lui dit les choses tout d'un coup, comme il les voit. Celui qui a écrit des avantages de nôtre langue n'avoit pas fait cette reflexion. lorsqu'il condamne la maniere dont les Latins pouvoient arranger leurs paroles. Il tâche de les rendre ridicules. Il rapporte ces paroles de Ciceron: Quem enim nostrum ille moriens apud Mantineam Epaminondas non cum quadam miseratione delectat ? Ce qu'il traduit ainfi : Lequel car de nous lui mourant à Mantinée Epaminondas ne avec quelque compassion delecte-t-il point? Sans doute que ce François est choquant, parce que ce n'est point ainsi qu'on parle en François, & que c'est l'ordre, comme nous avons dit, qui fait connoître où chaque chose doit se rapporter; au lieu qu'en Latin ce sont les cas, les genres. Aussi quelque renversement qu'on trouve dans les paroles Latines de Ciceron, à moins qu'on n'ignore le Latin, onne peut y trouver d'obscurité. C'est en vain que cet Auteur dit que les Romains pensoient en François avant que de parler en Latin. Car un François même ne tiendroit guere du genie de sa nation. s'il pensoit successivement & distinctement à toutes les choses qu'il ne peut exprimer que les unes après les autres. On le fait si bien qu'un tour trop regulier rend le discours languissant. Quand on le peut on s'en écarte, & avec grace. Il perit ce Germavicus si cher aux Romains, dans une armée où il eûs. ou moins à craindre les ennemis de l'Empire, qu'un EmExpereur qu'il avois si bien servi. Cela a bien plus de gace que ce tour regulier: Ce Germanicus si cher Ax Romains peris dans une armée, &c.

Néanmoins il ne faut pas conclure de tout cela m'il foit permis aux Latins & aux Grecs de transporterleurs mots sans aucune moderation. Il n'y a que de foibles Ecrivans qui prennent cette liberté, les bons l'ont condamnée; car sans difficulté un mot ne doit jamais être trop éloigné du lieu où il se apporte. Quand on y manque, c'est un défaut qui se pardonne, mais c'est lorsqu'il est rare; & alors les Grammairiens, comme nous l'avons dit, en sont une figure qu'ils appellent byperbase; c'estadire transposition, telle qu'est celle-ci dans ces vers de Virgile:

#### — Furit immiss Vulcanus babenis Transtra per & remos.

Disons encore en faveur de la langue Latine, que cette liberté qu'elle a lui donne moyen de rendre le discours plus coulant & plus harmonieux. Elle peut déplacer un mot de son lieu naturel sans que ce déplacement cause du desordre, pour le mettre ailleurs où sa prononciation s'accommodera mieux avec celle des mots qui le precederont ou qui le suivront. Nous sommes extraordinairement gênez en François. Comme ce n'est que le seul ordre qui fait la construction, c'est-à-dire qui fait connoître où chaque chose se doit rapporter, le genie de nôtre langue nous assujettit à l'ordre qui est usité, quand même il n'arriveroit aucune obscurité si on ne le suivoit pas : c'est une même chose que blanc bonnet ou bonnet blanc , noir chapeau ou chapeau noir , blanche robe ou robe blanche , cependant on ne peut pas dire l'un & l'autre. On est contraint de dire toujours un bonnet blanc, un chapeau peau noir, une robe blanche, comme au contraire à faut dire une belle femme, il n'est jamais permis de dire une semme belle.

L'arrangement même, ce qui n'est point en Latin, change le sens des mots, car sage semme, & semme sage; grosse semme, & semme grosse; mort bois,

& bois mort, ne sont pas une même chose.

Il y a pourtant de certaines occasions où le renversement de l'ordre naturel est une beauté. Cette expression, comme disent les Philosophes, est plus élergante que celle-ci, comme les Philosophes dijent.

Ce qui fait voir que si l'on ne peut soussirie les changemens qui ne causent point d'obscurité, c'est souvent un caprice. Les Italiens ne sont pas si exacts observateurs de l'ordre naturel que nous. C'est une beauté de leur langue que de dire, il mio amore, pour l'amore mio: ils ne se mettent pas en peine que cela fasse quelque équivoque. Ils dissent Alessandro l'ira vince: ce qui peut avoir deux sens. La coûtume fait beaucoup. On conçoit aisement ce qui est dans les manieres ordinaires; ce qui fait qu'elles deviennent naturelles. Les Anglois arrangent leurs substantis autrement que nous. The Kings Coura, comme s'ils disoient du Resi la Cour.

#### CHAPITRE XIV.

De la netteté & des vices qui lui sont opposez.

Arrangement des mots mente une application particuliere, & l'on peut dire que c'est par l'art de bien placer les parties du discours que les excellens Orateurs se distinguent de la soule; car ensin les mots sont dans la bouche de tout le monde, les Orateurs ne les sont pas; il n'y a que la dispo-

DE PARLER. Liv. I. Chap. XIV.

74

Le

disposition de ces mots qui leur appartienne, & qui asse dire qu'ils parlent bien.

Dixeris egregiè, notum si callida verbum Reddiderit junctura novum.

Je ne parle pas encore ici de cet arrangement qui rend le discours harmonieux, mais de celui qui le rend net. La netteté & la clarté sont une même chofe. Un discoursest net lorsqu'il presente une peinturenette & claire de ce qu'on a voulu faire concevoir. Pour peindre un objet nettement il en faut representer les propres traits, donnant pour cela les seuls coups de pinceau necessaires. Ceux qui sont inutiles gatent l'ouvrage. La clarté dépend en premier lieu de l'arrangement des paroles. Lorsqu'on s'attache à l'ordre naturel on est clair, ainsi le renversement de cet ordre, ou la transposition des mots trajestio verborum, est un vice opposé à la netteté. Nôtre langue ne souffre point de transpositions que rarement. Ce n'est pas parler François, dit Vaugelas. que de dire; Un'y en a point qui plus que lui se doive justement promettre la gloire : Il faut dire, Il n'y en a point qui plus justement que lui se doive promettre le gloire. C'est une transposition que d'éloigner trop un mot de celui qu'il doit suivre immediatement. comme dans cet exemple; selon le sentiment du plus capable d'en juger de tous les Grecs, au lieu de dire, selon le sentiment de celui de tous les Grecs qui étoit le plus capable d'en juger. Il faut placer chaque mot dans le lieu où il répand plus de lumiere. C'est une espece de transposition que d'éloigner deux mots qui doivent s'éclaircir. Afin que cela n'arrive pas, il faut couper une phrase lorsque la fin est trop écartée du commencement; autrement quand le Lecteur est à la fin, il ne se souvient presque plus du commencement.

### LA RHETORSQUE, OU L'ART

Le second vice contre la netteté est un embarras de paroles superflues. On ne conçoit jamais nettement une verité qu'après avoir fait le discernement de ce qu'elle est d'avec ce qu'elle n'est pas, c'està dire, qu'après qu'on s'en est formé une idée nette qui se peut exprimer en peu de paroles. Le froment tient peu de place après qu'il est separé de la paille. Aussi les paroles qui ne servent de rien retranchées le discours est court & net: par exemple, ôtant de l'expression suivante les paroles inutiles qui l'embarraffent : En cela plufieurs abufent sons les jours merveilleusement de leur loiser; d'embarrassée qu'étoit cette expression vous la rendrez nette, la reduisant à ces termes: En cela plusieurs abusent de leur loisir. Il faut éviter de prendre de longs détours, il faut

mener droit à la verité.

72

On doit être exact à observer les regles de la fyntaxe, ou de la construction. Ce n'est pas parler nettement que de dire: Il ne se peut taire ni parler; car on ne dit pas se parler: ainsi il faut dire, il ne peut se taire ni parler. Il y a des termes dont la fignification vague & étendue ne peut être déterminée que par leur rapport à quelqu'autre terme; se servir de ces termes, & ne pas faire connoître où ils se doivent rapporter. c'est vouloir user d'équivoques. Par exemple qui diroit: Il a tolijours aimé cette personne dans son adversisé, il feroit une équivoque; car le Lecteur n'apperçoit pas où le pronom son doit se rapporter, fi c'est à cette personne, ou à celui qui a aimé: cette faute est très-considerable. Or une des principales applications de ceux qui écrivent, doit être d'éviter de semblables équivoques, comme nous en avertit le plus judicieux de tous les Rheteurs, non seulement celles qui jettent le Lecteur dans l'incertitude, quel peut être le veritable sens d'une expression; mais celles même

la fuite du discours éclaireit, & où personne eut être trompé. Il en donne des exemples de la langue Latine. Vitanda in primis ambis non bac solum que incertum intellectum facit; Chrèmetem audivi percufusse Demeam; sed illa ce qua esiam si turbare non potest sensum, in tamen verborum visium incidit; ut si quis divisum à se bominem librum scribentem; nametiam rum ab bomine scribi pateat, male tamen comrat, secratque ambiguum, quantum in ipso

omme dans le François nous ne marquons t les rapports des noms par des genres & par cas, nous ferions à tous momens des équivoi, fi nous n'employions les articles qui servent terminer le sens du discours. Ce seroit une voque de dire l'amour de la Vertu & Philoso-; car on ne marque point le rapport de ce Philosophie, s'il le faut joindre avec la Verou avec amour. Cette ambiguité n'est point Atin: quand on dit amor Virtutis & Philosophia, voit que Philosophie étant au genitif comme utis, il faut joindre ces deux choses ensemble. r ôter cette équivoque dans cette expression scoise, il faut mettre l'article, l'amour de la u & de la Philosophie. Dans l'usage des artiil faut distinguer l'article indéfini d'avec cequi est défini, & ne pas mettre l'un pour tre. C'est mal parler que de dire je n'ai point argent, lorsqu'on veut dire en général qu'on lans argent. En cette occasion il faut écrire je point d'argent. Au contraire quand on ne paras en général, mais qu'on indique une chose rminée, c'est une faute de se servir de cet arindéfini pour celui qui est défini: Dire, par nple, donnez-moi a'argent, pour donnez-moi de 'en!.

## 74 LA RHETORIQUE, OU L'ART

C'est la nécessité qu'il y a d'éviter les équivoques qui nous fait rejetter les participes autant qu'on le peut, je dis autant qu'on le peut, car on est souvent obligé de s'en servir, parce qu'ils abregent le discours. Le sens des participes est indéterminé dans notre langue, ils n'ont ni cas, ni genre: ainsi comme leur rapport ne paroît pas, il n'y a que la suite qui le fasse appercevoir; c'est pourquoi ils causent des ambiguitez, comme dans cet exemple : Je l'ai apperçu fortant de l'Eglife, on ne sait si c'est moi qui sortois, ou celui dont je parle. Cette équivoque ne se fait point en Latin. car selon ce que je voudrai signifier, je dirai, vidi eum egredientem Ecclesia, ou vidi eum Ecclesia egrediens. Pour éviter donc l'équivoque on est obligé de dire la chose d'une autre maniere. Je l'ai appercu lorsque je sortois de l'Eglise, ou lorsqu'il sortoit de l'Eglise, selon le sens qu'on veut marquer. Vaugelas remarque fort bien que ce n'est pas assez de se faire entendre, mais qu'il faut faire en sorte qu'on ne puisse point n'être pas entendu. Il n'v 2 rien de plus opposé à la netteté, que le sont certaines expressions que ce même Auteur appelle louches, parce que l'on croit qu'elles regardent d'un côté, & elles regardent de l'autre, comme est ce Vers de l'Oracle,

# Aio te, Eacida, Romanos vincere posse.

Pyrrhus fils d'Æacidas, à qui s'adressoit cet Oracle, l'entendoit de cette maniere: O fils d'Æacidas, je dis que tu pourras vaincre les Romains, & le sens étoit que les Romains remporteroient sur lui la victoire. Les Grecs appellent ce vice Ampbibologie. Les parentheses trop longues & trop fréquentes sont aussi opposées à la netteté: Les exemples n'en sont pas rares dans les Auteurs.

L'avis

L'avis que j'ai donné de placer les particules dens les lieux où elles sont nécessaires, est trèsmiderable. Comme nos membres ne feroient pas m corps s'ils n'étoient liez les uns avec les autes d'une maniere imperceptible: aussi des paroles & des phrases ne font pas un discours, si elles se sont liées si étroitement, que le Lecteur soit conduit du commencement jusques à la fin, presque sans qu'il s'en apperçoive. Ce sont ces pemes particules qui font cette liaison, qui font un corps de toutes les parties du discours, & en unifient les membres. Elles font la beauté & la délicatesse du langage : elles rendent le discours coulant & suivi: sans elles il est semblable à un corps disloqué, coupé & mis en piéces, à du sable sans chaux, Arena fine calce, comme l'Empereur Claude le disoit du stile de Seneque. Ce défaut rend & languissant & desagréable tout ce que l'on dit. Le ménagement des particules est un des. grands secrets de l'éloquence, particulierement dans la langue Grecque & dans la Latine.

#### CHAPITRE XV.

## De la veritable Origine des Langues.

SI ce que Diodore de Sicile a écrit de l'origine des langues étoit veritable, ce que nous avons dit de ces nouveaux hommes qui se sont formez une langue, ne seroit pas une fable, mais une veritable Histoire. Cet Auteur propose le sentiment de quelques Philosophes touchant le commencement du monde. Après que les élemens eurent pris leur place dans l'Univers, & que les eaux se furent écoulées dans la mer, la terre, disent-ils, qui étoit encore humide, su échaussée par la chaleur du So-

ς.

1

١.

leil. & devenant feconde, produisit les homme & les autres animaux, comme elle produit ence aujourd'hui des rats, des grenouilles, & la pl part des insectes, qui naissent, comme on le pens de pourriture. Tout est faux dans ce que dit D dore. Quel mouvement pourroit remuer les s ties du limon, de sorte qu'en se froissant, en coupant, elles prissent des figures justes pour co poser la machine d'un animal? Je ne parle seulement de l'homme, je dis qu'il n'y a po d'insecte qui ne soit composé d'un nombre de res sorts qui ne se pourroient compter, quand ils # roient assez gros pour être sensibles. Si on ne per donc nous faire comprendre que le hazard pui former une montre d'une centaine de parties di rentes, comment nous expliqueroit-on la compofition d'un animal qui a des millions de refforts? Mais achevons d'écouter cette fable que Diodose raconte. Il dit donc que les hommes nez de la terre, comme les herbes dans un jardin, les granouilles dans un étang, que ces hommes, die ie, qui étoient dispersez de côté & d'autre, apprirent par experience, qu'il leur étoit avantageux de vivre ensemble pour se désendre les uns les autres contre les bêtes: Que d'abord ils s'étoient servis de paroles confuses & groffieres, lesquelles ils polirent ensuite, & établirent des termes nécessaires pour s'expliquer sur toutes les matieres qui se présentoient: Et qu'enfin, comme les hommes n'étoient point nez dans un seul coin de la terre, & que par conséquent il s'étoit fait plusieurs societez differentes, chacune ayant formé son langage il étoit arrivé que toutes les Nations ne parloient pas une même langue.

C'étoit là l'opinion des Grecs les plus polis, qui s'imaginoient être effectivement nez dans les païs qu'ils habitoient, se glorifiant d'être enfans de lear leur propre terre, adroxons indigene. Si la terre ne peut pas produire un insecte, ou qu'on ne puisse pas concevoir comme elle le pourroit faire, on ne concevra pas que l'homme soit sorti de la terre, ou qu'il se soit fait. Tous les anciens monumens de l'Histoire s'accordent avec l'Ecriture. qui nous apprend que Dieu créa le premier homme. Les Grecs n'avoient aucune veritable connoisfance de l'Antiquité, comme Platon le leur remoche dans l'un de ses Dialogues, où il fait dire Timée, que les Egyptiens avoient coûtume d'appeller les Grecs des enfans, parce qu'ils ne savoient, non plus que de petits enfans, d'où ils étoient sortis, & ce qui s'étoit passé avant leur maissance: ainsi nous ne devons pas nous arrêter à leurs contes.

Tous les anciens monumens de l'Antiquité, comme je l'ai dit, rendent témoignage à la verité de œ que Moïse raconte dans la Genese de la naisfance du Monde, & des premiers hommes. Nous apprenons de ce Livre divin, de l'autorité duquel personne ne peut douter, que Dieu forma Adam le premier de tous les hommes; il le créa parfait, avec une compagne; il lui donna donc un langage qu'ils parlerent l'un avec l'autre. C'est cette langue qui doit être regardée comme la premiere. Les Savans croyent avoir des preuves que c'est la langue Hebraïque dont Dieu s'est servi en parlant aux Patriarches, & dans laquelle Moise & les autres Ecrivains sacrez ont écrit les Saintes Ecritures. On croit donc que ce premier langage, qui fut ensuite cemi des Hebreux, se conserva après le Déluge jusqu'à la confusion qui survint dans le langage de ceux qui bâtirent la Tour de Babel. Ce n'est pas le sentiment d'un certain Auteur\*, dont le Livre a été imprimé à Venise il y a quelques années. Il soutient

<sup>\*</sup> Joan, Petr. Ericus,

tient que la langue Grecque est la premiere de to tes les langues : qu'Adam a parlé Grec. Ces preuv sont, qu'aussi-tôt que ce premier Homme ouvrit yeux, il admira la beauté des ouvrages de Die & s'écria, O; qu'ainsi il trouva l'à Grec; ensu l'5, lorsqu'après qu'Eve fut sortie de son côt en la sentant il prononça 3 3. Il dit que le premi né d'Adam ayant pleuré en naissant, il sit ente dre ????. Comme le second enfant qui avoit. l'Auteur, la voix plus grêle, en criant pronon 7777. C'est par de semblables raisons qu'il pi tend prouver que la langue Grecque est aussi nat relle que certains chants à une certaine espece d'e seaux. Il tombe ainsi dans l'opinion de ces Phil fophes dont nous nous fommes mocquez. Rien plus ridicule ni de plus faux qu'un semblable sent ment. Les Grecs mêmes, comme Herodote, font pas difficulté de croire que leur langue vie d'une langue plus ancienne.

Reprenons la suite constante de l'Histoire d langues. L'Hebreu, ou la langue des ancie Patriarches sut celle de toute la terre. Avant qu les ensans de Noé eussent entrepris de bâtir Tour de Babel, il n'y avoit qu'une seule langue. I dessein de ceux qui voulurent élever cette Tou étoit de se désendre contre Dieu même, s'il voi loit encore punir le Monde par un Déluge; qu'i esperoient ne leur pouvoir plus nuire lorsqu'ils au roient achevé cet ouvrage. Dieu voyant cette es treprise témeraire, mit une telle consussion da leurs langues & dans leurs paroles, qu'il leur éto impossible de comprendre ce qu'ils s'entredisoien les uns aux autres. C'est ce qui les contraignit à laisser imparsait cet ouvrage de leur vanité, & d

se séparer en divers païs.

L'opinion la plus commune touchant cette con fusion, est que Dieu ne consondit pas tellement e de ces hommes, qu'il fit autant de diffelangues qu'ils étoient d'hommes. L'on croit ent qu'après cette confusion chaque familervît d'une langue particuliere : ce qui fit s familles s'étant séparées, les hommes fulistinguez aussi-bien par la difference de leur e, que par celle des lieux où ils se retirerent. pouvoit faire que cette confusion ne consistat 1 de nouveaux mots, mais dans le changeou transposition, dans l'addition ou retranent de quelques lettres de celles qui compoles termes qui étoient en usage avant cette sion. Ce qui le fait croire, c'est qu'on tire nent de la langue Hebraique, qui a été celle m, & qui s'est toujours conservée, l'origine iciens noms des Villes, des Provinces, & des es qui les ont premiérement habitées, comme urs favans hommes l'ont très-bien prouvé. parficulierement Samuel Bochart dans la Geoie facrée.

y a des Auteurs qui prétendent que ce que dit de la confusion des langues de ceux atissoient la Tour de Babel, se peut entenl'une mes-intelligence qui se mit entre eux. raison, c'est que les Orientaux après la disn se sont servis de diverses Dialectes plûtôt de diverses langues: Que sans une confusion ruleuse de langues, l'éloignement des peuples, lissement des Empires & des Républiques, la fité des loix & des coûtumes, le commerce lations déja féparées purent causer du changedans le langage: Que la Grece, par exema été habitée par les Pheniciens & les Egyp-, de la langue desquels le Grec s'est formé: la langue des Perses, des Scythes, & celle euples Septentrionnaux, ont beaucoup de nt les unes avec les autres, & tirent toutes leur origine de l'Hebreu. C'est ce que le Pere Thom

prouve dans fon Glossaire.

Ainfi ce n'est point le hazard qui a appris hommes à parler; c'est Dieu qui leur a de leur premier langage; c'est de la langue qu'il « na à Adam, que toutes les langues sont nuës, celle-là ayant été, pour ainsi dire, divisé multipliée. De quelque maniere que cela se fait, la confusion que Dieu mit dans les pai de ceux qui vouloient élever la Tour de Babel .: pas la feule cause de cette grande diversité & 1 tiplicité des langues. Celles qui font en u aujourd'hui par toute la terre, sont en bien grand nombre que n'étoient les familles des en de Noé lorsqu'elles se séparerent, & bien d rentes de leur langage. Il se fait dans les langa aussi-bien que dans toutes les autres choses. changemens insensibles, qui font qu'après quel tems elles paroissent tout autres qu'elles n'éto dans leur commencement. Nous ne doutons que le François que nous parlons maintenant vienne de celui qui étoit en usage il y a c cens ans; cependant à peine pouvons-nous ent dre le François qui se parloit il y a deux cens: Il ne faut pas s'imaginer que ces changemens n rivent que dans notre langue. Quintilien dit la langue Romaine de son temps étoit si di rente de celle des premiers Romains, que les F tres n'entendoient presque plus les Hymnes que premiers Prêtres de Rome avoient composez p être chantez devant les idoles de leurs Dieux. I ton dans le Cratyle dit la même chose de l'anc Grec; que vu les grands changemens qui étoient faits, il ne falloit pas s'étonner qu'il dis rât autant du nouveau, que celui-ci du Barba श्रे के प्रिथम्बद्ध के थे में मं में मार्थ के किया कि के प्रियं । Bueluenis under Alapipai. Platon appelle B

here le langage des peuples qui n'ont aucune polatese, qui ne cultivent point ni les Arts, ni les Sciences.

La difference du langage, ou la ferocité des premiers hommes qui étoient corrompus, comme l'Ecriture le déclare, firent qu'en peu de temps mès la confusion de la Tour de Babel, ils se Eparerent, ne pouvant vivre les uns avec les autres. Chacun se retira dans les lieux qui n'étoient point encore habitez, où il pouvoit vivre avec ses femmes & ses enfans, & regner seul. C'est le grand sombre d'idées, la diversité des affaires, le trafic, les Arts, les Sciences, qui ont fait trouver ce nombre prodigieux de mots dont une langue a besoin, & cette grande regularité dans la construction des paroles, afin qu'elles foient capables d'un stile clair, fans équivoques. Mais qui étoient-ils ces premiers hommes qui allerent habiter les differens climats de la terre? Des chasseurs qui n'avoient aucune occupation, ni entretien, ni commerce qui demandat de la fecondité dans les termes, de la regulanté dans l'arrangement. Ils n'avoient besoin que d'un jargon, qui se multiplia & diversifia prodigieusement; car comme il ne consistoit que dans un petit nombre de termes, il se pouvoit changer facilement.

La difference du temperament & des climats fait qu'on ne prononce pas de la même maniere. Ainfi ceux mêmes qui avoient dans le commencement le même langage avant leur féparation, pûrent dans la suite prononcer si disseremment les mêmes mots, qu'ils ne parurent plus les mêmes. Ajoûtons que n'ayant eu qu'un très-petit nombre de termes, quand ils se séparerent, lorsqu'il en fallut trouver de nouveaux pour marquer les choses dont ils commençoient de se servir, ils ne pouvoient pas inventer les mêmes, étant éloignez les uns De des

des autres. & ne se connoissant plus. C'est ainsi qu'il y eut sur la terre autant de differentes langues que de contrées. Cela devoit arriver quand il n'y auroit point eu de confusion miraculeuse des langues parmi les entrepreneurs de la Tour de Babel; & que tous les hommes dans le tems qu'ils se disperserent se fussent entendus. Ils ont pu dans la suite changer si fort leur premier langage, qu'il s'en soit formé de nouvelles langues. L'inconstance des hommes en est une des principales causes. L'amour qu'ils ont pour la nouveauté leur fait établir de nouveaux mots en la place de ceux qu'ils rebutent, & introduire des manieres nouvelles de prononcer, qui changent entierement le langage, & qui en font un nouveau dans la suite des années.

Chaque peuple a ses manieres de prononcer, selon la qualité du climat. Ceux du Nort sont portez à se servir de mots composez de consones fortes, qui se prononcent du fond du gosier. Les Saxons changent les consones, que les Grammairiens appellent tenuës, dans les movennes, & cellesci en aspirées; ainsi au lieu de bibimus, ils prononcent pipimus, pour bonum ils disent penum, pour vinum, finum. Il v a des Nations entieres qui ne peuvent prononcer de certaines lettres, comme les Ephraimites ne pouvoient prononcer le schin des Hebreux, & pour schibboleth, disoient fibboletb. Les Gascons & les Espagnols n'aiment point la lettre F. Ceux-ci disent barina pour farina, babulare pour fabulare: les Gascons disent bille pour fille. C'est ce qui fait que chaque Nation déguise tellement les mots qu'elle emprunte d'une langue étrangere, qu'on ne les connoît plus.

Auffi ceux qui recherchent l'étymologie ou l'origine des nouvelles langues, pour faire comprendre

ce comment elles viennent des anciennes. oin de rapporter quelles ont été les manieifferentes de prononcer en differens tems. & ment par ces differentes manieres les mots été changez de telle sorte, qu'ils paroissent : differens de ce qu'ils étoient dans leur prere origine. Par exemple, il n'y a pas granconformité entre écrire, & le mot Latin scri-. d'où il vient ; entre établir , & stabilire, silà la cause de cette difference. Nos François roient coûtume en prononçant cette lettre S, de aire sonner devant elle un E, comme on le fait encore au-delà de la Loire. Ainsi au lieu de seribere, ils prononçoient escribere: estabilire, pour stabilire. L'on a pris la coûtume ensuite de ne point prononcer la lettre S, après E, au commencement des mois: ainsi on a dit ecribere, etabilire; & enfin en abregeant ces mots, font venus ces mots François, écrire, établir. Les changemens qui se sont faits de cette maniere dans la prononciation, ont tellement déguisé les mots Latins, qu'il s'en est fait une nouvelle langue. en est de toutes les langues comme de la Françoi-& Notre langue, l'Espagnole, & l'Italienne viennent du Latin. Le Latin vient du Grec. Le Grec vient en partie de l'Hebreu, comme le Chaldaïque & le Syriaque. L'on s'étonne d'abord quand on fait venir d'une langue plus ancienne quelque mot d'une nouvelle langue, par exemple, un mot Latin d'un mot Hebreu, si leur difference est confiderable. Cet étonnement vient de ce que l'on ne prend pas garde que ce mot Latin, avant que d'avoir la forme qu'il a, a passé par plusieurs pais, & qu'il a été prononcé en différentes manieres qui l'ont défiguré.

Les peuples ont des inclinations particulieres pour de certaines lettres, pour de certaines ter-D 6 mi-

## B4 LA RHETORIQUE, OU L'ART

minaisons, soit par caprice ou par raison, ti vant que la prononciation de ces lettres & de terminaisons est plus facile, & qu'elle s'accomi de mieux avec leurs dispositions naturelles. la se remarque particulierement dans la lan Grecque; & c'est ce qui a introduit dans l'u: commun de cette langue ces particularitez qu nomme Dialectes. Les Attiques, par exemp au lieu de e mettent &, pa, tau. Ils ajoûtent c syllabe s, à la fin de beaucoup de mots: ils gnent souvent. à la fin des adverbes: ils al gent les mots; au contraire les Ioniens les longent. Les Dores, ou Doriens font dom l'a, presque par tout. Les Eoliens mettent u avant p; de deux um, ils font deux ww, ils ch gent le 0, en 0. Il en est de même de la lan Chaldaïque, au regard de la langue Hebraïc Les Italiens, les François, & les Espagnols leurs lettres & leurs terminaisons particulier comme on le peut voir dans les Grammair & dans les Dictionnaires de ces langues. particularitez, comme il est manifeste, ch gent beaucoup les langues, & mettent de gr des differences entr'elles; de sorte que bien qu les viennent d'une même mere, s'il m'est 1 mis de parler ainfi, elles ne paroiffent pe sœurs. Les langues Françoise, Espagnole, & lienne semblent être forties de langues toutes di rentes.

Si chaque canton de terre a eu dans son comencement un langage particulier, commenme dira-t-on, ces langues générales, étendues, qu'on a nommé des langues meres, se servicelles pû former? Cela est arrivé lorsqu'un home qui avoit plus d'esprit & de force de cor soit par son savoir-faire, soit par la force de armes, a rassemblé plusieurs peuples qu'il a o

sé de vivre sous des Loix. C'a été une nécessité qu'ils convinssent d'un langage. Les vaincus prirent celui des victorieux, à qui ils voulurent faire leur cour, & dont ils rechercherent les faveurs. Alors vivant ensemble, s'entr'aidant, bâtissant des maisons, exerçant les Arts, trafiquant; la nécessité, le plaisir, l'utilité, les ornemens, les affaires, les jeux, les conversations, firent qu'il leur étoit nécessaire d'avoir plusieurs termes pour s'expliquer. Soit par hazard, foit par choix, ils fe servirent des termes les plus propres pour s'exprimer sans équivoques & avec agrément. Or quand un terme est une sois reçû & autorisé, il devient propre: l'usage en est plus facile. Ce qui est facile plaît: on agit selon les habitudes. Ainsi dans un Etat il s'est établi une sorte de langage qu'on a par-

lé plus volontiers.

La terre ayant été comme partagée en differens Etats & Empires, il s'est fait differentes langues. Il n'étoit plus possible que des peuples éloignez, sous de differentes dominations, sous differens dimats, inventassent les mêmes termes, se formassent un même langage. Chaque peuple s'est servi des mêmes mots qu'il a trouvé établis: qu'il a allongé, abregé, changé pour signisser des choses à peu près semblables, selon qu'il s'est plû à certains sons, à certaines lettres; ce qui est remarquable en toutes les langues; le seul son ou la seule terminaison d'un mot faisant juger de quelle langue il peut être. C'est toûjours selon une certaine analogie ou proportion que les hommes forment leur langage. On fait plus volontiers ce qu'on a coûtume de faire; on le fait plus aisément; & ensuite presque nécessairement. De là vient que chaque langue a ses mots d'un certain fon, ses termes particuliers, un certain tour.

L'éta-D 7

L'établissement des Empires a été suivi, comme nous venons de le dire. de l'établissement des langues meres. Ce sont aussi les changemens qui sont arrivez aux Etats, qui ont causé des changemens dans le langage. Car dans ces changemens plusieurs peuples se lient ensemble, d'où l'on voit naître un langage bizarre. Ainsi nôtre François ne vient pas seulement du Latin, il est composé de plusieurs mots usitez aux anciens Gaulois. avec lesquels les Romains se mêlerent dans les Gaules. La langue Angloise a plusieurs mots Francois; ce qui vient de ce que les Anglois ont longtems demeuré dans la France, dont ils possedoient une partie très-confiderable. Les Espagnols ont plusieurs mots Arabes, soumis qu'ils ont été pendant plusieurs siecles aux Maures qui parlent Arabe. Les termes des Arts viennent pour l'ordinaire des lieux où ils ont été cultivez. Ainfi les Grecs ayant travaillé avec plus de soin à persectionner les Sciences, les termes des beaux Arts viennent presque tous du Grec. L'art de naviger a été fort cultivé dans le Nort; plusieurs de nos termes de marine viennent du Nort.

La langue Latine s'est corrompue, & de sa décadence sont venues les langues Italienne, Espagnole, & Françoise; ce qui s'est fait de cette maniere. Les Romains perdirent l'Empire par leur molesse. En degenerant de la valeur de leurs peres, ils corrompirent leur langage avec leurs mœurs. Outre cela les Barbares s'étant rendus maîtres de l'Italie, de l'Espagne & des Gaules, il se fit un mélange de mots barbares avec le Latin qu'on parloit dans tout l'Empire. Les peuples devinrent grossiers & ignorans; ils ne penserent plus à parler correctement. La langue Latine ne se peut bien parler sans une attention particuliere, à cause de tous ses disserens genres & disserens

déclinations. Nous voyons que dans nôtre langue qui est si facile, le petit peuple ne peut s'assujetir aux regles; il dira plus souvent j'assions, je sismes, que nous assions, nous sismes; ainsi la langue Latine ne devint plus qu'un jargon; on prit les manieres des Barbares qui n'avoient point de déclinations. Lorsque les Italiens, les Espagnols, les François commencerent à se relever, & qu'ils furent mastres chez eux, ils travaillerent à dégrosfir ce jargon qui s'étoit introduit après la décadence de l'Empire & de la Latinité. Chacun commença à se saire des regles, & à s'y assiy estimate des regles, & à s'y assiy estimate de qui a fait les trois langues Italienne, Espagnole &

Françoise.

Les Colonies ont fort multiplié les langues. On voit que les Tyriens qui trafiquoient autrefois par toute la terre, avoient porté leur langage de tous côtez. On parloit à Carthage, Colonie des Tyriens, la langue Phenicienne, qui est une dialecte de l'Hebreu, comme on le peut démontrer par plusieurs argumens, mais particulierement par les Vers écrits en langage Punique ou Carthaginois, qui se lisent dans Plaute. Or ces Colonies multiplient une langue, comme nous venons de le dire, & d'une elles en font plusieurs. Car outre que ceux qui vont en ces Colonies ne favent pas affez exactement la langue de leur païs, pour la conserver sans la corrompre : cette langue recevant dans deux differens païs où on la parle des changemens differens, elle se divise & se multiplie nécessairement. Il n'est pas difficile de trouver la veritable origine des langues, pourvû que Ion connoisse un peu l'antiquité; mais mon dessein ne me permet pas de m'arrêter plus longtems sur cette matiere. De ce que nous avons dit, il suit clairement que l'Usage change les langues, qu'il les fait ce qu'elles sont, & qu'il exerce fur elles un souverain empire, comme nous le ferons voir plus amplement dans le Chapitre suivant.

#### CHAPITRE XVI.

# L'Usage est le maître des langues. Elles s'apprennent par l'Usage.

L ne s'agit pas de faire une nouvelle langue, mais d'entendre celles dont on se sert, & de les parler purement. Nous avons vû qu'originellement les hommes sont maîtres du langage; qu'il dépendoit d'eux de choisir comme il leur plaisoit des sons pour signes de leurs pensées; mais que c'est de la premiere langue que Dieu forma lui-même, que toutes les langues font venuës. Je ne peux donc m'empêcher de combatre ici l'impertinence d'Epicure, quoique je l'aye déja fait. Il prétendoit que les hommes étoient nez de la terre comme des champignons, & que les mots dont ils fe sont servis étoient naturels, & qu'il ne dépendoit pas de leur liberté d'en choisir. Voilà comme le langage se forma selon ce mauvais Philosophe: ainsi que les animaux à la présence de quelque objet extraordinaire, font de certains cris, les hommes ayant été frappez par les images des choses qui se presenterent à eux, l'air qui étoit rensermé dans leurs poûmons ayant été déterminé à fortir d'une certaine maniere, forma une voix qui devint le nom de ces choses.

Il est très-certain qu'il y a des voix naturelles, & que dans les passions l'air sort des poûmons d'une maniere particuliere, & forme les soûpirs, & plusieurs exclamations, qui sont des voix veritablement naturelles. Mais il y a bien de la difference

entre

entre ce langage qui n'est pas libre, & celui dont nous usons pour exprimer nos idées. Il y a plufieurs preuves pour prouver que les mots ne sont point naturels. Premierement ils ne font pas les mêmes en toutes les langues, ce qui devroit être fi la nature avoit trouvé elle-même les mots dont nous nous fervons. Car les Turcs qui ne parlent pas François, ne soûpirent pas d'une autre maniere que les François. Toutes les brutes d'une même espece sont le même cri; & communément nous ne vovons rien faire à un homme qui soit different de ce que nous faisons, que dans ce qui dépend de sa liberté. La nature agit de la même maniere en tous les hommes; les peuples ayant donc differens langages, c'est une marque assurée que le langage n'est point l'ouvrage de leur nature, mais de leur liberté. L'experience le montre. Tous les jours on fait des mots nouveaux; on en tire quelques-uns des autres langues; mais on en invente qui n'ont jamais été.

Ce n'est donc point la Nature que nous devons consulter pour apprendre d'elle quels termes on doit employer. L'Usage est le maître & l'arbitre souverain des langues, personne ne lui peut contester cet empire. Or cet Usage n'est rien aurre chose que ce que les hommes usant de leur liberté, ont coûtume de faire. Un particulier s'avise de proposer un certain terme, si plusieurs veulent bien prendre la coûtume de se servir de ce terme, c'en est fait, cen'est plus un son consus qui ne signifie rien, mais un veritable mot qui a une idée qui se lie avec lui par la coûtume que l'on a de penser à la chose qu'il signifie, en même tems qu'on le prononce & qu'on

l'entend prononcer.

La Raison & la necessité nous oblige de suivre l'Usage; car il est de la nature du signe d'être connu parraiceux qui s'en servent. Les mots n'étant donc

les fignes de nos idées, que parce qu'ils ont été liez par l'usage à certaines choses, on ne doit les employer que pour signifier celles dont on est convenu que les mots seroient les signes. On pouvoit appeller cet animal que nous appellons Cheval, un Chien; & celui que nous appellons Chien, un Cheval: mais l'idée du premier étant attachée à ce mot, Cheval, & celle du second à cet autre mot, Chien, on ne peut les confondre & les prendre l'un pour l'autre, sans mettre une entiere confusion dans le commerce des hommes, semblable à celle qui s'éleva parmi ceux qui voulurent bâtir la Tour de Babel. On méprise la bizarrerie de ceux qui ne suivent pas les modes qu'une longue coûtume autorise; c'est une bizarrerie bien plus grande, & qui tient de la folie de s'écarter des manieres ordinaires de parler. Se servir de termes inconnus, c'est envelopper de tenebres ce qu'on veut expliquer.

Il arrive dans le langage la même chose que dans les habits; il y en a qui poussent les modes jusques à l'excès; d'autres prennent plaisir à s'opposer au torrent de la coûtume. Il y a des personnes qui affectent de ne se servir que des termes & des expressions qui sont reçûes depuis fort peu de tems. Les autres déterrent le langage de leurs bisayeuls, & parlent avec nous comme s'ils conversoient avec ceux qui vivoient il y a deux cens ans. Les uns & les autres pechent contre le bon sens. Lorsque l'Usage ne fournit point de termes propres pour exprimer ce que nous voulons dire, on a droit de rappeller ceux que l'Usage a rebuté mal à propos. Un homme est excusable quand pour fe faire entendre il fait un nouveau mot; pour lors on doit blâmer la pauvreté de la langue, & louer la fecondité de l'esprit de celui qui l'a enrichie. Datur venia verborum novitati, obscuritati rerum serviensi. Pourvû toutesois que ce nouveau mot soit habillé à la mode, & qu'il ne paroisse point étranger; c'est-à-dire qu'il ait un son qui ne soit pas entierement different de celui des mots usitez; qu'en le faisant venir, par exemple, du Latin, on le change selon l'analogie, c'est-à-dire, en la maniere qu'on change les mots Latins qui ont une terminaison semblable, comme de alacer on fait alaigre, de macer on fait maigre. Au lieu que les noms en er, qui n'ont pas c devant r, comme tener, Alexander, se changent autrement: nous disons tendre, Alexandre.

Les langues s'apprennent par l'Usage sans étude & fans art. Le fils d'un artisan, d'un laboureur parle le langage de son pere, il se sert des mêmes mots, des mêmes manieres de parler, & il les prononce avec le même ton, sans que son pere l'en instruise. On n'a besoin de maîtres que pour les langues étrangeres. Celles-la même s'apprennent sans presque aucun dessein d'apprendre, sans écouter aucune leçon, en les entendant parler seulement. La Nature est une excellente maîtresse, qui instruit efficacement. Les organes de nos sens sont presque tous liez les uns avec les autres. Lorsque les oreilles sont remuées par un certain mouvement, la langue est déterminée à un mouvement proportionné à celui qui se fait dans les oreilles. De là vient qu'entendant chanter ou prononcer quelque parole, nous sentons dans les organes de la voix une disposition à chanter le même air, à prononcer la même parole. L'homme est porté par la Nature à imiter tout ce qu'il voit faire. Si nous voyions ce qui se passe dans le mouvement des ners, ou petits filets qui viennent du cerveau, nous verrions sans doute cette admirable liaison, & communication des organes. Nous y remarquerions que par le chant d'une personne les nerss des oreiloreilles font remuez de maniere que leur mouv ment se communique aux filets qui servent aux c ganes de la parole, qui reçoivent ainsi une dispo

tion pour produire le même chant.

Outre cela nous avons de l'empressement po dire ce que nous pensons, & la necessité où no sommes de demander du secours, & d'entrete commerce avec les hommes, fait que nous de rons ardemment de favoir ce que les autres penses Nous aimons la compagnie, nous prenons plai à parler & à entendre parler. Tout cela fait q dans un pais étranger on en apprend la langue sa peine autant qu'il est nécessaire pour entendre ce avec qui nous conversons, & pour demander n besoins les plus pressans. Les enfans sont ence plus ardens pour tout ce qu'ils fouhaitent; c' pourquoi ils apprennent les langues plus facileme Si on veut faire apprendre le François à un jeu Etranger, il n'y a qu'à le faire jouer avec des Fra çois de son âge : le desir qu'il aura de prendre part du plaisir, ce qu'il ne peut faire qu'en ext mant ses desirs, & entendant tout ce que disent autres, lui fera plus apprendre de François en qu ze jours, qu'un Maître ne lui en montreroit en mois.

Il n'est donc pas difficile de concevoir co ment un ensant apprend le langage de son pe & comment il prononce avec le même ton, & la même maniere les paroles qu'il entend. Se pere, en lui presentant du pain, ou quelque au chose, a souvent sait sonner à ses oreilles ce r pain. Ainsi, comme nous avons dit ci-des l'idée de la chose qu'on appelle pain; & le deslettres qui composent ce nom, se sont liées c sa tête; de sorte qu'il est porté à dire ce mé mot en voyant du pain, qu'il se trouve disp à le prononcer, & qu'il le fait, l'experience ayant fait connoître que lorsqu'il prononce ce mot on lui en donne. C'est ainsi que plusieurs oiseaux apprennent à parler; mais il y a bien de la difference entre les enfans & les oiseaux, qui n'ayant point d'esprit, ne prononcent jamais le petit nombre de mots qu'ils ont appris avec beaucoup de peine, que dans le même ordre & dans la même occasion où ces organes ont reçu cette disposition pour les prononcer: au lieu qu'un enfant arrange en différentes manieres les mots qu'il a appris, & en fait mille usages differens. Il fait des discours suivis, qui ne peuvent être l'effet d'une impression corporelle, ainsi que Virgile dit que les oileaux chantent d'une maniere particuliere, selon la disposition de l'air. La parole est l'appanage de l'homme.

# CHAPITER XVII.

Il y a un bon & un mauvais Usage. Regles pour en faire la distinction.

QUAND nous élevons l'Usage sur le trône, & que nous le faisons l'arbitre souverain des langues, nous ne prétendons pas mettre le sceptre entre les mains de la populace. Il y a un bon & un mauvais usage; & comme les gens de bien servent d'exemple à ceux qui veulent bien vivre, aussi la coûtume de ceux qui parlent bien, est la regle de ceux qui veulent bien parler. Usum qui sis arbiter dicendi, vocamus consensum eruditorum, sicut vivendi, consensum bonorum. Or il n'est pas difficile de faire le discernement du bon usage d'avec celui qui est mauvais; des manieres de parler de la populace qui sont basses, d'avec celles des personnes savantes, & que la condition

dition ou le merite éleve au dessus du commun.

Il y a trois moyens de faire ce discernement. Le premier est l'experience. On peut consulter sur un doute ceux qui parlent bien: remarquer de quelle maniere ils s'expriment: quel tour ils donnent à leurs paroles; ce qu'ils affectent; ce qu'ils évitent. Si on ne peut avoir leur conversation, on a les Livres, où l'on parle ordinairement avec plus d'exactitude, parce qu'on a le tems & le loisir de corriger les mauvaites façons de parler qui se ghssent dans le discours. La mémoire étant pleine des méchans mots qu'on entend continuellement, il est dissicile qu'il n'en échappe quelqu'un dans la conversation. Dans la composition en revoyant son ouvrage, on fait sortir les manieres de parler mauvaises, qui s'y étoient ghsses sans qu'on

s'en apperçût.

Le second moyen que nous avons pour connoître le bon Usage, est la Raison, comme je vais le faire voir. Toutes les langues ont les mêmes fondemens, que les hommes établiroient, si par une avanture semblable à celle que nous avons feinte, ils étoient obligez de se faire une nouvelle lan-Il est facile, avec les connoissances que nous avons données de ces fondemens, de se rendre maitre & juge d'une langue, condamner les loix de l'usage qui sont opposées à celles de la Nature & de la Raison. Si l'on n'a pas droit d'en établir de nouvelles, on a la liberté de ne se pas servir de celles qui font mauvaises. Les langues ne se polissent que lorsqu'on commence à raisonner, qu'on bannit du langage les expressions qu'un usage corrompu y a introduites, qui ne s'apperçoivent que par des yeux savans, & par une connoissance exacte de l'Art que nous traitons. Or par ce choix d'expressions juites, les langues se renouvellent, & le non-usage, s'il m'est permis de parler ainsi, des méchantes manieres de parler établit l'usage de celles qui sont raisonnables. C'est de cette maniere que la langue Grecque s'est polie, & qu'elle est devenue, sans contredit, la plus belle & la plus parfaite de toutes les langues. On sait que les Grecs s'adonnerent entierement à la science des mots : leurs Philosophes méloient la Grammaire avec la Philosophie, & en saisoient une partie de leur étude. Ainsi remarquant dans leur langue ce qui choquoit la Raison & les oreilles, ils tâchoient de l'éviter en cherchant des expressions plus raisonnables & plus commodes. Ce langage qu'ils te formoient dans leur cabinet & dans leurs écoles, passoit bien-tôt dans les conversations du peuple : car les Grecs. fur tout les Atheniens, avoient une passion prodigieuse pour l'éloquence. Ceux qui leur préparoient des discours étudiez, étoient écoutez favorablement. C'étoit là un des grands divertifiemens d'Athenes. Ainfi ce peuple étant accoûtumé à entendre parler d'une maniere belle & polie, ne parloit que poliment.

Dans l'établissement du langage, la Raison, comme nous l'avons vû dans les Chapitres précedens, ne prescrit qu'un petit nombre de loix; les autres dépendent de la volonté des hommes. Tout le monde ne se propose qu'une même sin en parlant; mais comme on y peut arriver par differens chemins, la liberté de choisir ceux qui plaisent, cause les differences qui se remarquent entre les manieres de s'exprimer d'une même langue. Néanmoins quelque liberté que les peres de cette langue ayent pris en la formant, on y apperçoit une certaine uniformité qui regne dans toutes ses expressions, & des regles constantes qui y sont observées. Les hommes suivent ordinairement les coûtumes qu'ils ont une fois embrassées; c'est pourquoi, bien que la parole dépende presque entiérement du caprice des hommes, on remarque, comme il a été dit, une cer taine uniformité dans son usage. Si on sait don que les noms qui ont un tel son, sont de tel gen re, quand on doutera du genre de quelqu'aum nom, il saudra le comparer avec ceux qui se termi nent de la même maniere, & dont le genre est connu Lorsque je veux être assuré si la troisième person ne du parsait simple d'un verbe qui est proposé, si est en er, je n'ai plus de difficulté, sachant que dans nôtre langue tous les verbes qui ont un sem blable infinitif, terminent en a la troisième person ne de ce tems. Nous voyons que les noms en a ont au pluriel aux, comme cheval, chevaux; ani mal, animaux.

Cette maniere de connoître l'usage d'une langue par la comparaison de plusieurs de ses expressions & par le rapport que l'on suppose qu'elles on entr'elles, s'appelle Analogie, qui est un mot Grec qui signisse proportion. C'est par le moyen de l'Analogie que les langues ont été fixées. C'est par elle que les Grammairiens ayant connu les regle & le bon usage du langage, ont composé de Grammaires qui sont très-utiles, lorsqu'elles son bien faites, puisque l'on y trouve ces regles que l'or feroit obligé de chercher par le travail ennuyeux de l'Analogie.

De tous les trois moyens pour reconnoître le bor usage, le plus affuré est l'experience. L'usage est toûjours le maître. On doit choisir les expression les plus raisonnables; & c'est par ce choix que le langues se purissent de ce qu'elles ont d'impur Mais lorsque l'usage ne nous presente qu'un seu terme & qu'une seule expression pour exprimer ce que nous sommes obligez de dire, la Raison même veut que nous cedions à la coûtume qui lui est contraire, & nous ne pechons point en employant cette.

expref-

ession, quoique mauvaise. Car en cette occala maxime des Jurisconsultes se trouve verita-Communis error facit jus. L'Analogie n'est pas aîtresse du langage. Elle n'est pas descendue du pour en établir les loix. Elle montre seulement s de l'usage. Non est lex loquendi, sed observacomme le dit Quintilien.

our apprendre parfaitement l'usage d'une lanil en faut étudier le génie, & remarquer les mes, ou manieres de parler qui lui sont partieres. Le génie d'une langue consiste en de ceres qualitez que ceux qui la parlent affectent de mer à leur stile. Le génie de notre langue est la teté & la naïveté. Les François recherchent ces litez dans le stile, & sont fort differens en cela Orientaux, qui n'ont de l'estime que pour les ressions mysterieuses, & qui donnent beaucoup enser. Les idiomes distinguent les langues les es des autres aussi-bien que les mots. Ce n'est pas zz pour parler François de n'employer que des ter-3 François; car si on tourne les termes, & qu'on dispose, comme feroit un Alleman ceux de sa igue; c'est parler Alleman en François. L'on pelle Hebraismes les idiomes de la langue Heiïque. Hellenismes ceux de la langue Grecque: ainfi des autres langues. C'est un Hebraisme e de dire vanité des vanitez, au lieu de dire plus grande de toutes les vanitez; & de marer une distribution par la repetition d'un même st, comme dans ce discours: Noë sit entrer us l'Arche sept, & sept, de tous les animaux: ur dire Noé fit entrer sept paires de tous les imaux. C'est un Hellenisme que de se servir l'infinitif au lieu des noms; mais cet idiome se suve aussi dans notre langue, qui a une très-granconformité avec la Grecque. Les expressions u ont été rejettées par l'usage nouveau, & qui

# LA RHETORIQUE, OU L'ART

80

font ainsi particulieres aux anciens Auteurs, se no ment Archaismes. Chaque Province a son idioi qu'il n'est pas facile de quitter. Tite-Live de l'éloquence est si pure, n'a pû purger son stile e manieres de parler de Padouë, comme l'a rema qué Asinius Pollio, selon Quintilien. In Tito Lin mire sacundia viro, putat inesse Pollio Asinius qua dam Patavinitatem.

#### CHAPITRE XVIII.

De la pureté du langage. En quoi elle consiste, Ce que c'est que l'élegance.

PUISQU'IL se faut soûmettre à la tyrannie l'usage, nous devons étudier avec soin ses lo pour les observer religieusement. La premie étude doit être des mots particuliers, dont il sa rechercher avec exactitude les idées, pour ne l'employer que dans leur propre signification; c'e à-dire, pour signifier exactement les idées auxque les ils ont été attachez par l'usage. Outre cela faut faire attention à toutes celles qu'sont accesser de cette principale idée qu'ils ont, de crain de prendre le noir pour le blanc, en donnant ui idée basse d'une chose qu'on a dessein de relever de faire parostre.

Pour bien parler il ne suffit pas seulement d'et ployer des mots qui soient autorisez par l'usag il faut que ce soit dans la signification précise que leur donne l'usage, comme nous venons de le di Pour faire le Portrait du Roi, ce n'est pas assez représenter un visage avec deux yeux, un nez, un bouche; il saut exprimer les traits du visage Roi. On s'imagine devenir ésoquent pour qu'on charge sa mémoire de phrases ramasse

dans les Livres de ceux dont l'éloquence est estimée. On se trompe sort, & ceux qui suivent cette méthode, ne parlent jamais juste. Car ils accommodent les choses qu'ils traitent à ces phrases, sans se souvenir du lieu où les Auteurs de qui ils les ont prises, les avoient appliquées: ainsi leur discours est semblable à ces habits qu'on achete chez les frippiers, qui ne sont jamais si justes que ceux que l'on ait faire pour soi. Leur stile est bizarre, semblable à ces grotesques qui sont saits de mille pieces rapportées, de coquillages de differentes sigures, de differentes couleurs, de rocailles qui n'ont aucun rapport naturel avec la figure qu'elles représentent.

Les phrases sont une marque de pauvreté dans le fiile, comme les pieces dans un habit; elles y remedient en remplissant les places vuides du discours; car ensin, quand on est garni de phrases, on ne demeure jamais court. C'est pourquoi un de nos l'oëtes se plaint agréablement du chagrin de sa Muse qui

rejettoit un secours si favorable.

:

t

;C

Š

n-

e :

٦t

.ક. ડેલ્

T.C

ďυ

ec

Encor si pour rimer dans ma verve indiscrete
Ma Muse au moins soustroit une froide épishete;
Je serois comme un autre, & sans chercher si loin,
Jaurois toujours des mots pour les coudre au besoin;
Si je louois Philis en miracles seconde,
Je trouverois bien-tôt: A nulle autre seconde.
Si je voulois vanter un objet nompareil,
Je mettrois à l'instant: Plus beau que le Soleil.
Ensin parlant toujours & d'Astre & de merveilles,
De Chef-d'œuvres des Cieux, de beautez sans pareil-

Avec tous ces beaux mots souvent mis au bazard, Je pourrois aisément, sans génie, & sans Art, Et transposant cent sois & le nom, & le verbe, Dans mes Vers recousus mettre en pieces Malberbe.

E 2

#### 100 LARHETORIQUE, OUL'ART

Ce n'est pas assez de choisir des termes usitez & propres, leur liaison doit être raisonnable; sans cel un discours n'aura aucune forme, non plus que lettres d'Imprimerie qu'on jetteroit au hazard fu une table : car les idees de chaque mot en particulier peuvent être très-claires, & ne faire cependant aucun sens jointes ensemble; parce que les idéa auxquelles ils ont été joints par l'usage, sont incompatibles. Ces deux mots quarré, & rond, sont très bons, leurs idées font claires. On conçoit bien ce que c'est qu'être quarré, ce que c'est qu'être rond; mais unissant ces deux mots en disant un quarré rond, on dit une chose qui ne peut pas être conçûe. On ne peut pas comprendre qu'on chausse des gans, cependant ces deux mots chausser, & gans, sont très François; ni qu'on descende à cheval, quand on y monte. Lorsque la repugnance de deux idées n'est pas si maniseste, & que la liaison de deux termes n'est pas si clairement condamnée par l'usage que celle de ceux-ci, chausser des gans, descendre à cheval, elle n'est apperçue que par un petit nombre de personnes. La plûpart de ceux qui entendront prononces ces paroles suivantes, seront surpris par leur éclat, & n'appercevront pas qu'elles ne forment aucun sens raisonnable. De nobles journées qui portent de bautes destinées au delà des mers. N'est-ce pas là une confusion de belles paroles qui ne signifient rien? Le Vers suivant est encore un galimatias.

## Le comble des grandeurs sappe leur fondement.

Qui pourroit s'imaginer ce que dit l'Auteur de ce Vers? Les idées de comble, & de sapper, se combattent, il est impossible de les allier. On sait bien ce que veut dire le Poète, mais assurément il nese dit pas. Cette saute est plûtôt une saute de jugement, qu'une ignorance du langage; ce qui fait voir que

ir parler juste, on doit travailler pour le moins ant à former son jugement que sa langue. 'our le rang qu'il faut donner aux mots lorson les lie ensemble, les oreilles instruisent si siblement de ce qu'il y faut observer, qu'il n'est besoin que j'en parle. L'Usage ne garde pas nours l'ordre naturel dans certains mots : il it qu'on place les uns les premiers, il veut qu'on igne les autres. Les oreilles qui sont accoûtues à cet arrangement, en appercoivent les moins changemens, & elles en sont blessées. Nous mmes plus touchez de ce qui choque nos sens, ie de ce qui choque la raison. On sera moins choié d'un mauvais raisonnement, que de cette transnition tête ma, pour ma tête. Ce défaut est si visie. qu'il n'est pas besoin d'avertir que l'on y prenne arde.

Le discours est pur lorsque l'on suit le bon usae: se servant de ce qu'il approuve, & rejettant e qu'il condamne. Les vices opposez à la pureté ont le barbarisme & le solecisme. Les Grammaiiens ne sont pas d'accord touchant la définition de res deux vices. Vaugelas dit que le barbarisme est wx mots, aux phrases & aux particules, & que le olecisme est aux déclinaisons, aux conjugaisons, & en la construction. On commet un barbarisme en disant un mot qui n'est point François, comme pache, pour pacte; ou un mot qui est François en un sens, & non pas en l'autre, comme lent, pour bunide; en se servant d'un adverbe pour une préposition; comme dessus la table, pour sur la table; en usant d'une phrase qui n'est pas Françoise, comne élever les mains vers le Ciel, au lieu de dire lever es mains au Ciel; je m'en suis fait pour cent pistoles v jeu, comme disent les Gascons, au lieu de dire. 'ai perdu cent pistoles au jeu. C'est un barbarisme de isser les particules qu'il faut mettre, ou de met-

#### 102 LA RHETORIQUE, OU L'ART

tre celles qu'il faut laisser. Pour le solecisine q lieu dans les déclinaisons, dans les conjugaisons dans la construction; voici des exemples de 1 les trois. Les émails, pour les émaux: il allit, p il alla: je n'ai point de l'argent, pour je point d'argent: Un grand erreur, pour une gra erreur: j'avons sait cela, pour nous avons cela.

Vaugelas remarque qu'il y a bien de la di rence entre la netteté dont nous avons parlé dessus, & la pureté dont nous parlons préses ment. Un langage pur est ce que Quintilien pelle emendata oratio; & un langage net ce c appelle dilucida oratio. Ce sont deux chose differentes, dit Vaugelas, qu'il y a une infu de gens qui écrivent nettement; c'est-à-dire, s'expliquent si bien, qu'à la simple lecture on c coit leur intention: & néanmoins il n'y a rien fi impur que leur langage: comme au contrair y en a qui écrivent purement; c'est-à-dire, 1 barbarisme & sans solecisme; & qui néanmoins rangent fi mal leurs paroles & leurs periodes, embarrassent tellement leur stile, qu'à peine conce on ce qu'ils veulent dire.

Les plus belles expressions deviennent basses le qu'elles sont prophanées par l'usage de la popul qui les applique à des choses basses. L'applicat qu'elle en fait, attache à ces expressions une certa idée de bassesse, de sorte qu'on ne peut s'en ser sans souiller, pour ainsi dire, les choses que l'on revêt. Ceux qui écrivent poliment, évitent au soin ces expressions, & c'est de là en partie que vice changement continuel dans le langage.

Ut sylve foliis pronos mutantur in annos, Prima cadunt; ita verborum vetus interit etas, Et juvenum ritu storent modò nata, vigentque.

Les personnes de qualité, & les savans tâchent de s'élever au dessus de la populace. Pour cela ils évitent de parler comme elle, & ils n'employent jamais ces expressions qu'elle gâte par le mauvais usage qu'elle en fait. Les hommes imitent volontiers ceux dont ils estiment la qualité; ainsi on voit qu'en très-peu de tems les mots que les riches ou les savans bannissent de leur conversation, ne sont ensuite recâs de personne. Ils sont obligez de quitter la Cour & les villes, & de se retirer dans les villages pour

n'être plus que le langage des paisans.

Mais ensin, outre cette exactitude à garder les loix de l'usage, & ce soin à n'employer que des saçons de parler pures; il faut avouër que ce qui éleve au destis du commun ceux qu'on admire, est un certain Art, ou un bonheur qui leur sait trouver des expressions riches & ingenieuses pour dire ce qu'ils pensent. Avec un peu de soin & d'étude on évite la censure des Critiques; mais on ne peut plaire que par un bonheur qui est très-rare. Que peut-on blâmer dans les paroles suivantes: C'est à Cadmus que la Grece est redevable de l'invention des caratteres; c'est de lui qu'elle a appris l'Art de l'Ecriture. On ne peut, dis-je, blâmer cette expression, mais on est charmé losiqu'on entend la même chose exprimée de cette maniere noble & spirituelle:

C'est de lui que nous vient cet Art ingenieux De peindre la parole, & de parler aux yeux, Et par les traits divers de sigures tracées, Donner de la couleur & du corps aux pensées.

Ce choix d'expressions riches & heureuses, fait ce qu'on appelle *l'élegance*; mais outre cela, pour rendre un discours élegant, il est nécessaire que l'on y fasse appercevoir une certaine facilité qu'on remarque dans ces belles statuës qu'on appelle en Latin

# 104 LA RHETORIQUE, OU L'ART

tin Elegantia signa. Cette sacilité plaît à la vûe, et ce qu'elle imite de plus près la Nature, dont les operations n'ont rien de gêné. Ces statues grossieres dont les membres sont roides, & collez les uns contre les autres, rigentia signa, choquent les yeux. Quand un homme a peine à s'exprimer, on travaille avec lui, & on ressent une partie de sa peine. S'il s'exprime d'une maniere naturelle & facile, de sorte qu'il semble que chaque mot soit venu prendre sa place, sans qu'il ait eu la peine de l'aller chercher, cela plaît infiniment. La vûe d'un homme qui se joue, relâche en quelque maniere l'esprit de ceux

qui le voyent.

Cette facilité se fait sentir dans un ouvrage loisque l'on se sert d'expressions naturelles; que l'on évite celles qui semblent recherchées, & qui portent les marques sensibles d'un esprit qui fait les choses avec peine. Ce n'est pas que pour se servir de termes naturels & propres, il ne soit besoin de travail; mais ce travail ne doit pas paroître. Il faut se donner la torture en composant si l'on veut bien faire, mais il faut que le Lecteur conçoive à la facilité qu'il trouve d'entendre ce qu'on lui dit, qu'on étoit de fort bonne humeur lorsqu'on écrivoit. Ludentis speciem dabit, & torquebitur. Autant qu'on le peut, & que la matiere qu'on traite le permet, il faut donner à son discours le tour libre des conversations. Lorsqu'une personne parle avec un air facile & enjoué, cela ne sert pas peu à faire entrer dans ses sentimens; le plaisir de sa conversation rend les choses aisées.

#### CHAPITER XIX.

De la perfettion des langues. L'Hebraïque a été parfaite des sa premiere origine: C'est à elle que soutes les autres doivent leur premiere perfettion. Quand, & comment la Grecque s'est perfettionut.

Nous avons compris dans ce premier Livrece qu'il y a de plus effentiel à l'Art de parler; ses pincipales regles sont fondées sur la Raison; ce n'a donc été que lorsque les hommes ont commencé s'en raisonnables, que les langues se sont polies deprit qui les ont cultivées; qui ont consulté la Raison sur les manieres de s'exprimer clairement d'hoblement. Puisqu'Adam avoit été crée raisonnable, sage, on ne peut pas douter qu'il n'ait parlé raisonnablement de s'agement; ainsi sa langue qu'est l'Hebraïque, sut parfaite dès sa première ofigine.

1

:-

ES.

<u>:</u>e

2-(c

u-

10

oit

:111

1t,

)D-

ns.

:n-

îes

les

Dans le temps que Moise écrivoit en Hebreu, le Grece étoit un pais barbare, & tel que pouvoit être l'Amerique lorsque nos Navigateurs la découvirient. Toute l'Antiquité témoigne que ce sur Cadmus qui apprit aux Grecs l'usage des lettres. Les uns le font Egyptien, les autres Phenicien; mais tous conviennent que ce sut de la Phenicie qu'il alla en Grece, & que les lettres qu'il donna aux Grecs étoient Pheniciennes. Il auroit fallu dire qu'elles étoient Hebraïques, car les noms des lettres de l'Alphabet Grec sont les mêmes que ceux de l'Alphabet Hebreu; & ce qui démontre que ce me sont pas les Grecs qui ont donné cet Alphabet aux Hebreux, c'est que ces noms en Grecne signi-

# ICS LA RHETORIQUE, OU L'ART

fient rien, & qu'en Hebreu, ou dans la langue Phenicienne, ils ont une fignification; comme Plutarque le remarque. Ainsi ils sont barbares au regard des Grecs, & naturels aux Hebreux. Une autre preuve, c'est que les Grecs s'étant servis de l'Alphabet pour compter, quand ils ont cessé de se servir de quelques-unes des lettres Hebraïques pour conserver aux autres leur valeur, ils ont substitué un signe en la place de l'ancienne lettre; par exemple, après avoir rejetté le vau, qui est le digame Eolique, & la lettre F des Latins, ils ont mis en sa place cette notte s pour signe du nombre six, dont le vau Hebreu est le signe, étant la sixiéme lettre de l'Alphabet Hebraïque. De même ayant rejetté le Tzade, & le Koph des Hebreux, ils ont substitué des fignes des nombres que marquoient ces lettres, afin que les suivantes conservassent leur premiere valeur. C'est donc une verité constante que l'Alphabet Grec a été formé sur l'Alphabet Hebreu Or, comme nous l'avons remarqué, les langues ne se sont persectionnées que quand on a commence de les écrire; c'est donc à l'Hebreu que les Grea doivent la premiere perfection de leur langue, qui ne pouvoit être que très-grossiere avant l'arrivée de Cadmus dans la Grece, vers le tems que la République Judaïque étoit gouvernée par des Juges. La Grece avoit été entiérement barbare jusques à ci tems-là, pendant deux mille cinq-cens ans, ou deux mille fix-cens.

Cadmus porta la Science des Egyptiens chez les Grecs; au moins leur donna-t-il plusieurs connois sances qu'ils n'avoient point; il leur donna des loix il les assembla; il ses gouverna. Ce sut vers ce tems là qu'ils commencerent d'obéir à des Princes, de bâtir des Villes. L'Histoire Grecque nous apprenque la Grece eut disserens l'rinces, qu'il se sorm differens Etats, differentes Républiques.

D

De là est venu que tous les Grecs ayant conçû de l'amour pour l'éloquence, & chacun travaillant à polir la langue de son païs, la langue Grecque se parla differemment. Il se forma plusieurs dialectes, ou differentes manieres de parler: chaque peuple se fit des termes. Les principales dialectes furent l'Attique, l'Ionique, la Dorique, l'Eolienne. La Grece n'est pas fort étenduë: les Atheniens, les Ioniens, les Doriens, les Eoliens ne sont pas éloignez les uns des autres; ainsi le commerce qu'ils avoient ensemble faisoit que toutes ces dialectes, ou manieres de parler ne leur étoient pas inconnues; leurs Ecrivains purent donc prendre la liberté de se servir de toutes les dialectes, de tous les termes de chaque Etat; ce qui donna une merveilleuse secondité à leur langue.

·Ce qui contribua particulierement à dégrossir & à polir la langue Grecque, & la rendre la plus capable de toutes les langues d'exprimer toutes choses avec énergie, & harmonieusement, ce sust'amour qu'ils eurent pour la Musique. Les instrumens de Musique furent en usage parmi eux de sort bonne heure. Ce n'étoient pas seulement des airs qu'ils chantoient en pinçant leurs Luts, ou Guitares. En touchant les cordes ils prononçoient des paroles, & il paroît que leurs premiers Docteurs, Philosophes, Théologiens, Historiens étoient des Poètes ou des Chantres. Dans le premier Livre de l'Odyssée Phenix chauta sur la Guitarre les actions des Dieux & des hommes, comme le sont les Chantres:

# 'Εργ' લા δρών τι βιώντι, πέ τι κλείκου καιδοί.

Les Musiciens chantoient ainsi les faits des Heros. Ils expliquoient la Religion, ses Mysteres, la Genealogie des Dieux. Ils rendoient raison de ce qui s'observe dans le Ciel. Ce n'est point une conjecture.

# 108 LA RHETORIQUE, OU L'ART

jecture en l'air. Strabon en parlant d'Homer ", le premier Livre de sa Géographie, apres " dit qu'il y a deux especes ou sortes de discou "diez, l'un mesuré, & l'autre libre, c'est-à-di , tout discours est Vers ou Prose: il soutient, , premieres pieces étudiées furent des Vers: a ,, ράς ή ποιητική ησωσυσιή παρήλθει είς το ,, Que les Vers ayant plû, Cadmus, Pherec "Hecatœus qui écrivirent en Prose, con , rent les manieres des Poëtes, à la reserve de " fures. Strabon ajoûte que ceux qui écriviren "eux. quittant davantage les manieres Poët " changerent enfin entiérement le premier sti .. reduisirent la Prose à l'état où elle est. l'ava " gradée, comme si on changeoit le stile Tra " dans celui de la Comédie. Dire & chanter " toit autrefois la même chose, ce qui mont " la Poësie est la source de l'éloquence. (C'e " jours Strabon qui parle.) Tous les Vers é " des chants, on ne les recitoit qu'en chantant " vient que toutes les pieces de Poësses se non ,, chant, Rapsodie, Tragedie, Comedie, ce mo , and fignifiant chant. Enfin Strabon dit quel ,, Grec سركة, qu'on donne à la Prose (en Lat ,, se nomme pedestris,) est une preuve que l " cours écrits, de Poëtiques qu'ils étoient aut "élevez, & comme portez dans un chariot, c " abbaissez, & reduits à marcher à pied: Ce passage de Strabon étoit trop considérabl

ne le pas rapporter tout entier. Il est facile de prendre comment les Poëtes purent chang langue Grecque, en la persectionnant, & en comme une nouvelle langue toute differente qu'elle étoit dans sa premiere origine. Le pla la Musique rend indulgents ceux qui écouten souter, d'allonger le discours, selon que cel commode avec leur chant. Ces premiers Historiens, Theologiens, Philosophes, qui étoient ensemble Poëtes & Musiciens, surent les maîtres de la langue. Ils la polirent comme il leur plût; ainsi en peu de tems ils en firent le langage le plus parfait. Ailleurs c'est l'usage qui a été le maître de la langue. C'est un tyran, comme nous l'experimentons en France, qui souvent commande sans raison. à qui il faut obeir aveuglement. Pour bien parler François il faut parler comme on parle. Nos Poëtes mêmes n'ont guére plus de liberté que ceux qui écrivent en prose. D'abord qu'on s'apperçoit qu'un Poëte employe dans ses vers un terme, une expresfion hors de l'usage, & qu'il paroît que c'est pour attraper une rime, on ne peut le souffrir ni lui, ni les vers.

Ce n'étoit pas cela dans la Grece, sur tout dans les premiers tems. Les savans furent les mastres d'ajouter à un mot des lettres, d'en retrancher, de l'allonger, de le couper. La Grece eut des esprits excellens qui voyageoient en Egypte, en Phenicie, de tous côtez, pour profiter de la doctrine & des experiences de tous les peuples. En toutes choses ils étudioient la Raison; ils écoutoient ce qu'elle prescrit. Il ne faut donc pas s'étonner s'ils réussirent. Ils se formerent un goût admirable pour l'éloquence, pour les arts. Aussi tout ce qu'on a pû faire dans la fuite des tems, c'est de les imiter. Nous n'avons ni Peintre, ni Sculpteur qui les ait surpassé. Les Architectes n'ont réussi qu'autant qu'ils ont suivi les belles proportions que la Grece avoit trouvées. On voit dans la conduite des poëmes Epiques & Dramatiques, combien les Grecs sont raisonnables. Toute la Grece avoit un amour, une estime infinie pour ceux qui réussissoient, & une déférence entiere. Une langue qui a donc été formée avec une pleine liberté & autorité par des

# LA RHETORIQUE, OU L'ART

des Maîtres si raisonnables, comment n'auroit-elle

pas été la plus parfaite?

Toutes les autres langues ne se sont perfectionnées dans la suite, que lorsque les Ecrivains ont pris les Grecs pour modeles de l'art de bien écrire. On peut dire que la langue Grecque étoit déja dans sa perfection du tems d'Homere, trois mille ans après la création du monde, lorsque Salomon regnoit en Iudée. Rome fut bâtie environ deux-cens cinquante ans après ce tems-là. Alors la langue Latine étoit fort grossiere. Ce ne sut que dans le sixiéme siecle depuis que cette ville sut bâtie, qu'elle eut des Poëtes considerables, Livius, Nevius, Plaute. Ils tâchoient d'imiter les Grecs; ils ne faisoient presque que traduire en Latin leurs ouvrages. Ceux qui vouloient profiter voyageoient dans la Grece, y demeuroient long-tems pour y acquerir la connoissance des arts, c'étoit la fin de seur voyage: Ad mercaturam bonarum artium, comme parle Ciceron. Enfin la langue Latine a acquis sa perfection sous ce Prince des Orateurs. & sous le siecle d'Auguste, après la mort duquel la langue ne fit plus que se gâter, & perdit son éclat, auisi-bien que l'Empire Romain son lustre & sa grande puissance. On n'eut plus le bon goût de Ciceron, de Virgile, d'Horace. On ne consulta plus, comme ils le faisoient, le bon sens; au moins on ne le fit pas avec tant de foin, ni tant de succès. Les peuples qui ruïnerent l'Empire Romain, & se mirent en leur place, étoient grossiers, barbares. Ce fut Ulphilas qui apprit aux Goths l'usage des lettres vers la fin du quatriéme siecle. Ils étoient encore barbares quand ils se jetterent sur l'Empire Romain. Vers ce tems-là il se sit plusieurs Etats, plusieurs Royaumes du débris de cet Empire. Il s'y forma des langues particulieres que chacun tâcha de polir. Dans le siecle passé, communément nos habiles ne s'appliquoient qu'à bien écrire en Latin. Nôtre langue ne s'est persectionnée que dans ce siecle, où nos écrivains s'étant désaits des mauvais préjugez qu'on avoit contre la bonne éloquence, & formé le goût, lisant les Auteurs Grecs & Latins, ils ont rendu le François si bears, si clair, si coulant, que quoiqu'il n'ait pas tous les grands avantages de la langue Grecque & de la Latine, il engage tous les étrangers à l'étudier. On imprime, & on lit hors de France nos bons Auteurs François. A quoi doit-on cette persection de nôtre langue, qu'à ce soin qu'ont eu ensin nos Auteurs d'examiner leurs compositions à la lumiere de la Rasson, & de chercher les veritables son-

demens de l'Art de parler?

Il est important pour l'honneur de la Religion. qu'on soit bien persuadé que c'est aux Hebreux que les Grecs doivent leur premiere politesse. Herodote le declare nettement; caraprès avoir dit que ce fut Cadmus qui apporta les Lettres & les Sciences dans la Grece, il ajoute qu'avant lui les Grecs n'avoient point l'usage des lettres: que les premieres dont ils le servirent étoient Pheniciennes; & qu'ils en changerent le son & la figure dans la suite du tems. Selon Pausanias les Grecs écrivoient de droit à gauche, preuve que c'est des Hebreux qu'ils avoient appris l'écriture. Il parle (Liv. 5.) d'une Statuë ancienne où le nom d'Agamemnon étoit ainsi écrit de droit à gauche. Cette ancienne maniere n'avoit donc changé que depuis la prise de Troie. Il dit avoir vû dans une ancienne Arche ou Coffre, qui se gardoit religieusement dans un Temple, une Inscription dont les caracteres étoient rangez comme des fillons, qui recommençoient où ils finissoient, tantôt de droit à gauche, tantôt de gauche à droit; maniere dont nous avons parlé ci-dessus.



LA

# RHETORIQUE

O U

# L'ART DE PARLER.

LIVRE SECOND.

#### CHAPITRE PREMIER.

Les mêmes choses peuvent être conques disseremment: ce que la parele, qui est l'image de l'esprit, doit marquer.



I les hommes concevoient toutes les choses qui se presentent à leur esprit simplement comme elles sont en ellesmêmes, ils en parleroient tous de la même maniere. Tous les Geometres

tiennent le même langage, quand ils démontrent ce Theorême: Les trois angles d'un triangle sons égaux à deux angles droits. Ils se servent des mêmes expressions, parce que la nature nous détermine à parler comme nous pensons, & que quand on pense de même, on tient le même langage. Mais il s'en faut bien que toutes les pensées des hommes soient semblables, c'est-à-dire qu'ils re-

gardent toutes choses d'une même façon. jugent differemment, & selon le bien ou le mal qu'ils y découvrent, ou qu'ils croyent y découvrir, ils ont differens mouvemens de mépris ou de haine, d'amour ou d'aversion, qui font que chacun a des idées differentes. La même chose ne paroît jamais la même à toutes les hommes. Elle est aimable aux uns', les autres ne la peuvent regarder qu'avec des sentimens d'aversion. Après qu'on a une fois regardé un homme comme son ennemi. on ne prend plus plaisir à considerer ses bonnes qualitez. Cette confideration augmenteroit la douleur qu'on a de le voir opposé à ses prétentions. parce qu'elle feroit voir sa puissance. On prend donc plaisir au contraire de se former des idées extraordinaires de ses défauts. On trouve de la satisfaction à le concevoir foible & méchant. moindres défauts se presentent sous une forme monfrueuse; comme ses vertus paroissent toutes petites & imparfaites: I'on ne fait attention qu'à ce qui peut en donner du mépris. Ce n'est pas encore affez; à l'occasion de ses impersections dont ons'occupe volontiers, parce que nous voulons toûjours justifier nos passions, on se represente tous ceux qui se sont signalez par leurs crimes: joignant ainsi dans sa pensée cet ennemi avec tous les criminels qui ont jamais été. La finesse des renards, la malice des serpens, l'avidité des loups, la cruauté des tygres, la fureur des lions ne manquent point de venir à l'esprit : de sorte qu'on se forme une image terrible de cette personne dont on a fait l'objet de son aversion & de sa colere.

Je fais ici ce que feroit un Peintre qui n'enseigne pas à son éleve ce que les choses doivent être pour qu'elles soient parsaites, mais qui ne s'applique qu'à les lui faire bien representer telles qu'elles sont. Ce n'est pas à un Rheteur à former l'esprit & le cœur

#### 114 LA RHETORIQUE, OU L'ART

de celui qui étudie la Rhetorique, & à lui apprendre qu'il ne doit pas concevoir les choses autres qu'elles sont, qu'il n'en doit avoir que des idées raisonnables, & qu'il ne lui est pas permis d'entretenir dans son cœur des mouvemens injustes. Cela n'est pas du ressort de sa profession. Tout ce qu'il doit faire c'est de l'avertir que si ses pensées ne sont pas reglées, si le jugement qu'il fait des choses est extravagant, le discours qui en sera la peinture, fera paroître son extravagance. Je puis néanmoins faire cette reflexion, qu'il n'est pas possible que nous regardions indifferemment toute forte de choses. Les passions ne sont mauvaises que par le mauvais usage qu'on en fait. Elles nous ont été données par l'Auteur de la Nature pour nous mouvoir vers le bien, & pour fuir le mal. C'est une lâcheté de regarder le bien froidement sans s'y porter, & de considerer le mal sans horreur & fans un violent desir de le fuir. Ainsi il n'y a qu'une ame molle, & qui n'a aucun sentiment de la Nature, qui puisse être indisserente à l'égard de toutes choses bonnes ou mauvaises. Une ame genereuse qui a du feu, s'excite selon la qualité de l'objet qui l'occupe; elle en conçoit les idées qu'il en faut avoir, & elle ressent les mouvemens qui ne manquent point de suivre lorsque la nature est vive, & qu'elle est bien reglée; de sorte qu'il se fait une image dans son esprit, où les choses se trouvent representées avec les traits qui leur sont propres, & avec leurs couleurs naturelles.

Les hommes qui ont été faits les uns pour les autres, imitent ce qu'ils voyent faire. Il y a une merveilleuse sympathie entre eux. Ils sont comme liez les uns aux autres. Un enfant prononce sans peine les mots qu'il entend prononcer. Si on entend chanter, on prend le ton que celui qui chante le plus sort, oblige les autres de prendre. Il faut

faire des efforts pour ne pas suivre ceux qui vont devant nous, & pour ne pas marcher avec eux de compagnie. <u>Ie dis cela pour faire comprendre que</u> tout le secret de la Rhetorique, dont la fin est de persuader, consiste à faire paroître les choses telles qu'elles nous paroissent; car si on en fait une vive image semblable à celle que nous avons dans l'esprit, sans doute que ceux qui la verront, auront les mêmes idées que nous; qu'ils concevront pour elles les mêmes mouvemens, & qu'ils entreront 🔀 dans tous nos sentimens. Il s'agit donc maintenant d'apprendre comment par le secours de la parole on peut faire une image de nôtre esprit, où l'on voye la forme de nos pensées, c'est-à-dire, comment on peut faire que les choses qui sont la matiere du discours, soient representées avec les traits & avec les couleurs sous lesquelles nous voulons qu'elles soient vûes.

Il est certain que nous parlons selon que nous sommes touchez. Les mouvemens de l'ame ont leurs caracteres dans les paroles comme sur le visage. Le ton de la voix, & le tour qu'on prend, fait connoître de quelle maniere on regarde les choses dont on parle, le jugement qu'on en sait, & les mouvemens dont on est animé à leur égard. Ce sont ces caracteres qu'il faut étudier & dans la pratique du monde, & dans les livres. Les Auteurs qui excellent dans ces manieres vives de peindre les mouvemens de l'ame, n'ont réussi que parce qu'ils ont observé ce que chacun fait, & de quelle maniere on parle dans l'émotion. On donne de grandes louanges à Aristote pour avoir marqué dans sa Rhetorique le caractere de chaque passion, & les mœurs de chaque âge, de chaque condition. Je consens qu'il merite ces louanges; mais je soutiens qu'il est plus utile de s'étudier soi-même, & remarquer comme chacun parle & agit. On pro-

fite bien davantage lorsqu'on lit le quatriéme Livre de l'Eneide, où l'on voit des peintures naturelles des passions; ou que sans s'amuser à lire des Livres on étudie le monde même. On ne peint jamais bien une passion qu'après l'avoir vûe en original, c'est-à-dire, qu'après avoir étudié ceux qui étoient animez de cette passion. Les Auteurs se trompent, & ce qui fait qu'on est peu touché en lifant leurs Livres, c'est qu'ils ne peignent pas les mouvemens qu'ils veulent inspirer, avec des traits naturels. Ils ne veulent employer que de riches couleurs, des paroles magnifiques, ils rejettent les expressions ordinaires qui sont pourtant les traits naturels de ces mouvemens; c'est-à-dire, que lorsqu'on est ému, on ne parle point comme ils le font. Il en est des figures que les Déclamateurs employent, comme de ces raisonnemens en forme des Philosophes, qui dégoûtent, parce que ce p'est point la maniere naturelle de raisonner. faut encore remarquer que quoique les hommes sages n'entrent pas sans de grands sujets en des mouvemens de colere impetueux, que cependant ils ne parlent jamais sans quelque seu; c'est pourquoi dans l'Histoire même, l'on ne doit point raconter les choses froidement. Il y a des tours figurez de conversation: quand on les sait prendre, le Lecteur ne croit pas lire un Livre; il croit voir les choses, ou qu'un homme vivant lui raconte ce qu'il lit.

Tous ces traits qui peignent les mouvemens de nôtre ame, l'essime, le mépris, la haine, l'amour, consistent en trois choses: Premierement, dans le ton; il y a un ton railleur & de mépris; il y a un ton d'admirateur. Dans l'empressement de trouver la verité, ou de la faire connoître, on presse ceux à qui on parle, de la déclarer. On leur sait de vives interrogations d'un ton animé. En second-

· lieu "

lieu, on donne un tour extraordinaire, tout different de celui qu'ont les paroles d'un homme tranquille. Enfin, comme nous allons voir dans le Chapitre suivant, dans les grands mouvemens on employe des mots extraordinaires, parce que la passion nous fait concevoir les choses tout autres qu'elles ne paroissent quand on les considere tranquillement.

#### CHAPITRE II.

Il n'y a point de langue assez riche & assez abondante pour sournir des termes capables d'exprimer toutes les differentes saces sous lesquelles l'esprit peut se representer une même chose. Il saut avoir recours à de certaines saçons de parler qu'on appelle Tropes, dont on explique ici la nature & l'invention.

A fecondité de l'esprit des hommes est si grande, qu'ils trouvent steriles les langues les plus fecondes. Ils tournent les choses en tant de manieres, ils se les representent sous tant de faces differentes, qu'ils ne trouvent point de termes pour toutes les diverses formes de leurs pensées. Les mots ordinaires ne sont pas toûjours justes, ils sont ou trop forts, ou trop foibles. Ils n'en donnent pas la juste idée qu'on en veut donner. C'est néanmoins ce que ceux qui parlent avec art recherchent avec plus d'empressement; car c'est en cela que confiste l'éloquence. On prend les sentimens de ceux qui nous parlent, lorsque leurs paroles les marquent vivement, comme nous l'avons remarque. Si l'on veut donc exprimer les sentimens d'estime & d'amour qu'on a pour la chose dont on pale, il ne faut employer aucun terme qui ne con-

tribuë à donner des idées de grandeur & de perfection; c'est-à-dire qu'il faut choisir des termes qui fassent paroître cette chose grande & parfaite. Ce choix demande un grand discernement; ceux qui n'ont qu'un mediocre genie, se contredisent à tous momens. Il y a dans leurs discours cent choses qui font contraires à leur dessein, qui font pleurer lorsque leur principal dessein est de faire rire, & qui ne donnent que du mépris de ce qu'ils avoient entrepris de faire estimer. Celui qui fait attention à ce défaut, & qui tâche de l'éviter, trouve steriles les langues les plus fecondes. Ainfi pour exprimer exactement ce qu'il pense, il est obligé de se fervir de cette adresse dont on use quand ne sachant pas le nom propre de celui que l'on veut indiquer, on le fait par des signes & par des circonstances qui sont tellement attachées à sa personne, que ces fignes & ces circonstances excitent l'idée qu'on n'a pû fignifier par un nom propre. C'est un soldat, dit-on, c'est un Magistrat, c'est un petit homme.

# Crine ruber, niger ore, brevis pede, lumine lesus.

Les objets qui ont entre eux quelque rapport & quelque liaison, ont leurs idées en quelque maniere liées les unes avec les autres. En voyant un soldat, on se souvent facilement de la guerre. En voyant un homme, on se souvient de ceux dans le visage desquels on a remarqué les mêmes traits. Ainsi l'idée d'une chose peut être excitée par le nom de toutes les autres choses avec lesquelles elle a quelque liaison.

Quand pour fignisser une chose on se sert d'un mot qui ne lui est pas propre, & que l'usage avoit appliqué à un autre sujet; cette maniere de s'expliquer est figurée; & ces mots qu'on transporte de

la chose qu'ils signissent proprement, à une autre qu'ils ne signissent qu'indirectement, sont appellez Tropes, c'est-à-dire termes dont on change & on renverse l'usage; comme ce nom Tropes, qui est Grec, le fait assez connoître, nsime, verso. Les Tropes ne signissent les choses ausquelles on les applique, qu'à cause de la liaison & du rapport que ces choses ont avec celles dont ils sont le propre nom; c'est pourquoi on pourroit compter autant d'especes de Tropes, que l'on peut marquer de differens rapports; mais il a plu aux premiers Maitres de l'Art de n'en établir qu'un petit nombre.

# CHAPITEE III.

Liste des especes de Tropes qui sont les plus considerables.

#### METONYMIE.

JE donne entre les especes de Tropes, la pre-I miere place à la Metonymie, parce que c'est le Trope le plus étendu, & qui comprend sous lui plusieurs autres especes. Metonymie signisie un nom pour un autre. Toutes les fois qu'on se sert d'un autre nom que de celui qui est propre, cette maniere de s'exprimer s'appelle une Metonymie; comme quand on dit : Cefar a ravagé les Gaules ; tout le monde lit Ciceron; Paris est allarmé: il est évident que l'on veut dire que l'armée de Cesar a ravagé les Gaules; Que tout le monde lit les ouviages de Ciceron; Que le peuple de Paris est dans une grande crainte. Il y a une si grande liaison entre le Chef & son armée, entre un Auteur & ses crits, entre une ville & ses citoyens, qu'on ne pcut

peut penser à l'un, que l'idée de l'autre ne se p sente aussi-tôt. Ainsi ce changement de nom cause aucune confusion.

## SYNECDOCHE.

A Synecdoche est une espece de Metonym par laquelle on met le nom du tout pour ce de la partie, ou celui de la partie pour le nom tout: comme quand on dit Feurope, pour la Frace, ou la France pour l'Europe: le rossignol pe un oiseau en general, ou oiseau pour rossigna arbre pour une espece d'arbres en particulier, une espece d'arbres pour toutes sortes d'arbre On dira: La peste est en Angleterre, quoi qu'e ne soit qu'à Londres; qu'elle est à Londres, qu qu'elle soit dans toute l'Angleterre. On dit en pa lant d'un rossignol en particulier, d'un chêne en pa ticulier: Voilà un bel oiseau: voilà un bel arbre: servant avec cette liberté du nom de la partie po signifier le tout, & du nom du tout pour signifia partie.

On rapposte à cette espece de Trope la liber que l'on prend de mettre un nombre certain & c terminé pour un nombre qu'on ne sait pas précis ment. On dira: Cette maison a cent belles avenui lorsqu'elle en a plusieurs, & qu'on n'en sait pas nombre. Quand aussi pour faire un compte ron on ajoûte ou l'on retranche ce qui empêcheroit qu'le compte ne sût rond. S'il y a quatre-vingts di neus ans, trois mois, quinze jours: on dira libr

ment, il y a cent ans.

## ANTONOMASE.

L'Antonomale est une espece de Metonymi Elle se fait lorsqu'on applique le nom prop d'u

e chose à plusieurs autres; ou au contraire que l'on donne à quelque particulier un nom mun à plusieurs. Sardanapale étoit un Roi voueux. Neron un Empereur cruel; c'eit par Anmase qu'on appellera un voluptueux un Sarpale, & que l'on donnera le nom de Neron à rince cruel. Ces mots d'Orateur, de Poëte. Philosophe sont des noms communs, & qui se nent à tous ceux qui sont d'une même profes-: cependant on applique ces mots à des partiers, comme s'ils leur étoient propres. On dit. ant de Ciceron, l'Orateur donne ce précepte sa Rhétorique. Le Poëte a fait la description le tempête dans le premier Livre de son Æneïpour dire: Virgile a fait, &c. Le Philosophe lémontré dans sa Metaphysique, aulieu de dire, stote l'a démontré. Dans chaque état ceux qui rcellent par-dessus le commun, s'en approprient i la gloire & le nom. Toutes les fois qu'on le de l'éloquence, on pense facilement à Cice-, & par consequent l'idée d'Orateur & de Cicese lient, de sorte que l'une suit l'autre.

#### METAPHORE.

Es Tropes sont des noms que l'on transporte de la chose dont ils sont le nom propre, pour appliquer à des choses qu'ils ne signifient qu'incetement; ainsi tous les Tropes sont des Metares; car ce mot qui est Grec, signifie translat Cependant on donne le nom de Metaphore Antonomase à une espece de Trope, & pour son définit la Metaphore un Trope, par lequel met un nom étranger pour un nom propre, que 1 emprunte d'une chose semblable à celle dont parle. On appelle les Rois les Chess de leur yaume, parce que, comme le Ches commande

à tous les membres du corps, les Rois com dent à leurs sujets. L'Ecriture Sainte appelle gamment le Ciel durant une secheresse, un d'airain. On dit d'une maison qu'elle est ria lorsque la vûe en est agréable, & semblable en que maniere à cet agrément qui paroit sur le v de ceux qui rient.

# ALLEGORIE.

'Allegorie se fait lorsqu'en parlant on se L'Allegorie le lait longue en pue l'on d' dire toute autre chose que ce que l'on d' effet, comme l'étymologie de ce mot le mai C'est une continuation de plusieurs Metapho comme dans cette Allegorie que fait Isaïe cha Mon bien aimé avoit une vigne sur un lieu él gras & fertile. Il l'environna d'une baie, il es les pierres, & la planta d'un plan très rare & cellent: il bâtit une Tour au milieu, & il y fi presseir: il s'attendoit qu'elle porteroit de bons fr & elle n'en a porté que de sauvages. donc, vous babitans de Jerusalem, & vous bo. de Juda, soyez les juges entre moi & ma vigne. Q je du faire de plus à ma vigne que je n'aye point Est-ce que je lui ai fait tort d'attendre qu'elle p de bons raisins, au lieu qu'elle n'en a produi. de mauvais? Mais je vous montrerai maintena que je m'en vas faire à ma vigne. Pen arrat la baie, & elle sera exposée au pillage: je de rai tous les murs qui la défendent, & elle sera lée aux pieds. Je la rendrai toute deserte, & ne sera point taillée, ni labourée: Les ronces ( épines la couvriront, & je commanderai aux de ne pleuvoir plus sur elle. Ce qu'Isaie a fait assez connoître que ce discours est une gorie. La vigne, dit-il, du Seigneur des arme lu maison d'Israel, & les bommes de Juda i le plan auquel il prenoit ses délices: J'ai attendu qu'ils fissent des actions justes. Saint Prosper nous donne l'exemple d'une Allegorie qui est encore fort éloquente, lorsqu'il décrit les effets de la Grace.

C'est elle qui suivant son immuable loi, Seme en l'esprit ce grain dont doit naître la foi, Lui fait prendre racine, & par ses douces flames Fait pousser puissamment son germe dans nos ames. Ceft elle qui d'enhaut veille pour le nourrir, Qui le garde sans cesse, & qui le fait meurir. Elle a soin que l'yvraie, ou les apres épines Nétouffent en croissant ses semences divines; Qu'un vent de complaisance, un soufle ambitieux Ne renverse l'épi qui monte vers les cieux; Que le torrent bourbeux des charnelles délices Ne l'entraine avec soi dans le torrent des vices : Qu'un lâche amour de l'or ne le seche au dedans Par l'invisible seu de ses desirs ardens; Ou que , lorsqu'élevé sur sa tige superbe , Il dédaigne de loin la bassesse de l'berbe, Un tourbillon d'orgueil, comme un foudre soudain. Ne lui donne en fa chûte une bonteufe fin.

Prenez garde que dans l'Allegorie il faut finir comme l'on a commencé, & prendre toutes les Metaphores des mêmes choses dont on a emprunté les premieres expressions. Ce que vous voyez que Saime Prosper observe exactement, prenant toutes ces Metaphores des choses qui regardent les bleds. Quand ces Allegories sont obscures, & qu'on n'apperçoit pas d'abord le sens naturel des paroles de l'Auteur, elles peuvent être appellées Enigmes, refle qu'est celle-ci. Le Poète décrit les agitations du lang pendant la sièvre.

Ce sang chaud & bouillant, cette slâme liquide, Cette source de vie à ce coup bomicide, En son lit agité ne se peut reposer, Et consume le champ qu'elle doit arroser. Dans ses canaux troublez sa course vagabonde Porte un tribut mortel au Roi au petit monde.

Ce dernier Vers particulierement est fort Enigma tique, & tout d'un coup on ne découvre pas que ce Roi est le cœur qui est le principe de la vie, pa lequel tout le sang du corps passe continuellement Il saut faire ressexion sur ce qu'on dit que l'homme est un petit monde.

#### LITOTE.

Litote ou diminution est un Trope par leque on dit moins qu'on ne pense, comme quan on dit: Je ne puis vous louer: laquelle expression est la marque d'un reproche secret. Je ne méprispas vos présens: au lieu de dire: Je les reçois vo lontiers.

On peut rapporter à cette figure les maniere extraordinaires de représenter la bassesse d'une cho se, comme le fait sière en représentant ce qu'el le monde entier au regard de la grandeur de Dieu chap. 40. Qui est celui, dit-il, qui a mesuré le caux dans le creux de sa main; év qui la tenam étendue, a pesé les cieux ? Qui soutient de troi doigts toute la masse de la terre, qui pese les montagnes, és met les collines dans la balance? El dans le même Chapitre ce l'rophete parlant encore de la grandeur de Dieu: C'est sui, dit-il, qui s'assed sur le globe de la terre, és qui voit tous les bommes qu'elle renserme comme des sauterel les; qui a suspendu les cieux comme une toile, è

DE PARLER. Liv. II. Chap. III. 125
qui les étend comme un pavillon qu'on dresse pour s'y
retirer.

# HYPERBOLE.

L'Hyperbole est un Trope qui représente les cho-fes ou plus grandes, ou plus petites qu'elles ne font dans la verité. On employe les Hyperboles lorsque les termes ordinaires sont ou trop soibles. ou trop forts: & qu'ils ne se trouvent pas proportionnez à nôtre idée: ainsi craignant de ne pasassez dire, on dit plus. Comme si je veux exprimer la vitesse d'un excellent coureur; je dirai qu'il va plus vite que le vent Si je parle d'une personne qui marche avec une extrême lenteur; je dirai qu'il marche plus lentement qu'une tortuë. On peut dire que ces expressions sont des mensonges; mais ces mensonges font fort innocens, puisque leur fin c'est la verité; comme le dit Seneque: In boc omnis byperbole extenditur ut ad verum mendacio veniat. Ces Hyperboles, comme il paroît dans les exemples que nous venons de proposer, font concevoir que à vitesse de l'un est bien grande, & que la lenteur de l'autre est extrême, puisque l'on dit du premier, qu'il va plus vîte que le vent; & de l'autre, qu'il marche plus lentement qu'une tortue. On pardonne ces excès; parce qu'en se servant de termes ordinaires, on ne diroit pas assez, il est à propos de dire plus que moins. Conceditur amplius dicere, quia dici quantum est, non potest, meliusque ultra, quans citra stat oratio. C'est pourquoi Saint Jean n'a pas fait de difficulté de dire à la fin de son Evangile: Jesus a fait tant d'autres choses, que si on les rapportoit en détail, je ne crois pas que le monde entier pût contenir les Livres qu'on en écriroit.

#### IRONIE.

Ronie est un Trope par lequel on dit tout ! L contraire de ce que l'on pense; comme quan on appelle bomme de bien une personne dont le vices font connus. Le ton de la voix avec lequ on prononce ordinairement les Ironies, & la qui lité de la personne à qui on sait que le titre qu'o lui donne ne convient pas, font connoître la per sée de celui qui parle, comme lorsque le Prophe te Elie disoit aux Prêtres de l'Idole de Baal, qu invoquoient à haute voix cette Idole qui ne le pouvoit entendre: Criez plus baut, car vôte Dieu Baal parle peut-être à quelqu'un, ou il el en chemin, ou dans une Hôtellerie: il dort peut être, & il a besoin qu'on le reveille. L'effet d l'Ironie c'est de faire faire attention à la bassess de celui qu'on veut faire mépriser, en lui don nant des louanges, & disant des choses qui ne lu conviennent point, & ne font que préparer à sen tir sa bassesse. Ce seroit un mensonge que l'Iro nie, si le faux à sa faveur ne devenoit vrai, di un célébre Auteur. C'est elle qui a introduit c que nous appellons, contre-verité, & qui fait que quand on dit d'une femme libertine & scanda. leuse, que c'est une très-honnête personne; tou le monde entend ce qu'on dit, ou plûtôt ce qu'or ne dit pas, intelligitur quod non dicitur. Les contre-veritez sont ce que les anciens Rheteurs nommoient Antipbrase.

#### CATACHRESE.

Atachrese est le Trope le plus libre de tous: on prend la liberté d'emprunter le nom d'une chose toute contraire à celle qu'on veut fignifier,

## DE PARLER. Liv. II. Chap. IV.

ne le pouvant faire autrement; comme lorsqu'on dit, un cheval ferré d'argent. La Raison rejette cette expression; mais la nécessité oblige de s'en servir. Aller à cheval sur un bâton; Equitare in arundine longa. Un bâton n'est pas un cheval. Ces expressions enferment une contradiction, mais s'entend bien.

Voilà les especes de Tropes les plus considerables: & c'est à ces especes que les Mastres rapportent tous les Tropes dont on se peut servir. Je n'ai pas prétendu enseigner la manière d'en trouver. Outre que l'usage en fournit un très-grand nombre, dans la chaleur du discours, on sait se servir de tout ce que l'imagination présente : & comme dans la passion on ne manque jamais d'armes, parœ que la colere donne l'adresse de s'armer de tout ce que l'on rencontre, Furor arma ministrat: lorsque l'on a l'imagination échaussée, on se sert de tous les objets qui se trouvent dans la memoire pour signifier ce que l'on veut dire. Il n'y a rien dans la Nature que l'on n'applique à la chose dont on parle, & qui ne fournisse des Tropes au besoin, lorsque les termes propres manquent.

## CHAPITRE IV.

# Les Tropes doivent être clairs.

C'Es T particulierement dans les Tropes que con-✓ fistent les richesses du langage. Aussi comme le mauvais usage des grandes richesses cause le dereglement des Etats; le mauvais usage des Tropes est la source de quantité de sautes que l'on commet dans le discours; c'est pourquoi il est important de k bien regler. Premierement l'on ne doit employer

les Tropes que pour exprimer ce qu'on n'auroit pû représenter qu'imparsaitement avec des termes ordinaires; & lorsque la nécessité oblige de s'en servir, il faut qu'ils ayent ces deux qualitez; en premier lieu qu'ils soient clairs, & fassent entendre ce qu'on veut dire, puisque l'on ne s'en ser que pour rendre le discours plus expressif. La seconde qualité, c'est qu'ils soient proportionnez à l'idée qu'ils doivent reveiller.

Trois choses empêchent les Tropes d'être clairs, la premiere s'ils sont tirez de trop loin, & pris de choses qui ne donnent pas occasion à l'ame de penser d'abord à ce qu'il faut qu'elle se représente pour découvrir la pensée de celui qui parle: comme si on appelloit une maison de débauche, les syrtes de la jeunesse, on ne pourroit pénétrer le sens de cette Metaphore, qu'après avoir rappellé dans sa memoire que les syrtes sont des bancs de sable proche de l'Afrique fort dangereux, ce que tout le monde ne sait pas; au lieu qu'en nommant cette maison l'écueil de la jeunesse, ce que l'on a voulu signifier, est aussi-tôt apperçu. Il n'ya personne qui ne comprenne d'abord ce qu'on a voulu dire.

Pour éviter ce défaut, on doit tirer les Metaphores de choses sensibles qui soient sous les yeux, & dont l'image par conséquent se présente d'ellemême sans qu'on la cherche. En voulant indiquer une personne, dont le nom ne m'est pas connu, je me rendrois ridicule si je me servois de certains signes obscurs qui ne donneroient aucune occasion facile à ceux qui m'écouteroient, dese former une idée de cette personne. Mais ce défaut que l'on évite avec tant de soin dans la conversation, est recherché comme une vertu par un très-grand nombre d'Autcurs. Il y a des personnes qui prennent plaisir à faire venir de loin toutes leurs Metaphores,

phores, & qui les empruntent de choses inconnuës, pour saire paroître leur érudition. S'ils parlent d'une Province, ils lui donnent par Synecdoche le nom d'une de ses parties qui sera la moins connuë. Leurs Tropes viennent tous du sond de l'Asie, de l'Afrique. Il saut pour les entendre savoir le nom des plus petits villages, de toutes les sontaines, de toutes les collines du pars dont ils parlent. Ils ne nomment jamais une personne par son nom, mais par celui de l'ayeul de ses ayeuls, saisant une vaine montre des connoissances qu'ilsont de l'Antiquité.

La Sagesse divine qui s'accommode à la capacité des hommes, nous donne un exemple dans les divines Ecritures de ce soin qu'on doit avoir de se servir des choses connues à ceux qu'on instruit, forsqu'il est question de leur faire comprendre quesque chose de difficile. Ceux qui ont l'esprit petit, & qui cependant osent critiquer l'Ecriture, condamnent les Metaphores & les Allegories qui y sont prises des champs, des pâturages, des brebis, des chaudieres & des marmites. Ils ne prennent pas garde que les Israëlites étoient tous bergers, & qu'ainsi il n'y avoit rien qui leur sût plus connu que le ménage de la campagne. Les Prêtres, à qui l'Ecriture s'adressoit particulierement, étoient perpetuellement occupez à tuer des bêtes dans le Temple, à les écorcher, & à les faire cuire dans les grandes cuisines qui étoient autour du Temple. Les Ecrivains sacrèz ne pouvoient donc pas choisir des choses dont les images se présentassent plus facilement à l'esprit des Israëlilites.

2. L'idée du Trope doit être tellement liée avec celle du nom propre, qu'elles se suivent, & qu'en excitant l'une des deux, l'autre soit renouvellée. Ce défaut de liaison est la seconde chose qui rend

les Tropes obscurs. Cette liaison est ou naturelle ou artificielle. J'appelle liaison naturelle celle qu se trouve lorsque les choses signifiées par les nom propres, & par les Metaphoriques, ont un rapport li naturel, qu'elles se ressemblent, & qu'elles dependent les unes des autres: comme quand on de d'un homme, qu'il a les bras d'airain, pour dint que ses bras sont forts: on peut appeller naturelle la liaison qui est entre ce Trope & son nom propré. J'appelle liaison artificielle celle qui a été faite pir l'usage. C'est la coutume d'appeller un Arabe un homme avec lequel on ne peut traiter: c'est un terme usité, la coûtume qu'on a de s'en servir dans ce sens, fait que l'idée de ce mot Arabe, réveille celle d'un homme intraitable. Une liaison artificielle est plûtôt apperçûe qu'une liaison naturelle, parce que cette premiere ayant été établie par l'ulage, on v est accoûtumé.

3. L'usage trop fréquent des Tropes est la trofiéme chose qui les rend obscurs. Les Metaphores les plus claires ne signifient les choses qu'indirectement. L'idée naturelle de ce que l'on n'exprime que par Metaphore, ne se présente point à l'esprit qu'après quelque reslexion; on s'ennuye de toutes ces reslexions, & l'on souhaite que celui que l'on écoute épargne la peine de deviner se persées. Mais quand nous condamnons le trop fréquent usage des Tropes, nous parlons de ceux qui sont extraordinaires. Il y en a qui ne sont pas mois usstez que les termes naturels; ainsi ils ne peuvent

jamais obscurcir le discours.

L'on ne doit jamais se servir d'expressions Metaphoriques qui ne soient pas ordinaires, sans y avoir préparé les Lecteurs. Un Trope doit être précedé de choses qui les empêchent de prendre le change; & la suite du discours leur doit faire connoître qu'il ne saut pas s'arrêter à l'idée naterelle.

telle que présentent les termes que l'on employe. A moins que d'être extravagant, ou de vouloir mendre plaisir à n'être pas entendu, on ne continuë point depuis le commencement d'un discours ou d'un livre jusqu'à la fin, dans de perpetuelles Allegories. Nous ne pouvons connoure la penke d'un homme que lorsqu'il nous en donne, an moins quelquefois, des signes naturels, & qui ne sont point équivoques. Comment savons nous qu'une personne se jouë, & ne parle pas sérieusement, finon parce que nous l'avons vû férieux dans d'autres occasions? Comment distingue-t-on un bateleur qui fait le fou, d'avec un fou veritable? N'est-ce pas parce que l'on voit que ce bâteleur ne joue ce personnage que pendant un peu de temps, & qu'un fou est toujours fou? Quand donc on prétend qu'un Auteur n'a jamais exprimé ses pensées que par des Metaphores, on le juge capable d'une extravagance qui est presque inouïe, à moins que quelque trait de politique ne l'obligeat à obscurcir son discours.

#### CHAPITRE V.

Les Tropes doivent être proportionnez à l'idér qu'on veut donner. Cette idée doit être raisonnable.

L'Usage des Tropes est absolument nécessaire, parce que, comme nous avons dic, les mots ordinaires ne suffisent pas toujours. Si je veux donner l'idée d'un rocher dont la hauteur est extraordinaire; ces termes grand, haut, élevé, qui se donnent aux rochers d'une hauteur commune, n'en feront qu'une peinture imparsaite:

mais disant que ce rocher semble menacer le Cie l'idée du Ciel qui est la chose la plus élevée c toute la Nature, l'idée de ce mot menacer, qu convient à un homme qui est au-dessus des au tres, forme l'idée de la hauteur extraordinais que je ne pouvois exprimer d'une autre mani re que par cette hyperbole. On dit plus, crainte de ne pas dire assez. Mais il faut appo ter beaucoup de temperament dans ces expre fions, & prendre garde qu'il y ait toujours que que proportion entre l'idée naturelle du Tr pe, & celle que l'on a dessein de donner; a trement ceux qui écoutent s'imaginent toute a tre chose que ce que pense l'Auteur. Si en pa lant d'une vallée mediocrement profonde, on c qu'elle va jusques aux Enfers; si en parlant d'i rocher qui est peu élevé, on dit qu'il touche Cieux: qui ne croira pas que l'on parle d'un vallée d'une profondeur prodigieuse, & d'un r cher d'une merveilleuse hauteur? Il faut s tout prendre garde que le Trope ne donne ui idée toute contraire à celle qu'on veut donne & que voulant faire pleurer, on ne fasse rire, la Metaphore dont on se sert donnoit une idée r dicule, comme celle-ci: Morte Catonis Respublic castrata est.

Il y a mille moyens de temperer les expresions hardies dont on est quelquesois contrain de se servir. On y peut apporter ces adouciss mens: Pour ainsi dire; si j'ose me servir de ce termes; pour m'exprimer plus bardiment; prévinant ainsi le Lecteur, lorsqu'on a soin de sa reputation: car il est évident que le mauvais us ge des Tropes est une marque d'une imagination déreglée. Ces grandes expressions sont le marques de nos jugemens & de nos passion Lorsque les objets nous paroissent rares, & qu

nous les jugeons tels, soit pour leur bassesse, soit pour leur extrême grandeur, pour lors nous ressentons des mouvemens d'estime ou de mépris, de haine ou d'amour, que nous exprimons par des paroles proportionnées à nôtre jugement & à nôtre passion. Si le jugement que nous avons formé de ces objets est donc mal fondé, si les sentimens que nous en avons conçus sont déraisonnables. nôtre discours nous trahit, & découvre nôtre foiblesse. Ainsi ce n'est pas assez que les Tropes soient proportionnez à nos idées; mais il faut que ces idées soient justes. Les hommes n'aiment que les grandes choses; c'est pourquoi les Auteurs qui prennent pour fin & pour regle de leur art la satisfaction de leurs Lecteurs, affectent de n'employer que de grands mots, que de riches Metaphores, que des Hyperboles hardies; mais ils paroissent ridicules à ceux qui savent juger. Les personnes raisonnables ne peuvent souffrir qu'un homme regarde d'un même œil les petites & les grandes choses: que tout lui paroisse grand; qu'il estime aussi-bien une bagatelle, que la chose la plus serieuse & la plus importante, & qu'il parle de fout avec un stile égal.

Il faut néanmoins distinguer si c'est dans la passion qu'il parle; car c'est avec sujet que Plutarque l'adit, que la passion est comme un nuage, au travers duquel les choses paroissent plus grandes. Ainsi les Hyperboles les plus hardies peuvent être proportionées à l'idée de celui que la passion fait parler. Mais encore une sois, son idée doit être railer. Mais encore une sois, son idée doit être railer. Mais encore une sois, son idée doit être railer l'Hyperbole de l'Epigramme suivante de Martial sur le Palais de Domitien: c'est une statterie dérai-

fonnable.

Quand je vois ce Palais que tout le monde admire; Loin de l'admirer, je soupire De le voir ainsi limité.

Quoi! prescrire à mon Prince un lieu qui le resserre? Une si grande Majesté A trop peu de toute la terre.

#### CHAPITRE VI.

## Utilité des Tropes.

Les Tropes font une peinture fensible de la chose dont on parle. Quand on appelle un grand Capitaine un foudre de guerre, l'image du foudre represente sensiblement la force avec laquelle ce Capitaine subjugue des Provinces entieres, la vitesse de ses conquêtes, & le bruit de sa reputation & de ses armes. Les hommes pour l'ordinaire ne sont capables de comprendre que les choses qui entrent dans l'esprit par les sens. Pour leur faire concevoir ce qui est spirituel, il se faut servir de comparaisons sensibles, qui sont agreables, parce qu'elles soulagent l'esprit, & l'exemptent de l'application qu'il faut avoir pour découvrir ce qui ne tombe pas sous les sens. C'est pourquoi les expressions Metaphoriques prises des choses sensibles. Jont très-frequentes dans les saintes Ecritures. Lorsque les Prophetes parlent de Dieu, ils se servent continuellement de Metaphores tirées de choses exposées à nos sens, comme nous l'avons déja remarqué. Ils donnent à Dieu des bras, des mains, des yeux, ils l'arment de traits, de carreaux, de foudres, pour faire comprendre au peuple sa puissance invisible & spirituelle par des choses sensibles & corporelles. Saint Augustin dit pour cette raison, que que la sagesse de Dieu n'a pas dédaigné de jouër en quelque maniere avec nous qui sommes des ensans, aux paraboles & aux similitudes. Sapientia Dei qua cum infantia nostra parabolis & similitudinibus quodammodo ludere non dedignata est, Prophetas voluit bumano more de divinis loqui, ut bebetes bominum animi divina & cælestia, terrestrium similitudine intelli-

gerent.

Une seule Metaphore dit souvent plus qu'un long discours. Quand on dit, par exemple, que les sciences ont des recoins de des ensoncemens sort peu utiles. Cette seule Metaphore renserme un sens que plusieurs expressions naturelles ne peuvent faire comprendre d'une maniere aussi sensible. Outre cela par le moyen des Tropes on peut diversisser le discours. Parlant long-tems sur un même sujet, pour ne pas ennuyer par une repetition trop frequente des mêmes mots, il est bon d'emprunter les noms des choses qui ont de la liaison avec celle qu'on traite, & de les signifier ainsi par des Tropes qui sournissent le moyen de dire une même chose en mille manieres differentes.

La plûpart de ce qu'on appelle expressions choisses, tours élegans, ne sont que des Metaphores, des Tropes, mais naturels, & si clairs, que les mots propres ne le seroient pas davantage. Aussi nôtre langue, qui aime la clarté & la naïveté, donne toute liberté de s'en servir; & on y est tellement accoûtumé, qu'à peine les distingue-t-on des expressions propres, comme il paroit dans celles-ci qu'on donne pour des expressions choisses: Il faut que la complaisance ête à la severité a qu'elle a d'amer; & que la severité donne quelque chose de piquant à la complaisance, &c. La sagesse la plus austère ne tient pas long-tems contre de grandes largesses; & les ames venales se laissent la lais-

langue des amans. Ces Metaphores sont un grand ornement dans le discours; mais, comme je l'ai dit, il saut en user avec retenuë, autrement on tombe en ce qu'on appelle discours précieux, affecté, qui ne consiste que dans un mauvais usage des Tropes, comme dans cette expression d'une précieuse ridicule, qui en parlant de ceux qui ont du goût & du discernement, disoit des gens qui savent faire un doux accueil aux beautez d'un ouvrage, de par de chatouillantes approbations vous regaler de votre travail. C'est le vice des petits genies, qui ne se pouvant distinguer par des pensées nobles, tâchent de le saire par des manieres de parler extraordinaires.

#### CHAPITRE VII.

Les passions ont un langage particulier. Les expressions qui sont les cavacteres des passions, sont appellez figures.

UTRE ces expressions propres & étrangeres que l'usage & l'art fournissent pour être les fignes des mouvemens de nôtre volonté aussi-bien que de nos pensées, les passions ont des caracteres particuliers avec lesquels elles se peignent elles-mêmes dans le discours. Comme on lit sur le visage d'un homme ce qui se passe dans son cœur; que le feu de ses yeux, les rides de son front, le changement de couleur de son visage, sont les marques évidentes des mouvemens extraordinaires de son ame; les tours particuliers de son discours, les manieres de s'expriner éloignées de celles que l'on garde dans la tranquillité, sont les signes & les caracteres des agitations dont son esprit est émû dans le tems qu'il parle.

Les passions font que l'on considere les choses d'une autre maniere que l'on ne fait dans le repos & dans le calme de l'ame: Elles groffissent les objets, elles y attachent l'esprit; ce qui fait qu'il en entiérement occupé, & que ces objets font presque autant d'impression sur lui, que les choses mênes. Les passions produisent souvent des effets ontraires; elles emportent l'ame, & la font passer n un instant par des changemens bien differens. Tout d'un coup elles lui font quitter la considera-10n d'un objet pour en voir un autre qu'elles lui resentent; elles la précipitent; elles l'interroment; elles la tournent; en un mot, les passions font lans le cœur de l'homme ce que font les vents sur a mer, qui tantôt poussent ses eaux vers le rivage. antôt les font rentrer dans son sein; & presque ians le même instant l'élevent jusqu'au Ciel, & emblent la faire descendre jusques au centre de la erre.

Ainsi les paroles répondant à nos pensées, le discours d'un homme qui est émû ne peut être égal. Quelquesois il est disfus, & il fait une peinture etacte des choses qui sont l'objet de sa passion: il est la même chose en cent façons differentes. Une autre sois son discours est coupé, les expressions en sont tronquées; cent choses y sont dites à la sois: il est entrecoupé d'interrogations, d'exclamations; il est diversisée par une infinité de tours patticuliers, & de manieres de parler differentes. Ces tours & ces manieres de parler sont aufsi faciles à distinguer d'avec les saçons de parler ordinaires; que les traits d'un visage irrité d'avec ceux d'un visage doux & tranquille.

On voit facilement dans le discours de Didon combien elle est animée. Cette Reine parle à Enée après qu'il lui a déclaré sa resolution de quitter

Carthage, que les Dieux l'avoient obligé de prendre. Un de nos Poëtes la fait ainsi parler en François. \*

P Endant qu'il parle ainse, Didon de toutes parts fette consusément mille incertains regards, Et sans daigner jamais baisser sur lui la vue, Elle entrevoit pourtant son ame toute nue; Mais ne voyant plus rien qui le pût arrêter, Le dépit en ces mots la force d'éclater. Non, cruel, tu n'es point le sils d'une Déesse, Tu suças en naissant le lait d'une tygresse. Et le Caucase affreux t'engendrant en couroux, Te sit l'ame & le cœur plus durs que ses cailloux. Car qu'ai-je à menager, & qu'ai-je plus à craindre?

A quoi bon deguiser, & pourquoi me contraindre?

Mes plaintes, mes regrets, & tout mon déplaisir Ont-ils pû de son cœur arracher un soupir t Mes yeux noyez de pleurs pour toutes mes allatmes

Ont-ils vû de ses yeux couler les moindres larmes? Et son ame insensible aux traits de la pitié A:t-elle d'un regard flatté mon amitié? Grands Dieux, pourrez-vous voir de la voute été

La Foi si lâchement à vos yeux violée?
Helas! en qui peut on s'assurer desormais?
Ab! qu'on se sie à tort à la soi des biensaits!
Qui l'eût jamais pensé qu'un traitement si rude
Eût payé mes saveurs de tant d'ingratitude?
Ne te souvient il plus, perside, de ce jour
Que pâle & tout tremblant tu parus à ma Cour;
Qu'e

<sup>. \*</sup> Boileau, Contrôleur de l'Argenterie du Roi, frere celui qui a composé les Satyres.

Qu'encor tout effrayé des borreurs du naufrage,
Ma pitié mit ta flotte à l'abri de l'orage;
Et que me demandant secours en ton malbeur,
Avecque ce secours je te donnai mon cœur ?
O ciel! qui me seroit transporté de surie,
Quand à l'impieté joignant la raillerie,
Il veut pour colorer son départ de ces lieum
Rendre de son forsait coupables tous les Dieux;
Et lorsque pour aider à couvrir l'imposture
Il vient nous effrayer des ordres de Mercure?
Certes, les Dieux là baut seroient bien de loiser
Si des soucis si bas alteroient leur plaiser.
Hé bien, ingrat, bé bien, suis donc ces vains Oracles.

Ty confens de bon cœur, & n'y fais plus d'obsta-

Va malgré les byvers & tes lâches fermens, Exposer sa forsune à la merci des vents. Peut-être que la mer ouvrant cent precipices, A ta punition offrira cent supplices. Alors en vain, alors, sur la sin de tes jours Tu voudras appeller Didon à ton secours. Des seux de mon bûcher j'irai jusqu'en l'absîme Allumer dans ton cœur les remords de ton crime, Et mon ombre par tout to suivant pus à pas, Te montrera par tout on crime & ton trepas; Et jusques dans l'Enser saisant vivre ma baine, Mon ame chez les morts jourra de ta peine.

Ces Tours qui sont les caracteres que les passions tracent dans le discours, sont ces figures celebres dont parlent les Rheteurs, & qu'ils définissent des manieres de parler éloignées de celles qui sont naturelles de ordinaires: c'est-à-dire differentes de celles qu'on employe quand on parle sans émotion. Cette définition n'a rien d'obscur, & qui merite une plus longue explication. Nous allons voir

140 LA RHETORIQUE, OU L'ART'
voir l'avantage & la nécessité de l'usage de ces sigures.

# CHAPITRE VIII.

# Les figures sont utiles & nécessaires.

TROIS raisons obligent particulierement à s'en servir. Premierement, quand on fait parler une personne émûe de quelque passion, si on veut faire une peinture exacte de cette passion, on doit donner à son discours toutes les sigures propres, & le tourner en la maniere qu'une personne animée d'un mouvement semblable, sigure & tourne son discours. Les habiles Peintres, pour exprimer les pensées & les mouvemens de ceux dont ils sont le portrait, donnent à leurs images tous les traits qui ne manquent jamais de suivre ces pensées, & ces mouvemens, dont par consequent ils sont les indices.

Les passions, comme nous avons dit, se peignent elles-mêmes dans les yeux & dans les paroles. Les expressions de la colere & de la gareté ne peuvent être semblables: ces passions ont des caractères differens. C'est donc en vain qu'on prétend les représenter ou par des couleurs, ou par des paroles, si l'on n'exprime dans la peinture & dans le discous les traits & les figures par lesquelles elles distinguent elles mêmes les unes des autres.

La seconde raison est encore plus forte pour prouver l'avantage & la necessité de l'usage des sigures. On ne peut pas toucher les autres, si on ne

paroît touché.

— Si vis me flere dolendum est Primum ipsi tibi. Les hommes ne peuvent remarquer que nous imes touchez, s'ils n'apperçoivent dans nos pas les marques des émotions de nôtre ame. Jais on ne concevra des sentimens de compassion ir une personne dont le visage est riant: il faut ir des yeux abbatus ou baignez de larmes pour ser ce sentiment. Il faut par la même raison que liscours porte les marques des passions que nous entons, & que nous voulons communiquer à x qui nous écoutent.

Les hommes font liez les uns avec les autres par merveilleuse sympathie, qui fait que naturelnent ils se communiquent leurs passions, com-: nous l'avons déja observé. Nous nous revêas des sentimens & des affections de ceux avec i nous vivons, à moins qu'il n'y ait quelque stacle qui arrête le cours de la nature; & cela fait, parce que nôtre corps est tellement dispo-, que la feule idée d'une personne en colere reuë nôtre fang, & nous donne quelque mouveent de colere. Une personne qui fait paroître de tristesse sur son visage, donne de la tristesse; si le donne quelque marque de joie, ceux qui s'en perçoivent prennent part à sa joie. C'est un fet merveilleux de la fagesse de Dieu, qui nous a it premierement pour lui; & en second lieu, les as pour les autres. Car comme les passions sont gir l'ame pour rechercher le bien & éviter le mal. nature par cette sympathie nous porte à comattre le mal qui attaque ceux avec qui nous vions, & à leur procurer le bien qu'ils fouhaitent. unfi puisque nous ne parlons presque jamais que our communiquer nos affections aussi-bien que 10s idées, il est évident que pour rendre nôtre liscours efficace il faut le figurer; c'est-à-dire qu'il ui faut donner les caracteres de nos affections. lu se communiquent, comme nous venons de

le dire, à ceux qui nous entendent parler qu'elles paroissent. Outre cela, comme les r vemens des passions sont toujours agreables, q ils sont moderez, c'est-à-dire, qu'ils ne sont i accompagnez de quelque grande douleur, o me un discours animé, qui remue l'ame, 8 inspire differens mouvemens. Un discours pouillé de toutes sortes de figures, est froi

languissant.

Une troisième raison considerable prouve lité des figures. Les animaux savent se défer & acquerir ou conserver par la force ce qui est utile. Ceux qui croyent que ce ne sont des machines, montrent ingenieusement comi leur corps est tellement organisé, que sans : besoin d'un esprit qui les dirige, ils peuve défendre, & combattre pour leur conserva Nous-mêmes nous experimentons que nos n bres, fans la participation de l'ame, se disp en la maniere qui est propre pour éviter les res. Le corps prend des postures propres à atta & à se défendre : les mains & les pieds s'exp pour conserver la tête. Les pieds s'afferm pour soûtenir le corps & le rendre capable d sister aux efforts de nôtre adversaire: Les b roidiffent pour frapper avec force: Tout le se plie, se courbe, se ramasse, soit pour é les coups qu'on lui porte, soit pour se p lui-même sur son ennemi, & le terrasser. cela se fait naturellement, & presque sans au reflexion.

Il ne faut pas s'imaginer que les figures de torique foient feulement de certains tours qu Rheteurs ayent inventez pour orner le disc Dieu n'a pas refusé à l'ame ce qu'il a accord corps: si le corps sait se tourner, & se diss' adroitement pour repousser les injures, l'ame

issi se défendre : la nature ne l'a pas fait immole lorsqu'on l'attaque. Toutes les figures qu'elle nplove dans le discours quand elle est émue, font même effet que les postures du corps; si cellesfont propres pour se défendre des attaques des hoses corporelles, les figures du discours peuvent aincre ou fléchir les eiprits. Les paroles tont les mes spirituelles de l'ame, qu'elle emplove pour erluader ou pour diffuader. Je ferai voir l'efficaité & la force de ces figures dans ce combat, après me l'aurai donné la definition de chacune en pariculier. L'on ne peut pas marquer toutes les poliures que les passions font prendre au corps. Il est suffi impossible d'exprimer toutes les figures dont un homme se sert dans la passion pour tourner son discours. Je parlerai seulement des plus remarquables, qui sont celles dont les Maitres de l'art traitent ordinairement.

## CHAPITRE IX.

# Liste des figures.

Pou a entrer dans une veritable connoissance de toutes les figures dont nous allons saire la liste, il suffit de remarquer que ce sont des tours ou manieres de parler que la passion fait prendre, comme nous venons de le dire. Ces tours étant differens, les Maîtres de l'art leur ont donné des noms differens. Il est peu impostant pour la pratique de l'éloquence de savoir le nom de toutes ces sigures, comme il n'est pas nécessaire pour bien combattre que l'on sache le nom de toutes les postutes qu'un corps adroit & bien exercé prend dans le combat. Cependant comme c'est un langage ordinaire dans les Sciences, il y a quelque necessité de

ne pas ignorer ce que veulent dire tous ces noms; ainsi l'on ne doit pas trouver mauvais si je m'arrête à les expliquer. Les reflexions que j'ajoûte à ces explications ne seront pas inutiles.

#### EXCLAMATION.

Exclamation doit être placée, à mon avis, la premiere dans cette luite des figures, puisque les passions commencent par elle à se faire paroître dans le discours. L'exclamation est une voix poussée avec force. Lorsque l'ame vient à être agitée de quelque violent mouvement, les esprits animaux courans par toutes les parties du corps, entrent en abondance dans les muscles qui fe trouvent vers les conduits de la voix, & les font enfler; ainsi ces conduits étant retrecis, la voix fort avec plus de vitesse & d'impetuosité au coup de la passion dont celui qui parle est frappé. Chaque flot qui s'éleve dans l'ame est suivi d'une exclamation. Le discours d'une personne pasfionnée est plein d'exclamations semblables? Helas! ab! mon Dieu! ô Ciel! ô terre! Il n'y a rien de si naturel. Nous voyons qu'aussi-tôt qu'un animal est blessé, & qu'il souffre, il se met à crier, comme si la nature lui faisoit demander du secours.

## DOUTE.

Es mouvemens des passions ne sont pas moins changeans & inconstans que les slots d'une mer agitée: ainsi ceux qui s'abandonnent à la violence de leurs passions, sont dans une perpetuelle inquietude. Tantôt ils veulent, tantôt ils ne veulent pas. Ils prennent un dessein, & puis ils le quittent; ils l'approuvent, & ils le rejettent presqu'en même tems.

tems. En un mot, l'inconstance des mouvemens le leur passion pousse leurs esprits de differens côzez. Elle les tient suspendus dans une irrésolution continuelle, & se jouë d'eux comme les vents se jouent des vagues de la mer. La figure qui représente dans le discours ces irrésolutions, est appellée Doute, dont vous avez un bel exemple dans la peinture que fait Virgile des inquiétudes de Didon sur ce qu'elle devoit saire quand elle se vit abandonnée par Enée.

Helas! s'écria-t-elle au fort de sa misere, Quel projet desormais me reste t il à saire? Chez les Rois mes voisins mon cœur bumble & confus Ira-t-il s'exposer au bazard d'un refus: Eux dont j'ai tant de fois avec tant d'insolence Méprisé la recherche, & bravé la puissance? Irai-je en suppliant, à la bonte des miens, Implorer la pitié des superbes Troyens? Trop aveugle Didon, puis-je après cette injure Ne pas connoître encor cette race parjure? Et comment mes soupirs pourroient ils retenir Ceux de qui mes bien-faits n'ont pû rien obtenir ? Ou bien irai je ensin jusqu'au bout de la terre Avec tous mes sujets leur déclarer la guerre? Mais comment voudroient-ils à travers les dangers Poursuivre ma vengeance en des bords étrangers, Eux que leur interêt, & que leur propre vie Ont à peine arrachez du fein de leur patrie? Mourons donc, puisqu'enfin en l'état où je suis Le mort est l'espoir seul qui reste à mes ennuis.

On feint quelquesois de douter asin d'obliger ceux à qui l'on parle de considerer les veritez auxquelles ils ne font point d'attention. C'est ainsi qu'Isare, pour faire ressouvenir les Israelites de la protection que Dieu leur avoit donnée, leur demande,

mande, chap. 63. Où est celui qui les a tirez la mer avec les Pasteurs de son troupeau? Où est lui qui a mis au milieu d'eux l'Esprit de son Sai Qui a pris Moise par la main droite, & l'a soure par le bras de Sa Majesté; qui a divisé les flots vant eux pour s'acquerir un nom éternel? Qui les conduits dans le fond des abîmes comme un qu'on méne dans une campagne sans qu'il fasse faux pas.

# EPANORTHOSE.

N homme irrité ne se contente jamais de 🕏 qu'il a dit & de ce qu'il a fait; l'ardeur descri mouvement le pousse toujours plus loin: ainfi le mots qu'il employe ne lui semblant point assez dire ce qu'il fouhaite, il condamne ses premieres expresfions, comme trop foibles, & corrige fon discours, y ajoûtant des termes plus forts.

Non, cruel, tu n'es point le fils d'une Déesse, Tu suças en naissant le lait d'une tygresse: Et le Caucase affreux t'engendrant en courroux, Te fit l'ame & le cœur plus durs que ses cailloux.

Le nom de cette figure est Grec, & fignisse correction.

C'est une espece d'Epanorthose que ces paroles du Fils de Dieu aux Juiss touchant Saint Jes Qu'êtes vous donc allé voir ? Un Prophete? Oui cert je vous le dis, & plus que Prophete.

#### ELLIPSE.

Ne passion violente ne permet jamais de dis tout ce que l'on voudroit dire. La langue trop lente pour fuivre la vitesse de ses mouvement infi dans le discours d'un homme que la colere nime, l'on ne trouve qu'autant de mots que la lange en a pû prononcer dans la promptitude de la ission. Quand le mouvement de cette passion est terrompu, ou tourné d'un autre côté, la langne is le suit profère d'autres paroles qui n'ont plus l'aisson avec celles qui précedent. Dans Terent, ce pere irrité contre son fils, ne lui dit que ce lot omnium, que le Traducteur François a rendu eureusement par ce mot le plus. Car la colere de pere est si forte, qu'il n'acheve pas ce qu'il vout dire; que son sils étoit le plus mechant de tous a hommes. Omnium bominum pessimus. Ellipse dit a même chose qu'Omission.

#### APOSIOPESE.

A Posiopese est une espece d'Ellipse ou d'omission. Elle se fait lorsque venant tout d'un coup à changer de passion, ou à la quitter entièrement, on coupe tellement son discours, qu'a peine ceux qui écoutent peuvent-ils deviner ce que l'on vouloit dire. Cette figure est fort ordinaire dans les menaces. Si je vous, &c. Mais, &c.

Quos ego. Sed motos prastat componere fluctus.

#### HYPERBATE.

L'Hyperbate n'est autre chose que la transposition des pensées ou des paroles dans l'ordre & la suite d'un discours. Nous en avons parlé dans le premier Livre comme d'une figure de Grammaire; mais nous la devons regarder ici comme une figure qui porte le caractere d'une passion forte & violente. En esset, comme le dit Longin, voyez tous ceux qui sont emus de colere, de frayeur, de dépit, de jalousie,

ou de quelqu'autre passion que ce soit: car il y en atan que l'on n'en sait pas le nombre, leur esprit est dan une agitation continuelle. A peine ont-ils sormé a dessein, qu'ils en conçoivent austre les un autre, & a milieu de celui-ci s'en proposant encore de nouveaux où il n'y a ni raison, ni rapport, ils reviennent savent à leur premiere résolution. La passion en eux de mens un vent leger & inconstant qui les entrates de les fait tourner sans cesse de côté & d'autre: de bien que dans ce slux & ce restux perpetuel de sent mens opposez ils changent à tous momens de penses de langage, & ne gardent ni ordre, ni suite dan leurs discours.

#### PARALIPSE.

Ette figure n'est qu'une seinte que l'on fait de I vouloir omettre ce que l'on dit, mais une feinte qui est naturelle. Quand on est animé, les raisons se présentent en foule à l'esprit. Il desireroit se servir de toutes, mais il craint d'ennuyer, outre que l'activité de ses agitations empêche qu'ilne s'arrête à toutes; ainsi il produit en soule les raisons qu'il propose, témoignant qu'il ne prétend pas en parler, c'est-à-dire, s'y arrêter autant de tems qu'elles le demanderoient. Je ne veux pas perler, Messieurs, du tort que m'a fait mon ennemi. J'oublie volontiers les injures que j'ai reçûes de lui. 🕏 ferme les yeux à tout ce qu'il machine contre moi. Paralipse est un mot Grec qui signifie Omission. Il y en a un bel exemple dans l'Epître aux Hebreux. où Saint Paul en faisant le dénombrement de ceux dont la foi avoit été forte, après en avoir nommé plusieurs, il ajoûte; Que dirai-je davantage? k tems me manquera si je veux parler encore de Gedeen, de Barac, de Samson, de Jephié, de David, de Semuel, & des Prophetes.

## REPETITION.

Repetition est une figure fort ordinaire dans discours de ceux qui parlent avec chaleur, ni defirent avec passion qu'on conçoive les s qu'ils veulent faire concevoir. Quand on ix prises avec son ennemi, on ne se contente le lui faire une seule blessure, on lui porte eurs coups, & de crainte qu'un seul ne fasse effet qu'on attend, on lui en donne plusieurs. i en parlant, fi l'on craint que les premieres les n'avent pas été entenduës, on les repete, sien on dit les mêmes choses en differentes ieres. La passion occupe l'esprit de ceux dont s'est renduë mastresse. Elle imprime fortement hoses qui l'ont fait nastre dans l'ame; ainsi il ut pas s'étonner qu'en étant plein, on reparle ent des choses. La repetition se fait en deux ieres, ou en repetant les mêmes mots, ou en tant les mêmes choses en differens termes. Ces de David, où il parle de l'assurance qu'il a : les promesses que Dieu lui a faites de le secouferviront d'exemple de la premiere espece de tition.

es loix de son amour sont des loix éternelles : iours dans mon malbeur je l'aurai pour appui : iours son bras puissant vangera mes querelles ; e sera tolijours ce qu'il m'est aujourd'bui.

our exemple de la seconde espece, j'ai choiss beaux Vers de Saint Prosper, dans lesquels il ime en differentes manieres cette seule verité, nous ne faisons aucun bien que par le secours Grace divine.

Grand Dieu, quoi que t'oppose une erreur teme raire, Si l'homme fait le bien, Toi seul le lui fais faire: Ton esprit penetrant dans les replis du cœur Pousse la volonté vers son divin Moteur. Ta bonté nous donnant ce que tu nous demandes,

Pousse la volonté vers son divin Moteur.
Ta bonté nous donnant ce que su nous demandes,
Pour accomplir nos vœux forme encor nos demandes.
Tu conserves tes dens par ton puissant secours,
Tu fais notre merite, & Paugmentes toûjours:
Et dans ce dernier prix qui tout autre surpasse,
Couronnant nos travaux, su couronnes sa Grace.

En repetant les mêmes paroles, on les peut difposer avec tant d'art, que se répondant les unes aux autres, elles fassent une cadence agréable aux oreilles. Je reserve à parler dans le Livre suivant de ces repetitions, qu'on peut nommer des repetitions harmonieuses.

#### PARONOMASE.

Est une repetition du même nom, mais après y avoir sait quelque changement, soit en ajoûtant, soit en retranchant. L'exemple suivant est une Paronomase très-belle & très-vive. Elle est tirée de Ciceron. Après avoir dit à César: Vous avez déja vaincu tous les autres vainqueurs par votre équité es par votre clemence, mais vous vous êtes aujourd'hui vaincu vous-même: il ajoûte: Vous avez, ce semble, vaincu le victoire même, en remetant aux vaincus ce qu'elle vous avois sait remporter sur eux: car votre clemence nous a tous sauvez, nous que vous aviez droit, comme victorieux, de saire per rir. Vous êtes donc le seul invincible, par qui la victoire même, toute siere de toute violente qu'elle est de sa nature, a été vaincuë.

#### PLEONASME.

conasme, c'est quand on dit plus qu'il n'étoit cessaire, comme quand on dit: Je l'ai entenmes oreilles. Ce mot vient d'un verbe Grec gnise surabonder. Or il ne saut pas que ce ajoûte soit entiérement supersu. Un Pleoqui ne feroit pas une plus grande impression, n'est pas nécessaire d'en saire une plus granvicieux: ainsi dans ce discours: "Comme je Auteur, il saut que je réponde en homme mêtier; c'est-à-dire que j'examine selon les les que nous ont donné nos Maîtres; sans 1 on ne me distingueroit pas du commun peu-

L'Auteur des Reflexions sur l'élegance & itesse du stile, remarque fort bien que comn cet endroit est un Pleonasme inutile, puiseuple tout court fait le même effet que com-

euple.

rsque ce que l'on ajoûte dit plus, & qu'on comme par degrez, cela fait une figure que on appelle Climax, tantôt Auxese, qui sont tots Grecs. Le premier fignisse gradation, ion qui se fait de dégré en degré. Le second station.

#### SYNONYME.

sonyme, c'est quand on exprime une même pse par plusieurs paroles qui n'ont qu'une mêmistration: ce qui arrive quand la bouche ne nt pas au cœur, on se sert de tous les noms sait pour exprimer ce que l'on pense. Abiit, erupit: Il s'en est allé, il a pris la suite, il happé.

Synonymes font comme autant de coups G 4 de to LARRETORIQUE, OU L'ART de pinceau. Mais quand ils sont inutiles ils sont vicieux, comme le second pinceau ne fait que giter ce qui est sini. Aussi on critique ce vers:

Fuir d'un si grand sav deau la charge trop pesante.

Parce qu'il n'y a pas de difference entre fardeas & charge. Si ces sortes de Synonymes sont vicieus, il faut condamner ce grand nombre d'épithetes imtiles dont les mauvais Orateurs chargent leurs discours; comme sont ces épithetes: L'éclatant embarras des plus superbes équipages. Le pompeux fracas de ces grands divertissemens.

#### HYPOTYPOSE.

L Es objets de nos passions sont presque toújous présens à l'esprit. Nous croyons voir & entendre ceux à qui l'amour nous attache.

- Illum absens absentem auditque videtque.

Nous pensons aussi fortement à ceux que nous croyons nous vouloir nuire.

Je les vois, je les vois s'apprêter au carnage, Comme des lions rugissans, &c.

C'est pourquoi toutes les descriptions que l'on sait de ces objets sont vives & exactes, comme celle que sait Oreste dans Euripide, des suries de l'Enset qu'il craint.

Mere cruelle, arrête, éloigne de mes yeux Ces filles de l'Enfer, ces spectres odieux. Ils viennent, je les vois: mon supplice s'apprête, Mille borribles serpens leur siffient sur la tête. Ces descriptions qui sont si vives, se distinguent des descriptions ordinaires. Elles sont appellées hypotyposes, parce qu'elles sigurent les choses, & en soment une image qui tient lieu des choses mêmes; c'est ce que signifie ce nom Grec Hypotypose. David parlant du secours que Dieu lui devoit donner ontre ses ennemis, & que sa soi & son esperance lui rendoient présent, il s'explique, comme si ses canemis étoient déja abatus à ses pieds.

Tu m'entens, les voilà qui tombent Ces bommes pleins d'iniquité: Tu confonds leur temerité, Et malgré leur orgueil sous sa main ils succombent.

#### DESCRIPTION.

L'Hypotypose est une espece d'enthousiasine qui fait qu'on s'imagine voir ce qui n'est point présent, & qu'on le représente si vivement devant les yeux de ceux qui écoutent, qu'il leur semble voir ce qu'on leur dit. La description est une figune affez semblable, mais qui n'est pas si vive. Elle parle des choses absentes comme absentes, cependant elle le fait d'une maniere qui fait une grande impression, comme il paroît dans cette description qu'Isare fait d'une Nation que Dieu devoit appeller pour punir les Juiss de leur rebellion. Ce Prophete parle ainsi, chap. 5. Dieu élevera son étendard pour servir de signal à un peuple très éloigné: il l'appellera d'un coup de siflet des extremitez de la terre, & il accourera aussi tôt avec une vîtesse prodigieuse. Il ne sentira ni la lassitude ni le travail; il ne dormira ni ne sommeil'era point; il ne quittera jamais le baudrier dont il est ceint, & un seul cordon de ses souliers ne se rompra dans sa marche. Toutes ses flèches ont une pointe pergante, & LUMS

tous ses arcs sont toujours bandez. La corne du pie de ses chevaux est dure comme les cailloux, & le rouë de ses chariots est rapide comme la tempête. I rugira comme un lion, il poussera des burlemens terri bles comme les lionceaux. Il fremira, il se jettera su sa proye, & il l'emportera sans que personne la la puisse êter.

Voilà l'exemple d'une description fort vive à que on pourroit donner le nom d'hyposypose. C'est le Soleil qui décrit à Phaëton la route qu'il devoi

tenir.

Aussi tôt devant toi s'offriront sept étoiles:

Dresse par-là ta course, & suis le droit chemin.

Phaeton à ces mots prend les rênes en main:

De ses chevaux aîsez il bat les stancs agiles.

Les coursiers du Soleil à sa voix sont dociles.

Ils vont; le char s'éloigne, & plus prompt qu'm éclair.

Penetre en un moment les vastes champs de l'air. Le pere cependant plein d'un trouble funeste, Le voit rouler de loin sur la plaine cel ste, Lui montre encor sa route, & du plus baut des cieun Le suit autant qu'il peut de la voix & des yeux. Va par-là, lui dit-il; reviens; détourne: arrête.

Ne diriez-vous pas, dit Longin, que l'ame d Poëte monte sur le charavec Phaëton; qu'elle pas tage tous ses perils, & qu'elle vole dans l'airaveck chevaux? Car s'il ne les suivoit pas dans les Cieux s'il n'assissit à tout ce qui s'y passe, pourroit-il peix dre la chose comme il le fait.

#### DISTRIBUTION.

L A Distribution est encore une espece d'Hype typose; l'on s'en sert lorsque l'on fait un de non montement des parties de l'objet de sa passion. David nous en fournit un exemple, lorsque dans le mouvement de son indignation contre les pecheurs, il sit une vive peinture de leur iniquité. Leur gosir est comme un sepulcre ouvert, ils se sont sur langue pour tromper avec adresse, ils ont sur lars levres un venin d'aspic, leur bouche est remplie de malediction de d'aigreur, leurs pieds sont vites de ligers pour répandre le sang.

Voici un exemple fort animé tiré de Saint Paul. Jui été battu de verges par trois fois: j'ai été lapidé une fois; j'ai fait naufrage trois fois; j'ai été lapidé une pur de une nuit au fond de la mer; j'ai été lauvent dans les voyages, dans les perils fur les fleuves, dans les perils des voleurs, dans les perils de la part deceux de ma Nation, dans les perils de la part des Payens, dans les perils au milieu des villes, dans les perils au milieu des deserts, dans les perils fur la mer, dans les

perils entre les faux freres, &c.

#### ANTITHESES, ou OPPOSITIONS.

Les Antitheses ou oppositions, les comparaifons, les similitudes qui sont des figures propres à représenter les choses avec clarte, sont les estets de cette sorte impression que fait sur nous l'objet de la passion qui nous anime; & dont par conséquent il est facile de parler clairement & exactement, l'ayant présent devant les yeux de l'ame. On sait que les choses opposées se sont appercevoir les unes les autres: la blancheur éclate auprès de la noirceur. Voici un exemple d'une Antithese que je tire de Saint l'rosper, qui dit, en parlant de ceux qui agissent sans être poussez par le Saint Esprit:

Leur ame en cet état recule en s'avançant, En voulant monter tombe, & perd en amassan. Comme elle suit l'attrait d'une lueur trompeuse. Sa lumiere l'offusque, & la rend tenebreuse.

Ce passage du Chapitre troisiéme d'Isaïe vous allez lire, contient de fort belles Anti Parce que les filles de Sion se sont élevées, qu'e marché la tête baute en faisant des signes des y des gestes des mains, qu'elles ont mesuré tous leu & étudié toutes leurs démarches, le Seigneur chauve la tête des filles de Sion, & il arrache leurs cheveux. En ce jour-là le Seigneur leu deurs chaussures magnifiques, leurs croissans d'on colliers, leurs filets de perle, leurs brassels coeffes, leurs rubans de cheveux, leurs jurr leurs chaînes d'or, leurs boëtes de parfum, les dans d'oreilles, leurs bagues, les pierreries q pendent sur le front, leurs robes magnifiques escharpes, leurs beaux linges, leurs poinçons mans, leurs miroirs, leurs chemises de grant leurs bandeaux, & leurs babillemens legers ci ebaud de l'été. Et leur parfum sera changé et teur; leur ceinture d'or en une corde; leurs ( frifez en une tête nuë & fans cheveux, & leur corps de juppe en un cilice.

Le Sonnet fameux de l'Avorton contient belles Antitheses ou oppositions. Une fille en pour fauver son honneur fit mourir son fru son sein. Le Poëte parle. On sait parler cett

cet Avorton:

Toi qui meurs avant que de naître, Assemblage confus de l'être & du néant, Trifte Avorton, informe enfant, Rebut du néant & de l'être.

## BE PARLER. Liv. 11. Chap. 1X.

Toi que l'Amour sit par un crime,

Ei que l'Honneur désait par un crime à son tour,

Funeste ouvrage de l'Amour,

De l'Honneur suncste victime,

Laisse-moi calmer mon ennui,

Et du sond du neant où tu rentre aujourdbui,

Ne trouble point l'borreur dont ma saute est suivie.

Deux syrans opposez ont decidé ton sort:

L'Amour malgré l'Honneur te sait donner la vie,

L'Honneur malgré l'Amour te sait donner la mort,

Je ne voudrois pas soutenir que ce Sonnet soit également beau en toutes ses pensées, & à couvert d'une critique raisonnable.

#### SIMILITUDE.

Pour la Similitude, je ne puis choifir un plus bel exemple que celui que je rencontre dans la Paraphrase qu'a faite Monsseur Godeau du premier des Pseaumes de David; où il est parlé du bon-heur des Justes.

Comme sur le bord des ruisseaux
Un grand arbre planté des mains de la Nature,
Malgré le chaud brûlant conserve sa verdure,
Et de fruit tous les ans envichit ses rameaux:
Ainsi cet homme heureux sleurira dans le monde,
Il ne trouvera rien qui trouble ses plaisirs;
Et qui constamment ne réponde
A ses nobles projets, à ses justes desirs.

#### COMPARAISON.

I L n'y a pas grande difference entre la fimilitude & la comparation, si ce n'est que celle-ci est plus animée, comme il paroît dans cette compa-G 7 rai158 LA RESTORIQUE, OU L'ART raison où David sait connoître qu'il présere les Loix de Dieu à toutes choses.

L'or me paroît moins destrable
Que ses divins Commandemens:
Pour moi les riches diamans
N'ont rien qui leur soit comparable;
Et le miel le plus doux est sans douceur pour moi
Auprès de sa divine Loi.

Voici plusieurs exemples de cette figure tirez d'Isare; on ne peut rien voir de plus animé, ch. 1. Le bœuf connoît celui à qui il est, & l'âne l'estable de son maître; mais Israèl ne m'a point connu, & mon peuple a été sans entendement. Et dans le chap. 10. ce Prophete reprime l'insolence de ceux qui s'élevent contre Dieu même, à cause de la puissance qu'il leur a donnée pour châtier son peuple. La coignée se glorise-t-elle contre celui qui s'en sert? La scie se souleve t-elle contre celui qui s'en sert? La scie se souleve t-elle contre celui qui s'en sert? C'est comme se la verge s'élevoit contre celui qui la leve; & si le bâton se gloriseit, quoique ce ne soit que du bois. Et chap. 45. Malbeur à l'bomme qui dispute contre celui qui l'a créé, lui qui n'est qu'un peu d'argile, & qu'un vase de terre. L'argile dit-elle au Potier: Qu'avez-vous fait?

Remarquez deux choses dans les comparaisons; La premiere, que l'on ne doit pas rechercher un rapport exact entre toutes les parties d'une comparaison & le sujet dont on parle. On y fait entrer de certaines choses qui n'y sont placées que pour rendre ces comparaisons plus vives, comme dans la comparaison que Virgile sait de ce jeune Ligurien vaincu par Camille, avec une Colombe qui est entre les serres d'un Epervier: après avoir dit ce qui est de principal, & sur quoi tombe la comparaison,

A ajoute:

## Im cruer, & vulsa labuntur ab athere pluma.

Il n'étoit pas nécessaire de dire qu'on voit le sang qui coule, & les plumes qui tombent, cela n'est point de la comparaison, & ne sert qu'à faire une peinture sensible d'une Colombe qui est déchirée par un Epervier. Je fais la seconde remarque en faveur de cet admirable l'oète, pour le désendre contre la critique de ceux qui condamnent ses comparaisons comme étant basses. Mais c'est avec bien de l'art que dans son Enerde il tire ses comparaisons de choses simples: il veut delasser l'esprit de son Lecteur, que la grandeur & la dignité de sa matiere avoit tenu dans une trop sorte application. Et pour reconnoître qu'il a eu ce dessein, on n'a qu'à considerer les comparaisons de ses Georgiques, qui sont au contraire grandes & relevées.

## SUSPENSION.

L'Auditeur ne sait pas ce que doit dire celui qui parle, & que l'attente de quelque chose de grand le rend attentif, cette figure est appellée Suspension. En voici une de Brebœuf dans ses Entretiens Solitaires. Il parle à Dieu.

Les embres de la nuit à la clarté du jour, Les transports de la rage aux douceurs de l'amour, A l'étroise amitié la discorde ou l'envie; Le plus brusant orage au calme le plus doux: La douleur au plaisir, le trépas à la vie Sont bien moins opposez que le pecheur à vous.

Autre exemple. L'ail n'a point vû, l'oreille n'a point entendu; & le caur de l'homme n'a jamais

160 LA RESTORIQUE, OU L'ART mais conçû ce que Dieu a préparé pour ceux qui l'aiment.

#### PROSOPOPEE.

Q Uand une passion est violente, elle rend infensez en quelque façon ceux qu'elle possede; pour lors on s'entretient avec les morts & avec les rochers, comme avec des personnes viyantes: on les fait parler comme s'ils étoient animez. C'est de là que cette figure s'appelle Prosopopée, parce qu'on fait une personne de ce qui n'en est pas une: Comme dans l'exemple suivant, où un Etranger ayant été accusé d'homicide, parce qu'on le trouva seul enterrant un homme mort, ce que la charité lui avoit fait faire: Juste Dieu, dit-il, protecteur des innocens, permettez que l'ordre de la nature soit troublé pour un moment, & que ce cadavre déliant sa langue, reprenne l'usage de la voix. Il me semble que Dieu accorde ce miracle à mes prieres : Ne l'entendez vous pas , Messeurs, comme il publie mon innocence, & déclare les auseurs de sa mort? Si c'est un juste ressentiment, ditil, contre celui qui m'a mis dans le tombeau, qui vous anime, tournez vôtre colere contre ce calemniateur qui triomphe maintenant dans une entiere assurance, après avoir chargé cet innocent du poids de son erime.

Quintilien dit que cette figure doit se faire avec beaucoup d'art, & qu'il faut qu'elle touche beaucoup, ou qu'on en soit extrêmement rebuté: Magna quedam vis eloquentie desideratur. False enim es incredibilia naturà necesse est, aut magis moveant, quia supra vera sunt, aut pro vanis accipiantur quia vera non sunt. Ce Maître des Orapiantur quia vera non sunt. Ce Maître des Orapiantur quia vera non sunt. Etenim si mecum le fait Ciceron dans cet exemple. Etenim si mecum patria,

paria, qua mibi vità meà multò est charier, si cuncto lielia, si omnis Respublica sic loquatur, M. Tulli,

quid agis ?

La figure que l'on appelle en Latin fermocinatio; cest-à-dire dialogue, entretien, est une espece de Prosopopée. L'Orateur seint de se taire pour faire parler celui qui est le sujet de son discours. En voilum riche exemple: ce sont des vers que Patris composa peu de jours avant sa mort.

Je songeois cette nuit que de mal consumé, côte à côte d'un pauvre on m'avoit inbumé, Et que n'en pouvant pas soussir le voisinage, En mort de qualité je lui tins ce langage:
Retire toi, coquin, va pourrir-loin a'ici:
Il ue t'appartient pas de m'approcher ainsi.
Coquin, ce me dit-il, d'une arrogance extrême;
Va chercher tes coquins ailleurs, coquin toi-même.
lei teus sont égaux; je ne te dois plus rien:
Je suis sur mon sumier comme toi sur le tien.

#### SENTENCE.

Les Sentences ne sont que des reflexions que l'on fait sur une chose qui surprend, & qui merite d'être considerée. Une sentence se fait en peu de paroles, qui sont énergiques, & qui renferment un grand sens; comme est celle-ci: Il n'y a point de déguisement qui puisse long-tems cacher l'amour où il q', ni le feindre où il n'est pas.

On peut mettre au nombre des sentences toutes exexpressions ingenieuses, qui renferment en peu de paroles de grands sens, ou qui disent plus de choses que de paroles. Néanmoins leur prix ne consiste pas tant dans les choses que dans le tour des paroles, ou l'art avec lequel on peut avec peu de paroles dire beaucoup. Il y a des sentences dont le

(cns

sens sait la beauté; n'importe que ce sens soit exprimé avec étenduë. La ressexion que Lucain sait sur l'erreur des anciens Gaulois, qui croyoient que les ames ne sortoient d'un corps que pour rentrer dans un autre, servira d'exemple d'une espece de sentence qui est plus étenduë.

Ossicieux mensonge! agreable imposture!
La frayeur de la mort, des frayeurs la plus dure,
N'a jamais fait pâlir ces sieres Nations
Oui trouvent leur repos dans leurs illusions.
De là naît dans leur cœur cette bouillante envie
D'affronter une mort qui donne uno autre vie,
De braver les perils, de chercher les combats
Où l'on se voit renaître au milieu du trepas.

### EPIPHONEME.

E Piphonême est une exclamation qui contient quelque sentence ou quelque grand sens que l'on place à la fin d'un discours : c'est comme le dernier coup dont on veut frapper les Auditeurs, & une ressexion vive & pressante sur le sujet dont on parle. Cet Hemistiche de Virgile est un Epiphonême.

#### - Tantane animis coelestibus ira?

Lucain finit par une espece d'Epiphonême cette plainte qu'il fait faire aux habitans de Rimini contre la situation de leur ville, qui étoit exposée aux premiers mouvemens de toutes les guerres civiles & étrangeres.

Et Rome n'a jamais vû tenner de tempêtes, Que leur premier éclat n'ait sondu sur nos têtes.

#### INTERROGATION.

Interrogation regne presque par tout dans un discours figuré. La passion porte continuellement vers ceux que l'on veut persuader, & fait qu'on leur adresse tout ce que l'on dit. Aussi cette igure est merveilleusement utile pour appliquer les Auditeurs à ce qu'on veut qu'ils entendent. Voici l'exemple d'une interrogation très-animée; c'est David qui se plaint à Dieu dans le neuvième l'seaume, de ce qu'il semble avoir abandonné les innocess affligez.

Quoi? Seigneur, est-ce ainst que tu veux t'éloigner
Du Juste en sa misere?

Est-ce ainst que tu veux d'un Sauveur & d'un
Pere
Les tendres soins lui témoigner?

Il gemit sous le faix de ses vives douleurs;
Son ennui le consume;
Tandis que le méchant plus sier que de coûtume,
Rit & triomphe de ses pleurs.

C'est par une figure semblable que Jesus-Christ par une figure semblable que Jesus-Christ puisse qu'il est le Messie, puisque Jean Baptiste, qu'ils avoient regardé comme l'Ange du Seigneur, le leur avoit déclaré. C'étoit un fait auquel il étoit important que les Juiss fissent attention; car en leur saisant considerer que Jean étoit le Précurseur, il leur saisoit appercevoir qu'il étoit le Messie, suivant le témoignage que Jean lui avoit rendu. C'est pour cela, dis-je, que Jesus-Christ employe cette figure qui est si propre pour rendre un esprit attentis à la venité qu'on lui veut saire sentir. Qu'ètes-vous allé

chercher dans le desert? Un roseau agité du vent? Qu'êtes vous, dis-je, allé voir? un homme vêtu avec luxe & avec mollesse? Vous savez que ceux qui s'habillent de cette sorte, sont dans les maisens des Rois. Qu'êtes vous donc allé voir? Un Prophete? Oui certes je vous le dis, & plus que Prophete; car c'est de lui qu'il a été écrit: Tenvoye devant vous mon Ange qui vous preparera la voye. Naturellement quand on parle avec chaleur, dans l'envie qu'on a de persuader & d'être écouté, on agit de la main aussibien que de la voix, & on tire celui à qui on parle par ses habits; on lui frappe le bras asin qu'il soit attentis. C'est là l'esset de l'interrogation.

#### APOSTROPHE.

L'Apostrophe se fait lorsqu'un homme étant extraordinairement émû, il se tourne de tous côtez, il s'adresse au Ciel, à la terre, aux rochers, aux forêts, aux choses insensibles, aussiblem qu'à celles qui sont sensibles. Il ne fait aucun discernement dans cette émotion; il cherche du secours de tous côtez: il s'en prend à toutes choses comme un ensant qui frappe la terre où il est tombé. C'est ainsi que David au 1. chapitre du 2. Livre des Rois, étant vivement affligé de la mort de Saül & de Jonathas, sait des imprecations contre les montagnes de Gelboë, qui avoient été le théatre sunesse de cet accident.

Et vous, montagnes de Gelboë, que jamais la rosée de la pluye ne vous rafraichissent, que jamais on ne trouve de moissons sur vos funestes côteaux qui ont vâ la fuite de tant de Capitaines d'Israel, de qui ont été teints de leur sang. L'Apostrophe signific conversion.

Isaïe apostrophe le Ciel & la terre pour les pries de donner le Messie qu'il attendoit avec tant d'im-

patience. Cieux, envoyez d'enbaut vôtre rose, et que les nuées sassent descendre le juste comme me pluye; que la terre s'ouvre, & qu'elle germe le Sauven.

#### EPISTROPHE.

N Otre langue n'a point de termes propres pour exprimer le nom que les Rheteurs Grecs don-

noient à cette figure.

L'Epistrophe est une espece de conversion, ou plûtôt d'une reversion ou retour lorsqu'on repete le même mot d'une maniere fort énergique, comme dans ce raisonnement de saint Paul : Sont-ils Hebreux? Je le suis aussi. Sont-ils Ifraëlitas? Je le suis auss. Sont-ils de la race d'Abraham? J'en suis aush, &c. Elle a beaucoup de force, & rend sensible ce qu'on veut faire concevoir; comme quand Ciceron veut persuader qu'Antoine étoit la cause de tous les maux de la Republique. Doletis tres exertitus populi Romani interfectos ? Interfecit Autonius. Desideratis clarissimos cives ? Eos queque eripuit vobis Antonius. Auctoritas bujus ordinis afflicta eft? Afflixit Antonius, de. Quis legem tulit? Rullus. Quis mejorem populi partem suffragiis privavit? Rullus. Quis comitiis prefuit? Idem Rullus,

#### PROLEPSE, ET UPOBOLE

ON appelle Prolepse cette figure que l'on fait lorsque l'on prévient ce que les Adversaires pourroient objecter; & Upobole la maniere de répondre à ces objections que l'on a prévenues. Je trouve dans saint Paul un exemple de ces deux figures. Ce Saint parlant de la Resurrection surre, s'objecte une difficulté qu'on pouvoit lui proposer,

poser, & il y répond: Mais quelqu'un me dira, èn quelle maniere les morts ressolutent-ils, & quel sera le corps dans lequel ils reviendront? Insensez que vous êtes, ne voyez-vous pas que ce que vous semez dans la terre ne reprend point de vie s'il ne meurt auparavant; & quand vous semez, vous ne semez pas le corps de la plante qui doit naître, mais la graine seulement, comme du bled, ou quelque ausre chose.

#### COMMUNICATION.

LA Communication se fait lorsqu'on délibere avec ses Auditeurs, qu'on demande quel est leur sentiment. Que feriez-vous, Messeurs, Adens une occasion semblable? Quelles mesures prendriez-vous autres que celles qu'a prises celui que je désens. C'est une espece de communication que sait saint Paul, lorsque dans le sixième Chapitre de l'Epstre aux Romains, après leur avoir rapporté les avantages de la Grace, & les miseres qui sivient le peché, il leur demande: Quel fruis siriez-vous donc alors de ces desordres dont vous rougissez maintenant, puisqu'ils n'avoient pour sin que le mort?

## CONFESSION.

Ette figure est un aveu de ses fautes, qui engage celui à qui on le fait de pardonner la faute que l'esperance de sa douceur donne la hardiesse d'avouer. C'est une figure fort ordinaire dans les Pseaumes de David; l'exemple suivant est beau. Il parle à Dieu dans le vingt-quatriéme Pseaume:

Ne regarde point mes forfaits,
Je sais que du pardon ils me rendent indigne;
Regarde ta bonté qui ne tarit jamais.
Plus les pechez sont grands, plus la Grace est infigne:
Pour l'amour de toi seul, non pour mon repentir,
Fais-m'en les effets ressentir.

#### EPITROPHE, on CONSENTEMENT.

O'l'on peut refuser, afin d'obtenir ce que l'on demande. Cette figure est souvent malicieuse, comme celle-ci. C'est l'illustre Poète Satyrique qui répond à ceux qui le reprenoient d'avoir censuré avec trop d'aigreur les vers d'un honnête homme.

Ma Muse en l'attaquant charitable & discrete, Sait de l'homme d'honneur distinguer le Poète: Qu'on vante en lui la soi, l'honneur, la prohité, Qu'on prise sa candeur & sa civilité: Qu'il soit doux, complaisant, officieux, sincere, On le veut: jy souscris, & suis prêt de me taire. Mais que pour un modele on montre se sérits: Qu'il soit le mieux renté de tous les beaux Esprits: Comme Roi des Auteurs qu'on l'éleve à l'Empire; Ma bile alors s'échausse.

Cest encore par cette sigure que pour toucher un ennemi, & lui donner horreur de sa cruauté, on l'invitequelquesois à faire tout le mal qu'il peut faire. Elle est aussi ordinaire dans les plaintes qui se sont aux amis, comme dans celle que sait Aristée dans Virgile à sa mere Cyrene.

Quin age, & ipsa manu selices erue sylvas. Fer stabulis inimicum ignem atque intersice messes. Uro sata, & validam in vites molire bipennem: Tanta mee si te ceperunt tedia laudis.

Je puis donner pour exemple de cette figure Sonnet fuivant, qui est admirable.

Grand Dieu, tes jugemens sont remplis d'équité: Toujours tu prens plaiser à nous être propice: Mais j'ai tant fait de mal que jamais ta bonté Ne me pardonnera sans choquer ta justice.

Oui, mon Dieu, la grandeur de mon impieté. Ne laisse à ton pouvoir que le choix du supplice : Ton interêt s'oppose à ma felicité, Et ta clemence même attend que je perisse.

Contente ton desir puisqu'il t'est glorieux:
Offense toi des pleurs qui coulent de mes yeux:
Tonne, frappe, il est tems; rends-moi guerre pou
guerre:

Fadore en perissant la raison qui s'aigris. Mais dessus quel endroit tombera ton tonnerre Qui ne soit tout couvert du sang de JESUS-CHRIST

#### PERIPHRASE.

L A Periphrase est un détour que l'on prend pour éviter de certains mots qui ont des idée choquantes, & pour ne pas dire de certaines choses qui produiroient de mauvais essets. Ciceron étant obligé d'avouer que Clodius avoit été tué par Milon, il se sert d'adresse. Les serviteurs de Milon, dit-il, étant empêchez de secourir leur Mastre, que Clodius se vantoit d'avoir tué, & le croyant

s frent dans son absence, sans sa participation, & sas son aveu, ce que chacun auvoit attendu de ses rviteurs dans une occasion semblable. Il évite ces oms odieux de tuer ou de mettre à mort.

La Periphrase est particulierement d'usage lorsn'on est contraint de parler de choses qui poursient falir l'imagination si on les exprimoit natullement. Il faut les désigner par des circonstans & des qualitez qui leur sont propres, & qui ne issent point de mauvaises impressions dans l'esit. Il n'étoit pas sort nécessaire de traduire t endroit d'une des Odes d'Anacreon, où ce bête fait le portrait de Venus qui se baigne, ou it traverse quelque bras de mer à la nage. Mais Abbé qui a fait cette traduction, le fait avec ute la circonspection possible, usant de Periarase.

Sur la mer il la représente
Tout aussi belle, aussi charmante
Qu'elle est là baut parmi les Dieux,
Sans que de sa beauté celeste
Il cache aux regards curieux
Que ce qu'un usage modeste
Derobe a'ordinaire aux yeux.

#### CHAPITRE X.

Le nombre des figures est infini. Chaque figure se peut faire en cent differentes manieres.

E n'ai point rapporté dans cette Liste des Hyperboles, les grandes Metaphores, & plusieurs itres Tropes, parce que j'en ai parlé ailleurs; font néanmoins de veritables figures; & quoiue la disette des langues oblige d'employer affez H

fouvent ces expressions tropiques, lors même qui I'on est tranquille; cependant on ne s'en sert ordi nairement que durant la passion. C'est elle qui sai que les objets nous paroissent extraordinaires, & que par conséquent on ne trouve point de terme dans l'usage ordinaire qui les représentent auss grands & aussi petits qu'ils nous paroissent. Outre cela, je n'ai pas prétendu parler de toutes les figu res; il faudroit d'aussi gros volumes pour marque les caracteres des passions dans le discours, qui pour exprimer ceux que les mêmes passions pei gnent sur le visage. Les menaces, les plaintes les reproches, les prieres ont en chaque langue leur figures. Il n'y a point de meilleur Livre que so propre cœur; & c'est une folie de vouloir alle chercher dans les écrits des autres ce que l'on trouv chez foi. Si on desire savoir les figures de la cole re, qu'on s'étudie quand on parle dans le mouve ment de cette passion.

Enfin, il ne faut pas s'imaginer que les figure doivent être toutes semblables aux exemples qui j'en ai donné, & que ces exemples soient comme des modeles sur lesquels on doive former toute les figures que l'on fera. L'Apostrophe, l'Interrogation, l'Antithese se peuvent faire en cent ma nieres: ce n'est point l'Art qui les regle; ce n'est point l'étude qui les doit trouver, ce sont des essent naturels de la passion, comme nous l'avons des remarqué. Je le ferai voir encore plus amplement

dans le Chapitre suivant.

#### CHAPITRE XI.

sgures sont comme les armes de l'ame. Parallele d'un Soldat qui combat, avec un Orateur qui parle.

UR faire comprendre encore plus clairement : que j'ai dit ci-dessus, que les figures sont les 3 de l'ame, je ferai ici le paraliele d'un Soldat ombat les armes à la main, & d'un Orateur arle. Je considere un Soldat en trois états: emier est lorsqu'il combat avec forces égales, ie son ennemi n'a aucun avantage sur lui: le second, il est environné de dangers: & dans pisième, étant obligé de ceder à la force, il lus recours qu'à la clemence de son vainqueur. i le premier état ce Soldat est appliqué à troues moyens de gagner la victoire; tantôt il ate, tantôt il repousse, tantôt il recule, tantôt ance: il fait mine de fuir pour retourner avec d'impetuosité; il redouble ses coups, il me-, il se rit des efforts de son adversaire. Quelois il s'excite lui-même, & combat avec plus leur. Il prévoit tous les desseins de son enne-Il s'empare des lieux qu'il juge lui être avantac; en un mot, il est dans un perpetuel mouveit; toujours disposé, soit à se désendre, soit à quer.

orsque l'ame combat par les paroles, les pass dont elle est échaussée ne la portent pas avec ns de chaleur à se tourner de tous côtez, pour iver des raisons & des preuves des veritez lle soutient. Dans l'ardeur que l'on a de se indre, & de faire valoir ce que l'on dit, on ite les mêmes choses, on les dit en différentes

manieres: On en fait des descriptions, des hy typoses; on se sert de comparaisons, de simili des; on prévient ce que l'adversaire doit object & l'on y répond. Quelquefois pour marque confiance l'on accorde tout ce qu'on demande: l'on témoigne que l'on ne veut pas se servir de te tes les raisons que la justice de la cause pour fournir. Un Soldat tient son ennemi en haleine: coups qu'il lui porte continuellement, les assa qu'il lui livre de tous côtez le tiennent éveillé. Orateur entretient l'attention de ses Audites Lorsque leur esprit s'éloigne, il les rapelle à lui des Apostrophes, par des Interrogations, qui ol gent ceux à qui elles sont faites de répondre à qu'on leur demande. Il les réveille, & les fait venir de leur affoupiffement par des exclamation fréquentes & réiterées.

Un Soldat environné d'ennemis, sans secou il s'en plaint, il reproche à ses ennemis leur lâc té. La colere le porte contre eux, la crainte rapelle aussi-tôt. Il demeure immobile & ple d'irresolutions; cependant le desir d'éviter le pe qui le menace, le presse & l'échausse; il tente « fuite toutes fortes de voyes, il s'anime, il s'ex te: la passion le rend adroit & ingenieux: e lui fait trouver des armes; & il employe tout qu'il rencontre pour sa défense. Un Orateur per il étouffer les sentimens de douleur qu'il ressent, ne les point témoigner par des exclamations, I des plaintes, par des reproches, lorsqu'il apperç que la Verité est combattuë ou obscurcie? Dans occasions l'ardeur qu'il a de la garantir des tenebi dont on veut l'offusquer, fait qu'il avance preuv sur preuves. Tantôt il les explique, tantôt api les avoir feulement proposées, il les abandonn pour répondre aux objections des adversaires. demeure quelque tems dans le silence & dans l'

ition fur le choix de ses preuves. Il avance que chose, aussi-tôt il censure ce qu'il a avancomme n'étant point assez fort. Quand les res lui manquent, ou que celles qu'il produit ont pas suffisantes, il apostrophe toute la Nail fait parler les pierres, il fait fortir des tomx les morts, & il oblige le Ciel & la terre à ier par leur témoignage la verité pour laquelle le avec tant d'ardeur, & qu'il veut établir. ur achever le parallele que j'ai commencé, je dere ce Soldat dans le troisième état auquel reduit, lorsqu'il ne dispute plus la victoire. l'il est obligé de ceder à son ennemi. Pour lors imploye plus les armes qui lui ont été inutiles. aits de son visage n'ont plus rien de menaçant: oppose que des larmes, il s'abaisse encore daage que son ennemi ne l'a abbaissé; il se jette pieds, & embrasse ses genoux. L'homme est pour obéir à ceux de qui il dépend, & dont soutenu. & pour commander à ses inferieurs reconnoissent sa puissance. Il fait l'un & l'autre plaisir. Deux personnes se lient sort étroitet ensemble, quand l'une a besoin d'être soula-, qu'elle le desire, & que l'autre la peut soula-

Dieu ayant fait les hommes pour vivre enble, il les a formez avec ces inclinations natus. Une personne affligée prend naturellement tes les postures humiliées qui la font parostre lessous de ceux à qui elle demande du secours; ous ne pouvons sans resister aux sentimens de la ure, resuser à ceux que nous voyons humiliez le surs qu'ils nous demandent. Nous les secous avec un plaisir secret, qui est comme le prix nous paye du soulagement que nous leur donus: Et c'est cette espece de récompense qui entreat un commerce entre les malheureux & ceux qui

soulagent.

Dans le discours il y a des figures qui répondent à ces postures d'affliction & d'humilité, auxquelles les Orateurs ont fouvent recours. Les hommes étant libres, il dépend d'eux de se laisser persuader. Ils peuvent détourner leur vue pour ne pas appercevoir la verité qui leur est proposée, ou dissimuler qu'ils la connoissent; ainsi un Orateur est presque toujours dans ce troisiéme état où nous confiderons ce Soldat. Lorsqu'un homme se voit contraint de ceder, & que le desir qu'il a de se conserver l'oblige à s'abbaisser, & à gagner par ses prieres ceux qu'il ne peut vaincre par la force de ses raisons; pour lors il est éloquent à persuader le malheur de l'état auquel il est reduit. Les prieres ordinairement sont pleines de descriptions de la misere de celui qui les fait. Job dit en parlant à Dieu, qu'il n'est qu'une seuille dont les vents se jouent, une paille seche. Contra solium quod vento rapitur ostendis potentiam tuam, & stipulam siccam persequeris. Et David, ---

Je soupire le jour sous les rudes atteintes De mes longues douleurs: Le repos de la nuit est troublé par mes plaintes, Et mon lit agité nage presqu'en mes pleurs.

En un mot, comme il y a des figures pour menacer, pour reprocher, pour épouvanter; il y en a pour prier, pour fléchir, pour flatter.



#### CHAPITER XII.

## es figures éclaircissent les veritez obscures, & rendent l'esprit attentif.

On ne peut douter d'une verité connuë. On peut hien la combatte de peut bien la combattre de bouche, mais le ceur lui est veritablement assujetti. Ainsi pour mompher de l'opiniâtreté ou de l'ignorance de zux qui resistent à la Verité, il sussit d'exposer à turs yeux sa lumiere, & de l'approcher de si près, que sa forte impression les réveille, & les oblige l'être attentifs. Les figures contribuent merveileusement à lever ces deux premiers obstacles qui impêchent qu'une verité ne soit connue, l'obscuité & le défaut d'attention. Elles servent à mettre une proposition dans son jour, à la déveloper, & l'étendre. Elles forcent un Auditeur d'être attentif, elles le réveillent, & le frappent si vivement, qu'elles ne lui permettent pas de dormir, & de tenir les veux de son esprit sermez aux veritez qu'on lui propose.

Comme je n'ai dessein de rapporter dans la Liste que j'ai donnée des figures, que celles que les Rheteurs y placent ordinairement, je n'y ai pas voulu parler des Syllogismes, des Enthymêmes, des Dilemmes, & des autres especes de raisonnemens que l'on traite dans la Logique; cependant il est maniseste que ce sont de veritables sigures, puisque ce sont des manieres de raisonner extraordinaires, qu'on n'employe que dans l'ardeur que l'on a de persuader ou de dissuader ceux à qui on parle. Ces raisonnemens ou sigures ont une force merveilleuse, qui consiste en se que joignant une proposition claire & incon-

H 4

testa-

testable avec une autre qui n'est pas si clair qui est contestée, la clarté de l'une dissiptenebres de l'autre: & comme ces deux protions sont étroitement liées; si ce raisonne est bon, on ne peut consentir que l'une soit table, que l'on ne demeure d'accord que l' l'est aussi. Mais la chaleur de la passion ne pe pas que l'on s'assujettisse entiérement aux regle la Logique présente pour faire ces raisonneme sorme.

Un raisonnement solide accable & desarm plus opiniâtres: les autres figures n'ont pas verité tant de force, mais elles ne sont pas i les. Les Repetitions & les Synonymes éclairci une verité: si on ne l'a pas comprise par une miere expression, la seconde la fait conce Ce sont comme autant de seconds coups de ceau, qui font paroître les traits qui ne sont assez formez. Quelles tenebres peuvent obsci la verité d'une chose qu'une personne éloqu explique, dont il fait de riches descriptions, dénombremens qui nous menent, s'il est pe de parler de la sorte, par tous les recoins & enfoncemens d'une affaire, des Hypotyposes nous transportent sur les lieux, & qui par un chantement agréable font que nous croyons les choses mêmes? Les Antitheses ne sont pa vains ornemens; les oppositions des choses ( traires contribuent à l'éclaircissement d'une v té, comme les ombres relevent l'éclat des c leurs.

Notre esprit n'est pas également ouvert à tes veritez. Nous comprenons bien plus fai ment les choses qui se présentent à nous tou jours, & qui sont dans l'usage commun des h mes, que celles qui en sont éloignées, & dont n'entendons parler que très rarement. C'est p

quoi les comparaisons & les similitudes que l'on tire ordinairement des choses sensibles, sont entrer
facilement dans l'intelligence des veritez les plus
abitraites. Il n'y a rien de si relevé & de si subtil
qu'on ne puisse faire comprendre aux esprits les plus
pents, pourvû qu'entre les choses qu'ils connoistent, ou qu'ils peuvent connoître, on en trouve
adroitement de semblables à celles qu'on veut leur
expliquer.

Nous trouvons un exemple merveilleux de cette adresse, dans un discours que sit Monsieur Paschal aun jeune Seigneur, pour le faire entrer dans la ventable connoissance de sa condition. Il lui proposa

tette Parabole.

Un bomme est jetté par la tempête d'ins une lste monnuë, dont les babitans étoient en peine de trouver leur Roi qui s'étoit perdu; & ayant beaumup de ressemblance de corps & de visige avec a Roi, il est pris pour lui, & reconnu en cette qualité de tout ce peuple. D'abord il ne savoit quel parti prendre; mais il se resolut ensin de se prêter à sa bonne sortune. Il ressit tous les respetts qu'on lui voulut rendre, & il se laissa traiter de Roi.

Mais comme il ne pouvoit oublier sa condition naturelle, il songeoit, en même temps qu'il recevoit ces respects, qu'il n'étoit pas ce Roi que ce peuple cherchoit, & que ce Royaume ne lui appartenoit pas. Ainsi il avoit une double pensée; l'une par laquelle il agissoit en Roi, l'autre par laquelle il reconnoisseit son état veritable. & que ce n'étoit que le bazard qui l'avoit mis en la place où il étoit. Il cachoit cette derniere pensée, & découvroit l'autre. C'étoit par la premiere qu'il traitoit avec semme.

Dans cette image Monsieur Paschal fait considerer

H 5 derer

derer à ce jeune Seigneur, que c'est le hazard de la naissance qui l'a fait grand; que c'est l'imagination des hommes qui a attaché à la qualité de Duc une idée de grandeur, & qu'en esfet il n'est pas plus grand qu'un autre. Il lui apprend de la sorte quels sentimens il devoit avoir de sa condition, & lui sait comprendre de veritez qui eussent été au dessus de son âge, s'il ne les avoit rendu sensibles par un tour si ingenieux.

#### CHAPITRE XIII.

## Les figures sont propres à exciter les passons.

SI les hommes aimoient la verité, il suffiroit de la leur proposer d'une maniere vive & sensible pour les persuader; mais ils la haissent, parcequ'elle ne s'accorde que rarement avec leurs interêts, & qu'elle n'éclate que pour saire paroître leurs crimes; ils suyent donc son éclat, & serment les yeux de crainte de l'appercevoir. Ils étoussent cet amous naturel que nous avons pour elle, & ils s'endurcissent contre les blessures falutaires que sont les traits dont elle frappe la conscience. Ils sermess toutes les portes des sens, asin qu'elle n'entre per dans leur esprit; ou ils la reçoivent avec tant d'indissernce, qu'ils l'oublient aussi-tot qu'ils l'ont apprise.

L'éloquence ne seroit donc pas la maîtresse des cœurs, & elle y trouveroit une forte resistance, si elle ne les attaquoit par d'autres armes que celes de la Verité. Les passions sont les ressorts de l'ame, ce sont elles qui la sont agir. C'est ou l'amour, ou la haine, ou la crainte, ou l'espe-

rance,

nce, qui conseillent les hommes, qui les déternent: ils suivent ce qu'ils aiment, ils s'éloient de ce qu'ils haïssent. Celui qui tient les rests d'une machine n'est pas tant le maitre de tous essets de cette machine, que celui-là l'est d'une rsonne dont il connoit les inclinations, & à i il sait inspirer la haine ou l'amour, selon qu'il nt le faire avancer vers un objet, ou l'en cloi-

Or les passions sont excitées par la présence de 11 objet : le bien présent donne de l'amour, & la joye. Lorsqu'on ne le possede pas encore, ais qu'on le peut posseder, il brûle l'ame de des, dont il entretient le seu par l'esperance. Le al qui est présent cause de la haine ou de la istesse; s'il est absent, l'ame est tourmentée par 3 craintes & par des terreurs qui se changent en sespoir lorsqu'on n'apperçoit point le moien de viter. Pour donc allumer les passions dans le eur de l'homme, il faut lui en présenter les obts, & c'est à quoi servent merveilleusement les rures.

Nous avons vû comme les figures impriment ntement une verité, comme elles la dévelopant, comme elles l'expliquent. Il faut les emover en la même maniere pour découvrir l'obt de la passion que l'on desire inspirer, & pour ire une vive peinture qui exprime tous les traits cet objet. Si on parle contre un scelerat qui tente la haine de tous les Juges, on ne doit vint épargner les paroles, ni éviter les repetions, & les synonymes pour frapper vivement ur esprit de l'image de ses crimes. Les Anties font nécessaires pour faire concevoir l'érmité de sa vie par l'opposition de l'innocende ceux qu'il aura persecutez. On peut le mparer aux scelerats qui ont vêcu avant lui, H 6

& faire voir que sa cruauté est plus grande que celle des tigres & des lions. C'est dans la description de cette cruauté, & des autres mauvaises qualitez de ce scelerat que triomphe l'éloquence. Ce sont particulierement les Hypotyposes, ou vives descriptions, qui produisent l'esset que l'on attend de son discours, qui font élever dans l'ame les flots de la passion dont on se sert pour faire aller les Juges où l'on veut les mener. Les exclamations fréquentes témoignent la douleur que cause la vûe de tant de crimes si énormes, & font ressentir aux autres les mêmes fentimens de douleur & d'aversion. Par les Apostrophes, par les Prosopopées, on fait qu'il semble que toute la Nature demande avec nous la condamnation de ce criminel.

## CHAPITRE XIV.

## Reflexion sur le bon usage des figures.

Es figures étant, comme nous avons vû, les caracteres des passions, quand ces passions sont déreglées, les figures ne servent qu'à peindre leurs déreglemens. Elles sont les instruments dont on se sert pour ébranler l'ame de ceux qui on parle. Si ces instrumens sont maniez par un esprit animé de quelque pission injuste, ce figures sont dans sa bouche ce qu'est une épét dans la main d'un furieux. Il ne saut pas s'imaginer qu'il soit permis de noircir par de fausse accusations ceux contre qui on parle, & que pour parler éloquemment il soit necessaire d'employer contre eux les mêmes figures dont on se servicoit pour porter des Juges à condamner le

## DE PARLER. Liv. II. Chap. XIV.

us criminel & le plus abominable de tous s hommes. Les Déclamateurs, à qui ce déut est ordinaire, ne trompent jamais deux sis. On s'accoûtume à entendre leurs exclations, & il leur arrive la même chose qu'à eux qui ont coûtume de feindre qu'ils sont mades. Quand ils le sont effectivement, on ne les soit pas.

Nec semel irrisus triviis attollere curat, ratto crure planum: licet illi plurima manet achryma: per santtum juratus dicat Osirim, redite: non ludo: crudeles tollite claudum. Quare peregrinum, vicinia rauca reclamat.

Ce défaut dans les uns est une marque de maice. & dans les autres de legereté & d'extraragance. C'est une malice lorsqu'on prend plaisir à combattre la verité; que l'on ne desire pas édairer l'esprit de ses Auditeurs, mais le troubler par les nuages de quelque injuste passion qui leur dérobe la vûe de la verité. On ne doit nas toûjours accuser les Déclamateurs de cette malice: fouvent ils ne prennent pas garde aux impressions que peuvent faire leurs figures; leur deffein n'est pas de persuader, mais seulement de paroître éloquens. Pour cela ils s'échauffent, & ils employent toutes les plus fortes figures de la Rhetorique, quoiqu'ils n'ayent point d'ennemis à combattre; semblables à un phrenetique qui se sert de son épée pour combattre un ennemi phantastique que son imagination troublée lui fait voir en l'air. Ces Déclamateurs entrent dans des Enthousiasmes, qui leur font perdre l'usage de la Raison, & leur font voir les choses tout d'une autre maniere qu'elles ne font pas.

Et solem geminum, & duplices se estendere has.

Ce défaut est le caractere d'un enfant qui che sans sujet : néanmoins les Ecrivains les élevez y tombent, parce qu'on ne croiroi pouvoir passer pour éloquent si on ne faisoi figures. Il faut pour cela parler avec chaleu toutes les matieres, se corrompre l'esprit, & a cevoir toutes les choses autres qu'elles ne son faut faire des reflexions sur tout ce qui se presi & ne parler que par sentences. Mais ce qui e plus ridicule, c'est que dans toutes ces figure mauvais Orateurs ne tâchent qu'à plaire, sa mettre en peine de combattre, & de terrasser ennemi par la force de leurs paroles. On peu re qu'en cela ils font semblables à un inse qui dans un combat ne se soucieroit pas de per son adversaire, & d'en être frappé, po qu'il attirât sur lui les yeux de ses spectate qu'il combattît avec grace, avec un air ga & agréable. Ce font ces mauvais Orateurs Perse raille dans une de ses Satyres en la perse de Pedius.

Fur es, ait Pedio: Pedius quid? crimina rafis Librat in Antithetis, doctas posuisse figuras Laudatur.

Ces mauvais Orateurs, dis-je, affecten mesurer toutes leurs paroles, de leur do une cadence juste qui flatte les oreilles. Ils portionnent toutes leurs expressions: En un r ils figurent leurs discours, mais de ces sig qui sont au regard des sigures sortes & persuasi ce que sont les postures que l'on sait dans combat.

L'étude & l'art qui paroissent dans un discours peigné, ne sont pas le caractere d'un esprit qui est vivement touché des choses dont il parle, mais plûtôt d'un homme qui est dégagé de toutes affaires, & qui se joue. Ainsi on appelle ces figures mesurées, qui ont une cadence agréable aux oreilles, des figures de Theatre, Theatrales figure. Ce font des armes pour la montre, qui ne sont pas d'assez bonne trempe pour le combat. Les figures propres pour persuader ne doivent point être recherchées, c'est la chaleur dont on est animé pour la désense de la verité qui les produit, qui les trace ellemême dans le discours, de telle sorte que l'éloquence n'est que l'effet de ce zele. C'est ce que dit saint Augustin du stile éloquent de faint Paul: D'où vient, dit-il, que les Epîtres de ce grand Apôtre sont si animées, qu'il se tache, qu'il reprend, qu'il fait des reproches, qu'il blame, qu'il menace? qu'il marque les differens mouvemens de son esprit par le changement de sa voix? L'on ne peut pas dire qu'il se soit étudié puerilement, comme sont les Déclamateurs, à faire des figures : néanmoins son discours est très-figuré; c'est pourquoi, comme nous ne pouvons pas dire que faint Paul ait recherché l'éloquence, nous ne pouvons pas nier que l'éloquence n'ait suivi son discours. Quid sic indignatur Apostolus in Epistolis suis, sic corripit, sic exprobrat, sic increpat, sic minatur? Quid est quod animi sui affectum tam crebra de tam aspera vocis mutatione testetur? Nullus dixerit more Sophistarum pueriliter & coxsulto figuraffe orationem suam. Tames multis figur ris diftincta eft ; quapropter ficut Apostolum pracepta

cepta eloquentia non secutum esse dicemus, ita quòd ejus sapientiam secuta sit eloquentia non denegamus.

Mais ce n'est pas seulement dans les grandes occasions que les figures doivent être employées. Les paillons ont plusieurs degrez. Toutes les coleres ne sont pas également grandes: Toutes les figures n'ont pas ausii la même force. Il y a des Antitheses pour les grands mouvemens, il y en a pour de legeres émotions; c'est pourquoi on ne doit pas condamner toutes sortes de figures dans un discours qui est fait fur une matiere qui semble ne donner aucune occasion d'émotions justes & raisonnables. L'ar-Xdeur que l'on a de se bien exprimer, & de saire concevoir les choses que l'on enseigne, a ses figures comme les autres passions. Dans la conversation la plus douce, quoiqu'on ne trouve aucune resistance dans l'esprit de ceux avec qui l'on s'entretient, cela n'empêche pas que pour une plus grande explication on ne repete quelquefois les mêmes mots, qu'on ne se serve de différentes expressions pour dire la même chose. Il est permis d'en faire des descriptions exactes, de chercher dans les choses naturelles & sensibles des comparaisons & des images de ce que l'on dit. On peut demander le sentiment de ceux qui écoutent, les interroger pour les rendre plus appliquez, ou pour retenir leurs esprits dans l'attention nécessaire, & leur faire faire des reflexions sur ce que l'on a dit. Ainsi la conversation, comme nous avons dit, a ses figures aussi-bien que les harangues & les déclamations.

On appelle froid le stile de ces Orateurs qui font un mauvais usage des figures, parce que quelques efforts qu'ils fassent pour animer leurs Auditeurs, on les écoute avec une certaine froideur.

eur, qui est d'autant plus sensible, que l'on n'est sité d'aucune des émotions qu'ils avoient voulu rciter. Car enfin on se rit d'un homme & de ses rmes quand on le voit pleurer sans sujet. S'il 🔨 ntre en colere sans que personne s'oppose à ses esseins, cette passion passe pour une veritable olie. On ne peut donc être touché quand on 'oit quelqu'un émû, si l'on ne trouve qu'il y sujet de l'être. Un homme qui pleure dans un peril évident, oblige ceux qui le voyent de pleurer avec lui. La colere d'un miserable qu'on voit accablé injustement, engage dans son parti ceux qui sont témoins de cette injustice. Ainsi pour toucher, ou pour faire que les figures qu'on employe fassent leur effet, il faut que les passions qu'elles peignent soient raisonnables, c'est-à-dire, que l'Orateur doit faire paroître les choses qu'il traite sous une telle forme, qu'on ne les puisse voir sans en être émû. Il faut disposer le cœur du Lecteur, n'entreprenant jamais d'y exciter aucun mouvement qu'après l'y avoir préparé. Si on veut le porter à la compassion, il faut lui faire voir une grande misere, gardant ce temperament que la passion qu'on exprime par des figures ne soit pas plus grande que ne le merite le sulet. & que ce soit toûjours la passion qui fasse produire les figures extraordinaires au milieu de quelque grande circonstance. Cela demande une grande prudence; c'est aussi, comme nous disons très-souvent, le jugement qui fait les grands Orateurs. Les François sont particulierement ennemis de ces figures qui sont trop fortes. en France de la douceur & de la politesse; on ne peut souffrir les humeurs chaudes & violentes. On estime & l'on aime ceux qui favent se moderer; c'est pourquoi les figures extraordinaires

nous paroissent ridicules, si ce n'est dans certaines occasions qui sont rares. Car il n'arrive pas souvent que la Raison permette de laisser agir les mouvemens d'une passion. Cet avis bien médité donnera de grandes lumieres pour l'éloquence.





LA

# RHETORIQUE

O U

## L'ART DE PARLER.

LIVRE TROISIE'ME.

#### CHAPITAR PREMIER.

Dessein de ce Livre. On y traite de la parsie materielle de la parole, c'est-à-dire, des sons dont les paroles sont composées. On décrit comment se forment ces sons.



E donne beaucoup plus d'étenduë à l'ouvrage que j'ai entrepris, que n'en ont pas les Rhetoriques ordinaires. Mon but est de découvrir les fondemens de l'Art que je traitte. Je tâche de ne rien oublier pour cela.

Nous avons vû comme se forme la voix. Nous avons dir que nous avons une orgue naturelle; que les poûmons en sont les soufflets; & que ce canal par lequel nous respirons, qu'on appelle la Trachée artere, ou l'âpre-artere, est comme le tuyau de l'orgue. A présent que nous entreprenons

nons de traiter à fond de la partie materielle de la parole, c'est-à-dire des sons dont elle est compolée, il faut expliquer avec plus d'exactitude comment se fait la voix, & comment se forme le son de chaque lettre. Il faut donc considerer en premier lieu, que le larynx, c'est ainsi qu'on nomme le haut de l'apre-artere, est entouré de muscles. L'ouverture du larynx se nomme glotte, ou languette qui s'ouvre & se ferme plus ou moins par le moyen des muscles qui la font mouvoir. Cette glotte est composée de deux membranes cartilagineuses. Lorsque ces membranes sont tenduës, & qu'elles ne laissent qu'un petit passage, comme une fente, l'air qui sort soudainement des poûmons, les secouë; ce qui fait le son de la voix, de la même maniere que se fait le son d'une musette & d'un haut-bois. Les anches de ces instrumens font le même effet que la glotte. Les cartilages dont elle est composée, reçoivent un tremoussement de l'air qui les separe avec contrainte quand nous parlons. Les bons Anatomistes en distinguent cinq assez solides, polis, & faisant ressort. Ils sont entourez de plusieurs petits muscles qui ont une admirable liaison avec les oreilles, les yeux, les parties du visage, avec le cœur, la poitrine; ce qui fait que le seul son de la voix fait connoître l'état de celui qui parle, & qu'on lit sur son visage ce qu'il dit aux oreilles.

C'est ainsi que se forme la voix, qui nous seroit commune avec plusieurs animaux, si elle ne recevoit point d'autres formes que celle qu'elle prend en fortant du larynx. Les muscles qui sont attachez à cette partie, servent à la modisser. Elle est douce ou rude, selon la qualité des membranes de la glotte; & elle reçoit plusieurs degrez, ou tons, selon que l'ouverture du larynx est plus ou moins

moins grande: quand elle est petite le son en est aigu; mais ce n'est pas ici le lieu de saire ces considerations qui regardent la Musique. Considerons que la voix, après être sortie du larynx, reçoit d'autres modifications differentes, selon qu'on dispose le lieu où elle est reçue, que la langue la porte contre differentes parties de la bouche qui s'ouvre ou se serme differemment par le moyen des dents et des levres. Ainsi qu'on voit dans les orgues que les tuïaux ont des sons tout differentes formes. Ces differentes modifications sont les sons qui composent les paroles: les lettres sont les signes de ces sons.

On voit par l'experience qu'on en fait dans les orgues, qu'on peut imiter toutes fortes de sons. On imite avec un appeau le chant des cailles, dans lequel on entend le son de quelques syllabes; ce qui a fait croire qu'on pourroit faire parler une machine. Il n'y auroit, dit-on, qu'à remarquer la disposition particuliere des organes de la voix, & la disposition de la bouche qui est nécessaire pour faire le son de chaque lettre. En faisant autant de tuïaux qu'il en faudroit pour prononcer toutes les lettres, on feroit une orgue parlante, qui prononceroit des paroles selon qu'elle seroit touchée. Remarquons combien la difficulté de cette entreprise est grande, afin qu'on comprenne l'habileté de celui qui nous a fait, ce que nous ne pouvons assez considerer. s'agissoit de faire parler François à une orgue, comme nous avons cinq voyelles, & dix-fept coniones, il faudroit déja vingt-deux machines differentes, & il ne faut pas croire qu'elles fussent toutes également simples, que ce ne sussent que des tuïaux. Il y a des lettres qui demandent, que la machine qui les feroit sonner, se fermat & s'ouviit, ce qui ne se pourroit faire qu'avec plusieurs

## 190 LA RHETORIQUE, OUL'ART

ressorts. Il y a bien de la disference entre le se deux lettres qu'on prononce separément, &t le de la syllabe qu'elles composent. Ces deux s'allient pour n'en faire qu'un; ainsi deux m mes, dont l'une seroit, par exemple, a, l'aut ne seroient pas ab, ni ba. Combinant donc ces deux manieres avec les dix-sept consone faudroit trente-quatre disserentes machines marquer ces syllabes, & comme il en faudroit tant pour chacune des cinq voïelles, qui dema roient pareillement trente-quatre machines dissittes, il en faudroit par conséquent pour toutes soixante-dix.

Il y a des syllabes de trois lettres, don unes ont une voïelle entre deux consones. me bab, & les autres une consone entre voïelles, comme aba. La voielle a se peut ( biner avec les consones pour faire une sy de trois lettres pour le moins en deux-cens tre-vingts neuf manieres differentes. Multiplia nombre par le nombre des voyelles, c'est-à par cinq, cela fait mille quatre cents qua cinq; il faudroit autant de differens instrut Les syllabes de trois lettres se font encore autre maniere. On peut à la syllabe ab aje une consone, comme abb, abc, abd; ce demanderoit encore une infinité de mach Je n'ai point voulu remarquer ici que nous a plus de cinq voielles, comme nous le ferons Nous avons deux fortes de a, trois fortes d deux fortes de o, deux de u, ce qui augi teroit infiniment l'orgue dont nous parlons. quand auroit-on inventé un si grand nombr machines qui pût les faire jouër avec la vi nécessaire? Car comme les sons de deux ou plusieurs lettres qui font une svllabe, doivent unis, il faut que les sons des syllabes qui son t, foient liées ensemble, autrement on entend syllabes, & non point des mots. Il faudroit un vier d'une infinité de touches, & on est embaré quand un clavier n'en a qu'un certain nombre

est assez petit.

Admirons donc ici la disposition merveilleuse organes de la parole qui n'ont rien d'embarant, & qui font tellement placez, qu'on s'en plus facilement qu'on ne peut remarquer comils sont faits. Dieu dont nous sommes l'ouvra-, nous fait faire, fans que nous appercevions il y ait de la difficulté, ce qui est impossible à t. Nous faisons avec la bouche ce que ne pourt pas faire un million de machines; car ce nomne fuffiroit pas encore. Il y a plufieurs milas de differens mots qui demandent des disposins particulieres dans les organes de la voix; li la langue qui en est un des principaux, est nposée d'un nombre innombrable de petits ts, qui sont comme autant d'instrumens par juels elle se tire, elle s'allonge, elle se replie, : se tourne en tant de manieres qu'on ne les peut npter.

Les levres ont pareillement plusieurs muscles i les font jouer en disserentes manieres. La boues se peut ouvrir disserentes manieres. La boues se peut ouvrir disserentes manieres. La boues se peut ouvrir disserentes de sorte que n'est point une exageration de dire qu'on ne oit pas avec un million de machines ce que us faisons avec la bouche. Après quoi qu'on vante tant qu'on voudra ces têtes parlantes, suis persuadé que ce n'étoient que des mariottes. On trompoit avec esprit ceux à qui on donnoit pas le tems de remarquer l'artisse ent on se servoit. Les Historiens qui nous parmt d'une tête semblable faite par Albert le Grand, ous content ce qu'ils veulent. Il n'y a que ceux un n'ont pas suit attention à la maniere dont nous

192 LA RESTORIQUE, OU L'ART nous parlons, qui croyent qu'on puisse i un ouvrage aussi admirable qu'est la tête de l' me.

Mais il est très-vrai que si on ne peut pa re parler une tête artificielle, on peut faire ler un muet avec artifice. Il n'y a qu'à lui prendre garde à la disposition qu'il voit prennent les organes de la voix de ceux qui lent pour faire sonner chaque lettre, reït souvent la prononciation d'une même le dont on lui fait voir en même tems le caraé afin qu'il remarque les mouvemens de la lan l'ouverture de la bouche, comment les dents pent les sons, comment les levres battent contre l'autre pour faire ensuite ce qu'il faire. Les muets ne sont muets que parce n'entendent pas; ainsi ils ne peuvent pas app dre à prononcer le son de chaque lettre a ment que par cet artifice, qui leur fait vo qu'ils ne peuvent pas entendre. Monconis porte dans fon voyage d'Angleterre, qu'un cellent Mathematicien d'Oxfort fit lire en sa sence un muet, & que c'étoit le second avoit fait parler. Il avoue néanmoins qu'il ne soit que faire sonner les lettres separément qu'il ne pouvoit lier leurs sons. entendu parler de plusieurs sourds qui au mo ment des levres, & à la maniere qu'ils voyc qu'on ouvroit la bouche, connoissoient tou qu'on disoit. Je le crois; car j'ai vù dans le l cese de Grenoble, dans la Paroisse de Besse, femme sourde, à qui ses parens saisoient ente tout ce qu'ils vouloient. Ils lui parloient fort de maniere qu'elle ne pouvoit remarquer que mouvemens de leurs levres, & la disposition c bouche; j'en fis faire plusieurs experiences en presence.

ette quatriême Edition étoit commencée lorsj'ai vu une excellente Dissertation d'un Men Suisse qui reside en Hollande, & se nom-Amman. Il affure qu'il a appris à pluficurs onnes sourdes & muetes à parler, lire & écri-Il explique sa methode, qui consiste en deux les, dont la premiere est d'observer avec les z les differens mouvemens des organes de rononciation. Il décrit les dispositions paltieres à chaque lettre, & comment il les fait requer & distinguer à ceux qu'il instruit. Pour il les oblige, en se regardant dans un mi-, de s'habituer à faire les mêmes mouveis qu'ils lui voient faire. L'autre partie de fa hode, c'est de donner lui-même au gosier de disciple la disposition qu'il doit avoir pour aines lettres, comme peut faire un Maître crire, qui prend la main de son disciple. & la duit, ou comme un Maître à danser qui tourles pieds de son écolier, & lui fait faire les qu'il veut qu'il fasse. Cet admirable Maître muets, quand il leur donne ses premieres les, forme avec ses mains dans leurs organes la position qui est necessaire pour prononcer cha-: lettre. Il presse leurs levres l'une contre l'au-, ou il les separe; il leur fait étendre la lanou la replier, l'ensier, selon que cela est neaire. Dans les lettres à la prononciation deselles le nez contribue, il leur presse cette parde la maniere qu'il convient. Sans doute I faut pour cela beaucoup d'adresse & d'exer-Car si nous avons tant de peine à faire des uvemens extraordinaires, qu'il y a des lettres r chaque langue qu'on ne peut prononcer on'on n'y a point été habitué dès sa naissan-· il ne faut pas s'étonner qu'il se trouve de la culté à faire prendre la coûtume à ceux qui n'ont

# 104 LA RHETORIQUE, OU L'ART.

n'ont point d'oure, de prononcer des lettres

n'ont jamais entenduës.

C'est une excellente remarque de ce scava ingenieux Medecin, que si Dieu n'avoit donné la parole au premier des hommes, l'i en auroit été ignoré. Je reconnois volontiers possibilité de la supposition que j'ai faite c nouvelle troupe d'hommes nouvellement : de la terre, ou descendus du Ciel. Ces hon n'auroient point pu se former un langage artic non plus que des muets. L'experience le fait noître, que des muets, qui, étant instruits co nous venons de le dire, peuvent apprendre à ler, ne le peuvent faire sans Maître. Tout le gage n'est qu'un assemblage des sons simples, les lettres que nous appellons les élemens di cours, sont les signes. On n'a point vû qu'a muet ait inventé de lui-même la prononci de ces lettres. La chose est aisée à ceux qu tendent parler; car naturellement nous in ce que nous entendons. Mais un fourd, que ie, un fourd? un enfant, un homme, qu âge qu'il eût, quand il auroit de bonnes les, s'il ne conversoit point avec des hor qui scussent parler, il ne parleroit jamais, à-dire, qu'il ne formeroit jamais aucune ; articulée. C'est un conte que ce qu'on nous dire de ces enfans, qui nourris avec des anin prononcerent naturellement de certains Aussi les miracles que faisoit Notre-Seigne les sourds & sur les muets étoient grands, et mier lieu, parce qu'il leur rendoit l'ouïe, & l'instant même ils entendoient ce qu'on les foit: chose aussi surprenante que si transport mi les Chinois, nous connussions à la 1 heure tout ce qu'ils nous diroient. En si ·lieu, ce qui rendoit les miracles de Notr

plus admirables, c'est que sans instruction nuets parloient distinctement, ce qui ne se pit pas faire naturellement, puisqu'en mille s plus aisées, il est impossible de faire cermouvemens qu'après un long exercice. Je ois pas que jamais les hommes eussent pro- les differentes lettres de l'alphabet, s'ils ne oient entenduës prononcer. Ils peuvent bien anger, les alterer, & faire de nouvelles langer, les alterer distinctement, ils eussent s entendu parler distinctement, ils eussent s'éd'eux-mêmes le son de chaque lettre. L'exnce le prouve comme je l'ai dit, puisqu'on n'a is vû de muet parler de lui-même.

ns, fut connuë, qu'en tous païs il y eût des nnes qui en fussent parfaitement instruits. Il des muets par tout, & des enfans à qui il ne pas d'entendre parler pour parler eux-mê: Il y a des lettres qu'ils ne peuvent pronon-

Cette methode s'emploie avec succès pour :-ci. La facilité avec laquelle nous parlons, rause qu'on ne fait presque aucune a tention disposition des organes de la parole. On croit l'est inutile de le faire. Un fameux Comeen a fait un sujet de raillerie dans l'une ses Comedies, où il jouë un Bourgeois, qui ès avoir amassé du bien, vouloit passer pour nme de qualité, & en avoir les airs. Pour cela roioit qu'il falloit sçavoir quelque chose; il t donc un Maître. Ce Bourgeois étoit si grofr & si sot, que l'idée qu'il avoit de la science se misoit à vouloir apprendre l'Orthographe & l'Almac, pour savoir quand il y a de la Lune & and il n'y en a point. Il falloit donc que son ilosophe qui l'instruit sur le Theatre, choisit leçon accommodée à sa capacité & à celle du peuple. Il lui apprend donc seulement comment se forme chaque lettre, les voielles & les consones.

Un homme seroit ridicule qui croiroit que c'est là une grande science; qui s'écriroit en écoutant de semblables leçons : Ab! que cela est beau! vive la science; comme fait le Bourgeois qui traite sa servante d'ignorante. parce qu'elle ne sait pas ce qu'elle fait quand elle prononce un U. Un homme, dis-je, qui s'imagineroit que cela est necessaire pour parler. feroit aussi ridicule que celui qui croioit ne pouvoir manger à moins que de favoir tout ce que les Anatomistes disent de curieux sur la maniere dont les viandes se broient dans la bouche. & se mêlent avec le suc salivaire qui en fait la premiere digestion. Cette connoissance si facile de la maniere dont chaque lettre se forme, est le fordement de presque tout ce qu'on peut dire de curieux sur les irregularitez de la Grammaire. Elle sert à rendre raison d'une infinité de choses qui regardent la manière de décliner les noms. de conjuguer les verbes; ainsi quoi qu'on en puisse penser & dire, je m'arrêterai ici quelques momens. Outre qu'à present on ne peut plus mépriser une recherche qui a appris le secret de faire parler les muets, & de faire que les sourds peuvent lire sur le visage de celui qu'ils voient parler, ce qu'ils ne peuvent entendre; car sans doute que ceux qui ont observé les dispositions que prend la bouche propres à la prononciation de chaquelettre, & il ne faut avoir qu'un miroir pour Maître, peuvent au seul mouvement des levres concevoir tout ce que l'on dit en leur presence, quoiqu'ilsne l'entendent pas. C'est un fait dont j'ai fait des experiences certaines.

#### CHAPITRE II.

Des lettres dont les mots sont composez. Premièrement des voielles. Comment leur son se forme.

PErsonne n'a recherché plus utilement que ce se sevant Medecin dont nous venons de parler, la maniere dont se forment les lettres. Il en traite dans deux Ouvrages qu'il a faits. Le premier a pour titre Surdus de mutus loquens. Le dernier qui vient de paroître est une excellente Dissertation sur cette même matiere. Je n'ai pas vû le premier Ouvrage. Voilà ce que j'avois écrit dans l'Edition précedente avant que d'avoir vû cette Dissertation.

La voix, comme on l'a dit, n'est que le son que fait l'air qui fort des poulmons lorsqu'il passe avec contrainte par l'ouverture du larynx entre les deux membranes de la glotte. Cette voix se modifie differemment dans la bouche; il s'en fait differens fons dont on compose les paroles, & qui font comme les membres, artus, du difcours, ce qui fait qu'on dit que la voix est articulée, après qu'elle a reçû ces differentes formes. Les caracteres qu'on a choisis pour être les fignes de chacun de ces differens sons, s'appellent lettres. Les lettres qui marquent les differens sons qui se font seulement par les differentes ouvertures de la bouche, s'appellent voyelles, parce que leur son n'est presque que la seule voix qui n'a pas encore recû de grands changemens. La voix est la matiere du son de toutes les lettres. Si l'on ne faisoit que faire battre les levres l'une contre l'autre, ou remuer la langue, on ne feroit

# 198 LA RHETORIQUE, OU L'ART

point entendre le son d'aucune lettre; de même qu'une slute ne dit rien quand on n'y pousse point d'air, & qu'on ne fait que remuerles doigts. Il saut que la voix précede ou accompagne le mouvement des organes qui sont les lettres qu'on appelle consons, qui sont ainsi nommées, parce qu'elles ne sont point entenduës qu'on n'entende en même temps le son d'une voyelle, c'estaddire, qu'on n'entende une voix qui leur tient lieu de matiere, à qui elle donne une sorme particuliere.

Il faut donc parler des voyelles avant que de venir aux consones. Les differentes manieres dont.on ouvre la bouche, font qu'il y a differentes voyelles. Ce passage de la glotte où se forme la voix, peut s'ouvrir ou se resserrer. Les poulmons peuvent renvoyer plus ou moins de cet air qui fait la voix; outre que selon qu'on ouvre la bouche plus ou moins, on y fait retentir la voix dans ses differentes parties, ce qui la diversifie. Alors la langue ne fait rien, si ce n'est dans sa racine, comme nous l'allons voir en examinant comme fe forme chaque voyelle. Elles ont une grande affinité entr'elles; parce que les manieres dont elles se forment sont peu differentes, ce qui fait que dans toutes les langues on change facilement une voyelle dans une autre

voyelle.

A. Lorsqu'on ouvre la bouche, la voix qui sort fait ce son qu'on appelle A, lequel son retentit dans le fond du gosser. La langue ne fait rien. Elle demeure suspendue sans toucher aux dents, laissant ainsi couler la voix qui est portée en haut.

E. Quand le larynx seresser, que les poulmons poussent moins d'air, que la bouche est moins ouverte, & que les lévres se replient en dedans, la

ix qu'on entend est la lettre E. Il semble que gosier retienne le son de cette lettre, & que ce n s'appuie sur la racine de la langue dont la pointe uche pour lors les dents qui sont médiocrement

parées.

I. La voyelle I se prononce avec moins de vail. Il faut peu d'air pour la former. Le son m est point retenu dans le gosier. Il est porté rs les dents qui contribuent à le distinguer. La suche est un peu ouverte, & les lévres s'éten-

nt. Nous verrons qu'il y a un J consone.

O. Le contraire arrive lorsqu'on prononce la yelle O. Le larynx s'ouvre, le gofier s'enfle, fe fait creux: on y entend fonner cette let-Toute la bouche s'arondit, & les lévres sont cercle; au lieu que dans la prononciation d'un elles font comme une ligne droite. Le son de tte lettre approche de celui de la lettre A; ist pourquoi il y a des nations qui les confondent, mme le font les Allemans. Le fon de la Diphongue ou differe de l'O seulement parce qu'il est us obscur.

U. La prononciation de l'U est douce. Le lanx contraint moins la voix qui fort des poulons, ainsi cette voix est moins forte. Le goer ne s'ouvre pas, ainsi l'on n'y entend pas la oix raisonner. Les lévres avancent en dehors, : se rassemblent pour faire une très-petite ouerture. C'est ce qui fait que les Hebreux ranent cette lettre entre les consones qu'ils appellent

sbiales.

Le son de l'u, quand il est adouci, approche u son de l'i. C'est pourquoi les Latins confonoient autrefois ces deux voyelles. Ils disoient ptimus, & optumus. Ce son adouci de l'u, que les Grecs appellent upfilon, c'est-à-dire u etit, est bien different du son de la diphthongue

## 200 LA RHETORIQUE, OU L'ART

ou. Cette voyelle se range comme l'i entre consones, comme nous le verrons; c'est-à-c

qu'il y a un v consone.

Chacune de ces cinq voyelles peut se proser disferemment, selon la mesure du temps q s'arrête à les saire sonner, asin qu'elles se mieux entenduës, ce qui les distingue en ve les longues & en voyelles breves. Nous n'av point de caracteres, non plus que les Latins I marquer ces disserences, comme en ont les Gr qui pour cela comptent sept voyelles. Il dépen ceux qui parlent de s'arrêter plus ou moins temps sur les voyelles, & ainsi de mettre e elles plus ou moins de difference.

C'est pourquoi le nombre des voyelles conf rées selon le temps qu'on met à les pronon n'est pas le même dans toutes les langues. Hebreux en comptent jusques à treize, parceq ont, par exemple, un a long, un a bref, u

très-bref.

C'est une question que nous examinerons c la suite, si en nôtre la gue une même voyell prononce toujours dans des temps égaux, c'es dire, si quelquesois elle est longue, & quelq fois bréve. Mais il est certain que nous prononc differemment une même voyelle, sans que n mettions de difference dans le tems que nous e ploions à la prononcer. Lorsqu'on ouvre la be che davantage, le son en est plus fort & plus cla quand on l'ouvre moins, le son est plus foible moins clair. Ces differens degrez de force caus cette difference qui est entre un e ouvert, & u fermé. & un e muet. E est ouvert dans progri excès, fer, enfer. Il est fermé dans bonté, pla Il est muet dans grace, place. Il y a de la d ference entre place en Latin sedes, & place qu'on dit en Latin locatus. La difference de

# DE PARLER. Liv. III. Chap II.

l'y Grec vient de la même cause. Nous ous servons pas de differens caracteres pour ier ces differences; on met seulement sur la ordinaire une note qu'on appelle accent, rertit qu'il faut élever la voix. Nos voyelt une prononciation toute differente quand ont accentuées. On prononce differemment une espece de coffre, & mâle en Latin lus: ce mot bôte en Latin bospes & bote t une espece de panier. On compte jusques à voyelles differentes dans notre langue. Outre erence que le temps qu'on employe à les proer peut mettre entr'elles, il est certain qu'elit differens sons, selon qu'on les retient dans sier, qu'on les pousse vers le palais, qu'on rte vers differentes parties de la bouche. De nt que les mêmes voyelles n'ont pas le même ans la bouche de différentes nations.

remarque qu'entre les voyelles celles qui an son plus sort, sont particulierement l'a, ensuite l'o. Le son de l'e est sourd, parl'il se fait dans la bouche qui en retient le Ceux qui ont aimé les voyelles sonnantes, vité cette voyelle e, lorsqu'elle ne se renoit pas avec des consones qui en relevasle son. Quoique l'o soit plus sort, queluns ont mieux aimé l'ou que le simple o.
qu'on lie le son de deux voyelles, il s'en trossème, ce qu'on nomme une diphthonc'est-à-dire, une lettre qui a deux sons,
ne e. «.

mme chaque voyelle a un son qui lui est rulier, plus sort ou plus soible; chaque naselon son inclination dominante, assecte servir des voyelles qui conviennent plus à numeur; & c'est ce qui a fait les differentes des de la Grece. Cela se voit dans les san-

I 5 gues

gues vivantes; car les Espagnols qui sont na rellement graves & siers, se sont servis de m qui remplissent la bouche, qui demandent u grande ouverture, de grands mots, qui sonn beaucoup. Ainsi ils repetent beaucoup l'A, voye magnissque, qui se fait par une grande ouver re. Ils terminent plusseurs de leurs mots en & Os, terminaison qui est fort sonnante. I François qui n'aiment point l'affectation, se vent volontiers de l'E, dont la prononciation plus douce; & c'est pour cela que les élisions, sont rudes dans les autres langues, n'ont rien desagréable dans la nôtre, parce que plusseurs nos mots se terminent en E, dont l'élision douce, comme il parost dans le vers suivant.

Faime une amante ingrate, & n'aime qu'i

C'est ce que montre fort bien l'Auteur a Avantages de la langue Françoise, qui remare qu'un François n'est point obligé de parler de gorge, d'ouvrir beaucoup la bouche, de fr per de la langue contre les dents, ni faire signes & des gestes, comme il paroît que si la plûpart des étrangers, quand ils parlent le l gage de leur païs, & comme nous sommes cu traints de faire lorsque nous voulons parler l langage.

# CHAPITRE III.

Des Confones. Comment elles se forment.

N peut dire que les voyelles sont au reg des lettres qu'on appelle consones, ce qu

# DE FARLER: Liv. III. Chap. III. 203

n d'une flûte aux differentes modifications de sême son que font les doigts de celui qui jouë et instrument. Dans le son des voyelles, la ue, comme on l'a dit, ne fait presque rien; ntend une voix continuë. Au contraire dans consones la voix est interrompue: tantôt la ue l'arrête, & tantôt la laisse couler; elle est pée par les dents, & battuë par les lévres. angue est un des principaux organes de la pa-. C'est elle qui conduit la voix, qui la dénine, & la change selon qu'elle se replie ou qu'eldéploye, & qu'elle frappe certaines parties de ouche. La capacité du gosser fait que la voix aisonne. Il y a des consones dont le son se ne dans cette partie. Les lévres donnent aussi forme particuliere à la voix, selon qu'elles ent les unes contre les autres, qu'elles se nent ou qu'elles s'ouvrent. Les dents contrint pareillement à articuler la voix. Il y a des sones dont le son se forme dans le palais. us avons dit qu'on entend toujours lorsqu'on nonce une consone, le son d'une voyelle, qui entenduë dans le lieu de l'organe qui la moe pour en faire une consone, soit dans le gosier, dans le palais, soit sur la langue, entre les its, sur les lévres. D'où vient que les Hebreux inguent les consones en differentes classes, à . ils donnent le nom des organes qui servent à former, c'est-à-dire qu'ils les distinguent en res du gosier, ou gutturales; lettres des lévres, ou

l y a des peuples dans l'Orient qui ont des let-5 que leurs Grammairiens appellent *Uvales*, ce qu'elles s'entendent dans cette partie de la 1che où est la luette, qu'on nomme en Latin 1. Ils ont des lettres qu'ils ne prononcent qu'en 6 fflant

iales; lettres de la langue, lettres du palais, &

res des dents.

#### 204 LA RHETORIQUE, OU L'ART

fifflant, d'autres qu'ils prononcent en begay balbutiendo. Il y a des lettres dans leurs al bets qui se prononcent la langue repliée proch la racine des dents.

Les Grammairiens Grecs distinguent leurs tres en voyelles, c'est-à-dire lettres qui fon son, & en lettres muettes, qui sont celles qui elles-mêmes n'ont point de son, & en lettres ont un demi-fon. Ils comptent sept voyelles, cor nous avons vû, & neuf muettes qu'ils disting en trois classes, chacune de trois lettres. La miere classe comprend celles qu'ils appellent te dont le son est foible, savoir, x. z. 7. qu pondent à nos lettres p. k. T. La seconde s contient les lettres qui ont un son qui n'est ni ni foible, qu'ils nomment pour cela moyen & qui sont 6. v. J. b. g. d. La troisième prend les aspirées qu'on ne prononce qu'ave piration, favoir  $\varphi$ .  $\chi$ .  $\theta$ . que nous exprimons ph. ch. th. ajoûtant h. qui est la marque de l' ration aux lettres tenuës.

Les lettres d'un demi son sont celles que Grammairiens appellent liquides, qui ont prononciation coulante. On compte quatrel des, savoir,  $\lambda$ .  $\mu$ .  $\nu$ .  $\rho$ . l. m. n. r. Les lettre demi-son sont en second lieu toutes les lettres quappelle doubles, parce qu'elles ont la force de lettres, comme sont  $\psi$ .  $\xi$ .  $\xi$ . qui enserment muette avec un sigma, c'est-à-dire avec unes lettre double  $\psi$ . vaut  $\beta \sigma$ .  $\pi \sigma$ .  $\rho \sigma$ . La lettre  $\xi$ .  $\pi \sigma$ .  $\chi \sigma$ . &  $\xi$ . vaut  $\delta \sigma$ .

Il y a des lettres fort opposées à ces le doubles, qui sont celles que les Hebreux appe quiescentes, parce qu'elles semblent se rep & ne rien faire dans la prononciation. Nous a de ces lettres dans notre langue, dans ce suff, comme quand nous disons qu'il sus lettre s. ne se prononce pas. Cependant elle n'est pas inutile, non plus que dans ce mot pas la lettre s. Ces lettres qu'on appelle quiescentes, ne sont pas une classe à part, parce qu'en general une lettre est quiescente ou de repos dans le mot où elle se trouve, lorsqu'elle n'y conserve pas toute sa force: ce qui arrive sonvent dans les langues qui aiment une grande douceur dans la prononciation. Il y a des rencontres, où si l'on n'adoucissoit pas certaines lettres, la prononciation seroit sort rude.

Avant que nous considerions comme se forme chaque consone, il sera bon de remarquer que les organes de la parole peuvent diversifier la voix en tant de manieres differentes, que si on marquoit ces manieres par autant de caracteres particuliers, on feroit des alphabets qui auroient une infinité de differentes lettres. On le voit par expenence; chaque nation a des manieres si particulieres de prononcer certaines lettres, que s'il leur falloit donner un signe propre, il faudroit leur en donner un tout different de ceux qui sont ordinaires. C'est ce qui fait que les alphabets ne sont pas les mêmes dans toutes les langues. Il y a des peuples qui ont plus de lettres que nous, comme nous avons des lettres qu'ils n'ont point. La prononciation se peut diversifier, comme nous venons de le dire. Lorsque cette diversité est notable, on est obligé de la marquer par un signe particulier, c'est-à-dire, par une lettre ou caractere particulier, qui ne peut être bien prononcé que par ceux du païs, parce que la prononciation de cette lettre confiste dans une maniere à laquelle il faut être habitué. On ne peut pas non plus l'exprimer avec nos caracteres, qui font les fignes d'une prononciation differente. Nous le voyons lorsque nous voulons exprimer avec nos caracteres

# LOS LA RHETORIQUE, OU L'ART

Grecs ou Latins les caracteres Hebreux. Personne ne s'accorde: les uns les expriment d'une maniere, les autres d'une autre; & tous se trompent, parce que les Hebreux prononçoient ces lettres d'une maniere qui leur étoit si particuliere, que nous n'avons point de lettres qui en puissent être un figne

propre.

L'ordre qu'on peut garder en examinant comme se forment ces consones, c'est de suivre la distribution que les Hebreux en font selon les organes où elles s'entendent. Commençons par les consones du gosier ou gutturales, qui sont dans la langue Hebraique, alepb, be, gbet ou chet, beain ou gnaim ou aiim; car les Grammairiens ne s'accordent pas entr'eux touchant la prononciation de ces lettres que les anciens Grecs ne regardoient que comme des aspirations; c'est pourquoi en exprimant les noms Hebreux ou Grecs, ils ne marquoient point ces lettres. font appellées gutturales, parce qu'elles se prononcent in gutture, dans le fond du gosier, c'est-àdire que pour les prononcer il faut ouvrir le gofier plus qu'on ne fait pas pour les autres lettres. C'est ce qu'on appelle aspirer une lettre. Nous avons en Latin & en notre langue un caractere particulier pour marquer l'aspiration, qui est H. qui n'a point d'autre usage. Spiritus magis quème littera. Nous n'avons point d'autres lettres aspirées. Pour exprimer les aspirées des Grecs nous joignons aux lettres tenuës, comme nous l'avons dit, une h. Ainsi pour  $\varphi$ , nous mettons pb, pour x. nous mettons eb, & 1b pour s. Le \oldsymbol{\rho}. est un p. prononcé auec aspiration. Le x. un c. avecaspiration, & o un t avec aspiration; mais l'aspiration de l'b est douce. On voit dans les mots Latins qui viennent du Grec, & qui commencent par une voyelle qui s'aspire, qu'on met une dedevant cette voyelle. Comme de depunta on fait barmonia, barmonie. Les Orientaux aspirent plus fortement que les Grecs; & ils aspirent des lettres que nous prononçons doucement. Les Hebreux prononcent leur aleph dans le fond du gosier d'une maniere si particuliere, que leurs Grammairiens prétendent qu'on n'en peut exprimer le son par aucune lettre des langues Européennes. L'aleph tient le milieu entre a & e. Le be & le ches ne sont que des aspirations. L'aspiration de be est douce, c'est l'epsillon des Grecs, qui en traduisant les mots Hebreux, oublient cette lettre. Le ches c'est l'etha du Grec. Le gnaim ou aiim leur omicron. Cette derniere lettre a cela de particulier, que la voix est portée vers les narines où elle sonne. Nous n'avons point de gutturales que notre b. qui est la marque de l'aspiration.

Les lettres des levres sont en Hebreu beth, vau. mem, pe; dans le Latin & dans le François, b. p, m, v, f. On entend ces lettres fur l'extremité des levres, aussi voit-on qu'elles se confondent facilement, parce qu'elles se prononcent à peu près de la même maniere, qu'elles sont entenduës dans un même organe; ce qu'il est bon de remarquer pour appercevoir comment il se fait que certains peuples prononcent une lettre pour une autre, ce qui change tellement une langue. qu'à peine peut-on connoître son origine. Les Allemans confondent ces lettres labiales; ils disent ponum pour bonum, & finum pour vinum. Les Gascons binum pour vinum. Les Latins ont de même confondu l'v avec f. de sie ils ont fait vita. Nous avons changé v en b, de corvus nous avons fait corbeau, & le p en v, d'Aprilis, Avril, de cuppa, cuve, de nepos, neveu. Chez les Hebreux le beth a tantôt le son de b, & tantôt tôt celui de v. Voyons comme chacune de ces lettres labiales se forme.

B. La lettre b. s'entend lorsque la voix sortant du milieu des lévres, elles les oblige avec une mé-

diocre force de se separer.

P. La lettre p. se prononce en étendant les lévres, de sorte qu'elles ne sont pas si grosses; elles se compriment plus fortement que dans la prononciation du b. ainsi la voix sait plus d'effort pour

les separer.

M. Le son de la lettre m. est sourd, mugiens littera. On ouvre d'abord la bouche en la prononçant, & on entend une voix qui prend la forme du son de cette lettre lorsque les sévres viennent à s'approcher sans se battre, & qu'elles ferment la bouche; ce qui fait qu'on entend un bruit obscur comme dans une caverne.

V. L'v consone est le Vau des Hebreux. Les Grecs l'avoient dans les commencemens, l'ayant reçue des Hebreux avec le reste de leur alphabet. C'étoit leur sixiéme lettre comme elle l'est dans l'Hebreu. C'est pourquoi après qu'ils l'eurent retranchée, comme ils s'en étoient servi, comme de leurs autres lettres, pour notes numeriques, ils mirent en sa place e, qui n'est point une lettre. Cette consone v est proprement une aspiration; les Latins l'ont prise pour cela, faisant, par exemple, resper de l'ausque. Ce qui sait que v differe de b, c'est que les levres ne battent pas quand on le prononce. La voix sort du milieu des lévres, au lieu que dans la prononciation du b les lévres battent l'une contre l'autre.

F. Le son de f est encore une aspiration. Quand on commence de prononcer cette lettre, la bouche s'ouvre, ensuite elle se ferme un peu, la lévre inferieure se colant par son extremité sur les dents. Le p avec l'aspiration tient lieu de cette let-

tre chez les Hebreux comme chez les Grecs. Les Latins ont mis quelquesois f au communcement des mots Grecs qui commençoient par une aspiration. Ils ont dit franço de jápa. Les Espagnols s en h, d'où ils sont barina de sarina, leur bablare de sabulare. On voit assez l'utilité des remarques que nous saisons ici, & qu'elles donnent de grandes lumieres pour découvrir l'origine des langues. On voit comment les Romains ont fait formade  $\mu_0 \in \hat{\mu}_0$ ,  $\mu_0 \in \hat{\mu}_0$  Quintillen, ce grand Maitre de Rhetorique, veut qu'on salse saire ces restexions aux jeunes gens. Discas pur quid in litteris proprium, quid commune, que cam quibus cognatio: nec miretur cur ex scamme sat scabellum.

Les lettres du palais chez les Grecs sontigimel, ied, kaph, kuph; en Latin, & parmi nousg. i. c. k. d'où l'on apprend pourquoi ces lettres se mettent si facilement les unes pour les autres, comment de serviens on a fait sergeans, de zais gloria, gubernator, de zuversenins, & que de l'Hebreu gamal on a sait nesunado. Dans la prononciation de ces lettres la langue en se repliant porte

la voix contre le palais.

G. Quand on prononce un g, la pointe de la langue s'approche du palais; les lévres s'avancent & fe replient un peu en dehors.

J. Quand on prononce j consone, la voix s'entend au milieu de la langue & du palais. La bou-

che ne s'ouvre qu'un peu.

C. En prononçant e la langue se replie en dedans, & porte la voix contre le palais, où elle s'arlète, ce qui oblige de la pousser avec force. Les lèvres sont étendues, & ainsi elles ne s'ouvrent que mediocrement.

K. Les Hebreux ont deux fortes de c, sçavoir le kaph & le Khoph. Il nous seroit bien difficile de disdistinguer ces deux lettres en les prononçant que nous n'y sommes pas faits. Le k ne guere du e que par une aspiration. Nous cissons en plusieurs rencontres le son du e, de qu'il approche du son de l's, comme en ce commença: alors on met dessous ce e une ne que les Espagnols appellent cedille.

Q. Le q est proprement une lettre doul a la force du c & de l'u voyelle. Les Grecs point cette lettre. Le u Latin qui répond a Grecs, est aussi une lettre double compo e & de s.

Les lettres de la langue font en Hebrei letb, Tetb, Lamed, Nun, Tau, D, T I N, T. Ceux qui ont la langue épaisse ou de ont peine à prononcer ces lettres, qui sondent facilement propter cognationem. I on a fait sans peine Deus.

D. Lossqu'on appuye l'extremité de la fur la racine des dents de dessus, & qu'en voix l'en separe pour couler entr'elle & les on entend sur l'extremité de la langue le so lettre d.

T. s'entend pareillement sur l'extrémite langue qui alors touche les dents de dessur plus près de leur trenchant. Les Hebreux Grecs ont deux 1 qui se distinguent par l'ass que nous marquons en Latin & en François lettre b.

L. En commençant de prononcer 1, on couche, ainsi cette lettre n'est pas muette rement. La langue travaille peu: elle portment la voix contre le palais, contre leque s'appuye par son extrémité. La machoire de contribue à la prononciation de cette lettre tant la voix en haut. La Trachée-artere aussi la voix, de sorte que cette lettre se prononcial de cette lettre s

La bouche s'ouvre aussi en prononçant s. pourquoi elle n'est pas muette entierement. ingue se replie, & porte la voix dans cette e du dedans de la bouche où est la communin des narines. Le fon de cette lettre resonne : lieu, parce que la bouche se ferme sur la fin prononciation, ce qui fait qu'on appelle cette : littera tinniens.

ous adoucifions le son de cette lettre dans ces gagner, agnès, ignerer, comme nous le is de la lettre 1, particulierement quand est double, comme dans ce mot fille, dont eux lettres ne se prononcent pas comme dans C'est de là que de fol on fait fou, de col de mala maux, de mel miel, de fel fiel. Mont en notre langue un son particulier qu'on t pû marquer avec un signe particulier pour ire une lettre distinguée de 1, quand cette letla prononciation ordinaire.

s lettres des dents chez les Hebreux sont , samech, tsade, resch, schin. Nous n'aque s, z, r, qui se changent facilement les dans les autres. Les Latins ont dit Valefius ilerius. bonos & bonor. Il y a des lieux en e où l'on dit courin pour coufin. Nausea

de vauria.

La lettre s se prononce lorsque les dents apant les unes des autres, coupent la voix oule fur la langue, laquelle s'appuye dans son nité contre les dents de dessus, & demeure ; c'est pourquoi la voix n'étant point arrê-. au contraire étant contrainte de passer avec entre les dents, on entend un fiflement semà celui d'un vent qui passe avec violence

## LA RHETORIQUE, OU L'ART

par une fente. Il faut pousser la voix fortement pour faire sonner cette lettre; c'est ce qui la faisoit éviter aux Grecs, qui aimoient mieux dire , πλάτζω que πλάωτω. Ils faisoient des pieces de . vers où il n'y avoit pas une seule s, qu'on appelloit pour cela anyus, ada,. Nous adouciffons cette lettre en ces mots cause, desir, plaifer, Nous la prononçons comme le tsade des Hebrent. Nous la doublons quand nous lui conservons le fon qu'elle a, comme dans ces mots, aufi, baiffer, laisser. Les Latins se sont servi de cette lettre pour marquer l'aspiration. Ainsi de & ils ont fait sus, de vai sylva. Nous avons mis un e devant s, pour en faciliter la prononciation, difaitétablir de stabilire, & écrire de scribere. Dans plusieurs Provinces au-delà de la Loire, on ne prenonce point cette lettre quand elle commence le mot, qu'on ne mette un e devant; on dit estats, espectacle.

Le Samech & le Schin des Hebreux ne se distis-

- guent que par la force de la prononciation.

Le Z des Latins & le nôtre, comme le zain des Hebreux, & le zeta des Grecs, est une lettre double, qui vaut un d avecs, comme le tsade vaut un s avecs. Nous donnons au z une prononciation douce dans ces mots, esze, douze, treize.

R. Cette lettre n'est pas entiérement muette, parce qu'on commence par ouvrir la bouche. On pousse ensuite fortement la voix, qui étant artétée par les dents qui ferment le passage, elle ét obligée de rouler dans le palais, à quoi contibuë la langue qui se replie un peu dans son extrémité. Il faut pousser la voix fortement; ce qui rend la prononciation de cette lettre assez rude ét difficile. Ceux qui ne la peuvent pas prononces, mettent s'en sa place. Au lieu de roturier les

isent lotulier, d'où l'on a dit zascaro pour zeszeo, & que pour soûtenir la voix on a mis b derant cette lettre, comme sesses pour sésses, bruscus
rour ruscus, & qu'on a fait braire de rugire, chamre de camera.

On comprend aisément que selon la disposiion des organes il y a des lettres qu'on ne proionce qu'avec peine; ce qui oblige d'en substiuer d'autres. C'est quelquefois par affectation. comme le fait cette Grassaveuse de la Comedie le l'Après souppé des Auberges, qui change tous es G en D, tous les K en T, tous les J en Z, ous les Ch en S. Elle dit Dalant pour Galant, Tour pour Cour, Zoli pour Joli. Soux pour choux. Cela vient aussi de l'inclination naturelle: & c'est ce qui change entiérement une langue, lorsqu'elle passe d'un peuple à l'autre, & d'une langue en fait plusieurs, comme on le voit dans les differentes dialectes de la langue Grecque. Aussi tous ceux qui travaillent sur les Etymologies, mettent à la tête de leurs Ouvrages de longs Traitez des changemens des lettres; & font remarquer comme les lettres d'un même organe, par exemple les dentales, se mettent facilement les unes pour les autres: que selon les differentes dispositions, les habitudes qu'on a prises, on évite les lettres labiales, ou on les affecte; on change les tenuës en aspirées, ou les aspirées en tenuës pour adoucir la prononciation, pour l'égaler, pour la fortifier. Ainsi au lieu de scribtum de scribo, on a fait seriptum: pour seribs on a dit serips. On en pourroit donner un million d'exemples. Ces deux lettres V & F ayant quelque liaison, du Latin captivus, au lieu de captiv, nous avons fait captif; de brevis on n'a pas fait brev, mais bref; on conserve V dans ces noms, breve, captivité.

#### CHAPITES IV.

De l'arrangement des mots. Ce qu'il y faut obj

C'Est un esset de la Sagesse de Dieu qui av ce qui est utile à sa conservation lui est agréa Le plaisir qui est attaché à toutes les actions peuvent lui conserver la vie, sait qu'il s'y pe volontairement. Nous n'avons pas de peine à m ger, le goût que nous trouvons dans les vian nous faisant trouver la necessité de manger agrible. Et ce qui autorise cette remarque que Die joint l'utilité avec le plaisir, c'est que toutes viandes qui servent d'alimens ont du goût : les au choses qui ne peuvent être changées en notre si tance, sont insipides.

Cet assaisonnement de l'utile avec le dele ble, se rencontre dans l'usage de la parole: a une sympathie merveilleuse entre la voix ceux qui parlent, & les oreilles de ceux qui tendent. Les mots qui se prononcent avec per choquent ceux qui les écoutent: les organes del'c sont disposez de telle sorte, qu'ils sont blessez un discours dont la prononciation blesse les or nes de la voix. Le discours ne peut être agré à celui qui écoute, s'il n'est facile à celui qu prononce, & il ne se peut prononcer facilement

qu'il soit écouté avec plaisir.

On mange plus volontiers les viandes délic qui confervent la fanté, & qui sont agréables goût. On prête aussi plus facilement les oreille un discours dont la douceur diminue le travai l'attention. Il en est des sciences comme des vi dit saint Augustin; il saut tâcher de rendre ale ce qui est utile. Quonium nonnullam inter ent similitudinem vescenses atque discentes, profastidia plurimerum, etiam ipsa fine quibus son potest, alimenta condienda sunt. Le plaiire après lui tous les hommes, c'est lui qui principe de tous leurs mouvemens, & qui it agir. La prudence demande qu'on se ser-: ce penchant pour les conduire la où l'on qu'ils aillent : & afin que nos paroles recoiun favorable accueil, qu'on gagne les oreilqui en fait de sons sont comme les portieres ame, outre que le plaisir que nous donnons ulant est précedé de notre propre utilité, le gement de celui qui parle faisant le contente-: de celui qui écoute. uns toutes les langues polies, c'est-à-dire dans 1 des peuples qui ont écouté la Raison, on v ijours évité ce qui pouvoit choquer les oreilce qui a causé ces grandes irregularitez qu'on dans leurs Grammaires; car fi on n'avoit I qu'à se faire entendre, on le feroit d'une ere uniforme, comme le font les Barbares. les Grammaires sont extrémement simples. nt peu de focieté entr'eux, ils vivent presque

l qu'à se faire entendre, on le feroit d'une ere uniforme, comme le font les Barbares, les Grammaires sont extrémement simples. nt peu de societé entr'eux, ils vivent presque me des bêtes farouches; ainsi faisant peu d'ude la parole, ils ne pensent pas à polir leur age, & ils ne s'apperçoivent pas de ce qu'il rude. Las Hebreux, les Grecs & les Latins ouffrent point d'expressions rudes. Ils les changent point d'expressions rudes. Ils les changent point d'expressions rudes. Ils les changent point d'estre à la maniere commune. Hebreux doublent quelquesois une consone, ils la changent, ou ils l'accompagnent de relles longues ou breves. On découvre assez lement que ce n'est que pour rendre sa proutation plus aisée. Pourquoi change-t-on dans

le Grec les lettres douces en fortes, ou celles font fortes en douces; & pourquoi tantôt ajo t-on, & d'autres fois on retranche, que de vovelles on n'en fait qu'une, lesquelles on se en d'autres lieux? cela ne fe fait que pour la c ceur de la prononciation. Les irregularitez n point d'autres causes. Tous les noms se déclinerc de la même maniere, & tous les verbes auro les mêmes inflexions, fi la douceur de la prot ciation n'obligeoit point d'éviter les inflexions dinaires à cause du concours de quelques consi qui ne s'accommodent pas ensemble. Il faut res quer que les Grecs, aussi-bien que les Orients ont aimé des sons distincts & forts; ils ont, exemple, preferé, selon Denys d'Halicarnasse, lettres doubles aux lettres simples, ce qui feroit la rudesse seroit plus sensible dans leurs lang s'ils n'avoient eu soin de l'éviter : car les faux d'une trompette sont plus remarquables que d'une flûte douce. Dans la langue Françoise sons ne sont pas si forts: c'est pourquoi si elle pas capable d'une si grande harmonie, elle pas sujette à une si grande rudesse, qu'il se très-difficile d'éviter à cause qu'elle est assujett l'ordre naturel que nous ne pouvons pas ren fer, non plus que celui que l'usage a une fois torisé; car quoique blanc bonet & bonet blanc ce une même chose, on ne dira jamais le pres qu'en riant.

Avant que d'entreprendre la recherche de ce peut rendre un discours harmonieux, tâct premiérement de découvrir ce qu'il faut ét dans l'arrangement des mots; quelles sautes o peut commettre, & qu'est-ce qui rend la nonciation difficile. Le premier pas qu'ont faire pour arriver à la sagesse, est de s'éloi du vice. Sapientia prima ssusitié caruisse.

Entre les lettres, les unes se prononcent avec plus de facilité, les autres avec peine: celles dont la prononciation est facile, ont un son agréable: celles qui se prononcent avec difficulté écorchent les oreilles. Les consones se prononcent avec plus de difficulté que les voyelles; aussi leur son est moins doux & moins coulant. Il est bon de temperer la rudesse des unes parla douceur des autres, plaçant des voyelles entre les consones, asin qu'elles ne se trouvent pas plusieurs ensemble. Quintilien dit agréablement, qu'il en est comme des pierres raboteuses, irregulieres, qui trouvent leur place dans une muraille, quand elles sont em-

ployées par un artisan.

La rudesse du concours des consones est sensible dans les langues du Nort. Le l'olonois, l'Allemand, l'Anglois font insupportables à ceux qui n'ont point encore endurci leurs oreilles à la rudesse de ces langues. La coûtume fait qu'on ne s'apperçoit pas de ce que les mots ont de rude: neanmoins on remarque, que selon les differens degrez d'inclination que les peuples ont eu pour la délicatesse, ils ont composé-leurs mots de lettres ou plus ou moins douces: ils ont eu moins d'égard à suivre la Raison, qu'à flatter les oreilles: c'est pour cette douceur de la prononciation que les Latins ont dit aufero pour abfero, colloco pour cumlece, comme l'analogie les obligeoit de parler. On a obtenu de l'analogie qu'elle relachat de ses droits en faveur de la douceur de la prononciation. Imperatum est à consuetudine ut suavitatis causà peccare liceret.

Lorsque les consones sont aspirées, ou qu'elles

# 218 LA RHETORIQUE, OU L'ART

fe prononcent d'une maniere toute contraire, on doit particulierement en éviter le concours. Il y a des consones qui se prononcent la bouche sermée, comme est le P. Il faut pour prononcer les autres ouvrir la bouche: le C est de ce nombre. Ces consones ne peuvent marcher de compagnie; elles ne s'accordent pas, & on ne peut les prononcer immédiatement les unes après les autres sans quelque difficulté, parce qu'on est obligé presque en même temps de disposer les organes de la prononciation d'une maniere diffèrente.

Le concours de deux ou de plusieurs voyelles est desagréable pour une raison toute contraire. Les consones se prononcent avec peine, les voyelles avec facilité; mais cette grande facilité qui est accompagnée d'une grande vitesse, fait que l'on ne distingue pasassez nettement leur son, & que l'une de ces voyelles ne s'entend pas; ainfi il se fait un vuide dans la prononciation, & une confusion qui est desagréable. En prononcant plusieurs voyelles de suite, il arrive presque la même chose que lorsque l'on marche sur du marbre poli; la trop grande facilité donne de la peine; on glisse, & il est difficise de se retenir. En prononcant ces deux mots, hardi, Ecuyer, fi l'on ne fait quelque effort pour s'arrêter un temps confiderable fur la derniere lettre du premier mot, ni intersistat, & laboret animus, le son de I, sin du mot bardi, se confond avec la voyelle E. par où commence le mot fuivant, Ecuyer; ce qui empêche que les oreilles ne soient satisfaites, ne pouvant distinguer assez clairement ces deux differens fons.

Pour empêcher ce concours, ou l'on retranche une des voyelles qui se trouvent ensemble, ou bien l'on insere une consone pour remplir le vui-

de qui se feroit sans cet artifice; c'est pour cette mison que nous disons en notre langue, qu'il sit Jour que il fit : a-t-il fait pour a il fait : feratil pour fera il. Quand une des deux voyelles t un son affez fort pour se faire dittinguer, cet stifice est inutile. Ce soin d'arranger les mots toit être sans inquiétude: on ne doit pas consideer comme des fautes considerables, les manquenens qui se font dans cette partie de l'Art de unter: Non id ut crimen ingens expavescentem est, ac nescio an negligentia in boc, an solicitado fit pejor. Je ne sai ce que l'on doit évier davantage de l'inquiétude, ou de la négligence, lit Ouintilien. La négligence a cet avantage. m'elle fait juger qu'on s'applique plus aux choes qu'aux paroles : Indicium est bominis de re negis quam de verbis laborantis. Mais enfin naturellement, selon qu'on a plus de politesse, m évite ce qui est rude, ou on l'adoucit : on supprime quelque lettre, ou l'on en insere. Les personnes polies prononcent nous marchons, comme s'il y avoit nou marchons; il parle, comme ril v avoit i park. Pour éviter le baillement on fait fonner la consone dans ces mots, Nous allous; vous irez. On insere des lettres, comme an lieu de mon ami, on prononce mon nami; au lieu de ton ame, on prononce ton name, selon la remarque d'un favant Academicien.

La prononciation change continuellement, soit parce qu'on la veut adoucir, soit par caprice; car en toutes choses il y a des modes. Cependant en ne change pas d'abord la maniere d'écrire; ainsi l'orthographe ne s'accorde plus avec la maniere usitée de prononcer; ce qui trompe les étrangers, & ceux qui ignorent les Etymologies des noms. Nous écrivons toujours avec un PH, les noms qui viennent du Grec, & qui commencent

# LA RESTORIQUE, OU L'ART

par un o. Ceux qui favent quelque chose. l'ignorent pas, & prononcent PH, comme Une Dame qui 'n'en savoit pas tant, lisant 1 Livre où l'ancienne orthographe étoit observé 8z phaisans étoit écrit pour faisans : croyant don que la lettre H étoit inutile dans ce mot she lans, comme elle l'est souvent, & prenant phi sans & paysans pour un même nom, s'écria qu'i liogabale étoit bien cruel de se faire faire des p tez de langues de paysaus; ce qu'elle croyoit si dans fon Livre.

C'est une question s'il faut écrire comme prononce. Il y a un temperament à prendre. faut que la nouvelle prononciation soit bien & blie, & confirmée par un long usage, avant qu de changer l'ancienne maniere. Mais après ce ie ne vois pas par quelle raison on retiendre l'ancienne orthographe. Si c'est pour conserv les marques de l'origine de certains mots, pou quoi n'écrit-on pas estudier, establir, pour ma quer que ces verbes viennent du Latin studen stabilire. On voit dans les anciennes langues dans le Grec, dans le Latin, qu'on n'a point pa dé cette regle; au contraire il semble que les la gues n'acquierent leur perfection que lorsqu'el sont tellement changées, qu'il est difficile de con noître leur origine.

## CHAPITES V.

En parlant la voix se repose de temps en temps. O peut commettre plusieurs fautes en placant mal les repos de la voix.

A necessité de reprendre haleine oblige d' terrompre le cours de la prononciation; &k desir de s'expliquer distinctement sait qu'on choifit pour le repos de la voix la fin de chaque sens, pour distinguer par ces intervalles les differentes choses dont on parle. Naturellement quand on a commencé une action, on ne se repose qu'après qu'elle est faite, an moins on differe à se reposer. qu'une partie soit achevée. Ainsi ayant commence de dire une chose, de l'exprimer, on continuë jusqu'à ce qu'on acheve cette expression. Il est donc naturel de ne reprendre haleine, ou de ne se reposer considerablement qu'à la fin d'un sens complet, & de ne s'arrêter en aucune maniere qu'après une partie de l'expression qui renteme un fens. L'on peut commettre deux fautes en diffribuant mal ces intervalles. Si les expressions de chaque sens sont trop courtes. & par conséquent que la prononciation soit souvent interrompuë, cette interruption diminuant la force de la voix. & la faisant tomber, l'esprit du Lecteur qu'on devoit tenir en haleine, se relâthe, l'ardeur qu'il a se refroidit. Il n'y a rien qui fasse plus ralentir le seu d'une action, que de à discontinuer, & de la faire à trop de reprises. Le travail rend l'ame vigoureuse & attentive; l'afbupissement; Fit attentior ex difficultate, dit St. Augustin.

Lorsque les sens ne sont point trop coupez, & qu'il faut que l'esprit du Lecteur attende quelque temps pour concevoir, ce retardement le hent en haleine: ce qui fait qu'étant plus attentif, il conçoit mieux le sens du discours. Nous avons dit dans le premier Livre, que les Latins pour ce sujet rejettoient à la fin de la sentence quelque mot, duquel dépend l'intelligence des premiers termes. Mais sans cette transposition & ce renversement de l'ordre naturel, il suffit pour

## 122 LARNETORIQUE, OU L'ART

empêcher que la prononciation ne soit trop souvent interrompue, de choisir des expressions un peu étendues qui contiennent un assez grand nombre de mots; où bien il saut que les choses qu'on exprime soient liées si étroitement, que les premiers mots excitent le desir d'entendre les derniers, & que la voix se repose après chaque sens, de telle sorte que l'on connoisse qu'elle doit aller plus loin.

Si une pensée est exprimée par un trop grand nombre de paroles, on tombe dans un autre excès. Comme on continuë l'action qu'on a commencée, la voix ne se repose qu'à la fin du sens dont elle a commencé de prononcer l'expression. Si ce sens comprend donc trop de choses, la longue suite de paroles qu'il demande, & ausquelles il est enchaîné, échausse les poûmons, & épuise les esprits; ainsi la prononciation en est incommode &

à ceux qui parlent, & à ceux qui écoutent. Une des plus grandes difficultez de l'éloquence, est de savoir tenir un milieu, & de s'éloigner de ces deux défauts. Ceux qui parlent sans art, & qui n'ont qu'un foible genie, tombent ordinairement dans le premier défaut; à peine peuvent-ils dire quatre mots qui soient liez: chaque fens finit aussi-tôt qu'il commence. L'on n'entend que des car, enfin, après cela, ce dit-il, & autres semblables expressions dont ils se servent pour coudre leurs paroles détachées. Il n'y a point de défaut dans le langage si méprisable & si insupportable que celui-là. Ceux qui veulent s'élever, passent dans une autre extrémité. Les premiers marchent comme des boiteux; ceux-ci ne vont que par bonds & par faults; de crainte de s'abaisser ils montent toujours: ils n'employent que de grands mots, sesquipedalia verba. Ils ne se servent que de longues phrases, capables de

tre hors d'haleine les plus forts.

est facile d'abreger ou d'alonger le corps d'une ence: on peut lier deux ou plusieurs sens, faire qu'un, & ainsi soûtenir le discours par longue suite de mots qui ne fassent qu'un seul: il n'est pas besoin pour cela d'avoir recours à phrases creuses & vuides, & d'enster son discours aroles vaines. Au contraire si une sentence controp de choses qui demandent un trop grand abre de paroles, il est facile de couper les de cette sentence, les separer, & les signifier des expressions détachées, qui soient par consent plus courtes que celle qui exprimoit tout le

ps de cette sentence.

Nous prenons naturellement des dispositions conmes à l'action que nous allons faire. Nous als vite fur un mot quand nous en devons proicer un second; c'est pour cela que les Hebreux ingent les points, c'est-à-dire les voyelles d'un it, lorsqu'en le prononçant on le doit lier avec mot qui suit, avec lequel il a un certain rapport. changent, dis-je, les points qui sont longs dans points brefs: ils l'abregent afin qu'il se prononvîte. Ainsi au lieu de dire debarim Jebova, ver-Dei, ils disent dibre Jebova. C'est la douceur la prononciation qui fait dire grand' peine, ind' chere, Grand' Messe, contre la Grammaire i voudroit qu'on dît, grande peine, grande che-Grande Melle. On ne fait point ce retranchent lorsque le mot suivant est composé de pluurs syllabes. & qu'il est necessaire que la voix ppuye pour les prononcer. On dit grande cleuce, grande misericorde.

On peut encore commettre une troisième faute ntre la juste distribution des repos de la voix. I commençant une sentence on éleve la voix lensiblement, ce que les Grecs appellent més, &

#### 224 LA RHETORIQUE, OU L'ART

à la fin du sens on la rabaisse; ils appellent ( rabaissement Hong. Les oreilles jugent de la lor gueur d'une phrase par l'élement de la voix : u grand élevement de voix leur fait attendre plu fieurs paroles; fi ces paroles attenduës ne fuiven pas, ce manquement qui les trompe leur fait de la peine, aussi-bien qu'à celui qui parle. Il est dissi cile de s'arrêter au milieu d'une course; quand la nuit on est arrivé au plus haut degré d'un escalie fans s'en appercevoir, & que l'on croit pouvoit monter encore, le premier pas qu'on fait aprèson chancele, & on ressent la même peine que si le plancher sur lequel on est, se déroboit de desson les pieds. Toutes les particules expletives, comme font notre pas, notre point, & les autres, ontété trouvées pour tenir la place des mots que l'oreille attendoit. Les Grecs ont un tres-grand nombre ces particules, qui n'ont point d'autre usage que d'alonger le discours, & d'empêcher qu'il se tombe trop tôt. Les oreilles sont aussi choquées d'un discours qui va trop loin: tous les mots qu'elles n'attendoient pas sont importuns. Ciceron comprend tout ce que nous venons de dire, dans le passage que je vais rapporter entier; car il le merite. Aures quid plenum , quid inane fit judcant: & nos admonent complere verbis que propfuerimus, ut nibil desiderent, nibil amp expectent. Cum vox ad fententiam expressed attellitur, remissa donec concludatur arrecta fun, quo perfecto completoque ambitu gaudent; & curta fentiunt, nec amant redundantia. Idcirco mutila fint & quasi decurtata sententia, bot 4 non ante tempus cadant cavendum, ne que promissis aures fraudentur, aut productioribus, aut immoderatiùs excurrentibus ladantur.

Entre les défauts de l'arrangement des mots, on compte la similitude, c'est-à-dire une repetition

trop frequente d'une même lettre, d'une même terminaison, d'un même son, & d'une même cadence. La diversité plaît; les meilleures choses ennuyent lorsqu'elles sont trop communes. Ce défaut est d'autant plus considerable, qu'il se corrige facilement; il me faut que passer les yeux pardessus son ouvrage, changer les mots, les syllabes, les terminaisons qui reviennent trop souvent. On peut exprimer les mêmes choses en cent manieres; l'usage sournit des expressions differentes pour exprimer une mê-

me pensée.

On rend le discours égal & coulant lorsqu'on évite les défauts dont nous avons parlé. On marche avec peine par un chemin raboteux; on ne peut manier un corps plein d'inégalité fans souffrir quelque douleur: une prononciation est aussi incommode & aussi importune, lorsque sans aucune proportion, il faut tantôt élever la voix, tantôt la rabaisser, allant d'une extrémité à l'autre. Les mots, les syllabes qui entrent dans la composition du discours, ont des sons differens: le son des uns est dair, le son des autres est obscur : les uns remplissent la bouche, les autres se prononcent avec un ton foible. Tous ne demandent pas une même disposition des organes de la voix: cette difference fait l'inégalité de la prononciation. Pour soutenir le discours, & le rendre égal, il faut relever la cadence d'un mot trop foible par celle de celui qui aura une forte prononciation, temperer la trop grande force des uns par la douceur des autres, faire que la prononciation des mots qui précedent, dispose la voix pour prononcer les suivans, & que dans ceux-là la voix se rabaiffe par degrez.

Je pourrois donner quelques autres preceptes, mais ce que j'ai dit suffit pour faire faire ressezion à ceux qui veulent écrire avec soin sur ce

LA RHETORIQUE, OU L'ART qu'il est necessaire de considerer dans l'arrange des mots. La principale utilité, & presque la qu'on retire des preceptes, c'est qu'ils nou prendre garde à de certaines choses ausquell ne pense pas. Pour vous persuader encore dava de l'utilité des confiderations que nous venc faire sur l'arrangement des mots, remarque vous prie, encore une fois, que les anomal irregularitez qui se sont glissées dans les lan y sont souffertes pour éviter les désauts que venons de censurer. Pourquoi dans l'Hebre te multitude de points qui tiennent lieu de v les dans cette langue? Pourquoi cette diffe de points longs, de points tres-brefs, qui se gent felon les differentes inflexions des ve & la disposition des notes qui marquent le vations, les rabaissemens, & les repos de la Pourquoi enfin un Scheva qui est un point qu tôt se prononce, & tantôt ne se prononce po ce n'est pour rendre égale la prononciation, l tifier par des points longs quand il en est be & diminuer sa force par la briéveté des dont on se sert quand l'égalité de la prone tion le demande?

La délicatesse des Grecs est connue de t monde. Considerez en passant comment pou ter le concours trop rude de deux consones rées, ils changent la premiere dans une qui lui répond, disant, par exemple, ni payue pi payue: comment pour remplir ce vuid se rencontre entre deux voielles de deux ils n'en sont qu'un; par exemple, de si su sin s'en sont qu'un; par exemple, de si sont n'en sou ils inserent une consone didunt pour didunt adres comme ils ne se servent de cet artisse lorsque l'une de ces voyelles el gue, & qu'elle a un son assez fort pour se dissinguer, comme dans nui avis. Vous

ue pour fortisser la prononciation, lorsque le mot sivant commence par une voyelle aspirée, ils hangent les tenuës en aspirées dans la sin du mot jui précede, comme dans cet exemple, νόχο κλω, ρους νόκο κλω, cet κλω ayant un esprit rude, il lemande une forte prononciation, qu'il seroit dissille de saire après avoir prononcé les tenuës κ & r dont le son est soible. Les Grammairiens remarquent que les Grecs disent d'dong au preterit du medion, pour d'ordes, asin d'éviter la triple re-

petition de la même consone d.

Chacun peut faire les mêmes reflexions sur la langue Latine, & généralement fur toutes les langues qui lui font connuës. Cette grande multitude de termes qu'a chaque langue, differens par leurs terminations, & par le nombre de leurs syllabes; & cette abondance d'expréssions, dont les unes sont courtes, les autres longues, n'ont été inventes que pour rendre le discours égal, & donner le moyen de choisir dans cette varieté les paroles & les phrases les plus commodes, rejettant celles qui ne pourroient pas s'allier avec les autres, in compositione rixantes, & mettant en leur place xlles qui font plus accommodantes. Ce qui don-Le encore le moven d'éviter la repetition trop frequente des mêmes mots, & de diversifier le stile, a quoi consiste en partie l'éloquence. Outre que cest une marque de pauvreté d'employer toujours s mêmes expressions; lorsque le discours est foit rané, on ne s'apperçoit presque pas qu'on enand parler; il femble qu'on voit les choses mènes, ce qui n'arrive pas si les mêmes expressions eviennent trop souvent. Ausli les bons Ecrivains, uprès s'être servis d'un mot remarquable, ils ne semployent que lorsqu'ils croyent que le Lecteur te s'en souvient plus. Les Grecs & les Latins ont alus de facilité & d'avantage pour cela que nous

#### 228 LARHETORIQUE, OU L'ART

n'en avons pas. Il ne nous est point permis de faire de nouvelles phrases. Nous sommes tellement assujettis à l'usage, que pour parler François ce n'est pas assez de se servir des termes ordinaires, il faut prendre les tours qu'on prend ordinairement.

#### CHAPITRE VI.

Les mots sont des sons. Conditions nécessaires aux sons pour être agreables.

I.

Un son violent est desagreable : un son moderé plait.

NOus venons de voir ce qu'il faut éviter dans l'arrangement des mots pour ne pas choquer les oreilles; voyons ce qu'il faut faire, afin que les sons qui composent les mots soient agréables. Tout sentiment, lorsqu'il est moderé, cause quelque plaisir; les viandes qui remuent doucement les nerfs de la langue, font ressentir à l'ame le plaisir de la douceur; celles qui la coupent & qui l'agitent avec violence, font aigres, piquantes & ameres. L'ardeur du feu cause de la douleur. la rigueur du froid est insupportable; une chaleur moderée est utile à la santé; la fraicheur a ses agrémens. Dieu, pour rendre à l'esprit de l'homme la prison du corps agréable, & la lui faire aimer, a voulu que tout ce qui arrive au corps, & qui n'en trouble point la bonne disposition, lui donnât du contentement. On prend plaisir à voir, à fentir, à toucher, à goûter: il n'y a point de sens dont la privation ne soit fâcheuse. Le sentiment d'un son doit donc être agréable, & plaire aux oreilles, loríque ce son les frappe avec modera-

## DE PARLER. Liv. III. Chap. VI.

nation. Les sons doux sont ceux qui frappent e cette moderation les organes de l'ouie : ceux i les bleffent, font rudes & defagréables.

229

#### II.

son doit être distinct, par consequent affez fort pour être entendu.

Ais aussi un son doit avoir assez de sorce 1 pour se faire entendre; les viandes qui sont ipides sont plus capables de faire perdre l'appe-, que de l'exciter. L'on est obligé de les assaimer, & d'en relever le goût avec dusel & du aigre. Il en est des sensations comme des coniffances qui ne dépendent point du corps: une anoissance imparfaite ne fait que mortifier la nosité; elle fait seulement connoître qu'on ignoquelque chose. On ressent anssi une espece de agrin quand on appercoit obscurément un ob-: la vue d'une campagne que le Soleil éclaire, nne du plaisir. Tout ce qu'on appperçoit avec rté, soit par les sens, soit par l'esprit, donne plaifir. Voilà donc deux conditions necessaires z sons, afin qu'ils puissent être agreables. La miere, qu'ils ne soient pas si violens qu'ils blesit les oreilles: la seconde, qu'ils soient claireent & distinctement entendus. C'est pourquoi. mme nous l'avons remarqué, les Grecs estimoient is les lettres doubles, que celles qui sont simples. préferoient leur betba à leur epfilon.

#### III.

'égalité des sous contribue à les rendre distincls.

TE n'est pas toujours le manque de force qui rend les sons contus, mais leur inégalité. Les us inégaux qui frappent les organes fortement

## 230 LA RHETORIQUE, OU L'ART

& foiblement, avec vitesse & avec lenteur. sar aucune proportion, troublent l'ame, comme l diversité des affaires trouble un homme qui a peut s'appliquer à toutes en même temps. La vû d'une multitude de differens objets disposez san ordre, est confuse. Voyez un cabinet enrichi de bijoux, orné de Tableaux, de Bronzes, d'Estampes, de Médailles: la vûë de toutes ces richesse n'est point agréable si elles ne sont disposées avec ordre. Pourquoi est-ce que les arbres plantez en échiquier plaisent davantage que lorsqu'ils se trouvent rangez sans art comme la naturelesa sai naître? Pourquoi une armée rangée en bataille, plaît-elle à la vûë en même temps qu'elle épor vante? On peut assigner plusieurs causes de q plaisir: pour moi je crois que la principale el que l'égalité & l'ordre rendent une sensation plu distincte. Cette clarté avec laquelle l'ame appercoit les choses entre lesquelles il y a de l'égalité & de l'ordre, lui donne une secrette satisfaction Elle jouit pleinement de ce qu'elle desire. Si n'y a quelque ordre entre les impressions des sons elles ne peuvent être distinguées par l'ame. Dan une assemblée de plusieurs personnes qui parlen toutes à la fois, on ne peut discerner aucune pe role. Dans un concert reglé & composé de plu fieurs voix, & de differens instrumens, on entend fans confusion & sans peine le son de chaque instru ment, & le chant de chaque Musicien; & c'est cette distinction qui plast aux oreilles. Elles se roient choquées si ces voix & ces instrumens m s'accordoient. Je ne m'en étonne pas, puisqu'en fonnant mal une cloche, si on lui sait saire w faux son, quelque solide & forte qu'elle soit, elle se casse aussi facilement que si elle n'étoit que de yerre.

#### IV.

iversité est aust necessaire que l'égalité pour rendre les sons agreables.

ceron dit agréablement, que les oreilles sont lifficiles à contenter: Fastidiosissima sunt : souvent on leur déplaît en pensant leur e. L'égalité est necessaire, & sans elle ausentiment n'est distinct: l'on n'appercoit rien confusément, & avec un chagrin semblable ui que l'on recoit lorsqu'on ne jourt pas pleient des choses qu'on aime & qu'on desire; ndant cette égalité devient insupportable lorsle continuë trop long-temps. Les oreilles inconstantes, comme tous les autres sens. plus grands plaisirs sont suivis de près de queldégoût : Omnis voluptas babet finitimum Gum. Ceux qui savent l'art de plaire, prénent ces dégoûts; & font goûter successive-: differens plaifirs, surmontant par la vacette humeur difficile des hommes qui s'ennt de toutes choses. Ce n'est pas neanmoins il caprice qui rend la varieté necessaire: la re aime le changement, & en voici la raison. on lasse les parties de l'organe de l'oure qu'il e trop long-temps; c'est pourquoi la diverst nécessaire dans toutes les actions, parce le travail étant partagé, chaque partie d'un ne en est moins fatiguée.

harmonie suppose donc de la varieté. Le mêon, quoique doux & agréable, ennuyeroit s'il it troplong-temps. Au contraire les sons desibles d'eux-mêmes, pourvû qu'ils frappent ille avec ordre, deviennent agréables; ce qui marque dans la chute des goutes d'eau qui ent lorsqu'elles tombent differemment, & par valles reglez, comme Ciceron le dit élegam-

ment:

## 232 LA RHETORIQUE, OU L'ARY

ment: Numerus in continuatione nullus est, dis citio & aqualium intervallorum percussio, nume consicit, quem in cadentibus guttis, qued intervalistinguuntur notare possumus, in amni pracipita non possumus.

#### v.

## Il faut allier les conditions précedentes.

IL semble que les deux dernieres conditions foient incompatibles, & que l'une détruisel' tre; mais elles s'accordent fort bien, & l'onpallier l'égalité avec la varieté sans aucune of sus des deux qualitez. Il n'y a rien plus diversissé qu'un parterre de fleurs. Ot voit des œillets, des tulippes, des violettes, roses. Les compartimens en sont sort differe il y en a de circulaires, il y a des ovales, quarrez, des triangles; cependant si ce parte a été tracé par un habile homme, l'égalité rencontre avec la varieté, étant partagé en des ces proportionnées entr'elles, & ornées de figuremblables.

Nous allons faire voir comment l'on peut al l'égalité & la varieté daus les sons: c'est cette liance qui fait la beauté & l'agrément des conc de musique: car, comme dit S. Augustin, les or les ne peuvent recevoir un contentement plus graque celui qu'elles ressent lorsqu'elles sont de mées par la diversité des sons, & que cepend elles ne sont pas privées du plaisir que donne l'é lité. Quid enim auribus jucundius potest esse que cim de varietate mulcentur, nec aqualitate fradanter?

#### V I

nce de l'égalité & de la diverfité doit sfible: ce qu'il faut observer pour cela.

lliance de l'égalité avec la varieté doit nfible; il faut que les oreilles apperçoinperament; c'est pourquoi tous les sons els elle se trouve, doivent être liez enc il est necessaire que les oreilles les enas aucune interruption notable. La symin bâtiment ne peut être remarquée lorine découvre qu'une petite partie de ce baes habiles Architectes réunissent pour ce ouvrage, de maniere qu'il puisse être d'une seule vûe. Afin que les oreilles ent l'ordre & la proportion de plufieurs ut qu'elles les comparent. Or toute comuppose que les termes de la comparaison sens, & joints les uns avec les autres; il unir ces fons: ce qui les rend plus agréalorsqu'ils sont separez; parce que cette faisant sentir tous en même tems, l'imu'ils font est plus forte, & par consequent qu'ils causent est plus grand. Plus delecia, quàm fingula, fi posfint sentiri omnia, igustin. Seneque exprime élegamment ous voulons marquer ici, qu'il faut unir Le la diversité des sons, & rendre cette uible, comme elle l'est dans un concert de voix & de plusieurs instrumens. Chaque tellement unie avec les autres, qu'elle ainsi dire, cachée dans toutes les autres ssent toutes ensemble. Non vides quam vocibus chorus constet? Unus tamen ex sonus redditur. Aliqua illic acuta est, ravis, aliqua media. Accedunt viris fe-

## 234 LA RESTORIQUE, OU L'ART

semina, interpenuntur tibia, singulorum ibi latent voces, omnium apparent.

#### CHAPITRE VII.

Ce que les oreilles distinguent dans le son du paroles, & ce qu'elles y peuvent appercavoir avec plaisir.

Es conditions dont nous venons de parler dans le Chapitre précedent, sont necessaires tous les sons pour être agréables, soit aux sons de la voix, soit aux sons des instrumens: cependant je n'ai pretendu parler que des sons de la voix humaine. Encore je distingue deux sortes de voix, une que j'appelle contrainte, l'autre que je nomme fimple & facile. La voix contrainte est celle dont on se sert en chantant, lorsque l'air qui fait le son, fort avec violence des poumons. La voix simple et celle que l'on forme en parlant, qui se fait avec facilité, & qui ne lasse point les organes commels premiere. Ce que je dirai dans la suite de ce traité ne regarde que le son de la voix simple: il faut vor maintenant comment on peut faire que les sons on les mots ayent les conditions qui les doivent rende agréables aux oreilles.

L'on peut facilement arranger son discoun de telle maniere que la prononciation n'en soit ni violente, ni trop soible; qu'elle soit moderée & distincte, & que ce discours ait par consequent les deux premieres conditions. On a vû ce que l'on doit saire ou éviter, afin que le discour n'écorche point les oreilles, & qu'il puisse être entendu. L'on a fait voir avec quel soin il sui éviter la rencontre des consones rudes, comme il saut remplir les vuides qui se rencontrent entrels

mou,

## DE PARLER. Liv. III. Chap. VII.

ots, où le cours de la prononciation seroit arté; avec quelle prudence on doit moderer la russe de certaines syllabes par la douceur de celles si sont plus douces; en un mot, comment l'on sut égaler la prononciation, & soûtenir le son se lettres foibles, en les faisant accompagner de ttres plus fortes.

Les quatre autres conditions se peuvent trouver i differentes manieres dans le discours; les oreils apperçoivent dans la prononciation plusieurs oses outre le son des lettres. Premierement elles gent de la mesure du temps dans lequel on promce chaque lettre, chaque syllabe, chaque mot, aque expression. En second lieu, elles apperivent les élevemens & les rabaissemens de voix. r lesquels on distingue en parlant chaque mot, aque expression. En troisième lieu les oreilles marquent le filence ou le repos de la voix à la des mots & du sens: quand on lie deux mots, qu'on les fépare: fi on mange quelque voyelle; plusieurs autres choses qui sont comprises sous nom d'accens, dont la connoissance est absoluent necessaire pour la prononciation. Ces accens uvent être en tres-grand nombre. L'on en compte us de trente dans les Grammaires Hebraïques. Il y a huit chez les Latins, selon Servius Honoratus, voir Paigu ainfi figuré (') qui montre quand faut hausser la voix: le grave (') quand il la ut abaisser; le circumstexe, composé de l'aigu du grave ( ou ) L'accent long figuré ainfi ") qui avertit que la voix doit s'arrêter sur la yelle qui a cette marque: le bref (") que le mps de la prononciation doit être court. Hyw, ou conjonction (-) qu'il faut joindre deux

ots ensemble, comme dans male-sanus, qu'on e separe pas dans la prononciation. Diassole, ou ivision marque qu'il faut separer les mots entre

lesquels elle se trouve. L'Apostrophe montre qu'on a rejetté une voyelle. La Diastole & l'Apostrophe, ont une même marque (') mais dans l'Apostrophe elle se met au haut de la lettre, ad caput littera; dans la Diastole au bas, ad pedem.

Il ne faut pas oublier ce que les Grecs appellent ofprit, qui est une note qui se met au commencement d'une voyelle. Il y a deux sortes d'espnis, l'un doux & l'autre âpre, qui ont chacun leur note qui marque s'il saut aspirer sortement ou doucement cette voyelle. Il ne saut pas juger detoutes les langues par la nôtre; nous ne concevont pas qu'on puisse distinguer tant de differentes choses en prononçant, parce que nous sommes accontumez à prononcer d'une maniere sort unie; ce qui fait que nous ne pouvons point comprendre qui fait que nous ne pouvons point comprendre comment les Chinois prononcent un même mot monosyllabe avec cinq tons disserens, & qu'onles distingue assez pour donner à ce même mot cinq differentes significations.

Or l'on peut faire que les oreilles apperçoivent toutes ces choses avec plaisir, y faisant trouver les conditions que j'ai proposées ci-dessus. Dispofant, par exemple, le mots avec cet artifice, que les mesures du temps de la prononciation soient égales, que les paufes de la voix; ou les intervalles de la respiration se répondent, que la voir s'éleve & se rabaisse par des degrez égaux. On y peut allier l'égalité avec la varieté, faisant que plusieurs mesures liées ensemble soient égales, quoique les parties dont elles seront composes foient inégales, & que les oreilles apperçoivente temperament avec plaisir. Mais avant que de passer outre, à present que nous parlons de l'art de plaire, & que nous sommes tout occupez à chercher dans le discours ce qui peut divertir l'oreille, il est bon de faire quelque reflexion sur cette maxime del'an

laire, que les choses les plus agréables sont préables en certaines rencontres. Le divertisse: n'est pas toujours de saison, le travail & les ne s'accommodent pas ensemble, personne narche en cadence pour aller à se affaires, qu'il s'agit de découvrir simplement sa penqu'il est utile de saire connostre auxautres ce on a dans l'esprit, un homme de bon sens ne nsera jamais à compasser ses paroles, à mesures parales, & à placer avec justesseles pauses dela sonciation. Le plaisir n'est plaisir que lorsqu'on uhaite; s'il vient à contre-temps, il déplast, qu'il détourne & divertit de l'application se où l'on étoit.

faut donc distinguer le discours en deux espeil est naturel, ou artificiel. Le naturel est ce ont on doit se servir dans la conversation pour rimer, pour instruire, & pour faire connostre touvemens de sa volonté, & les pensées de son . L'artificiel est celui que l'on employe pour ., & dans lequel s'éloignant de l'usage ordi-& naturel, on se ser de tout l'artisce possiour charmer ceux qui l'entendront prononcer, le discours naturel, il sussit d'observer avec itude ce qui a été prescrit dans les premiers itres de ce Livre. Ce n'est pas qu'on n'y puisse let l'art à son secours; car les matieres ne pas toujours si austeres qu'elles ne permettent que petit divertissement.

rfonne n'ignore la difference qui est entre la : & les Vers, elle est trop sensible. Le disqui est lié par les regles étroites de versision est entiérement éloigné du discours libre, st celui que l'on employe lorsque l'on parle rellement & sans art; c'est pour cette raison es discours en Vers sont appellez particulieret artificiels. Nous sommes obligez de com-

men-

## 238 LA RHETORIQUE, OU L'ARY

mencerl'art que nous traitons, par enseigner, comme l'on peut donner à un discours libre & naturel, c'est-à-dire à la prôse, les conditions qui rendent les sons agréables, sans que ces conditions lui ôtent sa liberté; après cela allant par ordre, nous viendrons aux discours artificiels, tels que sont les Vers. Cet art dans la Prose se reduit à deux choses, ou à rendre la Prose Periodique, ou à la figurer. Voyons ce que c'est que periode, ce que c'est que sique, comment l'on peut rendre le discours periodique, comment on le peut figurer. Nous verrons ensuite comment on le peut mesurer pour saire des vers.

Avant que de passer outre, remarquons, 1. que ce n'est pas l'esprit, mais les oreilles qui jugent de cet arrangement. Or elles sont fastidieuses, & ce qui leur plaît une fois ne leur plaît pas toujours, comme on l'experimente: ce qui nous paroissoit bien rangé dans un temps, dans un autre paroiffant rude. 2. La Raison demande bien qu'on travaille à ranger un discours, afin qu'il ne soit ni rude ni obscur; mais elle n'approuve ni les affechations, ni cette grande application à ordonner tous les mots, comme pour les faire marcher en cadence, & par leur disposition & arrangement en faire des figures qui plaisent. C'est la marque d'un petit genie qui s'occupe de rien, comme le dit Quintilien dans son neuviéme Livre à la fin, où il donne d'excellens avis pour l'arrangement. Totus verò bic locus non ideo traclatur à nobis, ut eratio que ferri debet ac fluere, dimetiendis pedibus, ac perpendendis syllabis consenescat: nam id tum miseri, tum in minimis occupati est. Neque enim qui se totum in bac cura consumpserit, potioribus vacabit: fi quidem relicto revum ponde re, ac nitore contempto, tesserulas, (ut ait Lu cilius) struct, & vermiculate inter se lexeis con mittet. Nonne ergo refrigeretur, si calor & ins

DB PARLER. Lev. III. Cb. VIII. 256; pereat, ut equorien cursum, qui dirigit, miit; & passus qui aquat, frangit.

#### CHAPITRE VIII.

mment il faut distribuer les intervalles de la respiration, afin que les repos de la voix soiens proportionnez. Composition des Periodes.

Tous fommes obligez de prendre haleine de temps en temps. La necessité qu'il y a dese re entendre, fait que l'on s'arrête ordinairement la fin de chaque expression pour respirer, afin le ces repos de la voix servent en même temps rendre le discours plus clair, & à reprendre de uvelles forces pour parler plus long temps. La vix ne se repose pas également à la sin de tous les ins. Dans une sentence qui a beaucoup de sens, n se repose un peu à la fin de chaque sens; mais ce pos n'empêche pas qu'on ne s'apperçoive sort len qu'on a dessein d'aller plus loin.

La partie d'un sens parsait qui sait partie d'un utre plus grand sens, est appellée des Grecs répages, es Latins incisum. Quand on entend prononcer a partie d'un sens entier, l'oreille n'est point conente, parce que la prononciation demeure sus remudie jusques à ce que le sens soit achevé. Par remple lorsqu'on commence en Latin: Cùm retimm sit bene sacre, de audire malé; ou en François: Puisque c'est une vertu royale de saire le siem, lors même qu'on est neprisé; les oreilles sont attentives & appliquées à entendre la suite. Les Grecs appellent un sens parsait, mais qui sait partie d'un sens plus achevé, naixe, les Latins membrum, membre. Les oreilles sont satisfaites

sprès avoir entendu le membre d'une sentence:

## 240 LA RHETORIQUE, OU L'ART.

neanmoins elles desirent encore quelque chose de plus parsait, comme on le sent dans ces paroles Latines. Si quantum in agris, locisque desertis audacia potest, tantum in soro asque judiciis impudentia valeat. Cela est aussi dans la Traduction. Si l'effronterie étois aussi avantagense à ceux qui parlent dans le Barreau devant les Juges, que l'est la bardiesse aux voleurs dans les lieux écartez. Vous pouvez juger par vos oreilles que ce sens parsait contente, mais qu'il n'ôte pas le desir de quelque chose de plus accompli, & que l'on desire entendre le corps de la sentence

après avoir entendu ce membre.

La voix ne peut se reposer qu'en se rabaissant, ni recommencer sa course qu'en s'élevant: c'est pourquoi dans chaque membreil y a deux parties, une élevation & rabaissement de voix: réss & xidons. La voix ne se repose entiérement qu'à la fin de la sentence, & elle ne se rabaisse qu'en achevant de prononcer cette sentence qu'elle avoit commencée. Lorsque les membres qui composent le corps d'une sentence sont égaux, & que la voix en les prononçant se repose par des intervalles égaux, & s'éleve & se rabaisse avec proportion l'expression de cette sentence se nomme Periode: c'est un mot qui vient du Grec, & qui fignifie circuit. Les periodes entourent & renferment tous les sens qui sont les membres du corps de la sentence qu'elles comprennent. L'artifice dont nous parlons id confiste à rendre égales les expressions de chaque membre d'une sentence; à proportionner cesparties du discours où l'on reprend haleine; où l'on finit un sens pour en recommencer un autre. Clasdendi inchoandique sententias ratio.

Pour composer une periode, ou, ce qui est même chose, pour exprimer une sentence qui est composée de deux ou de plusieurs sens particulies,

## DE PARLER. Liv. 111. Chap. VIII. 241

ec cet art, que les expressions de cette sentence ent les conditions necessaires pour plaire aux relles; il faut premierement que ces expressions soient point trop longues, & que toute la pede soit proportionnée à l'haleine de celui qui la lit prononcer, no sui proportionnée à l'haleine de celui qui la lit prononcer, no sui proportion de l'on veut comprendre dans une periode, oisir des expressions serrées ou étenduës; retraner ou ajoûter, afin qu'elle ait sa juste longueur, ais on doit prendre garde de ne point inserer s paroles inutiles & sans force pour remplir le ude de la periode, & en achever la cadence, saia complementa, & ramenta numerorum.

2. Les expressions des sens particuliers qui sont i membres du corps de la sentence, doivent êe renduës égales, asin que la voix se repose à la
i de ces membres par des intervalles égalux. Plus
tte égalité est exacte, plus le plaisir en est sensie, comme on le peut voir dans cet exemple.
ec est enim non fasta, sed nata lex; quam non
dicimus, accepinus, legimus; verùm ex naturà
la arripuimus, bausimus, expressimus: ad quam
m desti, sed sati; non instituti, sed imbuti suus.

3. Une periode doit avoir tout au moins deux iembres, & quatre pour le plus. Les periodes oivent avoir au moins deux membres, puisque ar beauté vient de l'égalité de leurs membres. It l'égalité fuppose pour le moins deux termes. Les Maîtres de l'art ne veulent pas qu'on fasse enter dans une periode plus de quatre membres, arce qu'étant trop longue, la prononciation en eroit forcée; par conséquent elle déplairoit aux reilles, puisqu'un discours qui incommode celui qui parle ne peut être agréable à celui qui l'écoute.

4. Les membres d'une periode doivent être liez

#### 42 LARHETORIQUE, OU L'ART

si étroitement, que les oreilles apperçoivent l'égalité des intervalles de la prononciation. Pour cela les membres d'une periode doivent être unis par l'unité d'une seule sentence, du corps de laquelle ils sont membres. Cette union est très-sensible, car la voix ne se repose à la fin de chaque membre, que pour continuer plus loin sa course : elle ne s'arrête entiérement qu'a la fin de toute la sentence. On peut dire que la voix roule en prononçant une periode, qu'elle fait comme un cerde qui renserme tout le sens d'une periode : ainsi les oreilles sentent facilement la distinction, & l'union de ses membres.

5. La voix s'éleve & se rabaisse dans chaque membre: les deux parties où se sont les inflexions doivent être égales, afin que les degrez d'élevation & de rabaissement se repondent. En prononçant une periode entière on éleve la voix jusqu'à la moitié de la sentence, & elle se rabaisse dans l'autre moitié. Ces deux parties qui sont appellées méms & doivent se repondre parleur

égalité.

6. Pour la varieté, elle se trouve dans une période en deux manieres; dans le sens, & dans les mots. Premiérement, les sens de chaque membre de la période doivent être disserens entr'eux. Dans le discours la varieté s'y rencontre d'elle-même: on ne peut exprimer les disserentes pensées deson esprit, qu'on ne se serve de disserentes mots. Outre cela on peut composer une periode de deux membres, tantôt de trois, tantôt de quatre membres. Les périodes égales ne doivent passe suivre de sort près; il est bon que le discour coule avec plus de liberté. Une égalité trop essete des intervalles de la respiration, pourroit devenir ennuyeuse.

Voici quelques passages de Ciceron que j'ai pris

r exemples des périodes Latines, parce que la ince de nos Françoises n'est pas si sensible. mple d'une période de deux membres. 1. Quid est admirabile, quam ex infinita multitudine boim exfistere unum, 2. Qui id quod omnibus na-I fit datum, vel solus, vel cum paucis facere La période suivante a trois membres. Nam cum antea per etatem, bujus auctoritaloci contingere non auderem, 2. Statueremque I buc nift perfectum industria, elaboratum inio adferri oportere; 3. Meum tempus omne amium temporibus transmittendum putavi. Celleest de quatre membres. 1. Si quantum in a-, locifque desertis audacia potest , 2. Tantum in o ac in judiciis impudentia valeret; 3. Non mis in causa cederet Aulus Cecinna Sexti Æbutii pudentie, 4. Quantum in vi facienda cestit au cie.

Ouelquefois l'on termine la fin de chaque memed'une période par des terminations presque semables; ce qui fait qu'il se trouve une égalité dans chutes de ces membres, & que l'harmonie de période est plus sensible, comme vous pouvez marquer dans les exemples que nous venons de pporter. Toutes les périodes ne sont pas égale-

ient étudiées.

Le foin que l'on a de placer à propos les repos e la voix dans les périodes, fait qu'elles se prooncent sans peine. Nous avons remarqué que s choses les plus aisées à prononcer, sont aussi es plus agréables à l'oreille : Id auribus nostris ratum est inventum, quod bominum lateribus non blum tolerabile, sed etiam facile esse potest. C'est tette raison qui oblige les Orateurs à parler périodiquement. Les périodes soûtiennent le discours: elles se prononcent ayec une majesté qui donne du poids aux paroles. Mais il est bon de remar-**ZSUP**  LA RHETORIQUE, OU L'ART

quer que cette majesté est hors de saison los l'on suit le mouvement de sa passion, dont la cipitation ne souffre aucune maniere reglée ranger & de composer ses mots. Un discours lement périodique ne peut se prononcer qu' froideur. Les périodes, comme j'ai dit, ne bonnes que lorsque l'on veut parler avec mai ou plaire aux oreilles. On ne peut pas courir en même temps marcher en cadence.

C'est dans cette juste mesure des intervalle le sens finit, qu'il paroît si un homme sait s re. C'est le fin de l'art de savoir couper les à propos, & de donner une juste étenduë à expression. C'est autre chose d'écrire que de pa Le ton de la voix, l'air du visage, les ge font connoître ce qu'on veut faire entendre suppléent à tout; ôtent les équivoques, empêc que le discours ne paroisse sans force & sans son, rude, embarrassé. Un discours écrit n'a les mêmes avantages. Il est obscur, il est ennuve il est insupportable si la composition est sans si les mots sont mal rangez, composez de vo les qui se mangent, qui se confondent, & de c sones qui ne peuvent s'allier, qui se choquent tantôt on perd haleine, parce qu'il y a trop paroles pour chaque sens, ou que les sens so coupez, & finissent trop tôt, de sorte qu'il si ble que ce discours ne sorte de la bouche par secousses, comme une liqueur sort d'une h teille; il n'y a point de Lecteur qui n'en soit buté. Le stile doit être égal, doux. Pour ce faut éviter ce qui arrête ou précipite trop la nonciation; mais fur toutes choses il faut a égard à la juste mesure des intervalles, dans quels la voix se repose à la fin de chaque si étendant ou resserrant l'expression, afin que se fasse avec proportion; que ces intervalle

soient ni trop éloignez, ni trop proches, que le déscours se soutienne, & qu'il ne tombe pas. C'est en cela que consiste l'art.

#### CHAPITRE IX.

De l'arrangement figuré des mots. En quoi cela confiste.

Nous avons dit fort au long dans le second Livre, que les figures du discours étoient les caracteres des agitations de l'ame; que les paroles suivoient ces agitations: & que lorsque l'on parloit naturellement, la passion qui nous faisoit parler, se peignoit elle même dans nos paroles. Les igures dont nous allons parler font bien differentes: elles se tracent à loisir par un esprit tranquille. Les premieres se font par saillies; elles sont violentes, elles sont fortes, propres à combattre, & à vaincre un esprit qui s'oppose à la verité: celles-citiont sans force; elles ne sont capables que de donner quelque divertissement. Je parle de celles qui sont étudiées; car il se peut faire que les conditions de ces dernieres figures dont on or**ne le discours** pour le divertissement, se trouvent par hazard dans ces figures qu'on employe pour k combat.

Nons avons dit que la repetition d'un même mot, d'une même lettre, d'un même son étoit desgréable: mais aussi nous avons remarqué que lorsque cette repetition se fait avec art, elle se choque point. En esset les sons les plus desa-péables plaisent lorsque l'on les entend par de certains intervalles mesurez. Le bruit des marteaux étourdit; cependant lorsque les forgerons frappent sur leurs enclumes avec proportion, ils font.

une espece de concert où les oreilles trou l'agrément. La repetition d'une lettre, d'me terminaison, d'un même mot, par de mesurez, & par des intervalles égaux, de être agréable. Cette repetition se fait ta commencement, tantôt à la sin, tantôt at d'une sentence, comme vous l'allez voir exemples que j'ai donné de ces sigures, itrées pour la plûpart de nos Poëtes; il e cile d'en trouver dans notre Prose. Ne si tention dans ces Vers qu'aux sigures dont lons. Dans la suite je serai remarquer le la Poësse.

Ces figures peuvent être infinies, puisque repetition qui les fait, se peut faire en une de manieres toutes differentes. On peut simplement le même nom, sans lui faire sa signification, comme dans cet exemple Dieu, mon Dieu, regardez-moi; ou es geant la signification de ce mot.

Un pere est toujours pere, & malgré son cos Quand il nous veut frapper l'amour retient s

Le mot de pere est pris la seconde so les mouvemens de tendresse que ressentent res pour leurs ensans. En voici un autre ple merveilleux des Entretiens Solitaires c bœuf, d'où j'ai tiré plusieurs autres ex

L'instinct regle bien micux les plus vils an Ils usent mieux que nous & des biens & des Aux noirs deveglemens ils ne sont point en Et sans autre secours que ce leger appui, La brute ne sait rien d'indigne de la hrute: Et tout ce que sait l'homme est indigne de lui.

## DE PARLER. Liv. III. Chap. IX.

On repete la même expression au commencement de chaque membre du discours.

Il n'est crimés abominables, Il n'est brutales actions, Il n'est infames passions, Dont les mortels ne soient coupables. En ce siecle maudit à peine un seulement A soin de vivre justement.

On place le même mot à la fin & au commencement d'une fentence.

Vengez vous dans le temps de mes fautes passées, Mais dans l'Eternité ne vous en vengez pas.

On place le même mot à la fin d'un membre, & au commencement du suivant, ou au commencement d'un membre, & à la fin du suivant: comme vous voyez dans les Vers suivans.

Se voyant l'ennemi de son Juge suprême, L'esprit plein de son crime, ennemi de soi-même, Assiméme à toute beure il devient odieux, Vyant souvent qu'en lui tout contre lui s'irrite, En tous lieux il s'évite, Et se trouve en tous lieux.

#### AUTRE EXEMPLE.

Bien-18t, vous disoit-il, je veux suivre vos traces,
Bien-18t vous me verrez consentir à ces graces
Que vôtre bonté me départ;
Ge bien-18t toutesois est arrivé bien tard.

247

## 248 LA RHETORIQUE, OU L'ART

Cette repetition de mêmes mots se sait de milieu des membres d'une sentence.

Le desir des bonneurs, des biens, & des délic Produit seul ses vertus, comme il produit ses vu Es l'aveugle Interest qui regne dans son cœur, Va d'objet en objet, & d'erreur en erreur: Le nombre de ses maux s'accroît par leur remed Au mal qui se guerit un autre mal succede. Au gré de ce tyran dont l'empire est caché, Un peché se détruit par un autre peché.

On repete le même mot dans toutes les pa du discours, comme il paroît dans la descrip suivante de l'inconstance d'un homme qui q l'unique & le veritable bien, pour s'abando à la poursuite des saux biens qui ne peuve contenter.

Il veut, il ne veut pas: il accorde, il refuse Il écoute la baine, il consulte l'amour: Il assure, il retracte; il condanne, il excuse; Et le même objet plast, & déplast à son tour.

On met dans le même membre les mêmes au commencement, & puis changeant cet or on les place à la fin.

Ainsi l'homme insensé, sans trève & sans reu Va du remords au crime, & du crime au remora Il peche, il s'en repent; il s'emporte, il s'en san Mais ces vaines douleurs n'ont que de vains essot

#### AUTRE EXEMPLE.

Dieu funit en Pere qui vent guerir ses enfans

DR PARLER. Liv. III. Chap. IX. 249 les aime lors même qu'il les châtie, puisqu'il ne les châtie que parce qu'il les aime.

#### AUTRE EXEMPLE

Dien n'a que deux voyes pour sauver le riche: on de briser & de ruiner son cœur dans ses biens: on de ruiner ses biens: dans son cœur. La main de Dien w'est pas moins adorable lorsqu'elle tuë, que lorsqu'elle ressuite; puisqu'elle ne tuë ses Esus que pour les ressuiter; & que comme ce qui paroit vie dans les méchans est une veritable mort, ains ce qui paroits ce qui paroit ce qui paroit dans les Justes, est une veritable vie.

Il y a une espece de repetition qui se fait en. changeant un peu le mot que l'on repete.

Les traverses qu'il endure, Contre leur propre nature, Lui sont un don précieux; Et quoique vous puissez saire, Rien ne déplait à ses yeux, Que ce qui peut vous déplaire.

## AUTRE EXEMPLE.

Le temps d'un insensible cours Nous porte à la sin de nos jours: C'est à notre sage conduite, Saus murmurer de ce défaut, De nous consoler de sa fuite En le ménageant comme il saus.

Ensuite l'on peut en même temps saire toutes les sates de repetitions, comme dans ce bel exemple su de la traduction du Poème de S. Prosper.

L<sub>5</sub> N<sub>k</sub>

## 250 LARHETORIQUE, OU L'ART

Nul ne prévient la Grace, & lorsqu'on la desire C'est par le saint desir que son seu nous inspire: Il faut pour la chercher qu'elle guide nos pas; Si l'on ne va par elle on ne la trouve pas: Ainsi c'est le chemin qui meine au chemin même, Nul sans un jour du Ciel ne voit ce jour suprême. Qui tend à Dieu sans Dieu, sait un superbe essent te mort cherchant la vie, il trouvera la mort.

Les Rheteurs donnent à ces différentes figur qui font des especes de repetition, des noms p ticuliers qu'ils trouvent dans la langue Greq Ils nomment Anaphore la repetition d'un mê mot qui recommence une période ou un vi Epistrophe, c'est quand on finit par les mêt paroles. Symploque, l'union de l'Anaphore, de l'Epistrophe. Ils nomment Epanalepse la petition qui se fait au commencement d'une riode précedente, & à la fin de celle qui s L'Anadiplose, c'est tout le contraire. Lork l'on repete tout de suite le même mot, qu'on joint, c'est ce qu'on nomme Conjunctum en I tin, &'en Grec, Epizeuxe. Si on repete, & qu' augmente, c'est une Gradation. Quand on tourne au même mot, c'est Epanode, ou tour. Il y a des répétitions où ce n'est pas même mot qui est repeté, mais seulement le n me fon, ou la même terminaison, ou la mê syllabe, ou la même lettre; ce qui se peut sa en differentes manieres aufquelles ces Rhete donnent des noms. Il n'est pas necessaire d charger sa memoire. Vossius les explique, &il donne des exemples dans ses Commentaires Rhetorique.

Je n'ai pas deffein de comprendre toutes especes possibles de ces Figures dont nous? lons; j'ai crû qu'il suffiroit d'en donner quelques exemples. Ces expressions qui sont figuites en cette maniere, peuvent être estimables, i cause du sens qu'elles renserment; mais il est rident que ces figures ne meritent par ellesnêmes qu'une médiocre estime. L'artifice qu'on mploye pour les produire, est trop sensible, & our parler franchement, trop grossiere; aussi otre langue, qui est naturelle, ne les aime pas, t nos excellens Auteurs les évitent avec plus e foin que quelques Ecrivains ne les recher-A peine les souffrent-ils, lorsqu'elles se resentent elles-mêmes, & qu'elles se placent ns qu'ils s'en apperçoivent. Les petits esprits aiient ces figures, parce que ce foible artifice est lez proportionné à leur force, & conforme à ur genie. Puerilibus ingeniis boc gratius, quò prous eft.

Il n'y a rien de si facile que de figurer un iscours de cette maniere; c'est pourquoi ceux ui ne sont pas capables d'une veritable éloquene, s'attachent à ces figures. Ils les aiment, pare qu'ils les remarquent, & qu'ils les imitent falement. Un esprit solide examine de quoi il s'ait, & après il s'y applique. Les choses ne sont elles que par rapport à leur fin; c'est cette fin n'il considere. Que sert un jeu de paroles à la lané du discours? Si la matiere est serieuse, il At hors de faison: on ne joue point quand on a n tête une affaire importante. Cependant je ne uis pas si critique que je condamne toutes ces sirues. Elles font belles quand elles ne font pas reherchées, qu'il ne paroît pas que l'Auteur, au ieu de s'appliquer à la verité, s'est amusé à baditer. Il y a des répétitions figurées qui sont natuelles & élegantes, comme celles-ci.

## 252 LA RHETORIQUE, OU L'ART

Les Grands se plaisent dans les désants dont il 1 a que les Grands qui soient capables.

L'amour propre est plus babile que le plus bab

bomme du monde.

Foublie que je suis malbeureux, quand je son ne nous ne m'ener, pas oublié

que vous ne m'avez pas oublié. Il s'est efforcé de connoître Dieu, qui par

grandeur est inconnu aux bommes, & de cenn tre l'homme, qui par sa vanité est inconnu à l même.

Nous pouvons comparer toutes ces figures a figures d'un parterre. Comme celles-là plaisen la vûë par leur varieté, & par cet ordre avec quel elles sont disposées ingenieusement; les se ou les mots dont un discours est composé ét figurez de la maniere que nous venons de le di ils font agréables aux oreilles. On les peut au comparer à ces figures qu'on voit sur les ouvrag de la nature, où il semble qu'elle ait voulo jouer en prenant plaisir à les diversisser. Un voy geur se délasse quelquesois en considerant une o quille, une fleur. Un Lecteur mélancolique aussi reveillé par cet arrangement figuré de mo Ces figures renouvellent son attention, & ces p tits jeux ne lui sont pas desagréables. J'ai rem qué quelques-unes de ces figures dans les Livi facrez, particulierement dans le texte original d' saïe, qui est le plus éloquent de tous les Proph tes. Les Peres ne les rejettent point, soit po s'accommoder à leur siecle qui y prenoit plais foit parce que l'on retient mieux une sentent dont l'expression a quelque cadence.

#### CHAPITER X.

la mesure du temps qu'une syllabe se peut prononcer. De la structure des Vers.

l voix s'arrête necessairement quelque temps ur chaque syllabe pour la faire sonner & la entendre. Nous cherchons maintenant les ens de mesurer la quantité de ce temps de la onciation, de le proportionner, & de lui dones conditions que doivent avoir les choses que eilles apperçoivent dans la prononciation. La ere de prononcer n'est pas la même chez tous euples. La prononciation des langues vivantes. Europe est entiérement différente de celle des nes mortes qui nous sont connuës, comme atin, le Grec, l'Hebreu. Dans les langues vies on s'arrête également sur toutes les syllabes; les temps de la prononciation de toutes les illes font égaux, comme nous le ferons voir. ; les langues mortes les voyelles sont distins entr'elles par la quantité du temps de leur onciation. Les unes sont appellées longues, equ'elles ne se prononcent que dans un espace emps confiderable, les autres sont bréves, & se oncent fort vite. ous ne devons pas nous imaginer que nous oncions aujourd'hui le Grec & le Latin comes anciens Grecs & les Latins prononçoient ces ues: ils distinguoient en parlant la quantité :haque voyelle. Nous ne marquons en procant un mot Latin, que la quantité de la altiéme voyelle de ce mot. Nous ne procons pas une finale bréve d'une autre mae qu'une finale longue. Cependant saint Augultin

# 254 LA RHETORIQUE, OU L'ARY gustin dit, que celui qui lisant ce Vers de Virgile,

Arma, virumque cano; Troje qui primus ab oris,

prononceroit primis pour primus, cette syllabe is étant longue, & us bref, il troubleroft toute l'harmonie de ce Vers. Qui de nous autres a des oreilles affez délicates pour appercevoir cette difference: Quis le sentit deformitate soni offensum; comme les oreilles des Romains du temps de S. Augustin étoient choquées par ce changement? Quelle étoit donc cette délicatesse sous l'Empire d'Auguste? Ciceron dit que le plus petit peuple s'appercevoit des fautes qu'on faisoit dans la recitation d'un Vers. La veritable prononciation du Grec & du Latin est perduë depuis long-temps. Il y a plusieurs siecles qu'on n'a plus d'égard à la longueur & à la bréveté des syllabes, mais aux accens qui se sont introduits dans la prononciation, differens de ceux que les plus habiles & anciens Grammairiens ont marqué en certains noms: ce qui change entiérement la cadence du vers. Isaac Vossius le montre en quelques vers d'Homere, dans lesquels il rétablit les accens qu'ils devroient avoir. Cette remarque est de la derniere importance pour ne pas juger de l'harmonie de l'ancienne poësie par ce que nous y fentons aujourd'hui.

On nomme mesure un certain nombre de syllabes que les oreilles distinguent & entendent séparément d'un autre nombre de syllabes. L'union de deux ou de plusieurs mesures sait un vers. Ce mot qui vient du Latin, versus, fignisse proprement rangée; & on donne ce nom aux vers; parce que dans l'écriture ils sont distinguez de la Prosequion n'écrit point par rangs, mais tout de suite, d'où elle est appellée Prosa Oratio, quasi prorsa oratio.

Marius

Marius Victorinus prétend que ce mot Latin, verfus, vient à versuris, id est à repetità scripturà eu ex parte in quam desinit. Les anciens Latins écrivoient par fillons, ayant commencé de la gauche à la droite, ils écrivoient le second vers commençant de la droite à la gauche, comme les bœuss sont en fillonnant la terre; c'est pourquoi, comme remarque le même Auteur, cette maniere d'écrire étoit nommée Bustrophe, à boum versatione. C'est ce que nous avons dit de la pre-

miere maniere dont les Grecs écrivoient.

L'égalité des mesures du temps de la prononciation, ne peut être agréable, comme nous avons dit, si elle n'est sensible. Pour cela il faut que les oreilles distinguent ces mesures, & qu'en même temps qu'elles sont entenduës séparément, elles soient liées ensemble, de sorte que les oreilles puissent les comparer les unes avec les autres, & appercevoir leur égalité qui suppose tout au moins deux termes, & quelque distinction entre ces ter-Car on ne dit point de deux grandeurs qu'elles sont égales, que lorsqu'elles sont toutes deux presentes à l'esprit. Outre cela l'égalité des mesures doit être alliée avec la varieté, comme nous l'avons fait voir avec étendue dans le Chapitre huitième; d'où nous apprenons que l'artifice & la structure des Vers consiste dans l'observation de ces quatre choses.

r. Chaque mesure doit être entendue distinctement, & séparément de toute autre mesure.

2. Ces mesures doivent être égales.

3. Ces mesures ne doivent pas être les mêmes. Il faut qu'il y ait quelque différence entr'elles asin que la varieté & l'égalité y soient alliées l'une avec l'autre

4. Cette alliance de l'égalité avec la varieté ne Peut être sensible dans ces mesures, si elles ne sont liées

## 256 LA RHETORIQUE, OU L'ART

liées les unes avec les autres. Il faut que les les les entendent toutes ensemble, qu'elles les parent, & que dans cette comparaison elles a coivent l'égalité qu'elles ont dans leur differ

La prononciation des langues étant differe la structure des Vers ne peut être la même toutes les langues. Toute cette difference 1 moins se réduit à deux chess; car la Poësie ne & la Poësie Grecque ne different de la P Françoise, Italienne, & Espagnole, que parc dans ces dernieres langues on prononce tout fyllabes également. & qu'elles n'ont point distinction de voyelles bréves & de voyelles gues; c'est pourquoi je ne serai point oblig parler en particulier de la structure des Vei chaque langue; il suffira pour mon desseu découvrir les fondemens des regles de la P Latine. & de celles de la Poësse Françoise. prétens pas qu'on devienne Poëte en lisant ca je vais dire. Mon dessein est de faire conn les principes de l'art, ce qui doit plaire à qui font spirituels, beaucoup plus que l'harm de la Poësie: les plaisirs de l'esprit étant plus gr que ceux du corps, certainement ils sont p rables; d'où S. Augustin conclut que ce sero déreglement d'aimer mieux un vers que la noissance de l'artifice avec lequel il est com Ce seroit une marque qu'on fait plus d'état oreilles que de l'esprit. Nonnulli perverse n amant versum, quam artem ipsam qua con tur versus, quia plus auribus quam intellige se se dederunt. Lorsque Cyrus faisoit voir à fander ses jardins, ses vergers, ses boccages tous les arbres étoient plantez avec ordre; Cel admirable, dit ce Grec; mais celui qui est l' teur de cette belle disposition, me paroît en plus digne d'admiration. Je tâche par ces re

ns de prévenir ceux qui vont voir le détail dans uel je descends. Il est necessaire pour connoîl'art de la Poësse Latine. Or, selon ce que je ns de dire, cette connoissance doit plaire à un prit raisonnable, pour le moins autant que les wrages de cette Poësse.

#### CHAPITRE XI.

u mesures, ou pieds dont les Grecs & les Latins composent leurs Vers.

Haque mesure dans la Poësse Latine est en-Itenduë séparément & distinctement par une vation de voix qui se fait au commencement, par un rabaissement de voix qui se fait à la fin. mêmes mesures sont appellées pieds; parce Il semble que les vers marchent en cadence par moyen de leur mesure. Ainsi les pieds d'un Latin, comme le remarque Marius Victori-3, se forment par une élevation & par un rabaifnent de voix, ned & hod, id est, alterna sylla-'um sublatione & positione pedes nituntur & menter. Les Romains battoient la mesure en itant leurs Vers: Plaudendo recitabant. Pepulsus ponebatur, tollebaturque; d'où vient tte maniere de parler, percutere pedes versus, ur dire distinguer les pieds ou les mesures d'un

Pour déterminer combien il peut y avoir de fferentes mesures, ou de differens pieds dans Poesse Latine, il faut faire attention aux rees suivantes, qui sont sondées sur cette nessité qu'il y a de rendre les mesures nettes & sincles.

## 258 LARHETORIQUE, OU L'ART

#### PREMIERE REGLE.

Il est constant qu'un pied doit être com tout au moins de deux syllabes, sur la pren desquelles la voix s'élevé, & s'abaisse sur la se de, asin de la faire remarquer.

#### SECONDE REGLE.

Les deux syllabes d'un pied ne peuvent pas toutes deux bréves, parce qu'elles passeroient vîte, & que l'oreille n'auroit pas le temps de tinguer deux differens degrez dans la voix qu prononce; sçavoir, une élevation & un rabs ment.

## TROISIEME REGLE.

Deux bréves dans la prononciation ont la leur d'une longue, c'est-à-dire, le temps of prononciation d'une longue est égal à que l'on employe pour prononcer deux voy bréves.

#### QUATRIEME REGLE.

Un pied ne peut être composé de plus des fyllabes longues, ou équivalentes à deux gues; car celles qui se trouvent entre les en mes, sur lesquelles la voix s'éleve & se rai se, troublent l'harmonie, & empêchent l'ég des mesures, comme nous le dirons. Je ne le à present que des pieds simples qui peur former une harmonie parsaite. On appelle somposez, ceux qui sont faits de deux pieds ples.

## CINQUIEME REGLE.

Un pied ne peut être composé de plus de trois syllabes: Il ne peut l'être de quatre; car ces syllabes seront ou toutes bréves, ou quelques-unes seront longues. Si elles sont toutes bréves, la prononciation en sera trop glissante, & par consequent vicieuse, une mesure de quatre bréves ne pouvant être entenduë distinctement. Si dans une mesure de quatre syllabes il y a une longue & trois bréves, ces trois bréves valent plus d'une longue: ainsi cette mesure peche contre la quatriéme regle.

#### SIXIE'ME REGLE.

Les oreilles rapportent toujours les mesures tomposées aux plus simples, parce que les choses simples s'entendent plus facilement & plus distinctement. Ainsi d'une mesure composée de quatre sylabes longues, les oreilles veulent qu'on en fasse deux.

Ces regles nous font connoître que tous les pieds simples sont ou de deux syllabes, ou de trois syllabes. Voyons de combien de sortes il peut y avoir de pieds de deux syllabes, de combien dé trois syllabes.

Dans un pied de deux syllabes, ou ces syllabas sont deux longues, & ce pied s'appelle Spon-

Ou ces deux syllabes sont deux bréves, & ce ied est nommé Pyrrbique.

Ou la premiere de ces deux syllabes est longue, la seconde bréve, ce qui fait le pied qu'on nome Trachée.

Ou la premiere est une bréve, & la dernie-

260 LA RHETORIQUE, OU L'ART.

re une longue; ce qui est appellé lambe.

Dans un pied de trois syllabes, ou ces syllabes sont longues, & ce pied est no Molosse.

Ou ces trois syllabes sont bréves, ce qu

le pied qu'on nomme Tribraque.

Ou la premiere est longue, & les deux :

breves; ce qui est un Dastyle.

Ou la derniere est longue, & les deux pres bréves, ce qui est nommé Anapeles

Ou la premiere est bréve, & les deux de

longues: ce qui est nommé Bacbique.

Ou les deux premieres sont longues. &l nière est bréve, qui est appellé Antibachique
Ou les deux extrêmes étant longues, elle

ferment une breve: on appelle ce pied a macre.

Ou les deux extrêmes étant bréves, elle ferment une longue; ce pied se nomme.

Or tous ces pieds ne peuvent pas entre la composition des Vers, parce qu'ils n'o les conditions qui doivent se trouver dan mesures. Plusieurs sont exclus de la Poësie regles précedentes. Le Pyrrhique par la se regle. Le Molosse par la quatrième. Le Ba & l'Antibachique par la même regle. L's macre & l'Amphibraque par la sixiéme. ccla nous serons voir que l'égalité ne pe gardée dans ces deux dernieres mesures; qu'il n'y a que six pieds; savoir, le Spontrochée, l'Iambe, le Tribraque, le Dasse l'Anapeste. On compte plusieurs autres piec ils se rapportent naturellement à ces six se pieds dont nous venons de parler.

#### \_\_\_

#### CHAPITER XII.

quoi consiste l'égalité des mesures des Vers Grecz & Latins; ou ce qui sais cette égalité.

Orique deux syllabes se prononcent en temps égaux, on dit que la quantité ou le temps de deux syllabes est égal. Cette égalité se trouve tre deux syllabes & une troisième, lorsque dans temps qu'on prononce une de ces syllabes, on a loisir de prononcer les deux autres. On dit que temps d'une syllabe est ou le double, ou le triple temps d'une seconde syllabe, si dans le temps on prononce l'une, l'autre le peut prononcer ns le même espace de temps ou deux sois, ou sis fois. Ainsi le temps d'une longue est double temps d'une bréve. Lorsque les temps de la proaciation de deux syllabes peuvent être mesurez r une mesure précise; par exemple, que le temps l'une est double de celui de l'autre, cette pronciation empêche la confusion, & fait que les eilles apperçoivent distinctement la quantité de s syllabes; ce qui doit plaire infailliblement, usque l'égalité, comme nous avons vû, est atable, parce qu'elle rend les sons distincts, & to la confusion. Il y a dans une mesure, ou pied mme il a été dit, une élevation, & un rabaisseient : Pes babet elationem & positionem. Afin onc que l'égalité y soit gardée, le temps de l'évation doit être égal à celui du rabaissement. ans un Spondée les temps de l'abaissement & de devation sont parfaitement égaux, puisque ce led est composé de deux longues. La même chol'arrive dans le Dactyle & dans l'Anapeste, le imps de deux bréves étant égal à celui d'une lon-Enc. Spondée & un lambe: mais, comme nou dit, la difference n'est pas grande. On peu composer des Vers des six sortes de pied nous avons parlés, puisqu'ils sont ou égai presque égaux. Il saut encore remarquer mêmes voyelles, quoique toutes bréves, p n'être pas égales dans la prononciation, si trouvent entre des consones qui retardent, moins leur prononciation. Par exemple, le mieres voyelles de ces quatre noms Grec breves: êdes, fédes, regimes, pédes; mais de la difference entre les temps de leur pron tion. C'est à quoi il saut saire attention, on veut rendre un vers harmonieux.

#### CHAPITRE XIII.

De la varieté des mesures, & de l'alliance de lité avec cette varieté. Comme se trouve l'a l'autre chose dans les Vers Grecs & Latins.

A varieté est si nécessaire pour préve dégoût qu'on prend des choses les plus : bles, que les Musiciens, qui étudient avec t soin la proportion & la consonance des son sectent même de temps en temps quelque nance dans leurs concerts. C'est-à-dire, négligent d'unir leurs voix par un parfait ac asin que la rudesse par laquelle ils piquent lors les oreilles, soit comme un sel qui le veille. Quand les Poëtes se dispenseroient quelquesois des regles dont nous avons parlé ne devroit pas ni les reprendre, ni blâme regles, ausquelles nous ajoûtons celle-ci; saut relever la douceur de l'égalité par l

BEPARLER. Liv. III. Chap. XIII. 265 e la varieté, s'il m'est permis de parler de la nte.

La varieté se trouve en plusieurs manieres dans s Vers Latins. Je ne parle point de celle qui onliste dans la difference du sens, & dans la diersité des mots. Premierement, il est constant ue dans le Dactyle, l'Anapeste, le Trochée, l'Iame, le Tribraque l'élevation est fort differente du abaissement: & quoique le temps de deux voyeles bréves foit égal à celui d'une longue, cepeniant les oreilles apperçoivent sensiblement la difference qui est entre une longue & deux syllabes bréves. De même, quoique les temps d'un Sponde, d'un Dactyle, d'un Anapelle soient égaux, cependant leur difference est très-sensible. In Dactylo tallitur una longa, ponuntur due breves : in Anapesto tolluntur due breves, ponitur una longa: in Spondeo tollitur & ponitur una longa.

On ne compose pas ordinairement des Vers d'une seule sorte de pieds. Les Vers Hexametres sont composez de Spondées & de Dactyles, les Vers Pentametres de Spondées, de Dactyles, & d'Anapestes. L'Iambe reçoit plusieurs pieds. Les Vers Lyriques sont encore plus diversifiez que les autes, parce que non seulement ils reçoivent disserts pieds, mais encore le nombre de ces pieds et inégal, tantôt plus grand, tantôt plus petit.

Un Vers composé tout entier de Spondées ou de Dactyles, ne plairoit pas; il faut temperer la vitesse des Dactyles par la lenteur & par la gravité des Spondées. Les Vers lambes peuvent être composée de purs lambes, parce que ce Vers passant curémement vîte, quoiqu'il soit composé de six mesures, il semble qu'il n'en ait que trois. Ainsi la trop grande égalité de ces mesures dans un si petit nombre, ne peut être ennuyeuse, comme il est évident en celui-ci.

M

Suis & ipfa Roma viribus ruit.

Les mesures de l'Hexametre sont grai fort sensibles : ainsi si leur égalité ne se accompagnée de la varieté, ce Vers greable.

Les Vers Lyriques font composez ordina de plusieurs sortes de pieds, parce que étant faits pour être chantez en Musique, n'en feroit pas agréable, si la difference c ne donnoit le moyen aux Musiciens de d

leurs voix.

L'alliance de la varieté avec l'égalité e feste dans la Poësse Latine. Premieremen chaque pied; car il est évident, par exem dans un Dactyle l'égalité & la varieté s vent; l'égalité, puisque le temps de deu est équivalent à une longue; la varieté, 1 comme nous avons dit, les oreilles appe bien de la difference entre une syllabe lo entre deux syllabes bréves. En second lie alliance est sensible dans les vers entiers sont composez de pieds qui sont differer même temps égaux, puisque les temps prononciation font égaux.

Ce n'est pas assez, selon ce qui a été tré ci-dessus, que les Vers soient comp mesures égales, il faut rendre cette égal ble. & pour cela lier ces mesures ensemb Latins le font par la césure, qui est un re ment de quelques syllabes du mot p pour en faire un pied, avec celles qui commencement du mot suivant comme

exemple.

Ille meas errare boves, &c.

Ce mot césure, vient du Latin cedo, qui fignicouper. La syllabe as dans meas, est une cére, cette fyllabe ar, avec la fyllabe er, du mor vant errare, faisant un Spondée. C'est cette sure qui fait un corps des mesures, & qui les ssente toutes ensemble aux oreilles; car la voix ivant pas coûtume de s'arrêter au milieu d'un ot, & de le diviser, elle acheve vîte de le proncer. Or la césure fait que les pieds finissent, & mmencent au milieu des mots; ainfi la voix qui fe repose point dans ces lieux, & qui lie les labes de chaque mot, lie en même temps les eds. & les enchaîne les uns dans les autres. Cette servation se peut rendre sensible aux yeux, en upant les deux Vers suivans par leurs céres.

e me | as er | rare bo | ves ut | cernis & | ip/um udere | que vel | lem cala | mo per | misst a | gresti.

La voix distingue chacune de ces mesures, come nous avons dit, par une élevation au commenment, & par un rabaissement à la fin. Or elle : aussi ces mesures par la césure : car quand la nix a prononcé la svilabe me dans meas, elle ononce de suite as, qui fait partie de la mere suivante : ainsi elle lie & la premiere mesu-, & la suivante. Cette seconde mesure est liée ec la troisième; car la voix ne se reposant point milieu du mot errare, elle poursuit sans inruption, après avoir dit er, la prononciation la fin rare; ainfi les oreilles les entendent unies jointes ensemble. La troisième mesure est liée la même maniere avec la quatriéme. Les Vers is césures ne paroissent pas Vers, parce que, mme nous avons dit, l'égalité des mesures qui t la beauté des Vers, ne peut être sensible si elles elles ne sont liées, & si les oreilles n'appe leur liaison. On liroit le Vers suivant sa dre garde que c'est un Vers, parce qu'il : de césure.

## Urbem | fortem | cepit | nuper | fortior |

Il ne me reste plus qu'à parler du noi mesures qui doivent composer les Vers. I dent qu'un Vers demande tout au moi mesures. Nous venons de dire que c'est de ces mesures qui plast aux oreilles, lo mesures leur étant presentées elles en appe l'égalité en les comparant les unes avec le Or, comme nous avons remarqué, tout raison suppose tout au moins deux terms nombre de ces mesures étoit trop grane évident que les oreilles qui les doivent ce toutes ensemble, seroient accablées de nombre; c'est pourquoi on ne compose i Vers de plus de six grandes mesures, to sont les Spondées & les Dactyles. Les V bes recoivent jusqu'à huit pieds, parce qu qui donne le nom à ce Vers, passe fort vite de ces mesures ne font que quatre grand Il y a cette difference entre les des Anciens, & les Vers; que les Rythme bien composez de plusieurs pieds; mais bre de ces pieds n'étoit point déterminé. est celui des Metres, ou des Vers. Ce nous avons dit ici de la Poësse Latine. r Poësie Grecque qui a les mêmes regles.

#### CHAPITRE XIV.

s premieres Poesses des Hebreux, & de toutes les autres Nations, n'ont été vrai semblablement que des Rimes dans leur commencement,

A Poësie n'a pas été d'abord parfaite. La cadence qui se trouva par hazard dans quel-'expression, plut, avant même qu'on sût ce e c'étoit que Vers, comme le dit Quintilien; te enim carmen ortum est, quam observatio minis. Ensuite on affecta de mesurer ses paes, afin qu'elles eussent quelque cadence, ce i se faisoit d'abord fort grossierement. Les ecs s'y appliquerent avec foin; & ce qui contri-12 perfectionner les premiers commencemens de r Poësie, ce fut que long-temps avant la guerde Troie leurs Poëtes joignirent la Poësse avec Musique, comme nous l'avons remarqué. Ils itoient leurs Vers au son des instrumens. Aussi deux Arts semblent être nez en même temps: à vient que les Poëtes sont encore appellez antres, Musiciens. Les Vers étoient des chants: le recitoient en chantant. Dans la suite la Musis'est distinguée de la Poësie; &, comme le dit intilien, la recitation des Vers tient un milieu re le chant & la maniere de parler ordinaire. is dans les commencemens la Poësse étoit une sique. Isaac Vossius dans un Livre qu'il a fait rès pour cela, démontre fort bien que cette sique n'avoit pas besoin de notes; les longues es breves en tenoient lieu: d'où vient que tous Vers d'une Ode tres-longue se chantoient égaent bien, parce que les mêmes mesures y étoient rvées. Nos Musiciens en faisant aujourd'hui Мз

LA RHETORIQUE, OU L'AR un air fur une Ode Latine, ne s'assu ni à la longueur, ni à la breveté des syllab cet air qui convient aux premieres strop s'accorde pas toûjours avec les autres stro Il est facile de concevoir comment la Grecque se persectionna, c'est-à-dire qu vint plus charmante aux oreilles, les M. s'en mêlant, & les Grecs leur donnant toi té sur le langage, pourvû qu'ils le polisser rendissent harmonieux. Les Poëtes Grecs Musiciens purent donc assujettir à des p Vers, qui dans le commencement n'étoi des cadences grossieres, imparfaites, con Prose rimée. C'est ce que dit Quintilien memo dubitaverit imperito quodam initio & aurium mensura, & similiter decu Spatiorum observatione effe generatum, eo repertos pedes. Les intervalles de la tion pouvoient avoir quelques mesures rimes rendoient sensibles. C'est un artif naturel, & usité de tout temps. Encore d'hui les Poësies des Perses, des Tartar Chinois, des Arabes, des Africains, de peuples de l'Amerique ne confistent que rimes, dans des terminaisons, ou chutes bles. La langue Hebrarque est la pren toutes les langues : certainement elle est cienne que la Grecque. Or, on voit que breux avoient des Poësses dans le tem sortirent de l'Egypte. Marie après cette s cita un Cantique que Moyse rapporte. ( ve dans l'Ecriture plusieurs Cantiques. Le mes font une veritable poëtie. Les Sca putent sur la nature de cette poësie. Ce être constant, c'est qu'on y observe une cade intervalles égaux, ou des expressions éga quelle égalité est renduë sensible par la re

# DE PARLER. Liv. III. Chap. XIV. 271 mes svilabes, ou mêmes lettres. C'est ce

nêmes syllabes, ou mêmes lettres. C'est ce 'Auteur de la Bibliotheque universelle a ob-. Il le fait voir dans plusieurs passages qu'il ose, où il montre comme c'est l'égalité des essions, & les mêmes chutes ou rimes qui en toute la cadence. Il en donne tant d'exemqu'on ne peut douter de ses sçavantes obtions. On ne les avoit pas faites, parce n n'avoit pas pris garde à la négligence des istes, qui en décrivant les anciens Cantiques s Pseaumes, n'ont pas eu le soin de les décriomme ils le devoient, en la maniere que se ent écrire les vers, finissant chaque ligne la rime. Ainsi une partie de l'industrie de Auteur consiste dans le retablissement de la able écriture, finissant ou commençant chaligne comme la rime le demande; en quoi ussit si ordinairement, qu'on ne peut pas penue ces rimes soient un effet du hazard. raire, s'il y a quelque partie d'un Pseaume rela ne s'observe pas, on peut penser que cela rrivé par quelque transposition qu'un Copisse habile aura pu faire. L'Auteur en convainc homme docile qui aime & écoute la verité, uelque bouche qu'elle forte.

hilon & Josephe, & après eux Saint Jerôme, avancé que dans la Poësie Hebraïque il y t des pieds comme dans la Poësie Grecque; on ne sait pas s'ils ont bien examiné la mede cette poësie. On soupçonne Philon & Joe d'avoir sû peu l'Hebreu. Ce soupçon est fondé. Saint Jerome les a pû croire sans ausison que celle qui se retire de leur autorité. Goa fait un Traité qu'il a intitule: Davidis Lyra, ès pour soûtenir le même sentiment; mais id il vient au détail, il ne réussit pas. Louïs el l'a resuté. Quand on approsondit la chose;

M 4

# 272 LA RHETORIQUE, OU L'ART

on trouve même que la langue Hebraique pas capable de mesures ou pieds des vers G

Latins. Ce qu'il faut confiderer ici.

Nous avons dit que les anciens Poëtes Graformé la langue Grecque, qui dans son con cement fut sort imparfaite. Elle tire sa proorigine de la langue Phenicienne; ce sa Poëtes qui l'ont changée. Les Grecs n'avoie bord que des noms & des verbes monos sans temps: leurs noms n'avoient point c xions ou de cas, comme n'en ont point les ciens ou Hebreux; car c'est la même langue mesure des vers oblige à des transposition causeroient de l'obscurité si les noms n'avoi differens cas de differentes terminaisons, que quent leurs rapports. Or, il n'y a pas mo saire des vers qui aient des pieds sans transpo Dans ce Vers de Lucain.

Bella per Emathios plusqu'am civilia campe

le mot civilia, n'est pas en sa place natu mais on voit où il se doit rapporter. L'Heb fouffre point de renversemens semblables. Il point de differens cas en cette langue, ta differentes terminaisons. Le substantif pr toûjours l'adjectif lorsqu'on ne sous-entend ri tre deux; comme ben chacam, c'est-à-dire, fage : & on ne peut point dire chacam ben; me en François on ne peut dire que mon per mere. Dans l'Hebreu le substantif qui est gime, doit toûjours préceder; comme, Scholmo Les paroles de Salumon mais Scholmo debarim. En Latin, Salomoni. ba, & verba Sulomonis, c'est la même Enfin les assujetissements de cette langue à dre naturel, les terminaisons presque sei bles, car tous les noms pluriels masculins se unent en IM, & les feminins en OT, ont mpêché les Hebreux de faire des vers Metriques,

u des vers composez de pieds.

Les Hebreux, aussi bien que presque toutes les utres langues du monde, excepté le Latin & le rec, n'ont donc pû avoir qu'une poësse simple, onsistant dans l'égalité des expressions d'un égal combre de voyelles, & dans la rime qui rend ensible cette égalité. Ce mot rimes, vient sans loute de Rythme, judud, Rythmus, mot Grec pi signifie un arrangement harmonieux, ou calence agréable. Ce mot Grec comprend tout ce que l'oreille apperçoit de mesuré, soit prose, soit ers, comme Ciceron le définit. Quidquid est mim quod sub aurium mensuram aliquam cadit, tiam f abeft à versu, numerus vocatur, qui rece juspes, dicitur. La prose même est ainsi capable de rythme; car on en peut disposer les mots dont elle est composée, de maniere qu'ils assent une cadence lente ou accelerée, douce ou orte, selon que le sujet le demande. Dans les vers ce sont toujours les mêmes mesures : dans la Mose il faut une grande varieté. Le mot Rysbmus, gnifie beaucoup: selon son idée générale, qui enferme toutes les significations qu'on lui peut lonner, c'est une composition reglée, qui se ait avec un certain ordre, raison, proportion du on & du mouvement des paroles.

Dans toutes les langues qui ne sont pas capales d'avoir des vers qui ayent des pieds, la poësie onsiste principalement en ce que nous appellons imes. Quand la prononciation de la langue Lane commença à se perdre, qu'on ne distingua lus la longueur & la breveté des voyelles, qu'on es prononça toutes presque également, on se conenta d'une prose rimée, comme sont ces sortes de l'antiques, Hymnes, Proses, qui se chantent dans nos Eglises, dont l'artifice ne coi dans des expressions égales, qui se terr la même maniere. C'est ce que les bons l'ains évitoient avec autant de soin que vais Poëtes l'ont recherché depuis la c de la langue Latine. On sçait combien a Ciceron a été méprisé,

## O fortunatam natam me Consule Rom

Il ne se seroit jamais sait de jaloux qu'il a dit est été de ce stile, comme J dit agréablement en raillant ce mauvais

Antoni gladios potuit contemnere, si sic Omnia dixisset.

Isaac Vossius observe, que pour évit mes Virgile a mieux aimé écrire,

#### Cum canibus timidi venient ad poculi

que de mettre comme il le pouvoit Il ajoûte qu'on se trompe si on s'imagir avoit une rime dans ce vers.

#### Cornua velatarum obvertimus autennas

Les deux dernieres lettres de velata mangeoient, & n'étoient point entend qu'un Romain prononçoit ce vers. L Grecque & Latine avoit d'autres char les nôtres. Nous l'avons dit, ils recitoi vers d'une maniere qui ne nous est gue difficile de concevoir que les cinq tons quels les Chinois prononcent differemn même mot monosyllabe; c'est pourquoi

score une fois qu'on a tort de s'imaginer que s peuples pûffent fentir autre chose dans l'haronie de leurs vers, que ce que nous y sentons sjourd'hui.

#### CHAPITRE XV.

» la Poësie Françoise, & de celle de toutes las autres Nations qui ont des rimes.

NOus l'avons dit que l'artifice de la poësse Grecque & Latine est si particulier à ces leux langues, qu'aucune autre langue n'a rien de emblable. & que pour toutes les autres poësses nciennes & nouvelles, elles ne confistoient que ans l'égalité du nombre des syllabes, & dans les imes. Avouons neanmoins ici qu'il y a des enroits des Pseaumes & de quelques Cantiques où 'n'est pas possible de trouver ces rimes, & qui ependant different de la prose. Les manieres ontraintes & obscures de ces endroits marquent vil faut que celui qui en est Auteur se soit asijeti à des mesures que nous ne distinguons pas. n'est pas toujours necessaire que la rime se ouve à la fin du vers; on peut lier des paroles, e forte qu'elles ayent une cadence, comme on en oit des exemples dans les langues Espagnole, alienne & Angloise, dans lesquelles on fait de et bons vers sans rimes. Ceux qui possedent ces mues peuvent examiner ce qui produit cette dence, & fait que sans rimes quelques-uns de irs vers ont de l'harmonie. Cela peut venir de que les terminaisons dans ces langues étant plus tes, elles font plus d'impression; ainsi l'éga-5 dans les expressions, dans le nombre des labes peut faire une harmonie sensible. Il n'en M 6

est pas de même dans notre langue à car douceur. Elle ne frappe pas si forter oreilles. Cependant on parle d'une piece qui n'avoient point de rimes, faits par ziriac : c'étoit une traduction des Epitres qui n'a point été imprimée. Nous ne parl que des vers avec des rimes : & comme i tacher à des exemples ce que nous allo nous les tirerons de la poésie Françoise.

Ce qui fait la difference essentielle poësse d'avec la Latine & la Grecque, c' prononciation differente de celle dont on coit autrefois le Grec & le Latin. cons d'une maniere unie, & presque és toutes les voyelles. Il est vrai que nous él voix sur certaines; ce qui a fait croire Estienne que nos voyelles étoient longue ves comme les voyelles Latines. Il doi exemple ces mots, grace, race, matis au foir, & matin, le nom d'un chien: mange, & la pate d'un chien : il dit que sont trois breves; maitresse, une long deux breves; misericorde, trois breves trochée. C'est pourquoi il prétend qu'on ; des vers François, semblables aux vers L pour exemple il traduit en François ce Latin:

Phosphore, redde diem; cur gaudia nostra: Cesare ventura, Phosphore, redde diem.

en celui-ci :

Aube, rebaille le jour : pourquoi notre aise tu ?
César doit revenir : aube, rebaille le j

Henry Estienne trouvoit ces deux vers François fort beaux. Peu de gens seroient de son goût.

Quand les voyelles en François pourroient faire differentes mesures, & que ce ne seroit pas seulement par l'accent qu'une même voyelle pût diffeær d'elle-même, mais encore parce qu'elle peut être prononcée differemment, en peu de temps, ou dans un temps plus long, personne ne pourroit disconvenir que pour la plupart elles se prononcent également. Nous les faisons presque toutes breves; ainti il n'y a pas affez de voyelles longues pour faire differentes mesures. On ne peut pas faire des vers Latins de voyelles toutes breves. Nous fommes donc obligez de donner de l'harmonie à nos paroles d'une autre maniere que les Grecs & les Latins. L'art que nous suivons, c'est celui de toutes les nations du monde depuis plufieurs fiecles, comme nous l'avons dit: il ne confifte que dans un certain nombre de syllabes: & dans les rimes.

 Nous n'élevons la voix qu'au commencement du sens, & nous ne la rabaissons qu'à la fin. C'est Pourquoi si une mesure dans notre poesse commensoit au milieu d'un mot. & finissoit au milieu d'un aute mot, ha voix ne pourroit distinguer par aucane inflexion cette mesure, comme elle le sait en Latin. Afin donc de mettre de la distinction entre les mesures, & que les oreilles apperçoivent cette distinction par une élevation de voix au commencement, & un rabaissement à la fin, chaque mesure doit contenir un sens parfait: ce qui fait qu'une mesure doit être grande, & que chacun de nos vers n'est composé que de deux mesules, qui le partagent en deux parties égales, dont premiere est appellee Hemistiche, Les mesures de nos vers se mesurent d'une maniere fort natucelle, puisque naturellement & sans art on éleve

#### 278 LA RHETORIQUE, OU L'ART

la voix en commençant l'expression d'un si parsait, & qu'on la rabaisse sur la fin de cette pression. L'égalité de ces mesures dépend d nombre égal de voyelles. Toutes les voyelles notre langue se prononçant en temps égaux, il évident que si deux expressions ont un égal nomi de voyelles, les temps de leur prononciation se

égaux.

L'égalité de deux mesures dont chaque vers composé, ne peut donner qu'un plaisir médiocr Aussi on lie tout au moins deux vers ensemble, q font quatre mesures. Cette liaison se fait par l'i nion d'un même sens. Pour rendre encore cet liaison plus sensible, on fait que les vers qui re ferment un même sens, riment ensemble; c'estdire qu'ils se terminent de la même maniere. n'y a rien que les oreilles apperçoivent plus sens blement que le son des mots; ainsi la rime qui n'e que la repetition d'un même son, est tres-propt pour faire distinguer sensiblement les mesures de vers. Cette maniere est tres-simple; aussi elle nuye bien tôt, fil'on n'a foin d'occuper l'espritde Lecteurs par la richesse & par la varieté des per sées, afin qu'ils ne s'apperçoivent point de sa sim plicité.

Voilà en peu de mots les fondemens de not poësie: pour rendre plus sensible ce que j'en aidit j'en serai l'application aux deux vers suivans.

#### ge chante cette guerre | en cruauté feconde, Où Pharsale jugea | de l'Empire du monde.

L'oreille n'apperçoit que deux mesures dans cha cun de ces vers, & elle les distingue, parce quel voix s'éleve au commencement, & se rabaisseal fin de chacune de ces mesures qui contiennent de sens parsaits. Les quatre mesures de ces deux ver

sont liées ensemble par l'union d'un même sens dont elles font les membres, & par la rime. Outrel'égalité du temps, nous pouvons remarquer que l'égalité du repos de la voix, qui se repose en prononcant nos vers par des intervalles égaux, contribuë fort à leur beauté. Je ne parle point des diffetens ouvrages en vers, des vers Alexandrins, des Sonnets, des Stances, & c. Ces vers ne sont diffetens entr'eux que par le nombre de leurs syllabes. Les uns sont composez de plus grandes, ou de plus courtes mesures; dans les uns les rimes sont entremêlées. Comme chez les Latins on compose des ouvrages de differentes fortes de vers, en François on lie de petits vers avec de grands vers. L'artifice qu'on employe dans ces ouvrages n'a aucune difficulté qui merite que nous nous arrêtions à l'expliquer.

Ce n'est pas assez pour donner à un vers la juste mesure, d'avoir égard à la quantité du temps de chaque voyelle, ou au nombre des mêmes voyelles: leurs concours & celui des consones avec qui elles se trouvent, augmente ou diminue leurs mefares. Entre les mots qui ont même quantité, ou qui contiennent un égal nombre de voyelles, les uns font rudes, les autres font doux, les autres coulans, les autres, languissans: c'est pourquoi pour rendre les mesures d'un vers égales, on doit avoir presque autant égard aux consones qu'aux voyelles, comme nous l'avons dit de la poësse Latine. Il faut fur-tout prendre garde aux accens, ou fi l'on veut, à la mesure des voyelles, & prendre garde si elles sont breves ou longues; male, une espece de coffre, ne peut pas rimer avec mâle, en Latin masculus, comme l'enseignent ceux qui traitent expressément de la Poësse Françoise.



#### CHAPITRE XVI.

Il y a une sympathie merveilleuse entre notre and b la cadence du discours, quand cette cadence convient à ce qu'il exprime.

TO u z avons vû qu'un discours est agrésible Norque les temps de la prononciation des syllabes qui le composent, peuvent être mesurez par des mesures exactes: que le temps, parexemple, d'une syllabe est exactement ou le double, ou le triple de celui d'une autre syllabe. Les mesures exactes font celles qui s'expriment par des nonbres. Dans la Geometrie toutes les raisons exactes sont nommées raisons de nombre à nombre; c'est pourquoi les Maîtres de l'Art de parler ont appellé nombres, numeros, tout ce que les oreilles apperçoivent de proportionné dans la prononciation du discours, soit la proportion des mesures du temps, soit une juste distribution des intervalles de la respiration. C'est ce que dit Ciceron Numerosum est id in omnibus sonis atque vocibu quod babet quasdam impressiones, & quod metiripos sumus intervallis aqualibus. En Latin, Numerofe oratio, c'est ce que nous nommons en François discours harmonieux.

Que l'harmonie plaise, c'est une chose qui ne demande point de preuves; & nous ne devois pas être surpris si nos oreilles sont choquées d'un ton qui n'est pas reglé, puisque pour rompte les plus grosses cloches il ne faut que les sonnes de maniere qu'elles sassent un faux ton. Tous les Auteurs conviennent, & entr'autres S. Augustis, qu'il y a une merveilleuse alliance de notre esprit avec les nombres, que les differens mouve-

181

mens de l'ame répondent à certains tons de la voix, avec qui elle a je ne sai quelle espece d'habitude. Mira animi nostri cum numeris cognatio. Omnes affectus spirisus, nostri pro sui diversitate babent proprios modos in voce, quorum nescio qua occulta familiaritate eonnectantur. D'où Longin, cet excellent Critique, conclut que les nombres sont des instrumens merveilleusement propres à remuer & à faire agir les passions. Jau.

μαστον παθες δερανον.

Pour pénetrer dans les causes de cette merveilleuse sympathie des nombres avec notre esprit, & de leur puissance sur nos passions, il faut savoir que les mouvemens de l'ame suivent ceux des esprits animaux. Selon que ces esprits sont plus lents ou plus vîtes, plus tranquilles ou plus violens, l'ame se sent émûë de différentes passions. La plus petite force est capable d'arrêter ou d'exciter ces esprits animaux: ils resistent peu. & leur legereté fait que le plus petit mouvement étranger les détermine; le mouvement, par exemple, d'un son peut les ébranler. Notre corps est tellement disposé, qu'un son rude & violent les fait couler dans les muscles qui le disposent à la fuite, de la même maniere que le fait la vûë d'un objet affreux, comme nous l'experimentons tous les jours: au contraire un son doux & moderé a la force d'attirer. En parlant rudement à un animal, il s'enfuit: on l'apprivoise en lui parlant doucement; d'où l'on apprend que la diversité des sons produit des mouvemens differens dans les esprits animaux.

Chaque mouvement qui se fait dans les organes des sens, & qui est communiqué aux esprits animaux, ayant donc été lié par l'Auteur de la nature à un certain mouvement de l'ame, les sons peuvent exciter les passions; & l'on peut dire que

cha-

chacun répond à un certain son, qui est celui qui excite dans les esprits animaux le mouvement avec lequel elle est liée. C'est cette liaison qui est la cause de la sympathie que nous avons avec les nombres, & qui fait que naturellement, selon le ton de celui qui parle, nous ressentons differens mouvemens. Un ton languissant nous inspire de la tristesse, un ton élevé nous donne du courage: entre les airs, les uns sont gais, & les autres mélancoliques, selon la passion qu'ils excitent.

Pour découvrir tous les fecrets de cette sympathie, & expliquer comment entre les nombres les uns causent plûtôt la tristesse que la joye, il faudroit examiner quel est le mouvement des esprits animaux en chaque passion. On conçoit sacilement que si l'impression d'un tel son dans les organes de l'ouie est suivie d'un mouvement dans les esprits animaux, semblable à celui qu'ils ont dans la colere, si, par exemple, ce son les agite violemment & avec inégalité, qu'il pourra exciter la colere, & l'entretenir: au contraire qu'il sera languissant & mélancolique si l'émotion qu'il cause dans les esprits animaux est foible. & languissante, telle qu'est celle qui accompagne la mélancolie. Ce que je dis ne doit pas surprendre, après ce que nous rapportent tant d'Auteurs célebres des effets de la musique. Ils disent qu'il y a eu des Musiciens qui savoient jouer sur leurs slûtes des airs propres à guérir toutes les maladies, qui pouvoient appaiser les douleurs. & rendre la santé aux malades.

Peut-être qu'on en dit trop; mais nous ne pouvons pas douter de ce que nous experimentons tous les jours, que lorsque nous entendons quelqu'un chanter, rire, ou pleurer, que nous le voyons sauter, danser, nous sommes invitez à faire la même chose. La nature nous a liez ensemble.

#### DE PARLER. Liv. III. Chap. XVI.

Dans un Luth, lorsqu'on pince une corde, celle qui est à l'unisson se remue sans qu'on y touche, quoiqu'elle soit éloignée, & qu'entr'elles il y ait plusieurs autres cordes qui demeurent immobiles. La nature, dis-je, nousa liez ensemble; ainsi nous ressentons les mouvemens que nous appercevons dans les autres: aussi il est indubitable que la seule cadence peut exciter les passions. C'est delà que Platon, dans ses Livres de la Republique, tire cette consequence, que selon qu'on change la musique, les mœurs des Citovens changent. Cela paroît paradoxe, mais il n'y a rien de plus veritable. Les chants effeminez amollissent. Il y en a de mâles, de graves, de religieux que les Musiciens observent selon les mouvemens qu'ils veulent inspirer. L'experience & l'autorité ne permettent pas d'en douter. In certaminibus sacris non eadem ratione concitant animos ac remittunt, nec eosdem modos adbibent cùm bellicum est canendum, & cùm posito genu supplicandum; nec idem signorum concentus est procedente ad prelium exercitu. idem receptui carmen. Ces paroles sont de Quintilien.

On ne peut donc douter que les sons ne soient fignificatifs, & qu'ils ne puissent renouveller les idées de plusieurs choses. Ainsi comme le son de la trompette sait naturellement penser à la guerre; Thucydide, par la cadence élevée qu'il donne à ses paroles en parlant des combats, sait, comme Ciceron dit de lui, qu'il semble qu'on soit present à une bataille, & qu'on y entende la trompette: De bellicis scribens concitatiori numere, videtur bellicum canere. Quand on entend le bruit de la mer on se l'imagine facilement, quoique les yeux ne la découvrent point. Quand on entend parler un homme qui est connu d'ailleurs, on se le represente avant qu'il soit present aux yeux. Les idées des

#### z84 LA RESTORIQUE, OU L'ART

des choses sont liées entr'elles, & s'excitent les unes les autres. Ainsi il est hors de doute que certains sons, certains nombres, & certaines cadences peuvent contribuer à réveiller les images des choses avec lesquelles ils ont quelque rapport & liaison.

Nous experimentons qu'en parlant nous prenons un ton conforme à nos dispositions interieures. Ce n'est pas seulement sur le visage que paroissent les mouvemens dont nous sommes agitez. La seule maniere dont nous parlons fait connoitre ces mouvemens, nous prenons un autre ton en raillant que lorsque nous parlons serieusement Notre voix n'est point la même quand nous louous que quand nous blamons. En un mot, nous changeons de voix selon nos differens mouvemens: 24ff on fait bien mieux connoitre ce que l'on pense quand on parle, que lorsqu'on écrit.

Cependant il est certain qu'on peut donner une cadence à ses paroles, qui tienne lieu d'une voix vivante. Virgile réussit admirablement en cela: il donne à ses vers une cadence qui peut elle seule exciter les idées des choses qu'il veut signifier. En lisant ces paroles: Et a hos conscendit suribunda rogos, qui est-ce qui ne conçoit pas par cette cadence précipitée & élevée, la précipitation avec laquelle Didon, dont il est parle en ce lieu, monte en furie sur le bûcher qu'elle avoit préparé pour s'y brûler. Quand je lis cette description du fommeil:

Tempus erat quo prima quies mortalibus agris Incipit, & dono divûm gratissina servit;

la douceur de ce vers qui glisse, me donnel'idée du sommeil qui semble se glisser, & couler dans nos membres, sans que nous nous en appercevions vions. Ce nombre languissant decette Harangue du fourbe Sinon:

Heu! que nunc tellus, inquit, que me aquore possunt Accipere; aut quid jam misero mibi denique restat?

Ce nombre, dis-je, n'étoit-il pas capable d'exciter la compassion dans le cœur des Troyens. La seule cadence du vers suivant exprime le ton languissant avec lequel on parle d'un accident facheux;

Partem opere in tanto, fineret dolor, Icare, ha-

Ce vers suivant marque la gravité & tranquillité du Roi dont parle le Poëte,

Olli sedato respondit corde Latinus.

Souvent la maniere de dire les choses, la posture, les habits sont plus éloquens que les paroles. Un habit négligé, une mine triste fléchira plûtôt que les prieres & les raisons. Aussi la cadence des paroles fait souvent plus que les paroles mêmes, comme nous l'avons vû dans le premier Livre de cet Ouvrage. Un ton ferme imprime la crainte, un ton languissant porte à la compassion. Un discours perd la moitié de sa force lorsqu'il n'est plus soutenu de l'action & de la voix: c'est un instrument qui reçoit sa force de celui qui le manie. Les paroles sur le papier sont comme un corps mort qui est étendu par terre. Dans la bouche de celui qui les profere elles vivent, elles sont efficaces: sur le papier elles sont sans vie. incapables ce produire les mêmes effets. Une cadence

#### 286 LA RHETORIQUE, OU L'ART

dence conforme aux choses conserve en quelque maniere la vie au discours, en conservant le ton avec lequel il doit être prononcé.

#### CHAPITRE XVII.

Moyens de donner à un discours une cadence qui réponde aux choses qu'il signisse.

· Platon, comme nous l'avons dit, prétend que les noms n'ont point été trouvez par hazard. Sa preuve c'est que les premieres racines d'où sont dérivez les autres mots, ont été composées de lettres dont le son exprimoit en quelque maniere la chose signifiée. Cela n'est vrai que dans un petit nombre de racines. Mais il est constant que la beauté d'un discours consistant dans le rapport qu'il a avec la chose qu'il signifie, si sa cadence convient, il est plus significatif, & par consequent plus agréable. Or, pour lier son discours par une cadence conforme au sens; on n'a qu'à confulter les oreilles, & apprendre d'elles quel est le fon de toutes les lettres, des voyelles, des confones, des syllabes, & à quelle chose ce son peut convenir. Il y a des Auteurs qui se sont appliquez à remarquer ces usages. Ils observent, par exemple, que la consone F, exprime le vent Cùm flamma furentibus austris: que la consone S, réveille l'idée d'une chose qui coule, d'un courant ou d'eau, ou de sang, & plenos sanguine rives: comme aussi les tempêtes,

Luctantes ventos, tempestatesque sonoras.

La lettre L convient aux choses douces;

Mollia luteola pingit vaccinia caliba,
eft mollis flamma medullas.

Virgile se sert heureusement de plusieurs M, pour un bruit sourd & confus.

Magno cum murmure montis Circum claustra fremunt.

Le fondement de tout cela est ce que nous avons dit, qu'un fon excite naturellement l'idée de la chose qui peut produire un son semblable. Ainsi comme chaque lettre a un son qui lui est particulier, il est certain qu'il y a des lettres qui sont plus propres à marquer de certaines choses, comme le son de la lettre M. & de l'O, pour exprimer un son obscur. Platon dit que ces mots. σκληρητής, τραχώς, qui se prononcent difficilement, marquent bien par cette rudesse ce qu'ils fignifient. Au contraire, la prononciation douce & facile de ce mot yauxò, contribuë à faire connoître la douceur dont il est le nom. Il est certain qu'en parlant d'une chose douce, on est porté à en parfer avec un fon doux. Les mots qui font donc composez de lettres d'une prononciation douce & facile, tiennent lieu sur le papier de ce ton avec lequel on auroit parlé. Il est naturel de prendre les fignes qui font les plus convenables. Il n'y a pas de termes plus propres que ceux dont nous marquons le cri des animaux, parce qu'ils expriment ce cri; ainsi c'est la nature qui a fait trouver muipur и принимати, женегомы заты, ж фринумы трады, le mugissement des Taureaux, le bennissement des Chevaux; comme nous disons austi aboyer, béeler. Βρήμω, παίταγω, σύρισμω font des noms naturels comme nos noms François, bour donnement, sifflement. Nous

#### 88 LARHETORIQUE, OUL'ART

Nous avons vû la nature du ton de chaque lettre; il est facile de juger à quoi elle peut être propre: & par consequent un Orateur peut connoître entre plufieurs mots qu'il a pour s'exprimer, ceux dont le fon est plus propre pour son dessein.

Entre les voyelles, les unes ont un son clair & élevé; les autres ont un son obscur & foible. On peut faire entrer dans la composition de son discours celles qui sont propres au dessein que l'on a pris de faire une cadence plus soible ou plus sorte, plus élevée ou

plus basse.

Il faut avoir particulierement égard aux mesures du temps. Entre les mesures, les Dactyles coulent avec vitesse: le Spondée va gravement, l'Iambe marche vîte; le Trochée semble courir: aussi il prend son nom d'un verbe Grec qui signisse courir. L'Anapeste, tout au contraire du Dactyle, coule avec vitesse dans son commencement, & sur la fin il semble qu'il va heurter contre quelque corps qui le repousse & qui l'arrête, d'où il a pris son nom, qui signisse repercussion. Les estes de ces mesures sont tout differens. Celui qui veut accorder la cadence de se paroles avec les choses qu'il traite, doit choisir entre ces pieds ceux qui l'accommodent. Virgile se service de dactyles pour exprimer la vitesse d'une action.

Illi aquore aperto
Ante Notbos, Zephirumque volant: gemit ultima pulfu
Thraca pedum.
Ferte citi ferrum, date tela, scandite muros.

Au contraire il évite les Dactyles, & choifit les Spondées; lorsque la gravité convient mieux à l'expression.

— Magnum Jovis incrementum. Tanta molis erat Romanam condere gentem. Illi inter sese magna vi brachia tollunt, &c.

Ciceron

Ciceron rapporte que Pythagore empêcha des jeunes gens d'entrer par force dans une honnête maison, & qu'il leur fit quitter leur mauvais desstin, ayant commandé à une semme qui chantoit, de faire entrer des Spondées dans son chant. Pythatras concitatos ad vim pudica domus inferendam invenes justa mutare in Spondeum modos tibicina. compescuit. Le Spondée & le Dactyle sont les deux mindes mesures. C'est pourquoi les vers Hexametres sont les plus majestueux. Le Spondée qui se trouve à la fin, fait qu'on les prononce avec un ton ferme, parce qu'il soutient la voix. L'Anapeste qui cl à la fin du Pentametre, fait tomber la voix : c'est **Pourquoi** ou employe le Pentametre pour exprimer les plaintes dans lesquelles la voix tombe à tous momens, & son cours est interrompu. On joint le Pentametre avec l'Hexametre, afin que la force de l'un soûtienne la foiblesse de l'autre. L'Iambe est si Vite, que la cadence du vers qui en est composé, n'est Passouvent sensible. Elle passe avec tant de vitesse, qu'on a peine à distinguer ce vers de la Prose; C'est **Pourquoi** on employe ce pied dans les pieces de Theatre, dont le stile doit être fort naturel, & **Peu** different de la prose.

Il est facile de rendre la cadence du discours douce ou rude. Pour la rendre douce, il faut éviter le
concours des voyelles qui cause des vuides dans le
discours, & empêche qu'il ne soit uni & égal. Ce
concours de voyelles, & celui de plusieurs consones,
particulierement de celles qui sont aspirées, ou qui
ne s'accordent point, rendent le discours raboteux.
Un discours rude convient aux choses rudes & desacelles, Rebus atrocibus conveniunt verba aucelles, Rebus atrocibus conveniunt verba aucelles, Pour décrire de grandes choses il saut
employer de grands mots dont le son soit éclatant,
qui remplissent la bouche. La cadence du discours
au doit être négligée & languissante, pour ce sujet
Duintilien.

#### 290 LARHETORIQUE, OUL'ART

il est à propos que tous les termes dont on se sert;

avent un son foible.

Plus les periodes sont longues, l'action de la voix est plus sorte. Lorsqu'il est important de parler avec douleur, les expressions doivent être courtes & coupées. Si l'action est vehemente, s'il est besoin de donner du poids à ses paroles, comme ceux qui se veulent faire craindre sont un grand bruit, il faut se servir de longues periodes, qu'on ne peut prononcer sans prendre un ton plus serme qu'à l'ordinaire.

Je n'en dis pas davantage: ce seroit abuser du temps que de vouloir donner des regles plus particulieres pour chaque nombre. Cela ne s'acquiert que par une longue habitude, & par une sorte application qui fait qu'on s'anime en composant, & que naturellement on choisit des termes rudes ou doux, qui conviennent à ce que l'on veut exprimer. Je ne conseillerois pas à un Auteur de s'opiniatrer à trouver une cadence significative avec les mêmes gênes que l'on cherche une rime. Il est difficile d'y réussir:

souvent c'est tenter l'impossible.

La plûpart des Poëtes semblent avoir ignoré cet accord des nombres avec les choses. Ils ne cherchent dans leurs vers qu'une douceur qui devient sade dans la suite. Chez eux les affligez & les joyeux, les maîtres & les valets parlent d'un même ton. Un païsan parlera avec autant de délicatesse qu'un courtisan. Cependant ces Poëtes ont des adorateurs qui croyent fort savoriser Virgile quand ils disent, des vers rudes & négligez, avec lesquels il décrit les choses basses, qu'il s'est négligé dans ceux-là pour faire paroître la douceur des autres. Ils n'estiment pas cette cadence admirable de ces vers, où il décrit le foible coup que le vieillard Priam porta à Neoptolemus, parce qu'elle est foible & languissante, comme elle le doit être.

Sic fatus senior, telumque imbelle fine ictu Conjecit. J'ai honte d'employer l'autorité des Maîtres de l'Ant pour les convaincre d'une verité qui n'a pas besoin de preuve. Ciceron & Quintilien donnent de grandes louanges à ceux qui accordent les nombres avec le sens. Les Historiens, les Poètes, & les Orateurs ont recherché avec soin cette beauté. Ulpien, dans les Commentaires qu'il a faits sur les harangues de Demosthene, remarque que toutes les sois que ce Prince des Orateurs Grecs parloit des proprès de Philippe, il arrêtoit le cours de la prononciation de son discours, y faisant entrer à cette sin plusieurs particules, pour faire voir combien Philippe marchoit lentement dans ses conquêtes, Queties tardos Philippi progressus voluis ossendere, tardam multis interjectis particulis orationem facie-

Pour Virgile, on peut dire que c'est en cela qu'il, est inimitable, & qu'aucun Poete n'approche de lui. Il ne seroit pas besoin d'en apporter des tremples, parce que chacun a ce Poete entre les mains: neanmoins pour vous faire remarquer l'excellence de ses vers, je rapporterai quelques-uns des plus beaux endroits qui se presentent à ma memoire. Lorsqu'il fait parler Neptune dans le premier Livre de l'Eneïde, il donne à ses paroles une cadence élevée, majestueuse, & qui convient à la majesté de celui qu'il fait parler.

Tantane vos generis tenuit siducia vestri? Fam cœlum, terramque, meo sine numine, venti Miscere, & tantas audetis tollere moles.

Remarquez la pompe des suivans, avec lesquels il flatte l'Empereur.

Nascetur pulchrà Trojanus origine Casar, imperium Oceano, samam qui terminet astris.

Pcr-

#### LA RHETORIQUE, OU L'ART 292

Personne ne lit les vers avec lesquels il décrit Polypheme, cet horrible & difforme Geant, sans ressentir quelque mouvement d'horreur & de crainte.

Monstrum borrendum, informe, ingens, cui lumen ademptum:

comme aussi les suivans:

Tela inter media, atque borrentes marte Latinos.

La cadence de ce vers, Procumbit bumi bos, qui tombe tout d'un coup, imite la chute de ce pefant animal. Celle de celui-ci:

Quadrupedante putrem sonitu quatit ungula campum:

imite l'allure ou l'ardeur d'un cheval fougueux, Peut-on mieux exprimer la tristesse que par cette cadence interrompuë,

O pater, & bominum, divûmque aterna potestas! O lux Dardania, 6 spes fidissima Teucrum!

Les vers suivans sont pleins de la douleur d'une personne affligée, qui regrette la perte de son ami :

Te, amice. nequivi conspicere, &c. Implerant rupes, flerant Rhodopeie arces.

Denys d'Halicarnasse que nous citons si souvent ? montre qu'Homere lie ordinairement des nombres propres à sa matiere. Il cite quantité de vers de ce Poëte, sur lesquels il fait ses reflexions avec une élegance dont vous pouvez juger par cet échantillon. Il rapporte ces vers, dans lesquels Homere fait DE PARLER. Liv. III. Chap. XVII. 293 fait raconter à Ulysse les travaux que souffre Sisyphe dans les Enfers.

Καὶ μθρὶ Σίσυ Φου εἰστίδου, κρατής ἄλγεί ἔχυντα; Αᾶαυ βαστέζουζε πιλάρλου ἀμφοτέρησου. Ητοι ὁ μθρὶ σκηρικτιθμός χερείν τι, ποσίν τις, Αᾶαυ ἄνω ἄγισκι ποτὶ λόφοι. Odyff. L. 11.

Denys d'Halicarnasse fait cette reslexion judicieuse & élegante;

Ενταθθα ή σύνθεσις έτιν ή δηλέσα το χινόμβρον έκάτον, το βάρ@ & πέτρε, των επίπονον ών τ γής κίνησιν, τ διεραδύμβρον τοις κώλοις, τ άναθαίνοντα ακός τ οχδον, των μόχες άναθεμένω πέτραν.

Homere, continuë cet habile Rheteur, se sert dans ses vers de voyelles qui s'entre-choquent, ouvresuirar, & qui arrêtent le cours de la prononciation. Pour exprimer la longueur du temps que Sisyphe employe dans ce pénible travail, il se sert de syllabes qui ont des arrêts, menquis not iyng Siσματα; pour signifier la resistance de cette pierre à cause de sa propre pesanteur, & de la ren-Contre des autres pierres, Thu annunian n' to Bapu κ πο μόχις. Et afin qu'on ne croye pas que ce soit par hazard que les nombres répondent aux choses dans ces vers, il montre comme la cadence des vers fuivans est toute differente, dans lesquels il décrit la chute de la pierre de Sisyphe, & comme elle roule du haut du rocher où il l'avoit portée avec peine. Cette cadence est extrémement vîte; il semble, dit-il, que les mots ourodissinson coulent & roulent avec la même précipitation que cette pierre. Cet Auteur fait les mêmes remarques sur plusieurs passages de Demosthene, & montre que non seulement la poësse, mais encore la prose est capable

#### 294 LA RHETORIQUE, OU L'ART!

capable d'un cadence qui contribuë à donner de

justes idées des choses.

On ne doit pas s'imaginer qu'il foit necessaire traitant toutes fortes de matiere, de s'étudier à rendre le son de ses paroles expressif: cette exactitude n'est point necessaire par tout, mais seulement dans quelque partie d'un Ouvrage qui est la plus en vûë, & dans laquelle on veut toucher plus vivementses Auditeurs. Outre cela, cette cadence doit êtrenaturelle. Il n'est pas permis de renverser l'ordrenaturel, de transposer ses mots, de retrancher quelque expression utile, ou d'en inserer d'inutile, pour faire une juste cadence. Quelque prix qu'ait un difcours dont le nombre peut exprimer les choses autant que les paroles, on doit bien se donner de garde de préferer cette beauté à une plus solide, qui est celle de la justesse du raisonnement, & dela grandeur des pensées. Notre esprit ne peut pas toujours être attentif à deux differentes choses à la fois: c'est pourquoi il arrive souvent que lorsqu'il s'applique à contenter les Sens, il déplaît à la Raison. La plus noble partie du discours est le sens des paroles qui en est l'ame; c'est cette ame qui merite nos premien foins.





# RHETORIQUE

o u

# L'ART DE PARLER.

LIVRE QUATRIEME.

CHAPITRE PREMIER.

Sujet de ce quatriéme Livre. Des differens stiles: Ce que c'est que stile.



Ous avons remarqué que tous les mots ne donnent pas la même idée des chofes qu'ils fignifient, & que pour faire connoître la forme de nos pensées, il falloit choisir ceux qui representent

en même temps leurs traits veritables, & leurs couleurs naturelles; c'est-à-dire qui réveillent dans l'esprit des autres les mêmes idées & les mêmes sentimens que nous en avons. Nous serons connoître dans ce quatrième Livre, que selon la difference de la matiere, il faut employer une maniere d'écrire particuliere, & que comme chaque chose demande des paroles qui lui conviennent, auss un sujet entier requiert un stile qui lui soit propre. Les

regles que nous avons données de l'élocution cidessus, ne regardent, pour ainsi dire, que les membres du discours. Ce que nous allons enseigneren

regarde tout le corps.

Stile, dans sa premiere signification, se prend pour une espece de poinçon dont les Anciens se servoient pour écrire sur l'écorce, & sur des tablettes couvertes de cire. Pout dire quel est l'Auteur d'une telle écriture, nous disons que cette écriture est de la main d'un tel: les Anciens disoient, c'est du stile d'un tel. Dans la suite du temps ce mot desirence es s'est plus appliqué qu'à la maniere de s'exprimer: quand on dit qu'un tel discours est du stile de Ciceron, on entend que Ciceron a coûtume de s'exprimer de cette maniere.

C'est une chose admirable que chaque homme en toutes choses a des manieres qui lui sont particulieres dans son port, dans ses gestes, dans son marcher. C'est un esset de sa liberté, de ce qu'il fait ce qu'il veut, & qu'il n'est pas déterminé comme les animaux qui agissent également, parce que c'est une même nature qui les sait agir. On voit donc que chaque Auteur doit avoir dans ses paroles ou dans ses écrits un caractere qui lui propre & qui le distingue. Il y en a qui ont des manieres plus particulieres & plus extraordinaires,

mais enfin chacun a les fiennes.

Le sujet de ce quatriéme Livre, commejel'ai dit, est le choix d'un stile qui convienne à la matiere que l'on traite: Quel doit être le stile d'un Orateur, d'un Historien, d'un Poète qui veut plaire, & de celui qui instruit. Mais avant que de déterminer avec quel stile il saut traiter chaque chose, j'ai cru qu'il ne seroit pas inutile de rechercher les causes de cette dissernce qui se remarque dans les manieres dont s'expriment les Auteurs Quoiqu'ils parlent la même langue, qu'ils écrivent

fur les mêmes matieres, & qu'ils tâchent de prendre le même stile, chacun a une maniere qui le caracterise. Les uns sont diffus, & quelque retenue qu'ils affectent, on pourroit retrancher la moitié de leurs paroles sans faire tort au sens de leurs discours. Les autres sont secs, pauvres, steriles; & quelque effort qu'ils sassent pour revêtir les chosés, ils les laissent demi-nues. Il y en a dont le stile est fort, les autres sont languissans: les uns sont rudes, les autres sont doux. Ensin comme les visages sont disserens, les manieres d'écrire le sont aussi; c'est de cette disserence dont nous allons rechercher la cause.

#### CHAPITER II.

Les qualitez du stile de chaque Auteur dépendent de celles de son imagination, de sa memoire, & de son esprit.

L Orsque les objets exterieurs frappent nos sens, le mouvement que ces objets y excitent, se communique par le moyen des nerfs jusques au centre du cerveau, dont la substance molle recoit par cette impression de certaines traces. L'étroite liaison qui est entre l'ame & le corps, fait que les idées des choses corporelles sont liées avec ces traces; de sorte que lorsque les traces d'un objet, par exemple celles du Soleil, sont imprimées dans le cerveau, l'idée du Soleil se presente à l'ame; & toutes les fois que l'idée du Soleil se presente à l'ame, ces traces que cause la presence de cet Astre: fe r'ouvrent. Nous pouvons appeller ces traces les images des objets. La puissance qu'a l'ame de former sur le cerveau les images des choses qu'on a une fois apperçûes, s'appelle imagination; & ce N 5

# 298 LA RHETORIQUE, OU L'ART

mot fignifie en même temps & cette puissance de l'ame, & ces images qu'elle forme.

Les qualitez d'une bonne imagination sont fort necessaires pour bien parler: car enfin le discours n'est rien qu'une copie du tableau que l'esprit se forme des choses dont il doit parler. Si ce tableau est confus, le discours ne peut être que confus. Si l'original n'est pas ressemblant, la copie ne le peut être. La forme, la netteté, le bon ordre de nos idées dépend de la netteté & de la distinction des traces que font les impressions des objets sur le cerveau. S'il est propre pour recevoir ces traces, on le forme sans peine les images des choses ausquelles on pense; ainsi on en parle aisément, comme les ayant devant les yeux. C'est ce qui s'appelle avoir une imagination vive. Ceux en qui elle se trouve peuvent faire des peintures vives & naturelles de ce qu'ils s'imaginent, qui font des impressions presque aussi fortes que la vûe des cho-L'imagination est proprement necessaire à ceux qui traitent des choses sensibles comme à un Poëte, dont une des qualitez est d'être ce que les Grecs appellent suparraviaro, homme d'imagination. On ne peut donc douter que la qualité du stile ne dépende de la qualité de l'imagination. Tous les hommes n'imaginent pas de la même maniere: la substance du cerveau n'a pas les mêmes qualitez dans toutes les têtes: c'est pourquoi l'on ne doit point s'étonner si les manieres de parler de chaque Auteur lui sont particulieres.

Les mots que nous lisons ou que nous entendons, laissent aussi-bien leurs traces dans le cerveau, que les autres objets. Ainsi, comme ordinairement on pense aux mots & aux choses en même temps, les traces des mots & des choses qui ont été ouvertes de compagnie plusieurs

# DE PARLEE. Liv. IV. Chap. III. 2

sieurs fois, se lient; de Torte que les choses se representent à l'esprit avec leurs noms. Lorsque cela arrive, on dit que la memoire est heureuse, & son bonheur ne consiste que dans cette facilité avec laquelle les traces des mots & celles des choses avec qui elles sont liées, s'ouvrent en même tems, c'est-à-dire que le nom de la chose suit la pensée que l'on en a. Lorsque la memoire n'est pas fidele à representer les termes propres des choses qu'on lui avoit confiées, l'on ne peut parler juste. L'on est obligé de se taire, ou de se servir des premiers mots qui se rencontrent, quoiqu'ils ne soient pas faits pour exprimer ce que l'on est presse de dire. Les expressions heureuses & justes sont l'effet d'une bonne memoire.

Enfin il est constant que les qualitez de l'esprit sont cause de cette disserence que l'on remarque entre tous les Auteurs. Le discours est l'image de l'esprit : on peint son humeur & ses inclinations dans ses paroles sans que l'on y pense. Les esprits étant donc si differens, quelle merveille que le stile de chaque Auteur ait un caractere qui le distingue de tous ses autres, quoique tous prenent leurs termes & leurs expressions dans l'usage commun d'une même langue?

### CHAPITRE III.

Qualitez de la substance du cerveau, & des esprits animaux, necessaires pour saire une bonne imagination.

Ans l'imagination il y a deux choses; la premiere est materielle, la seconde est spirituelle. La materielle ce sont ces traces causées par N 6

# 300 LARHETORIQUE, OUL'ART

l'impression que font les objets sur les sens; la spirituelle est la perception ou connoissance que l'ame a de ces traces, & la puissance qu'elle a de les renouveller ou ouvrir quand elles ont été faites une fois. Il n'est question ici que de la partie materielle; je ne puis expliquer exactement ces traces sans m'engager dans des discussions philosophiques dont mon sujet m'éloigne: je dirai seulement que ces traces sont faites par les esprits animaux qui sont la partie du sang la plus pure qui monte en forme de vapeur, du cœurau cerveau. Ces esprits sont indéterminez dans leurs cours: lorsqu'un nerf est tiré, ils suivent son mouvement, & c'est par leur cours qu'ils tracent differentes figures sur le cerveau, selon que les nerfs font differemment tirez. De quelque maniere que cela se fasse, il est constant que la netteté de l'imagination dépend du temperament de la substance du cerveau, & de la qualité des esprits animaux.

Les figures que l'on décrit sur la surface de l'eau n'y laissent aucun vestige; les traces qu'elles y font étant aussi-tôt remplies. Celles aussi que I'on grave fur le marbre sont ordinairement imparfaites à cause de la resistance que trouve le cizeau fur la dureté de cette matiere. Cela nous fait connoître que la substance du cerveau doit avoir de certaines qualitez, sans lesquelles elle ne peut recevoir les images exactes des choses que l'ame imagine. Si le cerveau est trop humide, & que les petits filets qui le composent soient trop foibles, ils ne peuvent conserver les plis que les esprits animaux leur donnent; c'est pourquoi les images qui y sont tracées sont confuses, & semblables à celles que l'on tâche de former fur la fange. S'il est trop sec, & que les filets soient trop durs, il est impossible que tous les traits des objets

# DE PARLER. Liv. IV. Chap. 111.

objets y soient imprimez: ce qui fait que toutes choses paroissent maigres à ceux qui ont ce temperament. Je ne parle point des autres qualitez du cerveau, de sa chaleur, de sa froideur: quand il est chaud, les esprits animaux le remuent plus sacilement: sa froideur rallentit le seu de leur cours, elle fait que l'imagination est pesante, & qu'on ne

peut rien imaginer qu'avec peine.

Les esprits animaux doivent avoir ces trois qualitez: ils doivent être abondans, chauds, & égaux dans leur mouvement. Une tête épuisée d'esprits animaux est vuide d'images, l'abondance des esprits rend l'imagination féconde; les vestiges que tracent ces esprits par leurs cours étant larges, pendant que la fource qui les produit n'est point épuisée, on se represente facilement toutes choses, & sous une infinité de faces qui fournissent une ample matiere de parler. Ceux qui n'ont point cette fécondité que l'abondance des esprits animaux entretient, font ordinairement fecs. Comme les choses ne s'expriment que foiblement sur le siege de leur imagination, elles leur paroissent maigres. petites, décharnées. Ainfi leur discours qui n'exprime que ce qui se passe dans leur interieur, est fec, maigre & décharné. Les premiers sont grands causeurs, ils ne parlent que par hyperboles, toutes les choses leur paroissent grandes. Le discours des derniers est simple & bas; l'imagination des premiers grossit les choses, celle des derniers les retrecit.

Lorsque la chaleur se trouve avec l'abondance, que les esprits animaux sont chauds, prompts, & en grande quantité; la langue n'est point assez prompte pour exprimer tout ce qui est representé dans l'imagination; car outre que la premiere qualité fait que les images des choses sont tracées dans toute leur étendue; la seconde qualité qui est

N 7

### 302 LA RHETORIQUE, OU L'ART

la chaleur, rendant les esprits animaux viss & legers. l'imagination est pleine dans un instant de differentes images. Ceux qui possedent ces deux qualitez, sans méditation trouvent sur le champ plus de choses sur un sujet qu'on leur propose, que les autres, après avoir médité long-temps sur ce même fujet. Un esprit froid ne peut remuer son imagination qu'avec des machines. L'experience fait connoître que le defaut de chaleur est un grandobstacle à l'éloquence. Dans une violente passion, lorsque les esprits animaux sont extraordinairement remuez, les plus secs parlent avec facilité, les plus steriles ne manquent point de paroles, & cette diversité d'images dans lesquelles le siege de l'imagination se métamorphose, pour ainsi dire, cause une agréable varieté de figures & de mouvemens qui suivent ceux de l'imagination.

Afin que l'imagination soit nette & sans consision, le mouvement des esprits animaux doit être égal. Lorsque leur cours est déreglé, qu'ils sont tantôt lents dans leur mouvement, tantôt vites, les images qu'ils tracent sont sans proportion, comme il arrive à ceux qui sont malades, & dont la maladie consiste dans un mouvement déreglé de toute la masse du sans. Ceux qui sont gais, & d'un temperament sanguin, s'expriment avec facilité & avec grace. Dans ce temperament les espris animaux ont un mouvement prompt & égal; ainsi leur imagination étant nette, leur discours qui est une copie des images qui y sont tracées, est nécessai-

rement net & dittinct.

#### CHAPITRE IV.

# De ce qui rend la memoire beureuse.

A bonté de la memoire dépend de la nature L'& de l'exercice. Puisqu'elle ne confiste que dans la facilité avec laquelle les traces des objets que l'on a apperçûs se renouvellent; elle ne peut par consequent être heureuse, si la substance du cerveau n'est propre à recevoir les traces des choses, & à les conserver, & si ces traces qui ne peuvent pas toûjours être ouvertes, ne se rouvrent facilement. L'exercice donne de la memoire; chaque chose se plie facilement du côté qu'on la plie souvent; aussi les filets du cerveau s'endurcissent, pour ainsi dire. & l'on se rend incapable d'apprendre par memoire, si l'on ne prévient cet endurcissement en les pliant fouvent, c'est-à-dire en repetant souvent ce que l'on a appris, & tâchant tous les jours d'apprendre quelque chose de nouveau. Il faut remplir sa memoire de termes propres, & faire que la liaison des images des choses & de leurs nomssoit si étroite, que les images & les expressions se prefentent de compagnie. Un excellent homme a dit que la mémoire étoit comme une Imprimerie. Un Imprimeur qui n'a que des caracteres Gothiques, n'imprime rien qu'en caractere Gothique, quelque bel ouvrage qu'il mette sous la presse. On peut dire de même, que ceux qui n'ont la memoire pleine que de mauvais mots, n'ayant dans l'esprit que des moules Gothiques, leurs pensées, en se revêtant d'expressions, prennent toûjours un air Gothique.

C'est pour cela que les personnes de qualité parlent bien. Ils vivent & conversent avec des person-

### 704 LERHETORIQUE, OU L'ART

sonnes d'esprit, qui s'appliquent à ne dire aucun mot qui ne soit du bel usage. Comment donc en diroient-ils de méchans qu'ils ignorent, ou s'ils les ont entendus, c'est si rarement, qu'ils les ont oubliez? La même chose arrive à ceux qui ne lisent que de bons Livres, à qui la mémoire ne presente que des termes purs. Les enfans parlent la langue de leur pere & de leur païs, qu'ils apprennent entendant parler. En lisant les Auteurs on apprend leur langue; mais si on s'attache également à plusieurs qui aient vêcu en differens siecles, comme chaque siecle a , pour ainsi dire, sa langue, on se forme un stile bigarré qui n'est d'aucun secle. C'est ce qu'on reproche à Erasme, qui ayant beaucoup lû, & confervé dans sa memoire les expressions qu'il avoit lûes, il s'en est fait un stile mêlé, qui n'est pas toûjours pur. Heureux neanmoins celui qui peut aussi bien écrire qu'il le fait. Ce que j'ai voulu dire ici, c'est qu'il ne sussit pas de conserver en sa memoire les phrases ou manieres de parler délicates qu'on a lues ou entendues de tous côtez. Nous l'avons déja dit, qu'un stile de phrases ne vaut rien; qu'il faut imiter les abeilles, qui des differens sucs qu'elles cueillent sur les fleurs, en composent leur miel, liqueur simple; de même que la nature forme le chile de differens alimens qu'elle digere. Sans cela ces differences lectures qu'on fait seront non seulement inutiles, maismeme nuisibles, comme le dit Seneque. bemus imitari, & quecumque ex diversis congessimus separare.... deinde adhibità ingenii nostri curd & facultate, in unum saporem varia illa libamenta confundere : ut etiam si apparuerit unde sumptum sit, aliud tamen esse quam und fumptum est, appareat. Quod in corpore noftre videmus fine ulla opera nostra facere naturam. Alimenta que accepimus, quandiu in sue quelisate perdurant, & folida innatant stemacho, onera sunt: at cùm ex eo quod erant, mutata sunt, tunc demùm in vires & in sanguinem transeunt. Idem his, quibus aluntur ingenia, pressemus: ut quacumque hausimus, non patiamur integra esse, ne aliena sint.

### CHAPITER V.

# Qualitez de l'esprit necessaires pour l'éloquence.

E que nous venons de dire ne regarde que les organes corporels ; les qualitez de l'esprit sont plus confiderables & plus importantes. C'est la Raison qui doit regler les avantages de la nature, qui sont plûtôt des défauts que des avantages à ceux qui ne savent pas s'en servir. Celui qui a l'imagination féconde, mais qui ne: fait pas faire le choix de ses richesses, se perd & s'égare dans de longs discours. Parmi la multitude des choses qu'il dit, il y en a quantité de mauvaises: & les bonnes sont étouffées par le grand nombre de celles qui ne vallent rien. a de la chaleur avec cette fécondité, & s'il suit le mouvement de sa chaleur, il tombe dans une infinité d'autres défauts; son discours est un tissu perpetuel de figures : il ne parle jamais fans passion, mais presque toujours sans raison. Etant prompt & chaud, les plus petites choses l'excitent, & lui font prendre feu. Sans avoir égard à la bien-féance; mans confiderer si la chose le merite; il entre en fureur; il se laisse emporter à la fougue de son imagination, dont ses paroles peignent le déreglement & l'extravagance.

Pour acquerir la perfection souveraine de l'éloquence, il faut que l'esprit soit doisé de ces

trois

### LA RHETIORIQUE, OU L'ART

trois qualitez; la premiere sest une capacité. ou une étendue d'esprit qui fait qu'on découvre sur le sujet qui est proposé, tout ce qui se peut dire avec abondance. Un esprit borné est incapable de donner à une matiere l'étenduë qui lui est necessaire.

La seconde qualité consiste dans une certaine délicatesse, une certaine vivacité qui entre d'abord dans les choses, qui les aprofondit, & en éclaire tous les recoins. Ceux qui ont l'esprit pesant & grossier ne penetrent pas dans les replis d'une affaire, ils n'en voient que le gros; ainsi ils ne peuvent qu'effleurer la surface des

choses.

La troisième qualité est la justesse de l'esprit, c'est elle qui regle toutes les autres qualitez, soit de l'esprit, soit de l'imagination. Un esprit juste choisit; il ne s'arrête pas à tout ce que son imagination lui presente; il fait le discernement de tout ce qui se doit dire, & de ce qui se doit taire. Il n'étend pas les choses selon la grandeur de leurs images; il amplifie ou abrege son discours, selon que la chose & le bon sens le demandent. Il ne se fie pas à ses premieres idées; il juge si les choses sont aussi grandes qu'elles lui paroissent, & choisit des expressions qui leur conviennent, selon la lumiere de la Raison, & non pas selon le rapport de son imagination, qui souvent est semblable à ces verres qui font paroître les objets plus grands qu'ils ne le font. Il l'arrête lorsqu'elle est trop legere : il l'excite, il l'échauffe lorsqu'elle est trop froide: en un mot, il use bien des avantages que la nature lui a donnez; il les perfectionne: & si elle ne lui a pas été favorable, il combat ses défauts, & tâche de les corriger.

Les bonnes qualitez de l'esprit ne se rencontrent

pas toûjours avec celles d'une bonne imagination, & celles d'une memoire heureuse; ce qui met une disserence très-grande entre parler & écrire. Souvent ceux qui écrivent bien, lorsqu'on leur donne du temps pour penser, parlent mal si on les oblige de parler sans préparation. Pour écrire il n'est pas besoin d'une imagination si féconde, si chaude & si prompte. Quand on a un genie qui n'est pas entièrement malheureux, en méditant serieusement on trouve ce que l'on doit & ce que l'on peut dire sur un sujet proposé. Ceux qui parlent avec facilité, sans préparation, reçoivent cet avantage d'une imagination abondante & pleine de seu, lequel seu s'éteint & se rallentit dans le repos & dans la froideur avec laquelle on compose une

piece dans un cabinet.

Les qualitez de l'esprit sont préserables à celles du corps : l'éloquence de ceux qui ont ces dernieres qualitez, est comme un grand feu de poudre à canon, qui passe en un moment. Cette éloquence fait du bruit d'abord, elle éclate, mais aussitôt on n'en parle plus; au contraire un ouvrage composé avec jugement, conserve sa beauté, & plus il est lû, plus il est admiré, comme remarque Tacite au sujet d'un certain Halerius qui fut celebre pendant sa vie, mais dont les écrits n'eurent pas le même succès que sa personne, parce qu'ayant plus de seu d'imagination que de justesse d'esprit; son talent étoit de parler sur le champ, & non pas d'écrire. Un Ouvrage solide & travaillé, dit Tacite, vit dans l'estime des hommes après la mort de son Auteur : la douceur & l'éclat de l'éloquence d'Halerius s'éteignit avec lui : Quintus Halerius. . . . . eloquentie quoad vixit celebrata, monimenta ingenii ejus baud perinde retinentur. Scilicet impetu magis quam cura vigebat : utque meditatio aliorum & labor in posterum valescit, sic

Halerii canorum illud & profluens cum ipso simulex-

ninctum est.

.. Il y a des esprits d'un ordre superieur, qui ont une élevation naturelle, nourris au Grand, pleins & enflez d'une certaine fierté noble & genereuse, " comme parle le Traducteur de Longin. L'éleva-"tion d'esprit, dit-il, est une image de la grandeur ,, d'ame; & c'est pourquoi nous admirons quelque-, fois la seule pensée d'un homme, encore qu'il ne parle point, à cause de cette grandeur de courage ", que nous voions. Par exemple, le filence d'Ajax " aux Enfers, dans l'Odyssée: car ce silence a je ne , fai quoi de plus grand que tout ce qu'il auroit pû dire. "La premiere qualité qu'il faut donc supposer en un veritable Orateur, c'est qu'il n'ait point l'esprit rampant. En effet, il n'est pas possible qu'un homme qui n'a toute sa vie que des sentimens & des inclinations baffes & serviles, puisse " jamais rien produire qui soit fort merveilleux, ni digne de la posterité. Il n'y a vrai-semblablement que ceux :qui ont de hautes & de solides » pensées qui puissent faire des discours élevez; & " c'est particulierement aux Grands Hommes qu'il " échappe de dire des choses extraordinaires. Voiez, " par exemple, ce que répondit Alexandre quand Darius lui fit offrir la moitié de l'Asie avec sa ", fille en mariage. Pour moi, lui disoit Parme-,, nion, si j'étois Alexandre, j'accepterois ces of-, fres. Et moi aussi, repliqua ce Prince, sig'étois , Parmenion. N'est-il pas vrai qu'il falloit être Alexandre pour faire cette réponse ? " Et c'est en cette partie qu'a principalement

» excellé Homere, dont les pensées sont toutes fublimes, comme on le peut voir dans la defcription de la Déesse Discorde, qui a, dit-il,

" La tête dans les Gieux, & les pieds sur la terre. Car ,, Car on peut dire que cette grandeur qu'il lui , donne est moins la mesure de la Discorde, que ,, de la capacité & de l'élevation de l'esprit d'Homere.

#### CHAPITRE VI.

La diversité des inclinations & du temperament diversisse le stile. Chaque personne, chaque climat a son stile qui lui est particutier.

J E discours est le caractere de l'ame; notre humeur se peint dans nos paroles; & chacun fans v penser suit le stile auquel ses dispositions naturelles le portent. Elles sont toutes differentes dans chaque homme : c'est pourquoi il y a autant de differens stiles qu'il y a de personnes qui parlent ou qui écrivent. De là vient encore que chaque climat a une maniere de parler qui lui est particuliere. Car, comme ordinairement ceux qui sont d'un même païs, ont beaucoup de rapport dans leur temperament, ils ont aussi des manieres de parler assez semblables, & conformes à ce tempenment qui leur est commun. Les Espagnols, par exemple, qui sont tous graves, choisiront bien plûtôt des mots dont la cadence sera majestueuse. & des expressions nobles, que des mots doux & anguissans, & des expressions délicates, comme feroient les Italiens.

Les Orientaux qui ont l'imagination chaude & pleine d'images, ne parlent que par métaphores & par allegories; parce que lorsqu'ils se proposent de traiter quelque sujet, aussi-tôt leur imagination leur presente mille images qui ont du rapport à ce sujet, dont ils peuvent tirer plusieurs mé-

tapho-

# 210 LA RESTORIQUE, OU L'ART

taphores. Ainsi si ce sujet est peu sensible, comme ces images font fort vives, qu'elles frappent fortement leur esprit, & le tournent, pour ainsi dire, vers elles, ils sont bien plûtôt portez à se servir du nom de ces images avec lesquelles ce sujeta rapport, que du nom propre. Ils quittent doncles expressions naturelles, pour employer celles qui sont figurées; c'est ce qui rend leur stile obscur à ceux qui n'ont pas une imagination aussi prompte qu'eux: car pour pénétrer dans le veritable sens de leurs paroles, il ne faut presque jamais considerer ce qu'elles fignifient naturellement, maisce qu'elles peuvent signifier prises dans un sens métaphorique qu'il n'est pas facile d'appercevoir, parce que les métaphores dont ils se servent, sont tirées d'objets qui ne nous frappent pas aussi vivement qu'ils en sont frappez; ainsi nous ne pouvons pas découvrir d'abord la liaison qu'ils ont avecla chose qui est le sujet du discours.

Cela se remarque dans les Poësies que nous avons des Orientaux: l'Ecriture sainte nous en fournit même des exemples dans les Cantiques de Salomon. Nous fommes furpris d'abord, que ce Prince, en décrivant les beautez de son Epouse, compare son visage au côté de la Tour du mont Liban, quiregardoit la ville de Damas. & ses dents à une troupe de brebis nouvellement tenduës, qui sortent du bain: mais avec un peu d'application on pénetre dans sa pensée, & l'on apperçoit qu'en même temps qu'il pense aux beautez de son Epouse, il est frappé des images de ce qu'il avoit vû de plus beau La Tour du Liban se presente à son imagination, qui faisoit une face extraordinairement belle du coté de Damas; il est frappé de la blancheur des brebis qui sortent du bain, & qui commencent à se revêtir d'une nouvelle toison. Les Septentrionaux n'ont pas tant de feu: leur imagination ne reçoit pas une fi grande

311

grande varieté d'images. Quand ils pensent à un sujet, ils en sont occupez; ainsi s'ils se servent de métaphores; ils ne les prennent que de choses qui ont une liaison fort étroite avec ce qui fait le principal sujet de leur discours. C'est pourquoi leur stile est simple, naturel, & s'entend facilement. Ils se donnent tout le temps qui est necessaire pour expliquer les choses qu'ils proposent. Ce que les Orientaux ne peuvent saire, étant emportez par la vivacité de leur imagination, qui les oblige de quitter ce qu'ils avoient commencé de dire, pour passer tout

d'un coup à d'autres choses.

Les anciens Rheteurs distinguent en trois classes les differens stiles que les differentes inclinations des peuples leur font aimer. Le premier est l'Assatique, élevé, pompeux, magnifique. Les peuples de l'Asie ont été toûjours ambitieux. leur discours exprime leur humeur, ils aiment le luxe: leurs paroles sont accompagnées de plufieurs vains ornemens qu'une humeur sévere ne peut fouffrir. Le second stile est l'Attique: Les Atheniens étoient plus reglez dans leurs manieres de vivre : aussi sont-ils plus exacts, & pour ainsi dire plus modestes dans leurs discours. Le troisième est le stile Rhodien : Les Rhodiens tenoient de l'humeur ambitieuse & passionnée pour le luxe des Asiatiques, & de la modestie des Atheniens: leur stile caracterise leur humeur; il garde un milieu entre la liberté du stile Asiatique, & la retenuë du stile Attique.

### CHAPITRE VIL

# Chaque siecle a son stile.

A diversité des stiles vient encore des préjagez avec lesquels on parle. Quand on concoit dans le monde de l'estime pour quelque manière d'écrire, & qu'il s'en fait une mode, chacun tâche de la suivre, & de s'y conformer; maiscomme l'on se lasse des modes, & que ceux qui les ont inventées en cherchent de nouvelles après que celles-là font devenues communes, pour le distinguer de la foule: ainsi il se fait un changement perpetuel dans le langage ausli-bien que dans les habits, comme nous l'avons dit ailleurs. C'est ce qui fait que chaque âge, chaque secle a sa maniere de parler qui lui est particuliere. Les bons Critiques reconnoissent le temps auquel m Auteur a écrit en observant sa maniere d'écrire. son goût: c'est-a-dire l'estime qu'il a pour de certains tours, pour de certaines expressions qu'il asfecte d'employer.

Seneque a remarqué qu'en chaque fiecle il y a toûjours quelque Auteur de reputation, qui ch le modele de tous ceux qui écrivent, lequel peut ainsi introduire de certaines manieres qui, bien qu'elles soient mauvaises, quand elles ont été une fois applaudies, sont ensuite en usage, & tout le monde les affecte. C'est ainsi qu'on voit de certains défauts autorisez pendant des siecles entiers. Hac vitia unus aliquis inducit, sub que tunc eloquentia est : ceteri imitantur , 😝 alter alteri tradunt. Il en donne un exemple dans Saluste. On aima, dit-il, de son temps les expressions concises, & une breveté obscure. Sic Salustin

vigent

vigente amputate sententia, & verba ante expectatum cadentia suere pro cultu. Et comme on affecte d'imiter les grands hommes, ce qu'un Auteur de reputation a dit une sois, on le dit à chaque page. Seneque reprend de ce désaut Aruntius: Qua apud Salustium rara suerunt, apud bunc crebra sunt & penè continua, nec sine causa. Ille enim in baç incidebat, at bic illa quarebat.

Le stile de chaque siecle fait aussi connoître quelles en ont été les inclinations & les mœurs. Ordinairement dans les fiecles où les peuples ont été sérieux & reglez, le stile est sec, austere, & fans ornement. Le luxe s'est introduit pendant le déreglement des Republiques, aussi-bien dans le langage que dans les habits, dans les tables. & dans les bâtimens. Séneque avoit fait cette observation : Genus dicende imitatur publicos meres. Si disciplina civitatis laboravit, & se in delicias dedit, argumentum est luxuria publica orationis lascivia: si modo non in uno aut in altero fint, sed approbata est & recepta. Non potest alius esse ingenio, alius animo color, si ille sanus eft, si compositus, gravis, temperans, ingenium quoque siccum ac sobrium est. C'est ce qui est arrivé à la langue Latine. Dans les fragmens qui nous restent des premiers Auteurs de cette langue, nous voyons que les Romains se contentoient seulement de se faire entendre. & qu'ils ne cherchoient aucune douceur dans leurs paroles. Elles étoient groffieres, rudes, & ne se pouvoient prononcer ni être entendues qu'avec peine. Aussi on sait qu'en ce temps les Romains ne recherchoient aucune façon, ils ne favoient ce que c'étoit que de cuisiniers, de ragoûts: leurs maisons étoient de briques sans peinture, sans architecture; en un mot, tout ce qui s'appelle agré-

### 314 LA RHETORIQUE, OU L'ART

agrément étoit mal reçû chez eux; ils n'aimoient que l'utile. Lorsqu'ils commencerent de seservir de leurs grandes richesses, après ces grandes victoires qui les rendirent maitres de presque tout le monde, en même temps qu'ils modererent cette premiere severité, & qu'ils ne furent plus si ennemis des plaisirs, on voit que leur langue se polit, & s'adoucit par degrez : ce qui continua depuis le fiecle des Scipions jusques à celui de l'Empereur Auguste. Elle retint neanmoins encorece premier air qui étoit simple & naturel, avant seulement retranché ce qu'elle avoit de dur & de groffier. Ce changement lui fut ainsi avantageux, & la mit dans sa persection. C'est pourquoi on a toujours regardé comme des modeles achevez les Auteurs Latins qui écrivirent en ce temps-là.

Mais enfin quand les Romains n'eurent plus d'ennemis confiderables, & qu'ils ne penserent plus qu'à se divertir, leur langue sur pleine d'affectations, de tours étudiez qui ne sont point naturels. Ils ne rechercherent plus dans leur stile que ce qui peut flatter les oreilles; des cidences agréables, des jeux de mots, des allusions; en un mot, comme ils ne rechercherent plus dans les viandes une nourriture solide, mais des plaissirs qui sont nuisibles à la santé; aussi des le discours ils quitterent cet air naturel & cette clarté qui sont si necessaires pour se faire entendre; ils n'aimerent plus dans les paroles que de vains ornemens qui en couvrent le sens, & empêchent

qu'il ne paroisse. 
Le même Philosophe que je viens de citer, recherche la cause de cerenversement: c'est, divid, la vanité & le luxe, qui ne se contentent point de ce qui est commun & ordinaire. Quand

té. Commendatio ex novitate, ex soliti ordinis commutatione captatur. L'ambition porte à se faire distinguer, & le luxe, ou l'amour de la volupté fait qu'on n'est point content de ce qui est ordinaire. Cette corruption s'étend sur le stile aussi-bien que sur les mœurs; après quoi on ne peut rien trouver de beau dans le discours, qui ne soit éloigné des manieres ordinaires. assuevit animus fastidire que ex more sunt, & illi pro sordidis solita sunt, etiam in oratione, qued novum querit. Aussi ceux qui ont le gout bon, se donnent bien de garde d'imiter les Auteurs Latins qui ont écrit en ce temps-là: & ils regardent toutes ces choses que ces Auteurs estiment, comme des défauts qui trompent parquelqu'agrément, dukia vitia. Quand la decadence se mit dans l'Empire Romain, quelque temps même auparavant, lorsque toutes les Nations du monde se mêlerent avec eux, il se fit un langage mêlé, & tout plein des impuretez des autres langues. Ceux qui écrivirent pour lors, & que l'on appelle les Auteurs de la basse Latinité, ne passent que pour la honte & l'infamie de la langue Latine, debonestamenta Latinitatis.

### CHAPITRE VIII.

La matiere que l'on traite doit déterminer dans le choix du stile.

'Est la matiere qui doit déterminer dans le choix du stile. Ces expressions nobles qui rendent le stile magnifique, ces grands mots qui remplissent la bouche, donnent aux choses un air de grandeur, & font connoître le jugement avantageux qu'en fait celui qui parle d'elles d'une

#### 316 LA RHETORIQUE, OU L'ART

maniere si relevée. Si donc ces choses ne méritent point cette estime, si elles ne sont grandes que dans l'imagination de l'Auteur, cette magnificence fait remarquer son peu de jugement, en ce au'il estime des choses qui ne sont dignes que de mépris. Les figures, & ces tours éloignez de l'ordre naturel du discours, découvrenraussi les mouvemens du cœur: or, afin que ces figures soient iustes, la passion dont elles sont le caractere doit être raisonnable. Il n'y a rien qui approche plus de la folie, que de se laisser aller à des emportemens fans aucun sujet, de se mettre en colere pour une chose qu'on doit traiter avec froideur. Chaque mouvement a ses figures. Les figures enrichissent le stile, mais elles ne peuvent mériter de loûanges si le mouvement qui les cause n'est louable, comme nous l'avons dit ci-dessus.

Je dis donc encore que c'est la matiere qui regle le stile; lorsque les choses sont grandes. & que l'on ne peut les envisager sans ressentir quelque grand mouvement, le stile qui les décrit doit être nécessairement animé, plein de mouvemens. enrichi de figures, de toutes fortes de métaphores. Si le sujet qu'on traite n'a rien d'extraordinaire. si on le peut considerer sans être touché de passion. le stile doit être simple. L'Art de parler n'ayant point de matiere limitée, & toutes les choses qui peuvent être l'objet de nos pensées pouvant être matieres de parler, il y a une infinité de stiles differens, les especes de choses que l'on peut traiter étant infinies. Neanmoins les Maîtres de l'Art ont réduit toutes les manieres d'écrire particulieres sous trois genres. La matiere de tout discours est ou extrémement noble, ou extrémement basse, ou elle tient un milieu entre ces deux extrémitez; favoir, la noblesse & la bassesse. Il y a trois genres de stiles qui répondent à ces trois genres

# DE FAR'LER. Liv. IV. Chap. VIII. 3

de matieres: savoir, le sublime, le simple, & le médiocre. L'on appelle quelquesois ces stiles, caracteres; parce qu'ils marquent la qualité de la matiere qui est le sujet du discours. Quand on entreprend un ouvrage, on se propose toujours une idée générale. Le dessein, par exemple, d'un Orateur qui fait le Panegyrique d'un Prince, est de relever l'éclat des actions de son Heros, & de porter sa gloire dans un si haut point; qu'on le regarde comme le premier de tous les hommes. Un Avocat qui plaidera la cause d'un pauvre, se contentera de persuader à ses Auditeurs que celui dont il a pris la défense, est un bon homme, fort innocent, & qui parmi ceux de son ordre s'acquitte de tous les devoirs d'un bon citoyen. Ce que je dirai de ces trois caracteres regarde la prudence avec laquelle on doit conduire un ouvrage, sans perdre de vûë cette idée générale qu'on s'est proposé d'en donner; car quoique toutes les choses qui entrent dans la composition d'un discours ne soient pas d'une même espece, il faut pourtant faire enforte qu'elles ayen: un rapport avec le tout dont elles font partie. On ne doit rien dire qui ne convienne au principal sujet, & qui n'en porte le caractere. On reprit avecraifon les Alabandins comme d'une grande indécence, de ce que les Statuës qu'ils avoient placées dans le lieu de leurs exercices, representoient des Avocats qui plaidoient des causes : & que celles de leur Auditoire étoient des personnes qui s'exerçoient à la course, & qui jouoient au palet & à la paume. C'est pour éviter un semblable défaut, que nous recherchons dans les Chapitres suivans ce qui convient à chaque caractere.

#### CHAPITRE IX.

# Regle pour le stile sublime.

Pellès pour faire le portrait de son ami An-Atigonus, qui avoit perdu l'œil gauche à l'armée, le peignit de profil, faisant seulement paroître la partie du visage de ce Prince qui étoit sans difformité. Il faut imiter-cet artifice. Quelque noble que soit le sujet dont on veut donner une haute idée, on ne peut réussir qu'en le faisant voir par la plus belle de ses faces. Les plus belles choses ont leurs imperfections; cependant la moindre tache qu'on découvre dans ce qu'on estimoit auparavant, est capable de faire perdre toute l'estime qu'on en avoit conçuë. Après avoir dit mille belles choses; si on ajoûte quelque chose de bas, il se trouvera des esprits assez malins pour ne faire attention qu'à cette bassesse, & oublier tout le reste. On ne doit rien dire qui démente ce que l'on a dit, & qui détruise la premiere idée qu'on a donnée. Longin reprend Hesiode de ce que dans le Poëme qu'il a intitulé: Le Bouclier; après avoir dit ce qu'il pouvoit pour faire une peinture terrible de la Déesse des Tenebres, il gâte ce qu'il avoit dit en ajoûtant ces mots:

# Une puante bumeur lui couloit des navines.

Cette circonstance ne rend pas cette Déesse terrible, qui étoit le dessein d'Hesiode, mais odieuse & dégoûtante.

Il faut donc cacher les défauts, ou pour mieux parler, puisque la verité doit toûjours paroître, il faut s'attacher à tourner les choses dont on veut dondonner une grande idée, de maniere qu'elles paroissent par leur bel endroit. Zeuxis, pour representer Helene ausii belle que les Poëtes Grecs la font dans leurs vers, étudia les traits naturels des plus belles personnes de la ville où il faisoit cet ouvrage, & donna à son Helene toutes les graces que la nature avoit partagées entre un grand nombre de semmes bien faites. Lorsqu'on est donc maître de son sujet, qu'on peut ajouter ou retrancher: qu'un Poëte, par exemple, entreprend de faire une description d'une tempête, il doit considerer tout ce qui arrive dans les tempêtes, les circonstances, les suites, pour rapporter ce qui est de plus extraordinaire & de plus surprenant, comme le fait l'Auteur des vers suivans.

Comme l'on voit les flots soulevez par l'orage, Fondre sur un vaisseau qui s'oppose à leur rage, Le vent avec sureur dans les voiles fremit. La mer blanchit d'écume, & l'air au loin gemit: Le Matelot troublé, que son art abandonne, Croit voir dans chaque flot la mort qui l'environne.

Les expressions du stile sublime doivent être nobles, & capables de donner cette haure idée qu'on envisage comme sa fin. Quoique la matiere ne soit pas également noble dans toutes ses parties: neanmoins il faut garder une certaine uniformité de stile. Dans un Palais il y a des appartemens aussi-bien pour les derniers Officiers, que pour ceux qui approchent de la personne du Prince. Il y a des sales & des écuries. Les écuries ne doivent pas être bâties avec autant de magnissience que les sales, cependant il y a quelque proportion entre tous les compartimens de cet édisiece, & chaque partie, pour bassequ'elle soit, sait Q 4 assez

# 320 LARHETORIQUE, OU L'ART

assez voir de quel tout elle est partie. Ainsi dans le stile sublime, quoique les expressions doivent répondre à la matiere, il faut neanmoins parler des choses qui ne sont que médiocres avec un air qui les releve de leur bassesse, parce qu'ayant dessein de donner une haute idée de son sujet, il est nécessaire que tout porte sessivrées, lui fasse honneur, & que l'ouvrage entier fasse connoître dans

toutes ses parties la qualité de ce sujet.

Les Ecrivains ambitieux, pour avoir sujet de n'employer que ce stile sublime, mêlent avec tout ce qu'ils traitent, des choses grandes & prodigieuses, sans prendre garde si l'invention de ces prodiges est fondée sur la Raison. Les Grecs appellent ce vice πρατολοχία. Florus qui a fait un petit abregé de l'Histoire Romaine, me fournit un exemple assez remarquable de cette Teratologie. Il n'étoit question que de dire, comme sait Sextus Rufus: Que l'Empire Romain s'étoit étendu jusques à l'Ocean, par la conquete que Decimus brutus avoit faite de toute l'Lipagne; ce qu'il exprime ainsi en Latin. Hispanias per Decimum Brutum obtinuimus, & u/que ad Gades & Oceanum pervenimus. Florus prenant un vol plus élevé, dit: Decimus Brutus aliquanto latius Galilacos, atque omnes Gallacia populos, formidatumque militibus flumen oblivionis, peragra-toque victor Oceani littore non priùs figna convertit quam cadentem in maria folem , obrutumque aquis ignem non fine quodam sacrilegii metu & borrore deprebendit. Il groffit ainsi sa narration de prodiges: il s'imagine que les Romains ayant porté leurs conquêtes jusques aux extrémitez des Espagnes, fremirent de peur, appercevans l'Ocean, & qu'ils se crurent coupables d'avoir regardé avec des yeux temeraires le Soleil dans fon couchant, lorsqu'il semble éteindre

dre ses seux dans les eaux de l'Ocean.

Ce défaut est aussi appellé Enflure, parce que cette maniere de dire les choses avec un air sublime qui ne leur convient point, est semblable à ce faux embonpoint des malades qui paroissent gras lorsque la fluxion les rend bouffis. Le caractere sublime est difficile: tout le monde ne peut pas s'élever au dessus du commun, & continuer Iong-temps le même vol. Il est facile de s'élever par la grandeur des expressions; mais si ces expressions ne sont pas soutenuës par la grandeur du fujet, & remplies de choses solides, on les compare justement à ces grandes échasses qui font remarquer la petite taille de ceux qui s'en servent. en même temps qu'elles les élevent. On peut bien par la machine d'une phrase faire monter une bagatelle fort haut; mais elle tombe bien-tôt dans son néant, & cette élevation ne fait que l'exposer aux yeux de ceux qui ne l'auroient jamais apperçue, si elle étoit demeurée dans son obscurité. Cette affectation de donner un air de grandeur à toutes les choses que l'on propose, & de les revêtir de paroles magnifiques, fait naître ce soupcon aux personnes judicieuses, qu'un Auteur a voulu cacher la bassesse de ses pensées sous cette vaine montre de grandeur. Aussi, comme dit Quintilien, plus un esprit est rampant & borné, plus il affecte de paroître élevé & fécond. Les petites gens affectent de paroître grands en s'élevant sur la pointe de leurs pieds Ceux qui font foibles, font le plus de rodomontades. Cette enflure du stile, ces affectations de mots qui font du bruit, sont plûtôt des témoignages de foiblesse que de force. Que quisque ingenie minus valet, hoc se magis attollere & dilatare conatur; & statura breves in digitos eriguntur. e plura infirmi minantur ; nam & tumides, & cor-Оζ 1:117-

### LA RHETORIQUE, OU L'ART

ruptos, & tinnulos; & quocumque alto Cacozehe genere peccantes certum babeo non virium, sed infirmitatis vitio laborare.

Longin donne pour exemple de l'enflure l'expression de Gorgias, qui a appellé Xerxès le 31piter des Perses & les Vautours des sepulchres animez. Il compare les Auteurs enflez à ces oiseaux qui s'élevent si haut qu'on les perd de vûë. Il dit qu'ils n'ont que du vent & de l'écorce, qu'ils ressemblent à un homme qui ouvreuse grande bouche pour souffler dans une petite flûte. Cet habile Rheteur fait cette reflexion importante, qu'en matiere d'éloquence il n'y a rien de plus difficile à éviter que l'enflure. Car comme en toutes choses naturellement nous cherchons le grand, & que nous craignons fur tout d'être accusez de secheresse, ou de peu de force; il arrive je ne sai comment que la plupart tombent dans ce vice: fondez fur cette maxime commune,

# Dans un noble projet on tombe noblement.

Un stile ensié est ordinairement froid; car lossqu'on veut dire une grande chose, & que cependant on ne dit qu'une puerilité, au lieu d'échauffer on refroidit. Qui n'auroit pas été glacé par cet Orateur, qui pour louer Alexandre le Grand, disoit de lui qu'il avoit conquis toute l'Asie en moins de temps qu'Isocrate n'en avoit employé à composer son Panegyrique? Les grandes expressions, les mots magnifiques de plusieurs syllabes, une cadence sonore, élevée, conviennent aux grandes choses qui méritent de tre dites noblement. Le stile sublime demande aussi des reflexions sérieuses, dessentences: c'alà-dire, des manieres de s'exprimer ingenieus, courtes, vives, qui par un tour non commun CI:

excitent l'attention. Mais pour cela il faut que le fujet foit digne de ces reflexions. Les figures conviennent au stile sublime, parce que le sujet en étant grand, on ne peut point l'envisager froidement; n'être point touché & émû de ce qu'il y a d'extraordinaire. Ainfi le discours qui exprime ces mouvemens, est nécessairement figuré: mais ces figures marquent l'égarement, & pour ainsi dire, l'yvresse de celui qui entre dans de grandes passions sans raison. C'est assez parlé des désauts où tombent ceux qui emploient le stile sublime mal à propos; donnons au moins un exemple d'un discours qui en ait les bonnes qualitez sans ces défauts. Monfieur Flechier parle avec ces paro les magnifiques contre les Juges qui ne s'acquittent que négligemment de leur devoir; qui renversant l'ordre des choses, le font une occupation de leurs amusemens , & qui ne donnent à leurs Charges que les restes d'une oissveté languissante, comme s'ils n'étoient Juges que pour être de temps en temps sur les Fleurs de lys, où ils vont peut-être rever à leurs divertissemens passez dont ils ont encore l'imagination remplie, ou reparer par un mortel assoupissement les veilles qu'ils ont donné à leurs plaisirs.

### CHAPITRE X.

# Du stile, ou carastere simple.

C'Est une regle de bon sens, qu'il faut que cles mots conviennent aux choses. Ce qui est grand demande des mots qui donnent de grandes idécs. Il faut dire simplement ce qui est bas, & rien d'extraordinaire, Τὰ μὸν μεράλω μεράλως, τω λὶ μικρῶς μικρῶς. Or c'est ce qui est difficile

### 324 LARHETORIQUE, OU L'ART

non pour le choix de la matiere, mais pour l'élocution. Il faut avoir une connoissance parfaite de la langue dans laquelle on écrit, pour écrire simplement, & se soûtenir sans tomber. Il y a des termes & des tours qu'on n'emploie que dans les grandes occasions; mais ordinairement ce qui fait le stile sublime dont nous venons de parler, ce sont les metaphores, les figures où l'on a une grande liberté. Mais quand il s'agit de dire quelque chose simplement, c'est-à-dire, d'en parler comme l'on parle ordinairement, on est assujetti à l'usage ordinaire, qu'il faut par consequent posseder en persection pour réussir dans le stile simple. C'est pourquoi on estime plus pour la pureté de la langue les lettres que Ciceron écrivoit à ses amis, que ses Harangues. Il en est de même de ce que Virgile a écrit dans cestile, comme font ses Bucoliques...

Le caractère simple dont nous parlons ici, a donc ses difficultez. Le choix des choses n'y est pas difficile, comme nous l'avons dit, puisqu'elles doivent être communes & ordinaires; mais c'est ce qui le rend difficile : car la grandeur des choses éblouit & cache les défauts d'un Ecrivain. Quand on parle de choses rares & extraordinaires, on peut emploier des métaphores, parce que l'usage ne donne point d'expressions assez fortes. Le difcours peut être enrichi de figures, parce que l'on n'envisage gueres ce qui est grand tranquillement, ni sans resientir des mouvemens d'admiration, d'amour ou de haine, de crainte ou d'esperance. Au contraire, si l'on n'a pour lobjet que des choses communes, on est obligé de n'employer que les termes propres & ordinaires : il n'est pas permis de figurer son discours; il faut parler simplement, ce qui n'est pas sans difficulté. Car enfin, ceux qui écrivent ne peuvent ignorer que la liberliberté de recourir aux figures est souvent commode pour s'exempter de la peine de rechercher des mots propres qui ne se trouvent pas toûjours. L'experience fait connoître qu'il est plus facile de faire des figures, que de parler naturellement.

J'ai toûjours observé que c'est le caractere des petits genies que l'affectation dans le discours; un esprit élevé, solide, n'établit pas sa reputation sur des phrases, sur des expressions qui n'ont que le tour de rare. Pourquoi ne pas dire les choses d'une maniere naturelle? Pourquoi dire obscurément que nous nous devenons plus chers à mesure que nous sommes plus près de nous perdre; pour dire que quand on est vieux, & sur le point de mourir, on ménage davantage la vie? Cette pensée est-elle si rare, si mysterieuse, qu'il la fal-Îût ainsi envelopper ? Il en est de même de cette expression: A parler sainement, nous nous som. mes les premiers fâcheux dans un commerce trop long & trop serieux avec nous-mêmes. Ne parleroit-on pas plus raisonnablement en disant simplement ce qu'on veut ici marquer : qu'on s'ennuye quand on est seul, si cette solitude dure longtemps? Le fameux Rheteur que je cite souvent, Longin, remarque qu'un discours tout simple exprime quelquefois mieux la chose, que toute la pompe & tout l'ornement : qu'on le voit dans les affaires de la vie; une chose énoncée d'une facon ordinaire se faisant plus aisément croire : car les expressions simples marquent un homme qui dit bonnement les choses, & qui n'y entend point de finesse. Je suppose que ces expressions renferment un sens qui n'a rien de grossier ni de trivial. Cet avis est de la dernicre importance pour les convertations & rour les compositions; en doit par tout éviter ce qui s'appelle phrase, & faire consister l'esprit à dire des choses raisonnables,

# 326 LA RHETORIQUE, OU L'ART

& à les dire d'une maniere naturelle, en seservant des termes propres que l'usage a établi,

sans en affecter d'autres.

C'est donc dans ce que nous appellons le stile fimple, qu'un honnête homme doit particulierement s'exercer. Or, il y a bien de la difference entre la simplicité & la bassesse qui n'est jamais bonne, & qu'il faut éviter. La matiere du stile simple n'a aucune élevation; mais ce n'est pas à dire que le discours qui l'exprime doive être vil & méprisable. Elle ne demandepas les pompes & les ornemens de l'Eloquence, ni d'être revêtuë d'habits magnifiques; mais aussi elle rejette les façons de parler basses; ellevent que les habits que l'on lui donne soient propres & honnêtes; & ce qu'il faut bien remarquer, c'est que dans ce stile on peut être sublime, penser & parler sublimement. Car, comme k remarque le fameux Traducteur de Longin, par le sublime, dont Longin a fait un excellent Tnité, on ne doit pas entendre ce que les Orateurs appellent le stile sublime; mais cet extraordinaire & ce merveilleux qui frappe dans le discours, & qui fait qu'un ouvrage enleve, ravit, transporte. Le stile sublime veut toujours de grands mots, mais le sublime se peut trouver dans une seule pen-Sée, dans une seule figure, dans un seul tout de paroles. Une chose peut être dans le stile sublime, & n'être pourtant pas sublime; c'est à dire, n'avoir rien d'extraordinaire, de surprenant. Le sublime demande donc quelque chose de nouveau & dans le tour, & dans la pensée. On donne ce Quatrain comme un chef-d'œuvre en naïveté. L'expression en est simple, mais la penlée du Poëte furprend, & donne en un mot plus d'idées que ne feroit un long discours.

Colas est mort de maladie; Tu veux que j'en pleure le sort: Hé bien, que veux-tu que j'en die ? Colas vivoit, Colas est mort.

### CHAPITRE XI.

### Du stile médiocre.

TE ne dirai rien du caractere médiocre, parce Jqu'il suffit de savoir qu'il consiste dans une médiocrité qui doit participer de la grandeur du caractere sublime, & de la simplicité du caractere fimple. Virgile nous a donné l'exemple de ces trois caracteres. Son Eneïde est dans le caractere fublime: il n'y parle que de combats, que de fieges, que de guerres, que de Princes, que de Heros. Tout y est magnifique; les sentimens & les paroles : la grandeur des expressions répond à la grandeur du fujet. On ne lit rien dans ce Poëme qui soit ordinaire. Ce Poëte ne se ssert point de termes que l'usage de la lie du peuple ait, pour ainsi dire, profané. S'il est obligé de nommer les choses communes, il le fera par quelque tour particulier, par quelque Trope, par exemple, pour panis, du pain. il mettra Cerès, qui étoit parmi les Payens, la Déesse des bleds.

Le caractere des Eclogues est simple. Ce sont des Bergers qui parlent, qui s'entretiennent de leurs amours, de leurs troupeaux, de leurs campagnes d'une maniere simple, & qui convient à des Bergers.

Les Georgiques font d'un caractere médiocre. La matiere qu'il y traite n'approche pas de celle de l'Enerde. Virgile ne parle point dans cet ou-

vrage

### 328 LA RHETORIQUE, OS L'ART

vrage de ces grandes guerres, de ces illustres combats, & de l'erabinsement de l'Empire Romain, qui font le sujet de son Enerde; mais aussi les Georgiques ne sont pas ravalez jusques à la condition des Bergers. Car dans ces Livres il pénetre dans les causes les plus cachées de la nature, il découve les mysteres de la Religion des Romains; il y méle de la Philosophie, de la Theologie, de l'Histoire: ce qui l'oblige à tenir un milieu entre la majesté de son Enerde, & la simplicité de ses Bucoliques.

C'est aussi dans le stile dont on parle en ce Chapitre, qu'un honnéte homme doit s'exercer. Le stile grand & sublime n'est que pour les choses fort extraordinaires, & par conséquent quisont hors de l'usage commun. La plupart des choses qui font le sujet de nos entretiens & de nos discours, sont médiocres. La question est donc de les envisager telles qu'elles sont, d'en juger misonnablement, comme le doit faire un honnête homme. Il y a des esprits de travers qui prennent les choses tout autrement qu'elles ne sont Tantôt les colines leur paroissent des montagnes. Ils se récrient sur tout; & tantôt ils regardent avec froideur les choses qui sont les plus dignes d'admiration. Il y a aussi des esprits grossiers qui ne découvrent rien, non pas même ce qui leur faute aux yeux. Un honnéte homme, c'ell-à-dire, un hoinme qui a dujugement, qui est délicat, voit ce que sont les choes, il ne lui échape rien; & chiuite il s'en forme des idées veritables. S'il en parle, il le fait naturellement, les peiguant avec les couleurs naturelles, c'ell-à-dire, experiment les idées qu'il en a avec les termes que sont faits pour ces idees; de forte qu'on voit dat. fon ilile un esprit raisonnable & naturd qui n'outre rien, qui juge des choses commeil fau;

faut; qui ne les fait point plus grandes qu'elles sont, qui ne les fait point plus petites, & qui en parle dans les termes qu'on en parle lorsqu'on n'y cherche point de façon, qu'on n'affecte rien, qu'on fuit la Raison, la bien-séance, l'usage des honnetes gens. C'est là le caractere d'un esprit poli, qu'on prend dans la conversation de ceux qui ont l'esprit naturel, bien fait, & que par conséquent on ne se peut empêcher d'aimer & d'honorer; ce qui leur fait donner le nom d'honnêtes gens, à cause de l'honneur dont ils se rendent dignes. Il y a peu d'Auteurs qui ayent ce caractere; c'est pourquoi, en lisant les Livres, on y prendle plus souvent un caractere opposé, qui est celui de Pedant. En lisant beaucoup Homere, on prendun stile naturel. Les lettres de Ciceron, sur tout celles qu'il a écrites à Atticus, les Satyres & les Epitres d'Horace; Virgile, Saluste, Cesar donnent cette politesse qui fait ce qu'on appelle un honnête homme. On voit dans ces ouvrages des modeles parfaits du stile dont nous parlons. Peu en jugent bien; car on n'aime que ce qui a un air de grandeur. On pardonne à un Auteur cent endroits bas. si on en trouve un qui brille. Seneque redresse un . de ses amis qui avoit ce mauvais goût, qui n'aimoit que ce qui étoit élevé, & prenoit pour bassesse l'égalité & la douceur qui sont les qualitez du stile mediocre. Les paroles de Seneque renferment un grand sens. Humilia tibi videri dicis omnia, & parum erecta. . . . Non funt bumilia illa , sed placida. Sunt enim tenore quieto compositoque formata, nec depressa, sed plana. Deest illis or atorius vigor, stimulique quos queris, & subiti ictus fententiarum : sed totum corpus videris, quamvis fit incomptum, bonestum est.

### CHAPITRE XII.

Stiles propres à certaines matieres. Qualitez communes à tous ces stiles.

Ous allons parler des stiles particuliers qui font affectez à certaines matieres, comme sont les stiles des Poètes, des Orateurs, des Historiens, &c. Mais il est à propos de faire apparavant quelques observations sur les qualitez qui sont communes à tous ces stiles. Car de plusieur excrivains qui s'exercent dans un même stile, les uns sont plus doux, les autres sont plus sonts: les uns sont fleuris, les autres sont austeres. Voious en quoi consistent ces qualitez, & comment on les peut donner à un stile lorsqu'elles conviennent à

la nature du suiet.

La premiere de ces qualitez est la douceur. On dit qu'un stile est doux lorsque les choses y sont dites avec tant de clarté, que l'esprit ne fait aucun effort pour les concevoir, comme nous disors que le penchant d'une montagne est doux, lestque l'on y monte sans peine. Pour donner cette douceur à un stile, il ne faut rien laisser à deviner au Lecteur. On doit débrouiller tout ce qui pourroit l'embarrasser; prévenir ses doutes. En un mot, il faut dire les choses dans l'étendue qui est necessaire, afin qu'elles soient apperçues; c qui est petit se dérobant à la vuë. J'ai dit dans le Livre précedent de quelle maniere on adoucil foit la cadence & la prononciation du discours La douceur du nombre contribue merveilleus ment à la douceur du stile. Cette douceur per avoir plusieurs degrez. On dit d'un Auteur qui écrit avec une douceur extraordinaire, que se

fiile est tendre & délicat. Je ne veux pas oublier ici qu'il n'y a rien qui contribue davantage à la douceur du stile, que le soin d'inserer où il saut, toutes les particules necessaires pour saire appercevoir la suite & la liaison de toutes les parties du discours. On donne pour modele d'un stile doux Herodote dans la langue Grecque, & pour la Latine Tite-Live.

La feconde qualité est la force. Cette qualité est entiérement opposée à la précedente : elle frappe fortement l'esprit, elle l'applique, & le rend extrémement attentif. Pour rendre un stile fort, il faut se servir d'expressions courtes, qui fignissent beaucoup, & qui réveillent plusieurs idées. Les Auteurs Grecs & Latins, comme Thucydide & Tacite, font pleins d'expressions fortes. Elles font rares dans le François ces expressions. Notre langue aime que le discours soit naturel, libre, & un peu diffus; c'est pourquoi on ne doit pas s'étonner que les traductions Françoises des Auteurs Grecs & Latins soient plus abondantes en paroles que les originaux, puisqu'on ne peut pas se servir d'expressions si courtes & si serrées, selon le genie de notre langue, qui veut qu'on developpe toutes les idées que le mot Grec ou Latin renferme. Saint Paul, par exemple, dit d'une maniere noble, qu'il est prêt de mourir, se servant de cette expression: iyà pale ion o mirdougus que la version Latine rend par ces mots: Ego enim jam delibor: Pour traduire en François ce passage, il faut necessairement le faire de cette maniere: Car pour moi, je suis comme une victime qui a déja reçû l'aspersion pour être sacrifiée. Toutes ces paroles ne font que développer les idées que donne le mot Grec avirdouge lorsqu'on considere sa force avec toute l'attenrion necessaire.

### La Rhetorique, ou l'Art

Je le pensois ainsi lorsque j'ai fait imprimer ce Livre les premieres fois. Je crois à present qu'il faut traduire; Car pour moi, je suis comme une vicsime, dont le sacrifice va être bien-tôt achevé: déja on fait l'effusion de mon sang. Saint Paul sait allusion aux Sacrifices Judaiques. Il n'est point vrai qu'on fît aucune aspersion sur la tête de la victime, comme cela se pratiquoit chez les Gen-Après la mactation on versoit le sang de la victime au pied de l'Autel; & c'est cette action dont le verbe aristouge donne l'idée. Ensuite on coupoit la victime, on la partageoit; & c'est œ que Saint Paul appelle tempus vesolutionis mea: Le temps de la séparation de son ame d'avec son corps.

La troisième qualité rend un stile agréable & fleuri. Cette qualité dépend en partie de la premicre, & elle en veut être précedée, l'esprit ne se divertissant pas lorsqu'il s'applique trop fontement. Les Tropes & les Figures sont les sleurs du stile. Les Tropes font concevoir sensiblement les pensées les plus abitraites. Ils font une peinture agréable de ce que l'on vouloit figni-Les figures réveillent l'attention, elles échauffent, elles animent les Lecteurs, ce qui lui est agréable; le mouvement étant le principe de la vie & des plaisirs; la froideur au contraire mortifiant toutes choses. Quinte-Curce est fleuri.

La derniere qualité est austere, elle retrancte du stile tout ce qui n'est pas absolument necessaire, elle n'accorde rien au plaisir, elle ne souffre au cun ornement, & comme un Juge de l'ancie Areopage, elle ne permet pas que le discours sur animé; elle en bannit tous les mouvemens curbles d'attendrir les cœurs. Lorsque l'austerité n trop loin, elle dégenere en secheresse. L'os

### DE PARLER. Liv. IV. Chap. XIII. 3

L'on doit faire en sorte que le stile ait des qualitez qui soient propres au sujet que l'on traite. Vitruve, cet excellent & judicieux Architecte qui vivoit sous Auguste, remarque que dans la structure des Temples on suivoit l'ordre qui exprimoit le caractere de la Divinité à qui le Temple étoit dédié. Le Dorique qui est le plus solide & le plus fimple, étoit employé dans les Temples de Minerve, de Mars & d'Hercule; les delicatesses & les ornemens des autres ordres ne couvenant pas à la Déesse de la Sagesse, au Dieu des combats, mi à l'exterminateur des Monstres. Les Temples de Venus, de Flore, de Proferpine, & des Nymphes étoient bâtis selon l'ordre Corinthien, qui est tendre, délicat, chargé de festons, de seuillages, & paré de tous les ornemens de l'Architecture. L'ordre Ionique étoit confacré à Diane & à Junon, & aux autres Dieux; les regles de cet ordre donnent le caractere de leur humeur. Il tient un milieu entre la solidité de l'ordre Dorique, & la gentillesse du Corinthien. Il en est de même du discours, les fleurs & les gentillesses de l'éloquence ne sont pas propres pour un sujet grave & plein de majesté. L'austerité du stile est importun lorsque la matiere permet de rire: la force des expressions est inutile quand les esprits se gagnent par la douceur, & qu'il n'est pas besoin de les combattre ni de les forcer.

### CHAPITRE XIII.

# Quel doit être le stile des Orateurs.

IL semble que ceux qui ont traité jusqu'à prefent de l'Art de parler, n'ayent écrit que Pour les Orateurs. Ils ne donnent des preceptes que que pour leur stile; & ceux qui étudient cet art regardent l'abondance & la richesse des expressions que nous admirons dans le discours des grands Orateurs, comme le principal & l'unique fruit de leur étude. Il est vrai que l'éloquence paroît avec éclat dans ce stile, ce qui m'oblige de lui donner

la premiere place.

Les Orateurs parlent ordinairement pour éclaircir des veritez obscures ou contestées; ce qui demande un stile dissus, puisque dans cette occasion il est nécessaire de dissiper tous les nuages & toutes les obscuritez qui cachent ces veritez. Ceux qui entendent parler un Orateur, ne prennent pas autant d'interêt que lui dans la cause qu'il défend; ils ne sont donc pas toûjours attentiss, ou n'ayant pas l'esprit assez vis, ils ne conçoivent qu'avec peine ce qu'on leur dit. L'Orateur est donc obligé de redire les mêmes choses en plusieurs manieres, afin que si les premieres paroles n'ont pas porté coup, les secondes fassent l'esset qu'il souhaite.

Mais cette abondance ne confiste pas dans une multitude d'épithetes, de mots, & d'expressions entiérement synonymes. Pour persuader une verité, pour la faire comprendre par les plus groifiers, & la faire appercevoir aux esprits les plus distraits; il faut la representer sous plusieurs faces differentes, avec cet ordre que les dernieres expressions soient plus fortes que les premieres, & ajoûtent quelque chose au discours; de sorte que sans être ennuyeux, on rende sensible & palpable ce que l'on vouloit faire connoître. Un habile homme s'accommode à la capacité des Auditeurs, il s'arrête aux choses qui sont obscures, & il ne les quitte point jusques à ce qu'elles soient entrées dans leur esprit, & qu'elles s'y soient établies. Lcs

Les veritez qui se démontrent dans les plaidovers & dans les harangues, ne sont pas de la nature des veritez Mathematiques. Ces dernieres ne dépendent que d'un tres-petit nombre de principes certains & infaillibles. Les premieres dépendent d'une multitude de circonstances qui, séparées, n'ont pas de force, & qui ne peuvent convaincre que lorsqu'elles sont ramassées & unies enfemble. On ne peut les ramasser sans art, & c'est où paroît l'adresse des Orateurs. Ils ménagent les moindres circonstances, & souvent ils font le sondement de leur preuve d'une particularité qu'un autre auroit rebutée, & n'auroit daigné employer. Pourquoi Ciceron grossit-il ses Orassons de circonstances qui semblent inutiles & basses? A quoi bon rapporter que Milon changea de souliers. qu'il prit ses habits de campagne, qu'il partit tard, attendant sa femme, laquelle fut long-temps à se préparer, selon la coûtume des semmes; C'est que cette peinture simple & naive qu'il fait sans oublier le moindre trait de l'action qu'il veut mettre devant les yeux des Juges, persuade efficacement qu'on ne peut rien appercevoir dans la conduite de Milon qui le fasse soupçonner d'avoir prémedité d'assassiner Clodius, comme prétendoient ses ennemis.

Les grands Orateurs n'emploient que des expressions riches, capables de faire valoir leurs raisons. Ils tâchent d'éblouir les yeux & l'esprit, & pour ce sujet ils ne combattent qu'avec des armes brillantes. L'usage ne leur fournissant pas toùjours des mots propres pour exprimer le jugement qu'ils sont des choses, & pour les faire paroître aussi grandes qu'elles sont: ils ont recours aux Tropes, qui leur servent encore à donner telle couleur qu'ils desirent à une action, à la faire paroître petite ou grande, louable ou méprisable, juste

#### 236 LA RHETORIQUE, OU L'ART

iuste ou injuste, selon que les termes metaphoriques dont ils se servent, la relevent ou l'abaissent. Mais l'abus qu'ils font de cet art les rend souvent ridicules. On n'a pas droit de déguiser une action, de l'habiller comme l'on veut, de donner le nom de crime à une faute excusable, & d'en parler comme d'une faute legere, si elle est criminelle. Les mots de crimes & de fautes donnent des idées contraires. Si l'on n'applique ces termes avec justesse, on doit passer ou pour n'avoir pas de jugement, ou pour avoir peu de bonne foi. Les personnes sages qui écoutent, s'attachent aux choses, & avant que de se laisser persuader par les mots, ils examinent s'ils font justes. J'admire ces Déclamateurs qui croyent avoir triomphé de leur ennemi, quand ils se sont raillez de ses raifons: ils croyent l'avoir terrassé quand ils l'ont chargé d'injures, & qu'ils ont épuisé toutes les figures de leur art pour le representer tel qu'ils veu-Lent qu'ils paroissent.

Mais austi un Orateur ne doit pas être froid & indifferent. On ne peut défendre fortement une verité, si l'on ne s'interesse dans sa défense. Le discours est languissant qui ne part pas d'un cœur échauffé & ardent à combatre pour la verité, dont il a pris le parti. Nous avons montré dans le second Livre, que comme la nature fait prendre aux membres du corps des postures propres à attaquer & à se désendre dans un combat singulier, elle fait aussi que l'on figure son discours, & que l'on lui donne des tours propres à foutenir une verité contestée, à l'établir, & à refuter ce qu'on lui oppose. Aussi nous voyons qu'il n'y a rien de plus figuré que le discours d'un grand Orateur qui entre dans tous les sentimens de celui dont il plaide la cause, & se revêt de toutes ses

affections.

C'est la qualité des choses dont il parle, qui doit regler son stile: lorsque les choses le meritent, il doit s'échausser: on attend de lui de la vehemence. Par exemple, quand il déclame contre le vice, contre les crimes énormes, il ne le doit pas faire foiblement, comme le dit Seneque écrivant à un de ses amis. Desideres, inquies, contra vitia aliquid asperè dici, contra pericula animosè, contra fortunam superbè, contra ambisionem contume-tiosè. Volo luxuriam objurgari, libidinem traduci, impotentiam frangi: sit aliquid oratoriè acre, tragicè grande, comicè exile. Ces paroles Latines dissent beaucoup: elles peuvent tenir lieu de plusieurs

preceptes.

La clarté est particulierement necessaire à un Orateur; mais il faut prendre garde qu'en voulant trop dire, il ne fatigue; car on n'aime pas à entendre rebattre ce que l'on sait déja. Quand on est serré, on n'est pas entendu: ce qui est étudié & profond, est obscur: ce qui est clair, superficiel, connu, & entendu de tout le monde, est méprisé. La difficulté est de trouver le juste milieu. Aussi il se peut faire que deux Orateurs. après s'être entendus, eurent raison de dire l'un de l'autre; l'un, après que le premier eut parlé: Les eaux claires ne sont jamais profondes; le premier ayant entendu le second: Les eaux profondes ne sont jamais claires; se reprochant reciproquement leurs défauts; à l'un d'être superficiel, à l'autre d'être obscur. Est-il necessaire que j'avertisse que c'est une extravagance, ou un orgueil mal entendu que d'affecter l'obscurité pour faire mine qu'on dit de grandes choses? La reputation est facile à acquerir à ce prix-là; mais il faut parler devant de sottes gens, qui effectivement n'admirent que ce qui est énigmatique. que ce qu'ils n'entendent point. Aussi, comme

#### 338 LARHETORIQUE, OUL'ART

il ne s'en rencontre que trop, je ne m'étonne pas s'il s'est trouvé un mauvais Maître qui donnoit pour preceptes à ses écoliers, de jetter de l'obscurité sur leurs écrits, sans doute pour paroître merveilleux. Son mot ordinaire étoit, onémos ; c'est-à dire, obscurcissez ce que vous dites. Quintilien parle de ce mauvais Rheteur, à qui les choses paroissoient d'autant meilleures, qu'il avoit peine à les entendre: Tantò melior, ne ego quidem sintellexi: Cela est excellent, je ne l'entens pas moi-même.

Pour le nombre, ou cadence propre à l'Orateur. son discours doit être périodique de temps en temps; les périodes se prononçant avec plus de majesté, elles donnent du poids aux choses.

#### CHAPITRE XIV.

#### Quel doit être le stile des Historiens.

A Près les harangues, il n'y a point de sujet où Al'éloquence se fasse davantage admirer, que dans l'Histoire; car c'est le métier de l'Orateur d'écrire l'Histoire, comme dit Ciceron: Historia epus est maxime Oratorium. C'est par sa bouche que les actions des grands hommes doivent être publiées: c'est son stile qui en conserve la memoire à la posterité. Les principales qualitez du stile historique sont la clarté & la briéveté. Un Historien éloquent fait une vive peinture de l'action qu'il rapporte; il n'en oublie aucune notable circonftance. Celui qui est sec ou aride, ne represente que la carcasse des choses, il ne les dit qu'à demi : ainfi son Histoire est maigre & décharnée. Quand on rapporte un combat qui a été suivi d'une victoire signalée, ce n'est

DE PARLER. Liv. IV. Chap. XIV. 339

n'est pas être Historien que de dire simplement que l'on a combattu: il faut rapporter les causes de la guerre, dire comment elle s'est allumée, faire connoître quel étoit le dessein des Princes, quelles étoient leurs forces; il faut faire une description du lieu du combat, particulierement si ce lieu a été cause de quelque accident considerable, & découvrir tous les stratagêmes dont on s'est fervi. Mais il faut sur toute chose que l'Histoire soit comme un miroir qui rend les objets tels qu'ils se presentent à lui, sans augmentation ni diminution de leur grandeux naturelle.

La briéveté contribue à la clarté: je ne parle point de celle qui consiste dans les choses. & dans un choix de ce qu'il faut dire & de ce qu'il faut négliger. Le stile d'un Historien doit être coupé, dégagé de longues phrases, & de ces périodes qui tiennent l'esprit en suspens. Il faut que son cours soit égal, & qu'il ne soit point interrompu par ces figures extraordinaires, par ces grands mouvemens qui sont défendus à un Historien dont le devoir est d'écrire sans passion. Ce n'est pas qu'un Historien qui est bon Orateur, ne puisse faire usage de son éloquence. L'occasion s'en presente assez souvent. Comme il est obligé de rapporter ce qui a été dit, aussi-bien que ce qui a été fait, il y a des harangues à faire dans l'Histoire, où les figures sont nécessaires pour peindre la passion de ceux qu'on fait parler.

#### XV. CHAPITUE

#### Quel doit être le stile Dogmatique.

E zele que l'on a pour la défense d'une verité contestée, cause dans l'ame des mouvemens qui font qu'elle se tourne de tous côtez, qu'elle cherche par tout des armes, & qu'elle employe toutes les forces de l'éloquence pour triompher de ses adversaires. Dans les matieres dogmatiques, où pour Auditeurs on n'a que des personnes dociles, qui reçoivent ce qu'on leur dit comme ils recevroient des Oracles, ces suiets de zele & de chaleur ne se presentent point. Dans un Traité de Geometrie, quel sujet auroit-on de s'échauffer? Les veritez qu'on y démontre sont évidentes. Elles n'empruntent point leur clarté des lumieres de l'éloquence: il ne faut que les proposer. Ce n'est pas comme dans les procès. où la verité est facheuse aux uns, & avantageuse aux autres, & où étant reconnuë, elle enrichit l'un, & apauvrit l'autre. Qui est celui qui prend interêt à contester ou à défendre une proposition de Geometrie? Les Geometres démontrent que les trois angles d'un triangle sont égaux à deux angles droits. Que cela soit vrai ou faux, cela ne fait ni bien ni mal à personne, l'on ne s'y oppose point. C'est pourquoi le stile d'un Geomêtre doit être simple, sec, & dépouillé de tous les mouvemens que la passion inspire à l'Orateur. Outre que plus une verité est claire, & conçûë avec évidence, on est plus déterminé à l'exprimer d'une même façon, & en peu de pa-Toles.

En traitant la Physique & la Morale, on peut

#### DE PARLER. Liv. IV. Chap. XV. 341

prendre une matiere d'écrire moins seche que ce stile des Geometres. Un homme qui s'applique avec contention à résoudre un problème de Geometrie, à trouver une Equation d'Algebre, est chagrin & austre; il ne peut soussirir ces paroles qui ne sont placées dans le discours que pour l'ornement. Mais la Physique & la Morale ne sont pas des matieres si épineules, qu'elles rendent de mauvaise humeur les Lecteurs. Il n'est donc pas necessaire que le stile de ces Sciences soit si severe.

Les veritez qui se démontrent dans les Sciences profanes, sont steriles, & peu importantes. Les pessions ne sont justes & raisonnables que lorsqu'elles portent l'ame, & la poussent à chercher un bien solide. & à fuir un mal veritable: c'est donc une chose assez ridicule de se passionner pour soûtenir ces veritez qui ne font ni bien ni mal, d'en parler avec des emportemens, des transports & des figures que le bon sens veut qu'on reserve à d'autres occasions. Je ne puis souffrir ceux qui se passionnent pour désendre la teputation d'Aristote, qui disent des injures à ceux qui n'estiment pas assez Ciceron, qui font des exclamations & des figures contre ceux qui se trompent en parlant des habits des Grecs & des Latins. Mais aussi je ne puis dissimuler que c'est avec peine que je lis les ouvrages de ces Theologiens qui parlent avec autant de froideur & de lecheresse, des principales veritez de notre Reli-Rion, que si elles n'étoient importantes à personac. C'est une espece d'irreligion que d'envisager les choses de Dieu sans des mouvemens d'amour. Le respect & de véneration qui se fassent paroître au dehors. On ne peut assister aux saints Mystees que dans une posture respectueuse. Ceux qui e mêlent de parler de Theologie, qui veulent Pз

## CHAPITUE XV.

# Quel doit être le stile Dogmatique.

E zele que l'on a pour la défense d'u Drité contestée, cause dans l'ame de vemens qui font qu'elle se tourne de tou qu'elle cherche par tout des armes, & que une cherche par tout des armes, or employe toutes les forces de l'éloque employe toutes les adversaires. Dans les triompher de ses adversaires. dogmatiques, où pour Auditeurs or des personnes dociles, qui reçoivent ce dit comme ils recevroient des Oracl jers de zele & de chaleur ne se prese Dans un Traité de Geometrie, quel sujet s'échauffer? Les veritez qu'on y de evidentes. Elles n'empruntent poir des lumières de l'éloquence: il ne proposer. Ce n'est pas comme da où la verité est facheuse aux uns, aux autres, & ou étant reconnue l'un, & apauvrit l'autre. Qui est înterêt à contester ou à détendre de Geometrie? Les Geometres les trois angles d'un triangle fo angles droits. Que co ne fait ni bien oppose point. metre doir

dans la poësie, l'usage ne fournissant pas des termes affez forts. Le tour du discours poëtique doit être aussi figuré pour la même raison : car la dignité de la matiere remplissant l'ame du Poëte de transports d'estime & d'admiration, le cours de ses paroles ne peut être égal; il est necessairement interrompu par les flots de ces grands mouvemens dont son esprit est agité. Aussi lorsque le fuiet de ses vers n'a rien qui puisse causer ces sougues & ces transports, comme dans les Comedies, dans les Eclogues, & dans quelques autres especes de vers dont la matiere est basse, son stile doit être simple & sans figures. C'est la qualité des choses qui sont grandes & rares, qui excuse & autorise la maniere de parler des Poëtes; car si ces choses font communes, il ne leur est pas plus permis qu'à un Historien de s'éloigner de l'usage commun.

On n'aime pas ordinairement les veritez abstraites, qui ne s'apperçoivent que par les yeux de l'esprit. Nous sommes tellement accoûtumez à ne concevoir que ce que les sens nous presentent, que nous fommes incapables de comprendre un raisonnement s'il n'est établi sur quelque experience sensible: de là vient que les expressions abstraites sont des Enigmes à la plûpart des gens. & que celles-là plaisent, qui forment dans l'imagination une peinture sensible de ce qu'on leur veut faire concevoir. C'est pourquoi les Poëtes dont le but principal est de plaire, n'employent que ces dernieres expressions; & c'est pour cette même raison que les Metaphores, qui rendent toutes choies-sensibles, comme nous avons vû. font si frequentes dans leur stile.

Ce desir de frapper vivement les sens, & de se faire entendre sans peine, a porté les anciens Poetes à user si souvent de sictions, donnant à P 4 cha-

#### 344 LA RHETORIQUE, OU L'ART

chaque chose un corps sait comme le nôtre, une ame & un visage. Lorsqu'un Poète est une sois échaussé, il ne considere plus les choses dans leur état naturel.

Ce n'est plus la vapeur qui produit le tonnerre, C'est Jupiter armé pour esfrayer la terre: Un orage terrible aux yeux des matelots, C'est Neptune en courroux qui gourmande les stots,

Cela touche d'une autre maniere que les expressions communes. Quand un Poëte vient a parler de la guerre, & qu'il dit que Bellonne, Déesse de la guerre, porte la terreur & l'épouvante dans toute une armée, que le Dieu Mars anime l'ardeur des foldats; ces manieres de dire les choses font bien une autre impression sur les fens, que celles-ci dont on se sert dans l'usage ordinaire. Toute l'armée fut épouvantée : Les soldats étoient animez au combat. Chaque vertu, chaque passion est une Divinité dans sa Poësse. Minerve est la Prudence. La Crainte, la Colere, l'Envie sont des Furies. Ces noms de crainte, de colere, d'envie, quand on ne considere que les idées que l'usage y a jointes, ne font pas grande impression. Mais on ne peut se representer la Déesse de la colere avec ses yeux pleins de sureur, ses mains teintes de sang, ces slames qui sortent de sa bouche, ces serpens sifflans autour de sa tête, cette torche allumée qu'elle tient à la main, sans fremir & sans s'effrayer.

Dans les Poesses saintes. c'est-à-dire, dans celles mêmes qui se chantoient devant le Sanctuaire, les Prophetes se servoient de manieres à peu près semblables pour se rendre intelligibles à la populace. David fait concevoir comme Dieu l'avoit secouru & protegé contre ses ennemis, d'un stile

tile qui est aussi vis & aussi hardi que celui des Poetes profanes dont nous venons de parler. Il represente Dieu qui descend du Ciel, & vient combatre pour sa désense.

En cette extremité derniere J'invoquai le Seigneur, j'eus recours à mon Dieu; Et voilà que de son baut lieu. Il entendit ma voix, il ouït ma priere.

Pour moi ses forces il assemble: Ces hauts monts dont l'orgueil s'éleve jusqu'aux Cieux

Agitent leurs fronts glorieux; Et jusqu'au fondement toute la terre tremble.

De courroux son visage sume,
De ses yeux irritez sort un seu dévorant.
Qui court comme un affreux torrent,
Et tout ce qu'il rencontre aussi il l'allume.

Les Cieux pour le laisser descendre Abaissent par respect leurs grands cercles voutez; Et sous ses pas de tous côtez Les nuages épais commencent de s'étendre.

Les Cheruhins qui de sa gloire Sont avec tant d'ardeur les Ministres savans, Tirent sur les aîles des vents, Son char, où sa puissance attache la victoire.

Il cache sa Majesté sainte Sous un noir pavillon sait de sembres brouillards? Qui comme de sermes remparts, Font autour de son trône une estroyable enceinte.

La prose endort, la poësse réveille. Les narrations

#### 346 LA RHETORIQUE, OU L'ART

tions que font les Poëtes font interrompuës par des exclamations, par des apostrophes, par des digressions, & par mille autres figures qui entretiennent l'attention. Ils ne regardent jamais les choses que par les endroits capables de charmer. Ils n'en apperçoivent que la grandeur & que la rateté: ils ne considerent rien de tout ce qui pourroit refroidir la chaleur de leur admiration; ce qui fait qu'ils sortent, pour ainsi dire, d'eux-mêmes, & que se laissant aller au seu de leur imagination, ils deviennent semblables à une Sibylle, qui étant pleine d'un esprit extraordinaire, ne parloit plus le langage ordinaire des hommes.

Sed pectus anhelat, Et rabie fera corda tument; majorque videri, Nec mortale sonans, afflata est numine quando Jam propiore Dei.

La cadence des vers leur donne une force particuliere, d'où vient que les mêmes choses insipides en prose, sont picquantes en vers. Eadem negligentiùs audiuntur, minusque percutiunt, quandin solutà oratione dicuntur: ubi accesser numeri, & egregium sensum astrinzere certi pedes, eadem illa sententia velut lacerto excussa torquetur. Mais peser bien ce que dit ici Seneque, qu'il faut que les vers renserment quelque beau sentiment: car il en est de la poesse comme de toutes les autres choses que le seul plaisir fait rechercher. Ce n'est pas assez qu'elles soient bonnes, il faut qu'elles soient agréables. Aussi on ne peut lire un l'oète qui n'est que mediocre.

#### CHAPITRE XVII.

Des ornemens, premiercment de ceux qu'on peut nommer naturels.

IL semble que nous n'aions travaillé jusqu'à présent qu'à rendre solides les ouvrages qu'on a entrepris, sans penser à leur embellissement. On se trompe; car la beauté, ainsi que l'a dit un Ancien, n'est autre chose que la fleur de la santé. Les sleurs sont un esset & une marque du bon état de la plante qui les a produites. Les ornemens du discours naissent pareillement de sa santé; c'est-à-dire, de la justesse avec laquelle il a été composé. Ainsi il ne faut point d'autres regles pour parler avec ornement, que celles que nous

avons données pour parler juste.

La même chose reçoit differens noms, selon les differentes faces par lesquelles on la regarde. Quand on considere la beauté en elle même, c'est la fleur de la fanté; mais quand on la confidere par rapport à ceux qui jugent de cette beauté, on peut dire que la veritable beauté est ce qui plait aux honnêtes gens, qui sont ceux qui jugent raisonnablement des choses. Il n'est pas difficile de déterminer ce qui plaît, & en quoi consiste ce que l'on appelle, un je ne sai quoi, que l'on ient dans la lecture des bons Auteurs: car si on resléchit un peu sur ce sentiment, on trouvera que le plaisir que l'on sent dans un discours bien fait, n'est causé que par cette ressemblance qui se trouve entre l'image que les paroles forment dans l'esprit, & les choses dont elles sont la peinture. De sorte que c'est la verité qui plaît : car la verité d'un discours n'est 2U-

autre chose que la conformité des paroles qui le composent avec les choses. Ainsi lorsque cette conformité est extraordinairement parfait. Il en est comme de la peinture, lorsqu'elle est ressemblante, elle plait, quoique les choses qu'elle represente, soient en elles-mêmes desagréables & horribles. Le plus affreux serpent plaît dans un Tableau. De même quelque mediocres que soient les choses qu'un Ecrivain raconte, s'il le fait clai-

rement & vivement, il se fait lire.

L'harmonie contribuë à la beauté. Le discours est un instrument qui est fait pour signifier ce que l'on pense : cet instrument plast quand il rend le service que l'on en attend, & qu'il le fait d'une manière facile. Nous avons fait voir ailleurs qu'un discours qui se prononce facilement. donne du plaisir. D'où l'on peut conclure qu'il n'y a rien de veritablement beau dans un difcours, que ce qui est utile, soit pour la clarté des expressions, soit pour la facilité de la prononciation. Il est constant que dans les ouvrages de la nature, tout ce qui est beau, est accompagné d'une grande utilité. Dans un verger la disposition des arbres qui sont plantez à la ligne, & en échiquier, est agréable & utile : car elle fait que la terre communique également son suc à tous ces arbres. Arbores in ordinem certaque intervalla redacta placent; quincunce nibil speciosus est, sed id quoque prodest, ut succum terra aqualiter trabant. Dans un bâtiment les colomnes qui en font le principal ornement, y sont si necessaires, & leur beauté est si étroitement liée avec la solidité de tout l'édifice, qu'on ne peut les renverser sans le ruiner entierement.

Cependant nous sommes obligez de reconnoître qu'outre cette beauté naturelle, il y a de certains ornemens que nous pouvons appeller artificiels, en les comparant à ceux dont les personnes bien-saites, accompagnent les graces naturelles de leur visage. Il faut avoüer que dans les ouvrages des Ectivains les plus judicieux, on trouve de certaines choses qu'on pourroit retrancher sans faire tort au sens de leur discours, sans en troubler la clarté, sans en diminuer la force. Elles n'y sont placées que pour l'embellissement, & elles n'ont point d'autre utilité que celle d'arrêter l'esprit du Lecteur par le plaisir qu'il reçoit de sa lecture, & de faire qu'il s'appli-

CHAPITRE XVIII.

fleurs.

que plus volontiers. Souvent après avoir dit tout ce qui est necessaire, on ajoûte quelque chose d'agréable. Après que les mots & les expressions sont assez bien arrangées, & qu'elles se peuvent prononcer commodément, on sait davantage, on les mesure, & on leur donne une cadence agréable aux oreilles. La Nature se jouë quelquesois dans ses ouvrages, toutes les plantes ne portent pas des fruits, quelques-unes n'ont que des

Des ornemens artificiels.

Les ornemens artificiels confissent dans les Tropes, dans les Figures, dans un arrangement harmonieux des paroles qui composent le discours, dans des pensées spirituelles conçues en des termes rares, dans des allusions, & des applications ingenieuses de passages de quelque Auteur fameux. Allons jusqu'à la fource du plaisir que donnent ces ornemens. L'homme étant fait pour la grandeur, tout ce qui en porte les marques

#### 350 La Rhetorique, ou l'Art

ques, donne du plaisir. Ainsi la sécondité, la richesse des expressions, les grandes periodes les grands mots, les figures hardies, les pensées relevées font agréables. De cette inclination que nous avons pour la grandeur, vient cet amour que nous avons pour tout ce qui est rare & extraordinaire. La capacité de notre cœur est infinie, il n'y a que Dieu qui la puisse remplir. Toutes les choses communes, & que nous avons mesurées, pour ainsi dire, avec cette capacité, nous doivent donc paroître petites, & nous dégoûter. Ce qui n'arrive pas si-tôt quand les choses sont extraordinaires, parce que nous n'en avons point encore trouvé les bornes, ainsi elles nous plaisent. Il semble que tout ce qui se presente à nous d'extraordinaire, est ce qui nous va satisfaire. C'est pour cette raison que les Metaphores & les Figures, qui sont des manieres de parler extraordinaires. & generalement toutes les expressions qui ne sont pas communes, nous sont agréables.

Nous avons aussi naturellement de l'estime & de l'amour pour ce qui est fait avec esprit, & ce qui marque quelque rare persection. Ainsi quand un Auteur dit sur un sujet quelque chose qui ne vient pas dans la pensée de tout le monde, quand il se sert adroitement d'un passage de quelque Auteur, qu'il l'applique bien, qu'il sait quelque allusion spirituelle, qu'il trouve un moien sin de s'exprimer, il plaît, parce que ce sont là des marques de son esprit qui brille dans son ou-

vrage.

De là vient encore que les imitations ingenieuses sont souvent aussi agréables que la venté même. Ne prend-on pas autant de plaisir à entendre un homme qui imite fort-bien la voix d'un rossignol, que le rossignol même ? Quand un Orateurse sert de quelque expression qui n'est pas naturelle, & qui néanmoins fait concevoir les choses, cette imitation est agréable, l'adresse avec laquelle il s'est servi de cette expression, qui n'étoit pas faite pour cet usage, plast. C'est pour cela que les allusions sont agréables; mais ce n'est pas la seule beauté de l'esprit de l'Auteur qui charme dans ces occasions; un Lecteur spirituel prend part à sa gloire, parce qu'il remarque qu'il a luimême de l'esprit, puisqu'il a pû appercevoir sa pensée au travers du voile de l'allusion dont il l'avoit couverte.

Les emblêmes doivent être mises dans le rang de ces expressions ingenieuses, qui font concevoir d'une maniere courte & rare ce que veut dire celui qui les propose. Il plast, parce qu'il se sert adroitement de quelque peinture sensible pour faire concevoir une pensée spirituelle. Comme dans cet emblême qu'un Sujet prit pour Symbole de sa fidelité à son Prince, auquel il demeura attaché après que ce Prince futtombé dans une disgrace fâcheuse. Le corps de cet emblême étoit un lierre qui embrassoit le tronc d'un chêne, & qui demeuroit enlassé après que le chêne avoit été renversé par terre, avec ces mots: Heretque cadenti. Les hommes ne conçoivent qu'avec une application penible les choies spirituelles; les expressions sensibles qui leur épargnent cette peine, leur font agréables; c'est pourquoi les emblêmes qui sont des peintures senfibles, plaisent. Pour cette même raison, comme nous l'avons dit souvent, les Metaphores qui sont prises de choses sensibles, sont mieux reçûes, & quelquefois sont plus claires que les expressions ordinaires.

Enfin un discours figuré, & qui porte les caracteres d'un esprit animé, doit causer un plaisir ſe-

#### 352 LA RHETORIQUE, OU L'ART

fecret: car, comme nous avons vû, la Naturea mis les passions dans le cœur de l'homme, comme des armes dont il se peut servir pour repousser le mal, & acquerir ce qui lui est avantageux. Ainsi le mouvement de ces passions qui font si utiles pour sa conservation, est todjours accompagné de quelque plaisir secret. Une trop grande tranquilité de l'ame cause de l'ennui. On aime à ressentir quelques petites émotions, quand on ne craint point d'ailleurs aucune sicheuse suite. Selon ce qu'on a dit, les figures impriment dans l'esprit des Lecteurs les passions dont elles font les caracteres. Un discours figuré doit donc être beaucoup plus agréable qu'un difcours uni. On ne lit jamais les vers suivans sans ressentir des mouvemens de tendresse & de douleur. Virgile fait dans ces vers la peinture de Nisus, lorsque Volcens s'avançant l'épée à la main contre Euriale qu'il croioit avoir mis à mort Tagus: Nisus, pour mettre à couvert de ce danger Euriale son ami, se déclare auteur de cette action : il dit que c'est lui qui a tué Tagus, il se presente pour recevoir le coup dont Volcens alloit frapper Euriale.

Me me, adsum qui seci, in me convertite serrum, O Rutuli: mea fraus omnis, nibil iste nec ausus, Nec potuit: calum boc & conscia sydera testor; Tantum inselicem nimium dilexit amicum.

#### CHAPITRE XIX.

Des faux ornemens.

L'On trouve peu de personnes qui examinent avec jugement les choses qui se présentent.

On se laisse surprendre par les apparences. Ainsi, parce que les grandes choses sont rares & extraordinaires, les hommes se forment une telle idée de la grandeur, que tout ce qui a un air extraordinaire, leur paroît grand. Ils n'estiment ensuite que ce qui n'est pas commun; ils méprisent les manieres de parler naturelles, parce qu'elles ne sont pas extraordinaires. Ils aiment les grands mots, les phrases enslées, Sesquipedalia verba & ampullas. Pour les éblouïr, il faut seulement revêtir d'un habit étranger & magnifique ce qu'on leur propose. Ils ne rechercheront pas si sous cet habit extraordinaire il y a quelque chose de caché, qui soit effectivement grand & extraordinaire. Ce qui fait remarquer encore plus sensiblement leur sottise. c'est qu'ils admirent ce qu'ils n'entendent pas, mirantur que non intelligunt; parce que l'obscurité a quelque apparence de grandeur, & que les choses sublimes & relevées sont ordinairement obscures & difficiles.

Les hommes ayant donc une si fausse idée de la grandeur, il ne faut pas s'étonner si les ornemens dont ils chargent leurs ouvrages, sont faux, & en fi grand nombre; car enfin, comme nous avons dit ailleurs, ils ne veulent rien dire que degrand. Leur ambition les porte plus loin qu'ils ne peuvent aller, ainsi ils tombent en voulant s'élever, & crevent en voulant s'enfler. La fécondité est une marque de grandeur; l'ardeur qu'ils ont de paroître féconds, fait qu'ils étouffent leurs pensées par une trop grande abondance de paroles. Quand ¡uelque chose leur plaît, ils s'y arrêtent, ils la reparent: Nesciunt quod bene cessit relinquere. Ils font comme ces jeunes chiens qui ne peuvent quitter leur proye, & qui s'en jouent long-temps. Il faut donner à chaque chose son étendue naturelle, Une statue dont les parties ne sont pas proportionnées. qui

#### 154 LE RHETORIQUE, OU L'ART

qui a de grandes jambes & de petits bras, un petit corps & une grosse tête, est monstrueuse. Le plus grand secret de l'éloquence est de tenir les esprits attentiss, & d'empêcher qu'ils ne perdent de vûële but où il saut les conduire. Quand on s'arrête trop long-temps à de certaines parties, le Lecteur en est si occupé, qu'il ne se souvent plus du sujet principal. La sécondité n'est donc pastoûjoursbonne. Les repletions, aussi-bien que le jeûne, caufent des maladies.

Entre les savans, on estime ceux qui ont plus de lecture; la difficulté des Sciences en relevele prix: on a de l'estime pour ceux qui savent l'Anbe & le Persan. On n'examine pas si par le moiende ces langues on acquiert quelque rare connoilfance qui ne se puisse trouver dans nos Auteurs. Il suffit que ceux qui ont chargé leur memoire de ces langues, fachent ce qu'il est difficile de favoir, & ce qui n'est sû que d'un très-petit nombre de personnes. L'ambition qu'on a de paroître savant, & de faire remarquer son érudition. fait donc qu'en parlant ou en écrivant on allegue continuellement les Auteurs, quoique leur autorité ne soit necessaire que pour faire se voir qu'on les a lûs, & pour passer pour docte, comme faint Augustin le reproche à Julien. Quis hec audiat, & non spfe nominum fellerumque conglobatarum strepitu terreatur, fi ineruditus qualis est bominum multitudo, & exi-Himet te aliquem magnum qui bec scire potuerit ? On entasse du Grec sur du Latin, de l'Hebres fur l'Arabe. Une sottise, lorsqu'elle est dite # Grec, est souvent bien reçuë : un mot Italien du un discours, quelque application qu'on en faste, fait passer son Auteur pour galand & poli. \$\square\$ cette coûtume n'étoit point ordinaire, nous le rions aussi étonnez de cette maniere bizarre &

parler, que d'entendre un phrenetique. Ce défaut gâte un stile, & empêche qu'il ne soit net & coulant. Si c'est pour donner du poids à ses paroles qu'on allegue les Auteurs, on ne le doit saire que dans la necessité d'appuyer ce que l'on avance de l'autorité d'un Auteur de reputation. Qu'est-il besoin d'alleguer Euclide pour prouver que le tout est égal à ses parties : de citer les Philosophes pour persuader le monde qu'il fait froid l'hyver. Je ne blâme pas toutes les citations: au contraire, je les approuve lorsque les paroles sont belles, & qu'il est à propos de réveiller l'esprit du Lecteur par quelque diversité; le seul excès en est blâmable.

Les sentences trop frequentes troublent aussi l'uniformité du stile. Par sentences on entend ces pensées relevées qu'on exprime d'une maniere concise, ce qui leur fait donner le nom de pointes. Je ne parle point de ces sentences pueriles & fausses qui ne contiennent rien d'extraordinaire & de particulier qu'un tour forcé, & qui n'est point naturel. Les plus belles, si elles sont placées trop près-à-près, s'étouffent, & rendent le stile raboteux : & comme elles sont détachées du reste du discours, on peut dire d'un stile qui est chargé de ces pointes, qu'il est hérissé d'épines. Ces pensées détachées font comme des pieces cousues & rapportées, qui étant d'une couleur differente du reste de l'étosse, font une bizarrerie ridicule; ce qu'il faut éviter avec grand soin; Curandum est ne sententia emineant extra corpus orationis expresse, sed intexto vestibus colore niteant. On aime à parsemer ses ouvrages de sentences, parce qu'on croit qu'on passera pour un homme d'esprit. Facie ingenii blandiuntur.

En effet, comme on l'experimente en ouvrant Seneque, on est charmé de cette maniere ingenieuse

#### 356 LARHETORIQUE, OUL'ART

nieuse de dire beaucoup de choses en si peu de paroles, & d'un tour rare & nouveau, comme quand pour exprimer l'entiere ruine de la Ville de Lvon, qui avoit été réduite en cendre, il dit. Lugdunum quod ostendebatur in Gallia, quæritur. On cherche à present dans les Gaules où étoit autrefois la Ville de Lyon. Et pour marquer en peu de paroles la rapidité de son incendie, il dit: In bac, una nox fuit inter urbem maximam, & nullam. On rencontre dans cet Auteur à chaque page des choses admirablement dites, d'un grand sens, exprimées en peude mots : Quid est Eques Romanus , aut libertinus, aut servus? Nomina ex ambitione aut ex injuria nata. Mais afin que ces expressions plaisent, il faut les lire détachées de l'ouvrage; car il en est comme de toutes les choses où l'on ne cherche que le plaisir : on s'en dégoûte bien-tôt. ¡Austi ces pensées & ces expressions ingenieuses, qui d'ailleurs ornent un stile, le gâtent, si elles ne sont si bien enchassées qu'elles y soient comme naturelles, & ne paroissent point étrangeres: que ce soit la nature même qui les presente, qui les fasse naître. Tout ce qui est recherché, ou semble l'être, qui est tiré de loin, n'a point une certaine naïveté qui se fait aimer & estimer. Faites attention aux paroles Latines suivantes du Maître des Rheteurs, Quinti-Nibil videatur sictum, nibil sollicitum: omnia potius à causa quam ab Oratore profecta videantur. Ces paroles sont du même Rheteur: Optima minime accersita, & simplicibus, atque ab ipsa veritate profectis similia. Ces paroles contiennent un grand sens; ce sont des regles qu'il faut avoir toûjours presentes pour se désendre de la corruption qui s'introduit dans l'éloquence, qu'on gâte par des affectations dans la tropgrande passion de s'exprimer avec esprit.

En parlant des ornemens, il ne faut pas oublier les portraits dont on embellit un discours, comme on fait une sale & une gallerie en y plaçant les images des Princes, des Rois, des Grandshommes; car comme les images se peuvent détacher du lieu où elles ont été mises, aussi ce qu'on entend par portraits dans le discours, ce sont des descriptions sur lesquelles on s'arrête, & qu'on auroit pù passer. Voilà le portrait de ces stateurs qui assiegent les Princes, & corrompent leur vertu.

Par de lâches adresses Des Princes malbeureux nourrissent les foiblesses, Les poussent au penchant où leur cœur est enclin Et leur osent du vice applanir le chemin: Desestables stateurs, present le plus suneste Que puisse faire aux Rois la colere celeste.

#### CHAPITRE XX.

Regles qu'on doit suivre dans la distribution des ornemens artificiels.

L'On ne peut pas condamner absolument les ornemens artificiels, qui ne sont inserez dans les ouvrages que pour divertir & délasser les Lecteurs, comme nous l'avons dit ci-dessus. Ils ont leur prix; mais c'est le bon usage qu'on en fait qui le leur donne. Les regles suivantes ne seront pas inutiles pour bien user de toutes ces nichesses du langage, & pour les ménager avec prudence. La premiere regle que l'on doit suivre dans la distribution des ornemens artisciels, s'est de les appliquer en temps & lieu. Les jeux

#### 358 LA RHETORIQUE, OU L'ART

font importuns, quand on est accablé d'affaires. Quand une matiere est difficile, & que la difficulté rend le Lecteur chagrin, il saut éviter tous les jeux de paroles qui ne feroient qu'augmenter son travail, le détournant de son application ferieuse. Si on ne cherche que l'utilité, l'agréable déplast. Il y a des matieres qui ne sousseus aucun ornement, telles que sont celles qu'on appelle dogmatiques.

#### Ornari res ipsa negat, contenta doceri.

Lorsque la matiere du discours est simple, tout doit être simple. Les habits chargez de pietreries, & extraordinairement ornez, ne se portent qu'à certaines Fêtes dans les cérémonies extraordinaires. Il faut proportionner les paroles aux choses, & avoir toûjours égard à la bien-seance. C'est pourquoi, comme le remarque saint Augutin, lorsqu'on traite quelque matiere serieus, comme sont celles qui regardent la Religion, il ne saut pas donner à ces paroles une cadence qui leur fasse perdre beaucoup de ce poids & de cette gravité qui les doit rendre venerables. Covendum ne divinis gravibusque sententiis du additur numerus, pondus detrabatur.

Les ornemens doivent être raisonnables, c'cha-dire, qu'il ne faut rien dire qui choque le sens commun. Vous trouverez de petits chris qui ne se mettent pas en peine de dire une impertinence, & d'avancer une chose fausse, pourre que ce qu'ils disent ait l'air d'une sentence; de parler sans jugement, pourvû qu'ils fassent entrer une métaphore & une figure dans leur discours. Ils ne sont pas de reslexion si ce qu'ils disent est pour ou contre eux. S'ils peuvent sins une antithese, une repetition, une cadence qu'ils des leur discours.

auod dicitur ineptè. Les ornemens sont raisonnables lorsque la verité n'est point choquée, c'est-à-dire, que toutes ies expressions dont on se sert, ne donnent que des idées veritables. Ceux qui veulent éblouir, ne parlent jamais naturellement; leurs paroles font paroître tout ce qu'ils disent si extraordinaire, qu'il n'y a point de vraisemblance. Pour rendre ce défaut sensible, je rapporterai ici un passage de Vitruve, qui est admirable pour cela. Ce judicieux Architecte se plaint de ce que dans la peinture l'on ne prenoit plus pour modele les choses comme elles sont dans la verité. On met, dit-il, pour colomnes des roseaux: on peint des chandeliers qui portent de petits châteaux, desquels, comme si c'étoient des racines, il s'éleve quantité de branches délicates, où l'on voit des figures assifes, & sortir de leurs sleurs des demi-sigures, les unes avec des visages d'hommes, les autres avec des têtes d'animaux, qui sont des choses qui ne sont point, & qui ne peuvent être, comme elles n'ont jamais été. Les nouvelles fantaisies prévalent de telle sorte, qu'il ne se trouve presque per-

#### 360 LARHETORIQUE, OUL'ART

personne qui soit capable de découvrir ce qu'il y a de bon dans les Arts, & qui en puisse juger. Car quelle apparence y a-t-il que des roseaux soûtiennent un toît; qu'un chandelier porte des châteaux; que de foibles branches portent les figures qui y sont comme à cheval, & que d'une fleur il puisse naître des moitiez de figures? Pour moi (dit Vitruve) je crois qu'on ne doit point estimer la peinture si elle ne represente la verité. Ce n'est pas assez que les choses soient bien peintes, il faut aussi que le dessein soit raisonnablel, & qu'il n'ait rien qui choque le bon sens. Il faut appliquer à l'éloquence ce que Vitruve dit ici de la peinture. Quand on parle, il faut prendre la verité pour modele, & il ne faut pas pour donner plus d'éclat aux choses, les représenter autres qu'elles sont.

C'est donc à quoi il faut travailler, que les choses paroissent ce qu'elles sont; simples, elles font simples. Philostrate louant un tableau où étoient représentez les chevaux d'Amphiaraüs, dit que le Peintre les avoit représentez baignez de leur sueur, & couverts d'une poussiere qui les rendoit moins agréables, mais plus ressemblans à ce qu'ils étoient; Desormiores, sed veriores. Il y a des personnes à qui tout est égal, qui habillent tout le monde magnifiquement: c'est-à-dire, qu'ils parlent sur un même ton des grandes & des petites choses, & prodiguent partout les ornemens de l'élocution. D'où vient cela? C'est qu'il est aisé d'employer de riches couleurs, & qu'il est difficile de tirer les traits propres d'un objet qu'on veut peindre. C'est ce qu'Apellés disoit à un jeune Peintre: N'ayant pu faire Helene aussi belle qu'elle est, vous l'avez fait riche.

Je dis donc encore, qu'il ne faut rien estimer ni dire que ce qui est veritable: il le faut saire

d'une

d'une maniere noble, rare, nouvelle, qui attire l'attention; mais que la verité s'y trouve. C'est en quoi pechent les Vers suivans de Racan sur Marie de Medicis.

Paissez, cheres brehis, jouissez de la joye
Que le Ciel vous envoye.

A la fin sa clemence a pisié de nos pleurs.

Allez dans la campagne, allez dans la prairie;
N'épargnez point les fleurs;
Il en revient assez sous les pas de Marie.

Cela n'est fondé sur aucune verité. C'est une staterie ridicule. Je sai qu'on dit que c'est une allusion à ce que quelques anciens Poëtes ont dit: Cette allusion ne me paroît pas sort ingenieuse, ni à propos; car ce n'est pas louer une Reine que de lui attribuer ce qu'elle sait ne lui pouvoir convenir. On dit que dans l'Epigramme suivante sur l'incendie du Palais; le saux y domine, & que le vrai n'y a nulle part: cela ne me paroît pas.

Certes Pon vit un triste jeu, Quand à Paris Dame Justice Se mit le Palais tout en seu Pour avoir trop mangé d'épices.

Cette allusion fait appercevoir un reproche réel qu'on fait aux Juges de prendre trop d'Epices.

Avant que de penser en aucune maniere aux ornemens, il faut travailler à rendre utile ce qu'on doit dire, choisissant des expressions qui puissent imprimer dans l'ame les pensées & les mouvemens qu'on en veut donner. Après, si la bien-séance le permet, on peut travailler à rendre agréable ce qu'on a dit utilement. Un sage Architecte songe premié-

rement à jetter de bons fondemens: il éler railles capables de foûtenir le faîte de la m bâtit. S'il veut que son ouvrage soit agréabil y ajoûte des ornemens. Mais remarque ces ornemens qui pourroient être retrancl à-dire, qui ne sont pas absolument utile placez qu'après qu'il a travaillé à la solidit sice. Les colonnes de marbre qui ne se m pour l'orne ment, ne se placent que lorsqu'el de l'ouvrage est achevé. Ce n'est qu'après c qu'on taille les ornemens, & qu'on pose

Nous po uvons prouver la même une comparation du corps humain, di semble que la nature établit les os potenir & fortifier, avant que de le couvrir peau qui le rend agréable. C'est ce que di In corpore nostro offa, nervique & artic. menta totius & vitalia, minimé specios e ordinantur; deinde hac, ex quibus omnis aspectumque decor est: post hac omnia, q oculos rapit color, ultimus per secto jam cor ditur.

Enfin, la raison demande qu'on garde qu deration dans les ornemens. Ils ne doive trop frequens. Les grandes douceurs son n'y a rien de plus beau que les yeux; n un visage il y en avoit plus de deux, au lieu il seroit peur. La confusion des ornemen qu'un discours ne soit net: & ce que je ve remarquer comme un des plus importan j'aye donné dans ce Traité, c'est que l'excès mens sait que l'esprit des Auditeurs, qui riérement occupé, ne s'applique pointa Cela arrive assez souvent dans les Panegy les Orateurs prodiguent leur éloquence, à pleines mains toutes les sleurs de l'art. teur se retire plein d'admiration pour c

#### DE PARLER. Liv. IV. Chap. XX.

parlé, & à peine pense-t-il à celui dont on a fait le Panegyrique. On doit toûjours dans chaque chofe en rechercher la fin. Quand on veut arriver où l'on s'est proposé d'aller, on choisit un beau chemin, mais qui y conduise. Lorsque les seuilles couvrent les fruits, & les empêchent de meurir, on les ôte, sans avoir égard qu'on dépouille l'arbre de ses ornemens.

Il y a des esprits si petits, qu'ils n'estiment que les bagatelles: ils ne font point d'attention à ce qui est solide, si on ne retire de devant leurs yeux ce qui les amuse, comme on ôte aux ensans les jouets qui les arrêtent trop. C'est ce que sit Protogene, qui ayant apperçû qu'une perdrix qu'il avoit peinte dans un de ses Tableaux pour ornement, attiroit les yeux du peuple, & l'empêchoit de considerer ce qui le meritoit plus, resolut de l'essacer. Elle étoit si bien peinte, cette perdrix, que les veritables perdrix s'approchoient d'elle comme d'une de leurs compagnes. Mais il voulut ôter au peuple cet amusement, pour tourner ailleurs ses yeux. Il gagna les Officiers du Temple où étoit placé son Tableau, & y étant entré secretement, il l'essace.

C'est pour cette mêmeraison que le Saint-Esprit qui conduisoit la plume des Ecrivains sacrez, n'a pas permis qu'ils employassent cette éloquence pompeuse des Orateurs profanes, qui arrête les yeux, & fait que l'on ne considere que les superbes paroles dont les choses sont revêtuës. Les saintes Ecritures ne nous ont pas été données pour entretenir notre vanité, mais pour remplir le vuide de notre ame. Ceux qui ne recherchent dans les Livres qu'un divertissement sterile, les méprisent; ceux qui aiment les choses, trouvent de quoi se remplir dans ces Livres divins. Un seul Pseaume de David vaut mieux que toutes les Odes de Pindare, d'Anacreon, & d'Horace: Demosthene & Ciceron ne méritent Q 2 pas

#### 364 LARHETORIQUE, OUL'ART

pas d'être comparez à Isaïe. Tous les Livres de Platon & d'Aristote n'égalent pas un seul Chapitre de S. Paul. Car ensin, les paroles ne sont que des sons: on ne doit pas préserer le plaisir que peut donner l'harmonie de ces sons, rà celui de la connoisance solide de la Verité. Pour moi, je n'estime l'Art de parler, que parce qu'il contribue à la faire connoître, qu'il la tire, pour ainsi dire, du sond de l'esprit où elle étoit cachée; qu'il la dévelope, qu'il l'expose aux yeux. C'est ce qui m'a porté à travailler avec soin à cet Art qui pour cette raison m'a paru si utile & si necessaire.









#### LA

### RHETORIQUE

OU

#### L'ART DE PARLER.

LIVRE CINQUIE'ME.

#### CHAPITRE PREMIER.

Cest un Art que de savoir parler de maniere qu'on persuade. Ce qu'il faut saire pour cela. Projet de ce Livre.

Idée de la Rhetorique comprend l'Art de persuader, aussi-bien que celui de parler. L'on n'étudie la Rhetorique que pour parler de maniere qu'on fasse que pour parler de maniere qu'on fasse ce qu'on desire, c'est de persuader. Ainsi il est évident que la hetorique, qui est l'Art de parler, doit enfeigner moyens de persuader. Ces moyens ne consistent seulement en des paroles. Il y a des manieres gagner les cœurs, & de les remuer. C'est parlierement de ces manieres que je dois traiter ce dernier Livre, où je rensermerai les choses

#### 66 LA RHETORIQUE, OU L'ART

qui se trouvent dans les Rhetoriques ordinaires,&

dont je n'ai point encore parlé.

Ce n'est pas seulement en prêchant & en plaidant qu'on veut persuader; on a cette intention dans toutes les occasions où l'on parle. Car nous desirons qu'on croye que les choses sont comme nous le disons, ou au moins si nous rapportons les jugemens des autres, nous voulons qu'on soit persuadé que le rapport que nous faisons est fidele. C'est pour cela que la Rhetorique est tres-utile; & si effectivement elle pouvoit donner des moyens fûrs pour persuader, il n'y auroit aucun autre art qui fût d'un plus grand usage dans la vie. Mais je fais voir qu'il faut plus de connoissance que la Rhetorique n'en donne, pour persuader les hommes en toutes rencontres. Les Maîtres de Rhetorique ne se sont appliquez qu'à donner quelques preceptes pour persuader des Juges en plaidant dans un Barreau. Ils ne se sont attachez qu'à suivre ce que les anciens Payens ont écrit, qui n'ayant point d'autres Orateurs que des Avocats. leur Rhetorique n'étoit occupée qu'à leur donner des preceptes. Quoique je ne juge pas ce qu'ils disent là-dessus fort utile aux Avocats mêmes, je le rapporte sommairement, mais de telle sorte que si on compare cette Rhetorique avec les autres, on trouvera que ce que j'en dis, est plus que suffifant, & que je m'applique plus qu'aucun autre à donner les veritables moyens de persuader. qu'on trouve en ces Rhetoriques, ne sert presque point pour cette sin. Voilà les preceptes que les Rheteurs donnent pour persuader.

Il faut trouver les moyens de faire tomber dans fon sentiment ceux qui sont dans un sentiment contraire; mettre en ordre ce que l'on a trouvé, & employer les paroles propres pour s'exprimer. Il faut enfin apprendre par mémoire ce que l'on a écrit, pour le prononcer ensuite. Ainsi l'Art de persuader a, dit-on, cinq parties. La premiere est l'invention des moyens propres pour persuader: la seconde la disposition de ces moyens: la troisseme l'élocution: la quatrième la memoire: la cinquième

la prononciation.

Si on conteste une verité de bonne foi, si ce n'est point l'interêt, ni la mauvaise humeur, ni la passion qui aveuglent, & qui empêchent qu'on ne se rende, il n'est besoin que de bonnes preuves, qui levent toutes les difficultez, & qui dissipent par leur clarté les obscuritez qui cachoient la verité. Mais lorsqu'on a affaire à des gens qui ne l'aiment pas, qu'il s'agit de leur persuader une chose qui choque leur inclination, & dont leurs passions les éloignent, la Raison seule ne suffit pas: l'adresse est necessaire. Dans cette occasion il faut faire deux choses. Premiérement, il faut étudier leur humeur & leur inclination pour les gagner. En second lieu, puisque chacun juge selon sa passion, qu'un ami a toûjours raison, qu'un ennemi est toûjours coupable, il faut leur inspirer des mouvemens qui les fassent tourner de notre côté. Ainsi les Maîtres de l'Art reconnoissent trois moyens de persuader, les argumens ou les preuves, les mœurs, & les passions. Il faut trouver des preuves, il faut parler conformément à l'inclination de ceux que l'on veut gagner, il faut exciter les passions dans leur esprit, qui les fasfent pancher du côté où l'on veut les conduire. C'est ce que nous allons voir en détail. Nous parlerons premierement de l'invention des preuves.

#### CHAPITRE IJ.

Promiere partie de l'Art de persuader, qui est l'Invention.

T A clarté est le caractere de la Verité, l'on ne peut douter d'une verité claire. Lorsque son évidence est dans le dernier degré, les plus opiniatres font obligez de quitter les armes, & de s'y foûmettre. Personne osera t-il nier que le tout ne soit plus grand que sa partie: que les parties prises enfemble n'égalent leur tout? Quelque fois on détourne la vûe pour ne pas appercevoir des veritez claires qui blessent. Mais enfin, lorsque leur éclat, malgré toutes nos fuites, vient à frapper nos yeux, il faut se rendre, & la langue ne peut démentir l'esprit. Pour persuader ceux qui nous contestent quelque proposition, parce qu'elle leur semble douteuse & obscure, il faut se servir d'une ou de plusieurs propositions, qui ne souffrent aucune difficulté, & leur faire voir que cette proposition contestée est la même que celles qui sont incontestables. Les Juges de Rome doutoient si Milon avoit commis un crime en tuant Claudius. Ils ne doutoient point qu'ik ne fût permis de repousser la force par la force. Ciceron voulant donc prouver l'innocence de l'accusé, il leur étale ces deux propositions: qu'on peut quer celui qui nous veut ôter la vie; que Chaudius vouloit ôter la vie à Milon. L'une est claire, l'autre est obscure : l'une contestée, l'autre recûë : étant bien éclaircies, la consequence étoit claire & certaine, que Milon en tuant Claudius, n'avoit fait que repousser la force par la force, ce qui étoit exculable.

369

C'est à la premiere partie de la Philosophie, qu'on appelle Logique, à donner les regles du raisonnement. C'est pourquoi, vous pouvez commencer à reconnoître dès l'entrée de ce discours, que pour traiter l'Art de persuader dans toute son étendue, il faudroit embrasser plusieurs autres Arts, ce qui ne se pourroit faire sans confusion. La matiere de l'Art de persuader n'est point limitée. Cet Art se fait paroître dans les Chaires de nos Eglises, dans le Barreau, dans toutes les negociations, dans les conversations. En un mot, le but que nous avons dans tout le commerce de la vie, est de persuader ceux avec qui nous traitons, & de les faire tomber dans nos sentimens. Pour être donc parfait Orateur, & parler utilement fur toutes les matieres qui se presentent, comme les Rheteurs prétendent que leurs disciples le peuvent faire, il faudroit posseder toutes les connoissances. & n'ignorer rien. Car enfin, un homme n'est capable de raisonner que lorsqu'il connoît à fond le sujet sur lequel il parle, & qu'il a l'esprit plein de veritez constantes, de maximes indubitables, dont il peut tirer des conséquences propres à décider la question qui est agitée. Par exemple, un Theologien raisonne bien, & persuade lorsqu'il tire des saintes Ecritures, des Peres, des Conciles, & de la Tradition, les témoignages propres pour faire voir que son sentiment a toûjours été celui de l'Eglise.

. 1

#### CHAPITRE III.

Des lieux communs d'où l'on peut tirer des preuves generales.

N ne se remplit l'esprit de veritez certaines fur les matieres qu'on est obligé de traiter que par de serieuses méditations, & par de longues études, dont peu de gens sont capables. La science est un fruit environné d'épines, qui éloigne de lui presque tous les hommes. Ainsi s'il n'étoit permis de parler que de ce que l'on sait, la plûpart de ceux mêmes qui font métier de haranguer, seroient obligez de se taire. Pour remedier à une necessité qui seroit si fâcheuse à plusieurs Déclamateurs, on a trouvé des moyens courts & faciles de discourir sur des sujets entiérement inconnus. On distribue ces moyens en certaines classes qu'on appelle lieux communs, parce qu'ils sont exposez au public, & que chacun y peut prendre librement des preuves, pour prouver avec abondance tout ce qui lui sera contesté, quoiqu'il ignore d'ailleurs la matiere sur laquelle il dispute. Les Logiciens parlent de ces lieux communs dans la partie de la Logique qu'ils appellent la Topique. J'expliquerai en peu de paroles l'artifice de ces lieux. Ensuite nous verrons quel jugement on en doit faire.

Les lieux communs ne contiennent proprement que des avis géneraux, qui font ressouvenir ceux qui les consultent, de toutes les faces par lesquelles on peut considerer un sujet : ce qui peut être utile, parce qu'envisageant une matiere de tous côtez, on trouve sans doute avec plus de facilité tout ce que l'on en peut dire. On peut re-

garder une chose par cent endroits differens: cependant il a plû aux Auteurs de la Topique de n'é-

tablir que seize lieux communs.

Le premier de ces lieux est le Genre; c'est-à-dire, qu'il faut considerer dans un sujet ce qu'il a de commun avec tous les autres sujets semblables. Si on parle de faire la guerre contre le Turc, on pourra confiderer la guerre en general, & tirer des preuves de cette generalité.

Le second lieu est appellé Difference, il faut exa-

miner ce qu'une question a de particulier.

Le troisième est la Définition; c'est-à-dire, qu'il faut confiderer toute la nature du sujet. Le discours qui exprime la nature d'une chose, est la définition de cette chose.

Le quatriême lieu est le Dénombrement des par-

ties, que le fujet que l'on traite contient.

Le cinquiéme, l'Etymologie du nom du sujet.

Le fixième, les Conjuguez, qui sont les noms qui ont liaison avec le nom du sujet, comme ce nom, amour, a liaison avec tous ces autres noms, aimer, aimant, amitié, aimable, ami, &c.

On peut confiderer que les choses dont il est question, ont quelque ressemblance, ou dissemblance. Ces deux confiderations font le septiéme

& le huitiéme lieu.

On peut faire quelque comparaison, & dans cette comparaison remarquer toutes les choses aufquelles le sujet dont on parle est opposé : Cette comparaison & cette opposition, sont le neuvième & le dixiéme lieu.

L'onzienne lieu est la Repugnance; c'est-à-dire, qu'en examinant une chose, il faut prendre garde à celies qui lui repugnent, pour découvrir les preuves que cette vúë peut fournir.

Il est très-important de considerer toutes les circonstances de la matiere proposée. Or, ces

circonstances ont ou précedé, ou accompagné, ou suivi la chose dont il est question: ainsi ces circonstances sont distribuées en trois lieux, qui sont le douziéme, le treiziéme, & le quatorziéme lieu. Toutes les circonstances qui peuvent accompagner une action, sont comprises dans ce vers Latin.

Quis, quid, ubi, quibus auxiliis, cur, quomodo, quando.

C'est-à-dire qu'il faut examiner quel est l'auteur de l'action; quelle est cette action; où elle s'est faite; par quels moiens, pourquoi, comment, quand.

Le quinziéme lieu est l'Effet; le seiziéme, la Cause; c'est-à dire, qu'il faut avoir égard aux essets dont la chose que vous traitez, peut être la cause, & aux choses dont elle-même est l'est-tet.

Ces lieux communs fournissent sans doute une ample matiere de discourir. Ces considerations differentes font que l'on apperçoit plusieurs preuves: & cette methode pourroit rendre féconds les esprits les plus steriles. Je n'examine pas à present si cette fécondité est louable ou inutile. Selon cette. methode, si on parle contre un parricide, on s'étend sur le parricide en général, & on rapporte ce qui est commun à l'accusé, & à tous les autres parricides: & après on descend aux circonstances du parricide : on en represente la noirceur d'une maniere étendue, par des définitions, par des descriptions, par des dénombremens. Quelquefois l'Etymologie du noin de la chose sur laquelle on parle, & les autres noms qui ont liaison avec celui-là, donnent sujet de parler, & font trouver de bonnes preuves. On peut discourir long-temps de l'obligation que les ChréChrétiens ont de bien vivre, en les faisant ressou-

venir du nom qu'ils portent.

Les grands discours sont grossis par les similitudes, les dissimilitudes, les comparaisons, qui servent à éclaireir sune difficulté, & mettre une verité obscure dans un grand jour. En un mot, quand on veut circonstancier une action, rapporter ce qui l'a précedé, & ce qui s'en est ensuivi, les circonstances qui l'ont accompagnée, ce qui l'a causé, ce qu'elle a produit : on laisseroit plûtôt ses Auditeurs, qu'on ne manqueroit do matiere.

#### CHAPITRE IV.

Des lieux propres à certains sujets d'où se peuvent tirer des preuves.

Es lieux dont nous venons de parler, sont Vappellez communs, parce qu'ils fournissent des preuves pour toutes les causes : il y a d'autres lieux qui sont propres à certains sujets. Avant que de parler de ceux ci, il faut considerer qu'il-La deux sortes de questions : la premiere s'appelle These; la seconde Hypothese. These, c'est. une question qui n'est point déterminée par aucune circonstance, soit du lieu, soit du temps, soit de la personne, comme si on doit faire la guerre. Hypothele, c'est une question finie & Circonstanciee, comme est celle-ci, s'il faut fai-**Le** la guerre avec le Turc en Hongrie cette année, &c. Or, toutes ces questions se peuvent rap-Porter a trois genres. Car l'on délibere si on doit faire une action, ou l'on examine quel jugement on doit faire de cette action, ou on loue, ou on blame cette action. Le premier genre Q 7

s'appelle Déliberatif: le second genre Judiciaire: le troisième genre Demonstratif. Chacun de ces genres a ses lieux propres, c'est-à-dire, comme nous avons dit pour chacun de ces genres, on donne de certains avis: comme pour le Déliberatif, selon qu'on voudra conseiller d'entreprendre une action ou de la quitter, il saur faire voir quelle est utile ou inutile; nécessaire, ou qu'elle ne l'est pas; qu'elle est possible ou impossible; que l'evenement en sera avantageux, ou fâcheux: que l'entreprise est juste ou injuste.

Une question dans le genre judiciaire peut êtreconsiderée en l'un de cestrois états. Ou l'on ne connoît pas l'auteur de l'action qui fait le sujet du discours: & pour lors, parce que l'on tâche de découvrir cet auteur par des conjectures; cet état est
appellé état de conjectures. Si l'Auteur est connu,
on examine qu'elle est la nature de l'action: par
exemple, un voleur a pris dans un Temple les coffres qu'un particulier y avoit mis en dépôt, on examine si cette action doit être appellée ou sacrilege,
ou un simple vol: on cherche la définition de ce
crime: ainsi cet état s'appelle l'état de la definition.
Le trossième état est appellé l'état de la qualité, parce qu'on examine la qualité de l'action, si elle est
juste, ou injuste.

Pour le premier état, il faut considerer si celui qu'on soupçonne a voulu faire une telle action, s'il l'a pû, & si on en a quelque marque. On considere quelle est sa volonté, en considerant s'il avoit quelque interêt à commettre cette action; sa puissance, par la consideration de sa force, de se moiens. On reconnoît s'il est en ectivement auteur de l'action proposée, par les circonssances de cette action, comme s'il a été trouvé seul dans le lieu où elle s'est saite; si avant ou après cette action il a fait ou dit quelque chose qui le puisse saite.

foup-

foupçonner raisonnablement. Pour le second état, il faut simplement considerer la nature de cette action. Tout ce qu'on en peut dire, dépend dela connoissance particuliere que l'on en a. Pour le troisséme état, on consulte la raison, les loix, la coûtume, les préjugez, les conventions, l'équité.

Dans le genre Démonstratif, pour louer ou blâmer, il faut rapporter le bien ou le mal. Il y a trois sortes de biens dans l'homme; les juns regardent le corps, les autres l'esprit, les autres dépendent de la fortune. Les biens du corps sont, une patrie glorieuse, une naissance noble, une bonne éducation, la fanté, la force, la beauté. Les biens de l'esprit sont, les vertus, la sagesse, la prudence, la science, & les autres vertus & bonnes qualitez. Les biens de la fortune sont, les richesses, tes dignitez, les charges, &c. Remarquez que dans ces dénombremens je rapporte les sentimens des autres.

Tous les lieux propres & communs à chacun des trois genres dont nous avons parlé, sont appellez interieurs ou intrinseques, pour les distinguer de ceux qu'on nomme exterieurs ou extrinseques, qui sont quatre; scavoir, les loix, les témoignages, les transactions, les réponses de ceux que l'on met à la torture. L'Orateur n'a pas besoin de chercher ces preuves; celui qui donne une causse à plaider, met entre les mains de son Avocat ses pieces, ses contrats, ses transactions; produit les dépositions des témoins, & les réponses de ceux qui ont été appli-

quez à la torture.

#### CHAPITRE V.

# Reflexion sur cette Methode des lieux.

\* 70ilà en peu de paroles quel est l'art de trouver des argumens sur toutes sortes de matieres, que les Rheteurs ont coûtume d'enseigner, & qui fait la plus grande partie de leur Rhetorique. C'est à vous à juger de l'utilité de cette methode. Le respect que j'ai pour les Auteurs qui l'ont louée, m'a obligé d'en faire un abregé, & de vous en faire connoître le fond. On ne peut douter que les avis qu'elle donne, n'ayent quelque utilité: ils font prendre garde à plusieurs choses dont on peut tirer des argumens; ils montrent comme l'on peut tourner un sujet de tous côtez, & l'envisager par toutes ses faces. Ainsi ceux qui entendent bien la Topique, peuvent trouver beaucoup de matiere pour grossir leur discours : il n'y a rien de sterile pour eux; ils peuvent parler sur tout ce qui se presente autant de temps qu'ils le voudront, comme nous l'avons dit.

Ceux qui méprisent la Topique, ne contesent point sa fécondité. Ils demeurent d'accord qu'elle fournit une infinité de choses; mais ils soûtiennent que cette sécondité est mauvaise, que ces choses sont triviales, & que par conséquent la Topique ne fournit que ce qu'il ne faudroit pas dire. Si un Orateur, disent-ils, connoît à sond le sujet qu'il traite, s'il est plein de maximes incontestables, par lesquelles il peut resoudretoutes les dissincultez qui s'élevent sur ce sujet; si c'est une question de Theologie, & qu'il soit Théologien; par la connoissance qu'il a des Peres, des Conciles, des saintes Ecritures, il appercevra d'abord si le dog-

dogme qu'on a proposé est Heretique ou Catholique. Il ne sera pas necessaire qu'il consulte la Topique, qu'il aille de porte en porte frapper à chacun des lieux communs, où il ne pourroit trouver les connoissances necessaires pour décider la question presente. Si un Orateur ignore le fond de la matiere qu'il traite, il ne peut atteindre que la surface des choses, il ne touchera point le nœud de l'affaire; de forte qu'après avoir parlé longtemps, son adversaire aura sujet de lui dire ce que disoit saint Augustin à celui contre qui il écrivoit: Laissez ces lieux communs qui ne disentrien, dites quelque chose, opposez des raisons à nos raisons, & venant au point de la difficulté, établissez votre cause. & tâchez de renverser les fondemens sur lesquels je m'appuie. Separatis locorum communium nugis, res cum re, ratio cum ratione, caufa cum caufà confligat.

Si on veut dire en faveur des lieux communs, qu'à la verité ils n'enseignent pas tout ce qu'il faut dire, mais qu'ils aident à trouver une infinité de raisons qui se fortisient les unes les autres: ceux qui prétendent qu'ils sont inutiles, répondent, & je serois bien de leur avis, que pour persuader il n'est besoin que d'une seule preuve qui soit sorte & solide, & que l'éloquence consiste à étendre cette preuve, & la mettre en son jour, afin qu'elle soit apperçûe. Car ensin, il le faut avoüer, les preuves sont soibles qui sont communes aux accusez, & à ceux qui accusent, dont on se peut servir pour détruire & pour établir. Or, celles qui se tirent des lieux communs sont de cette nature: ce sont de mauvaises herbes qui étoussent la bonne se-

mence.

Cet Art est donc dangereux pour les personnes qui n'ont qu'un petit savoir, parce qu'ils se contentent de ces preuves qui se trouvent facilement,

& qu'ils ne prennent pas la peine d'en cherche d'autres qui soient plus solides. Un homme d'é prit, en parlant de cette methode que Raimond Lulle a traitée d'une maniere particuliere, dit que c'est un Art qui apprend à discourir sans jugement des choses qu'on ne sait point, ce qui est un de faut indigne d'un homme raisonnable. L'aimerois mieux, dit Ciceron, êtresage, & ne pouvoir parler, que d'être parleur & être impertinent. Mallem indifertam fapientiam, quam stultitiam lequacem. Ajoûtez que dans toutes sortes de difcours il faut absolument retrancher tout ce qui ne peut servir à la resolution de la difficulté. Après un tel retranchement, je crois qu'il resteroit peu de choses que la Topique auroit fournies.

#### CHAPITRE VI.

Il n'y a que la Verité, ou l'apparence de la Veritéqui persuade.

CE ne font point les seules paroles, ni l'abondance des choses qui persuadent; c'est pourquoi, tout ce qui se tire des lieux communs ne peut être utile qu'aux jeunes gens, qui n'étant pas capables de trouver des raisons solides, connuës seulement de ceux qui ont étudié à sond les matieres, ont besoin de ce secours pour pouvoir faire leurs déclamations de College. C'est pour cela que les Maîtres qui se serviront de cet ouvrage, pourront traiter cette methode des lieux avec plus d'étenduë, donnant sur chacun des exemples qui se trouvent dans plusieurs Livres de Rhetorique. Il y en a de beaux: car quoique les grands. Orateurs ne s'amusent pas à consulter les lieux communs,

muns, cependant on peut rapporter tout ce qu'ils disent à quelqu'un de ces lieux communs. Ciceron n'étoit point allé frapper à la porte du douzième, du treiziéme & du quatorziéme lieu, lorsque pour faire voir que Roscius n'avoit pas été capable de commettre les crimes effroyables dont on l'accusoit, il dit: Qua in re pretereo illud, quod mibi maximo argumento ad bujus innocentiam poterat esse, in rusticis moribus, in victu arido, in bac borrida incultaque vita illiusmodi malesicia gigni Jolere. Ut non omnem frugem, neque arborem in omni agro reperire possis: sic non omne facinus in omni vita nascitur. In urbe luxuries creatur : ex luxuria existat avaritia necesse est; ex avaritia erumpat audacia: inde omnia scelera, ac maleficia gignuntur. Vita autem rustica quam & agrestem vocas, parsimonia, diligentia, justitia magistra est. Ciceron dans ce lieu presse l'accusateur de Roscius, & fait voir par toutes les circonstances possibles, qu'il n'a point tué son propre pere, comme on l'en accusoit.

On trouve assez de ces exemples dans les Rhetoriques ordinaires. Je crois devoir m'appliquer à des choses plus utiles. Ce que je vais dire dans ce Chapitre, appartient à la Logique; mais je ne puis me dispenser de le rapporter, parce que cela est necessaire pour découvrir les sondemens de l'Art

que j'entreprens d'expliquer.

L'homme est sait pour connoître. Nous ne pourrrions vivre, ni arriver à notre sin, qui est la felicité, si nous étions sans connoîssance. Il est pareillement necessaire que nous puissions connoître les choses comme elles sont, & que nous ne nous trompions pas. La capacité que nous avons de savoir, nous seroit des avantageuse si nous n'avions aucun moyen de distinguer la verité d'avec la fausseté. On peut bien concevoir que l'homme use

mal-

mal de ses facultez; mais on ne peut pas penser que la nature dont Dieu est l'Auteur, soit d'ellemême mauvaise: toutes les inclinations vrayment naturelles font donc bonnes, & nous ne pouvons manquer en les suivant. Voilà un principe dont il faut voir les consequences, par rapport à ce que nous cherchons.

L'experience fait connoître qu'il y a des connoissances claires, ausquelles nous nous sentons comme forcez de consentir. Je ne puis point doster que je n'existe, que je n'aye un corps, qu'un & deux ne soient pas trois. Ainsi toutes les sie que je sentirai que ma nature m'oblige de confetir à ce qui m'est proposé avec une pareille daté, c'est-à-dire que je me trouve egalement . gagé de consentir, je puis croire que je ne me trompe pas. Car si je me trompois, ce serott nature qui me tromperoit, puisque ce seroit de qui m'engageroit dans l'erreur. Nous n'avons. cun lieu de nous défier de la bonté de celui qui not a fait; ainsi nous devons être certains que les de ies sont comme nous les connoissons, longe notre connoissance est si évidente que nous ne por vons pas suspendre notre consentement. Ladur est donc le caractere de la Verité. c'est-à-dif. que toute connoissance évidente est conformeil chose qui est connuë, & par consequent qu'elle vraye: la vérité est un rapport de conformit c'est ainsi qu'elle persuade. Comme nous mes tellement faits que la volonté suit le hous & que c'est par le plaisir que nous sentons, que me desirons le bien, l'esprit suit de même la vent, & il est attiré par la clarté, comme la volume l'est par le plaisir; c'est lui qui nous fait agir, ce qui nous persuade, c'est la verité.

Mais outre que l'homme étant libre, il peute tourner son esprit de la consideration d'une remi& par consequent empêcher que la clarté ne le persuade; il peut, sans bien écouter la nature, donner son consentement, comme il peut aimer une chose avant que d'avoir reconnu certainement qu'elle est capable de lui procurer un veritable plaisir. L'apparence du bien trompe & engage: la seule apparence de la verité éblouit pareillement. On ne se veut pas donner la peine d'écouter la nature, de sonder ses inclinations veritables. D'abord on consent, sans examiner si elle nous v oblige: ce qu'il faudroit faire sour éviter l'erreur, comme pour juger sans erreur si le sucre est doux, on le met fur la langue, on le goûte, on fait attention à ce qu'on sent, ou à ce que la nature nous fait sentir. Le peuple qui ne raisonne point, est sujet à cette erreur. Ce n'est presque jamais la verité qui le persuade, ce n'est que la vrai-semblance qui le détermine, de la même maniere qu'il ne cherche que les biens apparens, & qu'il les prefere aux biens réels & solides.

Il n'est pas inutile à un Orateur qui doit s'accommoder à la foiblesse de ses Auditeurs, de considerer en quoi confiste cette vrai-semblance qui persuade le peuple, puisque pour le persuader ce n'est pas affez de lui proposer la verité. Il n'arrive que trop souvent qu'il n'est pas capable de l'appercevoir. Il n'a que les yeux du corps ouverts; & il seroit necessaire qu'il ouvrît les yeux de l'esprit. Ar-

rêtons-nous un peu ici.

Nous experimentons que nous sommes tristes ou joyeux, selon que notre conscience nous rend témoignage que nous nous fommes trompez, ou que nous fommes exempts d'erreur. Un homme qui sent que sa cause ne vaut rien, est abattu. S'il se sent coupable, il est triste. Au contraire il parle avec confiance quand il a pris le bon parti. Il est gai, il ose attaquer ses ennemis, & il les insulte.

Voilà

Voilà ce qui arrive ordinairement quand on sui la nature, & qu'on ne combat pas ses sentimens C'est pourquoi, pour persuader le peuple qu'on dit vrai, il sussit de parler avec un discours encore plus hardi que son adversaire; il n'y a qu'à crie plus fort, & lui dire plus d'injures qu'il n'en dit pas, se plaindre de lui plus aigrement, proposet tout ce que l'on avance comme des oracles, se railler de ses raisons comme si elles étoient ridicules, pleurer s'il en est besoin, comme si on avoit une veritable douleur que la verité qu'on désend su attaquée & obscurcie. Ce sont la les apparences de la Verité. Le peuple ne voit gueres que ces apparences, & ce sont elles qui le persuadent.

Les Déclamateurs n'étudient guere que cette vraisemblance; & c'est là leur disserence d'avec un veritable Orateur qui aime la verité. Comme le peuple n'examine point, qu'il juge par la couleur sous laquelle paroissent les choses, le Déclamateur ne pense qu'à donner cette couleur qui trompe. Le veritable Orateur instruit, il aide son Auditeur à découvrir la Verité. Il ne néglige pas de se servir detout ce qui peut toucher le peuple; & c'est pour cela qu'il allegue quelquesois des raisons soibles en elles mêmes, mais qui sont sortes par rapport à ceux à qui il parle, parce qu'elless accommodent avec leurs préjugez. Neanmoins sa principale application est de prouver solidement la vérité, de la bien mettre en son jour: nous allons voir com-

ment cela se peut faire.

#### CHAPITRE VII.

Comment on peut trouver la Verité, la faire connoître, & découvrir l'Erreur.

L'Eloquence seroit pernicieuse si elle n'avoit pour sa fin que de tromper le peuple. Elle ne réussiroit pas même si elle ne savoit que tromper; car ensin, on ne se laisse guere tromper deux sois de suite. Un Sophiste n'est estimé que peu de temps: aussi-tôt que l'art dont il s'est servi est connu, on le méprise. Puisqu'il s'agit donc de persuader, & non pas de tromper, qu'il n'y a que la verité qui persuade pour toujours, il faut voir comment on

la peut trouver, & la faire connoître.

On peut dire en un mot tout ce qui est necessaire pour cela. Nous avons proposé le principe sur leguel nous pouvons être affurez que nous ne nous trompons pas. Lorsque la clarté d'une proposition nous paroît si évidente qu'il n'est pas en nôtre pouvoir de suspendre notre consentement, que nous nous fentons comme forcez d'acquiescer, nous n'avons point sujet de craindre de nous tromper. Nous avons dit qu'alors c'est la nature qui nous fait agir. Tout ce qu'elle fait est bien fait : elle a Dieu pour Auteur, qui ne peut tromper ni être trompé. Nous ne devons point craindre l'erreur pendant que nous ne suivrons que les inclinations qu'il nous donne: mais il faut bien distinguer la voix de la nature d'avec ce que nous disent nos passions & nos préventions. Nous allons quelquefois trop vîte: nous donnons d'abord notre consentement avant que d'avoir bien consulté la nature. Nous ne nous tromperons pas en la suivant: mais il ne la faut pas prévenir, il faut marcher après elle. Voilà

Voilà donc en peu de motstout ce qu'il faut sire pour ne se pas tromper. Comme les Orateur ont plus souvent à combattre l'Erreur qu'à établir la Verité, ils doivent examiner en détail tout ce que leurs adversaires ont avancé comme indubitable, pour reconnoître si effectivement la veritéen est si claire, qu'on ne puisse s'empêcher d'y confentir, & que ce soit parler contre ce qu'on sent. que de la contredire. Si on découvre au contraire qu'ils se sont trompez, il faut rendre sensible leur erreur. Je suppose qu'ils ne trompent que parce au'ils sont trompez. Voions ce que doit faire un Orateur: mais auparavant faisons cette remarque. que personne ne peut être convaincu entiérement que de ce qui est vrai, ou de ce qu'il croit veritable, & que ceux qui se trompent, crovent voir la verité aussi-bien que ceux qui ne se trompent pas: ils sont prêts de soûtenir avec une égale fermeté leurs sentimens. Or, qu'est-ce que voit celui qui se trompe, croyant voir la verité qu'il ne voit pas? Car enfin, il voit quelque chose, sans cela il se rendroit. Je répons en premier lieu, qu'on ne voit rien clairement que ce qui est vrai. Que voit donc celui qui se trompe? C'est une consequence qui suit clairement d'un principe qu'il n'a point examiné, & qui est faux. Il n'envisage que cette consequence qui est vraie, supposé le principe lequel il ne considere point. Un exemple éclaircira cette importante remarque. Allant par la Ville, i'ai vû un homme habillé comme Metius, & desa taille. D'abord, fans aucune autre reflexion, j'ai conclu que c'étoit Metius; j'ai ainsi supposé que je l'ai vû: venant ensuite à parler de lui, on dit qu'il est à la campagne, moi je soutiens qu'il est à la Ville. Je ne considere que cette consequence qui est claire. Je l'ai vû en Ville, donc il y est; & c'est ce qui me rend opiniâtre : car je cederois si j'examinois

minois bien le principe dont je tire cette consequence, faisant reflexion que deux personnes peuvent être habillées de même maniere, & avoir beaucoup de rapport pour la taille, & qu'effectivement ie n'ai vû autre chose qu'un homme fait comme Metius que je n'ai point vû au visage. Cet exemple dit beaucoup. Avec un peu d'attention il sera facile de reconnoître l'erreur de ceux qui ne contestent que parce qu'ils n'apperçoivent pas ce qui les trompe. C'est toûjours, comme nous l'avons dit, l'apparence de la verité qui séduit. Ainsi l'application d'un Orateur doit être d'examiner ce qui a pû tromper ceux qu'il veut desabuser, c'est-àdire de quels principes ils tirent leurs consequences: s'ils ont supposé ces principes pour vrais sans en être convaincus, ou s'ils ont tiré de fausses consequences. Il n'y a rien qui persuade mieux ceux dont on combat les sentimens, que de démêler ainsi les choses où ils ont raison, d'avec celles où ils se trompent; de leur accorder ce qui est vrai, & de leur faire voir ce qui est faux & ce qui les a séduits.

Tout ceci demanderoit peut-être plus de détail, mais cela appartient à la Logique, dont l'étude est absolument necessaire à un Orateur. Nous avons dit qu'il saut connoître à sond les matieres dont il s'agir. Pour connoître une verité inconnuë, ou pour la faire connoître, il la saut déduire de ses principes. Comme dans la nature tout se fait par des loix simples, & en petit nombre, aussi dans les Sciences tout se peut déduire d'un petit nombre de veritez. C'est à ceux qui traitent les Sciences particulieres d'indiquer ces premières veritez, qui sont des sources sécondes d'où coulent toutes les autres veritez. On se trompe si on croit qu'en lisant une Rhetorique bien saite, on apprendra à discourir raisonnablement sur toute sorte de matiere.

#### CHAPITRE VIII.

L'attention est necessaire pour connoître la Verité. Comment on peut rendre attentif un Auditeur.

DArlant en général de ce qu'il faut faire pour persuader, je ne veux pas oublier une chosequi est plus considerable qu'on ne pense, puisque sans elle les plus folides raisonnemens sont inutiles ll m'y a que ceux qui font souvent reflexion sur notre corruption, qui apperçoivent que la cause de l'ignorance des hommes, & du peu d'effet des plus beaux & des plus forts discours ne vient que du défaut d'attention. Il arrive à l'esprit ce qui arrive au corps. Un corps malade & languissant ne peut agir. ame qui est malade, est sans action; si elle travaille à connoître la Verité, aussi-tôt elle est fatiguée. Les corps qui font impression sur elle, l'en détournent; elle ne la peut donc envisager sans combatre contre son corps: & dans l'état de langueur où le peché l'a réduite, elle n'en est presque plus capable. aura peine à le croire; cependant il n'y a rien de plus vrai, que de mille personnes qui écoûtent un Predicateur un peu spirituel, il n'y en a peut-être pas dix qui soient attentifs. Le son de ses paroles frappe bien les oreilles; mais la verité que ses paroles expriment, est peu apperçuë: elle n'est à leur égard que comme une image qui passe promptement devant leurs yeux. Nous l'experimentons; il 🔻 a des veritez que nous avons entenduës mille fois ians en être touchez; & lorsque Dieu tourne vers elles notre esprit, nous nous trouvons frappez. & nous les voyons d'une maniere si particuliere, que nous croyons ne les avoir jamais vûes. Ce n'est que l'attention qui distingue les habiles gens d'avec les ignorans. Tout homme qui est capable d'attention, est en même temps capable de toutes les plus hautes Sciences; rien n'est difficile pour lui.

C'est à quoi un Orateur doit prendre garde: autrement il parle à des rochers. Toutes les figures de Rhetorique ne s'employent que pour cela. Les Apostrophes, les Interrogations nese font que pour réveiller les Auditeurs, & les tourner vers ce que I'on veut qu'ils considerent. Interroger, c'est comme tirer un homme parle manteau, pourlui faire appercevoir ce qu'il ne voit pas. Les descriptions, les Hypotyposes, les dénombremens representent sous differentes faces la verité qu'on veut persuader, afin que si elle n'est pas vue sous une face. on la voye sous une autre. Les Metaphores, les Allegories en font des peintures sensibles qui frappent les sens. Cela a été dit avec étendue dans le second Livre; mais la chose est si importante, qu'on n'en peut assez parler: c'est de ce côté-là que 1'Orateur doit tourner son adresse.

Comme l'ame est faite pour la Verité, qu'elle a un desir ardent de savoir, aussi-tôt qu'elle appercoit quelque chose qu'elle n'a point vûe, & qui la frappe d'une maniere extraordinaire, elle a de la curiofité, elle la veut connoître. Ainsi pour rendre l'ame attentive, c'est-à-dire, pour lui donner de la curiosité, il n'est question que de trouver - des tours ingenieux, qui donnent un air extraordinaire à ce qu'on veut faire confiderer. La nouveauté attire: qu'un homme vêtu en étranger passe par une ruë, il se sera regarder de tout le monde. Vitruve rapporte qu'un fameux Architecte n'ayant . pû obtenir audience d'Alexandre le Grand pour lui proposer le dessein d'un grand ouvrage; comme on le rebutoit, & qu'on le laissoit parmi la foule du peuple, à qui on ne donnoit pas la liberté d'approcher du Prince, il s'avisa de paroître nud à la · R 2

porte du Palais, couvert de feuilles. Alexandre l'ayant apperçû dans cet habillement extraordinaire, eut la curiosité de lui demander ce qu'il étoit, & pourquoi il paroissoit dans cet etat. donna l'occasion de proposer son dessein, ce qu'il n'avoit pas pû faire auparavant. Quand on a trouvé la Verité, pour en persuader les autres, il ne s'agit que d'inspirer un desir veritable de la connoître, en la proposant d'une maniere qui la fasse regarder. Lorsqu'on lit les Orateurs, il faut remarquer l'adresse dont ils se servent pour se faire écouter. Les preceptes servent peu de chose, si l'on n'observe

l'ulage qu'en ont fait les grands Maîtres.

Il ne fera pas neanmoins inutile de faire ces deux reflexions, aviquelles se peut réduire l'art, s'il y en a un, de rendre attentifs ceux à qui on parle. Considerons donc, r. Que les hommes desirant savoir, & ce desir ayant pour fin un objet infini, il faut que la chose dont on promet de parler, soit grande, ou paroisse grande; car sion connoissoit qu'elle est petite, on la négligeroit. De ce que l'objet de notre curiofité naturelle est une chose infinie, je conclus encore que le grand secret pour entretenir le seu de la curiosité, c'est de ne point faire connoître entiérement ce qu'on propose, qu'après qu'on ne demande plus d'attention, n'ayant plus rien à dire. Jusqu'à ce moment il faut nourrir la curiofité sans la remplir, l'enflammant toûjours, afin qu'elle soit plus ardente. Car enfin, tout ce qu'on peut enseigner n'est point ce que la nature fait desirer. Ainsi on se dégoûte de ce qu'on a appris, & le temps du plaisir ne dure que pendant ces momens que ce qu'il entrevoit lui donne l'esperance de connoître quelque chose de nouveau & de confiderable.

C'est ce que les Poëtes savent si bien pratiquer. quer. Voyez dans l'Eneïde comme Virgile propose d'abord une histoire fameuse d'un homme de consideration, qui par l'ordre des Destins étoit venu en Italie y jetter les fondemens de l'Empire Romain. Il ne commence pas cette histoire par la naissance de son Heros. Il le represente au milieu de la mer, battu de la tempête qu'une Déesse avoit excitée; les Dieux prennent parti, les uns font pour lui, les autres contre. Sa flotte est dissipée. Il fait naufrage, dont à peine il se sauve, jetté sur un bord étranger. Cela donne la curiosité de savoir quel étoit cet Enée, & comment un fugitif comme lui, si malheureux, pourroit enfin, arriver dans l'Italie, & y établir un puissant Empire. A mesure qu'on lit l'Enerde, on apprend ce qu'on desire savoir; mais il y a toûjours quelque circonstance qui éloigne le dénouëment des difficultez qu'on voudroit voir éclaircies. La curiosité est de plus en plus satisfaite; mais jusqu'à la fin il reste quelque chose qu'on ignore, ce qui fait qu'on lit avec ardeur ce Poëme depuis les premiers vers jusques aux derniers.

Je puis dire que c'est en cela que consiste un des grands secrets de l'éloquence; car pour persuader, il faut se faire écouter. Or, quand un Orateur trouve le moyen de donner de la curiosité pour ce qu'il va dire, qu'il l'entretient, & que ce n'est que lorsqu'il cesse de parler qu'elle est parsaitement contente, on peut dire qu'il a réussi. Autrement son Auditeur s'ennuye. C'est ce qu'il doit le plus apprehender. La plus méchante qualité d'un Orateur c'est d'être ennuyeux. S'il ne plaît pas, s'il dégoûte, de quelle utilité sont ses discours?

Pourquoi s'empresse-t-il de parler?

Naturellement on estime & on prend plaisir à ce qui est bien sait, & répond à la fin qu'on s'y est proposé. On estime le portrait d'une chose mé-R 3 pri-

LA RHETORIQUE, OU L'ART prisable en elle-même, s'il est ressemblant. Ainsi quoiqu'après avoir lû l'Eneïde, quand on le relit, on n'ignore plustoute l'histoire d'Enée; cependant on y prend encore plaisir, parce que si ce n'est pas les nouvelles connoissances qu'on acquiert qui divertissent, le Poëte qui sait conduire son ouvrage, plaît par son esprit. Ce n'est pas seulement dans le Poëme Epique & dans les pieces de Théatre, mais dans les plus petites pieces que cette conduite reuffit. Quand un Auteur commence de maniere qu'il fait attendre quelque chose de rare, de nouveau, fans faire connoître ce que c'est, on fentsa curiosité émûe. Il l'enveloppe, il la cache en même temps qu'il la laisse entrevoir par quelque bel endroit; ce qui augmente le desir de la voir entiere. La difficulté où il jette le Lecteur, le rend plus attentif: Animus fit attentior ex difficultate. s'applique davantage; & c'est ce qui lui fait trouver bon ce qu'il lit, comme c'est l'appetit qui nous fait trouver bon ce que nous mangeons. Ne pouvant pas produire ici une piece d'une longueur confiderable pour prouver ce que j'avance; en voici une petite qui servira d'exemple.

Elevé dans la vertu,
Et malbeureux avec elle,
Je disois, A quoi sers-tu,
Pauvre & miseralle Vertu?
Ta droiture & tout ton zele,
Tout compté, tout rabattu,
Ne valent pas un sétu,
Mais voyant que s'on couronne
Aujourd'bui le grand Pompone,
Aussi tôt je me suis tû;
A quelque chose elle est bonne.

## CHAPITRE IX.

Ce qui fait la difference de l'Orateur d'avec le Philosophe.

Ous pouvons ici décider une question qui servira à l'éclair cissement de l'Art de persuader. On demande ce qui fait la disserence de l'Orateur d'avec le Philosophe: d'où vient que le Philosophe peut convaincre, & qu'il ne persuade presque jamais; au lieu qu'un excellent Orateur ne manque point de faire l'un & l'autre. On peut comprendre par ce que nous venons de dire, qu'il n'y a que la Verité qui pusse convaincre & persuader; mais comme elle ne le peut faire qu'étant connuë, ce n'est pas affez de la proposer, si on ne trouve les manieres de la faire appercevoir, & si eu même temps l'on n'ôte les préventions qui lui sont un obstacle.

Le Phisosophe se contente de donner les principes fur leiquels il s'appuye. Il les explique en peu de paroles, supposant que son disciple est attentif, qu'il a de la curiosité pour l'écouter, de l'empressement pour être instruit: qu'il ne veut que voir la Verité pour la suivre : ainsi il ne cherche aucun tour rare pour le tenir attentif. Il ne s'avise point d'exciter en son ame aucun mouvement pour le porter vers la Verité, & pour l'éloigner des objets qui l'en détournent. Effectivement il ne seroit pes necessaire de le faire si tous les hommes étoient dans cette disposition au regard de la Verité, où ce Philosophe suppose qu'est son disciple: mais il n'en est pas ainsi; les hommes ont peu de curiofité; le desir que Dieu nous a donné pour la Verité est languissant, il ne se réveille que lorsqu'il se pre-

presente des objets extraordinaires. Nous avon tous l'esprit sort distrait, peu perçant; ainsi à moins qu'on ne s'accommode à notre soiblesse comme sait l'Orateur pour nous saire voir la Verité par tant d'endroits qu'ensin nous l'appercevions, nous nels concevrons jamais.

On voit donc pourquoi les Philosophes convainquent bien, c'est-à-dire, qu'ils obligent d'avouer qu'on ne peut tenir contre ce qu'ils veulent prouver, & que cependant on n'entre point dans leurs sentimens. C'est qu'on sent la force de leur raisonnement sans le comprendre, & qu'on ne fort point de l'état où l'on se trouvoit avant que de les avoir entendu parler. L'Orateur ne souffre point d'indifference dans son Auditeur; il le remuë en tant de manieres, qu'enfin il trouve par où il le pourra renverser, & pousser du côté où il veut qu'il tombe. Personne ne peut resister à la force de la Verité. Les hommes l'aiment naturellement; il est impossible qu'ils ne se laissent gagner quand ils la connoissent avec tant d'évidence qu'ils n'en peuvent douter, ni s'imaginer qu'elle soit autre qu'elle leur paroît. Ainsi l'Orateur qui a le talent de mettre la Verité dans un beau jour. doit charmer, puisqu'il n'y a rien de plus charmant que la Verité, & elle doit triompher de la resistance qu'on lui faisoit, puisqu'effectivement pour être victorieuse, elle n'a qu'à se faire connoître. Nous allons parler de ces manieres qui sont particulieres aux Orateurs.

#### CHAPITRE X.

Des manieres de s'infinuer dans l'esprit de ceux à qui l'on parle.

CI les hommes aimoient la Verité plus que ce qui flatte leurs passions, & s'ils la cherchoient fincerement, il ne seroit besoin pour la leur faire recevoir, que de la seur proposer simplement, & fans art. Ils la haissent, parce qu'elle ne s'accommode pas avec leurs interêts, & ils s'aveuglent volontairement pour ne la pas voir ; car ils s'aiment trop pour se laisser persuader que ce qui Ieur est desagréable, soit vrai. Avant que de recevoir une verité, ils veulent être assurez qu'elle ne sera point incommode. C'est donc en vain qu'on se sert de fortes raisons quand on parle à des personnes qui ne veulent pas les entendre, qui persecutent la Verité, & la regardant comme seur ennemie, ne veulent pas envisager son éclat, de crainte de reconnoître leur injustice. On est donc contraint de traiter la plupart des hommes qu'on veut delivrer de leurs fausses opinions, comme on traite les phrenetiques, à qui on cache avec artifice les remedes qu'on employe pour les guerir. Il faut proposer les veritez dont il est necessaire qu'ils soient persuadez, avec cette adresse qu'elles soient maîtresses de leur cœur avant qu'ils les ayent apperçûës; & comme s'ils étoient encore enfans, il faut obtenir d'eux par de petites caresses, qu'ils veuillent bien avaler la medecine qui est utile à leur fanté.

Les Orateurs qui font animez d'un veritable zele, étudient toutes les manieres possibles de gagner les hommes, pour les gagner à la Verité. Une R 5

mere pare ses er sans avec soin. & l'amour qu'elle a pour eux la porte à faire que toutes les autres personnes les aiment avec la tendresse qu'elle resfent. Si nous aimons donc fincerement la Verité, nous devons travailler à ce qu'elle soit aimée. Les saints Peres de l'Eglise ont toûjours tâché d'éviter tout ce qui la pouvoit rendre odieuse. Lorsque JESUS-CHRIST commença à prêcher son Evangile aux Juifs, qui étoient jaloux de la gloire de la Loi de Moise, pour ne les pas choquer, comme remarque saint Jean Chrysostome, il témoigna qu'il ne prétendoit pas renverser cette Loi; mais au contraire qu'il étoit venu pour l'accomplir. Sans cela ils eussent bouché leurs oreilles pour ne le pas entendre, comme firent ceux que par un juste jugement il ne daigna pas ga-

gner.

Nous avons dit que les anciens Maîtres font consister l'Art de persuader dans la science de saire ces trois choses, instruire, gagner, & émouvoir: Docere, flectere, & movere. J'ai rapporté les moyens que ces Maîtres ont découvert pour trouver les choses qui peuvent instruire & éclaircir la matiere sur laquelle on parle. Jeferai ici quelques reflexions sur les movens de s'infinuer dans les cœurs de ceux que l'on veut gagner. Dans les Rhetoriques ordinaires on ne fait point ces reflexions: ainsi, quoique je n'ave pas eu dessein de traiter l'Art de persuader dans toute son étenduë, j'en dirai plus que ceux qui promettent de ne rien oublier. Il est vrai que la science de gagner les cœurs est bien au dessus de la portée d'un jeune écolier, pour lequel on fait des Rhetoriques. Elle s'aquiert par desublimes speculations, par des reflexions sur la nature de nôtre esprit, sur les inclinations, sur les mouvemens de notre volonté. C'est le fruit d'une longue experience qu'on a fait de la maniere que les hommes agissent, & qu'ils se gouvernent. En un mot, cette science ne se peut enteigner methodiquement que dans la Morale.

#### CHAPITRE XI.

Qualitez requises dans la personne de celui qui veut gagner ceux à qui il parle.

IL est important que les Auditeurs ayent de l'estime pour celui qu'ils écoutent, & qu'il passe dans leur esprit pour une personne sage. Un Orateur doit donner des témoignages d'amitié à ceux qu'il veut persuader, & saire paroître que c'est un zele sincere de leur intérêt qui le sait parler. La modestie lui est necessaire, la sierté & l'orgueil étant d'invincibles obstacles à la persualitez dans la personne d'un Oratenr; dela probité, de la prudence, de la bien-veillance, & dela modestie; comme nous l'allons saire voir plus au long.

Il est constant que l'estime que l'on a de la probité & de la prudence d'un Orateur, sait souvent une partie de son éloquence, à laquelle on se rend avant même que de savoir ce qu'il doit dire. C'est sans doute l'estet d'une grande préoccupation: mais cette préoccupation n'est pas mauvaise, & on ne doit pas la consondre avec un certain entétement, par lequel on demeure attaché à de sausses paroles qui sortent d'un cœur plein d'arte que les paroles qui sortent d'un cœur plein d'ardeur pour la Verité, embrasent le cœur de ceux qui écoutent; il est sort raisonnable d'ajoûter soi à ce que dit un homme de bien, & qu'on sait R 6 n'ê-

n'être point un trompeur. C'est pourquoi il est plus avantageux à un Orateur que sa vertu éclate, que sa doctrine . In Oratore non tam dicendi facultas quam bonesta vivendi ratio elucest. Le Christianisme oblige ceux qui font prosession de persuader les autres, de travailler à s'acquerir de l'autorité dans l'esprit des peuples; & le même Evangile qui commande à tout le monde de fuir l'éclat, les oblige de faire éclatter leus bonnes œuvres, avec cette intention que ceux qu'ils instruisent, soient autant portez par leurs exemples à embrasser la vertu, que par leurs paroles. Sic luceat lux vestra coram bominibus, ut videant opera vestra bona. Cette necessité 2 porté quelquefois les plus modestes à se donner des louanges, & à défendre leur reputation en même temps que la patience & la douceur les portoient à aimer les injures dont on les chargeoit. La bonne vie est la marque que Jesus-Christ nous a donnée pour distinguer les Prédicateurs de la Verité d'avec ceux que l'Esprit d'erreur envoie pour tromper les hommes.

On est bien aise de se décharger de la peine d'examiner un raisonnement, & pour cela des'en sier à l'examen de ceux que l'on estime, & de soûmettre son jugement aux lumieres de ceux en qui on voit briller une grande sagesse. † Autoritati excesse magnum compendium, de sullus labor. L'autorité d'un homme de bien, sage, & éclairé, est à ceux qui se désient de leurs lumieres, ce qu'est un appui à un malade. Personneme veut être trompé, peu se peuvent désendre de l'ereur; c'est pourquoi l'on est ravi de trouver une personne sous l'autorité de laquelle on se tienne à couvert. Dans toutes les disputes on voit que deux ou trois têtes, à qui leur suffisance à acqui

<sup>\*</sup> Quintilien. † S. Augustin.

de l'estime, partagent tout le monde, & que chacun se range du parti de celui qu'il croit être le plus habile. Lorsqu'un Orateur n'a pû encore gagner une grande autorité; il n'attirera jamaisdans ses sentimens qu'un très-petit nombre de personnes, parce que peu sont capables d'appercevoir la subtilité de ses raisonnemens. S'il veut avoir la multitude de son côté, il saut qu'il sasse voir qu'il a pour lui ceux à l'autorité de qui elle a coûtume de se rendre, & dont elle suit les sentimens aveu-

glément. Il n'y a rien qui foit plus capable de gagner les hommes, que les marques d'amitié qu'on leur donne. L'amitié donne toutes sortes de droits sur la personne aimée. On peut dire toutes choses à ceux qui sont convaincus qu'on les aime: Ama, i die quod vis. Il faudroit que l'amour qu'on a pour la Verité fut bien desinteressé pour vouloir la recevoir lorsqu'elle vient de la bouche d'un ennemi. L'on ne peut pas s'imaginer qu'une perfonne ennemie veuille procurer un aussi grand bien qu'est la connoissance de la Verité. Les Epîtres de saint Paul sont pleines de marques d'affection & de tendresse, qu'il faisoit paroître à ceux à qui il écrivoit; & jamais il ne les reprend de leurs défauts, qu'après les avoir convaincus que c'étoit le zele qu'il avoit pour leur falut, qui l'obligeoit de les en avertir.

La quatrieme qualité que je crois necessaire à un Orateur, est la modestie. Souvent la resistance que quelques-uns sont à la Verité, n'est causée que par la sierté avec la quelle on veut extorquer de leur bouche un aveu de leur ignorance. Pourquoi chicane-t-on dans les conversations pourquoi est-ce qu'on dispute sans vouloir demeurer d'accord des veritez les plus incontestables? C'est que les uns veulent triompher, & les autres

s'opiniâtrent à ne pas ceder, & à disputer une victoire, dont la perte leur paroît honteuse. Ceux qui sont sages, laissent refroidir la chaleur de la dispute, & laissent passer le temps de l'opiniâtreté. Ils cachent tellement leur triomphe, que les vaincus ne s'apperçoivent pas de leur désaite; & qu'ils ne se considerent pas tant comme vaincus, que victorieux de l'erreur où ils étoient engage. Non de adversario victoriam, sed contra mendacim quaremus veritatem, disoit saint Jerôme écrivant

contre les Pelagiens.

Un sage Orateur ne doit jamais parler de soi avantageusement. Il n'y a rien qui soit plus capable d'éloigner de lui l'esprit de ses Auditeurs, & de leur inspirer des sentimens d'aversion & de haine; que cette vanité que font paroître ceux qui se vantent. La gloire est un bien où chacun prétend avoir droit. On ne peut souffrir qu'un particulier se l'approprie; car, comme Quintilien l'a fort bien remarqué, nous avons tous une certaine ambition qui ne peut rien soussir au dessus de soi. De là vient que nous prenons plaisir à relever ceux qui s'abaissent eux-mêmes, parce qu'il femble que nous le faisons comme étant plus grands qu'eux. Habet enim mens softra sublime quiddam, & impatiens superioris; ideoque subjectos & submittentes se lubenter allevanius, quia boc facere tanquam majores videmur. Cette modestie ne doit rien avoir de bas: la fermeté & la generosité sont inséparable du zele que notre Orateur a pour la défense de la Verité, & comme elle est invincible, il doit être intrepide. Il est constant qu'un homme se rend redoutable, qui ne craint rien dayantage que de blesser la Verité; ainsi il ne sied pasmal quelquesois de relever les avantages de son parti. qui est celui de la Verité. Ajoutez que le discom doit

BEPARLER. Liv. IV. Chap. XII. 31

doit convenir à la qualité de célui qui parle. Un Roi, un Evêque doivent parler avec majesté; & ce qui est la marque d'une autorité legitime dans leur personne, seroit en celle d'une personne privée une marque de sierté & d'arrogance.

### CHAPITRE XII.

Ce qu'il faut observer dans les choses dont on parle pour s'infinuer dans l'esprit des Auditeurs.

A Près avoir parlé de la personne de l'Orateur. voions ce qui regarde les choses que l'on traite. Si les Auditeurs n'y prennent aucune part, & qu'elles ne blessent point leur interêt, l'artifice n'est pas necessaire. Lorsqu'il n'est question que de prouver que les trois angles d'un triangle sont égaux à deux angles droits, il n'est pas besoin de disposer les esprits à recevoir cette verité: ne pouvant causer aucun dommage, il ne faut pas craindre que quelqu'un la rejette. Mais lorsqu'on propose des choses contraires aux inclinations de ceux à qui on parle, l'adresse est necessaire. L'on ne peut s'infinuer dans leur esprit que par des chemins écartez & secrets: c'est pourquoi il faut saire en forte qu'ils n'apperçoivent point la verité dont on veut les persuader, qu'après qu'elle sera maitresse de leur cœur; autrement ils lui fermeront la porte de leur esprit, comme à une ennemie, ainsi que nous l'avons dit.

Les hommes n'agissant que par interêt, lors même qu'il semble qu'ils y renoncent, il faut necessairement leur faire voir que ce qu'on leur persuade, ne leur sera point desavantageux. On doit combattre leurs inclinations par leurs incli-

nations, & s'en servir pour les attirer dans le sentimens qu'on leur veut faire prendre, comme les Matelots se servent du vent contraire pour ariver dans le port d'où le vent les éloignoit: cel se comprendra mieux par des exemples. Afin d'inspirer de l'aversion pour le fard à une semme qui n'a de l'amour que pour elle-même, & ent rien ne touche que sa beauté, il faut, selon k conseil de saint Jean Chrysostome, se servir de la passion qu'elle a pour sa beauté, pour moderer cette passion, en lui montrant que les poudres & le fard gâtent le teint. On détache de la débauche un homme qui ne refuse rien à ses plaisirs, en lui proposant des plaisirs plus doux, ou le persuadant fortement que ces débauches seront fuivies de quelque grande douleur. Il faut toûjours dédommager l'amour propre ; c'est-à-dire, définteresser ceux que l'on veut faire renoncer à quelqu'interêt. Car enfin, à moins que la Grace divine ne change le cœur, les passions peuvent changer d'objet : mais elles demeurent toûjours les mêmes. Or, ce changement d'objet n'est pas difficile. Un orgueilleux fera tout ce qu'on voudra. pourveu qu'il évite l'humiliation, & que son orgueil soit content. Ainsi il n'y a rien qu'on ne puisse perfuader, quand on fait bien fe servir des inclinations des hommes.

Lorsqu'on veut obtenir de ceux à qui on parle une chose qu'ils ont dessein de ne point accorder, quoiqu'on la puisse exiger d'eux avec droit, il saut se contenter de la recevoir comme une grace. On ne doit pas leur faire cette demande qui les choque, après qu'on aura clairement prouvé que ce qui leur restera, servira plus à leur gloire, & ser plus avantageux que ce qu'ils accorderont. Saint Jean Chrysostome loüe la prudence de Flavien, Patriarche d'Antioche, qui sit revoquer à l'Eml'Empereur Theodose l'Arrêt sanglant qu'il avoit donné contre les habitans de cette Ville, qui avoient renversé les statues de l'Imperatrice. Ce Patriarche étant venu à Constantinople pour séchir la colere de Theodose, il exagera la faute de ceux d'Antioche; il consessa qu'une semblable saute meritoit les châtimens les plus rigoureux. Mais ensuite ayant montré que la gloire du pardon seroit d'autant plus illustre que l'ossensé étoit grande, & qu'un Prince Chrétien ne pouvoit vanger une injure avec une si grande severité, il gagna l'esprit de Theodose, qu'il auroit irrité, s'il eût entrepris de diminuer le crime du peuple d'Antioche, outre qu'il est semblé approuver leur sédi-

tion, & en eût paru complice.

ľ

Il est avantageux à un Orateur, que ses Auditeurs soient persuadez qu'il entre dans leur sentiment: ce qui n'est pas impossible, quoiqu'il travaille à ce que ses Auditeurs changent de sentiment. Dans une opinion, quelle qu'elle soit, tout n'est pas faux, tout n'est pas déraisonnable. On peut, sans blesser la Verité, s'attacher d'abord à ce qui est vrai, dans l'opinion que l'on veut combattre, & la loûer en ce qu'elle a de veritable, & qui merite des louanges. Un peuple, par exemple, s'est revolté contre son legitime Souverain; & a enlevé la puissance d'entre ses mains pour la partager à ceux qu'il a choisis pour le gouverner. On pourra donc commencer fon difcours par louer l'amour de la liberté, Ensuite faisant voir à ce peuple que la liberté est plus grande sous un Monarque que dans une Republique, où cent tyrans usurpent l'autorité souveraine; on le gagne, & on se sert de la passion qui l'a porté à la revolte, pour le ramener à l'obéissance.

C'est avec cette même prudence que l'on dé-

tache les hommes de ceux pour qui ils ont un amour déraisonnable, contre lesquels par consequent il faut bien se donner de garde de déclamer d'abord: au contraire il est bon de commencer par leur donner quelques loüanges. Par exemple: llest vrai, ô Romains, que personne n'ajamaisété plus liberal que Spurius Melius; il vous a fait des profusions de toutes ses richesses. Mais prenezgarde que c'est un ambitieux; que toutes ses liberalitez sont des appas pour vous surprendre, & que tous ces presens qu'il vous fait, sont le prix aveclequel il prétend acheter votre liberté, & se rendre votre maître.

L'humilité est la plus rare de toutes les vertus; elle est l'appanage des ames innocentes, & elle ne se rencontre que sort rarement dans ceux qui sont criminels; c'est pourquoi ces derniers ne peuvent soussirir que l'on leur reproche leurs sautes. Il est dissicile par consequent de gagner ceux qu'on veut corriger; néanmoins lorsque les coupables sont effectivement persuadez que leur saute leur est pernicieuse, que c'est l'amour de leur interêt qui sait parler celui qui les reprend, qu'ils reconnoissent qu'ayant plus de prudence, il prévoit les malheus qui les regardent, & qu'ils n'apperçoivent pas; ils supportent avec patience ce reproche pénible, comme les malades soussirent qu'on leur coupe un membre pourri.

Ce qui fait souvent que les avertissemens sont desagréables, c'est qu'on les sait avec empire & avec insulte. Quand on veut corriger les coupables, on doit quelquesois se contenter de leur montres ce qu'il falloit saire, sans leur reprocher ce qu'il ont sait. Il y a de certaines choses qui ne sont matvaises que par le désaut d'une circonstance; on peut louer cette chose, mais faire voir qu'elle n'a paséé saite dans le temps ni dans le lieu necessaire.

Afin qu'un coupable n'ait point de honte d'avouer sa faute, & de s'en repentir, il est bon de la faire paroître petite, en la comparant avec une plus grande: & afin qu'il ne la soutienne point, il faut trouver des moiens de l'en décharger. Il y a de certaines gens qui ne veulent jamais condamner ce qu'ils ont fait. On doit séparer l'erreur de ces personnes, & ne point prouver qu'ils en sont coupables qu'après qu'ils l'auront condamnée. C'est ce que fit le Prophete Nathan, lorsqu'ayant voulu reprendre le Roi David de l'adultere qu'il avoit commis, il lui fit des plaintes d'un homme qu'il disoit coupable d'une action qui étoit moins criminelle que celle de David. Après que ce Roi eut condamné cet homme, pour lors Nathan lui dit que c'étoit de sa Majesté même dont il avoit parlé, & qu'il étoit plus coupable que cet homme qu'il venoit lui-même de condamner.

Quelquefois on est si attaché aux resolutions qu'on a prises sur une affaire, qu'on ne veut plus écouter de nouvelles propositions. L'artifice est donc necessaire: celui dont se servit Agrippa est admirable. Il vouloit rappeller le peuple Romain qui avoit quitté la Ville, se plaignant de la dureté des Magistrats, qui sans rien faire, vivoient de son travail. Il leur proposa la parabole de la guerre qui s'éleva entre ses parties du corps. humain, qui ne voulant plus rien donner à l'estomach, qui étoit, disoient-elles, un paresseux, reconnurent ensuite par l'experience, que l'estomach. leur rendoit bien ce qu'elles lui donnoient. Cette seule parabole que le peuple écouta avec plaisir, ne voyant point où elle alloit, suffit, après qu'il en vit l'application, pour lui faire quitter sa premiere resolution. Il n'y a point de meilleure maniere pour instruire les peuples, que les paraboles. Elles instruisent en un mot de plusieurs cho-

fes qu'on ne pourroit expliquer autrement que par des discours ennuyeux, & difficiles à comprendre.

#### CHAPITRE XIII.

Les qualitez necessaires à un Orateur pour gegner ceux à qui il parle, ne doivent pas être feintes.

JE ne doute point qu'on ne puisse faire un trèsmauvais usage de cet Art que nous enseignons; ce qui n'empêche pas que les regles que nous avons données ne soient tres-justes. On peut seindre que l'on a de l'amour pour ceux à qui l'on pase, asin de cacher le mauvais dessein que la haine avra fait concevoir contr'eux. On peut prendre le masque d'honnête homme pour surprendre ceux qui ont de la vénération pour tout ce qui ales apparences de la vertu. Mais il ne s'ensuit pas qu'on ne doive point témoigner d'amour à ses Audie reurs, & s'acquerir quelque estime dans leur elprit lorsque cet amour est sincere comme il se doit être, & que l'on n'a point d'autre sin que l'interêt de la Verité:

Les Rheteurs Paiens ont donné ces mêmespreceptes que nous donnons, & les Sophistes s'enfont servis. Il est vrai; mais c'est ce qui nous obligede les suivre avec plus de soin. Les impies auront plus de zele pour le Mensonge, que les Chrétiens pour la Verité? Ce seroit une chose honteuse aux amis de la Vérité, de rejetter les moiens natrels qu'ils ont pour la faire recevoir, pendant que les partisans du mensonge employent tant d'atifices pour tromper. Ces moiens sont bons & juste d'eux-mêmes; & tout homme qui a de la direction de la charte de la c

DE PARLER. Liv. V. Chap. XIII. 405 rité & de la prudence les employe, quoiqu'il n'y

fasse pas de reslexion.

Il faut aimer les hommes. On ne doit ressentir pour leur personne que de la tendresse, quand même ils seroient criminels. Il n'y a que leurs crimes qui meritent de la haine. Diligite bomines, interficite errores. Ceux qui ont de la pieté, n'ont pas besoin de feindre: leur charité se peint elle-même dans leurs discours: elle supporte avec patience les fautes des autres: elle les corrige avec douceur, elle ne les considere que du côté qu'elles paroissent plus legeres. Elle cherche tous les moyens pour ne point choquer, pour ne point contrifter les personnes qu'elle est obligée d'avertir; & pour cela elle adoucit les corrections qui font un remede amer: • elle tâche de répandre un miel sur ses paroles, qui en puisse ôter toute l'amertume. En un mot, elle fait pour Dieu tout ce que fait faire l'amour de son propre interêt; de sorte que la conduite exterieure de l'une ne paroît pas differente de la conduite de l'autre; la maniere d'agir de l'une n'est distinguée de l'autre que par son principe. Un Orateur Chrétien n'a pas moins de complaisance pour ceux qu'il veut persuader, sans aucun autre interêt que celui de la Verité, que les gens du monde en ont pour ceux de qui ils attendent quelque recompense.

Quand j'ai dit qu'on pe doit pas choquer ceux à qui on parle, je n'ai pas confeillé de se servir d'une lâche complaisance, qui n'a point d'autre fin qu'une vaine saiment qu'on les entretienne de choses qui leur plaisent: Loquere nobis placentia. C'est le métier d'un flateur d'entretenir les hom-

<sup>\*</sup> Monitio acerbitate, objurgatio contumelià careat. Cicero de Amicia.

hommes dans cette humeur délicate. Pendat qu'un Orateur Chrétien espere de gagner ses su diteurs par la douceur, il s'en doit servir: ma s'ils sont endurcis, & qu'ils ne veuillent point quiter les armes qu'ils ont prises contre la Venité, a seroit pour lors staterie, & non pas charité, qu' de s'amuser à vouloir leur plaire. Si les priens n'ont point de sorce, il saut avoir recours au menaces.

C'est la conduite que les Peres de l'Eglise on toujours tenue. Ils ont commencé par la douceur; mais ils ont fini par la severité. lorsque la douceur a été inutile. Saint Augustin dit qu'il n'avoit pas voulu nommer Pelage dans les premiers Livres qu'il composa contre cet Heretique. afin de lui épargner la honte de se voir reconnu pour Auteur d'une Herefie. Mais quand ce Pere vit que cet Heresiarque ne profitoit point de cette retenue, & qu'elle pouvoit contribuer à lui donner de la fierté, il crut que la même charité qui l'avoit fait parler d'abord avec douceur, l'obligeoit à se fervir de remedes plus violens, & proportionnez à la maladie de cet Heresiarque, ou pour le guérir, ou pour avertir les peuples du danger qu'il v avoit de communiquer avec lui.

### CHAPITRE XIV.

Manieres d'exciter dans l'esprit de ceux à qui l'os parle, les passions qui les peuvent porter où on les veut conduire.

E troisième moyen que l'Orateur doit employer pour persuader ses Auditeurs, c'est d'exciter dans seur esprit les passions qui les feront pancher du côté où il les veut porter, & d'éteindre le seu feu de celles qui pourroient éloigner de lui ses mêmes Auditeurs. Mais on me dira qu'il n'est point permis d'user de moyens aussi injustes que sont les passions: Que c'est mal s'y prendre pour regler & pour éclairer l'esprit des Auditeurs, que d'y exciter les troubles & les sumées obscures des passions. Répondons à cette objection que nous avons prévenue: la chose merite qu'on la considere.

Les passions sont bonnes en elles-mêmes: leur feul déreglement est criminel. Ce sont des mouvemens dans l'ame, qui la portent au bien, & qui l'éloignent du mal, qui la poussent à acquerir l'un. & qui l'excitent lorsqu'elle est trop paresseuse, à fuir l'autre. Jusques-là il n'y a point de mal dans eles passions; mais lorsque les hommes, suivant les fausses idées qu'ils ont du bien & du mal, n'aiment que la terre, alors ces passions qui les font agir, qui étoient bonnes par leur nature, deviennent criminelles par les qualitez mauvaises de l'objet vers lequel on les tourne. Qui peut douter que les pasfions ne soient mauvaises, lorsque dans l'idée de · ce nom de passion, on comprend les mouvemens de · l'ame avec tous ses déreglemens? Si par la co-· lere il faut entendre ces rages, ces emportemens, ces fureurs qui troublent la Raison, j'ayouerai que la colere est une chose tres-mauvaise. Mais si on la prend pour un mouvement, pour une affection de l'ame qui nous anime à vaincre les empêchemens qui nous retardent la possession de quelque bien, & pour une force qui nous fait combattre & : surmonter le mal; je ne crois pas qu'on puisse dire raisonnablement qu'il n'est pas permis d'exciter la colere, & se servir de son mouvement pour animer les hommes à chercher le bien qu'on leur propole.

Dans les passions les plus déreglées, dans celles qui n'ont pour objet que de faux biens, il y a toujours quelque chose de bon. N'est-ce pas une bonne chose d'aimer ce qui est bien fait, ce qui est grand, ce qui est noble? On peut donc se servir de ce mouvement qui nous porte vers la beauté & vers la grandeur, pour faire agir les hommes. On peut sans scrupule réveiller dans leur cœur ce mouvement, en proposant la beauté & la grandeur de la chose vers laquelle on les porte, puisque je suppose qu'on n'entreprend de saire aimer que ce qui est beau d'une veritable beauté, & ce qui possede

une grandeur réelle.

408

L'on ne peut faire agir les hommes que par le mouvement des passions; chacun est emporté par le poids 'de fon amour, & l'on suit ce qui donne plus de plaisir. Il n'y a donc point d'autre moyen de conduire les hommes, que celui dont nous parlons. Vous ne détournerez jamais un avare de l'inclination qu'il a pour l'or & l'argent, que par l'esperance de quelques autres richesses pus grandes; un voluptueux de ses sales plaisirs, que par la crainte de quelque grande douleur, ou par l'esperance d'un plus grand plaisir. Pendant que nous fommes fans passion, nous fommes fans action, & rien ne nous fait sortir de l'indifference que k branle de quelque affection. On peut dire, que le passions sont le ressort de l'ame: quand une sois l'Orateur s'est pû saisir de ce ressort, & qu'il less manier, rien ne lui est difficile, il n'y a rien qu'il ne puisse persuader.

Les Chrétiens favent que tant d'illustres Martyrs n'ont triomphé que par un secours du Cid; que tant desaintes Vierges n'ont soûtenu dans les corps soible une vie austere, & accablée de penitence, que parce qu'elles étoient aidées de la Grace. Il est pareillement constant que les méchans sont capables d'entreprendre les mêms actions; & de faire tout ce que les Martyrs.

les Vierges ont fait, s'il arrive qu'ils ne puissent latisfaire la passion qui les domine, qu'en supportant ces peines. Catilina a été un tres-méchant homme: cependant on remarque dans sa vie des exemples d'une austerité & d'une patience extraordinaires. Je sai que ces vertus apparentes nétoient que les servantes de son ambition, comme parle un grand Docteur. Aussi je ne fais cette reflexion que pour prouver que l'on peut aire entreprendre toutes choses à un homme, loriqu'on a pû lui inspirer les passions propres our cela, & que par consequent le désenseur e la Verité ne doit pas négliger un moyen fi ef-

Saint Augustin dit fort bien au pecheur: Faipar la crainte des peines, ce que vous ne poue faire encore par un pur amour de la justice. e timore pæna, quod nondum potes amore justitie. ne ferois point de difficulté, pour inspirer à une ıme du monde de l'horreur pour le fard, de lui e connoître qu'il n'y a rien qui gâte devantage rifage. Je tacherois par cette crainte de la demer d'une action qu'elle ne peut encore hair un amour de Dieu. Cette crainte n'est pas peché, mais enfin les Peres ont approuvé ce artifice par l'usage qu'ils en ont fait. Les des playes ne se guerissent que par des blessupour faire crever un apostume, il faut faire ncisions. Cette conduite se peut justifier sans ; mais ce n'est point ici le lieu de le faire.

#### CHAPITRE XV.

# Ce qu'il faut faire pour exciter les passions.

E moyen géneral pour remuer le cœur de hommes, est de leur faire sentir vivement l'objet de la passion dont on desire qu'ils soient émûs. L'amour est une affection qui est excitée dans l'ame par la vûë du bien present. Pour allumer donc cette affection dans un cœur capable d'aimer, il faut lui presenter un objet qui sit des qualitez aimables. La crainte a pour objet des maux qui arriveront certainement, ou qui peuvent arriver. Pour donner de la crainte à une ame timide, il faut lui faire connoître les maux qui la menacent. On a quelque raison de ne passéparer l'Art de persuader de l'Art de bien dire : car l'un ne sert pas de grand' chose sans l'autre. Pour émouvoir une ame, il ne suffit pas de lui representer d'une maniere seche l'objet de la passion dont on veut l'animer: il faut deployer toutes les richesses de l'éloquence, pour lui en faire une peinture sensible & étendue, qui la frappe vivement, & qui ne soit pas semblable à ces vaines images qui ne font que passer devant les yeux. Il ne suffit pas, dis-je, pour donner de l'amour. de dire simplement que la chose qu'on propose est aimable; il faut approcher des sens ses bonnes qualitez, les faire sentir, en faire des descriptions, les representer par toutes leurs faces. afin que si elles ne gagnent pas, étant vûës d'un certain côté, elles le fassent quand elles sont regardées de l'autre. On doit s'animer soi-même; il faut, si je l'ose dire, que notre cœur soit embrasé, qu'il soit comme une sournaise ardente, d'où

d'où nos paroles sortent pleines de ce seu que nous voulons allumer dans le cœur des autres.

Pour bien traiter cette matiere, je serois obligé de parler au long de la nature des passions, de les expliquer toutes en particulier, de dire quels font leurs objets, quelles choses les excitent & les calment. Mais il faudroit pour cela comprendre dans cet Art la Physique & la Morale. ce qui ne se peut faire sans confusion; néanmoins je ne puis m'exempter de parler plus exactement ici de quelques-unes de ces passions: savoir, de l'admiration, de l'estime, du mépris, & du ris, qui sont de tres-grand usage dans l'Art de

perfuader.

L'admiration est un mouvement dans l'ame. qui la tourne vers un objet qui se presente à elle extraordinairement, & qui l'applique à confiderer si cet objet est bon ou mauvais, afin qu'elle le suive, ou qu'elle l'évite. Il est important à un Orateur d'exciter cette passion dans l'esprit de ses Auditeurs. La Verité persuade, mais il faut pour cela qu'elle soit connuë. Or, afin qu'elle soit connuë, il faut que celui à qui on la déclare. s'applique à la connoître. Tous les jours nous voyons que de certains raisonnemens n'ont point été goûtez, qui sont approuvez dans la suite. lorsqu'on prend la peine de les examiner. Il y a de certaines opinions, qui après avoir été négligées pendant plusieurs siecles, se réveillent, & font du bruit, parce qu'on les étudie, & que par l'étude on en reconnoit la verité ou la fausseté. Ainsi ce n'est donc pas assez de trouver de bonnes raisons, de les exposer avec clarté: il faut les dire avec un certain tour extraordinaire qui surprenne. qui donne de l'admiration, & qui attire les yeux de tout le monde.

Saint Jean Chrysostome remarque que saint Mat-

Matthieu commence l'Histoire du Fils de Die pas dire qu'il étoit Fils de David & d'Abrahan, au lieu de dire Fils d'Abraham & de David, pou obliger les Juiss à lire son Histoire avec plu d'attention; car les Juiss attendoient le Messie la Famille de David; ainsi rien n'étoit plus œ pable de les rendre attentiss, que de leur part d'un Fils de David. Tous les Livres qui sont les tous les Orateurs qui sont écoutez, ont tous que que chose d'extraordinaire, soit pour la matien qu'ils traitent, soit pour la maniere de la traite, soit pour quelques circonstances de temps & de lieu

L'admiration est suivie d'estime ou de mépris. Lorsqu'on remarque du bien dans l'objet qu'on a envisagé avec application, on l'estime, on le recherche, on l'aime. C'est pourquoi, comme vous le voyez, on n'estime proprement que ce qui est veritable, que ce qui est grand, que ce qui est bien sait, & lorsqu'on sait estime des choses mauvaises, c'est en se trompant dans son jugement, ou en considerant ces choses sous une face qui n'est pas mauvaise. Ainsi un Orateur trompeur ne persuade que pour quelque temps, & ses Auditeurs changent leur estime & leur amour en haine & en mépris aussi-tôt qu'ils reconnoissent qu'ils ont été trompez.

Le mépris a pour objet la bassesse l'erreur; c'est-à-dire, que cette passion est excitée lorsque l'ame n'apperçoit dans l'objet qu'elle considere, que de la bassesse de l'erreur. On se laisse aller volontiers à cette passion. Elle est agréable : elle statte cette ambition naturelle que tous les hommes ont pour la superiorité & pour l'élevation. On ne méprise veritablement que ce qu'on regarde au dessous de soi. Ce regard donne du plaisir, au lieu que ce n'est qu'avec chagrin qu'on leve

### DE PARLER. Liv. V. Chap. XV.

eux pour considerer ce qui est au dessus de s, parce que nous nous appercevons de ce que nne sommes pas. Les autres passions épuisent, teressent la santé; mais celle-là lui est utile, a peut dire qu'elle est plûtôt un repos qu'un vement de l'ame, qui se délasse dans cette pas, au lieu que dans les autres elle travaille a-contention.

out mépris n'est pas agréable: car si le mal en est l'objet, est redoutable, pour lors on nt de la crainte, qui est une veritable doumais si ce mal ne nous touche pas de fort, & qu'on n'y prenne pas grand interêt, le is qu'on en fait donne du plaisir, & est suivis, qui accompagne ordinairement les excès ye imprévûs & extraordinaires. Il n'y a rien us utile pour détourner les hommes de quelerreur, que de leur en donner du mépris, e la faire paroître ridicule. Car il n'y a rien n apprehende davantage que d'être méprisé, & e exposé à la risée de tout le monde. Aussi raillerie faite à propos, fait quelquesois plus

### Ridiculum acri iùs & meliùs magnas plerumque secat res.

et, que le plus fort raisonnement.

uand on combat avec de fortes raisons, la e que trouve l'Auditeur à concevoir la suite raisonnement sérieux, le rebute. Lorsqu'on ropose quelque chose de grand, cette gran-l'éblouit, & lui est un sujet d'humiliation; lorsqu'il n'est question que de rire & de se rtir, cet Auditeur s'applique volontiers, cette cation lui tenant lieu de divertissement. Outla, le mépris qu'il fait de la chose qui lui st ridicule, & qu'il regarde de haut en bas, s'a flatte

flatte sa vanité. C'est pourquoi on excite & ca entretient plus facilement le mépris, que toutes les autres passions, puisque les hommes aiment mieux mépriser qu'estimer, se divertir que detravailler. Ajoûtez qu'il y a beaucoup de choses qu'il faut ainsi mépriser, & rendre ridicules, de peur de leur donner du poids en les combattant sérieusement. Multa sunt sie digna reviaci ne gravisses adorentur.

#### CHAPITRE XVI.

Comment on peut donner du mépris des choses mi

DUisqu'il est permis de se servir du mouve ment des passions pour faire agir les honmes, l'on ne peut pas blâmer l'Art que nous ceseignons, de rendre ridicules les choses dont a veut détourner ceux que l'on instruit. Mais il faut avouer que si les railleries ne sont saites ave prudence, elles ont un effet tout contraire à co Iui que l'on en attendoit. Les Poëtes prétendent dans leurs Comedies combattre le vice en le radant ridicule: leurs prétentions sont bien vains, l'experience ne faisant que trop connoître que lecture de ces sortes d'ouvrages n'a jamais produit aucune veritable conversion. La cause au bien évidente. On méprife & on ne k i que d'une chose basse que l'on regarde come un petit mal. L'on ne rit pas du mauvais m tement que souffrent les innocens. Si les list tins se raillent d'un adultere, & de crimesseme Puif bles, qui sont un sujet de larmes aux gens de la ensl'a c'est qu'ils ne considerent ces crimes que co (mol des bagatelles. cutem

Or les Poëtes dans les Comedies ne travaillent point à inspirer l'aversion qu'on doit avoir du vice, Lis tâchent seulement de le rendre ridicule; ainsi accoûtument leurs Lecteurs à regarder les débauches comme des fautes de peu de consequence. On n'y conçoit point cette horreur necessaire pour resister à la concupiscence. La crainte d'être raillé, ne peut point dompter l'amour des plaisirs: aussi voyons-nous que les débauchez sont les premiers à se railler de leurs désordres. Il y a des vi. - ces qui ne se surmontent que par le silence & l'oubli, & dont la bienséance ne permet jamais de parler. Les descriptions d'un adultere n'ont jamais rendu chastes ceux qui les ont entenduës: cependant ces sortes de crimes sont la matiere ordinaire des Comedies.

L'Orateur doit garder la bien-séance dans les railleries, & ne s'arrêter jamais aux choses que l'honnêteté oblige de passer sous silence. Puisqu'il est sage & homme de bien, il n'est pas necessaire de l'avertir qu'il doit éviter ces railleries bouffonnes & ridicules qui se font à contre-temps, & qu'il n'y a que le mal qui merite d'être raillé. Si ce mal est pernicieux & considerable, il ne doit pas **se** contenter de le rendre ridicule, il faut qu'il en donne de l'horreur. Néanmoins on peut quelquefois commencer par les railleries, en combattant des erreurs de grande consequence, lorsque c'est une necessité de rendre ses Auditeurs attentifs par le plaisir: ce qui est l'effet & l'utilité des railleries, & ce qui m'oblige de donner quelques regles touchant la maniere de tourner en ridicule les choses qui le méritent.

Puisque le ris est un mouvement qui est excité dans l'ame, lorsqu'après avoir été frappée de la vûë d'un objet extraordinaire, elle apperçoit qu'il est extrémement petit: pour rendre une chose ridicu-

le, il faut trouver une maniere rare & extraordinaire de representer la balleile. L'on ne peut donner des preceptes particuliers pour faire des milleries. Ceux qui ont voulu, comme dit Ciceron, enseigner le moyen de railler les autres, se sont tait railler eux-mêmes. Neanmoins on peut remarquer que tous les tours & toutes les manieres extraordinaltes font propres pour faire une millerie, c'est-a-dire pour faire appercevoir, la bassesse de l'objet que l'on veut faire mépriser. C'est pourquoi l'Ironie est de grand usage dans ces occsions, parce que disant le contraire de ce que l'on pense, & avec des termes extraordinaires qui ne conviennent pas à la chose dont on parle, cette disposition fait que l'on remarque ce qu'elle et effectivement. Quand on donne à un frippon la qualité d'honnéte-homme, cette expression sait ressouvenir de ce qu'il n'est pas. L'on ne peut fare connoitre plus sensiblement la làcheté d'un homme sans cœur, qu'en lui mettant des armes entre les mains, dont il n'a pas la hardiesse de se servir. Ainsi quand le Prophete Elie disoit aux Prophetes de Samarie, qui invitoient avec de grands cris leur Idole à faire descendre le seu du Ciel, pour réduire en cendre le sacrifice qu'ils lu offroient: Criez encore plus baut; car peut-être que ce Dieu ne vous entend pas, à cause qu'il parle à d'autres personnes, ou qu'il est dans une bôtellerie, ou en chemin, ou qu'il dort, & ne pest être éveillé que par un grand bruit; cette manier de parler de cet Idole, qui étoit extraordinaire, faisoit saire attention à son impuissance & àsa baf fesse.

Les allusions sont propres pour les railleus, parce que la difficulté qu'il y a de les entendes fait qu'on s'applique à en pénétrer le sens, & cette application est cause qu'on le découvre avec best

coup plus de clarté. Lorsqu'aussi après avoir loué la chose qu'on veut faire mépriser, & l'avoir relevée par des expressions magnisques, qui sont attendre quelque chose de grand, on vient tout d'un coup à marquer sa basses, cette surprise fait qu'on s'applique: ainsi l'on rend tres-sensible ce que l'on dit, comme dans cette Epitaphe de la façon de Scarron.

Cy gît qui fut de belle taille,
Qui favoit danser & chanter;
Faisoit des vers, vaille que vaille,
Et les savoit bien reciter.
Sa race avoit quelque antiquaille,
Et pouvoit des Heros compter;
Même il auroit donné bataille,
S'il en avoit voulu tâter.
Il parloit fort bien de la Guerre,
Des Cieux, du Globe de la Terre,
Du Droit Civil, du Droit Canon,
Et connoissoit assez les choses
Par leurs essets & par leurs causes:
Etoit-il bonnête bomme ? Ob non!

Quand on expose toute nuë la bassesse d'une chose, en lui ôtant toutes les qualitez dignes d'estime, dont elle paroît revêtuë, on la rend ridicule infailliblement. Lucien ne rapporte rien des Dieux & des Sages de la Grece, que ce que les adorateurs des uns, & les admirateurs des autres publient dans les louanges qu'ils leur donnent. Mais dans les écrits de cet Auteur ils paroissent ridicules, parce qu'il détache la bassesse de la Grece, de ces qualitez imaginaires que les Anciens admiroient dans leurs Dieux & dans leurs Sages; ainsi on ne peut lire ses ouvrages sans concevoir du mépris de la Religion & de la vaine sagesse des Grecs.

Grecs. Outre cela la nature des Dialogues, qui est la maniere d'écrire de Lucien, est tres-propre pour découvrir la bassesse de ceux qu'on veut jouer, car les faisant parler conformément à leurs propres inclinations, & aux principes qu'ils suivent; on sait qu'ils publient eux-mêmes ce qu'ils ont de ridicule & de bas; de sorte qu'il n'est pas possible d'en douter.

#### CHAPITRE XVII.

Seconde partie de l'Art de persuader, qui est la Dipposition. Elle a quaire parties. De la premiere, qui est l'Exorde.

Pour persuader, il faut disposer les Auditeus à écouter favorablement les choses dont on doit les entretenir. En second lieu il faut leur donner quelque connoissance de l'affaire que l'on traite, afin qu'ils fachent de quoi il s'agit. Onne doit pas se contenter d'établir ses propres preuves, il faut renverser celles des adversaires; & lorsqu'un discours est grand, & qu'il y a sujet de craindre qu'une partie des choses qu'on a dites avec étenduë, ne se soient échappées de la mémoire des Auditeurs, il est bon sur la fin de dire en peu de mots ce qu'on a dit plus au long. Ainfi un Difcours doit avoir cinq parties; l'Entrée ou l'Exorde, la Narration ou la Proposition de la chose fur laquelle on doit parler, les Preuves ou la confirmation des veritez que l'on défend, la Réfutttion de ce que les ennemis de ces veritez allequent contre, & l'Epilogue ou la recapitulation detout ce qui a été dit dans le corps du Discours. Jeparlerai de ces cinq parties separément.

L'Orateur doit se proposer trois choses dam l'ExotFExorde ou l'entrée de son Discours, qui sont la faveur, l'attention & la docilité des Auditeurs. Il gagne ceux à qui il parle, & acquiert leur faveur, en leur donnant d'abord des marques sensibles qu'il ne parle que par un zele sincere de la Verité, & par un amour du bien public. Il les rend attentis, en prenant pour Exorde ce qu'il y a de plus noble, de plus éclatant dans le sujet qu'il traite, & qui par consequent peut exciter le desir d'entendre la suite du Discours.

Un Auditeur est docile lorsqu'il aime, & qu'il est attentis. L'amour lui ouvre l'esprit, & le dégageant de toutes les préoccupations avec lesquelles on écoute un ennemi, elle le dispose à recevoir la Verité. L'attention lui fait percer dans les choses les plus obscures. Il n'y a rien de caché qui ne se découvre à une personne qui s'applique, & qui s'attache aux choses qu'elle veut

connoître.

l'ai dit qu'il étoit bon de surprendre d'abord ses Auditeurs, en plaçant quelque chose de noble à l'entrée de son Discours; mais il faut aussi prendre garde de ne pas promettre plus qu'on ne peut tenir, & qu'après s'être élevé dans les nuës, on ne soit contraint de ramper par terre. Un Orateur qui commence d'un ton trop élevé, excite dans l'esprit de ses Auditeurs une certaine jalousse, qui fait qu'ils se préparent à le critiquer. & qu'ils conçoivent le dessein de ne le pas épargner, en cas qu'il ne soutienne pas ce ton. La modestie fled fort bien en commençant, & gagne un Auditoire. Outre cela c'est aller contre la Raison que de commencer d'abord par des mouvemens extraordinaires, avant que d'avoir fait paroître qu'on enait sujet. Un Auditeur sage ne peut concevoir que du mépris d'un homme qui sui paroît s'emporter sans raison. Aussi les Maîtres donnent cette S 6 regle

regle, qu'il faut commencer simplement. Ils traitent de ridicules ceux qui commencent d'une maniere élevée qui ne se peut point soutenir, qui promettent beaucoup, & donnent peu; de qui on peut dire:

Quid dignum tanto feret bic promissor biata? Parturiunt montes; nascetur ridiculus mus.

Ce n'est pas que le commencement d'un Discours doive être sans art, puisque tout dépend de ce commencement. Si un Orateur ne tourne vers lui l'esprit de ses Auditeurs, c'est en vain qu'il parle, & il ne le peut faire qu'en leur donnant de la curiosité. Il est donc obligé de faire proître ce qu'il va dire, extraordinaire. On n'est point touché de ce qui est commun. Mais la principale chose que doit faire un Orateur, c'est deprevenir d'abord ses Auditeurs de quelque maxime claire, évidente, qui les frappe, d'où il puisseçonclure dans la fuite ce qu'il veut prouver. S'il is trouve prévenus de quelque sentiment contraireaux fentimens qu'il leur veut inspirer, c'est pour los qu'il doit employer l'adresse; car s'il ne peut pas leur ôter ces sentimens, il faut au moins qu'il les détourne, afin qu'ils ne lui soient point opposez. Cela ne se peut point enseigner. C'est en vain qu'on veut donner des méthodes pour trouver des Exordes; car tous ces préambules qui peuvent être communs à toutes sortes de matieres, ne servent de rien. Ils font inutiles & ennuyeux, puisqu'on le peut retrancher.

Tout ce que l'on peut dire de raisonnable torchant la maniere de commencer un discours, c'el que lorsqu'on a un sujet à traiter, il faut examine les dispositions de ceux à qui l'on va parler, & voi ce qui leur peut être agréable, ce qui leur déplàs ce qui les gagne. Il n'y a point de sujet qui n'ait plutieurs faces, & qu'on ne puisse tourner en differentes manieres. Quand on a du jugement, (or comme nous l'avons démontré en tant d'occasions, c'est le jugement qui fait les grands Orateurs;) Quand, dis-je, on a du jugement, on sait comment il faut prendre un Exorde par rapport à la fin qu'on doit envisager, c'est-à-dire pour ouvrir le cœur aussi bien que les oreilles de ceux qu'on a pour Auditeurs. C'est par consequent du sujet même, ex visceribus cause, qu'il faut tirer un Exorde; ce qu'on ne peut faire qu'après qu'on a médité ce sujet, & qu'on a trouvé l'endroit par lequel il le faut faire paroître. C'est pourquoi l'Exorde devroit être la derniere chose dans le projet, quoique la premiere dans le Discours; car il faut qu'on y voye en quelque maniere tout le sujet. C'est une disposition, une entrée dans tout ce qui se dira. Principium aut rei totius que agitur significationem babeat, aut aditum ad causam. Les exemples font plus utiles que les preceptes; mais quand il est question de faire remarquer l'adresse dont un Orateur s'est servi, il ne faut pas se contenter de proposer le commencement de son Discours, il faut rapporter l'état de toute l'affaire sur laquelle il a parlé, afin de faire remarquer avec quelle adresse il traite son sujet, comment il le suit d'abord paroître par la plus belle de toutes ses faces, qui est propre pour rendre ses Auditeurs attentifs, & les prévenir de sentimens qui lui soient favorables.

#### CHAPITEE XVIII.

De la seconde partie de la Disposition, qui est la Preposition.

OUelquefois on commence fon Discours ra Len proposer le sujet, sans se servir d'Exorde : ce qu'il faut faire de telle maniere que la justice de la cause qu'on désend, paroisse dans cette Proposition, qui ne consistant que dans une déclaration de ce qu'on a à dire, elle n'a point de regle pour sa longueur. Quand il ne s'agit que de traiter une question, il suffit de la proposer, ce qui demande peu de paroles. Si c'est une action qui foit la matiere du Discours, on doit faire un recit de cette action, en rapporter toutes les circonstances, en faire une peinture qui l'expose aux yeux des Juges, afin qu'ils jugent aussi exactement que s'ils avoient été presens lorsqu'elle s'est faite..

Il y a des personnes qui ne font point de scrupule pour faire paroître une action telle qu'ils souhaitent, de la revêtir de circonstances favorables à leurs desseins, & qui sont contraires à la verité. Ils croient le pouvoir faire, parce que, comme ils le disent, ce n'est que pour faire valoir la cause qu'ils défendent. Il n'est pas necessaire que je combatte cette fausse persuasion; car il est manifeste qu'emploier le Mensonge contre la Verité, c'est une chose mauvaise, puisqu'on abuse de la parole qui ne nous a été donnée que pour exprimer la verité de nos sentimens : si c'est pour la défendre, cet office qu'on lui rend lui est desagreable: elle n'a pas besoin du secours du menfonge pour se défendre. On

## DE PARLER. Liv. V. Chap. XVIII. 420

On doit donc dire les choses simplement comme elles sont, & prendre garde de ne rien inserer qui puisse porter les Juges à rendre un jugement injuste. Mais aussi une affaire a plusieurs faces dont les unes sont plus agréables, les autres ont quelque chose de choquant, & qui peut rebuter les Auditeurs. Il est de l'adresse d'un sage Orateur de ne pas proposer une affaire par une face choquante, & qui puisse donner une opinion desavantageuse de

ce qui doit suivre.

L'Orateur doit faire choix des circonstances de l'action qu'il propose. Il ne doit pas s'arrêter à toutes également. Il y en a qu'il faut passer sous filence, ou ne dire qu'en passant. Quand on est obligé de rapporter quelque circonftance odieuse. & qui peut faire paroître criminelle l'action que l'on défend, il ne faut pas passer outre sans avoir remedié au mal que ce recit pourroit faire, & laisser l'Auditeur dans la mauvaise opinion qu'il aura pû concevoir. Il faut apporter quelque raison. ou quelqu'autre circonstance qui change la face de la premiere, & lui en fasse prendre une moins odieuse. Vous êtes obligé de rapporter la mort de celui qui a été tué par celui que vous défendez: comme vous ne parlez que pour un homme innocent, en même temps que vous rapportez cette mort, il faut rapporter les justes causes de cette mort, & faire voir que celui qui a tué, ne l'a fait que par malheur, que par hazard, & sans dessein. On doit aussi prévenir l'esprit des Juges, & faire préceder toutes les raisons, toutes les occasions, toutes les circonstances qui peuvent justifier cette action, afin que lorsqu'ils en entendront la proposition, ils soient disposez à l'examiner, & à reconnoitre qu'elle n'a que l'apparence de crime. & qu'en effet elle est juste, puisqu'elle a été accompagnée de toutes les circonstances qui rendent

innocentes de semblables actions. Non seulement cet artifice n'est pas défendu, mais ce seroit une faute de ne s'en pas servir. L'on doit craindre de rendre la Verité odieuse par son imprudence. C'enseroit une bien grande que de dire les choses d'une maniere dure, & de donner occasion à ceux qui écoutent, de faire un jugement temeraire. Les hommes jugent d'abord, & suivent après leurs premiers jugemens; ainsi il est important de les prévenir.

Les Rheteurs demandent trois choses dans une narration, qu'elle soit courte, qu'elle soit claire, qu'elle soit probable. Elle est courte lorsqu'on dit tout ce qu'il faut, & que l'on ne dit que ce qu'il On ne doit pas juger de la brieveté d'une narration par le nombre des paroles, mais par l'exactitude à ne rien dire que ce qui est necessaire. La clarté est une suite de cette exactitude; le nombre des choses inutiles étouffe une histoire, & empêche qu'elle ne represente exactement à l'esprit l'action qu'on raconte. Il n'est pas difficile à notre Onteur de rendre vrai-semblable ce qu'il dira, puisqu'il n'y a rien de si semblable à la verité qu'il défend, que la Verité même. Cependant pour cela il faut un peu d'adresse. & il est évident qu'il y a de certaines circonstances qui toutes seules seroient suspectes, & ne pourroient être cruës si elles n'étoient soutenuës par d'autres circonstances. Pour faire donc paroître une narration vraye comme elle l'est en esfet, il ne faut pas oublier ces circonstances.

#### CHAPITRE XIX.

De la troisième partie de la Disposition, qui est la Consirmation, ou de l'établissement des preuves, & en même temps de la Resutation des raisons des adversaires.

SAvoir établir par des raisonnemens solides la verité, renverser le mensonge qui lui est opposée, c'est ce que la Logique enseigne. C'est d'elle qu'il faut apprendre à raisonner, comme nous l'avons dit. Cependant nous pouvons donner ici quelques regles, qui avec ce que nous avons enseigné dans le Chapitre second, pourront suppléer en quelque maniere à la Logique, que ceux qui lisent cèt Ouvrage n'ont peut-être point encore étudiée.

Premierement, il faut étudier son sujet, faire attention à toutes ses parties, les envisageant toutes, afin d'appercevoir quel chemin l'on doit prendre ou pour faire connoître la Verité, ou pour découvrir le Mensonge. Cette regle ne peut être pratiquée que par ceux qui ont une grande étenduë d'esprit, qui se sont exercez à resoudre des questions difficiles, à percer les choses les plus cachées, qui font rompus dans les affaires, qui d'abord qu'on leur propose une difficulté, quoiqu'embarrassée, en trouvent aussi-tôt le dénouëment, & ayant l'esprit plein de vûës & de veritez, apperçoivent sans peine des principes incontestables pour prouver les choies dont la verité est cachée, & convaincre de faux celles qui sont **fa**usses.

La feconde regle regarde la clarté des principes fur lesquels on appuie son raisonnement. La. four-

fource de tous les faux raisonnemens que font les hommes, est cette facilité de supposer témérairement pour vraies les choses les plus douteuses. Ils se laissent éblour par un faux éclat, dont ils ne s'apperçoivent que lorsqu'ils se trouvent précipitez dans de grandes absurditez, & obligez de consentir à des propositions évidemment fausses, s'ils ne se retractient.

La troisième regle regarde la liaison des principes, avec leurs conséquences. Dans un raisonnement exact les principes & les consequences sont si étroitement liez, qu'on est obligé d'accorder la consequence, ayant consenti aux principes; puilque les principes & la consequence ne sont qu'une même chose; ainsi vous ne pouvez pas raisonnablement nier ce que vous avez une fois accordé. Si vous avez accordé qu'il soit permis de repousser la force par la force, & d'ôter la vie à un ennemi, lorsqu'il n'y a point d'autre moien de conserver la sienne; après qu'on aura prouvé que Milon en tuant Clodius n'a fait que repousser la force par la force, vous êtes obligez d'avouer que Milon est innocent; parce qu'essectivement en consentant à cette proposition, qu'il est permis de repousser la force par la force, vous consentez que Milon n'est point coupable d'avoir tué Clodius qui lui vouloit ôter la vie; la liaison de ce principe & de cette consequence étant manifeste.

Il y a bien de la disterence entre la maniere de raisonner des Geometres, & celle des Orateurs. Les veritez de Geometrie dépendent d'un petit nombre de principes: celles que les Orateurs entreprennent de prouver, ne peuvent être éclaircies que par un grand nombre de circonstances qui se fortisient, & qui ne seroient pas capables de convaincre, étant détachées les unes des autres. Dans les preuves les plus solides, il y a toûjours des dis-

ficultez qui fournissent de la matiere de chicaner aux opiniâtres, qu'on ne peut vaincre qu'en les accablant par une foule de paroles, par un éclair-cissement de toutes leurs dissicultez & de toutes leurs chicanes. Les Orateurs doivent imiter un foldat qui combat son ennemi. Il ne secontente pas de lui faire voirses armes, il l'en frappe, il s'étudie à le prendre par son désaut, par où il lui fait jour, il évite les coups que cet ennemi tâche de lui porter. En un mot, il prend toutes les postures que la nature & l'exercice enseigne pour attaquer & pour se désendre, comme nous avons dit ailleurs. Les Geometres se contentent de proposer leurs preuves, & cela leur suffit.

Il y a de certains tours & de certaines manieres de proposer un raisonnement, qui sont autant que le raisonnement même, qui obligent l'Auditeur de s'appliquer, qui lui font appercevoir la force d'une raison, qui augmentent cette force, qui disposent son esprit, le préparent à recevoir la verité, le dégagent de ses premieres passions, & lui en donnent de nouvelles. Ceux qui favent le secret de l'éloquence, ne s'amusent jamais à rapporter un tas & une foule de raisons : ils en choisissent une bonne, & la traitent bien. Ils établissent solidement le principe de leur raisonnement, ils en font voir la clarté avec étenduë. Ils montrent la liaison de ce principe avec la consequence qu'ils en tirent, & qu'ils vouloient demontrer. Ils éloignent tous les obstacles qui pourroient empêcher qu'un Auditeur ne se laissat persuader. Ils repetent cette raison tant de fois, qu'on ne peut pas en éviter le coup. Ils la font paroître sous tant de faces, qu'on ne peut pas l'ignorer, & ils la font entrer avec tant d'adresse dans les esprits, qu'enfin elle en devient la maîtresse.

Les preceptes que l'on trouve dans les Rhetoriques

ques communes touchant les preuves & la Refutation, ne font point considerables. Les Rheteurs conseillent de placer d'abord les plus fortes raifons, & de les mettre à la tête du discours, les plus foibles au milieu, & de reserver quelqu'une des plus fortes à la sin. L'ordre naturel que l'on doit tenir dans la disposition des argumens, c'est de les placer de sorte qu'ils sorvent de degrez aux Auditeurs pour arriver à la Verité, & qu'ils fassent entr'eux comme une chaine qui arrête celui que l'on veut assure de la Verité.

La Refutation ne demande point de regles particulieres. Qui fait démontrer une verité, peut bien découvrir l'erreur opposée, & la faire parostre. Ce que nous venons de dire du soin que l'Orateur doit avoir de bien faire parostre la sorce de ses principes, & leur liaison avec les confequences qu'il en tire, s'entend pareillement du soin qu'il doit avoir de faire remarquer la fausset des principes des adversaires, ou si leurs principes sont vrais, que leurs conséquences sont très mal

tirées.

### CHAPITRE XX.

# De l'Epilogue, derniere partie de la Disposition.

N Orateur qui apprehende que les choses qu'il a dites ne s'échappent de la mémoire de son Auditeur, doit lui renouveller ces choses avant que de finir son discours. Il se peut faire que ceux à qui il parle ont été distraits pendant quelque temps, & que la quantité des choses qu'il a rapportées n'ont pû trouver place dans son esprit; ainsi il est à propos qu'il repete ce qu'il a dit, & qu'il fasse comme une espece d'abregé qui

lui ne charge point la mémoire. Tout ce grand iombre de paroles, ces amplifications, ces relites ne sont que pour expliquer davantage la Verité, & la mettre dans son jour. C'est pourquoi après avoir convaincu les Auditeurs, après eur avoir fait comprendre nettement toutes choles, afin que cette conviction dure toûjours, il faut faire en sorte qu'ils ne perdent pas facilement le souvenir de ce qu'ils ont entendu. Pour cela il faut faire ce petit abregé, & cette petite repetition dont je viens de parler, d'une maniere animée, & qui ne soit pas ennuyeuse, réveillant les mouvemens qu'on a excitez, & r'ouvrant. pour ainsi dire, les playes qu'on a faites. Mais la lecture des Orateurs, sur tout de Ciceron qui excelle particulierement dans ses Epilogues, vous tera connoître mieux que mes paroles, cette adresse & cet art de ramasser dans l'Epilogue, ce qui est répandu dans le discours.

#### CHAPITRE XXI.

Des trois autres parties de l'Art de persuader, qui sont l'Elocution, la Memoire, & la Pronon-ciation.

R Estent trois parties à expliquer, l'Elocution, ou la maniere d'exprimer les choses que l'on a trouvées, & disposées, la Memoire, & la Prononciation. J'ai donné quatre Livres à la premiere de ces trois parties. Pour la seconde, qui est la Memoire, tout le monde demeure d'accord qu'elle est un don de la Nature que l'Art ne peut persectionner que par un continuel exercice qui ne demande point de preceptes. La Prononciation est trop avantageuse à un

410

Orateur pour être dité en peu de paroles. Il vi une éloquence dans les yeux, & dans l'air de personne, qui ne persuade pas moins que les ni sons. Dès qu'un Orateur qui a cet air commen ce à parler, on lui donne les mains. Telles Predications sont bien reques, étant bien prononcés. qui sont méprisées dans la bouche d'un homme qui prononce mal. Les hommes se contentent de l'apparence des choses. Dans le monde ceux qui parlent avec un ton ferme & élevé, & qui ont l'air agréable, sont assurez de remporter la victoire. Peu de personnes sont usage de leur Raison. On ne se sert ordinairement que des Sens: On n'exmine pas les choses que dit un Orateur : On en juge avec les yeux & avec les oreilles. S'il contente les yeux, s'il flatte les oreilles, il fera maître du cœur de ses Auditeurs.

La necessité de prendre les hommes par leur foible, oblige donc notre Orateur zelé pour la Verité, à ne pas négliger la prononciation. a sans doute de certains désauts, des postures indécentes, ridicules, affectées, basses, qui ne se peuvent souffrir, & des tons de voix qui blessent les oreilles, & qui les fatiguent. Il n'est pas necessaire que je les specifie, elles se remarquent assez. Les sentimens, les affections de l'ame ont un ton de voix, un geste & une mine qui leur sont propres. Ce rapport des choses & de la maniere de prononcer, fait les bons Déclamateurs. Ils étudient le ton de voix qu'ils doivent prendre. leurs gestes. Ils savent quand ils doivent s'animer, & parler avec vehemence. Un Predicateur qui crie toûjours, est importun. Il doit élever ou rabbaisser sa voix, selon les impresfions que ses paroles doivent faire. Tout doit être étudié dans un homme qui parle en public, son geste, son visage: & ce qui rend cette étuétude difficile, c'est que si elle paroissoit, elle ne feroit plus son esset. Il faut employer l'art, & il n'y a que la nature qui doive paroître; aussi c'est elle qu'il faut étudier. Quand elle agit, qu'elle nous fait parler, le seul air avec lequel nous parlons, le ton de la voix, sont autant & plus que nos paroles. Ceux qui nous voyent & entendent, savent, pour ainsi dire, ce que nous voulons dire avant que de nous avoir entendu. Jamais Déclamateur ne réussit que quand il a acquis d'être naturel, parlant néanmoins avec art, c'est-à-dire, qu'il peut dire ce qu'il a appris par cœur, comme si la nature seule sans art & sans

préparation le faisoit parler.

Dieu ayant fait les hommes pour vivre ensemble dans une grande union, il les a tellement disposez, qu'ils prennent les sentimens de ceux avec qui ils vivent, lorsqu'ils paroissent naturellement. On s'afflige avec une personne qui parost affligée: On a de la joie avec ceux qui rient. Les signes naturels des passions sont impreision sur ceux qui les voyent, & à moins qu'ils ne fassent de la resistance, ils s'y laissent aller. Ainsi tout homme qui parle naturellement, seion les sentimens qu'il a dans le cœur, ne manque point de toucher fans qu'il y pense : ceux qui l'écoutent, prennent ses mêmes sentimens. Comme les hommes n'agissent presque point par raison, que c'est l'imagination ou les sens qui les gouvernent, on voit que ceux qui savent representer au dehors les sentimens qu'ils veulent inspirer, ne manquent point de réussir. Les Déclamateurs ordinaires n'affectent qu'une prononciation éclatante, qui effectivement donne de l'admiration; & en cela ils réuflissent: car comme naturellement on parle avec un ton élevé, & avec des gestes extraordinaires de ce qui est extraordi-

nai-

naire, & dont on est surpris, quand un Déclamateur ouvre la bouche fort grande, qu'il fait de grands gestes, le peuple ne manque pas de croire qu'il dit de grandes choses, il l'admire, mais cette admiration n'a aucun fruit. Il ne fait pas même attention à ce que dit le Déclamateur; il est trop oc-

cupé de ses manieres extraordinaires.

Il faut déclarer naturellement comme parlent ceux qui sont veritablement persuadez des mêmes sentimens qu'ils veulent inspirer. Alors, comme on vient d'en donner la raison, les Auditeurs sont portez par la nature à prendre ces sentimens. Il y a peu de gens'qui déclament naturellement: On s'imagine que pour bien faire il faut faire quelque chose d'extraordinaire. Au contraire on fait toujours mai quand on ne suit point la nature. Il est rare que ceux qui recitent des piecesapprises par mémoire, ayent un grand talent pour la prononciation, parce qu'ils disent les choses comme la mémoire les leur rend. Cependant l'ame ne prend pas de suite les mouvemens selon l'ordre qu'ils ont été couchez sur le papier, & qu'ils sont dans la mémoire. Il est difficile sans un grand art de feindre des mouvemens qu'on n'a pas. Comme le Déclamateur ne peut donc faire paroître dans ses yeux, dans son air, les mouvemens que ces paroles marquent, les Auditeurs ne ressentent point les effets de cette Sympathie mutuelle, qui fait prendre les mouvemens de ceux qui en paroiffent touchez.

#### CHAPITRE XXII.

ta disposition qui est particuliere aux Discours Ecclesiastiques, ou Sermons.

N ne doit pas s'étonner que je n'aye encore nien dit de la Predication. Ce n'est pas la atume de le faire dans des Livres de Rhetorique. out ce qui se dit de cet Art dans les écoles, est des anciens Rheteurs. Ni les Grecs, ni les Rouins ne faisoient point d'assemblées pour l'instrucn du peuple, comme on le fait parmi les Chréns. Leurs Discours publics ne regardoient que affaires du Barreau ou de l'Etat; quelquefois ils nnoient des louanges en public à ceux qui avoient vi la Republique. La Rhetorique, comme ils nseignoient, & comme on l'enseigne aujourd'hui. woit point d'autre fin. Les preceptes qu'elle don-, ne sont que pour ces sortes de pièces. La coûme n'excuse pas; ainsi si c'étoit pour moi une digation de donner des preceptes pour les Discours i se font pour l'instruction des peuples, je seis coupable, à moins que ce que j'ai dit en gemal touchant l'Art de parler & de persuader, ne it suffire, & c'est ce que je prétends. Car je crois 'oir enseigné toute la Rhetorique qui est necessaiaux Prédicateurs, & qu'ils ne peuvent attendre cet Art, que ce que j'en ai dit. Il est vrai qu'il r en a point assez pour prêcher; mais c'est qu'ou-· la maniere de dire les choses, ce que l'Art de eler enseigne, il faut avoir de quoi parler. Je gnore pas qu'il y en a qui fouhaiteroient que anme j'ai donné des lieux communs aux Avo-⇒ pour trouver de la matiere de quoi compo-Т ſcr

fer leurs plaidoyez, j'en donnasse aux Predicateur pour prêcher, sans qu'ils sussent obligez d'étudier; mais ceux qui auront fait attention aux reflexion que j'ai faites sur ces lieux communs, jugeront bien qu'ils leur seroient inutiles. Ils ne sont capbles que de faire de méchans Orateurs, comme nous l'avons fait voir. Il faut favoir, pour inftruire, disce quod doceas. C'est en vain qu'on veut suppléer à l'ignorance de ceux qui ont l'ambition de prêcher avant que d'avoir rien appris. Un Ecclefiastique qui a de la pieté & de l'humilité, & contente de faire des instructions familieres, qui ne demandent point d'art, & peu d'étude. Il n'y a qu'à méditer les premieres veritez de notre Religion, pour les accommoder à l'intelligence du petit peuple. Ceux qui par le devoir de leur Charge sont obligez de faire des Discours plus forts. 🗷 trouvent des modeles sur lesquels ils peuvent & regler, même les débiter comme ils sont, cequi leur acquerra plus de gloire, quand même on connoîtroit les sources où ils puisent, que ceux qu'ils feroient par le moyen de certains lieux communs.

Je n'ai donc rien oublié que je dusse traiter, se n'est que je n'ai point parlé de cette disposition qui est particuliere aux Sermons, comme j'ai parlé de la disposition & des parties d'une Harangue telle que sont les Harangues de Demosthene & de Ciceron. Il sera facile d'y suppléer, & de le faire en peu de mots. Il y a deux manieres d'instruire le peuple, sans parler de celle où l'on catechise seulement les enfans. La premiere, presque la seule usitée dans les premiers siecles de l'Eglise, ne consistoit que dans une explication de l'Écriture. Celui qui faisoit la fonction de Lecteur, en li-soit un ou plusieurs versets, dont l'Evêque donnoit

## DE PARLEE. Liv. V. Chap. XXII. 435

rexplication, s'appliquant à combattre les Herefies qui troubloient l'Eglise, ou prenant occasion de reprendre les vices qui regnoient. Cela s'appelloit, Homelie, Sermon; c'est-à-dire entretten, conversation, parce que ces Discours se faisoient d'une maniere samiliere qui ne demande point d'art. Ceux qui voudront bien faire une Homelie, n'ont. Qu'à lire Saint Chrysostome, & les autres Peres. On prositera plus en considerant ces modeles animez, qu'en lisant des preceptes secs, qui sont peu d'impression.

Aujourd'hui on a une autre maniere qui a plus d'art. On ne choisit qu'un verset de l'Ecriture, qu'on applique à son sujet. On propose d'abord ce sujet: & pour le traitter comme il le doit être, on demande les lumieres du Saint Esprit parl'intercession de la Vierge, qu'on salue en recitant! Ave Maria. Ensuite on partage son Discours en deux ou trois points, ausquels on rapporte tout ce que l'on a à dire. Il y en a qui sont ce partage avant l'Ave Maria, après lequelils commencent à expli-

quer leur premier point.

Cette disposition est arbitraire, & n'est sondée que sur la coûtume. L'Ave Maria est assez nouveau. On remarque que cette priere commença de se faire à la naissance des dernieres Heresies, pour distinguer les Predications des Catholiques d'avec les Prêches des Heretiques. La division en trois points vient de la Scholastique, qui explique les Sciences par divisions & subdivisions. Les anciens Sermonaires ne se contentoient pas de trois points. Voyons ce qu'on peut dire d'utile touchant cette disposition reçûe & autorisée dans l'Eglise.

Un Predicateur doit choisir pour matiere deses instructions, ce qui convient au lieu & au temps T 2 qu'il

qu'il prêche, & à la condition de ceux à qui il pai le. Pour fatisfaire à la coûtume, il doit prendreu Texte, ou passage de l'Ecriture, dont le sensime ral, s'is est possible, ne soit pas éloigné de c qu'il va dire: car ceux qui ont quelque connois sance de l'Ecriture, sont choquez lorsque dès l'estrée d'un Discours où l'on fait profession d'explique l'Ecriture, on la prend à contre-sens.

A l'entrée de son Discours il faut donner une idée génerale de son sujet, préparer l'esprit des Auditeurs, leur faire voir l'importance de ce qu'on va traitter. Ce que nous avons dit touchant les Exordes, est d'usage ici pour se faire écouter. Le Exorde doit avoir quelque trait extraordinaire, qui puisseprocurer l'attention. La pieté, & la connoissance que nous avons de la necessité de la Grece, nous oblige aussi de ne pas continuer un discours sans l'interrompre, pour attirer l'esprit de

Dieu par nos prieres.

Puisque c'est l'usage, il faut reduire que l'on veut enfeigner à deux ou trois chefs, qui ayent du rapport à une principale chose, & que le Predicateur doit avoir en vûe; car comme il s'agit de persuader & de toucher, il faut tenir en haleine son Auditeur, le tenant toûjours attentif à cette principale verité, qui est le sujet de son Discours. Nous l'avons dit, l'Orateur doit donner une grande idée de ce qu'il va dire; enflammer ses Auditeurs du desir de le savoir à fond; entretenir ce desir. éclairant toûjours de plus en plus ce qu'il aentrepris d'éclaircir, mais jusqu'à la fin, à chaque pas, pour ainfi dire, faifant entrevoir qu'il y a de plus grands éclaireissemens à attendre; ce qui sait que la curiofité est toûjours ardente tout le temps qu'il continue de parler. Pour cela il faut qu'il y ait de l'unité dans son dessein, c'est-à-dire qu'il

ait en vûë une grande verité dont il veuille convaincre, & qu'il veuille faire aimer. Il peut direplusieurs choses, mais c'est à cette verité que tout doit se rapporter. Or, c'est cette liaison qui est rare dans une Predication. C'est souvent un ramas de differentes choses, de differens genres, un potpourri. Quand l'Auditeur se sent poussé d'un côté, presque aussi-tôt on le rappelle ailleurs, & il ne sait ce qu'on veut faire de lui. C'est pour cela qu'il est rare qu'un homme d'esprit ne s'ennuye pas au Sermon, & qu'il y puisse être attentif. Je parle de ces Sermons où le Predicateur veut plaire. Car ces Predicateurs qui n'ont point d'autre vûe que d'instruire, selon l'obligation de leur Charge, sont toûjours écoutez avec édification.

Revenons à un Predicateur qui employe toute sa Rhetorique pour bien faire. Puisque c'est l'usage, il peut diviser sa matiere en deux ou trois points. Mais ces trois points doivent être trois parties tellement liées, qu'elles ne fassent qu'un tout; qu'elles ne composent qu'un corps proportionné qui ait une seule forme, & qui ne soit pas monstrueux, composé de parties differentes qui ne se réunissent point sous un chef, ut nec pes, nec eaput uni redicatur forme. Un Prédicateur ne réussit point, à moins qu'il n'y ait pas un seul mot qui ne porte l'Auditeur vers le terme où il a dessein de le conduire; ce qui demande beaucoup d'art, & une

grande justesse d'esprit.

Je n'ai rien à dire de particulier sur la maniere dont un Predicateur doit traittersa matiere. Pour persuader, il faut proposer la verité: il saut établir les principes d'où elle se tire, & les mettre dans un grand jour. Les principes sur lesquels s'appuyent les Predicateurs, c'est l'Ecriture, c'est la Tradition, ce sont les passages des Conciles & des Peres

T 3 qui

qui nous ont conservé cette Tradition. Ainsi le nisonnement d'un Prédicateur consiste dans l'expostion des passages de l'Ecriture & des Peres Il suffit ordinairement de rapporter le sens des passages, sans alleguer les textes originaux, parce que cel fait une bigarrure desagréable. On s'en fie au Predicateur; il ne doit point citer les propres parole des Auteurs, que dans de certains points importans, ou de temps en temps pour réveiller l'attention par un langage extraordinaire. Il n'est pasnecessaire que je repete ici ce que j'ai dit de la maniere d'éclaircir la Verité, & de la faire comprendre aux esprits les plus simples & les plus abstraits, comme aussi ce qui a été proposé touchant l'exactitude avec laquelle on doit poursuivre le sil d'un raisonnement. On a vû combien les Tropes & les Figures étoient utiles pour mettre la verité dans un beau jour, & pour toucher. Il faut rappeller tout cela ici.

Ce qui fait la principale difference des Predicateurs qui instruisent les peuples, & des Avocats. c'est que ceux-ci ont pour Auditeurs des Juges qui ne se laissent persuader que par la force d'un raisonnement exact, & des adversaires qui examinent leurs raisonnemens. Tout l'Auditoire est convaincu de ce que dit le Predicateur: on ne le va entendre que pour être touché de quelque sentiment de dévotion. Il n'est donc pas necessaire qu'il entre dans des controverses, comme s'il avoit à disputer dans une Conference contre des Heretiques, ou dans une école contre des adversaires qui impugnent ses fentimens. Il ne doit pas faire une leçon de Theologie: il faut qu'il évite tout ce qui est abstrait, les raisonnemens trop subtils; choisissant ceux que les peuples entendront le mieux, les plus forts à leur égard, parce qu'ils font plus d'impression sur

leur



eur esprit, ne supposant rien, expliquant tout, déreloppant la verité. En un mot, il ne doit rien laisler à deviner, se souvenant qu'il parle au peuple
peu instruit, à qui tout est nouveau, tout est obscur. Comme son but est de porter à Dieu ses Auditeurs, de les détacher du monde, de leur faire
embrasser la Penitence, hair le peché, aimer la
vertu, il doit ménager tous les avantages qu'il
a pour cela; c'est-à-dire, qu'après qu'il voit que
son Auditeur est convaincu d'une verité, il doiten déduire toutes les consequences savorables à la
sin qu'il a en vûe, faisant de vives descriptions de
la beauté des choses qu'il veut faire aimer, de la
dissormité de ce qu'il veut faire hair. Nous avons
donné des regles pour cela.

Pour dire beaucoup en peu de mots, disons que c'est le jugement qui fait les grands Predicateurs. austi-bien que tous les autres grands Orateurs. Je parle d'une grandeur réelle, qui n'est pas fondée fur une vaine reputation, sur le peu de jugement d'une populace qui se laisse surprendre par l'apparence, & émouvoir sans raison. Outre que parmi la foule il se trouve des gens d'esprit, tout ce que l'on dit doit être raisonnable. Les mouvemens qu'on veut inspirer doivent naître de la connoissance de la verité qu'on a exposée, autrement on ne touche que pour un moment. L'Auditeur qui se retire sans savoir ce qui l'a émû, reprend ses premieres inclinations aussi-tôt qu'il n'entend plus le Predicateur; au lieu que lorsqu'on l'a convaincu d'une verité, cette conviction entretient les bons mouvemens qu'on lui a donnez. Je crois avoir dit ce qui se peut dire d'utile pour cela, & generalement pour tout ce qui regarde l'éloquence de la Chaire; quand j'en dirois davantage, ceux qui m'écouteroient n'en deviendroient pas meil-Leurs Predicateurs.

En finissant cet Ouvrage il faut que je fasse cet aveu sincere, qu'il ne peut être utile qu'à celuiqui lira avec foin les Ouvrages de ceux qui écriven avec l'Art que nous avons enseigné. Comme a se promenant au Soleil on prend un teint basant fans qu'on s'en apperçoive, aussi on prendles manieres des Auteurs en les lisant. Cela ne se fait qu'à la longue, & insensiblement; car il ne faut pas s'imaginer, par exemple, que pour avoir lû une fois Ciceron d'un bout à l'autre, on prenne son stile. Il faut s'attacher à un petit nombre d'Auteurs excellens qu'on life affidument. Cet Ouvrage ne doit servir qu'à faire remarquer les beautez qu'on rencontre dans les Orateurs fameux. On imite plus facilement ce qu'on connoît; ainfiles speculations qu'on fait sur la Rhetorique, ne sont pas inutiles. Elles servent à former le goût, qui n'est autre chose qu'une habitude de bien juger sur les idées qu'on a prises en lisant les excellens ouvrages, comme on se forme legoût de la peinture en voyant d'excellens Tableaux. Tout est beau à ceux qui n'ont rien vû. Qui n'auroit jamais lu ni Virgile ni Horace, ne seroit pas si dissicile à se contenter en lisant des vers Latins. Accoûtumé aux bonnes choses, on se dégoûte des communes. Le goût est donc une habitude de bien juger surles idées justes qui viennent de la lecture de ceux qui au jugement de tout le monde, ont parfaitement reuffi. Le gout, dit un Auteur celebre, est un sentiment naturel qui tient à l'ame, & qui est indépendant de toutes les Sciences qu'on peut acquerir; le goût n'est autre chose qu'un certain rapport qui se trouve entre l'esprit & les objets qu'on lui presente; enfin le bon goût est le premier mouvement, ou pour ainst dire, une espece d'instinct de la druite Raisun qui l'entraîne avec rapidité, & qui

## DE PARLER. Liv. V Chap. XXII. 449

conduit plus surement que tous les raisonnemens 'elle pourrois saire. Je n'en demeure pas d'acred, & pour exprimer plus simplement ce que sit que le goût; je dis que si un Peintre qui sait sond les principes de son Art, remarque mieux beautez d'un Tableau, & est plus en état d'en ositer, & de se former une plus excellente idée la Peinture; aussi celui qui sait sur quels sonmens les regles de l'Art de parler sont apyées, se met lui-même au dessus de l'Art, il peut juger, & se former une plus parsaîte idée ce qu'on doit appeller beau en matiere d'élorence.

#### FIN.



# A V I S

DE

## L'IMPRIMEUR.

TL y a plus de trente ans que l'Anteur communiqua à ses amis les premiers essais de l'Unvrage qu'on vient de lire. Le R. P. Mascaron alors Prêtre de l'Oratoire, aujourd'hui Evêque d'Agen, dont il avoit en le bonbeur d'itre le Disciple, lui sit faire un reproche obligeant de ce qu'on ne lui avoit point fait voir cet essai. L'Auteur le lui fit presenter, avec une Lettre où il marquoit sa joie d'apprendre qu'il avoit été nommé à l'Evêché de Tulles. Ce Prelat fit la réponse qu'on va lire avec plaisir; car les matieres les plus seches fleurissent sous la plume de ce grand Orateur. Aussi cette Lettre pent s'ajoûter aux exemples d'éloquence qu'on a proposé dans cet Ouvrage. Elle fut à l'Auteur un presage que son travail pourroit être bien reçû. Il tâcha donc de le finir. & il le publia pour la premiere fois l'an 1670 Il l'a retouché dans toutes les Editions qui s'en sont faites à Paris. Après celle-ci il n'y a pas d'apparence qu'il y fasse desormais de changement.

### LETTRE

Du Reverend Pere Mascaron, Prêtre de l'Oratoire nommé à l'Evêché de Tulles, aujourd'hui Evêque d'Agen, au P. Lamy, Prêtre de l'Oratoire.

IL y a trop long-temps que je connois le carac-tere de votre cíprit & de votre cœur, mon Reverend Pere, pour pouvoir douter de la beauté de l'un, & de la bonté de l'autre. J'ai toujours crû que vous feriez un progrès si considerable dans toutes les Sciences ausquelles vous vous appliqueriez, que vous vous trouveriez à la fin en état de vous mettre à la tête de ceux que vous anriez suivi quelque temps. Ce temps est venu aussi vite que je le souhaitois; & par ce que le Pero Malebranche m'a fait voir de votre part, je - fuis tout convaincu que vous êtes arrivé où les antres ne se trouvent d'ordinaire qu'à la fin de leur vie. Vous m'avez fait connoître la Theorie de cent choses, dont je ne savois que la pratique, & ce que je ne croyois que de la jurisdiction de mes oreilles, vous l'avez porté jusques au tribustal de ma Raison. Vous êtes à l'égard des éloquens de pratique, ce que sont ceux qui étant éveillez, voyent marcher des hommes endormis. Ils leur voient faire avec une Raison distincte, ce que les autres ne font que par le seul mouvement des esprits qui les font mouvoir. Nous n'allons que par les fentimens où l'instinct d'une éloquence naturelle nous fait marcher. Vous allez, mon Pere, jusques à la source de cet instinct. Nous jourssons de la nature telle qu'elle est: vous auriez été capable de la faire si elle n'étoit pas. Enfin votre connoissance est celle du matin, & nous n'avons pour partage que celle du foir. Tout de

bon, on ne peut pas démêler avec plus de penetration & de netteté les causes Physiques de l'Ant de bien dire; & si je crois n'en avoir lû que la moindre partie, qui est l'élocution: & je pense que vous allez bien plus loin dans le Traité des Figures du discours, qui ne s'arrêtant pas à chatouiller l'ame, la remuent jusques au fond. Votre stile est très-net, très-poli, & très-exact: & i me semble que pour le stile dogmatique, on ne sauroit en choisir un qui soit plus propre. Vos Comparaisons sont belles & justes; je ne les vondrois pas tout à fait si longues que sont celles du Parterre. & d'autres. Tout ce que j'aurois pu remarquer sur cet écrit que j'ai renvoié au Pere Malebranche, est si peu de chose, que je le regarde comme de petites taches qu'une petite application de votre esprit dissipera avec autant de facilité, que le Soleil dissipe celles qui le convrent en tant de petits endroits. Cependant ne vous abandonnez pas tellement à la speculation. que vous en ruiniez votre santé. La Philosophie doit être la meditation de la mort; mais il ne faut pas qu'elle en devienne l'instrument. Faites-moi la grace de m'aimer toujours, & d'être persuadé que je suis très-veritablement, mon R. P. Votre très-humble & très-obéissant serviteur.

MASCARON

# NOUVELLES REFLEXIONS

SUR

## L'ART POËTIQUE.

Dans lesquelles en expliquant quelles sont les causes du plaisir que donne la Poësie, & quels sont les sondemens de toutes les Regles de cet Art, on fait connoître en même tems le danger qu'il y a dans la lecture des Poëtes.

Sur la Copie imprimée à Paris en 1678.

\_

:...

.



## AVERTISSEMENT.



N ne se propose pas dans ces Restenions sur l'Art Poétique, de parler des Regles de la versification, on l'a fait suffisamment dans l'Art de parler; on prétend seulement exa-

miner celles du Poème, & particulierement du Poème Epique & des Pieces de Theatre: lefquelles sont aussi communes à ces Histoires Poetiques, qu'on appelle Romans. Comme on a diverses raisons par lesquelles on juge que cet Art n'est pas fort utile, on n'a pas de fein d'en faire ici l'Apologie; mais seulement de donner quelques moyens pour faire que la jennesse lise avec ntilité des Poëtes, qui peuvent servir à son instruction, & pour lui donner du dégoût des Ouvrages qu'elle ne peut voir sans danger : Cependant ce petit Traité donnera peut-être plus de sonnoissance de l'Art Poetique, que ces gros Volumes composez sur cette matiere par de fameux Auteurs. Les commencemens de la Poëfie, comme de toutes les autres choses, ont été fort grossiers. Les Poètes s'étudierent peu à peu à composer leurs Ouvrages selon le goût de leurs Auditeurs, dont le plaisir fut la seule regle qu'ils

448 AVERTISSEMENT.

fuivirent dans la conduite de leurs Ouvisges.

Aristote l'aiant remarqué, sit des regles de ce que les Poëtes, qui plaisoient, avoient costume d'observer, & reduisst par ce moien la Poèsie en Art. Ce Philosophe raisonne fort pen sur les regles qu'il propose: il ne dit point quels en sont les sondemens, & ceux qui ont écrit depuis lai, semblent presque tons n'avoir point en d'antre but, que de nous instruire de ses sentimens.

Ces nouvelles Restexions ont cela de particulier, qu'il n'y a point de regles dans la Possi dont elles ne découvrent les principes, c'est à dire, les causes du plaisir que donnent les Possies, où ces regles sont gardées. Pour faire ces déconvertes, l'on s'applique à connoître la nature de l'homme: l'on entre dans son esprit & dans son cœur, & l'on recherche quel est le ressort de tous ses mouvemens. Ce sont des vûis très-importantes, & dont la connoissance dit plaire à tout le monde.

Quoi que les personnes de pieté n'ayent pas besoin de savoir l'Art Poëtique, ne s'amusant point à composer de ces sortes d'Ouvrages, & en lisant encore aussi peu, elles pourront néanmoins prendre plaisir à lire ces Reslexions, parce qu'elles peuvent beaucoup servir à faire connoître l'homme, & le neant des creatures ausquelles il s'attache; ce qui a été la principal raison qui e

porté l'Auteur à les donner au public.





# NOUVELLES REFLEXIONS

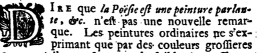
SUR

# L'ART POËTIQUE.

PREMIERE PARTIE.

#### CHAPITRE PREMIER.

La Poesse est une peinture parlante de ce qu'il y a de plus beau dans les Creatures; elle fait oublier Dieu, dont ces Creatures sont l'image.



& materielles, ne font que de foibles impressions: au lieu que la Poësse par l'harmonie & la cadence de ses Vers, en fait dans l'Ame de si vives & de si agreables, que l'on ne se doit pas étonner si un des Maîtres de l'Art a pû dire que les Poëtes renfer-

fermant leurs pensées dans les bornes d'un Ven, & donnant une prison étroite à leurs mots, favent par là enchaîner la Raison avec la Rime. Les Peuples les plus sauvages ont été sensibles à la douceur des Vers : c'est pourquoi lorsque les hommes étoient encore dispersez par les Forêts commedes bétes farouches, ceux qui les voulurent rassembler & les faire vivre sous des Loix dans une Republique, se servirent de l'harmonie pour les perfuader. C'est ce qui a donné lieu à la Fable, qui nous raconte qu'Orphée, un des Grecs, apprivoisa les lions, & adoucit les tigres par les Versqu'il chantoit sur le Luth; & que le Poëte Amphion obligea les rochers & les bois de se mouvoir, & de se ranger avec ordre pour former une nouvelle Ville. Personne ne conteste que la maniere de parler des Poëtes ne soit merveilleuse : que leur langage ne soit divin. Ils donnent un tour à ce qu'ils disent qui n'est point ordinaire, & qui nous enchante de telle maniere, que ne nous sentant plus nous-mêmes, nous entrons avec plaisir dans tous les sentimens & dans toutes les Passions qu'ils verlent exciter dans nôtre Ame.

La matiere de leurs Vers est ordinairement grande, & ils n'emploient de si riches couleurs que pour peindre ce qu'il y a de plus excellent. Les yeux ne voient rien de beau ni dans le cielni sur la terre, & l'imagination ne se peut rien représenter de grand, dont l'on ne trouve chez eur des descriptions exactes. Tout ce que l'on peut dire de l'excellence de la Poësse a été dit, & n'en ignoré de personne: mais tout le monde ne marque pas quelles sont les choses que nous sit oublier cette peinture si vive que les Poètes sont ordinairement des grandeurs d'ici-bas; ceu qui les lisent ne s'apperçoivent pas que ces grandeurs qu'on leur represente, ne sont que de le mage

#### SUR L'ART POETIQUE. Part. I. Cb.I. 451

mages de celles qui font en Dieu, auquel ils ne pensent jamais; & ils ne voient pas lors qu'ils s'attachenc à ces images, qu'ils ne sont pas moins infensez que le seroit un homme que la mort de sa semme auroit rendu si extravagant, qu'il prendroit pour elle-même un Portrait bien fait. Cependant c'est une verité; mais comme elle est surprenante, & que les admirateurs des Poètes prophanes que j'attaque ici, ne se persuadent pas facilement que leur erreur soit grande & si dangereuse, il faut faire quelques reslexions pour les en convaincre.

Les Creatures sont sans doute une image de Dieu, & chacun de leurs traits porte le caractere de quelqu'une des persections de la Divinité. Cette vaste étenduë de l'Univers, dont les bornes nous sont inconnuës, represente l'immensité de celui qui leur a donné l'Etre: Cette varieté admirable, qui paroît dans les ouvrages de la Nature, sait connoître quelle est la sécondité de son Auteur: Le cours reglé & constant des Astres publie l'immortalité de celui qui l'a une fois ordonné, & ce plaisir que donne la vûë de tant de belles choses que le Monderenserme, est comme un échantillon du plaisir souverain, dont jouissent ceux qui possedent Dieu.

Les hommes charnels ne peuvent comprendre ces veritez: ils ne portent leur vûë que sur les Creatures; & ils ne s'élevent jamais au deffus d'elles, pour contempler cet Etre, de la beauté duquel elles ne sont qu'une peinture trèsimparfaite. Ainsi, comme un homme, qui auroit été attaché toute sa vie dans le recoin d'une caverne, en sorte qu'il n'eut pû voir que les ombres de plusieurs belles statues éclairées par un stambeau qu'il ne voioit point, ne pourroit prendre ces ombres que pour des réalitez: Aussi

pendant que ces esprits terrestres se rensement eux-mêmes dans le Monde, & qu'ils ne considerent que les corps, ils ne peuvent pas penser que les beautez passageres d'ici-bas ne sont que les ombres d'une beauté éternelle.

Les hommes ne voient pas non plus, que Dieu est le principe & le terme de ce mouvement ou de cette inclination de leur cœur, qui leur fait aimer la grandeur, & rechercher la beatitude dans l'état où ils sont. Ils ne sentent cette inclination qu'à l'occasion des grandeurs dela terre, & des plaisirs qu'ils trouvent dans les choses sensibles. Lors qu'une pierre nous a frappé par reslexion, nous ne pouvons savoir d'où ele est venue, ainsi le mouvement de cette inclination, qui vient de Dieu, comme nous l'allons voir, ne les frappant, pour ainsi dire, qu'en ressechissant des creatures, ils croient qu'elles en sont le principe, & ils les regardent comme le terme où doit retourner ce mouvement.

#### CHAPITRE II.

Dieu ayant fait toutes choses pour sa gloire; ton les mouvemens qu'il a imprimez dans les Creature tendent vers lui: c'est pourquoi les hommes ne peuvant trouver du repos qu'en Dieu.

District comme un fage ouvrier, a rapporté de Jouvrages à la plus excellente fin qu'on puife penser, qui n'est autre que lui-même. De la vient que tous les mouvemens qu'il a imprimez dans le cœur de ses Creatures, tendent vers lui, & que toutes nos inclinations naturelles se portent ven un Etre excellent que nous desirons de connoîm & d'aimer. On connoît que la Terre est le cœst

### SUR L'ART POETIQUE. Part. T. Ch. II. 453

des corps pesans, par la pente qui les y porte toûjours, & par cette violence qu'il leur faut faire pour les en éloigner. Cet amour naturel que nous avons pour tout ce qui est grand, pour ce qui est bien sait; cet ardent desir avec lequel nous cherchons un souverain bonheur, qui soit immuable, infini, éternel, sont pareillement des preuves invincibles que nous sommes faits par un Etre grand, parfait, souverain, immuable, infini, éternel, & que les Creatures, dont la nature

est finie, ne peuvent être nôtre centre.

Ceux que le peché a aveuglez, corrompent toutes ces bonnes inclinations : ils cherchent à la verité la grandeur, l'immutabilité, l'infinité, l'éternité qui est Dieu même; puis qu'ils souhaiteroient que leurs débauches fussent honnêtes : que les plaisirs, qu'ils y prennent, ne pussent être troublez par aucun changement facheux, qu'ils v souffrent à peine des bornes, qu'ils s'étudient à ce qu'il n'y manque rien, & qu'ils desirent que ces plaisurs ne finissent jamais : ainsi les mouvemens de leur cœur, c'est à dire, leurs desirs, les portent vers Dieu, mais ils détournent ce mouvement. & ils ne cherchent pas Dieu où ils le doivent chercher; ils sont continuellement appliquez à la poursuite d'un objet, dans la possession duquel tous ces desirs d'une felicité achevée se puisse reposer. Car qu'on examine quelle est la fin que tous ses hommes se proposent dans leurs travaux, ils veulent trouver un parfait repos. Cherchez, leur dit S. Augustin, ce que vous cherchez, mais il n'est Das où vous le cherchez. Non est requies ubi quaritis eam : quarite quod quaritis; sed ibi non est ubi aueritis.

Ils reconnoîtroient bien-tôt leur erreur. s'ils savoient profiter de tant d'experiences, qui les auroient dû convaincre, que c'est en vain qu'ils cher-

chent

chent ailleurs qu'en Dieu même, ce qu'ils desirent avec tant d'ardeur, & que ce n'est qu'en lui seul que se rencontre cette souveraine grandeur, & cette parsaite beatitude qu'ils souhaitent. Mais après qu'ils sont degoûtez d'une creature, leur passion ne fait que changer d'objet: & comme si tous les Etres de ce monde n'étoient pas d'une même nature sinie & bornée. ils esperent tossjoun que celui dont ils n'ont point encore découvert les bornes & les désauts, sera celui qui remplin parsaitement la capacité insinie de leur cœur: ainsi loin de quitter l'amour qu'ils ont pour le monde, ils s'ensoncent tossjours davantage dans l'erreur & dans l'aveuglement.

#### CHAPITRE III.

Les Poëtes entrationnent cette illusion des hommes: ils dérobent à leur connoissance les imporsections des creatures, & les amusent par une vaine apparents de grandeur.

L'Es Poëtes entretiennent les hommes dans ce illusions, dont nous venons de parler, enleur cachant la bassesse des creatures, leurs bornes à leurs impersections. Cette peinture qu'ils sont de leur beauté, st beaucoup plus engageante à plus capable d'arrêter les yeux, que les creatures ne le sont elles-mêmes. Dans tous les plaisses de la tent il y a toûjours quelque amertume qui en corrompt toute la douceur : les plus belles choses du moude ne sont point sans quelque défaut; mais chane se trouve point dans les images que la Poète en fait : c'est pourquoi tout ce qu'elle en dit, attache, & rien ne dégoûte.

Je me suis quelquesois étonné, que je reget

SUR L'ART POETIQUE. Part. I. Ch. III. 455

tois de certains lieux & de certains emplois, dans lesquels je me souvenois sont bien, que je n'avois pas été sont content; mais je revenois bien-tôt de cet étonnement, & j'appercevois facilement que mon imagination me jouoit, me representant l'agréement de ces lieux, & la douceur de ces emplois sans leur amertume: & que c'étoit ce qui faisoit, que sans quelque chagrin je ne pouvois penser que je les avois quitté. C'est ainsi que les Poëtes saisant paroître les creatures sous une face parfaitement agréable, ils creatures sous une face parfaitement agréable, ils en augmentent l'amour, ex sont ainsi oublier entierement Dieu: au lieu que le portrait qui est en elles de la Divinité, de-vroit en entretenir le souvenir.

Les hommes prennent plaisir à se laisser tromper par ces peintures slatées de la beauté du monde : ils ne pensent à aucune autre selicité qu'à celle qu'ils trouvent dans la jouïslance des creatures : ils ne regardent jamais la terre comme un lieu d'exil, qui est ce que sont les Saints; ainsi ils s'appliquent à rendre cette demeure aussi agréable qu'ils le peuvent : ils l'ornent; ils y bâtissent comme si c'étoit leur patrie, & qu'ils n'en dûssent

jamais être chassez par la mort.

Cependant toutes les imaginations des Poëtes n'ajoûtent rien à la beauté du monde, ils ne rendent pas les creatures capables de nous faire heureux, & neanmoins augmentant par leurs fictions les grandeurs & les plaitirs de la terre, il nous femble qu'ils augmentent la felicité que nous y cherchons. Nous fommes à peu près comme un amant passionné, qui se cache les défauts de la personne qu'il aime, & qui s'attache aux ornemens qu'elle emprunte de l'art ponr la trouver plus aimable.

La liberté que les Poëtes prennent, leur donne le moien de tromper & d'abuser cette forte inclination que nous avons pour la grandeur, nous

en presentant une vaine apparence. Etant mafre de leur sujet, ils choisssent pour matiere de leur discours tout ce qu'il y a de grand & de confiderable dans le monde, & ne s'assujettiffant ni am loix de l'Histoire, ni à celles de la Verité; ils changent, ils ajoutent, ils retranchent comme bor leur semble, &, si le sonds de ce qu'ils racontent est veritable, ils donnent un certain tour aux choses, qui fait que tout ce qu'ils disent paroir prodigieux. Omnia vera in miraculum corrumpunt. Ik étudient tout ce que l'on peut dire de plus surprenant, de plus merveilleux, de plus rare. exemple ils entreprennent de faire la description d'un riche Temple, ils rempliront leur imagination de tout ce que l'Art & la Nature peuvent fournir pour la construction d'un superbe édifice. Les materiaux ne leur coutent rien, ils en font venir de tous les coins de la terre; ils épuisent toutes les carrières de leur marbre, de leur jaspe; toutes les mines de leur or, & de leur argent. Les ouvriers, à qui ils confient la conduite de ce bâtiment, font tous experts & conformez dans leur Art: ainsi l'esprit ne peut rien concevoir de plus magnifique & de plus grand que cet ouvrage. Il en est de même de toutes les autres choses. S'ils décrivent un combat, l'Histoire ne fournit point d'aussi rares exemples de valeur, d'adresse, & de l'inconstance du fort des armes, que ceux qu'ils rapportent.

S'ils parlent d'une tempête, on ne peut rien s'imaginer d'affreux, dont on n'apperçoive l'image dans ce qu'ils disent. En un mot les Poëtes étourdissent tellement leurs Lecteurs par leurs exaggerations & par leurs grandes paroles, qu'ils ne peuvent écouter la voix de la nature, qui crie sans cesse, que quand toutes ces grandes choses ne seroient pas imaginaires, elles ne sont rien au regard de Dieu, qui est lui seul la veritable grandeur.

#### CHAPITRE IV.

Les Poëtes ne proposent que des choses rares & extraordinaires dont ils cachent les impersessions.

Es Creatures participant toutes de l'Etre souverain qui est la source de tous les plaisirs, elles sont necessairement agréables; mais comme ce plaisir qu'elles donnent, est proportionné à sleur Etre, elles ne sont pas capables de contenter pleinement ce desir que nous avons d'un bon-heur fouverain. Elles ne peuvent plaire entierement que tant que dure le tems de l'erreur, c'est-à-dire, tant que l'on n'a pas encore reconnu ce qu'elles font. C'est pour cette raison que les choses rares & extraordinaires plaisent & sont souhaitées. parce qu'on n'est point encore convaincu qu'elles ne sont pas ce que l'on cherche. Elles ne sont belles que dans l'esperance, & elles ne semblent précieuses, que parce que l'on n'a pas encore senti leur peu de valeur.

C'est aussi pour cette même raison, que la varieté est si agréable, & que sans elle on est chagrin au milieu des plus grands divertissemens; car on s'ennuye de toutes les choses sinies, parce qu'elles ne suffisent pas à nos desirs, & l'on tombe dans la tristesse, si, avant que l'on s'apperçoive que ce que nous possedions d'abord avec joie, ne nous peut pas rendre heureux, l'on ne change de divertissement. Il n'y a qu'une vicissitude de differens plaisirs, qui puisse charmer nos ennuis, & nous cacher ce grand vuide de nôtre Ame, qui est privée de Dieu.

Aussi, tomme dit saint Augustin, & comme on le remarque sensiblement dans la Musique, la beauté des Creatures consiste particulierement dans le mouvement de leurs parties, qui se succedent les unes aux autres: Rerum transitu set intima pubbritudo. Cette succession de plusieurs choses differentes prévient les dégoûts qui rendent amen les plaisirs sinis, parce qu'elle empêche en quelque maniere que ces plaisirs ne paroissent sinis, l'Ame trouvant dans la multitude des choses, se lon la remarque de saint Gregoire le Grand, ce que leur qualité ne donne point: Per multa duci sur, ut quia qualitate rerum non potest, salem varietate satietur.

On ne voit rien de si diversissé que les Ouvrages des Poëtes: ils changent continuellement de fait, de paroles, d'expressions & de mesures. Tout ce que comprennent de grand le Ciel & la Terre. sert de matiere à leurs Vers; le cours des Planetes. le mouvement des Astres, les pluies, les grêles, les éclairs, les tonnerres, les montagnes, les plaines, les forêts, les moissons, les fontaines, entrent dans toutes leurs descriptions : ils ouvrent les entrailles de la terre pour nous découvrir ce qui s'y passe: ils nous entretiennent de la vie des hommes, des Guerres des Princes, des Combats, des Sieges de Villes, des Coûtumes & des inclinations des Peuples differens, d'une maniere extraordinaire & nouvelle. Ils ne se contentent pas d'exercer leur veine sur tout ce que l'Univers renferme dans fon vaste sein; ils donnent l'essor à leur imagination pour se former des chimeres, des centaures, & d'autres monstres qui ne se trouvent point dans la Nature, pour surprendre davantage les hommes par ces figures extraordinai-

Ils ajoûtent à cette diversité de choses presque

SUR L'ART POETIQUE. Part. 1. Cb. V. 450 infinie. la diversité de leurs expressions toutes surprenantes. Tantôt le Poëte s'éleve, & tantôt il s'abaisse: il réveille sans cesse l'attention par quelque trait surprenant. & court de merveilles en merveilles: de sorte qu'il assiege, pour ainsi dire, l'esprit de ses Lecteurs par une multitude de differentes choses, qui patient si vite devant eux. qu'il n'y en a aucune dont ils puissent s'ennuyer. C'est la suite des plaisirs, qui fait les grands divertissemens que l'on prend dans les Palais des Rois. où la journée est comme partagée entre differens jeux qui se suivent de près. Cela se rencontre dans la Poesse, où depuis le commencement jusques à la fin, toutes les parties d'un Poëme sont si bien hées, que le Lecteur passe de l'une à l'autre sans a'en appercevoir. De peur qu'il ne s'ennuye après avoir entendu un recit serieux, & le dénouement d'une intrigue, qui demandoit quelque application, on voit succeder une sête dans laquelle le Poëte fait celebrer des jeux avec toute la magnificence possible : & avant que cette fête puisse devenir ennuyeuse, on la fait suivre de quelque autre divertissement.

#### CHAPITRE V.

Les Poètes convrent toutes les creatures d'un faux éclat : ils occupent tellement l'esprit de leurs Lecteurs, qu'ils ne peuvent faire aucune resleuion sur eun-mêmes, & sur le neant des creatures.

E que nous venons de dire fait comprendre l'artifice, dont les Poëtes se servent pour augmenter la beauté des creatures : comment ils les masquent toutes : comme ils les couvrent d'un saux éclat, ne les proposant jamais sans V 2 quelquelque ornement, & fans ifaire suivre leur noms d'un appareil d'épithetes, qui en donnent une grande idée. Les choses dont ils parlent, sont toutes nompareilles, freondes en miracles, &

des chefs-d'œuvre des Cieux.

Nous avons vû de quelle maniere ils les dérobent à nôtre vûë, aussi-tôt que nous pourrion découvrir ce qui leur manque. Ceux qui savent combien l'attache qu'on a pour les creatures, est criminelle devant Dieu, connoissent aussi combien cet artifice des Poëtes est dangereux. Car enfin pour éteindre l'amour des creatures. il faut les oublier, & n'y penser jamais, si ce n'est pour en connoître le néant : il faut rentrer dans soimême, & considerer qu'elles ne nous peuvent donner cette beatitude que nous desirons: & les Poëtes emploient tout leur Art, pour nous détourner de ce devoir indispensable, & de la Raison, & de la Religion. Ils proposent tant de choses à la fois, qu'ils enyvrent en quelque facon leurs Lecteurs: Ils préviennent leurs desirs: Ils n'oublient rien de ce qu'ils pourroient souhaitter pour faire une grandeur achevée : ils savent frapper vivement l'imagination par des évenemens rares, des morts funestes, des guerres sanglantes, des stratagêmes extraordinaires, des sieges de Villes, des combats, des renversemens d'Etat ou des établissemens de quelque nouvel Empire: En un mot, toutes les choses que rapportent les Poëtes, sont capables d'arrêter l'esprit, & de le tourner vers elles par leur nouveauté, par deur rareté, & par leur grandeur.

Aussi les Lecteurs des Romans avoüent, que le plus grand plaisir qu'ils prennent dans ces fortes d'Ouvrages, vient de ce qu'ils ne se peuvent ennuyer dans ces lectures; & que leur esprit en est tellement occupé qu'ils oublient tout

#### SUR L'ART POETIQUE. Part. I. Cb. V. 461

leur chagrin. Nous perdons, disent-ils, le tems agréablement: étrange langage! qui est la marque d'une extravagance prodigieuse. Ils sentent que les Créatures telles qu'elles sont, ne peuvent pas les contenter: qu'elles laissent de grands vuides dans leurs ames; que plusieurs inquietudes s'en saissent, qui sont comme la voix de la nature, qui les avertit de chercher ailleurs cette grandeur & cette beatitude qu'ils desirent. Cependant bien loin d'écouter cette voix, ils lui ferment les oreilles, ils s'estiment heureux, & croient avoir bien passé leurs tems; lors qu'ils se sont lais-

sez étourdir par le recit d'une bagatelle.

Les Ouvrages des Poëtes ne dissipent pas seulement l'esprit lors qu'on les lit actuellement; mais encore après qu'on les a quittez. Toutes ces excellentes veritez, dont la connoissance nous est si necessaire pour acquerir les vertus & les Sciences, ne trouvent plus de place dans la tête de ceux qui sont pleins de tous ces grands & rares évenemens, lesquels font la matiere ordinaire de la Poësie. Dieu a écrit dans le cœur de l'Homme ces veritez, qui sont comme le flambeau de nôtre ame : ce sont celles, qui l'éclairent, qui l'instruisent de ce qu'elle doit faire. C'est en les consultant, que nous jugeons facilement de toutes choses, que nous reglons sagement nos actions: Nous voyons dans leur lumiere ce que nous fommes, & ce que sont les Creatures, qui changeant à tous momens, & cessant d'être ce qu'elles étoient, nous avertissent elles-mêmes qu'elles sont peu éloignées du néant, & que par conséquent c'est une folie de s'appuyer sur elles, & de quitter Dieu qui les retient, & les empêche de retomber dans le neant, dont elles sont sorties: Mais comme c'est au dedans de nousmêmes que luit ce flambeau de la Verité, il ne

A62 Nouvelles Reflexions
peut être apperçu de ceux dont les yeux font
entierement tournez vers les choses exterieures.

L'ame s'unit en quelque maniere avec l'objet de sa connoissance; ainsi, lors qu'elle n'est occupée que des corps qui lui sont étrangers, elle sont d'elle-même, & ne peut par consequent connoître ce qui s'y passe. C'est ce qui arrive à tous ceux qui lisent avec ardeur les Poëtes, dont la principale sin, comme nous avons dit, & comme nous le dirons encore dans les Chapitres suivans, est de remplir l'imagination de leurs Lecteurs d'une peinture vive des choses sensibles, qui les tienne toûjours hors d'euxmêmes, & qui les tienne toûjours hors d'euxmêmes, & qui les empêche d'y r'entrer. Nous allons voir pour quelle raison les Poètes se sont proposez cette sin.

#### CHAPITRE VI.

Le chagrin qui trouble tous les plaisirs de la terre, nous avertit que l'on ne peut trouver du reposqu'en Dieu. Les Poètes pour les rendre heureux travaillent à dissiper ce chagrin.

IL n'y auroit rien de plus utile aux gens du monde, que les chagrins qui troublent leurs plus grands divertissemens, s'ils en savoient profiter, en apprenant que leur cœur demande quelque chose de plus grand que les Creatures; que de quelque côté qu'ils se tournent, toutes choses leur seront dures, & qu'ils ne pourront trouver de repos, que dans l'amour de Dieu. Une ame, dont Dieu fait les chastes délices, jouit d'une prosonde paix, & trouve dans cet unique objet de son amour dequoi rassassements. SUR L'ART POETIQUE. Part. I. Ch. VI. 46%

Ceux au contraire qui se separent de l'unité de Dieu, & se jettent dans la multitude disserente des beautez temporelles, sont déchirez nuit & jour de soins disserens. Leur vie est une chaîne de dessits & de solicitudes: Aussi-tôt qu'ils ont acquis ce qu'ils souhaitent, cette acquisition ne les contentant pas, ils sont encore brûlez de plusieurs defirs pour les autres choses qu'ils croyent manquer à leur selicité. Ce qui sait dire à S. Augustin, que l'amour du monde donne bien de la peine à ceux qui s'y abandonnent. Laboriosus mundi amor.

En effet ne peut-on pas dire qu'ils sont semblables à ces miserables esclaves, qui sont obligez d'obeir à cent maîtres: car l'ambition, l'orgueil, l'avarice, l'impudicité, & les autres passions déreglées sont toutes, comme autant de tyrans qui partagent leur cœur, & qu'ils ne peuvent servir sans d'étranges satigues, dont ils seroient délivrez, s'ils étoient assujettis à Dieu, dans lequel comme dans leur centre naturel, tous leurs desirs se repo-

feroient.

Le plus grand mal de l'homme pecheur est, qu'il ne travaille point à fortir des miseres, où il connoît qu'il est engagé. Il est convaincu de la vanité des creatures, & qu'elles ne lui peuvent procurer cette felicité qu'il fouhaite: il sait aussi qu'il ne peut acquerir cette felicité par les forces qu'il trouve en lui-même: Il voit sa foiblesse, mais il ne cherche point le secours qui lui est necessaire, il se sent enveloppé d'épaisses tenebres, mais il ne demande point de flambeau pour les dissiper: pourvû qu'il ne pense pas à ses miseres, il est satisfait & il s'estime heureux: il ne sait ce que c'est que de se servir du temps que Dieu nous donne pour travailler à nôtre salut. Ce tems, qui est une chose si précieuse, lui paroît méprisable & ennuyeux, & parce qu'il n'est point content de l'é-

#### Nouvelles Reflexions

tat où il se trouve à chaque moment, quand le considere cet état attentivement, il est bien ait qu'il passe vîte, & qu'il s'écoule sans qu'il s'a apperçoive, c'est pourquoi il ne cherche rien tant

que l'occasion de le perdre.

C'est ce que Monsieur Paschal represente d'une maniere très-éloquente dans le Discours qu'il a fait de la misere de l'homme. L'ame est rejessés, dit-il, dans le corps pour y faire un sejour de peu de durée, elle sait que ce n'est qu'un passage à un voyage éternel, & qu'elle n'a que le peu de tems que donne la vie pour s'y preparer: les necessitez. de la Nature lui en ravissent une très grande partie : il ne lui en reste que très-peu dont elle puisse disposer; mais ce peu qui lui reste & l'incommode si fort, & l'embarasse si étrangement qu'elle ne songe qu'à le perdre : ce lui est une peine insupportable d'être obligée de vivre avec soi, & de penser à soi: ainst tout son soin est de s'oublier soi-même, & de laisser couler ce tems si court & si precieux sans reflexion, en s'occupant de choses qui l'empêchent d'y penser. C'est l'origine de toutes les occupations tumultuaires des bommes. de de tout ce qu'on appelle divertissement ou passe-tems, dans lesquels on n'a en effet pour but, que d'y laisser passer le tems sans le sentir, ou plûtôt sans se sentir soi même, ou d'éviter, en perdant cette partie de la vie, l'amertume ou le dégoût interieur qui accompagneroit necessairement l'attention que l'on feroit sur soi-même durant ce tems-là. L'Ame ne trouve rien en elle qui la contente : elle n'y voit rien qui ne l'afflige quand elle y pense : c'est ce qui la contraint de se répandre au debors, & de chercher dans l'application aux choses exterieures, à perdre le souvenir de son état veritable: sa joye consiste dans cet oubli, & il suffit pour la rendre miserable, de l'obliger de le voir & d'être avec foi.

Un Poete habile détourne toutes les pensées que

### SUR L'ART PORTIQUE. Part. I. Ch. VII. 465

les hommes peuvent avoir de leurs miseres, empêchant qu'ils ne les considerent: & pour cela ocqu'ils ne les considerent: & pour cela ocqu'ils ne leur esprit ailleurs, il attache si fortement
ses Lecteurs à ce qu'il leur propose, qu'ils ne peuvent pas porter la vûë d'un autre côté, & voir
autre chose. Nous avons déja parlé de l'artissice
dont il se sert: Nous verrons encore plus clairement dans la suite de ces Reslexions, comment il
produit dans l'esprit de ceux qui lisent ses Ouvrages, ce plaisir que les hommes trouvent à oublier
ce qu'ils sont.

#### CHAPITRE VII.

Un des moyens dont les Poètes se servent pour attacher les bommes à la lessure de leurs Ouvrages, est de leur proposer tout ce qui flatte leurs inclinations corrompues.

Es Poëtes ne choisissent pas seulement pour matiere de leurs Ouvrages, les choses dans lesquelles on voit paroître quelque ombre de la veritable grandeur, & qui pour cette raison sont agreables: ils y donnent place à toutes celles qui ne plaisent que parce qu'elles slattent la concupiscence. Les hommes n'ont du goût & de l'amour que pour les plaisirs sensibles; c'est pourquoi, comme les richesses fournissent les moyens de se les procurer, ils les regardent comme capables de leur procurer une felicité veritable, & de les rendre parsaitement heureux: ils ont cette idée des richesses, qu'elles sont la veritable felicité, ou qu'elles donnent le moyen de l'aquerir.

C'est pour cette même raison qu'ils cstiment particulierement les grandes dignitez, pensant que ceux qui y sont élevez, peuvent tout sacrifier à leurs plaisirs, que rien ne peut prescrire des bo nes à leurs voluptez, & qu'ils sont les dispens teurs de celles, dout le reste des hommes peuve jour fur la terre. Il n'est pas difficile aux Poëte comme nous avons vù, de tirer des entrailles la terre tout l'or qu'elle cache, de rendre ce mé tal commun comme le fer. On peut penser dire tout ce que l'on veut. Cependant ces thre fors imaginaires plaisent, & un avare qui en cr tend parler, se repaît agréablement de ces ima ginations. Dans les Histoires Poètiques on ne park que de Sceptres & de Couronnes: Toutes les personnes que les Poètes introduisent dans ces ou vrages, font ordinairement illustres, ou par l'éclat de leur naissance ou par les faveurs considerables qu'ils ont recuës de la Fortune. Ce sont des Rois, des Reines, de grands Capitaines, qui paroissent sur le Théatre. Il y a bien des gens qui en lisant ces Histoires, s'imaginent en quelque maniere être à la Cour, & converser avec ces Rois & ces Reines, & qui se plaisent dans ces representations, comme faisoit ce valet hypocondriaque, qui s'entretenoit une partie de la journée avec un tableau, où étoit representé le sacré College des Cardinaux, croiant converser esfectivement avec ces Princes de l'Eglife.

Les ambitieux trouvent dans ces ouvrages des images de leur ambition, & les vindicatits une peinture des effets de la vengeance. On trouve un plaisir exquis à voir & à entendre parler de ce qu'on aime, & même on ne peut souffrir ceux qui sont d'un sentiment contraire, & on les regarde comme des Censeurs. Aussi les Poètes prenent bien garde que tout ce qu'ils disent, ou ce qu'ils sont dire, soit consorme aux inclinations de ceux qu'ils veulent avoir pour Lecteurs: & comme ils savent fort bien que les personnes Chré-

tiennes

sur l'Art Poetrique. Part. 1. Ch. VII. 467 tiennes ne s'amuseront pas à lire leurs ouvrages, &c qu'ainsi ils n'écrivent que pour ceux dont la vie est toute payenne, ils ne parlent jamais des vertus Chrétiennes, de la Pauvreté, de la Penitence, de l'Humilité: la representation de ces Vertus n'étant pas propre pour divertir les gens du monde.

S'ils proposent de grands exemples de Chasteté & de Justice, ils les corrompent: C'est le desir de La Gloire qui en est le principe, & ils ne les sont parostre que par cet endroit en ceux qui en sont ornez. Chez eux l'on ne fait rien par un pur amour de Dicu, & l'on n'y facrisse qu'à l'idole de la vanité & de l'amour propre: parce que c'est l'amour propre, & le desir de la gloire, qui sont les ressorts cachez de tous les mouvemens des hommes. L'on n'estime & l'on n'aime dans le monde les vertus, que parce qu'elles sont considerer ceux qui les possedent, & qu'elles servent à l'établissement de leur sortune.

Les Heros des Poëtes, c'est à dire, ceux dont Hs entreprennent de celebrer les belles actions. font tous genereux & grands Capitaines: ils sont intrepides dans les dangers, & forts dans les combats. Ces vertus sont sans doute très-considera-Mes en elles-mêmes. & elles meritent des louanges quand elles se trouvent dans un cœur Chrétien, mais elles sont criminelles & plûtôt des viges que des vertus, par le côté par lequel les homthes corrompus les regardent & les admirent. Pour be comprendre, confiderez que lorsque nous suivons les inclinations de nôtre nature corromque: I n'y a rien que nous souhaitions avec plus de pas-Ron que de commander, & de nous assujettir weux avec qui nous vivons; d'en être respecté & redouté. Or comme chacun a cette même ambison, l'on ne peut acquerir cette domination au pré-

#### 468 Nouvelles Reflexions

préjudice des autres, que par la violence: ainsi il arrive qu'il n'y a que ceux qui ont de la hardiesse & de la force, qui puissent secouer le joug qu'on leur impose, & en charger les autres. C'est ponrquoi comme on desire cette hardiesse & cette force, l'on en conçoit une grande estime; & lors qu'on lit dans un Poète les combats & les victoires d'un Heros, chacun qui voudroit être ce qu'il lit, prend plaisir dans cette lecture, & donne avec joie toute son attention à un recit qui lui est si agréable.

#### CHAPITRE VIII.

L'Amour est l'ame de la Pvesse: les Poetes par la representation de cette passion arrêtent les esprits sensuels. Il est d'autant plus dangereux, que ces Poetes tâchent de cacher les déreglemens de cette passion.

Es Poëtes donnent quelque partie de leurs ou-✓ vrages à l'ambition; mais ils les confacrent tous entiers à l'amour; & c'est toûjours sur quelque intrigue amoureuse que roule toute la piece, particulierement cans les Poessies du tems. Il n'y a pas un esprit sensuel, qui ne soit brûlé de quelque flamme impudique; & qui par consequent ne life avec plaisir les representations que les Poëtes font de ces sales affections, comme S. Augustin l'avoit experimenté avant sa conversion. vois, dit-il, une passion violente pour les spectacles du theatre; qui étoient pleins des images de mes miseres, & des flammes amoureuses, qui entretenoient le feu qui me devoroit: Rabiebant me in spectacula theatrica, plena imaginibus miseriarum mearum & fomitibus ignis mei. Il est certain que plus

SUR L'ART POETIQUE. Part. 1. Cb. VIII. 460 plus on a le cœur corrompu, plus on trouve de plai-

fir dans ces choies; car on ne se divertit pas à voir ce qui choque nôtre humeur, ni ce qui repugne à

nôtre inclination.

Un Chrétien qui sait que Dieu est jaloux, & qu'il ne veut point que nôtre cœur soit partagé en tre ion amour & celui du monde, ne peut voir Tans gemir une personne dont toutes les affections sont tournées vers les creatures. Aussi ce n'est pas pour lui, comme nous avons dit, que se jouent les Comedies: c'est pour ceux qui ne conçoivent point de plus grands plaisirs que d'aimer & d'être aimé, & qui desirent qu'ou excite le seu de leurs pasfions, qui font comme des playes de leurs ames. lesquelles ils sont bien aises qu'on égratigne, pour en augmenter l'ardeur, parce que cela leur donne du plaisir.

Ainfi l'Amour est l'ame de la Poësie: elle languit, quand elle ne fait pas une agreable peinture de cette passion, & elle ne peut plaire aux esprits corrompus qui en sont les Lecteurs ordinaires.

Ou'on ne me dise point que l'Amour est bien la Passion dont les Poetes font de plus vives & de plus frequentes peintures; mais que celui qu'ils representent est toûjours honnête, & qu'ils prennent soin d'en bannir toutes les ordures : ce soin ne rend pas la Poësie innocente, mais seulement plus dangereuse. Les Poëtes ne tâchent que de déguiser **les** Passions, & de cacher leur dissormité. Les remors de conscience, les peines, les douleurs qui tourmentent ceux qui suivent les affections déreglées de leur cœur, sont des barrieres qui retiennent les hommes. Un ambitieux quitte son ambition, considerant que tout le monde s'élevera contre lui. Un vindicatif ne se vange pas, craisnant que l'on ne se vange aussi du mal qu'il voudroit bien faire. Un avare se dégoûte, de ses richefduella, don la policifion hi domettar d'impiè tule. Enfin les rappariques tromen des leurs dels glemess mènes la parition de leurs décentements

Mauses Poetes feparent toutes ces amerimose de la douceur des pations; ils en compent toutes les épines: ainfi dans les représentations qu'ils en foet, il ne paroit men qui puifle donner la cramée des y laiffer furprendre: de forte que leurs Lecteurs it vevent des peintures tres-achevées de ce qu'ils vouvent des peintures tres-achevées de ce qu'ils vouvent être. Les ambitieux y voyent qu'on fuit l'ambition fans perils: les vindicatifs la vensgeance exercée impunément: les avares y trouvent les richeffes possedées fans inquiétudes: & les imposiques y voyent des amans qui brâlent continuellement l'un pour l'autre, fans qu'ils s'engagent dans aucune chose qui puisse faire critiquer leurs amours,

& leur donner des remons de conscience.

Les plus infames débauchez fouhaiteroient parmi leurs ordures, passer pour honnêtes gens, ainsi que saint Augustin le dit de lui-même, lors qu'il se rouloit encore dans la boue de ses desordres: Cependant, dit-il, j'étois si dissorme & si insame, que je ne travaillois par mon excessive vanité. qu'a paroirre honnête homme & agreable: Estamen fælus atque inbonestus, elegans & urbanus effe gestiebam abundanti vanitate. Le Poërcest maitre de ses Vers; il peut seindre des amours chastes entre une fille & un jeune homme qui s'aiment passionnément, qui se trouvent souvent seuls, qui font de longs voyages ensemble, comme Theagene & Cariclée dans l'Histoire Ethiopique d'Hesiodore, qui vont toûjours sur le bord du precipice sans y tomber. Le Poëte est, dis-je, mastre de ses Vers, mais il ne l'est pas du cœur de l'homme. Il peut regler & les actions & les paroles de ceux qu'il fait agir & parler; mais ce n'est pas à dire qu'il se puisse faire que deux personnes s'exsur L'ARY POETIQUE. Part. 1. Cb. VIII. 477 s'exposent à de si grands perils sans y succomber, & qu'ils s'approchent si près du seu sans se brûler. Il ne peut pas non plus regler les pensées & les affections de ceux qui lisent ses Ouvrages, & prévenir tous les mauvais effets que causent infailliblement les sunesses images dont il remplit leur es-

prit.
C'est donc une mauvaise raison pour excuser les
Poètes, que de dire que dans ces images qu'ils exposent des essets de l'Amour, ils ne sont rien paroître que de chaste & d'honnête; car en esset ils
ne sont que cacher le poison sous un voile d'au-

tant plus dangereux qu'il est plus artificieux. Par exemple dans l'Histoire Ethiopique d'Heliodore, Cariclée qui s'étoit fait enlever par Theagene, avant que de commencer seule avec lui un grand voyage, exige un serment de lui qu'il vivra chastement avec elle, & il lui en donne sa foi. L'Auteur leur fait renouveller cette promesse dans les plus grands transports de l'amour, parmi les caresses tendres qu'ils se font. Il fait voir que cette promesse n'a point été violée, en exposant Cariclée à l'épreuve du bucher ardent sur lequel elle monte, & dont, parce qu'elle est Vierge, elle ne reçoit pas la moindre offense. Peut-on penser avec quelque raison, que cette Histoire à cause des circonstances d'une honnêteté apparente, en soit moins dangereuse? Peut-on croire que la peinture de la Passion ardente qu'ont l'un pour l'autre Thea-Rene & Cariclée, tous deux jeunes, ne produise point de mauvais effets dans l'esprit de ceux qui li-Tent ce Roman? Sa lecture remplit-elle moins l'esprit d'images licentieuses, qui corrompent & qui échauffent l'imagination des Lecteurs? Au contraire cet artifice d'Heliodore, qu'on appelle le Pere des Romans & des Histoires Poétiques, ne tend qu'à autoriser le déreglement du cœur, &

#### Nouvelles Reflexions

à persuader aux jeunes gens qu'ils peuvent sans rier craindre s'engager dans les plus grands perils.

#### CHAPITRE IX.

L'homme ne peut vivre sans amour : Son desordre vient de ce qu'il le tourne vers les Creatures au lieu de le tourner vers Dieu. La Poèsse entretient ce desordre-

E desir ardent avec lequel les hommes cherchent un objet qu'ils puissent aimer & en être aimez, naît de la corruption de leur cœur, & de l'état miserable, où ils sont par le peché du premier homme. Nous sommes faits pour aimer une beauté parsaite, qui est Dieu, & pour jourr des chastes delices qui accompagnent cet amour.

Nous avons en nous comme un poids qui nous porte toûjours vers ce côté. C'est ce qui fait que eeux qui vivent dans l'oubli & dans la privation de Dieu, ne pouvant être sans amour, ils tournent cette inclination vers les Creatures, & en cherchent quelqu'une à laquelle ils s'attachent. Ils veulent aussi être aimez; car toutes les affections qui partent du cœur des méchans, y retournent par un cercle necessaire.

Il n'y a donc rien qui leur plaise davantage que d'aimer & d'étre aimez, & par consequent il n'y a point de peinture qui leur soit plus plus agreable que celle de ces amours sideles, où l'on ne voit rien de sâcheux, car le Poëte cache toutes les suites funeiles de ces amours; L'on trouve toûjours dans leurs Ouvrages deux personnes qui brûlent l'une pour l'autre: ils forment entre elles une si parfaite & si douce union, que les travaux, les guerres, les mauvaises soitunes ne sont point capables

SUR L'ART POETIQUE. Part. I. Ch. IX. 473

de la rompre ni de troubler par consequent leurs plaisirs, que ces Poëtes rendent ainsi comme immuables & infinis: de sorte qu'ils persuadent facilement leurs Lecteurs, qu'ils ne trouvent que trop disposez à les croire, que c'est dans ces amours que consiste le bonheur que cherche la Nature. Ils sont naître mille incidens propres à faire paroître les forces de l'amour: ils representent l'un des deux amans dans quelque disgrace de la Fortune: dans cet état ils reçoivent tant de consolation de la fidelité de la personne qui les aime, que ces disgraces leur sont douces. C'est ce qui fait naître cette sausse opinion, que de veritables amans ne peuvent jamais être malheureux.

Il est certain cependant que l'on ne peut conferver son cœur dans la pureté de l'amour de Dieu, qu'en le tenant sermé à toutes les pensées & jà toutes les images qui nous representent les douceurs de ces solles amours du monde, & aux plus legers sentimens de sensualité qui gagnent l'ame & la cor-

rompent; Omni custodià serva cor tuum.

Il faut s'appliquer à considerer souvent les malheurs où se precipitent ceux qui lâchent tant soit peu la bride à leurs Passions, la perte qu'ils sont de leur tems, de leur siens, de leur honneur, de leur santé, de leur vie; il faut être persuadé que les amours entre des personnes de disserens sexes, qu'on appelle honnêtes, ne demeurent pas long-tems captives sous les Loix de l'Honneur; que si l'on n'évite tout ce qui peut faire naître & entretenir un seu semblable, on en est ensinconsumé. Ce sont-là les considerations dont on doit s'occuper tos-jours, pour se désendre contre les attaques de la cupidisé, qui ne nous laisse jamais en repos.

Les Poètes travaillent à détourner l'esprit de ces resservails le remplissent d'une grande estime pour les Creatures; ils en relevent la beauté; & ils employent tout leur art pour les faire parofire aimables à ceux qui les croyent: au lieu que ceux qui apperçoivent ce qu'elles font, c'est à dire leur neant, les jugent indignes de nôtre amour, & regardent comme des extravagans ceux qui s'attachent à elles, imparfaites comme elles font & sujettes à mille accidens qui les éloignent de nous, ou nous separent d'elles.

Ce n'est pas seulement du côté de nôtre intefêt, par la perte de l'honneur, des biens & de la santé, que l'on doit juger que rien n'est plus funeste à l'homme que la passion de l'amour, mais princi-

palement du côté de la Religion.

Quand ces amours ardentes entre deux personnes seroient honnêtes aux yeux des hommes, elles ne sont pas chrétiennes. Nôtre cœur est un autel où Dieu ne soussire point qu'on facrisse impunément à d'autres qu'à lui, & qu'on y allume un seu étranger: il ne veut pas être adoré dans un Temple où une Idole est réverée. Aussi-tôt que les Philistins eurent placé son Arche dans le Temple de Dagon, la statuë de cette sausse Divinité sut renversée par terre; & il ne permit pas que les Romains, qui dressoient des Autels aux Dieux de toutes les differentes Nations du monde, l'honorassent, qu'après qu'ils eurent renversé leurs Idoles.

Qu'on ne s'y trompe pas, ce n'est pas un petit mal de penserjour & nuit à une Creature, de tourner toutes ses affections vers elle, quoi qu'en apparence on s'imagine ne vouloir pas commettre une action désendue parla Loide Dieu: cependant on ne pense presque point à lui, on ne pousse pas un souprir, il ne se forme pas un desir pour lui dans nôtre cœur pendant qu'il se répand tout entier dans ces solles amours. Nous devons neanmoins aimer Dieu de tout nôtre cœur, & par consequent

il faut que tous ses mouvemens tendent vers luis car il le commande & le veut ainsi.

Dans toutes les descriptions que les Poëtes font du transport de la passion de deux amans, ils leur font commetre des idolatries épouventables, comme l'a remarqué une personne d'une tres-illustre naissance, dans un Traité contre la Comedie. La Creature y chasse Dien du cour de l'homme pour y dominer à sa place, y recevoir des sacrifices & des adorations, y regler ses mouvemens, sa conduite, & ses interêts, & y faire toutes les fonctions de Souverain, qui n'appartieunent qu'à Dieu, qui veut y regner par la charité, qui est la sin & l'accomplissement de toute la Loi Chrétienne. Ne voyezvous pas, continuë cet Auteur, l'Amour traité de cette maniere si impie dans les plusbelles Tragedies & Tragi-comedies de nôtre tems? N'est-ce pas par ce sentiment qu'Alcionée mourant de sa propre main, dit à Lydie?

Vous m'avez commandé de vaincre & j'ai vaincu, Vous m'avez commandé de vivre & j'ai vêcu, Aujourd'hui vos rigueurs vous demandent ma vie, Mon bras aveuglément l'accorde à vôtre envie, Heureux & satisfait dans mes adversitez, D'avoir jusqu'au tombeau suivi vos volontez.

#### CHAPITRE X.

Les Poètes no prennent pas tolijours le foin de purga de toutes faletez les amours qu'ils representent; ils autorisent les plus sales amours, comme toutes la autres passions déreglées.

T Es Poëtes ne se donnent pas le soin de purger de toutes saletez ces amours qu'ils representent. Une amour si honnête qu'elle ne se croiroit rien permis, ne plairoit pas à ces esprits corrompus qui lisent les Romans: c'est pourquoi les Auteurs de ces Ouvrages laissent aller quelquesois les amours dont ils font la peinture, aussi loin qu'elles vont en suivant leur cours ordinaire. se commet des actions criminelles dans les Romans, mais la difformité de ces actions n'y paroît pas: on les déguise, & on les enchâsse, pour ainsi dire, dans de l'or, de sorte que ceux qui prennent plaisir dans la representation de ces actions, n'en ont point de scrupule; car enfin ceux qui les commettent sont des Dieux & des Déesses. dont il n'y a point de honte d'imiter les actions.

C'est comme dans Terence ce jeune débauché, qui avoit remarqué dans un Tableau que Jupiter avoit sait descendre une pluye d'or dans lesein de Danaé, & avoit ainsi trompé certe semme. Un Dieu a bien voulu faire cette action, maisquel Dieu? Celui qui fait trembler les vostes du ciel par le bruit de son tonnerre; & moi qui ne suis qu'un des moindres d'entre les mortels, j'aurois bonte d'imiter le plus

grand des Dieux?

Le vice se trouve dans les Heros des Poëtes, & dans tous leurs grands hommes. Quoi que vindicatifs, ambitieux, superbes, ils ne paroissent

## SUR L'ART POETIQUE. Part. I. Cb. X. 477

pas moins considerables parmi les hommes, & moins cheris des Dieux; ainsi en consacrant leurs personnes, ils consacrent leurs vices, & rendent par ce moien la vengeance, l'ambition, l'orgueil & l'adultere honorables. Les hommes ne desirent rien davantage que d'allier la vertu avec le vice, afin de jourr en même tems des douceurs de la volupté, & du repos de la bonne conscience.

Les Poëtes sont d'intelligence avec eux là-defus, & pour autoriser leurs desordres, & les délivrer de la honte qu'ils ont en les commettant, ils feignent que les Dieux mêmes sont sujets à l'amour & à la vengeauce; ils les sont querelleux, adulteres; en un mot ils s'efforcent autant qu'ils le peuvent, de faire les hommes Dieux; & au contraire des Dieux mêmes ils en sont des hommes, leur attribuant des actions humaines & criminelles, afin qu'elles ne passent plus pour telles, comme saint, Augustin le leur reproche dans le Liv. I. Chap. 16. de ses Cons. & que ceux qui les commettent semblent imiter plûtôt les Dieux celestes & tout-puissans, que des hommes perdus & scelerats. C'est ce que les Payens mêmes ont eu en horreur.

Les Poëtes, s'écrie Ciceron, feroient bien mieux de rendre les hommes femblables aux Dieux, que de rendre ainsi les Dieux semblables aux hommes. Humana ad Deos transferunt, divina mallem

ad nos.

Si le respect que les Poëtes doivent avoir pour leurs Dieux, n'a pas empêché qu'ils n'en aient été les calomniateurs publics, comme les appelle Tertullien au Traité des Spectacles, criminatores de detractores Deorum; Il ne saut pas s'étonner s'ils attribuent tant de vices à leurs Heros. Ils leur donnent à la verité toutes les vertus éclatantes qui font du bruit dans le monde: ils les sont pieux exterieurement envers les Dieux, mais avec toute cette pieté

pieté ces Heros sont des hommes coleres, violens, ambitieux, vindicatis, qui sont brûlez de seux impudiques: & cependant il saut supposer que ce sont de grands hommes qui meritent l'estime & l'amour de tout le monde. Et en esset le dessein des Poètes en les chargeant de tant de desseux, n'est pas de leur sour leur rien de cette gloire qu'ils &

font acquise par leurs travaux.

Ce seroit mal entendre la Poëtique, que de pretendre que les Poëtes pechent contre leur Art, lequel demande que nout ce qu'ils disent contribue à établir l'estime du Heros de leur Piece; car ils répondent fort bien qu'ils sont obligez de faire parostre leurs Heros vertueux, mais de ces vertus qui sont estimées dans le monde, & de les exemter des desauts que les hommes condamnent: or l'amour, l'ambition & la vengeance même, quand elles sont exercées avec certaines Loix,

passent pour des vertus.

Mais à parler proprement, il n'y a point de vertus parmi ceux qui suivent la corruption du secle: on s'y sert de son apparence pour cacher la laideur du vice. L'impureté est une galanterie quand on évite le bruit & les scandales. Les voleries sont des adresses, quand on trouvele moien d'enlever le bien de son voisin sans qu'il s'en apperçoive & qu'il crie au voleur: L'ambition, qui ne se sert point de moiens bas pour arriver à ses sins, passe pour une grandeur de courage. En un mot toute la vertu des gens du monde consiste seulement dans l'observation de certaines bienséances, ausquelles on a attaché une idée d'honnéteté.

C'est donc une necessité aux Poëtes de formet leurs Herossur cette idée que les hommes à qui ils veulent plaire, ont de la vertu : & lors qu'ils y réussissent, ils satissont merveilleusement; carles sur l'Art Poettoue. Part. I. Ch. XI. 479

personnes les plus déreglées sont bien aises de voir, pour ainsi dire, l'apologie de leurs passions, c'est à dire de voir d'honnêtes gens, qui sont faits com-

me eux, & qui vivent comme eux.

Aussi après qu'un Poëte ou l'Auteur d'un Roman a representé la fermeté austere d'un jeune homme à resister aux desirs impudiques de sa marâtre, il lui fait prendre toutes sortes de libertez criminelles avec une servante, lesquelles sont dépeintes avec des couleurs agréables, & qui couvrent le crime de ses impudicitez, comme on le voit dans l'Histoire Ethiopsque. Ce qui fait comprendre combien tous ces ouvrages sont dangereux; car tous ceux qui les lisent, ne le font que parce qu'ils y trouvent du plaifir : ils ne peuvent y prendre plaisir sans estimer & approuver ce qu'ils voient, & ils ne penvent estimer & approuver ce qu'ils voient sans renoncer à la Morale de Jesus-Christ pour suivre celle du monde, qui est celle des Poëtes, & des faiseurs de Romans.

## CHAPITRE XI.

L'homme est fait pour la Verité, de là le grand destr de savoir, qui degenere en une curiosité criminelle, que nourrit la Poèsse.

QUAND on connoît que Dieu est le centre du cœur de l'homme, l'on ne peut ignorer la cause de ses inclinations. Les disserentes persections de ce centre l'attirent, pour ainsi dire, par de disserentes chaînes: c'est pourquoi comme Dieu est grand, qu'il est parfait, qu'il est la source de toutes les delices, les hommes sont portez naturellement vers tout ce qui leur paroît grand, parrait, & capable de les rendre heureux. Il est aussi la Verité: il saut donc que nôtre cœur ait une sorte

forte inclination pour la connoître. Cette amour de la grandeur & du plaisir, lors qu'on le détourne de sa fin naturelle qui est le Createur, que l'on quitte la grandeur veritable, & que l'on n'en poufuit que l'apparence, se nomme Cupidité; & le desir de savoir, lors que nous ne l'appliquons qu'a apprendre des fables & des bagatelles, & que nous negligeons la Verité, ne recherchant que des Sciences criminelles ou inutiles, est appellé curifité.

Comme les Poétes flatent la cupidité des hommes, leur presentant les viandes qu'ils souhaitent & qui leur sont désendues, ainsi que nous venons de le voir, ils entretiennent aussi leur curiosité, en ne leur proposant pour matiere de leur étude & de leur application, que des choses qu'ils sont bien-aises de connoîtate, mais dont la connoissant

ce est ou inutile ou dangereuse.

Notre curiosité est ardente pour connoître les choses qui paroissent grandes & extraordinaires; ce qui vient de ce que Dicu, qui est la souveraine grandeur, est l'objet de ce desir que nous avons de savoir : c'est pour quoi les Poètes me choisssent que ce qui est rare & grand pour matiere deleus Vers; & pour irriter le seu de cette curiosset, ils se servent d'un artisse à peu près semblable à celui dont usent les chasseurs, qui jettent devant la bête qu'ils veulent attirer dans leurs silets, la viade qu'elle aime, mais en petite quantité, asse qu'elle ne s'arrête pas dans le lieu qu'ils lui veuleur faire quitter.

Les Poëtes font d'abord la proposition de les sujet d'une maniere fort generale, qui donne grande idée de ce qu'ils ont à dire, & qui excit le desir de savoir, mais qui ne le contente ps, n'expliquant point encore ce qu'ils proposent 52 le faisoient, on se dégoûteroit bien-tot de les

## SUR L'ART POETIQUE Part. I. Ch. XI. 481

Ouvrages. Car comme il n'y a que la veritable grandeur qui puisse contenter pleinement nôtre cœur, aussi il n'y a que la premiere verité qui puisse satisfaire entiérement nôtre elprit, & nous méprisons les connoissances des autres choses, presque au même moment que nous les avons acquises. Ainsi les Poëtes se donnent bien de garde de faire connoître tout ce qu'ils ont à dire, ils reservent toujours quelque chose qui irrite & entretient l'ar-

deur de la curiosité.

Si par exemple le fujet de leur Poëme sont les louanges de quelque grand homme, après avoir dit en cinq ou fix lignes quel est leur dessein, sans faire connoître quel est cet homme, quel est son pais, ils commencent par le milieu de sa vie, par quelqu'une de ses actions qui soit considerable, & dont aussi-tôt on desire de connoître le commencement & la fin. Ils ne suivent jamais l'ordre naturel; s'ils le suivoient comme font les Historiens & qu'ils donnassent d'abord la connoissance de ce qu'ils proposent, l'on ne sentiroit point ces ardeurs que l'on a de poursuivre la lecture qu'on a une fois commencée de leur Ouvrage. Mais parce qu'ils ne disent les choses qu'obscurément dans leurs premiers Vers, on en recherche la connoissance fans se dégoûter, que l'on n'acquiert toute entiere qu'à la fin de tout l'Ouvrage, & lors que le Poëte ne craint plus le dégoût de ses Lecteurs.

Le Poëte a soin de nourrir le feu qu'il allume. A proportion qu'on avance dans la lecture de son Ouvrage, on apperçoit que ces tenebres dont il avoit couvert ses premieres paroles, se dissipent: & quoi que l'on ne connoisse point pleinement ce que l'on desire de savoir, qu'à la fin, cependant on acquiert continuellement de nouvelles connoif. fances qui se persectionnent de plus en plus. On s'instruit de la vie du Heros de la Piece : on dé-Buch ...

cou-

couvre quelle est sa naissance, quels sont ses travaux; ce qui engage à en continuer la lecture Mais l'Auteur rejette toûjours sort loin le dénouement des intrigues qu'il a brouillées, & sur le point que le Lecteur espere voir ce dénouement, il est jetté dans d'autres embarras par des accident qui le surprennent : de sorte qu'il ne peut pas sair ressexion sur les choses qu'il a apprises, & s'en dégoûter, & qu'il est toûjours dans un perpetuel de-

sir d'apprendre la suite.

C'est ainsi que les Poëtes amusent & trompent ce desir que nous avons de savoir. L'on n'a pas de honte d'avoir écouté attentivement les contes ridicules de sa nourrice, parce que l'on étoit dans un âge foible. Mais de quel voile peuvent couvrir leur soiblesse, ceux qui étant dans un âge avancé, passent les jours & les nuits à lire les avantures d'un Heros imaginaire, & qui n'emploient pas un moment à une lecture utile? qui ont une curiosité ardente pour apprendre quelle a été sa most, & qui négligent de savoir quel est leur propredevoir, & ce qu'ils doivent devenir? Peut-on avoir une preuve plus sensible de la soiblesse & de la sottie de nôtre esprit?

Les hommes n'ayant accoûtumé de se laisset toucher qu'aux choses sensibles, les choses spirituelles sont insipides pour eux, & ils ne peuvent y penser, qu'aussi-tôt le dégoût ne les prenne. Ce n'est pas aussi de ces sortes de choses que les entretiennent les Poëtes; la matiere qu'ils tratent, n'a aucunes épines; elle ne demande point une application d'esprit penible: tout ce qu'ils difent se conçoit par l'imagination; & leurs Vers y réveillent les images de toutes les choses dont la

vûë est touchant & agréable.

C'est pourquoi outre que les descriptions des choses

SUR L'ART PORTIQUE, Part. I. Ch. XI. 483

choses qui sont l'objet de la cupidité, fortissent cette même cupidité, c'est à dire l'amour que nous avons pour les biens sensibles, elles sont encore dangereuses, en ce qu'après de telles lectures, l'esprit de ceux qui s'y sont divertis, n'est plus capable d'aucune secture serieuse.

Ils ne trouvent point dans ces Livres pleins de fagesse & d'instructions très-utiles pour la conduite de la vie, ce sel & cet agrément qui irrite leur curiolité; & ne s'étant fait aucune habitude d'user de leur esprit tout pur sans le ministere des sens, il ne leur faut point parler d'étudier la Religion, qui est élevée au dessus des choses sensibles, dont les mysteres ne se voient point par les yeux du corps, & qui ne propose rien qui soit agréable à la concupiscence.

C'est pourquoi ceux qui après la lecture des Romans, prennent les Livres saints, entrent dans cette lecture comme dans une terre étrangere qui n'a rien que d'affreux pour eux, qui leur semble ne porter que des épines, où luit un Soleil dont la lumiere les incommode : comme ils sont accoûtumez à l'éloquence des Poètes sardez & pleins d'affectation, le stile simple & naturel de l'Ecriture, bien que plein de majesté & de force, ne touche point un cœur qui ne

s'est jamais nourri que de bagatelles.

#### CHAPITRE XII.

Comme l'esprit ne se porte à connostre que la Verité, ou ce qui en a l'apparence; les Poètes aust zâchent de rendre vrai-semblable sous ce qu'il proposent.

A volonté ne peut aimer que le bien ou ce qui en a l'apparence, l'esprit aussi ne peut se porter à connoitre que ce qui lui paroît veritable. C'est pourquoi toutes les sables dont la fausseté est évidente, loin de plaire paroissent ridicules: elles ne plaisent que lors que l'artisice du Poète est tel qu'il enchante en quelque saçon, & que l'on s'imagine

quasi qu'elles sont veritables.

C'est pourquoi une des premieres regles de la Poésie est de ne rien dire que de vrai-semblable. Pour cela quand les Poètes proposent des choses surprenantes, ils y disposent leurs Lecteurs: ils ne noüent rien qu'ils ne puissent dénoüer d'une maniere naturelle, par quelque accident qui ne soit point impossible, ou bien en faisant descendre quelque Divinité du ciel : ce qu'ils ne sont que rarement, parce qu'il ne parost pas beaucoup d'esprit & d'invention dans un dénoüement qui n'arrive que de cette seconde maniere : ils n'y ont donc recours que lors que les choses sont sembrouillées & si desesperées, qu'elles ne peuvent avoir le succès que l'on souhaite sans le secours du ciel.

Nec Deus intersit, nist dignus vindice nodus Inciderit.

Toutes les parties d'une Histoire Poëtique sont tel-

# SURL'ART POETIQUE Part. I. Cb. XII. 485

tellement liées, qu'un évenement en engendre un autre, & tout ce qui arrive à la fin du Poëme est une suite de ce qui s'est fait dans les commencemens, les choses ne pouvant avoir d'autre issue celle qui naît de la disposition qu'on leur a donnée.

Chacun de ceux que le Poëte fait agir & parler, tient un langage conforme à fon âge & à fon état. Il peint ses mœurs & ses inclinations dans ses paroles; & il ne dit & ne fait rien qui soit contraire aux coûtumes de son païs : de sorte qu'aucune circonstance soit de tems, soit du lieu, ne peut saire appercevoir la sausseté des sictions du Poète. On voit par tout dans son Ouvrage une image si naive de la Verité, qu'on la prend facilement pour la Verité même.

Ceux qui entendent bien l'art de la fable ou de l'action, veulent même que les Poëtes observent que le fonds de leur piece soit vrai, & qu'ils n'étendent la permission qu'on leur accorde de feindre, que sur les ornemens & les circonstances de

Faction qu'ils proposent.

Ceux qui pensent qu'un Poète peut inventer tout ce qu'il dit, ne savent pas, dit Lactance, les bornes que doit avoir la liberté de la Poèsie: Elle peut enrichir & donner un tour figuré & agreadle aux choses qui se sont effectivement faites: mais ne rien dire que de fabuleux, c'est être un impertinent menteur, & non pas un habile Poète: Nescunt qui sit Poètica licentia modus, quousque progresif ingendo liceat, cùm officium Poèta sit in eu ut a qua gesta sunt, verè in aliquas species obliquis sigurationibus cum decore aliquo conversa traducat. Totum autem quod reseras singere, id est ineptum este, è mendacem potius quam Poètam.

Ce soin que les Poëtes prennent de couvrir leurs mensonges de l'apparence de la Verité, afin qu'ils

-3 puif

puissent être agréables, c'est une preuve invincible que nôtre esprit est fait pour la Verité: & par conséquent que cette attache qu'il a à lire des sibles, est une marque évidente de sa corruption de la vanité où il est tombé, qui lui sont present l'image de la Verité à la Verité même, comme nous avons vû qu'il quittoit la veritable grandeu pour courir après son ombre. Aussi ceux qui sont exemts de cette corruption & de cette vanité, me peuvent s'arrêter aux imaginations des Poètes, & y chercher du divertissement; la Pieté ne le permet pas.

Une des raisons pour lesquelles on désend aux Chrétiens de se trouver aux Spectacles, est, selon saint Augustin, qu'ils ne sont que des images de la Verité, & qu'il est dangereux à l'homme susceptible d'erreur, comme il est, qu'il n'y prenne l'habitude de quitter les choses réelles pour suivre leur ombre: Et \* bac enim quadam imitatio veritatis est, nec ob aliud à talibus probibemur spectaculas, nis ne umbris rerum decepti ab ipsis rebus, quarum umbra sunt, aberremus. Platon f allegue cette même raison, pour justifier la désense qu'il fait aux

Poëtes d'entrer dans sa Republique.

L'Auteur de la Verité, dit Tertullien, n'aime point la fausseté, & tout ce qui tient de la siction, passe devant lui pour une espece d'adultere: Non amat fassum auteur Veritatis, adulterium est apud

illum omne quod fingitur.

L'on peut dire de ceux qui ne repaissent cette inclination que nous avons pour la Verité, que de ces images fausses de la Verité que forment les Poëtes, qu'ils sont aussi insensez qu'un hypocondriaque qui quitte les alimens naturels pour repaitre ses yeux de la figure d'un festin. La veritable Beati-

<sup>\*</sup> De la Relig, shap. 22. † De la Rep. Dialogue 2.

Beatitude, selon saint Augustin, consiste dans la connoissance de la Verité: Beata quippe vita est gaudium de veritate. Peut-on dire qu'un homme est heureux qui met son honneur à composer ou à lire des Romans, puis qu'il ne fait consister toute sa joie que dans le mensonge, & qu'elle n'est, pour ainsi dire, qu'un mensonge perpetuel?

#### CHAPITRE XIII.

D'où vient que l'imitation est si agréable, que l'on prend par exemple plus de plaisir à voir l'image d'une chose que cette chose même.

ET Art avec lequel les Poëtes imitent la Verité, & le soin qu'ils prennent de faire tenir à ceux qu'ils introduisent, un langage tout conforme aux personnages qu'ils leur sont jouer, sont sans doute les choses qui contribuent le plus à rendre la lecture de leurs Ouvrages agréable.

Par exemple, la representation d'un pere qui reprend son fils, enchante tellement qu'on ne croit pas avoir une image, mais un pere veritable. Ce spectacle n'est pas sort divertissant en lui-même; on auroit du chagrin si l'on se trouvoit essettivement dans la compagnie de ce pere dans le tems qu'il gourmande son sils: mais cependant la peinture qu'en sont les Poètes n'a rien que de charmant.

C'est pourquoi Aristote, qui avoit fort bien remarqué tout ce qui plaisoit dans les Poëtes, & qui en a pris les regles qu'il propose dans sa Poëtique, donne celle-ci: que le Poëte doit peu parler, & ne paroître presque jamais dans ses Ouvrages, même dans ceux qui ne consistent qu'en récits. Il faut que par la voie de l'imitation,

tation, il reduise en action toutes les choses : c'esà-dire, qu'il trouve le moien que les personne
dont il veut faire connoitre les actions, rapportent elles-mêmes ces actions, & qu'ils le faisen
de telle maniere que les Lecteurs nes apperçoivent pas que ce soit le Poëte qui les instruit,
mais qu'ils s'imaginent en quelque saçon être en
la compagnie de ces personnes & dans les mêmes lieux où le Poëte les represente, afin qu'ils
reçoivent cette satissaction douce que donne u-

ne imitation parfaite.

C'est un sujet d'étonnement assez grand, que les hommes prennent moins de plaisir à confiderer les choses que leurs images : que la Vraisemblance leur plaise plus que la Verité. C'est ce qui leur arrive quand ils aiment mieux lire des Histoires feintes qu'un Poëte habile a couvertes de l'image de la Verité & de vrai-semblance, que des Histoires veritables. Personne gependant ne veut être trompé, & si l'on prend plaisir à voir des enchantemens, ce n'est pas l'erreur qui plaît, dit saint Augustin, mais l'adresse avec saquelle l'enchanteur nous a trompez. Si on nous demande, ajoûte ce Pere, quelle est la plus excellente chose, de la Verité ou du Mensonge, nous répondons tous que la Verité est sans doute plus excellente que les jeux & les contes. Cependant nous nous y laissons aller avec plus de joie qu'à la Verité, & nous prononçons ainsi contre nous-mêmes l'arrêt de nòtre condamnation, lors que pour suivre les mouvemens de la vanité, nous quittons ce que la Raison nous fait justement approuver: Interrogati quid sit melius, verum an falsum, ore uno respondemus verum esse melius jocis & ludis; tumen ubi nos utique non vera, sed falsa delectant multo propensius, quam praceptis ipsius Veritatis bereamus : ita nostro.

SUR L'ART POETIQUE. Part. I. Cb. XIII. 489 nostro judicio & ore punimur, aliud ratione appro-

bantes, aliud vanitate sectantes.

Aristote dans sa Poétique, dit que la raison pour laquelle les imitations sont agreables, c'est que ceux qui considerent une image, prennent plassir à apprendre & à découvrir par raisonnement quelle chose elle represente; par exemple, que c'est l'image d'un tel, xaipus rais eixònas oparres, orts oruscatras Isapeneses mange d'un tel, xaipus rais eixònas oparres, orts oruscatras Isapeneses mangeres, nel cum oruscatras reserves.

Mais outre cette raison, ce plaisir vient apparemment de ce que les hommes, quoi que trèsattachez à leur sens, ont un certain sentiment naturel qui leur sait préserer ce qui est spirituel aux choses materielles, & qui les oblige par exemple d'estimer davantage que les corps mêmes, l'artavec lequel une personne ingenieuse les representes d'où vient que toutes ces imitations & ces peintures des Poètes leur sont plus agréables que les

choses mêmes.

Ainsi dans le tems que les hommes corrompent les bonnes inclinations de leur nature, en les détournant de leur sin principale & veritable; on doit remarquer la bonté de ces mêmes inclinations. Mais si l'on considere ce vuide que l'on sent dans l'ame après la lecture d'un Roman, & cette espece de chagrin avec lequel on en quitte la lecture, on sera persuadé que ce sont comme les châtimens & les peines de l'illusion où l'on a été pendant cette lecture. Et c'est ce qui devroit convaincre les hommes qu'ils ne peuvent trouver de divertissement solide que dans la contemplation de la Verité, & non point dans les fables, qui n'en sont qu'une image, ainsi qu'on les définit ordinairement, aoy & 40015 einsigen à apseuse.

CHAP

#### CHAPITRE XIV.

Non seulement les Poètes gâtent l'esprit de l'homme, mais ils corrompent son cœur; ils en détournent tous les mouvemens de sa sin principale qui est Dicu, & qui est la cause du plaisir que l'on regoit de ces émotions avec lesquelles l'on lit les Poètes.

Les Poètes ne se contentent pas d'amuser l'esprit de leurs Lecteurs par une apparence trompeuse de la grandeur & de la verité, telle qu'on vient de le dire : ils se jouent encore de tous les mouvemens de leur volonté, & ils les détournent de leur veritable sin qui est Dieu.

Les affections & les mouvemens font à l'amece que les pieds font au corps: Movetur, dit saint Augustin, affectibus, ut corpus pedibus: Elle s'en sert pour s'approcher de la Beatitude, & pour s'é-

loigner de la misere.

Or comme par un mouvement naturel qui n'est jamais interrompu, nous sommes portez vers le Souverain bien, nous ne sommes jamais sans affections. On aime toujours quelque chose, & on met son bonheur dans ce qu'on aime: on l'estime, on en craint la perte, & on s'irrite contre tous ceux qui veulent nous la ravir ou en troubler la possession: l'on soussier avec peine les liens qui nous empêchent d'agir pour y arriver.

Quand le cœur n'est agité d'aucune passion senfible, & que ses mouvemens sont comme retenus & liez, c'est un état de langueur & de contrainte; car les affections par lesquelles l'ame agit & marche, pour ainsi dire, vers sa beatitude, sont accompagnées de plaisir aussi bien que toutes les ac-

tions

sur l'ART POETIQUE. Part. I. Ch. XIV. 401 tions du corps necessaires à la conservation. On voit, on entend, on mange & on boit avec plaisir: ainsi les émotions de l'amour, ses desirs, ses esperances, lui causent du plaisir.

Il n'y a rien qui soit si insupportable à l'homme, & qui lui donne plus de tristesse, que lors qu'il ne se presente point d'objet parmi les creatures qui excite & qui entretienne le seu de ses affections, & vers lequel il puisse se porter par estime & par amour: c'est comme une saim de l'ame, qu'il veut

satisfaire à quelque prix que ce soit.

Cependant il n'y a que Dieu qui puisse nous rendre heureux, & nous procurer la beatitude que nous cherchons avec avidité; il est l'objet legitime de toutes nos affections. Mais parce que l'homme ne peut pas la posseder ici d'une maniere accommodée aux sens, & qu'il veut être heureux par les choses sensibles; il quitte le Createur pour les Creatures; & en cherche quelqu'une dont la possession puisse faire son bonheur.

C'est en vain qu'il fait cette recherche, c'est en vain que son cœur en est émû; quelque effort qu'il fasse il ne trouve point le repos qu'il se propose: il sent malgré qu'il en ait la bassesse en neant de la Creature où il s'attache: son esprit & son cœur s'apperçoivent bien-tôt qu'elle ne merite pas d'être aimée comme il le voudroit, pour arriver au bonheur où il tend. De là naissent les chagrins si terribles, & les inquiétudes si conti-

nuelles des hommes.

Les Poëtes se proposent de divertir & de charmer ces ennuis: ils croient avoir trouvé le remede à leur mal. Pour cela ils amusent toutes les affections du cœur de l'homme: ils les remuent de sorte, qu'il croit jour sancune peine du plaifir que l'Auteur de la Nature a attaché aux mouvemens de la volonté de l'homme. C'est pour cela X 6 qu'ils

qu'ils leur font voir des objets imaginez à plaisir, & s'ils ne remplissent pas la capacité de l'ame, au moins ils contentent l'imagination par un bonheur apparent. Et c'est ce qu'il est bon de voir plus au

long.

Tous les hommes souhaitent à la verité d'être heureux, mais ils ne s'accordent pas tous du sujet où ils doivent trouver ce bon-heur. L'un établit la felicité dans les richesses, l'autre dans les honneurs; celui-là dans les plaisirs du corps. Chacun tourne les mouvemens de son cœur vers le lieu & l'objet où il croit trouver sa felicité. L'avare aime non seulement les richesses, mais il les estime, & méprise la pauvreté: il les desire, il craint de les perdre lors qu'il les possede, il porte envie à ceux qui sont plus riches que lui; en un motson cœur est tout entier dans son tresor. Il en est de même des ambisieux; & de ceux qui mettent leur bonheur dans les voluptez.

Les Poëtes ne peuvent pas faire leurs Lecteurs riches, leur donner des dignitez, & leur faire goûter les plaisirs du corps, ils ne peuvent que réveiller mieux ces idées. Mais ils peuvent entretenir les mouvemens de leur cœur en une maniere, qui pareillement a fes charmes. Tous les hommes ont une inclination naturelle d'amour les uns vers les autres, par laquelle ils se portent à aimer ceux en qui ils rencontrent certaines qualitez aimables, & avec qui ils ont comme une sympathie. Les hommes ne souhaitent rien tant que de trouver quelque personne en qui ils puissent ainsi placer leurs affections, & dont leur cœur soit touché si vivement; qu'il foit toûjours ardent pour elle, & exempt de cette froideur qui déplaît si fort. Et voila ce que trouvent dans les Poëtes ces personnes qui ne savent ce que c'est que de se rendre heureux par la possession du souverain bien, & qui ne mettent sur l'Art Poetique. Part. I. Ch. XIV. 493 leur bon-heur que dans la possession des objets sensibles.

Les Poètes par les beautez, dont ils font une peinture touchante, irritent l'ardeur qu'ont ces personnes pour tout ce qui peut faire une impression agissante sur leurs sens. Elles veulent que l'on pique de nouveau, comme pour les r'ouvrir, les plaies qu'elles ont tant de sois reçues des choses sensibles.

C'est cet état où saint Augustin se plaint qu'é-· toit son ame, avida contactu rerum sensibilium. G'est pour cela que dans un Poëme, il y a toûjours un Heros & une Heroine. Le Herosatous les avantages de corps & d'esprit, pour gagnerles bonnes graces d'une Heroïne. Elle est elle-même un chef-d'œuvre des Cieux, plus belle que le Soleil, à qui il ne manque rien de tout ce qui peut rendre aimables celles de son sexe. Car personne ne concevroit de l'estime pour des Heros & pour des Heroines des Poëtes, si l'on ne voyoit dans leur conduite des vertus éclatantes, & s'ils ne paroiffoient exempts des vices grossiers, & dont on a honte. On fait faire à ces Heros de belles actions: Ils donnent de grands exemples de religion envers les Dieux, de pieté à l'endroit de leur patrie: Ils ont une fermeté de courage merveilleuse; une intrepidité incrovable dans les dangers: une patience invincible dans les travaux; ils font clemens: ils sont modestes, ils sont honnêtes: Et bien que toutes ces vertus ne soient qu'un faux éclat qui orne leurs vices, puis qu'ils ne sont point exempts d'ambition, de vanité, & d'un amour criminel pour les Creatures; cependant ces vertus colorées font leur effet, & allument dans le cœur des Lecteurs une forte passion pour ces Heros. On desire ensuite de savoir leurs avantures, on s'interesse dans tout ce qui les regarde,

# 404 Nouvelles Reflexions

& l'on se trouve si étroitement lié avec eux, qu'on entre dans toutes leurs passions. On aime ce qu'ils aiment; on hait ce qu'ils haïssent: on se réjouit,

& l'on s'afflige avec eux.

Lors que le Lecteur s'est une sois interessé de cette maniere dans ce qui arrive au Heros de son Roman, son cœur n'est point froid, il ressent avec plaisir toutes les émotions des passions diverses, qu'excitent en lui les differens états, par lesquels le Poète sait passer ce Heros. Ce qui augmente le plaisir que donnent ces passions, est qu'elles paroissent innocentes, & qu'elles ne sont accompagnées d'aucune sâcheuse circonstance.

Ceux qui lisant un Poeme, croient être au milieu du combat, & suivre leur Heros dans tous les dangers qu'il court, ne craignent point les coups ni la mort. Les coleres, les jalousies, les haines dont on est agité dans les affaires du monde, étant évidemment honteuses & criminelles, les remors de conscience & les douleurs qui s'y trouvent jointes, ou qui les suivent, ne permettent pas d'y prendre plaisir; mais dans ces émotions que donne la lecture d'un Poeme, on y voit une vertu apparente, qui fait qu'on ouvre volontiers son cœur à des sentimens qu'on croit innocens.

On s'imagine qu'il y a de la generosité à pleurer les malheurs d'un illustre persecuté, hair ses ennemis, que le Poète ne manque pas de noircir de toutes sortes de crimes. On ressent une certaine satisfaction de ce qu'on aime la Vertu, & que l'on a un cœur qui n'est pas insensible: On ne condamne point les mouvemens de tendresse, que l'on ressent pour l'Herosne: car il paroit toujours que la fin de l'amitié que le Heros a pour elle, est un mariage honnête.

La peine que l'on souffre en voyant les maux d'une

SUR L'ART POETIQUE. Part. I. Cb. XIV. 405 d'une personne que l'on juge digne d'une meilleure fortune, est liée par une union merveilleuse avec des sentimens contraires de joye & de douceur: On pleure avec plaisir des miseres que l'on ne souffre point. Casus \*alienes fine ulle. dolore intuentibus etiam ipfa misericordia jucunda. Ce n'est pas que la peine des autres donne de la satisfaction, mais on est bien aise de s'en voir à couvert, comme dit Lucrece,

Non quod vexari quemquam jucunda voluptas, Sed quibus ipse malis careas, quia cernere suavo est.

Comme dans l'inftitution de la nature ces mouvemens sont necessaires pour garentir l'ame de quelque chose qui lui seroit nuisible, l'Auteur de la nature y a joint un certain plaisir, ainsi qu'à toutes les autres actions du corps; même à celles qui se font avec quelque violence, lors qu'elles contribuent à la santé: Le travail d'une promenade, par exemple, parcequ'il est utile à la santé, plaît davantage que l'inaction: de même les émotions que l'on ressent à l'occasion de quelque mal. qui pourtant ne peut nuire, donnent de la fatisfaction.

Aussi est-ce pourquoi les Poetes, afin que leurs Lecteurs ne soient pas privez de plaisirs semblables, font courir mille perils à leurs Heros. Ils. mêlent leur vie de differens accidens, de difgraces, & de faveurs de la fortune. Ce Heros sera, si vous voulez, dépouillé de ses Etats, & persecuté; mais ce sera ou par ses amis, ou par ses plus proches parens, par sa femme, par ses enfans.

Le bonheur qui lui arrive sera aussi tres-rare, & tres-fingulier: Il remontera fur le thrône lors. qu'on le croioit accablé fous le poids de sa mau-

vaile.

Giceron, Ep. lib. 5. Ep. 12.

# 496 - Nouvelles Reflexions

vaise fortune: Par exemple, un Prince qui est le Heros de la piece, après avoir été long-tems sugitif & vagabond; tombe ensin entre les mains de son pere, qui sans le connoître le fait prisonnier; il le soupçonne de quelque grand crime. Ce pere prononce une Sentence de mort contre lui, mais au moment que l'épée est levée & prête à lui trancher la tête, le pere par un accident qui survient; connoît que c'est son propre sils. Cette bonne, & cette mauvaise sortune tire les larmes des yeux, & cette douleur, comme le remarque saint Augustin, est un grand plai-

fir; dolor est voluptas.

Ouand on fent toutes ces differentes émotions que le Poète excite avec adresse par la representation de ces accidens, l'on ne s'ennuie point. Les affections, dont le Lecteur se sent animé, le transportent hors de lui-même. Tantôt il sent son cœur plein d'un feu martial, & il s'imagine combattre: tantôt agité de mouvemens plus doux, il se mêle dans les intrigues du Heros de la piece: il est soldat & amoureux avec lui: & en un mot, il est dans son imagination ce qu'est ce Heros, & ce qu'il voudroit être lui-même; ainfi il n'y a aucun mouvement de son cœur qui ne soit rendu agisfant; il estime, il desire, il craint. Il n'y a point de Passion dont il ne ressente les agreables émotions; & elles le tirent de lui-même où il ne trouvoit que des motifs d'inquiétude. Son esprit & son cœur occupez de ce qu'il lit, sont dans l'état le plus agreable où puisse être une personne qui ignore l'usage qu'il devroit en faire pour aller à Dieu, & il se contente de jouir d'une selicité paslagere & imaginaire.

#### CHAPITRE XV.

La Poësie est une Ecole de toutes les Passions que condamne la Religion.

On peut dire que la Poesse donne de continuelles leçons de ce qu'on appelle dans le monde, les belles Passions; c'està dire, de l'ambition, du desir de la gloire, & de l'amour, qui

sont directement opposées à la charité.

Un homme qui se met souvent en colere, prendfeu bien plûtôt que celui qui s'applique à resister aux premiers mouvemens de cette Passion. Ceux qui passent leur tems à lire des Romans, qui entrent dans tous les sentimens de ceux que les Poètes y sont agir, sont par consequent, pour ainsi dire, un exercice continuel d'ambition, de vanité & d'amour, qui sont les Passions ordinaires des Heros des Poètes: & ces gens ont sans doute bien plus de penchant pour ces Passions. Ils n'y étoient que trop portez par leur nature corrompue; mais ils y sont étrangement fortissez par ces lectures.

Lorsque l'on souhaite avec passion que celui à qui on a donné toutes ses affections, acquiere la gloire qu'il desire; n'est-ce pas une marque évidente que l'on aime aussi la gloire? Si l'ons'assige de la perte qu'il sait de ser richesses, ne voit-on pas par là l'attache qu'on a aux biens de la terre? On pleure dans la vie d'un Heros ce que l'on regarde comme un mal, & ce que l'on ne voudroit pas soussire. L'on est bien-aise que les choses lui succedent, parce qu'on desire pour soi-même dans une semblable caussire un pour soi-même dans

une semblable occasion, un pareil succès.

Ceux qui ont de l'amour, s'affligent lors que le

Heros est malheureux dans ses amours: & com-

me plus on est engagé dans le monde, plus on aime les grandeurs de la terre; aussi plus on est rempli d'ambition, plus on est sensible à l'amour & aux autres Passions. On se trouve dans la lecture de ces avantures Poètiques, d'autant plus touché de ces Passions qui y regnent par tout: Eò \*magis eis movetur quisque, quò minus à talibus afsettibus sanus est.

Il ne faut donc pas s'étonner si les personnes qui lisent les Romans, reçoivent l'impression de tous les sentimens de ceux que le Poëte y fait agir & parler, puis qu'ils y ont un rapport si naturel. Les paroles des personnes passionnées nous troublent és nous agitent, quand elles nous trouvent pleins de la passion és de la soiblesse de cœur dont elles proce-

dent.

On imite toûjours avec joye ce qu'on a vû representer avec plaisir: ainsi quand une semme qui a coûtume de lire les Romans, se voit adorée, elle croit être une de ces beautez pour lesquelles les Heros se sont exposez à tant de dangers. En lisant ces Livres, elle a conçu qu'il n'y a rien de plus doux que d'aimer & d'être aimée: elle se rend facilement à l'occasion qui lui presente cette douceur: & c'est-là le poison qui donne la mort à la plus grande partie des personnes de son sexe.

Dieu, comme on l'a dit, veut regner seul dans le cœur de l'homme qu'il a fait; personne ne peut donc l'offrir à une Creature, ou s'en emparer, sans commettre un larcin, qui ne demeurera point impuni. C'est cependant ce que font les Heros & les Heroïnes. Les Poëtes forment entre eux une si belle union, que les uns & les autres n'offrent des sacrifices & de l'encens à leurs Dieux, qu'asin de les porter à faire

réussir leurs amours. L'Heroine est le Dieu du Heros, & le Heros est celui de l'Heroine; & c'est cet amour détestable que les Lecteurs de Romans tâchent d'imiter, quand ils se mettent

l'amour dans la tête.

La lecture de ces Livres pernicieux ne fait pas feulement naître les Passions, mais elle leur donne des armes. Un ambitieux y trouve des leçons pour s'élever & pour contenter son ambition. Mais sur tout les Poëtes sont ingenieux à trouver des intrigues pour executer les desseins amoureux qu'ils sont prendre à leurs Heros, pour gagner ceux qui s'y opposent, ou pour le leur cacher. Ils apprennent aussi l'art de s'expliquer, & de declarer d'une maniere ingenieuse, l'amour qu'on a dans le cœur.

Après une étude si pernicieuse, ceux quis'y sont rendus maîtres, non-seulement ont l'esprit & le cœur corrompu, mais ils savent encore les moiens de faire réussir leurs mauvais desirs. Ainsi on peut dire que les Poëtes & les faiseurs de Romans, enseignent l'art d'aimer, & comme dit Lactance, par de seints adulteres ils apprennent à en commettre de veritables: Docent adulteria dum singunt, &

simulatis erudiunt ad vera.

Aussi Socrate dans son Histoire Ecclesiastique, en parlant d'Heliodore Evêque de Tricala, qui est une ville de Thessalie, appelle Livres d'amour l'Histoire Ethiopique que cet Evêque composa étant jeune, speriné siénie. Et Nicephore ajoûte qu'on l'obligea dans un Concile, ou de les brûler ou de quitter son Evêché; ce qui fait connoître que l'on a toûjours crû dans l'Eglise que ces sortes d'Ouvrages étoient tres-dangereux.

#### CHAPITRE XVI.

Quand la Poesse n'inspireroit point de mauvaises

Passions, elle seroit toujours criminelle, parce
qu'elle rend inutiles tous les bons mouvemens de
nûtre cœur.

QUAND la Poesse n'inspireroit aucune Passion criminelle, elle ne seroit pas innocente; car nôtre esprit n'est pas sait pour s'occuper de fables. N'est-ce pas une veritable extravagance que de s'interesser dans la fortune d'un Heros, qui est moins qu'un santôme, de pleurer des maux qui ne sont point, & ne pas verser une seule larme pour pleurer ses propres maux, qui sont si réels?

Et c'est de quoi saint Augustin s'accuse devant Dieu: J'étois obligé, dit-il en parlant de ses premieres Etudes, d'étudier les vaines & les fabuleuses avantures d'un Prince errant tel qu'étoit Enée, au lieu de penser à mes égaremens & à mes erreurs; i l'on m'enseignoit à pleurer la mort de Didon, à cause qu'elle s'étoit tuée par un transport violent de son amour, pendant que j'étois se miserable que de regarder d'un œil sec la mort que je me donnois à moi-même, en m'attachant à ces fictions, & m'éloignant de vous, 8 mon Dieu! qui êtes ma vie. Car y a-t-il une plus grande misere que d'être miserable sans reconnoctre & sans plaindre soi-même sa propre misere; que de pleurer la mort de Didon, laquelle est venue de l'excès de son amour pour Ente. & de ne pleurer pas sa propre mort, qui vient du defaut d'amour pour vous?

TENERE cogebar nescio cujus errores, oblitus errorum meorum, de plorare Didonem mortuam, quia eur l'Art Poetique. Part. I. Ch. XVI. 501
quia se occidit ob amorem, cum intereà me ipsum
in bis à te morientem, Deus vita mea, siccis oculis serrem miserrimut. Quid enim miserius misero
non miserante seipsum, & slente Didonis mortem,
que siebat amando Eneam, non stente autem mortem suam, que siebat non amando te?

Est-ce pour des phantômes que Dieu a imprimé dans nôtre cœur toutes ces differentes affections d'estime & d'amour; ou pour nous attirer à lui, qui est nôtre centre, comme nous avons dit, & nous separer des creatures, ausquelles nous ne nous pouvons attacher sans nous priver de nôtre felicité? Il a fait nôtre cœur capable d'estimer & de hair, d'esperer & de craindre, afin que nous estimassions ses divines perfections, & que nous méprisassions le neant des Creatures, que nous nous élevassions vers lui par nôtre amour, en nous éloignant par un mouvement de haine de tout ce qui nous peut separer de lui, que par nôtre esperance nous nous unissions à lui, nous détachant par la crainte de tout ce qui empêche cette union.

Quand je jette les yeux sur ceux qui se, laissent émouvoir par ce qu'ils lisent dans un Roman, & qu'ils sont froids dans l'assaire de leur salut, il me semble voir des personnes, qui étant poursuivies par des ennemis, au lieu de sur & de chercher un assle, s'amuseroient à considerer un parterre semé de sleurs.

La Poesse amuse ainsi toutes les saintes affections de nôtre cœur, ou les détournant vers des choses criminelles ou des bagatelles, de sorte que par là ces bonnes affections sont absolument inutiles. Une femme, par exemple, qui est accoûtumée à ces mariages de Roman, ne trouvant point toutes ces qualitez seintes & imaginaires des Heros dans son mari, elle n'est pas sort disposée à l'aimer.

# 502 Nouvelles Reflexions, &c.

Ceux qui ressentent plus vivement des sentimens de compassion en lisant ces accidens sunestes qui arrivent dans les Tragedies, sont peu touchez des miseres ordinaires des hommes, parce qu'ils n'y trouvent rien qui arrête leurs yeux, & qu'ils ne sont pas accoûtumez d'être émus par des accidens communs.

S'ils font riches & d'une condition relevée, ils veulent executer toutes les folles entreprifes dont ils ont lu les descriptions, & devenir eux-mêmes des Heros.

S'ils sont miserables & qu'ils soient persecutez; au plus prosond de leur bassesse, ils s'ensient d'orgueil; & comme ils ont autresois admiré les travaux de leurs Heros, la grandeur de leur courage dans leurs maux, dont toute la terre s'est entretenuë, ils s'imaginent que la persecution qu'ils souffrent les expose aux yeux de tout le monde, & que l'on plaint partout leur misere; ainsi bien loin de recueillir aucun fruit des peines que la misericorde de Dieu leur avoit envoyées, comme des moiens pour se garantir de celles de l'Eternité; qui sont dûes à leurs crimes, ils ne les souffrent que pour se rendre plus coupables, & pour exciter davantage sa colere.

On ne fait donc autre chose par la lecture des Romans & des Poëtes, que contracter un certain esprit, qui ne se repast que de vaines idées & de chimeres, & qui nous éloigne de plus en plus

de la fin où nous devons tendre.

Fin de la premiere Partie.



# NOUVELLES REFLEXIONS

SUR L'ART POËTIQUÉ.

SECONDE PARTIE.

## CHAPITRE PREMIER.

La fin de l'Art Poètique est de plaire; Ses regles générales se reduisent à quatre principales. On propose les deux premières, savoir le choix de la matière, & l'imitation.



ES regles que l'Art Poëtique prescrit, ne tendent qu'à engager les hommes dans la lecture des Poëtes par le plaifir qu'ils y trouvent. Pour examiner cette proposition, par laquelle nous

commençons la seconde Partie de nos Ressexions, nous devons considerer que tontes les choses qui plaisent dans les Poëtes, se peuvent reduire à quatre chess.

Pre-

## 304 Nouvelles Reflexions

Premierement, la Poësie est agréable, en ce qu'elle ne choisit pour sa matiere que des choses rares, dans lesquelles on voit une certaine image de grandeur, ce que nous aimons, parce qu'étant faits pour un Etre souverainement grand, nôtre nature nous porte à aimer tout ce qui a quelques traits de cet Etre.

Les Poëtes plaisent en second lieu, parce qu'ils imitent la verité, & que toute imitation divertit.

En troisième lieu, ils statent nos inclinations, & ne disent rien que de conforme à nos sentimens,

& c'est ce que nous recherchons.

Enfin ils remuent nos passions: Or toutes leurs émotions sont douces, quand elles ne sont point accompagnées ni suivies d'aucun sacheux accident: Ainsi c'est par ces quatre voies que les Poètes par-

viennent à leur fin principale de plaire.

Pour donner donc quelque connoissance de l'Arr Poetique, nous serons voir comment les Poëtes suivent leurs regles, pour éblouir leurs Lecteurs par la grandeur des choses qu'ils proposent, pour les enchanter par une image de la Verité, pour les gagner en ne disant rien qui soit opposé à leurs inclinations, & pour exciter dans leur cœur toutes les Passions qu'ils sont bien-aises d'y sentir.

Les Maîtres de l'Art ne peuvent prescrire de regles pour la premiere chose, qui est le choix d'une riche matiere: Ce n'est point l'Art ni l'Etude qui donnent aux Poètes cette secondité d'imagination, par laquelle ils voyent par toutes leurs faces les choses qu'ils traitent, & qui leur donne moyen dans une si grande abondance, de faire choix de ce que l'on en peut dire de rare & de grand, & qui par sa vivacité sait qu'ils tournent ce qu'ils s'imaginent en mille manieres inconnües à ceux qui ont une imagination grossiere & pesante.

## SUR L'ART POETIQUE. Part. II. Ch.I. 505

Il est aussi necessaire sur toutes choses, que la Nature ait donné à un Poète beaucoup de jugement, pour faire un bon usage des richesses son imagination, & pour en regler le seu; autrement ses inventions & ses manieres de dire les choses, sont extravagantes; ce qui arrive particulierement à ceux qui n'ont point d'autre Science que celle de rimer, & qui n'ont point cultivé seur esprit par une étude plus serieus que celle de la Poèsse.

Homere & Virgile étoient excellens Philosophes, c'est pourquoi ils ne s'égarent presque jamais; la Raison les guide partout, ils ne s'abandonnent point à ces saillies, qui sont une espece de sievre chaude & de délire, qui sont dire cent choses impertinentes à ceux qui s'y laissent aller.

La plûpart des Poëtes perdent le tems dans des descriptions ennuyeuses & hors de propos. Ils s'arrêtent où ils devroient courir: Ils passent sous silence ce qu'ils devroient expliqueravec étenduë. Il est bon que les Maîtres fassent remarquer ces endroits aux jeunes gens, pour les accoûtumer à bien juger de ce qu'ils lisent, & qu'ils leur inculquent ces belles maximes, que les choses qui sont hors de propos, qui sont contre la bienseance & contre la Verité & la Raison, ne doivent pas être estimées, quoi que l'Auteur qui les a trouvées & qui les a dites, paroisse avoir de l'esprit: autrement les l'oètes, qui peuvent servir à éveiller l'imagination de la jeunesse, corrompront sa Raison.

Car on ne peut nier que plusieurs ne poussent trop loin la liberté dont la Poësse seur donne droit d'user. Souvent il n'y a pas plus de rapport entre ce qu'ils disent, qu'entre les songes d'un malade. Ils ne favent ce que c'est que de peindre les choges ses dans un état naturel & dans la proportion & la grandeur qu'elles doivent avoir : ils les font toutes monstrueuses, & quelque petites & ordinaires qu'elles soient, ils parlent d'elles comme si elles étoient extraordinaires & prodigieuses. Il est vrai qu'on voit du seu & de la hardiesse dans le urs Ouvrages c'est pourquoi pour leur donner le suffrage qu'ils meritent, il saut dire que leurs l'oësies sont semblables à ces grotesques agreables que sont les Peintres, lorsque ne s'assujettissant à aucun dessein, ils suivent seulement leur caprice.

La Poefie est une imitation des actions des hommes, de leurs paroles & de leurs mœurs. Afin que cette imitation soit exacte, il faut que les Poëtes, comme ils ont coûtume de le faire, sassent agir & parler ceux qu'ils introduisent dans leurs Ouvrages, conformément à leurs mœurs. Pour cela les Maîtres ont soin de rapporter avec étendueles mœurs des hommes: ils parcourent toutes les conditions & les divers âges de la vie, & font remarquer quelle est la maniere d'agir de ceux qui sont d'une telle condition, d'un tel âge; ce que sont les jeunes gens, comment agissent les vieillards.

Quoi qu'il n'y ait point d'homme qui soit toûjours le même, & que ceux d'un même état ne soient pas tous semblables, il y a néanmoins un certain caractere qui distingue chaque âge & chaque condition, & qui en sait connoître l'humeur

& la maniere ordinaire d'agir.

C'est dans l'expression de ce caractere que les Poëtes sont paroître cet art d'imiter qui est si charmant, lors qu'il est bien observé. Je ne m'arrêterai pas à parler de ces caracteres; car outre qu'Aristote l'a déja fait dans sa Rhetorique, & Horace dans son Art Poëtique, je ne croi pas que les Livres soient necessaires pour acquerir ces connoissances, on les trouve en soi-même, & le monde est

SUR L'ARTPOETIQUE. Part. II. Ch. II. 507 eft un excellent Livre pour cela, il ne faut qu'étu-

dier ses actions & ses paroles.

Les Maîtres rapportent au Chapitre des Mœurs, ce qu'il est necessaire d'observer pour faire qu'une invention poètique soit vrai-semblable; ils avertissent qu'il ne saut rien dire qui soit contraire à ce que l'on a une sois avancé, à une verité connue, & à ce que la Raison nous enseigne manisestement.

Il faut prendre garde sur tout de ne pas proposer des choses comme veritables, dont l'erreur peut être apperçue par les Sens. Le Mensonge, comme nous avons vû, ne peut être agreable, s'il n'a l'apparence de la Verité; c'est-à-dire, fi l'on ne croit en quelque maniere que ce que le Poëte dit est veritable. C'est pourquoi, selon Aristote, il faut avoir plus d'égard à la vrai-semblance qu'à la verité même; car il y a des choses qui sont très-veritables, que les hommes ne peuvent croire, parce qu'ils mesurent toutes choses à leurs opinions : ainsi pour leur plaire & obtenir d'eux qu'ils croient ce qu'on leur dit, l'on ne doit exposer à leurs yeux que ce que leurs préjugez leur persuaderont être posfible & vraisemblable.

# CHAPITRE II.

Regles que suivent les Poètes pour flatter les inclinations des bommes, & pour remuer leurs pasfions.

Les Poëtes doivent faire paroître si clairement quelles sont les inclinations de leurs personnages, que les Lecteurs apperçoivent dès le commencement de la Piece ce qu'ils seront dans la Y 2

fuite: & c'est ce qui contribuë à leur rendre vraifemblable ce qu'on leur propose, & leur donne une secrette satisfaction de ce que les choses ont

eu le succès qu'ils avoient prévû.

Aussi si ces personnages agissent en quelque chose autrement qu'ils n'ont accoutumé, il faut que le Poëte fasse connoître la cause de ce changement. Nous approuvons toujours ce qui convient à nos inclinations; nous aimons ceux qui sont de nôtre humeur. Ainsi les Poëtes, qui regardent comme leur principale fin, la satisfaction de leurs Lecteurs, donnent de bonnes inclinations à leurs premiers personnages, qu'effectivement nous avons tous naturellement de l'amour pour la Vertu, & de l'horreur pour le Vice. L'on ne pleureroit point la mort de Didon, si Virgile dans les premiers Livres de son Eneïde ne l'avoit fait paroître trèsvertueuse, & ne lui avoit donné toutes ces excellentes qualitez qui gagnent les cœurs, & qui font qu'on est affligé de voir une grande Princesse reduite au desespoir par une Passion qui semble innocente, puisque sa fin étoit un mariage honnête.

Seneque \* rapporte qu'Euripide dans une de ses Tragedies, ayant donné des louanges à l'Avarice, tout le Peuple d'Athenes se leva, & auroit chassé l'Acteur qui les récitoit, si Euripide n'eût paru sur le Théatre, & ne les eut priez d'écouter la suite de la Piece pour apprendre quelle sin se-

roit cet admirateur des richesses.

Les Poëtes qui entreprennent de flater nos inclinations, comme nous avons vû, en mêmetens qu'ils ornent leurs Heros de tant de bonnes qualitez, ne les exemtent pas neanmoins des défauts ausquels ceux qu'on appelle honnêtes gens dans le monde, sont sujets. C'est pourquoi quand les Maîtres de l'Art Poëtique traitent cette question, si le Heros de la Piece doit être honnête homme.

SUR L'ART POETIQUE. Part. II. Ch. II. 409 ils répondent qu'il le doit être : mais comme nous l'avons déja remarqué, ils prennent pour honnêteté une certaine alliance monstrueuse de la Vertu & du Vice que nous aimons, parce que nous sommes bien-aises de jourr en effet des plaisirs, & d'avoir pourtant les apparences de la Vertu, sans tomber dans les infamies & les remords de conscience. Suivant cette idée de l'honnêteté que ces Maîtres se proposent, ils sont un détail des mœurs que doivent avoir les Heros, & que nous ne rapporterons pas ici: Car outre qu'on ne sait que trop en quoi consiste l'honnêteté du monde, s'il étoit question de proposer un modele parfait d'un veritable Heros, je consulterois Jesus Christ, & je ferois voir par des raisonnemens que je crois être des démonstrations, qu'il n'y a que ceux qui suivent ses maximes qui soient grands : mais cela demanderoit un long discours, que la matiere qu'on traite ne permet pas d'entreprendre ici.

Ceux qui veulent enseigner les Lettres Humaines d'une maniere Chrétienne, y pourront suppléer, & ils ne doivent pas manquer de le faire, afin que leurs Disciples ne se remplissent pas des fausses maximes de la Morale corrompue des Poë-

tes.

Toute l'étude des Poëtes tend particulierement à faire leurs Heros tels que nous voudrions être : c'est pourquoi comme il n'y a point de vertu qui contente davantage l'ambition que nous avons de commander & de paroître grands, que l'intrepidité & la force, ils n'oublient point cette vertu dans l'idée qu'ils forment d'un Grand-homme, conformément à l'opinion & aux desirs des gens du monde à qui ils veulent plaire.

Ils font aussi leurs Heros fort pieux, ce qui n'est point opposé au dessein qu'ils ont de flatter nos mauvaises inclinations: ils y sont obligez, parce Y 3 que que ces grands Hommes ne pourroient être estimez, s'ils n'avoient du respect pour les Dieux.

On craint Dieu, & on l'estime naturellement: ce qui sait qu'on a une haute idée de ceux qui en sont cheris & protegez: de sorte qu'au sentiment des hommes, il nous est plus glorieux de surmonter un peril par un miracle que le ciel sait en notre saveur, que par nôtre adresse.

C'est pourquoi ce n'est pas une faute à un Poëte, après avoir fait paroître son Heros dans un grand danger, de l'en tirer par un miracle, puisque cela contribue à établir la reputation du Heros dans l'esprit du Lecteur, ce qu'il regarde com-

me sa principale fin.

Mais ce n'est pas cette seule raison qui porteles Poëtes à faire les Heros si religieux, & à seindre que les Dieux les accompagnent dans tous leurs dangers, qu'ils leur sournissent des armes, & qu'ils combattent pour leur désense: Ils sont ces sictions pour plaire aux hommes, qui sont troublez dans leurs desordres par la crainte d'un Dieu vangeur des pechez qu'ils commettent: de laquelle crainte ils les délivrent en leur representant que de grands hommes aimez des Dieux, ont sait ce qu'ils font, & outre cela le Peuple se plast à tous ces miracles.

L'on ne conçoit rien de plus grand que Dieu, ni de plus admirable que ses essets. Ainsi, comme l'on aime ce qui est grand & ce qui n'est pas ordinaire, on prend plaisir à entendre parler de la Divinité, lorsque ce que l'on en dit est sublime: C'est pour cela que le Poëme où l'on ne voit point les Dieux mêlez avec les hommes ne divertit pas, selon le jugement de la plûpart du monde.

Les hommes ne veulent pas neanmoins que l'on les entretienne d'une Divinité spirituelle, dans laquelle l'on n'apperçoive rien que de grand & de majestueux, & qui n'ait aucun rapport sensible

SURL'ART POETIQUE. Part. II. Cb. II. 511

avec leurs mœurs & leurs inclinations. C'est pourquoi les saintes Ecritures ne leur plaisent pas; car ils n'y voient qu'un Dieu saint, & qui étant exemt de toutes les taches du peché, est ennemi des pecheurs: ils s'accommodent bien mieux des Dieux du Paganisme, d'un Jupiter adultere, d'un Mars cruel, d'un Bacchus yvrogne, & d'un Mercure voleur.

Ces Divinitez ne les éblouïssent point; & c'est pour cette raison que les Poëtes, qui ne regardent que la satisfaction de leurs Lecteurs, comme la sin de leur art, se sont une loi de faire entrer dans leurs Vers les Dieux de la Gentilité, & confiderent les Fables comme le plus bel ornement de la Poësie, parce qu'elles parlent des Dieux, & que ce qu'elles en disent flate nôtre cupidité.

Pour enseigner méthodiquement comment l'on peut remuer les Passions, il en faudroit faire le dénombrement, & marquer en particulier quel est Fobjet de chacune, & par quelle cause elle est excitée; mais cela demanderoit un Traité entier,

qui appartient à la Philosophie.

On remarquera donc seulement que c'est en vain qu'un Poëte pretend émouvoir ses Lecteurs, s'il ne les dispose auparavant à recevoir les Passions qu'il yeut faire naître dans leurs ames.

L'on n'entre point tout d'un coup dans des transports d'admiration & d'estime, pour des choses qu'on ne connoit point. C'est pourquoi, outre qu'un Poète peche contre la modestie lors qu'il commence un Ouvrage avec des termes élevez, qui marquent la trop grande estime qu'il en fait, il est certain qu'il ne peut que refroidir se Lecteurs, qui sont surpris de voir un homme entrer d'abord dans des transports, sans leur saire connoêtre qu'il en a sujet.

Nôtre cœur est fait de telle maniere, qu'il prend Y 4 des des Passions opposées à celles que nous n'approuvons pas: au contraire nous entrons naturellement dans les sentimens de ceux avec qui nous vivons, lorsque nous les croions raisonnables, & nous ressentons tous les mouvemens dont ils paroissent touchez: ainsi on voit bien ce qu'un Poète doit saire pour exciter les Passions.

Nous avons remarqué dans l'Art de parler, que comme elles se peignent sur le visage, elles ont aussi des sigures dans le discours; c'est à l'Art de

parler de traiter de ces figures.

Les Poëtes n'expriment pas toûjours heureusement les Passions, parce qu'ils n'en étudient pas toûjours la nature. Ils sont faire par exemple à une personne qu'ils representent dans le transport de la colere, des raisonnemens & des restexions morales, comme seroit un Philosophe qui médite tranquillement dans son cabinet, & quis'applique avec soin à trouver des sentences.

Nos Passions ne nous permettent pas de nous arrêter long-tems à une même pensée; elles nous transportent & nous agitent, & nous interrompant à chaque parole, elles nous font dire prequ'en un moment cent choses toutes opposées: ainsi, puisqu'on ne peut exciter dans le cœurdes autres, que les Passions dont on paroît animé, un personnage qui fait le Philosophe, & qui par consequent paroît tranquille, n'échaussera jamais ceux qui le voient.

Tout ce qui n'augmente pas le mouvement d'une Passion, la ralentit; c'est pourquoi lors qu'on veut que le Lecteur joursse long-tems de la douceur de l'émotion qu'on lui a causée, il faut éviter toutes les digressions qui lui seroient perdre de vue l'objet qui l'a fait naître; il faut encherir pardessus ce que l'on en a dit, & si la necessité oblige de parler de quelqueau-

SUR L'ART POETIQUE. Part. II. Ch. III. 513 tre chofe, il faut le faire si vîte, que son seu

n'ait pas le tems de se rallentir.

Ainsi c'est une grande saute lors qu'on décrit un combat, & que le Lecteur commence à s'échausser, d'éteindre son ardeur, & de l'ennuyer par une description longue & inutile des roues du chariot sur lequel est monté le Heros. Depuis que les armées sont une sois aux mains, il ne se faut pas aviser de faire tenir des conserences entre les Capitaines ennemis: car outre que la vrai semblance est choquée en cela, ces discours hors de propos ôtent insailliblement au Lecteur toute cette ardeur qui l'avoit sait entrer avec plaisir dans la description de ce combat.

#### CHAPITRE III.

La Poèfie est plus dangereuse, lorsque les regles de l'Art sont mieux observées. Regles particulieres de l'unité d'action.

L'On ne peut comprendre facilement pourquoi les Poësses prophanes sont d'autant plus dangereuses qu'elles sont plus travaillées & composées selon les Regles de l'Art. Quand les inventions d'un Poète sont rares, elles nous sont bien plûtôt oublier la veritable grandeur, dont elles nous presentent une vaine image.

Dans un Poème où la vrai-semblance est gardée, & où tout est aussi exactement observé, rien ne nous détrompe & ne nous fait remarquer que le Poète se joue de nôtre curiosité. Quand il nous a unis avec ses personnages par les liens d'une étroite sympathie, en leur donnant les qualitez que nous aimons, nous en-Y 5 trons trons plus aisément dans tous leurs femimes & nous épousons toutes leurs Passions : cenedant la Religion nous ordonne de les bassions nôtre ame, & de sermer avec soin toures s avenués par ou elles peuvent y entrer.

Un Poète habile donne tant de fen à car dont il peint les mouvemens, qu'il est imposble qu'en même tems que nous sommes heu eux par le plaisir, nous ne soions aussi brue

des mêmes flammes.

Ajoittons, que plus un Poëte a d'élognene. plus ses vers sont harmonieux, & plus il int des impressions vives & prosondes sur les espris

Que personne ne s'y abuse, & ne dise qu'ile y a que les esprits soibles sur qui la Poesse puise saire de si fortes impressions; la maniere dont les Poesses trompent, ne touche point ceux qui sez grossiers, mais elle cause des émotions vives, delicates & imperceptibles en toutes les personnes qui ont l'imagination agissante & facile; d'où vient que le Poese Simonide disoit autresois, qu'il ne pouvoit tromper les Thessaliens, parce qu'ils étoient trop ignorans & trop stupides.

Toutes les regles particulieres de la Poëtique sont tirées des regles generales, qui ont été proposes dans les deux Chapitres precedens, comme on le verra dans les Reslexions que nous allons faire sur

ces regles particulieres.

La premiere demande qu'on choisisse une action grande & extraordinaire: Dans les Comedies à la verité le sujet est bas, mais on trouve dans l'action que l'on choisit pour être ce sujet, quelque chose de grand dans sa bassesse; On sait la faire voir par quelque circonssance, qui la rend surprenante & nouvelle.

Je dis que les Poëtes choisissent une action, car quoi qu'ils parlent de plusieurs actions particuliesur L'ART POETIQUE. Part. II. Ch. III. 515 tes, il y en a une principale à laquelle toutes les autres se rapportent.

Homere ne chante que la colere d'Achille. Stace pensant faire quelque chose de plus achevé dans le Poëme qu'il avoit entrepris sur le même Achille, promet à l'entrée de cet Ouvrage, qu'il embrassera toutes les actions de ce Heros. Homere, dit-il, en a laissé à dire beaucoup plus qu'il n'en a dit; & moi je ne veux rien omettre: C'est ce Heros tout entier que je chante.

Magnanimum Æacidem, formidatamque tonanti Progeniem, & patrio vetitam succedere calo, Divareser. Quanquam actaviri multum inclita cantu Maonio, sed plura vacant. Nos ire per omnem Sic amor est, Heroa, velis, &c.

Stace fait affez connoître par ces Vers, qu'il avoit peu de connoissance de l'Art Poëtique, dont
les regles sont établies sur le bon sens. Homere
& les Poëtes habiles gardent exactement cette unité
d'action, afin qu'ils puissent toucher vivement leurs
Lecteurs, & les interesser dans cette action. Lors
que l'esprit est partagé entre plusieurs affaires, il ne
s'applique à chacune en particulier que lâchement.
C'est pourquoi le principal dessent des Poëtes étant
d'engager dans la lecture de leurs contes, ils sont
comme les Chasseurs qui empêchent que leurs
chiens ne prennent le change.

L'action qui est le sujet de l'Eneïde de Virgile, est l'établissement de l'Empire Romain par Enée

Prince Troien.

1

Toutes les autres choses dont parle ce Poëte, se rapportent à cette action, & il paroît que ce n'est que par occasion qu'illes propose, pour faire connoître les circonstances de l'Histoire de son Heros, & pour faire concevoir combien le Ciel Y 6

Nouvelles Reflexions

s'interessoit à l'établissement de cet Empire, & à l'élevation de la maison d'Auguste. Ainsi après avoir donné à ses Lecteurs le desir d'apprendre le succès de cette grande entreprise, il ne laisse point ralentir cette ardeur, en la partageant entre plusieurs autres desirs.

C'est pour cette même raison, que tout ce qu'il dit, contribue à établir une grande estime de ce Prince, qu'il en occupe son Lecteur tout entier. Il lui donne d'illustres Compagnons de ses, travaux; mais il ne peint leur vertu qu'avec des traits & des couleurs qui n'obscurcissent point la gloire de leur Ches: C'est pour le seul Enée, qu'il ménage la saveur de ses Lecteurs, qui par ce moien s'attachent entierement à lui: Ils entrent dans toutes s'es passions: Ils en apprehendent le retardement: Ils aiment ceux qui le savorisent: Ils haissent ceux qui s'opposent à ses desseus. & ce zele est ardent, parce qu'il est tout entier pour une seule chose.

Ce qui oblige encore les Poëtes d'observer cette unité, est que s'ils s'attachoient à décrire plusieurs actions, le Lecteur, comme remarque Aristote, ne pourroit appercevoir le sujet de leur Piece aussi nettement qu'il est necessaire, pour être fortement

touché du desir de la lire.

**\*16** 

Homere, dit ce Philosophe dans sa Poëtique\*, n'a pas voulu décrire toute la guerre de Troie, cela auroit été trop long, & l'on n'auroit pû appercevoir d'une seule vûë, ce qu'il avoit à dire; lias ale di méyas à son conton les suells se serves.

<sup>\*</sup> Chap. 23.

### CHAPITRE IV.

Les Poètes ne commencent pas l'Histoire de leur Heros par les premieres actions de sa vie, mais par le secours des Episodes ils font connoître aux Lecteurs tout ce qu'ils peuvent avoir envie d'en apprendre.

T E's Poëtes, comme il a été remarqué dans la premiere Partie, ne commencent pas l'Histoire de leur Heros par sa naissance. Ils proposent d'abord l'action principale de sa vie, laquelle action est le sujet de leur ouvrage; & ils le font d'une maniere pleine d'artifice.

Je parle, dit Virgile en commençant son Eneïde, d'un excellent homme, que le Destin conduisit de la Ville de Troie dans l'Italie, pour y jetter les

fondemens d'un grand Empire.

Il fait paroître ensuite cet Homme au milieu d'une grande tempête, qu'une Deesse avoit excitée contre lui; il represente les Dieux divisez les uns contre les autres; & qui prennent different parti sur son sort. Rien n'est plus capable de donner de la curiosité; car il paroît que cet homme est extraordinaire, que son entreprise est grande, & que ses avantures ne sont pas communes.

Les Poëtes commençant ainsi la vie de leur Hèros par le milieu, ils en ramassent toutes les parties qu'ils renferment dans une principale action, & dans un petit espace de tems, comme nous le verrons dans la suite. De sorte qu'exposant tant de choses en même tems toutes éclatantes, ils éblouissent les yeux du Lecteur. Car, comme remarque faint Augustin, lors qu'un tout est composé de plusieurs parties, & que ces parties ne subsistent pas toutes en même tems pour le compoposer, elles plaisent beaucoup davantage quand on peut les considerer toutes ensemble, que lors qu'on en considere seulement quelqu'une en particulier \* Omnia quibus unum aliquid constat, de non simul sunt omnia ea quibus constat; plus delettant omnia,

quàm singula, si possint sentiri omnia.

Quoi que les Poètes observent l'unité d'action, cela n'empêche pas qu'ils ne comprennent dans leurs Poèmes toute la vie de leur Heros. Ils trouvent le moien de n'oublier aveume de ses actions qui soit glorieuse: & ils le doivent faire, puisque lors qu'on a conçu une grande estime d'une personne, l'on desire savoir toutes les particularites de sa vie. C'est par le moien des Episodes que cela se fait. Les Episodes, innocha, sont des narrations que l'on insere dans un Ouvrage, de queque chose qui n'est point de l'essence du sujet, mais qui lui peut appartenir.

Ce recit qu'Enée fait à Didon de tout cequise passa au Siege de Troie, est une Episode, par laquelle Virgile fait connostre la famille, la naissance, & la fortune de ce Prince. Ainsi les Episodes contribuent beaucoup à l'éclair cissement & à l'em-

bellissement d'une Piece.

L'on doit retrancher avec severité tous les vains ornemens, & ne rien dire que d'utile & de necessaire; mais aussi il ne saut pas negliger les occasions d'instruire les Lecteurs de toutes les choses qu'ils desirent aprendre: ce qui n'est pas difficile. On peut faire connoître quelque accident particulier de la vie d'un Capitaine, en rapportant ce qu'un excellent Ouvrier aura gravé sur ses armes. En faisant la description d'un Palais magnissque, on peut en omer les Galeries de Tableaux, les Salles de riches Tapisseries, qui contiennent plusieurs Histoires, qui donnent la connoissance des choses qu'on est bien aise

SUR L'ART POETIQUE. Part. II. Cb. V. 519

aise de savoir. Et cela se fait d'une maniere agreable, parce qu'il semble toûjours que c'est par quelque rencontre savorable qu'on apprend ces choses, & que les Poëtes ne sont point naître l'occasion de s'en instruire, qu'ils n'aient premierement sait naîtrè le desir de les connoître.

Dans les anciennes Tragedies les Chœurs qui étoient composez d'une troupe d'hommes ou de femmes qui paroissoient sur le Theatre de tems en tems, instruisoient dans leurs recits, & dans leurs Chants les Auditeurs de ce qu'ils n'avoient pas appris des Acteurs. Ainsi ces Chœurs étoient comme des Episodes, mais moins ingenieuses que celles dont nous venons de parler.

Il n'y a pas grand art à faire paroitre sur un Theatre un homme qui vient de lui-même, sans qu'aucun accident l'y appelle, & lui faire rapporter, comme le feroit un Messager, ce qui s'est passé hors de la presence des Spectateurs. Aussi nos Poetes, qui entendent le Theatre mieux que les Anciens, en ont banni les Chœurs.

# CHAPITRE V.

## Des principales Parties d'une Piece.

L'On distingue trois principales parties dans le recit d'une action. La proposition, le nœud, & le dénouement. La proposition \* de l'action se fait, comme nous avons vû, d'une maniere claire & obscure; de sorte que le Lecteur comprend clairement que le Poète va parler d'une chose extraordinaire, & qu'il apperçoit en même-tems des choses qu'il ne sait point, & qui lui donnent de la curiosité.

\* House



Le nœud d'une Piece consiste dans quesque grande difficulté imprevûe, qui se presente tout d'un coup, & qui met un puissant obstacle à ce que le Heros vienne à bout de ses desseins. Ces difficultez & ces retardemens de l'accomplissement de l'action principale, dont on desire voir la sin; ou plûtôt ce desai de conclure les avantures de son Heros que prend le Poète, sont comme un sel qui irrite la curiosité. Les Poètes mêlent par tout ce sel, & sont toûjours acheter les connoissances qu'ils donnent. Le principal nœud de l'Eneride est la guerre qui s'éleve entre Enée & Turnus, lors que le Lecteur espere que ce Heros étant arrivé dans l'Italie, va sinir son entreprise & trouver le terme de ses travaux.

Le dénouement \* d'une Piece se fait vers la fin, lors que les choses réussissent comme le Lecteurle souhaite, dans le tems qu'il y pensoit le moins, & que toutes les choses étant desesperées, il étoit le plus touché des maux du Heros de la Piece.

Comme on a naturellement une joie extrême, lors qu'il arrive quelque bien à ceux que nous aimons; les Poëtes n'ont garde de priver leurs Lecteurs de ce contentement, & ce n'est que pour le rendre plus grand & plus parfait, que dans le nœud de la Piece ils avoient brouillé toutes choses, & avoient rempli leurs esprits de crainte, asin de les en délivrer avec plaisir, & de leur faire jourr avec d'autant plus de joie de la bonne fortune du Heros, qu'ils avoient été plus sensiblement affligez de sa disgrace.

Il faut qu'une Piece se dénoue d'elle-même, c'est à dire qu'il faut que tout ce qui se sait à la fin de la Piece, arrive naturellement, & qu'il ne paroisse pas que tous ces succès ne sont que des inventions du Poëte, parce que l'on nepeut étte

SUR L'ART POETIQUE. Part. II. Ch. V. 521 être touché, comme nous avons dit, de ce que

l'on croit n'être qu'une fable.

Il faut que les fictions soient vraisemblables, asin qu'elles puissent produire leur effet. Pour cela les Poëtes preparent toutes choses dès le commencement, & font entrevoir au Lecteur, que tous ces malheurs dont sont accablez ceux pour qui il a de l'affection, ne dureront pastoujours. Ils lui donnent ainsi de bonnes esperances, qui entretiennent sa curiosité, & lui sont poursuivre avec ardeur sa lecture, pour apprendre ce qu'il attend de la fortune de son Heros.

Le dénouement se fait ordinairement par la Peripetie, ou par la reconnoissance. La Peripetie, comme ce nom qui est Grec \* le marque, est un changement de fortune, qui se fait lors qu'une personne de malheureuse qu'elle étoit devient heureuse, ou que de la prosperité elle tombe dans la

misere.

On est assez accoûtumé dans le monde à voir de tels changemens, qui peuvent être causez par quelque accident qui survient. Ainsi il n'est pas difficile de trouver le moien de dénouer une Piece de cette premiere maniere, en faisant naître un tel accident qui change l'état present des affaires comme on le desire: je n'en rapporte point d'exemple, on en peut voir dans les Poètes.

Le second moien, qui est la reconnoissance, est encore plus facile & fort ordinaire dans les anciennes Pieces. Elle se fait en plusieurs façons, c'est à dire qu'il y a plusieurs choses qui peuvent faire que deux personnes ignorant la proximité qui est entre elles, se reconnoissent, ou par des marques naturelles avec lesquelles tous ceux d'une famille naissent, telles que celles des Seleucides, qui avoient la marque d'une ancre imprimée sur la cuis-

se; ou par des marques artificielles, comme sont une bague, un portrait, un billet. On en trouve une infinité d'exemples, non seulement dans les

Poëtes, mais encore dans les Historiens.

Lorsque les travaux d'un Heros ont été couronnez par une glorieuse sin, & qu'il a achevé l'action principale qui étoit le sujet de la Piece, l'on ne doit plus rien ajoûter. Tout ce plaisir quel'on trouve dans la Poësie, n'est fondé que sur cette illusion, qu'on arrivera, pour ainsi dire, au comble de la felicité, si on peut arriver à la sin de l'Orvrage. C'est cette vaine esperance qui cause l'adeur avec laquelle on lit.

Quand enfin on a poussé sa lecture à bout, que l'on sait ce que l'on vouloit savoir; on se sent plunement rassasse, ou plûtôt vuide, & on tomben

même tems dans le dégoût, qui suit necessairement les illusions & les faux plaisirs. Austi les Poëtes habiles préviennent leurs Lecteurs, & pour les hiffer avec quelque appetit, ils ne concluent pasertierement leur Piece: ils mettent seulement les do-

ses en tel état, que le Lecteur devine facilement le reste.

C'est ce que fait Virgile, après qu'il a fait triompher Enée de Turnus, & qu'il ne lui reste plus d'ennemis à combatre, ni aucune difficulté qui s'oppose à l'execution de ses desseins. Il ne parle point de l'établissement de l'Empire Romain, m de son mariage avec Lavinie, parce qu'il a asser contenté la curiosité deson Lecteur, qui peut ap percevoir sans peine les heureuses suites de lavie toire. Et celui qui a été assez hardi pour ajour quelques Livres aux douze Livres de l'Eneit, pour donner à ce grand Ouvrage la perfections lui manquoit, a fait voir qu'il ignoroit la in # cet Art.

Comme un Poëte ne doit fien ajoûte,

avoir rapporté comment l'action est achevée; aussi ne doit-il rien oublier de ce que le Lecteur pouvoit desirer, soit pour satisfaire sa curiosité, ou pour contenter la passion qu'il a que les choses réussisfent d'une certaine maniere. C'est pourquoi, puisque l'on ne manque jamais de souhaiter du bien à ceux que l'on aime, les l'octes doivent disposer toutes choses de sorte que ceux qui sont les amis du Heros, & qui se sont interessez dans tous ses malheurs, participent aussi autant qu'il est possible à sa bonne sortune.

Lorsque le Lecteur apprend l'heureuse destinée de quelque personnage, à qui il souhaitoit une meilleure fortune, & qu'il le voit delivré de ses

maux, il en ressent une extrême joie.

Il avoit eu de la peine, par exemple, de voir qu'on eût ravi à un bon vieillard une fille qui lui étoit chere, & qu'il avoit retirée des dangers, où ses propres parens avoient été contraints de l'exposer: Quand cette fille vient à être reconnue par ses parens, le Lecteur a une merveilleuse satisfaction: & si le Poète a soin de faire trouver ce bon vieillard à cette reconnoissance, il le doit aussi faire participer aux avantages qui naissent de ce changement imprévû. De là vient qu'il se sait toûjours plusieurs mariages à la sin des Comedies, & les choses se débrouillent de telle maniere que tout le monde est content, & que les spectateurs se retirent pleinement satissaits.

### CHAPITRE VI.

De l'unité de tems & de lieu; de la durée de che que Piece.

Les Poëtes s'appliquent particulierement à me point dire de choies qui se combatent. Les circonstances qu'ils proposent, sont liées les une avec les autres : elles se soutennent de sorte que l'éprit n'y peut rien appercevoir qui lui fasse distin-

guer la Verité d'avec le Mensonge.

Entre ces circonstances, les plus considerable sont celles qui regardent le tems & le lieu d'une action. Aussi les Maîtres donnent pour regle que l'unité de tems & de lieu soit gardée; c'est à dire, qu'aiant choisi un tems pendant lequel l'action se doit faire, & un lieu où elle se doit passer, l'onne dise pas des choses qui ne se puissent faire que dans un autre tems & dans un autre lieu.

Par exemple, si on a une sois supposé qu'une action se passe dans un jour, & qu'on ait pris pourle lieu de cette action la ville de Rome, l'on ne doit pas pour l'accomplissement de cette action saire faire des Sieges de Ville de six mois, & saire aller des Messagers de Rome à Constantinople, & les saire retourner dans l'espace de ce tems. Quelque plaisir que le Lecteur prenne à se laisser tromper, ilest impossible qu'il ne s'apperçoive trop sensiblement que ce qu'on lui dit est une sable, & que par consequent il ne s'en dégoûte.

Les Poëtes habiles donnent toute l'étendue de tems necessaire auxa cions qu'ils rapportent; ils ne les precipitent point, chaque chose se fait en son tems. Les changemens de lieu se sont d'une maniere naturelle: s'ils se sont vîte, toutes les choses sur l'Art Poettoue. Part. II. Ch.VI. 525 fetrouvent tellement disposées, les vents sont si favorables, qu'un grand voiage par mer se fait en très-peu de tems. S'il est necessaire de recevoir des nouvelles de ce qui s'est passé dans un autre lieu sort éloigné, l'on avoit auparavant placé sur toutes les Montagnes des personnes avec des stambeaux, qui en un moment de l'un à l'autre se donnent avis de tout ce qui se fait. Ainsi dans une heure l'on apprend ce qui est arrivé à cinquante lieues de là, sans que cela puisse paroître incroia-

Puisque le plaisir que l'on trouve dans la Poësie, vient de ce qu'elle occupe si fortement l'esprit, que l'on y oublie tous les chagrins de la vie par les douces & agreables émotions qu'elle cause, l'action principale d'un Poëme ne doit pas passer dans un moment. Il faut donner de la curiosité à un Lecteur, le disposer à entendre la suite, faire naître les Passions dans son cœur, les entretenir, & les satissaire. Cela demande disserns tems: L'on ne peut pas être émû par une action

qui passe vîte comme un éclair.

ble.

Si au contraire une action avoit une trop grande étendue, elle dissiperoit l'esprit qui s'égareroit dans une multitude d'années. Il ne pourroit concevoir les choses nettement, & en être frappé aussi vivement qu'il est necessaire pour ressentir ces émotions, qui font le plaisir de la lecture d'un Poëme. Or une action demande plus ou moins d'étendue selon la nature du Poeme. Entre les Poëmes les uns sont Dramatiques ou actifs, les autres narratifs. Dans les premiers, comme sont les Comedies, les Tragedies, & les Tragi-comedies, les Poëtes ne parlent point: ils font paroltre des personnages sur un Theatre qui representent une action, non en la racontant, mais en agissant eux-mêmes: minstru duris l'comme dit -ohirA 528 Nouvelles Reflexions

terminée en peu de mois par la mort de Tui-

nus,

On peut encore rendre une autre raison, pour quoi le tems qui renserme l'action qui fait le sujet du Poème Épique, doit être plus long que ce lui du Poème Dramatique, c'est que celui-ci ne nous represente que les actions des hommes, & l'autre nous en represente les mœurs & les habitudes. Les Passions naissent tout d'un coup, & leur violence est de peu de durée: mais les habitudes, comme elles se forment peu à peu, elles substitudes, comme elles se forment peu à peu, elles fubsissent assez long-tems. Ainsi tout se doit faire dans le Poème Dramatique avec rapidité; & il ne se doit rien faire dans l'Epique qu'avec conseil & maturité.

### CHAPITRE VII.

## Du Poëme Dramatique.

'On ne choisit pour sujet des Poëmes Dramatiques, que des actions qui peuvent être imitées fur un Theatre; ainsi l'établissement d'un grand Empire, ou quelqu'autre évenement d'une longue haleine, ne peut pas être le sujet d'une Comedie ni d'une Tragedie. Ces Poemes se partagent ordinairement en cinq Actes, entre lesquels le Theatre est vuide. Les Poëtes interrompent de la forte la suite d'une Piece, pour ne pas tenir dans une application trop longue, ceux qui les écoutent. Ils savent que l'esprit des hommes est trop inconstant pour demeurer long-tems dans une même situation, & qu'il demande pour se délasfer, des changemens qu'il trouve dans les intervalles des Actes, où il est diverti, comme nous l'avons dit ci-dessus, par la symphonie ou

par quelqu'autre divertissement.

Chaque Acte est distingué par Scenes. Une Scene commence lors qu'un Acteur entre sur le Theatre, ou qu'il se retire. L'on ne fait parler dans une Scene que deux ou trois Acteurs. Ce n'est pas qu'il ne puisse y en avoir un plus grand nombre, mais la conversation ne doit être qu'entre deux ou trois, parce que lorsque plusieurs perfonnes parlent ensemble, il y a toûjours de la consus parlent ensemble, il y a toûjours de sont les sentimens de chaque Acteur, ce qu'il pense & ce qu'il veut dire. Il ne saut point que les Auditeurs soient obligez de deviner les choses, ni qu'ils soient en peine de les débrouiller, tout doit sauter aux yeux, & se comprendre facilement.

Le nombre des Scenes n'est point déterminé. Celui des Actes ne dépend que de la coûtume. Il faut que tout Poème ait sa juste longueur, mais il n'y a point de raisons essentielles pour le distinguer en cinq Actes, comme l'on le fait ordinaire-

ment, plûtôt qu'en trois ou en quatre.

On étudie avec beaucoup plus de soin la vraisemblance dans les Pieces de Theatre, que dans les Poemes narratiss: aussi est-il necessaire qu'on le fasse, puisque ce que l'on voit par les yeux frappe davantage, & se remarque plus facilement. Le Poeme Dramatique sait voir les choses comme presentes, que le Poeme narratis nous raconte comme passées. C'est pourquoi les Poetes Comiques & Tragiques ne sont rien dire à leurs Acteurs qui ne soit consorme à leur personnage. Leur entrée sur le Theatre & leur sortie, leurs postures, leurs regards, ensin toutes leurs démarches, ont un juste rapport à la Piece.

Ceux qui observent scrupuleusement les Regles de l'Art, ne soussirent point ce qu'on appelle les à parte, quoi qu'ils soient communs dans les anciens Z

### Nouvelles Reflexions

530

tes.

ciens Comiques. Ces à parte, se font lors qu'un des Acteurs à l'écart sur un des coins du Theatre, parle assez haut pour que tous les Spectateurs l'entendent: cependant il faut supposer que ceux qui sont sur le Theatre ne l'entendent point; ce qui sest absurde. Ils n'introduisent point aussi un Acteur seul, que pour representer quelque action violente, dans laquelle l'on a de coûtume de parle & de s'entretenir avec soi-même. En un mot les Poètes adroits dérobent à la vûe de leurs Spectateurs tout ce qui pourroit les obliger de se détromper; comme seroient les Metamorphoses d'un homme en serpent ou en oiseau, qui sont de choses qui choquent & que l'on ne peut croire: Quadcunque ostendis mibi sic incredulus odi.

Les Maîtres de l'Art ne veulent pas auffi qu'on fasse paroître sur la Scene ce qui poun oit faire peine, comme seroit la vûe d'un meurtre. Il y a peu de personnes qui puissent voir avec plaisir du sang répandu; ainsi c'est un crime dans la Poësse d'ensanglanter le Theatre; Nec pueros coram populo Medea trucides. Ils veulent pareillement que l'on cache & que l'on ne represente pas de certaines actions odieuses qui blessent les yeux, parce qu'elles sont contre la bienseance & l'honnêteté, & que l'on ne pourroit les considerer sans sentir en même tems sa modessie offense sens sentir en même tems sa modessie offense vons dit, les hommes veulent autant qu'ils peuvent, que leurs plaisirs soient louables & honnê-

#### CHAPITRE VIII.

## De l'Origine du Poème Dramatique & de ses especes:

L ne faut pas s'imaginer que le Poëme Drama? 上 tique dans les commencemens fût ce qu'il est aujourd'hui: que l'on y gardât des regles severes: qu'il eût une seule action pour sujet, dont l'exposition fût partagée en Actes & en des Scenes reglées, comme le sont nos Tragedies & nos Co-

medies.

Il ne sera pas hors de propos de faire reflexion fur ce que ce Poëme a été dans sa naissance. me semble que les hommes ont pris plaisir de tout tems dans les imitations, & qu'il s'est trouvé des personnes qui se sont diverties à imiter les actions des autres & à les contrefaire, soit pour les rendre recommandables, ou pour les rendre ridicules.

Le caractere d'esprit bouson n'a jamais plû aux honnêtes gens, puisque, comme le dit un Sage Payen, ce n'est pas la marque d'un esprit bien fait, que d'aimer à faire rire en imitant les defauts des autres : Ille non dabit mibi spem honaindelis, qui imitande pravos affectus, queret ut rideatur. L'on a toûjours eu du mépris pour ceux qui font rire par profession. Cependant il y a eu en tous les tems des boufons; & cette for te d'imitation qui se fait par des actions, a toûjours été agreable, parce qu'elle frappe les yeux, & qu'elle est par consequent plus vive que celle qui ne consiste que dans des paroles. Ainsi les Drames qui sont des imitations qui se font en agissant. font aussi anciens que les hommes: mais on ne  $\mathbf{Z}$ compcompte leur origine que du tems que les imitations commencerent à se faire hors d'une converfation familiere, dans des lieux remarquables, & avec ceremonie, comme nous l'allons voir.

L'experience fait connoître que le Peuple a une passion très-ardente pour ce qui s'appelle Spectacle, c'est à dire, pour les choses extraordinaires, qui sont de grandes impressions sur les sens, & qu'indifferemment il regarde avec curiosité ce qui lui semble nouveau. Qu'un homme aille par les rües vêtu d'un habit moitié jaune & moitié vert, il fera sortir tous les Artisans de leurs Boutiques, qui le considererontavec une attention merveilleuse. Cela vient d'une solle curiosité, qui sait rechercher la connoissance de tout ce qui se presente sous une sigure nouvelle, avant que d'examiner s'il y a quelque utilité ou necessité de le connoître.

C'est cet amour que le Peuple a pour les Spectacles, qui fait qu'un homme sur un Theatre lui paroît bien plus digne de ses regards que lors qu'il est à terre. Si ce Theatre a des décorations: si celui qui est dessuré est vêtu d'habits extraordinaires, soit pour la façon, soit pour le prix; s'il sit des postures qui ne sont pas communes: s'il dit des plaisanteries avec une mine niaise: s'il imite naïvement quelque action magnisque ou ridicule, & qu'il accompagne ses gestes de paroles, alors l'on ne peut exprimer la joie de la populace.

C'est pourquoi il ne saut pas s'étonner s'il s'est trouvé des personnes qui pour se gagner l'estime du peuple, ayent bien voulu faire les bousons en public. Il est vrai que l'honnêteté & la pudeur ont retenu long-tems les hommes, & les ont empêchez de faire ce métier. Ce furent de jeunes débauchez à qui le vin avoit ôté la honte que la nature a attachée aux actions mal-honnêtes, qui

SUR L'ART POETIQUE. Part. II. Ch. VIII. 533

oserent paroître les premiers sur des Theatres. Ce ne sut pas même sans quelque reste de cette honte, qui les obligea de se barbouiller le visage avec de la lie, ou de prendre des masques pour n'ê-

tre pas connus.

Ces divertissemens commencerent parmi les Payens les jours de Fêtes, ausquels ils avoient coûtume de s'assembler, & d'honorer leurs Dieux par des Sacrifices, qui étoient suivis de débauches; de forte que toutes les choses propres pour faire n'altre ces divertissemens, se rencontroient ensemble. Le vin ôtoit la pudeur aux jeunes gens, & la Fête donnoit le loisir au Peuple de les regarder. De là vient que les anciens Spectacles font dediez à quelque Divinité, dont on mêloit les louanges avec ces divertissemens, Les hommes accommodent, autant qu'ils le peuvent, la Religion avec leurs plaisirs, pour se donner par là une fausse consiance que ces plaisirs sont innocens. Ainsi pour rendre comme licites & saints des Spectacles criminels dans leur origine & dans leur maniere, ils les dédierent aux Dieux. Ces jeunes libertins auteurs de ces jeux, ne pouvoient suivre aucune regle parmi le desordre avec lequel ils les celebroient: ils n'en avoient point d'autre que leur caprice; ainsi chaque Piece étoit une espece particuliere de Drame: neanmoins comme ils gardoient quelque uniformité, soit dans la maniere de s'habiller, soit pour les lieux, soit pour le tems, on les distingua, & l'on leur donna des noms differens.

Les Grecs, par exemple, appellerent Satyres, les Drames, dont les Acteurs étoient habillez en Satyres. Parmi les Romains leurs premieres Comedies étoient appellées, Pratenta, Togata, Palliata, selon que les Acteurs étoient vêtus à la Grecque ou à la Romaine, comme les Nobles,

Z 3

ou comme le Peuple. Ces Pieces reçurent aufileur nom des lieux où elles avoient été joüées le premieres fois. Atella, ville entre Naples & Capoüe, donna le nom à celles qu'on appelle Aullane Fabula: & Fescenninum, ville de Toscane, aux Pieces de ce nom. Pour celles qui s'appelloient Mimi, elles furent ainsi nommées, parce que les Acteurs ne faisoient autre chose que d'imiter par leurs postures les actions deshonnètes.

Les Drames commencerent de cette manierelà. Ils ne consisteient pour lors, ou qu'en des railleries contre des particuliers que l'on marquoit par leur nom, ou en Musiques & en lotianges des Dieux. On y joignit avec le tems des Discounmoraux & des Histoires; mais les Magistrats surent obligez d'emploier la severité des Loix pour arrêter la licence de ces railleries: de sorte que ceux qui voulurent divertir le Peuple, surent contraints de seindre des avantures agréables telles qu'il en arrive assez souvent dans les mariages, qui pour cette raison surent les sujets ordinaires de ces Pieces, où personne ne se trouve choqué, parce que tout s'y passe entre des personnages qui ont des noms étrangers.

C'est de la que la Comedie est venuë, qui est ainsi nommée de xúyes Bourgade, & de ús Chant, parce que les jeunes gens la joüerent d'abord, & chanterent leurs Vers dans les Bourgades en fai-

sant la débauche, Comessantes.

Tous ces Drames ayant commencé dans le vin, l'on n'y oublia pas le Dieu Bacchus, l'on y chanta ses louanges, & l'on composa une espece de Drame pour lui, qui su nommée Tragedie, parce que le prix de celui qui avoit le mieux chanté étoit un Bouc resivo, ou parce qu'on y sacrissoit cet animal en l'honneur de Bacchus; ou ensin parce que ceux qui jouoient la Tragedie, se bar-

sur l'Art Poetique. Part. II. Cb. VIII. 535 barbouilloient le visage de lie, qui se dit en Grec

parbountoient le vhage de lie, qui le dit en Gre

Les Tragedies & les Comedies étoient pour lors fort groffieres. Celles-ci n'étoient que des railleties, comme peuvent être les Farces de ce tems. Les Tragedies étoient plus serieuses. C'étoient des Chants que chantoient des Chœurs de Musique, entre lesquels on inseroit des Récits, ce qui s'appelle inioides, ou entrechants. L'ancienne Comedie a eu aussi des Chœurs, comme le dit Horace. Je n'entreprens pas de faire une Histoire exacte de l'origine de ces Poesies, qui est aflez cachée. Je crois en dire autant qu'il est utile d'en favoir. Mais si l'on desire connoître ces choses plus exactement, on peut lire la Poètique de Jules Scaliger, celle de Vossius, & le Traité que Casaubon a fait de la Satyre.

Pour comptendre comment les Tragedies & les Comedies se sont persectionnées, il faut remarquer que les hommes ayant changé la nature de toutes choses, de leurs divertissemens ils ont sait des affaires, & s'y sont appliquez serieusement. D'abord l'on ne rechercha autre chose dans les Spectacles, qu'un relâchement d'esprit; mais ensuite on a étudié ce qui pouvoit rendre ces Spectacles plus agréables, & on en a fait des regles.

Horace rapporte que d'abord Thespis promena par les Bourgades dans un tombereau les Acteurs de la Tragedie, barbouillez de lie : qu'Eschile ensuite joignit quelques personnages au Chœur qui composoit presque seul la Tragedie, & sit élever un Theatre, & prendre des masques & des habits honnêtes aux Acteurs. Sophocle en adoucit les Vers. Menandre travailla pareillement à polir la Comedie, de sorte que l'on négligea les autres Drames, & les gens d'esprit ne s'appliquerent qu'à la Tragedie & à la Comedie, qui devinrent ainsi

les principales & les seules especes du Poëme Dra

matique.

Ce n'est pas que l'on n'y ait toûjours joué de Pieces irregulieres propres pour divertir le Peuple, qui ne pût plus prendre le même plaisir qu'il trouvoit autresois dans les Tragedies & dans les Comedies, après qu'on les eut spiritualisées, pour ainsi dire, & reglées comme elles le sont à present. Saint Chrysostome dans l'Homelie sixième sur le second Chapitre de saint Matthieu, dit que c'est le Demon qui a fait un Art de ces divertissemens & de ces jeux: Hic ille est Diabelus, qui etiam in artem jocos, ludosque digesse.

### CHAPITRE IX.

De la Comedie & de la Tragedie. Quelle est leur difference, & quel est le dessein que les Poètes se proposent dans ces Poèmes.

A PRE's avoir parlé du Poëme Dramatique en general, il faut considérer ses especes, & voir ce qui les distingue. Nous avons remarqué que quoi qu'il y eût differentes sortes de Drames dans l'Antiquité, l'on ne parle que de la Comedie & de la Tragedie, parce qu'il n'y a que ces deux Poèmes qui ayent des regles. L'on y pourroit ajoûter une troisième espece, savoir la Tragi-comedie, mais il n'est pas necessaire de le faire; elle est seulement distinguée de l'une & de l'autre, parce qu'elle participe de toutes deux. Ainsi quand on connaît celles ci, l'on sait quelle est la nature de la Tragi-comedie.

La Comedie & la Tragedie different entr'elles par la qualité de leur sujet, & par les fins differentes que les Poëtes s'y proposent. L'action qui est

# SUR L'ART PORTIQUE. Part. II. Cb. IX 537

le sujet d'une Comedie, est une action commune, & c'est un de ces accidens plaisans qui arrivent ordinairement, mais qui a quelque circonstance plus rare & plus agreable que les autres. Les Poetes y font une peinture divertissante de la vie civile. de ce qui se passe dans le monde & dans les familles. La fin est de faire rire; ainsi dans toutes les parties il y a des intrigues agréables. Ils ne pretendent pas à l'estime du petit peuple, ou même ils la méprisent : c'est pourquoi lils ne traittent pas des sujets qui soient entierement sales & ridicules : & parce que les plaisirs qui ont été précedez de quelque douleur, sont bien plus doux, les Comedies commencent toûjours par quelque chose de triste. C'est pourquoi le Poëte, après avoir donné de l'amour aux Spectateurs pour le principal perfonnage de la Piece, il le fait paroître malheureux & traversé dans tous ses desseins, qui regardent ordinairement un mariage, afin que lorsque les intrigues viennent à se dénouer, & que ce mariage réussit, les Spectateurs reçoivent un contentement plus entier.

Le sujet d'une Tragedie contient ordinairement quelque action sanglante. C'est un Heros qui tombe en quelque grand malheur par la malice de ses ennemis; mais qui s'en releve par quelque coup d'une valeur extraordinaire, & qui fait servir à sa vengeance les armes qu'on avoit préparées contre lui. La Comedie comprend la joie & les surprises agreables. La Tragedie renferme la terreur & la compassion. La fin de l'une & de l'autre est d'épouvanter & d'instruire le Peuple, in a diga par des changemens de fortune, & par la punition du crime; c'est pourquoi les commencemens de la Tragedie sont gais, afin que les Spectateurs soient frappez plus fortement par les accidens sanglans qui surviennent à la fin de la Piece. Ce change-Z 5:

ment est appellé Catastrophe. Il contient des reversemens d'Etats, des morts sunestes, des Princs malheureux, des Tyrans chassez. Ce sont des choses que le Peuple écoute avec attention: Rese des exactes Tyrannes dens um bumeris bibit ore vuleu.

Les Maîtres de l'Art ne manquent jamais de la re éclater la vengeance du ciel sur ceux qui on persecuté leurs Heros; & de leur faire souffin quelque peine extraordinaire. Ils ne laissent point aller leurs Spectateurs, qu'ils ne leur ayent donné cette consolation; car sans cela ils se retireroient mécontens, parce que, comme nous avons vû, ils s'interessent dans tou ce qui le regarde. Cette regle n'est pas particuliere à la Tragedie, elle est generale pour tous les Poëmes.

Le vice ne doit jamais être impuni sur le Theatre. Lors qu'on remontroit à Euripide, qu'Ixion qu'il faisoit paroître sur le Theatre, étoit extraordinairement vicieux, il répondoit; Mais aussi je ne le laisse jamais sortir du Theatre que puni &

roüé.

Après que les Poëtes ont fait concevoir de l'eftime & de l'amour pour une personne, il faut qu'ils accomplissent les vœux que les Spectateurs ont sait pour elle, & qu'ensin il lui arrive le bien qu'ils lui souhaittent. Aussi dans l'Enerde on voit qu'Encedevient ensin le maître de l'Italie, après avoir tuc Turnus son ennemi. Dans les Comedies de Terence, les mariages entre les personnes pour lesquelles le Poëte a donné de l'amour, se sont toûtiours selon leurs desirs.

Outre que les sujets de la Comedie, qui sont ordinairement des mariages, reveillent des idées qui plaisent aux personnes sensuelles, la representation de ce Poëme, qui fait remarquer les desauts des hommes, est agreable; & l'on y prend plaisir,

SUR L'ART POETIQUE. Part. II. Ch. IX. 530 soit parce que l'on est bien-aise dans le desordre où on est, d'avoir des compagnons avec qui on partage la honte du peché, soit parce qu'on a une secrette satisfaction de se voir exemt des desauts dans lesquels on voit tomber les autres. On s'éleve au dessus d'eux, & on les méprise. Outre cela, on attribue facilement les fautes qui sont exposées à la risée de tout le monde, à quelqu'un sur lequel on seroit bien-aise qu'en tombat l'infamie; ainsi on apperçoit aisément pourquoi les Comedies sont si divertissantes: mais il n'est pas si facile de connoître la cause du plaisir que l'on prend dans la Catastrophe sanglante d'une Tragedie. Je crois qu'il ne la faut point chercher ailleurs que dans l'homme; qui étant rongé de chagrin & de tristesse, lors qu'il est un moment attentif à ce qui se passe dans lui-même, trouve très-agreable les chofes qui font diversion, & qui le desoccupent des pensées de la misere de son état present. Or les accidens tragiques sont plus capables de frapper fortement son esprit, & de le faire sortir par consequent de lui-même, où il ne trouve que des sujets de tristesse & de peine. Ajoûtez qu'on est bien-aise de voir des miseres dont on est exemt. comme nous l'avons déja remarqué.

Pour comprendre en peu de paroles ce qui regarde la Tragi-comedie, je ferai seulement remarquer que toute la disserence qu'elle a avec la Comedie & la Tragedie, ne consiste, comme je l'ai déja dit, qu'en ce qu'elle participe de toutes deux. La Comedie est une representation d'une avanture agreable entre des personnes du commun; la conclusion en est toijours gaie. La Tragedie au contraire, est une representation serieuse d'une action sanglante, ou d'un accident suneste de quelque personne de grande qualité, ou de grand merite: & la fin de cette piece est toûjours triste. La Tragi-

Tragi-comedie est comme au milieu de ces deur Poésies. C'est une representation d'une avanture assez serieuse, dans laquelle les principales personnes, qui sont de qualité, sont menacées de quelques grands malheurs, dont ils sont garantis à la

fin par quelque évenement inciperé.

Les Poëtes nous veulent faire eroire, que la principale fin qu'ils se proposent dans leurs Poèmes. est la reforme des mœurs. Que pour cela ils combattent le vice en le rendant ridicule dans les Comedies. & horrible dans les Tragedies. nons si on doit se fier à ce qu'ils en disent, & si effectivement leurs Ouvrages servent à détruire le vice. Il est bien certain qu'il y a des defauts dont on corrige plus facilement les hommes, en leur en inspirant du mépris & de la honte, qu'en les combattant serieusement. Or comme il a été remarqué dans la Rhetorique, au discours où on donne une idée de l'art de persuader, pour rendre une chose ridicule, il ne faut que separer ce qu'elle a de bas & de mauvais, d'avec ce qu'elle. a de bon, & faire une peinture naive de cette basscile.

Il se peut saire qu'un vieillard avare ait de bonnes qualitez, dont il couvre son avarice. Ce qui fait qu'elle paroît plûtôt être une vertu qu'un vice: mais lors qu'un Poète lui ôte ce masque, qu'il la represente avec des couleurs naturelles, & telle qu'elle est, on en conçoit un grand mépris; l'on auroit honte de tomber dans une faute si méprisable, & on l'évite avec plus de soin; car la honte est un fort rempart contre le débordement de la concupiscence.

La crainte des peines est aussi tres-utile peur détourner les hommes du vice. Or dans les Tragedies l'on y voit des accidens sunestes accabler ceux qui n'aiment pas la vertu, & qui suivent leurs passions déreglées. C'est donc à tort, me dira: quelqu'un, que jusqu'à present nous avons condamné la Poesse comme dangereuse. Pour satisfaire à cette objection, examinons encore le dessein que les Poetes nous veulent faire croire qu'ils: ont en composant leurs Ouvrages, & quel succès, ils ont eu.

#### CHAPITRE X.

Les Comedies & les Tragedies corrompent les mæurs... bien loin da les resurmer.

L'E XPERIENCE a toûjours fait connoître que: le Theatre est une tres-méchante école de la Vertu; & que les moiens que les Poetes semblent emploier pour corriger les hommes de leurs vices. sont plus propres à les y entretenir, qu'à les en délivrer. \* Assuefactio morbi, non liberatio. Pour ce: qui est de la Comedie, les Paiens mêmes ont reconnû combien elle étoit dangereuse, & que les jeunes gens ne devoient pas lire ces sortes d'Ouwrages, qu'après que leurs mœurs seroient tellement affermies, qu'elles ne pourroient plus en être blessées. \* Cum res suerint in tuto. Il est bien vrai que l'on y rend l'avarice ridicule, & que l'on y. condamne les débauches des jeunes gens & leurs folles amours: mais cen'est point par des railleries que l'on détruit le vice, particulierement celui de l'impureté; ce mal est trop grand pour être gueri. par un remede si foible, & même souvent on. prend plaisir à s'en voir railler.

La Raison & la Religion ne nous permettent pas de regarder simplement l'impureté comme une chofe ridicule; elles veulent que nous en aions horreur,

Z 7:

\* Boëce. † Quintilien,



& elles demandent que nous en aions tant d'éloignement, que nous n'y pensions jamais. Ce n'est que par la suite que l'on désait ce monstre; quelque mépris qu'on conçoive pour une action impure dont on voit la representation, cette vûe est seule capable de porter à la commettre. Discisur adulierium, dum videtur. La pente que nous avons vers les plaisirs est trop sorte pour être retenue par la seule honte, & on espere toûjours la pouvoir éviter par le secret, dont on tâche de couvrir ses desordres aux yeux des hommes.

Outre cela, quoi qu'en disent les Poèces, leur dessein est plûtôt de rendre le vice aimable que honteux. Ils ne condamnent essetivement & ne rendent ridicules que certains desauts moins confiderables, comme l'humeur difficile des vieillards, leur avarice, leur seventé envers la jeunesse, leur facilité à se laisser tromper. Mais l'impudicité regne dans leurs Ouvrages, quoi qu'elle y paroisse sous les habits de la Vertu. Car ensin l'Idole de la Comedie est toûjours un jeune homme qui est

brûlé d'un feu criminel.

Par exemple, dans l'Andrienne de Terence, Pamphile entretient un tres-méchant commerce avec Glycerie, qui accouche avant le mariage. Cependant le l'Poëte qui veut interesser sauditeurs dans la fortune de Pamphile & de Glycerie, fait paroître ces deux jeunes gens aimables; il en sait à la sois un monstre de vertu & de vice, ou plûtôt un composé des vices effectiss sous de vertus apparentes, pour le rendre aimable; de sorte que bien loin que des jeunes gens conçoivent de la honte de ces sortes d'amours, ils souhaiteroient ressemblerà ces deux amans, dont les amours réussisseme.

Pour en donner de l'horreur, le Poëte auroit dû, non pas feindre ces succès imaginaires qui n'arrivent jamais; mais rapporter simplement les

SUR L'ART POETIQUE. Part: II. Ch. X. 548; malheurs où s'engage infailliblement un jeune: homme, qui se marie à l'insû ou contre la volonté de ses parens. Ajoûtons que l'on apprend. dans les Comedies mille mauvaises intrigues pourfaire réussir ces mariages qui sont contre les Loix, foit pour gagner, ou pour tromper un pere: & que l'on y tourne toûjours en ridicules ceux qui veulent corriger la jeunesse, & arrêter le cours de: ses desordres.

La Tragedie n'est point si dangereuse que la Comedie; mais elle l'est neanmoins beaucoup. Les vices dont elle donne de l'horreur, paroissent horribles d'eux-mêmes sans artifice. C'est un Oedipe qui tuë son pere, qui épouse sa mere. La feule crainte des supplices rigoureux ordonnez par les Loix retient assez de ce côté-là. Mais tous les autres vices, comme la haine, la vengeance, l'ambition, l'amour, y font peints avec des couleurs qui les rendent aimables, comme nous avons remarqué:

Il est vrai que les Poëtes ne louent pas ces vices, mais en louant les personnes en qui ils se trouvent, & les couvrant de tant d'excellentes qualitez, ils. font que non seulement on n'a pas de honte de leur ressembler, mais qu'on fait gloire d'avoir leurs defauts. C'est ainsi que faisoient les Disciples de Platon, qui contrefaisoient ses hautes épaules; & ceux d'Aristote, qui affectoient de bégaier commelui. Nous nous imaginons facilement que ceux qui remarqueront en nous ces mêmes defauts qui font dans les grands hommes, jugeront que nous leur sommes semblables en tout le reste.

Ciceron reprend les Grecs de ce qu'ils avoient confacré les amours impudiques des Dieux, en faisant une Divinité de Cupidon: & il dit qu'ils ne devoient rendre ce culte qu'à leurs vertus. Lactance remarque fort bien que ce n'est point assez, & qu'ils devoient

# 844 Nouvelles Reflexion's

voient entierement quitter des Dieux vicieux qui nuisoient plus par l'exemple de leurs desordres, qu'ils ne pouvoient être utiles par l'exemple de leur vertu. Le mal a plus de force que le bien sur l'esprit de l'homme, & s'il se trouve une personne qui imite quelqu'une des vertus des Heros des Poëtes, il y en a mille qui sont les imitateurs de leurs vices.

# CHAPITER XI.

La representation qu'on fait des Comedies & des Tragedies sur les Theatres publics, en augmente le danger. L'on ne peut assisser aux spectacles sans peril.

Les Poèmes Dramatiques sont plus dangereux que tous les autres Ouvrages de Poèsse; parce qu'on les represente sur les Theatres publics. Ce que l'on voit faire touche bien davantage que ce que l'on ne sait qu'entendre. Un Comedien lascis émeut les passions des autres, en seignant d'en avoir lui-même; Enervis \* bistrio, amorem dum singit, insligit. Lors que ceux avec qui nous conversons, expriment vivement leurs assections, ils nous les communiquent; l'image deleurs actions, que nous voions, les on des paroles qu'ils prononcent d'un ton élevé, excitent en nôtre ame des idées qui sont suivies des mêmes mouvemens dont ils sont agitez.

Comme la Nature nous a faits les uns pour les autres, elle nous a liez par cette sympathie ou communication reciproque de nos passions; de sorte qu'une personne vicieuse qui nous parle sortement, ne manque point de nous tourner l'esprit & le cœur comme le sien, & par consequent de nous insecter de son venin, à moins que nous nous te-

nions.

<sup>\*</sup> Minucius Felix.

nions attachez à la verité pour n'être pas ébranlez par ses paroles, & que nous n'excitions en nous-mêmes des passions opposées à celles qu'elle nous inspire. C'est pourquoi, comme Seneque l'a fort bien remarqué dans l'une de ses \*Epîtres, il faut imiter ce que l'on voit faire sur le Theatre, ou en avoir de l'aversion. Il n'y a point de milieu, ne-

cesse oft aut imiteris, aut oderis.

Or on ne va pas à la Comedie pour la censurer. & quand on y est, il est difficile que l'on ne s'y laisse surprendre par le plaisir que l'on y trouve, sous lequel les vices se glissent dans nôtre cœur. Tunc enim per voluptatem facilius vitia surrepunt. Ce qui fait dire à ce Philosophe, qu'il n'y a rien de plus dangereux pour les bonnes mœurs, que les Spectacles. Nibil verò est tam damnosum bonis moribus, quam in aliquo spectaculo desidere. Et quoi qu'il n'ait pas coûtume de parler à son desavantage, il avoue que les Spectacles faisoient de si grands changemens dans son cœur, qu'il en retournoit non seulement plus avare, plus ambitieux, plus amateur des plaisirs & du luxe: mais encore plus cruel & moins homme; parce, dit-il, que j'ai été avec des hommes; Avarior redeo, ambitiosior, luxuriosior, imo verò crudelior & inbumanior, quia inter bomines. fui.

Que l'on prouve si on le veut, que les Comedies qui se jouent aujourd'hui ne peuvent causer que des passions innocentes, & des sentimens raisonnables, qu'on en conclue qu'iln'y a aucun danger, que ceux qui les representent, nous communiquent les mouvemens qu'ils expriment; cela ne s'accorde point du tout avec l'experience; & s'il étoit ainsi, les gens du siecle pour qui elles sont faites, ne s'y divertiroient nullement. Mais ensin, quand elles seroient bonnes en elles-mêmes, c'est à dire que sur le papier & dans la bouche des Ac-

teurs.

teurs elles n'auroient aucun venin; on ne fauroit dire que leur representation avec toutes ces circons-

tances foit entierement innocente.

Les Spectacles sont criminels par leur origine. Le vin, l'insolence, la violence, & le desir de médire les ont fait naître, ainsi que nous l'avons vû, & que l'a remarqué Tertullien. \* Facis enim boc ad originis maculam, ne bonum existimes, quod initium à malo accepit, ab impudentia, à violentia, ab odio. L'on sait quelle est la vie des Comediens: on sait avec quelle severitéles Loix civiles & Fcclessastiques condamnent leur profession. Les unes ne les admettent point à la participation des Sacremens, & les autres les declarent infames. Onge peut donc point sans pecher les entendre, & leur donner dequoi subsister, puis qu'on ne peut le faire sans les attacher à leur profession.

On ne va à la Comedie, dit-on ordinairement, que pour y prendre un plaisir honnête. Termillien \* ne peut soussirir cette recherche des plaisirs. Il prouve invinciblement par ces belles paroles de Jesus-Christà ses Disciples, Pendant que le monde se rejouïra, vous serez dans la tristesse, que l'on ne peut être heureux ici sur la terre & ensuite dans le Ciel, que chacun est heureux & malheu-

reux à son tour. Vicibus disposita res est.

Pleurons donc, dit ce Pere, pendant que les gens du monde se réjouïssent; afin que lors qu'ils commenceront à tomber dans l'état épouventable des douleurs que la Justice de Dieu leur reserve, nous puissions entrer dans la joie que nôtre Seigneur prépare à ses Elûs. Car si nous voulons être dans la joie avec eux dans ce monde, nous serons affligez avec eux éternellement. Lugeamus ergo, dum Ethnici gaudent, ut cum lugere caperint, gaudeamus; me pariter nunc gaudentes, tunc quoque pariter lugeamus. Cette Morale est un peu forte pour les Chrémus.

<sup>\*</sup> Des Spectacles, ch. 5,

### SUR L'ART POETEQUE. Pert. II. Cb. XI. 547.

tiens de ce siecle. Accordons à la coûtume qu'on peut aimer les divertissemens & les rechercher; mais aussi ne sauroit-on dénier que les plaisirs criminels ou dangereux, tels qu'on a prouvé qu'est ce-lui des la Comedie, ne soient désendus. Outre les raisons que nous en avons apportées, l'on peut encore considerer que ce plaisir est contre la nature des divertissemens licites, qui est de fortisser l'esprit en le relâchant, & de le rendre propre à exercer avec plus de vigueur ses sonctions ordinaires, & particulierement celles où la Religion l'engage. Après la Comedie l'on n'est nullement disposé à la Priere, qui est la principale sonction des Chrétiens.

Il arrive la même chose à l'esprit qu'aux corps qui ont été mûs avec violence. Le branle de ce mouvement dure long-tems après l'action qui l'a causé. L'esprit se trouve encore à la Comedie après que l'on en est sorti, & comme il s'est accoûtumé à des passions violentes, à voir des choses qui le remuent fortement, il devient insensible aux mouvemens du S. Esprit qui sont moderez. Les douceurs que prennent les bonnes ames dans la priere, lui semblent fades, ou plûtôt il ne les goûte point. Cette raison ne paroîtra pas forte aux gens du monde; cependant les Peres de l'Eglise qui connoissoient par la Foi menecessité de la priere, l'ont fort pesée & s'en sont servis pour autoriser la défense qu'ils faisoient aux Chrétiens d'aller aux spectacles.

Il n'est pas possible de marquer ici tous les dangers que l'on court dans les spectacles. La cupidité y dresse par tout des embûches. Non seulement les Comediens & les Comediennes, mais toutes les personnes qui vont à la Comedie, y paroissent avec tous leurs ornemens: ce qui cause de: plus dangereuses chûtes, comme dit Tertullien; ln omni spectacule nullum magis scandalum occurrit.

quàm:

# 248 Nouvelles Reflexions

quàm ille virorum & mulierum accuratior cultus. La premiere pensée qu'on a en ces lieux, qui som l'Eglise du Diable, comme le même Pere les appelle; Ecclesia Diaboli, c'est devoir & d'être vû. Nomo in spessaculo ineundo priùs cogitat, nist videre & videri. Ajoûtons à ces raisons la défense que l'Eglise a toûjours faite de setrouver aux spectacles.

C'étoit autrefois la marque, à laquelle les Pavens connoissoient qu'un homme s'étoit fait Chrétien, lors qu'il ne se trouvoit point dans ces lieux, & qu'il en avoit aversion. De repudio spectaculorum intelligunt factum Christianum. Et l'Eglise n'admettoit personne au Batême, comme elle fait encore aujourd'hui, qu'après avoir exigé cette promesse, que l'on renonceroit aux pompes du Diable, qui étoit le nom qu'on donnoit aux spectacles, selon Tertullien. Hec est pompa diaboli, adversus quam in figuaculo fidei juramus. Cette seule défense, quand elle ne seroit soûtenuë d'aucune raison, ne devroit-elle pas suffire à des Chrétiens pour les détourner de la Comedie, puisque nous devons une obeissance aveugle à l'autorité de l'Eglise, & que nous avons renoncé à ces divertissemens dans le Batême?

Des personnes de pieté & d'érudition ont fait voir clairement en différens Traitez qu'ils ont publiez sur cette matiere, que la désense de l'Eglise, & ces promesses du Batême regardent aussi bien les Comedies de ce tems, que les specacles des anciens. Ce qui doit être évident à ceux qui auront su vons faites jusqu'à present, puisque les Pieces de Theatre étant composées aujourd'hui avec plus d'art, elles sont par consequent plus dangereuses, falon les Reslexions du Chapitre troisséme ci-dessus.

#### CHAPITRE XII.

# Du Peëme narratif: Quelles sont ses especes.

LE Poëme narratif est un simple Discours sans action, & c'est une de ses principales differences d'avec le Poëme Dramatique. Il y a autant de sortes de Discours, qu'il y a de disserentes matieres sur lesquelles on peut parler. Ainsi le Poëme narratif comprend sous lui une infinité de differentes especes, qu'on peut neanmoins reduire à un petit nombre, en considerant que toutes les Poësies sont saites, ou pour être seulement suës. Les Odes, les Hymnes, les Chansons appartiennent au premier ches: Tout ce que nous pouvons dire de ces Poësies, est que leur prix consiste dans l'harmonie de leurs Vers, dont la cadence doit exprimer la qualité de la matiere. J'ai traité avec assez de soin de l'harmonie dans l'Art de parler, je n'ai rien à y ajoûter ici.

Les Poesses que l'on fait pour être lûes seulement, comme les Discours en prose, se peuvent distinguer en Didactiques, en Historiques, & en Oratoires. Les Poesses Didactiques seront celles qui expliquent quelques Disciplines, comme la Physique, la Morale, l'Astronomie, la Medecine, la Peinture, l'Agriculture & les autres Arts. Ainsi le Poème de Lucrece est une Physique; celui de Manile est un Traité d'Astronomie: les Georgiques de Virgile expliquent l'Agriculture: la Pharsale de Lucain est proprement l'Histoire des Guerres civiles, dont Cesar & Pompée étoient les Ches: l'Ouvrage de Silins Italicus, est aussi une Histoire.

Pour traiter les Disciplines & l'Histoire en Vers,

il ne faut point d'autres regles que celles que l'on doit observer écrivant en prose: si ce n'est que la versification demande une maniere d'écrire moins séche & plus gaie. Comme l'on est gêné par la mesure qu'il faut donner aux paroles, on peut prendre un peu plus de liberté dans la maniere de traiter les choses.

Les Rheteurs distinguent trois genres de Discours oratoires. Le premier est le genre déliberatif, où il s'agit de déliberer sur quelque proposition: le second est le judiciaire, dans leque il est question d'accuser ou de désendre quelqu'un en Justice: le troisséme est le genre démonstratif, que l'on emploie pour faire parostre les vertus d'un homme ou ses vices. On peut composer des Poësies en ces trois genres. Autresois celles qui étoient dans le genre démonstratif, & dont on se servoit pour blamer, étoient écrites en vers s'ambes. On sait que cette sorte de vers a été inventée pour les invectives par Archilochus.

Archilochum \* proprio rabies armavit iambo.

Les Pieces qui sont dans le genre démonstratif, se nomment ordinairement Panegyriques, lors qu'elles ne contiennent que des louanges. Les Panegyriques en vers reçoivent differens noms selon les occasions pour lesquelles on les fait. Ils s'appellent Epithalame, lorsque l'on loue des personnes aujour de leur mariage: Epicedie, si c'est après leur mort, & Apotheose, si l'on pousse si loin leurs louanges, qu'on les place parmi les Dieux de la Gentilité.

Les Satyres Latines & Françoises, sont des déclamations contre le vice; elles appartiennent augenre démonstratif. Je dis les Satyres Latines, parce que les Grecques, comme nous avons vû, étoient des Drames. L'on combat le vice en deux manieres, ou par de fortes raisons, comme Juvenal, ou

sur L'ART POETIQUE. Part. 11. Cb. XII. 551

par des railleries fines, comme fait Horace. On a tâché de renfermer dans l'Art de parler, tous les préceptes qui regardent toutes ces Pieces oratoires.

Il n'y a point de Discours en prose, que l'on ne puisse mettre en vers; ainsi l'on fait des Epîtres en vers. Les Stances, les Quatrains, les Sonnets, les Epigrammes, sont de petits Discours, à qui l'on donne differens noms, selon le nombre oule genre des vers, ou selon le sujet. Les Distiques sont des Ouvrages de deux vers. Les Quatrains sont de quatre. Les Epigrammes sont des inscriptions. Lorsque ces suscriptions se mettent sur des

Tombeaux, on les appelle Epitaphes.

Ilseroit très-difficile de donner des regles generales, qui fussent utiles pour composer ces sortes d'Ouvrages. Celles que nous ont données les Maîtres, ne regardent que la versification: ainsi c'est des Grammairiens qu'il faut les apprendre. Maintenant l'on n'appelle pas seulement Epigrammes, les inscriptions mises en vers, mais tous les petits discours dont le sens est rensermé d'une maniere ingenieuse en peu de vers. La conclusion de l'Epigramme doit contenir quelque grand sens qui surprenne. L'expression en doit être rare & fort courte: ce qui fait que l'on donne le nom de pointe à cette conclusion.

Toute cette multitude de preceptes que l'on a voulu donner jusques à present pour faire de bonnes Epigrammes, n'a produit aucun fruit. Les personnes d'esprit ne trouvent point moien d'instruire la jeunesse sur cette matiere, que de leur proposer les plus excellentes Pieces des Poëtes qui ont réussi en ces Ouvrages. Ce que je dis des Epigrammes, se doit entendre des Sonnets, & en general de toute autre Piece, soit en vers, soit en prose.

Il y a des Poëmes qu'on ne peut appeller Drama-

#### Nouvelles Reflexions

enatiques, puis qu'ils ne sont pas faits pour le Theatre; mais aussi ils ne sont point purement narratifs, étant composez de telle maniere que le Poëte n'y paroît point, & que l'on croit voir non l'Auteur, mais des personnes qui parlent & qui agissent devant nous, comme à la Comedie. Les Elegies sont de ce nombre: il ne semble pas, par exemple, dans les Elegies d'Ovide que ce soit le discours de ce Poëte: il fait une peinture si vive de la personne qu'il fait parler, que l'on en est presque autant siappé, que si elle faisoit réellements

plaintes en nôtre presence.

₹ ₹2

L'on peut aussi rapporter à ce genre les Dielegues, tels que sont les Bucoliques ou Eclogues de Virgile, qui font des Dialogues entre des Bergers. CesOuvrages ne demandent rien autre chose qu'une observation exacte de la vrai-semblance; c'est à dire qu'il n'y faut rien faire dire aux personnes que l'on fait converser les unes avec les autres, que œ qu'elles disent ordinairement. Neanmoins, comme les Peintres choisissent dans la Nature les objets dont la peinture est la plus agreable, il faut aussi que ceux qui composent ces Dialogues, choisissent tout ce que les personnes qu'ils introduisent peuvent dire de beau. Sans ce choix les Dialogues feroient aussi ennuyeux que les longues conversations de ces gens qui ne disent rien. Il n'y a point de maniere plus propre pour instruire, que celle qui se fait par Dialogues. Elle tient du Drame & de l'action, qui touche beaucoup plus qu'un difcours mort; mais il faut qu'ils soient courts. Quidquid pracipies, esto brevis. Les Ouvrages qui sont composez de differentes sortes de petits Ouvrages sans beaucoup d'étude, se nomment Sylves. Cest le nom que Stace a donné à un Recueil de plusieurs petits Poëmes qu'il avoit composez sur le champ, ex tempore.

L'Epi-

#### SUR L'ART POETIQUE. Part. II. Cb. XII. 553

L'Epique renferme presque toutes les Pieces de Poésse dont nous avons parlé. Il n'est pas sait pour être chanté comme les Odes; cependant tous les vers à cause de leur harmonie, ont été considerez comme des chants: d'où vient que les Poètes ne disent pas qu'ils racontent, mais qu'ils chantent.

L'Epique est oratoire; car premierement c'est le Panegyrique d'un Heros. Il y a des Harangues dans tous les genres, des déliberations, des accusations. des défenses, des louanges, des invectives. Il est historique, l'on y lit non seulement l'Histoire du Heros de la Piece, mais presque celle de tout le monde, comme nous l'allons voir dans le Chapitre fuivant. Il est Didactique, puis qu'il instruit, qu'on y trouve de la Morale, de la Physique, qu'on y peut apprendre la maniere de combattre, d'attaquer & de défendre une Ville. L'on y rencontre des Epigrammes, des Lettres: les Dialogues y Sont frequents, & le Poëte se dérobe autant qu'il le peut de la vue de ses Lecteurs, afin qu'ils ne s'apperçoivent pas que c'est un Livre qu'ils ont entre les mains; & qu'ils se puissent en quelque façon imaginer qu'ils voient les choses qu'ils lisent. Ce Poëme est ainsi le plus considerable de tous les Poëmes narratifs & c'est dans celui-là seul qu'on garde ces regles que l'on donne dans la Poetique, sur lesquelles nous avons fait nos Reflexions.

Les Romans, à proprement parler, font des Poèmes Epiques en profe: on y prend plus de liberté que dans les autres; mais leur principale difference est, que les Auteurs de ces Pieces n'occupent presque l'esprit de leurs Lecteurs que d'intrigues amoureuses. Ce qui fait qu'on peut appeller ces Ouvrages des Livres d'amour, comme nous l'avons remarqué. L'Epique est un Ouvrage se-

rieux.

A Maria Cha-

## XIII. CHAPITRE

# Du Poime Epique.

A matiere du Poeme Epique est une action & La matter d'importance, comme est une Gurre & l'établissement d'un Empire. C'est pourque le stile en doit être éleve, afin que les paroles se pondent à la grandeur des choses qu'on y traite; & c'est de là que ce Poeme est nomme Epiquent excellence, ce mot venant du nom Grec is

Le file des Comedies & des Tragedies dont ene qui signifie parole. assez simple & approchant du discours familier. car puisque tout y doit être vrai-semblable, ilne hun pas que les Auditeurs s'apperçoivent trop sensible ment que les Acteurs parlent un langage qui neleur est pas naturel. Cest pourquoi parmi les Gres & chez les Latins, les Pieces de Theatre fontcom posées en vers jambes, qui approchent de la pro le, & qui sont propres pour l'entretien, comm dit Horace: Alternis aplum fermonibus; & fco Aristote, passista serbige & pergas to laubila

Ce Philosophe remarque qu'en parlant, sans penser l'on fait des vers lambes. Ciceron fai Poës. Ch. 4. même remarque des vers jambes Latins. Le des Comedies doit être simple; celui des T dies peut être un peu plus elevé, mais il ne avoir rien de trop éclatant, particulieremen les endroits où l'on exprime quelque passion & quelques grands sentimens, qui ne peur roître lors qu'ils sont couverts de parolest ches, comme le dit Aristote \*. Melanthiu SUR L'ART PORTIQUE. Part. II. Ch. XIII. 534

port de Plutarque, disoit de la Tragedie du Poëte Denys, qu'il ne l'avoit pû voir, tant elle étoit offusquée de langage. λόπερύπ αι γείρ πάλοι εί λίων

Aumaga higis ta ign; yag tas Algrelas.

La fin du Poëme Epique est de faire un tableau de ce qui se passe de plus éclatant dans le monde comme font les grands voiages, les grands Edifies d'un superbe Palais, ou d'une grande Ville, des Guerres, des Combats, des Sieges, & autres actions semblables. Les Poëtes prétendent y former des Rois, des Capitaines, & donner des Lecons pour se bien conduire dans les grands emplois, au milieu de la guerre ou en tems de paix. Ce qui se remarque dans l'Eneïde; qui est l'Ouvrage en ce genre le plus accompli qui se soit jamais fait, & où il paroît plus d'esprit & de science. Virgile avoit entrepris ce dessein pour flater la Maison des Cesars, en persuadant les Romains, qui souffroient. avec impatience le jong que cette Maison leur avoit imposé, que les Dieux avoient destiné de tout tems l'Empire du monde à cette famille, qui prenoit fon origine des Trovens.

#### Nascetur pulchra Trojanus origine Casar, Imperinm Oceano, samam qui terminet astris.

On trouve dans l'Eneide toute l'Histoire Romaine. L'on y apprend les antiquitez de l'Italie, & presque de tout le monde, les origines des Villes & des Peuples: Il n'y a presque point de sable qui n'y soit rapportée. L'on y voit la maniere de combattre & d'assieger des Villes: les ceremonies y sont expliquées dans tous leurs termes propres, comme Macrobe le sait voir. Il y a de la Philosophie, de l'Astronomie, de la Geographie: de sorte qu'un jeune Romain, qui étudioir ce Poète avec soin, y apprenois d'une maniere agresside tout

Aa 2

ce qu'un jeune homme de qualité étoit obligé e favoir en ce tems-là: Ce qui est un sujet de confusion à la plûpart de nos Poëtes, dont les Ven n'ont que de belles paroles, qui ne signifient nen.

Leurs Ouvrages ne sont bons que pour faire perdre le tems agréablement: Leur maniere d'écrite est toute paienne, pleine de fables: ils s'en excusent mal à propos sur l'exemple des anciens Poètes. Car, comme ces fables faisoient une partie de la croiance des Paiens & de leur Religion; c'étoit une necessité, par exemple, à Virgile de trouver les occasions dans ses Ouvrages d'en instruire la jeunesse: L'on ne voit point qu'illes invente; il parle selon la commune opinion; & c'est toûjours pour instruire son Lecteur de tout ce qu'il peut apprendre de la matiere qui se traite: c'est pour faire connoître l'antiquité d'une Ville, l'origine d'une Fête, d'un Sacrissice, selon qu'on le croioit pour lors, & que les Historiens le rapportent.

Ce Poete est aussi admirable en ses expressions, que dans les choses qu'il expose. Aucun Auteur n'a mieux parlé Latin, ni plus savamment; il ne se sert que des termes les plus propres: il est naturel, il est clair, & cependant il est fort, & dit

en peu de mots une infinité de choses.

Par exemple, quand il dit, Et seges est ubi Troja suit; & les bleds croissent où étoit la Ville de Troie, n'exprime-t-il pas le renversement de cette Ville de maniere, qu'il semble que par ce peu de paroles il l'a engloutie toute entiere, sans en laisser aucun reste, comme le dit Macrobe: Paucissemis verbis maximam civitatem haussi de absorpsis, non reliquit illi nec ruinam.

Il n'est pas necessaire que je parle ici de l'œconomie d'un Poëme Epique, je l'ai fait lorsque j'ai proposé les regles que l'on doit observér dans la conduite d'un Poème. Nous avons vû comme il

faut

faut choisir une action considerable, qui ait un commencement, un milieu & une sin; comment il faut commencer l'Ouvrage, & avec quelle modeftie l'Auteur d'un Poème Epique doit faire la proposition de son dessein: Nous n'avons rien à ajoûter à ce que nous avons remarque touchant le nœud & le dénouement d'une Piece.

Les Poemes Epiques se partagent en divers Livres, comme les Drames en plusieurs Actes. Cette distinction est necessaire pour délasser l'esprit du Lecteur. Quelque plaisir qu'il reçoive de la lecture, elle lui deviendroit ennuyeuse, s'il n'y trouvoit quelque lieu où se reposer. Or il semble que l'on trouve du repos quand on est à la fin d'un Livre. Le seul titre du second, du troisseme Livre divertit, comme ces marques que l'on rencontre en faisant voiage, qui sont connoître combien on a fait de chemin.

— Intervalla vie festis prestare videtur Qui notat inscriptus millia erebra lapis,

La fin d'un Livre, comme dit faint Augustin, soulage les Lecteurs, comme les Hôteleries soulagent les Voiageurs. Nescio quo enim modo ita libri termino reficitur Lectoris intentio, ficut labor victoris, bospitio. Le reste de ce que l'on pourroit dire des Poemes Epiques, doit s'apprendre par la lecture des Auteurs. Un Maître fera plus facilement, & en moins de tems comprendre à ses Disciples ce que c'est que ce Poëme en leur en proposant un excellent exemple, comme est l'Encide de Virgile; que s'il les occupoit pendant une année à la lecture d'une Poetique qui expliquât ces choses avec étendue. Longum iter per precepta, breve & efficax per exemplu. Je n'ai pas tant entrepris de faire connoître dans ces Reflexions les regles de la Poëtique, que de découvrir les principes, doù ces regles sont tirées, ce que j'ai crû devoir suffire. A a a

\* Senec. Ep. 6.

bre de ceux qui croient que les vers chastes ne pervent plaire. Il ne faut pas même faire lire au jeunes gens les Ouvrages qui sont assez honnêtes sans accompagner les instructions qu'on leur donné de quelques Reslexions serieuses. Car il n'y en point qui n'ait quelque maxime fausse ou dange reuse; ce qui a obligé Platon de ne point recevoir dans sa Republique les Poètes, & d'en bannir ceur qui y seroient entrez.

Ce l'hilosophe montre combien il est important que les jeunes gens ne se forment point sur d'aussi mauvais modelles que ceux que representent les Poëtes, qui ont des sentimens bas & extravagans de la Divinité, & qui sont faire à leurs Herostant de choses indignes: cependant il avoit une grande estime de leur maniere de s'exprimer, & il leur donne sur cela de grandes loüanges; c'est pourquoi il dit que si quelqu'un de ces Poëtes venoit dans la ville qu'il formoit dans son esprit, il le conduiroit dans une autre, après avoir versé sur sa tête des parsums, & après l'avoir couronné de sieurs.

La Republique de ] E s u s · C H R 1 s T est bien plus sainte comme plus riche, que celle de Platon; mais fans en chasser tous les Poëtes, l'on y peut conserver la fainteté, en se servant même de l'étude que l'on fera faire de leurs Ouvrages, pour donner de l'estime de la verité & de la fainteté de nôtre Religion. Il ne faut que faire confiderer les opinions extravagantes que les Poëtes Payens avoient de leurs Dieux, lesquelles étoient conformes à celles du Peuple, comme faint Justin, Lactance, Eusebe, & plusieurs autres le prouvent, montrant fort bien qu'il ne faut point chercher ni d'allegories, ni de mysteres, ni de Philosophie dans les vers des Poëtes, mais les considerer comme des Histoires simples, qui proposent ce qui s'étoit dit & fait : aussi c'est par le témoignage des Poëtes, que les premiers Apologistes

TUR L'ART POETIQUE. Part. II. Cb. XIV. 559

vû, ils ne disent que des bagatelles. Je parle ici de ceux qui n'ont autre but que de stater la cupidité. Nous avons vû plusieurs Poesses très-saintes, où les esprits reglez peuvent trouver du plaisir &de l'utilité.

Quand je blame la Poësse, on voit bien que je ne condamne que l'usage qu'on en fait, pour augmenter & autoriser en nous le desordre de la concupiscence. L'on trouve dans les anciens Poëtes de fort belles restexions morales, des sentences très-judicieuses: L'on y apprend l'antiquité; dont la connoissance est necessaire. Outre cela il faut attirer la jeunesse par le plaisir. La cadence des Vers a quelque chose de charmant, comme on a vû dans l'Art de parler, & ce qu'an Poète enseigne, entre sans doute plus agréablement, & par consequent plus facilement dans l'esprit.

Auffi quand l'Empereur Julien l'Apostat sit défense aux Chrétiens d'étudier les Leures humaines, & de lire les anciens Poètes; Saint Gregoire de Nazianze, & les deux Apollinaires le pere & le sils, composerent des Vers pour servir à l'inse

truction de la jeunesse.

Mais il faut prendre gardé, que sous ce prétexte qu'il y a quelque necessité de faire lire aux jeunes gens les anciens Poëtes qui sont celebres, l'on ne permette indisseremment la lecture de toute sorte de vers. L'on ne doit rechercher principalement dans les Livres des Paiens, que la secondité des expressions, & les belles manieres de parler, tâchant de leur ôter comme à des ennemis, ces armes, pour s'en servir contr'eux-mêmes, ainsi que le dit saint Paulin \*: Satis sit ab illis lingua copiam ès orisornatum quasi quadam de bossibus armis spolia cepisse.

Puis qu'il est donc plus important de redreffer le cœur de la jeunesse, que de former sa langue; quelque élegant que soit un Poète, l'on n'en doit point permettre la lecture, s'il est du nom-

\* Ep. 18. A 2 4 bre

que Chrétienne, pour en bannir tout ce qui n'est pasfaint, & pour empêcher que la lecture des Poëtes, qui fait sur l'ame beaucoup plus d'impression que la Musique, ne puisse donner de mauvaises mœus aux jeunes gens.

#### CHAPITRE XV.

Pluseurs personnes qui ne lisent ni les Poètes ni les Romans, commettent la même saute que ceux qui les lisent; ils occupent leur esprit à de vaines pensées auss dangereuses que celles que les Auteurs de ces Livres expriment sur le papier.

OUor qu'il y ait peu de personne qui se plai-Lent aujourd'hui à lire les Romans, ce que nous avons dit ne fera pas inutile; car tel qui ne le croit pas, est très-coupable devant Dieu, du peché que commettent ceux qui s'y amusent. Il y a des Romans imprimez, mais il n'y en a pas moins dans la tête, je ne dis pas de ceux qui sont faiseurs de Romans, mais de presque tous les hommes. Il n'y a point de vuide dans l'aine non plus que dans la Nature; ainsi quand nôtre esprit n'est point occupé de pensées solides & raisonnables, il est plein de vaines imaginations, de vaines idées qu'il forme & qu'il orne comme il lui plaît. Il feint des avantures, des intrigues qu'il considere avec autant d'attention que s'il les voioit exprimées dans un discours naturel, & couchées sur le papier.

Ces Romais ont un commencement, un milieu, & une fin. Ce n'est d'abord qu'une pensée ordinaire qui entre dans l'esprit: elle en ensante plusieurs autres, qui donnent occasion à mille imaginations. On fait naître des incidens: on considere quelles en sont les suites: on se fait une affai-



our L'ART POETIQUE. Part. II. Cb. XV. 563

faire de dénouer tous les nœuds que l'on a faits, avec la même application que si on avoit dessein d'en composer un Livre: & l'on ne se peut appliquer à d'autres choses, qu'après qu'on a ensin trouvé la conclusion de toutes ces réveries. Ce que je disici pourra paroître surprenant, mais que chacun fasse reseaun fur lui-même, il s'en trouvera peu d'entierement exemts de cette maladie.

Comme les songes que les hommes sont pendant la nuit, répondent assez souvent à leurs desirs: qu'ils voient en dormant ce qu'ils ont souhaité pendant le jour: chacun se represente dans son imagination ce qui est consorme à son inclination. L'un prend plaisir dans une vengeance imaginaire qu'il exerce sur ses ennemis: un autre dresse des banquets magnisques dans son imagination: celui-là se forme de sales images des plaisirs honteux dont il voudroit jour: les uns & les autres retranchent il voudroit jour: les uns & les autres retranchent in equelques ses idées dont ils se repaissent, les circonstances qui pourroient troubler leur satisfaction par des remors de conscience, & ils y ajoûtent tout ce qui peut rendre agreables les choses dont ils considerent les images.

Ces Romans ne font pas moins dangereux que ceux qui sont imprimez : ils peuvent produire des effets encore plus funches, en ce que l'on ne lit ju'une fois un Roman imprimé, & que ceux-là ne fortent point de l'esprit. L'on y perd le tems. & comme ceux dont la lecture ordinaire n'a été que des Poëtes & des Romans, ne sont plus canables d'aucune lecture solide : aussi lors qu'on a donné libre entrée à toutes les penfées mauvaifes & inutiles qui se présentent, & qu'on s'est accouumé à s'en entretenir avec autant d'application que si elles étoient bonnes & necessaires, l'esprit levient si libertin & si déreglé, que ni dans la Priee, ni dans l'étude, ni dans les affaires, il ne se Λαί pcut

#### Nouvelles Reflexions

peut assujettir à considerer les choses qui lui sont proposées: il faut qu'il coure çà & là, & qu'il poursuive toutes les chimeres qui se rencontrent dans son chemin, & qui le détournent de son occupation.

Toutes ces imaginations ont toûjours pour objet les creatures, les grandeurs du monde, les vanitez, les plaisirs: ainsi ceux qui s'y abandonnent, nourrissent les mauvaises affections de leur cœur, de la même maniere que le font ceux qui lisent ces méchans Livres dont nous avons parlé.

Il est vrai que ces imaginations ne nous rendent pas toûjours criminels, parce qu'elles ne sont pas volontaires. L'on ne s'en défait pas aussi facilement que d'un Livre. C'est une des grandes miseres de nôtre état, que cet assujettissement de nôtreame, qui est contrainte de voir ce qu'elle ne voudroit pas voir. Les Démons, selon S. Augustin, peuvent remuer nôtre cerveau, & y tracer plusieurs sigures, à l'occasion desquelles des idées fâcheuses se presentent à l'ame. Else peut en avoir horreur, mais non pas les chasser sans un secours particulier du Ciel, que les Saints demandent à Dieu dans les Prieres de l'Eglise, lors qu'ils le prient de purger leur esprit de toutes souillures. Absterge mentes fordium.

Nous fommes obligez de combattre continuellement, pour ainsi dire, contre ces monstres qui se jouent de nôtre ame, & de nous tenir sur nos gardes, pour n'être point surpris par ces images trompeuses des grandeurs & des plaisirs du monde, que les Demons ou nous-mêmes nous formons dans

notre imagination.

#### CHAPITRE XVI.

La vanité & les amusemens de la Poesse sont comme une image de la vanité, & des amusemens de quelques bommes dans ce qu'ils appellent leurs affaires.

IL y a bien des gens, qui ne se contentent pas d'aller à la Comedie, de lire des Romans, ou d'en composer dans leur tête de la manier e que nous venons de le dire; ils jouent eux-mêmes la Comedie, & toute leur vie est un Roman. Ils forment des entreprises vaines, soit pour acquerir des richesses ou de grandes dignitez; ils tournent de ce côté-là toutes leurs inclinations, & ils en sont occupez comme on nous representeles Heros des Ro-

mans, occupez de leurs chimeres.

Jason, par exemple, étoit occupé de la conquête de la Toison d'Or, & Enée de l'etablissement d'un nouvel Empire. Les hommes conçoivent une haute estime de la chose qu'ils souhaitent, & ils lui donnent toutes les beautez & les perfections imaginables, ainsi qu'Homere à son Helene: ils font ingenieux à se tromper par leurs propres sictions: ils n'envisagent jamais dans les richesses, dans les dignitez, que cé qu'il y a d'éclatant; & ils cachent adroitement à leurs propres yeux les amertumes des plaisirs du monde : ils ne considerent point dans la creature qu'ils aiment, qu'elle est mortelle, sujette à mille maladies; Si elle a des défauts, ils les déguisent, & ils y conçoivent même des perfections qui n'y sont pas. Ils se trompent de cette maniere, & ils aiment leur erreur, parce que plur l'estime des choses qui sont l'objet de leurs passions est grande, plus ils se sentent émûs dans la poursuite qu'ils en font, & plus ils en augmentent A 2 7

leur felicité imaginaire. Comme dans les Romans, lors qu'on en eitime le Heros, on s'intereile davantage dans ses avantures, & l'on ressent plus vivement ces plaisirs qui accompagnent les émotions de nôtre cœur.

Ces personnes se satiguent, elles courent çà & là, & se sont sans cesse des affaires pour jouir du plaisir d'être occupées, & se sauver du chagrin mortel que leur seroit infailliblement sentir le poids de leurs misseres, si leur cœur cessoit un moment d'être agité par leurs passions; & c'est ce que les hommes qui ne peuvent vivre sans passion, recherchent ardemment.

Les Regles du Roman sont assez bien observées dans la vie de ces personnes, dont nous parlons. On peut même considerer toute leur vie comme une seule piece de Theatre reguliere. L'unité de tems & de lieu y est bien gardée; car ensin quelque longue que soit leur vie, quand elle seroit de cent années, ce n'est pas 24. heures à l'égard de l'éternité, & la plus longue vie n'est veritablement que comme un songe, qui commence & qui finit dans une heure de la nuit. Ce n'est qu'un point & comme le dit Seneque: Puntsum est quod vivimus, comme le dit Seneque: Puntsum est quod vivimus, comme le dit Seneque: Puntsum est quod vivimus, la nuit de l'éternité.

Quand ils seroient Rois ou Princes, le Theatre où se joue leur Comedie, & où se passe tout ce qu'ils sont sans en sortir, est très-borné. Puisque c'est la terre qui n'est qu'un point; c'est pour diviser ce point & en posseder une plus grande partie que toutes les Nations disputent entr'elles, & qu'elles emploient le seu & les slâmes pour s'armer les unes contre les autres. Hoc est illud puns sum quod in-

ter tot gentes ferro & igni dividitur.

Le Philosophe que je viens de citer fait concevoir



voir la fatuité des hommes par une supposition trèsagreable. Si les fourmis avoient de l'esprit, ne seroient-elles pas, dit-il, comme les hommes? ne partageroient-elles pas un grain de sable en plusieurs Provinces? Pourquoi donc lors qu'on voit aller les hommes à l'armée, & marcher en ordre sous leurs étendarts, que la Cavalerie tantôt prend le devant pour découvrir l'ennemi, & tantôt couvre les sancée d'armée, & que tous s'empressent comme s'ils'agission de quelque chose de grande importance, pourquoi ne les considere-t-on pas comme une troupe de sourmis, & qu'on ne dit pas d'eux par mépris.

#### It nigrum campis agmen ?

Toutes ces courses, continué ce Philosophe, sont semblables à celles des sourmis, qui travaillent dans un petit sentier. Formicarum iste discursus est in angusto laborantium. Quelle disserence y a-t-il entrelles & nous, si ce n'est que nôtre corps qui est petit, est plus grand que le leur? Ce lieu où l'on fait stotter des Vaisseaux, où l'on range des Armées en bataille, où l'on assigne disserentes Provinces, n'est qu'un point dont l'Ocean occupe la plus grande partie: Quid illis es nobis interest, nis exigui mensura corpusculi i punstum est istud in quo navigatis, in quo vegna disponitis: minima ctiam cum illis utrinque Oceanus occurrit.

Il semble que l'unité d'action n'y soit pas gardée, parce qu'ils changent de dessein à tout moment, & que chaque jour ils sont de nouvelles entreprises. Mais si on considere avec attention ce qu'ils sont, on verra que c'est toûjours après cette même grandeur imaginaire qu'ils courent: qu'ils recherchent tantôt dans un lieu, & tantôt dans un autre.

Comme dans une Comedie il y a des Acteurs qui disparoissent après les premiers Actes; qu'il y en a qui meurent dans la Catastrophe, & que les autres triomphent; aussi entre ces personnes dont nous parlons, le uns ne paroissent que quelque tems, ils perdent la vie sans venir à bout de leurs entreprises, & achevent la Comedie; mais ensin après la Piece qui ne dure que quelques heures, & que la mort interrompt souvent, ils disparoissent tous commeles Asteurs des Comedies ordinaires.

Leur vie est aussi vaine que celle des Heros des Romans, elle passe aussi vite, & il semble que ce ne soit que comme une image qui paroît & disparoît presque en même tems. In imagine pertransit bomo. Mais il y a cette difference entr'eux & ces Heros, que ceux-ci ne seront pas punis pour ces actions seintes qu'ils n'ont point saites, & que ces personnes seront punies pour ces vanitez, dans lesquelles elles ont

confumé toute leur vie.

Le malheur dans lequel elles tomberont, comme saint Augustin le dit fort éloquemment, est bien différent de ce bonheur dans lequel elles sleurissent. Car ce bonheur n'est que pour quelque tems; & elles seront malheureuses éternellement. Ce bon-heur n'est qu'imaginaire, & leurs miseres sont très-réelles. Non enim quomodo florent sic pereunt, florent enim ad tempus, pereunt in aternum; florent salsis bonis,

percunt veris tormentis.

Tous les hommes savent ces veritez que nous venons de proposer. Ils n'ignorent point que toute nôtre vie n'est qu'un songe, que la mort ôtera ces masques qui distinguent les hommes; qu'elle les dépouillera de ces habits sous lesquels les uns paroissent Princes, les autres valets. Et que les reduisant au tombeau également nuds, ils n'emporteront que les vêtemens de leur ame; c'est à dire les vertus. Mais ils prennent plaisir à se tromper. Ils ne croient pas pouvoir passer la vie agréablement d'une autre manière.

Пs

#### SUR L'ART POETIQUE. Part. II. Cb. XVI. 569

Ils ne veulent pas chercher Dieu, il faut donc qu'ils cherchent quelque amusement qui serve de matiere aux mouvemens de leur cœur, puis qu'il faut qu'il agisse & qu'il ne peut être en repos un moment. Ils se sont des assaires, ils prennent de grands emplois où ils n'ont pas un moment pour penser à l'éternité; & bien loin de se croire malheureux, ils considerent ces grandes & continuelles occupations, comme des marques de leur selicité. \* Argumentum

esse felicitatis occupationem putant.

Recevant donc tant de plaisir de leur maniere de vivre, qui les exemte de plusieurs chagrins; ils aiment leur erreur, & ne voudroient pas en être délivrez; semblables à cet Athenien qui se fâcha contre ses amis qui l'avoient gueri de sa solie. Toutes les sois qu'il alloit dans le lieu où se jouioient les Comedies, il y croioit voir des Acteurs, & il y passoit le tems agréablement dans un divertissement imaginaire. C'est pourquoi vous ne m'avez pas redonné la vie, disoit-il à ses amis; mais vous m'avez tué, m'ayant ôté avec violence mes plaisirs & une erreur qui m'étoit si agréable.

† Pol me occidistis amici. Non servastis, ait, cui sic extorta voluptas, Et demptus per vim mentis gratissimus error.

C'est se déclarer ennemi des hommes que de leur vouloir ouvrir les yeux sur cette extravagance, ils s'irritent même contre ceux qui leur font quitter cette fausse opinion qu'ils ont de leur bonheur, qui n'est qu'une misere veritable, comme le Cordonnier Mycille dans Lucien, se facha contre son coq, & lui jetta une sorme à la tête, parce que l'ayant éveille il lui avoit fait quitter les richesses dont il jourssoit dans un agreable songe.

Toutes les felicitez de la terre font semblables à cel-

<sup>\*</sup> Seneque, Ep. 106: Herree.

celles de cet homme qui révoit; Felicitates saculi somia dormienium. Les joies que donnent les biens du monde ne sont pas plus solides que celles que l'on trouve dans une réverie agréable. Gaudium de somo. Les hommes aiment ce sommeil; & le bonheur de la vie, selon l'idée qu'ils en ont, consiste à vivre dans une perpetuelle lethargie; pendant laquelle ils n'ont ni embarras ni inquietude de ce qui doit arriver après ce sommeil.

Il y a peu de personnes qui soient exemtes dece mal, & dont on puisse dire que la maniere de vivre soit serieuse & raisonnable; car ensin tous cesempressemens des hommes qui travaillent à acquent des richesses, des honneurs, des plaisirs, ne sont-ils pas aussi vains que les travaux des Heros des Poëtes? Toutes leurs Passions & toutes leurs actions sont aussi inutiles que celles des Comediens, qui s'assigent, qui se fachent, qui parient & agissent avec tant d'ardeur sur les Theatres: ou que les peines que

se donnent les enfans dans leurs jeux.

Il est vrai que les niaiseries des hommes passent pour des affaires importantes: Major um nuge negutis vocantur. Mais enfin puisque l'on ne doute point de la briéveté de cette vie, qui sera suivie d'une étemb té heureuse ou malheureuse, ne doit-il pas être conftant que tout ce que l'on fait qui ne sert de rien pour l'éternité, n'est que folie; & que les hommes quite remplissent la tête de grands desseins, qui cherchent des établissemens sur la terre sans penser au ciel, sont infensez : que toute cette sagesse avec laqueile is ménagent ces desseins, n'est que folie: & que tout leur esprit n'est pas moins corrompu que le sero! celui d'un homme, qui étant plein de ce qu'il auroit lu dans les Romans, s'imagineroit étre un Heros!ulmême, & s'occuperoit toute sa vie dans desintigues, dans des entreprises, & dans des conquetts imaginaires, comme le Dom Quichot des Espagnos.

Fin de la Seconde Partie.

# T A B L E

# DES CHAPITRES

## CONTENUS

# dans les Reslexions sur l'Art Poëtique.

| CHAPITRE I. L. A Poësse est une peinture parlante de ce qu'il y a de plus beau dans                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| de ce qu'il y a de plus beau dans<br>les Chreatures; elle fais oublier Dieu, dont ces                            |
| Creatures font l'image. CHAP. II. Dieu ayant fait toutes choses pour sa                                          |
| gloire, tous les mouvemens qu'il a imprimez dans                                                                 |
| les Creatures tendent vers tui: C'est pourquoi les<br>bommes ne peuvent trouver de repos qu'en Dieu.             |
| 452<br>CHAP. III. Les Poètes entretiennent cette illusion                                                        |
| des bommes : ils dérobent à leur connoissance les im-<br>persections des Creatures, & les amusent par une        |
| vaine apparence de grandeur. 454                                                                                 |
| CHAP. IV. Les Poètes ne proposent que des choses<br>rares & entraordinaires dont ils cachent les imper-          |
| _ fections. 457                                                                                                  |
| CHAP. V. Les Poètes couvrent toutes les Creatures<br>d'un faux éclas: ils occupent tellement l'esprit de         |
| leurs Lecteurs, qu'ils ne penvent faire aucune re-<br>flexion sur eux-mêmès, & sur le neant des creatu-<br>res.  |
| res.<br>CHAP. VI. Le chegrin qui trouble tous les plaisirs<br>de la terre, nous avertit que l'on ne peut trouver |
| du repos qu'en Dieu: Les Poetes pour les rendre<br>beureux travaillent à dissiper ce chagrin. 462                |
| EHAP. VII. Un des moyens dont les Poètes se ser-<br>vent pour attacher les hommes à la lecture de leurs          |
| Ouvrages, est de leur proposer tout ce qui statte                                                                |
| Leurs inclinations corrompues, 465<br>CHAP. VIII.                                                                |

# TABLE DES CHAPITRES.

| Chap. VIII. L'Amour est l'ame de la                                                 | Poesie: le      |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Poetes par la representation de cette F                                             | Passion arrê    |
| sent les esprits sensuels. Il est d'autant                                          | t plus dange    |
| reux, que ces Poetes tâcbent de cacber                                              | les déregle     |
| mens de cette Pussion.                                                              | 46              |
| CHAP. IX. L'homme ne peut vivre sans                                                | amour:So        |
| desordre vient de ce qu'il le tourne ver                                            | s les Greatu    |
| res, au lieu de le tourner vers Dieu.                                               |                 |
| entretient ce desordre.                                                             | 47              |
| CHAP. X. Les Poetes ne prennent pas                                                 |                 |
| foin de purger de toutes saletez les amo                                            | urs qu'ils re   |
| presentent; ils autorisent les plus sa                                              | iles amours     |
| comme toutes les autres Passions déregle                                            | ées. 476        |
| CHAP. XI. L'bomme est fait pour la V                                                | Cerité; de la   |
| naît ce grand desir de savoir, qui deg                                              | enere en une    |
| curiosité criminelle, que nourrit la Poès                                           | se. 479         |
| CHAP. XII. Comme l'esprit ne se porte                                               | e à connoître   |
| que la Verité, on ce qui en a l'appares                                             | nce; les Poë-   |
| tes aussi tâchent de rendre vrai-semb                                               | lable tout ce   |
| au'ils propolent.                                                                   | 481             |
| CHAP. XIII. D'où vient que l'imitati                                                | on est si a-    |
| greable, que l'on prend, por exemple,                                               | plus de plai-   |
| sir à voir l'image d'une chose que cette                                            | chose mime.     |
|                                                                                     | 487             |
| CHAP. XIV. Non seulement les Poëte.                                                 | s gåtent les-   |
| prit de l'homme, mais ils corrompen                                                 | t son cœur;     |
| ils en détournent tous les mouvemens de                                             | sa sin prin-    |
| cipale qui est Dieu, & qui est la cau<br>que l'en reçoit de ces émotions avec lesqu | se du plaisir   |
| que l'on reçoit de ces émotions avec lesqu                                          | uelles l'on lit |
| les Poetes.                                                                         | 450             |
| CHAP. XV. La Poesse est une Ecole                                                   |                 |
| Passions, que condamne la Religion.                                                 | 497             |
| CHAP. XVI. Quand la Poesse n'inspi                                                  | reroit point    |
| de mauvaises Passions, elle seroit totijos                                          | urs criminol-   |
| le, parce qu'elle rend inutiles tous les                                            | bons mouve-     |
| Mens de nôtre cour                                                                  | *00             |

# TABLE DES CHAPITRES.

## SECONDE PARTIE.

| CHAP. I. TA fin de l'Art Poètique est de plaire;        |
|---------------------------------------------------------|
| Ses regles générales se redussent à                     |
| quatre principales. On propose les deux premie-         |
| res, favoir le choix de la matiere, & l'imitation.      |
|                                                         |
| CHAP. II. Regles que suivent les Poètes pour flatter    |
| les inclinations des bommes, & pour remuer leurs        |
| passions. 507                                           |
| CHAP. III. La Poesse est plus dangereuse, lorsque       |
| les regles de l'Art sont mieux observées. Regles        |
| particulieres de l'unité d'action. 513                  |
| CHAP. IV. Les Poètes ne commencent pas l'Histoire       |
| de leur Heros par les premieres actions de sa vie,      |
| mais par le secours des Episodes ils sont connoître     |
| aux Lecteurs tout ce qu'ils peuvent avoir envie d'en    |
| apprendre. 517                                          |
| CHAP. V. Des principales Parties d'une Piece. 519       |
| CHAP. VI. De l'unité de tems & de lieu; de la           |
| durée de chaque Piece. 524                              |
| CHAP. VII. Du Poëme Dramatique. 528                     |
| CHAP. VIII. De l'Origine du Poëme Dramatique            |
| & de ses especes. 531                                   |
| CHAP. IX. De la Comedie & de la Tragedie. Quelle        |
| est leur difference, & quel est le dessein que les Poë- |
| tes se proposent dans ces Poemes. 536                   |
| CHAP. X. Les Comedies & les Tragedies corrompent        |
| les mœurs, bien loin de les reformer. 541               |
| CHAP. XI. La representation qu'on fait des Come-        |
| dies & des Tragedies sur les Theatres publics, en       |
| augmente le danger. L'on ne peut afister aux Spec-      |
| tacles fans peril. 544                                  |
| CHAP. XII. Du Poeme narratif: Quelles sont ses          |
| e/peces, 549                                            |
| CHAP. XIII.                                             |

#### TABLE DES CHAPITRES.

CHAP. XIII. Du Poeme Epique.

CHAP. XIV. Les Poetes pervent être utiles: Avec quelle précaution il faut les faire lire aux jeunes gens.

558

CHAP. XV. Plusieurs personnes qui ne lisent ni les Poètes ni les Romans, commettent la même saute que ceun qui les lisent; ils occupent leur espris à de vaines pensées quis dangereuses que celles que les Auteurs de ces Livres expriment sur le papier.

CHAP. XVI. La vanité & les amusemens de la Poèsie, sont comme une image de la vanité de des amusemens de quelques bommes dans oe qu'ils appeltent leurs affaires.









