

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

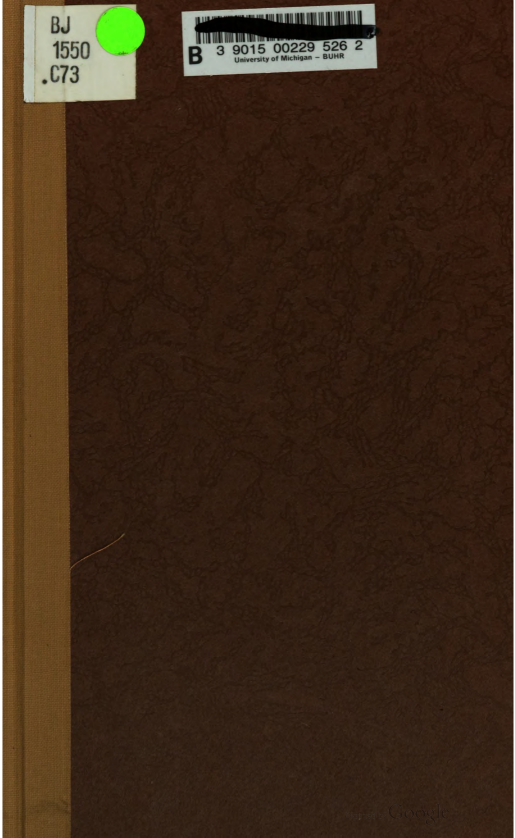
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

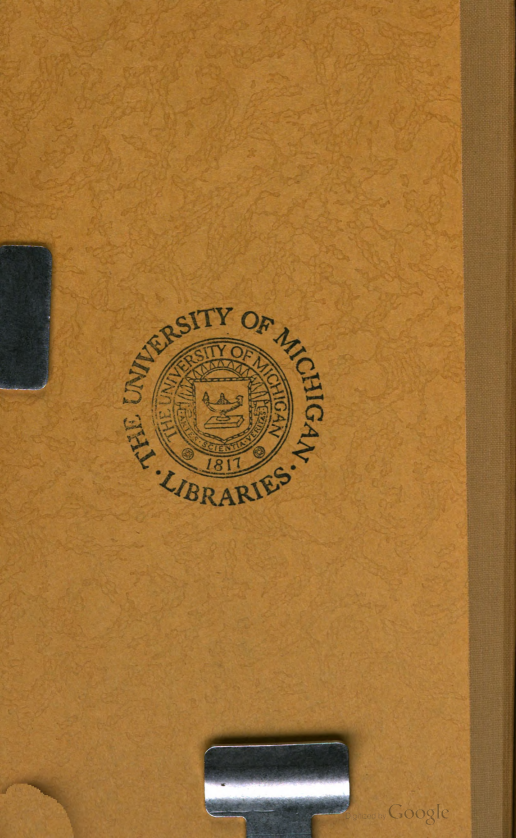
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





## Johann Amos Comenius Eelensvegeln

Des

(Regulae vitae) mit einem einkeitenden Gerickte über des Comenius Aufenthalt und Thätigkeit in Elbing

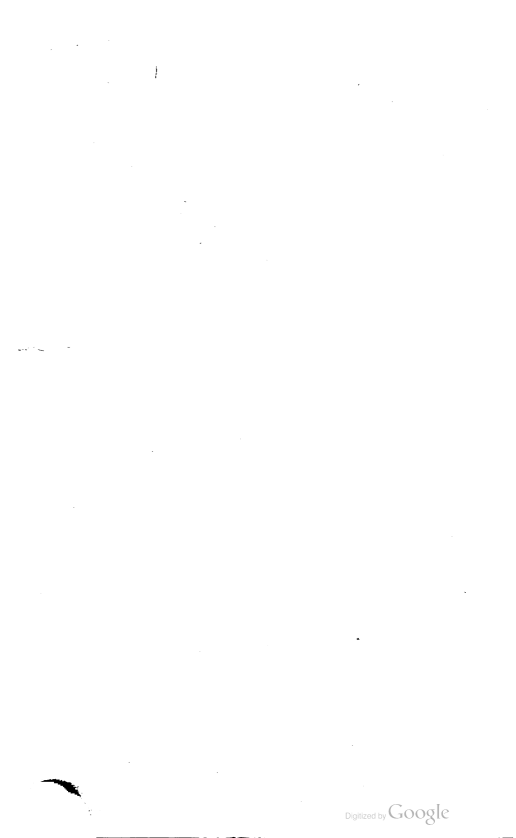
vom Jahre 1642-1648

herausgegeben von

Dr. Jofeph Reber

Rgl. Direktor der höh. weibl. Bildungsanstalt.

**Afchaffenburg.** Wailandt'sche Druckerei Act.=Gef. 1894.



# Johann Amos Comenins Eebensvegeln

Des

(Regulae vitae)

mit einem einseitenden Gerichte

über des Comenius Aufenthalt und Chätigkeit in Elbing

vom Jahre 1642-1648

herausgegeben von

## Dr. Joseph Reber

Kyl. Direktor der höh. weibl. Bildungsanstalt.

--------

#### Aschaffenburg.

Wailandt'sche Druckerei Act.=Gef. 1894. BJ 1550 .C73

А.

•

.

en en Unie. 2-11-72 956073-291

2 Tarks

**w**on den vielen Episoden, die das an Erfahrungen wie an Werken so reiche Wanderleben des großen Bädagogen Comenius uns auf= weist, zählt fein fechsjähriger Aufenthalt in Elbing nicht zu den angenehmsten. Zwar ichien es, als ob Duge zur größten pabagogischen Arbeit, die der Umgestaltung des bisherigen Sprachunterrichts, namentlich des der lateinischen Sprache gewidmet fein follte, ihm reichlich gegönnt wäre, da Louis de Geer, der vormalige Amsterdamer Patrizier und nun= mehrige schwedische Edle, Erbherr von Finspong, mit reicher Hand ihm die Mittel zu dieser Arbeit zu gewähren versprach. Nachdem seine Be= rufung nach England zur Gründung eines pansophischen Kollegiums und der Herausgabe eines großen enchklopädischen Werkes, das das gesamte Wilfen damaliger Zeit umfassen sollte, infolge der auf England's Boden beginnenden politischen Wirren gescheitert war, hatte Comenius nicht ungern fich nach Schweden zu feinem neuen Gönner begeben. Dort fprach er in zwei Tagen den großen Kanzler des Reiches, der die Regierung während der Bormundschaft der Königin Chriftina führte, er lernte den Leiter der geiftlichen Angelegenheiten Schwedens, den Erzieher der Königin, den nachmaligen Bischof von Stagnäs, Johann Matthiä kennen, dem er scine theologischen Anschauungen eingehend mitteilte. Auch den Kanzler der Universität Upfala, den berühmten Johann Stytte, zählte er zu den Personen, die mit ihm persönlich bekannt wurden. Comenius muß rasch das Bertrauen der politischen und der geiftlichen Berater der Königin gefunden haben, da er zwei Hamburger Gelehrte Junge und Taffe — der letztere war Professor der Mathematik — dem Reichskanzler und dem Universi= tätstanzler empfahl, sie in Upfala oder in Greifswalde als Universitätsprofessoren anzustellen.

Eine neue Persönlichkeit erscheint außerdem in feinem Briefwechsel. Es ist der Herr Hans von Wolzogen, der Agent der schwedischen Regierung, namentlich des Kanzlers und des Bischofes Matthiä, aber auch der Bermittler der Bünsche des Louis de Geer an Comenius, ein Geschäftsmann und ein Politiker zu gleicher Zeit. Er scheint besonders häufig in Norköping, wo Louis de Geer sicherlich ein Haus besaß, Aufenthalt genommen zu haben. Seine Stellung zu de Geer war, obwohl er kein Geistlicher war, eine ähnliche wie die des Hotton, des Haussas der Familie de Geer in Ausstersam. Während die Korrespondenz mit Comenius in lateinischer Sprache geführt wurde, pflegte er mit de Geer, dem ehemaligen französischen Reformierten aus der Gegend von Lüttich, dieselbe in französischer Sprache. Es ist unfraglich, daß er vom niederen Abel war, da ihn Comenius schon in seinem ersten Briefe als Illustris

1\*

et Generosus Domine et Fautor, als erlauchten und edlen Herrn und Gönner anredet; in einem späteren Briefe als Nobilissimus Vir, Dominus; am 1. November des Jahres 1647 aber wird er als Nobilissi-mus et streaus Eques, Dominus Johannes a Wolzogen bezeichnet. Ob er während diefer Zeit in den Ritterstand erhoben murde, miffen mir nicht. Daß er von deutscher Abtunft, wahrscheinlich aus dem Oftfeegebiete, aus dem damals unter ichmedischer Berwaltung stehenden Bommern war, besagt schon sein Name. Wäre er seiner Geburt nach tein Deutscher gewesen, so hätte gewiß nicht Comenius in einem Briefe an ihn, worin er sich für Louis de Geer's Sendung von wallonischen Dukaten bedankt, mitten unter den lateinischen Text feines Briefes die deutschen Worte "ift zwar meistenteils gegeffen Brot" einfließen laffen. Rennen gelernt hat ihn Comenius auf schwedischem Boden, ohne Zweifel durch Louis de Geer felbst, wahrscheinlich in Norköping, als sich vor seiner Abreise nach Elbing ber Bädagoge in dem genannten Orte drei Tage lang, vermutlich in deffen Wohnung, aufhielt. Der Bricfwechfel zwischen Comenius und bem Ritter von Bolzogen dauerte von Oftober 1642 bis zum Januar Nach diefer Zeit icheint tein Brief mehr zwischen ihnen vorhanden 1650. zu fein, wie überhaupt des Comenius Korrespondenz mit feinen ichmebischen Freunden und Gönnern abbricht, da diese in den westfälischen Friedensfchluffen feine Hoffnung zu Gunften der Anerkennung der mährifchen Brüder als einer geduldeten Religionsgesellschaft jo fehr enttäuscht hatten. Bielleicht wird eine fpätere Forschung diesen hans von Bolzogen, ber einen Namen trägt, der uns feit den Tagen Schiller's fo vertraut flingt, in helleres Licht segen. Bielleicht war er einige Zeit sogar Beamter der schwedischen Regierung felbst, da die Bemerkung eines Briefes des Comenius Generoso Domino Wolzogenio nihil scribo quia ad suam reversum provinciam (wozu als Note noch Finspongam) steht, darauf schließen laffen könnte. Aber gerade in Finspong lagen das Herrenhaus und bie Buttenwerte de Geer's, fo daß er vielleicht als ichwedischer Konsulent in ben Angelegenheiten de Geer's gelten mag. Einem Briefe Bolzogen's an de Geer zufolge hatte Wolzogen einen Better in Polen. Unter biefem Bolen wird aber ficher nur das damalige Bestpreußen gemeint fein tonnen. Daß er zugleich mit dem älteren Freunde des Badagogen, mit hartlib, zu bem fünftigen Aufenthaltsorte des Comenius, zu Elbing riet, erscheint ebenfalls wahrscheinlich.

Des Comenius Reisc aus Schweden war über Norköping, Barsund nach Danzig gegangen. Bon hier begab er sich nach dem nahen Elbing, wo er anfangs Oktober 1642 eintraf und für sich und seine Familie ein Haus mietete. Die Stadt stand gleich den übrigen Städten Best= preußens nur unter polnischer Oberhoheit, ähnlich den deutschen Reichs= städten dem Kalser gegenüber, und erfreute sich so dem Polenkönig gegen= über großer Schlötändigkeit, so daß sie selbst ihre politischen und religiösen Angelegenheiten verwaltete. Die Reformation hatte, seit das Haus Wasa, obwohl der polnische Zweig dieses Hauses katholisch geblieben war, den polnischen Thron einnahm, in diesen Städten bedeutende Fortschritte ge= macht, doch stritten sich in denselben die lutherische und die reformierte

~ ·

Rirche oft sehr erbittert um die Herrschaft. Da auch ein erheblicher Theil der Bevölkerung katholisch geblieben war, so läßt sich denken, daß es an religiösen Reibungen nicht schlte, während die polnischen Könige schon im eigenen Juteresse einen Ausgleich dieser religiös-politischen Rämpfe, namentlich geschah dies während der Regierungszeit des Königs Wladislaus, dringend wünschen und deshalb Mitglieder der einzelnen Religionsge= nossenten ger Akatholiken aus Böhmen und Mähren seit 1623 auch ein sehr großer Theil der mährischen Brücher nach Bolen gezogen war, wo sie in Lissa ühren hauptsit ausschen Brücher nach Bolen gezogen war, so sie in Lissa als er nach Elbing kan, doch bereits das geistige Haupt der Brüderschaft. Diese seine Leitende Stellung aber brachte ihm gerade der Unannehmlichkeiten viele, und zwar um so mehr, je mehr er iumitten der strietenden Varteien ein Mann des Friedens war.

Seine religiöse Stellung war eine ganz bestimmte. Für ihn waren die Evangelien, die apostolischen Briefe und die Bücher des alten Testamentes, fowie das apostolische Glaubensbekenntnis die Richtschnur des Glaubens; unerschütterlich ftand er auf diesem Grunde. Wer ihm die Gottheit Christi oder die Trinität — und es ist merkwürdig, diese Trinität findet er auch in natürlichen Dingen, weshalb er fast immer zur Dreiteilung kommt leugnete, ber galt ihm als kein Chrift. Deshalb hat er in mehreren Schriften bie Socinianer - denn auch diese jüngste Sette hatte gerade in Polen Berbreitung gefunden — so entschieden in ihren Anschauungen betämpft, ja diefen Rampf in Amfterdam nochmals erneuert. An dem Glauben auf das Wort der heiligen Schrift hielt er fo ftrenge fest, daß ihm das Copernikanische Weltspstem als ungeheuerlich, "monstrosus" er= fchien. Deshalb war er auch ein ausgesprochener Geguer Galileis, dem gegen= über er in feinem tosmischen Systeme, an der Bewegung ber Sonne um die Erde festhielt. Comenius war mit den Schriften aller Rirchenväter und Kirchenlehrer bekannt, nicht blos, wie cs erklärlich erscheinen mag, mit den Schriften des heiligen Augustinus, den er als Ecclesiasticus Sriptor inter Patres primarius bezeichnet. Comenius tannte und ehrte die Schriften eines Chryfoftomus, Gregor von Nazianz, Tertullian, Ambrofius, Hieronymus, Basilius, eines heiligen Bernhard, sclbst eines heiligen Thomas von Aquin, deffen Wort er zu dem feinen macht. In vieler Beziehung ftand er dem katholischen Glauben nahe, näher als es vielleicht der Mchrzahl feiner Berehrer bekannt ist. Am deutlichsten erhellt dies aus der von ihm später in Amsterdam in verfürztem Auszuge veranstalteten Berausgabe der Schrift eines Theologen des fünfzehnten Jahrhunderts, des Ray= mund von Sabunde\*) "Oculus Fidei, Theologia Naturalis sive Liber Creaturarum specialiter de Homine et Natura," die den chriftlichen

<sup>\*)</sup> Eine genaue Schilderung der Schrift Sabunde's findet sich, von Eduard Jörg verfaßt, in Wetzer und Welte's Kirchenlezikon. Jörg schreibt am Schlusse feiner Kritik: Dennoch bleibt Raymund's Werk immerhin als feine, in einzelnen Partien wahrhaft unübertroffene Bearbeitung des scholastischen Stoffes höchst merkmürdig.

Glauben auch aus den Schöpfungen der Natur zu erweisen sucht, und von Rom aus nur an einer einzigen Stelle war beanstandet worden. Wie Comenius in diefer Neuausgabe, die er einem socinianischen Arzte Daniel Zwicker zu feiner Belehrung und Betchrung widmet, es ausspricht, mar er dreißig Jahre lang Gegner der Socinianer, diefer Leugner der Gottheit In ber Borrede ju diefer Schrift fpricht Comenius, der fich Christi. an alle Nationen, an alle Chriften wendet, auch zu den Protestanten, wörtlich: "Wer, auch Ihr Protestanten oder Evangelische merkt in gleicher Beise auf. Seht ihr nicht, wie euer Licht euch die Augen verdunkelt hat, daß ihr wohl die Geheimnisse des Evangeliums habt, sie jedoch nicht verstcht: oder daß ihr sie geradezu unvernünftig und verkehrt versteht, indem ihr Chriftus, ben Erlöfer von der Sünde, zum Diener derfelben macht (Gal. II, 17). Denn daß dies euer Bolt thut und von den falfchen Dienern des Evangeliums darin bestärkt wird, dafür ift Gott Zeuge. Und cs wagen einige von euch (ja ganze Hochschulen) die widerfinnigste Frage (ob die guten Werte notwendig find zum Heile) in öffentlichen Disputationen und geschriebenen Büchern zu behandeln und die Verneinung derschben wider die Forderungen der Vernunft zur Schmach des Evangeliums und des Chriftentums, ja Chrifti felbst zu verfündigen." Und zu der Bemerkung des Sabunde: "Aber weil die katholische Kirche die Mutter aller gläubigen Chriften ift, fo foll ihrer Benfur und Berbefferung all das, was wir hierüber der Deffentlichkeit übergeben, unterworfen fcin" fügt Comenius feine eigene in folgender Beije hinzu: "Der Benfur der Römisch-katholischen Kirche, deren Glied unser Schriftsteller war, unterwirft fich derfelbe mit feiner Schrift. Bang mit Recht gegenüber jener anderwärts herrschenden Sitte, wornach teiner auf den andern merkt. Es ift Borschrift des heiligen Geistes, daß die Geister der Propheten sich den Propheten unterwerfen müffen (Korinth., XIV, 32). Beil für uns aber der Name und die Geltung der katholischen Kirche eine weitere Ausdehnung hat, so überlaffen wir der ganzen allgemein katholischen Kirche (catholico-catholicae ecclesiae) das Recht gegenüber diefer unferer ausgezogenen Schrift." Geradezu bewunderungswürdig aber ift des Comenius Renntnis all der theologischen Schriften früherer und feiner Beit, wie wir überhaupt über die Fülle feines Gedächtniffes uns ftaunen muffen, benn es ift nicht zu viel gesagt, daß er den Text der Bulgata des alten und neuen Testamentes vollstäudig auswendig kannte.

Diese seine theologische Stellung machte ihm aber gerade den Aufenthalt in Elbing, überhaupt in Polen, nicht leicht. Den Lutheranern galt er, wie überhaupt die mährischen Brüder, als den Reformierten und Calvinisten zu nahe stehend. Es schlte auch nicht an Bersuchen, ihn den Katholiken — er nennt diese in der Regel Pontificii — zu gewinnen, worüber er selbst, als er sich auf kurze Beit in dem Elbing benachbarten Danzig aufhielt, berichtet. Es war der Pastor Primarius der Reformierten in Danzig, Bartholomäus Nigrinus, den er sich als Mitarbeiter gewinnen wollte, der, früher ein eifriger Sachwalter der Bereinigung aller christlichen Konfessionen in Polen, zulezt seine Stellung in Danzig niederlegte, sich in Elbing niederließ und zur katholischen Kirche übertrat. Er hatte

fich ein eignes Haus bort anfangs Oktober 1642 um 6000 Gulden ge= tauft und vier Studierende bei sich, die ihn in feinen Arbeiten unterftützen sollten. Die allgemeine Meinung ging dahin, daß er vom polnischen Rönige reichlich mit Geldern versehen worden fei, um eine Aussöhnung ber Ratholiken mit den Protestanten zu bewerkstelligen. Von ihm schreibt Comenius bereits im April 1643: "Jener Menfch, von dem zumeift meine Bersuchungen ihren Ursprung hatten 2c., ist zu den Bapstlichen übergetreten. Nachdem er feine Stellung in Danzig aufgegeben hatte, hatte er fich in Elbing niedergelaffen, woher jene läftigen Reibungen tamen. Aber es war gut, daß er endlich feine geheimen Nachstellungen aufgab und fich offen als feindlicher Anftifter gezeigt hat." Wir miffen aber auch aus einem zweiten Briefe des Comenius an L. de Geer von der= artigen Versuchen, ihn seinem Patron zu entfremden, wenn er ihm im Jahre 1644 schreibt: "Man muß aus freien Stücken Gott dienen, der, wenn er sieht, daß wir nichts anderes suchen als das Reich Gottes und feine Gerechtigkeit, das übrige, woher es immer fein mag, hinzufügen wird. Doch möchte ich nicht lieber nächst Gott von irgend jemandem andern als von Dir abhängen, obicon von anderer Seite Berufungen und Hoffnungen und auch andere Bersuchungen herangetreten find." Wohl schreibt er felbst von einer folchen Berufung nach Ungarn, d. h. nach Siebenburgen, ichon im Jahre 1643, um dort den abgegangenen Alftedt zu ersetzen und die Schulen zu reformieren, eine Berufung, die später bekanntlich erneuert wurde und auch Erfolg hatte. Der polnische Fürst Radziwill, deffen Familie damals noch protestantisch mar, und beffen Söhne erst nach der Verdrängung des Rivalen und Gegners des polnischen Königs Kasimir, des schwedischen Königs Guftav aus Bolen, zur tatholischen Kirche über= traten, lud ihn ein, zu sich zu kommen und versprach, den vierten Theil feiner Einfünfte für deffen pansophische Studien zu verwenden. Und gleich Radziwill waren andere evangelische polnische Magnaten mit ähnlichen Anfinnen an ihn herangetreten. Doch werden diese "anderen" Bersuchungen zumeist auf verlockende Anträge, feinen Glauben zu wechseln, zu beziehen Aber nicht blos die religiösen Berhältniffe in Bolen haben feine sein. Thätigkeit in Anspruch genommen, fein Auge war auch auf den von fo vielen erwarteten Frieden in Deutschland gerichtet. Sein Bestreben mar, auf deutschem Boden feinen Glaubensgenoffen ein wenn auch bescheidenes Plätchen zu fichern. Bu diefem Zwecke verfaßte er in wenigen Wochen eine fleine Schrift Hypomnemata de reconciliatione Dissidentium, "Bemerkungen über die Wiedervereinigung der Undersgläubigen", welche er bem schwedischen Bischof Johann Matthia schickte. Comenius hatte gehört, daß der schwedische Gesandte in Paris, der tein geringerer als der Begründer des europäischen Bölferrechtes, der Hollander Bugo Grotius mar, vom Könige Frantreichs wie von der französischen Regierung als schwedischfranzösischer Gesandter zum Friedenskongreffe nach Osnabrud abgeordnet werde. Reinem geringern als diesem wollte er seine Schrift mitgeteilt wiffen, doch hatte Comenius keine Ahnung, daß den Rechtsgelehrten schon im Jahre 1645 ein rascher Tod ereilen werde. In der erwähnten Schrift murden von Comenius nach eigenem Geständniffe "die Urfachen der Berwürfniffe abgeschwächt, die Mängel der Gegner milde behandelt, die Unstrigen sogar beschuldigt (denn gerecht ist der Ankläger seiner selbst), damit so gleichsam auf beiden Seiten Schuldige und auf beiden Seiten Entschuldbare (sofern sie mit Beiseitelegung der Leidenschaft zur Erkemtnis der ganzen Sachlage kommen könnten) mit durchweg nicht unvorbereiteten Gemütern, gegenseitige Beleidigungen zu verzeihen, kommen möchten."

Danit war feine Thätigkeit auf dem Gebiete der Religionsfragen Sein Aufenthalt in England hatte ihn auch mit den noch nicht erschöpft. religiösen Streitigkeiten auf dem Boden Englands, die damals durch die Diffenter und Buritaner besonders zu einem Ansturm auf die verhältnismäßig junge anglikanische Hochkirche geworden waren, vertraut gemacht. Auch hier entsprach feiner friedlichen natur eine vermittelnde Stellung. Es schmerzte ihn ichon damals, daß bei einem religiösen Böbelerzeffe ein herrliches Glasgemälde, für das der spanische Gesandte umfonst 16000 Thaler geboten hatte, für immer zerftört murde. Aus feinen Worten fprach Mit= leid mit dem eingeterkerten Erzbischofe Laud. Mit feinen englischen Freunden Hartlib und Daurus blieb aber auch während feines Aufenthalts in Elbing der Berkehr ein reger. Denn gerade diese beiden waren Freunde der Einigung aller Protestanten in allen Ländern, weshalb er auch hartlib "als ein geborenes und geschaffenes Werkzeug Gottes, die Geister zu schärfen und aneinanderzukitten" nannte. Aber nach Elbing fandte auch ein hoher eng= lischer Adeliger, tein geringerer als Lord Serbert of Cherbery, ein chemaliger Schüler Oxfords und Gesandter in Baris, feine beiden theologischen Trattate: "De veritate prout distinguiter a Revelatione veresimili, possibili "et falsa" "Bon der Bahrheit, wie sie sich von der mahrscheinlichen, möglichen und von der falschen Offenbarung unterscheidet" und de Causis Errorum, um ein Urteil des Comenius zu erbitten.

Wohl hatte Comenius selbst den größten Gifer, eine Bereinigung aller Chriften zu erzielen, aber er war fich bald ber Nutlosigkeit diefer irenischen Beftrebungen bewußt. Bu einem Religionsgespräch in Thorn, zu dem in Orla von Seite der Brotestanten Borbesprechungen abgehalten wurden, waren große Vorbereitungen getroffen, da selbst König Bladislaw große Hoff= nung darauf gesetzt hatte. Dies veranlaßte Comenius zu einem weitläufigen Briefwechsel und zu mehrfachen Reisen. Aber wenig aussichtsvoll ichienen die Verhandlungen zu diefem Kolloquium, das als charitativum bezeichnet wurde, zu fein. In Danzig donnerten die lutherischen Baftoren Botfact, und Calovius von der Ranzel gegen die Calvinisten, "fie feien ein Bipergeschlecht ruchloser und auch verstockter Gottesläfterer, die des Berkehrs mit Buten nicht wert seien, Sündiger gegen den heiligen Geist !" und zwar ereiferten fie fich, wie Comenius bemerkt, fo fehr, weil fie bei den nahen Ratswahlen teinen Calvinisten im Rate sehen wollten. Auch in einem öffentlichen Vortrage sprach Calovius von der Unmöglichkeit einer Ver= einigung ber Religionsgesellschaften und Botjact äußerte, "die böhmischen Brüder hätten zwar die Freundschaft mit den Lutheranern gesucht, Comenius fei aber ins Lager des Calvin gelaufen und betreibe die Sache des Calvinismus; seine ganze pansophische und didaktische Thätigkeit bezwecke nur eine heimliche Förderung bes Calvinismus." Rann es da Bunder

nehmen, wenn Comenius in die bekannten Worte ausbrach: "Gingen doch die Seften zu grunde, gingen zu grunde die Gönner und Förderer der Seften. Christus habe ich mich zu eigen gegeben, ihm allein, den der Vater als Licht den Völfern gab, damit er Gottes Heil sei bis zu den Grenzen ber Erbc, er, ber bie Seften nicht tennt, fondern haßt, der ben Seinen Frieden und gegenseitige Liebe zum Testamente gab und sie ein Beichen sein laffen wollte, worau man die Scinen ertenne. Wer dies nicht weiß oder nicht beachtet, der zeigt wenig, daß er ein Schüler des gemeinsamen Deifters ift. Rurz, wir muffen mit Chriftus beten: Bater, verzeihe ihnen, benn sie miffen nicht, mas fie thun. Unterdeffen entflammt ein folch rudfichtslofer Gifer jener, bie die Geheimniffe der Liebe geradezu nicht zu kennen scheinen, in mir das Feuer der Liebe, so daß ich daran denke, soferne auf irgend eine Weise durch Gott und die Vernunft es fich erreichen läßt, wie fie zu fich wieder tommen tonnen." Bu gleicher Beit schmerzte ihn aus England die Nachricht, daß in der vom Barlamente veranlaßten Konvokation der Bischöfe in London, die einen Er3= bischof Ufher von Dublin zum Austritte zwang, der Geift der Berföhn= lichteit fich vermiffen ließ. Er fügt die Borte bei: "Man möchte beten, daß Sott nicht jene verläßt, benen es gefällt, lieber Feindscligkeit gegen Andersmeinende zu üben, als Liebe und gegenseitige Duldung, benn einen folchen Weg hat auch nicht Christus gelehrt. Auch als ich dort war, habe ich bei manchen von ihnen meine Stimme erhoben, daß mir die Gewaltthätig= feit mißfiele, aber vergeblich. Sie glauben, ihnen gelte das Gebot: Gebt es ihnen doppelt zurud. Ich bitte Gott, daß er jenen, uns, den andern ben Grift des Friedens einflöße. Infonderheit möge er aber die heiligen Friedensabsichten unseres frommen Königs fördern, damit Zwietracht, des Teufels Bert, endlich, endlich, endlich entweder ganz gehoben, oder sowohl bei uns, den übrigen zum Beispiel, als auch anderswo beschränkt werde. Aber, fo fuß es für alle guten und friedliebenden Gemüter zu wünschen und von Gottes Barmherzigkeit zu hoffen ift, ebenso wahr ist dies, daß wegen der Bosheit des Satans und teils wegen der menschlichen Unbebachtsamkeit, teils wegen ihrer hartnäckigkeit, wodurch bald das bald dorts hin in tausendfacher Beife die Gemüter hin= und hergezogen und auch gegen gute Ratichläge verhärtet werden, die vorgefaßten Deinungen von einer fo fußen Hoffnung verdrängt werden." Auch in diefen Beilen befürchtet Comenius ein Scheitern ber Union burch die Betenner ber Augustanischen Konfession; trotzen, fährt er fort "solle man nichts un= versucht lassen, wodurch Hoffnung besteht, ihre von der Liebe zum Haffe, von der Friedensabsicht zum ewigen Rriege vertehrten Gemuter zu mäßigeren Beschlüffen zurudführen zu tonnen. Wenn fie es boch nicht wollen, dann wird Gott Beuge sein, auch die Nachwelt, ebenso wird die gegenwärtige Kirche, vor deren Augen wir zu diesem so leuchtenden Schauspiel feierlich herbeigezogen werden, cs wohl miffen, bei mem die Schuld des Schismas gelegen ift und liegt."

Waren schon die protestantischen Religionsparteien so wenig einig, so war von Seite der Katholiken eine Einigung mit den Protestanten noch weniger zu erwarten. Wie die verschiedenen protestantischen Konfessionen

zu Vorbesprechungen in Orla allerdings mit sehr geringen Hoffnungen auf Einigung zusammengekommen waren, ba namentlich die Lutheraner von Danzig und Rönigsberg wenig entgegentommend fich zeigten, fo hatten bie Ratholiten Bolens eine gemeinsame Borbesprechung um Oftern 1645 in Krakau, wie Comenius an Hotton in Amsterdam berichtet. Sie hatten zwölf Redner ausgewählt, denen ebenso viele Beiständer beigegeben murden, und bieje übten fich daselbst, alle theologischen Streitschriften, deren damals in Polen viele erschienen, tennen zu lernen. Daß fie einheitlicher auf ben Rampfplatz traten, war flar, daß fie kommen follten, um ihrer Sache zum ausschließlichen Siege zu verhelfen, dazu lag auch die Aufforderung des jüngst gewählten Papstes Innocenz X. vor. Das große für den (18.) 28. August 1645 auf drei Monate einberufene Kolloquium (als Colloquium charitativum, "Gespräch in Liebe", war es bezeichnet) der chriftlichen Ronfeffionen in Thorn fand ohne Erfolg statt, wie es Comenius, ber nicht gerne und nicht gleich am Anfange borthin gegangen war, be= Die Katholiken erklärten, eine Einigung sei unmöglich, richtet. ba fic keinen ihrer Glaubensfätze preisgeben wollten. Comenius wieder= holte bei der Nachricht hiervon die Worte des Engländers Hall : \*) Irreconciliabilis est Roma, quia irreformabilis. Da er auch aus London neuerdings Nachricht erhielt, daß die vom Parlamente berufene Synode in London eine neue Reformation plane, äußert er: "Benn Bünsche am Plate wären, so wünschte ich, daß man jene partikularen Reformationen diefer oder jener Rirche, diefes oder jenes Reiches unterlaffe und vielmehr darauf ausgehe, daß entweder ein allgemeines Konzil aller chriftlichen Reiche oder wenigstens ein freies Ronzil zusammentomme." Und in einem Briefe an den schwedischen Bischof Johann Matthiä schreibt er im Oktober 1645 bereits wieder aus Elbing:

"Bon dem Kolloquium zu Thorn viel zu schreiden, habe ich weder Zeit noch Lust, indem ich bereits der Wirren satt habe. Die Absicht des frommen und weisen Königs war gut und die Anordnung vorsichtig, die er in seiner an die Versammelten erlassenen Anweisung ausdrückte, die ich im Druck mitteile. Aber an dem Gegenstande lag der Fehler, daß sich kein Erfolg hoffen ließ. Denn die Päpstlichen kämpften nicht für Wahrheit, sondern für ihre Autorität, und die Sache kam dahin, daß nach einigem nutlosen Gezänke von so vielen Wochen wir den Abbruch erwarten, denn dies suchen sie köngerem Scheine haschen, damit nicht der Vorwurf des Abbruches des Kolloquiums an ihnen hängen bleibt, damit es nicht scheint, als ob sie, die Berufer, zuerst das Feld geräumt haben. Doch unser Sott ist weiße, kundig, etwas Bessers daraus zu entlocken, als wir uns denken können; was ich hierüber vermute, möchte ich mündlich lieber äußern! Gewiß hoffe ich etwas gewonnnen zu haben durch die Betrachtung, wo der Angelpunkt der Frage der Sterblichen ruht,

<sup>\*)</sup> Es ift der anglikanische Bischof von Norwich, Joseph Hall, geb. 1574, gest. 1656. Er war Prosaschriftsteller und Dichter zu gleicher Zeit und wurde wegen feines Sentenzenreichtums der Englische Senten genannt.

weil so die Sterblichen geradezu zu keiner harmonie unter sich oder mit den Dingen gebracht werden können".

Trozdem war und blieb Comenius stets ein Feind politischer Ber-folgung um des Glaubens willen. Das spricht er seinem Freunde Hartlib im Dezember 1646 ganz offen aus, als ihm dieser ein in England er-schienenes Buch von einem gewissem Thomas Edward übersandte. Dies Buch, "Gangraona", d. h. Krebsgeschwür betitelt, behandelte die religiösen Zwistigkeiten auf englischem Boden, worin die Staatshilfe gegen Andersgläubige angerufen war. Des Comenius Urteil lautet hierüber: "Wahrlich ich lobte wiederum Gott, daß er Männer erwecke, die fich treue Mühe geben, die Ungeheuer an das Licht zu zichen und zu bändigen, aber bieje Freude fühlte ich allmälig in mir erlöschen, als mir zwar der Gifer des trefflichen Mannes Edward nicht mißfallen konnte, ich jedoch Einsicht bei jenem Eifer vermißt sah. Denn daß er gegen die anwachsenden Härefien den weltlichen Urm anruft und ihn mit so großem Eifer auffordert, dem Uebel entgegenzutreten, was soll dies? Ist der Irrtum der Gemüter nicht eine geistige Krankheit? ein wie hiefür angemessseilmittel wird also äußere Gewalt sein? Gerade so wie für ein Geschwür oder ein Fieber ein Prügel. So wird man nicht das Uebel zum Stillstand bringen, ich vermute, man wird es mehr zum Geschwüre machen. Wenn man es burchgesetzt hat, daß es nach außen weniger sich zu verbreiten scheine, dann wird es um so mehr im Innern der Geister um sich greifen. Denn dies ist die Kraft der Natur (und aller die Natur Nachahmenden), daß, wenn ihr auf der einen Seite auszubrechen verwehrt wird, sie dann auf der andern heftiger durchbricht. Aber auch nur äußerlich ift äußere Gewalt tein gutes Mittel gegen Uebel der Geister, weil wir immer nach dem Berbotenen ftreben und uns das Berfagte wünschen. Je mehr ihr es hindern werdet, defto mehr werbet ihr das Uebel reizen. Und wenn ihr fein anderes Mittel als Berbote anwenden werdet, fo werdet ihr den Berdacht erregen, daß es nicht widerlegt werden tann, und ihr werdet dadurch in den Seelen der Frrenden die Meinung der Bahrheit befestigen. 3ch sche, daß in jener irrtümlichen Lehre der Independenten und in jenem gewissen unwiderstehlichen Drange die kostbarste Perle des Vorzuges menschlichen Geistes und der durch Christus den Seelen wieder gewonnenen Freiheit verborgen ist, in der allein die balfamische Kraft gelegen ist, das beigemischte Gift zu vertreiben. Wenn wir das nicht gefunden haben, daß man dem Sehnen Genüge leistet und man das Gut des eigenen Gewiffens ohne Bruch der gemeinsamen Bande der Ordnung in der Kirche genießen läßt, dann wird alles, was wir sonst versuchen, gewaltthätig sein, und die Wunden werden nicht heilen, sondern ohne Ende sich verschärfen." Auch aus diesen Worten spricht sich des Comenius eigene christliche An= schauung aus. Duldung jeder chriftlichen Ueberzeugung, auf dem Grunde ber Evangelien, des Apostolitums, der Fundamente des Chriftentums, Abweisung jeder politischen Verfolgung um des Glaubens willen. Auf England blidte Comenius trotzdem gerne als auf den Hort chriftlicher Freiheit, zugleich mit Bezichung auf die Entstehung der Brüdergemeinden, indem er an Hartlib im Juni 1647 schrieb: "Mir kömmt in den Sinn,

daß einst bie Fünkchen reinerer Lehre zuerft aus England nach Böhmen gesprungen und dann zur Flamme ausgebrochen find, die bald darauf Deutschland ergriff und schließlich mit ihrem Glanze Europa erfüllte. O daß doch auch jetzt es Gott gefalle, daß das Wert der Reformation ähnlich vorwärts schreite, daß ebendort (es ist England gemeint) die Anfänge mächtig entstehen, von wo aus mit heiligem Feuer der Erdtreis ergriffen werde! Amen, Jeju Christe, Amen." Ja auch nachdem das Kolloquium in Thorn gescheitert war, gab Comenius die Hoffnung auf eine Wicdervereinigung aller Chriften, so gering sie auch war, nicht ganz auf, wic er später selbst berichtet. Eingedent des apostolischen Wortes "Bum Frieden hat mich Gott gerufen" (I. Korinther VII, 15) machte er fich, indem es schien, als ob der Bolentönig ein neues Kolloquium berufen werde, an die Abfaffung einer neuen irenischen Schrift betitelt "Christianismus reconciliabilis reconciliatore Christo", d. h. "Wie leicht die Christen, wenn sie in Wahrheit und im Ernste Christen sein wollten, nicht uneins sein könnten, ein Nachweis, so klar wie die Sonne um Mittag ist, an den glorreichen König Bladislaw IV." Da jedoch cin neues Rolloquium nicht mehr zustande tam, fo unterblieb die Beröffentlichung der kleinen Schrift, die in acht Rapitel zerfiel.

So war des Comenius Aufenthalt in Elbing eine fortgesetzte nicht geringe Aufregung. Gerade aber dieje irenischen Bestrebungen, benen er dienen wollte und sollte, machten scine Stellung zu seinem Gönner Louis de Geer zu einer oft nahezu peinlichen. Bielleicht hatte Comenius, als er mit dem Blane feiner Arbeit nach Elbing ging, felbst die Hoffnung, früher zu Ende zu kommen. Louis be Geer wie der ichmedische Ranzler und der schwedische Bischof Matthiä wünschten aber das Wert bald vollendet zu fehen. Louis de Geer hatte fich verbindlich gemacht, nicht blos die Roften des Aufenthaltes des Comenius in Elbing felbst, fondern auch die für vier Mitarbeiter zu tragen, doch fnüpfte de Geer daran die Bedingung, die betreffenden Versonen gutzuheißen, da er nicht gerne Lutheraner, sondern Reformierte bei der Arbeit feben wollte. Bunachst, nachdem Comenius feinen Amanuenfis in England, Olyrius, in Leyden der Studien halber laffen mußte, maren es jein nachmaliger Schwicgerfohn Petrus Figulus und Paulus Cyrillus aus der Bruderschar, dann Daniel Betreus und Daniel Nigrinus, die sich cinige Zeit bei ihm befanden. Der Aufenthalt zu Elbing tam ihm fo teuerer zu ftehen, als er und Louis de Geer erwartet hatten. Es reichten daher bie von Louis de Geer gesandten Summen nicht immer, zumal Comenius in feiner Gute das, was für ihn bestimmt war, häufig andern darbenden Leuten gab. Comenius fah aber felbst bald, daß die ihm gestellte Aufgabe, den ge= famten lateinischen Sprachunterricht durch Berausgabe von Lesebüchern, Grammatifen und Börterbüchern ju reformieren, nicht jo leicht vorwärts ging. Schon im Jahr 1643 ift er über die Arbeit mißmutig und wünscht Abbruch jedes brieflichen Bertehrs mit feinen Freunden, um Beit zu ge-Er schreibt an Wolzogen: "Der ganze Binter verging in philowinnen. logischen Arbeiten mit langjamem, aber nicht zu bereuendem Erfolge. 3ch hoffte, daß die Umgestaltung der Janua nicht über drei bis vier Monate

erfordern werde - jest find bereits vier darauf verwendet, und ich weiß nicht, ob vier weitere Monate genügen werden, in ein fo von Düfteleien und Dornen volles Wert find wir geraten. Nicht einmal übertam mich bie Reue, diefe Arbeit versprochen zu haben und nicht vielmehr auf reale Studien die Zeit verwendet zu haben. So fehr efelt und verdrießt es mich, mit Worten zu kämpfen. Aber was will ich thun: ich habe öffent-lich das Bersprechen gegeben, ich muß es einlösen." Zum Ersate für die vorgenannten Mitarbeiter mußte er sich bald nach neuen Hülfsarbeitern umsehen, namentlich da er den tüchtigen Petrus Figulus, seinen künftigen Schwiegersohn, zur Beendigung seiner theologischen Studien und zugleich zu seiner Vertretung in Schweden und in Holland fortschiden mußte. Petrus Figulus hat auch gerade auf Reisen dem Comenius gute Dienste geleistet, ba er, was bei Comenius nicht der Fall war, der französischen Sprache vollkommen mächtig war. Um liebsten wäre ihm zunächst als Hilfsarbeiter Joachim Hubner (auch latinifiert Fundanius genannt)\*) gewesen. Diefer, ein Deutscher, hatte auf Reifen hohe Erfahrungen fich gesammelt, namentlich in England, wo er mit Hartlib und Dureus vertehrte und dort auch Comenius fah. Comenius nennt ihn collector sagacissimus und fagt, er miffe teinen Sterblichen, ber als Sammler geschickter fei, von hohem Scharffinne, von feinem Urteile, von weit ausgebreiteter literarischer Korrespondenz. Auf Hübner hatte, als er durch Frankreich nach Italien reifte, Paris einen solchen Eindruck gemacht, daß er an Comenius schrieb, nicht London, sondern Paris sei das Haupt der Welt. Comenius mußte auf die Berufung dieses Mannes verzichten, da sie ihm zu tener gekommen wäre. Aber auch auf seinen früheren alten Freund und Mitarbeiter Georg David Bechner in Lissa, der einst in fünf Unterrichtsstufen eine so schöne Abhandlung de igne schrieb, daß sie Comenius in seinem bidaktischen Werke aufnahm, mußte Comenius verzichten, da Bechner in feiner Stellung als Geiftlicher der Brudergemeinde in Liffa verblieb. An deffen Stelle nahm er zuerst einen Polen Mathias Zamorsti, mit dem ihm wenig (ex studioso nuper paterfamilias hic prope me factus) gedient gewesen zu sein schnuper pavertammas me prope me taetus) gedient gewesen zu sein scheint. Im Juni 1643 sprach er in Elbing den auf Besuch dort befindlichen Bremer Dr. Kosak, einen Mediziner, von bem er sich viel erwartete. Comenius schildert ihn in einem Briefe an Wolzogen folgendermaßen: "Er ist ein Mann der tiefsten Gedanken, ein unermüblicher Grübler in den Geheimniffen der Natur, der die mensch= lichen Bücher schon längst beiseite gelegt hat, indem er die Natur der Dinge mit ihren Geheimnissen aus dem Buche der Natur und der heiligen Schrift zu ergründen versucht, mit fehr ichönem Erfolge, obichon

<sup>\*)</sup> Bon vielen ift übersehen worden, daß beide Namen eine Berson bezeichnen, obschon Comenius in seinen Briefen ihn bald als Fundanius, bald als Hübnerus bezeichnet. Bon Hübner besitzen wir einen an Comenius deutsch geschriebenen Brief vom Jahre 1661, der auch weiteres geschichtliches Interesse bietet. Als nämlich dantals der große Aurfürst von Braudenburg mit seiner Gemahlin, der Oranierin, und der Aurfürstinnutter in Cleve sich aufhielt, überreichte Hübner im Namen des Comenius dessen beutsch abgesaßten Brüderstatechisnus dem tur= fürstlichen Paare, um dadurch gnädige Berücksichtigung der in der Mark zerstreut lebenden mährischen Brüder zu erwirfen.

dies nicht alle fassen, weil er eine klare und wirksame Methode, wie wir fie münschen, das Seine vorzutragen, nicht hat; er hat vielmehr gemiffermaßen Biderspruchvolles, woran andere fich stoßen. 3ch aber stoße mich baran nicht, weil ich festen Glauben habe, daß mit dem Schwamme der Panharmonie fich diefe abmischen lassen, denn er ist bereit, all das Seine uns zu überlaffen, um es in Methode zu bringen, sofern es gefallen wird, oder wenigstens das herauszuschälen, mas gefallen wird. Er ift ein munderbar gutmütiger und treuherziger Mann, nicht nach Geld und Sunft begierig, von geradezu philosophischem Geiste, ja christlichem Bergen". Der gutmütige Comenius schickte ihm 50 Thaler und hoffte feine Berufung bei de Geer durchzuseten. Sein Batron aber weigerte fich, Rofat als Mitarbeiter zu berufen, mahrscheinlich weil ihm seine theologischen Anschauungen nicht fest genug ichienen. Denn Comenius fchreibt, er vermute, Kojak habe fich durch feine Paradoren unlieb und verdächtig gemacht. Er felbst aber laffe fich nicht davon abbringen, feine Geistesanlagen ju ichäten, man folle wegen der beigemischten Schlacten nicht die Edelsteine wegwerfen, fie vielmehr ichleifen, zumal Rojat gerne fich der Benfur unterworfen hätte. Noch zweimal kommt Comenius in feinen Briefen auf diefen Bremer Argt zurück und meint in einem Briefe an Hotton, er hätte es verdient, gehegt und zu Größerem angespornt zu werden. "**X**Á weiß wohl, daß er durch gemiffe paradore Meinungen bei manchem an= gestoßen hat, aber zieme cs sich denn, wegen einiger daranhängender Rauheit einen Edelstein wegzuwerfen ? 3ch glaubte, den Mann, der fo freundlich mir das Seine zur Beröffentlichung anbot, nicht preisgeben zu bürfen und habe ihn diefes Sahr, soweit ich tonnte, unterstützt, wenigstens bis er feine Spagirie\*), die er meinetwegen begonnen hatte, fertig gemacht hätte. hat der Batron feine Gründe, ihn beharrlich von der Anteilnahme an feiner Wohlthätigkeit auszuschließen, fo will ich mich nicht weigern". Noch später entlocht dem Comenius die Beigerung, den Bremer Arzt zu

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Bas Spagirie ift, barüber gibt uns Comenius felbst Aufjchluß, indem er es als ein medizinisch-alchumistisches Verscheren, ein Universalheilmittel zu finden bezeichnet. In seiner zweiten Janua schreibt er Kapitel LXXIV 706: Hodie inclaruit Medicina Spagiria sive Hermetica: admirabilis praeparatione ac subtilitate medicamentorum, sed simul formidabilis ob summum discrimen, si tractetur incaute: hi desudant, summopere in emolienda catholica medicina, praesentanea adversus omnes morbosos affectus; quam ponunt in quinta essentia, sequestrata ab omni elementali crassamento. Ueber bieles Lebenselizir schreibt Comenius näher in seinem Atrium Kapitel LXXIV 706: Nostro aevo percelebratur singularis illa medendi ars quam ab Hermete Trismegisto venire volunt et Hermeticam Spagiricamque nominant: quae ignis vi mineralium et vegetabilium corpora dissolvens milleque modis transformans et admirabilem se ob remediorum subtilitatem et formidabilem ob summum incaute tractantibus discrimen reddidit. Enixe hi medicamentum panchrestum vestigant, alii in terra, alii in aqua, alii in aëre, in igne alii: sed verendum est, ne navim e scalmo fabricent. Mach ben letten Borten heat Comenius scheft, ob sich ein soldweis "allmäthiches Geil= mittel" in den vier alten Elementen finden Iasie. Eine verschich. Die in der Janua angeführten Borte von "Hodie inclaruit — si tractetur incaute" finden sich auch in bes Comenius Praxis scenica Part. V Act III Scen. I.

unterstützen, in einem Briefe an de Geer den Ausruf: "Konnte denn mit Recht jener Bremer irgend einer Anteilnahme an Deiner Wohlthätigkeit unwürdig erscheinen?" Aber Comenius vergaß ihn nicht, da er sich noch im Jahr 1649 an ihn wandte, um einen Studierenden der Brüderunität in Bremen zu unterstützen.

Auch die Hoffnung, die Comenius auf die hamburger Physiter Junge und Taffe fetzte, fie tonnten ihn in feinen Arbeiten, wenn fie Brofeffuren in Upfala oder Greifsmalde erhielten, von diefen Orten aus unterftugen, erfüllte sich nicht, da ihre, wie oben erwähnt, erbetene Berufung nicht erfolgte. Als nun die Berufung Kofats aussichtslos war, fühlte Comenius es schwer, wie seine Worte an Hotton: Solus relinquor, tam cito ac velim progredi non licet befunden, noch mehr aber spricht sich die Rlage an einer Stelle mit den Worten aus: mea querela frustra est hactenus, solum me relinqui. Endlich glaubte Comenius zwei Männer gewonnen zu haben. Es waren dies Johann Rave und Georg Ritschel. Rave war dem Comenius schon früher dem Namen nach betannt. Rave, damals Professor in Gera — florentissimus in efflorescente Gerana Academia eloquentiae et historiarum professor - foeint von Gera fehr frühe nach Erfurt als Brofeffor getommen zu fein, wenn nicht Comenius in einer Stelle den einen Ortsnamen verwechselt hat, fo daß nur an Erfurt zu denken ist. Comenius zeichnet in der Abhandlung über das Studium der lateinijchen Sprache (de sermonis Latini studio dissertatio) Rave in folgender Beije: "Er hat den jüngft herausgegebenen, mit Noten erschienenen und mit einem schönen Inder ausgestatteten Cornelius Nepos nicht blos mit dem Titel: ""Der erste von den Schriftftellern, die nach des Comenius Janua für den Beginn der Stilübungen bei der Jugend werden herausgegeben werden"" schmücken wollen, sondern er hat auch in der dem Werke vorausgeschickten Abhandlung über die Berbefferung des in Deutschland verderbten Stiles (§ 18) fich dies Gebiet mit folgenden Borten zur Aufgabe gestellt: "Andere werden fich in anderen Gebieten beschäftigen: ich werde für meinen Teil und zum Wohl mit Gott dies anftreben, daß bie Jugend in den lateinischen Schriftstellern auch von uns unterstützt ift."" Comenius hoffte von ihm eine Art Chrestomathie aus den lateinischen Rlaffitern sachlich-sprachlichen Inhaltes zugleich; bie er als Thesaurus oder vielmehr Palatium linguae Latinae damals bezeichnete. Bon Erfurt war bei dem damals nicht feltenen Professorenwanderleben Rave nach Roftock, von Roftock an die bänische Ritterakademie in Soroc\*) als Professor gerufen worden, "ein Mann des feinsten Geistes, geläuterten Urteiles, mannigfachen Wiffens, denn von allen Lateinern und Griechen, bie man gute nennt, ift ihm keiner unbekannt." Im Jahre 1643 schrieb Rave, der wegen der Kriegsunruhen seine Stelle in Soroe aufgab, an Comenius, bot ihm seine Dienste an und traf selbst im April 1644 in Elbing ein, um einige Zeit, doch nicht lange zu bleiben, da er zu einem Adeligen in Preußen gezogen war, deffen Söhne er zwei Jahre lang unterrichtete.

<sup>\*)</sup> Hundertzehn Jahre später erscheint Basedow als Lehrer an diefer Ritter= afademie.

Comenius hoffte, durch einen Gehalt ihn wenigstens ein Jahr lang an sich fesseln zu können, der sogar eine Stelle in Danzig angetragen bekam. Doch glückte es ihm nicht, da Rave seine Stelle als Erzieher der adeligen Söhne nicht aufgeben wollte. Deshalb wird die kurze Hilfe für Comenius von Seite des Rave keine bedeutende gewesen sein.

Scheinbar beffer glückte es dem Comenius mit Georg Ritichel, den er zu gleicher Zeit mit Rave bei sich haben wollte. Ritschel war gleichfalls ein Lehrer an der Ritteratademie zu Soroc (Ravii Soras per biennium convictor), wurde aber bei den Kriegsläuften gleichfalls von bort verschlagen und wurde gleichfalls hauslehrer einer adeligen Familie in oder bei Königsberg in Preußen. Comenius bot ihm 200 Thaler jährlich, wenn er außer feinem Hause wohne, 100 Thaler, wenn er bei ihm in der Familie wohne. Ritschel nahm Ende November 1644 das erstere Anerbieten an, doch wie Comenius felbst in einer fpäteren Note zu einem Briefe bemerkt, war ihm damit wenig gedient (altero [Rave] se subducente, altero [Ritschelio] in didacticis nihil me juvante). Ende Juni 1645 schickte ihn deshalb Comenius auf Reisen, zunächst nach Holland, um durch diesen mündlich Hotton über ben Stand feiner Arbeiten Mitteilung zu machen, vielleicht mochte es ihm selbst nicht ganz angenehm gewefen fein, daß Ritschel Lutheraner mar, mas bei de Geer nicht gerne gesehen Ritschel ichrieb dem Comenius, wohl von hamburg aus. wurde. Bon Holland war Ritichel nach England zu Hartlib und Duräus, den englischen Freunden des Comenius, gegangen. Zwei aus England datierte Briefe, ein Doppelbrief vom Juni und Juli, ein zweiter vom 21. Oktober trafen der erste anfangs, der zweite am 19. Dezember erst bei Comenius Damit löste fich auch allmälig bas Berhältnis bes Ritichel mit ein. Comenius, wie wir aus einem Briefe des Badagogen an feinen ehemaligen Ritschel hatte erklärt, daß er lieber in England Mitarbeiter ersehen. bleiben und nach Orford zu Bibliothetstudien gehen wolle, als die alänzendste Stellung annehmen. Ritschel schien beleidigt zu fein, dañ Comenius einen neuen Amanuenfis, von bem sogleich die Rebe fein wirb, Im wegwerfendsten Tone hatte er in dem Briefe augenommen hatte. von diesem Amanuensis geschrieben, ja ihm weder den Titel herr noch ben Doktor erteilt, auf welch beide er Anspruch zu machen hatte. Und boch fchickte Comenius mit einer Barnung vor folchem Hochmute fünfzig Thaler für ihn nach England und münschte ihm besten Erfolg zu feinen Studien in Oxford, die Ritschel auch dort aufnahm.

Der letzte unter der Reihe der Mitarbeiter war Dr. Kinner, Doktor ber Medizin aus Brieg in Schlessen, wie von Gott gesandt", zu Comenius selbst gekommen war, um seine Dienste anzubieten. Comenius bot ihm, der ein verheirateter Mann war, 400 Thaler jährlich, was für bie damalige Zeit eine sehr hohe Summe war; er schreibt von ihm: "Er ist hinsichtlich der vorliegenden Arbeit von solchem Eifer, daß mir ein Rüstigerer noch nicht vorgekommen ist: ich lobe Sott, der mir endlich diesen für eine solche Arbeit so aufgelegten Mann verbündet, so daß wir um so schneller (ich hoffe binnen Jahressfrist) diese niedere Arbeit fertig bringen und zu höheren wichtigeren Arbeiten mit ganzer Seele (wenn uns Gott leben läßt) übergehen können." Er nennt ihn seinen treuen Mitarbeiter. Wohl schien herr de Geer ungehalten, daß man ihn nicht vorher um Annahme des Mitarbeiters gefragt hatte, auch deuchte ihm der Gehalt zu hoch. Comenius antwortet seinem Gönner im Oktober 1645: "Jeder Feldhauptmann, der gedungen wird, Menschen zu schlachten, er= freut sich eines reichlicheren Soldes; für Männer aber, die für das Wohl des Menschengeschlechts den Sorgen und Studien sich viel er= scheinen, wenn man sorgt, daß sie ohne Sorgen leben. Hochherzige Geister wollen hochherzig sich behandelt wissen. Zugleich erklärte Comenius, daß die Wahl seiner Mitarbeiter doch in erster Linie ihm zufalle. Louis de Geer zahlte, erst zögernd, den Gehalt für das abgelaustene Jahr, wollte aber für Kinner nur mehr für weitere dreiviertel Jahr (also wohl 300 Thaler) zahlen.

Schon aus der vorstehenden Schilderung ersieht man die Leiden, welche Comenius mit seinen Mitarbeitern hatte, und durch sie auch mit seinem Patron. Daß er der ihm übertragenen Arbeit überdrüffig geworden war, wird uns sehr natürlich erscheinen.

Die Klagen hierüber hallen in vielen Briefen wieder. Schon im Jahre 1643 schrieb er an Wolzogen: Bas meine Arbeiten betrifft, so verrät, wer sich wundert, daß sie langsam fortschreiten, daß er wahr= lich nicht weiß, was das ist, was wir als Leistung übernommen haben. Denn wir fchreiben Bücher, schreiben fie nicht anderswo ab, und das Bert, bas wir planen, ift fo nach allen Seiten harmonisch, läßt teinen Mißtlang zu: deshalb ift gleichsam eine unendliche Abmägung aller Kleinigkeiten notwendig. Hätte ich alles vorausgesehen, so hätte ich es kaum unternommen." Und im August 1644 schrieb Comenius an Hotton: "Ich weiß daß man meine Arbeiten gierig erwartet, aber tann denn jemand begieriger fein, für fie ein Ende zu sehen als ich felbft, deffen Schultern allein jene ganze mühselige Last überlaffen ift. D daß es doch Gott gefallen hätte, irgend einem andern dieje Gedanken einzuflößen, jene Triebe in die Seele zu pflanzen! D daß ich doch entweder mehr tonnte, oder weniger wollte. Aber da mir, je weiter ich fortschreite, ein desto weiterer Ausblick immer gegeben wird, fo muß ich nach jenem Fernen, Bollendeten und Beffern fomachten, daher tommt es, daß das Frühere und Unvollendete mißfällt, baß wir uns felbst verbeffern und tausendfach bis jest ohne Biel und Ende richtig stellen." Um flarsten aber spricht er fich in einem Briefe von 1647 an Bartlib, scinen treuen Freund in England aus, dem er fein ganges Berg ausschüttete : "Ich fage : Die vielen Mitarbeiter haben mir mein Beingärtlein verdorben oder wenigstens die Arbeiten verzögert. Ich habe es manchmal ges schrieben und wiederhole und zwar mit Ernst: Wäre ich allein gewesen, ich hätte längst vollendet, was von Anfang an mit Gottes Silfe vorgesehen war. Die vorausgesehenen Ideen sind genau ichon vor 14 Jahren im Prodromus, ausgedrückt, und damals hatte ich einen zur Arbeit frischen Billen, und ber göttliche Segen war, fo lange wir im Vertrauen auf Gott allein arbeiteten, Aber nachdem wir anfingen offen aufzutreten und nach menfchfühlbar. licher Hilfe uns umzusehen und eine Gefolgichaft zu planen, da weiß ich nicht, wie fowohl des Geiftes Frische, aus ihrem Bentrum entfernt und in die Beripherie geschleudert, welt zu werden, wie aus der Dehrheit eine

<sup>2</sup> 

Berwirrung sich zu erheben, und wie der Fortschritt endlich sichtbar uns zu verlaffen anfing. Ich weiß, daß Du es, mein liebster Hartlib, in guter Absicht gethan haft, als Du mich ans Licht zogft, mir die Gunft von Mäcenaten gewannst, nach Gehilfen der Arbeit suchtest: sich doch, wie ist bie Sache anders ausgefallen, als wir gewollt haben! In Rot haft Du mich geworfen, woraus ich weber felbst ben Ausweg finde noch Du ihn mir zeigen tannft. Mir felbst ift mein Gewiffen Beuge, daß ich nicht aus irgend einer ichnöden Absicht (um reich oder berühmt zu werben, oder wenigstens mit geringer Muhe die Arbeit zu betreiben und dann Muße zu haben) die angebotene Hilfe angenommen habe, sondern erstlich, weil ich andern mehr als mir felbst gewöhnlich zutraue, weil ich von andern mehr als von mir hielt, wenn fie sich ans Wert machten. Sodann, weil ich zuversichtlich erwartete, daß fo schneller das Wert von statten geben werde, endlich, weil ich fo Rudficht auf die Sterblichteit nehmen zu muffen glaubte, damit ein fo großes Wert, wenn einer fturbe, nicht zu grunde ginge, vielmehr, von mehreren begonnen, fräftig fortgeset werde, was immer Menschliches auch dem einzelnen begegne. Dieje Borsicht hat nichts Schuld= bares und scheint für die Sache selbst zu sorgen. Dieser Erfolg hat uns aetäuscht."

Und auf Vorwürfe, die ihm offen von verschiedenen Seiten gemacht wurden, als ob seine gegenwärtigen und auch zufünftigen Leistungen in keinem Berhältniffe zu feinen Bersprechungen ftünden, spricht Comenius, nachdem er den größten Teil sciner Arbeit bereits gefertigt hatte, fich freimütig ebenfalls seinem Freunde Hartlib im Juni 1647 aus: "Um für mich auf bas einzelne zu antworten, fo muß ich bei meinem Gemiffen, wenn auch mit Scham gestchen: 3ch könnte mehr, wenn ich weniger wollte. Aber während ich das Ganze will, und kein Teil voll mich freut, werben dieje nicht vollendet, das erste bricht unter ber Last zusammen. Du, mein Freund, tennft die letten Biele unfrer Bunfche wohl, wie weit fie gehen und wic große Mittel fie erfordern. Daß dies alles zu be= trachten, zu ergründen, zusammenzutragen und einander anzupaffen, weite Reiträume erfordert, wird niemand, der weise ist, bezweifeln. Und warum drängt man mich so, und warum zicht man mich hin und her, gleichsam als thäten wir nichts und mißbrauchten, wie träger Rauch, die Nahrung? 3ch werde Gott loben, wenn mir nach den vollendeten didaktijchen Arbeiten auszuschnaufen gegönnt wird. Gerne werde ich zur Ruhe zurücktehren, nach der bereits meine Seele ichmachtet: vielleicht fogar aller Unterstützung bar, sogar vielleicht meinen eigenen Ruhm überlebend. Denn ich weiß, daß unter vielen ichon das Gerücht sich verbreitet, Comenius verzweifle am pansophischen Werke und fühle sich unterlegen. Mögen sich biefer Hoffnung freuen, denen cs Bergnügen macht; mir wird es Beranügen sein von der Bühne abzutreten, indem ich trotzdem in der Stille in vielen Dingen weiter ichreite, wenn Gott es will und soweit er will." Comenius war entschlossen, dem Rufe feiner Brüdergemeinde zu folgen, als Geistlicher nach Liffa zurückzutehren.

Es ift ichon angedeutet worden, daß all diefe Berhältniffe, namentlich aber auch die religiösen Zustände, die zu den Religionstongreffen

- 18 --

führten, seinem Batron Louis de Geer wenig angenchm waren. Hotton aus Amfterdam wie Wolzogen aus Schweden schrieben an Comenius und mahnten im Auftrage des Patrons zur Beschleunigung feines Bertes. Dem Louis de Geer war jede Teilnahme an den Religionsgesprächen unlieb; mohl mußte es Comenius, und er bat baher, ihn nach Schmeden oder Amsterdam zu berufen, damit er den Bersuchungen ferne stehe. ઉદ્ય erfolgte teine bestimmte Rüctäußerung, weil de Geer glaubte, Comenius werde fich felbit, feinem Berfprechen gemäß, ferne halten. 211s aber fomohl zu der Borbesprechung in Orla, als namentlich zum großen Religionsgespräch nach Thorn Comenius auf Bitte feiner Brüder und namentlich auf Andrängen der sogenannten Politiker unter den Brüdern, die zumeist Abelige waren, er doch in Thorn erschien, da nutte nichts, daß sich die Geiftlichen im Namen der Brüdergemeinde an Louis de Geer wandten, um die Anwesenheit des Comenius in Thorn zu entschuldigen, ebensowenig, daß diefer felbst fich an den schwedischen Bischof Johann Matthia wandte, um den Zwang der Verhältniffe zu schildern. Es tam im Oktober 1645 zu einem ernsten Bruch mit Louis de Geer, der als gewiegter Geschäfts= mann die versprochenen Arbeiten sehen wollte. Es muffen im Auftrage des Patrones durch Hotton schwere Worte an Comenius ergangen sein, denn diefer bezeichnete fic als "harte und von dem frommen Herzen de Geer's nicht erwartete Worte". Wurde es ihm sogar verargt, daß er die bereits erwähnte theologische Schrift Hypomnemata, die er in sieben Wochen gefertigt hatte, fchrieb. Bürdevoll verteidigt fich Comenius gegen die erhobenen Vorwürfe, daß Tag und Nacht ihn seine Arbeit beschäftigt habe. Das Werk, das er webe, sei derart, daß die Teile nicht ohne das Ganze vollendet werden können, wenn man nicht das Sanze stören und verlieren wolle. Bas feine Abberufungen betreffe, die nicht er veranlaßt habe, jo ftörten dieje feine Arbeiten nicht, fie boten ihm nur Beranlaffung zu neuer Sammlung, und ließen ihn frischer zur Arbeit zurüct-Hotton gegenüber sprach sich Comenius noch offen aus : "Ich weiß fehren. nicht, von welcher Menschenfreundlichkeit es zeugt, ein Pferd, bas von felbst läuft, mit Sporen und Peitschenhieben antreiben oder ihm fogar das Futter entziehen zu wollen." — "Wahrlich, nicht mir fchlt es an Standhaftigfeit bei ben übernommenen Urbeiten, fondern euch, meinen Freunden, an Geduld, sie zu erwarten, bis sie reif find." - "Wenn man bezüglich des Willens, dem ich mich verpflichtet habe, es fo versteht, daß ich als Sklave erscheine, und nicht mehr eigenes Recht habe, dann ift es Denn Bewiffen und Freiheit, die föftlichsten Guter der Sterbhart. lichen, laffen fich um keinen Preis verkaufen." Und doch dankt er am Schluffe hotton und dem liebenswürdigen Sohne des Louis de Beer, Lorenz de Geer, daß fie etwas den erzürnten Batron beschwichtigt hatten. Noch offener hatte fich Comenius feinem Freunde Hartlib gegenüber ausgesprochen in den Worten : "Es tommt noch hinzu, daß, indem wir uns umfehen muffen, wie wir die, die wir zur Anteilnahme an den Arbeiten eingeladen haben, unterhalten, wir uns foviel Belästigung geschaffen haben, wie es bas Bert felbft, stille fortgeset, nicht schaffen würde. Und was noch wichtiger : wir muffen eine schimpfliche Bettelei

2\*

üben, vergeffend jene Acußerung des Lysander:<sup>1</sup>) "Es ift beffer zu sterben als zu betteln!" Ich sch schnem mich wahrlich, in diesem Betreff Briefe zu schreiben. Dies sei der letzte an die Geistlichen der holländischen Kirche. So sehr schäme ich mich dieser Thatsache, daß ich sogar mich scheue, meinen Batron, der mir auch in diesem Jahre Beihilfe versprach, daran zu erinnern. Ich denke darüber nach, wie ich (nachdem diese übrigen didattischen Studien vollendet sind) zu irgend einer Stellung zurücktehre, mich mit meinem Brote nähre und es so weiter treibe, soferne der barm= herzige Gott nicht seinen Segen entzichen will. Meine Genügsamkeit be= darf nicht viel: wenn nur jene Lasten weg sind, die jetzt drücken."

Wahrlich, wir müssen uns staunen, daß unter solchen Verhältnissen Comenius sein großes Wert novissima linguarum methodus mit den in drei Stufen gegebenen Lesebüchern (Vestibulum, Janua, Atrium) und den dazu gehörigen ebenfalls dreisach gestuften Grammatiken und Börterbüchern vollendete. Am meisten wird ihm in der letzten Zeit der bereits öfters genannte Petrus Figulus, im Januar 1646 nach Elbing zurückgekehrt, genützt haben.

Und boch war damit die Thätigkeit des Comenius, die seine theologischen Schriften und Miffionsreisen, feine zahlreiche Korrespondenz, feine bidattischen Arbeiten für die "neueste Sprachlehrmethode" umfaßte, noch nicht erschöpft. Bas er schon früher gethan, als er, ein Flüchtling um bes Glaubens willen aus feiner heimischen Erde, bei dem Freiherrn von Berotin in Mähren einige Sahre Schutz fand, nämlich Erteilung des Brivatunterrichtes an beffen Söhne, was er auch that in Liffa, als er zwei Söhne bes Grafen von Beljenz, polnischen Balatins von Posen, Baguslaw und Bladislaw, in seinem Hause als Zöglinge hatte, das that er auch in Elbing. Zwar mußte er überhaupt erst die Erlaubnis bei dem Rate der Stadt fich einholen, um in Elbing bleiben zu dürfen. Doch scheint er fich bei dem Rate der Stadt bald in Gunft gesett zu haben, da ihm derselbe vom Juli 1644 eine freie Wohnung gemährt hatte. Dieje Freiwohnung ermöglichte ihm auch zwei adelige Studierende in fein haus als Privatzöglinge aufzunehmen, nämlich den Sohn und den Neffen des toniglichen Richters Betrus Rochlewsti. Doch ftieß er hiebei auf eine andere Schwierigkeit. Denn genannte beide Zöglinge follten bas Symnafium in Elbing besuchen, boch war durch Beranlaffung des Rektors des Symnasiums vom Rate der Stadt die seltsame Bestimmung getroffen worden, daß kein Schüler des Gymnasiums Privatunterricht genießen dürfe. Es blieb dem Bater und Onkel Kochlewski nichts übrig, als in einer eigenen Bittichrift an den Rat der Stadt für seinen Sohn und feinen Neffen um Aufhebung des Berbotes zu bitten. Da die beiden als Privatschüler des Comenius eintraten, fo muß die Bitte wohl gewährt worden sein. Comenius hatte anfangs gezögert, diese jungen Zöglinge zu sich zu nehmen; da aber Kochlewsti zu den adeligen Politikern der Brüderunität gehörte, fo tonnte er die Bitte nicht ablehnen, wie er im

<sup>1)</sup> Nicht von Lysander, sondern von deffen Mitfelbherrn Kallifratidas er= zählt eine ähnliche Bemerkung Xenophon, Hellenita 1. I, C. VI.

Juni 1645 an Hotton schreibt: "es hatte burch ein Schreiben an den Rat der Stadt und durch Bermittelung anderer, ein Maun von großem Einflusse in Kirche und Staat wegen seiner Weisheit, es durchgeset, daß ich seinen Sohn zu mir nahm." Auch bei Louis de Geer mußte er sich wie wegen seiner theologischen Schrift Hypomnomata, so wegen der Aufnahme von Privatzöglingen bereits Ende September 1644 durch Hotton entschuldigen mit den Worten: "Schließlich konnte ich nicht mit Ehren ausweichen, da ich von einem sehr eblen Manne ersucht, seinem hier weitenden Sohne einige Privatstunden zu geben, und trotz der Weigerung schließlich vom Rate selbst hiezu aufgefordert, nun wöchentlich einige Stunden gab, nicht so fast meine Aufgabe und Werke verlassen außer Euch zu irgend etwas zu verbinden; was ist hier nun so groß geschlt?" Wie dringend aber Kochlewsti seine Sache bei dem Rate der Stadt, seine ganze Personlichkeit einsezen, es gemacht hatte, ergibt folgender Brief an den Rat der Stadt, der zugleich zeigt, wie unabhängig Elbing einem töniglichen polnischen Richter gegenüber dastand. Der Inhalt lautet:

#### Höcheble und hochangeschene herren Bürgermeister, Räte ber Stadt Elbing!

Benige haben dies Glud, daß fie fowohl guten Ruf befigen als auch verdienen! Beides verdankt die Stadt Elbing der Rlugheit Eurer herrlichkeiten. Gie besitht nämlich in Guren Gegenden den guten Ruf infolge einer wohleingerichteten Schule; und sie verdient ihn, weil Ihr sie nicht blos eingerichtet, sondern auch mit aufmerksamer Sorgfalt und nicht geringer Freigebigkeit bisher unterhalten habt. Das bewog mich, daß ich meine teuersten Pfänder, nämlich meinen Sohn und ben neffen meiner Schwester, auf teine anderen Beidepläte der Biffenschaften, als die in Eurer Stadt öffentlicher Benützung offen stehen, sandte. Aber da ihnen von mir der Auftrag gegeben war, daß sie jene. Stunden, die fie von den öffentlichen Borlesungen übrig hätten, nicht dem Müßiggange, sondern Privatstudien unter der Leitung eines besonders gelehrten Mannes verwenden follten, fo fcpreckte fie fogleich beim Eintritte felbft die Runde Eures Beschluffes oder Ratserlaffes, wornach Privatstudien gleichsam als dem öffentlichen Gymnasium Abbruch thuend, dort verboten sein sollen. Während also des Rates bar, die Jünglinge sich in der öffentlichen Schule einzuzeichnen unschluffig sind, bleiben sie fast einen vollen Monat zu ihrem geringen Borteile, wohl aber zu meinem großen Schmerze mußig in ihrer Herberge. Ich befürchte nämlich, daß einige Schuld hiefür bei ihnen felbst liegt, aber was es auch schließlich sein mag, ich nehme Buflucht zu Euch, Hocheele und Hochangesehene Herren, und zu Eurem Wohlwollen und bitte und beschwöre Euch bei jener Erwartung, die von Euren gerrlichkeiten bei einer so großen Seltenheit und dem Mangel an Schulen alle guten und frommen Männer hegen, daß 3hr jenen beiden Jungen aus diefer Berlegenheit, in der sie steckten, helfet und ihnen die Gnade und die Wohlthat des Privatunterrichtes unter der Leitung des ehrwürdigen und hochmürdigen Mannes herrn Comenius, dem jest Eure Stadt ein

Afpl ift, gestattet. Dieje meine Bünsche find nicht ehrgeizige, jo baß ich verlange, es folle meinetwegen Alter gegen Alter, ober Bertules gegen Berfules 1) in Eurer Stadt aufgerichtet werden. Denn ich münsche und befehle, daß fie überhaupt der Schulmatrikel einverleibt, den Gesetn und der Bucht unterworfen werden, und an den öffentlichen Borlesungen (nach Auswahl des Notwendigen) sowohl als auch an den Disputationen und andern Uebungen täglich Anteil nehmen follen. Aber ich bitte darum unterthänig, daß nach Sitte der Alten, denen gestattet war, nachdem sie Berfules verehrt hatten, auch vor den fleineren Beiligtümern der übrigen Bötter sich zu beugen, ihr jenen Jungen jene fo toftbaren Stunden gewähret, die außer den öffentlichen Studien für fie sonft in Müßiggang, dem Bater aller Laster, verloren geben würden. 3ch tann weder, noch darf ich irgend einen Teil der Berdienste um Euch mir anmagen, daß ich jedoch den Willen und die Bereitwilligkeit immer gehabt habe, mich um bie Vorteile Eurer Stadt recht verdient zu machen, das durfe die Glaubwürdigkeit jener bezeugen, die Eure Angelegenheit besorgt haben. Aber das, worum ich bitte, ift derart, daß der gute Ruf der Stadt Eure Berrlichfeiten sogar einem unbefannten Menschen willfährig machen dürfte. 3ch habe nämlich unter der Hand gehört, daß einige Vornehme von bedeutender Butunft auf die Runde jenes Beschluffes hin nur durch Eure Stadt ge= zogen, nicht aber darin geblicben sind. Es ist zu befürchten, daß, wenn Privatunterricht verboten ift, der Eifer für die öffentlichen Studien erkaltet, der zweifellos nach dem Beispiete der Akademien sich mehr ent= zünden würde, wenn die Jungen aus ihrer Wohnung durch Privat= unterricht erwärmt, wie Artader in die öffentliche Ringschule einträten und den öffentlichen Brofefforen zeigten, daß fie mehr und mehr eines reiferen Unterrichtes fähig find. Da ist teine Gefahr in Folge des Ehr= geizes und Wettstreites, wenn alle durch das der einen Schule geleistete Gelöbnis unter einem Leiter gehalten werden. Es mögen fich die ge= lehrten Männer jenes griechischen Banderers erinnern, der, als er in eine Stadt eintrat und gesehen hatte, daß die Bilder mehrerer Götter in einem Tempel eingeschloffen angebetet wurden, nicht einmal eine nacht dort zubringen wollte, in dem Glauben, daß es dort den Menschen übel gehe. wo die Berehrung der Götter eine fo enge Wohnung habe. Da Eure Stadt fo hochherzig den Rult der Mufen aufgerichtet hat, fo gereicht es ficher nicht blos zur Wahrung ihres Ruhmes, sondern auch ihres Bor= teiles, ihres Einfluffes in unferem gemeinsamen Baterlande, daß fie die Fülle ihrer Tüchtigkeit weiter ergieße und die Bilder der Musen und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Arkadien — eigentlich der Berg Kyllene — war die Heimat des Hermes, bes Gottes der Gymnastik. Die meist bäuerliche oder vielmehr Hirtenbevölkerung Arkadiens galt als sehr abgehärtet. Unter den vorhergehenden Akademien sind die Universitäten gemeint. Der Briefschreiber erinnert an die damals allgemeine Sitte, daß die Studierenden der Universität, nameutlich die reicheren, neben den öffentlichen Vorlefungen Privatvorlesungen, wie es an den englischen Universitäten jest noch der Fall ist, erhielten. Wenn im vorhergehenden erwähnt wird, daß derkules gegen Herkules aufgestellt werden könnte, so ist zu bemerken, daß im Altertum es sechs verschiedene herkules gab, wie uns Cicero de natura deorum III 16 berichtet.

Bissen aus einem öffentlichen Tempel auch den Privathäusern gütig überlasse. So wird niemand von den so vielen, die kommen wollen, kommen, ohne daß er Halt macht, niemand wird Halt machen, ohne daß er Wohnung nimmt, das Andenken an Eure Wohlthat liebt, bewahrt und in sein herz eingeschrieben mit sich nachhause nimmt, und von da der Ocffentlichkeit übermittelt. Ich aber werde, wenn ich einigen Dienst und einige Gesälligkeit mit den so erschöpften Kräften meiner Gesundheit leisten kann, diesen Dienst zur Ehre und zum Wohle Eurer Hochanschnlichen Hann, diesen Gnadenerweis zu verbindend einschneckeln möchten. Schließlich empschle ich mich der Gnade der hochangeschenen Herrlichkeiten angelegentlich

Nurk, 27. Juni 1644.

#### Petrus Kochlewski,

Königlicher Richter, vormals zu Briefen.

Comenius gewann seine beiden Zöglinge lieb und als sie das nächste Jahr 1646 von ihm schieden, erbat sich Kochlewski's Sohn von ihm ein schriftliches Angedenken. Trotz der vielen auf ihm lastenden Arbeiten, die aus vorstehender Aussührung ersichtlich sind, entschloß sich Comenius dazu und so verdanken wir ihm das kleine Schriftchen "Lebensregeln", "Regulae vitae", das er später in Amsterdam bei van Berge veröffentlichte. Die ganze Liebenswürdigkeit des edlen Mannes leuchtet uns aus dieser Schrift, die eine Sittenlehre auf der Grundlage des positivsten Christentums ist und von keiner christlichen Konfession beanstandet werden kann. Möge sie freundliche Leser sinden!

Comenius war froh, als er seine didaktische Arbeit an de Geer abgeliefert hatte. Selbst über den Druckort war man lange in Zweisel. Comenius veröffentlichte mehrere Teile in Lissa, wo aber der Druck leider schlecht von statten ging. Hätte Comenius alle diese Schriften nicht später in Amsterdam neu herausgegeben, wir wären vielleicht nicht im Besitze derselben.

Aber gerne verließ er Elbing. Am 9./19. Oktober 1642 war er, von Danzig kommend, nach Elbing gelangt. Sein letzter Brief aus Elbing ist vom 8./18. November 1647. Mit Beginn des Jahres 1648 tehrte er zu der Brüderunität nach Lissa zurück, an Erfahrungen reicher, nicht voller Höffnung für die Zukunft, aber mit Gottvertrauen im Herzen. Er ahnte damals nicht, daß er bald wieder Lissa verlassen werde, daß er dann noch einmal dorthin zurücktehren werde, um das politische Ende der Brüdergemeinde in Lissa selbst zu erleben. ,



Digitized by Google

.

### Sebensregeln

#### (und zwar Regeln)

I. eines weisen,

II. eines harmonischen,

III. eines ruhigen,

IV. eines thätigen,

V. eines in Geschäften vergrabenen,

VI. eines freier Muße gewidmeten,

VII. endlich eines auf Reisen befindlichen Lebens.

#### Christus unfer Licht!

Du hast, edler junger Mann, herr Christian Ambros Kochlewsti, mein geliebter Schüler, hinfüro aber mein hochzuverehrender Freund, gebeten, daß Du, der Du aus meinem Zusammenleben und meinem Unterrichte scheidest und in Bälde in das Ausland reisen wirst, irgend ein Liebespfand von meiner Hand haben dürfest. Warum aber erbittest Du dies? Wenn Du meine so oft wiederholten Ermahnungen und die auf Dich herabgerufene Gnade himmlischen Segens (dem das Siegel aufdrücke Gottes Wahrheit, von der Du in Wahrheit den Vorsat hegst, daß sie Dich auf den Wegen Gottes halte) eingeprägt hast, wozu bedarf es noch jener papiernen Dentschrift? Damit ich jedoch Dir entspreche, siehe empfange aus freundlicher Hand und freundlichem Herzen gleichsam ein turzes Verzeichnis, das Dir nur so lange Leitung in Deinen Handlungen sedarfft.

Digitized by Google

## Regulae vitae

I. Sapientis,

II. Harmonicae,

III. Tranquillae,

IV. Actuosae,

V. Negotiis obcutae,

VI. Liberaliter otiosae,

VII. Peregrinantis denique.

#### Christus Lux nostra!

Petiisti Generose Adolescens D. Christiane Ambrosi Kochlewski, discipule dilecte, posthac vero amice observande, ut tibi a convictu et disciplinâ meâ dissedenti brevique ad exteros abituro, amoris aliquod a manu mea habere liceret pignus. Cur autem id petis? Cordi si insculpseris monita mea toties iterata, invocatamque super te coelestis benedictionis gratiam (cui sigillum addat Veritas Dei, quam vere Tu te continere in viis Dei proponis) chartaceo isto memoriali quid opus? Ne tamen Tibi desim, en habe a manu et mente amica brevem quandam tabellaturam, actionum tuarum tantisper (dum confirmatior ipse factus, adminiculis non egeas) futurum directorium.

#### I. (Regeln eines weisen Bebens.

Beise zu sein ift dem Menschen eigen, der das Abbild des weisen Gottes ift. Wenn Du also weise bist, ja damit Du weise bist:

1. so bedenke, was Du thust und je thun wirst, den Zweck und verteile auf den Zweck die Mittel: lerne die genauen Arten, die gegebenen Mittel benützen, damit Du nicht zugleich mit Deinen Mitteln zwecklos bift, wie es zumeist geschieht, daß die genügend von der göttlichen Güte herbeigeschafften Mittel durch menschliche Thorheit zugrunde gehen und ohne Nuten find. Wenn Du jene brei Buntte 1) bei jedweder Sache tennst, dann tennst Du alles derfelben.

2. Doch bedenke, daß Du die Zwecke der Dinge, die Mittel und Arten kennen mußt, nicht zum müßigen Schauspiele, sondern zum Ge-brauche. Sonst ist, etwas zu haben und zu besitzen und zu verstehen, wenn man es nicht benützt, eitel.

Also (a) Alles von dem Du erkennst, daß es gut ist, das richte Dir gleichsam als Dein Ziel her.

(b) Alles von dem Du siehst, daß es zur Erreichung dieses Zieles beiträgt, das ergreife, behalte, betreibe.

(c) Bei allem, was Du betreibst, hüte Dich mit höchster Umsicht, daß Du es nicht zwecklos betreibft.

So wirst Du Deinen Bunsch erreichen: außer es möchte vielleicht da oder dort Gott es nicht wollen und Dir unüberwindliche Riegel vor= schieben, aber dann ist der Trost da, daß Du nicht durch Deine Schuld jenes But entbehrst, sondern weil es Gott so gefiel, Deine Geduld wegen ber ihm, wenn nicht Dir bekannten Gründe zu üben.

3. Und weil Dein Leben die gesamte Umfassung all Deiner handlungen ift, so gestalte dies vor allen Einzelnheiten Dir so, daß Du feinen Zweck vor Augen beständig haft und Du nach ihm allerwegen unablässig trachtest.

Bas aber der Zwect unseres Lebens ist, wonach zu trachten Beis-heit ist, lehrt Gott selbst (Deut. XXXII B. 29): "O daß sie weise wären und einfähen und vorherfähen ihre letten Dinge." 2) Siehe lette Weisheit, das heißt höchste ist, die letten Zwecke voraussehen. Was ist aber das Lette, wenn nicht die Emigkeit. Denn cs ift das Lette, worüber hinaus es nichts gibt. Und doch über all dies, was es hier in der Welt gibt, gibt es immer noch etwas Weiteres.

Infolge der Geburt kommt man ins Leben, von da geht es in den Tod, von bort aus zur Auferstehung; endlich beginnt ein unbegrenztes Leben, woraus fein Ausgang offensteht und folglich über das hinaus es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zweck, Mittel, Art ihrer Benützung. <sup>2</sup>) Comenius zitiert die Bibel stets nach dem Texte der Bulgata. Daß diefer mit dem von den Päpsten Sigtus V. und Clemens VIII. allein als für die ka-tholische Rirche giltig anerkannten Texte nicht an allen Stellen übereinstimmt, ist sehr erklärlich, da das ganze Mittelaster hindurch dieser Text kleine Ubweichungen durch die Abschreiber erlitt. Comenius bat auch die alte hebräische Pfalmen=

#### I. Regulae vitae sapientis.

Sapere proprium est hominis, qui sapientis Dei imago est. Tu ergo si sapis, imo ut sapias:

1. Quidquid agis et nunquam ages, prospice finem: et ad finem dispice media; datisque mediis utendi disce modos accuratos, ne unâ cum mediis tuis frustra sis; uti plerumque fit, ut sufficienter a divina bonitate subministrata media humanâ stoliditate pereant sineque usu sunt. Tria illa<sup>1</sup>) in quacunque re sciveris, omnia ejus sciveris.

2. Fines tamen rerum, media, modosque memento scire te debere non ad otiosa spectacula, sed ad usum. Habere alioquin aliquid et possidere et intelligere, si non utaris, vanum est.

Ergo (a) Quidquid bonum esse intelligis, illud veluti scopum tuum collima.

(b) Quidquid ad as dequendum scopum tuum conferre vides, id prehende, tene, urge.

(c) Quidquid urges, ne frustra urgeas, summa circumspectione cave.

Ita nullo non voto potieris tuo; nisi forsan alicubi nolit Deus, obicesque tibi insuperabiles opponat: Sed tum in promptu est solatium, te non culpâ tuâ bonô illô carere, sed quia Deo sic visum patientiam exercere tuam ob causas sibi, si non tibi notas.

3. Et quia vita tua omnium actionum tuarum universus complexus est, hanc ante omnia particularia sic tibi dispone, ut finem ejus ob oculos habeas perpetuo et ad illum viis omnibus contendas indesinenter.

Quis autem sit vitae nostrae finis, ad quem collimare sapientia sit, docet Deus ipse Deut. 32 V. 29<sup>2</sup>) "Utinam saperent et intelligerent et providerent novissima sua". Ecce sapientia ultima, hoc est summa est, ultimos providere fines. Quid autem est ultimum, nisi aeternitas? Ultimum enim est, ultra quod nihil datur. Atqui ultra omnia, quae hic in mundo sunt, semper aliquid ulterius datur.

A nativitate venitur in vitam: inde itur in mortem, hinc ad resurrectionem: demum incipit vita interminabilis, ex quâ nullus patebit exitus et per consequens ultra quam nihil datur.

einteilung, wornach Pfalm IX in zwei Pfalmen zerfällt, so daß die Pfalmenzahl bis zum Pfalm CXIII um einen größer ist, bis im 113. Pfalm der tatholischen Bulgata neuerdings eine Zusammenziehung zweier Pfalmen erfolgt, während der Pfalm XCIV mit Vers 9 abbricht, Vers 10 den Pfalm CXV beginnt und in gleicher Weife Pfalm CXLVI mit Vers 11 schließt, Pfalm CXLVII mit Vers 12 anfängt, so daß gegen den Schluß die Pfalmenzahl (150) wieder die gleiche wird. — Befonders gerne zitiert außer den Pfalmen Comenius Stellen aus den Briefen des Apostels Paulus. — Die hier zitierte Stelle lautet in der Bulgata: "Utinam saperent et intelligerent ac novissima providerent."

nichts gibt. Also ist die Ewigkeit selbst dies unser letztes Ding, über das hinaus nichts mehr bleibt, also ist, diese von Anfang an gleich vorausschen und auf diese alle Mitteldinge einteilen, wahre Weisheit. Also sind jene, die sich nur um Mitteldinge fümmern, der letzen Dinge vergessen, Thoren und zwar zu ihrem Schaden Thoren, weil sie Mitteldinge ohne Zweck ergreifen und so bewirken, daß sie der ewigen Glückseligkeit verlustig gehen und in ewiges Unglück stürzen.

#### Bedenke also

1. Daß Deines Lebens Ziel ist, zur Ewigkeit Dich vorzubereiten. (Haft Du dies nicht vorhergeschen, so hast Du das Leben verloren. Und dann wäre es besser gewegen nicht geboren zu werden.)

2. Weil man jedoch zur Ewigkeit nur durch den Tod kommt, so sollst Du Dich im ganzen Leben auf den Tod vorbereiten (damit er für Dich ein guter sei, Dich nicht verschlinge, sondern zur Ewigkeit nur hinübergeleite).

3. Weil man aber zu einem guten Tode nur durch ein gutes Leben fommt, so sollst Du Dein ganzes Leben das thun, daß Du gut lebst, d. h. heilig nach dem Willen dessen, der als Herr über Leben und Tod den Guten Leben, den Bösen Tod bestimmt hat.

4. Und weil man zum guten Leben nur durch gute Auferbauung gelangt (der an das Schlechte Gewöhnte kann seinen Charakter, wie der Mohr seine Haut nicht ändern [Jerem. XIII, 23] <sup>1</sup>), weil die Gewohnheit zur Natur wird), so sollst Du im ganzen Leben das thun, daß Du alles was böse ist oder den Schein des Bösen hat (I. Thessalonich. V, 22)<sup>2</sup>) vermeidest: hinwiederum aber, was ehrbar, was gerecht, was heilig, was lieblich, was wohllautet, ist etwa eine Tugend, ist etwa ein Lob, das bedenkest<sup>4</sup> (Phil. IV, 8).<sup>3</sup>)

5. Und weil niemand dem Gnten folgen, das Böse flichen kann, außer wer einsieht, was wahrhaft gut und böse ist (weil es keine Begierde nach dem unbekannten Guten, keinen Abschen vor dem unbekannten Bösen gibt), so wird man das im ganzen Leben thun müssen, daß Du Dich nicht dieser Welt gleichstellest, sondern Dich veränderst in Verneuerung Deines Sinnes und daß Du prüsen mögest, welches da sei der wohlgefällige und vollkommene Gottes Wille (Röm. XII, 2). <sup>4</sup>)

6. Und weil die Gedanken der Sterblichen zaghaft sind und gewiß unsere Boraussichten (Weisheit IX, 14)<sup>5</sup>), so wirst Du dies im ganzen Leben thun müssen, daß Du mit Furcht und Bittern an Deinem Heile arbeitest (Philipp. II, 12),<sup>6</sup>) nicht blos, daß Du, die Sünden scheuend, sie nicht begehst, sondern auch daß selbst Deine guten Thaten weder der Meinung nach blos gut sind, indem Henchelei sich einmischt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Stelle lautet in der Bulgata: Si mutare potest Aethiops pellem suam aut pardus varietates suas: et vos poteritis benefacere, cum didiceritis malum.

<sup>2)</sup> Die Stelle lautet: Ab omni specie mala abstinete vos.

<sup>3)</sup> Die Stelle lautet: De cetero fratres, quaecumque sunt vera, quaecumque pudica, quaecumque justa, quaecumque sancta, quaecumque ama-

Ergo aeternitas ipsa novissimum illud nostrum est: ultra quod nihil restat, ergo hanc ab initio statim providere et ad hanc omnia intermedia disponere vera sapientia est. Ergo qui intermedia tantum curant, ultimorum obliviscuntur, desipiunt, et quidem noxie desipiunt, quia media sine fine apprehendunt, utque acterna beatitudine excidant et in acternam calamitatem prolabantur, efficiunt.

31 ---

#### Memento igitur

1. Vitae tuae scopum esse ad aeternitatem praeparari. (Hoc nisi provideris, vitam perdideris. Atque tum non nasci praestitisset.)

2. Ad aeternitatem tamen quia non venitur nisi per mortem, totâ vitâ praeparabis te ad mortem. (Ut bona tibi sit, te non absorbeat, sed ad aeternitatem tantum intromittat.)

3. Ad mortem autem bonam quia non pervenitur nisi per vitam bonam; totâ vitâ hoc ages, ut bene vivas, hoc est sancte ad voluntatem ejus, qui vitae mortisque arbiter, bonis vitam, malis mortem destinavit.

4. Et quia ad vitam bonam non pervenitur nisi per adsuefactionem bonam (malis adsuefactus mutare mores, ut Aethiops pellem, non potest Jerem. 13. 23<sup>1</sup>) quia consuetudo abit in naturam) totâ vitâ hoc ages, ut quidquid malum est, aut mali speciem habet (I. Thessal. 5. 22<sup>2</sup>), id averseris: rursum autem "quaecunque pudica, quaecunque justa, quaecunque sancta, quaecunque amabilia, quaecunque bonae famae, si qua virtus, si qua laus", haec cogites (Phil. 4. 8). 3)

5. Et quia sequi bona, fugere mala nemo potest nisi quis quid vere bonum et malum sit, intelligit (quia ignoti boni nulla cupido, ignorati mali nullus honor) tota vita hoc agendum erit, ut Te non conformes huic seculo, sed reformeris in novitate sensus Tui: utque probes, quae sit voluntas Dei bona et beneplacens et perfecta (Rom. 12. 2). 4)

6. Et quia cogitationes mortalium sunt timidae et incertae providentiae nostrae: (Sap. 9. 14)<sup>5</sup>) totâ vitâ hoc tibi agendum erit, ut cum timore et tremore opereris salutem tuam: (Philipp. 2. 12) 6) non solum ut peccata horrens, ne admittas; sed et ipsa tua bona facta, ne aut opinione tantum bona sint, hypocrisi admistâ, aut te in Pharisaicam tui complacentiam praecipitent.

bilia, quaecumque bonae formae, si qua virtus, si qua laus disciplinae haec cogitate.

<sup>4)</sup> Die Stelle lautet: Et nolite conformari huic seculo sed reformamini in novitate sensus vestri: ut probetis, quae sit voluntas Dei bona et beneplacens et perfecta.

<sup>5)</sup> Die Stelle lautet : Cogitationes enim mortalium timidae et incertae providentiae nostrae.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Die Stelle lautet : cum metu et tremore vestram salutem operamini.

noch sie Dich in pharisäisches Wohlgesallen an Dir selbst ftürzen. Du sollst daher an keinen andern als an den im Grunde der Barmherzigkeit Gottes und den des Verdienstes Christi befestigten Anker denken: indem Du erst dann mit diesem Schilde sicher sein wirst, wenn Du ganz mit Verzicht auf Deinen eigenen Willen und mit Verzicht auf alles Selbst= vertrauen auf Dich und auf alle Geschöpfe Gott allein die Entscheidung überlässest, über Dich hier und in Ewigkeit zu bestimmen.

Kurz lebe, solange Du lebst, gleichsam als ob Du sterben wolltest: damit du stirbst, wenn Du stirbst, gleichsam als ob Du leben wolltest. Beche nämlich deuen, die zum Tode auferstehen. Wenn Du zum Leben wirst auferstehen wollen, dann mußt Du sehen, daß Du nicht im Tode stirbst. Wenn Du im Tode nicht sterben willst, so mußt Du vor dem Tode des Todes Stachel, der die Sünden sind, abstumpfen (1. Korinth. XV, 56).<sup>1</sup>) Sterben aber werden vor Dir die Sünden, wenn Du Dir Mühe gibst, daß in Dir Christus lebt (Gal. II, 20),<sup>2</sup>) denn weil Christus des Lebens Quell ist, wird er in Dir sprudeln zum ewigen Leben: und der Tod wird sür Dich kein Tod sein, wie er für Ihn es nicht war, sondern der Uebergang zum unsterblichen Leben.

Dies ist wahre Weisheit, stufenmäßige Unterordnung der Zwecke und Mittel von dem ersten bis zu dem letzten und ihre genaue Beachtung. Damit Du nicht abirrst von den Stufen und in den Abgrund stürzest, leite Dich Gott.

#### II. Regeln eines Barmonischen Zebens.

Die Quelle jeder Harmonie, Gott, hat alles harmonisch gestaltet, besonders den Menschen, sein Ebenbild, soferne wir nun durch unsere Handlungen selbst nicht die Harmonie stören in den Augen und Ohren Gottes, der Engel, der uns weise betrachtenden Menschen. Damit Du sie also nicht störest, sollst Du folgendes thun:

1. Immer erwäge, treibe, behandle das Frühere früher, das Bornehmlichere vornehmlicher, das Ernste ernst, das Schöne schön, das Freundliche freundlich, das Göttliche göttlich, das Menschliche menschlich. Sonst wirst Du Dich und die Dinge verwirren.

2. Deine Theorie mit der Prazis seien sich immer untrennbare Gefährten. Alles was Du Gutes weißt, das thue, und alles was Du Gutes thust, das bedenke, ob Du es gut thust und warum. Damit du nicht ähnlich werdest entweder den Pharisäern, die sagen und uicht thun (Matth. XXIII, 3),<sup>3</sup>) oder den Samaritanern, die anbeten und nicht wissen was (Joh. IV, 22).<sup>4</sup>)

3. Deine inneren Verhältniffe seien angemeffen den äußeren. Nämlich, daß, was Du scheinen willst, Du auch wirklich bist: sonst wirst Du Gott zum Abscheu sein. Weil dessen Werke Wahrheit sind (Pfalm 111, V. 6), <sup>5</sup>) so liebt er auch an uns die Wahrheit (Psalm 51, 7)<sup>6</sup>) und haßt Heuchelei. "Weh euch, ihr Heuchler, die ihr gleich seid wie die

1) Die Stelle lautet: Stimulus autem mortis peccatum est: virtus vero peccati lex.

Nullam itaque praeter in misericordia Dei et merito Christi, defixam anchoram cogitabis: eô demum scutô securus futurus, si resignatâ omni voluntate propriâ omnique tui et omnium creaturarum fiduciâ depositâ, Deo uni de te hîc et in aeternum disponendi tradas arbitrium.

Breviter vive, dum vivis, tanquam moriturus: ut moriaris, dum morieris tanquam victurus. Vae enim illis, qui ad mortem resurgent. Tu si resurgere voles ad vitam, videndum tibi ne moriaris in morte. Si in morte mori non vis, hebetandi tibi sunt aute mortem mortis stimuli, qui sunt peccata (1 Cor. 15 56).<sup>1</sup>) Morientur autem ante te peccata, si operam dederis, ut vivat in te Christus (Gal. 2. 20).<sup>2</sup>) Christus enim quia vitae fons est, scaturiet in te in vitam aeternam: morsque tibi non erit mors, ut nec Illi fuit, sed transitus ad vitam immortalem.

Haec est sapientia vera, subordinatio finium et mediorum gradata, a primis ad ultima usque observatioque eorum accurata; ne aberres a gradibus et incidus in praecipitia, Deus te regat.

#### II. Regulae vitae harmonicae.

Omnis harmoniae fons, Deus, harmonice fecit omnia: in primis hominem imaginem suam, si modo irrationabilibus nostris factis ipsimet harmoniam ne turbemus, in oculis et auribus Dei, angelorum, hominumque sapienter nos intuentium. Ergo ne turbes tu, haec ages.

1. Semper priora prius, potiora potius; seria serio; pulchra pulchre, amica amice; divina divine; humana humaniter etc. pensa, age, tracta. Alias confundes te et res.

2. Theoria tua cum praxi individui sibi semper sint comites. Quidquid boni scis, fac; et quidquid boni facis, an bene facias et cur, cogita. Ut ne similis fias vel Phariseis, qui dicunt et non faciunt (Math. 23. 3)<sup>8</sup>) vel Samaritanis, qui adorant et nesciunt quid (Joh. 4. 22). 4)

3. Interna tua conformia sint externis. Nempe ut quod videri vis, sis etiam vere: abominationi aliâs futurus Deo. Cujus opera quia sunt veritas (Psal. 111. v. 6)<sup>5</sup>) etiam in nobis veritatem diligit (Psal. 51. 7) ) hypocritas odit. Vae, vobis hypocritae, qui similes estis sepulchris dealbatis, quae foris

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Stelle lautet: Vivo autem, jam non ego: vivit vero in me Christus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Stelle lautet: dicunt enim et non faciunt. <sup>4</sup>) Die Stelle lautet: Vos adoratis quod nescitis: nos adoramus quod scimus.

<sup>5)</sup> Die Stelle lautet (Bfalm CX Vers 7): opera manuum ejus veritas et judicium.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Die Stelle lautet (Pfalm L, 8): Ecce enim veritatem dilexisti : incerta et occulta sapientiae tuae manifestasti mihi.

übertünchten Gräber, die auswendig hübsch scheinen, aber inwendig sind sie voller Totenbeine" (Matth. XXIII, 27). <sup>1</sup>)

4. Endlich sollen vor den Menschen auch Deine Gedanken, Worte und Werke übereinstimmend auftreten. Nie soll das Herz mit dem Munde im Widerspruche stehen, noch der Mund mit der Hand. Ein Mann mit doppeltem Herzen ist ein Ungeheuer.

### III. (Regeln eines rußigen Lebens.

Das höchste Gut im Leben ist ein ruhiger und heiterer Sinn, frei von den Stürmen der Aengstlichkeiten. Damit Du diesen Glückshafen innehast, beachte folgendes:

1. Was immer deinen Sinn oder dein Gewissen ftören kann, dem suche zuvor zu kommen, damit Du an solchen Dingen keinen Anteil haft. Es können aber den Geist die Menge oder die Fremdartigkeit der Seschäfte stören, wenn sich jemand aber in diese verwickelt, wird er Dornen sicher finden, wenn sie auch manchmal Rosen scheinen. Damit Du also ruhig bist, hüte Dich ein Geschäftskrämer, ein geschäftiger Müßiggänger zu sein, und was Dein ist, das thue still, laß Fremdes; in Deinen Angelegenheiten, sei nicht allzu düstelig neugierig und über alle möglichen Kleinigkeiten ängstlich, thue das, was auf Dein und ber Deinen heil in erster Linie abzielt, das Uebrige überlasse Gott, der sich um uns kümmert.

Das Gewiffen wird aber geftört durch begangene Sünden: wenn bie Seele, sich des Schlechten bewußt, vor den Augen Gottes und der Menschen errötet und vor der verdienten Strafe zittert. Also wenn Du ein ruhiges Gewiffen willst, dann mache, daß es nichts Dir vorzuwerfen hat, d. h. begehe niemals mit Wiffen und Willen eine Sünde. Und wenn Du die Sünde meiden willst, so meide die Gelegenheiten hiezu, als da sind schlechte Gesellschaft, verdächtige Orte 2c. Untlug ist, wer, wo er einen andern hat fallen sehen, doch dorthin geeilt ist. Ach, wir sehen täglich bei den Gelegenheiten Menschen fallen und zugrunde gehen, und boch hüten wir uns nicht.

2. Wenn Du einmal in Gelegenheiten (welcher Sünde immer) gerätst, bestärke Deinen Geist, damit Du nicht unterliegst, sondern als Sieger davongehst. Also bedarf es des Kampfes: und zum Rampse für die Erhaltung eines unbesleckten Gewissens der Waffen der Tugend. Entreiße Du Dich also durch Flucht (indem Du gleichgiltig erachteft, was schlechte Gesellschaften über Dich urteilen werden) oder bleibe unerschütterlich, jenes Apostolische Wort bedenkend: Ich bin der Welt getreuzigt und die Welt für mich.<sup>2</sup>) Und weil es nicht umsonst gesagt ist, die Gelegenheiten machen den Menschen nicht schlecht, sondern sie zeigen, wie er ist (zum Feuer gebrachter Sand brennt nicht, wohl aber Werg), so bedenke, in Versuch böse bin und ein heuchler war. Allso werde ich an dem Vorsate, die Tugend zu erhalten, schlakten und mich nicht umstimmen lassen, die Lugend zu erhalten, festhalten und mich nicht umstimmen lassen, das bei Kampf, und daß Joseph weise gehandelt hat, der, da eine verparent hominibus speciosa, intus vero plena sunt ossibus mortuorum (Matth. 23. 27).<sup>1</sup>)

4. Tandem coram hominibus quoque cogitationes, verba, factaque tua, parallele incedant. Cor nunquam dissideat ori, nec os manui. Vir duplici corde monstrum est etc.

#### III. Regulae vitae tranquillae.

Summum in vita bonum est animus tranquillus ac serenus, ab auxietudinum procellis liber. Hunc beatum portum ut teneas sequentia observa.

1. Quidquid mentem aut conscientiam turbare possit, praevenire labora, ne cum talibus rebus quicquam participes. Possunt autem turbare mentem negotiorum multitudo aut alienitas; quibus si quis se implicat, spinas inveniet certo, tametsi: aliquando rosae videantur. Ergo ut tranquillus sis, cave esse πολυπραγμων, ardelio; quae tua sunt, tacite age, aliena relinque; in tuis etiam non nimis scrupulose curiosus et de quibusvis minutiis anxius, Fac ea, quae salutem tuam et tuorum primario spectant, reliqua committe Deo, cui cura est de nobis. Conscientia vero turbatur admissis peccatis: cum anima sibi male conscia oculos Dei, hominum erubescit, poenamque promeritam trepidat. Ergo si conscientiam vis tranquillam, ne habeat quod Tibi objiciat, effice: hoc est, peccata nulla nunquam sciens volens admitte. Atque si vitare peccata vis, vita occassiones: cujusmodi sunt prava sodalitia, loca suspecta etc. Imprudens est, qui ubi alium cecidisse vidit, eodem perrexit tamen. At nos quotidie homines inter occasiones labi et perire videmus, et non carebimus tamen.

2. Si quando in occasiones (cujuscunque peccati) incidis, obfirma animum, ut non succumbas, sed victor abeas. Pugnâ igitur opus: et ad pugnam pro conscientia servanda illaesa virtutis armis. Aut igitur te eripe fuga (susque deque habito quid prava sodalitia de te judicatura sint) aut persta immotus, Apostolicum illud cogitans: "Ego mundo crucifixus sum et mundus mihi".<sup>2</sup>) Et quia non frustra dictum est, occasiones neminem malum faciunt, sed qualis quis sit ostendant (nempe igni admota arena non ardet, stupa ardet) cogita in tentationem delatus: Si malis consensero, malum me esse, et fuisse hypocritam ostendero. Ergo in proposito virtutis retinendae reservabo nec me dimoveri patiar. Memento autem, tutiorem in tentationibus carnis semper esse fugam quam pugnam : sapienterque

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Stelle lautet: Vae nobis, scribae et pharisaei hypocritae, quia similes estis sepulcris dealbatis quae aforis parent hominibus speciosa, intus vero plena sunt ossibus mortuorum et omni spurcitia.

sintus vero plena sunt ossibus mortuorum et omni spurcitia.
<sup>8</sup>) Es ift die Stelle aus dem Briefe des Apostels Paulus an die Gaslater VI 14 gemeint: Mihi autem absit gloriari nisi in cruce Domini nostri Jesu Christi: per quem mihi mundus crucifixus est et ego mundo.

nünftige Berteidigung seines ehrbaren Borsatzes nicht hinreichte, durch Flucht sich lieber entziehen als mit Worten streiten wollte. Mit mehr Schimpf (und Gesahr) treibt man einen Feind hinaus, als man ihn nicht hereinläßt.<sup>1</sup>)

3. Wenn aber einmal gegen Laster zu tämpfen ist, und Du über= haupt nicht den Berlezungen des Gewissens entgehst, dann sammle Dich rasch und zerstöre dem Satan, der in Dir es bauen will, das Nest, b. h. gleich nach dem Beginne der Sünde bethätige sofort Reue, ehe der Abschen vor der Sünde erlischt und das tötliche Gift süß wird und das Gewissen zu sterben beginnt. Wer mit Wissen und Willen sich an die Sünde gewöhnt, der bietet dem Teussel hände und Füße, um sie in die Bande schlechter Gewohnheit verstricken zu lassen, so daß er später sich nicht befreien kann, auch wenn er will (2. Timoth. II., 25, 26).<sup>2</sup>) Es gelte Dir also gleich einem ewigen Gesetze jener Spruch:

Biderstehe dem Anfang; zu spät sonst sucht man ein Mittel, Benn das Uebel ward mächtig durch langen Berhalt. 3)

Gegen die Stimme des von der Sünde gestörten Gewissens gibt es einen Zufluchtsort nur in dem Hafen der Reue; leichter, wenn Du nicht zu weit fortgeschritten bist; schwieriger und mit der Gesahr der Ber= schlingung, wenn Du weiter dahingerissen worden bist. Niemals also sündige wegen der Hoffnung auf Reue, da Du nicht weißt, ob Du sie üben tannst. Freiwillig Sündige pflegen nämlich vom Geiste Gottes ver= lassen, von diesem Führer aber zur Reue verlassen, sinden sie die Reue nicht (Hebr. XII, 17).<sup>4</sup>) Aber auch dies bedenke, daß es an sich besser ist, nicht verwundet zu werden, als sich heilen zu lassen; besser ist, werden vom Innern des Landes auszuschließen, als ihn hineinzulassen und ihn, der alles verwüsstet, vertreiben zu wollen 2c., weil es sowohl leichter als sicherer ist.

4. Kurz, weil diese Welt ein Meer von Beunruhigungen ist, und wir in einem Gewirre der Dinge leben, so thue, damit Du so sicher wie nur möglich, wenn nicht überhaupt ruhig sein kannst, dies:

a) Unterhalte Dich mehr mit Gott als den Menschen (Er sei Dir Deine vertrauteste Wonne).

b) Achte mehr auf Dich als auf andere, nämlich damit Du das Deine, nicht Fremdes thuest. Habe selbst mehr Sorge um Dich, als daß Du sie anderen überlässest; und endlich stütze Dich auf Dich selbst eher als auf irgend jemanden anderen. Gewöhne Dich nicht, sage ich, Dich auf andere zu stützen (was recht sehr wohl beachte!) Deine Thätigkeit in Deinen Geschäften, Dein Bewußtsein der rechten Absschut, Dein Bertrauen auf Gott seien Dir ein heiliger Anter.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Diefer Satz ift ein Herameter aus Ovidius Tristia lib. V. c. 6 V. 13 Turpius eicitur, quam non admittitur hospes (nach jetziger Lefcart flatt der früheren hostis).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Ételle lautet: 24, Servum autem Domini non oportet litigare: sed mansuetum esse ad omnes, docibilem, patientem 25 Cum modestia

fecisse Josephum, qui cum non sufficeret rationabilis honesti propositi defensio, fugâ se eripere quam disputare maluit. Turpius ejicitur (et periculosius) quam non admittitur hostis.<sup>1</sup>)

3. Si quando pugnandum est adversus vitia, nec omnino conscientiae vulnera effugis, recollige te mox, Satanaeque in te nidificare incipienti illico disjice nidum. Hoc est sub initia peccati mox poenitentiam age, autequam peccati exspiret horror et mortiferum dulcescat venenum morique incipiat conscientia. Qui sciens volens peccato asuescit, manus et pedes praebet diabolo constringendos consuetudinis malae vinculis: ut se liberare post non possit, tametsi velit (2. Tim. 2. 25, 26).<sup>2</sup>) Aeternae itaque legis instar tibi sit illud:

Principiis obsta: sero medicina paratur,

Cum mala per longas invaluere moras.<sup>3</sup>)

A procellis conscientiae peccato turbatae non datur refugium nisi ad poenitentiae portum: facilius, si non longe fueris progressus; difficilius et cum absorptionis periculo, si longius fueris abreptus. Nunquam ergo propter poenitentiae spem peccaveris: incertus an eam agere possis. Sponte enim peccantes deseri solent a spiritu Dei: quô ad poenitentiam duce destituti poenitentiam non inveniunt (Hebr. 12. 17). <sup>4</sup>) Sed et hoc cogita: Per se melius esse, vas non inquinari quam elui, meliusque non vulnerari, quam curari, melius hostem regni visceribus excludere quam intromissum et omnia vastantem expellere velle etc. quia et facilius et tutius.

4. In summa, quia mundus hic inquietudinum mare est, inque tumultu rerum hîc vivimus ut quam potes securus sis, si non omnimo tranquillus, haec age

a) Plus Deo quam hominibus conversare (Ille sit intimae deliciae tuae).

b) Plus tibi quam aliis attende. Nempe ut agas tua, non aliena tuique curam ipse potius habeas, quam aliis committas; et denique te ipso potius nitaris, quam quocumque alio. Aliis inquam niti (quod perquam bene nota) ne consuescas, tua tibi in negotiis tuis industria, tua recti propositi conscientia, tua in Deum fiducia anchora sacra sunto.

corripientem eos qui resistunt veritati: nequando Deus det illis poenitentiam ad cognoscendam veritatem, 26 Et recipiscant a diaboli laqueis, a quo captivi tenentur ad ipsius voluntatem. Es handelt sich hier nur um ben Vergleich der Bande ber ichlechten Gewohnheit mit den Stricken des Teufels. 3) Auch hier wird wieder ein Distichon aus Dvid zitiert und zwar das so

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auch hier wird wieder ein Distichon aus Ovid zitiert und zwar das fo allbekannte, obschon viele, die es im Munde führen, nicht wissen, daß es aus einer so wenig sittlichen Schrift, wie es Ovids Remediorum amoris liber ift, V. 91 und 92 stammt.

<sup>\*)</sup> Die Stelle lautet im Apostelbriefe, in dem von Esau die Rede ist: Scitote enim, quoniam et postea cupiens hereditare benedictionem reprobatus est: non enim invenit poenitentiae locum, quamquam cum lacrymis inquisisset eam.

c) Widme Dich immer mehr dem Geiste als dem Leibe. Recht sagt Epiktet: <sup>1</sup>) Das, was unsern Körper betrifft, thue man flüchtig. Die Dinge des Geistes sind gesessellter Sorgfalt würdig. Den Körper haben wir nämlich von der Erde, der nicht höher zu schätzen ist, als irdene Gesäße verdienen. Der Geist ist aus Gott, also größer als die Welt, hoch zu schätzen, rein zu halten, um ihn unbesleckt Gott zurückzugeben. Wenn Du die Seele verlierst, dann wird zu ihrer Wiedergewinnung die ganze Welt nicht genügen. Also der Leib diene, die Seele herrsche: wenn Du dieser das Szepter gibst und sie den Leib frei gebrauchen lasses, hann wirst Du König Deiner Handlungen sein, und es werden sich Dir unendliche von allzu größer Sorge um den Leib gewöhnlich kommende Beschwerden mindern.

Dies sind die wahren Wege der Ruhe. Wenn Du in diese trittst, wird nicht leicht Dich etwas mit Deiner Schuld stören. Wenn aber etwas von fremder Bosheit kommen wird oder von der Zulassung Gottes (der die Seinen ohne Prüfung irgend welcher Art nicht sein läßt), so wird es zur Vermehrung der Freude dienen, und zur umso größeren Heiterkeit des Geistes. D Du Glücklicher, wenn Du Dich in diesen Echranken halten wirst!

#### IV. (Regeln eines thätigen Lebens.

Bu Geschäften sind wir geboren. Das thätige Leben ist in Wahrheit ein Leben: der Müßiggang des lebenden Menschen ist Grab. Je ausgezeichneter irgend ein Geschöpf ist, desto thätiger: wie es an dem Beispiele der Engel, der Sonne, des Himmelsgewöldes, das immer in Bewegung ist, erhellt. Wie auch die Quellen, die immer ihre Gewässer sprudeln lassen und die Flüsse, die hieher und dorthin sie zu menschlichen Zwerten hinführen. Hingegen je träger etwas ist, desto unnüger, wie Stein, Kot, Pfüge 2c. Du also wirst Dich bemühen, daß Du nicht ein Stein, eine nuzlose Last der Erde bist, sondern eine thätige, immer leuchtende Sonne, oder ein immer den Menschen an Gottes Statt dienender Engel. Was ist aber hier zu beobachten?

1. Alles, was Du fichst, das von Dir geschehen soll und wozu Du die Mittel und den weisen Gebrauch der Mittel wohl kennest, das packe mutig an. Beffer ist es, des gewagten Guten versehlen (was manchmal der Fall ist), als die Gelegenheiten verabsäumen, das Gute, was es immer ist, zu vermehren.

2. Alles, was Du durch Dich selbst erledigen kannst, das erwarte nicht von andern, indem Du nämlich Deine Thätigkeit mehr verbrauchst als die eines andern. Häufiger auch trifft es sich zu, daß, ehe Du einem

<sup>4)</sup> Von den Schriften des Epiktet felbst, der ein griechisch=römischer Phi= losoph zur Zeit des Naisers Domitian war, aber in Folge der von diesem Kaiser ausgesprochenen Verbannung aller Philosophen aus Rom nach Nikopolis zog, ist uns nichts erhalten. Sein Schüler Flavius Arrianius aus Rikomedien, nach= maliger Statthalter von Rappadokien unter Kaiser Hadrian, aber hat uns zwei Aufzeichnungen von Lehren und Sprüchen des Epiktet teilweise hinterlassen.

c) Plus animo quam corpori semper vaca. Recte Epictetus <sup>1</sup>) "Ea quae corporis sunt, facienda sunt obiter: Res animi demum fixâ curâ dignae sunt". Corpus enima terra habemus, non pluris aestimandum quam vasa lutea merentur: Animus ex Deo est, mundo igitur major, magni aestimandus, pure servandus, illibatus Deo restituendus. Si animam perdideris, redemptioni ejus mundus universus non sufficiet. Ergo corpus serviat, anima regnet: cui si sceptrum das, utque corpore libere utatur praestas, rex eris actionum tuarum nimuenturque tibi infinitae, a corporis nimia cura venire solitae molestiae.

Hae sunt tranquillitatis verae viae! quas si insistas, non facile te quidquam turbabit tuâ culpâ. Si quid vero ab aliena veniet malitia, aut ab immissione Dei (qui suos sine probatione, qualiquali, raro esse permittit, quia eos virtutum et patientiae exercitiis perfici novit) cedet in gaudii augmenta, eoque majorem mentis serenitatem. Felicem te, si te intra hos continueris cancellos!

#### IV. Regulae vitae actuosae.

Ad negotia nati sumus. Vita ergo Activa vere vita est: otium vivi hominis sepultura. Quo excellentior creatura quaeque, eo actuosior: ut exemplô angelorum, solis, coelorumque, qui in perpetuo sunt motu, patet. Sicut et fontes, semper aquas scaturientes; et flumina, huc illuc eas humanos in usus deferentia. Contra quo quid torpidius, eo inutilius: ut lapis, lutum, lacuna etc. Tu ergo ut ne sis lapis, terrae inutile pondus, sed actuosus sol, semper lucens, vel angelus, semper hominibus Dei loco ministrans etc. dabis operam. Quid autem hîc observandum?

1. Quidquid a te fieri debere vides, et ad id media mediorumque prudentem usum non ignoras, id aggredi aude. Melius est bonis ausis excidere (quod aliquando contingit) quam occasiones bona quaeque multiplicandi negligere.

2. Quidquid per te ipsum expedire potes, alios nunquam expecta. Tuae scilicet plus fidens industriae quam alterius. Saepius etiam evenit, ut autequam alteri rem enarraveris, ille

Arrian, der in Lenophon fein literarisches Borbild, in Eviktet ein Nachbild des Sokrates sah, hat außer seinen militärischen Schriften, von denen die bekannte Anadasis Alexandri die bedeutendsste ist, zwei Schriften dem Andenken seines Lehrers geweiht: eine größere: *Liarqiβai Έπιχτήτον* (dissertationes Epicteti) und eine kleinere Έγχειοιδιον Έπιχτήτον (Manuale Epicteti). Bon der ersten ist uns die Hälte in 4 Büchern erhalten. Aus der zweiten, dem Enchiridion, stammt das obige Zitat Rap. XLI (nach der Ausgabe von Schweighäuser): αλλα ταδτα (τα περί το σωμα) μέν έν παφέργω ποιητέον, περί δε την γνώμην ή ποσα έστω επιστφοφή.

andern eine Sache mitgeteilt hast, jener aber sie aufgefaßt, darüber nach= gedacht und sich hiezu angeschickt hat, Du selbst die Sache erledigt hast. Also lieber gerade darauf los ohne Umschweife.

3. Alles was Du heute erledigen kannst, verschiebe nicht auf morgen. Immer war es von Nachteil denen, die zu verschieben bereit waren. Die Rabenstimme (kra, kra)<sup>1</sup>) ist ein deutliches Verderben der Geschäfte.

4. Wem immer Du nüten kannst, freue Dich, zu nüten, auch wenn es der ganzen Welt wäre, denn es ist bereits gesagt, daß es Eigen= heit ausgezeichneter Naturen ist zu dienen und zu nüten. Also wenn Du kannst, ahme Gott nach, der allen dient, oder dem Engel, so vielen wie möglich. Träge und nutlos sein rechne zu den verabscheuungswürdigen Dingen.

5. Kein Tag ohne Pinselstrich. Du sichst, wie schnell sich das Gebäude der Welt bewegt, während wir träge verweilen. Also sei nicht langsam in Geschäften: obschon ich auch nicht will, daß Du haftig bist. Ueberlege, was zu thun nötig ist, aber eine wohl überlegte Sache greife rasch an, damit Dir nie umsonst die Sonne scheint. Bon jeder uns gegebenen Zeit wird gefordert werden, wie sie verausgabt ist.

#### V. Regeln eines in Geschäften ganz vergrabenen Lebens.

Bisweilen trifft es sich, daß Thätige ganz in Geschäften vergraben werden: doch deshalb darf man nicht die Thätigkeit des Lebens aufgeben. Denn es werden Verfürzungen gegeben, wodurch die Beschwerden sich heben können. Damit Du aber dies weißt, beachte dieses:

1. Lege der Zeit Wert bei, damit Du nichts von ihr nutlos vorüberfliehen läffest. So werden Dir weit mehr Zeiträume zum Handeln zur Verfügung offen stehen als einem andern, der die Gelegenheiten nicht zu ergreifen weiß.

2. Wer viel thun muß, der soll wenig sprechen. Ich meine es im thätigen und leidenden Sinn, d. h. sowohl selbst sprich wenig, wenn zu sprechen ist, als auch verlange, daß ein anderer sich turz dessen entledigt, was er sprechen will. Der Weisen Rede ist turz; Possen ohne Notwendigkeit zu treiben ist der Trägheit eigen.

3. Bei allem, was sich mit Hilfe anderer schneller erledigen läßt, versäume es nicht, jene heranzuziehen. So gehen die Geschäfte schneller von statten. Mehr Hände, mehr Arbeit, nur beachte Ordnung, da= mit Dich oder gegenseitig sich diese Deine Mitarbeiter nicht hindern oder stören.

4. Damit Du jedoch zu Arbeiten flinker bist, lasse manchmal Deinen Geist ausruhen oder wechste mit der Art der Beschäftigung. Was der abwechselnden Ruhe entbehrt, ist nicht dauernd. Ein gespannter Bogen bricht.

#### VI. Regeln eines freier Musze gewidmeten BeBens.

Wenn es sich trifft von Arbeiten auszusetzen, dann ist es nicht notwendig nichts zu thun, d. h. träge zu sein und seine Zeit nutzlos zu autem perceperit, deliberaverit, sese accinxerit, tu ipse rem expediveris. Ergo recta potius sine ambagibus.

3. Quidquid expedirre potes hodie, in crastinum ne differ. Nocuit semper differre paratis: Vox corvina (cras, cras)<sup>1</sup>) manifesta est negotiorum ruina.

4. Cuicui prodesse potes, prodesse gaude, etiam si mundo universo. Jam enim dictum est excellentium naturarum id esse proprium ministrare et prodesse. Ergo si potes, imitare Deum, qui ministrat omnibus: aut angelum, quam plurimis: Torpere et sine usu esse inter abominanda repone.

5. Nulla dies sine linea. Vides quam se celeriter movet mundi machina: dum nos lente agimus. Ergo tu ne sis lentus in negotiis: quanquam nec praecipitem esse volo. Delibera, quid actu opus: sed rem deliberatam ocjus aggredere, ne tibi unquam frustra Sol iste luceat. Omne tempus nobis impensum postulabitur quomodo sit expensum.

#### V. Regulae vitae negotiis dense obrutae.

Actuosos interdum negotiis obrui contingit: propter id tamen vitae actuositas deserenda non est. Dantur enim compendia, quibus molestiae levari possunt. Quod ut scias, haec observa.

1. Tempori pone pretium, ne ejus quicquam inutiliter effluere patiaris. Ita tibi longe amplius patebunt agendi spatia quam alteri, qui occasiones captivare nescit.

2. Cui multa agenda sunt, illi paucis loquendum est. Active et passive intellige: hoc est, et ipse pauca loquere, cum loquendum est; et alter ut se brevi expediat quam loqui vult, postula. Sapientum sermo brevis est, nugari citra necessitatem inertiae proprium.

3. Quidquid aliorum auxilio expediri potest celerius, adhibere illos ne intermitte. Ita negotia procedent celerius. Plus manuum, plus operis: modo servetur ordo, ne te aut se invicem cooperarii illi tui impediant aut turbent.

4. Ut tamen ad operas alacrior sis, remitte quandoque animum aut occupationis genus muta. Quod caret alternâ requie, durabile non est. Arcus intensus rumpitur.

#### VI. Regulae vitae liberaliter otiosae.

A laboribus vacare si contingit, non est necesse nihil agere, hoc est torpere tempusque sine usu perdere. Nec proruere ad inutiles ludos, chartarum, aleae etc. Aliquid agendum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das Wortspiel cras, das den Krächzlaut der Raben (Krähen) andeutet und als lateinisches Wort "morgen" heißt, läßt sich im Deutschen nicht wiedergeben.

vergeuden, noch sich auf nutlose Spiele mit Karten, Bürfeln zu werfen. Man muß etwas thun, was sowohl Geist als Leib erfrischt. Dies wird geschehen durch Spazierengehen, Gespräche mit Freunden, Betreibung irgend einer häuslichen Thätigkeit 2c.

#### VII. Regeln, die einer, der reisen will, zu BeoBackten Bat.

Ich sehe, daß Du Verlangen nach Reisen hast und cs auch Absicht der Ocinen ist. Was Du also auch hiebei zu beachten hast, das will ich furz hinzufügen:

1. Vor allem sollst Du daran denken, warum Du die Mühe der Reise auf Dich nimmst. Nämlich nicht um neue Berge, Felder, Wälder, Flüsse, Menschen oder Tiere 2c. zu sehen; denn solche kannst Du zuhause schen. In diesem Sinne wurde von jemanden das richtige Wort gesprochen: Wer einen Menschen, einen Löwen, einen Berg, einen Walk, eine Stadt geschen hat, hat die Welt geschen. Denn die Welt besteht aus solchen Dingen. Sondern damit Du weise und gelehrte Männer siehst, hörest, ansprichst, aus deren Unterhaltung Du Mehrung der Weis= heit und Tugenden gewinnst.

2. Daher, wenn Du im Begriffe bist zu Fremden zu gehen, sollst Du nicht dahin gehen, gleichsam wie auf einen anderen Erdball (die ganze Welt ist für einen weisen Mann Baterland), sondern gleichsam wie in eine Schule, die Gott allgemein sein lassen wollte, damit wir einander ein Schauspiel sind, und damit wir durch wechselseitigen Anblick und Reibung uns einander üben und schärfen.

3. Du sollst denken, daß weil Du nicht aus der Welt gehen kannst, Du überall Welt finden wirst: d. h. eitle Menschen, weltliche, eine Mischung von Gut und Böse. Also gegen die vergisteten Pfeile der Nergernisse und Verderbtheiten sollst Du Deine Brust wappnen, indem Du den Schild des festesten Vorsates nimmst nichts zu beachten, zu bewundern, zu lieben, nachhause zu bringen als das, wodurch Dir und den Deinen und dem Baterlande oder der Kirche irgend ein Zuwachs an Tugend und Slück werden kann.

4. Du sollst von den Blicken der Eltern und von dem Heimatlande nicht weggehen wie Kain<sup>1</sup>) von dem Antlike Gottes, um ein Feld für Gottlosigkeit und Frechheit zu suchen (denn wohin immer Du gehst, es werden Dich die Augen Gottes begleiten und mit diesen muß sich der Segen oder Fluch über Dich ergießen), sondern wie der junge Tobias.<sup>2</sup>) um dem Bunsche der Eltern zu entsprechen, und um bei den Fremden die irgendwo innen liegenden Schätze der Beischeit und der guten Beispiele zu suchen. Ulso mit reiner Absicht, reinem Gemüte, Herzen und mit ganz keuschen. So wird bei Dir endlich der sein, der Dich ge= leitet, hin= und zurückführt, der Engel des Herrn.

Rurz: wo immer Du bist,

Lebe Gott, der der Geber Deines Lebens ift,

Lebe dem Gemiffen, das das Leben Deines Lebens ift,

Lebe dem guten Namen, der das Leben nach Deinem Leben ift.

est, quod recreet tam mentem quam corpus. Quod fiet deambulando, cum amicis confabulando, oeconomica quaedam tractando etc.

#### VII. Regulae Peregrinaturo observandae.

Peregrinationis video tibi esse desiderium, propositumque tuis. Quid ergo ibi quoque attendendum tibi sit, pauxilla subjungam.

1. Aute omnia cogitabis, cur peregrinationis suscipias laborem? Nempe non ut novos videas montes, campos, sylvas, flumina, maria, homines aut bestias etc. Talia enim domi videre potes. (Quo sensu recte dictum est a quodam: Qui unum vidit hominem, unum bovem, unum montem, unam sylvam, unam urbem etc. mundum vidit: mundus enim ex talibus constat.) Sed ut videas, audias, alloquaris viros sapientes et doctos, ex quorum conversatione sapientiae et virtutum capias augmenta.

2. Ad exteros itaque iturus non ibis tanquam in alium orbem (mundus totus viro sapienti patria est) sed tanquam ad scholam, quam communem esse voluit Deus, ut alii aliis theatro simus, mutuoque aspectu et affrictu nosmet invicem exerceamus acuamusque.

3. Cogitabis, quia extra mundum ire non potes, mundum te reperturum ubique: id est homines vanos, profanos, mali bonique mixturam. Adversus itaque scandalorum et corruptelarum venenata tela, pectus tuum circummunies, assumptô firmissimi propositi scuto nihil attendendi, admirandi, adamandi domumque reportandi nisi per quod tibi et tuis Patriaeque aut ecclesiae virtutis et felicitatis accessio aliqua fieri possit.

4. Ibis a conspectu parentum terraque patria non sicut Cain<sup>1</sup>) a facie dei profugus ad quaerendum impietati licentiaeque campum: (Quocunque enim ibis, comitabuntur te oculi Dei; et cum illis benedictio aut maledictio effundenda super te;) sed ut Tobias junior<sup>2</sup>) satis facturus parentum voluntati, quaesiturusque apud exteros ubiubi depositos sapientiae bonorumque exemplorum thesauros. Ergo intentione purâ, animo, corde sensibusque omnibus castis. Ita demum tibi aderit, qui te comitetur, ducat et reducat Angelus Domini.

In summa: Ubiubi fueris,

Vive Deo, qui est dator vitae tuae;

Vive conscientiae, quae est vita vitae tuae;

Vive famae, quae est vita post vitam tuam.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Genesis C. IV B. 16; Egressusque Cain a facie Domini, habitavit profugus in terra ad orientalem plagam Eden. <sup>2</sup>) Liber Tobiae C. V. 3. 1 Tunc respondit Tobias patri suo et dixit:

omnia quaecumque praecepisti mihi, faciam, pater.

Und so fei mit Dir der Geist Christi (damit Du dies alles wohl erfasses und beachteft) und ich wünsche Deiner Seele Heil, alles Glück Deinen Handlungen und Eurem Hause in Kirche und Baterland dauernden, durch Dich auch der Nachwelt zu überliefernden Glanz von ganzem Herzen.

> Dein innigster Freund Am Tage, an dem Du von mir scheidest, am 9. Juni des Jahres 1645

Comenius.

Digitized by Google

Itaque tibi adsit spiritus Christi (ut haec omnia recte percipias et observes) atque ego animae tuae salutem omnemque rebus tuis prosperitatem et perpetuum domûs vestrae in ecclesia et patria, per te etiam ad posteritatem transmittendum splendorem animitus opto.

> Tui amantissimus Die quâ a me discedis 9. Junii Anno 1645

> > Comenius.

Digitized by Google

,







# THE UNIVERSITY OF MICHIGAN GRADUATE LIBRARY

## DATE DUE

| - | DATE DUE |  |  |              | -      |
|---|----------|--|--|--------------|--------|
|   |          |  |  |              |        |
|   |          |  |  |              |        |
|   |          |  |  |              |        |
|   |          |  |  |              |        |
|   |          |  |  |              |        |
|   |          |  |  | Digitized by | Google |



# DO NOT REMOVE OR ILATE CARD

Digitized by Google

